
BOGOSLOVNI VESTNIK
L ET N IK  5(1 LETO 1990 /  ŠTEVILKA 1— 2

ZBORNIK 
OB SEDEMDESETLETNICI 

1 TEOLOŠKE FAKULTETE V LJUBLJANI I 
! 1919—1989 I
I

GLASILO TEOLOŠKE FAKULTETE V LJUBLJANI



BOGOSLOVNI VESTNIK

izdaja Teološka fakulteta v Ljubljani, Poljanska 4, 
61000 Ljubljana, Jugoslavija

Revija izhaja štirikrat na leto.

Uredniški odbor: Bogdan Dolenc (glavni urednik), A n­
ton Stres (odgovorni urednik), S tanko Janežič, Jože 
Krašovec, A nton N adrah , M arijan Smolik, A nton 
Štrukelj.

Lektor: Avguštin Pirnat 

Oprema: Tone Štrus

Naslov uredništva: Bogoslovni vestnik, Poljanska 4, 
61000 Ljubljana

Naslov uprave: D ružina — Bogoslovni vestnik, C ankar­
jevo nabrežje 3/1, 61000 Ljubljana, Jugoslavija

Letna naročnina: 240,00 din, posam ezna številka 60,00, 
za inozemstvo 480,00 din.

Naročnino pošiljajte na naslov: U prava lista D ružine
— Bogoslovni vestnik, Cankarjevo nabrežje 3/1,61000 
Ljubljana, na žiro račun: 50100-620-107-05-1010115- 
735329, D R U ŽIN A , L jubljana; naročnino iz tujine na­
kazujte na devizni račun pri Ljubljanski banki GB: 
010-727001-100100/55, D R U ŽIN A , Ljubljana, Jugo­
slavija.

Tisk: D ružina, Ljubljana

EPHEMERIDES THEOLOGICAE Facultatis theologicae (catholicae) labacensis

Poljanska 4, 61000 Ljubljana, Jugoslavija, D irector 
responsabilis: A nton Stres, Poljanska 4, L jubljana, 
Jugoslavija

Typographia: D ružina, Ljubljana, YU



ZBORNIK 
OB SEDEMDESETLETNICI 

TEOLOŠKE FAKULTETE V LJUBLJANI
1919—1989

Ljubljana 1990



Uredil 
Rafko Valenčič



Uvodnik

Ob 70-letnici Teološke fakultete v Ljubljani

S e d e m d e se t le t o bsto ja  je za ustanovo, kakršna je  fakulteta ali univerza, ki m eri 
svoj čas s sto letji, sicer skrom na obletn ica. Toliko bolj to  velja v prim erjavi s šte- 
vilnirm evropskim i univerzami, ki š te je jo  pol tisočletja  in več od  svoje u stan o ­
vitve. Č eprav se  tud i teo lošk i študij na S lovenskem  prib ližu je tisočletju , če  u p o š­
tevam o nove d o m en e  zgodovinarjev, ima n ep re trg an  univerzitetn i študij svoj za­
če tek  še le  v letu  1919. V endar pa je d o b a  s e d e m d e se t le t tako razgibana in 
bogata, da  je  vredno  pog ledati v n jeno p re tek lo st in na p reho jeno  pot.

Teološki študij ima m ed  drugimi visokošolskim i vedam i do ločeno  p rednost. 
Tudi na naših tleh  je postavljal tem elje  sp lo šn e  in krščanske om ike s tem , da je 
ohranjal bogastvo  antične kulture in ustvarjal novo sin tezo  m ed  njo in 
krščanstvom.

V zadnjih  d e se tle tjih  tega sto le tja  pa  je človeštvo doživelo številne sp re ­
m em be, ki so po sta le  za teo loško  m isel izziv. Razm erje se  je obrnilo: nekdaj je 
vera p om en ila  izziv za znanost, sedaj p o sta ja  znanost izziv za vero. Pa v en d ar je 
ne le Cerkev, m arveč tud i celo tno  človeštvo v tem  času prisluhnilo  sporočilom  
zadnjega koncila, ki ga je v začetku sp rem ljala  ide ja  'sm rti Boga', v našem  času pa 
p reb u jen o  zanim anje za religioznost. N apovedi, da se  vsak 'vase zaprti hum ani­
z em ’ (Pavel VI.), ki so ga zlasti uveljavljale n ek a te re  to ta lita rne  ideo log ije  in z nji­
mi povezani d ružben i sistem i, prej ali slej o b rn e  proti človeku, so se  za skrbno 
oko začele uresničevati že p red  nekaj dese tle tji.

Teološka m isel ni mogla ostati neobčutljiva za te  sp re m e m b e  in nove naloge, 
ki jih narekuje  razvoj sveta in 'znam enja časa ’, kakor je  preroško  napovedal kon­
cil. Tudi sp o zn an je , da  Cerkev sicer m nogo d a je  človeštvu, da  pa  je  tu d i sam a z 
njegove strani obdarovana, je v redna prem isleka. Številni teologi so to  ugota­
vljali že v času  p re d  koncilom. Nihče ni sam o darovalec in tud i ne  sam o obdaro- 
vanec, ne človek ne ustanova.

Tako praznovanje 70-letnice fakulte te  kakor izdaja tega  zbornika je v te h  raz­
m erah opravičljiva p o d  pogojem , da je  to  klic k š e  večji de javnosti in zvestobi 
zau p an em u  poslanstvu: d a n e s  oznanjati vese lo  novico o sm islu, o d rešen ju , o 
božji ljubezni do  človeka in človeštva, o povezanosti božjega s človeškim, ze ­
m eljskega s presegajočim , spoznanja z verovanjem . Brez dvom a b o d o  tud i v pri­
h odn je  še  v.večji meri, tako kot nekdaj, univerze in fakulte te  poklicane gojiti in

3



ohranjevati duha (Duhal v človeškem  rodu. To je najprej duh evangelijskega 
uboštva, b rez katerega ne m ore uspevati n o b en a  znanost, teološka še p osebe j 
ne. Ta duh  ji narekuje, da  sicer išče in raziskuje te r  se  nikoli ne zadovolji z d o se ­
ženim , v en d ar m ora z vso skrom nostjo  priznavati, da ne ustvarja nič novega, m ar­
več le odkriva, kar je skrito v naravnih zakonitostih. To je dalje  duh svobode, ki ob 
priznavanju zakonitosti stvarstva in m oralnega reda  v vsaki znanosti in življenjski 
stvarnosti h rep en i po počlovečenju in od rešen ju . To je duh osm išljanja vse člo­
vekove dejavnosti, zlasti bivanja sam ega. Tehnična civilizacija ne m ore dati o d ­
govora na človekova najgloblja vprašanja. Še več, tud i sam a se  ne  m ore pravilno 
razvijati, ne da bi ob  tem  ogrožala svojega ustvarjalca, če ni našla m esta  v širšem , 
duhovnem  in p resegajočem  okviru. Brez podcenjevanja  katere  koli v ed e  lahko 
rečem o, da  je hum anistika, v kateri ima teologija p o seb n o  m esto, tisto  področje, 
ki je cond itio  sine  qua non za celovit in sk laden  razvoj človeštva. Ali je to  razlog, 
da  so nekateri v naših razm erah začeli glasno razm išljati o vrnitvi teo logije  m ed 
visokošolske d iscip line? Želeli bi, da je tem u tako ali da je ta razlog vsaj na prvem 
m estu . V vsakem  prim eru pa je naloga teo loške  misli, da povezuje različne silnice 
človekovih ho ten j in jih usm erja k celovitosti, da človeku odpira  vrata tistega sve­
ta, ki ga je m ogoče sp re je ti in vsaj d e lno  doum eti sam o z vero. Vera pa je najprej 
obdarovanost in ne zgolj človeški napor.

Zbornik, ki je p red  nami, pa je znam enje prav teh  človeških naporov, ki so jih 
profesorji in š tu d e n tje  skozi 70 le t vlagali za rast božjega spoznanja v seb i in v 
slovenskem  narodu. Za večino živečih slovenskih duhovnikov so to  im ena njiho­
vih učite ljev  in zapisi o njihovem a delu . Naj o stan e  zapisano v tej obliki, čeprav 
nepopo ln i, tud i za p rihodn je  rodove. Naj b o  to  skrom na oddolžitev  njim in njiho­
vem u delu . P redvsem  pa naj bo  vsem , ki se  b o d o  ob  branju  srečali z im eni, id e ­
jami in mislimi, podatk i in navedbam i, obogatitev  duha in življenja te r  sp o d b u d a  
za nadaljn je  delo. Bog daj!

Ljubljana, 31. decem bra  1989 Rafko Valenčič
dekan

4



Splošni in zgodovinski podatki

France Perko

Teološka fakulteta v službi naroda in Cerkve

70-letnica Teološke fakulte te  v Ljubljani je priložnost, da pog ledam o in p re so ­
dim o vlogo teo lo ške  fakulte te  in teo loškega štud ija  v službi našega slovenskega 
naroda in Cerkve na Slovenskem . To obletn ico  obhajam o v podobn ih  prelom nih 
in u sodn ih  časih, kakor je bil čas ob  ustanovitvi Univerze in s tem  T eološke fakul­
te te  v Ljubljani po  končani prvi svetovni vojni, ko je slovenski narod  sklenil svojo 
p rih o d n o st povezati z drugim i jugoslovanskim i narodi v državi Srbov, Hrvatov in 
Slovencev. Na skupni poti z drugim i jugoslovanskim i narodi je slovenski narod  in 
v njem  Cerkev na S lovenskem  p rehod il dolgo in težavno pot, se  boril proti un ita ­
rizmu kraljevine Jugoslavije, trp e l p o d  okupacijo, z vese ljem  sp re je l v svojo sk u p ­
n ost po zadnji vojni b ra te  s Prim orske in se  v novih razm erah socialistične Jugo­
slavije znašel v novih preizkušnjah , ki so v zadnjem  času v en d arle  privedle  do 
upanja, da  si bo  končno slovensko ljudstvo v resnični svobodi, v pravičnosti in 
dem okraciji, v bratski povezanosti z drugimi narodi v jugoslovanskem  in evrop­
skem  prostoru  suvereno  utiralo po t v p rihodnost 3. tisočletja.

Kakšna je vloga Teološke fakultete, teo loškega štud ija  in teo lošk ih  iskanj v 
tem  procesu  zoren ja  za p rih o d n o st?  Teologija — znanost o Bogu na podlag i kr­
ščanskega razodetja  in človeškega iskanja — je v resnici najgloblji pog led  v skriv­
nost človeka, njegove biti, njegovega smisla, m edčloveških odnosov  in njegove 
prihodnosti. Em m anuel M ounier pravi, da krščanstvo angažira in aktivira človeka 
p red  izzivi zgodovinskih dogajanj. Sodobni teo log  Zoltan Alszeghy označuje te ­
ologijo kot aktivnost vere, kot znanost vere  v službi Cerkve in človeštva.

Krščanska teo logija  je teo logija  od rešen ja , ki se  u resn iču je  v času, p iše  Ch. 
Peguy. Zato je študij teologije v svoji na jpom em bnejši razsežnosti usm erjen  v 
službo človeštva, ki išče, v službo naroda, ki oblikuje in žlahtni svojo kulturo, in 
končno v službo  Cerkve, ki je po Karlu Rahnerju osnovni zakram ent o d re šen ja  za 
ves svet in učinkovito znam enje abso lu tn e  prihodnosti človeka.

* S lavnostno  p red av an je  b eo g ra jsk eg a  nadškofa dr. Franca Perka, n ek d an jeg a  p rofesorja  TF v 
Ljubljani, na proslavi 70—le tn ice  fak u lte te  in p raznovanju  sv. Tom aža Akvinskega, faku lte tnega  za­
vetn ika, 7. 3. 1989.

5



Študij teo log ije  ima na slovenskih tleh  dolgo tradicijo. Že avtorja Brižinskih 
spom enikov  lahko označim o kot prvega slovenskega teologa, ki so ga napajala 
vzhodna in zahodna razm išljanja o ničnosti in veličini človeka v Kristusu. V sre d ­
njem  veku im am o predvsem  sam ostanske šo le  in šo le v večjih župnijskih sred i­
ščih, ki so pripravljale kand idate  za duhovniško delovanje m ed slovenskim  ljud­
stvom. 16. s to le tje  nam  je prineslo  slovenske p ro testan tsk e  teo loge  in z njimi pr­
ve teo lo šk e  razprave v slovenskem  jeziku. V 17. s to le tju  d e lu je  v Ljubljani 
jezuitski kolegij, ki je gojil teo loške  in filozofske štud ije  in v katerem  vidimo zače­
te k  un iverz ite tnega  štud ija  v Ljubljani in na slovenskih tleh  sploh. V 18. sto letju  
so bili v društvu pom em bnih  kulturnih delavcevv Akademiji operozov poleg  juri­
stov in zdravnikov p redvsem  teologi. Tudi frančiškani so imeli svojo teološko šo ­
lo. V 19. s to le tju  so teo lošk i študij za pripravo duhovniških kandidatov gojila s e ­
m enišča v Ljubljani, v Gorici, v Celovcu in pozneje  v Mariboru.

Tako je po  prvi svetovni vojni teologija s svojo večsto le tno  tradicijo dala p o ­
m em b en  d e lež  prizadevanjem  za ustanovitev sam osto jne slovenske univerze v 
Ljubljani. Začasno narodno  predstavništvo v Beogradu je na 56. redni seji 17. juli­
ja 1919 izdalo zakon o ustanovitvi vseučilišča v Ljubljani, kar je v im enu kralja P e­
tra 1. po trd il p resto lo n asled n ik  A leksander. Ta zakon je bil objavljen v U radnem  
listu d eže ln e  v lade za Slovenijo 1. sep tem b ra  1919. Med petim i fakultetam i, ki jih 
našteva ustanovni zakon o ljubljanski univerzi, je m ed  pravno, filozofsko, tehn ič­
no in m edicinsko fakulteto  teološka na prvem m estu.

V jesen i le ta  1919. je Visoka bogoslovna šola ljubljanskega sem enišča začela 
delovati kot teo loška  fakulteta v okviru Univerze v Ljubljani. Profesorski kader je 
bil že pripravljen, prav tako programi, zato je im ela Teološka fakulteta m ed vsemi 
drugim i najm anj težav  ob  p reh o d u  na univerzitetni nivo študija. V spom enici Po­
m en univerze v Ljubljani za Slovence in državo SHS, ki so jo izdali konec leta 1927, 
je o Teološki fakulteti rečeno: »Teološka fakulteta goji znanost s posebnim  ozi­
rom na dom ače razm ere in vzhodnoslovanske Cerkve. Preučuje dom ačo zgodovi­
no, staroslovansko cerkveno književnost in kasnejšo  slovensko literaturo. Profe­
sorji so izdali 17 knjig in 120 razprav v znanstvenih  revijah.« Že le ta  1920 je Teolo­
ška fakulte ta  začela izdajati Bogoslovni vestn ik  kot svojo znanstveno teo loško  re ­
vijo, ki izhaja s p resled k o m  20-tih le t od 1945 do  1965 še  danes. Profesorji teo lo š­
ke faku lte te  so oblikovali slovensko teo loško  term inologijo, sodelovali so na 
raznih m ed n aro d n ih  teoloških  kongresih in sim pozijih, zlasti na tako im enovanih 
V elehradskih kongresih, kjer je imel vodilno vlogo prof. Franc Grivec. V Ljubljani 
je Teološka fakulteta priredila le ta  1924 znanstveni kongres za vzhodno teologijo. 
Tako so posegli tud i na teološka razpravljanja na evropskih tleh.

Teološka fakulteta je delovala v okviru ljubljanske Univerze do le ta  1950. Te­
daj je b ila  izločena iz sk lopa Univerze in je eno  le to  delovala še  kot sam ostojna 
državna Teološka fakulteta. 31. junija 1952 (!) je bila  ukinjena kot državna ustano­
va in je zaživela kot zgolj cerkvena znanstveno-pedagoška institucija, kar je še  
danes.

Od n jen e  ustanovitve do  d an es so se  zvrstile približno tri generacije  profesor­
jev, ki so vzgojili vrsto doktorjev  teo logije  in teo loško  oblikovali nekaj generacij 
slovenskih duhovnikov. Teološka fakulteta v Ljubljani je bila ustanovljena v času, 
ko se  je začel p roces m odernizacije  katoliške teo log ije  in je tem u  procesu  dala 
tud i svoj prispevek. Po dvajsetih  letih zaprtosti po zadnji vojni se  je znašla v vrtin­
cu novih teoloških  iskanj po 2. vat. koncilu. U spešno sprem lja različne teo loške 
tokove zadn jega časa in tako odp ira  Cerkev na S lovenskem  v so d o b n a  dogajanja 
krščanskega sveta.

6



Teološka fakulteta je bila s svojim delovanjem  vedno  v službi slovenskega na­
roda in njegove kulture. Kultura slovenskega naroda je  o d  8. s to le tja  naprej veza­
na na krščansko duhovno izročilo. To izročilo je oblikovalo tis to  značilnost slo ­
venstva, ki ji lahko pravim o duša  slovenskega naroda. Zato je naša slovenska kul­
tura b rez  poznavanja krščanstva in krščanske teo lo šk e  refleksije nerazumljiva. 
T eološka fakulte ta  je v  letih  svojega delovanja obogatila  slovenski jezik s te o lo š ­
ko term inologijo , prispevala  k raziskovanju naše  krščanske p re tek losti in skušala 
dati kulturi slovenskega človeka p lem en ito  krščansko razsežnost. Slovenski d u ­
hovniki, ki jih oblikuje Teološka fakulteta, so bili in so odlični kulturni delavci 
m ed  našim  ljudstvom . Če se  Slovenci ponašam o  s svojo kulturo, ki je jed ro  in 
osnova slovenstva, če slovenski narod  slovi po svoji po šten o sti, delavnosti in p o ­
d je tnosti, je to  v veliki m eri zasluga slovenskega duhovnika, ki ga je oblikovala 
Teološka fakulteta. V našanje prvin ž lah tne kulture v posam eznika in v narodno 
sk u p n o st je  b ilo  in je  še  d a n e s  veliko poslanstvo  Teološke fakultete. S tem  se  
krepi h rb ten ica  slovenskega naroda, da  se  m ore upirati različnim prisilam  in te ­
žavam, ki jih p rinašajo  viharji zgodovine. Veliki krščanski m islec našega  sto le tja  
E m m anuel M ounier pravi: »Vloga krščanskega duha je, da počasi, o d  znotraj 
zm anjšuje zasužn jenost prisili, ko vnaša pravičnost in končno neizm ernost in 
p reo b ilje  ljubezni do  bližnjega. Kajti prave revolucije, ki po tiska svet naprej, ne 
povzroča nasilje, am pak luč duha in moč ljubezni.«

Kristjani v luči vere verujem o, da  je končno usoda posam eznika in naroda v 
rokah tis teg a  velikega in skrivnostnega bitja , ki je v ozadju  vsega obsto ječega , v 
rokah Boga, ki se  je v Kristusu nerazdružno povezal s človekom in njegovo zgodo­
vino. Zato je navzočnost Boga v zavesti do ločenega naroda odločilnega pom ena 
za njegov obsto j. Teologija pom aga vsakem u narodu, da  vnaša v svojo kulturo p r­
vine, ki p reseg a jo  p rosto r in čas, kletko, v katero  je u je to  naše  bivanje. Zato ima 
prav so d o b n i kanadski teo log  Bernard Lonergan, ki pravi, da  je o d so tn o s t Boga v 
m oderni kulturi n jeno največje osirom ašenje. P oseben  izraz naše  slovenske kul­
ture, zaznam ovane s krščanstvom , je naša slovenska pokrajina, po hribih in do li­
nah posejana  s cerkvicami, svetimi znam enji božje navzočnosti m ed  nami.

V endar poslanstvo Cerkve in s tem  tud i teo log ije  ni v prvi vrsti ž lah tn jen je  in 
oblikovanje kulture, kakor tud i ni v reševanju  socialnih vprašanj, čeprav Cerkev 
nudi pom oč tud i na tem  področju , n jeno  poslanstvo je o d re šen je , uresničevanje 
o d re šen ja  v tek u  zgodovine narodov in vsega človeštva. O d rešen je  je božji poziv 
k popo ln i osvoboditvi v brezm ejnosti božjega bitja. To o d re šen je  uresn iču je  Bog 
po Kristusu v moči Svetega Duha v Cerkvi. Teološka fakulteta je v posebn i službi 
Cerkve in n jenega o d rešen jskega  poslanstva na naših slovenskih tleh . Karl Rah- 
ner opom inja, da je zaradi univerzalnosti o d rešen jskega  poslanstva Cerkve nujna 
navzočnost različnih kultur in narodov v teologiji. Po Teološki fakulteti je tudi 
Cerkev na Slovenskem  in z njo slovenski narod  navzoč v sodob n ih  teoloških 
iskanjih.

Na različne načine je Teološka fakulteta v službi Cerkve na Slovenskem . Naj­
prej tako, da  vzgaja, ob liku je  in teo loško  formira n jen e  pasto ra ln e  delavce, ne 
sam o duhovnike am pak  tud i m noge druge, ki sode lu je jo  v poslanstvu Cerkve. Na 
tisoče  pasto raln ih  delavcev v Cerkvi na S lovenskem  je šlo skozi Teološko fakulte­
to  in n jen e  ustanove. Če je Cerkev na S lovenskem  d a n e s  živa stvarnost in ne m u­
zej, ki sp a d a  v p re tek lost, je to  v veliki m eri zasluga Teološke fakultete. Cerkev na 
S lovenskem  je lahko ponosna na svojo vzgojno-znanstveno ustanovo tako p red  
slovenskim  narodom  kot p red  svetovno javnostjo.

7



V endar teo loška  fakulte ta  v službi Cerkve ni in ne sm e biti sam o vzgojna u sta ­
nova, am pak  tud i znanstvena. Na znanstvenem  področju ima Teološka fakulteta 
velike naloge, ki jih je izpolnjevala v skladu s svojimi m ožnostm i. Prva taka naloga 
je znanstveno raziskovanje naše verske in cerkvene pretek losti. Ne m orem o p o ­
znati s e b e .s e  identificirati, če ne poznam o svoje preteklosti. Druga velika naloga 
T eološke fakulte te  je presajati vedno bolj m nožeče se  bogastvo svetovne teo lo ­
gije na naša tla. Tu se  srečujem o s p o seb n o stjo  m alega naroda in problem i, ki iz 
tega  izvirajo. D anes im am o številne teologije in teo loške  tokove, ki se  pretakajo v 
Cerkvah in verskih skupnostih  sveta in predstavljajo  iskanje stikov s svetom , ki 
nas p reseg a  in hkrati živi v nas. Naloga Teološke fakulte te  je, da našo cerkveno in 
kulturno javnost o tem  vsaj informira.

Posebna naloga slovenske Teološke fakulte te  pa je. v okolju slovenske kultu­
re  in misli na podlagi življenja Cerkve na Slovenskem  oblikovati teološko m isel, ki 
bi jo lahko im enovali slovenska teologija. Čeprav sm o majhni, im am o bogato  kul­
turno tradicijo  in na svoj način sprejem am o in izražamo razodeto  božjo b esed o . 
Ta b e s e d a  m ora biti u te le še n a  v vsakem  narodu na svoj način. V zboru izvoljene­
ga ljudstva nove zaveze ima vsak narod svoje m esto. In za vsak narod, ki je v večini 
sp re je l krščanstvo, lahko rečem o, da je izvoljeni božji narod. Kot tak ima pravico 
in dolžnost, da oblikuje svojo teološko m isel v simfoniji z vesoljnim  božjim  ljud­
stvom  Kristusove Cerkve.

Ne ravno m ajhna naloga Teološke fakulte te  je tud i pom oč drugim  vejam  an ­
tropološk ih  znanosti, kar zadeva b o ljše  razum evanje zgodovine, um etnosti, člo­
veka in d ružbe. S tem  služi teo loška fakulteta hkrati svoji Cerkvi in svojem u 
narodu.

P o seb n o st ljubljanske teo loške  fakulte te  je v skladu z njenim  Statutom  p o ­
sp ešev a ti d ialog znotraj Cerkve, z drugimi krščanskimi skupnostm i, z verujočimi 
in neverujočim i in s svetom  kulture. Fakulteta ima v ta  nam en p o seb n o  katedro  za 
dialog. V skladu s tem  poslanstvom  je dala p o b u d o  za ekum enske sim pozije, ki 
jih skupaj z zagrebško in beograjsko teo loško  fakulteto  organizira vsako drugo 
le to  od  le ta  1974 naprej. P osebej je povezana tud i s teo loško  fakulteto  v R egens­
burgu, profesorji pa vzdržujejo številne o seb n e  stike s teologi širom sveta.

Ob zaključku še  pog led  v p rihodnost teo loške  fakulte te  na Slovenskem . Ka­
kor je teo loška  fakulteta izpolnjevala svoje poslanstvo v službi slovenskega naro­
da  in Cerkve na S lovenskem  v 70—tih letih  svojega obsto ja  bolj ali manj u spešn o  
s skrom nim i sredstv i in velikimi napori, želim o, da bi to  poslanstvo opravljala še 
bolj u sp ešn o  tud i v prihodnosti. Po treba po en o tn em  kulturnem  prostoru in 
upoštevan je  slovenske duhovne in obče  kulturne d ed išč ine  zahtevata, da m ora­
mo iskati način, kako bi se  teološka fakulteta ponovno vključila v okvire slovenske 
Univerze. Sicer pa je p rihodnost teo loške  fakulte te  tesn o  povezana s p rihodnost­
jo slovenskega naroda in Cerkve na Slovenskem . Kakšna bo  ta p rihodnost?  Karl 
R ahner je  zapisal zanimivo misel: »Prihodnost Cerkve evropskih narodov je zelo 
težko ali nem ogoče napovedovati. Ta p rihodnost ni p red m e t futuroloških izraču­
navanj, am pak je stvar odgovornosti vsakega izm ed nas.«

Ne sam o govoriti o Bogu, oznanjati njegovo b e se d o , am pak na različne načine 
skupaj z ljudm i našega časa iskati Boga in, kakor pravi Nikolaj Berdjajev, obliko­
vati nov obraz krščanstva in Kristusove Cerkve, to  je naloga teo loške  fakulte te  v 
p rihodnosti. Velika naloga, nadvse pom em bna za naš narod in za našo  Cerkev. 
Zato ob  koncu želja in voščilo: V moči Svetega Duha, v m odrosti večne božje Be­
se d e , o b d a rjen a  z vsem i blagoslovi n eb a  — Vivat, crescat, floreat Alma Mater, 
Facultas Theologica Labacensis.



M eto d  B enedik

Teološki študij na Slovenskem

Ko govorim o o teo loškem  štud iju  na Slovenskem , se  dostik ra t kot o začetku tega 
študija , kolikor ga hočem o uvrstiti v višje šolstvo, srečam o z ustanavljanjem  uni­
verz v Srednji Evropi (1348 v Pragi, nato  v Krakovu in na Dunaju), v en d ar je v to 
obravnavanje nujno treb a  pritegniti tud i p red h o d n a  obd o b ja , in sicer ne sam o 
tista , ko so na slovenskih tleh  začele nastajati dokaj štev ilne opatije , am pak  je 
treb a  poseči v sam e začetke krščanstva na Slovenskem .

V obdob ju  pokristjanjevanja

Gotovo za stan je  teo loškega znanja ni b rez pom ena, da sta m ed  Slovenci kot 
narodno celo to  razširjala verske resnice dva moža iz učenega kroga sodelavcev 
Karla Velikega p o d  vodstvom  teo loško  m orda najbolj izobraženega moža te  d o ­
b e , učenega m eniha Alkuina. To sta  bila Arno, od 798 prvi nadškof v Salzburgu, in 
patriarh  Pavlin II. iz Ogleja, tud i e d e n  vodilnih teologov tak ra tne  Evrope. O hra­
njena Alkuinova pism a pričajo, kako skrbno sta  se  na to  delo  pripravljala. Pavlin II. 
je nap isal tako dobro  razlago aposto lsk e  vere, da bi jo moral po Alkuinovi so d b i s 
pridom  vzeti v roke vsak duhovnik, ki oznanja evangelij.1 Ljudski m etod i oznan je­
vanja, ki so jo dva rodova popre j m ed  karantanskim i Slovenci uporabljali pokra­
jinski škof M odest in njegovi irski sodelavci in so jo nadaljevali M odestovi na­
sledniki (npr. T eo d eb ert, »škof Slovencev« tud i za S podnjo  Panonijo), je oglejska 
stran  dod ala  kar najbo ljšo  obliko verskega pouka. Postavljen je bil tako zdrav t e ­
melj verskem u znanju, da je že zato pri Slovencih m nogo manj poročil o verskih 
zm otah, kakor v m nogih drugih krajih Evrope. Sicer pa ne gre pozabiti, da je že 
da leč  p red  karolinško renesanso , ki je kot osnovo vsega štud ija  uvedla »sep tem  
artes  liberales« ta način je ostal v veljavi še  dolga s to le tja  — bened ik tin sk i red  
razvil bogato  znanstveno  dejavnost. V Rimu je učeni K asiodor 535 ustanovil s re ­
d išče  za visoke verske š tu d ije .2 K asiodor je ta program  skušal uresničiti sam , še  
p o se b e j po tem  ko se  je um aknil iz javnega življenja v svoj sam ostan  Vivarium v 
Kalabriji. Tam je ustanovil delavnico pisarjev in prevajalcev te r  napisal vrsto e n ­
ciklopedičnih razprav. Ti m enihi v pisarskih delavnicah, skriptorijih, so pisali za 
p rihodn je  rodove. V začetkih je to  de lo  obrod ilo  kaj m alo sadov, iz p o s led ic  pa 
vem o, da je  sredn jeveška  kultura največ dolgovala prav tem u  skritem u delu , ki je 
vztrajno p rehajalo  iz roda v rod.

9



Srečanje Slovencev s krščanstvom  je bilo  srečanje  z m eništvom , od  katerega 
je največji de l živel po  Pravilu sv. B enedikta.3 Pokristjanjenje Slovencev od 8. do 
10. s to le tja  je bilo  v celoti de lo  benedik tincev , drugi m enihi in svetni kler so izje­
m e. B enediktinska duhovnost in kultura sta  bili odločilni pri formiranju slovenske 
vernosti, nedvom no pa sta  imeli tud i velik vpliv na oblikovanje slovenskega na­
rodnega značaja. Ne nazadn je  je treb a  za razvoj teo loške  znanosti in sploh kultu­
re na slovenskih tleh  upoštevati še dve dejstvi: prav v času viška pokristjanjevanja 
slovenskega naroda so se  razvile nek a te re  teo lo ške  d e b a te , v katere  so vidno p o ­
segli tud i nekateri zgoraj om enjen i nosilci ali usm erjevalci pokristjanjevanja pri 
nas (Filioque, adopcian izem , vprašanje predestinacije , razprave o evharistiji); kot 
drugo dejstvo  je treb a  om eniti, da je pokristjanjevanje časovno sovpadalo  s karo­
linško ren esan so , ki je m očno podp irala  teo loško  izobraževanje in sp loh  vsako­
vrstno kulturno dviganje. Tako je na prim er pokrajinska sinoda 769 ukazala vsem  
duhovnikom , da  se  m orajo prim erno izobraziti, sicer b o d o  suspendiran i; adm oni­
tio  genera lis iz le ta  789 je določila, da m orajo vse škofijske cerkve in opa tije  u sta­
noviti šo le  za znanstveno in duhovno vzgojo bodočih  duhovnikov, scholae in te ­
riores za m enihe, scholae exteriores za škofijske duhovnike in laike.4

Sam ostanske šo le
V 11. in 12. sto le tju  so na slovenskih tleh, p redvsem  na njegovem  obrobju  na 

K oroškem  in na Furlanskem  nastale  številne o p a tije .5 Prvi m enihi, benediktinci, 
so  bili glasniki klinijevskega gibanja ali pa vezani na cvetočo šolo v švicarskem 
sam o stan u  St. Gallen. Njim so km alu sledili cistercijani, nosilci te d a n je  najvišje 
izobrazbe, ki so se  naselili v Stični, V etrinju in Kostanjevici. Tako so sam ostani na 
naših  tleh  bili p recej na gosto  razporejeni in Slovenci so nujno bili deležn i n jiho­
vega teo lo šk eg a  pouka. K ontem plativno usm erjeni kartuzijani so na Slovenskem  
im eli kar štiri sam ostane: Žiče, Jurklošter, Bistro in Pleterje. Številna resna bogo­
slovna dela , ki so jih napisali po naših kartuzijah, kažejo na to, da  je tu  živela te ­
ološka m isel, ki je odm evala  tud i v okolici.6 Naj om enim o prvega jurkloštrskega 
priorja M ihaela iz Prage (+1401), ki je napisal vsaj dve pom em bni ascetični deli. 
Še bolj p lodovit in vsestranski teo log  je bil Nikolaj Kem pf iz Strassbourga 
(+1497), ki je bil p e t  le t prior v P leterjah  in 23 le t p rio rv  Jurkloštru in umrl v visoki 
s tarosti 100 let. V tisku je izšlo sed em  njegovih pom em bnih  de l in njegov sp is o 
ureditvi teo loškega  pouka (napisan še  p red  reformacijo!). Ti redovi, ki so bili 
hkrati močni zem ljiški posestn ik i, so si uredili skriptorije, v katerih so po p red lo ­
gah, ki so jih bili prinesli s seboj ali si jih sposo jali od  sorodnih  sam ostanov, p re ­
pisovali verskofilozofska, liturgična, katehetična in druga dela  za lastne p o trebe , 
pa tu d i za p o tre b e  m lajših škofijskih cerkva (Krka, Št. Andraž, Ljubljana), korar- 
skih kapitljev  (Čedad, Dobrla ves) in župnij. Tako so nasta le  pri nas po sam osta­
nih in v sred iščih  cerkvene organizacije m anjše zbirke knjig in znatnejše  knjižni­
ce, n am en jen e  liturgiji, vzgoji duhovniškega naraščaja, m editaciji in dušnem  p a ­
stirstvu. O žički kartuziji im am o dragoceno sporočilo  iz le ta  1487 izpod p eresa  
Pavla Santonina, ki s e  v prevodu glasi: »Po obisku cerkve sm o šli po skrivnih s to p ­
nicah v b ib lio teko  in drugo cerkev, zgrajeno nad  oboki sp o d n je  cerkve. V knjižnici 
je kakih 2000 in več zvezkov, knjig z vseh področij znanja in večinom a napisanih 
na pergam en tih . Tudi s ta re  so m ed njimi, p isan e  s trsom  in ne tiskane, kakor je 
d an es  navada.«7 Tudi mlajši sam ostani (križniški, dom inikanski, minoritski, av- 
guštinski, frančiškanski in kapucinski) so razpolagali z manjšim i ali večjimi knjiž­
nicami, vsebujočim i sprva rokopisne kodekse, pozneje  pa še inkunabule.

10



N ekatere  od  starejših  opatij so  sicer začele nazadovati, druge, p o seb n o  Stič­
na, de ln o  tud i Vetrinj in Gornji grad, pa so o sta le  še  dolgo pom em bna in m očna 
izobraževalna središča. Posebno gre tu podčrtati vlogo stiškega sam ostana. Stič­
na je  kot kulturno, vzgojno in izobraževalno sred išče  več sto letij im ela vodilno 
vlogo na slovenskem  ozem lju te r  je v tem  pog ledu  d a leč  p rekašala  Ljubljano. Še 
le ta  1593 om enja  oglejski patriarh Francesco Barbaro v svojem  vizitacijskem  za­
pisu sam ostansko  šolo v Stični, »kjer so poučevali fante, da  bi vzgojili sp o so b n e  
duhovnike, ki bi jih mogli postaviti na redovne župnije«.8 Velik p o le t so te o lo š­
kem u štud iju  prinesli v 13. s to le tju  uboštveni redovi, p redvsem  dom inikanci in 
m inoriti, sam i nosilci strm ega vzpona teo lo šk e  znanosti. Iz njihovih vrst izhajata 
dva, ki sp a d a ta  m ed največje učenjake teo lo ške  znanosti: dom inikanec 
sv. Tom až Akvinski in m anjši b ra t sv. Bonaventura. Preko te h  redovnikov, ki so 
im eli svoje šo le  tud i na slovenskih tleh  — še  p o se b e j to  velja za dom inikanske 
šo le  v Brežah na Koroškem  te r  na Ptuju — je teo loška  m isel visoke sho lastike 
nedvom no prodirala tud i na naša tla. Za dom inikanski šoli v Vidmu in Č edadu  je 
znano, da so ju obiskovali tud i duhovniki iz Slovenije in da  se  je  čed ad sk a  šola 
večkrat potegovala za pravice, da  bi p osta la  »studium  generale«, uradno priznana 
visoka teo loška  šola.9

Župnijske šo le

N em ajhnega pom ena  so b ile  za teo loško  izobraževanje župnijske šo le  po 
m estih , ki so razvile p o seb n o  živahno d e javnost v začetku 15. s to le tja . Precej je 
sicer bilo  takih, ki so om ogočale le osnovno izobrazbo, s katero  so fantje mogli 
nadaljevati študij na univerzah po drugih deželah , n ek a te re  od njih, kot na prim er 
v Ljubljani, Kranju in Ribnici pa so da le  duhovniškim  kand idatom  vso p o treb n o  
izobrazbo. Podatki iz konca 15. s to le tja  om enjajo  p o seb n o  veliko število duhov­
nikov, ki so izhajali iz kranjske šole. Načina in širine teo loškega štud ija  v o m en je ­
nih sam ostansk ih  in župnijskih šolah ni m ogoče prim erjati s kasnejšo  organizaci­
jo teo lo šk e  izobrazbe, v en d ar se  zdi prim erno, da  stan je  teo log ije  pri nas v s re d ­
njem  veku sm em o ocenjevati kot dokaj visoko. Ne p resen ečajo  nas ugotovitve, 
da so številni učeni profesorji na tujih univerzah, p redvsem  na dunajski, izšli iz 
našega naroda.

Priznati m oram o sicer, da je naša v ed n o st o ljudeh  iz naših krajev v teh  časih 
zelo n ep o p o ln a , pa v en d ar m arsikje na jdem o sholarje  iz naših dežel. H erm an d e  
Carinthia na prim er je v prvi polovici 12. s to le tja  štud iral v Chartresu in nato  na 
Španskem  prevajal P tolom eja in a rabske  p isce  iz a rabščine  v latinščino. Leta 
1389 nale tim o  m ed  m agistri na pariški Sorboni na Brežičana Jurija (Georgius d e  
Rain, d e  Sclavonia), ki je tja pritegnil še  nekaj Slovencev. Največ slovenskih š tu ­
den tov  in tud i profesorjev  je sev ed a  bilo  na dunajski univerzi. Do konca 16. s to ­
letja  be lež im o  na Dunaju kakih 3000 imatrikulacij iz slovenskih zgodovinskih d e ­
žel, m ed  1450 in 1550 d o seže  s to pn jo  bakalavrija (po dveh  letih  štud ija) sam o na 
Dunaju 193, s to pn jo  m agistra artium  — d a n e s  bi rekli d ip lom o filozofske fakulte­
te  — pa vsaj 42 kandidatov. M arsikdo od  teh  je nadaljeval š tu d ije  na kateri od 
fakultet, m ed  njimi tud i na teološki. V krogu dunajskih profesorjev naletim o na 
prim er 1388 na Nikolaja s Kranjskega, 1407— 1410 na Nikolaja s Š tajerskega, od 
1421 do 1435 je bil tam  aktiven m agister artistične fakulte te  Nikolaj iz Slovenjega 
Gradca, ki je  po tle j do  sm rti 1444 deloval na teo lošk i fakulteti in bil 1437 tudi 
rektor univerze; v rokopisih se  je ohranilo nekaj njegovih teo lošk ih  traktatov in 
pridig. Leta 1431 se  om enja neki m agister Andrej iz Ljubljane, 1446 Mihael iz

11



Kranja in in 1448 G regor iz Kranja. B enedik tinec Janez s Kranjskega je deloval v 
A ugsburgu, kjer je nap isal ascetični sp is  D ispositorium  m oriendi in Kristusovo 
življenje. Od 1450 je nekaj časa učil na dunajski univerzi m agister Tomaž Prelokar 
iz Celja, poznejši p rošt pri sv. Štefanu in nazadnje  škof v Konstanci (+1496). Njega 
lahko uvrščam o m ed  tis te  dunajske  izobražence iz naših krajev, ki so v zadnjih 
treh  d ese tle tjih  15. s to le tja  odigrali odločilno vlogo pri prodoru hum anizm a na 
Dunaju. Kot profesor in reform ator un iverzitetnega štud ija  zavzem a ob njem  v id ­
no m esto  m agister B ernard iz Ščavnice. Brikcij P reprost iz Celja je bil v dob i od 
1476 do  1501 trikrat d ek an  na artistični te r  trikrat rektor dunajske  univerze. Znani 
dunajsk i p ro feso r je b il M atija Hvale (Qualle) z Vač pri Litiji, prvi Slovenec, ki je 
natisnil čisto  filozofsko delo , prilagojeno novim hum anističnim  po trebam  univer­
z ite tnega  pouka. Za slovensko kulturno zgodovino so pom em bni še  trije prelati, 
kasnejši škofje: Krištof Ravbar, Jurij Slatkonja in P e te r Bonom o.10

Lahko bi sicer navajali še  m noga druga im ena, vendar naj bo  naštevanja d o ­
volj. V sekakor pa bi lahko ob  nem ajhnem  številu mož, ki so se  tako vidno uveljavi­
li v širokem  znanstvenem  svetu — in nedvom no je njihova dejavnost našla odm ev 
tud i v njihovi dom ovini — sm eli sk lepati, da so zgoraj om en jene  šo le  na naših 
tleh  n u d ile  dovolj tem eljito  osnovno izobrazbo, ki je om ogočala nadaljn je  višje 
študije.

Dokaj m očno in naglo nazadovanje takega stanja gre v precejšnji m eri p rip isa­
ti turškim  vpadom , ki so uničili ali vsaj začasno onem ogočili številne om enjene  
cerkvene ustanove na slovenskih tleh.

Bogata teološka literatura
Pri obravnavanju razvoja teo loškega štud ija  na Slovenskem  je prav, če se 

ozrem o tudi na p reg led  inkunabul na naših tleh. Po G sp an /B ada liču ,11 je »v Ljud­
ski republik i Sloveniji d a n e s  v razvidu vsega 1007 inkunabul. Od teh  sm o ugotovi­
li 214 takih, ki so b ile  nekoč pri nas in jih d an es  ni več, je pa njihova eksistenca  
izkazana v katalogih raznih še  obsto ječih , drugam  p rese ljen ih  ali pa že razpadlih  
knjižnic. Ker š te jem o  vse tiste , ki so ohran jene v dveh ali več primerkih, za eno  
številko, o b seg a  pričujoči katalog 852 številk.« Poleg tega  je sev ed a  treb a  reči, da 
je bil ta  katalog pripravljen  v času, ko v m arsikatero od  starih  knjižnic celovit vpo ­
gled sp loh  ni bil mogoč, ker niso b ile  u re jene  ali pa celo n ed o sto p n e . (To vpraša­
nje tud i d an es  še  ni dokončno rešeno; vzem im o primer: v škofjeloški kapucinski 
knjižnici naj bi bilo  po G spanu 14 inkunabul, ob urejanju knjižnice v zadnjih letih, 
ki pa še  vedno  ni končano, se  je našlo še  p e t inkunabul.) Zakaj pravzaprav te  b e ­
s e d e  o inkunabulah v predstavitvi razvoja teo loškega štud ija  na Slovenskem ? 
Knjig, ki so tak rat b ile  še  večja d ragocenost kot so danes, najbrž niso nabavljali 
zato, da bi z njimi krasili police, am pak so jih, kar v številnih inkunabulah pričajo 
p rip isan e  glose, p ridno uporabljali po sam ostanskih, katedraln ih  in nekaterih  
župnijskih šolah za poučevanje duhovniških kandidatov in nedvom no tud i za ti­
sto, čem ur d an es  pravim o »perm anentno izobraževanje duhovnikov«.

Pri p reg ledu  inkunabul na slovenskih tleh  je za obravnavanje našega vpraša­
nja po leg  števila še  p om em bnejša  njihova vsebinska razvrstitev.12 Čisto razumlji­
vo je, da jih je največ s področja teologije in filozofije. V starih knjižnih katalogih 
red n o  na prvem  m estu  na jdem o Sveto pism o. Po G spanu je na naših tleh  izkaza­
na Biblija v 30 izdajah ozirom a 51 primerkih, ki so razen treh  vsi v latinskem  jeziku. 
Za njimi na jdem o  b ib lične  kom entarje, m ed  njimi tud i tiskane kom entarje To­

12



maža Akvinskega in H ieronim a. Liturgičnih knjig je manj — misali, brevirji in p o ­
d o b n e  knjige, ki so bili sta lno  v rabi, so se  h itre je  uničevali in jih je b ilo  večkrat 
treb a  zam enjati z novimi izdajam i napredu jočega tiska — daleč  najbogate jša  pa 
je  »spekulativna« teologija, v kateri so zasto p an a  vsa p o m em b n e jša  im ena in d e ­
la piscev, ki so veljala v sred n jem  veku in njegovem  zatonu  za najavtoritativnejše 
razlagalce teo lo šk e  misli. Tu na jdem o  p isce  kot so Tomaž Akvinski, Avguštin, Du­
ra nd, Caracciolus, Gregor Veliki, Hieronim, Duns Scot, P e te r Lom bard, Bonaven­
tura, Janez Krizostom, G erson, P e te r Com estor, Ludvik Saški, A lbert Veliki, Ber­
nardin Sienski in še  cela vrsta velikih im en s področja teo lo šk e  literature, kar 
spričuje, da teo loška  m isel, ki je oblikovala Evropo, tud i na Slovenskem  ni bila 
tuja. Poleg tega  bi seveda  lahko našteli vrsto filozofov, pravnikov, zgodovinarjev, 
pa tud i znanstvenikov s področja naravoslovnih ved, od  farmacije, m edicine do 
m atem atike  in astronom ije. Vse to  pa  pokaže, »da so inkunabule, ohran jene in 
izkazane na Slovenskem , posredovale  bralcem  d o b ršen  de l znanja in om ike, ki se 
je po njih širila iz takratn ih  na jpom em bnejših  evropskih sred išč  te r pom agala 
oblikovati duhovni obraz našega izobraženstva«.13

P odobno  k o to  inkunabulah, pravzaprav še  poprej, b i ob  p reg ledu  teo loškega 
štud ija  na S lovenskem  bilo  tre b a  spregovoriti o rokopisih, ki so bili ne  le p red  
iznajdbo tiska, am pak  tud i še  dolgo po tem  p o m em b en  vir izobrževanja. Čeprav 
se  je ob  raznih zm edah  in nesrečah  (naj om enim o še  p o seb e j turške v p ad e  te r 
razpustitve številnih sam ostanov  na slovenskih tleh) m nogo tega  dragocenega 
m ateria la  razgubilo, uničilo ali b ilo  o d p e ljanega , nam  p reosta li rokopisi — žal so 
še  m nogo manj p reštud iran i kot inkunabu le  — zgovorno pričajo o zavzetosti za 
teološki študij te r  tudi o širini tega študija.

V času  krize, ki jo je  doživljal velik  d e l Cerkve in ki se  je  m očno dotakn ila  tud i 
teo loškega štud ija , je teo loško  izobraževanje tud i v naših krajih obču tno  nazad o ­
valo. Tovrstne p rip o m b e pogosto  najdem o v sp isih  slovenskih pro testan tov , 
očitno pa  so se  teg a  v času reform acije in protireform acije dob ro  zavedali tud i 
nekateri škofje na Slovenskem . V endar ta  kriza nikakor ne  m ore biti vzrok, da  bi 
razvrednotili ali kratko m alo prezrli teološko-izobraževalno dejavnost tovrstnih 
šol na S lovenskem , ki form alno sicer niso im ele položaja visokih teo lošk ih  šol, 
de jansko  pa  so daja le  ustrezno  izobrazbo, in bi s te reo tip n o  ponavljali, da  se  vi­
soko teo loško  šolstvo na S lovenskem  začenja s predavanji m oralne teo log ije  na 
jezuitski šoli v Ljubljani 1619.

Tridentinska prenova študija  — sem en išče  v  Gornjem gradu

Novo o b d o b je  na področju  teo loškega študija , nekak uvod v se d a n je  stan je , 
je nastop ilo  v času p ro testan tsk e  reform acije ozirom a katoliške prenove. N e­
dvom no so bili vsaj nekateri ožji krogi dokaj dobro  seznanjen i z razvojem teo log i­
je in z novimi sm erm i. Prvo n ep o sred n o  soočanje  ljubljanskega škofa U rbana 
Tekstorja (1543— 1558) s p ro testan tizm om  nas o b en em  seznan ja  z nekaterim i te ­
ološkim i vprašanji, »o katerih  so na Kranjskem  razpravljali«: nauk  o opravičenju, 
razlaganje Svetega pism a, m aša in drugi zakram enti, o b last Cerkve, češčen je  Ma­
rije in svetnikov, nauk o vicah, duhovniški celibat. Škof T ekstor je  o te h  vprašanjih  
že lel d ob iti širše  m nen je  triden tin skega koncila, v en d ar je  njegov p o slanec  Burc- 
hard  d e  M onte p rin ese l iz Bologne, kjer je koncil tisti čas zased a l (1547) sam o 
p rep is  koncilskega d ek re ta  o prvih dveh vprašan jih .14 Sicer pa si je škof Tekstor 
veliko prizadeval, da bi dvignil raven teo loškega izobraževanja. Precej je p rip o ­
m ogel, da  so v avstrijske d e ž e le  prišli jezuiti; ob  njegovi pom oči so ustanovili ko­

13



legije na D unaju (1551), p o tem  pa še  v Pragi, Innsbrucku in Ingolstadtu. Za sloven­
ske  š tu d e n te  je  bil sev ed a  še  veliko p o m em bnejši graški kolegij, ki so ga u stano ­
vili po Testorjevi smrti, le ta  1573. Komaj je sv. Ignacij Lojolski le ta  1551 ustanovil 
rimski kolegij z gim nazijo te r  filozofsko in teo loško  fakulteto, je T ekstor že poslal 
v Rim več gojencev iz ljubljanske škofije in s področja oglejskega patriarhata, da 
b i na te j novi priznani ustanovi p ridobili kar najbolj tem eljito  teo loško  
izobrazbo .5

T em elje  so d o b n e jšem u  teo loškem u štud iju  — gotovo še  p o seb e j g lede  na 
izziv svojega časa, p ro testan tsk e  reform acije — je položil triden tinsk i koncil 
(1543— 1563). Na seji 15. julija 1563 je določil, naj posam ezne škofije ustanove 
sem enišča , kjer b o d o  gojenci dobili p o treb n o  vzgojo in izobrazbo za duhovniški 
poklic. P osebej je naročil, naj študirajo  Sveto pism o, sp ise  cerkvenih očetov in 
vse , kar se  nanaša  na opravljanje duhovniške službe, še  p o seb e j kar zadeva sp o ­
vedovanje, torej vprašan ja iz m oralne teo log ije .16

Kaže, d a  se  kljub koncilskim navodilom  stvari na slovenskih tleh  še  nekaj časa 
niso  kaj p rida  sp rem en ile . Seveda pa ob  tem  ne gre p rezreti ustanovitve jezu it­
skega kolegija v G radcu, kjer so se  šolali številni dijaki iz slovenskih dežel. Leta 
1585 je nadvojvoda Karel jezuitsko višjo šolo povzdignil v univerzo s filozofsko, 
teo lo šk o  in artistično  fakulteto . Ljubljanski škof lanez Tavčar je  vse  od  začetka te  
univerze pošiljal vsaj po nekaj svojih gojencev na štud ije  v Gradec.

V ljubljanski škofiji je triden tinska navodila g led e  teološkega štud ija  začel 
uresničevati škof Janez Tavčar (1580— 1597). V poročilu aposto lskem u sed ežu  z 
d n e  27. ok tob ra  1589 je zapisal, da  je  v skladu z odloki triden tin skega koncila v 
G ornjem  gradu ustanovil sem enišče, v katerem  so p o d  vodstvom  šestih  duhovni- 
kovvzgajali 16 sem eniščn ikov .17 Ni natančno znano, kdaj je to  sem en išče  začelo 
delovati in tud i ne  poznam o njegovega štud ijskega program a, vsaj v podrobnosti 
ne, lahko pa  rečem o, da  se  z gornjegraškim  sem eniščem  začenja organizirani t e ­
ološki štud ij na škofijski ravni na slovenskih tleh. Da je sem en išče  delovalo v 
sk ladu  s koncilskimi navodili in da  ga g lede  na študijski program  m orem o uvrščati 
m ed  te d a n je  v išješo lske ustanove, bi najbrž lahko sklepali iz škofovih b e s e d  v 
poročilu, ko pravi, da  je sem en išče  ustanovil z nam enom , da bi gojenci, »zadostno 
izobraženi v nauku in veri, mogli sp re jem ati skrb za m oje cerkve«.18 Instrukcija 
p a p e ž a  K lem ena Vlil. za obnovo katoliške vere  na Štajerskem , Koroškem in 
K ranjskem  z d n e  13. aprila  1592, naslovljena na graškega nuncija Girolama Portia, 
naroča, naj b i po  vseh  te h  treh  deželah  razen jezuitskih kolegijev ustanovili tud i 
škofijska sem en išča , o b en em  pa  priporoča, naj bi te  d eže le  dob ro  izkoristile 
m ožnosti, ki jih da je  graška univerza.19

Tavčarjev nasledn ik  Tomaž Hren (1597— 1630), ki si je vsestransko prizadeval 
za katoliško prenovo, je veliko pozornosti posvečal duhovniški izobrazbi. Skušal 
je  nadaljevati delo , ki ga je  s sem eniščem  v G ornjem  gradu zastavil Tavčar. Vsaj 
nekaj p oda tkov  o tem  in sp loh  o šolanju  duhovniških kand idatov  na jdem o v n je ­
govih protokolih .20 G led e  trajanja in kraja štud ijske priprave so zapisi v protokolu 
precej pomanjkljivi, očitno pa  je, da si je Hren zelo prizadeval, da  bi se  ljubljanski 
kand idati pripravljali v sem enišču  v G ornjem  gradu. V zvezi s tem  je zanimiva 
Hrenova opazka, ko je 31. maja 1605 podelil akolitat Gregorju W acheynerju iz 
Kam ne gorice. K andidata  sta  priporočila generaln i vikar Jakob Artz in jezuitski 
p a te r  Krištov Zyegelesst, ki je bil dvakrat rektor ljubljanskega kolegija. Prošnjo za 
su b d iak o n a t je Hren zavrnil, ker k and ida t ni ho te l biti »dve ali tri leta« v »Mariji­
nem  kolegiju« v G ornjem  gradu. V letih  1600— 1611 je Hren posvetil 82 p rezbiter- 
jev za ljub ljansko  škofijo. O d te h  jih je 34 štud ira lo  v G ornjem  gradu. Za nek a te re

14



izm ed p rezb ite rjev  je  om enil, da  so študirali v G radcu pri jezuitih, vendar pa  so se 
kljub različnim kolegijem , ki so takrat nastajali na slovenskih tleh, še  vedno  so ­
razm erno številni duhovniški kandidati pripravljali na duhovniško službo pri p o ­
sam eznih  župnikih, ki so jim bili dom ači učitelji — pač v skladu s p red trid en tin - 
sko m iselnostjo  in prakso — na kar kažejo priporočilna pism a. V istih letih  je Hren 
posvetil v p rezb ite rje  tud i 60 kandidatov  iz posam ezn ih  redov. Ti so navadno 
študirali v dom ačih redovnih teoloških  šolah.

Posam ezni zapisi iz teg a  časa nam  dajo  vsaj nekaj vpog leda  tud i v v seb ino  
študija. Hren je  v navodilih za člane gornjegrajskega sem enišča  iz le ta  1605, ki bi 
jih lahko im eli za nekako kratko hom iletiko, p o seb e j poudaril pom en  poznanja in 
u p o rab e  Svetega p ism a pri pridiganju, iz česar sm em o sk lepati, da so v sem en i­
šču upoštevali koncilsko navodilo o štud iju  Svetega p ism a.21 V zapisu  o škofijski 
sinodi 6. februarja 1607 — škofijska sinoda je  bila redno  vsako leto  ta  dan  v Gor­
njem  gradu  in so se  je  m orali u de lež iti vsi župniki in vikarji — na jdem o tud i dolg 
seznam  vprašanj, na katera so vsi u de leženci morali odgovoriti.22 M ed njimi je 
vprašan je , če  imajo ob  posam eznih  praznikih »pridigo, katehezo , b ran je  beril in 
evangelijev«. Več vprašanj se  nanaša na zakram ente, kako jih duhovniki poznajo 
in kako jih d e le . Na koncu tega  sk lopa vprašanj je  zap isana  pripom ba, »naj se  
izprašajo o zakram entih, po treb i zakram entov, p rejem anju , m ateriji, formi in na­
menu«. Enem u od  izpraševalcev je bilo  naloženo, da u d e ležen cem  »razloži kak 
casus conscien tiae«  in jim o b en em  pojasn i do ločena vprašan ja  iz m oralne te o lo ­
gije. Papeški vizitator Sikst Carcanus je ob  vizitaciji 1620 ugotavljal, da nekateri 
duhovniki p rem alo  poznajo  katekizem . Ukazal je, da  se  morajo tem eljite je  pouči­
ti o zakram entih  na sp lošno  in o vsakem  p o seb e j. Za sp re jem  redov  je zahteval, 
da se  v škofiji d o s led n o  drže vsega, kar določajo  kanoni, po leg  tega  pa je  pod  
pokorščino in z aposto lsko  av toriteto  zapovedal ordinariju, da ne sm e v duhovni­
ka posvetiti nikogar, ki ni vsaj eno  le to  štud ira l m oralne teo log ije . Duhovniki ozi­
rom a pripravniki za duhovništvo naj bi dob ro  p reštud ira li tud i vse, kar zadeva 
praznike, p rocesije , pokopavanje, oskrbovanje cerkva in cerkveno p e tje .23

Iz dokaj skop ih  podatkov, kolikor jih vsaj doslej poznam o o sem en išču  v Gor­
njem  gradu, bi sm eli sk lepati, da  so v zavodu skušali uresničevati triden tin ska  
navodila, da  so v učnem  program u vsekakor imeli štud ij Svetega pism a, dogm ati­
ko, še  p o se b e j nauk o zakram entih, do ločena vprašanja iz m oralne teo logije  in 
nekaj snovi, ki b i jo d an es  uvrstili v pasto ralno  teologijo . O benem  pa  je treb a  reči, 
da izobraževanje v sem en išču  očitno ni po tekalo  tako, kakor bi želeli škofje, ki so 
nedvom no im eli težave tud i z učnimi močmi, in da  je b ilo  p o treb n o  veliko časa, 
p re d e n  se  je u tekel tud i ta način priprave duhovniških kandidatov. Hren je v p ro ­
tokolih skoraj red n o  zapisal pri posam ezn ih  kandidatih , ki jih je posvetil v d u ­
hovnike, kratko oceno  o njihovi izobrazbi. Kakor je  ob  nekaterih , sicer redkih, 
lahko zapisal, da  so bili odlično pripravljeni, pa  je  kar ob  p recejšn jem  številu 
kand idatov  om enil, da so bili ob posvečenju  skrom nega, pičlega znanja. So tud i 
prim eri, ko je Hren zaradi neznanja zavrnil ali vsaj odložil posvečenje . Iz njegovih 
zapisov je  o b en em  razvidno, da  so kandidati, ki so se  izobraževali v sem enišču  ali 
v redovnih teo lošk ih  šolah, bili študijsko dosti bo lje  pripravljeni od  tistih, ki so jih 
kot posam ezn ike na duhovništvo pripravljali zgolj dom ači župniki ali vikarji.

Jezuitska in druge teo loške  šo le

Starim redovnim  šolam  so se  sčasom a pridružile  nek a te re  nove. Frančiškani, 
ki so v drugi polovici 16. s to le tja  ostali skorajda ed in i, ki so se  re sn e je  upirali p ro ­

15



diranju pro testan tizm a — red  je zaradi tega  u trpel h u d e  izgube — so imeli od 
le ta  1610 svoj lastni bogoslovni študij s pravico javnosti.24 O d to d  je izšlo več zna­
nih teologov. P osebno  m očna je bila v drugi polovici 18. sto letja , ko so se kot p isa­
te lji teo lošk ih  sp isov  uveljavili p. O ton Sprug, p. Kastul W eibl, p. Paskal Škerbinc 
in drugi.

Leta 1597 se  je v Ljubljani začel pouk na jezuitski gimnaziji.25 Po podatkih, ki 
jih najdem o v redn ih  le tn ih  poročilih ljubljanskega kolegija, so številni dijaki po 
končani gimnaziji šli v teo lo šk e  štud ije  posam eznih  redov: jezuitov, frančiškanov, 
kapucinov, avguštincev, pavlinov, cistercijanov, kartuzijanov in dom inikancev. V 
sk ladu  z načrti škofa Tavčarja, ki je jezuite  povabil v Ljubljano, naj bi v tem  kolegi­
ju ne uvedli ce lo tnega  teo loškega štud ija  — kdor bi se  ga želel lotiti, naj bi šel 
š tu d ira t v G radec — am pak  sam o nekaj p o seb n ih  tečajev  za duhovniške kand ida­
te . Tak tečaj so uvedli še le  precej kasneje: v študijskem  letu  1619/20 je p. Jurij 
Sturnus osm im  slu ša te ljem  predaval kazuistiko. Tak tečaj so imeli tud i v letih 
1623/24 in 1624/25. Nekateri dokum enti om enjajo predavanja iz m oralne teo lo ­
gije tu d i za le ta  1628 in 1630, kot red n o  d iscip lino  pa so ta  p redavan ja  skupaj z 
javnimi d isputacijam i uvedli v štud ijskem  letu  1633/34. Kazuistiko, ki naj bi 
p redvsem  pom agala oblikovati m odre d u šn e  pastirje , sta  po dve leti predavala 
dva profesorja: e d e n  je razlagal nauk o zakram entih in govoril o dolžnostih  d u ­
hovniškega stanu , drugi je  razlagal d e s e t  zapovedi in ob  njih razvijal tem eljn e  
teo lo šk e  nauke. Vsako so b o to  so imeli dveurno d ispu tac ijo  o tezah , ki sta  jih d o ­
ločila profesorja.

Interni filozofsko-teološki študij je km alu po prihodu  na Slovensko uvedel 
tud i kapucinski re d .26 Škof Hren, ki je prvi podeljeval duhovniško posvečenje  nji­
hovim bogoslovcem , je v svoj ih protokolih večkrat zapisal, da so bili in telektualno 
dob ro  pripravljeni. Njihov študij je »v skladu s konstitucijam i« trajal sed em  let: tri 
le ta  filozofije, dve leti m oralne teo logije  in dve leti sholastične teologije. Po tem  
razporedu  so skupine študen tov  pod  vodstvom  lektorjev štud irale  v različnih re­
dovnih hišah: npr. le ta  1649 je provinca im ela svoj »studium  philosophiae« na Ptu­
ju, »studium  th eo lo g iae  scholasticae« v Radgoni in »studium  theo log iae  moralis« 
v V ipavskem  Križu. Ker so skupine štu d en to v  pod  vodstvom  enega  lektorja š te le  
največ do 15 članov, se  je s številčno rastjo reda  večalo tud i število študijskih 
skupin  in s tem  število  študijsk ih  hiš. Tako so le ta  1675 imeli filozofski študij v 
Gorici, Celju in G radcu, teo lošk i p a v  Ljubljani, M ariboru in G radcu.27 Za red, ki je 
bil po številu sam ostanov  in redovnikov v tem  sto le tju  najm očnejša redovna 
skupnost na Slovenskem  in je zelo vplivno deloval za katoliško prenovo, je bilo še  
kako pom em bno , da  ima svojo teo loško  šolo, ki naj bi dajala tem eljito  izobrazbo.

Razvoj teo loškega štud ija  v 17. s to le tju  dokaj dobro  osvetlju jejo  knjige iz tega 
časa, v nekaterih  naših starih  knjižnicah ohran jene karv p recejšn jem  številu .28 Na 
prvem  m estu  sev ed a  na jdem o štev ilne izdaje Svetega pism a v različnih jezikih; 
nek a te re  s tare  inventarne knjige kažejo na presenetljivo  veliko število p ro te ­
stantskih  izdaj Svetega pism a, predvsem  Dalm atinove Biblije, ki so jih nedvom no 
uporabljali pri štud iju . Dokaj številne so konkordance in razlage Svetega pisma. 
Tu poleg  starih  avtorjev kot so na prim er Peter Lom bard, Tomaž Akvinski in Bona­
ventura, na jdem o  štev ilne  nove, m ed  njimi tud i zelo znana im ena kot so Robert 
Belarmin, Joannes V elasquez, Gervasius Brisacensis, Sigism und Pusch pa dom a­
čin Janez Ludvik Schonleben. Na p o seb n o  značilnost štud ija  v tem  obd o b ju  kaže­
jo teo lo šk e  knjige, ki so v starih katalogih uvrščene pod  signaturo »polemični sp i­
si«. Gre za štev ilne  priročnike, ki obravnavajo posam ezna teo loška  vprašanja v 
soočanju s p ro testan tsk im  naukom. Avtorji knjig, ki jih hranijo naše  stare  knjižni­

16



ce, izhajajo iz najrazličnejših  evropskih d ežel, iz vrst svetnega in redovnega ki e  ra
— sledn ji da leč  prev ladu je jo  — in tud i iz različnih teoloških  šol. G lede  na ves 
ohran jen  knjižni m aterial iz teg a  časa sm em o sk lepati dvoje: da  so bili teologi na 
slovenskih tleh  dosti dobro  seznanjen i s so d o b n o  teo loško  mislijo in literaturo 
te r  s led n jo  tud i veliko uporabljali; da se  pri nas ni p o se b e j uveljavila katera  od  
teoloških  usm eritev  (npr. tom istična, skotistična ali katera druga), am pak so pri 
š tud iju  upoštevali različne p ris to p e  in m nenja in jih skušali povzem ati v e n o  celo ­
to  teo loškega nauka.

Popolna teološka izobrazba

P opolne visoke š tu d ije  po ted an jem  pojm ovanju je Ljubljana dobila  še le  pod  
vplivom A kadem ije opero zo v v  le tu  1704.29 Takrat so nam reč jezuiti razširili p re ­
davanja iz filozofije, teo loškem u  štud iju  pa  dodali tu d i kanonsko pravo. V endar 
pa  se  je  ta  šo la še  v ed n o  razlikovala od  univerz in ni im ela pravice podeljevati 
akadem skih  naslovov. Od 1708 so ohran jene številne tiskane teze  za slovesne 
javne šo lske d ispu tac ije  in obram be, in sicer za različne bogoslovne discipline. 
Študijski program , ki se  od  e n e  do  druge teo loške  šo le  na Slovenskem  najbrž ni 
b istveno  razlikoval, dob ro  osvetlju je  poročilo  kapucinske in terne  teo lo ške  šo le  v 
Ljubljani 1747. V p o ltre tjem  le tu  filozofije je b ila  naprej na vrsti »logica brevis«, 
zatem  pa  »tota logica physica e t  m ethaphysica«. V š tud iju  teo log ije , ki je  trajal tri 
le ta  in pol, so se  zvrstili nasledn ji p redm eti: trak tat o Bogu, o b laženem  gledanju , 
o spoznan ju  Boga, o božji volji in previdnosti, o predestinaciji, o troed inem  Bogu, 
o angelih , o učlovečenju, o m ilosti, opravičenju in zasluženju, o človekovih d e ja ­
njih, o vesti in grehu, o zapovedih , o poglavitnih krepostih , o zakram entih  na 
sp lošno  in o vsakem  p o se b e j, končno pa  še  do ločena vprašan ja  iz cerkvenega 
prava.30

Do velikih sp rem em b  je  prišlo  v zadnjih  d e se tle tjih  18. sto letja . Leta 1773 je 
p a p e ž  K lem en XIV. razpustil jezuitski red  in z njihovih šol so po u k  teo log ije  p re ­
nesli v sem en išča  (Ljubljana, Gorica, Celovec).31 V sm islu reform, ki so jih tak rat 
izvajali v Avstriji, je bil študij teo logije  u re jen  tako, da je obsegal n asledn ja  p o d ­
ročja: dogm atiko, razlago Svetega p ism a z orientalskim i jeziki, m oralno in p a s to ­
ralno teologijo , cerkveno zgodovino s patrologijo  in cerkveno pravo.32 Tak učni' 
program  je s krajšo prekinitvijo v o b d o b ju  Francozov ostal vveljavi d ob rih  70 let. 
C esar Jožef II., ki je v  sm islu razsvetljenjskih idej ho tel reform irati svojo državo, je 
1783 ukazal zapre ti vse teo lo šk e  šole; odslej so škofijski in redovni bogoslovci 
m orali š tud ira ti v »generalnih sem eniščih«. Največ slovenskih bogoslovcev je ta ­
krat poslu ša lo  p redavan ja  v G radcu, ki so, razumljivo, po tek a la  v sk ladu  z duhom  
jožefinizm a in razsvetljenstva.33

Francozi so v času Ilirskih provinc (1809— 1813) m očno posegli tud i v šolstvo. V 
Ljubljani so 1810 uvedli C entralne šo le ,34 ki so im ele značaj prave univerze s p ra ­
vico podeljevan ja  akadem skih  naslovov. »Učnih tečajev« (le cours) — fakultet, je 
bilo  sed em : za zdravnike, kirurge, farm acevte, inženirje in arh itek te , zem ljem er­
ce, pravnike in teo loge. Rektor C entralnih šol je posta l Jožef Balant, kasnejši go- 
riški nadškof, kancler pa Matevž Ravnikar, kasnejši tržaško-koprski škof. Na te ­
ološki fakulteti je študij trajal štiri leta. Prvo leto  so študirali govorništvo, m etafi­
ziko in fiziko, drugo le to  naravno pravo, etiko, občo  in cerkveno zgodovino, tre tje  
le to  dogm atično teologijo, herm enevtiko  in cerkveno zgodovino, četrto  le to  pa 
m oralno teologijo , herm enevtiko  in cerkveno zgodovino. 12. novem bra 1811 so se 
C entralne šo le  preim enovale v akadem ijo , ki je b ila  po  določbah  N apoleonove

17



univerze tu d i sku p n o st fakultet. Akadem ija se  je ohranila le dve leti, od 1811 do 
1813. P red m e te  trile tn eg a  teo loškega štud ija  — eksegezo , uvod v Novo zavezo, 
b ib lično  arheologijo , dogm atiko, moralko, herm enevtiko, cerkveno zgodovino in 
neobvezno  hebre jšč ino  — sta  si v skladu z novem brskim  ukazom  v o b eh  aka­
dem sk ih  letih  razdelila  Balant in Ravnikar. V le tu  1811 — 1812 sta  im ela 179 slu ša­
teljev , n a s led n je  le to  pa 159. Kljub to likšnem u številu je bilo m ed  francosko za­
s e d b o  ordiniranih  le 9 bogoslovcev — Francozi so uvedli num erus clausus — in ti 
so  bili ed in i, ki so dosegli »akadem sko dostojanstvo« o beh  ljubljanskih visokih 
šol.

Po o d h o d u  Francozov se  je m ogel v Ljubljani nadaljevati le teo lošk i študij. To 
s icer ni b ila  več prava teo loška  fakulteta s pravico podeljevanja  akadem skih  na­
slovov, p redavanja  pa niso b ila  na dosti nižji s topnji kot na univerzah. Tisti bogos­
lovci, ki so bili iz francoskih letnikov 1811 — 1814, so morali kasneje  opraviti še  
izp ite  iz cerkvenega prava, katehetike  in pedagogike. Leta 1818 je bilo  v Gorici 
s p e t  obnovljeno  sem en išče  za bogoslovce goriške, tržaške, krške in poreške  ško­
fije, ki ga je  bil ce sa r )ožef II. odpravil.35 Leta 1851, v času  škofa A. Wolfa 
(1824— 1859), je v Ljubljani škofija sam a prevzela u red itev  teo loškega študija, ki 
je  obsegal n asled n je  p red m ete : dogm atiko, razlago Svetega pism a z o rien tal­
skimi jeziki, m oralno in pasto ralno  teologijo , cerkveno zgodovino s patrologijo in 
cerkveno pravo. Škof Wolf je tud i d osegel, da je cerkveni sklad vzdrževal v ljub­
ljanskem  sem enišču  80 nam esto  prejšnjih  50 bogoslovcev.36

Mariborsko bogoslovje
V tis tem  času je škof A. M. Slom šek izredno m očno posegel v cerkvene razm e­

re  na S lovenskem . Leta 1859 je p ren ese l lavantinski škofijski se d e ž  iz Št. Andraža 
na K oroškem  v M aribor. M ed pogoji te  p rem estitv e  je bilo  zapisano, da m ora p o ­
sk rbe ti tu d i za »duhovno sem en išče  z bogoslovno šolo« v M ariboru.37 Lavantinski 
bogoslovci so do  ted a j študirali v Celovcu, p o d  Slomškom pa zadnji letnik v Št. 
Andražu. Istega leta, ko je M aribor posta l se d e ž  škofije, je tu  začela delovati tudi 
bogoslovna šola. V akadem skem  letu  1859/60 je šola im ela 39 slušateljev; najni­
žje število slu ša te ljev  (22) je bilo v štud ijskem  letu  1878— 1879, najvišje (71) p a v  
le tu  1913— 14. Do le ta  1928, ko je  lavantinska škofija praznovala 700-letnico u sta ­
novitve, je  skozi vrata m ariborskega bogoslovja šlo nad  1000 gojencev, zvrstilo pa 
se  je 51 profesorjev. Za dvig teo loškega štud ija  v Mariboru je bilo  velikega p o m e­
na, da  je škof M ihael N apotnik (1889— 1922) pri vladi d o seg e l ustanovitev  sed m e  
p ro fesorske  sto lice  na bogoslovni šoli. Sicer so že o d  začetka te  šo le  b ila  tud i 
p redavan ja  iz filozofije, N apotnik sam  jo je nekaj časa predaval, to d a  le kot s tran ­
ski p re d m e t in v zelo  m ajhnem  obsegu . Na njegovo prošnjo  je m inistrstvo za šo l­
stvo z odlokom  z d n e  17. julija 1896 ustanovilo  novo stolico za osnovno bogoslov­
je  in filozofijo. Ta dva p red m eta  je oktobra 1897 začel predavati Franc Kovačič.38

O b tem , ko je  svojim  gojencem  posredovala  dob ro  teo loško  znanje, je m ari­
borska bogoslovna šola vidno poseg la  tu d i v kulturno življenje severozahodne 
Slovenije. Leta 1898 je tu  začela izhajati prva slovenska teo loška revija »Voditelj v 
bogoslovnih vedah«, ki je ob  p o d o b n em  ljubljanskem  glasilu »Času« pom agala 
oblikovati slovensko teo loško  misel. To je  b ila  revija m ariborskih bogoslovnih 
profesorjev, ven d ar so pri njej sodelovali še  drugi iz vse Slovenije. Tako je revija 
zajela precej širok krog bralcev in sp o dbu ja la  teološko-znanstvena prizadevanja 
na širšem  obm očju  n aše  dom ovine. Ob njej so rasli Avguštin S tegenšek, Josip 
H ohnjec, Franc Kovačič, Fran Lukman, Ivan Križanič, Josip Zidanšek, Anton Jehart,

18



Josip Jeraj, Janez Janžekovič, Anton T rstenjak in drugi. Ti so začeli svojo znanstve­
no p o t v m ariborskem  bogoslovju in s svojo teo loško  razg ledanostjo  segli daleč  
p rek  mej m ariborske škofije.

P odobno  kot v M ariboru N apotnik si je v Ljubljani prizadeval za nadaljnji raz­
voj teo loškega  štud ija  škof Jakob Missia (1884— 1898), kasnejši goriški nadškof in 
kardinal. V skrbi za nov profesorski kader v bogoslovju je Missia poslal več go jen­
cev v rimski kolegij G erm anik. V času njegovega škofovanja so štud irali v Rimu 
Janez Juvan, Ernst Kautsky, Janez Koren, M ihael O peka, Franc in Aleš Ušeničnik, 
Ignacij Žitnik in Andrej Karlin. Gregorij Pečjak je štud iral v Innsbrucku, Janez 
Evangelist Krek pa  na Dunaju.39

Nove sm ernice

N edvom no sta  na razvoj teo loškega štud ija  na Slovenskem  ob  koncu p re j­
šnjega in v našem  sto le tju  m očno vplivali dve znam eniti okrožnici pap eža  Leona 
XIII. Leta 1879 je izdal okrožnico »Aeterni Patris«, v kateri je m očno priporočil, naj 
bi bogoslovci študirali filozofijo in teologijo po  zgledu in načinu sv. Tomaža 
Akvinskega (ali, kot pravi II. vatikanski koncil »pod vodstvom  učitelja sv. Tomaža«
— DV 16). P apežu  s to  okrožnico ni šlo v prvi vrsti za obnovitev  tom izm a kot ta k e ­
ga. S prenovo krščanske filozofije po nauku sv. Tomaža Akvinskega je ho tel podati 
le n eo b h o d n o  p o tre b e n  trd e n  in te lek tualn i tem elj, na katerem  bi mogla nato  po 
krščanskih načelih  zrasti obnovljena krščanska družba.40 Misli in sp o d b u d e  te  
okrožnice sta  povzeli škofijski sinodi v Ljubljani in M ariboru 1903 te r  v p o sebn ih  
poglavjih sinodaln ih  odlokov posredovali tega  priporočila ob em a  teološkim a šo­
lam a.41 N ajizrazitejši in najvplivnejši nosilec te  usm eritve v filozofskem in teo lo ­
škem  štu d iju  na Slovenskem  je  bil do lgoletn i p ro fesor bogoslovnega učilišča in 
kasne je  teo lo šk e  faku lte te  v Ljubljani Aleš Ušeničnik. N aslednja, za teo lošk i š tu ­
dij zelo p o m em b n a  je b ila  Leonova okrožnica »Providentissim us Deus« iz le ta  
1893. V njej je p o se b e j priporočal poglobljen  študij Svetega p ism a in poudarjal, 
da  m ora biti »preučevanje Svetega p ism a duša  teologije«. S p o d b u d e  te  okrožni­
ce niso n a le te le  na odm ev  le v bogoslovnih šo lah  na S lovenskem , am p ak  tud i v 
raznovrstni literaturi, od  znanstvene  do  po ljudne. V goriški škofiji je študij S vete­
ga p ism a m očno sp o d b u ja l nadškof Frančišek S edej (1906— 1931 J, ki je bil p red  
im enovanjem  za nadškofa štiri le ta  profesor za Novo zavezo v goriškem  bogoslov­
ju te r  objavil vrsto svetop isem sk ih  člankov in razprav.42 Nove razsežnosti je t e ­
o loškem u štu d iju  dala  tu d i izrazito socialna okrožnica Leona XIII. »Rerum nova­
rum« iz le ta  1891. L jubljanska sinoda le ta  1903 je priporočala p redavanja  o so ­
cialnih vprašanjih , »ki p re tre sa jo  svet in pri reševanju  katerih  m ora tud i Cerkev 
priskočiti na pomoč«. Pri predavanjih  na bogoslovnem  učilišču naj bi š tu d en tje  
spoznali »vsaj tem eljna  načela za reševanje  teh  zelo zap le ten ih  vprašanj«.43

Po sm ernicah, ki so bogoslovnim  šolam  b ile  d a n e  ob  p reh o d u  v 20. s to le tje  in 
ob lastn ih  izkušnjah, ki so si jih v nasledn jih  letih  p ridobivale , so te  šo le  n ad a lje ­
vale svoje delo . Goriško bogoslovje je bilo  v viharju prve svetovne vojne razd e ja ­
no. Bogoslovce skupaj z njihovimi profesorji in nadškofom  F. S ede jem  je vzel pod  
streho  stiški sam ostan . Tako so teologi goriške, tržaške, po rešk e  in krške škofije 
tri akadem ska le ta  (1915— 1918) študirali v Stični.44 Z akadem skim  letom  
1918— 1919 se  je njegova dejavnost sp e t p renesla  v Gorico v p rosto re  n ek d an je ­
ga m alega sem enišča, nekaj bogoslovcev pa je začasno štud iralo  po drugih itali­
janskih sem eniščih . Š ele  1921 je bilo  goriškem u cen tra lnem u  sem en išču  om ogo­
čeno ponovno red n o  delovanje. M ariborsko bogoslovje je bolj ali manj nem ote-

19



no delovalo do  le ta  1941, ko ga je nem ški okupator ob svojem  prihodu razpustil. 
Na ljub ljanskem  bogoslovnem  učilišču so delovali nekateri profesorji, ki so ne le 
poglobili teo lošk i študij na učilišču, am pak so s svojimi spisi, predavanji in d ru ­
gimi n astop i v idno  posegali na razna področja življenja slovenskega naroda (ver­
sko, kulturno, socialno, gospodarsko  in tud i politično). Naj om enim o le nekatere: 
Aleš in France Ušeničnik, Janez Evangelist Krek, Josip G ruden, Janez Zore, Franc 
Grivec in drugi. V akadem skem  letu  1918— 1919, ki je bilo  zadnje  le to  bogoslov­
nega učilišča, so predavali: Janez Fabijan tom istično filozofijo, Janez Janežič m o­
ralko, Josip Lesar novo zavezo, Josip Dolenc staro  zavezo in o rien talske jezike, 
Aleš U šeničnik dogm atiko, France Ušeničnik pasto ralno  teologijo, katehetiko  in 
vzgojeslovje, Janez Zore jcerkveno zgodovino in cerkveno pravo, France Grivec 
osnovno bogoslovje in tom istično filozofijo, Josip Srebrnič cerkveno zgodovino, 
Josip Dostal krščansko arheologijo in um etnost, Stanko Premrl gregorijansko p e t­
je in Alojzij Stroj cerkveno govorništvo in liturgiko. V tem  letu  so tud i bogoslovni 
profesorji pripravljali ustanovitev ljubljanske univerze: p o d p red sed n ik  vseuči- 
liške kom isije je b il cerkveni zgodovinar lanez Zore, člani pa oba Ušeničnika in 
b ib lic ist Janez Janežič, ki ga je kmalu nadom estil Josip Srebrnič. Z ustanovitvijo 
univerze v Ljubljani 1919 se  je bogoslovno učilišče preoblikovali v teo loško  fakul­
te to , ki je delovala v okviru ljubljanske univerze.45

Opomba urednika: Zgodovino Teološke fakulte te  v Ljubljani v času po u sta ­
novitvi Univerze (1919) in po izključitvi TF iz Univerze in d ružbenega življenja 
(1950/1952) so že raziskovali razni avtorji in svoje razprave tud i objavili. Zato tega 
o b d o b ja  ne  obravnavam o p o sebe j v te m  Zborniku, pač pa le opozarjam o na o b ­
javljene štud ije . Te so:

Zgodovina slovenske Univerze v Ljubljani do 1929. Izdal Rektorat Univerze 
kralja A leksandra 1. v Ljubljani, Jugoslovanska tiskarna, Ljubljana 1929, 1—230, 
316—325.

Marijan Smolik, Teologija in Slovenci, v: Zbornik razprav Teološke fakultete v 
Ljubljani, Izdala TF, Ljubljana 1962, 372— 387.

Maks Miklavčič, O našem  jubileju  in bogoslovni izobrazbi na Slovenskem  
p red  letom  1919, v: BV 29 (1969) 166— 170 (slavnostna številka BVob zlatem  jubi- , 
leju TF v Ljubljani 1919— 1969).

Marijan Smolik, Kronika državne Teološke fakultete, v: BV 29 (1969) 171 — 178.
Stanko Cajnkar, Delo fakultete po ločitvi od  Univerze, v: BV 29 (1969) 170—202.
Fran Zwitter, Višje šolstvo na Slovenskem  do  le ta  1918, v: P e td e se t le t sloven­

ske Univerze v Ljubljani, Ljubljana 1969, 19 sl.
Teološka fakulteta, v: P e td ese t le t slovenske Univerze v Ljubljani, Ljubljana 

1969, 565— 573 (članek sta prispevala M. Miklavčič in M. Smolik, nepodpisana).
Zbornik ljub ljanske Univerze 1989, ur. Alenka Šelih in dr., izdala Univerza Ed­

varda Kardelja v Ljubljani, žal ne prinaša no b en eg a  prispevka o delu  TF v 
Ljubljani.

20



Opombe:

1 Kos, F., Gradivo za  zgo d o v in o  S lo ven čevi, L jubljana 1902, št. 298,300,304,308,317; G rafenauer 
I., L iterarno-zgodovinski sp is i, L jubljana 1980,169 sl.; Miklavčič. M, O bogoslovn i izo b ra zb i na S loven­
sk em  p r e d  le to m  1919, v: BV 2911969) 168'— 170; B enedik  M., Teološki š tu d ij na S lovenskem , D ružina 2. 
m arca 1980.

2 Prim. LThK 2, 198612, 970.
3 Prim. Pangerl V., Prva srečanja m e d  S lovenci in ben ed ik tin c i, v: R edovništvo  na S lovenskem  I 

— b en ed ik tin c i, kartuzijam , cistercijani, L jubljana 1984, 33 sl.
4 Prim. Jedin  H., H andbuch d e r  Kirchengeschichte III, F re iburg— B asel—W ien 1966, 80 sl.
5 G rafen au er B., Kulturni p o m en  sa m ostan ov v  s loven skem  prostoru  v  sred n jem  veku, v: R edov­

ništvo n. d., 11. sl.
6 Prim. M linarič J., Kartuzija P le terje  1403— /595, L jubljana 1982, 53 sl.
7 V ale G., Itinerario d i Paolo Santonino in Carintia, Stiria e  Carniola n eg li anni 1485— 1487, C itta 

d e l V aticano 1943, 257.
8 Prim. G regorič J„ Cistercijani v  Stični, L jubljana 1980, 150; G reb en c  p. M., Stična v  sloven sk i 

Cerkvi, v: R edovništvo n. d., 43 sl.
9 Miklavčič M., n. d., 169.

10 S im oniti P., H um anizem  na S lovenskem , L jubljana 1979, 113 sl.; Idem , Pozni sred n ji vek  in hu­
m anizem , v: Im eli so  dve  dom ovini, L jubljana 1988, 11 — 15; G ruden  J., C erkvene razm ere m e d  Slovenci 
v XV. s to le tju  in u stan ovitev ljubljanske škofije, L jubljana 1908, 108 sl.

11 G span  A. •— Badalič J., Inkunabule v  Sloveniji, L jubljana 1957.
12 Prav tam , 38 sl.
13 Prav tam , 49.
14 Rajhm an, J., Trubar Primož, SBL 13, 207.
15 G ru d en  J., Zgodovina sloven skega  naroda, C elovec 1910,622; Sm olik M., Textor Urban, SBL 12,

69.
16 Conciliorum oecum enicorum  decreta , Bologna 1973, 751.
17 D olinar M. F., V isitationes a d  limina e t  R ela tiones d e  sta tu  Ecclesiae ljubljanskih ško fov  o d  Tav­

čarja d o  M issie, v: BV 39(19791 204.
18 KapALj, fasc. 57/4.
19 B en ed ik  M., Instrukcija p a p e ža  K lem ena VIII. za o bn ovo  ka to liške  vere  na Š tajerskem , K oroš­

kem  in Kranjskem  z  d n e  13. aprila 1592, v: AES 1(1979), 22 ,31 .
20 Prim. B en ed ik  M., Iz pro to k o lo v  ljubljanskih škofov, v. AES 3(1981)10 sl.; AES 6(1984) 8 sl.; AES 

10(1988) 8 sl.
21 ŠAL/Kal, Veneranda an tiqu itas Thom ae IX. L abacensis E piscop i S erm on es manu propria  

scripti, Nr. 42.
22 ŠAL/Kal, fasc. 157, Nr. 39.
23 ŠAL/Kal, fasc. 12, Nr. 10; P o le c )., Ljubljansko v iš je  šo ls tvo  v  p re te k lo s ti  in borba  za sloven sko  

univerzo, v: Zgodovina s lovenske univerze v Ljubljani d o  le ta  1929, L jubljana 1929, 6.
24 T om inec p. A., P regled  zg o d o v in e  frančiškanov m e d  Slovenci, v: C vetje z vrtov sv. Frančiška 

47(1930) 84.
25 D ejavnost lju b ljan sk eg a  jezu itskega  koleg ija  izčrpno  obravnava D olinar F. M„ Das Jesuitenkol- 

le g  in Laibach u n d  d ie  R e sid en z  P le te rje  1597— 1704, L jubljana 1976; o š tu d iju  m oralne  teo lo g ije  in 
filozofije p o se b e j  p iše  na s tran eh  52— 54. Jezuitsko šolstvo  d o b ro  p red stav lja  tu d i Z w itter F., Višje 
šo ls tvo  na S loven skem  d o  le ta  1918,v: P e td e s e t  le t  s lo v en sk e  un iverze  v L jubljani, L jubljana 1969,19 
sl.

26 O bširno  p iše  o š tu d iju  v kapucinsk ih  in te rn ih  teo lo šk ih  šo lah  B ened ik  M., D ie K apu ziner in 
Slow enien  1600— 1750, Roma 1973, 138— 187.

27 A SK P/A rhiv  s lovenske  kapuc in sk e  prov ince L jubljana, N o tae  p ro  chronica Provinciae Styriae, 
pro tokoli provincijskih kapitljev.

28 Prim. S teska  V., Dolničarjeva »B ibliotheca L abacensis publica«, v: 1MK 10(1900) 134— 140,
145— 174; d o b e r  v p o g led  v teo lo šk o  lite ra tu ro  te  d o b e  nud ijo  oh ran jen i stari katalogi knjižnic p o  ka­
pucinsk ih  sa m o stan ih , ki so  v tem  času  bili n a jštev ilčne jši na S lovenskem , npr. kranjski, škofjeloški in 
krški.

29 Miklavčič M., n. d., 170.
30 AGC (Archivum G en era le  C apocinorum  Roma), Acta Provinciae Styriae, S tudia.
31 L jubljanski škof Karel Janez H erb e rs te in  je  v poročilu  v Rim 1778 zapisal, d a  im a v se m en išču  20 

teo logov , ki so  »sub cura duo rum  sa cerd o tu m  e t  d ire c tio n e  m ei vicarii generalis« . ŠAL/P, vol. 40, fol. 
294.

21



32 Prim. Zw itter F., n. d., 36.
33 Po sm rti Jožefa 11. 1790 so  b ila  g en e ra ln a  se m en išča  razp u ščen a , škofje so  s p e t  d o b ili pravico 

o rganizirati te o lo šk e  š tu d ije , v e n d a r  p o d  državnim  nadzorstvom , d ovo ljene  so b ile  tu d i in te rn e  re ­
do vne šo le . V L jubljani je  b il o bnov ljen  teo lo šk i štu d ij le ta  1791, v Celovcu 1801, v Gorici pa  1818. 
Zw itter F., n. d. 36.

34 Prim. S chm id t V., Zgodovina šo lstva  in p ed a g o g ik e  na S lovenskem  II, L jubljana 1964, 93 sl.
35 M a l)., Z godovina sloven skega  naroda, C elje 1928, 258.
36 Prav tam , 260.
37 Prim. Kovačič F., Zgodovina Lavantinske škofije 1228— 1928, M aribor 1928, 386 sl.; Rajhm an 

M ariborsko b o g o slo v je  in n jeg o v  p o m en  za rast m ariborske škofije, v: Z bornik o b  750-letnici m aribo r­
sk e  škofije, M aribor 1978, 37 sl.

38 Kovačič F., n. d„  421. Avtor na  stran eh  444— 448 navaja vse  p re d sto jn ik e  m aribo rskega b o g o s­
lovnega se m e n išč a  in učilišča te r  p ro feso rje  in p re d m e te , ki so  jih posam ezn i p rofesorji p redavali v 
le tih  1859— 1928.

39 Prim. D olinar M. F., Skrb za p ren ovo  Cerkve v  ljubljanski škofiji, v: M issiev sim pozij v Rimu, Celje 
1988, 129.

40 Prim. Pirc J., A leš Ušeničnik in znam enja časov, L jubljana 1986, 82.
41 Synodus d io ecesan a  L abacensis 1903, L jubljana 1903,135■, E cclesiae Lavantinae syn odu s d io e -  

cesana 1903, M aribor 1904, 667.
42 B iz jak )., S e d e j in sv e to  p ism o , v: S ed e jev  sim pozij v Rimu, C elje 1988, 166 sl.
43 Synodus d io e c e sa n a  L abacensis, n. d., 135.
44 Prim. G regorič J., n. d., 121.
45 Sm olik M„ Kronika državne T eološke fakultete, v: BV 29(1969) 171.

22



Marijan Sm olik

Ljubljanska Teološka fakulteta 
za Slovence v begunstvu (1945— 1959)

V začetku m aja 1945 je velik de l sluša te ljev  teo lo šk e  fakulte te  in š e s t  profesorjev, 
m ed  njimi p ro d ek an  dr. Alojzij Odar, z drugim i begunci v red  odšlo  iz L jubljane. 
Razen tistih, ki so jih Angleži vrnili, so  drugi dobili zatočišče najprej v Monigu pri 
Trevisu, nato  v Pragli pri Padovi in končno v Brixnu. Prof. O dar je že junija 1945 s 
posredovan jem  p. Antona Prešerna DJ pri kongregaciji za sem en išča  in univerze 
izposloval dovoljenje, da  ima begunska študijska ustanova (sem enišče in fakulte­
ta) s ta tu s  faku lte te  s pravico podeljevan ja  akadem skih  sto p en j vključno z d o k to ­
ratom  (reskript Prot. N. 500 /45 /3  z d n e  25. junija 1945).

S lušatelji (v Pragli jih je bilo  47) so nadaljevali s predavanji in izpiti, d ip lom o 
je dob ilo  10, ker so večino izpitov opravili že dom a, doktorirali so trije  (F. Cigan. 
M. Starc, F. Žakelj), profesorjev je bilo  nekaj novih (seznam  na koncu).

Ko je 1947 p o sta lo  stan je  beguncev  v Italiji nevzdržno, se  je  dr. O dar odločil 
(februarja 1947) za p re se litev  v Argentino, kjer je  škof v St. Luisu izrazil pripravlje­
nost, da  jih sp re jm e  v svoje sem enišče . Do s re d e  le ta  1948 so  se  trije  profesorji in 
30 bogoslovcev v dveh  skupinah  p repelja li v novo deželo . Po preselitv i v sam o ­
sto jno  slovensko ustanovo (1951) v Adrogue pri B uenos Airesu so s š tud ijem  na­
daljevali bolj v povezavi s slovenskim i izseljenci. Ker je  prva generacija  s lu ša te ­
ljev le ta  1951 d o štud ira la , je  bilo  novincev v ed n o  manj. V m es je  20. m aja 1953 
um rl d ek an  Odar, p o treb n i so bili novi profesorji in škof dr. Gregorij Rožman je 
n am esto  O darja za vršilca dolžnosti dekana im enoval dr. Ignacija Lenčka, ki je 
vodil fakulte to  do  19. d ecem b ra  1959, ko je  po  sm rti škofa G. Rožmana prevzel 
vodstvo sem enišča  novi ljubljanski škof Anton Vovk. Šola je  nadaljevala d e lo  kot 
visoka bogoslovna šola.

V d e se tih  letih  faku lte te  je  bilo  85 vpisanih slušateljev, d ip lom iralo  jih je 52, 
doktorirali pa so štirje  (M. Kopušar, M. Gogala, F. Kladnik in A. Kukoviča), nekateri 
pa so nadaljevali in končali specialistični študij na drugih cerkvenih univerzah. 
Leta 1955 je b ilo  vpisanih še  12 slušateljev, m ed  njimi trije  doktorandi.

23



V tem  času so opravljali profesorsko službo: 
dr. Alojzij Odar, redn i profesor (do 1953), 
dr. Ivan Ahčin, redni profesor (do 1959),
dr. Matija Slavič, redni profesor (do leta 1947, ko se  je vrnil v Slovenijo),
dr. Ignacij Lenček, redni profesor (do 1959),
dr. Franc G nidovec, izredni profesor (od 1947),
dr. Filip Žakelj, izredni profesor (od 1947),
dr. Alojzij Kukoviča, profesor (od 1953),
dr. Janez Kraljič, profesor (do 1947),
dr. Janez Vodopivec, profesor (do 1947),
dr. Karel Vladimir Truhlar, profesor (do 1947),
dr. Ludvik Č epon, p redavatelj (do 1947),
Alojzij Košmerlj, p redavatelj (do 1949),
Jože Košiček, p redavatelj (do 1950) 
dr. Mirko Gogala, d o cen t (od 1958), 
dr. Branko Rozman, predavatelj (od 1958), 

in še  nekaj p redavate ljev  gostov.

Viri:
Poročilo  ob  p e tle tn ic i slo v en sk eg a  bogoslovnega se m e n išč a  v tu jin i (1945— 1950), priloga Duhov­

neg a  življenja, 1950, 677— 702.
Poročilo o b  d ese tle tn ic i... (1945— 1955), D uhovno življenje, 1955, 659— 706.
Poročilo o b  petnajs tle tn ic i... (1945— 1960) (knjižica, 32 strani).

24



Stanko Ojnik

Mariborski oddelek

Začetki m ariborskega visokega šolstva segajo v leto  1859, ko je A. M. Slom šek 
p re n e se l škofijski se d e ž  iz Šen t Andraža v Lavantinski dolini v Maribor. Leta 1940 
je država priznala bogoslovno učilišče kot Visoko bogoslovno šolo in je po  uredbi 
d ip lom a te  šo le  posta la  enakovredna d ip lom i »o dokončani bogoslovni fakulte­
ti«. M edvojno  je bilo  delovanje  šo le  popo lnom a onem ogočeno. Po sk lepu  škofij­
skega ord inaria ta  v M ariboru je b ilo  n jeno  delovanje  začasno ustavljeno. Mari­
borski škofijski ord inaria t je p o seb e j poudaril, da »po zagotovilu prosvetnega 
m inisterstva naro d n e  v lade za Slovenijo bogoslovna šola v M ariboru zakonito 
osta ja  naprej« (Sporočila 1945, XIII). M ariborski š tu d e n tje  so se  »začasno p re se li­
li« v Ljubljano, »dokler ne b o d o  v M ariboru vzpostavljeni pogoji za norm alno d e ­
lovanje« (Sporočila 1945, XIII). V akadem sk ih  letih  1945/46 in 1946/47 so prišli 
tu d i š tirje  profesorji iz M aribora v L jubljano (J. Alekšič, M. D ržečn ik ,). Jeraj in V. 
Močnik).

Število m ariborskih bogoslovcev je v letu  1966/67 naraslo na 120 inv  Ljubljani 
je b ila  strah o tn a  stiska s prostori. Poleg tega  je m ariborski škof vedno  želel im eti 
bogoslovce ob  seb i, da bi jih m ogel »natančneje spoznati«, kot je to  povedal že 
škof Slom šek. Potreba, da bogoslovci še  v štud ijskem  času spoznajo  svojo škofijo 
te r  n jen e  pasto ra ln e  p o tre b e  in m e to d e , je b ila  v ed n o  navzoča. Zaradi te h  in še 
drugih razlogov se  je m ariborski škof obrnil na svoje duhovnike in jih vprašal z 
svet, ali naj se  bogoslovci vrnejo v Maribor. V ta  čas sp ad a  tud i ustanovitev m ari­
b o rsk e  univerze (1974) in je  p o tre b a  po  visokošolskem  štud iju  v M ariboru p o s ta ­
jala vedno  bolj pereča.

Sklen jeno  je  bilo, da  se  dvigne sto lno  župnišče za dve nadstrop ji in da se  p ri­
pravi p ro sto r za učilnice, kapelo  in stanovan je  za 60 gojencev. Izredno zahtevna 
gradnja se  je p ričela 12. d ecem b ra  1967. G rad b en o  p o d je tje  S tav b arje  d e lo  kon­
čalo do  je sen i 1968. Po m nogih razgovorih s T eološko fakulteto  v Ljubljani se  je 
m ariborski škof odločil, da pokliče dom ov bogoslovce 4., 5. in 6. letnika. Teološka 
fakulteta v Ljubljani je ustanovila o d d e lek  v Mariboru, kar je  po trd ila  Kongregaci­
ja za katoliško vzgojo z odlokom  z d n e  22. junija 1968. Kardinal G. M. G arrone je v  
odgovoru napisal, da z veseljem  ugotavlja, da je bila taka odločitev  m odra in da je 
m ariborski škof »povsem  pravilno sodil, da  obnovi bogoslovni študij v škofijskem  
sem enišču«, ki je bilo le ta  1941 nasilno odpravljeno.

25



Dne 15. ok tobra 1968 so se  začela predavaja. V M aribor je prišlo 44 bogoslov­
cev, v akad em sk em  le tu  1972/73 se  je število  dvignilo na 55, v nasledn jih  letih  je 
število počasi upadalo .

Veliki kancler nadškof Jožef Pogačnik je za m ariborski o d d e lek  im enoval s e ­
d em  novih predavateljev , da bi o d d e le k  m ogel v skladu s sta tu tom  Teološke fa­
k u lte te  v Ljubljani z oddelkom  v M ariboru izpolniti svojo nalogo in da je razbre­
m enil tis te  p red av a te lje , ki so že bili nastavljeni v Ljubljani. M ariborski p redava­
teljski zbor, ki ga sestavljajo  tud i nekateri profesorji iz Ljubljane, nekateri 
m ariborski učitelji pa predavajo  tud i v Ljubljani, je svojo odgovorno nalogo vse­
skozi hvalevredno opravljal.

P redavateljski zbor se  trudi tud i na znanstveno raziskovalnem  področju, po ­
seb e j pa še  pri uvajanju pokoncilske m iselnosti v življenju Cerkve na 
Slovenskem .

Teološka predavan ja  za laike so lepa  priložnost za srečevanje z vprašanji m o­
d e rn e  teo log ije , za soočan je  z različnimi m nenji in za oblikovanje krščanskega 
e to sa  v un iverzitetnem  središču.

Nova škofijska avla, ki je bila zgrajena le ta  1987, postaja  vedno  p om em bnejše  
s red išče  versko kulturnega izžarevanja.

Nova bogoslovna knjižnica, ki je vzorno u re jena  in uvaja so dobn i računalniški 
s is tem  v povezavi z univerzitetno knjižnico v Mariboru, om ogoča tem eljito  znan­
stveno d e lo  in je sp o d b u d a  za številna raziskovanja.

O ddelku  faku lte te  je pridružen  »K atehetsko pastoralni tečaj«, ki ima prek 100 
sluša te ljev  in prerašča v visokošolski študij za laične teologe.

Orglarska šola, ki ima prav tako prek 100 slušateljev, je le ta  1989 dobila nove 
p rosto re  z nakupom  zgradbe na Slomškovem trgu 3.

Izredno p o m em b n o  področje  delovanja od d e lk a  fakultete pa je postd ip lom - 
ski š tud ij in p e rm an en tn o  izobraževanje pastoraln i delavcev, p redvsem  v sm eri 
pasto ra lne  sociološke poglobitve, v čem er bo  zlasti naloga novoustanovljenega 
Pastoralnega inštitu ta (1989).

26



lo že  Krašovec

Sodelovanje Teološke fakultete z drugimi 
univerzami in fakultetami doma in v tujini

Do oživitve Bogoslovnega vestnika leta 1965 TF v Ljubljani ni im ela skoraj n o b en e  
m ožnosti za objavljanje strokovnih del. Iz političnih in finančnih razlogov so b ile  
zelo  o m ejen e  tud i m ožnosti za strokovno sodelovan je  z drugim i univerzam i in 
fakultetam i dom a in v tujini. Položaj se  je posto p o m a sp rem enil, ko so po letu  
1960 nekateri m ladi teologi zo p e t lahko študirali v tujini, profesorji pa so se  lahko 
n em o ten o  udejstvovali na sim pozijih in kongresih. Doma in v tujini se  je najbolj 
uveljavil prof. Anton Trstenjak; kot psiholog in filozof je  p redaval na številnih 
sim pozijih in kongresih.

Ob 50-letnici TF (27.— 28. januarja 1970) so TF pozdravili zastopniki sosedn jih  
visokošolskih ustanov: dekan  graške TF prof. Karl G astgeber, zastopnik  zagreb­
ške TF prof. Ivan Škreblin, dekan  beogra jske  pravoslavne TF prof. Miloš Erdeljan, 
zastopniki V zhodnega inštitu ta v Rimu, jezuitskega Filozofsko-teološkega inšti­
tu ta  v Zagrebu, frančiškanske Visoke bogoslovne šo le  v Sarajevu, Visoke bog o s­
lovne šo le  na Reki, V isoke bogoslovne šo le  v Vidm u (Italija), Visoke bogoslovne 
šo le  v Celovcu. Kot slavnostni p redavate lj je p o leg  prof. dr. A ntona T rstenjaka 
nastop il slovenski rojak prof. Janez Vodopivec, dekan  TF univerze »Urbaniana« v 
Rimu (gl. BV 30, 1970). Priložnostno je nastopal v slovenskem  prostoru  Alojzij 
Šuštar, p ro fesor m oralne teo log ije  v Churu (Švica); 1977 se  je vrnil v dom ovino, 
kjer se  tu d i kot nadškof u de jstvu je  z m nogim i predavanji. 1972 se  je v Ljubjano 
vrnil do lgoletn i p ro fesor duhovne teo logije  na Gregorijanski univerzi v Rimu, Ka­
rel Vladimir Truhlar; vse do  sm rti 1977 je s specialnim i predavanji sodeloval na 
TF, pripravil Leksikon duhovnosti in druge publikacije.

Ob 70-letnem  jubile ju  Univerze v Ljubljani sta  19. aprila 1989 na osrednji p ro ­
slavi Tretjo slovensko univerzo zastopala  slovenska b iblicista  Karel Matej Wo- 
schitz, p rofesor b ib lične  teo logije  na TF v Gradcu, in Jože Plevnik, p rofesor Nove 
zaveze na univerzi v Torontu.

Sodelovanje z  univerzo in s  SAZU v Ljubljani

Univerza v Ljubljani je tud i po  izločitvi TF iz sklopa univerze (1950) upoštevala  
n ek a te re  p rofesorje  TF. Vabila jih je na priložnostna predavan ja  v red n em  p ro ­
gramu ali na sim pozijih  ozirom a kongresih, pa tud i za sodelovan je  pri m entorstvu

27



d isertacij. V s ta re jšem  o b d o b ju  to velja zlasti za prof. Antona Trstenjaka, v novej­
šem  pa za prof. V. Grmiča, J. Krašovca, F. Perka, J. Rajhmana, M. Smolika, A. Stresa, 
A. S trleta, A. Štruklja. Sodelovanje  sta  ponudili p redvsem  FF in Fakulteta za so ­
ciologijo, politične v e d e  in novinarstvo. Prof. Grmič in Rajhman sta  večkrat so d e ­
lovala na sem inarju za slovenski jezik, literaturo in kulturo.

V zadnjih letih  se  je razvilo sodelovanje na nekaterih  sim pozijih, ki so jih 
organizirali bodisi univerza, bodisi SAZU, bodisi TF. Od 10. do  12. maja 1984 je bil v 
Ljubljani na SAZU m ednarodn i in in terdiscip linarni kolokvij: Znanost in vera. Pri­
red ila  sta  ga SAZU in Sekretaria t za neverne v Rimu. S predavanji so sodelovali 
trije  slovenski teologi: V. Grmič, A. S tres in A. Trstenjak. Od 23. do 25. m aja 1984 je 
Inštitu t za zgodovino Cerkve pri TF priredil zgodovinsko-znanstveni sim pozij v 
Stični, P leterjah  in Kostanjevici. Na sim poziju so sodelovali teologi in strokovnja­
ki drugih znanstvenih ustanov (gl. zbornik Redovništvo na Slovenskem  l: B enedik­
tinci, kartuzijani, cistercijani). Na m ednarodnem  sim poziju o 16. sto le tju  v sloven­
skem  jeziku, književnosti in kulturi v Ljubljani od  27. do  29. junija 1984 sta p re d a ­
vala teo loga  V. Grmič in J. Rajhman. Na posvetovanju o d ružbeni in kulturni 
p o d o b i slovenske reform acije v prostorih  SAZU v Ljubljani 24. in 25. oktobra 1984 
so  predavali teologi V. Grmič, J. Rajhman in M. Smolik.

Ob 1100-letnici sm rti sv. M etoda je  inštitu t za zgodovino Cerkve 13. in 14. fe­
b ruarja  1985 na TF v Ljubljani priredil sim pozij o srečanju  solunskih bratov sv. 
Cirila in M etoda s Slovenci. Poleg teologov so predavali nekateri profesorji FF in 
SAZU: Jože Koruza, Jaroslav Šašelj in Janez Zor. Ob 400-letnici smrti Primoža Tru­
barja  je bil in terd iscip linarn i znanstveni sim pozij v Tubingenu od  3. do 8. novem ­
b ra  1986 in v Ljubljani od  9. do 13. novem bra 1987. 16. in 17. marca 1988 je SM 
organizirala sim pozij Vloga Cerkve v slovenskem  kulturnem  razvoju 19. stoletja. 
Predavali so tud i profesorji TF M etod Benedik, France M. Dolinar, Janez Juhant in 
Marjan Smolik. V Tubingenu so m ed  drugim predavali teologi V. Grmič, J. Rajh­
m an in M. Smolik, v Ljubljani M. B enedik, V. G rm ič ,). Rajhman, F. Rozman in M. 
Smolik. Od 1. do  3. julija 1987 je bil v Ljubljani sim pozij o o b d o b ju  baroka v slo­
venskem  jeziku, književnosti in kulturi. Teološko fakulteto  so s predavanji n asto ­
pali F. M. Dolinar, M. B enedik, J. Rajhman in M. Smolik. 16. d ecem b ra  1988 je FF 
prired ila  znanstveno srečan je  ob tisočletnici pokristjanjenja Rusije. TF so s p re ­
davanji zastopali S. Janežič, F. Perko, p. M. I. Rupnik, A. Štrukelj. Od 24. do 28. julija 
1989 je bil na FF v Ljubljani sim pozij o F. M. D ostojevskiju. TF sta  zastopala S. 
Janežič in A. Štrukelj.

V o d b o ru  za nov prevod  Svetega p ism a so d e lu je ta  dva profesorja FF: Kajetan 
G antar in Erika Mihevc-Gabrovec.

Na lingvističnem  krožku FF v Ljubljani je dvakrat predaval prof. Jože Kašovec: 
8. oktobra 1984 o strukturi s tare  in nove hebrejščine; 6. marca 1989 o sem antiki 
pojm a pravičnosti v sem itsk ih  in glavnih evropskih jezikih. Na FF so d e lu je  kot 
som en to r d isertac ije  in kot m entor m agisterija.

V m inulih dveh letih  je prišlo do  p o b u d e  za formalno ured itev  m esta  TF v 
sk lopu  univerze. 24. junija 1988 je bilo  na TF prvo srečanje  m ed  nekaterim i p rofe­
sorji univerze in TF, da b i se  pogovorili o tem  vprašanju. Univerzo so zastopali 
prorek tor Rastko Močnik, profesorji Marko Kerševan, Zdenko Roter, Cvetka Toth 
kot član društva visokošolskih profesorjev na FF, Ignacij Voje-, TF so zastopali: d e ­
kan Rafko Valenčič, p rodekana Jože Krašovec in Stanko Ojnik, profesorji Janez Ju­
hant, Drago Ocvirk, Alojzij Slavko Snoj. Drugi se s tan ek  je bil 10. februarja 1989 na 
FF. FF so  zastopali dek an  Dušan Nečak, p rodekan  Vladimir Pogačnik, prorektor 
univerze Rastko Močnik, prof. Cvetka Toth; TF so zastopali: že om enjeni dekan,

28



p ro d ek an a  in prof. M etod B enedik. Tretji se s ta n e k  je  bil 20. m arca 1989 na TF. FF 
so zastopa li že o m en jen a  d ekan  in p ro d ek an  te r  prof. K ajetan Gantar; TF so za­
stopali d ek an  R. Valenčič, p ro d e k a n ). Krašovec in prof. M. B enedik. Sad o m en je ­
nih sej je Protokol o sodelovanju  m e d  Filozofsko fakulteto Univerze Edvarda 
Kardelja v Ljubljani in Teološko fakulteto v  Ljubljani z  oddelkom  v Mariboru, ki 
s ta  ga 19. junija 1989 v mali sejn i dvorani Univerze v Ljubljani p o d p isa la  dek an  FF 
prof. dr. D ušan N ečak in d ekan  TF prof. dr. Rafko Valenčič. Pri s lovesnosti so uni­
verzo zastopali še  rektor akadem ik  dr. Janez Peklenik, akadem ik  Ciril Zlobec, 
p re d se d n ik  U niverzitetnega sveta, prorek tor dr. Alenka Šelih, prof. pravne fakul­
te te , p rodekan  FF. dr. Vladimir Pogačnik, prof. FF in p red sed n ik  Sveta FF dr. Ka­
je tan  G antar te r  doc. dr. Cvetka Toth; TF so zastopali še  veliki kancler in nadškof 
dr. Alojzij Šuštar, p rodekana prof. dr. Stanko Ojnik in prof. dr. Jože Krašovec. Be­
sed ilo  protokola je naslednje:

»Hum anistični in teo lošk i študij sta  bila  v slovenski p retek losti te sn o  m ed  se ­
boj povezana. Ta povezanost se  je kazala tako na o seb n o stn i ravni, saj so številni 
teologi bili hkrati tud i priznani hum anisti in obratno , kakor tud i na ravni sam ih 
znanosti. U stanovitev Univerze v Ljubljani (1919) je  združila ted an ja  znanstvena 
prizadevanja v sicer okrnjenem  slovenskem  prostoru. Ob izločitvi Teološke fakul­
te te  iz sk lopa Univerze (1951) so se  še  vdno ohranile nek a te re  vezi, zlasti o seb n e . 
Ohranjali so jih posam ezni profesorji z en e  kot z druge strani.

V zadnjem  času so stiki m ed  ob em a fakultetam a vse bolj pogosti. Podobno 
velja tud i za stike  m ed  Teološko fakulteto  in nekaterim i drugimi visokošolskim i 
ustanovam i v Sloveniji. N arekuje jih želja in p o treb a  po  znanstvenem  sode lova­
nju, izmenjavi predavateljev , po bolj učinkovitem  služenju  človeku in po  sp lo š­
nem  razvoju d ružbe, po m ed seb o jn em  spoznavanju  in podobno . V edno bolj se 
uveljavlja p repričan je , da  m orajo ti stiki dob iti pravno u tem eljitev  in p o d o b o , da 
b o  zagotovljena njihova trd n o st in kontinu ite ta , s čim er bi bila dana  sp o d b u d a  za 
nadaljn je  in nove oblike sodelovanja.

G lede  na d o sed an je  sodelovan je  in m ožnosti, ki jih da je  razvoj naše  družbe, 
te r  upoštevajoč sp lo šn e  koristi tako e n e  kot druge strani FILOZOFSKA FAKUL­
TETA UNIVERZE EDVARDA KARDELJA v Ljubljani in TEOLOŠKA FAKULTETA v 
Ljubljani z oddelkom  v M ariboru p o d p isu je ta

protokol o m edsebo jn em  sodelovanju.
To sodelovanje  o bsega  n asledn ja  področja ozirom a dejavnosti:
1. znanstvene kongrese, sim pozje, posvetovanja in okrogle mize; sku p n e  raz­

iskave (projekte) in izdaje;
2. izm enjavo predavateljev;
3. m entorstvo  ali som entorstvo  pri d ip lom skih  in m agistrskih nalogah te r 

doktorskih disertacijah;
4. sodelovan je  m ed  znanstvenim i inštituti o b eh  fakultet;
5. sodelovan je  m ed  knjižnicami z izm enjavo knjig, revij in drugega gradiva te r 

z m edsebo jn im  obveščanjem ;
6. upoštev an je  posam ezn ih  izpitov in š tud ijske  d o b e  te r  akadem skih  

naslovov;
7. izm enjavo obvestil o predavanjih  in drugih dogajanjih, ki zanim ajo tud i 

drugo stran;
8. p o b u d e , da  se  sodelovan je  v sm islu tega  pro tokola razširi tud i na druge 

fakulte te  o b eh  slovenskih univerz, s katerim i ima Teološka fakulteta znanstvene 
stike;

29



9. u re jan je  m esta  (statusa) Teološke fakulte te  v okviru Univerze ob  u p o š te ­
vanju n jen e  specifičnosti in avtonom ije.

O m enjene  ob like sodelovanja m orajo biti usk lajene s Statuti posam ezne fa­
ku lte te  ozirom a p o trjen e  s strani ustreznih  fakultetnih oblasti. O be fakulteti na­
sto p a ta  pri navedenih  skupnih program ih kot enakovredni soudeleženki in se 
zato navajata v projektih, poročilih, dopisih  ipd.

Protokol sta  sp re je la  Svet Filozofske fakultete d n e  21. aprila 1989 in redni svet 
T eološke fakulte te  d n e  11. m aja 1989. Protokol začne veljati z dnem , ko ga p o d p i­
še ta  dekana o b eh  fakultet.«

Teološki fakulteti v  Beogradu in Zagrebu ter druge 
jugoslovanske teo lo ške  šo le

M ed jugoslovanskim i teološkim i šolami je prišlo do tesnejših  povezav po  letu 
1960. 1963 so na povabilo  ljubljanske Teološke fakulte te  prvič prišli zastopniki 
b eogra jske  pravoslavne TF na praznovanje Tomaža Akvinskegav Ljubljano. S tem  
se  je začel običaj, da  TF v Ljubljani na svoj glavni praznik vsakokrat vabi p re d ­
stavnike TF iz Beograda in Zagreba, o b e  om enjen i ustanovi pa vabita na svoj 
glavni praznik p redstavn ike  TF v Ljubljani: Beograd na praznik sv. Save (27. ja­
nuarja), Zagreb na d an  fakulte te  4. če trtek  v februarju okrog praznika sv. Cirila in 
M etoda. Ta srečanja  so zelo dobra priložnost za m ed seb o jn o  zbliževanje in iz­
m enjavo misli, dala  pa  so tud i povod za te sn e jše  strokovno sodelovanje, p re d ­
vsem  na m edfakulte tn ih  ekum enskih sim pozijih, ki jih od  le ta  1974 dalje  vsako 
drugo le to  izm enom a prirejajo TF v Ljubljani, Beogradu in Zagrebu.

Poleg profesorjev in študen tov  teh  treh  fakultet se  ekum enskihz sim pozijev 
u d e ležu je jo  tud i profesorji m akedonske pravoslavne TF v Skopju in p ro te s tan t­
ske  TF »Matija Vlačič Ilirik« v Zagrebu, predstavniki vseh drugih teoloških  šol v 
Jugoslaviji in nekateri povabljen i ekum enski delavci. Doslej je bilo  osem  m edfa­
kultetn ih  ekum enskih  simpozijev:

I. o d  23. do  26. sep tem b ra  1974 v M ariboru; prired itelj m ariborski o d d e lek  TF
v Ljubljani; tem a: Pastoralni problem i kristjanovv Jugoslaviji v zvezi z zakram enti, 
p o seb n o  evharistijo.

II. od  20. do  23. sep te m b ra  1976 v Lovranu pri Reki; p rired itev  TF v Zagrebu; 
tem a: Cerkev v so d o b n em  svetu.

III. od  12. do 15. oktobra 1978 v Arandjelovcu; prireditelj pravoslavna TF v Beo­
gradu; tem a: Cerkev v so d o b n em  svetu. — Od 22. do 25. novem bra 1978 je v O pa­
tiji p rired ila  sem inar za ekstenzivno teo loško  oblikovanje Luteransko-evangelij- 
ska TF »Matija Vlačič Ilirik« iz Zagreba; m ed  udeleženci so bili tud i profesorji ljub­
ljanske TF.

IV. o d  22. do  26. sep tem b ra  1980 v Ljubljani; prireditelj TF v Ljubljani; tem a: 
Duhovno življenje na naših tleh.

V. o d  28. s e p te m b ra  do  1. ok tobra  1982 v Zagrebu; p rired ite lj TF v Zagrebu; 
tem a: Jezus Kristus ed in i O drešenik  sveta — Oznanilo od rešen ja  danes.

VI. o d  27. do  30. sep tem b ra  1984 v srbskem  sam ostanu  Studenica-, p rireditelj 
TF v Beogradu; tem a: Čas Svetega Duha — čas Cerkve.

VII. od  22. do 26. sep tem b ra  1986 v Stični; prireditelj TF v Ljubljani; tem a: 
Skrivnost Cerkve in službe  v Cerkvi.

VIII. o d  13. do  16. sep tem b ra  1988 v Djakovu; prired itelj TF v Zagrebu; tem a: 
Evharistija v veri in življenju Cerkve.

IX. Simpozij o zakram entu krsta pripravlja Bogoslovski fakultet SPC (1990).

30



M ed TF v Ljubljani in Zagrebu obsta ja  občasno  sodelovanje  na teoloških  teča ­
jih. Aprila 1973 sta  na teo loškem  tečaju  v Ljubljani in M ariboru sodelovala  p ro fe­
sorja TF v Zagrebu: Ivan Fuček in Marijan Valkovič (gl. BV 3 3 /1 9 7 3 /). Rafko V alen­
čič je 1. 1974 p redaval o teologiji d e la  in razvoja v okviru predavanj iz m oralne 
teologije. 22. januarja 1985 je  na teo loškem  tečaju  v Zagrebu sodeloval prof. Jože 
Krašovec s predavanjem : Inkulturacija božje b e s e d e  v Svetem  pismu.

3. d ecem b ra  1988 je bil na p o b u d o  prof. Jožeta Krašovca na TF v Zagrebu prvi 
se s ta n e k  jugoslovanskih katoliških biblicistov. Govorili so  o m orebitn i ustanovit­
vi društva jugoslovanskih b iblicistov v m ednarodn ih  bibličnih združenjih, o koor­
diniranju strokovnega b ib ličnega delovanja v Jugoslaviji. 28. marca 1989 je bil 
prav tam  drugi se s ta n e k  bolj strokovne narave. Prof. Jože Krašovec je imel p re d a ­
vanje o sem antik i pojm a pravičnosti v Svetem  pism u, France Rozman pa poročilo 
o biblični pastorali v Sloveniji.

Teološka fakulteta univerze v  Regensburgu

4. se p te m b ra  1978 je TF v Ljubljani obiskalo  52 štu d en to v  in š tu d e n tk  TF v 
R egensburgu pod  vodstvom  prof. Rudolfa Grulicha. Skupino je sprem ljalo  nekaj 
profesorjev. Ta prvi ob isk  je dal povod za te sn e jšo  povezavo m ed  ob em a fakulte­
tam a. 2 1. novem bra 1977 je v R egensburgu predaval prof. Alojzij Šuštar o svobodi 
vesti v pluralistični družbi, 15. d ecem b ra  1978 pa France Martin Dolinar o sporu  
m ed  D unajem  in Rimom v času cesarja Jožefa II.

Ko je stek lo  sodelovan je  m ed  univerzam a v Ljubljani in v Regensburgu, je pri­
šlo do  odločitve, da  tud i teološki fakulteti o b eh  m est pripravita p o g odbo  o re d ­
nem  znanstvenem  sodelovanju . Ker TF v Ljubljani ni de l univerze, je bila  p o tre b ­
na p o se b n a  p o g o d b a  m ed  univerzo v R egensburgu in m ed  TF v Ljubljani. 12. n o ­
vem bra 1980 jo je v  R egensburgu za univerzo v R egensburgu podp isa l rektor prof. 
dr. D ieter Henrich, za TF v Ljubljani p ro d ek an  dr. M etod Benedik. Slovesnosti 
p o d p isa  so se  udeležili še  prof. Valter D erm ota, Stanko Ojnik in France Martin 
Dolinar. Pogodba določa, da  b o sta  o b e  fakulteti skupaj izvajali raziskovalne p ro ­
jekte, ki zanim ajo o b e  strani, da se  b o s te  m ed  seb o j podpirali z izm enjavo profe­
sorjev in znanstvenih  sodelavcev, da  b o sta  pospeševali izm enjavo študen tsk ih  
skupin. Ustalila se  je praksa, da vsako le to  dva profesorja iz R egensburga p rid e ta  
p redava t v Ljubljano in dva iz Ljubljane v Regensburg. Poleg tega dva profesorja 
iz Ljubljane po  en  te d e n  gostu je ta  v R egensburgu, da  lahko izrabita predvsem  
odlično knjižnico za svoje raziskovalno delo . Pogodba je b ila  doslej trikrat p o tr­
jena s ponovnim  obojestransk im  podpisom : 25. novem bra 1982 jo je  za TF v Ljub­
ljani p o d p isa l d ek an  dr. Franc Perko, in sicer v R egensburgu, 15. januarja 1985 
dekan  dr. France Rozman v Ljubljani, 23. novem bra 1988 p rodekan  dr. Jože Krašo­
vec v R egensburgu (za univerzo v Regensburgu rektor dr. Hans Bungert).

D osedanji predavatelji TF v Regensburgu v Ljubljani in Mariboru:
11. m aja 1981 prof. dr. Karl J. Benz: O blast in vest
20. m aja 1981 prof. dr. G erhard B. Winkler: Reforma p red  reform acijo
19. oktobra 1982 prof. d r Wolfgang Beinert: Marija in vprašanje  žene
26. oktobra 1982 prof. dr. Josef G oldbrunner: Vera in globinska psihologija
11. ok tobra 1983 prof. dr. Bruno Kleinheyer: O bhajan je  evharistije  ob  prazni­

kih apostolov
12. oktobra 1982 prof. dr. Karl N ausberger: Martin Luter v luči katolicizma

31



16. m aja 1984 prof. dr. N orbert Brox, dve predavanji: 1. Salvianova socialna kri­
tika Cerkve 5. stoletja-, 2. Stara cerkvega teologija misijona

23. ok tobra 1984 prof. dr. Heinrich Petri: Cerkev kot ustanova — zahteva in 
p roblem atika katoliškega razum evanja Cerkve

13. marca 1985 prof. dr. Wolfgang Nastainczyk: Pridige za otroke in pridiga z 
otroki

21. novem bra 1985 prof. dr. Karl J. Benz: Eshatologija in politika pri papežu  
Gregorju Vil.

13. m aja 1986 prof. dr. Wolfgang Beinert: O drešenjska služba Cerkve v 
zakram entih

10. d ecem b ra  1986 prof. dr. M ichael Eckert: Verska filozofija Friedricha 
Schleierm acherja

14. ok tobra  1987v Ljubljani, 15. ok tobra v M ariboru prof. dr. N orbert Brox: Za­
četki Cerkve in njihov p o m en  za današn ji čas; doc. dr. Kurt K uppers: O bhajanje 
evharistije kot znam enje vere

5. ok tobra 1988 v Ljubljani, 6. oktobra v Mariboru prof. dr. Armin Scmitt: Staro­
zavezna izročila v zrcalu novega časa. Knjiga m odrosti kot prim er

26. m aja 1989 hab. doc. dr. Ulrich Hemel: Katoliški verouk v Evropi — analiza 
sedan josti in predvidevanja za prihodnost

6. ok tobra 1989 doc dr. Kurt K uppers: Uvajanje in vzgoja otrok v skupnost v 
šolski dobi

25. ok tobra 1989 prof. dr. Adam Seigfried: Spravni značaj zakram enta pokore

D osedanji predavatelji ljubljanske TF v Regensburgu:
21. novem bra 1978 prof. dr. Alojzij Šuštar: Svoboda vesti v pluralistični družbi
15. d ecem b ra  1978 dr. France Martin Dolinar: Spor m ed Dunajem  in Rimom v

času cesarja Jožefa 11.
13. novem bra 1980 prof. dr. Valter Derm ota: K ateheza v dob i elektronske

komunikacije.
13. novem bra 1980 dr. France Martin Dolinar: Prizadevanje Tomaža H rena za 

cerkveno unijo z Uskoki
16. junija 1981 doc. dr. Jože Krašovec: Zgradba in teologija Ps 73
8. junija 1982 doc. dr. M etod Benedik: Evangeljska pridiga v času katoliške 

obnove.
16. d ecem b ra  1982 doc. dr. Anton Stres: Nravstvenost, in tersubjek tivnost in 

d ružbenost
7. julija 1983 prof. dr. Marijan Smolik: Uvedba slovenskega jezika v liturgiji
16. novem bra 1983 prof. dr. Vekoslav Grmič: Teološki vidiki socializma
1. d ecem b ra  1983 dr. Ivan Rojnik: Pedagoško razm erje v katehetični 

komunikaciji
28. novem bra 1984 prof. dr. Valter Dermota: Impulzi religijske pedagogike za 

sed an jo st
5. novem bra 1985 dr. France Škrabi: K ateheza odraslih
23. junija 1986 prof. dr. Vekoslav Grmič: K ontekstna teologija
11. julija 1987 prof. dr. Marijan Smolik: Luteranske cerkvene pesm i za evange­

ličanske skupnosti v Sloveniji: delo  reform atorja Primoža Trubarja (1508 1586)
8. d ecem b ra  1987 prof. dr. Jože Krašovec: Klic po pravičnosti v 1 Mz 18,16— 33
19. m aja 1988 doc. dr. Janez Juhant: Janez Evan. Krek (1865— 1917) in M ahatma

G andhi (1869— 1948), dve etični o sebnosti na prelom u sto letja

32



29. m aja 1988 prof. dr. Vekoslav Grmič: Teologija osvoboditve kot izziv za 
evropsko teologijo

23. novem bra 1988 prof. dr. Jože Krašovec, slavnostno predavanje  na Actus 
academ icus: O dpuščanje  in nova zaveza v Jer 31,31— 34

5. junija 1989 doc dr. Anton Štrukelj: Teologija krščanskega življenja pri Hansu 
Ursu von Balthasarju

5. junija 1989 dr. Bogdan Dolenc: »Srce govori srcu«. G eslo na grbu kardinala 
Newmana kot princip njegovega razum evanja vere.

Študijsko bivanje naših predavate ljev  v Regensburgu: Stanko Lipovšek in 
Franc Perko (1982), Ivan Rojnik (1983), Marijan Smolik (1984), France Škrabi (1985), 
France Rozman in Alojzij S. Snoj (1986), Ciril Sorč (1988), Marijan Peklaj in Vinko 
Potočnik (1989).

Teološka fakulteta univerze v Gradcu

28. junija 1977 so na povabilo  dek an a  TF v Gradcu prof. dr. Huga Schw enden- 
w eina profesorji TF v Ljubljani obiskali svoje kolege v Gradcu. V im enu o d so tn e ­
ga rektorja je goste  sp re je l na rek toratu  Univerze prof. dr. Sutter, p red sed n ik  
združenja avstrijskih visokih šol za znanstvene vezi z Jugoslavijo. V obnovljeni b a ­
ročni dvorani bogoslovnega sem enišča so priredili krajši komorni koncert. Po­
p o ld n e  so profesorji o b eh  fakultet skupaj obiskali grad Seggau, kjer jih je  sp re je l 
graški škof msgr. Johann W eber.

16. ok tobra 1978 je na TF v Ljubljani p redaval profesor b ib lične  teo logije  v 
Gradcu Klaus Schedl: Jezus in M oham ed. 18. aprila 1983 je na TF v Ljubljani p re ­
daval profesor cerkvenega prava na TF v G radcu Hugo Schw endenw ein; p re d s ta ­
vil je svojo novo knjigo o novem  cerkvenem  zakoniku. 18. novem bra 1988 je na TF 
v Ljubljani predaval koroški slovenski rojak, profesor b ib lične teo logije  na TF v 
G radcu Karel Woschitz: Spoznanje kot skušnjava (iz teologije aposto la  sv. Janeza). 
Ob 70-letnem  jubileju  Univerze v Ljubljani je 19. aprila 1989 na srečanju  sloven­
skih predstavnikov »Tretje slovenske univerze« v Sm eltu v Ljubljani prof. Karel 
Matej W oschitz sodeloval s krajšim predavanjem : Univerza p red  preizkušnjo in 
n jeno poslanstvo (Pripom be h kom pleksni problem atiki).

3. junija 1989 je na po b u d o  dekana TF v G radcu prof. dr. Franza Zeilingerja in 
p rodekana prof. dr. W oschitza prišlo  do  srečanja m ed  profesorji o b eh  fakultet v 
Tinjah (Teinach) na Koroškem. Vodja D ušnopastirskega urada Jože K opeinig je 
poskrbel za prisrčno in gostoljubno slovensko ozračje. Popo ldne so profesorji 
o b eh  fakultet p o d  vodstvom  p rodekana  prof. W oschitza obiskali znam enito  raz­
stavo »Rimljani na Koroškem« na M agdalensbergu in malo sem enišče  na Tan- 
zenbergu  (Plešivec). V pogovoru v Tinjah je bila  izražena želja po te sn e jšem  m e d ­
seb o jn em  strokovnem  sodelovanju , m orda po vzorcu p o g o d b e  m ed  TF v Re­
gensburgu in Ljubljani.

4. d ecem b ra  1989 pa je prišlo do  prvega delovnega srečanja graške in ljub­
ljanske teo lo šk e  faku lte te  v M ariboru. Srečanja so se  udeležili: dekan  prof. Karel 
M. W oschitz in prodekan  prof. Franz Zeilinger iz Gradca te r  dekan  prof. dr. Rafko 
Valenčič iz L jubljane in p rodekan  — p red sto jn ik  m ariborskega o d d e lk a  prof. 
Stanko Ojnik. Kot gost pa je srečanju nekaj časa prisostvoval rektor Univerze v 
Mariboru dr. Alojzij Križman.

33



Teološka fakulteta v  Ljubljani —
podp isn ica  Magnae Chartae Universitatum (1988)

Leta 1988 je univerza v Bologni v Italiji slavila 900-letnico obsto ja  
(1088— 1988). Gre za najstarejšo  univerzo v Evropi in sp loh  v svetu. V Bologni so 
štud irali tud i m nogi m ladi ljud je iz naših krajev. D anes ima Univerza 13 fakultet z 
36 oddelk i in 92 institutov.

Kot Alma M ater U niversitatum  vsega sveta želi bolonjska univerza tud i d an es  
b iti povezovalka ljudi, znanosti in um etnosti v program u združene Evrope 1992. 
E no le tne  priprave na praznovanje so ob seg a le  tako znanstvene sim pozije in 
kongrese najrazličnejše v seb in e  kot tud i kulturne, gospodarske, šp o rtne  in druge 
p rired itve. Na proslave je  b ila  p o seb e j v ab ljena  tud i Teološka fakulteta v Ljub­
ljani. S klepnih  slovesnosti v te d n u  od  13. do  18. se p te m b ra  1988 sta  se  udelež ila  
d ek an  dr. Rafko Valenčič in p rodekan -p red sto jn ik  odde lka  v M ariboru dr. Stanko 
Ojnik. O b tej priložnosti so rektorji univerz in nekaterih  sam ostojnih fakultet iz 
vsega sveta, navzočih je b ilo  okrog 700, podp isali listino Magna Charta Universita­
tum . Listina v seb u je  tem eljna  in sp lošna načela o delu  univerze kot vzgojne in 
znanstvene ustanove, o njeni avtonom nosti in nalogah zlasti v vedno  bolj se  zdru­
žujočem  svetu. M ed podpisn ik i so bili rektorji nekaterih  jugoslovanskih univerz 
(ljubljanske, zagrebške, beograjske in še  3 drugih) te r  dekan  Teološke fakultete v 
Ljubljani dr. Valenčič.

34



M atej K oba l

Delo slovenskih študentov teologije 
od konca vojne do danes

Prvo povojno o b d o b je

A kadem sko le to  1945/46 v novih povojnih razm erah se  je na Teološki fakulteti 
začelo b rez  večine  d o ted an jih  š tuden tov . Le ti so  se  z nekaterim i predavate lji 
p red  koncem  vojne (maja 1945) umaknili v tujino in tam  nadaljevali svoj teološki 
študij. Predavanja so se  začela še le  19. novebra v profesorski sobi, saj je druge 
faku lte tne  p ro sto re  zased a la  vojska. Do 24. oktobra je bilo  vp isan ih  sam o osem  
štu d en to v  in to  število  je  le počasi raslo. Do 11. novem bra se  jih je vp isalo  11, do 
sred in e  d ecem b ra  45 in do  konca zim skega sem estra  52. Predavalnice so se  iz­
praznile še le  ob  koncu nasledn jega  akadem skega leta. Jeseni 1947 so zaradi nove 
razm ejitve m ed  Italijo in Jugoslavijo iz Gorice prišli tud i prim orski bogoslovci. Ta­
ko so se  p o d  s treh o  Teološke fakulte te  prvič v zgodovini zbrali vsi slovenski š tu ­
den ti teologije. Poleg škofijskih bogoslovcev iz Ljubljane, M aribora in Primorske 
je tu  štud ira lo  še  nekaj redovnih bogoslovcev (salezijanski bogoslovci so bivali v 
Bogoslovnem  sem enišču). N ekatera predavanja  pa so obiskovali tud i evangeli­
čanski teologi in posam ezni laiki.

Nove razm ere so p rinesle  teologom  nekaj ugodnosti. Kot š tu d en ti univerze 
so imeli u re jeno  socialno in zdravstveno zavarovanje, p o p u s te  pri voznih kartah, 
m ožnost od ložitve služenja  vojaškega roka, njihovi zastopnik i so se  udeleževali 
sej fakultetnega sveta (prvi p redstavnik  štu d en to v  na seji fakultetnega sveta je  bil 
Mirko Žerjav). Še več pa je bilo  težav. Za m noge so vpisu na Teološko fakulteto 
s led ila  zasliševanja, za nek a te re  tud i zapor. Š tuden ti si m ed  seb o j niso mogli za­
upati. Zaprti so bili v nekakšen  geto, zunaj katerega so bili de ležn i najrazličnejših 
napadov. Leta 1951 so se  v sem enišču  nekajkrat pojavili ilegalni lističi (Med nami 
in Zlom škove drobtin ice) s protidržavno vsebino . Rektor sem en išča  je ta  pojav 
prijavil. O bstoj teh , najbrž p od takn jen ih  lističev, je za vse  v sem en išču  pom enil 
vsakodnevna javljanja na OZNI, povezano  z zasliševanji. Vse to  se  je  zavleklo p o ­
zno v počitn ice. Zato so morali bogoslovci večji de l le -teh  preživeti v Ljubljani. 
Zaslišanja so bila dob ra  priložnost za izvajanje pritiska na bogoslovce, ki so jih 
tudi drugače na vse m ogoče načine skušali odvrniti od  štud ija  teologije.

35



Da bi pokazali lo jalnost do  novih ob lasti, so se  nekateri včlanili v Ljudsko š tu ­
d en tsk o  m ladino (LŠM). V okviru univerze so se  udeleževali sej LŠM, prvomajskih 
parad , pohodov  za Trst, udarniških akcij ipd. Edina izvenštudijska dejavnost, s 
katero  so se  lahko ukvarjali, je bil šport, te r  občasen  (zelo rekdo) obisk  kakega 
koncerta.

V le tu  1949/50 je  ob  reformi visokega šolstva fakulteta posta la  sam ostojna 
državna visoka šola zunaj sklopa univerze. Č etrtega marca 1952 pa je fakulteta 
d o b ila  d o p is , da  z 31. junijem  (!) 1952 p ren eh a  b iti državna ustanova. S tem  so se 
š tu d en to m  teo logije  avtom atično ukinile vse ugodnosti, ki so jih prej kot š tuden ti 
državne visoke šo le  in še  prej fakulte te  v sklopu univerze imeli. Š tuden ti so izgu­
bili m ožnost od laganja  služen ja  vojaškega roka, čem ur je sled il vpoklic približno 
polovice m ladih teologov. Le posredovanje  dekana fakultete dr. Stanka Cajnkarja 
je rešilo  de lovanje  fakulte te , saj bi nadaljnji vpoklici najbrž povzročili p re n e h a ­
nje fakultetnega dela.

Začetki društva
Ko je posta la  Teološka fakulteta sam osto jna cerkvena fakulteta, so bili š tu ­

d en ti te  faku lte te  postavljeni v nenavaden  položaj. T reba je bilo najti način, kako 
skrbeti za njihove in te rese . Kot najboljša rešitev  se  je kazala vzpostavitev institu­
cije, ki b i prevzela skrb zanje. S strani državnih ob lasti je bilo  čutiti željo po u sta ­
novitvi društva, ki bi b ilo  nekak po d m lad ek  C irilm etodijskega društva. Sem eni- 
ško in fakultetno vodstvo pa je s škofom Vovkom iskalo drugačnih rešitev. Skof 
Vovk je dal p o b u d o  za obnovitev  že p red  vojno o b sto ječega  Cirilskega društva. 
Ta ide ja  je b ila  z vese ljem  sp re je ta . Jeseni 1952 so š tu d en ti ustanovili iniciativni 
odbor, ki se  mu je posrečilo  sestaviti društvena pravila, sprejem ljiva tako za d r­
žavno kot cerkveno oblast.

Društvo, ki je b ilo  obnovljeno, je 1881. le ta  ustanovil prof. Frančišek Lam pe 
kot Cirilsko društvo ljubljanskih bogoslovcev (CDLB). To društvo je im elo nalogo 
sp o d b u d iti teo loge, da  odgovorno p o se že jo  v čas, v katerem  živijo. Skrbelo je za 
n a ro d n o stn o —kulturno formacijo svojih članov in p redvsem  za izpopolnjevanje v 
leposlovju. Njegovi člani so bili m ožje kot F. S. Finžgar, A. M edved, M. Opeka, F. 
Grivec, A. Breznik, J. Šolar in drugi. Vzdrževali so stike s češkimi, poljskimi, malo- 
ruskimi in hrvaškimi bogoslovci. Po ustanovitvi univerze 1918 le ta  je za stike z uni­
verzitetn im i društvi drugih fakultet skrbelo  novo Društvo slušateljev  Teološke 
fakultete.

Ustanovitev društva

Ustanovni občni zbor Cirilskega društva slovenskih bogoslovcev je bil 28. no­
vem bra 1952 v sem eniški Jožefovi dvorani. Društvo naj bi bilo sestavljeno na s ta ­
novski podlagi, delovalo  pa naj bi po dem okratičnih principih. N ovoustanovljeno 
društvo si je za svojo nalogo zadalo: posp ešev a ti kulturno—prosvetno  d e lo  m ed 
bogoslovci, pri njih sp o d b u ja ti zanim anje za d ružbena  vprašanja, jih vzgajati k 
ljubezni do  dom ovine in spoštovanju  ob lasti te r  vzdrževati stike z drugimi p o ­
dobnim i organizacijami.

Skozi ce lo tno  delovanje  društva se  kot rdeča nit vlečejo očitki, da ga je u sta ­
novila država in da  je proticerkveno usm erjeno . Ti, d an es  sm ešni očitki so m arsi­
koga odb ili o d  članstva v društvu. Članom nekaterih  redovnih skupnosti so p re d ­
stojniki dolgo p repovedovali včlanjenje v društvo. Šele le ta  1960 so k društvu pri­
stopili salezijanci in frančiškani, ki pa so kljub tem u, da  prej niso bili člani društva,

36



sodelovali pri raznih društvenih  dejavnostih . Pred  le tom  1960 je društvo, čeprav 
je b ilo  društvo štu d en to v  teo lo šk e  fakultete, delovalo p redvsem  v sem enišču. 
Glavni razlog za to  om ejitev  je  gotovo v tem , da  je p re d  tem  letom  velika večina 
članov društva živela v te j hiši.

V okviru društva so in še  v ed n o  p o teka jo  vse dejavnosti, s katerim i so se  in se  
še  ukvarjajo š tu d en ti na Teološki fakulteti. Ko je večina društvenikov živela v s e ­
m enišču, je b ilo  društvo v italnejše, kar je povsem  razumljivo, saj so se  zvečanjem  
p osam ezn ih  skupnosti, z katerih  izhajajo člani društva, tud i n ek a te re  d ruštvene  
dejavnosti p ren es le  v te  skupnosti.

U reditev društva

Najvišji društveni organ CDSB je občni zbor, ki se  sesta ja  enkrat letno. Na 
njem  se  voli izvršni odbor, ki m ed  letom  skrbi za organizacijske, upravne in ad m i­
nistracijske posle . P redvsem  vsakokratni p red sed n ik  izvršnega odbora  nosi p re ­
cejšn jo  odgovornost, zato je prav, d a  se  vsem  zahvalim o vsaj s tem , da  jih o m en i­
mo. P redsedn ik i društva so bili: M arijan Sm olik (4 x), O tm ar Černilogar, Janez Ko­
kalj, Franc Matjaž (2 x), Janez Voljč (2 x), Anton Slabe, Ivan Pajk, Feliks Grm, Janez 
Dem šar, Štefan Recek, Anton Perger, Florijan Božnar, Matija Babnik, Janez Gril (2 
x), P e te r Kvaternik, Franc Fajfar, Alojz Milharčič, Rafael Leskovec, Ciril Alojz Božič, 
Martin Kastelic, Stanislav Škufca, Janez Celar, Jože Kern, S tane Zore, Primož Kre­
čič, Ciril Ogorevc, Lucijan Potočnik, Primož Bulc, M atej Kobal in Miha Kramli. M ed 
odborniki pa so bili tud i France Oražem , Vinko Prestor, Bojan Ravbar, Rafael Va­
lenčič, Drago Klemenčič, Vinko Vegelj, M etod Pirih, Silvester Čuk, Karel Beder- 
njak, R enato  Podbesič , Jurij Bizjak, Lojze Pirnat, Lojze O berstar, Cvetko Valič, Edi 
Kovač, Milan Knep in Pavle Jakop.

Delovanje društva

Takoj po ustanovitvi društva so bili ustanovljeni razni krožki, ki so postali s re ­
d išče  d ruštvenega  delovanja. Že v prvem  le tu  delovanja so ustanovili literarni, 
socialno-filozofski in športn i krožek; prevzeli so leposlovno (Cirilsko) knjižnico, 
začeli naročati revije in dnevno časopisje , prirejati proslave, obiskovati g ledali­
šče, koncerte, kino...

P osam ezne dejavnosti društva

Literarni krožek

Literarni krožek je začel delovati že 1953. leta. Bil naj bi osrednji krožek CDSB. 
Svojo dejav n o st je prvič pokazal aprila  1953, ko je izšla prva številka d ruštvenega 
glasila »Brazda«, »Brazda« je izhajala v letih  1953— 1971, o d  1966 do  1971. le ta  je 
izhajala kot literarna priloga najprej Razgovorov« in po tem  »Pogovorov«. Do le ta  
1966 je izšlo š tir iin trid ese t številk  »Brazde«- Te številke so b ile  tip k o p isn e  in so 
izhajale v štirih  izvodih, b ile  so o p rem ljen e  s fotografijam i in risbam i. Skupaj p ri­
našajo  nad  2000 srani p redvsem  leposlovja, poezije , kronik in obsežno  fo todo­
kum entacijo  d e la  in življenja m ladih teologov. Kot literarna priloga »Razgovorov«
— »Pogovorov« je »Brazda« izhajala do  le ta  1971. Njena naklada se  je dvignila na 
raven števila študentov . Izšlo je še  10 številk, po tem  pa je Brazda zamrla.

V le tu  1964—65 je v okviru CDSB izhajal »Virtuti e t  Musis«, ki se  je razvil v 
»Razgovore« (1965—68), ki so se  le ta  1968 preim enovali v »Pogovore«. N aklada 
glasila je sorazm erna številu študentov .

37



V Brazdi so, če naj n ašte jem  sam o najv idnejša im ena, objavljali: Š tefan S tei­
ner, Vilko Soline, France Rozman, Marijan Smolik, Tone Bohinc, Franc Bole, Tone 
Kotar, Jože Topolovec, dr. Alojzij Rant, Stanko Ojnik, Slavko Černigov, Drago Kle­
m enčič, O tm ar Černilogar, Marjan Arhar, Angel Batič, Jože Podjavoršek, Silvo Čuk, 
Rudi Koncilija, Tone Markelj, Janez Voljč, Pavle Krnc, Ivan Pojavnik, Ludvik Rot, 
Marijan Peklaj, Ivan Pajk, Vili Stegu, P e te r Grobelnik, Janez Marolt, Marko B ene­
dik, Ambrož K odelja in Jože Krašovec

V Razgovorih: Tone Stres, Rudi Koncilija, Jože Zadravec, Bogdan Petrič, Milan 
Kšela, France U rbanija, Jože Bajzek, France Mikuž, Anton Košir, Bogdan Berce in 
France Cukjati.

V Pogovorih (do 1978): Peter Požauko, Ivan Likar, Jože Zidanšek, Janez Gril, 
Marjan Peršak, Janez Z upet, Nace Polajnar, Lojze Šinkovec, Stanislav Matičič, Jože 
Dolenc, Ivan Štuhec, S tane  G radišek, Branko Melink, Dinko Bizjak, Tone Mlinar, 
Anton Marinko. Viljem Kovač in Milan Knep.

Člani krožka so pripravljali razne igre, literarne večere, proslave in akadem ije.
V okviru krožka je deloval tud i govorniški krožek. D anes krožek ne d e lu je  več, 
njegovo nalogo pa sta  prevzela izvršni o d b o r društva (za akadem ije, proslave...) in 
uredniški o d b o r »Pogovorov« (za glasilo).

Socialno—filozofski krožek

V času svojega delovanja je m ed  leti 1954— 1965 izdal osem  številk Zbornika 
CDSB, ki p rinaša nad  1000 strani razprav in sem inarskih nalog, ki so jih pisali člani 
društva. V njem  so objavljali O tm ar Črnilogar, France Rozman, Marjan Smolik, To­
ne  Bohinc, Vilko Šolinc, dr. Alojzij Rant,,Franc Bole, Tone Kotar, Pavle Sporn, Janez 
Ambrožič, fr. Anton N adrah, Rudi Koncilija in še  nekaj drugih.

Socialno-filozofski krožek je skrbel p redvsem  za čim boljše poznavanje so ­
cialnih okrožnic. Prirejal je razna predavanja, sodeloval je pri proslavah državnih 
praznikov.

Športni krožek

Njegova de javnost se  z leti ni b istveno  sp rem enila . Skrbi za igrišče na fakul­
te tn e m  dvorišču, ki je bilo , p re d e n  so zazidali alojzeviški vrt, ki je segal do  S tre­
liške ulice, veliko večje, in za organizacijo raznih športn ih  tekm ovanj (šah, košar­
ka, nogom et, nam izni tenis). V akadem . le tu  89 /90  je pričel sodelovati tud i na 
Športnih prvenstvih univerze, kar je e d e n  od  sadov  sodelovanja z UK ZSMS, ki jev  
p re tek lem  letu  znova zaživelo.

Knjižnica

Njeni prostori so v .Bogoslovnem sem enišču . Ustanovili so jo bogoslovci sami 
v 19. sto le tju . Zdaj jo vodi CDSB ob  finančni pom oči sem enišča. M ed bogoslovci 
je sp lo šn o  znana kot leposlovna knjižnica, v njej pa so zb rane tud i številne revije 
in zgodovinske te r  filozofske knjige. P recejšnje število revij (tudi tujih) in priroč­
nikov je na voljo v čitalnici Bogoslovnega sem enišča.

Priprava proslav, akadem ij, razstav, g lasbeno-literarnih  prireditev

Že v prvem  le tu  delovanja  je  društvo pripravilo Prešernovo akadem ijo , na ka­
teri je  govoril F. S. Finžgar. N asledn je  le to  je bil slavnostni govornik Prešernov 
so rodn ik  škof A. Vovk. Proslava je posta la  trad icionalna in je vsako le to  v se m e ­

38



nišču, kam or je  p rešla  iz okvira CDSB, saj je  na fakulteti zaradi neu strezn eg a  časa 
(zimski izpitni rok) neizvedljiva. Poleg vsako le tne  P rešernove akadem ije  je  d ru š­
tvo pripravilo več posam eznih  proslav ali akadem ij (ob državnih praznikih, v čast 
Tom ažu Akvinskemu, Avguštinovo, Plečnikovo kom em oracijo, koroški večer, G re­
gorčičev večer).

Društvo je  tu d i dalo  p o b u d o  za zače tek  Tom aževih proslav, ki jih zdaj organi­
zira vodstvo fakultete.

Društvo je  pripravilo tud i več razstav (Prešernova, Avguštinova, m isijonska, ka­
teh e tsk a , razne fotorazstave) in druge lite rarno-g lasbene prireditve. Skupaj z Ma­
rijino kongregacijo (zdaj Duhovna skup n o st slovenskih duhovnikov in bogoslov­
cev) je  pripravljalo  m iklavževanja in božičnice, na fakulteti pa  je  pripravilo več 
večerov duhovne g lasbe, koncertov, p redstav itev  pesn išk ih  zbirk.

Pevski zbor

V okviru društva je  deloval zbor »Škrjanček«. Ta zbor, ki so ga vodili Mirko Cu­
derm an, Slavko Černigoj, Rafko Valenčič, Tone Gleščič in Jože Trošt, je sodeloval 
na proslavah, ki jih je pripravljalo društvo, za praznike p e l pri m ašah  v stolnici te r  
pripravil nekaj koncertov dom a in v tujini. D anes je  im el »Škrjanček« pozab ljeno , 
pevski zbor bogoslovcev pa  n astopa  na različnih proslavah.

Ne/kaj časa je  delovala tud i vokalno-instrum entalna skupina »Klicarji«, ki s e  je 
prvič p redstav ila  javnosti avgusta 1968. Skupina je  im ela več  koncertov po  slo ­
venskih  cerkvah. Bila je m ed  prvimi znanilkam i m lad inske  duhovne g lasb e  pri 
nas. Žal je razpadla, ko so njeni člani doštudirali.

Skrb za strokovno formacijo članov

Društvo je  že v začetku oktobra le ta  1956 pripravilo serijo  predavanj za d o ­
poln itev  faku lte tne  vzgoje. Pripravilo je več počitniških ted n o v  (Logarska dolina, 
Rogaška Slatina, Vipava, Lovran, Šm arje pri Kopru) na katerih  so združevali p re ­
davanja in razvedrilo. Priredilo je tud i več predavanj in pogovorov, okroglih miz, 
serijo  predstav itve  alternativnih gibanj. V okviru društva so delovali razni jezi­
kovni krožki, ki so skrbeli za b o ljše  znanje tujih jezikov. Za bo ljšo  strokovno for­
macijo svojih članov pa  društvo skrbi tu d i s pobudam i, ki jih za izboljšanje štud ija  
d a je  d ekana tu  fakulte te  in posam eznim  profesorjem .

Skriptarna CDSB

Že v prvih povojnih letih  so bogoslovci v sem enišču  tiskali najnu jnejša skripta. 
Z ustanovitvijo CDSB pa  je skrip tarska d e javnost na fakulteti doživela pravi raz­
m ah. Mirno lahko rečem o, da  je  skrip tarna CDSB v vseh  le tih  svojega o bsto ja  (in 
tud i danes) d o b ro  sk rbela  za svoje k liente. N atisn jene strani raznih skripta, for­
m ularjev in p o d o b n eg a  bi bilo  težko prešte ti.

Izleti, ekskurzije ...

Kmalu po  začetku delovanja je društvo začelo tu d i s pripravo m ajniških izle­
tov. Na te h  izletih so m ladi teologi lahko p o d  strokovnim  vodstvom  (najpogosteje 
jih je v  sp rem stvu  nekaterih  profesorjev  in sem en iškega  vodstva vodil dr. Miklav­
čič) v času svojega štud ija  spoznali d o b ršen  de l svoje dom ovine. Izleti so iz d ru ­
štvenih rok prešli v Bogoslovno sem enišče, kjer jih še  vedno  vsako le to  organizira­
jo, le da  n an je  redovnikov in laikov ne  vabijo  več. Poleg m ajniških izletov je  d ru š­

39



tvo organiziralo tud i več drugih izletov (tudi v tujino). Veliko delo  na »izletniškem« 
področju  je opravila »Počitniška zveza«, ki je skrbela za tovrstno dejavnost svojih 
članov in »Planinski o d sek  Janko Mlakar«, ki je organiziral več planinskih tur.

Druge dejavnosti društva

Poleg drugega delovanja je društvo v sm islu svojih pravil skrbelo  in se  zavze­
m alo za socialne in zdravstvene ugodnosti, kakršne imajo š tu d en ti drugih fakul­
te t. Prav tako  je sk rbelo  za stike s š tu d e n ti drugih fakulte t (s Filozofsko fakulteto, 
UK ZSMS), za stike s š tu d en ti drugih teoloških  fakultet (zagrebško, videm sko, 
Pravoslavno bogoslovno fakulteto  v Beogradu, s Slovensko teo loško  akadem ijo  iz 
Salzburga) in tu d i za stike  s Slovenskim  duhovniškim  društvom  in s Komisijo za 
o d n o se  z verskimi skupnosti SRS.

Društvo skrbi tu d i za druge dejavnosti. Je kolektivni član »O dbora za varstvo 
človekovih pravic«, po  svojih m očeh bran i svoje člane in slovensko Cerkev p red  
neupravičenim i očitki, predstav lja  svojo dejavnost v slovenskih m edijih  (sprva 
Nova pot, Organizacijski vestn ik  CMD, nato  Delo, Tribuna, Dnevnik). Člani društva 
sode lu je jo  na krvodajalskih akcijah.

Sklep

V svojem  prispevku sem  skušal p redstav iti povojno dejavnost slovenskih 
štu d en to v  teologije. Kljub tem u da  sem  snov črpal iz različnih virov (Brazda, Virtu­
ti e t  Musis, Razgovori, Pogovori, Organizacijski vestn ik  Cirilm etodijskega društva 
/ t u  so ob jav ljena poročila prvih občnih  zborov CDSB/, arhiv CDSB, pogovori s 
prvim p red sed n ik o m  CDSB dr. M arijanom Smolikom in g. Jožkom B enedetičem ) 
sem  gotovo spustil p rece jšen  del dejavnosti š tu d en to v  teologije, najbrž pa sem  
pri predstavitv i te  dejavnosti storil tud i kakšno napako. Za to  se  vsem  iskreno 
opravičujem .

M ed b ran jem  gradiva, ki mi ga je večinom a posredoval dr. Marijan Smolik, 
sem  spoznal, da  so š tu d en ti naše fakulte te  opravil ogrom no delo , tako v klesanju 
sam ih se b e , kakor pri tem , da  so m lajšim  generacijam  olajšali delo . Večina vid­
nejših  ljudi slovenske Cerkve je svoje de lo  zastavila že v š tuden tsk ih  letih  s so d e ­
lovanjem  v najrazličnejših  študen tsk ih  dejavnostih. N ekatere od  njih (ne vseh!) 
sem  tu d i po im ensko  om enil. Vsem bi se  rad  zahvalil za njihovo delo , ki tud i s e ­
danjim  štu d en to m  teo log ije  om ogoča bo ljše  »štartne pozicije« za d e lo  v sloven­
ski Cerkvi in družbi.

40



Janez Oražem

Prostori Teološke fakultete v Ljubljani

Teološka fakulteta, čeprav  pravno sam osto jna  in imovinsko sp o so b n a  (prim. S ta­
tu t čl. 80) nim a in ni nikoli im ela lastnih prostorov: ves čas o b sto ja  g ostu je  v na je ­
tih ali po dobro ti do d e ljen ih  prostorih , v Alojzijevišču, Poljanska cesta  4, n ek d a­
njem  M alem sem enišču  ljubljanske škofije.

Ko je bila  1. 1919 ustanovljena kot državna fakulteta ljubljanske univerze, je 
univerzitetna uprava za TF najela od  Škofijskega ordinariata v Alojzijevišču nujno 
p o treb n e  učne prostore. N ajem ninsko razm erje je trajalo vse do  ukinitve državne 
fakulte te  konec junija 1952; najem nina se  je porab lja la  v korist novega m alega 
sem enišča, to  je Zavoda sv. Stanislava v Šentvidu. Iz škofijskega sem enišča, kjer je 
bilo do tle j »bogoslovno učilišče«, so prvo le to  postopom a prestavljali predavanja 
in tud i oprem ljali nove predavalnice. Fakultetna predavanja  so se  v novih p rosto ­
rih začela 3. decem bra  1919. V novoosnovano knjižnico so iz sem en iške  p renesli 
tud i nek a te re  p o m em b n e  zbirke in posam ezne knjige. V univerzitetni stavbi je 
dob il skrom ne poslovne p rosto re  le dekanat, a še le  v akadem skem  letu  1927/28, 
TF pa nekaj lastne  o p rem e v Alojzijevišču 1. 1942/43.

Seveda so b ile  p redavaln ice  v Alojzijevišču zaradi vedno  večjega števila slu­
ša te ljev  in vedno  večjega prom eta po Poljanski cesti malo prim erne. Zato se  je 
fakulte tna uprava zelo zavzem ala za veliko zasnovo Baragovega sem enišča  za Be­
žigradom  in je  o načrtih predavalnic v tem  sem enišču  že 1. 1936 in kasneje  ponov­
no razpravljala, saj bi tam  dob ila  še s t predavalnic, so b o  za profesorje, p e t sob  za 
sem inarje  in knjižnico. Zidavo je, žal, prekinila vojna, a po vojni pa je ni bilo  m o­
goče nadaljevati, saj je b ila  nedokončana zgradba podržavljena.

Vojna je zlasti proti koncu m očno ovirala red n o  delo , p rosto re  je de lom a za­
sed la  vojaščina, decem bra  1943 so predavanja tam  celo morala p reneha ti in so jih 
nekako ilegalno delom a uredili v sem enišču , na fakulteti pa so ogrevali le nekaj 
predavalnic sam o za študij, ker so š tu d e n tje  sm eli delati izpite. Po osvoboditvi so 
se  slušatelji le počasi zbirali, p redavan ja  pa so bila kar v knjižnici in profesorski 
sobi, ker je bila d rugod še  vojaščina, začela pa so se  še le  19. novem bra 1945.

Ko je b ila  z novim zakonom  o ureditvi visokega šolstva teo loška  fakulteta 
(49/50) izločena iz sestava ljubljanske univerze in bila priznana kot sam ostojna

41



fakulteta, se  je moral tud i dek an a t z vso oprem o prese liti v Alojzijevišče. N am e­
stili so ga v 11. n adstrop ju , kjer je sedaj u re jeno  stanovanje  za enega izm ed profe­
sorjev  (trenutno  je tam  prof. A. Strle). V endar je najem nino za vse p rosto re  p lače­
vala še  naprej država do  ukinitve fakulte te  kot državne ustanove (31! junija 1952).

Po uvidevnosti m ariborskega škofa J. Tomažiča so se  po  osvoboditvi tudi m a­
riborski bogoslovci vpisovali na teo loško  fakulteto  v Ljubljani in bili gostje  ljub ­
ljanskega sem enišča. Ker pa je število vseh  sluša te ljev  teologije počasi narašča­
lo, se  je v ed n o  bolj s topn jevala  prostorska stiska tako na fakulteti in še  bolj v 
sem enišču . Tedaj je nekaj časa počasi zorela m isel na sam ostojno sem enišče  m a­
riborskih bogoslovcev v Ljubljani. Žal so bili vsi poskusi dobiti prim erno stavbo 
(npr. Slom škov zavod zraven Alojzijevišča) ali druge prosto re  zaradi nerazum eva­
nja ljudske ob lasti zam an. Zato je m ariborski o rd inaria t v sto lnem  župnišču v Ma­
riboru dozidal so b e  za svoje sem enišče. Ko so bili prostori tam  srečno končani, so 
se  za akadem sko  le to  1968/69 tja preselili višji trije letniki m ariborskih bogoslov­
cev in im ajo tam  tud i p o se b e n  o d d e le k  teo lo ške  fakultete. V zadnjih  letih  so pri­
zidali za večje p rired itve prostorno  (škofijsko) dvorano in uredili sodobno  knjiž­
nico (1986).

V Ljubljani je  po  ukinitvi državne fakulte te  vse  b rem e  vzdrževanja fakultetnih 
prostorov prevzel ordinariat. V stavbi in prostorih  ni bilo m ogoče veliko sp rem e­
niti ali izboljšati, saj je b ilo  že redno  vzdrževanje dovolj drago. Celotno skrb za 
vse to  je  im el do lgoletn i p rodekan  V. Fajdiga. Po njegovem  prizadevanju je bila 
enkra t obnovljena zunanja fasada, največja sp rem em b a  v prostorih  pa je bila 
združitev  dveh predavalnic v II. nadstrop ju  (z odstranitvijo  stene) v dovolj veliko 
predavaln ico  za dva najbolj številna letnika in za vse večje prired itve in proslave. 
Velika p rid o b itev  za knjižnico pom enijo  tud i s to p n ice  iz sp o dn jega  prostora  v 
drugo n ad stro p je , še  večjega pom ena  pa vselitev  upravnih prostorv v prejšnjo 
profesorsko so b o  (zbornico), kjer še  zdaj d e lu je  uprava, povezana s čitalnico v 
prizidku. Zbornica se  je ponovno selila v razne so b e , nazadn je  v prvo stanovanj­
sko so b o  um rlega prof. A. Ušeničnika (kjer je zdaj de l škofijske knjižnice in sem i­
nar za zgodovinske vede).

P oseb n o  koristna je bila  ponovna u red itev  kape le  za bogoslužje in sem inar za 
cerkveno um etnost. K apele  fakulteta od  vsega začetka ni uporabljala za svoje p o ­
tre b e . Po prisilni izselitvi karm eličank iz sam ostana v M ostah so tja zasilno spravi­
li njihovo pohištvo in vso oprem o cerkve. Ko pa se  je posrečilo  po prizadevanju 
prof. M. Miklavčiča in p. Romana Tominca dobiti iz N arodnega m uzeja in N arodne 
galerije  nekdan jo  zbirko um etnostn ih  spom enikov Društva za krščansko u m et­
nost, je p. R. Tom inec v kapeli razstavil spom enike, kolikor jih niso nam estili kot 
okras po  hodnikih  in v upravnem  prostoru  prizidka. Od takrat so v kapeli redno  
tud i spom inske  m aše za rajne profesorje in uslužbence. Otvoritev sem inarja je 
bila najbrž 30. 5. 1958. Proslave in obiski so pop isan i v posebn i spom inski knjigi.

Ko je v š e s td e se tih  le tih  bolj in bolj naraščalo število bogoslovcev, so tako v 
sem en išču  kakor na fakulteti morali m isliti na večje in bolj u strezne  prostore. V 
fakulte tnem  svetu so se  pojavile prve p o b u d e  za prizidek na skrom nem  prostoru, 
ki je š e  ostal po zazidavi vrta s stanovanjskim i bloki. Prof. J. Oražem je po nasvetu 
ing. A. B itenca p ridob il a rh itek ta  J. Kregarja, da  je začel snovati prve skice prizid­
ka. lesen i 1968 je bil že izdelan prvi »programski osnutek«. Kljub vsem  pom isle­
kom in naspro tovanju  raznih ustanov in uradov je arh itek t vztrajno dopolnjeval 
svoje načrte  — kar d e v e t jih je bilo  treb a  do  končnega sp re jem a od  vseh m ero­
dajnih organov, hranijo se  v arhivu fakultete s sprem nim i pojasnili. Nikjer pa ni 
popisano , koliko p ism enih  vlog in ustnih intervencij je bilo p o trebn ih  najprej za

42



lokacijo in nato  še  p o seb e j za g radbeno  dovoljenje. Nič m anjše pa niso b ile  fi­
nančne ovire, ker bi bilo  treb a  od  m o reb itn e  nab irke in darov o d š te ti izredno  
visok o d s to te k  za davke. Tudi nadškof si ni upal kar tako naprtiti tako velikega 
b rem en a  škofiji v tistih  (31.5.1971) Cerkvi m alo naklonjenih  časih. G radbeno  d o ­
voljen je  je  b ilo  izdano  še le  po izvolitvi prof. M. Miklavčiča za dekana, ko se  je  z 
vso odločnostjo  za to  zavzel pri Komisiji za o d n o se  z verskimi skupnostm i.

Bogoslovci sami so pod  vodstvom  svojega ravnatelja ves maj 1971 pridno 
opravljali pripravljalna dela  na gradbišču: podrli in odstranili veliko drvarnico in 
sk lad išče te r  dokup ljeno  kuhinjo zraven Alojzijevišča, p rem eta li vso vrtno p rst s 
p reosta lih  gredic itd. Zidavo sam o je konec m aja 1971 prevzelo g radbeno  p o d je t­
je G rosuplje (GSP G rosuplje). Pod sp re tn im  strokovnim  vodstvom  delovodja in 
zvestim  sprem ljan jem  arh itek ta  je de lo  hitro in d o b ro  napredovalo . Ves p o tek  
de l je sp ro ti be ležil tedan ji dekan  M. Smolik in je pop isan  v p o seb n i kroniki v 
arhivu fakultete. Finančno skrb za g rad b en a  sredstva in odgovornost za vsa dela  
pa je im el škofijski ekonom  Martin Špringer, ki je p o srečeno  združil zidavo pri­
zidka z obnovo ce lo tne  stavbe Alojzijevišča in dvorišča.

Prizidek je bil srečno končan in u sp o so b ljen  za vselitev  jesen i 1972, začetek  
predavanj v novih prostorih  je bil 10. oktobra 1972, blagoslovitev in slovesna otvo­
ritev pa 29. januarja 1973.

Poleg predavalnic, upravnih prostorov, zbornice in čitalnice v prizidku, so se 
opravile tu d i nek a te re  p reu red itve  prostorov v stari stavbi. V nekdanjih  p re d a ­
valnicah so se  uredili prostori za oglarski tečaj in sem inarje , knjižnici pa se  je  p o ­
daljšal p ro sto r s p reb o jem  s ten  nad  kapelo . M anjše sp rem em b e  pri uporab i se  
še  vedno  dogajajo. Redno vzdrževanje oskrbuje  fakulteta, večja popravila in d o ­
polnila pa ima na skrbi upravitelj Alojzijevišča, kam or se  po  odločitvi nadškofa 
Pogačnika ves čas š te je  kot eno ta  tudi prizidek.

Prizidek s predavalnicam i ustreza sedan jim  p o treb am  fakultete, slab še  je p o ­
skrb ljeno  za sem inarje, največja stiska pa  nastaja  z obilnim  dotokom  knjig v 
knjižnico. Vsaj zanjo bo  nujno p o treb n o  p o sk rbe ti bolj u strezn e  in so d o b n e  p ro ­
sto re  in oprem o. Knjižnica p osta ja  bolj in bolj zbirališče tud i drugih in te resen tov
— neteologov, prav tako tud i predavalnice, zlasti dvorana — Aula m agna — , ki 
bolj in bolj posta ja  prosto r vseh vrst pasto ra ln e  dejavnosti v škofiji.

Povzeto po: BV 29 (1969) 171 — 178 (Smolik M., Kronika državne fakultete); Va­
riantni načrti ing. J. Kregarja s sprem nim i pojasnili J. Oražma v arhivu TF; Knjižica 
»Teološka fakulte ta  v Ljubljani«, izdana za otvoritev in akadem ijo  29. januarja 
1973 z zapisi »Kronika prizidka« ted an jeg a  d ekana M. Smolika; Pogovori 1971, 
112— 120 (pripravljalna de la  bogoslovcev za prizidek TF).

43



.

.

.



Katedre

Katedre

Avtorji najprej predstavijo  posam ezno katedro: n jeno m esto  znotraj teoloških  
in drugih so rodnih  ved, vseb ino  in o b seg  njenih p redm etov , razvoj ka ted re  v času 
od  1. 1919 d a lje  s p o seb n im  poudarkom  na koncilskih sm ernicah; om enjen i so 
tud i posam ezni predavatelji in njihov p rispevek  k razvoju v ed e  (katedre).

Biografija našteva p redava te lje  pri posam ezni katedri od  1. 1919 dalje  te r  nji­
hovo bibliografijo. Biografski podatk i navajajo glavne m ejnike, dogodke in d e ­
javnosti v življenju posam ezn ih  p redavateljev , zlasti njihovo dejavnost na TF. 
Seznam  predavate ljev , žal, ni popo ln , čeprav  gre v večini prim erov za p re d a v a te ­
lje, ki so občasno  predavali stranske (pom ožne) p red m ete . Bibliografski podatki 
obsegajo  najprej (vsa) sam osto jna d e la  ali d e la  v sodelovanju , nato  p o m em b n e j­
še  ali značilnejše  razprave in članke predavateljev. Tako bo, kakor upam o, najprej 
vsaj d e lno  poravnan dolg do p retek lih  rodov predavate ljev  in njihovih p rizad e­
vanj. Hkrati pa so predstav ljen i napori sedan jih  predavateljev . Marsikdaj tudi ni 
bilo  jasno, v katero  katedro  je treb a  koga uvrstiti. Mnogi so nam reč delovali na 
različnih teo lošk ih  področjih. V tem  prim eru so uvrščeni v katedro , pri kateri je 
njihovo d e lo  pom em bnejše .

KRATICE

BV Bogoslovni vestnik, Ljubljana
(1921-44, 1965—)

BS Bogoslovska smotra, Zagreb
BO Božje okolje, Ljubljana (1976—)
CSS Cerkev v sedanjem  svetu,

Ljubljana (1967—)
Čas Čas, Ljubljana (1907— 1942)
DS Dom in svet, Ljubljana

(1888— 1944)
DsM Družba sv. Mohorja,

Celje — Celovec — Gorica 
ES Enciklopedija Slovenije,

Ljubljana
GSDD Glasnik slovenskega duhovniške 

ga društva, Ljubljana 
KB Kraljestvo božje,

Ljubljana /  Trst*

KMD Koledar Mohorjeve družbe
KO Katoliški obzornik, Ljubljana

- (1897-1906)
NP Nova pot, Ljubljana (1949-1970)
NR Naši razgledi, Ljubljana
PSBL Primorski slovenski biografski

leksikon, Gorica (1, 1974—)
RK Rimski katolik,

Gorica (1888-1896)
SBL Slovenski biografski leksikon,

Ljubljana (1925—)
VBV Voditelj v bogoslovnih vedah,

Maribor (1898-1916)
ZbTF Zbornik Teološke fakultete,

Ljubljana (tipkopis, 1950-1960) 
Zn Znamenje, Celje—Maribor

(1971—)

45



Janez Juhant

Katedra za filozofijo

O b d o b je  o d  ustanovitve d o  leta 1952

Krščansko m išljenje in kultura sta se  že 
v prvih s to le tjih  povezovala z grškim 
svetom . Grčija, zibelka filozofije, je 
ju d o v sk o -k rščan sk em u  izročilu  d a la  
svojo m iselno  pod lago  in ustvarila svo­
jevrstno sin tezo  filozofije in krščanske 
teo log ije . V 13. s to le tju  je  s sv. Tom a­
žem  Akvinskim ta  povezava dosegla 
vrhunec v sholastičnem  filozofsko-teo- 
loškem  sistem u, ki je  prevladoval v 
m išljen ju  Cerkve do  2. vatikanskega 
cerkvenega zbora. Krščanstvo se  je 
o d p rlo  grškim m iselnim  tokovom  in z 
njihovo pom očjo  h o te lo  kar najbolj 
pripraviti človeško p am e t za razum e­
vanje verskih resnic. S proglasitvijo 
Tom aža Akvinskega za svetnika (1323) 
in za cerkvenega učitelja  (1567) je sho ­
lastika po sta ja la  tud i u radna  filozofija 
Cerkve. Vplivi drugih sistem ov v zad ­
njih s to le tjih  so sp o d b u d ili papeža  
Leona XIII., d a  je v okrožnici Aeterni 
Patris (1879) ponovno zahteval poživi­
tev  sholastične filozofije na katoliških 
bogoslovnih šolah. Po zadn jem  koncilu 
p a  so v Cerkvi našli svoje m esto  tudi 
drugi m iselni sistem i in celo kulture, 
kar sam o po trju je , da  osta ja  filozofija 
sestavni d e l m išljen ja  Cerkve. Kot tako 
so  jo poučevali tud i na bogoslovnih šo ­
lah. Razvoj d ružben ih  tokov v zadnjih 
s to le tjih  zahteva tud i o d  krščanskih fi­
lozofov iskanje novih m iseln ih  prvin, ki 
ustrezajo  ču ten ju  in m išljenju so d o b ­
nega človeka, d a  b i z njimi lahko d a ­
našnjim  ljudem  na njihov način prib li­
žali verske resn ice  krščanstva. Obliko­

vanje predavanj filozofije na TF razode­
va ta  razvoj in zahteve časa, v katerem  
živimo.

Leta 1919 se  je  z ustanovitvijo slo­
venske univerze tud i na Teološki fakul­
te ti nadaljeval študij filozofije, ki je 
doslej po tekal v okviru ljubljanskega 
bogoslovja. Novi p redavatelj filozofije 
je posta l Aleš Ušeničnik, ki je  doslej 
p redaval dogm atiko. Iz drugih š tud ij­
skih skupin  so mu pom agali Lam bert 
Ehrlich, Josip Turk in Josip Ujčič.

Program štud ija  filozofije se  je  z leti 
sprem injal. Ušeničnik je najprej naslo­
vil svoja predavan ja  metafizika (6  ur na 
teden ). V akadem skih  le tih  1920/21 in 
1921/22 jih je  im enoval uvod v filozofi­
jo in razširil program  filozofije v o b eh  
sem estrih  po  6 ur ted en sk o . Za svoja 
predavan ja  je oskrbel tud i skripta z is­
tim  naslovom  (Spoznavnokritični in 
M etafizični del). V nasledn jih  letih  je 
p redaval p o d  naslovom  Osnovna in 
p o se b n a  filozofija v dveh letih. Leta 
1932/33 pa  so predavali A. Ušeničnik 
kozmologijo, noetiko, ontologijo in 
psihologijo; L. Ehrlich teo d ice jo  v luči 
zgodovine verstev; J. Turk, predavatelj 
cerkvene zgodovine, najprej v okviru 
svoje, nasled n ja  le ta  pa  v okviru filo­
zofske skup ine  zgodovino filozofije v 
o b eh  sem estrih  po  2 uri; najprej vsako 
le to , z le tom  1933/34 pa  vsaki dve leti 
do  le ta  1940/41.

Leta 1933/34 je  predaval m oralist 
Josip Ujčič 3 u re  ted en sk o  etiko v o b eh  
sem estrih ; Ujčič, p redsto jn ik  m oralne 
k ated re , je etiko  predaval že p re jšn je

46



akadem sko  le to  v okviru svoje, od  tega  
le ta  d a lje  p a  v okviru filozofske skup i­
ne; v le tn em  sem estru  1937 pa jo je 
p redaval 1 uro Lam bert Ehrlich, na­
s led n ja  le ta  d o  1939/40 pa  oba  se m e s­
tra po  3 ure Alojzij Zupan v okviru m o­
ralne skup ine. Ehrlich je p redaval tud i 
psihologijo  in sp lošno  zgodovino ver­
stev. Leta 1938 je  o d še l A. U šeničnikv 
pokoj, p redaval pa  je š e  tud i m ed  
vojno.

Jeseni le ta  1938 je  nastop il novoiz­
voljeni d o cen t Janez Janžekovič. V zim ­
skem  sem estru  je  p redaval teo d ice jo  I. 
in specia lno  kozm ologijo, v le tn em  te ­
odice jo  II. in ontologijo, 1939/40 p a  še  
uvod v filozofijo, logiko, psihologijo  in 
noetiko. Od 1940/41 dalje  sta  predava­
la filozofske p re d m e te  Janžekovič in 
Anton Trstenjak in sicer prvi metafiziko 
in teod ice jo , drugi zgodovino filozofije 
in kozm ologijo, vsak po  5 ur na ted en . 
Ušeničnik je  kakor prej v bogoslovju 
tu d i na TF p redaval sociologijo po  1 
uro na te d e n  v o b e h  sem estrih , in sicer 
v o k v iru  p a s to r a ln e  s k u p in e ;  le ta  
1922/23, ko je  bil rek to r univerze, le v 
zim skem  sem estru ; od  le ta  1924/25 
dalje  pa  v okviru filozofske skupine. Od 
le ta  1933 jo je  p redaval Ivan Ahčin v 
okviru sku p in e  t. i. pom ožnih  p re d m e ­
tov in jo le ta  1938/39 preim enoval v 
krščansko sociologijo. Po vojni bi jo 
m oral p redava ti prof. Jože Lam pret kot 
osnove m arksizm a in leninizm a, v en ­
dar je  p red av an je  kot sociologijo p re ­
vzel Stanko Cajnkar.

U šeničnik je  im el na sp o red u  tud i 
sem inar, p re težn o  b ran je  Sum m ae 
Theologicae sv. Tomaža, le ta  1921/22 
Sum m ae contra g en tile s  in O idejah , 
le ta  1923/24 Nauk sv. Avguština o id e ­
jah, p a  Nauk sv. Avguština o našem  
spoznavanju  Boga. N aslednja le ta  pa 
s p e t  Sum m o d o  upokojitve. Branje 
Sum m e nada lju je  tud i novi p red av a­
telj Janez Janžekovič, ki v sm islu okrož­
nice Leona XIII. A eterni Patris pog lab ­
lja š tud ij filozofije sv. Tomaža Akvin- 
skega.

M ed vojno sta  filozofijo red n o  p re ­
davala d o cen ta  Janžekovič in T rste­
njak. Prvi logiko, etiko, noetiko, o n to ­
logijo in teod ice jo , drugi uvod v filozo­
fijo, osnove p riro d n e  filozofije (kozmo­
logijo) in psihologijo. Po vojni je 
Trstenjak predaval fiziološko psiho lo ­
gijo in zgodovino filozofije, »Psihologi-, 
ja in religija«, razvojno psihologijo . Od 
le ta  1951 se  uporablja  im e K atedra za 
filozofijo.

TF zgolj cerkvena ustanova

Potek  predavanj s ta  oba  člana ka­
te d re  zagotovila tud i v sp rem en jen ih  
razm erah. Imela sta  tu d i sem inarje  in 
specia lna  predavanja. Janžekovič s e ­
m inarje: b ran je  in razlaga filozofskih 
klasikov, E. M eyerson in njegova doba, 
b ran je  in razlaga Tom aževe Sum m e; 
specia lna  predavanja: izbrana vpraša­
nja iz ontologije, izbrana vprašanja  iz 
teo d ice je , T rstenjak  p a  specia lna  p re ­
davanja: psiho logija dela , osnove p si­
hologije g lasbe, psihologija akustičnih 
zaznav in osnove g lasb en e  psihologije 
te r  sem inarje: vaje iz psihologije, p s i­
hološki sem inar, s ta tis tične  m e to d e  v 
psihologiji, zaznava in o seb n o st, Dis­
p u ta tio n es  scholasticae ex cosm olo- 
gia, kvantitativne m e to d e  v psihologiji, 
psihološki sem inar: d o jem an je  časa in 
utru jenost.

Leta 1971/72 se  je s prenovo š tu ­
dijskega red a  sp rem en il p red m etn ik  
in o b seg  ur tu d i za filozofijo.

Janez Janžekovič je  p o tem  predaval 
logiko in e tiko  p o  dve uri, kritiko, o n to ­
logijo in te o d ice jo  p a  p o  4 ure (vsako 
en  sem ester). Anton Trstenjak je p re ­
vzel nov p red m et: uvod v krščanski 
svetovni nazor, vsako le to  1 uro dva 
sem estra , in nadaljeval zgodovino filo­
zofije 2 uri, p rirodno  filozofijo 3 ure in 
psihologijo 4 ure.

V ak ad em sk em  le tu  1972/72 je 
prof. Anton Trstenjak nazadn je  redno  
predaval in nato  stopil v pokoj. 1974/75 
je  im el še  spec ia ln o  p redavan je: krš­

47



čanstvo in kultura. To le to  je prvič imel 
(specialno) p redavan je  Anton Stres: 
M arksistično pojm ovanje religije v p o ­
vojni Jugoslaviji (1 ura) in nastop il n a ­
sled n je  akadem sko le to  kot as is ten t s 
specialn im i predavanji: uvod v socio­
logijo religije, izbrana vprašanja etike, 
tom istično in m arksistično pojm ovanje 
resnice.

V štud ijskem  le tu  1873/74 je zgo­
dovino filozofije (3 u re  v dveh se m e s ­
trih) p redaval Ludvik Bartelj, župnik iz 
Dol pri Litiji, poznavalec filozofije 
Franceta Vebra.

Leta 1974/75 je prevzel redna p re ­
davanja filozofije Anton Stres in sicer 
uvod v filozofijo, ontologijo, teodicejo , 
kozm ologijo, e tiko  in zgodovino filozo­
fije; pom agal mu je France Perko, ki je 
p redaval racionalno psihologijo, janez 
Janžekovič še  ni m ogel v pokoj in je 
p redaval logiko in kritiko te r  le ta  1978 
p renehal red n o  predavati.

V ak ad em sk em  le tu  1978/79 je za­
čel p redavati kot honorarni p redava­
telj Janez Juhant in sicer uvod v filozofi­
jo, filozofsko an tropologijo  in kozm o­
logijo, S tres pa da lje  ontologijo in 
teod ice jo  kot zgoraj.

N asledn je  le to  je  bil S tres odso ten , 
p redaval je  Juhant: uvod v filozofijo in 
kritiko po  2 uri, zgodovino filozofije pa
4 ure v dveh sem estrih . Pom agala sta 
Franc Perko (logiko) in Alojz Šuštar 
(etiko) (po dve uri).

Od 1980/81 p red av a ta  Juhant uvod 
v filozofijo, filozofsko antropologijo, 
kozm ologijo, logiko, kritiko, zgodovino 
filozofije 1 (stari in srednji vek) in krš­
čanski socialni nauk  in S tres ontologi­
jo, naravno teologijo , teod ice jo  in zgo­
dovino filozofije II (Novi vek) in m o d er­
ni a te izem . Leta 1983 je  začel p re d a ­
vati v le tn em  sem estru  izm enično logi­
ko in kozm ologijo honorarni p redava­
telj pri katedri za filozofijo Jožef 
Urbanič.

Specialna predavanja

Anton Stres: povojna jugoslovanska 
m arksistična teorija  religije, metafizika 
in dialektika, m aterializem  v sodobn i 
misli, o d  idealizm a k m aterializm u, fi­
lozofija religije.

Janez Juhant: id e je  slovenskih filo­
zofov, p rob lem i krščanske d ružbe pri 
nas nekoč in danes, idejni in d ružbeni 
prem iki na prelom u sto letja , Janez Ev. 
Krek —M ahatm a G andhi, socialnopo­
litič n a  zg o d o v in a  S lo v en cev  o d  
1800— 1945, G andhi, krščanstvo, mir in 
vojna.

Jože Urbanič: uvod v so d o b n o  logi­
ko, osnove filozofije govorice.

Edvard Kovač: sub tilna  m isel Jane­
za Duns Scota, filozofija religije.

Seminarji

Janez Janžekovič: b ran je  in razlaga 
Tom aževe Sum m ae.

Anton Stres: b ran je  in razlaga no­
vejših  filozofskih tekstov, Leninovi te ­
oretično in praktično stališče do religi­
je, sem inar na osnovi francoskega te k ­
s ta  (E. Levinas, Totalite e t  infini), 
klasiki m arksizm a o religiji, so dobna  
vprašanja transcendence , D escarteso­
va naravna teologija, svoboda pri H e­
glu, m ladoheglovcih in Marxu, sloven­
ski duhovniki — filozofi v 19. sto le tju , 
b ran je  in razlaga Tomaža Akvinskega, 
Kierkegaard — m islec religiozne ind i­
vidualnosti, ontološki in deontološki 
dokaz za Boga.

Janez Juhant: b ran je  Platonovih in 
Aristotelovih spisov, b ran je  Kantovih 
spisov, m oderna znanost m ed  em piri- 
jo in filozofijo, pojm ovanje človeka v 
različnih filozofskih sistem ih, sodobna  
znanost in teologija, izbrana poglavja k 
prob lem u »človek« (nemški, angleški 
in francoski teksti), Kant: Prolegom ena 
k vsaki bodoči metafiziki, L. Feuer­
bach: Bistvo krščanstva, Kant: Prole­
gom ena, p o d o b a  človeka pri nekaterih  
mislecih, B ertrand Russel: The Pro-

48



b lem s of Philosophy, izkustvo — te ­
melj človeške zgodovine.

Predavatelji filozofije so vseskozi 
skrbeli in skrbijo, da  bi imeli slušatelji 
na razpolago p o treb n a  scrip ta  za veči­
no p red m eto v  in jih po  p o treb i dog ra­
jujejo. Prav tako p iše jo  razprave in 
knjige s področja  svojega udejstvova­
nja. Predavanja so po tekala  redno , tud i 
ko so bili na štud ijskem  d o pustu : Tr­
sten jak  1941/42, S tres 1979/80, Juhant 
v le tn em  sem estru  1987. Predavatelji 
so  sodelovali ali so d e lu je jo  v instituci­
jah in dejavnostih  dom a in v tujini. Po­
se b n o  se  je  na dom a in na m ed n a ro d ­
nih sim pozijih  iz psiho log ije  uveljavil 
Anton Trstenjak. T rstenjak in Janžeko­
vič sta  p rispevala  k dialogu m ed  Te­
ološko fakulte to  in novo d ružbo  po 
vojni. Janžekovič tud i s svojimi te o re ­
tičnim i razpravam i o o dnosu  m ed  ver­

nimi in neverujočim i. S tres d e lu je  kot 
voditelj kom isije Pravičnost in mir pri 
SPŠK in se  d ružbenopo litično  uveljav­
lja, Juhant pa  vodi Svet za neveru joče  
pri SPŠK.

27. junija 1989 je  bil pri TF ustanov­
ljen Filozofski institut. Njegov p re d ­
sto jnik  je Anton Stres. Raziskoval b o  
slovensko filozofsko m isel in sprem lja l 
nove filozofske tokove, ki so p o m em b ­
ni za teo loško  izobrazbo.

Že sredn jeveška  sholastika je filo­
zofijo o p red e lila  kot dek lo  teo logije . 
Sm atrala je, da  bo  le  kot d o b ro  izurje­
na d ek la  m ogla koristiti svoji g o sp o d a ­
rici. Lahko tu d i v tem  sm islu  razlagam o 
stavek so d o b n eg a  jezikovnega filozofa 
Ludwiga W ittgensteina, da  o čem er ne  
m orem o govoriti, o tem  m oram o m ol­
čati. T reba je izostriti filozofsko govori­
co, če se  hočem o pogovarjati o Bogu.

BARTELJ Ludvik, rojen 7. 8. 1913 v Mirni 
peči, v osnovno šolo hodil v Mirni peči, v 
realno gimnazijo v Novem mestu, maturiral 
1932; diplom iral na Teološki fakulteti v 
Ljubljani leta 1937; služil vojaški rok od
1937 do 1938; nastavljen za kaplana na Do­
lah pri Litiji, 1941 kaplan v Leskovcu pri Kr­
škem, od sep tem bra 1941 kaplan v Kočev­
ju, od 1947 župnijski upravitelj na Dolah pri 
Litiji, 1946 diplomiral na filozofski fakulte- 
tiu univerze v Ljubljani iz čiste filozofije in 
pedagogike; na teološki fakulteti v Ljublja­
ni promoviral 1973 z disertacijo Zadnji te ­
melj realnega izkustvenega sveta je Bog. V 
akad. letu 1973/74 predaval na teološki fa­
kulteti zgodovino filozofije.

Dela: Zadnji tem elj rea ln eg a  izkustvenega 
sve ta  je Bog, P re d m etn a  teo rija  razširi svoje p o d ­
ročje  na istin ite , re a ln e  p re d m e te  izkustvenega 
sve ta , L jubljana 1967, 154; Č lovek — Svet — Bog, 
N ekaj poglavij iz g lo b in sk e  p siho log ije , L jublja­
na 1970, 183; G lobinski razum  in s tv a rn o s t II, 
L jubljana 1983,187; G lobinski razum  in stv a rn o st 
II, L jubljana 1983, 334; G lob insk i razum  in Pra- 
stvarnost, L jubljana 1983, 300; G lobinski razum  
in P rastvarnost II, L jubljana 1983,160;0nto log ika 
— A nalitika in kritika g lo b in sk eg a  razum a, Ljub­
ljana 1987, 199.

KOVAČ Edvard, rojen 7. 11. 1950 v Gornji 
Radgoni. Gimnazijo obiskoval v Mariboru in 
Novem m estu, kjer tud i maturiral 1.1970. Po 
služenju vojaškega roka od 1. 1971 do 1977 
študiral teologijo na TF v Ljubljani, od  1977 
naprej pa filozofijo na Filozofski fakulteti 
Katoliškega inštituta v Parizu, kjer 1. 1979 
opravil licenciat, 1981 magisterij in habili­
tacijo za dokrorat, 1. 1987 pa doktorat.

Od 1. 1981 do 1984 študentski duhovnik 
v pariški nadškofih, 1. 1984 honorarni p re­
davatelj in od  1. 1985 do 1990 redni p red a­
vatelj za filozofsko antropologijo in etiko na 
Filozofski fakulteti Katoliškega inštituta v 
Toulousu. Od 1987 profesor-gost za filozofi­
jo na TF v Ljubljani, od  1990 naprej asisten t 
za filozofijo in tajnik Filozofskega inštituta 
TF v Ljubljani.

Dela: N ie tzsch e jeva  tragičnost, L jubljana, 
N aše T rom ostov je , 1981; La p h ilo so p h ie  du  
corpsch ezF r. N ie tzsch e  e t  Schopenhauer, H abi- 
lita tion  au  d o c to ra t, Paris, B ib lio th šq u e  d e  I. C. 
P., 1981; L'intrigue d e  1'alterite. La p h ilo so p h ie  
d'E m m anuel Levinas, T h ese  d e  d o c to ra t, Pariš, 
BibliothsSque d e  I. C. P., 1987.

Razprave: »E m m anuel Levinas in judovska  fi­
lozofija«, BV42 (1982), 441 — 455; »P ro p h e tie  e t  te -

49



m o ig n an e  d e  la Parole«, S u p p lem en ta u  Bulletin  
d e  L itterature E cciesiastique, 86 (1985), 57—64; 
»Le p e rso n n a lism e  d e  Levinas ou  le  p e rso n n a - 
lism e d e  L 'au tre  hom m e«, Bulletin da  Litterature  
E cclesiastiqu e  87 (1986), 56— 71; >L'angoisse 
com m e su je t d e  la ph ilosophie« , Anxi e  te  e t  L itte­
rature, Pariš, S u b tan tia , 1986; «C oloque su r la 
p e n s č e  d ’E. Levinas«, R evue d e  L 'Institut Catoli- 
q u e  d e  Pariš 25(1988) 61 — 65; »Sledovi nesk o n č­
no sti v človeku. Etični p re o b ra t  v  filozofiji Em- 
m a n u e la  Levinasa«, Revija 2000, 4 6 /47  (1989), 
7— 21; »Od h re p e n e n ja  d o  odgovornosti. O Filo­
zofiji svobo d e« , Revija 2000, 4 8 /49  (1990), 
92— 100; »Od sv e teg a  k svetosti« , Revija 2000, 
50/51 (1990), 1— 6; »Konec filozofije — zače tek  
m odrosti?« , Prelom ni časi, L jubljana, TD, 1989, 
174— 184; »Personalizem  E m m anuela M ounier- 
ja«, E m m anuel M ounier, Izbrani sp isi, L jubljana, 
Društvo 2000, 1990.

JANŽEKOVIČ Janez, rojen v vasi Zagojiči v 
župniji Sv. M arjete niže Ptuja (danes Goriš­
nica) 4. marca 1901. Gimnazijo je obiskoval 
v Mariboru in tam maturiral leta 1921. Od 
leta 1922 do 1929 je kot bogoslovec mari­
borske škofije študiral filozofijo in teologijo 
v Parizu na tam kajšnjem  Katoliškem inšti­
tutu. V Parizu je tudi naredil doktorat iz te ­
ologije in lektorat iz filozofije. Med tem  je 
bil v Mariboru 22. januarja 1928 posvečen v 
duhovnika. Po kratki dobi kaplanovanja je 
leta 1933 začel poučevati filozofijo na Bo­
goslovnem učilišču v Mariboru (1933), leta
1938 pa je bil izvoljen za docenta na Te­
ološki fakulteti v Ljubljani, kjer je nadom e­
stil Aleša Ušeničnika, ki je takrat stopil v 
pokoj. Leta 1946 je postal izredni, leta 1967 
pa redni profesor. V pokoj je stopil leta 
1974, vendar je še predaval do leta 1977. 
Umrl je v Ljubljani 9. marca 1988. Pisal je fi­
lozofske razprave, članke in poljudne spi­
se, in sicer predvsem  v revije Čas, Bogos­
lovni vestnik in Nova pot. Področja, ki jih je 
še  posebno  tem eljito  obravnaval in so zna­
čilna za njegovo filozofsko prizadevanje, so: 
spoznavoslovje, odnos m ed krščanstvom in 
marksizmom in razmerje m ed vero in 
znanostjo.

Dela: Izbrani sp isi 1—6, MD, Celje 1976— 1985; 
Sm isel življenja, MD, C elje  1966; Filozofski leks i­
kon, MD, C elje  1981. V 6. zvezku Izbranih sp isov  
(Postružka, MD, C elje 1985) je  ob jav ljena  ce lo tna  
Janžekovičeva b ib liografija, za to  so  tu  o m en jen a  
le  sa m o sto jn a  in n a jp o m e m b n e jša  dela.

JUHANT Janez, rojen 24. 3. 1947 v Ljubljani, 
doma iz župnije Štanga. Študij filozofije in 
teologije v Innsbrucku (1968— 1978) je kon­
čal z m agisterijem iz filozofije (1972) in iz 
teologije (1977) te r  doktoratom iz filozofije
(1978). Naslov magistrskih nalog je »Raz­
umevanje krščanstva in odnos krščanstvo- 
marksizem pri Branku Bošnjaku« (filozof­
ska) in »Filozofske postavke teologije Ge­
orga Hermesa« (teološka), doktoratske pa 
»Vera kot odločenost o resnici, transcen­
dentalno filozofski nastavki mišljenja Ge­
orga Hermesa«. V duhovnika je bil posve­
čen 29. junija 1974 v Ljubljani. Med leti 
1974—80 je bil kaplan v Stranjah, 1980—87 
župnik pri Sv. Katarini, od leta 1987 dalje pa 
je mašnik pri karmeličankah v Sori. Od 1978 
honorarni predavatelj filozofije na TF. Leta 
1980 docent za filozofijo. Raziskuje idejne, 
politične in socialne opredelitve katoliča­
nov pri nas in po svetu v zadnjem  stoletju. 
Prodekan TF 1989. Od leta 1988 je član- 
sodelavec Slovenske Matice.

Dela: K ozm ologija (1978); A ntropologija 
(1978/79); Uvod v filozofijo; Zgodovina filozofije 
I. d e l  (II. d e l v rokopisu); Kritika (izbrana b e s e d ila  
in kom entar); K rščansko socialni nauk  (rokopis); 
Krekovo berilo , MD, C elje 1989.

Razprave in članki: Pom en H erm esove tran s­
c e n d e n ta ln e  m isli za razvoj k rščanske filozofije, 
v: BV 38 (1978) 310— 332; Ali vem o, kaj je  naš 
sve t? , v: BV 39 (1979), 463—473; O b sto le tn ic i 
okrožn ice  A etern i p a tris  L eona XIII., v: BV' 39
(1979) 485— 488; Vera, teo log ija  in znanost, v: BX 
40, (1980) 62— 71; Filozofske p ostavke za raz­
um ev an je  razo d e tja  (P raeam bu la  fidei), v: BV 40
(1980) 181 — 192; Id e je  slovensk ih  filozofov, v: BV 
40(1980) 321— 334 (1) in 458— 469 (II); Bog filozo­
fov ali teologov, v; BV 41 (1981) 1 — 17; Cerkev in 
socialno  vp rašan je , v: BV 41 (1981) 224— 239; 
K ristjan p re d  v red n o to  in škodljivostjo  znanosti, 
K ristjan za p rih o d n o st (Zbornik predavan j s te o ­
loškega tečaja), L jubljana 1981,28— 43; Filozofija 
i te o lo šk o  m išljen je  (soavtor), v: T heoria (časopis 
filozofskog d ruštva  Srbije), XXIV, Beograd 1981, 
3— 73; Z nanstvena p o d o b a  človeka. Razm išljanja 
o »Psihologiji ustvarjalnosti« , v: BV 42 (1982) 
98— 114; Narava in p o m e n  okrožnice »O člove­
škem  delu« Janeza Pavla II., v: BV 42 (1982) 
275— 286; B laise Pascal, Misli, S prem na b e s e d a  
(7— 31), MD, C elje  1986(2); C erkev in politika, Za 
sv e t zavzeto  krščanstvo  (Zbornik p redavan j s t e ­
o lo šk eg a  tečaja), L jubljana 1987, 8— 21; K rščan­
stvo in narod, Nova revija 78/79 (1988) 1745— 1753; 
Socialno  d e lo  pri S lovencih (30 str. rokop is za re ­
vijo zag reb šk le  TF); Vpliv n eo sh o las tik e  na Slo­
v en sk em  (rokopis, 20 str.), v: Z bornik  SM Cerkev 
in slovenska ku ltu ra  o d  konca 18. d o  konca 19.

50



s to le tja ; Socialna in po litična  zgodovina s loven­
skih  kato ličanov  o d  1800 d o  1950, v: Z bornik  Cer­
kev na  S lovenskem  (rokop is 50 str.) (v tisku). — V 
celo ti 31 razprav  te r  š e  drugi članki in o c e n e  v BV, 
CSS, BO, CG, N edelji in drugje.

Prevodi: D el B ibličnega leksikona in 100 t ip ­
kanih strani iz B. Haring, Frei in C hristus (še n e ­
ob jav ljeno), Franz Bokle, V era in nravno ravna­
nje, BV 43 (1983) 457— 467.

STRES Anton, rojen v vasi Donačka gora, 
župnija Rogatec 15. 12. 1942. Cerkveno 
gimnazijo je od 1957 do 1962 obiskoval v 
Zagrebu in stopil leta 1960 v Misijonsko 
družbo (lazaristov). Po treh letih študija na 
Teološki fakulteti v Ljubljani je 6 le t š tud i­
ral teologijo in filozofijo na Katoliškem in­
štitutu v Parizu (1965— 1972), m ed tem  je bil
22. aprila 1968 posvečen v Ljubljani za du ­
hovnika. Doktorat iz teologije je leta 1974 
naredil na Teološki fakulteti v Ljubljani, 
doktorat iz filozofije pa leta 1984 na filozof­
ski fakulteti Katoliškega inštituta v Parizu. 
Na Teološki fakulteti v Ljubljani predava fi­
lozofijo in sicer od leta 1972 kot asistent, le­
ta 1975 kot honorarni predavatelj; leta 1977 
je bil imenovan za docenta, leta 1985 pa za 
izrednega profesorja. Od leta 1981 do 1988 
je bil tudi glavni urednik Bogoslovnega 
vestnika. Od leta 1989 predstojnik Instituta 
za filozofijo na TF.

Njegove razprave so izhajale v glavnem 
v Bogoslovnem vestniku, poljudni članki s 
področja krščanskega družbenega nauka in 
aktualnih vprašanj pa v Družini. Ti so nato 
izšli v dveh zbirkah: Med besedam i in d e ­
janji in Med Bogom in cesarjem.

Dela: Jugoslovanski m arksizem  in religija, 
D ružina, L jubljana 1979; Nič in sm ise l, N aše  tro- 
m ostov je , L jub ljana 1979; H eglovo in Marxovo 
p o jm ovan je  sv o b o d e , S lovenska m atica, L jub­
ljana 1986; M ed b e se d a m i in dejan ji, Družina, 
L jubljana 1985; M ed Bogom in cesarjem , Druži­
na, L jubljana 1989.

R azprave in članki: Religija ko t d ru žb en a  
praksa , v: BV 35 (1975) 272— 299; Socializem  in 
nravnost, v: BV 38 (1978) 270— 294; Izvor in jed ro  
ide jn ih  razlik m ed  m arksizm om  in krščanstvom , 
v: BV 39 (1979) 276— 303; N ravnost, m e d o se b -  
n o stn o s t, d ru ž b e n o s t, v: BV 42 (1982) 428— 440; 
T he G od  of B elievers accord ing  to  Karl Marx, At- 
h e ism e  a n d  D ialogue XVIII (1983) 282— 290; 
T ran scen d en ca  v H eideggerjev i on to logiji in Le- 
vinasovi etik i, v: BV 46 (1986) 149— 166.

TRSTENJAK Anton, rojen 8. 1. 1906 v Gornji 
Radgoni. Gimnazijo v Mariboru (1918— 1926) 
maturiral z odliko; na univerzi v Innsbrucku 
dr. phil. 1929, dr. theol. 1933, specializacija 
iz eksperim entalne psihologije v Milanu, 
docent za psihologijo na TF v Ljubljani 
1940, redni univ. profesor 31.12. 1947, po 
odcepitvi teološke fakultete dodeljen  Pred­
sedstvu vlade, sedaj Izvršni svet (Komisija 
za verska vprašanja), 30. sept. 1973 upoko­
jen. Predaval kot gost na oddelku za psiho­
logijo filozofske fakultete v Ljubljani 1970, 
podiplom ski študij (magisterij) na socio­
loškem inštitutu v Zagrebu 1970/71 in na fi­
lozofski fakulteti v Ljubljani 1970/77. V je­
seni 1945 dobil ponujeno docenturo na 
univerzi v Milanu, a odklonil. Univerza v 
Gradcu ponudila redno profesuro 1. 1955 
(ministrski dekre t z Dunaja 21. septem bra), 
a zopet odklonil. Univerza v Montrealu ga 
povabila za šolsko leto 1958/59 kot profe­
sorja gosta; takrat je bil dva m eseca tudi v 
ZDA (povabilo univerze v Minnesoti St. 
Paul) za ciklus predavanj.

Članstvo: R edni član  D eu tsch e  G esellschaft 
fiir P sychophysio logie, A bteilung: D eu tsch e  Aka- 
d e m ie  for F arben p sy ch o lo g ie  (Aachen), 1959; 
red n i član  A ssociation  In tern . d e  Psychologie 
A p p liq u e e  (Paris), 1953; red n i č lan  In ternational 
w orking g roup  on  H um an R ela tions, N ijm egen,
1956; d o p isn i član  C e n tre  d 'in fo rm atio n  d e  la co- 
u leu r (CIC), Paris, 1960; d o p isn i član C om m ission  
in tern . d e  1 'eclairage (CIE), B ruxelles, 1963; red n i 
član zd ružen ja  p siho logov  Jugoslavije; o d  u s ta ­
novitve 1955— 57 p o d p re d se d n ik  S lovenske 
sekcije , o d  1. 1958— 61 n jen  p re d se d n ik ; red n i 
č lan  SaZU 1983; čas tn i č lan  d ru štv a  p siho logov  
S lovenije, 1973; častn i član  Jugoslovanskega 
d ruštva  za o sv e tljen je , 1980; častn i č lan  Intern. 
A ssociation for R esearch  in Econom ic Psycholo­
gie, E x e te r (Anglija), 1982; o d  1. 1974 p a p e ž e v  
častn i p re la t; A ccadem ico d o n o re :  A ccadem ia 
su p e rio re  di s tu d i d i sc ien ze  naturali e  psico b io - 
fisiche — V arese ; C ultural D oc to ra te  in S. Philo- 
s o p h ie  — T ucson, Arizona USA; zlati d o k to ra t 
un iverze  v Innsbrucku, 1983; D ep u ty  m e m b e r  of 
In tern . P arlam en t for Safety an d  P eace  (USA) 
1988; član o d b o ra  The M an ag em en t P rofessio- 
na ls A ssociation , M adras, Indija 1984; T he Intern. 
W ho's W ho of In te llec tuals, Intern. Biographical 
C en te r C am bridge, E ngland, 1981; R azen štev il­
nih odlikovanj in nagrad  (državnih in cerkvenih) 
o m en ja  sam o p la k e to  m es ta  L jub ljane in čas tno  
občan stv o  o b č in e  G ornja R adgona, nag rad o  B. 
Kidriča 1983 in AVNOJa 1988.

Drugo: E k sp e rt za grafologijo  — na so d išču  v 
L jubljani o d  1946 da lje , v NUK-u za d o lo č itev  av­
to rstva slovensk ih  p isa te ljev , pri UJV (RSNZ), v

51



Avstriji za d o lo čan je  sta rih  dokum entov.
R edni č lan  izp rašev a lec  pri kom isiji za s tro ­

kovna in sp e c ia lis tičn e  izp ite  iz klinične p s ih o lo ­
gije pri Svetu za zdravstvo SRS od  1979.

M entor ali k o re fe ren t pri dok torsk ih  d ise rta ­
cijah na TF in Filozofski fakulteti; član h ab ilitac ij­
sk e  kom isije  na FF.

Jugoslavijo je s p redavan ji zastopal na 25 
m ed n aro d n ih  (evropskih in svetovnih) kongresih  
in sim pozijih  (področja: filozofija, psihologija, 
psih iatrija, antropologija...).

Dela: M etod ika verouka. O črt versko p sih o ­
loške psiho log ije , L jubljana 1941, 266 (p revod  v 
ita lijanščino  1945, 1956); A rchiotectura p eren n is  
(soavtorja Fr. S te le  in J. Plečnik), L jubljana 1941, 
288; P asto ra lna  psihologija , L jubljana 1946, 455 
(2. izpop . izdaja  1987); Z livanje in ločevanje 
barvnih  vtisov, Celje 1948, 144; Psihologija de la , 
L jubljana 1951, 206; Psihologija u m etn iškega 
ustvarjanja, L jubljana 1953, 152; M ed ljudm i. Pet 
poglavij iz p siho log ije  m edčlovešk ih  odnosov. 
C elje  1954, 176 (p revod  v ita lijanščino  1957, v 
češč ino  1968, hrvaščino 1987, 2. izd. 1971, 3. izd. 
1980); Pota d o  človeka. M e to d e  spoznavan ja  lju­
d i.C e lje  1956,204 (2. izd. 1980, p revod  v hrvašči­
no 1988); Psicologia e  p e d ag o g ia  n e llm se g n a -  
m en to  relig ioso , M ilano (Vita e  p ensiero ) 1956, 
380; Č lovek v ravnotež ju  ali nauk  o značaju za 
vsakogar, C elje  1957, 184 (2. izpop . izd. 1981, p re ­
vod v hrvaščino 1986); Človek v stiski. Prispevki k 
psihologiji o se b n e g a  svetovanja, Celje 1960, 160 
(2. izpop . izd. 1981, p rev o d  v hrvaščino 1986); Če 
b i še  en k ra t živel ali psiho log ija  življenjske m o­
d rosti, C elje  1965, 168 ( 2. izdaja  1986, p revod  v 
hrvaščino 1968); Hoja za človekom , C elje 1968, 
160 (2. izdaja  1984); Oris so d o b n e  psihologije. I. 
del: T eo re tičn a  psiho log ija , M aribor, O bzorja, 
1969, 656 (2. izdaja  1971; 3. razširjena izdaja 
1974); Oris so d o b n e  p siho log ije  II. del: U porabna 
psiho log ija . M aribor, O bzorja 1971,798 (2. izpop. 
izdaja  1974); Človek sa m em u  se b i, C elje 1971, 
146(2.izdaja  1984, p revod  vhrvaščino 1987); Vom 
G e g e n s ta n d  zum  Sein. In h onorem  Francisci 
W eb er o c togenarii, M unchen, DDr. R. Trofenik 
1972, 367; V znam en ju  človeka, Tinje (Dom p ro ­
sve te) 1973, 84; S tara in nova p o d o b a  družine, 
T inje 1974, 132; Človek in sreča , Celje 1974, 138 
(2. izdaja  1986, p rev o d  v hrvaščino  1985); M eje 
spozn an ja , C elje  1974, 196 (urednik  in soavtor); 
K rščanstvo in kultura, T inje 1975,220; Da bi bili z 
njim, T inje 1975, 144; O sreči, ki je ni, L jubljana 
(Trom ostovje) 1975, 40; P roblem i psihologije, 
L jubljana, S lovenska m atica 1976, 523; Človek in 
barve, L jubljana, Univerzum  1978,425 (prevod v 
srb šč in o  1987); Psihologija d e la  in organizacije. 
Okvirni s is tem sk o  funkcionalni vidiki, L jubljana, 
Univerzum  1979, 279; Psihologiia ustvarjalnosti, 
L jubljana, S lovenska m atica 1981, 535; Tem elji 
ek o n o m sk e  p siho log ije , L jubljana, G ospodarsk i 
v es tn ik  1982 , 285 ; T eorije  zaznav, L jubljana 1983, 
112; Ekološka psiho log ija . P roblem i in p e rsp e k ­

tive, L jubljana, G ospodarsk i v es tn ik  1984, 324; 
Človek b itje  p rihodnosti. Okvirna antropologija, 
S lovenska m atica, L jubljana 1985,490; Človek in 
njegova pisava, C e n te r  za p o sp e še v a n je  g o sp o ­
d in jstva, L jubljana 1985, 192; Dobro je  b iti člo­
vek, K atehetsk i cen te r , L jubljana 1988, 119; Člo­
vek končno in neskončno  b itje . O znanjevalna an ­
tropo log ija , C elje, M ohorjeva d ružba 1988, 619; 
Biti človek, Cankarjeva založba, L jubljana 1989, 
283; Skozi prizm o b e s e d e , S lovenska m atica, 
L jubljana 1989, 277; Zgodovina filozofije, Te­
ološka faku lteta , L jubljana (ciklostili 1970, 348; 
Uvod v filozofijo, T eololška fakulteta, Ljubljana 
(ciklostil) 1973, 87.

Razprave in članki: razprave in članki o b se g a ­
jo 335 e n o t v raznih svetovnih  jezikih, o cen e  pa 
95 en o t. — Prim. P e te r  Likar, Slovenski znan­
stveniki — A nton T rstenjak , O bzorja, M aribor 
1980, 68— 78; Zbornik o b  50— letnici SAZU.

URBANIČJožef, rojen 11.septem bra 1948v 
kraju Drvanja, župnija Sv. Benedikt v Slo­
venskih goricah. Po končani osnovni šoli kot 
dijak Slomškovega sem enišča v Mariboru 
obiskoval tedanjo  Drugo državno gimnazi­
jo. Po maturi vstopil v bogoslovje in leta 
1973 imel novo mašo pri Sv. Ani v Slov. gori­
cah. Tri leta prefekt v Slomškovem sem e­
nišču. Od sep tem bra 1976 do marca 1981 
na papeški univerzi Gregoriani študiral te ­
oretično filozofijo in dosegel licenciat in 
doktorat. Po vrnitvi v domovino sp e t p re­
fekt v Slomškovem semenišču. Zadnja tri 
leta v tem  zavodu tudi m oderator priprav­
ljalnega letnika Teološke fakultete. Na Te­
ološki fakulteti predava kot višji predava­
telj logiko in kozmologijo.

Dela: D ie B ed eu tu n g  d e r  m a th em atisch en  
Logik in d e r  P h ilo soph ie  d e r  W issenschaft(en) 
b e i  E. Agazzi, Rim 1978 (lic. naloga); Von d e r  
S p ra ch p h ilo so p h ie  iib e r  d ie  Logik zur O ntolo- 
gie. D as P rob lem  d e r  R eferen tia lita t h e u te , Rim 
1980/81 (doktorska disetacija).

Drugo: Kot p revaja lec  dok u m en to v  na p o d ­
ročju ekum en izm a več  le t red n i so d e lav ec  Eku­
m en sk eg a  zbornika. Z nekaj članki se  je oglašal v 
Družini. V Bogoslovnem  vestn ik u  je v  obliki član ­
ka izšel uvod v dok to rsk o  d ise rtac ijo  te r  p revod  
razprave A. Schm itta o Knjigi m odrosti.

UŠENIČNIKAleš.. se  je rodil 3. julija 1868 v 
Poljanah nad Škofjo Loko. Po odlično 
opravljeni maturi je 1888 vstopil v ljubljan­
sko bogoslovje. Škof Missia ga je poslal v 
Rim, v Germanik. 28. oktobra 1894 je bil tam

52



posvečen za duhovnika. Študij je končal z 
doktoratom  iz filozofije in iz teologije. Po 
kratki kaplanski (vikarski) službi je 1897 po ­
stal predavatelj za filozofijo in osnovno b o ­
goslovje, 1900 že redni profesor za dogm a­
tiko, 1907 za sociologijo, 1919 pa na T Fspet 
redni profesor filozofije. Po upokojiti 1938 
je še predaval do leta 1945. Bil je dekan TF 
leta 1920/21, 1926/27 in 1932/33 in rektor 
ljubljanske univerze leta 1922/23. Kot pre­
davatelj je nastopal v okviru Leonove druž­
be, Slovenske krščanskosocialne zveze, po 
akadem skih klubih, v Filozofskem društvu, 
v SAZU izd. Poleg odličnega predavatelj­
skega delovanja je bil Ušeničnik soobliko­
valec slovenskega filozofskega in teo lo­
škega izrazoslovja, sodelavec pri ustanovitvi 
Akademije znanosti in um etnosti (1937) in 
ed en  izmed njenih prvih članov (leta 1948 
na tiho odstavljen). Bil je tudi dopisni član 
Jugoslovanske akadem ije znanosti in um et­
nosti v Zagrebu in 1937 član Papeške rim­
ske akadem ije sv. Tomaža Akvinskega (do­
slej edini Slovenec). Opravljal je tudi naj­
različnejše škofijske službe. Bil je najbrž 
idejno, družbenopolitično in osebno eden  
izmed najvplivnejših profesorjev TF; o tem  
priča njegova slovstvena, vzgojna in idejna 
sled m ed slovenskim narodom. Fran Ra­
movš mu je kot glavni tajnik SAZU za osem ­
desetletn ico  zapisal: »Delo je bilo vsebina 
Vašega življenja, delo posvečeno dobri 
misli in poštenem u človeku.«

Ušeničnikovo Bibliografijo prinaša Još­
ko Pirc, Aleš Ušeničnik in znamenja časov, 
Ljubljana 1986. Proučevali so ga tudi drugi, 
m ed njimi npr. J. Janžekovič: Ušeničnikovo 
m esto v sodobnem  sholastičnem  spozna- 
voslovju, Nova pot 11 (1959) 256—286. Raz­
umljiv je njegov pom en za Slovence, saj v

razdobju m ed 1895 in 1945 ni važnejšega 
katoliškega častnika, revije ali celo prire­
ditve, kjer Ušeničnik ne bi sodeloval. Veli­
ko delo je opravil kot urednik Katoliškega 
obzornika (1897— 1906) in Časa (1907— 1919), 
kot pisec razprav in člankov po revijah in 
časopisih in kot pisec sholastično sestav­
ljenih znanstvenih del. J. Pirc našteva 1091 
bibliografskih eno t njegovih strokovnih 
spisov in okoli 150 literarnih prvencev. Od 
4028 strani Katoliškega obzornika je Uše- 
ničnikovih spisov kar za 1280 strani. Po­
dobno tudi v Času. Tudi to  v celoti potrjuje, 
da je nad 50Jet zares močno usmerjal živ­
ljenje in delo slovenskih katoličanov in 
ostalih Slovencev.

Dela: Izvestnost človeškega sp o zn an ja , G ori­
ca 1892, 37; Sociologija, L jubljana 1910, 840; 
Knjiga o življenju, L jubljana 1916, 188; V ojska in 
mir. Misli se lsk eg a  m odrijana , L jubljana 1917,95; 
Um d ie  Jugoslavija. E ine A pologie, Laibach 1918, 
68; Uvod v krščansko sociologijo, L jubljana 1920, 
146; Uvod v filozofijo, 1: Spoznavnokritičn i del, 
L jubljana 1921, 504; Uvod v filozofijo, II: M etafizi­
čen  d e l, L jubljana 1924,627; O ntologija, L jublja­
na 1924, 64; Socialno vp rašan je . O snovni nauk  v 
v p rašan jih  in odgovorih, L jubljana 1925, 119; So­
cialna ekonom ija. O snovni nauki v vprašan jih  in 
odgovorih , L jubljana 1926, 123; Knjiga načel, 
1— 111., D om žale— G rob lje  1934, 1935 in 1937, 64, 
140 in 383; Govori o socialni okrožnici Pija XI., 
M aribor 1935, 70; O krožnica Pija XI. Divini Re­
d e m p to r is  o b re z b o ž n e m  kom unizm u, D om ža­
le — G rob lje  1937, p rev o d  in k om en tar, 100; D ia­
lektični m ateria lizem , D om žale— G roblje  1938, 
69; O krožnica Pija XI. Q uadragesim o an n o  o o b ­
novi d ru žab n eg a  red a , D om žale— G roblje  1940, 
p rev o d  in k om en tar, 287; Filozofski slovar, L jub­
ljana 1941, 102; K om unizem . N jegov pravi o b raz  
(Primož Ločnikj, L jubljana 1943,88. D ela so izšla 
v Izbranih sp is ih  I—X, L jubljana 1939— 1941.

53



France Rozman

Katedra za biblične vede

O d ustanovitve Teološke fakultete v 
okviru univerze (1919) s e  ka ted ra  za 
b ib lične  v e d e  m ed  katedram i T eološ­
ke faku lte te  v ed n o  om en ja  na drugem  
m estu . V n apoved ih  predavanj se  ves 
b ib lični študij im enuje  »Biblična sku­
pina«. Čeprav se  je pravno delil na Ka­
te d ro  sta re  zaveze in K atedro nove za­
v e te  (Ratio s tud io rum  Facultatis th e ­
ologicae catholicae Z agabrienesis e t 
L abacensis, art. 7, Ljubljana 1935), ka­
ted ri n ista  im eli svojih predstojn ikov 
in ne njim a p ridruženih  predavateljev , 
tako d a  je  bil ves biblični študij zdru­
žen v »biblično skupino«, dok ler sta tu t 
teg a  tu d i pravno ni p o trd il (1973). L. 
1947 se  je celo  pojavil pred log , da  bi 
ustanovili »novo stolico za biblično te ­
ologijo« in nanjo poklicali Stanka Cajn- 
karja, p o d p re d se d n ik a  Verske kom isi­
je  pri P redsedstvu  v lade. Ta pred log  
d ek an a  Janeza Fabijana je fakultetni 
svet soglasno sp re je l z utem eljitvijo, 
»da se  je  b ib lična teo logija  v naj novejši 
d o b i izoblikovala v sam osto jno  teo lo š­
ko d iscip linno, ki p redpostav lja  uvod 
in eksegezo  svetop isem sk ih  knjig in na 
tem  tem elju  obravnava p o se b e j dog ­
m atične, e tične  in pravne ide je  teh  
knjig, bod isi po  posam ezn ih  knjigah ali 
pa  sistem atično  po  kvantitativni in 
kvfalitativni rasti vsebine« (zapisnik s e ­
je, d n e  1. 9. 1947). Ko je S. Cajnkar 
predložil d ek an a tu  svoje znanstvene 
sp ise , je  fakultetni svet osvojih ugodno 
poročilo , ki s ta  ga A ndrej Snoj in Josip 
Jeraj p o d a la  o njih. Na podlagi tega je 
fakultetni svet sklenil, d a  pokliče S.

Cajnkarja na fakulteto . Svoj sk lep  je 
poslal univerzitetnem u sen a tu  s p ro ­
šnjo, da  o njem  glasuje in ga potrdi. 
Ministrstvo za prosveto  je nato  postavi­
lo S. Cajnkarja za izrednega profesorja 
pri stolici za b ib lične  v e d e  (dekret, z 
d n e  15. 12. 1947, št. 23182/1), vendar 
fakultetni svet ni nikoli ustanovil nove 
b ib ličn e  k a ted re , tem več je b il S. Cajn­
kar p rep ro sto  p ridružen  obsto ječi »bi­
blični skupini« Teološke fakultete, ki 
se  po  ločitvi fakulte te  od  univerze 
(1950— 52) začen ja  im enovati »kate­
dra«.

Z ustanovitvijo Teološke fakultete 
sta  bila »z na j višjim odlokom  N jegove­
ga Veličastva Kralja Petra L«, ki ga je 
rek torat univerze poslal dekanatu  fa­
ku lte te , im enovana za biblični študij 
dva profesorja: Matija Slavič za študij 
S tare zaveze in Andrej Snoj za študij 
Nove zaveze. Sirščino je poučeval v 
akad. le tu  1920/21 Gregorij Žerjav, po- 
zne jhe  pa  je  poučeval sem itske  jezike: 
arabščino, b ib lično aram ejščino in sir­
ščino M. Slavič sam . Poučeval jih je iz­
m enično: eno  le to  arabščino, drugo pa 
b ib lično  aram ejščino in sirščino sku­
paj. Predavanj iz teh  jezikov ni imel 
vsako le to , ker so bili pač neobvezni, 
m ed tem  ko je b ila  heb re jšč ina  obvez­
na vse do  1969. Od ted a j je  obvezna 
sam o za dok to rande  dogm atične te ­
ologije, ki izberejo  b iblično d isertaci­
jo. V akad. le tu  1932/33 je France Jere 
začel p redavati b iblično grščino. Tudi 
ta  je sp ad a la  m ed  pom ožne p re d m e te  
in ne  m ed  biblične. Tem u se  d an es

54'



čudim o, ker postavljam o grški izvirnik 
za izhodišče novozaveznega študija , 
tak rat pa  je  b il ves štud ij Nove zaveze 
o p rt na Vulgato, latinsko p a  so slu ša te ­
lji na sp lo šn o  d o b ro  znali, saj so p o v e ­
čini prihajali na fakulteto  s klasičnih 
gimnazij. Po vojni p a  je  b ilo  v ed n o  
manj slušateljev , ki b i znali grško, zato 
je  p osta la  b ib lična grščina obvezen  
b ib ličn i p red m e t. Tako je  b ilo  do  1969. 
Takrat p a  je  na zahtevo štu d en to v  p re ­
neha la  b iti obvezen  p red m e t, češ  da  
se  je na Teološki fakulteti itak ne  m ore­
jo toliko naučiti, da bi jo obvladali in da 
je  v praktičnem  dušn em  pastirstvu  ne 
b o d o  potrebovali. Skupaj s h eb re jšč i­
no je  tak rat posta la  neobvezen  p re d ­
m et; obvezna je sam o za m agistre in 
dok to ran d e  svetop isem sk ih  ved, d o ­
gm atične teo logije  in patristike. Zanje 
je v le tih  teo loškega  štud ija  enkra t ce ­
lo le tno  p red av an je  o te h  dveh jezikih, 
tako da  vsak lahko zadosti p red p isan i 
dolžnosti.

M edvojno  je  p redaval sem itske  je ­
zike Ludvik Č epon. Po vojni pa se  je  pri 
biblični katedri h itre je  m enjavala s e ­
stava učnih moči. V akad. le tu  1945/46 
je  bil kot honorarni p redavatelj za š tu ­
dij S tare zaveze im enovan M aksimili­
jan Držečnik. Ker p a  je  bil že 15.9.1946 
im enovan za škofa, je  p redaval sam o 
še  v akad. le tu  1946/47. Po njegovem  
o d h o d u  v M aribor je bil im enovan za 
honorarnega p redava te lja  za študij 
S tare zaveze Jakob Alekšič (1947). Ta je 
posta l 1952 izredni in 1967 redn i p ro ­
fesor s ta re  zaveze. Od 1947 so bili torej 
na Teološki fakulteti kar štirje  p rofe­
sorji za bib lični študij: dva za staro  za­
vezo: M. Slavič in J. Alekšič, in dva za 
novo: A. Snoj in S. Cajnkar. Tako je o sta ­
lo do  sm rti M. Slaviča (1958). Po sm rti A. 
Snoja (1962) p a  sta  b ila  pri Biblični ka­
ted ri s p e t  sam o dva profesorja: J. Alek­
šič za Staro in S. Cajnkar za Novo 
zavezo.

L. 1968 je  b il im enovan za honorar­
nega p redava te lja  b ib ličnih  v ed  Franc 
Rozman, ki je v letih  1965—67 končal

bib lični š tud ij na P apeškem  b ib ličnem  
institu tu  v Rimu, ki ga je ustanovil sv. 
Pij X. M ed koncilom  so slovenski škofje 
uvideli, d a  je  za poučevan je  Svetega 
p ism a p o treb n a  tem eljita  u sp o so b lje ­
nost, zato so začeli pošiljati k an d id a te  
za p ro fesorje  b ib ličn ih  ved  na najvišjo 
znanstveno  ustanovo za proučevanje 
Svetega p ism a, na Papeški b ib lični in­
s titu t v Rim. Tam je  v le tih  1970— 1976 
končal š tud ij tud i Jože Krašovec in si­
cer z doktoratom , kar je prvi p rim er v 
zgodovini b ib ličnega štud ija  na Slo­
venskem  in v Jugoslaviji. V letih  
1972— 76 je tam  končal š tud ij še  Mari­
jan Peklaj in v le tih  1976—83 Jurij Biz­
jak. Vsi so  bili po  končanem  štu d iju  ta ­
koj p ridruženi Biblični katedri: J. Kra­
šovec in M. Peklaj 1. 1976, J. Bizjak pa  1. 
1983, tako da  je o d  tega  le ta  Biblična 
kated ra  najbolj popo lno  zased en a  in 
to  z ljudm i, ki so doseg li visoko b ib lič­
no u sp o so b ljen o st na P apeškem  b i­
b ličnem  institu tu  v Rimu.

Tudi p red m etn ik  se  je  dopolnjeval. 
Srž b ib lične  v e d e  je  na fakulteti še  d a ­
n e s  isti, kot je  bil na začetku, v en d ar se  
je vseb insko  bogatil in po  p red m etih  
rpnožil. Če delim o bib likum  v uvod, 
razlago in biblično teologijo, po tem  sta 
b ila  na začetku uvod in razlaga n a jbo ­
lje zastopana.

O ba profesorja — M. Slavič in A. 
Snoj — sta  p redavala  uvod, tako 
sp lošn i (nauk o navdihnjenju, zgodovi­
na kanona in tek stn a  kritika) kakor p o ­
seb n i (zgodovina nastanka p osam ez­
nih svetop isem skih  knjig). Večji p o ­
u d arek  sta  dajala p o se b n e m u  uvodu. 
To je  videti tud i iz tega, da  sta  o b a  pri­
pravila odlična učbenika: M. Slavič 
skrip ta  Uvod v Sveto p ism o S tare  zave­
ze (Ljubljana 1940), ki je  bil tu d i p ri­
pravljen za tisk  (krtačni o d tis  je  b il že 
narejen), izdajo p a  je  p rep reč ila  vojna; 
A. Snoj pa  knjigo Uvod v Sveto p ism o 
nove Zaveze (1940). Razlaga je  b ila  o p r­
ta  na najbolj sporočilne knjige Svetega 
p ism a. S lušatelji so  izm enično p o slu ­
šali p redavan ja  iz zgodovinskih knjig

55



Stare zaveze, pri čem er je  bil poudarek  
na Pentatevhu , in izbrana m esta  iz d i­
daktičnih  knjig, kjer je  bil poudarek  na 
velikih prerokih, te r  razlago izbranih 
psalm ov po  Vulgati,-iz Nove zaveze pa 
razlago evangelijev  in krajših Palovih 
p isem  (Gal, Ef, 1 Tes, 2 Tes) ali izbrana 
poglavja iz velikih Pavlovih p isem . Raz­
laga evangelijev  je b ila  harm onična, 
tako d a  je  bil p o u d arek  na M ateju. Raz­
lage A postolskih d e l in R azodetja pa iz 
nap o v ed i p redavanj ni m ogoče razbra­
ti. Biblično teo logijo  je kot vrh b ib lične 
znanosti začel p redavati S. Cajnkar, ki 
je  bil vseskozi izredni profesor. P reda­
val je  starozavezno in novozavezno b i­
b lično teologijo , p o se b n o  pa Pavlovo. 
Sad te h  predavanj je  tud i knjiga Misli o 
svetopisem skih  knjigah (Maribor 1962).
S p rihodom  J. Alekšiča p a  so b ile  m oč­
no p o u d arjen e  bib lične  realije, tako da 
sq je p red m etn ik  razširil pri uvodu in 
pri vrhu b ib lične  znanosti.

S lušateljem  je b ilo  vedno  om ogo­
čeno  tu d i d o d a tn o  pog lab ljan je  v b i­
blični š tud ij. V ta  nam en  so bili sem i­
narji, tako starozavezni (npr. raziskova­
nje heb re jsk ih  starožitnosti, zgodovine 
grškega tek s ta  Stare zaveze), kakor no- 
vozavezni (npr. raziskovanje pristnosti 
evangelijev, staroslovenskih  bibličnih 
rokopisov itd.). Pogoste so b ile  tud i va­
je  v h eb re jsk ih  tekstih . Sem inarjev 
zdaj nim am o, razen  občasno  prosem i- 
nar, kjer se  slu šatelji seznanijo  z naj­
bolj osnovnim i oblikam i uporabljanja 
Svetega p ism a tako v znanosti kakor v 
pastorali, pač pa  im am o veliko s p e ­
cialnih predavanj, kjer slušatelji dobijo  
tud i dovolj napotkov  za sam ostojno 
raziskovanje Svetega p ism a in p isan je  
p isn ih  (tem poralnih) nalog. Vsako leto  
n avede vsak p redavatelj specialno 
p red av an je  v en em  sem estru . M ed 
specia lna  predavan ja  uvrščamo tudi 
o b časn e  ce lo le tn e  teča je  bibličnih je ­
zikov, tako  da  se  vsak lahko usposob i 
za nadaljn ji štud ij Svetega p ism a ali za 
dok to ra t in dogm atične teologije z b i­
blično usmeritvijo.

56

Profesorji Biblične ka ted re  so se 
vselej zavedali, da  niso sam o učitelji, 
tem več tud i znanstveni delavci. Njiho­
vo znanstveno delovanje  se  je  kazalo 
p redvsem  v prevajanju Svetega pism a, 
saj ga ni m ogoče dobro  prevesti, če 
obvladam o sam o b ib lične  jezike, tem ­
več je treb a  poznati tud i b ib lično  m i­
se ln o s t in okolje, v katerem  je nastalo. 
In ker ni m ogoče resno  d e lo  o Svetem  
pism u, dokler nim am o dobrega  p re ­
voda, so profesorji Svetega pism a takoj 
ob  ustanovitvi fakultete in Biblične ka­
te d re  mislili na nov prevod  Svetega 
p ism a. Odločili so  se  za prevajan je  po 
izvirniku, kar je  bilo  za tisti čas, ko je b i­
la Vulgata obvezna oblika Svetega 
p ism a v katoliški Cerkvi, precej sm elo 
dejan je , p o seb n o  zato, ker Svetega 
p ism a niso prevajali v znanstvene na­
m ene, tem več za javno uporabo  vern i­
kov.

Tako je M. Slavič začel sam  prevaja­
ti Staro zavezo po  h eb re jskem  izvirnii- 
ku in izdal P et M ojzesovih knjig in Jo- 
zuetovo knjigo (MD) Celje 1939. Z d e ­
lom je nadaljeval m ed  vojno in po zn e­
je, v en d ar ni zm ogel prevesti vse Stare 
zaveze sam  do  časa, ko se  je  prvič po 
vojni ponud ila  m ožnost, da izide Sveto 
pism o. Takrat je J. Alekšič p revedel 
m anjkajoče d e le  in sicer Male preroke 
po  Vulgati. Izdal ga je m ariborski ško­
fijski o rd inaria t (1958) za sto letn ico  
Wolfovega prevoda.

Novo zavezo pa  sta  prevajala po gr­
škem  izvirniku Franc Jere in Gregorij 
Pečjak, m esta  pa, kjer se  grški izvirnik 
razlikuje o d  Vulgate, pa  po  Vulgati. 
Njun prevod  je  A. Snoj strokovno p re ­
g ledal po  izvirniku, ga spravil v sklad z 
dognanji b ib ličn e  znanosti in mu n ap i­
sal uvode v posam ezne knjige in o p o ­
m be. Te so p o seb n o  bogate  v evangeli­
jih, manj pa  v drugih novozaveznih 
knjigah. Tako je 1925 izšel prvi sloven­
ski katoliški prevod vse Nove zaveze 
po  grškem  izvirniku. To je Sveto pism o 
Novega zakona I. del, ki ga je izdala 
Bogoslovna akadem ija v Ljubljani. L.



1929 je  izšel še  II. del, 1939 pa  žep n a  
izdaja in 1948 popravljena in izboljša­
na izdaja v založbi D ružbe sv. M ohorja 
v Celju, in končno še  kot četrti zvezek 
m ariborske izdaje  (1961), pri katerem  
je sodeloval tud i S. Cajnkar.

Tudi p o  koncilu so profesorji b i­
b lične k a ted re  dali p o b u d o  za nov 
p revod  Svetega p ism a po  izvirniku. L. 
1981 sta  J. Krašovec in F. Rozman, n e ­
odvisno drug od  drugega to  p red lagala

nadškofu in m etropo litu  Alojziju Šuš­
tarju, ki je p red log  z vese ljem  sprejel. 
Prevod Nove zaveze je  že končan in je 
izšel za 400 letn ico  D alm atinove Bibli­
je  (1984); prevod  S tare zaveze pa  tud i 
dob ro  nap redu je .

Profesorji b ib lične  k a ted re  se  u d e ­
ležujejo  tu d i m ednarodn ih  bibličnih 
zborovanj in kongresov in tako p re n a ­
šajo nova bib lična spoznanja  in dog­
nanja na slovenska tla.

ALEKSIČ Jakob, rojen 30. 5. 1897 v O bre­
žu—Središče ob Dravi. 1920— 1924 je štu­
diral teologijo na Lavantinskem bogoslov­
nem  učilišču v Mariboru. Potem se je izpo­
polnjeval v bibličnih študijah na Teološki 
fakulteti v Ljubljani; promoviran je bil 1928. 
1930/31 je bil na specializaciji na Vzhod­
nem  inštitutu v Rimu, 1936/37 na francoski 
biblični šoli v Jeruzalemu (Ecole Biblique 
e t Archeologique). 1927— 1941 je predaval 
Novo zavezo na Lavantinskem bogoslov­
nem učilišču v Mariboru. 28. 3. 1947 je bil z 
odlokom ministrstva za prosveto LRS po­
stavljen za predavatelja Svetega pism a na 
Teološki fakulteti v Ljubljani. 1947— 1952 je 
bil na tej fakulteti honorarni predavatelj za 
biblični študij Stare zaveze, 1952 izredni 
profesor, 1967 redni profesor, od 1971 pro­
fesor v pokoju, vendar je predaval vse do 
smrti. Po dolgotrajni bolezni je umrl 2. 10. 
1980 v Ljubljani.

Dela: N auk sv. Pavla o dev ištvu  s p o se b n im  
ozirom  na  duhovnišk i ce lib a t, L jubljana 1925 
(dok torska d ise rtac ija  v rokopisu); Kratka slovni­
ca h e b re jsk e g a  jezika, L jubljana 1951, 1962 (ci- 
k lo stilna  izdaja); K ristus in njegovo kraljestvo  
I— III, L jubljana 1961 (ciklostilna izdaja); Uvod v 
razlago S ta re  zaveze , L jubljana 1964 (tre tja  ciklo­
stiln a  izdaja); B iblična arheo log ija , L jubljana 
1965 (druga cik lostilna izdaja); Luč Sv. p ism a. 
Uvodni p rispevk i k razum evanju  Svetega p ism a 
s ta re  zaveze, L jubljana 1965 (ciklostilna izdaja); 
S p lošn i uvod v S veto  p ism o  S tare  zaveze, L jub­
ljana 1967 (druga cik lostilna izdaja); K ratek uvod 
v  razum evan je  psa lm ov, L jub ljana— M aribor 
1968/69 ; S tanovska država, T iskarna sv. Cirila, 
M aribor 1933; E richvon  D aniken in Sveto  p ism o, 
N aše tro m o sto v je , L jubljana 1971; za izdajo  č e tr ­
teg a  p rev o d a  ce lo tn eg a  S vetega  p ism a v  M aribo­

ru (1958— 61) je  p ripravil p re v o d  v se h  m alih p r e ­
rokov in o p o m b e , p reg led a l in izpopo ln il vse  
u v ode k posam ezn im  knjigam . Sam je  n ap isa l 
n a s le d n je  uvode: S v e to p isem sk a  prazgodovina 
v: Sveto p ism o  S ta re  zaveze I, 5— 13; Uvod v m o ­
d ro s tn e  knjige, v: Sveto p ism o  S tare  zaveze II, 
223— 235; S p lošn i uvod  v p re ro šk e  knjige, v: Sve­
to  p ism o  S ta re  zaveze  III, 7— 40. Pripravil je  izbor 
b e s e d il  iz S tare  in Nove zaveze in jih izdal skupaj 
z uvodi p o d  naslovom  Malo sve to  p ism o , L jub­
ljana 1967.

Razprave in članki: O krožnica Hum ani g e n e ­
ris in sv e to p isem sk i š tu d ij, v: ZbTF 1 (1951), 
69— 88 (tipkopis); Š tirje evangelijsk i s im boli, v: 
ZbTF 2 (1952), 74— 96 (tipkopis); Novi latinski 
p rev o d  psa lm ov , v: ZbTF 3 (1953), 54— 81 (tipko ­
pis); P reh isto rična  arheo log ija  in sv. p ism o, v: 
ZbTF 4 (1954); 100— 135 (tipkopis); Judejska p u ­
ščava je  spregovorila, v: ZbTF 5 (1955), 99— 148 
(tipkopis); B iblična m etafizika stvarjen ja  in sv. 
T om až Akvinski, v: ZbTF 6— 7 (1956/57), 40— 63 
(tipkopis); M rtvom orski rokopisi — sv. p ism o  in 
k rščanstvo , v: ZbTF 8 (1958), 72— 123 (tipkopis); 
Sv. p ism o  včeraj in d an es , v: ZbTF (1962), 163— 184; 
Sveto p ism o  ko t verska  in zgodovinska knjiga, v: 
BV 25 (1965), 4— 11; Judovstvo v luči ek u m en iz ­
m a, v: BV 25 (1965), 231— 253; Božja b e s e d a  in 
fak to r časa, v: BV 26 (1966), 79— 88; E no tn o st 
o b e h  zavez, v: BV 27 (1967), 3— 20; Leto v e re  v  luči 
S vetega  p ism a, v: BV 27 (1967), 170— 178; R ed 
b o ž je  navzočnosti v sv. p ism u , v: BV 28 (1968),
60— 79; S lovenski n a ro d  v  sve to p isem sk i luči, v: 
BV 29 (1969), 203— 215; Progresivni značaj b o ž je  
b e s e d e ,  v: BV 30 (1970), 135— 146; B iblično in za ­
h o d n o  p o jm o v an je  spozn an ja , v: BV 35 (1975), 
408— 414; Sveto p ism o  — zap is  o d ialogu  m ed  
Bogom  in človekom , v: BV 38 (1978), 242— 254; 
K rščanstvo in socializem , v: Lipica 51 (1923/24), 
15— 19; B oljševizem  v b o ju  p ro ti Bogu, v: Čas 25 
(1930/31), 100— 114.

57



Drugo: V le tih  1963— 1973 je  objavil p reko  
100 člankov s sv e to p isem sk o  tem atik o  v Družini, 
p o z n e je  p a  nekaj člankov v  Božjem  okolju. S o d e ­
loval je  p ri ek u m en sk i izdaji S vetega  p ism a, ki jo 
je  založila B ritanska in inozem ska b ib lična  d ru ž­
b a  (1974). Za to  izdajo  je  vsa s ta rozavezna b e s e ­
d ila  iz p re jšn je  izd a je  na  novo p reg led a l in jih po  
v se b in i bo lj sm ise ln o  u red il. S porazum no s  p a ­
s to rjem  M iseljem  je  p o  francoski Jeruzalem ski 
Bibliji p rired il k ra tke  o p o m b e .

BIZJAK Jurij, rojen 22. 2. 1947 na Colu nad 
Ajdovščino. Osnovno šolo je obiskoval v 
dom ačem  kraju, gimnazijo v Vipavi (1966). 
Na Teološkli fakulteti v Ljubljani je diplo­
miral 1972. Študij je nadaljeval na Pontifici­
um institutum  biblicum, kjer je magistriral 
1981. Doktorat pa je opravil na Pontificia 
Universitas Urbaniana 1983. Od 1983 do 
1987 asisten t na Teološki fakulteti v Ljub­
ljani. Višji predavatelj svetopisem skih ved 
na isti fakulteti od 1987. Sodelavec preva­
jalcev za jubilejno izdajo Nove zaveze in 
prevajalec enega dela uvodov in opom b. 
Prevajalec enega dela Stare zaveze za p re­
vod, ki je v pripravi.

Dela: P roverbi d iscussi. La trad u z io n e  nuova 
d i alcuni p ro v erb i con  i re fe rim en ti d i Ugarit e  d i 
E bla (d isertac ija , Rom a 1983 (ni izšla vtistku); Job 
(p revod  s kratkim i uvodi v p o sa m ezn e  govore), 
O gnjišče, K oper 1989; Prevod uvodov in o p o m b  
1 Kor, 2 Kor, Ef, Flp, Kol, Flm za ju b ile jn o  izdajo  
Nove zaveze, L jubljana 1984.

R azprave in članki: 21 krajših  člankov in raz­
prav; Jobovo pričevan je , v: BV44 (1984) 249— 260; 
S ed e j in Sveto  p ism o , v: »S ed e jev  sim pozij v  Ri­
mu* (Celje 1988) 159— 169; Knjiga vseh  knjig, CSS 
18(1984) 2.

Drugo: Sveta  d e ž e la  (p revod  sp re m n e g a  b e ­
se d ila  k slikam ); Edizioni Plurigraf, N am i—Terni 
1983; K ristjan in Sveto p ism o , redakcijsk i p re ­
g led  p rev o d a , K oper 1984.

CAJNKAR Stanko, rojen 25. 4. l900vSavcih 
v župniji sv. Tomaž pri Ormožu. Gimnazijo 
je obiskal v Mariboru in Ptuju (1913— 1921), 
teologijo na bogoslovnem učilišču Maribo­
ru (1921 — 1925), nato na Katoliškem inštitu­
tu  v Parizu (1926— 1928). Doktorat iz teo lo­
gije je opravil na Teološki fakulteti v Ljub­
ljani (1938). Bil je profesor bogoslovja 
na Visoki bogoslovni šoli v Mariboru 
(1929— 1933), profesorverouka na gimnaziji 
na Ptuju (1933— 1941) in v Črnomlju 
(1944— 1945), izredni profesor na Teološki

fakulteti (1947— 1977). Umrl je 17. 1. 1977 v 
Ljubljani, pokopan pa je pri Sv. Tomažu.

D ela  —  biblična: Luč sve ti v  tem i, MD, C elje 
1937; O čenaš. Razlaga G o spodove m olitve za naš 
čas, MD, C elje  1940; Misli o  sv e to p isem sk ih  knji­
gah (O snu tek  b ib ličn e  teo log ije), Škofijski o rd i­
naria t v M ariboru 1962; Jezusov evangelij (vse 
u v o d e  in o p o m b e  p o d  črto), MD, Celje 1972; 
A posto lska  d e la  (uvodne m isli in O p o m b e  na 
koncu knjige) MD, C elje  1973; Esej o cerkvenem  
govorništvu, L jubljana 1958.

Dela  — beletristična: P o top ljen i sv e t (dram a 
v štirih  dejan jih ), Nova založba, L jubljana 1938; V 
p lan in ah . Z godba, MD, C elje  1940; N oetova b a r ­
ka. Rom an. Nova založba, L jubljana 1945; Za 
svobodo . D ram a v štirih  de jan jih , MD, Celje 1946; 
Po vrnitvi. S lovenske večern ice , MD, C elje 1947; 
O d sp o m lad i d o  zim e 1941. S lovenske večernice, 
MD, C elje  1950; Križnarjevi. Kronika p re p ro s te  
s lov en sk e  d ružine , MD, C elje 1952; Zvestoba. 
D ram a v  tre h  dejan jih . L jubljana 1954; Sloven iz 
Petovije. Povest iz 9. s to le tja , MD, C elje 1955.

R azprave in članki: O sm ero  blagrov, Čas 34 
(1939/40) 313— 328; M ed itac ije  o b  govoru na  go­
ri, NP 3 (1951) 9— 12,1 48— 160; 4 (1952) 236— 246; 
9 (1957) 111 — 126; M editacija  o Svetem  pism u. 
Knjiž. glas. MD 2 (1957) 1— 4; P o jasnilo  k v p raša ­
nju sv e to p isem sk e  prazgodovine. Sveto p ism o  
S ta re  zaveze 1, Škofijski o rd in aria t v  M ariboru 
1959,5— 13; Uvod v teo log ijo  Nove zaveze, NP 12 
(1960) 342— 365; Sveti Pavel (K ratek uvod v  n je ­
govo teologijo), NP 11 (1959) 357— 372; K ratek 
oris Pavlove teo lo g ije , Sveto p ism o  Nove zaveze, 
Škofijski o rd in aria t v  M ariboru 1961, 435— 453; 
O p o m b e  k listu  Rim ljanom , Sveto p ism o  Nove 
zaveze, Škofijski o rd in aria t v M ariboru 1961, 
457— 497.

Drugo: N apisal je  š e  v rsto  člankov organiza­
cijske in d ru žboslovne narave, p o se b n o  s p o d ­
ročja o d n o so v  m e d  Cerkvijo in državo, objav lje­
n ih v Novi po ti, G lasniku SDD, KolMD, Knjiž. glas 
MD, SlovIK, N aših razg led ih , Novi M ladiki, Zna­
m enju , Zborniku T eološke faku lte te  te r  600 stra ­
ni poročil in razlag sk lepov  II. vatikanskega konci­
la v  Novi poti.

DRŽEČNIK Maksimilijan, mariborski škof. 
Rojen 5. oktobra 1903 v Ribnici na Pohorju. 
Klasično gimnazijo obiskoval v Mariboru in 
tu končal dva letnika teologije. Študij je 
nadaljeval na Gregorijani v Rimu in ga skle­
nil z doktoratom  iz filozofije in teologije. V 
duhovnika posvečen v Rimu 1.1932. Kaplan 
v Ribnici na Pohorju in v Celju (1933— 1936), 
prefekt v dijaškim sem enišču v Mariboru, 
docent za moralko na Visoki bogoslovni šo­
li v Mariboru, nato za Sveto pismo Stare za­
veze (1936) te r podravnatelj Bogoslovnega

58



sem enišča. Med vojno izgnan na Hrvatsko 
(Visoko v Hrvaškem Zagorju), kjer je preži­
vel vojna leta. Po vojni ravnatelj m aribor­
skih bogoslovcev v Ljubljani (1945) te r  do­
cent za Staro zavezo na TF v Ljubljani 
(1947). L. 1946 imenovan za mariborskega 
pom ožnega škofa, 1949 adm inistrator, 1960 
ordinarij mariborske škofije. Edini sloven­
ski koncilski oče, ki se  je udeležil vseh kon­
cilskih zasedanj, kjer se  je posebej zavzel 
za aplikacijo socioloških raziskovanj v pa­
storalne nam ene. V času škofovanja obnd- 
vil malo (Slomškovo) sem enišče, dosegel 
ustanovitev oddelka TF v Mariboru, si pri­
zadeval za ekumenski dialog (nekaj časa 
predsednik  ekum enskega sveta pri ŠKJ, 
gostitelj I. m edfakultetnega ekum enskega 
simpozija v Mariboru 1. 1974), ustanovil in 
podpiral pastoralno-sociološki svet in us­
trezno študijsko izobraževanje duhovni­
kov, si prizadeval za beatifikacijo škofa A. 
M. Slomška... Umrl je v Ljubljani 13. maja 
1978, pokopan pa v Mariboru.
Dela: Scrutam ini sc rip tu ras, v: V zajem nost 1939, 
169— 173; M e to d a  b ib lič n e g a  š tu d ija  S ta re  zave­
ze  (izgubljeno); M ojzesovo o b lič je  p o  povratku  s 
Sinaja (1946, rokopis).

JERE Frančišek, rojen 2. oktobra 1881 na 
Pancih, Dobrunje pri Ljubljani. Klasično 
gimnazijo z m aturo opravil v Ljubljani 1. 
1902. T e o lo g ijo  š tu d i r a l  v L ju b lja n i 
1902— 1906, filozofsko fakulteto (klasične 
jezike) na Dunaju 1907—1910 in 1912 tam 
doktoriral. Profesor na Škofijski klasični 
gimnaziji v Šentvidu 1910—1941, nato v 
Ljubljani 1941 — 1945, honorarni predava­
telj za klasične jezike na Teološki fakulteti v 
Ljubljani 1933, honorarni knjižničar od 
1946. L. 1954 prenehal službo. Umrli. 1958 v 
Ljubljani.*

Dela: so d e lo v a l pri D oklerjevem  G rško— slo ­
v en sk em  slovarju; L atinske vad n ice  za I— III. raz­
re d  g im nazije; p rev o d  S vetega  p ism a  NZ; p rev o ­
d i grških cerkvenih  očetov.

KRAŠOVEC Jože, rojen 20. 4. 1944 v Sodni 
vasi pri Podčetrtku. 1963—1967 je študiral 
teologijo na Teološki fakulteti v Ljubljani, 
1967—1970 na oddelku iste fakultete v Ma­
riboru. 1970 je dosegel diplom o in licenciat 
iz teologije. 1970—1973 je študiral na Bi­

bličnem inštitutu v Rimu in dosegel licen­
ciat bibličnih ved. 1973/74 je nadaljeval 
študij na francoski biblični in arheolo­
ški šoli v Jeruzalemu in dosegel diplomo. 
1974— 1976 je ponovno študiral na Biblič­
nem  inštitutu v Rimu in 17. 3.1976 dosegel 
doktorat iz bibličnih ved. 1979/80 in 
1981/82 je študiral na Hebrejski univerzi v 
Jeruzalemu in je bil tam  29.6. 1983 prom o­
viran za doktorja filozofije. 1985/86 je opra­
vil raziskovalno delo  v Parizu in je 4. 10.
1986 dosegel doktorat iz teologije na Kato­
liškem inštitutu in doktorat iz zgodovine re­
ligij — religijske antropologije na Sorboni. 
Od leta 1976 dalje predava eksegezo Stare 
zaveze in biblično teologijo na Teološki fa­
kulteti v Ljubljani in na oddelku v Mariboru; 
od  1976 do 1979 kot honorarni predavatelj, 
od  1979 do 1988 kot docent, od 1988 dalje 
kot izredni profesor. Od 1980 aktiven član 
glavnega m ednarodnega združenja Inter­
national Organization for the Study of the 
Old T estam ent (IOSOT), od 1986 The Ame­
rican Biographical Institute Research Asso- 
ciation in International Biographical Centre 
(Cambridge, Anglija).

Dela: D ie p o la re  A usdrucksw eise im  Psalm  
139, v; B iblische Z eitschrift 18 (1974), 224— 248 
(licenciatska naloga  na  B ibličnem  in štitu tu  v Ri­
mu); D er M erism us im B ib lisch-H ebraischen  un d  
N ordw estsem itisch en , Biblical In s titu te  P ress, 
R om e 1977 (dok torska d ise rtac ija  na  B ibličnem  
in štitu tu  v Rimu); A n tith e tic  S truc tu re  in Biblical 
H ebrew  Poetry, E. J. Brili, L e id en  1984 (doktorska 
d ise rtac ija  na  H ebre jsk i univerzi v Jeruzalem u); 
Seznam  sv e to p isem sk ih  im en, v: A nton G rabner- 
H aid er in Jože K rašovec s sode lavci, B iblični lek ­
sikon, M ohorjeva d ru žb a , C elje  1984,15— 109; La 
ju stice  (sdq) d e  D ieu d a n s  la B ible h e b ra iq u e  e t  
1 'in terp re ta tion  juive e t  ch re tien n e , Univer- 
s ita tsv e rla g /V an d en h o eck  & R uprecht, F reiburg  
Schw eiz/G O ttingen  1988 (dok torska d ise rtac ija  
na  Sorboni in K ato liškem  in š titu tu  v  Parizu). N e­
koliko p rire je n a  slovenska  izdaja; Božja pravič­
n o s t v  Svetem  p ism u  in izročilu, M ohorjeva 
d ružba, C elje  (p rip rav ljeno  za tisk); Psalm i. Be­
se d ilo  in razlaga, p rev o d  b e s e d ila  J. Krašovec, 
ko m en ta r  H. G ross in H. R eiuelt, MD, C elje‘1989, 
552; Religiozno izkustvo sv e to p isem sk ih  p is a te ­
ljev, v; Janko Bohak — Jože Krašovec, Zakaj (ni)- 
se m  kristjan , M ohorjeva d ružba, C elje  1979, 
187— 243; Uvod v Sveto  p ism o  (70 str.) prip rav­
ljen o  za izdajo  c e lo tn e g a  novega p rev o d a  S vete­
ga p ism a.

R azprave in članki: Božja in človeška sv e to s t v 
Izaijevem  p re ro šk em  sve tu , v: BV 33 (1973), 
48— 59; S in tak tična  in te o lo šk a  form ulacija v Iz 
43,1 — 4a, v; BV 33 (1973), 288— 295; »W enn ihr e s

59



se h t , w ird e u e r  H erz frohlocken« — G esch ich te  
Je ru sa lem s nach  b ib lisch -archao log ischen  Zeug- 
n isse n , v: D as H eilige L and 106/3 (1974), 36— 42; 
S tilistika a n tite z e  in izkustvo n ičnosti pri Pridi­
garju , v: BV 36 (1976), 482— 491; D efinicija in izvor 
re to ričn o -stills tičn e  figure a n tite z e , v: BV 37
(1977), 11— 24; P oe tično-m olitven i značaj h e ­
b re jsk ih  psa lm ov, v: CSS 11 (1977), 4— 6; A ntite- 
tičn i stil v knjigi psa lm ov, v: BV 37 (1977), 
423— 448; O svobaja joče  iskan je  v Stari zavezi, v: 
V era in sv o b o d a , T eologija  za la ike  2, L jubljana 
1978, 69— 85; A ktualizacija Svetega p ism a, v: BV 
38 (1978), 109— 120; A ntitetični stil v knjigi p sa l­
m ov (II. del), v: BV 38(1978), 430— 451; Sem antika 
b ib ličn ih  in so d o b n ih  jezikov, v: Z nam enje 8 /2
(1978), 116— 123; O d rešen jsk a  zgodovina m e d  
izkustvom  in razg lab ljan jem , v: BV 38 (1978), 
127— 142); H eilsg esch ich te  zw ischen Erfahrung 
u n d  Reflexion, v: M iinchener T heo log ische  Zeit- 
schrift 31 (1980), 110— 121; P rofesor dr. Jakob 
A leksič (In m em oriam ), v: BV 40 (1980), 492— 496, 
498—499; Kaj je  n a p o s le d  s h u d o b n im  duhom ?, 
v: K ristjani za p rih o d n o st, T eologija  za la ike 5, 
L jubljana 1981, 120— 137; S Svetim  p ism om  v 
t r e t je  t iso č le tje , v: K ristjani za p rih o d n o st, T e­
ologija za la ike 5, L jubljana, 207— 226; Judovska 
in k rščanska  razlaga Ps 45 (44), v; BV 42 (1982),
397—406; Božja in človeška p rav ičnost v h e b re j­
sk i b ib liji, v: BV 43 (1983), 33— 57; M erism  — Po- 
lar E xpression  in Biblical H ebrew , v; Biblica 64
(1983), 231— 239; Kako nam  je  Bog blizu, v: Vse 
p rem o rem  v n jem , Teo log ija  za la ike 7, L jubljana 
1983,234— 251; Božja p rav ičnost v Izaijevi knjigi, 
v; BV 43 (1983), 391— 435; Polarno izražanje v 
p sa lm u  139, v: BV44 (1984), 117— 135; Božja p ra ­
v ičn o st m e d  m itom , filozofijo in razo d e tjem , v: 
BV 44 (1984), 217— 236; Je p rev o d  S vetega p ism a 
in te rp re tac ija? , v; Naši razg led i 34, št. 3 /794
(1985) — 8. febr., str. 71; B ožje povračilo  na 
sp lo šn o  in v Jobovi knjigi, v: BV 45 (1985), 3— 22; 
K ronologija novega p re v o d a  Nove zaveze in n a ­
črt za S taro  zavezo, v: BV 45 (1985), 95— 101; Božje 
povračilo  v Izaijevi knjigi, v; BV 45 (1985), 
349— 369; Božje povračilo  v Ezekijelovi knjigi, v: 
BV 46 (1986), 39— 52; Inkulturacija bo ž je  riječi u 
Svetom  p ism u , v: B ogoslovska sm otra  55 (1985), 
297— 305; Inkulturacija b o ž je  b e s e d e  v  Svetem  
p ism u , v; BV 46 (1986), 119— 126; A ntitetična 
zg rad b a  D eb o rin e  p esm i (Sod 5), v: BV 47 (1987), 
3— 17; Božja in č loveška  p rav ičnost, v: Za sv e t za ­
v ze to  k rščanstvo , T eo log ija  za la ike 11, L jubljana
1987, 69— 90; P rob lem  b o ž je  p ravičnosti v P rid i­
garjevi knjigi, v: BV 47 (1987), 115— 126; K azen in 
o b lju b a  v Jerem ijevi knjigi, v: BV 48 (1988), 
59— 70; K azen in re š itev  v  b ib ličn i prazgodovini, 
v: BV 48 (1988), 209— 226; Božja d o b ro ta  za tisoč, 
k azen  za tri ali štiri rodove, v: BV 48 (1988), 
357— 384; B lagoslov —  p rek le ts tv o  in o b nova v 3 
Mz 26 in 5 Mz 28 +  30,1 —  10, v: BV 49 (1989), 
3— 23; D er Ruf nach  G erech tigkeit in G en 
18,16— 33, v; D ie V ater Israels. B eitrage zur The-

o log ie  d e r  P atria rchen u b e rlie fe ru n g en  im Alten 
T estam en t, hrgs. M. Gorg, V erlag K atholisches 
B ibelw erk, S tu ttgart 1989, 169— 182; V ergebung  
u n d  n e u e r  B und nach  Jer 31,31— 34, v tisku  za 
Z eitschrift far d ie  a ltte s ta m e n tlisc h e  W issensc- 
haft, Berlin-N ew  York 1990; Unifying T hem es in 
Ex 7,8— 11,10, v tisk lu  za zbo rn ik  v L euven 1990.

Drugo: prevodi:  1980— 1984 so p re d se d n ik  
K oord inacijskega o d b o ra  za nov p rev o d  Svetega 
p ism a, 1984 — p re d se d n ik  K oordinacijskega 
o d b o ra  za nov p rev o d  S ta re  zaveze. P revedel 
Knjigo p sa lm ov  in Ž alostinke. Prevod Psalmi, 
MD, C elje  1989. M entorstvo  p rev o d a  knjig; Henri 
C azelles s  sodelavci, Uvod v Sveto p ism o  S tare 
zaveze, M ohorjeva d ružba, C elje 1979; Augustin 
G eorge  in P ierre  G relo t s  sodelavci, Uvod v  Sveto 
p ism o  Nove zaveze, M ohorjeva d ružba, Celja 
1982; Anton G rabner-H aider in Jože Krašovec s 
sodelavci, Biblični leksikon, M ohorjeva družba, 
C e lje  1984; n ap isa l sp re m n o  b e s e d o  za v se  tri 
knjige.

Predavanja v  tujini: O d 1.1974 vodi v sako letna 
štu d ijsk a  p o tovan ja  teo logov  in izob ražencev  v 
Sveto d eže lo . Z astopa  Jugoslavijo na kongresih  
In ternational O rganization  for th e  S tudy  of th e  
O ld T e sta m e n t o d  1980. P redaval v Louvainu, na 
Dunaju, v R egensburgu , v  Z agrebu  in drugod.

PEKLAJ Marijan, rojen 15. avgusta 1943 na 
Brezovici pri Ljubljani. Po končani gimnaziji 
je študiral na Teološki fakulteti v Ljubljani 
(1962— 1968). Na Papeškem  bibličnem in­
stitutu v Rimu je študiral od 1972 do 1976 in 
sklenil z magisterijem iz Svetega pisma
(1976). Leta 1976 je postal asistent, 1978 pa 
honorarni predavatelj pri katedri za Sveto 
pismo na Teološki fakulteti v Ljubljani. 
Strokovno se  je izpopolnjeval v Jeruzalemu 
(Izrael) v akadem skem  letu 1982— 1983. 
Doktorsko disertacijo z naslovom »Sveto 
pšismo, izročilo in Cerkev v predgovorih Ju­
rija Dalmatina v Biblijo 1584« je branil 1982 
na TF v Ljubljani in bil promoviran za dok­
torja teologije 1984. Leta 1988 je postal ha­
bilitiran docent in sedaj kot predavatelj za 
biblični študij Stare zaveze predava uvod v 
Staro zavezo in biblično arheologijo.

Dela: Sveto p ism o , izročilo in Cerkev v p re d ­
govorih Jurija D alm atina v Bibliji 1584. Inavgural- 
na d ise rtac ija  (razm nožena), L jubljana 1984, 
XXVI +  386; R azodetje  Boga v  novi zavezi (skrip­
ta), L jubljana 1985,58; Biblična a rheo log ija  z g e ­
ografijo (skripta), L jubljana 1986, 70.

Razprave in članki: U stvarjen p o  božji p o d o b i 
(G en 1,26— 27), v: BV 37 (1977) 456— 477; Zgodo­
vinska re sn ič n o s t S vetega  p ism a, v: BV 39 (1979) 
180— 191; D alm atinova Biblija in izročilo, v: BV 44

60



(1984) 279— 291; S trah  božji — človekov strah , v: 
S trah  in lju b ezen , T retji d an , L jubljana 1985, 
205— 220; »Vi vsi s te  p a  b ra tje«  (Mt 23,8), v: BV 47 
(1987) 213— 219.

Drugo: p o lju d n i članki: 30 v BO, CSS, Družini, 
O gnjišču te r  6 ocen  v BV, CSS in Zn.

ROZMAN France, rojen 24. 3. 1931 v Sp. 
Dupljah, Duplje nad Kranjem. Gimnazijo 
končal v Kranju (1951), teologijo v Ljubljani 
(1952— 1958) z doktoratom  (1962) in biblič­
ni študij na Papeškem  bibličnem  institutu v 
Rimu (1965— 1967) z licenciatom. Honorar­
ni predavatelj za uvodni študij Svetega 
pism a (1968), izredni profesor Nove zaveze 
(1977), redni profesor (1989). Član Sred­
njeevropskega bibličnega združenja AMB s 
sedežem  v Klosterneuburgu (1972).

Dela: Sveto p ism o  v sp is ih  Janeza Ludovika 
S chon leb n a , d ise rtac ija , ciklostil, L jubljana 1962; 
G le jte  — Človek, dva cikla razm išljanj o Jezuso­
vem  trp ljen ju , Kranj 1964; Jezusova b lagovest, 
p re v o d  ev angelijev  p o  grškem  izvirniku, L jublja­
na 1979; Marko, novozavezna b e rila  v le tu  B, 
N adškofijski o rd in a ria t v L jubljani 1987; Sveto 
p ism o  — m oj vsakdan , Knjižice, L jubljana— Ra­
kovnik 1988; Sveto  p ism o  Nove zaveze, uvodi in 
o p o m b e  ž e p n e  izdaje , Nadškofijski o rd in aria t v 
L jubljani 1989. K ot š tud ijsk i p rip o m o č ek  s lu ša ­
te lje m  sestav il skrip ta: Sp lošn i uvod v  Sveto 
p ism o  S ta re  in Nove zaveze, L jub ljana 1970,203; 
P o seb n i uvod v Novo zavezo, L jubljana 1971,355; 
P o seb n i uvod v  Sveto p ism o  S ta re  zaveze, L jub­
ljana 1972, 294; Razlaga sinop tičn ih  evangelijev, 
L jubljana 1975, 417; Razlaga Pavlovih p isem , 
L jubljana 1979, 190.

R azprave in članki: P re d m e t in o b se g  teo lo g i­
je  Nove zaveze, BV 26 (1966) 109— 120; Poslan ­
stvo sv. Jožefa v  o d rešen jsk i zgodovini, BV 26 
(1966) 265— 279; Zgodovina začetkov  v luči na j­
novejših  odkritij, BV 29 (1969) 52— 63; Z nam enje  
na n e b u , BV 31 (1971) 188— 215; Kritična v re d ­
n o s t sv e to p ise m sk e g a  b e s e d ila  v  luči m rtvom or- 
sk ih  rokop isn ih  n a jd b , BV 32 (1972) 103— 137; Z 
M arkom  v  litu rg ično  le to  B, BV 35 (1975) 
389— 407; H udi d u h  skuša  Jezusa, BV 36 (1976) 
62— 81; Ti si P ete r, BV 36 (1976) 365— 383; Kritič­
na  zan esljiv o st novozaveznega b e s e d ila  v s lo ­
vensk i ek u m en sk i izdaji Svetega p ism a, BV 37
(1977) 77— 94; Zveličavne resn ice  Jezusove m la­
d o sti, BV 37 (1977) 494— 525; Življenjska m oč 
evangelija , BV 38 (1978) 255— 269; Človek in n je ­
gov sm o te r  v  Pavlovi teo log iji, BV 39 (1979) 
304— 320; Teološki p oudark i Lukovega evangeli­
ja, BV 40 (1980) 72— 88; Jezusov esh a to lo šk i go ­
vor, BV 40 (1980) 335— 354; S veto p isem sk a  re sn i­
ca in znanost, BV 42 (1982) 332— 352; S odni p o ­
s to p e k  p ro ti Jezusu  p re d  judovsko ob las tjo , BV

44 (1984) 261— 278; Evharistija v izvirnem  okolju, 
BV 46 (1986) 3— 24; Kako je  T rubar prevajal Sveto 
p ism o  nove zaveze, BV 46 (1986) 227— 240; O d­
n o s m e d  sp o lo m a  v Svetem  p ism u , BV 46 (1986) 
339— 352; Krekov p risp ev ek  k š irjen ju  Svetega 
p ism a  na  S lovenskem , BV 48 (198fJ) 45— 52; Mari­
ja v Svetem  p ism u, BV 48 (1988) 251— 259.

Drugo: O bjavil 70 recenzij v  BV, BS, CSS, 
Z nam enju..., 42 p o lju d n ih  člankov te r  š e  236 d ru ­
gih p rispevkov. P re v ed e l vezn o  b e s e d ilo  in na­
slove za Kratko Sveto p ism o  s slikam i, N adškofij­
ski o rd in a ria t v L jubljani 1968; ev angelije  in Ja­
kobovo  p ism o  p o  grškem  izvirniku te r  o p o m b e  
Jn, 1 Tes, 2 T es in Jak iz TOB za ju b ile jn o  izdajo  
N ove zaveze, L jubljana 1984; Jerem ijevo p ism o, 
B aruha in D evtero  D anie la  p o  LXX za novi p r e ­
vod  S ta re  zaveze; Zgodovina b o ž jeg a  ljudstva, 
novozavezna slikanica, zvezki 25— 30, Družina
1987.

SLAVIČ Matija, rojen 27. januarja 1877 v 
Bučečovcih pri Ljutomeru. Po maturi na 
klasični gimnaziji v Mariboru je študiral teo ­
logijo na mariborskem bogoslovnem učiliš­
ču (1897— 1901). Študij je nadaljeval na 
Dunaju, kjer je bil 1905 promoviran za dok­
torja teologije z disertacijo Das Ephesier- 
und Kolosserbriefes Lehre uber die Person 
Christi und sein Erlosungswerk. Leta 1911 
je postal nadom estni, 1913 provizorni in 
1916 pravi profesor za biblične vede Stare 
zaveze na Bogoslovnem učilišču v Maribo­
ru. Tu je predaval do 1920, ko je bil poklican 
za izrednega profesorja na Teološko fakul­
te to  v Ljubljani. Naslednje leto (1921) je b il 
imenovan za izrednega profesorja. Za b i­
blično stroko se je specializiral že v času 
svojega študija na Dunaju, nato pa še 1922 v 
Rimu na Papeškem  bibličnem  institutu. V 
stroki se  je izpopolnjeval tudi na svojih po ­
tovanjih po Egiptu in Palestini v letih 1913 
in 1927.

Kot profesor Teološke fakultete Univer­
ze v Ljubljani je služboval od 1920 do 1952, 
ko je bil upokojen. Vmes je bil v letih 
1930— 1931 in 1937— 1938 dekan Teološke 
fakultete, v letih 1932— 1934 in 1939— 1940 
pa rektor Univerze v Ljubljani.

Po upokojitvi je še  še st le t predaval na 
Teološki fakulteti. Umrl je 25. oktobra 1958 
v Ljubljani.

Njegovo življenjsko delo je bilo preva­
janje Stare zaveze iz hebrejščine. Na na­
rodnem  in političnem  področju pa ima za­
sluge za priključitev Prekmurja k sloven­
skemu ozemlju v Jugoslaviji. O Prekmurju,

61



ljudeh in kulturi je napisal knjigo in več 
razprav. V zvezi s tem  je pom em bna njego­
va vloga eksperta na mirovni konferenci v 
Parizu 1919.

Dela: D es E p h esie r- u n d  K olosserbriefes 
L eh re  u b e r  d ie  P erso n  Christi u n d  se ilt Erlo- 
sungsw erk . G ek ro n te  Preisschrift, Mayer, W ien 
1911, 80; A rcheologiae b ib licae  sum m arium , Ty- 
p o g ra p h ia  s. Cyrilli, M arburgi 1912, 47; Uvod v 
S veto  p ism o  S ta re  zavze, L judska knjigarna, 
L jub ljana 1945, 290 (knjiga ni nikoli izšla;.ohra­
n je n  je  le  vezan  izvod lo m ljen ih  k rtačnih  o d ti­
sov); Uvod v knjigo psalm ov, L jubljana 1951,150.

Prevod: P e t M ojzesovih knjig in Jozuetova 
knjiga, D ružba sv. M ohorja, C elje  1939, XVI +  650 
(sice r je p re v e d e l v se  h e b re jsk e  d e le  S tare  zave­
ze  razen  m alih  prerokov. Ta p re v o d  so  uporab ili 
p ri izdaji c e lo tn eg a  S vetega  p ism a  1959— 1961. 
K ot tip k o p is  s ta  izšla v Zborniku T eološke fakul­
t e t e  III, L jubljana 1953 n jegov  p rev o d  V isoke 
p e s m i in v  Z borniku T eo lo šk e  fa k u lte te  V, L jub­
ljan a  1955 njegov p rev o d  Knjige pregovorov, 
30— 65).

Poljudni spisi: V d eže li faraonov, Tiskarna sv. 
Cirila, M aribor 1914, 1923, 1925, 1927, 101 str.; 
S on n -u n d  F esttag sev an g e lien , M aribor 1916; 
N ed e ljsk i in prazn išk i evangeliji z razlago in 
o pom in i, K nezoškofijski lav. o rd inaria t, M aribor 
1917, 155 +  (4); Na Sinaj, Jugoslovanska knjigar­
n a , L jubljana 1929, 155— 234 (skupaj s p ovestjo  
Zagorski zvonovi /R e im m ich l/) .

R azprave in članki: 41. in 42. psa lm , v: VBV 17 
(1914) 43— 51; K novi izdaji slovenskega sv. Pis­
m a, v; VBV 18(1916)85— 104; Ali v eč  ko 4000 le t 
p re d  K ristusom ?, v: VBV 19 (1916) 85— 108; Po­
s ta n e k  p e n ta te v h a , v: BV 1 (1921) 201— 233; Non 
au fe re tu r  sc ep tru m  d e  Juda (G en 49,10), v: BV 3 
(1923) 201— 209; Čigav je  deka lo g ? , v; Čas 22 
(1927/28) 73— 85); »Zaveza« in »Mojzes«, v: BV 16 
(1936) 181 — 195.

Drugo: 59 ocen  v VBV, BV in Času.

SNOJ Andrej, rojen 2. 12. 1886 v Št. Vidu 
nad Ljubljano. Gimnazijo končal v Kranju 
(1906), Visoko bogoslovno šolo v Ljubljani 
(1906— 1910), teološko fakulteto na univer­
zi na Dunaju (1910— 1913) z doktoratom iz 
teologije (1913). Docent na Teološki fakul­

te ti Univerze v Ljubljani (1920), izredni pro­
fesor na novozavezni študij (1923), redni 
profesor za isti študij (1937). Umrl je 29. 12.
1962 v Ljubljani.

Dela: Križem  p o  Palestin i, MD, C elje  1938; 
Uvod v  Sveto p ism o  Nove zaveze, Jugoslovanska 
knjigarna, L jubljana 1940; Jezus Kristus, L judska 
tiskarna, L jubljana 1943.
Prevodi: Z F. Jeretom  in G. Pečjakom  p rev ed e l po  
g rškem  izvirniku Novo zavezo in p rev o d u  d o d a l 
razlago, to  je  Sveto  p ism o  N ovega zakona I. del, 
L jubljana 1925 in Sveto p ism o Novega zakona 11. 
d e l, L jub ljana  1929. O sk rbel je  2. n a tis  Nove za­
v eze  k o t že p n o  izd a jo v za lo žb i Škofijskega o rd i­
n aria ta  v L jubljani 1939 in 3. izbo ljšano  izdajo  
Sveto p ism o  Nove zaveze, DsM C elje 1948 te r  4. 
izdajo  v  založb i L avantinskega škofijskega o rd i­
n aria ta  v M ariboru 1961. P revedel encikliko Pija 
XII. »Divino afflante Spiritu«, L jubljanski škofijski 
list 1944, 17— 35.

R azprave in članki: Ali je  m onarh ičn i ep isko - 
p a t  ap o s to lsk a  u stanova? , V oditelj 15 (1912)
1 — 13; Sv. Ignacij Antiohijski o  prim atu , V oditelj 
17(1914) 343— 355; H ierarhija v  ap o sto lsk i dob i, 
BV 1 (1921) 72— 88; H arizm e in p o s ta n e k  h ie ra r­
h ije, BV I (1921) 264— 279; P o če tek  ep isk o p a ta , 
BV 2 (1922) 46— 56; S taroslovenski p rev o d  evan­
gelijev. N jegov p o m e n  za kritiko in ek seg ezo  
sv e to p isem sk e g a  tek s ta , BV 2(1922) 105:115; Ve- 
te roslav icae  version is evangelio rum  p ro  critica 
e t  ex eg es i sacri tex tu s m om en tum , Biblica 3 
(1922) 180— 187; S taroslovenski M atejev  ev an g e­
lij, R azprave Bogoslovne a k ad em ije  2 (1922) 36; 
Novi slovenski p revod  Svetega p ism a Nove za­
veze , BV 4 (1924) 193— 212; K rek razlagavec sve­
teg a  p ism a, Čas 20 (1925/26) 179— 186; K novi iz­
daji V ulgate, BV 7 (1927) 81— 92; Duh in slog 
evangelijev , BV 12 (1932) 225— 235; G rška p re d ­
loga sta roslovensk ih  evangelijev , BV 14 (1934) 
190— 196; S taroslovenski rokopisi v S inajskem  
sa m o stan u  sv. K atarine, BV 16 (1936) 161 — 180; 
Jezusov krst s re d i zim e, BV 36 (1936) 312— 313; 
P e t ječm enovih  h leb o v  in dve  ribi v  Jezusovih ro ­
kah, Z bornik  zim ske pom oči (1944) 430— 435; 
Nova okrožnica o  Svetem  pism u, BV 24 (1944) 
291— 301; N ovozavezna z n an o s t v luči na jnovej­
ših  b ib ličn ih  rokopisn ih  odkritjih , Z bornik T e­
o loške  faku lte te , L jubljana 1962, 213— 240.

Drugo: R ecenzije, p re g le d i in p o lju d n o ­
znanstven i sp isi, v; BV, O znanilu, S lovencu, Kra­
ljestvu  božjem , B ogoljubu in drugod .

62



Drago Ocvirk — Bogdan D olenc

Katedra za osnovno teologijo

Zgodovinski p re g le d

K atedra z osnovno teo logijo  je  bila  
ustanovljena 1. julija 1963, ko so združi­
li stolico za krščansko in prim erjalno 
veroslovje s stolico za osnovno in 
vzhodno bogoslovje.

Po dosegljivih seznam ih  predavanj 
je  Franc Grivec začel p redavati osnov­
no bogoslovje (o Cerkvi) v le tnem  s e ­
m estru  1920. V zim skem  sem estru  
1922/23 pa  je  začel L am bert Ehrlich 
p redavati veroslovje. O m enjena profe­
sorja sta  im ela več pom ožnih  p re d m e ­
tov in sem inarjev  na te m e  v zvezi z 
glavnim a p red m eto m a . M edtem  ko je 
F. Grivec o sta l zvest is tem u  naslovu in 
tem i (nauk o Cerkvi), je L. Ehrlich svojo 
tem o  osvetljeval iz različnih vidikov in 
tem u  prim erno  najavljal glavno p re d a ­
vanje.

Tako je Ehrlich le ta  1925/26 p re d a ­
val apo logetiko  (s po seb n im  ozirom  na 
prim itivna verstva), 1927/28 verstva 
(krščanstvo v prim eri z drugim i verstvi), 
n asled n je  le to  pa  je  to  tem o  še  razširil 
sA raktatom  o »božjem  poslanstvu Kri­
stusovem «. V akad. le tu  1934/35 pa  je 
p reim enoval glavni p re d m e t v ap o lo ­
getiko.

Do 1940/41 sta  om en jen a  p re d m e ­
ta  sp ad a la  v filozofsko-dogm atično 
skupino. Tega le ta  pa  se  ta  skupina 
razdeli, osnovno bogoslovje (o Cerkvi) 
in apo logetika pa  sta  uvrščena v dog­
m atsko skupino.

Po um oru L. Ehrlicha (26. m aja 1942) 
prevzam e njegovo m esto  Vilko Fajdi­
ga. Ta je  svoj p re d m e t poim enoval v

krščanstvo in prim erjalno veroslovje in 
ga 1970/71 razdelil v dve podskupin i: 
teo re tičn a  in praktična (pastoralna) 
apologetika. Od 1971/72 p redava V. 
Fajdiga sam o še  pasto ra lno  ap o lo g e ti­
ko in veroslovje, m ed tem  ko teo re tično  
apologetiko  prevzam e Franc Rode, ki 
je  že o d  1968/69 predaval krščansko in 
prim erjalno veroslovje v M ariboru. V. 
Fajdiga je  nehal p redavati 1980, F. Ro­
d e  pa  prevzam e še  veroslovje in p a s to ­
ralno apologetiko. Slednji da  novo 
vseb in o  in jo 1981/82 p re im en u je  v 
praktično apologetiko.

Po o d h o d u  F. R odeta  v Rim (1981) 
nadalju je  njegovo de lo  Drago Ocvirk. 
1984 je ukinjena praktična ap o lo g e ti­
ka, ker je  odsle j sestavni d e l osnovne­
ga bogoslovja.

Druga veja današnje katedre za osnov­
no bogoslovje, ki jo je  vodil F. Grivec, je 
vseskozi ohranila im e osnovno bog o s­
lovje (o Cerkvi). Grivca je 1963 nasled il 
Franc Perko.

1971/72 je  prišlo  d o  ponovne p re ­
razdelitve v seb in  in im en. Krščansko in 
prim erjalno veroslovje je p o  v seb in ­
skih in sp rem em b ah  p o sta lo  osnovno 
bogoslovje, d o te d a n je  osnovno b o gos­
lovje o Cerkvi pa  je  p o sta lo  nauk  o 
Cerkvi. Ko je  b il F. Perko je sen i 1986 
im enovan za beogra jskega nadškofa, 
je  v zim skem  sem estru  1987 prevzel 
njegovo d e lo  Bogdan Dolenc.

Poleg osnovnega bogoslovja in na­
uka o Cerkvi je  pri te j k a ted ri še  uvajal­
ni p re d m e t z naslovom  uvod v Kristu­
sovo skrivnost in bogoslužje. Po navo­

63



d ilih  2. vat. koncila so uvedli 1970/71 v 
prvi le tn ik  p re d m e t uvod v Kristusovo 
skrivnost in zgodovino odrešenja . Slu­
ša te ljem  pom aga razum eti cerkveni 
nauk, njegovo u red itev  in aposto lske  
cilje. Po S tatu tu  iz 1980 je d ob il sedanji 
naslov. Predava ga France Oražem.

P redm et osnovnega bogoslovja
Vodilo osnovnega bogoslovja je 

Petrovo naročilo kristjanom : »Le kdo 
vam  b o  škodil, če  b o s te  vneti za dobro. 
Č eprav bi trp e li za krivico, blagor vam. 
Nikar se  ne  u strašite  njihovih groženj! 
Ne d a jte  se  zbegati! Le G ospoda Kri­
s tu sa  slavite  v svojih srcih. Vsak tre n u ­
te k  b o d ite  vsakom ur pripravljeni o d ­
govoriti, če  vas vpraša za razlog vašega 
upanja. V endar pa  odgovarjajte krotko 
in spoštljivo, iz d o b re  vesti« (1 Pt 
3,13— 16a).

Naloga osnovnega bogoslovja je  to ­
rej, d a  predstav i razloge krščanskega 
upanja. Pri tem  se  m ora po  eni strani 
trd n o  o p re ti na Jezusa Kristusa, križa­
nega in vstalega, ki je vir krščanskega 
upanja, po  drugi strani pa  mora u p o š­
tevati človeka, ka terem u  odgovarja. 
G led e  človeka ne  sm em o zanem ariti 
n e  o d n o sa  in p ristopa  do  ljudi, ki naj 
b o s ta  krotka in spoštljiva, kakor tud i ne 
razum ljivosti in razum skosti, torej »od­
govornosti« povedanega. Vse to  pa je 
uresničljivo, prepričljivo in verovno 
sam o v čisto do ločenih  okoliščinah, 
m im o ali zunaj katerih  je  naša b e s e d a  
n ep o m em b n a  in nesm iselna, ker n e ­
razumljiva in zato  tu d i nerazum na. 
V netost za dob ro  po  Jezusu Kristusu se  
nam reč preverja  in vidi le  sred i živ­
ljen jske vihre (tudi krivic, preganjanja, 
zanikanja...), ne pa  v abstrakcijah, no­
tranjosti ali drugem  svetu.

Povejm o še  natančneje: osnovno 
bogoslovje obravnava torej govor o 
Bogu v okviru krščanstva v njegovi kon­
kretni uresničitvi, tj. Cerkvi, ki seveda 
živi in d e lu je  v do ločen ih  družbenih, 
kulturnih in zgodovinskih okoliščinah.

Č eprav ni m ogoče ločiti govora o Bogu 
od  govorca (Cerkev), kajti ni enega  brez 
drugega, vendarle  obravnavam o to 
prob lem atiko  z dveh vidikov: po  eni 
strani obravnavam o ta  govor, po drugi 
pa govorca (Cerkev). Tako se  osnovno 
bogoslovje  de li na dva dela: prvi se  (za 
zdaj še) im enu je  osnovno bogoslovje, 
drugi pa  nauk o Cerkvi (ekleziologija).

1. Osnovno bogoslovje
D anes se  katoličani in p ro testan ti 

vse bolj strinjajo g led e  naloge osnov­
nega bogoslovja (v ožjem  pom enu). 
Oboji m enijo, da  m ora razložiti, kako je 
m ogoče govoriti o Bogu in zakaj je to 
p o trebno . Zato mora po  eni strani p o ­
da ti izhodiščne osnove za dogm atiko 
in sitem atično  urejeno  ekleziološko 
encik lopedijo , po  drugi strani pa  nad a­
ljevati klasično apologetiko, ki je osvet­
ljevala svoja izhodišča in svoja m eto ­
do loška pravila. V tem  sm islu je 
osnovno bogoslovje tisto , kar je t e ­
m eljnega v teologiji.

Osnovno bogoslovje je analogno 
m odern im  vedam , ki določajo svoje 
pod ročje  v skladu z do ločeno  dejav­
nostjo , če izpoln ju je  tri pogoje: 1. če 
določi d o s to p  k svojem u »predm etu« 
na podlagi p o se b n e  in tem eljn e  zna­
čilnosti človeške dejavnosti, to  značil­
n o st pa om ogoča prav n jen  »predm et«,
2. če se  ji posreči osam iti, identificirati 
in im enovati dano  in izkušeno stvar­
nost, na katero  m eri, v vsej n jen i p o ­
seb n o sti, 3. če razloži pogoje za raz­
um evanje b e se d n e g a  podajan ja  (ko­
munikacije) te  stvarnosti. To pom eni, 
da osnovno bogoslovje obravnava prak­
so, iz k a te re  izhaja, izkušnje, ki jih ta  
praksa om ogoča, in m ožnosti, da  te  iz­
kušnje p o d a  te r  teo re tično  izrazi.

Hkrati pa  je  njegova tradicionalna 
naloga, da  izrečno in argum entirano 
zagovarja teo loško  dejavnost v dolo­
čenem  družbenozgodovinskem  kon­
tekstu . Teološka obravnava tem eljev, 
še  zlasti zgodovine vere, d o seže  na­

64



m reč svoj nam en, kolikor da  sm isel tej 
zgodovini za naš čas in nakaže m ožne 
aplikacije. Tako je osnovno bogoslovje 
v ed a  o praksi ali aplicirana veda, sev e ­
d a  p o d  pogojem , da  zgodovinska her- 
m enevtika in sistem atična  obdelava  
vzdržujeta te sn e  o d n o se  s prakso.

Zgodovinsko g ledano  je osnovno 
bogoslovje m lada  teo loška  disciplina, 
ki se  je osam osvojila v p re jšn jem  s to ­
letju. N astala je kot katoliški odgovor 
na razsvetljensko zanikanje razodetja. 
V endar pa  je bil m anevrski p rosto r no­
ve d iscip line teo re tično  in institucio­
nalno zelo om ejen . Pojem  razodetja  
nam reč, ki ima osredn jo  vlogo, so si 
zam išljali kot po d a jan je  resničnih  trd i­
tev. Dokazovali so, da  je  razo d e tje  kot 
p o sred o v an je  neznanih  resnic m ožno 
in celo  p o tre b n o  (dem onstratio  reli­
giosa), d a  je  d o  teg a  razo d e tja  res pri­
šlo (dem onstratio  Christiana) in d a  je 
ed in o  Cerkev njegova ohranjevalka in 
razlagalka (dem onstratio  catholica).

Po koncilu se  je  začelo bolj p lodno  
o b d o b je  tud i za osnovno bogoslovje, 
saj je  sm elo  začeti s p ridom  uporab lja ­
ti spoznan ja  različnih ved , p redvsem  
tis tih  o človeku. Hkrati je prisluhnilo 
izzivom, s katerim i se  sooča sodo b n o  
človeštvo. S tem  ko je  se s to p ilo  s svoje 
ab strak tn e  sam ozadostnosti in pravo­
vernosti, vklenjeni v preživelo racio­
nalnost, se  je  dialoško pridružilo lju­
d em  v teo re tičn em  in praktičnem  iska­
nju poti, ki vodijo s tega  sveta, kakršen 
že je, v svet, k jer bo  človek (in člove­
štvo) m alo manj bivanjsko in duhovno 
ogrožen.

Pri nas je  prvi začutil p o treb o  o p o ­
vezavi m ed  teorijo  in prakso v osnov­
nem  bogoslovju Vilko Fajdiga. Poleg 
teo re tičn e  apo loge tike  je  začel p o u če ­
vati tud i praktično ali pastoralno. Te­
daj je bila to  novost ne  le  pri nas, m ar­
več v katoliški Cerkvi. Toda avtorju ni 
uspelo , da  bi dal svoji intuiciji zado ­
stno  teo re tično  in m etodo loško  težo, 
ker tak rat še  ni m ogel (smel?) opustiti 
neosho lastičnega načina razmišljanja.

Ta prem ik  je  storil Franc Rode, ki je  v 
osnovno bogoslovje vpeljal zgodovin­
sko razsežnost razodetja. V zadnjem  
času pa  se  p o leg  zgodovinskosti vse  
bolj upošteva  tu d i kom unikacijska d e ­
javnost kot nosilka (omogočevalka), 
ustvarjalka vsega človeškega in seveda 
tu d i krščanskega.

2. Nauk o Cerkvi (ekleziologija)

Po p rv e m  v a tik a n s k e m  k o n c ilu  
(1869/70) se  je  nauk  o Cerkvi razvijal v 
dveh  sm ereh , ki s ta  bili navzoči že na 
koncilu. Večina teologov je še  vedno  
vztrajala na obram bnih  stališčih in se  
osredo točala  na p apeževo  vrhovno 
ob last, njegovo nezm otljivost in h ie ­
rarhično u red itev  Cerkve. Druga, m anj­
ša skupina teologov se  je trudila, d a  bi 
u ravnoteženo  predstav ila  Cerkev kot 
hkrati vidno in nevidno, skrivnostno 
stvarnost. Nekako do  konca prve sve­
tovne vojne p rev ladu je  v teo lošk ih  pri­
ročnikih ide ja  Cerkve, ki sloni na o b la ­
sti in naglasa n jeno  zunanjo, pravno 
razsežnost.

Š ele  m ed  ob em a vojnam a se  a p o ­
logetske  te m e  um aknejo  v ozad je  in 
p rep u stijo  m esto  obravnavanju no tra ­
n je  resn ičnosti in dinam izm a Cerkve, 
zlasti povezavi s Kristusom , ki p o  njej 
nada lju je  svoje od rešen jsk o  p o slan ­
stvo. Leta 1922 zap iše  Rom ano Guar- 
dini: »Priče sm o religioznem u dogaja­
nju nepredvidljivih razsežnosti: Cerkev 
se  p reb u ja  v dušah.«

V nasledn jih  letih  preplavi katoliš­
ko m isel po jem  Cerkve kot K ristusove­
ga skrivnostnega te lesa , ki p o s ta n e  ti­
p ičen  za o b d o b je  m ed  ob em a vojna­
ma. V odilna m isel številnih gibanj v teh  
letih  je  duhovna poglobitev. Zanim a­
n je  za no tran je  življenje Cerkve oživi 
p o d  vplivom  b ib ličnega g ibanja, ki z 
bogatim i p odobam i op isu je  poveza­
n ost m ed  njenim i vidnim i in nevidnim i 
prvinam i (npr. Cerkev kot božji te m ­
pelj, b ožje  kraljestvo, b ožje  ljudstvo). 
V račanje k sp isom  cerkvenih očetov

65



b u d i zavest, d a  je Cerkev božje  ljud­
stvo, ki iz krsta in evharistije  raste  v Kri­
stusovo telo . Liturgično g ibanje  ozdrav­
lja krščansko duhovnost individualiz­
m a, krepi zavest občestva in usm erja k 
življenju iz b ožje  b e s e d e  in iz združe­
n ja s K ristusom . Iz želje , d a  bi se  čim 
večjem u številu  ljudi om ogočila vklju­
čitev  v življenje Cerkve, oživi m isijon­
sko gibanje. Ekum ensko gibanje začne 
ustvarjati ozračje d ialoga in nagiba 
kristjane, d a  iščejo skupne , zlasti n e ­
v idne  prvine v različnih krščanskih 
Cerkvah. G ibanje Katoliške akcije na­
glasi zakram enta  krsta in b irm e, ki s le ­
hernega  kristjana vcep ita  v Kristusovo 
skrivnostno te lo  in m u nalagata do lž­
n o st ap o sto la ta . Pod vsem i tem i vplivi 
g radijo  teo log i nauk o Cerkvi p re d ­
vsem  na ide ji Cerkve kot K ristusovega 
skrivnostnega te lesa , pri nas to še  p o ­
seb e j velja za Franca Grivca.

Krona teg a  p rizadevanja  je okrož­
nica Pija XII. Mystici corporis (O Kristu­
sovem  skrivnostnem  te lesu , 1943), ki 
pom en i tu d i p re lom  z juridično-hierar- 
hičnim  um evanjem  Cerkve. Tudi la­
ikom je  priznan  d e le ž  v njej. Kristus
— glava in Cerkev — njegovo skriv­
nostno  te lo  s ta  ena  skrivnostna o seba , 
»polnost Kristusova«, nekaj eno tnega 
in nedeljivega. Pom anjkljivost okrož­
nice p a  je, da  enači skrivnostno te lo  z 
rim sko-katoliško Cerkvijo in ne obrav­
nava ekleziologije drugih krščanskih 
Cerkva.

Okrožnica je sp o d b u d ila  teo loge k 
raziskovanju nevidnih prvin Cerkve. Po 
drugi svetovni vojni-.mnogi obravnavajo 
navzočnost in delovanje  Svetega Duha 
v njej. N jeno notranjo  ed in o st vidijo 
u tem eljen o  v ed in o sti Svete Trojice. 
Ne govorijo več toliko o kvantitativni in 
geografski veso ljnosti (katolištvu) kot o 
kvalitativni, ki je v tem , da  je zm ožna 
sp re je ti vse  n aro d e  z njihovimi p o se b ­
nostm i in je  o d p rta  za vse p ristne  
v red n o te  drugih verstev  in kultur. V 
o sp re d je  teo lošk ih  razprav vse bolj 
postavljajo odrešenjsko poslanstvo ško­

fov, duhovnikov in laikov. Cerkev kot 
ce lo to  po jm ujejo  kot b ožje  ljudstvo, 
kot tem eljn i zakram ent (O. Sem m el- 
roth, H. Schillebeeckx) in kot občestvo 
(koinonijo) (J. Hamer). Skratka, teologi 
obravnavajo nauk o Cerkvi bolj z vidika 
n jen e  notran je  v seb ine  (dogmatično) 
kot pa z vidika n jenih zunanjih, vidnih 
prvin, kot s ta  hierarhija  in pravo 
(apologetično).

Kar j e l .  Vatikanski koncil m oral p u ­
stiti nedokončano  — bil je  pretrgan za­
radi političnih razm er v Italiji — je bilo 
tre b a  nadaljevati na koncilu, ki ga je  le ­
ta  1962 sklical pap ež  Janez XXIII. To pa 
je  ravno nauk o Cerkvi, o njeni notranji 
naravi, prenovitvi, o ed inosti kristjanov 
in o d ialogu z današn jim  svetom . Drugi 
vatikanski koncil je  bil v resnici »koncil 
Cerkve o Cerkvic (K. Rahner), o Cerkvi 
»navznoter in navzven« (kard. J. L. 
Suenens).

Dogm atična konstitucija o Cerkvi 
(Lumen Gentium ), sp re je ta  21. no­
vem bra 1964, je sad  om en jenega raz­
voja teo log ije  m ed  koncilom a p a  tu d i 
sad  d e la  koncilskih očetov in teoloških  
strokovnjakov. Podaja tem eljna  načela, 
ki nam  povedo, kako Cerkev na podlagi 
božjega razodetja  um eva sam a seb e , 
svoje najgloblje bistvo, kakršno izvira 
iz večne skrivnosti tro ed in eg a  Boga, ki 
v svoji svobodni ljubezni hoče um ne 
stvari napraviti d e ležn e  svojega veliča­
stva in svoje sreče. Ta konstitucija je 
središčni in tem eljno  dokum ent tega 
koncila in pod laga za vse drugo, o č e ­
m er je  koncil razpravljal in odločal.

Ključni po jem  koncilske ekleziolo­
gije je Cerkev kot občestvo (koinonia, 
communio): kot »vesoljni zakram ent 
odrešenja«  služi g lobokem u notra­
n jem u zed in jen ju  ljudi z Bogom in 
hkrati ed in o sti človeštva. le  hkrati in 
neločljivo vidna in nevidna, božja in 
človeška. V svoji zgodovinski razsežno­
sti se  razodeva kot božje  ljudstvo, ki 
p o tu je  proti svojem u končnem u, esha- 
to loškem u cilju.

66



V obravnavanju hierarh ične zgrad­
b e  Cerkve se  koncil posveti zlasti ško­
fovski službi in s tem  dopoln i prejšnji 
koncil. Novo je načelo  zbornosti (kole- 
gialnosti), po  k aterem  ima zbor škofov 
s p a p e ž e m  in p o d  njim isto  o b la s t ka­
kor p apež . Škofovsko posvečen je  je 
jasno o p re d e lje n o  kot zakram ent in si­
cer najvišja s to p n ja  zakram enta  sv e te ­
ga reda. N adalje so ov red n o ten e  kra­
jevne Cerkve (škofije), ki ustvarjajo raz­
ličnost znotraj katoliške ed inosti. Prvi­
krat v zgodovini koncil posveti celo 
poglavje laikom in o p iše  njihovo vlogo 
v Cerkvi in svetu. Naglasi tud i, da  je p o ­
slanstvo Cerkve, da  vse, ki so vanje 
včlenjeni, vodi k svetosti. Redovniki 
imajo prav zato v njej lastno in n en a­
dom estljivo poslanstvo. Bistvo hierar­
hičnih služb ni v ladanje  in gospodova­
nje, am pak služen je. S koncilom se  ka­
toliška Cerkev tu d i uradno  pridruži 
ekum enskem u gibanju  in si zastavi za 
enega  glavnih ciljev p ospeševa ti o b ­
novitev ed inosti m ed  vsem i kristjani.

Pokoncilski nauk o Cerkvi obravna­
va pozitivne in negativne p rem ike  v 
prenovi. Soodgovornost v krajevni in 
vesoljni Cerkvi, zlasti vloga laikov, je 
dob ila  pog lob ljeno  u tem eljitev  in se  
vedno  bolj uveljavlja. Cerkev n astopa  
iz ozkega kroga in nam esto  o b ram b e  
svojih stališč vzpostavlja d ialog  s sve­

tom , z drugače m islečim i in drugače 
verujočimi. Vidno m esto  v obravnava­
nju n jenega sed an jeg a  trenutka ima 
tud i prenova cerkvenih struk tur v duhu  
zbornosti (ustanovitev s in o d e  škofov in 
raznih svetov na ravni veso ljne  in kra­
jevne Cerkve).

O dpirajo se  nova vprašanja, ki jih 
narekujejo  bod isi razvoj sveta  bod isi 
odnosi znotraj Cerkve. Sem  sp a d a  s e ­
kularizacija, ki p reh a ja  v sekularizem , 
to  je v pop o ln o  zanikanje Boga in vsega 
religioznega. M lade Cerkve tre tjega  
sveta se  ukvarjajo z inkulturacijo krš­
čanstva v njihovo m ise lnost in razm ere. 
Znotraj cerkvenega življenja s to p a jo  v 
o sp re d je  vprašanja  kot so: o d nos m ed  
cerkvenim  učiteljstvom  in teologi, m ed  
vesoljno  in krajevno Cerkvijo, vloga la­
ikov in žen e  v Cerkvi. V o dnosu  Cerkve
— svet je vedno  ak tua lne jše  vprašanje, 
kako učinkovito vzpostaviti d ialog in 
prem agovati kričeča nasp ro tja  v svetu.

Razm ere pri nas narekujejo , da  se 
teo logija  loteva specifičnih tem , p re d ­
vsem  vprašanj d ialoga in sožitja z d ru ­
gače m islečim i. M ed vidnejšim i za­
stopniki slovenske teo lo šk e  misli je 
Franc Perko, ki je  v številn ih  člankih in 
predavanjih  obravnaval široko p a le to  
ekum enskih  in eklezioloških tem . Po­
leg njega so bolj p o d  dogm atičnim  vi­
dikom  pisali o te h  vprašanjih  Anton 
S trle , Vekoslav Grmič in Anton Štrukelj.

DOLENC Bogdan se je rodil 25. 8. 1953 na 
Četeni ravni, župnija Javorje nad Škofjo Lo­
ko. Po maturi na gimnaziji Poljane v Ljub­
ljani (1972) je študiral teologijo in diplom i­
ral na TF v Ljubljani leta 1979. Naslednji 
dve leti se  je specializiral iz dogmatične 
teologije in opravil magisterij (1981). Študij 
dogm atike je nadaljeval na Papeški univer­
zi Urbaniani v Rimu in leta 1985 dosegel 
doktorat iz teologije. Kaplanoval je v župni­
jah Grosuplje (1979—81) ter Novo m esto 
— Kapitelj (1985—87). Od leta 1987 dalje 
je honorarni predavatelj nauka o Cerkvi,

teologije nekatoliških Cerkva te r  teoloških 
osnov dialoga. Od leta 1989 je glavni ured­
nik Bogoslovnega vestnika.

Dela: K ristjanov o d n o s  d o  sve ta  p o  nauku 
kard inala  J. H. N ew m ana, L jub ljana 1981 (m agi­
strsko  d e lo , tipkopis); »World« an  th e  Christian 
a t t i tu d e  to  it accord ing  to  th e  se rm o n s of John 
H enry C ardinal N ew m an, Rom a 1985 (disertacija , 
tipkopis); T eologija  laika ta  2. v a tikanskega cer­
kvenega zbo ra , v: BV 47 (1987) 231— 240; Nauk 
kard inala  J. H. N ew m ana o  v erskem  položaju  n a ­
rodov, ki K ristusa š e  n e  po zn a jo , v: CSS 22(1988) 
83— 86. Objavil je  tu d i nekaj p rev o d o v  v BV.

67



EHRLICH Lam bert se je rodil 18. sep tem ­
bra 1878 v Žabnicah v Kanalski dolini in je 
bil umorjen 26. maja 1942 zjutraj na Streli­
ški ulici v Ljubljani. Njegov oče je bil Ivan, 
posestnik, gostilničar in lesni trgovec, mati 
pa M agdalena Mikosch. osnovno šolo je 
obiskoval v Žabnicah, gimnazijo v Celovcu 
(1889—97), bogoslovje v Innsbrucku 
(1898— 1902) in v Rimu. V duhovnika je bil 
posvečen 20. julija 1903. Isto leto je bil 
promoviran v Innsbrucku za doktorja teo lo­
gije. Služboval je kot kaplan v Beljaku 
(1903), stolni kaplan v Celovcu (1903—07), 
škofov tajnik (1907— 10), profesor v celov­
škem bogoslovju (1910— 19). Kot izvedenec 
za razm ere na Koroškem je bil 1919 im eno­
van v jugoslovansko delegacijo na mirovni 
konferenci v Parizu. Tam je objavil obsežno 
poročilo La Carinthie (1919). Potem je v Pa­
rizu in Oxfordu nadaljeval e tnološke inver- 
stveno prim erjalne študije zlasti v zvezi s 
prvotnimi kulturami (1921—21). O tem  je 
napisal knjigo Origin of Australian Beliefs 
(1922). Isti p redm et je obravnaval v razpravi 
Tribal Initiation and Secret Societies in 
Australia, objavljeno v Com pte rendu de la 
III. Sem aine d 'Ethnologie religieuse, 1922. 
Leta 1922 je postal prof. primerjalnega ve­
roslovja na teološki fakulteti v Ljubljani, kar 
je ostal do umora.

Ehrlich je deloval v raznih organizacijah. 
Več let je bil odbornik celovške Družbe sv. 
Mohorja. Bil je vodilni duh katoliškega pro­
svetnega dela m ed koroškim ljudstvom. 
1904 je dal pobudo za ustanavljanje delav­
skih in izobraževalnih društev. Sam je 1905 
ustanovil Slovensko delavsko društvo v 
Podljubelju. Ustanovil je tudi duhovniško 
združenje Sodaliteta presvetega Srca Jezu­
sovega in pozneje razne organizacije za 
podpiranje misijonov. 1913 je v  Celovcu iz­
dal knjižico Aus dem  Wilajet Karnten, kjer 
prikazuje, kako se  slovenski narod bori za 
naravno pravo svojega obstoja. 1931 je v 
Gorici izšel njegov višarski molitvenik Na 
sveti poti (nepodpisan). Zlasti se je zanimal 
za dijaštvo. Bil je cerkveni zastopnik pri 
Slovenski dijaški zvezi, pri akademski zve­
zi, pri akadem skem  klubu Straža te r pri ma­
rijanski kongregaciji za akadem ike. Večkrat 
je predaval na dijaških tečajih na Svetih 
Višarjah.

Dela: V n em ščin i je  1920 n ap isa l v založbi 
S lovenske k rščanske  so c ia lis tične  zveze na  Ko­
roškem  knjižico o  višarski Mariji, 1912 Dr. A igner

u n d  L o urdes (1912); objavil je  tu d i dve  knjigi: 
o b širn o  d e lo  K atoliška Cerkev, kraljestvo  bož je  
na zem lji I— III, C elovec 1919, 1927, 1928; Irska, 
C elovec 1942.

Razprave: Ein an g eb lich e r  K om prom iss d e r  
k a th o lisch en  Kirche m it d e m  N eom althusian is- 
m us, v; Th. pr. Q uartalschrift 1917; v slovenščin i 
je  zače l objav ljati k ra jše  se stav k e  v K oledarjih  
M ohorjeve d ru ž b e  (1909, 1910, 1922, 1925). V 
D obrem  pastirju  je  izšlo nekaj njegovih cerkve­
nih govorov (1913, 1917). V oditelj v bogoslovnih  
v e d a h  je  objavil n jegovo razpravo K antova kriti­
ka naš ih  dokazov za b ivan je  b o ž je  (1910), V SM1 
je  nap isal: Državni šolski načrti v Jugoslaviji in 
šo lska  zakon o d a ja  p o  drugih  državah (1923). Naj­
več  p a  je  objav ljal v  Času: Veliki p o m o r XX. s to ­
le tja  (neom althuzian izem ) (1914); S tarost člove­
škeg a  ro d u  v luči p razgodov ine  (1922); P razgodo­
vinski grobovi (1923); Ruski bo ljšev izem  
(1923— 24); Č udež (1930— 31); Razvojna teorija  
(1938— 39, 1939— 40). V Bogoslovnem  vestniku: 
P re d m e t in m e to d a  p rim erja lnega  veroslovja 
(1922); Bogovi (1924, 1925); N otran je  razm erje  v 
anglikanski cerkvi (1927); Spiritizem  (1928); Okul­
tizem  v grških orakljih in m isterijih  (1928); Šam a­
nizem  (1929); Magija prim itivnih narodov  (1934); 
O seb n i značaj K ristusov (1935). V m es je  p isa l 
o c e n e  strokovnih bogoslovnih  knjig.

Skripta: T heo log ia  fu n d am en ta lis  ali ap o lo ­
g e tica  (45 +  32 +  18); D e in sp ira tio n e  (5); V ero­
slov je  — D e re lig ione  in g e n e re  (70 +  147); Koz- 
m ologija ali m etafizika sve ta  (31 + 3 9 ); P razgodo­
vinske in p ro to h is to ričn e  ku ltu rne  d o b e  (39).

FAJDIGA Vilko se je rodil 22. junija 1903 v 
Radovljici na Gorenjskem. Mašniško po ­
svečenje je prejel 26. junija 1926. Na Kato­
liškem inštitutu v Parizu je študiral apolo­
getiko in tam  1.1929 doktoriral z disertacijo 
Le problem e moral e t sa solution d a p rč s  
le Bouddha e t d a p re s  Jesus-Christ. Na In­
stitu t d ’Ethnologie a 1'Universite de Pariš je 
diplomiral 30. oktobra 1928. Leta 1943 je 
začel kot docent predavati apologetiko na 
teološki fakulteti v Ljubljani, kjer je postal 
izredni profesor 1952, redni pa 1967. Svojo 
profesorsko kariero na teološki fakulteti je 
zaključil v akadem skem  letu 1980/81. Ob 
njegovi osem desetletnici se  mu je teološka 
fakulteta oddolžila 22. junija 1983 s poseb ­
no zahvalo in priznanjem za njegovo znan­
stveno, pedagoško in upravno delo v tej 
ustanovi. Umrl je v Ljubljani 5. maja 1984.

Profesor Fajdiga je bil vsestransko an­
gažiran in je opravljal različne dolžnosti v 
ljubljanski (nad)škofiji in vsej slovenski 
Cerkvi, od 1966 je bil tudi svetovalec rim­

68



skega Tajništva za neverne. Bil je glavni 
urednik več listov: Naša zvezda (8a., 9., 10., 
11. letnik), Oznanilo (ves čas) in Cerkev v 
sedanjem  svetu (prvi trije letniki).

D ela :Z ačeti je  treb a , L jubljana 1937,54; Božji 
otroci, L jub ljana 1940, 128; P ism a o  trp ljen ju , 
L jub ljana 1940, 100; M oralni ču deži in njihova 
krite rio lo ška  v red n o st, L jubljana 1942,99; V žaru 
s to le tn ice , L jubljana 1958 (ciklostil) 107; Marija v 
življenju Cerkve, L jubljana 1965 (ciklostil), 184; 
T eo re tičn a  ap o lo g e tik a . K rščansko p rim erja lno  
bogoslov je . O zn anstven ih  tem eljih  k rščanskega 
verovanja, L jubljana 1966 (ponatis) 244; D e ap- 
p e tib ili ta te  revela tion is ch ris tian ae  je  izšla v 
drugi p re d e la n i izdaji z naslovom  Pot vere , L jub­
ljana  1964, 302; O zgodovinski p o d o b i n a js ta re j­
še  re lig ije , L jub ljana 1963, 100; M isiologija (d ru ­
ga izp o p o ln jen a  izdaja), L jubljana 1966, 114.

Razprave, članki: F atim ska prikazovanja, BV 
23 (1943) 172— 206; B rahm anizem  in krščanstvo, 
BV 24 (1944) 146— 176; Nov in važen  d o k u m en t, 
BV 26 (1946) 35— 43; Iz Boga —  za ljud i — p o  
Cerkvi, BV 26 (1946) 180— 189; P rob lem i teo lo g ije  
verstev , BV 28 (1948) 43— 59; Lam aizem  in kato li­
cizem , Čas 28 (1948) 303— 311; P rob lem i akom o- 
dacije , ZbTF I., 104— 134; Ideja  najv išjega b itja  v 
zgodovini v erstev , ZbTF III., 17— 54; Še o p re d ­
m e tu  ap o lo g e tik e , ZbTF IV., 72— 89; O veri in ver­
stvih, ZbTF VIII., 124— 138.

Drugo: P o ljudn i članki, o c e n e  in prikazi (60 
eno t). Veliko n jegovih  razprav, člankov in ocen  je  
zarad i težk ih  povojnih  časov o sta lo  v rokopisu .

GRIVEC Franc, rojen 9. oktobra 1878 v Ve­
likem Lipovcu v župniji Ajdovec na Dolenj­
skem kot sin kmečkih staršev. Že kot gim­
nazijec v Ljubljani (1890—98) in nato kot 
bogoslovec se je živo zanimal za slovanske 
jezike in književnost. Po duhovniškem po­
svečenju (1902) je nadaljeval teološke štu ­
d ijev  Innsbrucku (1902— 1905) in jih sklenil 
z doktorsko tezo o zgodovinskih poskusih 
zedinjenja v katoliško Cerkvijo m ed vzhod­
nimi Slovani. Povrnitvi v domovino je krajši 
čas kaplanova! v Dobu pri Domžalah. Eno 
leto (1906—07) je bil študijski prefekt, za­
tem  pa do 1919 docent in profesor filozofije 
in fundam entalne teologije v ljubljanskem 
bogoslovnem semenišču. Po prvi svetovni 
vojni so ga poklicali za rednega profesorja 
vzhodnega bogoslovja na Univerzo v Za­
grebu. Leta 1920 se  je vrnil v Ljubljano in tu 
prevzel katedro za traktat o Cerkvi. Preda­
val je tudi vzhodno teologijo. Sodeloval je 
pri oblikovanju Teološke fakultete, ko je le­
ta 1921 začela izdajati znanstveno teološko 
revijo Bogoslovni vestnik. Češki prijatelji so

ga že leta 1903 povabili na zborovanje te ­
ologov in izobražencev v Velehrad. Glavni 
nam en njihovega delovanja je bilo zbliža- 
nje m ed pravoslavno in katoliško Cerkvijo. 
Do leta 1947 se je Grivec kot predavatelj in 
organizator udeleževal vseh znanstvenih 
kongresov na Velehradu. Sam se  je ogrel in 
druge navduševal za cirilmetodijsko misel, 
ki je gledala v svetih bratih Cirilu in M etodu 
apostola vesoljne cerkvene edinosti in za­
stopnika ene, vesoljne Cerkve iz obdobja 
pred  razkolom. V zvestobi njuni dediščini 
naj Slovani kot most povezujejo krščanski 
Vzhod in Zahod in s tem  izpolnijo svojo po ­
sebno nalogo v organizmu Cerkve.

Leta 1924 je napisal prvi slovenski ekle- 
ziološki priročnik Cerkev. To je tudi prvi ka­
toliški učbenik, ki obsežneje upošteva pra­
voslavno pojmovanje Cerkve. Ker je prva 
izdaja knjige pošla, je 1.1936 napisal knjigo 
Kristus v Cerlčvi, nam enjeno širšemu krogu 
bralcev. Drugo, popolnom a predelano iz­
dajo knjige Cerkev pa je izdal 1943. Istega 
leta je izšla okrožnica papeža Pija XII. My­
stici Corporis, ki jo je Grivec prevedel in 
opremil s komentarjem.

Leta 1927 je objavil prvo delo o svetem  
Cirilu in Metodu. Izsledki njegovih raziskav 
te  problem atike p red  2. svetovno vojno so 
zbrani v latinskem prevodu Žitja Konstan­
tina in Metodija (1941).

V letih pred  2. svetovno vojno je z mno­
gimi razpravami in kritičnimi ocenam i ži­
vahno posegal v teološke diskusije. Vse 
bolj je postavljal v ospredje cirilmedotijsko 
problem atiko; življenje, delo in nauk svetih 
bratov, bizantinološka in slavistična vpra­
šanja. Dokazal je tesno  zvezo naših naj sta­
rejših književnih spom enikov in naše zgo­
dovine z delovanjem  Cirila in M etoda. Filo­
zofska fakulteta v Ljubljani je 1. 1951 izdala 
njegov popravljeni in z opom bam i op re­
mljeni slovenski prevod Žitja Konstantina 
in M etodija. Razprave o njunem  življenju in 
delu je strnil v nemški knjigi Konstantin 
und Metod, Lehrer d er Slaven (1960). Malo 
pred  njegovo smrtjo 1. 1963 je Mohorjeva 
družba v Celju izdala njegovo delo Slovan­
ska blagovestnika sv. Ciril in M etod 
863— 1963. Franc Grivec je umrl 26. junija
1963 v Ljubljani.

Vodilna misel njegovega teološkega 
snovanja je bila: Kristus živi in delu je v 
Cerkvi kot svojem skrivnostnem telesu, ka­
terega glava je. Grivec je bil navdušen d e ­

69



lavec za ed inost kristjanov, teolog, slavist, 
zgodovinar in organizator. Na tem elju 
skupne teološke dediščine, ki jo je odkrival 
v staroslovanskih virih, je skušal preraščati 
nasprotja m ed vzhodnim in zahodnim na­
ukom o Cerkvi.

D e/a: Cerkev, L jubljana 1924', I9432; K ristus v 
Cerkvi, L jubljana 1936; K rščanstvo in Cerkev, 
L jub ljana 1941; O krožnica p a p e ž a  PijaXll., Skriv­
n o stn o  te lo  Jezusa K ristusa, p o ja sn il F. Grivec, 
L jub ljana 1944; C erkveno p rvenstvo  in ed in s tv o  
p o  b izan tin sk em  pojm ovanju , T eološka faku lte­
te , L jubljana 1921 (v slovenščin i in latinščini); 
S lovanska a p o s to la  sv. Ciril in M etod , L jubljana 
1927; Ž itja K o n stan tin a  in M elod ija , Celje 1936; 
S lovenski knez  K ocelj, L jubljana 1938; K onstan­
tin  u n d  M ethod , L eh rer d e r  Slaven, W iesb ad en  
1960; S lovanska b lag o v es tn ik a  sv. Ciril in M etod  
863— 1963, MD, C elje  1963.

R azprave in članki: D opoln ila  k drugi izdaji 
knjige Cerkev, v : Z born ik  TF III (1953) 124— 146; 
V zhodno  cerkveno  vp rašan je , v; VBV 12(1909) 
221— 260; F. D ostojevski) in V. Solovjev, v: BV 
11(1931) 97— 142; V ladim ir S. Solovjev in njegovo 
delo : v: Z bornik  TF IX (1959) 1 — 86; Pravovernost 
sv. Cirila in M etoda, v: BV 1 (1921) 1—43; V itae 
C onstan tin i e t  M ethodii, v: Acta A cadem iae  Ve- 
le h ra d e n s is  17 (1941) 1 —  127; 161— 277 (lat. 
prevod).

Grivčevo o b se ž n o  b ib liografijo  je  d e ln o  p ri­
občil M. P an te lič  v okviru razp rave  Život p o sv e ­
če n  č irilm eto d sk o j p ro b lem a tic i, v: Slovo XIII, 
Č asop is s ta ros lavenskog  in stitu ta  Z agreb 1963,
184— 193. N ajp o p o ln e jš i sezn am  pa  je  u red il 
Lojze Kovačič DJ v  svoji dok torsk i d isertaciji z 
naslovom  P rispevek  dr. F ranca Grivca k razvoju 
ek lez io lo g ije  v prvi polovici 20. sto le tja , L jublja­
na  1983, 13— 36 (tipkopis). B ibliografijo je  razvr­
s til v p e t  skup in : a) ek lez io lošk i sp isi (93 enot), 
b) ek u m en sk i sp is i (123), c) ciril-m etodijska 
vp rašan ja  (256), d) kn jiževnost slovanskih naro­
d o v  (96), e) rokop isi ek lez io lo šk eg a  značaja (11).

OCVIRK Drago se je rodil v družini šestih 
otrok 26. decem bra 1951 v Celju. Tam je 
obiskoval osnovno šolo, maturiral je v Za­
grebu in se 1972 vpisal na teološko fakulte­
to  v Ljubljani, kjer je končal tri letnike, na­
kar je odšel v Pariz in nadaljeval študij te ­
ologije. Magisterij je dosegel 1. 1980, leta
1984 pa je doktoriral iz teologije na LJnsti- 
tu t catholique de Pariš z disertacijo La foi 
e t le credo. Essai theologique sur Vappar- 
tenance chretienne. Med študijem  teologi­
je je študiral še  biblično grščino in hebrej­
ščino te r  diplom iral na ELO A (inštitut za 
poučevanje starih vzhodnih jezikov).

Po opravljenem magisteriju 1980 je po­
stal asistent za krščansko antropologijo na 
L 'lnstitut catholique d e  Pariš, naslednje le­
to (1981) pa še asistent za osnovno bogo­
slovje, nekrščanska verstva in misiologijo 
na ljubljanski teološki fakulteti. Tako je iz­
menično predaval zimski sem ester doma, 
poletnega pa v Parizu, vse dokler ni bil 1987 
imenovan za docenta v Ljubljani.

Poleg številnih predavanj za izobražen­
ce po vsej Sloveniji je še  glavni urednik Mi­
sijonskih obzorij te r zbirke Teološki priroč­
niki pri Mohorjevi družbi.

Dela: La foi e t  le  č redo . Essai T heo lo g iq u e  
su r 1 'ap p a rtenance  ch re tien n e , Paris, Cerf, Cogi­
ta tio  fidei 131, 1985, 173.

R azprave in članki: La reve la tio n  e t  le  savoir. 
A p a rtir  e t  e n  m arge d e  la C o nstitu tion  Dei V er­
b u m , v Lum en v itae , Bruxelles, ed . francaise , vol. 
XXXVI. 1981/2, 149— 185; R azo d e tje  in v e d e n je , 
BV 41 (1981) 192— 223; R acionalnost, sim boln i 
re d  in krščanstvo, BV41 (1981), 461— 492; Vera v 
zgodovini in d ružbi. Prikaz p o litične  teo lo g ije  j. 
B. M etza, BV 42 (1982) 64— 81; Nova p o ta  in p re ­
miki v teo log iji p o  d rugem  vatikanskem  koncilu, 
v: 20 le t po  koncilu , L jubljana 1984,74— 94; M isi­
jonska  d e jav n o s t in m ise l d a n e s , BV 44 (1984) 
365— 378; Praktična ap o lo g e tik a  Vilka Fajdiga, 
BV 44 (1984) 425— 429; D ialog Cerkve s kulturo, 
BV 45 (1985) 229— 243; Teologija o sv o b o d itv e  v 
Latinski Ameriki, v: M ohorjev K oledar, Celje 
1985, 48— 52; O d sv e teg a  k Bogu, v: V rednote, 
L jubljana 1986, 7— 24; Sveto in relig ije , BV 46 
(1986) 25— 38; Krščanstvo m e d  Bogom in svetim , 
BV 46 (1986) 127— 140; K ristus m e d  krščanskim  
in nekrščansk im i izročili, v Katoliški m isijoni, 
B uenos Aires 1986,; N evera vern ih  in vera  nev er­
nih, v K ateh eza  v  slovensk i seku lariziran i družbi, 
M aribor 1987, 1— 20 (p red e la n  in d o p o ln je n  čla­
n ek  je  izšel tu d i v hrvaškem  prevodu: N evjera 
v jem ik a  i v jera  nevjern ika, v: K ateheza, Z agreb 
1987/4, 98— 100); S p rem in jan je  d ru ž b e  in reli­
giozni položaj človeka, v: CSS 21(1987) 98— 100; 
K ristjani v javnosti, BV 47 (1987) 105— 113; Uloga 
redovnika u povijesti i d an as , B ilten viših redov- 
ničkih p red sto jn ik a  Jugoslavije, d e c e m b e r  1987; 
B lagode jna  »odvečnost« krščanstva, v: 21. Š tud ij­
ski dnev i, Draga 86, T rst 1987, 107— 124; G lobin­
sk e  sp re m e m b e  v  teolog iji in njihov p o m e n  za 
oznan jevan je , v: CSS 22 (1988) 79—83; N ajprej 
človek, v  BV 48 (1988) 409— 426; K ristjan p re d  ju ­
trišn jim  d n em , v: P re lom ni časi, L jubljana 1989,
185— 213; U niverzalnost človekovih pravic in 
un iverzalnost vere , v BV 49 (1989) 187— 203; Vera 
v  kom unikaciji, v: CSS 23 (1989) 162— 166.

O bjavljenih  je  tu d i več  ocenvB V  in po ljudn ih  
člankov v  Družini, Božji b e s e d i  (Toronto) in Misi­
jonskih  obzorjih , ki jih ureja.

70



PERKO Franc je bil rojen na Krki 19. 11. 
1929 kot sin kmečkih staršev. V Ljubljani je 
leta 1949 končal klasično gimnazijo in se 
nato vpisal na teološko fakulteto. Duhov­
niško posvečenje je p rejel 29. junija 1953, a 
zaradi služenja vojaškega roka in 3 letnega 
zapora je končal teološko fakulteto še le  le­
ta  1961. Podiplomski študij je nadaljeval 
pri prof. Francu Grivcu na ljubljanski te ­
ološki fakulteti in ga dovršil prav ob smrti 
prof. m entorja junija 1963 z disertacijo »Fi­
lozofija in teologija sv. Cirila in Metoda«. Že 
februarja 1964 je bil poklican na teološko 
fakulteto v Ljubljani kot honorarni predava­
telj nauka o Cerkvi in vzhodnega bogoslov­
ja. V letih 1965 do 1968 se je izpopolnjeval 
na Vzhodnem institutu v Rimu, kjer je na­
pravil licenciat iz vzhodnega bogoslovja. 
Docent je postal le ta 1971 in 1976 izredni 
profesor katedre za osnovno bogoslovje in 
katedre za dialog. Pet le t je bil dekan Te­
ološke fakultete v Ljubljani. Leta 1986 je bil 
imenovan za beograjskega nadškofa in m e­
tropolita. Ob koncu novem bra 1989 je bil 
upokojen kot profesor teološke fakultete. 
Od leta 1986 je član M ednarodne teološke 
komisije pri Kongregaciji za nauk vere v 
Rimu in dolgoletni član Sveta za nauk vere 
pri JŠK, katerega sedaj vodi kot predsednik.

Dela: T eologija  sv. Cirila in M etoda, inaugu- 
ralna d ise rtac ija , L jubljana 1963; N auk o Cerkvi 
(razm noženo), L jubljana 1971; E d en  je  G o sp o d , 
L jubljana 1973; V erstva v Jugoslaviji, C elje 1978; 
Principi ek u m en izm a (skripta) 1974.

R azprave in članki: Božje kral jes tvo  v d o g m a­
tični konstituciji »Luč narodov«, v: »Božje kralje­
stvo« 1966; K akšne sp re m e m b e  zah tev a  II. vat. 
koncil v ka teh izaciji nauka o Cerkvi, v: BV 26 
(1966) 169— 179; O odgovornosti v Cerkvi v  luči 
d o g m atičn e  ko n stitu c ije  »Lum en gentium «, v: BV
29 (1969) 267— 284; Cerkev — institucija  in o d re - 
še n jsk o  dogajan je , v: BV 30 (1970) 96— 110; Kr­
ščansk i vzhod , o b  j. v zborn iku  »V ed inosti«  1972; 
Z godovina Cerkve v  šo lsk ih  učben ik ih , v: BV 41
(1981) 287— 309; Mit n ap red k a , v zborniku  »Ali 
b o m o  preživeli?«, C elje  1982.

Drugo: F. Perko je  so d e lo v a l s  svojim i p ri­
spevk i v  razn ih  sloven sk ih  d e lo m a  tu d i tu jih  li­
stih , revijah in zborn ik ih  zlasti s po d ro č ja  nauka o 
Cerkvi, ek u m en izm a in s po d ro č ja  o d n o so v  m ed  
Cerkvijo in d ružbo . V seh n jegovih člankov je 
p rek o  200, p o leg  te g a  p a  š e  več  poročil in ocen  
(45). S odeloval je  tu d i pri novih izdajah  Jugoslo­
v anskega leksikona s prispevk i o Cerkvi v 
Jugoslaviji.

RODE France je rojen 23. sep tem bra 1934 v 
Ljubljani. Leta 1952 maturiraj v Buenos 
Airesu. Od 1954 do 1957 študij filozofije na 
Visoki teološki šoli v Escobarju (Provinca 
Buenos Aires, Argentina), v letu 1956/57 
študij teologije na Gregorianski univerzi v 
Rimu, od 1957 do 1960 nadaljevanje študija 
teologije na Katoliškem Inštitutu v Parizu; 
leta 1960 licenciat iz teologije. Od leta 1960 
do 1963 specializacija iz osnovnega bogo­
slovja na Katoliškem Inštitutu. Leta 1963 
disertacija z naslovom »Le miracle dans la 
controverse moderniste«.

Leta 1969 postal honorani predavatelj 
za misijologijo in zgodovino nekrščanskih 
verstev na Teološki fakulteti v Ljubljani, 
pozneje je prevzel še  predavanja osnovne­
ga bogoslovja in m odernega ateizma. Do­
cent leta 1971, izredni profesor le ta 1976. 

Jeseni leta 1981 odše l v Rim na Tajništvo za 
nevrujoče. Dne 27. julija 1984 dal odpoved 
na Teološki fakulteti v Ljubljani.

Član Slovenske teološke akadem ije v 
Rimu ( 1981); od 1973 do 1981 konzultor Taj­
ništva za neverujoče v Rimu. Od 1982 do 
1987 podtajnik Tajništva za neverujoče, od
1987 tajnik Papeškega sveta za dialog z ne­
verujočimi; od 1987 konzultor Papeškega 
sveta za Migracije in turizem  in Papeškega 
sveta za interreligiozni dialog; od 1987 član 
»capella pontificia«.

Dela: Le m iracle  d a n s  la co n troverse  m o d e r­
n is te , Pariš, B eau ch esn e , 1965, 287; Uvod v m o­
d e rn i a te izem , T inje, Dom  p ro sv e te , 1977, 199; 
Teologija zgodovine, L jubljana, N aše trom ostov- 
je, 1977; Živa verstva, C elje, M ohorjeva d ružba, 
1977, 157; E lem en ti m isijo logije (skripta), L jub­
ljana, 1978, 50; O snovno bogoslo v je  (skripta), 
L jubljana 1979, 269; O b red i uvajanja (skrip ta za 
sem inar), L jub ljana 1980, 27; O žarjeno  b ivan je , 
L jubljana, D ružina 1982,206; Kriterij krščanstva v 
p luralis tičn i d ružb i, T inje, Dom  p ro sv e te  1977; 
La m o ra le  c h re tie n n e  d e m a in  (v so d e lo v an ju  s 
kard. P oupardom ), Pariš— T ournai 1985, 265; La 
foi e t  1’a th e ism e  d a n s  le  m o n d e , Pariš— Tournai
1988, 179.

Razprave in članki: E vangelisation  e t  cu ltu re  
ch ez  le s  S laves m erid ionaux , v: E vangelisation  e t  
a th e ism e , Rim, S tud ia  U rbaniana, 1977; R esnično 
krščanstvo  pri n as d a n e s  in jutri (p rep o v e d an  tik  
p re d  izidom . K asneje  ob jav ljen  v  nem šk em  p re ­
vod u  v  F rankfurter A lgem eine  Z eitung  in v a n ­
g lešk em  v  K eston  C ollege Revievv te r  v  m nogih  
slovensk ih  časo p is ih  v  tujini), v: D uha n e  ugašaj­
te , T eo log ija  za la ike  3, L jubljana 1979, str. 
247— 267; Les rac in es d e  1’a th e ism e  c o n tem p o - 
rain, v; L 'Eglise d e v a n t le  defi d e  1 'a the ism e con- 
tem p o ra in , Pariš—Tournai, D esc lee  1982,84— 98

71



(ita lijanski in po rtugalsk i prevod); C orrelation 
e n tre  la Science e t  la non-croyance e n  pays m ar- 
x iste , v: Science  e t  foi, Pariš—Tournai, D esclee  
1982,138— 142; S ecu larisa tion  e t  secu larism e, v: 
D ic tionnaire  d e s  Religions (Sous la d irec tion  d e  
P aul Poupard), Paris, P re sse s  U niversita ires d e  
France, 1984, str. 1536— 1537 (špansk i in ita lijan­
ski p revod); D er D ialog m it d e n  N ichtg lauben- 
d e n . S e in e  M oglichkeit u n d  s e in e  G renzen, v: 
A nfragen an  d e n  M arxism us u n d  d a s  C hristen- 
tum , K astho lische  A k ad em ie  Freiburg, BRD,
1985, 42— 52; L 'Eglise ca th o liq u e  e t  1'Etat en  
Y ougoslavie 1945— 1985, v; P o rta re  Cristo ali' 
uom o, Rim, S tu d ia  U rban iana  1985, 65— 83; 
Vzroki so d o b n e g a  a te izm a, Z nam en je  1974, 
413—423; A te is tičn e  raz lage  o n astanku  religije, 
Z nam en je  1975,26— 35; Skrivnost sm rti, Z nam e­
n je  1976, 115— 122; Izkustvo sak ra lnega  in vera, 
BV 1975,59; Različni način i verovanja, CSS 10
(1976) 41— 46; N eutešljivo  h re p e n e n je , Z nam e­
n je  1976,387— 395; E kum enska u sm e rjen o s t so ­
d o b n e g a  oznanjevalca , BV 1976, 314— 323; Reli­
g iozno izkustvo v  življenju in naravi, v: Bog v člo ­
veški zavesti in življenju, L jubljana 1977,20— 33; 
Religiozno izkustvo in p o jem  Boga, v: Bog v č lo ­
veški zavesti in življenju, L jubljana 1977, 34— 48; 
Ali b o  krščanstvo  izum rlo?, BV 1978, 187— 198; 
Po jm ovanje ra z o d e tja  o d  I. d o  2. vatikanskega 
koncila, BV 1980, 209; C erkev in država v prvih 
s to le tjih , BV 1981, 240— 263; S ocialism e e t  reli-

gion en  Y ougoslavie, v: A theism e e t  D ialogue, 
C ittž d e l  V aticano 1983, No 3 ,229— 232; 11 com pi­
to  d e lla  C hiesa di fro n te  a l la te is m o  p ra ttico , v: 
Via, verita  e  vita, Rivista d i p as to ra le  catechistica, 
Rim, nov,— dic. 1984,16— 23; 1 rap p o rti tra  Chiesa 
e  S ta to  in Jugoslavia d a l d o p o g u erra  ad  oggi, 
CSEO, Bologna, No 185— 190, 1985, 56— 65; 11 
S im posio  d i B u d a p e s t su  S ocie ta  e  valori etici, v; 
A ggiornam enti sociali, M ilano 1987, No 1,19— 31; 
M ille ann i di C ristianesim o in Russia (p redava­
n je  v  G enovi, d e c e m b ra  1988, neob javljeno); Cri- 
s e  ou  re n a issan ce  d e  1 'hum anism e, P roblem e^ 
d e  la paix  e t  d u  socialism e, Prague 1989; Chri­
s tian ism e  e t  b o n h e u r  (p redavan je  v Zagrebu, 
m aja 1989, ob jav ljeno  v A theism e e t  D ialogue
1989, No 3; Science  e t  foi: u n e  q u e s tio n  & suivre, 
v: A th e ism e e t  D ialogue, 1989, No 3, 51— 55; El 
d ialogo  filosofico e n tre  te is ta s  y a te o s  (p redava­
n je  v  Q uitu, Ekvador, julija 1989, objav ljeno  v 
zborniku); D om aines d e  co llabo ra tion  en tre  1’Est 
e t  1’O u es t d e  1 'Europe (p redavan je  v  S tra sb o u r­
gu, o k to b ra  1989, ob jav ljeno  v A theism e e t  Dia­
logue); La crise  d e  1’id eo lo g ie  len in is te  (p red a ­
van je  za p red stav n ik e  rim ske kurije, m aja 1989).

Drugi članki, ocene, prikazi: p rib ližno  50 (v 
BV, Božjem  okolju, Družini, B iltenu, A theism e e t  
D ialogue, O sservato re  Rom ano, La Revue d e s  
d e u x  m o n d es , itd.). Razna p red av an ja  v  Italiji, 
Franciji, M adžarski, Južni Ameriki in drugje.

72



Ivan Pojavnik

Katedra za zgodovino 
krščanske literature in nauka

K atedra o b seg a  n asled n je  p red m ete : 
patrologijo, zgodovino teologijo  in d o ­
gem , izbrane patris tične  tek ste , la tinš­
čino (I in II).

»Apostolsko izročilo v Cerkvi ob  
pod p o ri Svetega Duha nap redu je . Ra­
s te  nam reč um evanje  izročenih stvari 
in b e sed «  (B 8). Zgodovina teo log ije  in 
dogem  proučuje  organsko rast um eva­
nja ap o sto lsk eg a  izročila v Cerkvi v te ­
ku stoletij. Obravnava stari, srednji in 
novi vek. P o seb e j se  zaustavi ob  ve­
soljnih cerkvenih zborih, ki so kakor 
vezni členi o m en jen e  rasti. Patrologija 
je  d e l zgodovine teologije: posveča se  
š tud iju  cerkvenih očetov, ki so postav i­
li tem e lje  za ves nadaljnji razvoj krš­
čanskega nauka. Pri tem  se  sev ed a  uk­
varja tu d i z orisom  življenja očetov in 
njihovih del.

V 19. stol. je  zan im anje za cerkvene 
o če te  privedlo  do  m etod ičnega p ro ­
učevanja krščanske misli v antiki. Nji­
hova d e la  so izdajali v izvirnem jeziku 
in v latinskem  prevodu. Patrologija je 
p o sta la  učni p re d m e t na teo lošk ih  fa­
kultetah . Patristično »gibanje« se  je 
nadaljevalo  v 20. stol. Še prej so izdaja­
li sp ise  cerkvenih očetov, a so jih tud i 
začeli na veliko prevajati v narodne je ­
zike. Najbolj p o m em b n o  pa  je b ilo  o d ­
krivanje »duha« očetov. To je obogatilo  
teo logijo  in je m ed  drugim  pripravljalo 
p o t 2. vat. koncilu. Proučevanje razvoja 
krščanske misli se  je  sis tem atično  raz­
tegnilo  na sredn ji in na novi vek. Po 2. 
vat. koncilu je  zgodovina teo log ije  p o ­

sta la  re d e n  p re d m e t na teo lošk ih  
fakultetah.

»Glavni cilj tega  koncila ni ta, d a  bi 
razpravljali o nekaterih  poglavitnih 
poglavjih cerkvenega nauka in bi tako 
o b širn e je  ponovili to, kar so učili o če t­
je in stare jši in novejši teologi. Pač pa 
iz p renov ljene  p ritrd itve vsem u nauku 
Cerkve v njegovi celoti... krščanski, ka­
toliški in aposto lsk i duh  vsega sveta 
pričakuje korak naprej v doktrinalnem  
prodiranju« (Janez XXIII.).

2. vat. koncil je napravil »korak na­
prej« in je nared il to, kar sta  v svoji dob i 
opravili patristika in sholastika: inkul- 
turacijo  evangelija. Koncilski doku­
m enti v seb u je jo  nov o d sek  razvoja krš­
čanskega nauka in s tem  tud i novo un i­
verzalno sin tezo  m ed  vero in razumom. 
Le-ta je  tem elj tako im enovane »druge 
evangelizacije« za tre tje  tisoč le tje  kr­
ščanstva.

Janez Pavel II. v konstituciji S ap ien ­
tia Christiana (1979) d a je  teološkim  šo ­
lam kot glavno nalogo, naj razvijejo no­
vo univerzalno sin tezo  m ed  krščansko 
vero  in človeško kulturo. To je nelahka 
naloga, saj p redpostav lja  tem eljito  p o ­
znanje dvatisočletnega razvoja krščan­
skega nauka, po leg  teg a  pa  zahteva tu ­
di upoštev an je  in integracijo d ragoce­
nih prvin kulture in civilizacije novega 
veka. Zavedati se  nam reč m oram o, da 
ne  živimo več v antiki ali v sredn jem  
veku.

»Za novo evangelizacijo niso dovolj 
spom enik i že v p re tek losti opravljene

73



evangelizacije. Za novo evangelizacijo 
je  p o treb n a  nova inkulturacija, ne 
spom enik i p re tek losti, pač pa d an aš­
nja kultura, kultura današn jih  institucij, 
kultura dan ašn je  znanosti, ki je zelo 
različna od  sred n jev ešk e  znanosti. No­
va inkulturacija b o  gotovo različna od  
o n e  s red n jev ešk e , različna kot so raz­
lične npr. prvine in m orda še  težavnej­
ša. A kolikor težavnejša  bo, toliko večji 
b o  izziv« (Janez Pavel II.). Z novo inkul- 
turacijo  b o  izvršen »aggiom am ento« 
p a tristike  in sholastike, ki b o s ta  zasija­
li v novi luči. U resničevanje 2. vat. kon­
cila zahteva, naj teo logija  sto p a  po  poti 
lepega , a težavnega »aggiorna menta«.

K atedra za zgodovino krščanske li­
te ra tu re  in nauka je na teološki fakulte­
ti v 1. 1921—24 sp ad a la  v filozofsko- 
dogm atsko  skupino, v 1. 1924—41 v 
skup ino  cerkvena zgodovina, v 1. 
1941 —51 v pravno-zgodovinsko skup i­
no, v 1. 1951—71 je b ila  vključena v 
zgodovinsko katedro , v 1. 1971—77 je 
b ila  priključena dogm atični katedri.

O d 1. 1977 d a lje  je  sam osto jna katedra . 
Od začetka teo lo ške  faku lte te  pa  do 
d an es  so n jen e  p red m e te  predavali: 
Josip Srebrnič, Franc Ksaver Lukman, 
M aksimilijan Miklavčič, Anton Strle in 
Ivan Pojavnik.

ČRNILOGAR Otmar, rojen 15. 11. 1931 v 
Šebreljah na Tolminskem. Študij na te ­
ološki fakulteti v Ljubljani (1951 do 1957), 
klasične filologije na filozofski fakulteti v 
Ljubljani od 1959 do, 1964. Na teološki fa­
kulteti v Ljubljani predava latinski jezik in 
sicer v letu  1971—72 te r od 1978/79 dalje. 
Sedaj je višji predavatelj za latinski jezik. 
Član Društva za antične in humanistične 
študije Slovenije.

Bibliografija: Kot p rev a ja lec  je  sode loval pri 
p revajan ju  b e ril za slovenski Bogoslužni m olit­
v en ik  (iz la tin sk eg a  jezika) in pri prevajan ju  sve­
to p isem sk ih  tek s to v  za jub ile jn i p revod  Nove 
zaveze: 1 Kor, 2 Kor, 1 Tim, 2 Tim, Tit, H ebr, 1 Pt, 2 
Pt, 1.2.3. )n. S ed a j p a  za nov p rev o d  S tare zaveze 
prevaja  Sirahovo in M odrostno  knjigo. Priročnik: 
Lingua la tina  (1985) za š tu d e n te  teologije.

FRIC Franc, rojen 3. aprila 1907 v Ribnici na 
Dolenjskem. Srednjo šolo in teologijo štu­

d ir a l  v Ljubljani; posvečen 1. 1931. Na filo­
zofski fakulteti v Ljubljani študiral klasične 
jezike (dipl. 1940), nato poučeval na Škofij­
ski klasični gimnaziji v Šentvidu. Župnik v 
Trnovem v Ljubljani (1951), nato v Dupljah 
pri Kranju, kjer je umrl 1985. Od 1961 do 
1971 honorarni predavatelj latinščine na 
Teološki fakulteti v Ljubljani.

74

GLINŠEK Franc, rojen v Sv. Križu ob Krki 
1. 1903. Klasično gimnazijo je študiral v Št. 
Vidu nad Ljubljano in bogoslovje v Ljublja­
ni. Zatem je študiral romanistiko v Ljubljani 
te r  svoj študij dopolnil v Parizu in Rimu. Od 
1.1936 je bil sup len t in profesor na škofijski 
klasični gimnaziji v Št. Vidu do ukinitve 1. 
1945. Nato je stopil v dušnopastirsko delo. 
Njegovo glavno opravilo je bilo v stolnici, 
kjer je deloval celih dvajset let. Na teološki 
fakulteti je poučeval latinščino od 1954 do
1961 te r žive jezike (francoščino, italijan­
ščino).

ILC Josip, rojen 19. julija 1900 v Goriči vasi 
pri Ribnici. Gimnazijske študije je opravil v 
Ljubljani, kjer je študiral tudi klasično filo­
logijo. Doktoriral je leta 1924 z disertacijo 
Motivi v Tibulovih elegijah. Vse življenje je 
bil srednješolski profesor klasičnih jezikov. 
Honorarni predavatelj za latinščino na TF je 
postal leta 1972. Umrl je leta 1982 v 
Ljubljani.

LUKMAN Franc Ksaver, rojen pri sv. Juriju 
ob Taboru v Savinjski dolini 1.1880. Po gim­
naziji v Mariboru je šel v Collegium Germa- 
nicum-Hungaricum v Rim, kjer je na Grego­



rijanski univerzi študiral filozofijo in teolo­
gijo (1899— 1906). Kot je bila tedaj navada 
je, iz obeh  strok dosegel doktorski naslov.
V duhovnika je bil posvečen 1.1905. Kot ka­
plan je služboval v Slovenski Bistrici 
(1906— 1908), obenem  pa je bil vpisan kot 
slušatelj klasične filologije na univerzi v 
Gradcu. Za nostrifikacijo teološkega dokto­
rata je 1. 1908 predložil teološki fakulteti v 
Gradcu disertacijo »Die H eilsbedeutung 
Christi nach den  griechischen Apologeten 
d es  II. Jahrhunderts«. Od 1908 do 1919 je bil 
profesor m oralne teologije na bogoslov­
nem  učilišču v Mariboru. Leta 1919 je v Ju­
goslaviji postal referent za verske zadeve 
pri Narodni vladi za Slovenijo v Ljubljani. 
Že naslednje leto  ga je teološka fakulteta 
m lade univerze pritegnila za profesorja 
dogm atike in dogem ske zgodovine, po 
imenovanju J. Srebrniča za škofa pa tudi za 
patrologijo. Vse to je ostal do upokojitve 1. 
1952, vendar je predaval še  naprej do zad­
nje zime p red  smrtjo. Dogmatične traktate 
kristologijo, soteriologijo in mariologijo ter 
nauk o zakramentih je predaval ob latin­
skem učbeniku F. Diekampa, še le vzadnjih 
letih je pripravil tudi slovenska skripta. Oris 
zgodovine Cerkve v prvih treh  stoletjih je 
pripravil za natis, ki pa ni izšel. Š tudenti so 
ga uporabljali kot skripta, ki so bila dvakrat 
razmnožena (1951 in 1958).

Prof. Lukman je v mariborski dobi urejal 
prvo slovensko teološko znanstveno revijo 
Voditelj v bogoslovnih vedah (1909— 1916). 
Bogoslovna akadem ija v Ljubljani je začela 
izdajati Bogoslovni vestnik, ki ga je Lukman 
urejal od  začetka, to  je od 1. 1921 pa do 1. 
1944, ko je začasno prenehal izhajati. V 
Ljubljani je 1.1923 postal p redsednik  znan­
stvenega društva Leonova družba in bil do 
1. 1931 sourednik njenega glasila Čas. Od 1. 
1925 do 1945 je bil tudi urednik Slovenske­
ga biografskega leksikona, v katerem  je ob ­
javil nad 100 življenjepisov. Slovenska aka­
dem ija znanosti in um etnosti je leksikon 
sprejela pod  svoje okrilje in imenovala 
prof. Lukmana za svojega dopisnega člana 
1.1940. Prejel je tudi razna cerkvena odliko­
vanja. Petkrat je bil dekan teološke fakulte­
te, v 1. 1926/27 pa rektor ljubljanske 
univerze.

Lukman je bil široko razgledan po te ­
ološki literaturi svojega časa. Bil je strokov­
njak za starokrščansko slovstvo in za zgo­
dovino teologije v antični dobi. O tem  pri­

čajo njegove razprave, ki hkrati razodevajo 
umirjenega in doslednega misleca. Največ 
pozornosti in truda je posvetil patristične- 
mu slovstvu. Bil je tenkočuten prevajalec 
cerkvenih očetov, ker je tem eljito poznal 
njihovo teološko misel pa tudi klasično filo­
logijo. Lukman je cerkvene očete vztrajno 
prevajal v slovenščino in si s sodelavci v 
okviru Bogoslovne akadem ije prizadeval za 
natis prevodov. Prevodom je napisal uvod, 
v katerem  je predstavil avtorja, njegov spis 
in pom en. Pri družbi sv. Mohorja v Celju je 
1934 izdal knjigo Martyres Christi, ki pri­
naša izbor poročil o mučencih. Pripravil je 
tudi drugo, pom noženo izdajo, ki je izšla po 
njegovi smrti pri isti družbi 1983. Osnoval je 
zbirko Cerkvenih očetov izbrana dela. Zače­
la je izhajati pri Mohorjevi v Celju 1938. 
Med vojno je izšlo nekaj zvezkov v Ljublja­
ni. Veliko prevodov pa je ostalo v rokopisu. 
Iz te  zapuščine je bilo izdano Gregorija Ve­
likega Pastoralno vodilo (Celje 1984). Prav 
tako po njegovi smrti je zagledala dan n je­
gova študija Gregorij Veliki in njegova doba 
(Celje 1980). Lukman je prevajal tudi cerk­
vene him ne iz Rimskega brevirja. Prevod je 
bil na razpolago kot razmnožena skripta 
(1954), po njegovi smrti pa natisnjen v Ce­
lovcu 1958. V tej zvezi je om em be vredno 
njegovo glasbeno delo, saj je uglasbil vrsto 
cerkvenih pesm i. — Prim. Zgodovina slo­
venske univerze v Ljubljani do leta 1929, 
571; Slovenski biografski leksikon 1,685; Le­
topis Akademije znanosti in um etnosti v 
Ljubljani I, 169; Letopis Slovenske akade- 
m i j e  z n a n o s t i  i n  u m e t  - 
nosti IX, 79—81; Nova pot 11 (1959) 54—59.

POJAVNIK Ivan, rojen 7. 1. 1943 v Šempetru 
pri Gorici, kjer je obiskoval osem letko. Po 
maturi na novogoriški gimnaziji je 1962 
vstopil v boslovje v Ljubljani. Na teološki 
fakulteti v Ljubljani je študiral v akad. letu 
1962/3 in 1964/5, nato pa v Rimu na Grego- 
riani 1965— 1971. Dosegel je licenciat iz fi­
lozofije in teologije. V filozofski licenciatski 
nalogi je obravnaval J. Marechal, Le point 
d e  la m etaphysique, v teološki pa sv. Gre­
gorja iz Nise. V duhovnika je bil posvečen 1. 
1970 v Rimu, nato je eno leto služboval kot 
kaplan v Postojni. Prof. A. Strle ga je 1. 1971 
pritegnil k delu  pri katedri za zgodovino 
krščanske literature in nauka. M edtem je 
študiral vzhodne cerkvene očete in se

75



osredotočil na sv. Gregorja iz Nise. O njem 
je tudi napisal disertacijo. L. 1974 je postal 
asistent, 1. 1978 pa docent.

Dela: Č lovek na m eji dveh  vesolij. N ekateri 
vidiki iz te o lo šk e  an tro p o lo g ije  sv. G regorja iz 
N ise, L jubljana 1975, 255; Patrologija. V zhodni 
cerkveni o če tje , 1979, 302 (skripta); Oris m ario- 
loškega nauka Janeza Pavla II. 1982, 50 (skripta); 
V esoljni cerkveni zbori, 1984, 71 (skripta).
* Rokopisi: D ela  v rok o p isu  v sm eri razvijanja 

n o v e  g lo b a ln e  s in te z e  m e d  vero  in razum om  2. 
vat. koncila: II Concilio E cum enico  V aticano II e  
nuovi orizzonti m ariologici (Drugi vatikanski v e ­
so ljn i cerkveni zb o r in nova m ario loška obzorja, 
253); L u n ita  d e l s a p e re  e  1’o rd in e  verticale  e  
q u e llo  e q u a to r ia le  d e l m o n d o  (Enota v ed en ja  in 
vertikaln i te r  ekvatorialn i re d  sveta, 41); II Conci­
lio E cum enico  V aticano II e  la nuova ta p p a  dello  
sv ilu p p o  d e lla  d o ttrin a  cristiana  (Drugi v a tikan ­
ski veso ljn i cerkven i zb o r in novi o d se k  razvoja 
krščanskega nauka, 402); II m iste ro  de lla  C hiesa 
d i Cristo e  il g lo b o  u m ano  se c o n d o  il Concilio 
E cum enico  V aticano II (Skrivnost Kristusove 
Cerkve in človeška o b la  p o  nauku  d rugega vati­
k anskega v eso ljn eg a  cerkv en eg a  zbora, 142); La 
M adonna e  la civilta delVAm ore nelV insegna- 
m e n to  di G iovanni Paolo II. II Concilio E cum eni­
co  V aticano II. L ineam enti d e lla  nuova v isione 
g lo b a le  d e l m o n d o  (Marija in civilizacija L jubez­
ni po  n auku  Janeza Pavla II. Drugi vatikanski v e ­
soljn i cerkven i zbor. Očrt nove g lo b a ln e  vizije 
sve ta , 355); P ersona e  a tto  (O seba in d e jan je ,70);
II Concilio E cum enico  V aticano II. L ineam enti 
d e lla  nuova v isio n e  g lo b a le  delV uom o (Drugi va­
tikanski veso ljn i cerkveni zbor. O črt nove g lobal­
n e  vizije človeka, 419); La te rra  deg li uom ini e  le 
lingue (Zem lja ljudi in jeziki, 68); S ta t crux, dum  
volvitur orb is. Il m istero  d e lla  Divina Providenza 
e  la so fferenza  n e l g lo b o  d e llu m a n ita  (Križ stoji, 
d o k le r  s e  o b la  vrti. Skrivnost b o ž je  Previdnosti in 
trp ljen ji v obli človeštva, 40); Il Concilio E cum e­
nico V aticano  II. L ineam en ti d e lla  nuova visione 
g lo b a le  d e l m o n d o  nelV insegnam ento  di G io­
vanni Paolo II (Drugi vatikansk i veso ljn i cerkveni 
zbor. O črt nove g lo b a ln e  vizije sve ta  p o  nauku 
Janeza Pavla II., 404).

Razprave in članki: 4 razprave iz O rigenove 
teo log ije : N eb ešk o  kraljestvo , v: BV 37 (1977) 

,24— 37; E ksem plarizem .v: BV 37 (1977) 133— 147;
, R elacionalnost stvarstva in človeka, v: BV 38
(1978) 21— 35; Izpopo ln jevan je  in konec  sveta, v: 
BV 38(1978) 162— 186. Tri r a z p r a *  o S poznatno- 
sti Boga pri sv. G regorju iz N ise, v: BV 38 (1978) 
452— 471; BV 40 (1980) 108— 122; BV 41 (1981)
61— 78. V esoljni cerkveni zb o r v Carigradu 1. 381 
in p o m e n  nicejsko-carigrajske vero izpovedi, v: 
BV41 (1981) 354— 361. P om en kalced o n sk eg a  in 
3. carig ra jskega koncila, v: BV 43 (1983) 229— 248. 
Uvod v knjigi F. K. Lukman, Kristusovi pričevalci, 
C elje  1983, str. 9— 43. Članki, o cene , prikazi: 11. 
Sodeloval pri p rev o d u  L. G. d e  M ontforta, Po­
p o ln a  po d a ritev  sam eg a  s e b e  K ristusu p o  Mariji, 
P le te rje  1980; pri izdaji F. K. Lukmana, Gregorij 
Veliki, C elje 1980; p rired il novo izdajo  F. K. Luk­
m ana, K ristusovi pričevalci, Celje 1983; p re v e d e l 
h im no A kathistos, L jubljana 1988.

SREBRNIČ Josip, rojen v Solkanu pri Gorici 
1. 1876. Študiral je zem ljepis in zgodovino 
na dunajski univerzi, kjer je po diplomi 
obranil tudi disertacijo. Leta 1902 jevstopil 
v bogoslovje in kot gojenec Germanika v 
Rimu (1902— 1907) dosegel na Gregoriani 
doktorat iz filozofije in teologije. L. 1910 je 
postal profesor cerkvene zgodovine v Cen­
tralnem  sem enišču v Gorici, po prvi svetov­
ni vojni pa je sodeloval pri izdelavi statuta 
za slovensko Univerzo v Ljubljani in postal 
1. 1920 na teološki fakulteti redni profesor 
za starokrščansko književnost in cerkveno 
zgodovino. V akadem skem  letu 1922/23 je 
bil dekan fakultete. Sredi sep tem bra leta 
1923 je bil imenovan za škofa na Krku. Sre- 
brničeve razprave iz zgodovinskega pod ­
ročja so b ile izvirne in odmevne. Bil je b i­
ster presojevalec zgodovinskih virov. Bral­
cu je znal stvarno približati dobo, o kateri je 
pisal. Umrl le leta 1966 kot škof na Krku. 
Prim. SBLI11, 429—431.

76



Anton Strle

Katedra za dogmatiko

1. Kaj je  dogm atična teologija?
— »Teologija je prava znanost v p ris t­
nem  p om enu  b e se d e ; znanost, ki to, 
kar je Bog v teku  tisočletij človeškem u 
rodu razodel, kritično preiskuje, znan­
stveno  tolm ači in sistem atično  ureja. 
Pri tem  sp o štu je  vsako drugo znanost, 
ker je vsako resnično človeško znanje 
odsvit b ožje  vednosti. Zato upošteva 
trd n e  izsledke drugih, p o seb n o  nara­
voslovnih ved , saj ne  m ore resnica na­
sprotovati resnici, pač pa se  razne 
stroke človeškega znanja m ed  sebo j 
dopo ln ju je jo .«1 To velja tud i za dog ­
m atično teologijo , ki jo večkrat označu­
jejo kot »kraljico teologije«, ker ima 
n ep o sred n o  za svoj p re d m e t »odre- 
šen jsko  sam orazodevanje troed inega  
Boga v Jezusu Kristusu in Cerkvi kot 
Kristusovem  skrivnostnem  telesu« .2

Kjer gre za razodetje , tam  gre tud i 
za vero, ki sp re jm e  razodetje . Tako je 
jasno, da dogm atična teologija p re d ­
postavlja  vero. Kljub tem u  je znanost v 
po lnem  pom enu. Kajti »znanost je raz­
iskovanje p red m e ta  z m etodo , kakršno 
zahteva p red m et, ne pa s sp lošno, za 
vse p re d m e te  veljavno m etodo , ki m o­
re svoj p re d m e t razbiti. Teologija je 
zn anost prav po  tem , da  ne  uporablja  
m e to d e  sp lo šn e  zgodovine ali sp lo šn e  
psihologije, am pak  tisto , ki je d o lo če ­
na z naravo n jenega p red m e ta  kot raz­
ode tja . Takšna narava ni zasebna  d o lo ­
čitev, ki bi b ila  z njo subjek tivnost raz­
iskovanja prik len jena  na p red m e t, ki 
pa bi se  je b ilo  treb a  znebiti, kakor hi­
tro  bi šlo za znanost. Teolog nam reč 
sam o ted a j in s tem  ravna znanstveno,

da  vzam e naravo razodetja  kot nekaj 
najbolj odločilnega prav v m etodo.« 
Tako R. G uardini.3

2. S tanje p red  koncilom — Dog­
m atična teo logija  v Ljubljani je  b ila  na 
visoki ravni že prej, p re d e n  le  1. 1919 
bogoslovno učilišče postalo  teo loška 
fakulteta nanovo ustanovljene sloven­
ske univerze. Predaval jo je A. Ušenič- 
nik, ki pa je po nastopu  fakulte te  p re ­
vzel filozofijo. Dogm atiko sta  prevzela 
J. Fabijan in Fr. Ks. Lukman. — Lukman 
je bil tud i m ednarodno  poznan  s tro ­
kovnjak za patristiko  in dogem sko 
zgodovino in je kristologijo te r  nauk o 
zakram entih  sta lno  zakoreninjal v na­
uku cerkvenih očetov. S tem  je storil 
m nogo tistega, kar je svežega in zdravo 
prenavljajočega v Franciji p rinesla  p ri­
stn a  »Novelle theo logie«  s svojim vra­
čanjem  k virom (»ressourcem ent«): k 
teologiji velikih cerkvenih očetov, ki je 
b ila  v jed ru  globoka razlaga sv. p ism a 
(tesno povezanega z liturgijo) in narav­
nana na veliko, univerzalno nalogo 
Cerkve kot K ristusovega zakram enta v 
o d re šen je  sveta .4 — ). Fabijan, ki je 
p redaval vso ostalo  dogm atiko, je bil v 
m ladih in zrelih letih  kot kulturno širo­
ko razgledan in spekulativno m očan 
strokovnjak zelo dejaven  tud i zunaj fa­
ku lte te , zlasti kot u redn ik  »Časa«. Pre­
daval je sicer nekoliko zap le teno , a 
im el je odlična skripta; in vedno  znova 
je  obračal pozo rnost tu d i na naj novej­
ša vprašan ja  in tokove v teologiji in na 
drugih področjih , povezanih z dogm a­
tiko in z aposto lsko  nalogo Cerkve (o 
kateri je Fr. Grivec predaval tako, da  je

77



odlično odpiral p e rspek tive  p o zne jše ­
ga koncila). V edno znova je navajal ve­
likega J. H. Newmana, o katerem  je 
znano, kako p re ž e t je bil — zlasti tud i 
na podlagi poznanja krščanske staro ­
davnosti — z mislimi, ki jih je »uzako­
nil« 2. vatikanski koncil. V sem inarju je 
J. Fabijan obravnaval m ed  drugim 
vprašan je  o »kerigmatični teologiji«; 
sp re je l je iz n je  p redvsem  izrazitejšo 
k ristocentričnost, ki naj bi bolj zares 
prežem ala  zlasti dogm atično teologijo, 
in se  s tem  nekako pridružil »novi te ­
ologiji«, o d  k a te re  je  tako  rekoč že vna­
pre j sp re je l n jeno  pojm ovanje razm er­
ja m ed  naravo in m ilostjo (H. de  Lubac 
nam reč ted a j še  ni bil izdal svoje nekaj 
časa tako zelo n ap ad an e  knjige »Surna- 
turel«).5

3. Prizadevanja po  2. vatikanskem  
koncilu — Tako sta  naslednika in o b e ­
nem  z njim a še  drugi p re je la  od  Luk­
m ana in Fabijana (in še  drugih) jasno in 
m odro orientacijo , trdna  in hkrati šibka 
stališča, o d p rta  za p risten  razvoj v pri­
hodnosti. »Živa ide ja  se  sprem inja, da 
bi ostala  ista« (Newman). Velikem u to ­
ku 2. vatikanskega koncila se je  bilo  
m ogoče pridružiti z vso iskrenostjo, ne 
d a  bi b ilo  treb a  razlikovati m ed b e s e ­
dili in »duhom« koncila, in brez vdaja­
nja »progresivizmu« ali »tradicionaliz­
mu«. Koncilske sm ern ice g lede »pre­
novitve cerkvenega študija« postav­
ljajo v sred išče  »Kristusovo skrivnost«, 
ki je b istveno  skrivnost človekovega 
od rešen ja . »Za tem  je tre b a  bogoslov­
ce  naučiti, kako so skrivnosti od rešen ja  
v ed n o  navzoče... Uče naj se  tud i iskati 
rešitev  težkih  vprašanj človeštva v luči 
razodetja , njegove večne resn ice ob ra ­
čati na sprem enljive  človeške razm ere 
te r  jih posredovati sodobnim  ljudem  
na način, ki je zanje prim eren« (DV 
16,3). V zporedno z drugim i katedram i 
teo lo šk e  fakulte te  in v sodelovanju z 
njimi si je tud i k a ted ra  za dogm atično 
teologijo  prizadevala in si še naprej 
prizadeva za prenovo, kakršno je hotel 
sprožiti v Cerkvi sred i sed an jeg a  sveta

2. vatikanski koncil. Naj bo  posebej 
om en jen o  eno, čeprav v nekem  oziru 
postransko, ki pa vendarle  razodeva na 
svoj način duha in voljo ljudi, ki imajo 
radi »dogmatično« teologijo, a se  čisto 
nič ne vdajajo »dogmatizmu«.

Kljub pičlim sredstvom  in različnim 
oviram je katedra  skušala usposab lja ti 
svoje s lu ša te lje  tud i za solidno znan­
stveno d e lo  in se  ni zanašala le na 
»m ednarodna« učilišča, čeprav se  ni 
niti za tren u tek  zapirala m iselnim  to ­
kovom »od zunaj«, saj je  bila že od  svo­
jih prednikov naučena misliti »s svojo 
glavo«, a ne  »svojeglavno«. Tako je bilo  
na dogm atični katedri po 1. 1962 do 
zdaj izdelanih  13 doktorskih disertacij.

Pri njih je značilen razpon snovi in 
vprašanj, ki se  jih d isertac ije  lotevajo. 
Največ je (kar je razumljivo in po  svoje 
tud i razveseljivo) takih, ki se  lotevajo 
dom ače, slovenske snovi: Dve se  nana­
ša ta  na Primoža Trubarja (Oražem in 
Rajhman) in ena  na Dalm atina (Peklaj), 
torej na 16. s to le tje . — Tri obdelu je jo  
b.sl.M . Slomška (Kramberger) in b.sl. 
Fr. Baraga (Pirš) te r  p isa te lja  I. Cankarja 
(Koncilija), torej se  nanašajo  na velike 
naše  m ože 19. in d e lno  20. sto letja . Tri 
d isertacije  se  »soočajo« s trem i veliki­
mi zastopniki svetovne teo logije  (iz­
m ed  katerih  je e d e n  protestant), in ti 
so: J. M oltm ann (Sorč), H. U.von Baltha- 
sar (Štrukelj), K. Rahner (Bosankič).
— In še  en a  skupina (ki pa  ni manj 
pom em bna , ker je  nav ed en a  še le  ob 
koncu): »Odmev verskih resnic in kon- 
troverz v slovenski cerkveni pesm i od 
začetka do konca 18. stol.« (Smolik),
»Oznanjevalno-liturgučna vrednost cerk­
v en e  ljudske pesm arice iz 1. 1961« (Na- 
drah). Ena obravnava »teološko an tro ­
pologijo sv. G regorja iz Nise« (Pojav- 
nik), ena  pa »izkustvo Boga in človeka« 
pri preroku Jerem iju (Lujič).

4. Perspektive za naprej — Če naj 
b o d o  vsaj nekoliko nakazane p e rsp e k ­
tive za prihodnost, je  koristno navesti 
to, kar p iše  k a rd in a l). Danielou:

78



»Vera v seb u je  z e n e  strani prvino 
sta lnosti, to  se  pravi: tisto , kar je bilo 
rečeno  v Jezusu Kristusu, je bilo  rečeno  
enkra t za vselej in tukaj ni m ogoče ni­
česar pre-drugačiti. Še več — n ekaj, kar 
je v nekem  sm islu še  bolj paradoksal­
no —: v Jezusu Kristusu, ki je  B eseda 
Boga sam ega, je Bog povedal vse, kar 
je imel povedati... Vera ni neka rea l­
nost, ki bi jo im eli pravico sprem injati 
po svojem  preudarku . In im am o n e o d ­
pravljivo do lžnost p ro testira ti zo p er 
vsako p red ru g ačen je  tega, na čem er 
sm o s po lno  pravico u tem eljili svoje 
življenje. — Z druge strani pa to  nika­
kor ne  pom eni, da  je  krščansko stališče 
fiksizem , im obilizem  (neprem aklji- 
vost). Č eprav danosti vere  g led e  njiho­
ve v seb in e  ni dovoljeno sprem injati, 
jih je vendarle  m ogoče vedno  globlje 
um evati... Vera ne  om eju je  raziskova­
nja. Vera m arveč razprostranja razisko­
vanje, ko m u d o d a je  novo področje; 
vera razširja d im enzije  stvarnosti. — 
Kaj je p o tem tak em  teo logija?  Teologi­
ja ob sta ja  v nikdar dokončanem  razis­
kovanju tis te  enkra t za vselej d an e  
realnosti, ki se  im enuje  Jezus Kristus. 
On nam  je bil nam reč d an  enkra t za 
vselej. V endar pa  se  nam  nikdar ne bo  
posrečilo , da  bi izčrpali njegovo po l­
nost, kajti ta p o lnost p resega  celo tno  
vesoljstvo. Jezus Kristus sam  je veso lj­
stvo, ki j e  večje kakor p a  vesoljstvo. Ni­
kdar ne bom o  d o sp e li do  m eja Jezusa

Kristusa. Jezus Kristus nam  odkriva n o ­
vo razsežnost bivanja. Kakor se  znano­
sti nikoli ne  b o  posrečilo  izčrpati v se ­
b in e  m ateria lnega  vesoljstva, tako tud i 
mi ne bom o n ikdar izčrpali tis te  n e ­
skončnosti, ki je  Jezus Kristus.«6

1 Dr. J. U km ar o b  priliki p o d e litv e  čas tn eg a  
d ok to ra ta , v: BV 30 (1970) 49— 51, tu  49.

2 K. Rahner, v: K leines T heo log isches Wor- 
te rb u ch , H erder, F re iburg  i.Br. 12 1980, 85.

3 R. G uardin i, M ensch liche W irklichkeit d e s  
H errn, W urzburg 1958,17. Prim. zdaj Instructio  d e  
ecc les ia li th eo lo g i v o ca tio n e , ki jo je  izdala  kon­
gregacija za nau k  v e re  z d n e  24. 5. 1990, v: Os. 
Rom., 27. 6. 1990, 4— 5.

4 Govorili so  o  » re sso u rcem en t b ib liq u e , p a- 
tr is tiq u e , litu rg iq u e ' O tem  prim . H. R onde t, No- 
u velle  T heo log ie , v: S acram en tum  M undi III 
(1969)816— 820.

5 H. d e  L ubacova knjiga »Surnaturel« je  izšla 
v Parizu 1947 in je  »ravno s p om očjo  cerkvenih  
o če to v  d a la  d o k o n čn o  sm rtn i su n e k  'd v o n ad s- 
tro p n išk em u  m išljen ju ' n eo sh o las tičn eg a  nauka 
o m ilosti... te r  p rem ag ala  tako  p o g u b e n  d u a li­
zem  m e d  naravo in m ilo stjo  m e d  zgodovino in 
ra zo d e tjem , m e d  izkustvom  in vero  v kato lišk em  
m išljenju«. Tako M. Loser, H ans Urs von Baltha- 
sar. Ein Portrat, v: In d e r  F ulle d e s  G lau b en s . 
Hans Urs von B althasar-Lesebuch, H erder, Basel— 
Fr.—W ien 1980, 13— 60, tu  14 .— Paziti je  tre b a , 
d a  »dualizem « ni is to  kakor »dualnost«. M ad na­
ravo in m ilo stjo  o b s ta ja  razlika, a n e  ločitev! J. 
F ab ijan  je  že  1. 1943 sp re je l d ise rtac ijo , ki g le d e  
nauka sv. Tom aža o  »naravnem  h re p e n e n ju  po  
g led an ju  Boga« zagovarja v jed ru  is to  kakor H. d e  
Lubac.

6 J. D anie lou , V era, ki n e  vara, K ateh e tsk i 
cen te r , Knjižice, L jubljana 1990, 83— 85.

FABIJAN Janez, rojen 9. novembra 1889 v 
gorenjski župniji Besnica pri Kranju. Gim­
nazijo je študiral v Ljubljani, bogoslovje pa 
v Rimu in Innsbrucku. Dosegel je doktorat 
iz filozofije in teologije. V mašnika je bil 
posvečen v Innsbrucku 16. julija 1916. Leta 
1921 je bil nastavljen kot docent za speku­
lativno dogmatiko na teološki fakulteti no­
voustanovljene univerze v Ljubljani. Leta 
1927 je postal izredni in leta 1937 redni pro­
fesor na isti fakulteti. Sodeloval je pri Bo­
goslovnem vestniku in od leta 1930 urejal

osrednjo katoliško revijo Čas. Z njegovim 
imenom je bilo povezano delovanje te ­
ološke fakultete od začetka. J. Fabijan je bil 
odličen predavatelj dogmatike, pisec glo­
bokih razprav, ocenjevalec in usmerjevalec 
modroslovnih in teoloških pogledov na 
svet in življenje, pa tudi voditelj visokošol­
ske m ladine in dušni pastir.

D ela  —  skripta: D e D eo c rea to re ; D e D eo 
C rea to re  e t  E levan te , T rak ta t o Bogu, D e D eo 
u n o  e t tr in o ;  D e novissim is; E shato logija; D e gra­
tia; D e fide; Uvod v  bogoslov je .

79



Razprave in članki: R elativna izvestnost in 
verski dvom , v: BV 1 (1921) 113— 132; Z nanstvene  
o sn o v e  k a to liške  d o g m e, v: Čas 15 (1921) 7 20; 
V erske skrivnosti, v: Čas 16 (1922) 19— 30; O u m ­
sk e m  d o k azovan ju  d o g m e  o izvirnem  grehu, v: 
BV 3 (1923) 50— 66; D ogm a in p ro b lem  m ožnosti 
zveličanja v se h  ljudi, v: BV 4 (1924) 238 261; 
M arija-sredn ica v seh  m ilosti, v: BV 5 (1925) 1 12,
119— 143, 193— 216; Ali se g a  m oč M atere b o ž je  
tak o  d aleč , d a  g rešn iku  š e  p o  sm rti lahko p o m a­
g a ? ,^  BV 6 (1926) 217— 220; S redn ica  vseh  m ilo­
sti, v> BV 6 (1926) 301— 316; Eshato logija Marka 
Evgenika, e fešk e g a  m e tro p o lita , v: BV 7 (1927) 
14— 3 4 ; D ogm a in živ ljenje, čas 24 (1929/30) 
243— 253; N auk sv. A vguština o veri, v: BV 12 
(1932) 1— 27, 235— 268; S to la sanctita tis . (Sv. Ire­
n e  j, Adv. haer. 23,5). O sim bolik i oblačila za n a d ­
naravne darove, v: BV 23 (1943) 159— 171; Nauk 
sv. Tom aža Akvinskega o m ilosti (Sum m a th e o lo ­
gica 1— 2,1 0 9 — 114), v: BV 24 (1944) 176— 265, O 
p re d m e tu  vere, Z bornik te o lo šk e  faku lte te  (tip ­
kan), 1 (1951) 27— 39; Sv. T om až Akvinski in J. H. 
N ew m an, Z bornik  te o lo šk e  faku lte te , 8 (1958)
12—26; P rob lem  o m ožnosti zveličanja v se h  lju­
d i. Z bornik  te o lo šk e  fak u lte te , 9(1959)186— 195; 
A ction F rancaise, Čas 21 (1926/27) 217— 226; 
282— 289; Enciklika »M ortalium  anim os«, v: BV 8 
(1928) 157— 161, 281— 297; Krščanstvo in id e ja  
h u m a n ite te , Čas 24 (1929/30) 304— 313; Sv. oče 
Pij XI. za m ir in razorožitev, Čas 26 (1931/32) 
241— 253; Do p o s le d n je  točke , Čas 28 (1933/34) 
285— 292; Razvoj o se b n o s ti  v  Cerkvi, Čas 29 
(1934/35) 17— 23; K atoliška akcija in politika, Čas
30 (1935/36) 29— 30, 205— 208; 31 (1936/37) 
21— 33; C erkev in du h o v n a  svoboda , Čas 32 
(1937/38) 205— 207; Prva okrožnica Pija XII., Čas 
34 (1939/40) 9— 110; S vo b o d a  Cerkve in sv o b o d a  
v  Cerkvi, Bohinjski te d e n  (Zbornik p redavan j 
ak ad em sk eg a  ku ltu rnosocia lnega  te d n a  S KAD 
Z arjav i. 1939), L jubljana 1940,4758; Božična p o ­
slan ica  Pija XII., Čas 35 (1940/41) 289— 296. C elo­
te n  F ab ianov  o p u s  o b se g a : 18 teo lo šk ih  razprav 
te r  85 razprav  in člankov, ki obravnavajo d ru ž b e ­
na, kultu rna , sve tovnonazorska  in d ruga v p raša ­
nja.

Prevodi: J. H. N ew m an, A pologija pro  vita sua, 
L jubljana 1965 (tipkano).

GRMIČ Vekoslav, rojen 4. junija 1923 v 
Dragotincih — Videm ob Ščavnici. Teologi­
jo študiral v Teološki fakulteti v Ljubljani in 
diplomiral na isti fakulteti leta 1951. Dokto­
riral iz teologije na Teološki fakulteti v 
Ljubljani leta 1961 z disertacijo »Teološka 
vsebina strahu v eksistencializmu«. Leta
1962 postal honorarni predavatelj za si­
stematično dogmatiko na Teološki fakulteti 
v Ljubljani. V zimskem sem estru 1965/66 
bil na študijskem  dopustu  v Rimu. Leta

1965 postal na Teološki fakulteti v Ljubljani 
docent za sistematično dogmatiko, leta 
1967 izredni in leta 1972 redni profesor. Od 
leta 1968 predava na oddelku ljubljanske 
teološke fakultete v Mariboru. Od leta 1987 
glavni in odgovorni urednik revije Zname­
nje. Je tudi član uredniškega odbora Časo­
pisa za kritiko znanosti. )e član Slovenskega 
filozofskega društva in član Sveta univerze v 
Mariboru. Sodeluje pri Enciklopediji Slo­
venije in ponovno predava na univerzah in 
različnih ustanovah o vprašanjih teologije 
in religijske filozofije dom a in v tujini, 
predvsem  v ZRN in Avstriji.

Dela: T eo loška v se b in a  s trah u  v ek s is ten c ia ­
lizm u, L jubljana 1961; M ed vero  in nevero , Celje, 
MD, 1969; K rščanska o se b n o s t, L jubljana (Tro- 
m ostovje) 1970 (brošura); Fr. R ode, Sm rt Boga
— sm rt človeka, L jubljana (Trom ostovje) 1971 
(brošura); M. Držečnik, Duhovnikovi sodelavci, 
M aribor 1971 (brošura); Mali teo lo šk i slovar, Ce­
lje, MD, 1973; |. Rajhm an, Teologija v službi člo­
veka, T inje 1975; Iskanje in tveganje, 1. in 2. d e l 
(Zbirka razprav), L jubljana (SSD) 1975, Iskanje in 
tvegan je , 3. in 4. d e l (Zbirka razprav); L jubljana 
(SDD) 1975;). Rajhm an, V prašan ja  n ašeg a  časa  v 
luči teo log ije , T inje 1978; R esnica iz ljubezn i (Kri­
tična razm išljanja), L jubljana (SDD) 1979; Življe­
n je  iz u p a n ja  (Razprave in razm išljanja), L jublja­
na  (SDD) 1981; H um anizem  p ro b lem  n ašeg a  ča­
sa, T rst (Tržaški tisk) 1983; V d u h u  dialoga — za 
človeka gre, L jubljana (Državna založba) 1986;). 
Š te r  — M. Jogan, D ružba in soc ia lis tična  m orala, 
L jubljana (Državna založba) 1987 (učbenik); Chri- 
s te n tu m  u n d  Sozialism us, C elovec/K lagenfurt 
(SZI) 1988.

Razprave, članki in drugo: Ostali članki, o c e ­
n e , prikazi itn. — objav ljen i v slovenščini: 514 
en o t, v srbohrvaščin i 22 en o t, v nem ščin i 18 eno t, 
v ita lijanščin i 2 en o ti, d rugo 2 eno ti. N avajam o 
nekaj naslovov: Teologija d ia loga  C erkve s sv e­
tom , v: BV, 25(1965) 195— 230; Teološki vidiki d e ­
la, V: BV, 27 (1967) 89— 108; O blike m odern eg a  
a te izm a, v:BV, 27(1967) 179— 210; T eologija  ze ­
m eljsk ih  resn ičnosti, v: Z nam enje, 5 (1975)
3 9 8 — 4 0 5 ; T eo loške  osnove ekum en sk eg a  d ia lo ­
ga d an es , v: BV, 36 (1976) 301— 313; N evera ver­
nih, v: Z nam en je , 6(1976) 194— 199; Vera n ev e r­
nih, v: Z nam en je , 6 (1976) 299— 305; P re d n o st in 
težave  s o d o b n e  evangelizacije , v: V ed in o s ti 
1977,76— 90; Človekove pravice in krščanstvo, v: 
Z nam enje, 11 (1981) 93— 101; R evolucionarnost 
evangelija , v: Z nam enje, 11 (1981) 479—485; 
K ristjani in sam ouprav ljan je , v: Z nam enje, 12 
(1982) 101 — 109; »A ggiornam ento« 2. va tikanske­
ga cerkvenega zbora, v: Z nam enje, 12 (1982) 
301— 309; K ristus, s re d išč e  in cilj zgodovine in 
vesoljstva, v: BV, 43 (1983) 281— 292; M ožnosti 
k rščansko-m arksističnega d ialoga o vprašan jih

80



e tik e , v: A n th ro p o s 1983 , 105— 116; C erkev v o d ­
n o su  d o  m arksizm a v n ašem  času , v: Z nam enje, 
13 ( 1983) 7— 15; M ožnosti krščansko-m arksistič- 
neg a  d ia loga  o v p rašan jih  e tik e  d a n e s , v: Zna­
m en je , 13 ( 1983) 257— 268 ; T ehnična  kultu ra  in 
v ersko  izkustvo, v: T eorija  in p raksa , 21 ( 1984) 

764— 774 ; T eo lo šk a  m ise l p o  2 . vatikanskem  
cerkvenem  zboru ,v :Z n am en je , 14 ( 1984) 97— 105; 

Izziv teo lo g ije  o sv o b o d itv e , v: Z nam en je , 14
( 1984) 483— 490 ; D ialoška narava teo lo g ije , v: BV,
45 ( 1985) 3 , 244— 255 ; K oren ine T rubarjeve te ­
o lo šk e  m isli, v: 16. s to le tje  v s lovenskem  jeziku, 
kn jiževnosti in kulturi, o b d o b ja  6, L jubljana
1986 , 129— 138; O d re še n je  in o svoba jan je , v: 
Z nam en je , 16 ( 1986) 110— 117; M istične razsež­
nosti te o lo g ije  o sv o b o d itv e , v: Z nam enje , 16
( 1986) 481— 487 ; N aravoslovna zn an o s t in m ora­
la, v: D ialogi, 23 ( 1987) 115— 119; D uhovna ek o lo ­
gija, v: Z nam enje, 17 ( 1987) 6 ,489— 496 ; G rundzu- 
ge  e in e r  T h eo lo g ie  d e s  Sozialism us, v: A rbeits- 
g e m e in s c h a f t  C h r is te n tu m  u n d  S o z ia lism u s , 
W ien 1982 , 67— 83 ; G rundzuge e in e r  T heologie  
d e s  S ozia lism us — Zum  D ialog zw ischen Chri- 
s te n  u n d  M arxisten , v: N eu e  W ege, 77 ( 1983) 

79— 89 ; K on tex tu e lle  T heo log ie  u n d  ihre B edeu- 
tu n g  II, v: K ritisches C hristen tum , 105 ( 1987) 

23— 27 .

LAH Avguštin, rojen 1. 8. 1949 v župniji sv. 
Lenart pri Veliki Nedelji. Gimnazijo obis­
koval v Mariboru. Teologijo študiral v Ljub­
ljani in Mariboru 1968— 1975. Vmes odslu­
žil vojaško obveznost. Po 5 letih kaplano- 
vanja specializiral dogmatično teologijo v 
Rimu na Gregoriani in dokončal z disertaci­
jo Teološko vrednotenje marksističnega 
odgovora o smislu življenja pri Milanu 
Machovcu 1986. Od 1987 naprej asisten t za 
dogmatično teologijo na oddelku Teološke 
fakultete v Mariboru.

Dela: V alu taz ione  teo lo g ica  d e lla  n ozione  
m arxista di Milan M achovec su ls e n so  d e lla  v ita e  
d e lla  m orte , Rim 1987.

R azprave in članki: G esu  p e r  gli a te i. II valore 
d e lla  cristo log ia a te a  d i M ilan M achovec, Rim 
1982 (mag. naloga); O snovne P o teze  Jezusa pri 
M ilanu M achovcu, Z n am en je  5 (1987) 470— 471; 
S o d o b n i teo lo g i o Mariji, BV 38(1988) 289— 292.

NADRAH p. Anton Franc, rojen 10. aprila 
1937 na Mleščevem, župnija Stična, kot prvi 
otrok kmečke družine z desetim i otroki p o ­
kojni materi Ani, rojeni Kavšek, in očetu 
Francu. Osnovno šolo in gimnazijo obisko­
val v Stični, kjer je 20. junija 1957 maturiral.

Od 1957 do 1965 obiskoval teološko fakul­
te to  v Ljubljani. Doktorat iz dogm atične te ­
ologije je opravil na Teološki fakulteti v 
Ljubljani pod  vodstvom profesorja dr. An­
tona Strleta. Naslov doktorske disertacije: 
Oznanjevalno-liturgična vrednost Cerkve­
ne ljudske pesm arice iz leta 1961. Kot delni 
natis je disertacija izšla v tisku v Ljubljani 
1969. V jeseni 1969 odšel za eno leto nada­
ljevat študij v Rim, kjer je obiskoval zlasti 
specialna predavanja znanih profesorjev 
na Gregoriani in S. Anselmu. L. 1970 hono- 
rani predavatelj dogm atike na teološki fa­
kulteti v Ljubljani. Kot izredni profesor za 
dogmatično teologijo se je zaradi pred- 
stojniške službe v Cistercijanski opatiji v 
Stični ob koncu študijskega leta 1983/84 
odpovedal službi predavatelja na Teološki 
fakulteti v Ljubljani.

Dela: C erkvene lju d sk e  p esm i v liturgiji, 
O znan jevalno-liturg ična v re d n o st C erkvene lju d ­
ske  p e sm a ric e  iz le ta  1961, inavguralna d ise rta c i­
ja, d e ln i na tis, C istercijanski sa m o stan  v Stični, 
L jubljana 1969; O d rešen ik  Jezus Kristus, Druži­
na, L jubljana— Stična 1984.

R azprave in članki: P om en laikov v  p o g led u  
na versk i ču t c e lo tn e  Cerkve, v; BV 29 (1969) 
304— 320; N ekatera  d an a šn ja  vp rašan ja  iz nauka 
o sv. evharistiji, v: BV3I (1971) 38— 49; P om en  ka­
rizem  v teo log iji in življenju Cerkve, v: BV 32 
(1972) 55— 97; Evharistija ko t zak ram en t bratstva, 
v: BV 35 81975) 69— 91; Evharistija ko t vir v ese lja  
in s reče , v: BV 35 (1975) 209— 228; Evharistija in 
živ ljenje, v: BV 36 (1976) 153— 162; R edovništvo 
k o t karizm a v služb i C erkve, v: BV 36 (1976) 
344— 354; Krst o tro k  v življenju Cerkve, v; BV 37
(1977) 155— 166; M arijino dev iško  sp o č e tje  Jezu­
sa, re sn ica  ali m it?, v: BV 38 (1978) 406— 429; Ev­
haristija  k o t vir in v rh u n ec  m isijonarske  d e jav n o ­
sti C erkve, v: BV 39 (1979) 399— 410; R edovniška 
sk u p n o s t v luči v e re , v: BV 40 (1980) 123— 136; 
Razvoj b is tv en e g a  b irm an sk eg a  o b re d a , v: BV 40 
(1980) 355— 367; A posto lski vidovi redovničkog  
života d an as , Z bornik  radova še s to g  redovničkog 
tje d n a , Z agreb  1980, 25— 33; O sredn ji p o m en  
K ristusovega v s ta je n ja  za n ašo  vero , v: BV 42
(1982) 319— 330; Kako sp o zn a ti zgodovinskega 
Jezusa, v; BV 42 (1982) 407— 427; Marija v nauku 
sv. B ernarda, v: BV 48 (1988) 119— 133.

Drugo: Za š tu d e n te  T eo loške  fak u lte te  n a p i­
sal 5 skrip t, za s lu ša te lje  teo lo šk eg a  teča ja  p a  1 
sk rip ta . O bjavil v različnih revijah p rek o  50 član ­
kov, okrog 20 ocen  različnih knjig. Kot zad n je  več­
je  d e lo  knjigo o d u h o v n ih  poklicih  Za božjim  kli­
cem  (K atehetsk i cen te r, L jubljana 1989).

81



PLEMENITAŠ Franc, rojen 19. 3. 1922 v Ro­
gaški Slatini. Gimnazijo obiskoval v Maribo­
ru, teologijo študiral v Rimu in bil 5.4. 1947 
tam  posvečen v duhovnika. Leta 1949 je 
doktoriral na Urbaniani iz teologije in iste­
ga leta dosegel magisterij iz filozofije v Mi­
lanu. Od leta 1968 honorarni predavatelj, 
od  1973 docent za dogmatično teologijo 
Teološke fakultete v Ljubljani na oddelku v 
Mariboru. Kot duhovnik je služboval na več 
m estih na avstrijskem Koroškem do leta 
1959, ko se je vrnil v domovino. Doma je d e ­
loval pri Sv. Magdaleni v Mariboru, Sv. Mi­
klavžu ob Dravi, v Rušah, pri Sv. Ožbaltu ob 
Dravi in Kapli, v Kamnici pri Mariboru in na­
zadnje pri Št. Janžu na Dravskem polju in 
tam  umrl 24. 11. 1989 zadet od srčne kapi.

Dela: C ontroversia su n o m ian a  d e  concep tu  
a g en n es iae , (tesi ad  lauream ), Rom a 1949.

R azprave in članki: K ristus Bog in človek, v: 
BV 31 (1971) 54— 67, S kupno  in sp lo šn o  d u hov­
n ištvo , v: BV 32 (1972) 15— 26; Kriza m olitve, Zn 5 
(1975) 419— 426; P renova in teo lo g ija , Zn 6 (1976) 
491— 500; S o d o b n o  izkustvo Boga, Zn 7 (1977) 
129— 137; Bog in O d rešen ik , Zn 7 (1977) 
280— 289; Izkustvo sv e teg a  v S vetem  pism u, Zn 7
(1977) 502— 510; V era in strah , Zn 8 (1978) 
148— 154; U panje  vernih , Zn 8 (1978) 204— 212; 
A lienacija, em ancipacija  in vera, Zn 8 (1978) 393- 
401; Bog Nove zaveze, Zn 9 (1979) 22— 29; D opol­
n itev  naravnega človeka v  Bogu, Zn 9 (1979) 
196— 204; K rščanstvo in vera  v p rih o d n o st, Zn 10 
81980) 26— 36; M oltm annovo razum evanje  križa 
in osv o b o d itv e , Zn 10(1980) 320— 341; M ilost kot 
o sv o b o d itev  in svo b o d a , Zn 11 (1981) 318— 327; 
O d re še n je  in o sv o b o je n je  človeka, v: BV 43
(1983) 249— 262.

SORČ Ciril, rojen 8. maja 1948 v Štomažu na 
Vipavskem. Teologijo študiral na TF v Ljub­
ljani od 1967 do 1973. Magisterij iz teologije 
opravil na isti fakulteti leta 1976; leta 1980 
pa je prav tam  doktoriral z disertacijo so­
očenje z Moltmannovo teologijo upanja. 
Od leta 1985 je honorarni predavatelj dog­
matike na TF v Ljubljani. Leta 1987 dosegel 
naslov habilitiranega docenta. V akad. letu 
1988/89 na enoletnem  študijskem  izpo­
polnjevanju v Rimu. Docent 1989.

S o o čen je  z M oltm annovo teo log ijo  upan ja , 
Družina, V ipava 1980, 268; P riho d n o st sve ta  in 
človeka. E shatologija, Družina, L jubljana 1987, 
207.

R azprave in članki: T eilhard  d e  C hardin
— o d stra n je v a le c  p reg ra je  m e d  vero in zn an o s t­
jo, v: BV 30 (1970) 265— 283; T eilhard  d e  Chardin

o »večni ženskosti« , v: BV 33 C1973) 130— 138; 
M oltm annov p o g le d  na človeka, v: BV 37 (1977) 
200— 207; Kaj je  z vero  pri zakram entih?, v: CSS 
15 (1981) 36— 38; R evolucionarne prvine krščan­
skega upan ja , v: P osledn ja  revolucija (Zbornik 
p red av an j s teo lo šk e g a  te ča ja  o ak tualn ih  tem ah  
za š tu d e n te  in izob ražence  1981/82), L jubljana 
1982, 97— 119; U stvarjeni za v ese lje , v: BV 42 
(1982) 200— 214; Teološki p o g le d  na igro, v; BV 42
(1982) 301— 318; B ogoslužje — p ro sto r različnih 
s lužb , v: CSS (1983) 12— 14; Krščanstvo — vera 
v e se l ja, v: CSS 18(1984) 71 — 73; Sprava - b o ž je  in 
č loveško d e lo , v: CSS 19 (1985) 73— 75; Ekološki 
p ro b lem  v luči teo log ije , v: BV 46 (1986) 
325— 338; M arija v koncilskih in pokoncilsk ih  d o ­
k u m en tih  cerkvenega učite ljstva, v: BV 48 (1988) 
267— 287.

Drugo: Š es t ocen  v BV, 8 v BO in drugih  
revijah.

STRLE Anton, rojen 21. januarja 1915 v 
Osredku pri Sv. Vidu nad Cerknico. Gimna­
zijo z maturo je končal v Škofovih zavodih v 
Ljubljani (1936), nato je nadaljeval študij 
teologije na Teološki fakulteti v Ljubljani 
(1936— 1942), v duhovnika posvečen 1.1941. 
Doktorat iz teologije je dosegel na TF v 
Ljubljani z disertacijo Naravno hrepenenje 
po nadnaravnem smotru po nauku sv. To­
maža Akvinskega (1944). Kot duhovnik je 
najprej opravljal razne vzgojne službe (pre­
fekt v Marijanišču 1940— 1942, semeniški 
duhovnik 1942— 1943, ponovno prefekt v 
Marijanišču 1943— 1944, profesor verouka v 
Novem m estu 1944— 1945), nato je bil ka­
plan pri sv. Petru ter stolni vikar v Ljubljani. 
Od 1947 do 1952 v zaporu. Župnijski upravi­
telj v Planini pri Rakeku (1952— 1958). Od 
1957 honorarni predavatelj za dogmatiko 
na TF v Ljubljani, kjer je 1958 postal docent, 
1967 izredni in 1972 redni profesor. Leta
1985 je stopil v pokoj. Ves čas pom aga v pa­
storalnem delu (Javorje nad Ljubljano, 
Dravlje in Preska, od 1966 pri sv. Trojici v 
Ljubljani). Prosinodalni in sinodalni eksa- 
minator, škofijski cenzor, nekaj časa član 
dokritalne komisije pri Jugoslovanski ško­
fovski konfernci, od 1974— 1979 član Med­
narodne teološke komisije, svetovalec za 
versko terminologijo pri Slovarju Sloven­
skega knjižnega jezika (SAZU). Kot m entor 
je vodil 10 disertacij in preko 100 magistr­
skih in diplomskih nalog.

Dela: N aravno h re p e n e n je  po  nadnaravnem  
sm otru  p o  nauku sv. Tom aža Akvinskega, Ljub­
ljana 1944, 56; Z akram enti 1, L jubljana 1962, 269

82



+  4 (p o n a tis  1968, p ren o v ljen a  izdaja  1970, 272); 
K ristologija in so te rio log ija  I— II, L jubljana 1962, 
280 +  3; 249 (p o n a tis  i in 11 1967; p re d e la n a  in 
d o p o ln je n a  izdaja: 1 1971, 327 +  2; II 1972, 235 +  
3); Zakram enti II, L jubljana 1963,273 +  4 (ponatis 
1968, p ren o v ljen a  izdaja  1971,292 +  5); Mariolo- 
gija, L jubljana 1964, 353 +  7 (ponatis 1968, p re ­
n ovljena  izdaja  1970, 161 +  2; Z akram enti III, 
L jubljana 1965, 271 +  6; Z ak ram en t sv. zakona, 
L jubljana 1965,16; O snovne re sn ice  o K ristusu in 
Mariji, L jubljana 1966, 104 +  6; Pot k Bogu, L jub­
ljana 1966, 32; Uvod v m e to d ik o  zn anstvenega 
d e la , L jubljana 196, 1 0 2 +  6 (izp o p o ln jen a  izdaja 
1971, 91); K ristusova m ilost, L jubljana 1968, 267 
+  41 +  12; D elovan je  S vetega  D uha p o  zak ra­
m en tih , L jubljana 1968,48 + 3 ; N auk o o d re še n ju  
p o  Jezusu K ristusu, M aribor 1968, 137 +  7; O 
skrivnosti Boga. D e D eo uni-trino, L jubljana 
1971, 395 +  9 +  11; T eo loška an tropo log ija , L jub­
ljana 1971, 350 +  47 +  12; O veri, u p an ju  in lju­
b ezn i, L jubljana 1972, 289 +  6; Patrologija. Za­
h odn i o če tje , L jub ljana 1973, 8 1 +  3; O dpustk i, 
L jub ljana— Rakovnik 1974, 79; Skrivnost Boga, 
L jubljana 1977, 307; Vera Cerkve. D okum enti 
cerkv en eg a  učite ljstva , C elje  1977, 531 + 8 ;  T e­
ološka an tro p o lo g ija  II. K ristusova m ilost, L jub­
ljana 1977, 247 +  4; E shato logija. Sm rt in večno  
življenje, L jubljana 1978, 193 +  5 +  3; T eološka 
an tro p o lo g ija  I, L jubljana 1984, 215 +  4 +  13; V 
tre t je  tiso č le tje  z Marijo, M aribor 1988,120; Vem, 
kom u se m  veroval. V era in razo d e tje , L jubljana
1988, 226; K rščanska ek s is ten ca , L jubljana 1988, 
140 +  3 +  13; Živo u p an je , Izbrani sp is i 2, L jub­
ljana 1990, 381— 497. Lojze G rozde, m lad ec  Kri­
s tu sa  Kralja, L jubljana 1944, 123.

R azprave in članki: razprave in p reg led i 
o b se g a jo  140 e n o t, članki, o cen e , p red stav itv e  in 
uvodi p a  205 eno t.

Drugo: Prevodi o k ro žn ic /d o k u m en to v  M e­
d ia to r  Dei e t  hom inum  (1947), H aurie tis  aq u a s  in 
g aud io  (1958), E cclesiam  suam  (1965), M ysterium  
fidei (1965), 2. vatikansk i cerkveni zb o r  (C, CS, E, 
VS, VC — sam  ali s  sodelav .), E ucharisticum  my­
ste rium  (1967), Duhovniški c e lib a t (1969), O 
evangelizaciji d an ašn jeg a  sve ta  (1976 vsode lov .) 
in dr. — Prim. 381—497.

ŠTRUKELJ Anton, rojen 4. januarja 1952 v 
Dobu pri Domžalah. Gimnazijo dokončal 
na Srednj i verski šoli v Vipavi (1966— 1970). 
L. 1970 vstopil v ljubljansko bogoslovno 
sem enišče in bil 29. 6. 1976 posvečen v du ­
hovnika. L. 1978 diplomiral na Teološki fa­
kulteti v Ljubljani. Isto leto prav tam napra­
vil licenciat iz teologije. 13. 12. 1980 dokto­
riral na Teološki fakulteti v Ljubljani. Na

Papeškem  vzhodnem  inštitutu v Rimu je 1. 
1984 napravil licenciat iz vzhodne teologije.
V akadem skem  letu 1984/85 začel p reda­
vati dogmatiko na Teološki fakulteti v Ljub­
ljani kot honorarni predavatelj. Od 1987 da­
lje je docent za dogmatično teologijo in 
ekumenizem. Dejavno se udeležuje m ed­
narodnih teoloških in marioloških te r eku­
menskih simpozijev. Od 1. 1984 dalje tajnik 
Slovnskega ekum enskega sveta in član Sve­
ta za ekum enizem  pri BKJ. Poleg navedenih 
knjig in znanstvenih razprav je napisal še 67 
člankov in 4 recenzije. Prevedel je 7 knjig in
18 člankov. Ureja Izbrane sp ise prof. dr. An­
tona Strleta in ekum enske publikacije. Je 
tudi v uredniškem odboru BV.

Dela: Ž ivljenje iz p o ln o sti vere . T eologija  kr­
ščansk ih  s tan o v  pri H ansu Ursu von B althasarju , 
L jubljana 1981, 384; p o n a tis  L jubljana 1986; N e­
izrekljivi dar, M aribor 1986, 84.

R azprave in članki: Teologija p ro siln e  m olit­
ve pri Karlu R ahnerju. D iplom ska naloga na  TF v 
Ljubljani 1976, rok. 37 +  II; K ontem placija  in akci­
ja pri H ansu Ursu von B althasarju . L icenciatsko 
d e lo  na TF v L jubljani 1978 , rok. 95 +  VI; K on­
tem p lac ija  in akcija pri H ansu  Ursu von B altha­
sarju , v: BV 39 ( 1979) 61— 79 ; O znan jevan je  o d re ­
še n ja  s p o g led o m  v p rih o d n o st, v: Isus Krist jed i- 
ni S pasite lj svijeta. Z bornik radova P etog  eku- 
m enskog  m ed ju fak u lte tsk o g  sim pozija  održa- 
nog v Z agrebu  o d  28 . 9 . — 1. 10. 1982 , KS Z agreb 
1983, 155—  159 (ponatis v: BV 44  (1984) 166—  170); 

Johann Ludwig S c h č n le b e n  — e in  F o rd e re r d e r  
m arian ischen  V erehrung  ( 1618— 1681). P redava­
nja na IX. m e d n a ro d n e m  m ario loškem  in XVI. 
m e d n a ro d n e m  m arijanskem  kongresu  na  Malti 
o d  8 .— 18 . 9 . 1983. O bjavljeno v: D e cultu  M ariano 
saecu lis  XVII—XVIII. Acta congressu s m ariologi- 
ci-m ariani in te rn a tio n a lis  in rep u b lica  m eliten si 
an n o  1983 ce leb ra ti, vol. IV, R om ae 1987, 

403— 423 ; La b e a u te  sp ir itu e lle  d e s  icones, Po­
ntificium  Institu tum  O rien ta le  Rom a 1984, rok. 9; 
La c o m p ren sio n e  ecu m en ica  n e ll' ecc lesio log ia  
o r to d o ssa  d e l  teo lo g o  se rb o  Justin Popovič. Teza 
za licencia t v vzhodni teologiji, Pontificium  Insti­
tu tu m  O rien ta le  Rom a 1984, rok. 76 str.; O d re še ­
n je  — vzpostav itev  o b čestv a  ljudi z Bogom in 
m e d  se b o j, p red av an je  na  p a s to ra ln e m  tečaju , 
1985, rok. 20 , razm nožila P asto ra lna  s lužba  Mari­
bor; Skrivnost b o ž je  b liž ine , v: V rednote. Zbornik 
p red av an j 10, Ljubljana 1986, 158— 169; Instituci­
ja in av to rite ta  v Cerkvi, v: BV 47  ( 1987) 43— 56 ; 

»Šm arnice« — u n e  d ev o tio n  m aria lle  d u  m ois d e  
m ai ty p iq u e m e n t s lovene. P redavan je  na X. sv e­
tovnem  m ario loškem  kongresu  v  K evelaerju  o d
10. d o  18. 9 . 1987. Izide v n ap o v e d a n e m  zborniku. 
Prevod: Š m arnice — značilna slovenska m ajn iš­
ka p o b o ž n o s t, v: BV 48 ( 1988) 147—  153; Marija in 
e d in o s t kristjanov, v: BV 48 ( 1988) 241 — 250 ;

83



Franc Oražem

Katedra za moralno teologijo

Ob ustanovitvi T eološke fakultete je 
m oralna teo logija  sp ad a la  v m oralno- 
pravno-pastoralno  skupino. Predaval 
jo je Josip Ujčič 8 ur te d e n sk o  po  kla­
sični razdelitvi: De principiis in De 
p raecep tis .

V akadem skem  le tu  1920/21 so b i­
la p redavan ja  (1 uro na ted en ) De dig­
n ita te  m orali corporis hum ani, ki so se  
ponavljala na dve ali tri leta . Isto le to  
so b ila  v okviru m oralne teo logije  uve­
d en a  tud i p redavan ja  iz sociologije; 
p redaval je Aleš Ušeničnik. Po treh  le ­
tih je b ila  p rid ružena filozofiji. V letu 
1923/24 so bila  po leg  rednih  p re d a ­
vanj De p ra e c e p tis  Ecclesiae (3 ure) 
tud i izbrana vprašanja  iz m oralne filo­
zofije za d o k to ran d e  in e tična vseb ina 
prvega evangelija  za slu ša te lje  vseh  fa­
ku lte t (2 uri). V le tu  1925/26 p rid e  do 
razdelitve: De principiis v tre tjem  le t­
niku (3 ure), De officiis hom inis Chri­
stiani v če trtem  in p e te m  letniku (4 
ure). Sem inar: Casus practici (2 uri) za 
višje letnike.

V zim skem  sem estru  1932/33 je J. 
Ujčič v sk lopu  m oralne teo logije  p re ­
daval tu d i etiko  (3 ure). Že n asledn je  
leto  pa je bila p ritegn jena  k filozofiji, 
p redavatelj pa  je ostal isti.

Ker je J. Ujčič v začetku le ta  1937 
o d še l za nadškofa v Beograd, je  v akad. 
le tu  1937/38 začel predavati m oralno 
teologijo  kot honorani p redavatelj Ig­
nacij Lenček. Poleg redn ih  predavanj 
(napovedal je p o se b n o  m oralno b o ­
goslovje — človekove dolžnosti do Bo­
ga, d o  s e b e  in do  bližnjega) je  v s p e ­

cialnih predavanjih  in sem inarjih več­
krat obravnaval socialne kreposti. Hkra­
ti z Lenčkom je bil im enovan za 
honorarnega p redavatelja  tud i Alojzij 
Zupan, p redaval je etiko, ki je b ila  sp e t 
pridružena moralni teologiji.

V akadem skem  letu  1940/41 je bilo 
iz m oralne pravne in pasto ra lne  skupi­
ne izločeno pravo in bilo  pridruženo 
zgodovinski skupini. Tako je ostala 
m oralno pastoralna skupina.

Maja 1945 je l .  Lenček o d še l v tu ji­
no. Za rednega  profesorja m oralne te ­
ologije je bil 7. sep tem b ra  1946 im e­
novan Josip Jeraj, prej profesor iste  
stroke na Visoki bogoslovni šoli v Ma­
riboru. Predaval je izm enično osnovno 
in p o seb n o  m oralno bogoslovje v 4. in
5. letniku (4 ure tedensko). Specialna 
vprašanja kažejo, da se  je veliko pečal 
z etično filozofskimi vprašanji. Tako je 
npr. v zim skem  sem estru  1947/48 imel 
p redavanje  Nauk antične, sholastične 
in m o d ern e  m oralne filozofije o etični 
normi. Specialna predavanja 1950/51 
pa razodevajo že so d o b n e jše  g ledan je  
na m oralno teologijo: Evangeljska m o­
rala. Vsa le ta  je im el redno  tud i sem i­
nar iz m oralne teo logije  (kazuistiko). 
S lušateljem  je za pom oč pri študiju  
pripravil skripta iz m oralne teologije 
po Noldinu.

V akadem skem  le tu  1950/51 je bila 
m oralna teologija pridružena katedri 
za pravo.

J. Jeraj je predaval m oralno teo log i­
jo tud i po upokojitvi (1952) do 1962/63. 
Ker je zdravstveno zelo opešal, je v le -

84



tu  1963/64 m oralno teologijo  supliral J. 
Janžekovič, v le tu  1964/65 pa V. Fajdi­
ga. Jeraj je  umrl 19. januarja 1964.

24. sep te m b ra  1965 je bil za hono­
rarnega p redavate lja  m oralne teo log i­
je  im enovan Š tefan S te iner in jo je  v je ­
sen i istega le ta  začel predavati, leta
1968 tud i na o d d e lk u  v M ariboru. Pre­
daval je  4 u re  te d e n sk o  ciklično v 4. in 
5. letniku.

V tem  času  so se  pri š tud iju  m oral­
ne teo logije  začeli m očneje odkrivati 
novi vidiki. Do zdaj je bila  m oralna te ­
ologija preveč  filozofska etika in p re ­
m alo teologija. Njen p red m e t je bil 
preveč specifikacija in klasifikacija p o ­
sam eznih  grehov, prem alo  pa krščan­
sko življenje v svoji vzvišenosti in le p o ­
ti. To poslanstvo m oralne teo log ije  
kratko, a jasno o p red e li odlok  2. vat. 
koncila o duhovniški vzgoji. »Posebna 
skrb se  naj posveti spopoln jevanju  
m oralne teo log ije , ki naj svojo znan­
stveno razlago bolj zajem a iz nauka 
Svetega p ism a in tako pojasn ju je  vzvi­
šen o s t poklicanosti vernikovv Kristusu 
in njihovo dolžnost, da v ljubezni 
ob rod ijo  sad  za življenje sveta« (DV 
16). M oralna teologija želi biti v s ta l­
nem  stiku s človekom  in njegovim  kon­
kretnim  položajem  in mu pom agati, da 
hodi za Kristusom  v o sebn i veri in 
ljubezni.

Vse te  nove težn je  v m oralni teo lo ­
giji je  Š. S te in e r b is tro  in m odro p re sa ­
jal v naš duhovni prostor. To že s svoji­
mi skripti Človekov poklic v Kristusu 
(osnovno m oralno bogoslovje, Ljublja­
na 1970) in Človekovo življenje v lju­
bezni Kristusovi (Ljubljana 1971). Skrip­
ta  po zasnovi, razdelitvi, novih p og le ­
dih in rešitvah sodobnih  m oralnih 
vprašanj ne  razodevajo le strokovnjaka 
s posluhom  in razum evanjem  za so ­
d o b n e  m oralne stiske, prem ike in vzo­
re, tem več tud i m odrega, praktičnega 
svetovalca za oznanjevanje m oralne 
teologije. Še bolj pronicavega in široko 
od p rteg a  razlagalca zap le ten ih  m oral­
nih vprašanj se  je izkazal v mnogih

drugih razpravah zlasti ob  okrožnici 
H um anae vitae, hkrati pa jasnega in 
praktičnega vodnika spovednikom  in 
dušnim  pastirjem  te r  razg ledanega in­
form atorja o prem ikih in prizadevanjih  
v m oralni teologiji. S tem  je seznanjal 
svoje slu ša te lje  tud i z vsakoletnim i 
specialnim i predavanji.

Ko je bil z novim sta tu tom  le ta  1973 
p reu re jen  študij na fakulteti po  sm er­
nicah 2. vat. koncila, so bila  tud i k a te ­
d re  bolj sm iselno  ure jene , nastala je 
sam osto jna kated ra  za m oralno te o lo ­
gijo. Za p redsto jn ika k ated re  je bil izvo­
ljen Š. Steiner. Glavna p red m e ta  sta: 
osnovna m oralna teologija in p o seb n a  
m oralna teologija, stranska p a  krščan­
ski socialni nauk in kazuistika. Vse je 
predaval Š. Steiner: glavna p red m e ta  
ciklično v 4. in 5. le tn iku  po  4 u re  na te ­
den , kazuistiko v 6. letniku dva se m e ­
stra po  1 uro na te d e n , krščanski so ­
cialni nauk v drugem  letniku po 2 uri na 
te d e n  en  sem este r.

Z novim sta tu tom  le ta  1980, ki ureja 
teološki študij po navodilih aposto lske  
konstitucije  »Sapientia Christiana«, je 
b ila  katedri za m oralno teologijo  pri­
družena duhovna teologija kot glavni 
p re d m e t (3 u re  na te d e n  1 sem este r) in 
zgodovina krščanske duhovnosti kot 
stranski p re d m e t (2 u ri'na  te d e n  1 s e ­
m ester). Tako sta  b ila  p rid ružena tej 
katedri oba  profesorja duhovne teo lo ­
gije — v Ljubljani France Oražem , v 
M ariboru Jože Rajhman. Po sm rti (5. 7. 
1981) prof. S teinerja je bil za p re d s to j­
nika k a ted re  za m oralno teologijo  izvo­
ljen France Oražem.

Vsa predavan ja  iz m oralne teo log i­
je  v Ljubljani in M ariboru je  v le tu  
1981/82 prevzel a s is ten t Matija Bab­
nik, krščanski socialni nauk pa  Janez 
Juhant. V zim skem  sem estru  1982/83 
je  v Ljubljani p redaval m oralno teo lo ­
gijo Rafko Valenčič, v p o le tn em  M. 
Babnik v Ljubljani in M ariboru (tu za 
ob a  sem estra  8 ur tedensko). V aka­
dem skem  le tu  1983/84 je vso m oralko 
v Ljubljani supliral R. Valenčič, v Mari­

85



boru  pa novoizvoljeni honorarni p re ­
davatelj Vinko Škafar. N aslednje leto  
je  V. Škafar tud i v Ljubljani prevzel vsa 
predavanja  iz m oralne teologije razen 
kazuistike, ki jo je im el R. Valenčič. V 
akadem skem  le tu  1988/89 sta prevze­
la predavan ja  m oralne teo logije  novo­
izvoljena asis ten ta , ki sta  u sp ešn o  
končala v Rimu štud ij te  stroke: v Ljub­
ljani Anton Mlinar, v M ariboru Ivan 
Štuhec. Hkrati je bil za asisten ta  pri 
m oralni katedri izvoljen Karel B eder- 
njak, ki naj bi p redaval m oralno te o lo ­

gijo predvsem  na Teološko-pastoral- 
nem  tečaju. Od le ta  1987/88 predava 
za J. Rajhm anom  v M ariboru duhovno 
teologijo  in zgodovino krščanske d u ­
hovnosti as is ten t Alojz Pirnat.

Novi prem iki v poučevanju duhov­
ne teo logije  imajo pri nas m očan o d ­
mev. Postala je bolj teo loška in kon­
kretnejša v vredno ten ju  človekovega 
vsakdanjega življenja. Posveča se  ne 
sam o duhovnosti redovnikov in du ­
hovnikov, tem več tudi laikov.

BABNIK Matija, rojen 13. februarja 1945 v 
Ljubljani. Klasično gimnazijo z maturo je 
končal v Ljubljani 1. 1964. Eno leto je štu­
diral na fakulteti za gradbeništvo in geode­
zijo. Leta 1966 se je vpisal na TF in študij 
končal 1972. Po kaplanski službi v Kočevju 
in tajniški službi na nadškofijskem ordina­
riatu v Ljubljani je odšel v Rim, kjer je na 
Akademiji Alfonziani (Lateranska Univerza) 
študiral moralno teologijo in opravil magi­
sterij. Hkrati je študiral krščansko arheolo­
gijo. Po vrnitvi v domovino je bil imenovan 
za asistenta pri katedri za moralno teologi­
jo (1980). Predaval je do konca akad. leta 
1982-83.

R azprave in članki: Socialni nauk  Cerkve v e n ­
cikliki Janeza Pavla II. R e d e m p to r  hom inis, v: CSS 
14 (1980) 12-14; krajši zap isi v revijah in 
časop isju .

BEDERNJAK Karel, rojen 28. 5. 1942 v 
Črenšovcih v Prekmurju. Po končani škofij­
ski gimnaziji v Pazinu se je vpisal na Te­
ološko fakulteto v Ljubljani. Za duhovnika 
je bil posvečen 29. 6. 1967 v Mariboru. Že 
naslednje leto je naredil magisterij s sp e ­
cializacijo iz moralne teologije pri prof. 
Steinerju z razpravo Moralni zakon situacije 
v koncilskih odlokih. Doktoriral je z diserta­
cijo Anton Jurij Luby, razsvetljenski mora­
list, 1. 1972 v Zagrebu pri prof. Kuničiču. Po 
doktoratu se je specializiral v moralni te ­
ologiji na Alfonsiani v Rimu in študij končal 
z magisterijem.

Zdaj predava moralno teologijo na o d ­
delku v Mariboru in na katehetskem  tečaju. 
Hkrati je župnik pri Sv. Juriju ob Pesnici, 
sodeluje pa tudi na škofijskem sodišču kot 
sodnik.

Dela: Poleg dok to rsk e  d ise rtac ije , ki je  b ila  le 
d e ln o  ob jav ljena , je  n ap isa l p riročnik  iz m oralne 
te o lo g ije  za la ike  z naslovom  S K ristusom  v 
osv obo jeno  življenje, M aribor 1988.

Razprave in članki: Izkustvo v  m oralni teo lo g i­
ji, v: BV 43 (1983); S am ood tu jitev  kot filozofski in 
m oralno teo lošk i po jem , v: BV 44 (1984); Sprava v 
a n tro p o lo šk i persp ek tiv i, v: BV 45 (1985); S ituaci­
ja kot objek tivn i in sub jek tivn i m o m en t m oral­
n osti, v: BV 45 (1985); P ravičnost ko t o se b n a  
v red n o ta , v: BV 49 (1989); Sprava ko t tem eljn a  
razsežn o st k rščanske b iti, Zbornik p redavan j na 
k a te h e tsk e m  teča ju  na M irenskem  G radu, 1984; 
Pokora je  p o tre b n a  tu d i d an es , v: CSS 1985; Zm o­
rem o več, k o t sm em o , v: CSS 1985. O stali m anjši 
sestavk i so bili objavljeni v CSS in v Družini.

JERA) Josip, rojen 16.2.1892 v Rečici ob Sa­
vinji. Od 1911 — 1915 študiral teologijo v 
Mariboru; 1915— 1917 nadaljeval teološki 
študij na teološki fakulteti v Gradcu in 
promoviral z disertacijo Ist das Deutero­
nomium zur Zeit des Konigs Josias und der 
Priesterkodex in nachexilischer Zeit ver- 
fasst? 1919— 1941 profesor moralne teolo­
gije na Visoki bogoslovni šoli v Mariboru; 
1946— 1964 redni profesor moralne teolo­
gije na Teološki fakulteti v Ljubljani. Umrl
19. 1. 1964 v Ljubljani.



Dela: Vzor-človek ali o se b n o s t  kot idea l, Ma­
ribo r 1922, 78; O b skrivnih virih, M aribor 1924, 
103; N arodn i p re ro d , M aribor 1925, 84; Držav­
ljanska vzgoja. V zgojiteljem  m lad in e , M aribor 
1926, 88; S ocialno  v p rašan je , M aribor 1928, 212; 
D uševna p o d o b a  m lad o sti, L jubljana 1930, 235; 
Sociologija, M aribor 1932, 188; N aša vas. Oris ve ­
d e  o vasi, L jub ljana 1933,207; C erkvena zgodovi­
na. Oris z d o m o ro d n eg a  vidika, M aribor 1935, 
288; Vzori slovensk ih  fantov, L jubljana 1937, 68; 
S lovenci in Jugoslavija, M aribor 1940,75; K orpo­
racijski re d  in d ru žb en a  reform a Jugoslavije, Ma­
ribor 1941. 80.

Razprave in članki: M ed n aro d n o  pravo in 
m o d ern a  pravna v ed a , v: Čas 12 (1918) 167— 173; 
M orala in politika, v: Čas 12(1918) 269-277; Pre­
rod  človeštva in slovenstva, v: Čas 18 (1923— 24) 
165— 275; Maks S cheler in sho la stičn a  filozofija, 
v: S pom en ica  o b  70-letnici lavan tinskega b o g o s­
lovnega učilišča v M ariboru, M aribor 1929, 
40— 64; Psiho log ija  k m ečkega o troka, v: Čas 28 
(1933— 34) 18— 27; Verski in pravni razvoj km eč­
kega o troka, v: Čas (28 (1933— 34) 87— 91; A risto­
te lo v  n au k  o e tičn i norm i, v: ZbTF IV (1954) 
48— 55; P laton , P osled n ji dnev i Sokrata, v: ZbTF 
VI—VII (1956— 57) 220— 230; N ovejše m e to d ičn e  
sp re m e m b e  v obravnavanju  m oralne teo log ije , v: 
Z bornik razprav  T eo loške  fak u lte te , L jubljana 
1962, 241— 250.

Drugo: Razen te g a  je  p riobčeval č lanke v Vza­
jem nosti, S lovenskem  učitelju , Socialni misli, 
N ašem  dom u, M ladosti, S lovenskem  g o sp o d a r­
ju, N edelji in š e  kje.

MLINAR Anton, rojen 25. decem bra 1952 v 
Novi vasi pri Žireh. Gimnazijo obiskoval v 
letih 1967— 1971 v Vipavi, kjer maturira 
1971. Istega leta se  vpiše na Teološko fakul­
te to  v Ljubljani in vstopi v ljubljansko se ­
menišče. V duhovnika posvečen 29. junija 
1977; eno leto je nedeljski kaplan v Mirni 
peči. Diplomira 1. 1978. V letih 1978— 1981 
kaplanuje v Kamniku, nato eno leto 
(1981—82) v Ljubljani pri Sv. Petru. L. 1982 
od ide na študij v Rim, kjer se  specializira v 
moralni teologiji. L. 1985 dokonča m agiste­
rij. 1988 doktorira pri prof. Bernhardu Ha- 
ringu z nalogo »Die Heilkraft des  Mensch- 
lichen«. Povrnitvi domov je takoj imenovan 
za kaplana v Novem m estu — Kapitelj, nato 
za asistenta pri katedri za moralno teologi­
jo (1988) in višjega predavatelja (1989).

Dela: D ie H eilkraft d e s  M ensch lichen , Ein 
B eitrag  zum  V e rs tšn d n is  d e s  k ranken  M enschen  
in d e r  m ed iz in isch e n  A n thropo log ie  u n d  d em  
an th ro p o lo g isch en  D enken  V iktor von W eizsac- 
kers, Rim 1988, 461.

R azprave in članki: Č lovek ko t su b je k t  in 
v red n o ta , v; CSS 19 (1985) 162— 164; Pastoracija  
p o d e ž e lja , Avstrijski p as to ra ln i teča j 1979, CSS 
1980, 31; P asto racija  otrok, Avstrijski p as to ra ln i 
teča j 1981, CSS 1988,62— 63; N ekaj m isli o sp o z ­
nan ju  v ves ti, CSS 1988, 124— 126; M edicinska 
e tik a  in d eo n to lo g ija  Janeza M ilčinskega, v: CSS
19 (1985) 191 — 193; Paul S p o k en  in n jegov  p ri­
sp e v e k  k m edic insk i etiki, v: CSS 19 (1985) 
195— 196.

LENČEK Ignacij, rojen 18.7. 1907 v Ljublja­
ni. 1926— 1932 študiral teologijo na Grego- 
riani v Rimu. 1928 doktorat iz filozofije in 
1932 doktorat iz teologije; 1936 postal ho­
norarni in 1938 docent moralne teologije na 
Teološki fakulteti v Ljubljani; 1945 odšel v 
inozemstvo in potem  predaval teologijo v 
Pragli, Briksnu, Adrogue (Argentina). Umrl 
je 10. 4. 1974 v Gradcu.

R azprave in članki: K naus-O ginova teo rija  in 
nravna nače la , v: BV 17 (1937) 23— 41; D običek  
ko t b re z d e ln i d o h o d e k , v: BV 17 (1937) 217— 250; 
C erkveni od lok i p ro ti sterilizaciji, v: BV 20 (1940) 
157— 163; Rasa in m orala, v: BV 20 (1940) 
269— 283; »M oderna evtanazija«, v; BV 21 (1941), 
90— 96; Nravna o b v ezn o s t nravnih zakonov, v: BV 
22 (1942) 138— 154.

Drugo: Objavil je  še  ce lo  v rsto  člankov v Naši 
zvezdi, V zajem nosti, zlasti p a  v  inozem skih: D u­
hovno življenje, D ružabna pravda, Katoliški m isi­
joni itd.

ORAŽEM France, rojen 5.8. 1930vGlobeli, 
župnija Sodražica. 1951 — 1958 študiral te ­
ologijo v Ljubljani (vmes od marca 1953 do 
sep tem bra 1954 služil vojaški rok); 1965 
(februarja) promoviral na Teološki fakulteti 
v Ljubljani z disertacijo Dogmatični nazori 
Primoža Trubarja in njegova odvisnost od 
početnikov reformacije; 1967— 1969 štud i­
ral v Rimu duhovno teologijo na Pontificio 
Instituto di Spiritualita del Teresianum z 
diplom o Magister in re spirituali; 1969 je bil 
imenovan za honorarnega predavatelja 
duhovne teologije na Teološki fakulteti v 
Ljubljani; 1973 docent, 1984 izredni in 1987 
redni profesor; 1983 je bil imenovan za rav­
natelja bogoslovnega sem enišča v Ljublja­
ni. Urednik Božjega okolja (1976), Zbirke 
Božje okolje, Teološke knjižnice.

Dela: K rščanska duhov n o st. Uvod v  teo log ijo  
d u hovnosti, L jub ljana 1980; S vet bogoslužn ih  
znam en j, L jub ljana  1985; L eto  K ristusove skriv-

87



nosti. Z godovina in d u h o v n o st bogoslužnega le ­
ta , L jubljana 1989.

R azprave in članki: Evharistija v luči sv. Troji­
ce , v: BV 32 (1972) 158— 165; K ontem plativno  in 
aktivno živ ljenje, v: BV 32 (1972) 167— 174; Du­
hovništvo  vernikov, v: BV 32 (1972) 228— 240; N e­
kaj misli o karak terju  sv e teg a  red a , v: BV 34 (1974) 
99— 110; Psihologija in d u h o v n o  življenje, v: BV
35 (1975) 16— 25; T em na noč  Janeza od  Križa, v; 
BV (1975) 246— 256; O b sto le tn ic i rojstva dr. Ja­
neza  Z oreta , v: BV 36 (1976) 46— 52; Znam enja ča­
sov  sp o zavam o  v luči vere , v; 36 (1976) 200— 210; 
Novi p o u d a rk i m o litvenega bogoslužja , v: BV 37 
( 1977) 266— 274; D elovan je  S vetega  Duha v zgo­
dovini o d re še n ja , v: BV42 (1982) 9— 26; N otranji 
g rad  T erez ije  Avilske, v: BV 42 (1982) 456—471; 
S lom šek  in evharistija , v: Z bornik  sim pozija ob  
120— letn ici sm rti A ntona M. Slom ška, L jubljana 
1983, 56— 64; D elovan je Svetega  Duha v b o g o s­
lužju, v; BV 44 (1984) 137— 145; D elovanje S vete­
ga D uha v zak ram entih , v: BV 47 (1987) 89— 103; 
Razlikovanje duhova u sa v rem en im  zbivanja, v: 
V rem e D uha Svetoga — v rem e Crkve, B eograd
1986, 48— 53; T rubarjeve  p esm i p o d  kerigm atič- 
no  duhovnim  vidikom , v: BV 46 (1986) 247— 257.

Drugo: O bjavil je  še  n ad  150 p o lju d n o zn an ­
stven ih  člankov, poročil in o cen  v BV, CSS, BO in 
CG.

PIRNAT Lojze, rojen 28. 9. 1947 v Celju. 
Študij teologije v Ljubljani in Mariboru od 
1966 do 1973, postdiplom ski študij duhov­
ne teologije na Gregoriani v Rimu, kjer je 
doktoriral 1984. Asistent na TF od 1987, višji 
predavatelj od 1989.

Dela: Lotta di c la sse  e  am o re  cristiano nei 
scritti d i G iulio G irardi. Un approccio  d a l p u n to  
d i vista  sp ir itu a le , Rom a 1978 (licenciatska nalo­
ga); P er u n a  sp ir itu a lita  d e l la m o re  p e r  i nem ici. 
Un te n ta tv o  di tem atizzaz io n e  a ttraverso  a lcune 
teo lo g ie  recen ti, Roma 1983 (disertacija).

R azprave in članki: L jubezen  d o  sovražnikov 
ali razredn i b o j? , v; S trah  in lju b ezen , Z bornik  9, 
L jubljana 1985, 99— 108; M esto  ženske  v Cerkvi 
in teologiji, v: Za sv e t zavzeto  krščanstvo, Zbornik 
11, L jubljana 1987, 91 — 100; G nidovec — ravna­
te lj vzgo jnega zavoda, v: G nidovčev sim pozij v 
Rimu, C elje  1989, 83— 88.

STEINER Štefan, rojen 22. decem bra 1926 
v Beltincih. L. 1947 maturiral na gimnaziji v 
Murski Soboti; istega leta se kot gojenec 
mariborskega sem enišča vpiše na Teolo­
ško fakulteto v Ljubljani, kjer diplomira 1. 
1953. L. 1953 posvečen v duhovnika mari­
borske škofije. V letih 1954— 1956 kaplan v

Slovenskih Konjicah; 1956— 1958 pri Sv. 
Rešnjem Telesu v Mariboru. V letih 
1958— 1965 je v Rimu na specializaciji ka- 
tehetike, pastoralke in moralke. 1965 po­
stane honorarni predavatelj moralne te ­
ologije in župnijski upravitelj na Gomil- 
skem; 1. 1968 docent, 1972 izredni profesor 
za moralno teologijo in nekaj časa izselje­
niški duhovnik v Berlinu. L. 1978 je prvič in 1.
1980 drugič izvoljen za dekana Teološke fa­
kultete. Po enoletni hudi bolezni umre 5. 
julija 1981.

Dela: 11 p ro b lem a  catech istico  in Slovenia 
d o p o  il 1945, E stra tto  d e lla  te s i p e r  il consegu i- 
m en to  d e lla  Laurea, Roma 1967, 96; Človekov 
poklic v K ristusu (skripta), L jubljana 1966— 68, 
256 (izpo p o ln jen a  izdaja  1974, p o n a tis  1975); 
Človekovo življenje v Kristusovi ljubezn i (skrip­
ta), L jubljana 1967— 1969, 243; O znanjevalna te ­
o logija (skripta), M aribor 1969, 45; H om iletika 
(skripta), M aribor 1971; Ko se  po ročata  lju b ezen  
in seks, C elovec 1974,144; Uvod v m oralno te o lo ­
g ijo ,C e lje  1977,149; R odovitna in odgovorna lju­
b e z e n , L jubljana 1978; Krščanski socialni nauk, 
L jubljana 1981.

R azprave in članki: Liturgija — n eusah ljiv  vir 
za o zn an jev an je  b o ž je  b e s e d e ,  v: BV 25 (1965) 
61 — 67; Pojem  d u šn e g a  pastirs tva  v dokum en tih  
2. va tikanskega cerkvenega zbora, v: BV 26 (1966) 
204— 216; R econcilia tio  am icitiae , v: BV 27 (1967) 
223— 232; Poslušalci in p rid igan je , v: BV 27 (1967) 
261 — 286; Uvod v okrožnici »H um anae vitae«, Po­
sred o v an je  človeškega življenja, L jubljana 1968, 
3— 18; M oralni in p as to ra ln i nauk  ep isk o p a to v  k 
okrožnici »H um anae vitae«, v: BV 29 (1969) 
64— 84; S povedn ik  in p ro b le m  k o n tracepcije  po  
iz idu  »H um anae vitae«, v: CSS 2 (1969) 73—80; 
Pokoncilski kairos m oralne  teo log ije , v: BV 29
(1969) 321— 332; To tro je , CSS 1969, 225— 226; 
K rščanstvo na  zatožni klopi sp o ln e  inkvizicije, v: 
BV 30 (1970) 243— 255; O znanjevan je b o ž je  b e ­
s e d e  — nujno  sred s tv o  o d re še n ja , CSS 1970, 
35— 39; G radnja  in p renova Cerkve v luči teo lo g i­
je , v: CCS 4(1970) 135— 139; Ali sm e  dr. J. Kruničič 
kritizirati francoske škofe?, v: BV 31 (1971) 
92— 117; N e na u m an jen je  nego za uzveličanje 
sn a g e  i ž ivotnosti P ap in e  encik like »H um anae vi­
tae«, S lužba bož ja  1971, 329— 353; K rščanska za­
konska  lju b ezen , V dvoje, L jubljana 1972, 
53— 74; K rščansko u re jan je  rojstev, V dvoje, 
L jubljana 1972, 141 — 160; Ali sm e  dr. J. Kuničič 
kritizirati francoske škofe? (2. del), v: BV 32(1972) 
310— 329; M eto d a  dr. Jordana Kuničiča, S lužba 
bož ja  1972,244— 259; N ezn an stv en o st rodi krivi­
ce, S lužba bož ja  1973, 42— 61; K ongregacija za 
verski nauk  je  rešila  »jugoslovanski prim er«, v; 
CSS 7 (1973) 86—88; Skupinska zakram entalna 
o d v eza  pri n as  ni p o tre b n a ? , v; BV 33 (1973) 
149— 164; Epilog  dr. Jordana Koničiča, Bogo-



slovska sm o tra  1973, 291— 305; Življenje s Kri­
stu so m , sh e m a  za ce lo tn o  šolsko m oralno te o lo ­
gijo, v: BV 33 (1973) 315— 339; Pato loška g led an ja  
in d rž e  v n ravnem  življenju katoličanov, v: CSS 8
(1985) 45— 49; Narava p a s to ra ln e  teo log ije , v: BV 
36 (1976) 1 — 14; U m etna  o se m e n ite v  in o p lo d i­
te v  s sta lišča  kato liškega m oralnega nauka, v: BV 
39 (1979) 24— 30; O snovna id e ja  O krožnice Jane­
za Pavla II. » R ed em p to r hom inis«, v: BV 39 (1979) 
255— 275.

Drugo: P o leg  te g a  je  n ap isa l š e  44 razprav  in 
člankov, 44 d rug ih  p rispevkov, so d e lo v a l je  v p ri­
pravi v eroučn ih  u čben ikov  in p revod ih . Po sm rti 
je  izšla zb irka n jegove re lig iozne  lirike (Pesm i, 
L jubljana 1986).

ŠTUHEC Ivan — Janez, rojen 17. 11. 1953 
v Celju. Po končani osnovni šoli v župniji 
Mala Nedelja (Bučkovci) in Ljutomeru 
obiskoval Gimnazijo v Ljutomeru in maturi­
ral 1973. Eno leto bil vpisan na ljubljanski 
Pravni fakulteti. Od jeseni 1974 do pomladi
1976 na služenju obveznega vojaškega ro­
ka. Med tem  prepis na ljubljansko Teološ­
ko fakulteto in vstop v bogoslovje kot ško­
fijski bogoslovec mariborske škofije. Leta
1981 diplomiral na isti fakulteti pri prof. dr. 
Štefan Steiner z nalogo »Vpliv okrožnice 
»Rerum novarum« na osrednje katoliške re­
vije: Rimski katolik ( 1889— 1896) ,  Katoliški 
obzornik (1897—  1906) in Čas (1907) « ,  ter bil
29. 6 . 1981 posvečen v duhovnika. Eno leto 
kaplan v Slovenski Bistrici in v akad. letu 
1982—83 poslan na podiplom ski študij v 
Rim. Po dogovoru z ordinarijem dr. Fran­
cem Krambergerjem vpisan na papeško 
univerzo Gregoriano, kjer je dosegel v letu 
1984—85 licenciat iz moralne teologije pri 
prof. Klausu Demmerju »Die Lehre vom 
»Gerechten Krieg« und das zweite vatika- 
nische Konzil«. Izbral argum ent za doktor­
sko tezo iz pokoncilske moralno-teološke 
d eb a te  pod vodstvom prof. Sergia Bastia- 
nela z naslovom »Verantwortliche und freie 
sittliche Entscheidung des Glaubigen« 
(Eine m oraltheologische Utersuchung bei 
einigen deutschsprachigen Autoren) in jo 
zagovarjal 11. 06. 1988.

Poljudno znanstvene in druge spise ob ­
javlja v slovenskih krščanski revijah in 
časopisih.

Dela: V eran tw otliche u n d  fre ie  sittliche  
E n tsch e id u n g  d e s  G laub igen . E ine m o ra lth e ­
o log ische  U n tersuchung  u b e r  d ie  sittliche  E nt­
sc h e id u n g  b e i e in ig en  d eu tsch sp rach ig en  A uto­

ren . D isse rta tio  a d  Lauream , Rom 1988; D ie L eh­
re  vom  'G e re c h te n  Krieg' u n d  d a s  zw eite  
v a tik an isch e  Konzil. A rbeit zu r E rlangung d e s  
m o ra lth eo io g isch en  L izentia ts b e i M odera to r 
Prof. K laus D em m er, Rom 1984.

Razprave in članki: Vpliv »Rerum novarum« 
na slovensko  kato liško  soc ialno  m isel, v: Revija 
2000, 21— 22 (1982) 52— 60; Poljski m islec  u p a ­
nja, v: Revija 2000, 31— 32 (1986) 112— 114; O d 
g ore T abor d o  G etsem an i, v: Z bornik Draga 1985; 
O d p o g reb a  s ta re  d o  k rsta nove kultu re , v: Z bor­
n ik »Prelom ni časi«, L jubljana 1989; Kritično- 
analitična  p red stav itev  »Sociologije« dr. J. Jeraja 
v luči novejših  spoznan j soc ialnega nauka Cerk­
ve, za Z bornik  o b  130 letnici v isokega šo lstva v 
M ariboru (v tisku); Laiki — nosilci d ru žb en eg a  
življenja. P redavan je  na teo lo šk em  teča ju  1990 v 
Ljubljani in M ariboru (v tisku).

ŠUŠTAR Alojzij, ljubljanski nadškof in m e­
tropolit, veliki kancler TF. Rojen 14. no­
vem bra 1920, Grmada pri Trebnjem. Gim­
nazijske študije je dokončal v Škofovoh za­
vodih (1940), teološke v Ljubljani (eno leto) 
in na Gregorijani v Rimu, kjer je dosegel 
magisterij iz filozofije in doktorat iz teologi­
je (1 949). V duhovnika je posvečen 1. 1946. V 
Švici je bil najprej kaplan v St. Moritzu, pro­
fesor verouka in filozofije v Schwyzu, profe­
sor m oralne teologije te r rektor sem enišča 
in Visoke bogoslovne šole v Churu, škofov 
vikar. Poleg pastoralnega in pedagoškega 
dela je bil p e t le t (1971-1976) tajnik Sveta 
evropskih škofovskih konferenc (CCEE). L. 
1977 se je vrnil v domovino in bil 23. 2. 1980 
imenovan za ljubljanskega nadškofa in m e­
tropolita. Je podpredsedn ik  ŠKJ in CCEE. 
Na Teološki fakulteti v Ljubljani je od, 1977 
do 1980 predaval pri katedri za moralno te ­
ologijo kot predavatelj-gost.

Dela: G ew issensfre iheit, E in s ied e ln  1967, 80 
(prevodi: v ita lijanšč ino  1969, hrvaščino 1982); 
China u n d  V ietnam : H erausfo rderung  u n se re s  
G ew issens, E in s ied e ln  1967, 89; G ew issensb il- 
dung, E insied e ln  1968 (prevod: v hrvaščino 1983); 
Prenova v Cerkvi. D elo za p renovo  o b  zg ledu  šk o ­
fijskih sinod , MD, L jubljana 1980,183; Z akram ent 
sp rave  (s Š. S te inerjem ), L jubljana 1979, 105; 
P ism o slovenski m ladin i, L jubljana 1985,81; Ka­
ko prav  živeti, ljub ljana  1988,40; Na razp o tjih  ča­
sa (izbor člankov), L jubljana 1986, 296; razprave 
in članki v številn ih  dom ačih  in tujih  zbornikih, 
revijah in časop isih .

89



TRUHLAR Karel Vladimir, rojen 12. sep ­
tem bra 1912 v Gorici. Živel jev  Divači, na Je­
senicah, nato v Ljubljani, kjer konča klasič­
no gimnazijo in začne teološke študije. 
Študij filozofije in teologije nadaljuje na 
Gregoriani v Rimu, tam  opravi magisterij iz 
filozofije in doktorat iz teologije. Povrnitvi v 
domovino nekaj časa spiritual v Bogoslov­
nem  sem enišču, 1. 1945 zapusti domovino. 
Stopi v Družbo Jezusovo (1946), nato dolgo­
letni profesor duhovne teologije na Grego­
riani in ustanovitelj Instituta za duhovno 
teologijo na isti univerzi. Leta 1974 se kot 
upokojeni profesor vrne v domovino z že­
ljo, da bi prispeval k duhovni rasti sloven­
skega naroda. V tem  času profesor — gost 
pri katedri za moralno teologijo. L. 1976 
ponovno zapusti domovino in 7. januarja 
1977 umre v vasici Lenghmos v severni Itali­
ji. Pokopan je v Ljubljani II. januarja 1977.

Dela: D er V ergo ttlichungprocess b e i  V ladi­
m ir Solowjew, PUG, Roma 1941,51; D e e x p e r ie n ­
tia  m istica, PUG, R om ae 1951, XVI +  252; Anti­
no m iae  v itae  sp iritu a lis , PUG, R om ae 1958, VI +  
281; S tructura theo lo g ica  v itae  sp iritualis, PUG, 
R om ae 1958, VIII +  219; P rob lem a ta  theo log ica 
d e  vita sp irituali laicorum  e t  religiosorum , PUG, 
R om ae 1960, 157; Labor Christianus. Initiatio  in 
th eo lo g iam  sp iritu a lem  system aticam  d e  labore, 
H erder, R om ae 1961, 173; C hristuserfahrung, 
H erder, Rom 1964, 161; F u ite  d u  m o n d e  e tc o n s -  
c ien ce  c h re tie n n e  d 'a jo u rd ’hui, H erder, Rom e 
1965; T eilhard  u n d  Solowjew. D ichtung u n d  re li­
g io se  Erfahrung, F re iburg  im Br. 1966, 115; L ora 
d e i  laici, Borla, Torino 1966,132 +  IV; Pokoncilski 
k a to lišk i e to s , MD, C elje  1967; Cristo, nostra  
e sp e rie n z a , O uerin iana, Brescia 1968, 155; K ato­
licizem  v p o g lo b itv en em  p ro cesu , MD, Celje 
1970, 206 +  11; C oncetti fo n d am en ta li d e lla  te - 
o logia  sp ir itu a le , O uerin iana , Brescia 1971, 153; 
L essico  d i sp iritua lita , O uerin iana, Brescia 1973, 
VIII +  757; Leksikon duhovnosti, MD, C elje 1974. 
Op.: N a š te ta  so  le  glavna d e la , m noga p a  so izha­
jala v pon a tis ih  in p revod ih  ozirom a p riredbah .

UJČIČ Josip, rojen 10.2.1880 v Starem Pazi­
nu (Istra). Teologijo je študiral v Gorici 
(1898— 1902); nadaljeval študij na Dunaju 
kot gojenec Avguštineja (1903— 1906); 
1908 promoviral z disertacijo Historia 
glagolicae speciali cum respectu ad decre­
ta pontificia (1908); predaval moralko v Go­
rici (1907— 1912); ravnatelj v Avguštine ju 
(1912— 1919); supliral moralno teologijo 
na teološki fakulteti dunajske univerze 
(1913— 1915); honorarni predavatelj moral­
ne teologije na teološki fakulteti v Ljublja­
ni, 1921 izredni in 1927 redni profesor na 
teološki fakulteti v Ljubljani. Leta 1936 je 
bil imenovan za nadškofa v Beogradu. Umrl 
24. 3. 1964 v Beogradu.

Razprave in članki: Bajus M ihael o o d p u s t­
nem  grehu, v: B V 1 (1921) 280— 283; D ružina, v: BV 
6 (1926) 230— 234; Država in kato ličan , v; BV 8 
(1928) 150— 157; Civilni zakon  in o b v ezn o s t v v e ­
sti, v: BV 8 (1928) 165— 169; Sv. F rančišek  Šaleški; 
o d n o s  d o  Ivane Frančiške C hantal, v: BV 5 (1925) 
64— 69; G ledališče , v: BV 5 (1925) 235— 249; Nauk 
o o d p u s tn e m  grehu, v: BV 1 (1921) 58— 72; 
133— 15 5 ; 280— 293; Biblični tek s ti o o d p u s tn e m  
grehu, v: BV 2 (1922) 1:20; 116— 130; 259— 275; 
H igiena, v: BV 3(1923) 278— 284; Janez K rizostom  
o zm ern o sti, v: BV 9 (1929) 255— 274; K azenski 
zakonik  k raljevine Jugoslavije, v: BV 10 (1930) 
174— 187; M aterinstvo, v: BV 4 (1924) 264— 270; 
M istika, v: BV 2 (1922) 68— 75; M oda in luksus, v: 
BV 5 (1925) 153— 166; M orala »moška« in »žen­
ska«, v: BV 7 (1927) 220— 228; Parlam entarizem  in 
kato ličan , v: BV 8 (1928) 288— 294; Relig ioznost 
a p o s to la  Pavla, v: BV 11 (1931)61 — 70; P o p o ln o st 
v sve tu  in sa m ostanu , v: BV 4 (1924) 65— 78; O člo­
v ešk em  te le su , v: BV 6 (1926) 325— 336; V dove v 
Cerkvi, v: BV 7 (1927) 40— 50; 123— 228; P rob lem  
g reha  in krivde pri sta rih  filozofih, v: Čas 14(1920) 
58— 70; M ezdna p o g o d b a , v: Čas 23 (1929) 
30— 34; Pripravil je  10. izdajo  učb en ik a  E. Miiller, 
T heo log ia  m oralis 1 ,1923 (skupaj z J. S eip lom ),za  
II. d e l  je zbral le gradivo.

90



Stanko Ojnik

Katedra za cerkveno pravo

Na Teološki fakulteti v Ljubljani je  ka­
te d ro  za cerkveno pravo prvi zased e l 
Gregorij Rožman. Cerkveno pravo je 
p redaval 6 ur te d e n sk o  in sicer po  Za­
koniku cerkvenega prava, ki je s top il v 
veljavo le ta  1919. Z uvedbo  zbornika 
cerkvenega prava je b ilo  predavan je  
zelo olajšano, kajti Cerkev je zahtevala, 
da so predavan ja  v glavnem  usm erjena 
na razlago Zakonika cerkvenega prava. 
U stanovljena je  b ila  p o se b n a  kardinal­
ska kom isija za av ten tično  razlago ka­
nonov, ki je sp ro ti razreševala sporna 
vprašanja. V akad. le tu  1924/25 se 
uvede cerkveno sodno  p o sto p an je  po 
2 uri na ted en .

Leta 1930 prevzam e ka ted ro  Alojzij 
Odar, ki p o leg  razlage zakonika uvede 
nov p red m et: nauk in vaje o in te rp re ­
taciji. Predavati začne tu d i državno 
cerkveno pravo in uv ed e  sem inar: ni­
čnostne  zakonske pravde. V akad. le tu  
1939/40 se  u vede  p re d m e t Cerkev in 
država, tako da  n araste  število  te d e n ­
skih ur na osem . Profesor O dar posega 
na vsa področja  cerkvenega in d ru žb e­
nega življenja, njegova p o seb n a  zaslu­
ga pa  je  slovenski prevod  Zakonika 
cerkvenega prava, ki je v glavnem  n je­
govo delo . Dovoljenje za prevod  je iz­
dala  in terp retacijska kom isija z d n e  15. 
julia 1943 p o d  številko 1„ se  pravi, da 
sm o Slovenci dobili p revod  p red  v se ­
mi drugim i narodi.

Povojni je p redaval cerkveno pravo 
Vinko Močnik. Njegova odlika je bila 
odlično poznavanje vseh  odgovorov in-

te rp re tacijske  kom isije in pa  nenadkri- 
ljiva pronicavost v kazuistiki, po  čem er 
je  zaslovel po  vsem  nem ško govore­
čem  svetu.

Po njegovi upokojitvi sta  p redava­
nja iz cerkvenega prava kratko suplira- 
la Anton T stenjak in Jože Pogačnik. 
Nato je  p redavan ja  prevzel Vigilij Alt 
OFM Cap., ki je  p redaval pravo v latin­
ščini, v en d ar zaradi bo lezni le krajši 
čas.

Leta 1967 začne predavati Stanko 
Ojnik. To je  pokoncilsko o b d o b je , ko 
se  pripravljajo velike reform e cerkve­
nega prava, ki dozorijo v nov Zakonik 
cerkvenega prava, ki ga izda p ap ež  Ja­
nez Pavel II. le ta  1983. Istega le ta  sm o 
Slovenci že začeli s prevajanjem . Im e­
novana je b ila  prevajalska in redakcij­
ska kom isija p o d  p red sed stv o m  S tan­
ka Ojnika. Pri redakciji je  na prošnjo 
m etropo lita  Alojzija Šuštarja sodelova­
la tud i Slovenska akadem ija  znanosti 
in u m etnosti, v katero  sta  b ila  im eno­
vana prof. Alojzij Finžgar in prof. Ciril 
Kržišnik.

P apež Janez XXIII. je že le ta  1959 
hkrati napovedal vesoljni cerkveni zbor 
in prenovo cerkvenega zakonika. Prve 
cerkvene zakone so ozdajali koncili, 
zgodovina Cerkve nam  spričuje te sn o  
povezanost m ed  koncili in zakonodajo. 
Z novim zakonikom  sm o dobili s is te ­
m atično u re jen o  in lep o  zaokroženo 
p reudarno  zakonodajo , ki je p reo b li­
kovana po  zahtevah 2. vat. cerkvenega 
zbora. Dne 4. m arca 1977 je de ja l Pavel

91



VI.: »Ne gre zgolj za izboljšanje p re ­
jšnjega zakonika s tem , da  se  vnese b o ­
lje razvrščena snov, da se  doda, kar je 
p o treb n o , in opusti, kar je  odveč. Pač 
p a  m ora zakonik p o sta ti življenjski 
princip pokoncilske Cerkve.«

Proti sp iritualističnim  in zgolj p a ­
storalnim  prizadevanjem  pokoncilske 
evforije je  cerkveno pravo, zvesto izro­
čilu, osta lo  načelno pri pravni naravi 
zakonov. Zakonik ne  m ore biti sam o 
zbirka pasto raln ih  in pobožnih  navo­
dil, am pak  je sestav  obveznih določil. 
Na drugi strani pa  je b ilo  po treb n o  
cerkvenem u pravu tu je  ten d en ce , ki so 
izključno poudarja le , da  je Cerkev 
pravno popo ln a  družba, »societas p e r­
fecta«, om ejiti tako, da  b o d o  jasno pri­
šli do veljave teološki tem elji cerkve­
nega prava. Cerkveno pravo se  razliku­
je od civilnega. U poštevati m ora no tra ­
n je  področje , naravne in nadnaravne 
k reposti kot so ljubezen , zm ernost, 
človečnost. Pravičnost m ora biti sad  
dob roho tnosti. »A equitas canonica« ni 
zgolj naravna pravičnost, je nekaj več; 
b iti m ora p rep o jen a  z evangeljskim  
duhom , da  ne  p o s ta n e  »sum m um  ius
— sum m a iniuria«, d o s led n a  pravica
— skrajna krivica.

R azdelitev snovi je sicer formalno 
vprašanje , ven d ar pa  osnove, na kateri 
je  zgrajena, kažejo do ločeno  usm eri­
tev, ki je za pravni red  zelo pom em bna. 
Stari zakonik je obsegal p e t  knjig. Po­
leg  sp lošn ih  navodil še  knjige o o se ­
bah, stvareh, postopk ih  in kazni. Raz­
de litev  je bila povzeta po  starem  rim­
skem  individualističnem  pravu: p e rso ­
nae — res — actiones. Čeprav nova 
razdelitev  ni povsem  pretrgala s staro, 
je  tre tja  knjiga, ki je govorila o stvareh 
(od Evharistije pa  do  denarja), zdaj 
razdeljena  v tri knjige, in sicer pod  vi­
dikom  cerkvenega poslanstva: služba 
božje  b e se d e , služba posvečenja in 
cerkveno p rem oženje . Tako sm o dobili 
se d e m  knjig v n asled n jem  zaporedju: 
sp lo šn e  do ločbe, božje  ljudstvo, služ­
b a  b ožje  b e se d e , služba posvečenja,

cerkveno p rem oženje , sankcije v Cer­
kvi, postopkovno pravo.

Cerkev je v iskanju svoje p o d o b e  
zo p e t odkrila se b e  kot po tu joče božje 
ljudstvo in zbornost kot skrivnostni 
com m unio.

O srednjega pom ena je tud i pravna 
o p red e litev  pravic in dolžnosti verni­
kov. Cerkev ne  bi mogla biti verodo­
sto jna v bo ju  za človekove pravice, če 
teg a  ne  bi u red ila  v lastnem  dom u. 
Kristjanove pravice tem eljijo  v člove­
kovem dosto janstvu  in božjem  o tro­
štvu in ne sam o v volji zakonodajalca. 
Izboljšan je p o s to p ek  za varstvo o se b ­
nih pravic, pa tud i postopek , ki naj po­
ravnava krivice, ki jih je zagrešila up ra­
va. Kazensko pravo je u re jeno  tako, da 
čim bolj upošteva dosto janstvo člove­
kove o seb e .

Stari zakonik je izhajal iz filozofsko 
pravnih osnov pravno popo ln e  družbe, 
Cerkev je b ila  prikazana kot neenaka 
družba.

Takoj na začetku knjige o božjem  
ljudstvu novo pravo poudarja  enakost 
vseh  vernikov, ki je u tem eljen a  v krstu 
in birm i. Cerkev ni več enostransko  
o p red e ljen a  po hierarhičnih struk tu­
rah. V prvem  d e lu  druge knjige so na­
š te te  pravice in dolžnosti vseh  vern i­
kov, laikov in klerikov. Gre za prvi si­
s tem atičn i poskus pravno u red iti p ra­
vice vernikov ne g led e  na to, kakšno 
službo v Cerkvi opravljajo. Zakoni o 
osnovnih pravicah so bili prvotno pri­
pravljeni za cerkveno ustavo, kjer bi 
imeli še  večjo težo, ker pa ustave še 
nim am o, so jih uvrstili v zakonik.

Načelo subsid iarnostii je u p o š te ­
vano tud i v razm erju m ed vesoljno 
Cerkvijo in škofovskimi konferencam i, 
m ed  sp lošn im i zakoni in obm očno za­
konodajo; sledn ja  ima številne kom pe­
tence . Na vseh  cerkvenih področjih: 
regijah, de ln ih  Cerkvah, župnijah je 
najprej govora o skupnosti vernikov. 
Povsod je najprej op isan  del božjega 
ljudstva, ki so mu cerkvene službe  sa ­

92



m o v pom oč za ohranitev  ed in o sti s 
Cerkvijo in Kristusom.

V odstveno službo m oram o g ledati 
v ce lo tnem  kontekstu , koncil ne govori 
o vodstveni, učiteljski in posvečevalni 
ob lasti »potestas«, am pak se  uporablja  
izraz »munus«. Zakram enti se  ne obrav­
navajo sam o kot sredstva  posvečenja , 
am pak  so vgrajeni v bogoslužna d e ja ­
nja, pri k a terem  je u d e ležen o  vse b o ž­
je ljudstvo. V s in o d a ln e  in posvetoval­
ne  u stanove je  lahko izvoljen vsak, č e ­
prav so v glavnem  sam o na posvetoval­
ni ravni, v en d a r je treb a  reči, da cerk­
veni p redsto jn ik , ki bi ravnal proti so ­
g lasnem u sk lepu  svoje skupnosti, hodi 
po  nevarni po ti lastne  izključitve.

P om em ben  p o u d arek  je  na deln ih  
Cerkvah, ki niso sam o upravne en o te . V 
njih je  pričujoča ce lo tna  Cerkev z vsem  
svojim bistvom , dok ler so v ed inosti z 
veso ljno  Cerkvijo. Škofje imajo vso 
red n o  ob last. Zelo je to  vidno pri s p re ­
gledih. Prej so im eli škofje sam o to, kar

jim je Rim dovolil, sed a j pa  vse, kar ni 
pridržano. Iz sistem a p oob lastil sm o 
prešli v s is tem  rezervacij, ki so za 
skup n o st veso ljne Cerkve nujno p o ­
treb n e . N am en novega prava je uvesti 
koncilske od loke  v življenjsko prakso 
Cerkve in z o p e t vzpostaviti pravni red  
in varstvo. Res pa je, da  pravo ne  m ore 
uresničiti vseh  m ožnosti, ki jih d o p u ­
šča do ločena teologija. U poštevati pa  
m oram o tud i to, da je koncil načel veli­
ko vprašanj, ne da  bi jih dokončno 
razrešil.

Po te h  vodilnih sm ern icah  se  razis­
kujejo in p redavajo  cerkveno pravni 
institu ti na katedri za cerkveno pravo 
nas Teološki fakulteti v Ljubljani. 
O m eniti pa m oram o tud i ustavno p ra­
vo SFRJ, p re d m e t ki obravnava pravno 
in d ru žb en o  u red itev  v okolju, v k a te ­
rem  b o d o  slušatelji delovali.

V iden d e lež  pri ka tedri im ata tu d i 
a s is ten ta  Alojzij Snoj od  le ta  1987 in 
Borut Košir o d  le ta  1988.

ALT p. Vigilij (Ivan), rojen 16. 5. 1915, Po­
brežje, sv. Vid pri Ptuju. Noviciat 25.7.1934, 
Škofja Loka; slovesne zaobljube 21. 11. 
1939, Škofja Loka; mašniško posvčenje 7. 7. 
1949, Ljubljana. Doktor filozofije 1944, Rim, 
Gregoriana in kanonskega prava 1947, Rim, 
Gregoriana; profesor iuris regularis Romae, 
Collegium S. Laurentii a Brundisio d e  Urbe,
30. 10.1949 — 29.9.1958. Vrnitev v domovi­
no 4. 12. 1959, Škofja Loka; sam ostanski vi­
kar 14. 3. 1960, Škofja Loka. Župnik pri sv. 
Jožefu na S tudenicah pri Mariboru 1960; 
prosinodalni sodnik na škof. sodišču v Ma­
riboru (1960); prvi Custos Provinciae Illyri­
cae, 11.7.1961; honorarni predavatelj cerk­
venega prava na Ljubljanski teološki fakul­
teti (1964— 1967); gvardijan v Škofji Loku 
(1964); prom otor iustitiae ljubljanske škofi­
je, 17. 12. 1964. Umrl 15. 8. 1976 v Ljubljani.

Dela: D e p o te s ta te  m agistri sp ir itu s  a d  n o r­
m am  can. 588, R om ae 1949 (dok torska te z a  iz ka­
n o n sk eg a  prava); E nchirid ion  d e  s ta tib u s  p e rfe c ­
tion is, Rim 1949; D e la c o n n a is san ce  d e  D ieu 
d a n s  la P h ilo so p h ie  d e  F rancois V eber, La th e ­

o rie  d e s  O b jec ts , Blois 1952 (dok torska te z a  iz fi­
lozofije); M ethodo log ia  se u  m o d u s ius can o n i­
cum  d isc en d i, sc rib en d i, d o cen d i, R om ae 1954.

R azprave in članki: Z aseb n a  las tn in a  v  nauku  
sv. Tom aža Akvinskega, v: BV 15 (1965) 313— 321; 
C o m m enta tio rum  iuris franciscani exco lend i: lus 
S eraph icum  (uredn ik  o d  1955— 1958).

KOŠIR Borut, rojen 21. aprila 1954 na Jese­
nicah. Osnovno šolo obiskoval v Tržiču, 
gimnazijo v Ljubljani na Poljanah, kjer je 1.
1973 maturiral. Teološke študije je opravil 
na TF v Ljubljani in 1. 1980 diplomiral z (na­
loga: Zgodovina škofijskega sodstva). V du ­
hovnika je posvečen 29. 6. 1979. Nato je bil 
dve leti kaplan v Novem m estu in dve leti v 
Ljubljani pri sv. Petru. Študij cerkvenega in 
civilnega prava v Rimu (1984— 1988) na La­
teranski univerzi: magisterij je opravil 1. 
1987 (naloga: 11 Concordato tra la Santa Se­
d e  e il Regno di Jugoslavia del 1935), dokto­
rat pa 28. junija 1988 (disertacija: La struttu- 
ra arcidiaconale nella Archidiocesi di Ljub-

93



Ijana). Jeseni 1988 imenovan za asistenta za 
kanonsko pravo na TF v Ljubljani, kjer je 
sedaj višji predavatelj. Opravlja še druge 
službe: kaplan, medškofijski asistent za 
študente , sodnik pri Nadškofijskem cerk­
venem  sodišču v Ljubljani, član Komisije 
Pravičnost in mir te r Pravnega sveta pri 
SPŠK.

Dela: Z godovina škofijskega sodstva, L jub­
ljan a  1979 (d ip lom ska naloga); II C oncordato  tra  
la  S an ta  S e d e  e  il Regno d i Jugoslavia d e l  1935, 
Rim 1986 (m ag isteria lna  naloga); La s tru ttu ra  ar- 
c id iaco n a le  nella  A rchidiocesi di L jubljana, Rim 
1988 (dok to rska  teza); Sveta  h ierarh ija  v novem  
Zakoniku cerkvenega prava, L jubljana 1989 
(skrip ta  za š tu d e n te ); 125; U čiteljska s lužba  
C erkve in S tvarno pravo Cerkve, L jubljana 1988 
(skrip ta za š tu d e n te ), 230.

R azprave in članki: S lužba škofovih vikarjev 
k o t osnova za p ravno o b d e la v o  s lu ž b e  arh id ia- 
konov v L jubljanski nadškofiji, v: BV 49 (1989) 
61— 68; K ulturna in verska p o d o b a  L jubljanske 
n ad šk o fije  v G nidovčevem  času , v: G nidovčev 
sim pozij v Rimu, C elje  1989,7— 18; D elo z m lad i­
n o  — karizm a ali do lžn o st, v: CCS 17 (1983) 33; 
Pravica za sp o v e d o v an je  v Zakoniku cerkvenega 
prava, v; CSS 20 (1986) 192; N ovosti, ki jih v zakon­
sko  pravo p rin aša  kan. 1098, v: CSS 22 (1988) 157; 
M ašni darovi, v: CSS 22 (1988) 186; Kolikokrat 
sm e jo  vern ik i k o b h a jilu  isti d an , v: CSS 23 (1989) 
30— 31; V erniki in s red s tv a  d ru žb en eg a  o b v eš­
čan ja  v  ZCP, v: CSS 23(1989) 60— 61; Pavlinski p ri­
vilegij, v: CSS 23 (1989) 91— 92.

MOČNIK Vinko, rojen 10. januarja 1889 pri 
sv. Antonu v Slov. goricah. Bogoslovje je 
študiral v Mariboru, kjer je bil ordiniran 30. 
junija 1919. Kaplan v Loki pri Zidanem mo­
stu  od 1919 do 1922. Promoviran za doktor­
ja teologije v Zagrebu (1923), doktorat iz 
kanoničnega prava na Lateranu (1927). Pro­
fesor v mariborskem bogoslovju od 1922 do 
1941. M edvojno pregnan v Beograd, kjer j e 
opravljal službo oficiala cerkvenega sodi­
šča. Redni profesor v Ljubljani 7. 9. 1945. 
Umrl 24. 12. 1969 v Ljubljani.

Dela: Prvi po jm i (skripta), L jubljana 1950; Za­
konsko  pravo (skripta), L jubljana 1955 (1968); Ka­
zensko  pravo (skripta), L jubljana 1969.

R azprave in članki: V T heo log isch-prak tische 
Q uartalschrift (Linz): P ap stlich e r  Segen  — kon- 
n e n  W eihb ischS fe d e le g ie r t  W erden? 1931, 
803—809; W ann u n d  w ie d ie  gerichtliche Beru- 
fung a n g e m e ld e t, b e z ieh u n g sw e ise  e ingefurt 
w e rd e n  kann? 1932, 361— 365; W eihbischof und  
M esskanon , 1932,811 — 815; D as K lagerech t d e s

P rom otor iu s titiae  b e i vis e t  m etu s, 1934, 
145— 1 49 ; v Zborniku  te o lo šk e  fak u lte te  1— II 
(Ljubljana): Ž upnik  in žu p n a  m aša, 1951, 58— 68; 
P o o b las titev  za poroko , 1951,159— 165; O zad rž­
ku zakon itega  sorodstva , 1952, 186— 192. Sicer 
p a  je objavil: 19 razprav  in 7 poročil v T heolo- 
g isch -p rak tische  Q uartalschrift, Linz (od 1931 do  
1940); 13 razprav  v Zborniku T eo loške  fak u lte te  v 
L jubljani in v eč  razpravv  BV o d  1922 d o  1967); p i­
sal je  tu d i v  A pollinaris 1959 (III— IV) (3 razprave); 
v Novo p o t  (1951 d o  1957); pravno filozofsko raz­
pravo v sp o m en ic i o b  70 le tn ic i lavantinskega 
bogoslovnega učilišča, M aribor 1929.

ODAR Alojzij, rojen 19. junija 1902 v Jereki v 
Bohinju. Ljudsko šolo je obiskoval v Bo­
hinjski Bistrici (1908— 1913) in Gorici 
(1913— 1914), gimnazijo v Šentvidu nad 
Ljubljano (1914— 1922), teologijo v Ljublja­
ni, kjer je ordiniran 1.1926 ter promoviran za 
doktorja teologije 1.1928. Nato je služboval 
kot kurat v ženski kaznilnici v Begunjah 
(1918— 1929); študije cerkvenega prava je 
nadaljeval v Rimu (1929— 1930); 1. 1931 je 
postal docent cerkvenega prava na Teolo­
ški fakulteti v Ljubljani. V maju 1945 je od ­
šel v izgnanstvo najprej v Italijo, nato v Ar­
gentino, kjer je umrl 20. 5. 1953 v Buenos 
Airesu.

Dela: C erkveno pravo — Kleriki (1942); Cerk­
v en a  o b la s t in n jen e  funkcije (1943); Zakonsko 
pravo (1937); T em elji organizacij (1937). Prevod 
Zakonika cerkvenega prava (1943).

R azprave in članki: V Bogoslovnem  vestn iku  
je  objavil te le  razprave: Cerkveni in jugoslovan­
ski kazensk i zakonik (1930); K azen za sokrivce v 
cerkvenem  pravu (1931); D ušni pastirji ek spoziti 
z lasti v ljub ljansk i škofiji (1931); Značaj zakona v 
ita lijanskem  konkordatu  (1932); V prašan je  o 
cerkven ih  davkih  (1933), O časti in d o b re m  im e­
nu  v k an onskem  pravu (1933); V ersko-politična 
z ak o n o d a ja  v kraljevini Jugoslaviji (1934); S o d b e  
R im ske ro te  v  zakonskih  p ravdah  (1934); Pravni 
značaj ka to liške  akcije (1935); Škof in redovništvo  
(1936); K atoličani in različne vere  (1938); P osto ­
p e k  za n ičn o s tn e  zakonske p ravde pri škofijskih 
sod išč ih  (1938); Š to ln ina p o se b e j v ljubljanski 
škofiji (1938); C erkvene d o lo čb e  o tisku  (1939).

Prim.: SBL II, L jubljana 1933— 1952.

OJNIK Stanko, rojen 30. novembra 1932 pri 
Sv. Marjeti niže Ptuja. Teološko fakulteto je 
obiskoval v Ljubljani. Posvečen 29. junija 
1956 v Mariboru. Kaplan v Trbovljah 
(1956— 1960). Škofijski tajnik (1960— 1967).

94



Doktorat iz teologije v Ljubljani 1962, dok­
torat iz cerkvenega prava na Lateranu 1967, 
diplom a pravne fakultete v Zagrebu 1972. 
Honorarni predavatelj na TF v Ljubljani 
1967, docent 1969, izredni profesor 1972. 
Škofov vikar za sodne zadeve v Mariboru 
1970; p redsedn ik  Sveta za pravna vpršanja 
pri SPŠK.

Dela: Izvor in razvoj re lig ije  v  luči zgodovine, 
L jubljana 1961; La p o sitio n  ju rid iq u e  d e  1'Eglise 
e n  re p u b liq u e  S lovenie, Rim 1967; U stavno p ra ­
vo kato liške  Cerkve (skripta), L jubljana 1976, 
1989; Zakon ustan o v a  in zakram ent, L jubljana 
1977; Uvod v cerk v en o  pravo (skripta), L jubljana 
1977; N ovosti v  Zakoniku cerkv en eg a  prava, Ma­
ribor 1983; U stanove p o sv e čen eg a  življenja, 
L jubljana 1985; C erkvena učiteljska služba  in 
p rem o žen je , L jubljana 1985; Z akonsko pravo, 1. 
de l, M aribor 1986; P o stopkovno  pravo, L jubljana 
1986; U stavno pravo kato liške Cerkve, I. del, 
L jubljana 1989.

R azprave in članki: S p re g led  o sp lo šn ih  ce r­
kvenih zakonov, BV 27 (1967) 255— 260; Pravni 
p re d p is i o b o g o slu ž n em  so d e lo v an ju  z nekato - 
liškimi kristjani, BV 28 (1968) 106— 116; V odstvo 
kra jevne Cerkve, BV29 (1969) 95— 104,346— 359; 
N am en zak o n sk e  zveze, BV 33 (1973) 40— 47; 
Človekove prav ice v krščanski luči, Z nam enje  
1973, 490— 494; K ristjanove o snovne pravice, 
Z n am en je  1974, 143— 148; V erska sv o b o d a  v 
m e d n a ro d n e m  pravu, BV 1973, 280— 287; Cer­
kvena so d n a  p rak sa , BV 34 (1974) 309; A p o sto l­
sko  p ism o  o m ešan ih  zakonih, BV 34 (1974)
11 — 114; D elo za obnovo  cerkvenega prava, BV 
34 (1974) 142— 155; U stavne prv ine kato liške 
Cerkve, BV 36 (1976) 506— 520; Pravni položaj, la ­
ikov, BV 37 (1977) 50— 66; N aravno pravo ko t 
osnova d ru ž b e n e g a  življenja, BV 39 (1979) 
341— 356; V eljavnost zakona in nezre lo st, BV 39 
(1979) 447— 462; Pravni položaj Cerkve v S loveni­
ji, BV 40 (1980) 89— 107; Prem iki v zakonskem  
pravu, BV 42 (1982) 159— 169; C erkev in država, 
BV 42 (1982) 183— 199; Kako živeti zakon  z d ruga­
če  m islečim , Z born ik  p red av an j, L jubljana 1983, 
125— 141; T em eljn a  p re d sta v ite v  novega Zako­
nika, BV 43 (1983) 149— 158; Novi zakonik
— n ad a ljev an je  ali kon ec  koncila? Z bornik p re ­
davanj, L jubljana 1984, 127— 136; C erkveno­
pravno in p o litično  o zad je  M etodovega p o sla n ­
stva, Slavistična revija, M aribor 1986, 77— 83; 
K irchenrech tlicher u n d  p o litisch e r  H intergrund 
to r d ie  S en d u n g  d e s  M ethod ius, R echt im D ien- 
s te  d e s  M enschen , Graz (Styria) 1987, 184— 191.

Drugo: Prevod Zakonika cerkvenega prava (s 
sodelavci), L jubljana 1983.

POGAČNIK Jožef, ljubljanski nadškof in 
metropolit, veliki kancler TF. Rojen 28. sep ­
tem bra 1902 v Kovorju pri Tržiču. Klasično 
gimnazijo z maturo je končal v Ljubljani 1. 
1922. V Innsbrucku je študiral filozofijo in 
teologijo, promoviral 1. 1929. V duhovnika 
posvečen 1. 1927. Kaplan v Kranju (1929- 
1932), Trnovem v Ljubljani (1932-1935), rav­
natelj Marijanišča in katehet na uččiteljišču 
(1935-1945), kanonik  s to ln eg a  kap itlja  
(1945), v zaporu (1946-1950), generalni vikar 
(1959), pomožni škof (1963), kap. vikar in 
nato ljubljanski nadškof (1964) in prvi slo­
venski m etropolit (1968). Udeležil se je 
dveh koncilskih zasedanj. V akad. letu 
1962/63 je predaval cerkveno pravo. Častni 
doktor TF v Ljubljani (1980). Umrl 25. marca 
1980.

Bibliografija: V odilo Marijinih kongregacij, 
L jubljana 1943, 172; m olitveniki, liturgični priroč­
niki, katekizm i, razprave  s pod ro č ja  m oralke, 
liturgike...

ROŽMAN Gregorij, ljubljanski škof, rojen 
9. marca 1883 v Dolinčičah, župnija Šmihel 
pri Pliberku na Avstrijskem Koroškem. Sin 
Franca in Terezije, r. Glinik. Maturiral z od ­
ličnim uspehom  1904. Posvečen v duhovni­
ka 21. 7. 1907 v Celovcu, 27. 6. 1912 doktori­
ral na Dunaju, kjer je bil gojenec Avguštine- 
ja. Profesor m oralne teologije in cerkvene­
ga prava na teološkem  institutu v Celovcu. 
1919 povabljen v Ljubljano za profesorja 
cerkvenega prava na novoustanovljeni uni­
verzi. Na Teološki fakulteti začel predavati 
takoj po novem letu 1920. Imenovan za ško­
fa pomočnika cum iure successionis 17. 3. 
1929 in posvečen v škofa 14.7. 1929 v Ljub­
ljani, slednjič 29. ljubljanski škof od 1. av­
gusta 1930. 5. maja 1945 si je z mnogimi 
drugimi duhovniki svoje škofije izbral iz­
gnanstvo v Avstriji, 1948 odšel v Švico in še 
istega leta naprej v Združene države Ame­
rike. 30. avgusta 1946 ga je vojaško sodišče 
v Ljubljani obsodilo (v odsotnosti) na od ­
vzem prostosti s prisilnim delom  za dobo 
18 let, na izgubo političnih in državljanskih 
pravic za dobo 10 let po prestani kazni in na 
zaplem bo celotne imovine. Vrhovno sodiš­
če JA je sodbo potrdilo in ga obsodilo še na 
izgubo državljanstva, izguba političnih in 
državljanskih pravic pa se zniža na p e t let. 
Umrl je v Clevelandu (ZDA) 16. 11. 1959 in 
pokopan v Lemontu kot ljubljanski škof.

95



Do imenovanja za škofa koadjutorja ozi­
roma nastopa ordinarija ljubljanske škofije 
(1920 predavatelj, od 1924—29 izredni pro­
fesor cerkvenega prava) se  je udejstvoval s 
profesuro in s to  zvezanim znanstvenim in 
publicističnim delom. Objavljal je večino­
ma v BV (glej Kazalo štiriindvajsetih letni­
kov BV 1921 — 1944, Ljubljana 1953, str. 7, 
14— 15), bil duhovni vodja telovadne orga­
nizacije Orel, po njenem  razpustu pa se  je 
ves posvetil drugim cerkvenim organizaci­
jam, posebno  nastajajoči Katoliški akciji. V 
izgnanstvu je skrbno še naprej opravljal 
dušno pastirstvo razseljenih Slovencev po 
vsem svetu, jih obiskoval, pisal pastirska 
pism a in jih opogumljal.

Prim.: L e to p is  ce lovške  in ljub ljan sk e  škofije, 
S lovenski b iografski leksikon  II, v Ljubljani 
(1933:1952), J. Kolarič, Škof Rožm an I— 111, C elo­
vec  1967— 1977.

SNOJ Alojz, rojen 25. 5. 1946 v Zagorju ob 
Savi, študiral teologijo od 1965 do 1972 v 
Ljubljani, posvečen 29. 9. 1971. Specializa­
cija iz obojnega prava na Institutum utrius-

que iuris na Papeški lateranski univerzi v 
Rimu. Magisterij iz kanonskega (1981) in 
rimskega prava (1982). Doktoriral z diserta­
cijo La condizione giuridica della Chiesa 
cattolica in Slovenia dal 1945 in poi, Rim 
1986. Asistent pri katedri za cerkveno pravo 
od 1987—89, od 1989 višji predavatelj pri 
isti katedri. Član Komisije Pravičnost in mir 
pri SPŠK od njene ustanovitve, član Prav­
nega sveta pri SPŠK, branilec vezi pri Nad­
škofijskem cerkvenem sodišču od 1986. Pa­
storalna služba: 1971—72 duhovni pomoč­
nik v Radovljici; 1972—74 kaplan v Tržiču; 
1974—79 nadškofijski rajnik v Ljubljani; 
1986—88 duhovni pomočnik v Šmartnem 
pod Šmarno goro; od 1988 dalje župnik v 
župniji Ljubljana-Moste.

Dela: La cond iz io n e  giurid ica d e lla  C hiesa 
catto lica in Slovenia dal 1945 in poi, d isertacija , 
Rim 1986.

Razprave in članki: N aloge laikov v novem  
ZCP, v: BV 47 (1987) 251— 254; Ustava SFRJ in č lo ­
vekove pravice, v BV 49 (1989) 247— 250; v Družini 
ob jav ljen  Pogovor ob  P red log ih  P red sed stv a  
SFRJ za u stav n e  sp re m e m b e  (1987, št. 11). V pri­
pravi sk rip t za š tu d e n te  cerkvenega prava: uvod v 
cerkveno pravo.

96



Alojzij Slavko Snoj

Katedra za oznanjevalno teologijo

K atedra za oznanjevalno teologijo  
(KOT) je bila  na Teološki fakulteti v 
Ljubljani ustanovljena 25. d ecem b ra
1969 s sp re jem o m  S tatu ta  TF. Po tem  
S tatu tu  sp ad a jo  h Katedri za ozn an je ­
valno teologijo  n asled n je  stroke: kate- 
hetika in hom iletika, ki sta  glavna 
p red m eta , psihologija (od le ta  1987 pri 
katedri za pasto ra lno  teologijo), p e d a ­
gogika, retorika in stilistika te r  praktič­
na katehetika . Od le ta  1988 je p re d ­
stojnik k a ted re  Alojzij Slavko Snoj.

/. Katehetično obm očje

1. P red S tatu tom  (1969) so stroke 
oznanjevalne teo logije  sp a d a le  p o d  
tako im enovano m oralno-pastoralno 
skup ino  p redm etov . Teh skupin  je bilo  
več in so se  od  1919 do  1969 m enja le  
vsaj šestkrat. O bsegale  so filozofsko, 
dogm atsko, b iblično, m oralno-pravno- 
pasto ra lno  in zgodovinsko skupino. 
Vzrok za m enjave je  b ila  o d  države p ri­
znana U redba Pravoslavne teo lo šk e  
faku lte te  v Beogradu, ki naj bi služila za 
osnovo u re d b e  vseh  teo lošk ih  fakultet 
v Jugoslaviji, tud i katoliških. Tako so se  
m orale katoliške teo lo šk e  fakulte te  
prilagajati pravoslavni, kar pa ni šlo 
b rez  težav. Prav sprem in jan je  skupine 
p red m eto v  to  dokazuje.

2. Razvoj oznanjevalnih strok. Že 
Škofijsko bogoslovno učilišče v Ljub­
ljani, ki je  do  1919 šolalo  duhovnike 
ljub ljanske škofije in je 1919 prešlo  v 
Teološko fakulteto  Univerze v Ljublja­
ni, je v svojem  učnem  načrtu  im elo ka- 
tehetiko , hom iletiko in pedagogiko. Bi­

li so  to  »stranski« p red m eti, ki so jih 
predavali p red m e tn i učitelji.

Zaradi ustanovitve K atehetskega 
teča ja  na Teološki fakulteti v Ljubljani
1964 in zaradi m ožnosti ustanovitve ka­
teh e tsk eg a  inštitu ta  na isti fakulteti se  
je pokazala po treb a , da  bi d o ted an ja  
p re d m e ta  katehetiko  in pedagogiko  
sp rem en ili v stolico. To se  je po  do lgo ­
trajnih razm išljanjih zgodilo 28. junija 
1968. Pedagogika je po  dve uri te d e n ­
sko v 3. letniku, ka teh e tik a  pa po  dve 
uri ted en sk o  v 4. letniku.

Ker je Anton T rstenjak  25. s e p te m ­
bra 1967 o d p o v ed a l p redavan ja  iz p si­
hologije na stolici za filozofijo in ker je 
za so d o b n o  an tropo loško  usm erjeno  
oznanjevanje nujno p o treb n a  psiho lo ­
gija, je b ila  v sk lopu  k a tehe tike , p e d a ­
gogike in praktičnih vaj u vedena  sp lo š­
na psihologija in psihologija razvojne 
d o b e . Od le ta  1987 sp a d a  h k a ted ri za 
pasto ra lno  teologijo.

N am esto  katekizem skih  vaj v Bogo­
slovnem semenišču v Ljubljani so bile 1968 
u v ed en e  na TF prak tične vaje iz kate- 
h e tik e  v 5. letn iku, ki o b seg a jo  dve uri 
vaj te d e n sk o  in do ločeno  število  hos- 
pitacij pri izkušenih katehetih .

Na prošn jo  slu ša te ljev  — m nogi so 
sred n jo  šolo  končali na Hrvaškem  — je 
bil le ta  1969 u v ed en  p o se b e n  p re d m e t 
re to rike  in stilistike, p redvsem  v p rid  
hom iletike.

3. Predavanja in p redavatelji

a) Katehetika
Predavatelj ka tehe tike  v Škofijskem

97



bogoslovnem  učilišču (Institutum  dio- 
coesanum studiorum theologicorum) vLjub- 
ljani je  bil v zadn jem  le tu  njegovega 
o b sto ja  1918/19 France Ušeničnik. V 
prvem  letu  novo ustanovljene TF v 
sk lopu  Univerze v Ljubljani je bil 1919 
im enovan za p red m e tn eg a  učitelja ka­
tehe tske  Josip D em šar. To službo je 
opravljal vse  d o  25. m aja 1965, ko je 
predavanja  prevzel V alter Dermota.

Ker je  za vse  teo lo šk e  fakulte te  v 
Jugoslaviji veljal s ta tu t pravoslavne te ­
o loške  faku lte te  v B eogradu in je v  tem  
s ta tu tu  b ila  stolica za filozofijo pove­
zana s pedagog iko  in m etodiko, je bil 
za predavate lja  pedagog ike  in m e to ­
dike verouka izbran Anton Trstenjak, ki 
k a teh e tik e  in p edagog ike  nikdar ni 
predaval, nap isa l p a  je habilitacijsko 
de lo  M etodika verouka, ki so ga bodoči 
profesorji verouka na srednjih  šolah 
uporabljali za strokovni izpit na ka te ­
he tskem  področju  n ep o sred n o  p red
2. svetovno vojno. K atehetiko pa  je 
š e  naprej p redaval Josip D em šar 
(1877— 1980).

V alter D erm ota je  začel p redavati 
katehetiko  v akadem skem  letu  1964/65 
najp rej na k a teh e tsk em  tečaju  pri ka- 
teh istin jah  in nato  še  na TF. Poleg p re ­
davanj so slušatelji dobili na voljo 
strokovno literaturo: J. A. Jungmann, 
K atehetika (1966), V. Derm ota, K ate­
h e tsk e  m e to d e  (1966), V. Czonka, Zgo­
dovina kateh e tik e  (1970), V. Dermota, 
K atehetika (1978), V. D erm ota, Ozna- 
njevalna in zakram entalna katehetika
(1984).

Leta 1984 je začel p redavati k a te ­
hetiko  Alojzi Slavko Snoj, ki je  pripravil 
novo strokovno snov: Uvod v k a teh e ti­
ko (1985) in K ateheza v cerkvenem  
občestvu  (1987).
b) Pedagogika

France U šeničnik je  na Škofijskem 
bogoslovnem  učilišču p o leg  k a teh e ti­
ke predaval še  pedagogiko. Na novo 
ustanovljen i TF pa je prevzel stolico za 
p asto ra lno  bogoslovje in prepustil 
pedagog iko  svojem u nasledniku  Josi­

pu  Dem šarju, ki je na Filozofski fakul­
te ti v Ljubljani doktoriral iz tega  p re d ­
m eta  pri Karlu Ozvaldu, ven d ar pa  p e ­
dagogike ni predaval.

Leta 1968 začne pedagogiko  p re ­
davati V alter D erm ota, ki je pripravil 
Pedagogiko (1973), Verska vzgojna sred ­
stva (1983) in Poglavja iz teo rije  krščan­
ske vzgoje (1984). O d le ta  1985 predava 
pedagogiko France Škrabi.

c) Psihologija
Poleg predavanj je Valter D erm ota 

pripravil nasled n je  priročnike: Rast k 
sam osto jnosti (1970), Uvod v d in a­
m ično psihologijo  (po G eorges Cru- 
chonu —- 1977), D uševno življenje 
o troka in m ladostn ika (1982), Uvod v 
psihologijo  (1983) in Diferencialna psi­
hologija (1986). Od le ta  1986 predava 
psihologijo Vinko Potočnik.

4. Praktične vaje iz katehetike

Vaje slušatelji opravljajo od  leta 
1968 p o d  različnimi voditelji: Derm ota, 
Snoj, Slapšak, Škrabi. O bsegajo  te o re ­
tična d idaktična in m etod ična  načela 
za verouk in katehezo, obiskovanje 
hospitacij te r  pripravo in izvedbo prak­
tičnih katehez. Od le ta  1985 je voditelj 
te h  vaj Alojzij Slavko Snoj.

5. Sem inarji, specia lna  predavanja

Poleg praktičnih vaj k a ted ra  vedno  
pripravlja tud i sem inarje  in specialna 
p redavanja, ki n ep o sred n o  ali p o sred ­
no zadevajo  katehetiko  in versko vzgo­
jo. Sem  sodijo  npr. tem e  o vzgoji d u ­
hovnih poklicev, avdiovizualnih s re d ­
stvih, filmski vzgoji itd.

II. H om iletično obm očje

1. K ratek oris razvoja predavanj 
— Hom iletika (z nekdanjim  po im eno­
vanjem  cerkveno govorništvo) je bila 
ob  ustanovitvi fakultete po  tradiciji v 
sk lopu  pasto ra ln e  teo logije  kot de l 
pasto ra lne  d idaktike skupaj s k a teh e ­
tiko (prim. npr. prvi fakultetni učbenik,

98



Fr. Ušeničnik, Pastoralno bogoslovje, 
Ljubljana 1919,175— 306). Predavali pa 
so jo ves čas od  ustanovitve TF p o s e b ­
ni p redavatelji. Ta form alna poveza­
n o st s pasto ralko  je osta la  do  prvega 
pokoncilskega S tatu ta  TF (1969), ki ga 
je fakultetn i svet pripravil v duhu  kon­
cilskega odloka o duhovniški vzgoji 
ozirom a dokum en ta  »Normae q u a e ­
dam« (1968) K ongregacije za katoliško 
vzgojo. S S tatu tom  je  bila ustanovljena 
p o se b n a  C athedra  theo log iae  p raed i­
cationis, zdaj im enovana C athedra 
theo log iae  kerygm aticae. Na to  sp re ­
m em bo je g led e  hom iletike p o seb n o  
vplivala liturgična prenova, ki je  zlasti 
hom iliji v ožjem  p o m en u  dala  p o s e ­
b e n  poudarek , tako z novo ureditvijo  
b ran ja  b ožje  b e s e d e  pri bogoslužju v 
novih leksionarjih v dom ačem  jeziku, 
zlasti pa  s P redhodn im i navodili, ki so 
bila  še  poglob ljena  v novi izdaji leta 
1981 (prim. slovensko izdajo v knjižici 
Božja b e s e d a  pri bogoslužju, Ljubljana 
1983). V soglasju s tem i sm ernicam i se  
je  cerkvenem u govorništvu, trad icio ­
nalni hom iletiki, dod a l p o se b e n  trak­
ta t kot nov uvodni p re d m e t v teologiji 
bo ž je  b e s e d e  (De verbo  Dei) z naslo ­
vom oznanjevalna teologija. P obudo  in 
prva skrip ta  je  pripravil Š tefan S te iner 
kot p redavatelj hom iletike na m ari­
borskem  o d delku  (1969 in ponatisi).

S S tatu tom  iz le ta  1969 in kasnejši­
mi redakcijam i (1973,1980, p o trd itev  je 
prišla 1987) so se  ustalila predavanja, 
kakor s e  zdaj im enujejo , nam reč: re to ­
rika kot p o se b e n  p re d m e t in stilistika
— v 1. in 2. letn iku, in še le  v višjih le tn i­
kih hom iletika z uvodnim  trak tatom  o 
božji b e se d i — oznanjevalna teologija. 
Tako je dob ilo  oznanjevanje na TF, p o ­
seb n o  pri bogoslužju, avtentično osn o ­
vo in nove sm ernice.

2. Predavanja in predavatelji

Oznanjevalna teologija in hom iletika

M ihael O peka (1871 — 1938), doktor 
fil. in teol., sto ln i kanonik in tam  do lgo ­

letn i glavni p rid igar je  bil honorarni 
p redavatelj od  le ta  1919 do  1937. Imel 
je  po  dve uri p redavanj v 2. letzniku z 
naslovom  cerkveno govorništvo, v 5. 
letniku pa po en o  uro praktičnih vaj, 
vzornih nastopov, ki jih je  ocenjeval 
sam  in tud i vsi slušatelji. Bil je  odličen 
govornik, pravi retor, vzornik cerkvene­
ga govorništva mu je b il P. Segneri, ki 
ga je  tud i s lu ša te ljem  priporočal v p o ­
snem an je  in pri prvem  vzornem  nasto ­
pu  zahteval sestavo  govora po njegovih 
govorih. Za življenjske po da tke , d e lo  in 
bibliografijo glej SBLII, 226—227, kas­
n e je  je  izšlo še  nekaj knjig njegovih 
govorov.

Alojzij Košmerlj (1899— 1974), s to l­
ni vikar, na to  župnik  pri Sv. Petru v 
Ljubljani do  1945, umrl v Argentini, je 
nadaljeval teorijo  in prakso kanonika 
O peka v letih  1938/39— 1944/45. Živ­
ljenjski podatki: prim. Okrožnica N ad­
škof. o rd inariata št. 8/1974,52. Homile- 
tična bibliografija: nekaj prid ig  v Prae­
d icate  o d  6 (1934) do  13 (1941).

Stanko Cajnkar (1900— 1976), iz­
redni p rofesor za bib lično teologijo , je 
p redaval p re d m e t p o d  različnimi na­
slovi (retoriko kot pravila govorništva, 
hom iletiko  kot pravila cerkvenega go­
vor ništva). Od 1952/53 do  1962/63 je 
im el le  m inim alno število  ur v 1. ali 2. 
letniku. Življenjski podatk i in b ib lio ­
grafija pri biblični katedri, izrazito ho- 
m ile tičen  pa  je  Esej o cerkvenem  go­
vorništvu, Ljubljana (Nova pot) 1958.

Janez Oražem, d o cen t in kasne je  iz­
redn i profesor pasto ra ln e  teologije, li- 
turgike in asketike, je  n am esto  Cajn- 
karja prevzel 1964/65 uvod v cerkveno 
govorništvo (po en o  uro v 1. letniku), z 
letom  1968/69 pa hom iletiko, ki je bila 
uv ed en a  z novim sta tu tom  kot p o s e b ­
na discip lina v 4. letniku (po dve uri). 
P redaval je do  1982/83, ko je b ilo  sk le ­
njeno, da  se  ta  predavanja  prestavijo  v
6. letnik. Izrazito hom iletična b ib liogra­
fija o bsega  več objavljenih prid ig  v 
P raed ica te  od  9 (1937) do  12 (1940), 
pripravljanje pridigarskih načrtov, u re ­

99



janje in izdelovanje pridigarskih o snu t­
kov v razm noženinah  v letih  od 1945 do 
1955 (anonimno); prim. poročilo v CSS 
9(1971 )116— 117, nekaj predavanj na 
raznih tečajih  npr. 1967 na tečaju  TF z 
naslovom  M ysterium paschale  in ke- 
rygma, za predavan ja  pa d elna  skripta.

Na m ariborskem  odde lk u  je p re ­
davanja hom iletike vzporedno  p re d a ­
val Š tefan Steiner.

Od le ta  1986/87 so predavanja 
oznanjevalne teo logije  in hom iletike v

5. ozirom a 6. letniku. V Ljubljani p re ­
dava Alojzij Slavko Snoj, na m aribor­
skem  oddelku  pa Ivan Rojnik. Slednji 
prav tam  ciklično predava katehetiko  
in pedagogiko, vodi pa tud i praktične 
vaje iz katehetike.

b. Retorika in stilistika

Od le ta  1969/70 predava retoriko 
in stilistiko Mirko Mahnič v 1. in 2. le t­
niku (po eno  uro tedensko).

DEMŠAR Josip, rojen 12. marca 1877 v 
Škofji Loki. Po končani ljudski šoli v Škofji 
Loki (1883— 1887) je obiskoval klasično 
gimnazijo v Ljubljani (1887— 1895) in po 
maturi študiral v ljubljanskem bogoslovju 
(1895— 1899). Od 1899 do 1903 je kaplano- 
val v Kočevju in od 1903 do 1905 opravljal 
službo prefekta v dijaškem  konviktu Alojzi­
jevi šču v Ljubljani. Hkrati je bil vpisan na 
teološki fakulteti dunajske univerze, kjer je 
doktoriral 1905. leta. Nato je bil profesor 
verouka, nem ščine in latinščine ter vzgoji­
telj na škofijski gimnaziji v Št. Vidu nad 
Ljubljano (1905— 1914) te r profesor vero­
uka na Državnem učiteljišču v Ljubljani 
(1914— 1932). M edtem je na filozofski fakul­
teti v Ljubljani študiral psihologijo in p e ­
dagogiko. Študij je končal 1.1926 z doktora­
tom  iz filozofije. Iz političnih vzrokov je bil 
leta 1932 upokojen in je leta 1933 postal 
ravnatelj Uršulinskega učiteljišča v Ljublja­
ni, kjer je deloval do leta 1945. Tu je pouče­
val pedagogiko in metodiko. Pouk verouka 
na učiteljišču in praktični nastopi v verouku 
bodočih učiteljev so Demšarja usposobili 
za predavatelja pedagogike in m etodike 
verouka na Teološki fakulteti v Ljubljani, 
kjer je kot honorarni predavatelj deloval od 
leta 1933 do 1963. Teološka fakulteta v 
Ljubljani pa mu je leta 1970 podelila naslov 
častnega doktorja. Poleg znanstvenega d e ­
la je bil zgled pravega kateheta — pričeval­
ca. To se je kazalo v njegovem poučevanju 
verouka in pridiganju, polnem  globoke krš­
čanske ljubezni do Boga in do bližnjega. 
Umrl je 30. maja 1980 v 104. letu starosti.

Bibliografija: Š tirile tna d u šn o p a stirsk a  p rak­
sa  v  Kočevju je  D em šarja  postav ila  v  s tik  s  k a te ­
h e tsk o  p ro b lem a tik o  (od u čen ja  katekizm a na 
p a m e t k p siho loško -d id ak tičn o  oblikovanim  uč­
nim  eno tam ) in d v e le tn o  vzgojno delovan je  v 
A lojzijevišču z m ladinskim i g ibanji na začetku
20. s to le tja . Š tudij na  D unaju  m u je  om ogočil p o ­
znavan je  k a teh e tsk ih  p o b u d , b o d is i dun a jsk e  
kakor m u n ch en sk e  k a te h e tsk e  m e to d e . Svoje 
k a teh e tsk o  in vzgojno zn an je  je  izpopoln jeval na 
k a teh e tsk ih  kongresih , 1907 in 1909vM unchenu, 
1912 na  D unaju (izredno p o m e m b e n  za s loven­
sko k a teh ezo l, 1925 v Berlinu, 1927 v H am burgu, 
1929 v H alleju. Za s lu ša te lje  T eo loške  faku lte te  
je  n ap isa l sk rip ta  K atehetika  in pedagogika  
(1956). V S lovenskem  učite lju  in B ogoslovnem  
v estn ik u  p a  je  n ap isa l nekaj člankov o k a te h e t­
skih vprašan jih . O b znan stv en em  obravnavanju 
k a te h e tsk ih  vprašan j na  D ržavnem  učiteljišču  in 
U ršulinskem  učite ljišču  v L jubljani te r  na  T e­
ološki fakulteti, je o sta l v te sn i povezavi s p rak ­
tičn o  k a te h e z o  tako, d a  je  p isa l tu d i v lis te  An­
g e lček  in Vrtec.

DERMOTA V alter Bruno, rojen 25.9. 1915 v 
Gornji Radgoni in doraščal pri sv. Juriju ob 
Ščavnici, kjer je obiskoval osnovno šolo ter 
1927 vstopil v realno gimnazijo v Murski 
Soboti. Po mali maturi nadaljeval gimnazijo 
v Ljubljani in po šestem  razredu vstopil v 
noviciat salezijancev na Radni, naredil prve 
redovne zaobljube in nadaljeval gimnazij­
ske študije. 1935 so ga poslali v Rim, kjer je 
na Gregorijanski univerzi študiral filozofijo 
in po licenci-magisteriju (1938) prišel za 
vzgojiteljskega pripravnika v salezijanski

100



zavod v Veržej. Po enem  letu je nadaljeval 
vzgojiteljsko prakso na Radni. Leta 1940 se 
je vpisal na Teološko fakulteto v Ljubljani 
in po izbruhu vojne 1941 odšel na PAS (Pa­
peški salezijanski Ate ne j) v Turinu, kjer je 
do 1944 študiral teologijo in nato na isti 
univerzi pedagogiko in katehetiko. V Fogli- 
zu-Turin je na tamkajšnji redovni gimnaziji 
poučeval filozofijo in pedagogiko. Leta
1948 je po želji predstojnikov šel v Španijo, 
kjer je na redovni šoli v San Fernando- 
M adrid poučeval flozofijo in pedagogiko. 
Leta 1950 je prišel na gimnazijo v La Coruni, 
kjer se je posvetil predvsem  vzgoji gimna­
zijcev in poučeval filozofijo, 1. 1953 pa za 
duhovnega vodjo na Srednji tehnični šoli v 
Bilbao, kjer je poučeval verouk. 1957 je od ­
šel v Unterwaltersdorf in se vpisal na du ­
najsko univerzo, kjer je 1963 naredil dokto­
rat na tem o Der Begriff der Hochschulreife. 
Istega leta se je vrnil v Ljubljano, kjer je od 
1. 1964 predaval katehetiko na Teološki fa­
kulteti, nato pedagogiko in psihologijo raz­
vojne dobe. Sodeloval je pri ustanovitvi Pa­
storalno katehetskega tečaja na TF, bil član 
Katehetskega sveta pri Škofovski konfe­
renci Jugoslavije, član Medškofijskega ka­
tehetskega sveta Slovenije, Katehetskega 
sveta ljubljanske nadškofije, organizator 
Mirenske katehetske šole, predavatelj na 
katehetskih prireditvah dom a in v tujini ter 
član m ednarodnih katehetskih združenj in 
združeni za mladino.

Dela: De m a te ria lism o  a p u d  Karl Marx( 19371; 
Le concezion i carac terio lo g ich e  di Rodolfo Al- 
le rs  (1947); D er Begriff d e r  H ochschulre ife , W ien 
1962; D e th e o ria  critica cognition is, O ntologia, 
E thica (skrip ta 1947); P ed ag o g ia  (1947); Allge- 
m e in e  Padagogik , S a le s ia n isch e  Padagogik, Ent- 
w icklungspsychologie (1961); S truk turw andel d e r  
lu g en d  nach  d e m  zw eiten  W eltkrieg  (1961); 
D erm o ta— Jungm ann, K atehetika  (1966); K ate­
h e tsk e  m e to d e  (1966); K ateh e tik a  (1978); O zna- 
n jevalna  in zak ram en ta ln a  k a te h e tik a  (1984); 
Vzgojna s red s tv a  (1970); P edagogika (1973); Po­
glavja iz te o r ije  k rščan sk e  vzgoje (1983); V erska 
vzgojna sred s tv a  (1983); R ast k sam o sto jn o sti
(1970); D uševno  živ ljen je  o troka in m ladostn ika  
(1982); Uvod v p siho log ijo  (1983); D iferencialna 
psiho lo g ija  (1986); R ast o b  m ateri (1977); Vzgoji­
te lje m  o vzgoji itd . P revodi: D irektorij k a te h e t­
ske  p a s to ra le  francoskih  škofij (1964); Sploški ka­
te h e ts k i praviln ik  (1972); več  u čben ikov  Fritza 
Oserja.

R azprave in članki: n ad  š e s td e s e t  razprav in 
člankov v dom ačih  in tu jih  strokovnih revijah.

KOŠMERL) Alojzij, rojen 25. julija 1899 v 
Sodražici. Gimnazijo je končal v Ljubljani in 
po maturi vstopil v ljubljansko bogoslovje. 
Duhovnik je postal 1. 1922. Kaplanoval je tri 
le ta v Šentrupertu, prav toliko časa na Tre­
belnem , nato je bil imenovan za stolnega 
vikarja in kaplana. Po odhodu M. Opeka je 
postal stolni pridigar. Kot župnik pri Sv. Pe­
tru v Ljubljani je predaval tudi homiletiko 
na Teološki fakulteti od 1938— 1945. Po 
odhodu v emigracijo je od 1948 do 1950 
predaval liturgiko, ascetiko in homiletiko v 
Argentini. M edtem  je opravljal še  druge 
službe. Slovel je kot izvrsten govornik. V 
homiletični reviji Praedicate je od 1934 do 
1941 objavil nekaj pridig. Umrl je 22. julija
1974 v Argentini. (Prim. Okrožnica Nadško­
fijskega ordinariata v Ljubljani, 8 /1 9 7 4 / 
52.)

MAHNIČ Mirko, rojen 23. sep tem bra 1919 v 
Bohinjski Bistrici. Obiskoval je klasično 
gimnazijo in Filozofsko fakulteto v Ljublja­
ni; dobro leto profesor na gimnaziji, zatem  
pri filmu, nato nad 30 le t v gledališču (Dra­
ma, Ljubljana); od 1950 do 1970 tudi hon. 
predavatelj na Akademiji za igralsko um et­
nost, od 1970 dalje predavatelj na Teološki 
fakulteti v Ljubljani. V pokoju od 1. 1980.

Dela: e se jis tik a  — U panje, S p e t  u p an je , Klici, 
Slovo; strokovno  — Živa slovenščina; vzgojno
— O n a še m  govorjenju , V e d e n je  d o  seb e ...; Ka­
ko p a  govoriš; lep o s lo v n o  — Turnik (MK), D evet 
m ese c e v  (MD), Križev p o t (rokopis), C estn inarjev  
rod  I. d e l  (rokopis); d ram atik a  (izvirna dela )
— glej R e p e rto a r  s lovensk ih  g led a lišč  1967 (in 
dodatk i); rad ijsk e  igre in p r ire d b e  — n ad  50 iz­
virnih rad ijsk ih  iger, n ad  50 p r ire d b  lite ra rn ih  del 
za rad ijsk e  igre.

R azprave in članki: strokovno  g led a lišk e
— D okum enti sloven. g led a lišk eg a  m uzeja  (od 
1964 dalje), G ledališk i list D ram e Lj (od 1948 do  
1980), nekaj tu d i v G led . listih  MGL, M aribor, 
Trst, Jesen ice . Članki v D elu, P rim orskem  d n e v ­
niku, Družini, CSS, Jeziku in slovstvu...; š tu d ije  o 
P rešern u , Kreku, G regorčiču, Slom šku, M ahniču 
(ob jav ljeno  delom a); p red av an ja  v g lavnem  o je ­
ziku, govorjenju, u m e tn o sti in kulturi v Sloveniji, 
v  Trstu, Gorici, Celovcu, Rimu, Luxem burgu. P re­
davan ja  na rad iu  in na TV (serija o govorjenju).

Drugo: g led a lišk e  rež ije  — v  Drami L jubljana, 
MGL, Trstu, M ariboru  (glej R e p e rto a r  slovenskih  
g led a lišč  1967 z d o datk i); d e lo  pri s lovenskem  
filmu — red ak c ija  žurnala  (Obzornik), režija  dveh  
dokum en tarcev , so d e lo v an je  pri scenaristik i 
(d ram atu rg  pri Triglav filmu), lek to r pri m nogih  
ce lovečern ih  filmih.

101



OPEKA Mihael, rojen 26. septem bra 1871 
na Vrhniki. Gimnazijo je obiskoval v Ljub­
ljani (1882—90). Vstopil jev  ljubljansko b o ­
goslovje, študij je nadaljeval na Gregorijani 
v Rimu (1891—98) te r ga končal z doktora­
tom iz filozofije in teologije. Kot duhovnik 
(1897) je kaplanoval v Moravčah (1898—99). 
Nato je bil prefekt v Alojzijevišču in isto­
časno pomožni učitelj verouka na ljubljan­
ski realki (1899— 1903). 1904 je postal pro­
fesor, poučeval je tudi italijanščino. Leta 
1915 je bil imenovan za deželnega šolskega 
nadzornika. 1919 je bil upokojen in 1920 je 
postal stolni kanonik in honorarni predava­
telj homiletike na Teološki fakulteti do 
1937. Od 1920 do 1932 je bil stolni pridigar v 
Ljubljani. Kot literat se Opeka zavzema za 
enotnost m ed različnimi smermi v sloven­
skem kulturnem prostoru. Zato se odteguje 
Mahničevemu radikalizmu in tudi moderni 
ter ostaja na strani klasicistične šole, kar je 
razvidno iz nekaterih njegovih literarnih 
ocen. Kot govornik se zgleduje po klasičnih 
vzorih zadnjih stoletij, zlasti po Pavlu Seg- 
neriju. Umrl je 26. februarja 1938.

Bibliografija: O p eka je  že  v dijašk ih  le tih  o b ­
javljal p esm i v D om ačih vajah  v Alojzijevišču, 
L jub ljanskem  zvonu, D om u in sve tu  te r  K oledar­
ju M ohorjeve d ru žb e . O bjave  so  p o d  različnim i 
p sev d o n im i. P o m e m b n e jše  re to ričn e  d is tih e  in 
p o z n e jše  p esm i je  objavil v zbirki Rimski verzi 
(1916), im a p a  š e  nekaj d rug ih  prozn ih  p risp ev ­
kov in p revodov . O d 1900 d o  1912 je  b il le p o ­
slovni u re d n ik  D om a in sve ta . Za Katoliški o b ­
zornik je  n ap isa l več  razprav. S pom ine na  štud ij v 
Rimu je  zb ra l v  knjigi Iz m ojih rim skih le t  (1935).V 
V od ite lju  v  bogoslovnih  v e d a h  je  objavil razpra­
vo o  filozofičnem  g reh u  (1900), ko t sto ln i p rid igar 
je  v 25 zvezkih izdal okrog 400 govorov, ki jih je 
im el v  ljub ljansk i s to ln ici o d  1921 d o  1933. — 
Prim. SBLV1, 227.

ROJNIK Ivan, rojen 18. arila 1947 v Celju. V 
Mariboru je obiskoval državno gimnazijo. 
Na Teološko fakulteto v Ljubljani se  je vpi­
sal 1966, kjer je končal dva sem estra. Po od- 
luženem  vojaškem roku je nadaljeval študij 
v Rimu na papeški univerzi Propaganda Fi­
de, kjer je dosegel licenciat iz filozofije in 
bakalaureat iz teologije. Na Salezijanski 
univerzi v Rimu pa je dosegel doktorat iz 
pedagoških ved v katehetski smeri. Naslov 
disertacije: L’analisi della »Relazioe peda- 
gogica« nella catechesi giovanile secondo 
lean Le Du. Honorarni predavatelj za kate-

hetiko in homiletiko na mariborskem od ­
delku od 1978, 1988 docent. Vsa leta pre­
dava na teološko-pastoralnem  tečaju s ka­
tehetsko specializacijo.

Dela: L 'analisi d e lla  »R elazione pedagogica«  
nella  ca tech e si giovanile se c o n d o  Jean Le Du; 
Poglavja o snovne k a teh e tik e . Skrip t za p red av a ­
n ja  iz k a teh e tik e , M aribor 1985, 77.

R azprave in članki: O snovne te m e  kateh eze , 
v: Z nam en je  15 (1985) 223— 232; Nekaj podatkov  
o  razvoju in načrtovanju h o lan d sk e  kateh eze , 
L jub ljana 1977, 234— 256; )e verska  vzgoja še  
lahko učinkovita , v: Živeti za sm rt, L jubljana 1980, 
187— 199; Kom unikacija in m anipulacija, v: Zna­
m en je  13 (1983) 41— 48; Id e n tite ta  in u sp o sa b ­
ljan je  ita lijanskih  kateh istov , v: Z nam en je  14 
(1984) 144— 153; D ialoško-ekum enska razsež­
n o s t oznan jevan ja, v: BV 45 (1985) 256— 269; M e­
d o se b n i o d n o si ko t osnova m e d se b o jn e g a  
spoznavan ja , kom uniciranja  in rasti v  zakonu (La 
relazion i in te rp e rso n a li co m e b as i d e lla  com u- 
n icazione  e  sv iluppo  n e l m atrim onio). II com pito  
d i ab ilitaz ione . 1986, 30.

SNOJ Alojzij Slavko, rojen 19. 8. 1942 v 
Ljubljani. Teološki študij, ki ga je začel v 
Ljubljani, je nadaljeval v Turinu in ga končal 
z diplom o in magisterijem iz teologije na 
Salezijanski papeški univerzi v Rimu 1970, 
ko je tudi postal duhovnik. Katehetsko iz­
popolnjevanje je nadaljeval leta 1975 na 
Inštitutu za katehetiko in homiletiko v 
Munchnu te r v Centru za avdiovizualna raz­
iskovanja in komunikacijo v Lyonu. Oboje 
je diplomiral leta 1977. Po vzgojiteljski, ka­
tehetski in župnijski službi je leta 1982 
promoviral na Teološki fakulteti v Ljubljani 
z disertacijo Kateheza kot celostni vzgojno 
izobraževalni proces. Od 1982 do 1984 je 
bil misijonar v Zairu. O benem  je predaval 
na Salezijanskem filozofskem inštitutu v 
Lubumbashijhu. Že pred  odhodom  v Afriko 
in takoj po vrnitvi je bil asisten t (1973) pri 
katedri za oznanjevalno teologijo in nato 
honorarni predavatelj (1985). Leta 1986 se 
je habilitiural s študijo o dejavnikih kate­
heze v Trubarjevih delih. Od leta 1987 je 
docent. Predava katehetiko in homiletiko
(1984), vodi praktične vaje iz katehetike
(1985). Je predstojnik Teološko-pastoral- 
nega tečaja (1987) in predstojnik Katedre 
za oznanjevalno teologijo (1988), p redsed ­
nik Medškofijskega katehetskega sveta 
(1987) in član te r  sodelavec na raznih do ­
mačih in m ednarodnih znanstvenih zboro­
vanjih.

102



Dela: K ateh eza  ko t ce lostn i vzgojno izobra­
ževalni p ro ces , (KC), L jub ljana 1982; Uvod v ka- 
te h e tik o , (KC), L jubljana 1985; O snovni dejavniki 
k a te h e z e  v  cerkvenem  izročilu in v kateh izm ih  
Prim oža T rubarja, L jubljana 1986 (habilitacijska 
naloga); K a teh eza  v cerk v en em  občestv u , (KC), 
L jubljana 1987; G ovorništvo, (Poslovna sk u p ­
nost), L jubljana 1988; P rero jen i v D uhu — d u ­
hovne vaje, L jubljana (Salezijanski inšpek torat)
1989.

P revodi —  p rired b e:  Kirche, G em einschaft 
offen fur a lie  g e trag en  von Christus, E k ipno  iz d e ­
lan k a te h e tsk i m o d e l, O lten  (W alter) 1979; G. 
G reshake , Biti duhovnik  (Salezijanski in šp e k to ­
rat), L jubljana 1986, p r ire d b a ; A R osenberg , O d ­
krivajm o s im b o le , MD, Celje 1987. Prevod in 
sp re m n a  b e s e d a ;  K. R ahner, P rob lem i m ladih , 
(KC), L jubljana 1987, p rire d b a ; Z bornik  s s im p o ­
zija o p ro b le m ih  m lad ih , (KC); L jubljana 1988; 
V erujem , (KC), L jub ljana 1989. P rired b a  b e lg ij­
skega  »kateh izm a za odrasle« ; O sn u te k  n ačrta  za 
ka teh ezo , (MKS), L jubljana 1989.

R azprave in članki: Neki faktori koji d a n a s  ut- 
ječu  na  re lig iozno  doživ ljavan je  i izražavanje, v: 
K a teh ez a  7 (1985) 57— 63; Naši k a te h e tsk i viri in 
učben ik i d o  razsvetljenstva, v: BV 45 (1985) 
43— 62; Naši k a teh e tsk i viri in učben ik i o d  raz­
sv e tljen s tv a  d o  s r e d e  d v a jse teg a  s to le tja , v: BV 
45 (1985) 389— 410; Naši k a te h e tsk i viri in u č b e ­
niki o d  p e td e s e t ih  d o  s e d e m d e s e tih  le t, v: BV 46
(1986) 53— 66; O snovni dejavniki k a te h e z e  v  ka­
tek izm ih  Prim oža T rubarja, v: BV 46 (1986) 
259— 269; K ateh eza  o izbiri in oprav ljan ju  pokli­
ca, v; K atehetsk i teča j 1985, M aribor, M irenski 
G rad — M aribor 1985, 2— 49; P redavan ja  na  s e ­
m inarju  p ro feso rjev  verouka slovenskih  sred n jih  
šo l v T rstu, (MKS), L jubljana 1985; T ežave in 
m ožnosti k a te h e z e  v naši sekularizirani d ružbi, v: 
CSS 21 (1987) 106— 108; P o tre b a  in p o m e n  načrta  
za k a teh ezo , v; K ateh eza  na  S lovenskem  d a n e s  
in jutri, (MKS), L jubljana 1988,89— 105; P ed ag o ­
gika p rih o d n o sti je  p ed ag o g ik a  razum a, srca in 
d u h a , v; BV 48 (1988) 167— 173; O znanjevan je 
(pridiga in k ateheza) o Mariji d an es , v: BV 48
(1988) 303— 313.

Drugo; Poleg  te g a  je  v Sejalcu  (1978— 1981) 
objavil 36 prid ig , d ru g o d  p a  š e  13 člankov, 7 re ­
cenzij te r  n ad  30 prikazov in p ub lic ističn ih  zap i­
sov. S odceloval je  pri se stav ljan ju  n ek a te rih  ka­
te h e tsk ih  priročnikov, p red av a  pri Poslovni 
sk u p n o s ti na  sem in a rjih  za p ro s to  in javno n a ­
s to p a n je , je  odgovorni u red n ik  sa lezijansk ih  
pub likacij in izdaj MKS te r  član  u red n išk eg a  sv e­
ta  CSS.

ŠKRABL France, rojen 8.6. 1940 v Žičah pri 
Slovenskih Konjicah. Gimnazijo je obisko­
val v Zadru, teologijo je študiral na Teolo­
ških fakultetah v Ljubljani in Gradcu, kjer je 
leta 1968 diplomiral. Na Pedagoški fakulte­
ti Papeške salezijanske univerze v Rimu je 
študiral katehetiko in leta 1982 doktoriral z 
disertacijo Pastorale e catechesi di fronte 
alla non credenza modema. Od leta 1983 
do 1987 je bil asistent pri Katedri za ozna- 
njevalno teologijo na Teološki fakulteti v 
Ljubljani, kjer je sedaj višji predavatelj za 
pedagogiko. Je voditelj salezijanskega Ka­
tehetskega centra v Ljubljani in urednik te ­
ološke, katehetske, družinske in mladinske 
zbirke ter serije Knjižic. |e  član L'Equipe 
europeene de Catechese, Europaisches 
Forum fur Religionsunterricht, Medškofij- 
skega katehetskega sveta in Komisije MPS 
za verski tisk.

Dela: La co m u n ita  fam iliare co m e »oggetto« 
o / e  »soggetto« d e lle d u c a z ib n e  a lla  fed e . E ser- 
c itaz io n e  d i Licenza. R azm noženo, Rom a 1976, 
113; P asto ra le  e  c a te c h e s i d i fro n te  alla n o n  c re ­
d e n z a  m o d ern a . Una ricerca su lla  le tte ra tu ra  
teo log ico -catto lica  d e lla  G erm ania (RFT) duran- 
te  il p e r io d o  post-co n c ilia re . Tesi d i Laurea. 
R azm noženo  1981, 353; K ateh e tsk i leksikon  (v 
pripravi).

R azprave in članki: II. vatikanski koncil in 
m o d e rn a  n evera , v: BV 43 (1983) 468— 476; M la­
d ina , sek u la rizem  in k a teh eza , v: BV 44 (1984) 
380— 392. Prevod  v hrvaščini: M ladež, seku lari- 
zam  i k a teh eza , v: K ateheza  4 /3  (1984) 40— 48; 
T eološka, an tro p o lo šk a  in m e to d o lo šk a  n ačela  v 
načrtu  za k a te h e z o  v  seku lariziran i d ružb i, v: Ka­
te h e z a  na  S lovenskem  d a n e s  in jutri, razm n o že­
no, L jubljana 1988,116— 139. Prevod v hrvaščino: 
T eološka, an tro p o lo šk a  i m e to d o lo šk a  n ače la  u 
p lan iran ju  k a te h e z e  u seku lariziranom  društvu, 
v: K ateheza  8 /4  (1988) 38,52; V zgojno-verska in 
k a te h e tsk a  skužba k rščanske  d ru ž in e  ko t d o m a ­
če  Cerkve, v: CSS 14 (1980) 60— 62; O dgojno- 
v jerska  i k a te h e tsk a  s lu ž b a  k rščanske  o b ite lji 
kao d o m ače  Crkve. M irenski g rad  1980, v: K ate­
heza  I i/2  (1980) 35— 38; V eroučni načrt o d  5. d o  8. 
le tn ika ,v :C S S  17(1983) 182— 184;U vajanje o trok  
v zak ram en t sp rav e , v: CSS 18 (1984) 21— 23; 
Vzgoja za razum evanje d rugače  m islečih , v: CSS 
18(1984) 43— 44.

Drugo: S sode lavci pripravil k a tek izm e o d  5. 
d o  8. le tn ika. Prav tak o  je  p ripravil več  p rev o d o v  
p as to ra ln ih  in k a te h e tsk ih  priročnikov.

103



Marijan Smolik

Katedra za liturgiko

Sam ostojna k a ted ra  za liturgiko je  bila 
na Teološki fakulteti v Ljubljani u sta ­
novljena še le  leta 1969.

V začetku delovanja fakultete jo je 
v okviru pasto ra ln e  teo logije  predaval 
Franc Ušeničnik (1866— 1952), ki sodi 
m ed  prvo sedm erico  redn ih  profesor­
jev, im enovan za stolico pastoralnega 
bogoslovja že 1919 leta. V uvodu v knji­
go Pastoralno bogoslovje, ki je 1919 iz­
šla  kot (najbrž) prvi učben ik  nove uni­
verze, je že zapisal, da bi bilo  bolj p ra­
vilno, če  bi im eli p o se b n o  stolico za 
liturgiko in bi od  m oralnih vprašanj 
g led e  zakram entov  ločili »strogo litur­
gične reči«. Šele  jesen i 1932 je v n ap o ­
ved ih  predavanj liturgika navedena 
kot p o se b e n  p red m e t, v en d ar je obo je  
poučeval Ušeničnik sam. Leta 1932 je 
izšel pasto raln i učben ik  v novi izdaji 
b rez  liturgike, ki jo je  o b d e la l po seb e j 
in je knjiga Katoliška liturgika izšla leta 
1933. Po te j knjigi je  sam  predaval do 
upokojitve 1937, nato  pa do p o le tja  
1939 kot honorarni p redavatelj. Knjigo 
je  sta lno  izpopoln jeval in že kot u p o ­
ko jenec  pripravil novo izdajo, ki jo je 
o d d a l v Ljudsko tiskarno še  m ed vojno. 
Kot K atoliška liturgika, druga, p re d e ­
lana in p o m n o žen a  izdaja, je izšla v za­
ložbi škofijskega ord inaria ta  v Ljublja­
ni še le  1945 (tiskarna L judske pravice) 
(kakor se  je ted a j začela im enovati n e ­
kdanja Katoliška, p o tem  Jugoslovan­
ska in Ljudska tiskarna).

O te j knjigi je  zapisal Janez Oražem: 
»Njegova 'Liturgika' je naša prva znan­
stveno  o b d e la n a  in p o se b e j izdana si­

stem atična liturgika, ki bo  lahko še  
dolgo pod laga liturgičnem u študiju, 
vsaki nadaljnji znanstveni izdaji in m o­
reb itn im  knjigam za ljudsko rabo 
(prim. tipkani Zbornik teo loške  fakul­
te te  2/1952, 59). Dolgo je bila v rabi tu ­
di zato, ker v povojnih letih  ni bilo  m o­
goče objaviti nove knjige, priznati pa je 
treb a , d a  je ustrezala  tud i zahtevam , ki 
jih je g led e  poučevanja liturgike 1963 
postavil koncil, ko je v konstituciji o 
svetem  bogoslužju naročil, da je treb a  
razlagati bogoslužje »z bogoslovnega, 
zgodovinskega, duhovnega, pasto ra l­
nega in pravnega vidika« (B 16). Liturgi­
ka na ljubljanski teološki fakulteti že v 
Ušeničnikovi dob i ni b ila  sam o pouk o 
cerem onijah  — obred ih , kot je b ila  na 
m arsikateri bogoslovni šoli.

Ušeničnikov nasledn ik  na stolici za 
pasto ra lno  bogoslovje vključno z litur­
giko je postal sem eniški spiritual Ciril 
Potočnik (1894— 1950), ki je začel p o ­
učevati liturgiko le ta  1939 in je d o  smrti 
uporabljal kot učbenik  Ušeničnikovo 
knjigo, najprej prvo, nato pa drugo 
izdajo.

Tudi Potočnikov nasledn ik  Janez 
Oražem  (1910—) v povojnih letn ih  ni 
m ogel misliti na nov učbenik. U porab­
ljal je celo Potočnikov izvod Ušenični- 
kove Liturgike, v katerem  sta  oba u p o ­
rabnika vpisovala nove p o datke , pravi­
la, dognanja  na uvezane prazne liste. 
Ker je bil J. Oražem  im enovan za hono­
rarnega p redava te lja  še le  1951, je po 
Potočnikovi sm rti en o  leto  supliral li­
turgiko kanonist Vinko Močnik. Pasto-

104



ralnoliturgična vprašanja  je  J. Oražem 
predaval še  v sk lopu  pasto ra lnega  b o ­
goslovja po  U šeničnikovem  učbeniku 
in ob m oralnih norm ah, razloženih v 
Noldinovi latinski knjigi Sum m a th e ­
ologiae m oralis (Vol. III, De sacram en­
tis). V sk ladu  s sm ernicam i koncila pa 
je bila p o seb n a  Pastoralna liturgika 
uvedena kot p re d m e t na naši fakulteti 
leta 1969.

Marijan Smolik (1928— j je prevzel 
predavanja  liturgike kot honorarni p re ­
davatelj od  J. Oražm a jesen i 1965. Pri 
tem  je najprej uporabljal še  Ušenični- 
kovo knjigo, ker so jo lahko imeli v ro­
kah tud i sluša te lji, v en d ar je  sistem  
predavanj naslonil na takrat prenov­
ljeno izdajo francoske liturgike Eglise 
en  p rie re  (Paris 19653), ki je bila  v fakul­
te tn i knjižnici na voljo v izvirniku in v 
nem škem  prevodu. Ker je bila p a s to ­
ralna liturgika že p o se b e n  p red m et, je 
liturgiki osta la  sam o zgodovinska snov, 
sev ed a  z vključitvijo pokoncilskih p re- 
novljnih oblik, kakor so z leti nastajale. 
Sam ostojna skripta pa je  objavil 1977 
(19832). Pastoralno liturgiko je  predaval 
na podlagi prenovljenih liturgičnih 
knjig od  1969 d o  1985 in sicer do 
1976/77 v 5. letn iku  v o b eh  sem estrih , 
od  1978 pa  v 6. le tn iku  in to  le v zim ­
skem  sem estru .

Pastoralno liturgiko je v  jesen i 1985 
začel kot a s is ten t p redavati Ignacij Po­
točnik, ki je 1987 posta l honorarni p re ­
davatelj in je p re d m e t predaval leta 
1988/89.

V akad. le tu  1969/70 je bil v fakul­
te tn i p red m etn ik  u v ed en  tud i uvodni 
tečaj in v njegovem  okviru je spom ladi 
1970 začel p redavati Uvod v bogosluž­
je, ki ga je nato  1975 prevzel France 
Oražem  (1930— ) in zanj pripravil tudi 
p o seb n a  skripta.

Ko je 1968 začel v M ariboru delova­
ti m ariborski o d d e le k  teo lo šk e  fakul­
te te , je  tam  prevzel p redavan ja  iz litur­
gike in pasto ra ln e  liturgike prof. Karel 
Jaš (1901— ). Pri svojih predavanjih  se 
je  popo lnom a naslonil na učbenik  
Eglise en  p riere , ki ga je za o seb n o  ra­
bo  tud i p rev ed e l v slovenščino.

Pastoralno liturgiko je  od  K. Jaša 
1980 prevzel Stanko Lipovšek (1943— ), 

ki je po  Jaševi upokojitvi začel v jesen i 
1987 predavati tud i liturgiko.

Pri katedri za liturgiko je bila  1988 
im enovana za a sisten tko  mag. Julka 
Nežič ( 1947),  ki vodi m ariborski del 
pasto ra lno—teo loškega tečaja.

Vsi navedeni predavatelji so razen 
redn ih  predavanj občasno  im eli tud i 
sem inarje  in specia lna  predavanja.

Cerkvena g lasba je p o se b e n  p o ­
možni p re d m e t na fakulteti že od  za­
četka univerze, čeprav je bil njen  pouk 
nekaj le t kar v sem enišču , m ed tem  ko 
so bila  druga predavan ja  v fakultetnih 
p rostorih  na Alojzijevišču. Dolga d e ­
se tle tja  je  bil pouk  g lasb e  sam o v p r­
vem  in drugem  letn iku, od  1977 d alje  v 
2 . ,  3 . ,  4 . in 5 . letniku, od  1983 dalje  pa je 
v 2 . ,  3. in 6 . letniku. Prvi jo je poučeval 
Stanko Premrl (1880—  1965) ,  v štud . le ­
tu  1939/40  pa jo je  prevzel njegov na­
slednik  na sto lnem  koru prof. V enčes­
lav Snoj ( 1908— 1967).  Za njim a je p ri­
šel Mirko C uderm an (1930— ), nato
1970 prof. lože Trošt (1940— ), ki oprav­
lja to  službo še  zdaj.

V M ariboru je cerkveno g lasbo za­
čel 1977 poučevati prof. Gregor Zafoš­
nik (1902— ), za njim pa prof. Marijan 
Potočnik (1949— ), ki je  p re d m e t p re ­
vzel v jesen i 1986.

O pom ba: Za zgodovino p red m eta  
prim. M. Smolik, Liturgika in pastoralka 
pri Slovencih, BV 40 ( 1980) ,  3— 25 .

105



CUDERMAN Mirko, rojen 18. julija 1930 v 
Preddvoru pri Kranju. Gimnazijske študije 
z maturo je končal v Kranju (1949), Teološko 
fakulteto pa v Ljubljani (1950-1955); v du ­
hovnika posvečen 1. 1954. Po enoletni ka­
planski službi v Trnovem (Ljubljana) je od ­
šel na Dunaj, kjer je študiral muzikologijo 
(1956-1960) in študij končal z disertacijo o 
Cecilijanizmu na Dunaju. Po vrnitvi je bil 
pomočnik regensa chori v ljubljanski stol­
nici (1961-1969) in regens chori (1969-1970). 
Od 1. 1965 do 1970 je predaval cerkveno 
glasbo na Teološki fakulteti v Ljubljani. Od 
1970 v službi pri Družini, od 198o kot 
upravnik. L. 1968 je ustanovil m ešani zbor 
Consortium Musicum, ki ga ves čas tudi vo­
di. Z njim je dosegel najvišja domača in 
m ednarodna priznanja. Dirigent Komorne­
ga zbora RTV (1983) in profesor zborovod- 
stva na Akademiji za glasbo (1986).

LIPOVŠEK Stanislav, rojen 10. 7. 1943 v 
Vojniku pri Celju. Študiral teologijo v Ljub­
ljani (1962— 1969), 29. 6. 1968 posvečen v 
duhovnika. Po 4 letih kaplanske službe 
študij na Liturgičnem inštitutu v Rimu, 1976 
promoviran za doktorja liturgike. Od 1976 
župnikv župniji Device Marije v Brezju/Ma­
ribor, 1 leto spiritual v Bogoslovnem sem e­
nišču v Mariboru, nato od 1982 stolni žup­
nik in kanonik v Mariboru Od 1978 asistent 
in od 1980 višji predavatelj za liturgiko na 
oddelku Teološke fakultete v Mariboru. Od 
leta 1982 član Duhovniškega in Škofijskega 
pastoralnega sveta, Škofijskega in Medško- 
fijskega liturgičnega sveta, Škofijske komi­
sije za cerkveno um etnost in strokovnega 
združenja Arbeitsgemeinschaft katholisc- 
her Liturgikdozenten (AKL) in Assoziazione 
professori di liturgia (APL).

Dela: L itu rg iegesch ich tliche  E rorterung d e r  
F u rb itten  b e i  d e r  M ess-fe ie r (d isertacija!, Roma 
1976.

R azprave in članki: 15 člankov in p o lju d n o z ­
n anstv en ih  razprav; zap isk i p redavan j iz liturgike 
za p rivatno  u p o ra b o  slušateljev .

NEŽIČ Julka, rojena 6. 2. 1947 v Beltincih. 
Osnovna šola v Beltincih, gimnazija z m atu­
ro v Murski Soboti. Teološka fakulteta v 
Ljubljani (zadnja tri leta oddelek  v Maribo­
ru) — leta 1972 diploma. Dve leti dela na

Pastoralni službi v Mariboru, nato nadalje­
vanje študija na liturgičnem inštitutu in te ­
ološki fakulteti v Trierju (ZRN). Tam leta
1977 diplom a iz liturgike in licenciat iz te ­
ologije. Od leta 1977 dalje zaposlena na 
Pastoralni službi kot strokovna sodelavka, 
od leta 1980 predavanja na Katehetskem 
tečaju za laike, od leta 1988/89 pa vodite­
ljica Teološko pastoralnega tečaja (s kate­
hetsko specializacijo) na oddelku v Maribo­
ru in asistentka za liturgiko na Teološki fa­
kulteti v Ljubljani, oddelek  Maribor. Leta 
1989 tudi tajnica Pastoralnega instituta. 
Sodeluje v vodstvu skupnosti slovenskih 
katehistinj in katehistov. Član Medškofij- 
skega liturgičnega in katehetskega sveta.

Dela: le zu s  nas  vab i na  praznovanje  (Delovna 
po la  za o troke, ki s e  pripravljajo  na prvo obhajilo  
in spove*! te r  priročn ik  za k a teh e ta ), M aribor 
1977; A dvent in b o ž ič  pri n as dom a, M aribor 
1980; Veliki te d e n  pri n as d om a, M aribor 1981; 
Uvajanje o trok  v bogo slu ž je  (katehetsko-litu rg ič- 
ni p riročnik  za k a teh e te ) , L jubljana 1981; Zoriva v 
ljubezn i, M aribor 1982; Sm ern ice  za o troke, Ma­
ribo r 1983; Luč v živ ljenje (m olitvenik za s ta re j­
še), L jubljana 1984; Novi življenjski slog (prevod), 
L jubljana 1984; S cvetjem  in ze len jem  slavim o 
Boga (priročnik  za k ra šen je  bogoslužn ih  p ro s to ­
rov), C elje  1988; Brez p rilik  jim ni govoril (zgledi 
za p rid ig e  in kateh ezo ), L jubljana 1989; Blago­
slovi (skupaj z drugimi), L jubljana 1989.

Razprave in članki: Več člankov v Družini, 
D ružinski prilogi, CSS — p red v sem : verska  ozi­
rom a liturg ična vzgoja o trok  te r  razni m odeli za 
bogoslužja .

POTOČNIK Ciril, rojen 3. julija 1894vŽirov- 
skem vrhu pri Trati nad Škofjo Loko, umrl 
22. februarja 1950 v Ljubljani. Bogoslovje je 
študiral v Ljubljani in bil posvečen za du­
hovnika 1917, na Dunaju se je isto jesen 
vpisal na teološko fakulteto univerze kot 
študen t v Avguštine j u. Doktorat iz teologije 
je dosegel 1921 z disertacijo: Die anerkann- 
ten Religionsgesellschaften in Osterreich 
(napisana 1918; ni bival na Dunaju, am pak 
je bil v tem  času kaplan na Trati in spiritual
v škofovih zavodih v Št. Vidu nad Ljubljano). 
Na teološki fakulteti je 1937 postal docent, 
1939 izredni in 1946 redni profesor pasto­
ralnega bogoslovja z vključeno liturgiko in 
duhovnim bogoslovjem (ascetiko).

Bibliografija: D obri p a s tir  1, II, III (Ljubljana 
1929, 1930, 1932), Sveti re d  (Ljubljana 1935); As- 
ce tik a  (L jubljana 1942). R azprave in članki v BV

106



1928,1929 ,1936 ,1937 ,1938 ,1941; o d  1925— 1935 
so u re d n ik  B ogoljuba. — Prim. SBL II, 460 z b i­
b liografijo; Z bornik  te o lo šk e  fak u lte te  1/1951, 
166.

POTOČNIK Ignacij, rojen 31. julija 1949 v 
Ljubljani. Tu je končal srednjo šolo na gim­
naziji Poljane 1. 1968. L. 1968 se je vpisal na 
TF v Ljubljani in diplomiral 1976; v duhov­
nika je posvečen 1974. Študij liturgike je 
nadaljeval v Rimu (Anselmianum), kjer je 
1980 magistriral in 1983 doktoriral. Povrnit­
vi iz Rima je imenovan za župnika na Bledu. 
L. 1985 je imenovan za asistenta in 1988 za 
višjega predavatelja pri katedri za liturgiko.

R azprave in članki: O bjavljal je  p re d v se m  v 
BO in CG.

POTOČNIK M arjan, rojen 6. 12. 1949 v Lju­
tomeru. Po končani TF v Ljubljani—Mari­
boru se je vpisal na Institut za cerkveno 
glasbo v Zagrebu. Takoj po opravljenem 
študiju v Zagrebu (1979) je sprejel službo 
stolnega organista in zborovodje v Maribo­
ru. V istem času je sprejel tudi službo vodi­
telja novoustanovljenega Orglarskega teča­
ja v Mariboru. V akad. letu 1980/81 se je 
vpisal na Visoko šolo za glasbo v Gradcu ter 
tam obiskoval Repertoar kurz za orgle pri 
prof. Ottu Brucknerju. Omenjeni študij je 
trajal tri leta. Od akad. leta 1987/88 p reda­
va liturgično glasbo na mariborskem od ­
delku TF.

PREMRL Stanko, rojen 28. sep tem bra 1880 
v Št. Vidu pri Vipavi, umrl 14. marca 1965 v 
Ljubljani. Na Dunaju je 1904— 1908 študiral 
glasbo na konservatoriju in na univerzi ter 
tam diplomiral. Na teološki fakulteti je po ­
učeval cerkveno glasbo od 1919 do 1939. 
Urejal je revijo Cerkveni glasbenik do 1945, 
pisal in skladal cerkvene in svetne kom po­
zicije. — Prim. SBL II, 490—491 s seznamom 
del.

SMOLIK Marijan, rojen 3. sep tem bra 1928 
v Dobu pri Domžalah, teologijo študiral v 
Ljubljani 1951 — 1957, posvečen za duhov­
nika 1955, doktoriral iz teologije na ljub­
ljanski teološki fakulteti 1963 z disertacijo:

Odmevi verskih resnic in kontroverz v slo­
venski cerkveni pesmi od začetkov do kon­
ca 18. stoletja (ciklostil). Študiral liturgiko 
na Institut catholique v Parizu (1963— 1965), 
kjer je dosegel magisterij 1965 z razpravo: 
Le rite d e  la dedicace de 1’eglise selon le 
Pontificat de Ljubljana (rokopis). Kot hono­
rarni predavatelj za liturgiko je začel p re­
davati v jeseni 1965, nadaljeval kot docent 
(1966), izredni (1971) in redni profesor 
(1976). Vzporedno s tem  predaval tudi na 
katehetskem  (teološko-pastoralnem ) teča­
ju in na tečaju za organiste (orglarski šoli) 
pri teološki fakulteti.

Udeležuje se sestankov nemških litur­
gi kov v okviru Arbeitsgemeinschaft der 
deutschsprachigen Liturgikdozenten, od
1965 je član združenja za cerkveno glasbo 
Universa laus, od 1969 m ednarodne delov­
ne skupnosti za himnologijo Internationale 
Arbeitsgemeinschaft fur Hymnologie (IAH), 
v Skupnosti tajnikov evropskih liturgičnih 
komisij in od 1986 član biroja kot zastopnik 
vzhodnoevropskih liturgičnih komisij. V le­
tih po koncilu član Medškofijskega liturgič­
nega sveta in njegov predsednik. Soured­
nik slov. dela revije Služba božja, Makarska 
(1965— 1986).

Vsa leta prevajal koncilske in pokoncil­
ske dokum ente, nove liturgične knjige, p i­
sal uvode in kom entarje, sporočila v Okrož­
nicah ljubljanske škofije in Pastoralni pri­
logi, toda vse to je objavljeno anonimno. 
Od leta 1983 tajnik Mohorjeve družbe v 
Celju.

Dela: O d m ev  versk ih  resn ic  in kon troverz v 
slovenski cerkveni p esm i o d  začetkov  d o  konca 
18. s to le tja . L jubljana 1963, XVII +  312 (ciklostil); 
Le r ite  d e  la d e d ic a c e  d e  le g l is e  se lo n  le  Pontifi- 
cal d e  L jubljana, Pariš 1965, V +  80 (tipkopis); 
P rip o m b e  k liturgični konstituciji, N adškofijski 
o rd inaria t, L jubljana 1984, 48; P rip o m b e  k in- 
strukciji (navodilu) za pravilno izvajanje k onsti­
tu c ije  o sv e tem  bogosluž ju , slovenski m edškofij- 
ski liturgični svet, L jubljana 1965, 40; S em en iška  
knjižnica, L jubljana 1975 (Kulturni in naravni 
spom en ik i S lovenije št. 54), 30; Bogoslužje Cerk­
ve, Knjižice, L jub ljana— Rakovnik 1976, 56 (Knji­
žice 62); Liturgika (skripta), L jubljana 1977, VI +  
140 (ciklostil). Nova izdaja  L jubljana 1983, VII +  
169 (ciklostil); Liturgika, Cerkveni g lasben ik , 
L jubljana 1987, 20 (Knjižnica CG); B ogoslužje v 
življenju k ristjana, L jubljana 1986, 48 (ciklostil); 
Priročnik za b o g o slu ž je  v  M arijinem  le tu  (skupaj 
z Rafkom Lešnikom ), škofijski o rd in aria t M aribor
1987, 76.

107



Razprave in članki: v dom ačih  in tu jih  te o lo š­
kih, zgodovinskih  in lite ra rn ih  revijah objavil 43 
d a ljš ih  razprav  z različno v se b in o  te r  okrog 350 
člankov, zapisov, biografij in ocen.

SNOJ Venčeslav, rojen 24. sep tem bra 1908 
v Zagorju ob Savi, umrl 27. sep tem bra 1967 
v Ljubljani. Bogoslovje je študiral v Ljublja­
ni in bil 1931 posvečen za duhovnika. Glas­
bo  je študiral na ljubljanskem konservatori­
ju, diplom iral 1937 in nato učil glasbo na 
škofijski gimnaziji v Št. Vidu nad Ljubljano. 
Na teološki fakulteti je poučeval cerkveno 
glasbo od jeseni 1939 do 1966. Umrl je 1967 
v Ljubljani. — Prim. Okrožnica nadškofij­
skega ordinariata v Ljubljani 1967, 89—90.

TROŠT Jože, rojen 12. maja 1940 na Colu 
nad Ajdovščino. Gimnazijo obiskoval v Vi­
pavi in Ajdovščino (1959), teološke študije 
na TF v Ljubljani (1960— 1967). Kaplan v Po­
stojni (1966— 1967). G lasbene študije je 
nadaljeval na Pontificio Istituto di Musica 
Sacra v Rimu (1967— 1970) in tam dosegel 
magisterij iz cerkvene glasbe. Po vrnitvi v 
domovino postal regens chori v ljubljanski 
stolnici, honorarni predavatelj za cerkveno 
glasbo na TF (1970) te r  voditelj Orglarskega 
tečaja pri TF (1971). M edtem  na AG v Ljub­
ljani študiral kompozicijo in dirigiranje.

Dela  —  sk ladbe:  13 m aš za različne sestave: 
za a ca p p e lla  m e ša n e  in m o ške zbore , za m ešan e  
in m o šk e  zb o re  z orglam i in zb o re  z orkestrom ; 3 
m aše  za m lad insk i zb o r z orglam i; Vzkliki p o  p o ­
vzdigovanju . Za m ešan i zb o r (1973); Spevi pri 
k rščanskem  p o g reb u . Moški zb o r (1973); S ed em  
A leluja verzov. M ešani zb o r (1973); Pesm i zahva­
le. M ešani zb o r (1974); Pesm i za so d e lo v an je  pri 
zakram entih . M ešani zb o r (1977); Z godbe iz Sve­
te g a  p ism a nove zaveze. Za trig lasno  m lad. zb o r z 
in s tru m en ta ln o  sp rem ljavo  (1980); Cerkveno le ­
to . D evet sk la d b  za m ešan i a  c a p p e lla  zbo r 
(1981); D e se t darovanjskih  p esm i za m ladinski 
zb o r (1985); M lad inske  p esm i. 20 p esm i za m lad 
zb o re  z orglam i, d e ln o  z o rk estro m  (Izšle pri 
Knjižnici C erkvenega g lasb en ik a  1984); S ed em  
ev harističn ih  p esm i za m ešan i zb o r (1986); Pet 
evharističn ih  p sa lm ov  za m ešan i zbor (1986); 20 
p esm i za m lad in sk e  zb o re  (1988); Trije pasijoni 
za m oški zb o r (1985).

Zbori z  orkestrom :  K rižanje. Za m lad. zb o r in 
o rk e s te r  (1985); Bojazen in u p a n je  (izšlo v CG leta  
1987 z o rgelsko  sprem ljavo); Leto otroka. Za m e­
šani, m oški zb o r s so lis to m  in ork. (1979); P red- 
p rid ižna  p e se m . Za m ešan i zb o r in trob ila  (1988);

Krška Aleluja. M ešani zb o r in g o d b a  na pihala  
(19889, Dve božičnici za m lad. zb o r in o rk este r  
(1981,1982); sk la d b e  za m oške zb o re  z različnimi 
in strum en ta ln im i sestav i za Tom aževe ak ad em i­
je T eo loške  fak u lte te  v Ljubljani; v le tih  
1973— 1989. S k lad b e  v raznih številkah Cerkve­
nega g lasben ika  od  1976 naprej.

N ecerkvena dela: M ešani zbori: Tri pesm i na 
b e s e d ila  S rečka K osovela in O tona Ž upančiča 
(1976); K rizan tem e (1978); Lucija (1982); Kljubuj 
usod i, Na b regu , D aritev b o d i ti življenje ce lo  
1986); G osti m raki (1987); Moški zbori: Na Slajko 
(1981), Listina (1981); Pravim ti, b ra t (1986); Moj 
sončn i Loški p o to k  (19871; razne harm onizacije 
n arodn ih  in ko ledn ice.

Orgelska dela: Suita za orgle (1976); Preludij 
in fuga (1978); S k ladba za o rgle (1980); P reludiji k 
pesm im  iz CLP (50) (1980); Žalna fantazija (1982); 
Suita za orgle  (1985); Tri m arginalije  za orgle
(1989).

S k ladbe za instrum entalne sestave:  Passaca- 
glia za o rk e s te r  (1977); Sonatina za violino in kla­
vir (orgle); In trada  za sim fonični o rk es te r  (19861; 
K oncert za o b o o  in o rk es te r  (1987).

Učbenik: Z borovodstvo (1988). — Članki izha­
jali v CG v raznih letn ik ih  o d  1976 naprej.

UŠENIČNIK Franc, rojen 2. oktobra 1866 v 
Predm ostu pri Poljanah nad Škofjo Loko, 
umrl 16. aprila 1952 v Ljubljani. Filozofijo in 
teologijo študiral v Rimu kot gojenec Ger- 
manika na Gregoriani (1887— 1894), doktor 
filozofije 1890 in teologije 1894, posvečen 
za duhovnika 1893. Liturgiko je učil kot spiri- 
tual v ljubljanskem sem enišču 1897— 1905, 
od 1909— 1919 pa kot profesor pastoralne­
ga bogoslovja na škofijskem bogoslovnem 
učilišču v Ljubljani. Od avgusta 1919 do 
1937 je bil redni profesor pastoralne teolo­
gije na teološki fakulteti, po upokojitvi apri­
la 1937 je honorarno predaval do konca 
študijskega leta, liturgiko pa je kot hono­
rarni predavatelj supliral še do 1939.

Bibliografija: Pastoralno  bogoslovje  1,11 (Ljub­
ljana 1919. 1920), 2. p re d e la n a  izdaja  1932, 3. iz­
d a ja  1940; V zgojeslovna načela , L jubljana 1918; 
K atoliška liturgika, L jubljana 1933, 19452.

Razprave, članki in o cen e  v K atoliškem  o b ­
zorniku 1896, 1903,1904, V oditelju  v bogoslovnih  
v e d ah  1911,Času 1914,1915,1916,1922, BV 1921, 
1923, 1924, 1926, 1930, 1936, Življenju svetnikov; 
ustanovil, u re ja l in p isa l je  v revijho V enec cerk ­
ven ih  bratovščin  (1896— 1902). — Prim. SBL IV, 
312— 314 z bibliografijo.

108



ZAFOŠNIK Gregor, rojen 30. avgusta 
1902 v Spodnji Novi vasi pri Slovenski 
Bistrici. Gimnazijo obiskoval v Mariboru in 
tam maturiral (1922), teologijo najprej v Ma­
riboru (1922— 1926) in nato na TF v Ljublja­
ni (1936— 1938), g lasb o  na Dunaju 
(1931 — 1936), kjer je diplomiral iz orgel, d i­
rigiranja in gregorijanskega korala. Učitelj 
glasbe v dijaškem  sem enišču v Mariboru, 
hkrati profesor verouka ter pomožni orga­
nist v stolnici. Med vojno pregnan najprej v 
Rajhenburg, nato na Hrvaško, končno v Be­
ogradu veroučitelj in profesor glasbe. Po 
vrnitvi v domovino poučuje verouk, opravlja 
službo kaplana in pridigarja v stolnici v Ma­
riboru te r službuje na ordinariatu. Leta
1949 imenovan za stolnega organista. Ves 
čas poučuje organistovske pripravnike, so­
delu je na tečajih, pri škofijskem glasbe­
nem svetu. Leta 1968 postane honorarni

predavatelj za cerkveno glasbo na oddelku 
TF v Mariboru. To službo opravlja do uop- 
kojitve (1986).

Dela: O b čes tv en e  p esm i za ljudsko  p e tje  (s
36 sk ladbam i); Pojm o G o sp o d u , zbirka p esm i za 
ljudsko  p e tje  (z 290 sk ladbam i); Slavim o G o­
sp o d a , zbirka p esm i za m ešan i zb o r (z 58 sk la d ­
bam i); a d v e n tn e  in b o ž ičn e  p esm i (s 40 sk la d ­
bam i za m oški zbor); P o stn e  p esm i (z 22 sk la d ­
bam i za m oški zbor); V elikoknočne p esm i (z 23 
sk lad b am i za m oški zbor); B ogoslužne p esm i za 
m ašno  b o g o slu ž je  (z 90 sk ladbam i za moški 
zbor); 4 m a še  za ljudsko  p e tje ; 8 m aš za m ešan i 
zbor; 1 m ašo  za m oški zbor; 1 koralno m ašo  za 
rajne; okrog 100 sp rem en ljiv ih  m ašn ih  sp ev o v  za 
n e d e lje  in prazn ike; okrog 100 b eriln ih  spevov  in 
spevov  m ed  evangeliji za m ešan i in d e lo m a  za 
m oški zb o r za v se  n e d e lje  in praznike; dvoglasne 
b e r iln e  sp e v e  za s e s tre  redovn ice  za n o tran jo  
rab o  (48); kratka šo la  za harm onij in orgelski 
p ed a l.

109



Rafko Valenčič

Katedra za pastoralno teologijo

Klasična razdelitev  pasto ra lne  teo logi­
je  tem elji na Kristusovem  naročilu: 
»Pojdite torej in n a red ite  vse  narode za 
m oje učence. Krščujte jih v im enu O če­
ta  in Sina in Svetega Duha in učite jih 
spoln jevati vse, karkoli sem  vam zapo­
vedal« (Mr 28,19—20). Pastoralna te ­
ologija je obseg a la  tro jno nalogo Cer­
kve: učiteljsko (hom iletika in kateheti- 
ka), posvečevalno (liturgika — zakra­
m enti) in vodite ljsko  (hodegetika — 
vodstvo posam eznika in krščanskega 
občestva). Takšno razdelitev  in hkrati 
enov itost pasto ra lne  teo log ije  na jbo­
lje ponazarja priročnik Pastoralno b o ­
goslovje avtorja Franca Ušeničnika 
(Ljub ljana '1919). Toda že v drugi in 
tre tji izdaji (1932, 1940) je avtor opustil 
ce lo tno  učiteljsko nalogo in del litur­
gične (zgodovinsko liturgiko); slednjo' 
je  p o zn e je  izdal v dveh p o seb n ih  izda­
jah. Področje p asto ra ln e  liturgije je za­
rad i razvoja p asto ra ln o —teo loške  v e ­
d e  in zaradi novih pasto ra ln ih  vprašanj 
posta ja lo  tako obsežno , da  je sčasom a 
p reseg lo  moči in razpoložljivi čas e n e ­
ga p redavatelja . Tudi uveljavitev tako 
im enovanih an tropo lošk ih  ved, ki so 
n ašle  svoje m esto  v okviru pasto ra lne  
liturgigike, je zahtevala pritegnitev  
specialistov  za p osam ezna  področja. 
Tako je  že v času m ed  vojnam a uveden  
pouk pasto ra lne  m edicine.

V času po  drugi svetovni vojni ni b i­
lo m ogoče m isliti n iti na nove učne 
moči niti na prenovo štud ija , čeprav je 
Pastoralna psihologija avtorja Antona 
T rstenjaka že znanilec novih pogledov

in p ristopov  za celo tno  pastoralno 
obm očje. Knjiga je izšla le ta  1946 ozi­
rom a 1947. Z Janezom Oražmom (1952), 
ki je  že v svoji knjigi Naša župnija 
(1939) pokazal na eklezialne in litur­
gične prvine oblikovanja kristjana in 
krščanskega občestva, so prišle  do ve­
ljave tu d i d ruge usm eritve so d o b n e  
p asto ra ln e  teo logije , ki jih je kot p re ­
davatelj sm iselno vključeval v klasične 
pasto ra lne  p re d m e te  (pastoralna p si­
hologija, pastoralna sociologija, drugi 
sodobn i problem i).

P osebno  sp o d b u d o  za študij in 
prenovo pasto ra lne  teo log ije  je dal 2. 
vatikanski cerkveni zbor, ki poleg 
spoznan ja  in um evanja božjega sporo­
čila zahteva spoznan je  človeka, člo­
veške družbe in v njej obsto ječ ih  silnic. 
C elotna vzgoja novih duhovnikov in 
njihovo življenje naj bo  usm erjeno  v 
spo ln jevan je  poklicanosti znotraj krš­
čanskega občestva in sveta. Posebno 
m esto  imajo pri tem  an tropo loške  ve­
d e  (pedagogika, psihologija, sociologi­
ja). Na p red log  m ariborskega škofa 
M aksimilijana Držečnika so p o seb e j 
o m en jena  sociološka raziskovanja 
(prim. Odlok o pastirski službi škofov v 
Cerkvi, 16— 17; prim. še  O dlok o službi 
in življenju duhovikov, 19; O dlok o d>’ 
hovniški vzgoji, 15. 20).

Na tem elju  koncilskih sm ernic te r  
listine o prenovi teo loškega študija  
(Norm ae q uaedam , 1968) so S tatu ti TF 
v Ljubljani (1969, 1973, 1980) celotno 
pasto ralno  tvarino razdelili v tri ka te ­
dre: oznanjevalno, liturgično in p as to ­

110



ralno v ožjem  pom enu . S lednja  o b s e ­
ga: fundam enta lno  pasto ra lno  teo log i­
jo, ki obravnava teo lo ške  (biblično-ek- 
leziološke) osnove p asto ra le  dela; in­
d ividualno pasto ra lno  teologijo , ki 
obravnava o seb n o stn i p ristop  k po- 
sm ezniku, zlasti v zakram entu  sprave; 
kom unitarno pasto ralno  teologijo, ki 
se  ukvarja z oblikovanjem  in vodstvom  
cerkvenega občestva  bod isi g led e  na 
m ikro bod isi g led e  na m akrostrukturo; 
do  veljave so prišle  tud i pasto ra lne  
pom ožne — an tropo loške  — vede: 
psihologija, sociologija, m edicina, ko­
m unikologija in tem u  ustrezna s p e ­
cialna predavan ja  in sem inarji. N ajsta­
rejšo  tradicijo  je  im ela pasto ra lna  m e­
dicina, ki je nep re trgano  na sp o red u  že 
od  le ta  1935 (A. Brecelj, F. D ebevec, M. 
Šef). V prašanja iz pasto ra lne  psihologi­
je  in sociologije je ustrezno vključeval
v svoja predavan ja  že J. Oražem , dok ler 
ni pasto ra lna  sociologija dosegla  
polno  uveljavitev kot pasto ra lna  p o ­
m ožna v ed a  (1977, J. Krošl, R. Valenčič), 
čeprav  so bila specia lna  predavan ja  te  
v e d e  na vrsti že prej (1973, R. Lešnik, J. 
Krošl). S p rihodom  p o se b e j za to  
u sp o sob ljen ih  p redavate ljev  (V. Po­
točnik, J. Gril) je  dan  te j ved i še  večji 
poudarek . Podobno  velja za pasto ra l­
no psihologijo , ki je še le  v zadn jem  ča­
su (1983) d ob ila  polno  sam osto jn o st in 
ustrezno  p redavateljsko  m oč (V. Po­
točnik), čeprav  je posam ezna vpraša­
nja občasno  že prej obravnaval v s p e ­
cialnih p redavanjih  A. Trstenjak, avtor 
»oznanjevalne antropologije« (Človek 
končno in neskončno b itje , MD, Celje
1988).

K om unikologija je že le ta  1969 d o ­
bila  neform alno m esto  v okviru s p e ­
cialnih predavanj (V. Musek); m ed tem  
pa je p rešla  v sta ln i repertoar, ki p riha­
ja na vrsto  vsakih nekaj let, p redava pa  
jo za to  u sp o so b ljen  predavatelj (D. 
Klemenčič).

D osledno  upoštevan je  načel ap- 
sto lske  konstitucije  S apien tia  Christia­
na (1979), ki u reja  študij na cerkvenih

univerzah in fakultetah , te r  p ren o v lje ­
nega S tatu ta in Pravilnika TF v Ljublja­
ni (1980 je narekovalo drugačno u red i­
tev  in usm eritev  VI. letn ika teo loškega 
študija , ki ga om enjen i dokum enti 
im enu je jo  »pastoralno leto« (annus 
pastoralis). Gre za d o sled n o  izvajanje 
pravila, da  je s p e tle tn im  filozofsko- 
teo lošk im  štud ijem  dokončan osnovni 
teo lošk i štud ij, ki ga š tu d e n t zaključi s 
d ip lom o teo lo šk e  fakultete. Šesti, p a ­
storalni le tn ik  pa se  zahteva za vse 
k an d id a te  za duhovništvo kot obvezni 
letn ik  p asto ra ln e  priprave. K andidati 
za m agisterij pa  — d o sled n o  te j razd e ­
litvi — lahko že v VI. letn iku vp iše jo  p r­
vi letn ik  m agistrskega kurza. Prenova 
VI. letnika je doslej doživela dve s to p ­
nji: prvo z uved b o  sem inarja  »uvajanje 
v pasto ra lno  delo«, drugo p a  z uvedbo  
p o seb n eg a  program a, ki naj k an d id a ­
tom  omogoči neko obliko pasto ra lne  
specializacije  v posam ezn ih  področjih.

. Sem inar »uvajanje v pasto ralno  d e ­
lo« (1977) je  skupaj z uvedbo  p asto ra l­
ne prakse za teo loške  letn ike (III.—V.) 
v m esecu  se p te m b ru  želel načrtno 
prem ostiti razkorak m ed  teorijo  in 
prakso. Sem inar sam  so sp re je le  v 
oskrbo k a ted re  pasto ra ln e  štud ijske  
usm eritve (oznanjevalna, liturgična in 
pastoralna), d e lno  sta  se  v to  vključili 
tud i m oralka in cerkveno pravo. Sem i­
narski način d e la  je od  vsega začetka 
sp re je l nek a te re  so d o b n e  oblike de la  
in štud ijskega raziskovanja: ob isk  p o ­
sam eznih  pasto ra ln ih  ustanov (župnij, 
ek ip , tečajev, arhivov ozirom a pisarne) 
in pogovor z njihovimi voditelji, ob isk  
pasto raln ih  in drugih delavcev na fa­
kulteti in pog lob itev  posam ezn ih  vpra­
šanj okrogle mize, priprave slušateljev  
na p o sam ezn e  praznike in pogovor 
(revizija) po  končanih praznikih na t e ­
m elju izkustev, zapisov in nalog ipd. 
N ačelom a so pri program u sodelovali 
tud i sluša te lji s svojimi pred logi. Žal 
dosle j še  ni b ilo  m ogoče doseči s o d e ­
lovanja v sm islu skupinskega razisko­
vanja, ki b i s lu ša te lje  v večji m eri p ri­

111



pravilo tu d i za nadaljn je  skupinsko p a ­
storalno delo. Stik s posam eznim i 
pastoralnim i delavci ali strokovnjaki 
različnih usm eritev  te r  pastoralnim i in 
drugim i ustanovam i pom aga ustvarjati 
p reh o d  s faku lte tnega  štud ija  v p a s to ­
ralno prakso, v katero  je tud i usm erje­
na večina sluša te ljev  fakultete.

Paralelno s sem inarjem  poteka v VI. 
letniku tud i tako im enovana pasto ra l­
na praksa (ob koncu ted n a , za prazni­
ke), za katero skrbijo ordinariji in re­
dovni predsto jn ik i ozirom a vodstva 
sem enišč . F akulte ta  je s tem  ne le sez ­
nanjena, tem več tu d i sam a daje  stro ­
kovno pom oč bo d is i v obliki osebn ih  
posvetovanj s š tu d en ti bod isi z ovred­
n o ten jem  sam e prakse  ali s poglobitvi­
jo posam eznih  vprašanj.

U vedba p o seb n eg a  pastoralnega 
program a (B—program , 1988/89) daje  
p asto ra lnem u  letn iku še  bolj izobliko­
vana fiziognomijo. Poleg obveznega 
program a za vse š tu d e n te  (cca 10— 12 
ur), katerega ogrodje  so kom unitarja 
pasto ra lna  teologija, pastoralna litur­
gi ka te r  pasto ra ln e  pom ožne v ed e  
(psihologija, sociologija, m edicina), 
imajo š tu d e n tje  na voljo in izbiro b o d i­
si B—program  (specialna pastoralna 
vprašanja), C—program  (splošna p a ­
sto ralna vprašanja, d e ln o  po izbiri) ali 
neki drug specialistični (magistrski) 
program , ki ga vp isu je jo  kandidati za 
magisterij ozirom a doktorandi. B—pro­
gram je  uveden  le ta  1988/89 in ima 
zato m alo izkušenj, v en d ar je zasnova 
dovolj jasna: kand idatom  naj omogoči 
soočen je  z žgočimi pastoralnim i vpra­
šanji našega časa in prostora (v letu

1988/89 je to  bila  pastoracija zakona in 
družine, v le tu  1989/90 pa pastoracija 
m ladine), ki se  bo d o  nekaj časa vrstila 
kot novost v program u, pozneje  pa p o ­
navljala in poglabljala. Novost B—pro­
gram a je tud i v tem , da so z njegovo 
vseb ino  seznan jen i pastoralni delavci, 
s trn jen o st program a na en  dan  v te d n u  
pa jim om ogoča ob isk  in novo m ožnost 
tako im enovanega p erm anen tnega iz­
obraževanja. Prav tako je B—program 
g lede  na svojo zasnovo, vsebino, o bseg  
in prilagojen način de la  m ožen kot p r­
vo le to  m agistrskega študija , ki ga že 
vp isu jejo  nekateri kandidati. Upati je, 
da bo  še le  nekajle tna praksa pokazala, 
kaj je treb a  dopoln iti ali sprem eniti.

Ob podatk ih  o razvoju in d e lu  p a ­
s to ra lne  ka ted re  te r  pasto ra lne  š tud ij­
ske usm eritve pa ne sm em o pozabiti 
dejstva, da  pasto ra lne  m om ente  u p o ­
števajo  tud i druge ka ted re  oziroma 
njihovi predavatelji, kar je ena izm ed 
p om em bnih  usm eritev  so d o b n e  te o ­
logije.

Sedanji p redavatelji so  - hočeš no­
češ  — te sn o  povezani s pasto ralno  
prakso in živo čutijo p o tre b e  Cerkve na 
S lovenskem  in veso ljne  Cerkve. V tej 
sm eri se  tud i uveljavljajo bo d is i s 
konkretnim  delom  bod isi z aplikacijo 
pastoraln ih  sm ernic v svojih p redava­
njih. Takšna usm eritev ima seveda 
dvojno podobo : pozitivno, kolikor na 
ta  način š tuden tom  vzgajajo čut za člo­
veka, njegova vprašanja in u strezne  re ­
šitve, negativno, kolikor zaradi teg a  tr­
pi njihovo raziskovalno in znanstveno 
delo . V endar je taka usm eritev  njihov 
odgovor na p o tre b e  in znam enja časa«.

112



BRECELJ Anton, rojen 9. junija 1875 v Za- 
pužah pri Ajdovščini. Po gimnaziji in maturi 
v Ljubljani (1895), nadaljuje študij m edici­
ne v Gradcu (1901). Kot zdravnik najprej 
službuje v Gorici, 1. 1920 se preseli v Ljub­
ljano. Že v gimnazijskih letih se zanima za 
verska in socialna gibanja; prebira Mahniča, 
Kreka in druge; predava in p iše o verskih, 
družbenih in kulturnih vprašanjih. Leta 
1921 začne predavati pastoralno medicino 
na TF, kjer ostane do 1943. Umrl je 1943.

Dela: Jetiki bo j, G orica 1918; Č uda in ta jn e  živ­
ljenja, Prevalje 1926; O b viru življenja, MD, C elje 
1938; Zdrav kolikor hočeš , Gorica 1938. — Prim. 
PSBL III, Gorica 1976, 127— 130.

DEBEVEC Franc, rojen 4. oktobra 1898 na 
Igu pri Ljubljani. Klasično gimnazijo je 
obiskoval v Ljubljani, študiral medicino v 
Zagrebu in Dunaju, hkrati tudi filozofsko fa­
kulteto. Kot zdravnik je služboval v Topolš- 
čici, na Golniku, nato vodja oddelka za 
pljučne bolezni v splošni državni bolnici v 
Ljubljani. Kot specialist za pljučne bolezni 
je posveti tem u vprašanju tudi svoje p isa­
teljske sposobnosti. Leta 1943 je začel 
predavati pastoralno medicino za TF in to 
delo vestno opravljal tridese t le t (do 1973). 
Umrl je 19. januarja 1978.

Dela: [etika, L jubljana 1937; S p lošna  in d ife ­
rencia lna  d iagnoza  z a č e tn e  je tik e  zlasti p ljučne, 
L jubljana 1940; P asto ra lna  m ed ic in a  (skripta), 
L jubljana 1963.

Razprave in članki: S trokovne članke je ob jav­
ljal v ZV, BV in dr.

GRIL Janez, rojen 22. 4. 1947 v Bušincu pri 
Dolenjskih Toplicah. 1967 je maturiral na 
Srednji verski šoli v Vipavi, leta 1969 vstopil 
v ljubljansko Bogoslovno sem enišče in bil 
29.6.1973 posvečen v duhovnika. Leta 1974 
diplomiral na Teološki fakulteti v Ljubljani. 
1976 s e je  vpisal v Rimu na Papeško univer­
zo Gregoriano, na fakulteto za družbene 
vede. Leta 1979 je tam  napravil licenciat 
(naslov: Religione — un affare privato?), 
1983 pa doktorat. Naslov disertacije: Ruolo 
dei gruppi religiosi dl famiglie nella Chiesa 
slovena. V akadem skem  letu 1983/84 je 
postal as isten t na Teološki fakulteti, kjer 
predava pastoralno sociologijo. Od leta 
1987/88 je višji predavatelj. Od leta 
1983—89 je opravljal službo medškofijske-

ga asisten ta za študente . Dejavno se u d e ­
ležuje m ednarodnih kongresov sociologije 
religije. Sodeloval je pri ustanovitvi Pasto­
ralnega inštituta pri Teološki fakulteti leta 
1989, v katerem  je nam estnik predstojnika.

Dela: Ruolo d e i g ru p p i relig iosi di fam iglie 
ne lla  C hiesa slovena, Rom a 1983.

Razprave in članki: Pokoncilska g iban ja  in 
njihova u so d a , v: 20 le t p o  koncilu, Z bornik  8, 
L jubljana 1984, 103— 115; Vzgoja za v re d n o te  
d a n e s , v: V red n o te , Z bornik 10, L jubljana 1986,
8— 97; Vzgoja za m ir v nem irn ih  časih, v: Za sve t 
zavzeto  krščanstvo, L jubljana 1987, 111 —  126.

KLEMENČIČ Drago, rojen 11. januarja 1938 
v Štomažu na Vipavskem. Gimnazija v Aj­
dovščini, matura 1956. Teološka fakulteta v 
Ljubljani: mašniško posvečenje 1962, di­
plom a 1965. 1962 župnijski upravitelj v Str- 
žišču in Rutu. 1964 študijski prefekt v ljub­
ljanskem bogoslovju in član uredništva 
Družine. 1965 odgovorni urednik Družine.
1969 podiplom ski študij v Rimu: doktorat iz 
teologije na Papeški Lateranski univerzi 
(1971) in diplom a iz časnikarstva na Višjem 
inštitutu za znanost in tehniko javnega 
mnenja pri m ednarodni univerzi »Pro Deo« 
(1971). Obe leti tudi sodeloval pri sloven­
skih programih vatikanskega radia. 1971 
glavni urednik Družine, vmes (1983-1989) 
hkrati tudi odgovorni urednik.

Predaval na raznih m ednarodnih sreča­
njih: Draga (1969), Benetke - m ednarodna 
konferenca o človekovih pravicah (1987) 
Monza (1988), Fatima (1990) in drugod.

Od 1972 predavatelj-gost na Teološki 
fakulteti v Ljubljani pri katedri za pastoral­
no teologijo za predm et sredstva družbe­
nega obveščanja.

Leta 1980 je bil član vatikanske delega­
cije na 21. generalni konferenci UNESCO v 
Beogradu. V letih 1986 do 1989 je bil član 
mešanega pripravljalnega odbora za evrop­
sko ekum ensko zborovanje o pravičnosti in 
miru v Baslu. Maja 1989 je m ed zborova­
njem vodil komisijo za manjšinska mnenja.

Poldrugo d ese tle tje  sodeluje v m edna­
rodnih združenjih katoliškega tiska. Je 
podpredsedn ik  FIAPE (Zveza združenj cer­
kvenega tiska) in član Sveta UCIP (Medna­
rodna zveza katoliškega tiska), p o d p red ­
sednik Društva katoliških novinarjev v Ju­
goslaviji in koordinator delovne skupine za 
radio in televizijo pri Komisiji za sredstva 
družbenega obveščanja v Cerkvi na Sloven­

113



skem, član Komisije Pravičnost in mir pri 
Slovenski pokrajinski škofovski konferenci 
in član Sveta za sredstva družbenega ob ­
veščanja pri isti škofovski konferenci.

Bibliografija: C ristocen trism o  nella  teo log ia  
d i M ahnič (m agistrska naloga - tipkop is, Rim 
1971), La teo lo g ia  d e lle  rea lta  te rre s tri ne lla  vita 
e  n e l lo p e ra  di vescovo A ntoni Mahnič (inavgu- 
ralna d ise rtac ija  -tip k o p is , Rim 1971), Položaj 
C erkve na  S lovenskem  (zbornik  Draga 1969). P re­
v o d  p as to ra ln eg a  navodila  O bčestvo  in n a p re ­
d e k  s k o m en ta rjem  te r  s in o p tičn im  in analitič­
n im  kazalom  (L jubljana 1977). S redstva d ru ž b e ­
n eg a  o b v eščan ja  m e d  sp o ročilom  in m an ip u la ­
cijo, v: B om o p reživeli (L jubljana 1982). K akšno 
C erkev h očem o, v: Z bornik  teo lo šk ih  teča jev  
(L jubljana 1988). S trokovni članki v CSS, BO, Kol 
MD, CG, n a d  500 k o m en tarjev  v Družini in n ad  
1000 zap isov , kritik, rep o rtaž . S ed e j v nek a te rih  
časn ik ih  in revijah, v: S e d e je v  sim pozij v Rimu 
(1988). M issia in M ahnič, v: M issiev sim pozij v 
Rimu (1989). K ratek  p re g le d  M ahničevega življe­
n ja  in d e la , v: M ahničev sim pozij v Rimu (1990).

Prevodi: Živko Kustič, T onček  in njegova 
p ism a  (1982 in 1984). Mir v  prav ičnosti in o h ran i­
te v  stvarstva - sk le p n i d o k u m e n t eku m en sk eg a  
zborovan ja v Baslu (1989).

KROŠL Jože, rojen 21. julija 1894 v Breži­
cah. Bogoslovje je študiral v Mariboru. V 
duhovnika je posvečen 1916. Kaplan v Ce­
lju, istočasno študiral Sveto pismo na graški 
univerzi, študij je nadaljeval v Ljubljani, 
vendar ga zaradi zunanjih okoliščin ni nikoli 
dokončal. Leta 1923 nastavljen za podrav- 
natelja malega sem enišča v Mariboru, n e­
kaj časa (1924— 1927) predaval primerjalno 
bogoslovje na VBŠ v M ariboru, nato odšel v 
pastoralno delo v Gornji Grad. Leta 1928 
odšel v civilno službo k upravi Dravske b a ­
novine v Ljubljano in si prizadeval za izob­
razbo kmečke mladine. V tem  času potuje 
po  Evropi: v Prago, G radec in Berlin. Po voj­
ni (1946) zopet prevzame pastoralno delo 
kot župnik pri sv. Barbari v Halozah. Pasto­
ralne po treb e  in nova veda — pastoralna 
sociologija so narekovali ustanovitev pa­
storalno sociološkega sveta v mariborski 
škofiji (1957), ki je bil m ed prvimi tovrstnimi 
ustanovami na svetu, pridružen in priznan 
tudi od drugih m ednarodnih te les (FERES, 
CISR), s katerimi ohranja osebne stike. S 
predavanji je sodeloval na kongresih ža so­
ciologijo religije (Konigstein 1962, Rim 
1963, 1965, Opatija 1970). V domači škofiji 
Krošl organizira tečaje za pastoralno socio­

logijo, p iše in pridobiva duhovnike za to 
delo. Na njegovo pobudo je mariborski 
škof M. Držečnik na koncilu spregovoril o 
pom em bnosti pastoralne sociologije v so­
dobni pastoraciji, kar je odmevalo tudi v 
koncilskih odlokih (prim. Š 17). Na TF v 
Ljubljani, oddelek  v Mariboru je predaval 
pastoralno sociologijo od 1. 1968, kar je te ­
daj bila rednost na teoloških šolah. TF mu 
je ob njegovi 80—letnici podelila častni 
doktorat (1974). Umrl je 1. novembra 1978.

Dela: Km ečka izobrazba, M aribor 1939; Uvod 
v p as to ra ln o  sociologijo, Celje 1973.

R azprave in članki: Sociološka p reučevan ja  v 
p a s to ra ln e  n a m e n e  v luči 2. va tikanskega cerk ­
v en eg a  koncila, v: BV 39 (1969) 359— 376; L'Eglise 
ca th o liq u e , S ituation  ac tu e lle  e n  Y ougoslavie, v: 
Bilan d u  M onde 1963.

LEŠNIK Rafko, rojen 29. septem bra 1925 v 
Begunjah na Gorenjskem. Srednjo šolo je 
obiskoval v Kranju, Beljaku in Ljubljani 
(1936-1947), Teološko fakulteto v Ljubljani 
(1947-1952); v duhovnika posvečen 1951. 
Kaplan na Vrhniki (1952-57), župnijski 
upravitelj v Mokronogu (1957-65), župnik v 
Trebnjem (1865-69), kanonik stolnega ka­
pitlja v Ljubljani (1969). Magistrski študij iz 
patrologije v Ljubljani; študij pastoralne 
sociologije u Louvainu v Belgiji (1967). Ude­
ležil se je kongresov za sociologijo religije 
(Rim, Opatija), evropskih srečanj o sinodah 
(Švica, Avstrija), duhovniških svetih (Salz­
burg, Rim). Referent za pastoralno sociolo­
gijo v ljubljanski nadškofiji (1964) te r  član 
škofijskih in medškofijskih ustanov. Na TF 
je kot predavatelj-gost predaval izbrana 
vprašanja iz pastoralne sociologije (1972) in 
je zunanji sodelavec za program pastoral­
nega letnika.

Dela: Bog govori svo jem u ljudstvu  1-2 (A, B le ­
to), L jubljana 1985-1987; O snovni sociološki 
pojm i (skripta), ljub ljana 1974; u red n ik  le top isov  
(1978, 1985) te r  naslovnikov slovenskih  škofij. 
O bjavljal je  v BV, CSS, Zn te r  v d rugih  revijah in 
zbornikih.

ORAZEM Janez, rojen 18. oktobra 1910 na 
Runarskem na Blokah. 1916— 1922 ljudska 
šola v Novi vasi na Blokah; 1922— 1930 kla­
sična gimnazija (kot gojenec Marijanišča) v 
Ljubljani z maturo; 1942 državni profesorski 
izpit za gimnazijskega kateheta; 1942 dok­

114



torat teologije v Ljubljani iz dogm atič­
no—apologetske skupine. 1935— 1939 ka­
plan v Šmihelu pri Novem m estu in nekaj 
časa nom inelno pri Sv. Jakobu v Ljubljani; 
1939— 1946 honorani in kasneje profesor 
verouka na III. (kasneje IV.) realni gimnaziji 
za Bežigradom; 1948— 1954 stolni vikar in 
pridigar v Ljubljani; 1952— 1959 prorektor 
Bogoslovnega sem enišča; 1954— 1971 tudi 
v. d. ekonoma; 1959— 1976 rektor (do razre­
šitve na lastno prošnjo). Leta 1947 poklican 
in izvoljen za honorarnega predavatelja 
homiletike, vendar od državne oblasti od ­
klonjen; 1950 poklican in izvoljen od fak. 
sveta za hon. predavatelja pastoralke, litur­
gi ke in asketike, vendar od  ministrstva za 
prosveto in kulturo imenovan še le  1951; za 
docenta istih predm etov imenovan (samo 
od dekana St. Cajnkarja) 1952; oktobra 1972 
izvoljen za izrednega profesorja. Upokojen 
1.1975, vendar še naprej predaval pastoral- 
ko (deloma) in homiletiko do štud. leta 
1982/83. Predavanja: liturgika do 1964/65, 
asketika (duhovna teologija) do 1968/69, 
pastoralka do 1967/77 (deloma), vzpored­
no pa cerkveno govorništvo (homiletika) od 
1963/64 do 1982/83. — Vsa leta sodeloval v 
»komisiji za predm etnik« in vplival na osa­
mosvojitev liturgike (v soglasju s koncilski­
mi priporočili) in duhovne teologije od pa­
storalke ter na pom nožitev predavateljskih 
ur katehetike in ustanovitve katedre za 
oznanjevalno teologijo.

Dela: N aša župn ija , Božji vrelci, C istercijanski 
sa m o stan  S tična, L jub ljana 1939; C erkev v A po­
s to lsk ih  d e lih . Inavguralna d ise rtac ija , L jubljana 
1942 (sam ozaložba, okra jšan  natis), 71; Zapiski 
p red av an j p a s to ra ln e  teo lo g ije  (več varian t in 
razm nožitev); K om unitarna p a s to ra ln a  teo log ija  
1969/70, str. 42, 1973/74 str. 74, (1976) ponatis; 
H om iletika (razm noženo, p o  zap is ih  1985/86).

R azprave in članki: Dr. Franc U šeničnik — uči­
te lj d u šn e g a  pastirs tv a . K ratek  prikaz in ocen a  

, n jegovega živ ljen jskega d e la . Z bornik  T eo loške  
"fakultete II, 1952,54— 59; Sveta znam en ja . Razla­
ga sve tih  zn am en j in stvari, ob jav ljen o  v v se h  
štev ilkah  O znanila IV (1948/49) (p rip rav ljeno  za 
n a tis  v  knjigi); V znam en ju  liturgičnih reform . 
P re davan je  duhovnikom , ob jav ljeno  v zborniku 
»Iz C elja na  Brezje«, L jubljana 1955 (CMD) 
27— 38; O d n o s m e d  liturgičnim  in b ib ličn im  gi­
b an jem . P red av an je  na  teča ju  TF 1961 (tipkopis); 
D o sed an ji način i m a šn e  u d e le ž b e  pri nas. P re ­
d av an je  na  liturg ičnem  se m in a rju  za duhovnike  
1963 (tipkopis, o b java  izosta la  zarad i p o m an jk a­
nja p ro s to ra  v zborniku); Novi p o g le d i na  m ašo  
p o  liturgični konstituciji. P re davan je  na  liturgič­

n ih teča jih  v  L jubljani, M ariboru in Novi Gorici 
1965 (tipkopis , str. 14); Č e trt s to le tja  liturgične 
se tv e  n a  S lovenskem  1941 — 1966, v: BV 26 (1966) 
125— 129; En sam  m isal —  sto  različnih m aš, v: 
CSS 8 (1975) 174— 177; P rizadevan je  slovensk ih  
k a teh e to v  za v e ro u čn e  načrte . Z bornik  »Priprav­
ljanje  novega k a te h e tsk e g a  načrta«, L jubljana 
1977 (MKS), 28— 56; Po težki p o ti — koncilu na­
p ro ti,v : CSS 13(1979) 164— 167; L iturgično g ib a ­
n je  — m lad in sk o  g ib an je , v: Čas 34 (1939/40) 
363— 378.

Drugo: U redn iškp  delo : U rejan je in p isa n je  
rokopisn ih  d ijašk ih  listov: Izvir 1922— 1924, Pla­
m en  1929/30; N aša Zvezda, verski list za 
d ijak e-kongregacion iste  za le tn ik e  VIII—XI 
(1938/39— 1941/42), č lan  u red n išk eg a  o d b o ra , 
za le tn ika XII—XIII (1942/43— 1943/44) glavni 
u redn ik ; O znanilo , verski ted n ik , so u red n ik  in 
upravn ik  o d  ustanovitve  d o  ukinitve 1945—  1952; 
Pridigarski osnu tk i, cik lostilno  razm noženi, 
1945— 1955; Cerkev v se d a n je m  svetu . Član 
u re d n išk eg a  o d b o ra  o d  ustanovitve  1976 do  
1982.

POTOČNIK Vinko, rojen 21.1. 1947 v Rav­
nah pri Šoštanju kot prvi od desetih  otrok 
Martina in Marije roj. Pečovnik. Po osnovni 
šoli v Šoštanju je vstopil v novoustanovlje­
no Slomškovo dijaško sem enišče v Maribo­
ru in kot gojenec sem enišča obiskoval 2. 
državno gimnazijo. Po maturi 1966 se  je 
vpisal na Teološko fakulteto v Ljubljani. Le­
ta 1972 je bil posvečen za duhovnika in dve 
leti kaplan v stolnici v Mariboru — m edtem  
je opravil 6. letnik teologije in diplomiral. 
Leta 1974 je odšel na študij družbenih ved 
v Rim na Papeško univerzo Gregoriano. V 
decem bru 1980 je dosegel doktorat s tezo 
»Feste e  rituali in Slovenia«. Po vrnitvi v ma­
riborsko škofijo je sprejel službo škofijske­
ga asistenta za študente , mladino in iz­
obražence. Na oddelku Teološke fakultete 
v Mariboru je februarja 1981 pričel p red a­
vati pastoralno sociologijo. Poleg tega je na 
univerzi v Gradcu specializiral pastoralno 
psihologijo. V akadem skem  letu 1984/85 je 
prevzel predavanja za sociologijo religije in 
psihologijo v Ljubljani. V juniju 1989 je bil 
izvoljen in imenovan za predstojnika novo­
ustanovljenega Pastoralnega instituta. Včla­
njen jev  m ednarodno društvo za sociologi­
jo religije (C.I.S.R.), Slovensko sociološko 
društvo in Društvo psihologov Slovenije. V 
tem  času je večkrat predaval na različnih 
teološko-pastoralnih tečajih in v raznih zbor­
nikih in revijah priobčil 15 predavanj in 
razprav.

115



R azprave in predavanja: Religiozna p ro b le ­
m atika d a n a šn je g a  človeka v  Sloveniji, v: K ate- 
h eza  o d ras lih  — p rv en stv en a  o b lika  k a te h e z e  v 
d an ašn ji Cerkvi, M edškofijsk i k a teh e tsk i svet, 
L jubljana 1981, 1 —  17; R eligiozna p ro b lem atika  
od raslih , v:CSS 15(1981) 98— 99; Bralci o Z nam e­
nju , v; Z n am en je  11 (1981) 261— 266; M ariborska 
škofija v  luči s ta tis tičn ih  p odatkov , v: Tvoja in m o­
ja Cerkev, D ružina, L jubljana 1982, 96— 109; Ka­
ko je z verniki zunaj Cerkve?, v; P osled n ja  revolu­
cija, Z born ik  p red av an j s  teo lo šk e g a  teča ja  o ak­
tu a ln ih  te m a h  za š tu d e n te  in izob ražence , 
L jubljana 1982, 149— 165; P om en  praznovanja v 
č lovekovem  življenju, v: K ateh eza  in bogoslužje , 
M edškofijsk i k a te h e tsk i svet, M aribor 1983, 
3— 22; P o m en  p raznovan ja  v človekovem  življe­
nju, v; CSS 17(1983), 98— 100; Blišč in b e d a  p ro ­
s te g a  časa, v: CSS 18 (1984) 5— 6, 66— 68; Strah 
— b o le z e n  ali izziv?, v: S trah  in lju b ezen , Z bor­
nik p red av an j s teo lo šk e g a  teča ja  o aktualn ih  
te m a h  za š tu d e n te  in izo b ražence , L jubljana 
1985, 176— 190; Laiki v  Cerkvi in d ružbi, v: BV 47 
(1987) 241— 249; Č loveški odgovori na človekove 
re lig iozne  p o tre b e , v: K ateh ez a  v  slovenski seku- 
larizirani d ružb i, M edškofijski k a teh e tsk i svet, 
L jub ljana  1987,21— 39; Inflacija p o š te n ja  in m o ­
rale, v: Čas in n jegova znam en ja , Z bornik p re d a ­
vanj s teo lo šk e g a  te č a ja  za š tu d e n te  in izob ra­
žence , L jubljana 1988, 13— 30; Religija in sa m o ­
m or (P red av an je  na sim p o ziju  »Sam om or na 
S lovenskem « v d e c e m b ru  1988.

In terv ju je  in  recen z ije  je  ob javljal v Družini 
(priloga). N ekaj naslovov: P o d eže lje  — šo la  živ­
ljenja; Ž ivljenje b re z  praznikov je  kot je d  b rez  so ­
li; V Betaniji že lim o  človeka na jp re j to p lo  sp re je ­
ti; Ž enska  je  p ač  človek  na  žensk i način; Zakaj in 
kako d a n e s  veru je jo ? ; Z naravo um iram o tu d i 
ljud je ; Klic p o  sm is lu  življenja; P erestro jka ali kaj 
p o če ti s  to  vero  in dr.

RAJHMAN Jože, rojen 11. novembra 1924 v 
Sremljah. Srednjo šolo je obiskoval v Celju 
in Nišu (Srbija) in tam  m ed vojno maturiral 
(1943). Leta 1945 se je vpisal na slavistiko 
na Filozofski fakulteti v Ljubljani, 1. 1947 pa 
je začel študij na Teološki fakulteti. V du ­
hovnika je bil posvečen v Mariboru 1950, 
naslednje leto (1951) pa je diplomiral na TF 
v Ljubljani. Od 1951 do 1968 je b ilv p a s to -  
raciji na raznih župnijah mariborske škofije.
V tem  času je dokončal študij slavistike na 
FF (1965). Ob obnovitvi Bogoslovnega se ­
m enišča v Mariboru je bil imenovan za spi- 
rituala, na oddelku TF pa za honorarnega 
predavatelja duhovne teologije (oboje 1. 
1968). Na FF v Ljubljani je doktoriral iz filo­

loških ved z disertacijo Primož Trubar v letu 
1550 (1972), na TF pa iz teoloških ved z d i­
sertacijo Teološka podoba Trubarjeve Ene 
dolge predguvori (1973, promoviran 1974). 
N aslednje leto je opravil habilitacijo in bil 
imenovan za docenta pastoralne teologije 
na oddelku v Mariboru (1975), za izrednega 
profesorja pa je bil (le) izvoljen 1. 1979.

Na oddelku v Mariboru je najprej p re­
daval duhovno in nato tudi pastoralno te ­
ologijo. Doma in v tujini je predaval na raz­
nih tečajih, kongresih in simpozijih p red ­
vsem s področja literarne zgodoine in 
filologije te r o aktualnih cerkvenih (pasto­
ralnih) in družbenih vprašanjih. Razprave je 
objavljal v domačih in tujih znanstvenih re­
vijah. Kot upokojeni profesor TF še vedno 
predava pastoralno teologijo.

Dela: V. G rm ič — |. R ajhm an, Teologija člove­
ka, T in je  1975; Prva slovenska  knjiga, Partizanska 
knjiga, L jubljana 1977; Pism a Prim oža Trubarja, 
S lovenska ak ad em ija  znanosti in um etn o sti, Raz­
re d  za filološke in lite ra rn e  v e d e , K o resp o n d en ­
ce  p o m e m b n ih  Slovencev, L jubljana 1986, 374; 
Ena do lg a  p redguvor, C ankarjeva založba, L jub­
ljana 1986, 137; T rubarjev  svet, Založništvo trža­
škega tiska, T rst 1986, 206 .

R azprave in članki: Vizija n ek e  p as to ra le , v: 
BV 35 ( 1975) 156—  164; T rubarjeve  zveze s švicar­
skim i reform atorji, Z nam en je  1975/ 1, 55— 66 ; 
V prašan je  cerkvene slu ž b e  vT rubarjev i Cerkovni 
ordn ing i, Z n am en je  1975/ 4 , 348— 354; Politična 
teo log ija , Z nam en je  1975/ 5 ,405— 412; D uhovni­
kovo m e s to  v so d o b n i pasto raciji, v; BV 36 ( 1976)
34— 46; P rob lem  duhovnih  poklicev  v pokoncil­
ski d o b i, v: BV 36 (1976) 355— 364; V sve tlob i kon- 
tem p lac ije , Z n am en je  1976,306— 315; M eje raz­
um a, Z nam en je  1976,379— 386; S p o v ed n a  p rak ­
sa  v luči so d o b n e  p rak tičn e  teo log ije , Z nam enje 
1976, 475— 484; Bog Cerkve, v: Bog v človeš­
ki zavesti in življenju, Zbornik, L jubljana 1977, 
101 —  114; Bog m istikov, v: Bog v  človeški zavesti 
in življenju, Zbornik, L jubljana 1977; 115— 129; 
»Po služb i Cerkve«, Z nam enje  1977, 109— 115; 
K opitarjev  avstroslavizem  v luči njegovega kato­
licizm a, Z nam en je  1977,205— 210; Slom škov d e ­
lež v  eku m en sk ih  p rizadevan jih  19. sto le tja , 
Z nam en je  1977, 388— 394; Izkustvo Boga in svo­
b o d a , v: V era in svo b o d a , Zbornik, L jubljana 
1978,54— 68; Nova p o ta  s lovenske  evangelizaci- 
je; T eo loška  govorica in so d o b n i človek, v: V pra­
ša n ja  n aše g a  časa  v luči teo lo g ije , T inje 1978,
35— 70 ; M ariborsko b o g o slo v je  in njegov p o m en  
za rast m ariborske škofije, v; Zbornik o b  750— le t­
nici m arib o rsk e  škofije 1978, 37— 43; Jezikovne 
osnove te o lo šk e  govorice, Z nam en je  1978, 
129— 144; Brižinski spom en ik i v  luči irske d u ­
hovnosti, Z nam en je  1978, 213— 223; Bog v  zave­

116



sti novejših  m istikov, Z nam en je  1978, 489— 496; 
Z godovinska ra z se ž n o st krščanstva, Z nam enje  
1979, 510— 517; Človek, o d k o d  si?, v: Živeti za 
sm rt, zbornik , L jubljana 1980, 25— 39; A ugsbur- 
ška v e ro izp o v ed  ko t tem e lj p ro testan tsk o -k a to li-  
škeg a  d ia loga , v: V e d in o s ti  1980,179— 186; Ali je 
Bogu d o  p o sa m ezn ik a? , v: K ristjani za p rih o d ­
nost, Zbornik, L jubljana 1981, 195— 208; N am en 
p o sv e ču je  sred s tv a? , Z nam en je  1981, 488— 495; 
Je vera  človekova o se b n a  zadeva?, Z nam en je  
1982, 19— 26; K p ro b le m u  te o r i je — p rak sa  v s lo ­
venski Cerkvi, Z n am en je  1982, 113— 118; Nekaj 
značilnosti T rubarjevih  p ise m , Z nam en je  1983, 
190— 195; S lovenski p ro te s tan tizem  o b  koncu 
19. s to le tja , Z n am en je  1983, 423— 424; Razvoj 
T rubarjeve  te o lo šk e  misli, Z nam enje  1983, 
510— 516; L ute r in S lovenci, v: BV 44 (1984) 
21— 29; Jurij D alm atin  in n jegova Biblija v luči li­
te rarnozgodov insk ih  in teo lo šk ih  dognanj, G las­
n ik SDD 1984, 97—  108; O d n o s izm ed ju  relig ije  i 
nacije  u s lovenskoj pov ijesti, Kulturni radn ik  
1984, 61— 66; T rubarjeva  p ism a, v; P ro te s tan tis-  
m us b e i  d e n  S low enen , W iener slaw istischer 
A lm anach, S o d e rb a n d  13, 39— 56; G e is te s le b e n  
in k a th o lisch e n  S low enien  u n te r  p ro te s tan tisc -  
h e n  Im pu lsen , v: Zum Kulturwirkung d e s  Chri- 
s te n tu m s  im s tid o s te u ro p a isc h e n  Raum, Bu- 
k a res t— H eid e lb e rg  1984, 82— 90; Zur inner- 
k irchlichen Lage d e r  n o rd č stlic h e n  S low enien  in 
d e r  zw eiten  H alfte d e s  19. Jah rhunderts (m it b e -  
so n d e re n  Rticksicht auf d ie  ze itg en o ssisch en  
B erichte u n d  Q uellen), ciklostil, š tu d ija  v okviru 
tem  U niverze v H e id e lb e rg u , str. 1— 48 (form at 
A4); P o m en  K reljevega C hristlich b e d e n c k e n  in 
D alm atinove D e ca tho lica  e t  catholicis d isp u ta ­
tio  za razvoj slov en sk e  reform acije (p redavan je  
na sim poziju  v SAZU 1984, ob jav ljeno  tu d i v 
zborn iku  te g a  s im p o zija  1986,41 — 47; Z nam en je
1984, 495— 501; S lovenska reform acija v  ev ro p ­
sk em  d u h o v n em  prev iran ju , Z nam en je  1984, 
395— 402 (izšlo v zborniku: Jugoslavenski se m i­
nar za S trane slav is te , Z adar 1985, 35, str. 
141 — 152); P om en  D alm atinove B iblije v  s lo v en ­
skem  p ro te stan tizm u , Z nam en je  1984,110— 119; 
M etodo log ija  pri p reva jan ju  slovenskih  p ro te ­
stan tov , Z n am en je  1985,13— 19 (izšlo v zborn iku  
Š tiristo  le t  p rev a jan ja  na  S lovenskem , L jubljana
1985, 27— 32); S o d o b n i p o g le d  na  slovenski p ro ­
te s ta n tiz e m , Z nam en je  1985, 106— 113; T rubar­
jev  an tro p o cen trize m , Z nam en je  1985,488— 497; 
Razvoj T rubarjeve  te o lo šk e  m isli (1557— 1575), v; 
Z born ik  S lovenci v ev ropsk i reform aciji, L jublja­
na  1986,165— 172; M ed profanim  in sakraln im  (K 
p ro b le m u  te o lo šk e  govorice v slovenski kulturi 
in p rosto ru), (re fe rea t na  p o sv e tu  o jeziku  v  zna­
n o sti 21. 12. 1987 v  Ljubljani), Z nam en je  1988, 
6— 11; P asto ra la  p o  m eri č loveka le ta  2000, Zna­
m en je  1988, 195— 201.

Drugo: Avtorjev o p u s  o b se g a  okrog 160 raz­
prav, člankov, o cen  in d rug ih  p rispevkov  v  d o m a ­
čih in tu jih  revijah.

ŠEF M arijan, rojen 10. 9. 1932 v Brežicah. 
Študij m edicine v Ljubljani 1951 — 1957: dr. 
med. univ., strokovni izpit 1974. 11.9. 1958 
vstopil v Družbo Jezusovo. Študij filozofije 
in teologije na Visoki filozofsko teološki šo­
li DJ na Jordanovcu v Zagrebu 1960— 1967. 
Duhovniško posvečenje v Ljubljani 1966. 
Od 1968 predavatelj pastoralne medicine, 
najprej na oddelku v Mariboru, od 1974 tu ­
di v Ljubljani. Posveča se  medicinsko etič­
nim vprašanjem , pastorali družine, bolni­
kov in zdravstvenega osebja te r diakoniji. V 
letnem  sem estru 1988/89 predaval pasto­
ralno medicino na Visoki teološki šoli v 
Sarajevu.

Dela: Bolan se m  b il in s te  m e obiskali, Škofij­
ski o rd in aria t, M aribor 1978,60; D iakoni ja — krš­
čanska lju b e z e n  d o  b ližn jega, Nadškofijski o rd i­
nariat, L jubljana 1985, 24; Pasto ralna m edicina, 
L jubljana 1989, skrip ta , 112.

Priredbe: R odovitna in odgovorna lju b ezen , 
Ljubljana, 1978/79,132; Skrivnost sm rti (Tod und  
S te rb e n , H. A ichelin , D. F eist, R. H erzog, R. L ind- 
ner, H. G. Poh lm ann , GTB S ieb en s te rn ) , L jublja­
na 1980, 1986, 208; M edicina in m anipu lacija  (B. 
Haring, E thik d e r  M anipulation), L jubljana 1981, 
142; M edicinska e tik a  I. d e l  (P. Sporken , S ie Sor- 
ge  um  d e n  k ranken  M enschen , Patm os), L jublja­
na  1984,200; Pom oč težk o  bo ln im  in um irajočim  
(F. Schm atz, S te rb e b e is ta n d -  H eilssorge um  d e n  
g anzen  M enschen , H erder, W ien; P. B ecker, V. 
Eid, B eg le itung  von Schvverkranken u n d  S ter- 
b e n d e n , M unchen, Mainz 1981), L jubljana 1986, 
226; Ali vera  ozdravlja? (B. Haring, Vom G lauben , 
d e r  g e su n d  m ach t, H e rd e r  1984; W. B e inert, Hilft 
G lau b en  h e ilen ? , Patm os, D useldorf 1985; J. 
T hom as, Le se c re t  d e s  je su ite s , C hristus No 57, 
1984), L jubljana 1987, 136; P astorala sp rem ljan ja  
in to lažen ja  (B. C aspar, D im en sio n en  im  Ver- 
s ta n d n is  d e s  T o des, R e lig ionsph ilo soph ische  
U berlegungen ; F. Schm atz, B egleitung, H erd e r 
1983; R. B arenz, D ie T ra u e rd e n tro s te n , M unchen 
1983), L jubljana 1988, 130.

Razprave in članki: K odeks e tik e  zdravstven ih  
d e lavcev  SFRJ v  luči ka to liške  m oralne  teo log ije , 
v: BV 33 (1973) 247— 263; Uvod v p a s to ra ln o  p s i­
h opato log ijo , v: BV 35 (1975) 441— 452; L iječnik i 
m ed ic in sk o  o so b lje  u p as to ra lu  b rak a  i ob ite lji, 
v: Zbornik: O bitelj, p o s ta n i ono  š to  jesi, Djakovo 
1984, 133—  140; H en d ik ep iran i — izazov i prilika 
za evangelizaciju , K ateh eza  XI, Z agreb  1989, 
98— 111.

ŠKAFAR Vinko Avgust, rojen 27. 8. 1939 v 
Beltincih. Po končani srednji šoli študiral 
teologijo v Zagrebu (1961—63) inv  Ljublja­
ni (1963— 1967). Leta 1971 je nadaljeval

117



podiplom ski študij teologije na papeški 
univerzi Antonianum v Rimu, kjer je dokto­
riral leta 1974 z disertacijo Skupno duhov­
ništvo kot tem elj za družinsko duhovnost v 
luči 2. vatikanskega cerkvenega zbora. Leta 
1983 je  postal začasni honorarni predava­
telj moralne teologije na oddelku Teološke 
fakultete v Mariboru in od leta 1984 v Ljub­
ljani. Leta 1988 je postal višji predavatelj 
pastoralne teologije na mariborskem od ­
delku Teološke fakultete v Ljubljani. Od le­
ta  1981 je urednik Družinske priloge pri 
tedniku Družina.

Dela: Iz sacerd o z io  co m u n e  co m e b a s e  p e r  
u n a  sp iritualitii fam iliare ne lla  p ro sp e ttiv a  d e l 
V aticano II, d ise rtac ija , Rom a 1974.

R azprave in članki: Liturgijska m olitva, v: 
G o sp o d in e , nauči n as m oliti, Zbornik  radova tre - 
če g  redovničkog  tje d n a , Z agreb  1975, 15— 29; 
P red  ob lič jem  sm rti, v: Ž iveti za sm rt?, Zbornik 
p red av an j 4, L jub ljana 1980,212— 229; Evharisti­
ja  v  prvih cerkven ih  občinah , v: V e d in o s ti, Eku­
m ensk i zbo rn ik  1982, L jub ljana— M aribor 1982, 
72—84; Ivanocyjeva sk rb  za a p o s to la t laikov, v: 
Ivanocyjev sim pozij v Rimu, L jubljana 1985, 
87— 101; S poštovati in varovati življenje, v: CSS 
19 (1985) 171 — 174, G reh in sprava  v  katoliški t e ­
ologiji, v: V ed in o s ti, E kum enski zborn ik  1987, 
L jub ljana— M aribor 1987,89— 104; B ernhard  B a­
ri ng, p e tin se d e m d e s e tle tn ik , v: BV 48 (1988) 
85— 92; B ioetika: m e je  g e n e tsk e  revolucije in 
re p ro d u k c ijsk e  b io log ije , v: Čas in njegova zn a­
m en ja , Z bornik  p red av an j 12, L jubljana 1988, 
31— 35; P asto ra la  b o ln ikov  v kato lišk i Cerkvi, v: V 
e d in o s ti , E kum enski zbo rn ik  1989, L jublja­
n a —M aribor 1989, 97— 116.

Drugo: č e z  30 člankov, poročil in ocen.

VALENČIČ Rafko, rojen 12. oktobra 1937 v 
kmečki družini v Merečju pri Ilirski Bistrici. 
Osnovno šolo obiskoval v domačem kraju, 
gimnazijo z maturo v Pazinu v Istri (1956), 
teološko fakulteto v Ljubljani (1956— 1963), 
vmes odslužil vojaščino. V duhovnika po­
svečen v Ljubljani 29. junija 1962. Kaplan­
sko službo je opravljal v Postojni, pri sv. 
Brigiti — Ankaranu in Izoli (1962— 1965). 
Specialistični študij je začel v Ljubljani 
(1963/64), študij moralne in pastoralne te ­
ologije je nadaljeval v Rimu na Akademiji 
Alfonziani (Lateranska univerza) od 1965 do 
1968 te r ga zaključil s tezo »Luomo e il lavo- 
ro nei docum enti del Concilio Vaticano II«. 
Kot izredni š tuden t je obiskoval Papeški 
institut za cerkveno glasbo (1966/67). Pole­
ti 1967 se  je udeležil m ednarodnega tečaja

za pastoralno sociologijo v Louvainu v Bel­
giji (Cours d e te  international: introduction 
a la sociologie religieuse) ter se nekaj časa 
udeleževal m ednarodnih kongresov za ver­
sko sociologijo.

Po nekajm esečnem  kaplanovanju v Pi­
ranu (1968) je bil imenovan za honorarnega 
predavatelja pastoralne teologije na TF v 
Ljubljani (1968) in študijskega prefekta v 
B o g o slo v n em  s e m e n iš č u  v L ju b ljan i 
(1968— 1974). Leta 1972 je bil izvoljen za 
docenta, 1982 za izrednega in 1989 za red ­
nega profesorja; službo prodekana je oprav­
ljal v letih 1976— 1978, službo dekana p av  
letih 1986— 1988 in 1988— 1990. Leta 1976 
je sodeloval na 2. m ednarodnem  kongresu 
za ureditev študija na cerkvenih fakultetah 
in univerzah v Rimu. Skupaj s Francem Per­
kom je pripravil prenovljeni Statut in Pra­
vilnik TF (1969, 1973, 1979). Glavni urednik 
pastoralne revije Cerkev v sedanjem  svetu 
(1975) in Cerkvenih dokumentov (1981). 
Predava pastoralno teologijo, pastoralno 
sociologijo (od 1972 do 1980); občasno je 
supliral moralko.

Dela: L’uom o e  il lavoro nei d o cu m en ti de l 
Concilio V aticano II (d isertacija , rokopis), Roma 
1968, 350; d e ln i na tis, Rom a—V icenza 1969, 94; 
d e ln i na tis, v: Moli i rad i (zbornik), u red il Bona­
ven tu ra  D uda. Z agreb  1974,65— 116; Z akram ent 
sp rave  (skripta), CDSB, L jubljana 1975, VI +  165 
+  21 (cerkvene kazni); Župnijska p isa rna  (s so d e ­
lavci), Nadškofijski o rd inaria t, L jubljana 1988, 
167.

Razprave in članki: P renova p o sam ezn ik a  in 
k rščanskega občestv a  v d u h u  evangelija , v: BV 31 
(1971) 118— 128; Nove o b like  o b čes tv en eg a  b o ­
goslužja in religioznih doživetij, v: BV 32 (1972) 
241— 267; N ek a te re  ugotovitve analize  veroučne 
s ta tis tik e  v A postoski ad m in istra tu ri za Sloven­
sko Prim orje 1965— 1970, v: K atehetsk i zbornik, 
Z adruga kato lišk ih  duhovnikov, L jubljana 1972, 
143— 155; Sekularizacija in m oralne  v re d n o te  v: 
BV 33 (1973) 215— 236; D elo za pok lice  v luči so ­
d o b n e  p a s to ra ln e  teo lo g ije , v: O bnovljeni život 3 
(1973) 239— 249; Poskus orisa nove p as to ra le , v: 
CSS 8 (1974) 38— 42; Nova p o d o b a  krščanskega 
občestv a , v: BV 36 (1976) 14— 34; Analiza n ašeg a  
sta n ja  g le d e  na k a teh ezo , v; Pripravljanje novega 
k a te h e tsk e g a  načrta  (zbornik), L jubljana 1977, 
57— 88; Ljubi in de la j, kar hočeš, v; V era in svo­
b o d a  (zbornik 2), L jubljana 1978, 119— 142; S ta­
n je  d u šobrižn ičke  p rak se  sa k ram en a ta  krščan­
sk e  iniciacije u našim  b iskup ijam a, BKJ, Z agreb 
1978, 1 — 10 (s sodelavci); Ž upnija — sk u p n o s t 
o b čestev , v: BV 39 (1979) 143— 166; Ž upnija in 
občestv a , v: CSS 13 (1979) 139— 142; Župnijski 
pasto ra ln i načrt, v: CSS 14 (1980) 71— 74; A po­

118



sto lska  konstituc ija  Janeza Pavla II. »S ap ien tia  
Christiana« o š tu d iju  na  cerkven ih  univerzah  in 
faku lte tah , v: BV 40 (1980) 149— 159; Fragm enti 
teo lo g ije  d e la  v okrožnici Janeza Pavla II. »O člo­
v ešk em  delu«, v: BV 42 (1982) 261— 274; N ekateri 
vidiki an tro p o lo g ije  d e la , v: D elo ob lik u je  člove­
ka (zbornik), L jubljana 1982, 1— 23; O človeškem  
d e lu  (okrogla miza), v: Naši razgledi 31 (1982)
9— 10, 260.290; O b 20— o b le tn ic i zače tka  2. va ti­
kanskega cerkvenega zbora , v: BV 43 (1983) 
101 — 112; A ggiornam ento  2. va tikanskega cerk­
v en eg a  zbora , v: 20 le t  p o  koncilu (zbornik  8), 
L jubljana 1984, 136— 147; V eličina in d o s to ja n ­
stvo  človeškega de la , v: P o sled n ja  revolucija 
(zbornik 6), L jubljana 1982, 244— 267; Kriza 
v re d n o t v luči vere , v: V red n o te  (zbornik 10), 
L jubljana 1986, 141 — 157; A ids ko t e tičn i p ro ­
b lem , v: Čas in n jegova zn am en ja  (zbornik 12), 
L jub ljana 1988, 107— 121; Stavovi tri re lig ije  o 
h o m o se k su a ln o s ti, v; L jubom ir Erič in dr., M edi­
c inska sekso log ija , M edicinska knjiga, B eo­
g rad — Z agreb  1988, 464— 466; S ocializem  v  so ­
d o b n e m  sve tu  (okrogla m iza na  FSPN), v: Teorija 
in p rak sa  26 (1989) 102— 104; Poskus orisa  pas to -

racije  na  S lovenskem  v pov o jn em  času , v: Z godo­
vina C erkve n a  S lovenskem  p o  le tu  1945 (zbor­
nik, v pripravi), 16 stran i rokopisa; Kako K atolička 
Crkva i p o je d in i kato lici shvačaju  i o stvara ju  dru- 
š tv e n u  u logu  u Sloveniji, v: K ana 20 (1989) št. 
3 /213 , 4— 5 (deln i n a tis  p re d a v a n ja  na  UCIP-u, 
O patija , 3. 3. 1989).

Prevodi, p r ired b e , priročniki: Sveta pokora. 
O b re d  sprave , S lovenska škofovska liturgična 
kom isija, L jubljana 1976,192; Z akram en t sprave, 
K njižice 65, L jubljana 1978, 61; Z akonik ce rkve­
nega prava, N adškofijski o rd inaria t, L jubljana 
1983 (prevod: Sankcije  v  Cerkvi, VI, 512— 545); 
G regor Veliki, P asto ra lno  vodilo , M ohorjeva 
d ru žb a , C elje  1984 (p rired b a  in sp re m n a  b e s e d a , 
175— 188).

Drugo: D ruge razprave, članki in uvodniki 
— 132 e n o t, recen z ije  — 53 e n o t, po ročila  — 19 
en o t, p o lju d n i članki in odgovori —  70 e n o t v 
raznih revijah in časop isih : CSS.CG, BO, BV, DR, v 
CD (36 in 37) tu d i d a ljše  razprave ko t uvodniki te r  
v ko ledarjih  MD.

119



M etod  Benedik

Katedra za cerkveno zgodovino

Tako kot vse  d ruge  k a ted re  je  tud i ka­
te d ra  za cerkveno zgodovino v s e d e m ­
d e se tih  le tih  T eološke fakulte te  doživ­
ljala različne sp rem em b e. Po d an es ve­
ljavnih fakultetn ih  norm ah obsega zgo­
dovino veso ljne  Cerkve in Cerkve na 
S lovenskem  te r  zgodovino in varstvo 
sakralne um etnosti. V p re tek losti je b i­
la občasno  povezana tud i s sedan jo  ka­
te d ro  za cerkveno pravo te r  s katedro  
za zgodovino krščanske literature in 
nauka. V štud ijskem  le tu  1920/12 so 
p re d m e te  razvrsili v p e t  skupin, m ed  
njimi v zgodovinsko in v skupino za 
cerkveno um etnost. Ob ponovni razde­
litvi dve leti kasn e je  sta  ti skupini o sta ­
li n esp rem en jen i. V le tu  1933/34 je 
cerkvena zgodovina osta la  kot sam o­
sto jna skupina, um etn o st pa  so uvrstili 
m ed  pom ožne p re d m e te . 1940/41 so 
glavne p re d m e te  ponovno porazdelili 
v p e t  skupin , o d  katerih  je ena bila 
pravno zgodovinska. Od 1924 pa  do 
svoje sm rti 1958 je bil s ka tedro  m očno 
povezan Franc Ks. Lukman, ki je vsa ta 
le ta  predaval zgodovino starokrščan­
skega slovstva, p red  njim pa je ta 
p re d m e t nekaj let, do  im enovanja za 
škofa na Krku, p redaval Josip Srebrnič.

Od začetka univerze sta  b ila  m ed 
rednim i profesorji Janez Zore, ed e n  od 
soustanovite ljev  ljubljanske univerze, 
ki je p e t  ur te d e n sk o  predaval občo 
zgodovino Cerkve, in Josip Srebrnič, ki 
je  dve uri te d e n sk o  predaval starokr­
ščansko slovstvo, te r  honorarni p re d a ­
vatelj Franc Kimovec, ki je  ted en sk o  
im el tri u re  cerkvene um etnosti. V letu

1920/21 J. Zore zaradi bolezni ni mogel 
predavati, zato je njegov p re d m e t »s 
posebn im  ozirom na grškoslovanske 
Cerkve« prevzel J. Srebrnič. N aslednje 
le to  sta  s p e t p redavala oba, nam esto  
F. Kimovca pa  je  za zgodovino cerkve­
ne u m etnosti nastop il kot honorarni 
p redavate lj Josip Dostal, ki je dvem a 
uram a sp lošnega p reg leda  cerkvene 
um etnosti redno  dodajal še  sem inar za 
um etn o st in um etno  obrt. Po im enova­
nju J. Srebrniča za krškega škofa 1924 je 
njegov p re d m e t prevzel F. Ks. Lukman, 
ki je  že vse od  začetka univerze p re d a ­
val dogm atiko in dogem sko zgodovino

J. Zore se  je  zaradi bo lezn i 1926 moral 
upokojiti in na njegovo m esto  je za 
skoraj dve d ese tle tji stopil Josip Turk.
V napoved ih  predavanj berem o, da je 
im el te d e n sk o  tri ure predavanj obče 
cerkvene zgodovine in en  sem inar, v 
akadem skem  le tu  1932/33 pa je tem  
predavan jem  pridružil še  po dve uri 
zgodovine filozofije. Njegova p redava­
nja je dobro  dopolnjeval um etnostn i 
zgodovinar J. Dostal; od  akadem skega 
le ta  1931/32 je red n o  predaval po n e ­
kaj ur p o sam ezn e  pom ožne zgodovin­
ske vede: arheologijo, cerkveno arhi­
tek turo , kiparstvo in slikarstvo p o sa ­
m eznih obdob ij te r  liturgično opravo. 
Podobno je nadaljeval njegov n asled ­
nik um etnostn i zgodovinar Viktor Ste- 
ska, ki je kot honorarni p redavatelj na­
stop il 1936/37. J. Turk je 1938/39 uve­
d e l še  pom ožno zgodovinsko vedo, 
paleografijo.

120



Maja 1945 je profesor J. Turk o d še l v 
tujino. V štud ijskem  le tu  1946/47 je  za 
njim kot honorarni p redavatelj nasto ­
pil Maks Miklavčič. Do konca š tu d ij­
skega le ta  1949/50 je predaval le občo 
cerkveno zgodovino v sred n jem  in n o ­
vem  veku, m e d te m  ko je sem inar p o ­
rabljal za obravnavanje virov za cerk­
veno zgodovino Slovencev. Od 1950/51 
je  p redaval p o seb e j občo cerkveno 
zgodovino, po  sm rti F. Ks. Lukmana 
1958 pa jo je  razširil tud i na prva tri s to ­
letja  krščanstva te r  na patrologijo  in 
zgodovino Cerkve v Jugoslaviji. Sem i­
nar je porab lja l zlasti za uvajanje v p o ­
m ožne zgodovinske vede . Po njegovi 
smrti 1971 je zgodovino Cerkve dve leti 
supliral Franc Perko, sicer p rofesor za 
osnovno in ekum ensko  bogoslovje. Le­
ta  1973 je  ta  p re d m e t prevzel M etod 
B enedik, ki je  prvotno — tako kot oba  
p red h o d n ik a  — ločeno p redaval občo 
zgodovino Cerkve in zgodovino Cerkve 
v Jugoslaviji. Z akadem skim  letom  
1981/82 je o b a  p re d m e ta  povezal v 
enega  z nazivom zgodovina Cerkve, ki 
pa je časovno razde ljen  na dva d e la  te r 
se  predava ciklično v dveh letih. Do­
m ača zgodovina s tem  ni okrnjena, pač 
pa se  zdi, da  ob  takem  načinu obravna­
vanja še  bolj prihaja do  izraza p re p le ­
te n o s t in b istvena  povezanost življenja 
in delovanja veso ljne Cerkve in krajev­
ne  Cerkve na Slovenskkem  ozirom a v 
Jugoslaviji. Ob redn ih  predavanjih  se 
sta lno  vrste razna specia lna  p red av a­
nja in sem inarji, ki obravnavajo p o ­
m ožne zgodovinske v ed e  ozirom a p o ­
sam ezna vprašanja iz obče  in dom ače 
zgodovine. Te je v le tih  1975/88 več­
krat im el tud i nadškofijski arhivar 
France M. Dolinar.

U m etnostno  zgodovino je po  smrti 
Viktorja S teske konec leta 1945 prevzel 
Janez V eider, v akadem skem  letu  
1951/52 pa  je p riše l na to  m esto  Ro­
m an Tom inec in vztrajal več kot tri d e ­
se tle tja , do  1985, ko je stop il v pokoj. 
Za honorarnega predavate lja  cerkvene

u m etnosti je  fakultetni svet tak rat iz­
bral akadem ika Emilijana Cevca.

Zgodovina Cerkve kot en a  od  d is­
ciplin teo loškega štud ija  je v tem  času 
vzporedno  in v tesn i povezanosti z 
drugim i teološkim i disciplinam i doživ­
ljala o b ču ten  notranji razvoj. Veliko so 
tem u  pripom ogla nova odkritja  in 
spoznanja  na področju  patrologije, živ­
ljenja svetnikov, duhovnih gibanj v 
Cerkvi, liturgike, zgodovine prava in 
m isijonskega delovanja te r  v rste p o ­
m ožnih zgodovinskih ved, ki so zgodo­
vinarjem  bolj prib ližale izhodišča nji­
hovih raziskav, zgodovinske vire. Prav 
tako je  sev ed a  treb a  upoštevati števil­
na nova in pog lob ljena  spoznanja  z 
najrazličnejših področij svetne zgodo­
vine, še  p o se b e j nova spoznan ja  o mi­
seln ih  okoljih posam eznih  obdob ij in 
področij. Vse to  je  veliko prispevalo  k 
bolj ce lo stnem u  in p redvsem  objek- 
tivnejšem u prikazovanju Cerkve v vsem  
njenem  časovnem  razponu; bolj je za­
čelo prihajati do  izraza dejstvo, da je 
Cerkev božje-človeška ustanova, v ka­
teri je p o leg  o d rešen jsk ih  prizadevanj 
ves čas navzoča tud i človeška s lab o st 
in grešnost.

Zelo značilen prem ik je  obravnava­
nje zgodovine Cerkve doživelo v sa ­
m em  pojm ovanju Cerkve. Še ne tako 
da leč  nazaj se  je pogosto  dogajalo, da 
je zgodovina Cerkve govorila p re d ­
vsem  o dejavnosti h ierarh ije  in p o sa ­
m eznih cerkvenih ustanov in tako 
m očno zoževala po jem  Cerkve. So­
dobn i zgodovinarji obravnavajo Cer­
kev, kot je  priporočil tu d i 2. vatikanski 
koncil, p redvsem  kot božje  ljudstvo. 
Ne govore sam o o n jenem  hierarhič­
nem  vodstvu; zanim ajo jih p redvsem  
verniki kot u d je  Kristusove Cerkve, za­
nim a jih duhovna razgibanost kristja­
nov z vsem i značilnostm i v posam eznih  
zgodovinskih o b dob jih . Na ta  način se  
v  sodo b n ih  zgodovinskih obravnava­
njih Cerkev pojavlja v vsej svoji celovi­
tosti, v svojem  v ečp lastnem  življenju.

121



BENEDIK M etod, rojen v Stražišču—Kranj 
30. 7. 1943. Leta 1958 je stopil v kapucinski 
red, maturiral v Osijeku 1962, teologijo pa 
je študiral v Ljubljani, kjer je bil posvečen v 
duhovnika 29. 6. 1968. V letih 1969—73 je 
študiral zgodovino Cerkve na univerzi Gre- 
goriani v Rimu; z disertacijo Die Kapuziner 
in Slowenien 1600— 1750 je tam doktoriral 
le ta 1973. Isto leto je postal honorarni p re­
davatelj za zgodovino Cerkve na ljubljanski 
teološki fakulteti. Docent je postal 1976, iz­
redni profesor pa 1985. Ob svojih rednih 
predavanjih se  posebej posveča posam ez­
nim vprašanjem  iz zgodovine redovništva 
na Slovenskem in obdobju  katoliške p re­
nove v 17. stoletju. Njegovo delo je tesno 
povezano z delovanjem  Inštituta za zgodo­
vino Cerkve. Je član m ednarodne mariološ- 
ke akadem ije, član Centre europeen  de re- 
cherches sur les congregations e t ordres 
m onastiques in predstojnik Inštituta za 
zgodovino Cerkve pri teološki fakulteti v 
Ljubljani.

Dela: D ie K apuziner in Slow enien  1600— 1750, 
Roma 1973; O bča cerkvena zgodovina, L jubljana 
1974 (ciklostil); Brezje, kratka zgodovina in o p is  
b o ž je  po ti, L jubljana 1977; Papeži. Od P etra  do  
Janeza Pavla II., MD, C elje 1989.

R azprave in članki: Instrukcija p a p e ž a  K le­
m en a  VIII. za obnovo  kato liške  v e re  na  Š tajer­
skem , K oroškem  in K ranjskem  z d n e  13. aprila  
1592, v: AES 1 (19791, 16— 41; Iz p ro toko lov  lju b ­
ljanskih  škofov I., v: AES 3 (1981) 7'—45; II., v: AES 
6 (1984) 7— 90; III., v: AES 7 (1985) 117— 233; Le 
p rim e  e s p re s s io n i d e l cu lto  m ariano  nell a r te  in 
Slovenia, v: Acta co n g ressu s M ariologici— M aria­
ni, Roma 1981,209— 218; F o rd e re r  d e r  M arienve- 
reh ru n g  in d e r  n ach tr id e n tin isc h e n  Zeit, v: Acta 
co n g ressu s  M ariologici— M ariani, Roma 1984, 
426— 436; D ie m ario lo g isch en  G ed an k e n  in d en  
P re d ig te n  d e s  P. Joh an n es Svetokriški u n d  P. 
A m andus von Graz, v: Acta co n g ressu s M ariologi­
c i— M ariani, Rom a 1987, Teologija zgodovine pri 
sv. B onaventuri, v: BV 34 (1974) 51— 59; Krško in 
okolica v  cerkven o u p rav n em  p o g led u , v: Krško 
skozi čas 1477— 1977, Krško 1977, 153— 164; 
O glejska s in o d a  381 z u d e le ž b o  em o nskega ško ­
fa M aksim a, v: BV41 (1981) 362— 371; Družinska 
k a te h e z a  v p a trističn i d o b i, v: BV 41 (1981) 
428— 440; R edovništvo  v Cerkvi na S lovenskem , 
v: Tvoja in m oja C erkev, L jubljana 1982, 38— 47; 
K ulturnozgodovinski okvir Lutrovega n as to p a , v: 
Naši razg led i 32 (1983) 706— 707; Zgodovinski 
oris k artuzijanskega red a , v: Redovništvo na Slo­
v en sk em  L, L jubljana 1984,87— 106; Vloga kneza 
Koclja pri d e lu  sve tih  b ra tov , v: BV 45 (1985) 
125— 138; C erkvenopolitično  o zad je  Kocljevega 
d e lo v an ja  v okviru p o slan stv a  Cirila in M etoda, v:

Slavistična revija 34 (1986) 59— 65; Izhodišča in 
n am en i T rubarjevega delovan ja , v: BV 46 (1986) 
217— 225; K apucini ko t p o m e m b e n  dejavn ik  v 
oblikovanju  du h o v n e  p o d o b e  slovenskega n a ­
ro d a  v 17. in 18. s to le tju , v: O b d o b je  baroka v slo ­
v en sk em  jeziku, književnosti in kulturi, L jubljana 
1989, 385— 393.

CEVC Emilijan, rojen 5. sep tem bra 1920 v 
Kamniku. Umetnostno zgodovino je študi­
ral na Filozofski fakulteti v Ljubljani, kjer je
1. 1946 diplomiral in 1. 1952 doktoriral. Od 
1950 v službi na Umetnostnozgodovinskem 
institutu SAZU, od 1968 kot znanstveni 
svetnik. Dopisni (1981) in redni (1985) član 
SAZU. Nekaj le t je predaval um etnostno 
zgodovino na Akademiji za glasbo. L. 1984 
je prejel Herderjevo nagrado za življensjko 
delo. Od 1. 1985 profesor za zgodovino in 
varstvo sakralne um etnosti na Teološki fa­
kulteti v Ljubljani. Raziskovalno delo obse­
ga predvsem  srednje veško um etnost (ki­
parstvo in slikarstvo) m ed gotiko in baro­
kom, prav tako se posveča ohranjevanju 
slovenske kulturne in um etniške ded i­
ščine.

Dela: P re p ro s te  stvari, L jubljana 1944; S re d ­
n jeveška  p las tika  na Slovenskem , L jubljana 1963; 
S lovenska u m e tn o st, L jubljana 1966; G otsko ki­
parstvo , L jubljana 1967; Poznogotska p las tika  na 
S lovenskem , ljub ljana  1970; G otska p lastika na 
Slovenskem , L jubljana 1973; K iparstvo Slovenije 
m ed  gotiko in barokom , L jubljana 1981.

Razprave in članki: C e lo ten  o p u s  o b se g a  več 
kot 350 razprav in člankov. — Prim. ES 2.

DOLINAR, France Martin, rojen 11. no­
vem bra 1941 v vasi Sušine, občina Djurdje- 
novac, kamor so bili izseljeni starši m ed 
vojno. Matura 21. junija 1960 na srednji ver­
ski šoli v Pazinu; diplom a teološke fakulte­
t e  v Ljubljani 31. maja 1968; posvečen 29. 
junija 1967; licenca na TF v Ljubljani 11. 
oktobra 1968; licenca iz cerkvene zgodovi­
ne na Gregoriani v Rimu 18. junija 1973; 
doktorat iz cerkvene zgodovine na isti fa­
kulteti 21. junija 1977; diplom a iz arhivisti­
ke na ustrezni šoli pri vatikanskem arhivu 
14. junija 1976; diplom a iz diplom atike in 
paleografije na ustrezni šoli pri vatikan­
skem arhivu 6. julija 1977; habilitacija iz 
cerkvene zgodovine na teološki fakulteti v 
Ljubljani 16. oktobra 1984. — Službe: vod­

122



ja Nadškofijskega arhiva v Ljubljani 
(1977— 1987), predstojnik Inštituta za zgo­
dovino Cerkve (1977— 1987), urednik Acta 
Ecclesiastica Sloveniae (od 1977), svetova­
lec direktorja Arhiva SR Slovenije (od I. 
oktobra 1987). — Članstvo: zgodovinske 
sekcije G črres—Gesselschaft od 1976; Ar­
hivskega društva Slovenije od 1978 (več let 
v Izvršnem odboru); Istituto di storia sociale 
e religiosa v Gorici od 1986; p redsednik  
Zgodovinskega društva Ljubljana od 1987 
(član od 1978); urednik glasila Viri od 1988.

Dela: D as le su iten k o lleg  in Laibach u n d  d ie  
R esidenz  P le te rje  1597— 1704, L jubljana 1977 
(natis d isertacije).

R azprave in članki: Slovenci ko t ek seg e ti 
a p o s to la  Pavla, v: Nova p o t 20 (1968) 409— 454; 
P asto ra lna  d e ja v n o s t ljub ljanskega škofa grofa 
Karla Janeza H e rb e rs te in a , v: BV 36 (1976) 
462— 482; Ž upnijski arhivi, v: BV 38 (1978) 
295— 309; V isita tio n es ad  Limina e t  R e la tiones 
d e  s ta tu  ecc le s iae  L jubljanskih škofov o d  Tavčar­
ja d o  M issie, v: BV 39 (1979) 193— 215; Jožefinci 
m e d  Rimom in D unajem . Škof Janez Karel grof 
H e rb e rs te in  in državno  cerkvenstvo , v: AES 1 
(1979) 43— 105; M isijoni včeraj in d a n e s , v: BV 39 
(1979) 411— 427; Karl Johann Graf von H e rb e r­
s te in . Bischof von Laibach a ls S eelsorger, v: 
M unchner Z eitschrift fur B alkankunde, 3. Band, 
M unchen 1980, 25— 45; P o d o b a  ljub ljan sk e  šk o ­
fije v rim skih poročilih  škofov Rinalda Scarlichija 
in O tona Friderika B uchheim a, v: BV 40 (1980) 
26— 45; P o d o b a  ljub ljanske  škofije v rim skih p o ­
ročilih škofa Jožefa R abatte , v: BV 40 (1980) 
368— 384; P rizadevan je  ljub ljanskega škofa To­
m aža H rena za z e d in je n je  s pravoslavnim i usko- 
ki, v: BV 41 (1981) 56— 60; Cerkev v po litičn ih  
struk tu rah  rim skega cesarstv a  v č e tr tem  sto le tju , 
v: BV 41 (1981) 344— 353; Zapisi škofa Janeza Tav­
čarja o s ta n ju  v ljub ljansk i škofiji, v AES 3 (1981) 
47— 79; Oris zgodovinske p o d o b e  ljub ljanske  
(nad)škofije, v: Tvoja in m oja Cerkev, L jubljana 
1982, 61— 67; Zgodovina s lovenske  m etropo lije , 
v: Tvoja in m oja Cerkev, L jubljana 1982, 11— 21; 
Z godovina učite ljica?, v: P osled n ja  revolucija 
(Zbornik p red av an j teo lo šk e g a  teča ja  o ak tu a l­
nih tem ah  za š tu d e n te  in izobražence), L jubljana 
1982, 59— 78; L etop isi ljub ljan sk e  nadškoofije  
kot zgodovinski vir, v: ZC 36 (1982) 231— 241; D ie 
Kirche in d e n  p o litisch en  S truk turen  d e s  ro- 
m ischen  R eiches im 4. Jahrhundert, v: Das Pa- 
tria rch a t A quileia  — S h n ittp u n k t d e r  K ulturen, 
R e gensburg  1983,19— 26; Vloga koncila v zg o d o ­
vini Cerkve, v: 20 le t p o  koncilu, Z bornik p re d a ­
vanj teo lo šk e g a  teča ja  o aktualn ih  tem ah  za š tu ­
d e n te  in izo b ražence , L jubljana 1984, 10— 29; 
L etop isi lavan tinsko-m ariborske škofije kot zgo­
dovinski vir, v: ZC 38 ( 1984) 57— 66; Pism a rimskih 
p a p e ž e v  H adrijana II., Janeza VIII. in Š tefana V., v:

AES 7 (1985) 61 — 116; M isijonske m e to d e  Salz­
bu rg a  in O gleja in n jihove p o s le d ic e  za d e lo  sv e­
tih  b ratov , v: BV 45 ( 1985) 139— 153; 1 p iani di s tu ­
d io  e  la fo rm azione d e l c lero  dal '700 all'800 a 
Lubiana, v: Cultura e  form azione d e l clero  fra '700 
e  '800 Gorizia, L ubiana e  il L om b ard ia—V en eto  
(Fonti e  s tu d i di sto ria  soc ia le  e  religiosa) Gorizia 
1985,83—89; P rep is le g e n d e  sv. M ohorja, v; Raj­
ko Bratož, K rščanstvo v O gleju  in na vzh o d n em  
vp livnem  obm očju  og le jske  cerkve o d  začetkov  
d o  n a s to p a  v e rsk e  sv o b o d e , AES 8 (1986) 
337— 346; O d refo rm e d o  refo rm acije , v: BV 46 
(1986) 205— 216; Evharistična vzgoja v prvi Cerkvi 
in zgodovina Cerkve na S lovenskem , v: CSS 20 
(1986) 98— 101; Euharistijski odgoj u prvoj crkvi i 
u pov ijesti crkve u Sloveniji, v: K ateheza  8 (1986) 
51— 62; B enedik tinci, E ncik loped ija  S lovenije, 1. 
knjiga, L jubljana 1987, 226; Die k a tho lische  Kirc­
h e  in Jugoslaw ien e in s t  u n d  h e u te , v: D ie V erat- 
w ortung  d e r  k a th o lisch en  Journalis ten  fur Kirche 
u n d  E urope, vol. 1, F re iburg  1987, 19— 28; Paoli; 
no e  gli Sloveni, v: Atti d e l convegno  in ternazio - 
na le  di s tu d io  sui Paolino d 'A quileia  nel XII c e n ­
te n a rio  d e l le p is c o p a to  (Fonti di s tu d i di sto ria  
so c ia le  e  relig iosa, 4), U dine 1988, 135— 143; Ar­
hiv in arhiviranje, v: Župnijska p isa rna , L jubljana 
1988, 85— 93; Skrb za p renovo  Cerkve v lju b ljan ­
ski škofiji, v: M issiev sim pozij v Rimu (Simpozij v 
Rimu, 5), C elje  1988, 123— 134; G radivo za zgo­
dovino  S lovencev v vatikansk ih  arhivih, v: Arhivi, 
11 (1988) 16— 21; G u tsm an  p. Oswald, v; D iction- 
naire  d 'H is to ire  e t  d e  G eo g rap h ie  E cclesiasti- 
q u e , fasc. 129— 130, Pariš 1988, col. 1236— 1237. 
Celotni o p u s  od  1968 d o  1988 o b se g a  142 en o t.

DOSTAL Josip, rojen 2. 9. 1872 v Ljubljani, 
gimnazijo in bogoslovje je opravil v dom a­
čem m estu, kjer je tudi nadaljeval študij 
um etnosti. Kot škofijski tajnik se je p o seb ­
no dobro seznanil z domačimi um etnost­
nimi spom eniki. V letih 1913— 19 je pouče­
val krščansko arheologijo in um etnostno 
zgodovino na bogoslovnem učilišču, od 
1921 je bil honorarni predavatelj za ta 
p redm et na teološki fakulteti. V času te  
službe, ki jo je opravljal do 1936, je objavil 
vrsto prispevko s področja um etnostne 
zgodovine v Času, DS, Izvest ju društva za 
krščansko um etnost te r v IMK, — Glej SBL 
1/145.

KIMOVEC France, se  je rodil 21.9. 1878 v 
Glinjah pri Cerkljah na Gorenjskem. Po 
doktoratu iz teologije v Rimu je študiral tu ­
di krščansko arheologijo. Zgodovino cerk­
vene um etnosti je predaval le prvi dve leti 
ljubljanske univerze. Umrl je 1964. — Glej 
SBL 1/456.

123



MIKLAVČIČ Maks, rojen 11. 10. 1900 v za­
selku Dolenje Ravni nad Poljanami. Po ma­
turi v Šentvidu je študiral bogoslovje in bil 
posvečen v duhovnika 29.6.1923. Zatem se 
je lotil še študija zgodovine in zem ljepisa 
na filozofski fakulteti v Ljubljani. Diplomi­
ral je 1929, za doktorja pa je bil promoviran 
1945. Od oktobra 1928 je poučeval na ško­
fijski gimnaziji v Šentvidu, od 1937 je vzpo­
redno opravljal tudi službo škofijskega ar­
hivarja. Za profesorjem  Turkom je 1946 
prevzel predavanja cerkvene zgodovine na 
teološki fakulteti. 1952 je postal izredni,
1970 pa redni profesor. V zadnjem študij­
skem letu 1970/71 je opravljal tudi službo 
dekana teološke fakultete. Do Lukmanove 
smrti 1958 je predaval občo cerkveno zgo­
dovino, po tem  letu je prevzel tudi p reda­
vanja prvih treh stoletij zgodovine Cerkve 
skupaj s patrologijo. Sicer pa se je p red ­
vsem posvečal nekaterim  vprašanjem iz 
dom ače cerkvene zgodovine. Posebej ga je 
pritegnilo vprašanje širjenja krščanstva 
m ed alpskimi in panonskimi Slovenci, 
vprašanje glagoljaštva na sploh in posebej 
m ed Slovenci tervprašanje zgodovine ljub­
ljanske škofije. Največje število prispevkov 
iz njegove bogate bibliografije se nanaša 
prav na ta tri vprašanja. Objavljal jih je v 
Novi poti, Bogoslovnem vestniku, SBL in 
drugod. Njegovi prispevki v SBL brez dvo­
ma spadajo m ed najboljše v tej publikaciji 
in se skoraj brez izjem e v zelo veliki meri 
opirajo na še neuporabljeno arhivsko gra­
divo. S področja obče in dom ače zgodovine 
Cerkve je napisal več samostojnih del, m ed 
katerimi naj posebej omenimo Zgodovino 
Cerkve s patrologijo. Kot njegovo življenj­
sko delo  lahko označimo Leto svetnikov, 
kjer je skupaj z Jožetom Dolencem zbral ve­
liko dragocenega in za zgodovino verskega 
življenja m ed našimi ljudmi pom em bnega 
gradiva. Žal je sredi priprav tretjega zvezka 
omahnil.

Dela: P red jožefin ske  žu p n ije  na K ranjskem  v 
o d n o su  d o  po litičn e  uprave , inavguralna d ise r­
tacija, L jub ljana 1945; Z godovina Cerkve s p a tro ­
logijo l. d e l, L jubljana 1961 (ciklostil); Marija Mati 
naše  vernosti, L jubljana 1962 (ciklostil); Leto 
svetnikov. Prvi d e l (z Jožetom  D olencem ), L jub­
ljana 1968; Drugi d e l, L jub ljana  1970; Zgodovina 
Cerkve v Jugoslaviji, L jubljana 1971 (ciklostil, 
ponatis).

R azprave in članki: U rejan je  in rešev an je  šk o ­
fijskega arhiva, v: ZUZ 19 (1943) 71— 80; N aša 
zem lja  in n je n a  zgodovina, v: Nova p o t 3 (1951)

80— 85; Naš rod  in jezik v Koprščini, v; K oledar 
MD 1953, 179— 187; Koroška bo leč ina , v: Nova 
p o t 5 (1953) 84— 86; Johann Ludwig S ch on leben , 
e in  s low en ischer M ariologe, v: Acta congressus 
M ariologici Mariani, Roma 1957, 214— 241; G la­
golica m ed  Slovenci, v: Nova p o t 11 (1959) 
40— 51; O zgodovinskih tem eljih  in razvoju lju b ­
ljanske  škofije, v: Z bornik teo lo šk e  fak u lte te  v 
Ljubljani 1962, 7— 31; G enij svetih  b ra to v  s ije  v 
n a še  s to le tje , v: Nova p o t 15 (1963) 498—605; 
C erkvena sred išča  za S lovenijo do  s re d e  18. s to ­
letja, v: Nova p o t 17 (1956) 469— 477;

STESKA Viktor, rojen v Ljubljani 1. 1. 1868. 
Po gimnaziji in bogoslovju v Ljubljani je 
opravljal razne službe v dušnem  pastirstvu 
in od  1899 v škofijski pisarni v Ljubljani. Od 
leta 1936 do 1946 je na teološki fakulteti 
predaval zgodovino cerkvene umetnosti. 
Napisal je več razprav s področja arheologi­
je in zgodovine, njegovo poglavitno zani­
manje pa je veljalo domači upodabljajoči 
um etnosti. Objavil je vrsto razprav o slikar­
stvu, kiparstvu in stavbarstvu na Sloven­
skem. Dragocene so tudi biografije, ki jih je 
Steska napisal o številnih umetnikih, ki so 
delovali na naših tleh. — Glej SBL XI/481 
sl.

TOMINEC Roman, rojen v Ljubljani 12. 1. 
1900; 16-leten stopil v frančiškanski red, 
opravil redovno gimnazijo v Kamniku, te ­
ologijo pa študiral v Ljubljani, kljer je 1922 
bil posvečen v duhovnika. Študiju um et­
nostne zgodovine in svetovne literature se 
je posvetil v Munchnu in tam promoviral z 
disertacijo Dr. France Xaver Prešeren und 
die deutsche Literatur (1926). Opravljal je 
razne službe v frančiškanskem redu, 1951 je 
postal honorarni predavatelj, 1954 pa pri­
vatni docent za krščansko in liturgično 
um etnost na Teološki fakulteti v Ljubljani. 
Napisal je več črtic, povesti, nabožnih knjig, 
roman v treh delih (I. Na potih brezdomca,
II. V zavetju, 111. Božje njive zore, Ljubljana 
1930), dramo I.N.R.l. (Ljubljana 1928), več 
ocen, sicer pa beležil arhitekturne in um et­
nostne dogodke, objavil več prispevkov o 
sakralni um etnosti v Novi poti in BV.se 
ukvarjal z Jožetom Plečnikom, kot predava­
telj pa se je posebej posvetil likovni vzgoji 
duhovnikov in varstvu cerkvenih um etnost­
nih spomenikov. Po več kot tridesetih  letih

124



vzgoj no-izobraževalnega dela na fakulteti 
je 1985 stopil v pokoj. — Glej SBL X II/117.

TURK Josip, rojen 12.9. 1895 v Verdunu pri 
Stopičah. Gimnazijo je opravil v Novem 
mestu. Filozofijo in klasično filologijo je 
študiral na Dunaju, v Innsbrucku in Rimu, 
kjer je bil 1919 promoviran za doktorja filo­
zofije. Od 1919 do 1923 je študiral v Rimu 
teologijo in dosegel doktorat iz teologije. V 
duhovnika je bil posvečen v Ljubljani 3. 9. 
1922. V letu 1924—25 je študiral v Munchnu 
še pom ožne zgodovinske vede. Leta 1926 
je za Zoretom prevzel predavanja zgodovi­
ne Cerkve na teološki fakulteti v Ljubljani. 
1933 je postal izredni, 1938 pa redni profe­
sor. V akadem skem  letu 1940/41 je oprav­
ljal tudi službo dekana. Leta 1945 je odšelv  
emigracijo in se v cistercijanski opatiji 
Mehrerau popolnom a posvetil raziskoval­
nem u delu. Od leta 1948 je bival v ZDA, kjer 
je tudi umrl v San Franciscu 3. 5.1951. Svojo 
znanstveno dejavnost je Josip Turk razvil 
predvsem  na področju zgodovine Cerkve in 
zgodovine filozofije. Za svoje slušatelje je 
izdal Cerkveno zgodovino, sicer pa se je še 
posebej posvetil nekaterim  vprašanjem  
dom ače zgodovine. Z vnemo je raziskoval 
zgodovino ljubljanske škofije, posebno 
njeno ustanovitev in prvo dobo, več študij 
je napisal o škofu Hrenu in njegovem o b ­
dobju, pozneje je raziskoval prvo polovico
19. stoletja in škofovanje Antona Alojzija 
Wolfa; za vsa tri obdobja je izčrpno obdelal 
vprašanje ozemlja ljubljanske škofije. Delo 
o ljubljanski škofiji je pretrgala vojna, zato 
Turk ni mogel podati zaokrožene slike 
sp lošne in slovenske cerkvene zgodovine, 
posam ezne njegove ugotovitve pa so dra­
gocene in priznane. Velik uspeh je dosegel 
z odkritjem in analizo prvotnega zakonika 
cistercijanskega reda ob priliki 800—letni­
ce ustanovitve stiškega sam ostana 1936. Na 
področju zgodovine filozofije je rad p o se­
gel zlasti v tista filozofska vprašanja, ki so v 
zvezi z razvojem zgodovine.

Dela: C erkvena zgodovina. Provizorični oris 
izp itn e  snovi, G rob lje  1930, 477; Breve Pavla V. 
Tom ažu H renu, L jubljana 1930, 107; Prvotna 
C harta carita tis, L jub ljana 1942, 56; C istercii s ta ­
tu ta  an tiq u iss im a , Rom a 1949, VI +  159; P o ta  in 
cilji sh o lastike , G ro b lje— D om žale 1939, 222.

Članki in razprave :T om až H ren, v: BV8I1928) 
1— 30; Im enovanje H rena za kanonika, v; BV 14

(19341 28— 34; H renove Pridige, v: BV 18 (1938) 
40— 73; Zgodovinska p o d o b a  sv. T erez ije  Jezu­
sove, v: BV 12(1932) 137— 168; V atikanski arhivi, 
v: BV 23 (1943) 101 — 125; Wolfov vizitacijski za­
p isn ik , v: BV 24 (1944) 140— 146; Breve K lem ena 
VIII. Tom ažu H renu z d n e  14. ap rila  1601, v: 
GMDS XV (1934) 103— 106); O p o če tk ih  lju b ljan ­
ske  škofije, v: ČZN 32 (1937) 75— 111.

VEIDER Janez, rojen 28.5. 1896 v Mengšu. 
Gimnazijo je obiskoval v Kranju, teologijo 
pa študiral v Briksnu in Ljubljani, kjer je bil 
1921 posvečen v duhovnika. Do vojne je 
opravljal dušnopastirsko delo po raznih 
župnijah, 1941 pa prišel za spirituala uršu- 
linkv Ljubljano in se  obenem  vpisal na filo­
zofsko fakulteto, oddelek  za um etnostno 
zgodovino. Študiral je pod vodstvom Fran­
ceta S teleta in bil 1946 promoviran z d iser­
tacijo Stara ljubljanska stolnica. Od 1945 do 
1949 je predaval um etnostno zgodovino na 
teološki fakulteti. Bil je vnet zbiralec um et­
nin, napisal je knjižice Vodič po Crngrobu 
(1936), Groblje (1938), Kneginja Ema (1939), 
Skaručna (1940) te r  vrsto člankov o cerkve­
nih spomenikih kamniške dekanije. Kot 
um etnostni zgodovinar je nadaljeval trad i­
cijo Dostala in Steske, kar ga je »usmerjalo 
predvsem  v problem e varstva cerkvenih 
spomenikov, kar zadeva znanost, pa ga je 
zanimala samo stilna označba v duhu histo­
rično stilne kategorizacije in ikonografske 
vsebine te r posebno umetniška biografija, 
kar se  je vse ustavljalo na pragu resične 
zgodovine um etnosti, reševal pa ga je iz­
redno razvit čut za zgodovinsko delo« (F. 
Stele). — Glej SBL XIII7386.

VODEB Rafko, rojen 26. julija 1922 v Do­
lenji vasi (Krško). Š tudiral filozofijo 
(1941 — 1944) in teologijo (1944— 1949) v 
Rimu na Pontificia Universita Urbaniana in 
iz obojega magistriral. Na Universite catho- 
lique v Louvainu študiral um etnostno zgo­
dovino (1958— 1962) in tam diplomiral. 
Predavatelj sakralne in misijonske um et­
nosti te r  krščanske arheologije na Universi­
ta Urbaniana (1962— 1971). Na maribor­
skem oddelku Teološke fakultete predaval 
krščansko in liturgično um etnost, misiologi- 
jo in apologetiko (1971 — 1976), od 1976 
predava zgodovino in varstvo sakralne 
umetnosti.

125



Bil je podravnatelj ria Pontificio Colle­
gio Urbano d e  Propaganda Fide v Rimu 
(1949— 1958) in vodja slovenskih oddaj na 
vatikanskem radiu (1964— 1971). Od 1976 
do 1984 je bil tajnik in urednik Mohorjeve 
družbe v Celju. Glavni urednik: Zbornik Al­
ma Mater, Rim 1949— 1969, zbornik Vesolj­
ni cerkveni zbor (Clc 1966), Nova mladika 
(1973— 1974), Znamenje (1975— 1987).

Dela: 11 d iv ie to  d e lle  rap p re sen taz io n i figura- 
tiv e  nel cu lto  se c o n d o  1'Antico te s ta m e n to , Ro­
m a 1963; Dom  in p o d o b a  cerkvenega občestva , 
L jubljana 1972.

Razprave in članki: U m etnost; Cerkvena 
u m etn o st; M isijonska u m etn o st, v: D izionario 
d e l  Concilio ecu m en ico  V aticano (1969); Cerkve­
n e  g rad n je  d a n e s , v: CSS 4 (1970) 131 — 134; Po­
k o p a lišče , zn am en je  v s ta jen ja , v: CSS 4 (1972) 
195— 196; Kaj je  sp o v e d n ica , v: CSS 9 (1975) 
87— 89; Sončna p e s e m  — hvalnica stvarstva, v: 
Zn 13 (1983) 518— 528; Je o n a  on? L eonardo  in 
M ona Lisa, NR 36 (1987) 219— 220; O sem n ajst le t  
p o z n e je , v: CSS 22 (1988), 165— 166; Ruska cerk­
v en a  u m etn o st, v: V e d in o s ti 43 (1988) 54—63.

Drugo: N apisal je  okoli 130 ese jev , ocen , p o ­
govorov, prikazov, zap isov  v tu jih  in dom ačih  re ­
vijah in časop isih . Izdal je  d v e  pesn išk i zbirki. 
P rev ed e l je  d e s e t  knjig, m e d  njim i A. T rstenjak, 
Tra gli uom in i (M ilano 1975), R. Ricciotti, Jezuso­
vo živ ljenje (Clc 1960), K. V. Truhlar, Sul m ondo  
d o g g i (Brescia 1967);isti, R a sse renan ti orizzonti 
conciliari (Rim 1969).

ZORE Janez, rojen 19. 12.1875 v Bogeči vasi 
pri Trebelnem . Po gimnaziji v Novem m e­
stu  in bogoslovju v Ljubljani je bil 23. 7. 
1898 posvečen v duhovnika. Dve leti je d e ­
loval kot kaplan na Bledu, potem  je nada­
ljeval višje teološke študije v Innsbrucku, 
kjer je 1904 promoviral za doktorja teologi­
je. Izpopolnjeval se je še v Parizu, Louvainu,

Londonu in Rimu. Nekaj le t je poučeval ve­
rouk, francoščino in italijanščino v škofovih 
zavodih sv. Stanislava v Šentvidu nad Ljub­
ljano, 1911 je postal profesor za zgodovino 
Cerkve in cerkvenega prava na ljubljan­
skem bogoslovnem učilišču, 1919 pa redni 
profesor na Teološki fakulteti nove Univer­
ze v Ljubljani. Zaradi bolezni je bil z novim 
letom 1926 upokojen. Umrl je v Ljubljani
20. 2. 1944. — Zore je že kot bogoslovec pi­
sal v zborniku Pomladni glasi. 1898 je v tem  
zborniku objavil življenjepis poljskega svet­
nika Stanislava Kostka. V letih 1908— 11 je 
sodeloval pri reviji za srednješolsko dijaš- 
tvo Mentor, nato se je popolnoma posvetil 
znanstvenemu delu. Za svoja predavanja se 
je vedno vestno in natančno pripravljal. Ob 
1600—letnici milanskega edikta je napisal 
knjigo V tem  znamenju boš zmagal (1913). 
Njegovo največje delo je bilo Življenje 
svetnikov, ki ga je pisal za Mohorjevo druž­
bo. Kot glavni vir je uporabljal življenje 
svetnikov, ki so ga izdajali bolandisti, ven­
dar je njihove izsledke na podlagi kasnej­
ših študij še  sam kritično presojal. Z redki­
mi izjemami, na katere je sam opozoril, je 
navajal le tisto, kar je spoznal kot zgodovin­
sko zanesljivo. Žal Zore svojega dela ni mo­
gel dokončati; napisal je samo štiri snopiče, 
do vključno 12. marca — sv. Gregor Veliki, 
nato pa mu je bolezen preprečila nadaljne 
delo.

Dela: V te m  zn am en ju  b o š  zm agal. Zgodovin­
sk e  slike  iz prvih krščanskih sto le tij, Celovec 
1913, 158; Ž ivljenje svetnikov, MD, I— IV snopič, 
Celovec 1917— 23, 1— 464 strani.

Razprave in članki: L jub ljenec  m lad ine, v: 
Pom ladni glasi, 8. zvezek, 1898,1— 27; Evharistija 
in sve tost, v: SS. Eucharistia, v jesn ik  hrvatskih i 
slovensk ih  svečen ika klanjalaca, 5 (1906) I— 7; 
Ju b ila rn a  P etrovem  tronu. O b zlati m aši PijaX.,v: 
M entor 1 (1908) 0 9 /4 9 — 53; P regan jan je  prvih 
kristjanov  in rim sko pravo, v: Čas 8 (1914) 
160— 162.

126



Franc Perko

Katedra za dialog

K atedra za d ialog na teološki fakulteti 
v Ljubljani ima tri sekcije: sekcijo za 
d ialog z drugim i kristjani (ekum enska 
sekcija), sekcijo  za dialog z nekristjani 
(m isijonska sekcija) in sekcijo za dialog 
z nevernim i.

K atedra se  je razvila počasi iz p o ­
m ožnih d iscip lin . Že le ta  1921. je prof. 
Franc Grivec uvedel na ljubljansko te ­
ološko fakulte to  t. i. »vzhodno bo g o ­
slovje«, ki naj bi s lušateljem  pom agalo 
spoznati zgodovino in teologijo  vzhod­
nih Cerkva, zlasti pravoslavja. S konsti­
tucijo »Deus Scient. Dominus« leta 
1931 je bil ta  p re d m e t uveden  na vseh 
visokih teo lošk ih  šolah. Ista konstituci­
ja je  uvedla  tud i »misiologijo«. Nekaj 
d ialoškega m ateriala je  bilo  tudi v t. i. 
»prim erjalnem  bogoslovju«, ki je  pa b i­
lo bolj apo logetično  kot d ialoško 
usm erjeno.

Po zadn jem  koncilu je »vzhodno 
bogoslovje« p reraslo  v »ekum ensko 
bogoslovje«, ki je  skušalo  p rinesti v p o ­

g led  v raznolikost krščanskih skupnosti 
in v so d o b n a  ekum enska prizadevanja. 
Pokazala se  je tud i p o tre b a  večjega 
poznavanja so d o b n eg a  ateizm a. Prav 
tako sp ad a  k sodobni osnovni teološki 
izobrazbi tud i poznavanje nekrščan- 
skih verstev, zlasti tistih, s katerim i se  
sreču jem o na naših tleh . Tako je bila 
o b  reformi teo loškega štud ija  le ta  1973 
ustanovljena p o se b n a  k ated ra  za d ia ­
log z om enjenim i sekcijam i. Teološka 
fakulte ta  v Ljubljani se  nam reč zaveda, 
da  je n jena p o se b n a  naloga sk rbeti za 
pasto raln i d ialog m ed  katoličani, za 
dialog z drugim i krščanskimi, nekr- 
ščanskim i in nevernim i b rati v naših 
krajih in razm erah. S tem  v zvezi je  bil 
uveden  p o se b e n  p re d m e t »teološke 
osnove dialoga«. K atedra za dialog 
usposab lja  pasto ra lne  delavce v Cerkvi 
na S lovenskem  za d ialog z vsem i lju d ­
mi d o b re  volje in om ogoča znanstveno 
raziskovanje na širokem  področju  d ia ­
loških odnosov  m ed  različnimi skup i­
nami in posam ezniki.

127



JANEŽIČ Stanko, rojen 4. 8. 1920 v Sv. Mi­
klavžu pri Ormožu (Pavlovski vrh). Po kla­
sični gimnaziji v Mariboru (1940) študiral 
teologijo v Mariboru (1940— 1941), Ljublja­
ni (1941— 1945) in Rimu (Gregoriana, Vzhod­
ni institut, 1954— 1960). Specializacija iz 
ekum enske teologije z disertacijo »Po­
snem anje Kristusa pri Tihonu Zadonskem« 
(Vzhodni institut 1960). Izpopolnjevanje v 
ekum enski teologiji na Katoliškem institu­
tu  v Parizu (Institut Superieur d ’Etudes 
Oecum eniques, 1973). Honorarni predava­
telj osnovne in ekum enske teologije (Ljub­
ljana—Maribor, 1970), docent (1973), izred­
ni profesor (1984), upokojen (1985), še p re­
dava. Glavni urednik letnega Ekumenskega 
zbornika V edinosti (od 1970), sourednik 
Bogoslovnega vestnika (od 1982).

Dela: V zhodni b ra tje , Knjižice, Trst 1961; Imi- 
taz io n e  di Cristo se c o n d o  T ihon Zadonskij, Tesi 
di lau rea , T ries te  1962,226; R adost življenja, G o­
riška M ohorjeva d ru žb a , G orica 1966, 264; E di­
n o s t m e d  b rati, Knjižice, L jubljana 1969,48; Eno 
v K ristusu, E kum enske m ed itac ije , M ohorjeva 
d ružba, C elje 1975, 120; Ekum enski leksikon, 
MD, C elje 1986, 276.

Razprave in članki: V enceslav  Ivanov, m islec 
in p o e t, v KB, Rim 1958, 105— 112; Nauk o b rezs- 
trastju  v vzhodni ascetik i, v: KB, Rim 1960, 
43— 57; E kum enska naloga Slovencev, v: V e d i­
no sti 1970,109-116; Pogled  v rusko duhov n o st, v: 
BV31 (1971) 138— 163; Ruska pravoslavna Cerkev 
(V zhodne Cerkve), v: V e d in o s ti 1972, 57— 71; 
razprave in članki o b se g a jo  okrog 190 enot.

L eposlovje:  knjig p esm i in p roze . Š tevilne 
ob jave  v raznih revijah in zbornikih.

128



Instituti in ustanove

France Martin Dolinar

Institut za zgodovino Cerkve (IZC)

Zelja po  s is tem atičnem  proučevanju  zgodovine Cerke na S lovenskem  je  že dolgo 
navzoča m ed  našim i zgodovinarji. Cerkveni zgodovinarji so se  v p re tek losti veči­
nom a posvečali lokalnim  tem am  (Ignacij O rožen in Franc Kovačič m ariborski ško­
fiji, Anton Koblar, Josip Turk in Maks Miklavčič ljubljanski škofiji in Rudolf Klinec 
goriški nadškofiji). Na posk u se  sin teze  zgodovine Cerkve za ce lo ten  slovenski na­
rodnostn i p ro sto r na le tim o  pri sp lo šn ih  zgodovinarjih slovenskega naroda  (Josip 
G ruden, Franc Kos, Bogo G rafenauer).

P o treb e  po  p og lob ljenem  prikazu navzočnosti Cerkve in n jenega delovanja 
na ce lo tnem  slovenskem  narodnostnem  prosto ru  so se  v ed n o  bolj zavedali tudi 
profesorji cerkvene zgodovine na teo lošk i fakulteti. Profesor Maks Miklavčič ga je 
zajel še  v okvir jugoslovanske cerkvene zgodovine. V endar se  je  km alu pokazalo, 
da b o  s is tem atičen  prikaz zgodovine Cerkve na S lovenskem  v vsej njeni razsež­
nosti delovanja m ogoče pripraviti le  s skupnim  delom  vseh, ki jim je  naša  p re te ­
k lost pri srcu. Rodila se  je m isel za ustanovitev  p o se b n e g a  Inštitu ta  za zgodovino 
Cerkve v okviru Teološke fakulte te  v Ljubljani.

Ljubljanski nadškof in m etropo lit Jožef Pogačnik je organizacijsko d e lo  zaupal 
nadškofijskem u arhivarju Francetu M. Dolinarju. Misel je zorela in se  oblikovala v 
pogovorih s profesorji Teološke fakulte te  v Ljubljani, predstavniki Bogoslovne 
akadem ije  v Rimu in slovenskim i zgodovinarji, ki so se  m orda še  bolj zavedali, 
kako neraziskano  je ravno pod ročje  zgodovine Cerkve na S lovenskem . V pogovo­
ru na Teološki fakulteti 21. d ecem b ra  1977 sm o začrtali osnovne sm ern ice b o d o ­
čega in štitu ta  in določili okvir njegovega dela . S ta tu t Inštitu ta  je p o d ro b n o  p ro ­
učil redn i svet faku lte te  in ga na svoji redn i seji 20. aprila 1978 potrd il. Ustanovno 
listino Inštitu ta  je 25. aprila  1978 p o d p isa l veliki kancler teo lo šk e  fakultete, m e­
trop o lit in ljubljanski nadškof Jožef Pogačnik. Na ustanovnem  občnem  zboru 18. 
m aja 1978 je b ilo  izvoljeno vodstvo novega inštitu ta. P redsto jn ik  je p o sta l France 
M. Dolinar, njegov nam estn ik  Anton Ožinger, ta jn iške  in b lagajn iške p o sle  pa je 
prevzel M etod Benedik.

N ovoustanovljeni inštitu t si je zadal nalogo raziskovati in objavljati vire za 
zgodovino Cerkve in vseh  n jen ih  dejavnosti m ed  Slovenci dom a, v zam ejstvu, iz­
seljenstvu , zdom stvu in m isijonih. Z našo  p re tek lostjo  želi seznaniti najširšo slo ­
vensko javnost. Ta nam en dosega  na različne načine.

129



I. Izdajateljska dejavn ost
Inštitu t izdaja dve znanstveni zbirki. V Acta Ecclesiastica Sloveniae  objavlja­

m o še  n eob jav ljene  ali težko d o sto p n e  vire za slovensko cerkveno zgodovino. Do 
seda j je izšlo d e s e t  številk (vsako le to  ena), ki so posta le  nepogrešljiva izdaja vi­
rov v slovenskem  zgodovinopisju:

Št. 1, 1979,188 strani. Inštrukcija pap eža  K lem enta Vlil. iz le ta  1592 (Benedik); 
O pravičilno pism o škofa Janeza Karla H erbersteina iz le ta  1786 (Dolinar); S pom e­
nica salzburškega nadškofa Tarnoczyja o novi razdelitvi škofij na Š tajerskem  in 
K oroškem  iz le ta  1858 (Grafenauer); Izvirna poročila in zapisi jezuitskih m isijonov 
v krajini m ed  Muro in Rabo v letih 1607:1730 (Škafar), razprodano.

Št. 2, 1980, 231 strani, Maksimilijan Jezernik, Friderik Baraga. Razprodano.
Št. 3, 1981,172 strani. M etod B enedik, Iz protokolov ljubljanskih škofov; Fran­

ce M. Dolinar, Zapisi škofa Janeza Tavčarja o stan ju  v ljubljanski škofiji; Ivan Ška­
far, Gradivo za zgodovino kalvinizma in lu teranstva na ozem lju belm urskega in 
beksinskega arhidiakonata.

Št. 4, 1982, 257 strani. Jože Gregorič, Pisma Petra Pavla Glavarja Jožetu Tomiju 
1761 — 1784.

Št. 5, 1983, 331 strani. Jože Mlinarič, Prizadevanja škofov M artina Brennerja in 
Jakoba Eberleina za katoliško prenovo na Štajerskem ; Ivan Zelko, Gradivo za prek­
m ursko cerkveno zgodovino; Ivan Zelko, Frančiškani v Murski Soboti.

Št. 6,1984,225 strani. M etod Benedik, Iz protokolov ljubljanskih škofov (nada­
ljevanje); Jevnikar Martin, Ivan Trinko 1902— 1923; Novak Vilko, Ivanu Škafarju v 
spom in; Ivan Škafar, O delovanju luteranov na Petanjcih 1592— 1637.

Št. 7 ,1985,288 strani. Sveta b ra ta  Ciril in M etod v zgodovinskih virih. Ob 1100- 
letnici M etodove smrti: Conversio Bagoariorum e t  Carantanorum  (Grafenauer); 
Italska leg en d a  (Perko); Pisma rimskih p ap ežev  H adrijana II., Janeza VIII. in Š tefa­
na V. (Dolinar); Žit j e  K onstantina, Žit j e  M etoda (Benedik); Pohvala sv. Cirila in Me­
to d a  (Dolinar); A nonim na ali M etodova pridiga v Clozovem glagolitu (Zor).

Št. 8,1986,395 strani. Rajko Bratož, Krščanstvo v Ogleju in na vzhodnem  vpliv­
nem  obm očju og lejske cerkve o d  začetkov do nasto p a  verske svobode.

Št. 9,1987,463 strani. Jože Mlinarič, Župnije na Slovenskem  Štajerskem  v okvi­
ru salzburške nadškofije v vizitacijskih zapisnikih arhid iakonata  m ed  Dravo in 
Muro 1656— 1764.0

Št. 10, 1988,254 str., M etod B enedik, Iz protokolov ljubljanskih škofov; Primož 
Kovač, Začetki kapucinskega sam ostana  v Škofji Loki; Janez Hofler, Gradivo za hi­
storično topografijo predjožefinskih  župnij na Slovenskem . Pražupniji Radovljica 
in Kranj.

Zbirka R edovništvo  na Slovenskem  pa je  posvečena proučevanju zgodovine 
redovništva na Slovenskem . Prinaša predavanja  znanstvenih simpozijev: 1. zve­
zek, Benediktinci, kartuzijam , cistercijani, Ljubljana 1984, 250 strani; ali sam o­
s to jn e  m onografije: 2. zvezek, M. Sm iljana Kodrič — B. Natalija Palač, Šolske se s ­
tre  svetega  Frančiška Kristusa kralja. Zgodovina, poslanstvo, življenje, Ljubljana 
1986, 256 str.

Zgodovina Cerkve na Slovanskem. Gre za prvi c e lo sten  oris zgodovine Cerkve 
pri nas. P obuda  je  p o s ta la  konkretnejša, ko nas je L 'Istituto di storia sociale e 
religiosa v Gorici d ecem b ra  1984 naprosil, naj p o d o b e n  oris pripravim o tud i za 
italijanskega bralca. Zaradi nekaterih  avtorjev se  je  priprava rokopisa m očno za­
vlekla, v en d ar upam o, da  b o  delo , pri katerem  s svojimi prispevki sode lu je  dvaj­
se t avtorjev, km alu izšlo pri Mohorjevi družbi v Celju.

130



Zgodovina Cerkve. Poleg zgodovine Cerkve na S lovenskem  želim o p o s re d o ­
vati slovenskem u bralcu tu d i obširno  inform acijo o zgodovini Cerkve v celoti. O d­
ločili sm o se  za prevod de la  v šestih  knjigah, ki je hkrati izhajalo v sedm ih  jezikih. 
Ker inštitu t takšnega finančnega b rem en a  ne  zm ore, se  je za izdajatelja  veliko­
dušno  ponudila  Družina. Prvi del: Od začetkov do Gregorja Velikega, Ljubljana 
1988, je že izšel. Ker so prevodi v glavnem  že pripravljeni, upam o, da b o d o  v krat­
kem  izšli vsi zvezki.

A ttem sovi vizitacijskizapisniki 1750— 1774. Skupaj z L’istitu to  di storia socia­
le e religiosa in Arhivom Slovenije pripravljam o za objavo rokop ise  vizitacijskih 
zapisnikov prvega goriškega nadškofa Karla M ihaela A ttem sa. Gre za gradivo, v 
katerem  se  najbolj n ep o sred n o  srečam o s »preprostim  človekom« in njegovim 
vsakdanjim  življenjem. Anton Ožinger pripravlja izdajo vizitacij Celjskega arhi- 
diakonata. Zaradi obsežn o sti gradiva (25 d ro b n o  pisan ih  zvezkov velikega form a­
ta) se  bo  d e lo  za celotno slovensko ozem lje zavleklo več let.

II. S im poziji

Inštitut je pripravil vrsto odm evnih simpozijev:
1. ob  1600-letnici og lejske s in o d e  29. m aja 1981 (predavanja so objavljena v 

tretji številki Bogoslovnega vestnika 1981).
2. M ednarodni sim pozij ob  1500-letnici B enediktovega rojstva, 900-letnici 

kartuzijanov, 850-letnici Stične in 750-letnici Kostanjevice, Stična 23. maj, P leterje  
24. maj, K ostanjevica 25. maj 1984 (predavanja so ob javljena v prvi številki zbirke 
Redovništvo na Slovenskem , Ljubljana 1984).

3. Ob 1100-letnici M etodove sm rti, 13. in 14. m aja 1985 (predavanja so objav­
ljena v drugi številki BV 1985). — sooblikovali sm o proslavo v Stični 7. julija 1985.

4. Skupaj s Slavističnim društvom  v Ljubljani sm o pripravili sim pozij na filo­
zofski fakulteti prav tako ob  1100-letnici M etodove sm rti — 11. d ecem b ra  1985 
(predavanja so objavljena v prvi številki Slavistične revije 1986).

5. o b  400-letnioci Trubarjeve sm rti, 14. in 15. m aja 1986 (predavanja so objav­
ljena v tretji številki BV 1986).

6. Inštitu t je sooblikoval Trubarjev sim pozij, ki so ga p rired ile  Univerza, SAZU 
in Slovenska m atica, 9.— 13. novem bra 1987 (predavanja b o d o  izšla v p o seb n em  
zborniku).

7. Skupaj s Slovensko m atico sm o pripravili znanstveni pogovor na Slovenski 
m atici z naslovom  Vloga Cerkve v kulturnem  življenju na Slovenskem  v 19. s to le t­
ju, 16. in 17. marca 1988 (predavanja so izšla v p o seb n em  zborniku).

III. Sodelovanje s  sorodnim i ustanovami dom a in na tujem

Inštitu t je  bil od  svoje ustanovitve dalje  te sn o  povezan z Bogoslovno a k ad e ­
mijo v Rimu (izdaje virov in soorganiziran je sim pozijev  v Rimu). T esne stike sm o 
navezali tud i z L 'Istituto di storia sociale  e  religiosa v Gorici. Skupaj pripravljam o 
kritično izdajo A ttem sovih vizitacij, skupaj sm o načrtovali dva sim pozija o A ttem ­
su  v Gorici (9. aprila  in 6. do  10. ok tobra  1988). Načrtovali sm o tud i p revod  zgodo­
vine Cerkve v italijanščini. Ker pa so nekateri avtorji še le  po  dolgem  oklevanju 
odrek li svoje sodelovan je , načrta nism o mogli uresničiti. Sad skupnega so d e lo ­
vanja z znastvenim  inštitu tom  filozofske fakulte te  v Ljubljani pa je  bila skupna 
izdaja dok to rske  d isertac ije  Rajka Bratoža, profesorja za s ta re jšo  zgodovino na 
o d d e lk u  za zgodovino filozofske faku lte te  v Ljubljani (Acta Ecclesiastica Slove- 
niae, št. 8).

131



IV. Zbiranje bibliografije
Ena od  pom em bnih  nalog novoustanovljenega inštitu ta  je b ila  zbiranje b i­

bliografije za slovensko cerkveno zgodovino. Takoj na začetku sm o izdelali nače­
la za en o tn o  delo . Na tem  področju  je največ dela la  Marija Žagar, ki je že p reg le ­
dala vrsto slovenskih strokovnih revij in priložnostnih publikacij. Delo seveda še  
ni zaključeno.

Vrsta p o b u d  pa še  čaka na uresničitev. Tako nism o mogli ustreči avstrijski vi- 
ceprovinci avguštinskega reda, ki nas je vabila k sodelovanju za proučevanje zgo­
dovine avguštincev na Slovenskem  (1980). Leta 1982 je bil izdelan program  za kri­
tično izdajo Baragovih del. 1983 je bila  dekanatu  teo lo ške  fakultete v Ljubljani 
dana  p o b u d a  za ustanovitev  stolice za študij virov slovenske vernosti in cerkve- 
nosti. 1984 je bil p red lo žen  p o d o b en  program  proučevanja slovenske vernosti v 
okviru posam eznih  stolic.

Prepričani smo, da  je Inštitut v danih okoliščinah vendarle  opravičil svoj 
obsto j in na področju cerkvene zgodovine opravil pom em bno  delo.

132



A nton S tres

Institut za filozofijo (IF)

Zam isel in štitu ta  za filozofe sta  im ela že profesorja dr. Janez Janžekovič in dr. An­
ton Trstenjak. S lednji si je zanj še  p o se b e j prizadeval. Tako je bil končno Inštitut 
za filozofo T eološke fakulte te  ustanovljen  na seji red n eg a  faku lte tnega sveta v 
M ariboru 27. junija 1989. 11. avgusta istega le ta  pa je ljubljanski nadškof dr. Alojzij 
Šuštar kot veliki kancler faku lte te  na p red log  istega red n eg a  faku lte tnega sveta 
im enoval za p redsto jn ika  inštitu ta  iz rednega profesorja filozofije na teo lošk i fa­
kulte ti dr. A ntona Stresa. Poleg n jega so po položaju  redn i sodelavci in štitu ta  vsi 
p redavate lji pri filozofski katedri na fakulteti, se  pravi: Janez Juhant, Vinko Potoč­
nik in Jože Urbanič. Na prvi seji te h  sodelavcev  je bil za častnega  p red sed n ik a  
in štitu ta  izvoljen akadem ik  prof. dr. Anton Trstenjak, za častnega  člana inštitu ta  
pa Rudolf Trofenik. Za re d n e  sodelavce inštitu ta so bili predlagani: Ludvik Bar- 
telj, Jože H lebš in Edi Kovač. R edne člane im enuje redni fakultetni svet. Do tega 
im enovanja je E. Kovač že tud i vršilec dolžnosti tajnika inštituta.

N am en inštitu ta  je preučevati filozofska in sp lošna  kulturna vprašanja, ki še  
p o seb e j do ločajo  našo  krščansko m isel in življenje, p reučevati filozofska, pa tudi 
teo loška  dela , ki so pom em bna za naš kulturni prostor, in gojiti dialog z m iselnim i 
tokovi v današn jem  vseslovenskem  kulturnem  prostoru . Te naloge opravlja inšti­
tu t s pedagošk im  delom  na teo lošk i fakulteti, s p rire jan jem  predavanj za širšo 
javnost, s p rire jan jem  kolokvijev, z uresničevanjem  skupnih  raziskovalnih nalog 
in z objavljanjem  razprav in drugih del.

133





Vinko Potočnik

Pastoralni institut (Pl)

Za ustanovitev  pasto ra lnega  inštitu ta  v slovenskem  prostoru  so se  nekateri p ro ­
fesorji T eološke faku lte te  in pastoraln i delavci (D. O beržan, Š. S teiner, V. D erm o­
ta, S. Ojnik, R. Valenčič in drugi) že dalj časa prizadevali. V juniju 1989 pa je redn i 
fakultetni svet inštitu t ustanovil in njegov s ta tu t je avgusta le to s po trd il veliki 
kancler teo lo šk e  fakultete, nadškof in m e tropo lit dr. Alojzij Šuštar. S e d e m d e se t­
letnica fakulte te  je tako zaznam ovana tud i s tem  dogodkom .

N am en in naloge inštitu ta takole  določa statut:
... znanstveno  raziskovalna in ped ag o šk a  ustanova, ki skrbi in da je  p o b u d e  za 

raziskave cerkvenega življenja in delovanja; s tiskom , predavanji, sem inarji in 
sim poziji p o sred u je  dognanja s področja pasto ra lne  teologije, sociologije, p siho ­
logije in drugih pastoraln ih  ved; svoje d e lo  načrtu je in usklajuje s pastoraln im i 
ustanovam i Cerkve na Slovenskem ; skrbi za sodelovan je  z visokošolskim i u sta ­
novami in strokovnimi službam i dom a in v tujini.

Redni sodelavci inštitu ta  so p redavate lji pastoraln ih  k a ted e r (pastoralne, li­
turgične in oznanjevalne), člani strokovnega sveta  in drugi p o seb e j im enovani. Za 
p osam ezne naloge pa inštitu t po išče zunanje sodelavce. Strokovni svet pom aga 
oblikovati načrt de la  in p redstav lja  p o seb n o  vez m ed  pastoraln im i delavci in 
fakulteto.

V vodstvo so bili za d o b o  petih  le t izvoljeni in imenovani: P redsto jn ik  inštitu ta 
dr. Vinko Potočnik, nam estn ik  predsto jn ika dr. Janez Gril, tajnica mag. Julka Nežič.

135





Marijan Smolik

Knjižnica Teološke fakultete

Ustanovitev

Ob pripravah na ustanovitev  univerze v Ljubljani se  je  bogoslovni odsek , ki je 
imel tri člane vvseučiliški komisiji, posvetoval tud i o bogoslovni knjižnici. V fakul­
te tn ih  prostorih  n ekdan jega  Alojzijevišča naj bi se  ustanovila »nova osred n ja  b o ­
goslovna knjižnica, ki bi se  izpopolnjevala z ozirom na sem eniško  knjižnico. Bila 
naj bi o b en em  o sred n ja  knjižnica za sem inarje, tako da bi hranili sem inarji zase 
ločeno le najnujnejša  dela« (Zgodovina slovenske univerze v Ljubljani do  leta 
1919, str. 321).

Prostor za knjižnico naj bi se  v stavbi pripravil za štud ijsko  le to  1920/21 in res 
sta  b ila v je sen i 1920 u re jen a  »dva skrom na prosto ra  za knjižnico z okni na h o d ­
nik«, p o tem  ko so s s ten o  predelili dve večji sobi v prvem  in drugem  nadstrop ju  
tako, da je bil p ro sto r z zunanjim i okni na vrt nam en jen  predavalnici, p ro sto r z 
okni na hodn ik  pa  knjižnici — kakor je  še  d an es  v 2. nadstrop ju . Po načrtih nad- 
svetnika Jaroslava H anuša je d e lo  opravila stavbna tvrdka Tonnies (prim. prav 
tam , str. 322).

Sem eniška knjižnica je novi fakulteti za sta lno  posod ila  o b e  Mignejevi patro - 
logiji (latinsko in grško-latinsko) te r  celo tno  zbirko Acta Sanctorum  in Analecta 
B olandiana — skupaj nad  500 zvezkov. Čez čas je bilo iz Sem eniške knjižnice 
p ren ešen ih  v fakulte tno  tud i veliko letnikov stare jših  teo lošk ih  revij (po načelu, 
da  je ista revija na voljo v celoti v isti knjižnici).

Ureditev

Ker je bila knjižnica državna ustanova, so knjige kupovali iz univerznega p ro ­
računa. P osebej so hranili in označevali knjige za o sredn jo  fakultetno knjižnico 
(oznaka F. K.), p o se b e j za p o sam ezn e  sem inarske knjižnice: Cerkvenozgodovin- 
ski sem inar (C. s.), Dogmatični in dogem skozgodovinski sem inar (D. s.), Biblični 
sem inar (B. s.) in Sem inar za osnovno bogoslovje (S. o.). Po pričevanju starejših  
sobratov so b ile  knjige sh ran jene  v om arah posam ezn ih  sem inarjev, njihovi 
predsto jn ik i pa so bili hkrati tud i voditelji knjižnic.

137



Ker je b ila  hkrati s fakulteto  ustanovljena tud i Bogoslovna akadem ija, ki je 
1921 začela izdajati glasilo fakultete Bogoslovni vestn ik  in ga je v zam eno pošilja­
la dom ačim  in tujim  ustanovam , je na ta  način nastajala tud i knjižnica Bogoslovne 
akadem ije , ki so jo dolgo časa vodili po seb e j — še d an es pričujejo žigi v knjigah 
in na revijah o te j ustanovi, v nabavnem  dnevniku pa so te  knjige označevali s 
kraticam a B. A. P odobno  p o seb n o  skupino knjig je zbirala m isijonska sekcija: 
Unio Cleri pro M issionibus (U. C.).

Še p re d  zadnjo  vojno so  začeli knjige vpisovati v novo uradno  inventarno knji­
go in sicer p o se b e j za »centralno« knjižnico (vodil jo je prof. Josip Turk) in p o sebe j 
za knjižnice sem inarjev: B — Biblični (vodja M. Slavič in A. Snoj), F Filozofski (A. 
Ušeničnik), D — Dogm atični (F. Ks. Lukman), O — Osnovno bogoslovje (F. Grivec), 
P — Praktična teologija (J. Ujčič, za njim verjetno  O. Lenček), Z — Cerkvena zgodo­
vina (J. Turk), revije pa  so d o b ile  oznako R. Po Turkovem poročilu je bilo  do  začet­
ka le ta  1939 v v seh  o d d e lk ih  knjižnice 3146 de l v 4753 zvezkih. Knjige so b ile  vpi­
sane  ne  le v inventarni knjigi in nabavnem  dnevniku, am pak tudi v ab eced n em  
listkovnem  katalogu. Zaradi stiske s prostorom  je takrat prof. Turk začel postavlja­
ti knjige po tekočih  številkah ne g lede  na prej o m en jen e  skupine. Knjižnico je 
vodil do  m aja 1945, ko je odše l iz dom ovine in je sam  vpisal še  nekaj nad 4000 
zvezkov. Isti način vpisovanja so nadaljevali tud i po vojni do  le ta  1964.

V novi Jugoslaviji je najprej vodil knjižnico prof. F. Ks. Lukman, d robno  delo  pa 
je  opravljal bivši šentviški zavodski profesor Frančišek Jere kot honorarni knjižni­
čar. O b začetku le ta  1950 je poročal o stan ju  knjižnice Društvu b ib lio tekarjev  Slo­
venije. Iz njegovega poročila M inistrstvu za znanost in kulturo 16. januarja 1951 je 
razvidno, da  so tak rat še  vodili p o seb e j inventar Bogoslovne akadem ije  (2350 
zvezkov), in knjižnice sem inarjev, ki pa so že vključene v skupno knjižnico (2183 
zvezkov) in knjižnice teo lo šk e  faku lte te  (4335 zvezkov). Skupno je bilo  takrat vpi­
sanih  8868 zvezkov (revije pri tem  niso b ile  vključene). Prof. Jere je takrat poročal, 
d a  so iz Zbirnega cen tra  (zap len jene knjižnice, sh ran jene  v NUK), na fakulteto 
dobili 3784 zvezkov, ki še  niso popisani. Takrat je knjižnica dobila  tud i večji knjiž­
ni dar b ritanske  vlade.

K atehet prof. Jože K oširje  1953 postal Jeretov naslednik. V sta tističnem  poro­
čilu za le to  1964 je navedel, da ima knjižnica 17.700 zvezkov, od tega 13.300 knjig 
in 4400 letnikov revih. Ko je bil v NUK uveden  centralni katalog za vso tu jejezično 
znanstveno  literaturo , je tud i naša knjižnica začela tja pošiljati kopije kartotečnih 
listkov.

V avgustu 1964 so začeli uresničevati nov po p is  in razvrstitev knjižnice hkrati z 
uvajanjem  stvarnega kataloga po m ednarodn i decim alni klasifikaciji (UDK). Delo 
je  strokovno vodil kranjski b ib lio tekar in hkrati slušatelj naše  fakulte te  prof. An­
ton Pavlič, pom agali pa so nekateri slušatelji fakulte te  (npr. Franc Gorjup in Š te ­
fan Recek). Novo inventarno knjigo je pisala uršulinka s. Ireneja Rabič, ki je že prej 
pom agala prof. Koširju. D elo je de lom a financirala Verska kom isija pri Izvršnem 
svetu  SRS (na ta  način nekako  vrnila denar, zap len jen  škofu Antonu Vovku ob  ile­
galnem  p ren o su  čez m ejo  v Italijo). Takrat so b ile  k up ljene  tud i nove stopn ice  za 
notranji p reh o d  v knjižnici iz prvega v drugo nadstrop je .

Do konca 1966 je s. Ireneja Rabič vpisala 13.400 zvezkov v inventarno knjigo, 
nato  pa je prevzela d e lo  v knjižnici šolska sestra  G abrijela Stopar. V času službo­
vanja je 1974 napravila strokovni bib lio tekarski izpit (naloga: Bibliografsko kazalo 
Zbornika teo lo šk e  fakultete). Do konca le ta  1975 je vpisala novih 7000 knjig (inv. 
štev. 20.645); ko pa je m orala zapustiti knjižnico, je v začetku 1976 začasno prevzel 
tek o če  d e lo  p o d p isan i p rofesor liturgike. V inventarni knjigi je zdaj (konec junija

138



1989) vp isan ih  31.884 zvezkov. Razen teg a  je v knjižnici zdaj (po sta tističnem  p o ­
ročilu za 1988) še  6370 letnikov različnih revij.

Jeseni 1980 je začel občasno  pom agati v knjižnici France Milavec, 1987 pa 
Slavko Kimovec, ki je 1988 dob il d e k re t za pom očnika v knjižnici. Od 1. s e p te m ­
bra  1989 je d o d e ljen a  v pom oč za d e lo  v knjižnici gospa  H elena Rus.

Po dozidavi prizidka je 1972 dob ila  knjižnica čitalnico, kjer so bralcem  na voljo 
tek o če  številke revij, v upravni sob i je bila u re jena  zbirka priročnikov, nad  kapelo  
pa  novo sk lad išče revij s kovinskimi policam i, ki jih je  daroval nadškof in veliki 
kancler dr. Jožef Pogačnik. Tam sta  zdaj tud i zbirki g lasben ih  in b ib ličnih  del. V 
prvotnih dveh so b ah  knjižnice je osta lo  sk lad išče  knjig, za zdaj še  v starih , n e p ri­
m ernih lesen ih  policah.

Že nekaj časa velja naša knjižnica za cen tralno  teo loško  knjižnico v Sloveniji, 
zato iz C entralnega kataloga v NUK za informacijo uporabnikov dobiva kopije kar­
to tečn ih  listkov knjig verske v seb in e , ki so na voljo v različnih slovenskih znan­
stvenih in strokovnih knjižnicah.

Razen tiskanega gradiva je  v zad n jih  letih  zlasti ob  izdajah latinskih cerkvenih 
očetov  belg ijske založbe Brepols (Corpus Christianorum ) knjižnica dob ila  tudi 
zbirko m ikrokartic. Do zdaj jih je že okrog 1100, na njih pa  je z m okročitalcem  
d o sto p n ih  okrog 457.000 norm alnih  knjižnih strani različnih konkordanc, kar p o ­
m eni skoraj 10.000 navadnih  ne  d ro b n ih  knjig. Ista založba je v obliki karto tečn ih  
listkov izdala katalog vseh  posam ezn ih  del v latinski patrologiji (Migne), kar je 
tu d i na voljo v naši knjižnici. Čez nekaj časa se  b o  pridružil še  katalog grških 
b esed il.

Novo d o b o  bo  za knjižnico pom enila  uvedba  računalnika, kar b o  m oralo biti 
u re jen o  v bližnji p rihodnosti, v kateri se  odp ira  tud i p rostorska ured itev , ko se  bo  
knjižnica m ogla razširiti v so sed n jo  stavbo, ki je bila  doslej last B iotehnične 
fakultete.

Nabavljanje knjig in revij

D okler je b ila  fakulte ta  državna ustanova, so iz p roračuna pritekala  tud i s re d ­
stva za novo knjižno gradivo, kot je bilo  že om enjeno . Po le tu  1952 so p o sta le  zelo 
p o m em b en  vir do toka knjig različne zapuščine umrlih profesorjev  in drugih d u ­
hovnikov, redovnih  hiš in b ivšega Zavoda sv. Stanislava ozirom a škofijske g im na­
zije v Št. Vidu. S sodelovan jem  v od je  škofijske knjižnice Janeza Oražm a je bilo  
sporazum no dogovorjeno, da izm ed zapuščinskih in podarjen ih  knjig najprej 
lahko izbira fakultetna knjižnica znanstvene teo loške  knjige.

Pred d e se tle tji  so veliko knjig poslali naši knjižnici iz škofijske knjižnice v 
Kolnu (Dom- und  D iozesanb ib lio thek  Koln), ker so v Ljubljano pošiljali seznam e 
svojih dvojnic. D ocent p. Roman Tom inec je  tud i p re d  d ese tle tji poskrbel, da 
nam  je  katoliška uzniverza v Fribourgu v Švici podarila  veliko sicer nam  n e d o se g ­
ljivih knjig. V zadnjem  času skrbi za do tok  novitet iz tu jine veliki kancler nadškof 
Alojzij Šuštar. Nekaj knjig dob im o v knjižnico tu d i z zam enjavo za slovenske izda­
je, ki jih pošiljam o v T ubingen  in R egensburg, razm erom a m alo pa jih kupim o 
p rek  ljubljanskih knjigarn.

P recejšen  d e l revij prihaja v knjižnico kot zam enjava za Bogoslovni vestnik, 
Acta Ecclesiastica Sloveniae in Cerkev v sed an jem  svetu, za n ek a te re  pa skrbijo 
strokovni profesorji s svojimi o sebn im i stiki. Tudi nekaj novih knjig p rid e  po  tej 
po ti v knjižnico.

139



Uporabniki knjižnice

Knjižnica teo lo šk e  fakulte te  je sev ed a  najprej n am en jena  sluša te ljem  in p re ­
davateljem  fakultete, tako sedanjim  kot nekdanjim , zato ni m ogoče povedati, ko­
liko je  obiskovalcev in izposojevalcev iz te  skupine, ker jih ne š te jem o  in nim am o 
p o seb e j vpisanih.

V zadnjih  letih  pa  se  vedno  bolj množijo zunanji uporabniki — laiki, profesorji 
in slušatelji različnih ljubljanskih visokih šol pa tud i drugi bralci, ki se  zanim ajo za 
versko literaturo . V po seb n i kartoteki zunanjih obiskovalcev im am o doslej vp isa­
nih 445 oseb .

Ker naša  čitalnica ni o d p rta  ves dan  in ne  vse dni v ted n u , je  treb a  nekaj več 
knjig izposojati na dom  (okrog 2000 vsako leto), s tem  pa seveda  raste  tud i število 
izgubljenih knjig, ki jih je le delom a m ogoče nadom estiti z novimi, kar je seveda 
bo leč ina  za vsakega knjižničarja. Vsako le to  pa  zdaj narašča knjižnica za približno 
1000 knjig in revij, upam o pa, da  bo  sčasom  m ogoče še  skrajšati čas od nakupa 
(podaritve) knjige do n jen e  uporabe.

140



France Planteu

Škofijska teološka knjižnica, Maribor (ŠTK)

ŠTK se  je  razvijala skozi 760 le t o d  ustanovitve lavantinske škofije do d an es. O 
njej sicer ne na jdem o  veliko zapisanega, čeprav  im am o v n jenem  bogatem  fondu 
dovolj dokazov za n jeno  n en eh n o  rast. Slovenski in s tem  tud i teološki fond je v 
drugi svetovni vojski p re trp e l h ude  izgube. Šele ko bo  ce lo ten  knjižni fond p re se ­
ljen v nove p rosto re  in b o  ustrezno  o b d e lan , b o  razvidno, kaj vse obsega . Stari 
fond je  še  sh ran jen  v prostorih  Škofijskega arhiva na G lavnem  trgu, kjer je nekoč 
dolga le ta  knj ižnica skupaj z bogoslovjem  delovala. Le tu  in tam  naj dem o  o knj iz­
niči nekaj člankov, katerih  avtorji so škof M. N apotnik, Fr. Kovačič in M elita Pivec- 
S tele; M. Kos in Fr. S te le  sta  op isa la  rokopise, G sp an — Badalič pa inkunabule. 
Okoli 35.000 knjig je še  v Škofijskem  arhivu, m ed tem  ko je v novi knjižnici (do 8. 
d ecem b ra  1989) inventariziranih že 26.527 knjižnih enot. Knjižno gradivo sestav ­
ljajo večinom a nanovo p rid o b ljen e  knjige z nakupom  dom a in v tujini te r  s p o ­
m očjo številnih darov prija te ljev  in dobro tn ikov  dom a in po  svetu. Tudi profesorji 
T eološke faku lte te  (o d d e lek  v M ariboru) vsako le to  podarijo  knjižnici precej 
knjig. V knjižnico je prihajalo veliko knjig iz zapuščin umrlih duhovnikov.

Bralcem je  na voljo okoli 180 naslovov tekočih  period ik . V časopisn i čitalnici 
se  hrani 275 naslovov časnikov in časop isov  zadnjih  d e se tih  let, v glavnem  sk la­
dišču pa je  ves stari fond (636 naslovov). Knjižnica načrtno zbira avdiovizualno 
gradivo in ga izposojuje uporabnikom .

Od m arca 1988 je bilo  v vzajem ni katalog preko  računalnika vnesen ih  5.300 
vnosov. Sproti nastaja  s pom očjo računalnika tud i listkovni katalog. O bdelan  je 
novejši fond s področij leksikalij, filozofije, psihologije, e tike , naravne teologije, 
b iblicistike in del dogm atike.

V dveh le tih  se  je  v knjižnico vpisalo  254 bralcev: š tu d en to v  teo log ije , p ro fe­
sorjev TF, duhovnikov in drugih bralcev, p redvsem  š tu d en to v  m ariborske univer­
ze in srednješolcev.

141



Iz kronologije prenove knjižnice:

26. avgusta 1986 je b ila  v NUK v Ljubljani ustanovna se ja  Škofijske teo loške 
knjižnice M aribor po prenovi. Že takoj se  je vključila v en o ten  sistem  slovenskih 
knjižnic. V povezavi z UK M aribor in RCUM se  je začela kom pjuterizacija. 27. avgu­
sta  1986 je prišlo do  prvega stika m ed  ŠTK in UKM.

1. sep tem b ra  1986 se  na 2. seji knjižnica s s ta tu tom  po im enu je  Škofijska te ­
ološka knjižnica Maribor, pri TF je ustanovljen upravni o d b o r ŠTKM.

10. sep tem b ra  1986 pogovor z RCUM o priključitvi na računalniški sistem .
29. marca 1987 b lagoslovitev nove Škofijske avle s ŠTK in uradno odp rtje  

knjižnice. V tem  času se  prične že poskusno  vlaganje gradiva v računalnik in od  
m arca 1988 po  kadrovski okrepitvi redno  delo  z računalnikom.

V ŠTK sta  red n o  zap o slen a  1 b ib lio tek ar in 1 knjižničar, za adm inistrativno 
delo  pri obdelavi fonda in urejanju polic pa skrbita še  2 honorarna delavca.

142



Bogdan Dolenc

Bogoslovni vestnik

Leta 1921, dve leti po  ustnovitvi, je začela Teološka fakulte ta  izdajati znanstveno 
revijo Bogoslovni vestn ik  (BV). Tako so jo poim enovali na p red lo g  Franca Grivca 
po zgledu znanstvenega glasila M oskovske bogoslovne akadem ije  Bogoslovskij 
vestnik. Grivec je hotel s tem  podčrtati p o seb n o  poslanstvo nove teo loške  revije, 
ki naj bi gradila m ost m ed  vzhodnim  in zahodnim  krščanstvom . Prvi uredniški 
o d b o r je to  poslanstvo  nakazal tako, da je dal na prvih s tran eh  revije natisn iti 
Grivčevo razpravo o pravovernosti sv. Cirila in M etoda.

Kot izdajate lj BV se  vsa le ta  m ed  o b em a vojnam a om enja  Bogoslovna aka­
dem ija. P redsedoval ji je  F. Grivec, n jeno  jed ro  pa so sestavljali profesorji TF. 
Ustanovili so  jo kot o d sek  Leonove d ružbe v Ljubljani le ta  1920 z nam enom , da bi 
gojila bogoslovno znanost, BV pa naj bi p rispeval k ustvarjanju sam osto jne  te ­
o loške literature . Na ovitku prve številke (1920 /21) je prvi urednik, patrolog Franc 
Ks. Lukman takole  označil poslanstvo revije: »Bogoslovni vestn ik  b o  gojil bogo­
slovno znanost..., ne  b o  pa zanem arjal d u šnopastirske  prakse.« Zato vabi tudi 
d u šn e  pastirje , da »pošiljajo kratke prispevke, zlasti pa vprašanja, težavnejše  m o­
ralne, cerkvenopravne, liturgične primere«.

V štirih številkah na le to  je BV prinašal n asled n je  skup ine  prispevkov: Razpra­
ve (D issertationes), Prispevki za dušno  pastirstvo  (Sym bolae Theol. practicae), 
Razgled po krščanskem  svetu (Orbis Christiani m em orabilia), Slovstvo (L itteratu­
ra: Pregledi, O cene in Poročila) te r  Beležke (Analecta). Z nanstvene razprave so 
b ile  o p rem ljen e  z obširnejšim i povzetki v latinščini.

Ob koncu prvega letnika uredništvo ugotavlja »častno število naročnikov«. 
Tudi lep o  število  hrvatskih duhovnikov je naročilo revijo, zato obljublja , da  bo  
zanaprej BV objavljal tud i sp ise  hrvatskih teologov. O m enjeno  je, da so revijo p o ­
zdravili tud i v tujini, zlasti v francoskih teoloških  krogih. Uredništvo je p rejem alo  
že od  vsega začetka v oceno  veliko knjig dom ačih in tujih založb in je  te  ocene 
red n o  objavljalo. M orda ni odveč om eniti, da so se  z naročnino krili zgolj stroški 
za tisk in razpošiljanje, honorarjem  pa so se  vsi profesorji odpovedali.

Z osm im  letn ikom  (1928) so p rispevke delom a na novo razporedili in sicer v: 
Razprave (D issertationes), Praktični del (Pars practica), Slovstvo (Litteratura) te r 
Razno (M iscellanea). Glavni sodelavci revije m ed  vojnam a so bili profesorji TF (v 
ok lepaju  navajam  število objavljenih razprav); Franc Grivec (24), Alojzij O dar (18),

143



Franc Ks. Lukman (15), Andrej Snoj (12), Josip Turk (10), Janez Fabijan (9), Lam bert 
Ehrlich (8), Gregorij Rožman (7), France U šeničnik (6). V praktični d e l je največ p i­
sal p asto ra lis t F. Ušeničnik, drugi zgoraj našte ti, po leg  njih pa še: Vinko Močnik, 
Ciril Potočnik in Josip Ujčič.

U redniško d e lo  je do  le ta  1935 opravljal F. Lukman sam . O dtlej se  kot urednik  
po leg  n jega om enja  Alojzij Odar. Od 1941 do  1944 je BV izhajal le enkrat letno  v 
o b sežn e jšem  zvezku, ki je vključeval vse štiri številke. Nato je bilo  izhajanje p re ­
trgano vse do  1965.

V 2. svetovni vojni je TF mnogo trpela . Leta 1945 je odšlo  več profesorjev, m ed 
njimi tud i urednik, kanonist A. Odar. Delo fakulte te  je znova oživelo že v zimskem 
sem estru  1945/46, a z m aloštevilnim i slušatelji in predavatelji. Kot opora za nji­
hovo znanstveno  d e lo  je le ta  1950 začel pod  uredništvom  prof. F. Grivca izhajati 
Zbornik Teološke fakulte te  v nekaj tipkanih izvodih. Kljub vztrajnem u prizadeva­
nju nam reč fakulte ta  ni m ogla dob iti papirja , da bi Zbornik izhajal tiskan. Izšlo je 
d e s e t  letnikov (1951 — 1960) s teološkim i razpravam i in knjižnimi poročili. Zvezki 
so izhajali v o b seg u  od  190 d o  260 tipkanih  strani in so predstav lja li skoraj ed ino  
b e ro  znanstvenih  publikacij, ki so »izšle« pod  im enom  TF v prvih dvajsetih  letih 
povojn i. V zporedno z njimi je od 1949 le ta  d a lje  p o d  vodstvom  Stanka Cajnkarja 
izhajala revija Nova p o t s p re težno  teo loško  vseb ino . Prvi tiskani Zbornik razprav 
TF je izšel 1.1962 ob  praznovanju 500-letnice L jubljanske škofije in ob  začetku 2. 
vatikanskega koncila. V njem  so priobčili svoje članke skoraj vsi profesorji.

Glasilo TF je znova oživelo le ta  1965 pod  uredniško  odgovornostjo  Stanka 
Cajnkarja. Njegov predhodnik , dolgoletni urednik  (24 letnikov!) Franc Ks. Luk­
m an je umrl le ta  1958. V začetku je BV (anonim no) urejal Franc Perko, nato  pa 
Marijan Smolik.

O levima zam isel revije je ostala zvesta predvojni tradiciji. Prinaša razprave, 
p reg led e , poročila, knjižne ocene in zapiske. Izhaja prav tako v štirih, nekaj le t v 
dveh dvojnih številkah in celo v en em  sam em  zvezku.

Tedanji veliki kancler TF, ljubljanski nadškof dr. Jožef Pogačnik je v uvodni 
b e se d i pozdravil obnovljeni BV in poudaril n jeno vlogo, »da prem osti pom anj­
kljivo p o u čen o st naše  duhovščine o novih spoznanjih  in dognanjih  teologije«. 
Koncil, ki je še l h koncu, je odprl p rostrana nova obzorja teo loškega raziskovanja.
V sp re je tih  konstitucijah in dekretih  je nakopičenega veliko teo loškega gradiva, 
kar bo  dalo  teologiji v naslednjih  d ese tle tjih  nov polet. V skladu z nam enom  TF, 
ki goji tud i po ljudno  znanost, naj ohrani po želji nadškofa Pogačnika tud i BV p a ­
storaln i značaj, »naj b o  vodnik praktičnem u dušnem u  pastirju« (prim. BV 
25/1965/3). Že n asled n je  leto  (1967) pa je zagledala luč sveta revija Cerkev v s e ­
dan jem  svetu, ki se  je začela posvečati pastoralnim  vprašanjem  in je s tem  p re ­
vzela de l prvotnega poslanstva BV.

O bnovljeni BV d a je  profesorjem  TF priložnost za tiskanje razprav, s katerim i 
s topa jo  tud i p red  m ednarodno  javnost, saj to  revijo zam enjujem o z mnogimi te ­
ološkim i ustanovam i po  svetu. V letniku 1966 je našte tih  že 17 revij (14 iz tujine), s 
katerim i p o tek a  red n a  zam enjava. Povzetke in naslove razprav sprva še  vedno 
objavlja v latinščini (eventualno v francoščini) kot m ed  vojnam a. Praksa se  po tem  
občasno  sp rem in ja , tako da  se v letih  1971 — 1982 objavljajo v slovenščini in n e ­
m ščini (prvi dve leti tu d i v francoščini), od  le ta  1983 dalje  pa d o sled n o  v slovenš­
čini in angleščini. Prevajalsko delo  zadnjih p e t le t strokovno opravlja prof. Vera 
Lamut.

Leta 1969 je izšla slavnostna številka BV ob  zlatem  jubileju  TF s pregledom  
n jenega po lsto le tn eg a  dela . N aslednje leto  je objavljen sp o red  te  proslavve in

144



predavan ja  na teo loškem  tečaju  ob  sto letn ici 1. vatikanskega koncila (1869/70). 
Od le ta  1974 do 1981 je BV urejal Franc Rode kot glavni in odgovorni u redn ik  sku­
paj z uredniškim  odborom . Leta 1975 je revija začela izhajati v prenovljeni 
oprem i, z barvnim i platnicam i, v drugačnem  tisku in notranji obliki. Lektorstvo in 
korektorstvo d e lo  so takrat poverili prof. Avguštinu Pirnatu, ki ga od tle j — že p e t ­
najsto  le to  — izredno požrtvovalno, vestno  in strokovno opravlja.

Isto le to  so začeli v BV objavljati u radne ali po lu radne  cerkvene dokum ente , 
ki bi bili drugače slovenskem u bralcu težko dosegljivi, in s tem  popestrili v seb ino  
revije. Ena od  številk prinaša red n o  le tno  poročilo o življenju TF: o vpisu, sp re ­
m em bah  v profesorskem  zboru, o praznovanju fakultetnega zavetnika sv. Tomaža 
Akvinskega, o podelitv i akadem skih  s topen j in nagrad te r  o teo loškem  tečaju  za 
duhovnike v Ljubljani in Mariboru.

V zadnjih letih  je izšlo več tem atsk ih  ali slavnostnih številk BV:
Številka 4 (1977) je  posvečena bib licistu  prof. dr. Jakobu Alekšiču ob  njegovi 

80-letnici. Prinaša p redvsem  bib lične  razprave.
Številka 2 (1981) nosi posvetilo  filozofu prof. dr. Janezu Janžekoviču ob 

80-letnem  jubileju.
Številka 1 (1984) prinaša prispevke na sim poziju o Martinu Lutru ob 

400-letnici njegove smrti.
Številka 2 (1985) objavlja predavan jas sim pozija ob  1100-letnici sm rti sv. Me­

toda . Tem a sim pozija je  bila: Srečanje solunskih bratov sv. Cirila in M etoda s 
Slovenci.

Številko 2 (1986) posveča u red inštvo  filozofu, teo logu  in psihologu prof. dr. 
Antonu Trstenjaku ob  njegovi 80-letnici.

Številka 3 (1986) objavlja p redavan ja  na sim poziju  TF te r  Inštituta za zgodovi­
no Cerkve ob 400-letnici Trubarjeve smrti.

Številko 1 (1988) izpolnjujejo  p redavanja  s sim pozija, ki ga je TF p rired ila  ob 
70-letnici smrti dr. Janeza Evangelista Kreka (1865— 1917).

Številki 2 in 3 (1988) sta  posvečeni m ariološkim  tem am  ob  M arijinem  letu  
1986/87.

Vsako le to  je tem atska  vsaj ena  številka, ki prinaša predavanja na poveliko- 
nočnem  teo loškem  tečaju  za pasto ra lne  delavce.

Od 1981 do  1988 je u redniško  de lo  opravljal Anton Stres, od  leta 1989 d a lje  pa 
p isec  teh  vrstic.

Likovno o p rem o  so oskrbovali Tone Seifert (1975), inž. arh. France Kvaternik 
(1976— 1977), od  1983 dalje  pa Tone Štrus.

O m enim o še  tiskarne, ki so skozi 49 letnikov BV opravljali nedvom no zahtev­
no delo: Jugoslovanska tiskarna (1920 do  1941) ozirom a ista, p re im enovana v 
Ljudsko tiskarno (1941 do  1944), Tiskarna »Jože Moškrič (1965 do  1974), Tiskarna 
»Ljubljana« (1975 do  1977), ČGP Delo (1978 do  1985), Tiskarna »Družina« (od 1986 
dalje).

145





Drago Ocvirk

Velikonočni teološki tečaj

Povojne razm ere so b ile  vse prej kot ugodne za teo loško  izobraževanje, še  zlasti 
za postd ip lom sk i štud ij. O bjavljati ni b ilo  m ogoče zaradi kroničnega »pom anjka­
nja papirja« za tovrstno literaturo, tu ja literatura je  b ila  iz številnih razlogov n e d o ­
stopna . Ves ta  čas, ki je trajal več kot d e se tle tje , se  je  čutila p e reča  p o tre b a  po 
nadaljn jem  teo loškem  izobraževanju za duhovnike.

Kakor hitro so  bili ustvarjeni pogoji za tovrstno de lo , je teo loška  fakulteta pri­
pravila teo lošk i tečaj. N atančen po p is  teo lošk ih  tečajev , p redavan ja  in tem  do 
1982 je sestavil Rafko Lešnik (v BV 1982/4, 523— 529). Prvi je bil 1961 in je obrav­
naval Sveto p ism o in njegovo vlogo v življenju Cerkve in kristjanov. N aslednji je 
bil 1966 in je p o d ro b n o  p redstav il koncilski Odlok o službi in življenju duhovni­
kov. Ta dva teča ja  sta  začetno tip an je  in iskanje u strezne  oblike za postd ip lom ski 
teo lošk i š tu d ij, ki naj bi bil tako inform ativen kakor tud i form ativen. V tis tem  času 
so se  nam reč že začele  kazati p o treb e , ki so se  d o  d a n e s  le še  stopn jevale . Po eni 
strani se  je nam reč teo lo šk o  razm išljanje na p o b u d o  koncila m očno p o sp eš ilo  in 
je b ilo  tre b a  o novih spoznan jih  informirati duhovnike, po  drugi strani pa  sm o 
živeli in še  živimo v specifičnih okoliščinah, ki zahtevajo lastno teo loško  razm iš­
ljanje, in je bilo  treb a  duhovnike za to  tud i usposob iti.

Teološki tečaji, kakor jih poznam o d an es, so se  začeli 1967. Od vsega začetka 
so izbirali tem e, ki so b ile  ali ak tualne ali pa  so bila nova spoznan ja  v prim erjavi s 
starim i tolikšna, d a  jih je bilo  p o treb n o  nanovo ob d e la ti. Do 1979 so bili tečaji 
posvečni različnim teo lošk im  tem am  v okviru iste  teo lo šk e  discip line. Skušnje pa 
so pokazale, da  je  b o lje  obravnavati eno  sam o tem o  iz več zornih kotov. Zato se  je 
začela uveljavljati in terd iscip linarnost in ta  u sm erjenost se  je  krepila vse do d a ­
nes. Počasi se  je  širil tu d i krog predavateljev , tako d a  je  in terd isc ip linarnost p re ­
stop ila  m eje  teo lošk ih  d iscip lin  in so se  jim po leg  filozofije pridružile  tud i različ­
ne v e d e  o človeku.

Iz spoda j nav ed en ih  tem  je m ogoče razbrati duha  te h  tečajev. Posam eznih 
predavanj in p redavate ljev  ne  navajamo, da ne bi po  n ep o treb n em  množili števi­
lo strani, saj naštevajo  p redavatelji v svoji bibliografiji, po leg  teg a  pa  so v glavnem

147



objavljena v eni o d  številk Bogoslovnega vestnika, ki je vsako leto posvečena te ­
čaju. Os teo loškega teča ja  so glavna predavanja, ki so d o po ln jena  s koreferati. Do 
1974 je  tečaj p o teka l le v  Ljubljani, od tega le ta  da lje  pa tud i v M ariboru (razen
1976 in 1977).

T em e tečaja:

1967: Prva poglavja Svetega pism a. M ysterium Paschale.
1968: Problem i so d o b n eg a  verovanja in ateizm a.
1969: Novejša dognanja  iz bibličnih ved.
1970: Novosti iz fundam enta lne  teologije.
1971: N ekatera dogm atična vprašanja.
1972: N ekatera dogm atična vprašanja.
1973: Moralni problem i.
1974: Cerkveno pravo.
1975: Pastoralka.
1976: Teološko pastoraln i vidik sodobnega  ekum enizm a.
1977: Liturgija.
1978: Biblične tem e.
1979: In terd iscip linarne tem e  o človekovi naravi.
1980: R azodetje.
1981: N ekatera so d o b n a  vprašanja s področja zgodovine Cerkve, pom em bna 

pri oznanjevanju in katehezi.
1982: Pastoralni značaj novega zakonika cerkvenega prava.
1983: Kristološka vprašanja.
1984: Biblične tem e  ob  400-letnici Dalm atinove biblije.
1985: Cerkev v dialogu danes.
1986: Zakonska zveza.
1987: O laikih.
1988: Marija v življenju Cerkve in naroda.
1989: Človekove pravice.
1990: Katoliški socialni nauk (v načrtu).

148



France Milavec

Slovenska bogoslovna enciklopedija

Zgodovino prizadevanj za Slovensko bogoslovno encik loped ijo  (SBE) in svojo 
zam isel o njej je  ob  dvajsetletn ici sm rti dr. F. Ks. Lukmana objavil Marijan Brecelj, 
b ib lio tekar, slavist in vsestransk i kulturni delavec, v BV 39 (1979) 86—95 p o d  
psevdonim om  Severin Res. Iz njegovega zapisa povzem am o:

Profesor Lukman se  v zapisu  iz le ta  1953 (najprej iz še lv tip k o p isn em  zborniku 
teo lo šk e  fakulte te  3 (1963) kot p lo d e n  teo lošk i p isa te lj, p redvsem  p a  kot do lgo­
letn i sodelavec  in tu d i u redn ik  S lovenskega biografskega leksikona (SBL) zavze­
m a za to , naj bi »slovenski duhovniki vsaj čez nekaj le t dobili v roke bogoslovno 
encik loped ično  delo , ki bi, če tu d i le  za silo, izpolnilo praznino, ki je nastala, ko ni 
ne  d om ače bogoslovne knjige, niti n iso dosegljive bogoslovne revije in knjige v 
drugih jezikih«. D elo naj ne  b i b ilo  p reobširno , kvečjem u tri knjige po  800 strani 
ali b i se  m orda dalo  skrčiti na dve knjigi po  okroglo 1000 strani.

Lukman je bil p reg leda l B uchbergerjev Lexikon fur Theologie und  Kirche 
(LThK) in vrsto  dobrih  učbenikov raznih teo lošk ih  d iscip lin  te r  si iz njih izpisal 
gesla, ki so se  m u zd e la  prim erna za njegov k o n cep t Slovenske bogoslovne en c i­
k loped ije . G esla je p isal na po le, ob ljub lja  pa, da  b o d o  v šolskem  le tu  1953/54 že 
na lističih na vpog led  profesorjem  teo loške  fakultete, da  bi jih lahko pregledovali 
in dostavljali m anjkajoča gesla, ali pa  predlagali, kaj bi se  lahko opustilo .

Profesor A. Strle je v BV 29 (1969) 415—416 prevzel Lukm anov č lanek  iz tipko- 
p isnega Zbornika in doda l svoj, skoraj enako dolg prip is p o d  črto. Najprej ugotav­
lja, da  se  je bo d is i že za Lukm anovega življenja bod isi po  njegovi sm rti stvar n e ­
koliko prem aknila. Zastopniki posam ezn ih  strok so gesla  nekoliko dopolnili, b ila  
so  p rep isan a  v zvezek (tipkopis, 115 str.), ki o b seg a  kakih 4500 gesel, od  te h  jih je 
že pokojni Lukman kakih 100 o b d e la l sam.

Strle n ad a lje  ugotavlja, d a  je  d e lo  še  v ed n o  p o treb n o , in izraža željo, d a  b i ga 
bilo  treb a  čim prej uresničiti. Razširja Lukm anove argum ente , zakaj bi Slovenci 
m orali d o b iti tako encik lopedijo ; ponovno ugotavlja, da  bi bilo  u resn ičen je  »mo­
goče sam o v prim eru zares velike požrtvovalnosti p redvsem  m lajših moči.« Potem  
pa  se  na koncu spom in ja  nekih  Lukmanovih izjav, kako naj b i profesorji teo lo šk e  
faku lte te  izdali v bolj po ljudn i obliki nap isano  celo tno  teologijo  v vseh  n jenih  
vejah, te r  da  je  im el Lukman o tem  »že zelo konkretne zamisli«. Strle m eni, da  bi 
»ob 50-letnem  jub ile ju  (1969) naše  faku lte te  b ilo  bolj kakor na vse zunanje  p ro ­

149



slavljanje n jenih  začetkov treb a  obrniti pozornost na stvari, ki so b ile  že zam išlje­
ne, a ne  izpo ln jene , ki pa  jih bom o m orali vsi skupno  izpolniti, če hočem o izvršiti 
svojo osnovno do lžnost v o dnosu  do  Cerkve in prav zato tud i do  svojega naroda«.

D ese t le t po  S trle tovem  zapisu  v BV (profesorjev čas in moči je  zajel II. vati­
kanski koncil) razširi M. Brecelj zam isel o SBE. Predlaga 6 knjig po  kakih 720 strani 
ali skupno  na prib ližno 4500 straneh  blizu 17.000 gesel s podgesli, s številnimi 
ilustracijam i, p reg lednicam i, zem ljevidi v bogati grafični oprem i, vsakih nekaj le t 
p a  naj bi izšel tud i do d a tn i zvezek z dodatk i in dopolnili.

G esla bi m orala zajem ati pojm e iz vseh  ved, ki obravnavajo ali se  tičejo teo lo ­
gije in Cerkve. Za orien tacijo  naj sled ijo  vsaj n asled n ja  področja: apologetika, ar­
heologija, biografije, dogm atika, filozofija, geografija, hagiografije, herezije, him- 
nologija, katehetika, cerkvena zgodovina, cerkvena glasba, cerkvena um etnost, 
cerkveno pravo, zgodovina redov in sam ostanov, literarna zgodovina, liturgika, 
m edicinsko-pastoralna vprašanja, misijologija, m oralna teologija, m istika in 
askeza, pedagogika, pastoralna teologija in hom iletika, patrologija, p rirodne in 
u p o rab n e  v ed e , sho lastika in sredn jeveška  teologija, sek te , verski in protiverski 
tokovi, karitativna dejavnost, tisk, veroslovje, zakram enti, zgodovina nekrščan- 
skih verstev, univerze in akadem ije  itd. itd.

V posam ezn ih  geslih  bi bili tako prikazani papež i in pro tipapeži, p o m em b ­
nejši kardinali in škofje, ustanovitelji redov, znani teologi, cerkveni učitelji; svet­
niki, b laženi; svetni vladarji, ki so vplivali na p o te k  cerkvenih razm er (preganjanja, 
mučenci); svetop isem ske osebn o sti in kraji, povezani z zgodovino odrešenja; vsi 
pojm i iz teo lošk ih  ved; cerkvena področja po  svetu; redovne družbe, sam ostani; 
velika verska gibanja; velika svetovna verstva, ta jna  društva (prostozidarji, itd.); 
verske zd ružbe in združenja, kongresi, slavja; bogoslužni p redm eti, prostori, 
oprem a, knjige, param enti, itd.; papešk i in drugi uradni dokum enti; teksti iz cerk­
v en e  liturgije; ki so p o se b n o  pom em bni ali znani, him ne, antifone, itd.; sem en iš­
ča, b ožja  po ta , rom anja, rom arska svetišča; cerkveni arhivi, knjižnice, radijske in 
televizijske posta je , dokum entacijski centri, itd.

P o legveso ljnosti pa  mora SBE b iti tu d i verodosto jn i in točni inform atorvsega 
slovenskega, kar je  v zvezi s Cerkvijo in verovanjem . Zato bo  morala SBE sp rego ­
voriti dovolj p o d ro b n o  o zgodovini Cerkve na slovenskem  etn ičnem  ozem lju, n e ­
kdanjem  in sedan jem ; o dolgi vrsti duhovniških in redovniških o sebnosti, ki so se  
kakorkoli odlikovale v različnih dejavnostih . Prikazati bo  morala SBE strukturo 
Cerkve na Slovenskem , m etropolijo , škofije, župnije in sakralne ob jek te , sloven­
ski verski tisk, cerkveno glasbo... P regledati b o  treb a  p o b u d e , ki jih je  religiozno 
življenje Slovencev vneslo  v literaturo, um etnost, kulturo sploh. '

Lukman je končal z geslom : Fortes D eus adiuvat, Brecelj navdušujoče in pri­
zad e to  napisan i č lanek sklene: In Bog nam  tokrat res pomagaj!

In odziv? V Lukmanovem geslovniku je  shran jena razm noženina z naslovom 
Problem i v zvezi s Slovensko bogoslovno encik loped ijo  (očitno zapisnik fakultet­
ne se je  iz le ta  1981) v 12 točkah. Kar naprej se  ponavljajo znani izrazi »treba bi 
bilo«, »morali bi«, v en d a r po  o d h o d u  dr. A. N adraha s fakulte te  zaradi obveznosti 
v Stični fakulteta ni več izvolila novega pospeševalca  za d e lo  pri SBE.

V zadn jem  d e se tle tju  je  izšla na Slovenskem  vrsta razprav, monografij, leksi­
konov s področij, ki se  tičejo SBE. Ljubljanski in m ariborski profesorji teo loške  
fakulte te  p ridno  so d e lu je jo  pri različnih encik lopedijah  in leksikonih v Sloveniji 
in Jugoslaviji, vodja knjižnice v  Ljubljani,

Kdaj p a  se  bo  uresničila Lukmanova, Strletova, Brecljeva in še  zam isel koga 
drugega? Vsekakor sedan ji trenu tek  kliče po  uresničenju  načrtov.

150



Karmen O cepek  — Julka N ežič

Teološko—pastoralni tečaj

V LJUBLJANSKI IN KOPRSKI ŠKOFIJI

Za vzgojo katehistin j in katehistov je bil jesen i 1964. le ta  ustanovljen dveletn i 
Redni ka tehetsk i tečaj v Ljubljani. Tečaj je bil v začetku škofijska ustanova, č e ­
prav je bil v sk lopu  T eološke fakultete. T edanji nadškof dr. Jožef Pogačnik se  je 
zavzemal zanj in 12. novem bra 1968 po trd il prvi uradni dokum en t z naslovo »Ka- 
teh is tin je  ljub ljanske nadškofije«. D okum ent je p redstav il p redvsem  naloge 
vodstva red n eg a  in d o p isnega  ka tehetskega tečaja , pogoje  za sp re jem  v k a te h e t­
ski tečaj in m ožnosti udejstvovanja katehistinj.

Tečaj je bil ustanovljen  v času, ko je bil dekan  teo loške  fakulte te  Vilko Fajdi­
ga. Prvi p red sto jn ik  in vodja ka tehetskega tečaja  je bil prof. V alter Derm ota. Služ­
b o  p red sto jn ik a  red n eg a  in p ozneje  tud i d o p isn eg a  teča ja  je opravljal do  le ta  
1986. Vodil je organizacijo tečaja  v soglasju z nadškofom , skrbel za sta lno  pove­
zanost s Teološko fakulteto in določal odgovorne red n e  p redavatelje .

Prof. D erm ota je iskal o sebo , ki bi vodila katehetsk i tečaj, skrbela  za celo tno  
organizacijo teča ja  in učne pripom očke te r  urejala vse tajniško delo . Najprej je 
prosil se s tre  H čere Marije Pom očnice. Ker niso m ogle sp re je ti te  s lužbe, se  je 
obrnil na se s tre  uršulinke. S prejele  so to  dolžnost. Prva voditeljica tečaja  je bila 
s. B ernardeta Ogrizek.

Razpis red n eg a  ka tehetskega tečaja  je  bil z veseljem  sp re je t. Takoj se  je pri­
javilo 31 oseb: 17 redovnic iz različnih družb in 14 laiških oseb . Predavanja so im e­
li trikrat na te d e n  v popo ldansk ih  urah na Teološki fakulteti. Predavali so profe­
sorji Teološke fakultete.

P redavanja so o bsegala  skoraj vse teo lo šk e  p re d m e te , sev ed a  v nekoliko skr­
čeni obliki: dogm atiko, Sveto pism o s ta re  in nove zaveze, cerkveno zgodovino, 
zgodovino filozofije, katehetiko , moralko, nauk o Cerkvi, liturgiko, pastoralko, m e­
todiko, apo logetiko , slovensko cerkveno um etnost, vsak k and ida t je tud i opravil 
nastop  pri veroučni uri.

S šolskim  letom  1873/74 se  je doslej dveletn i redni katehetsk i tečaj p reo b li­
koval v trile tnega . S prejel je še  nekaj novih p red m eto v  in sicer: sp lo šno  in razvoj­
no psihologijo , pedagogiko  in sociologijo; Sveto pism o je bilo  odslej 4 sem estre . 
Hkrati s to  sp rem em b o  so poskušali uvesti tud i študij neobvezn ih  p red m eto v  —

151



tujih jezikov (nem ščino, francoščino in angleščino) in pri cerkveni glasbi tud i nekaj 
igranja harm onija. O stalo je le igranje harm onija, vendar ne dolgo časa; poskus 
učenja tujih jezikov pa ni uspel.

Kmalu so se  začeli zanim ati za tečaj tud i ljudje, ki so bili v službah, zlasti tisti, 
ki so imeli izm enično službo, in pa tisti, ki niso živeli v Ljubljani. Prosili so za 
takšno  obliko tečaja , ki bi ustrezala  njihovim m ožnostim . Zato se  je jesen i 1966 
začel triletni Dopisni katehetsk i tečaj, ki jeb ilprav takoškofijska ustanova. Nadškof 
dr. Jožef Pogačnik je sp o d b u ja l k resnem u delu  in dajal konkretna navodila kan­
d id a to m  in izpraševalcem . Svetovalka pri d o p isnem  tečaju  s. Ireneja Rabič je p o ­
leg organizacije tečaja, priprave program a in učnih pripom očkov sprem ljala tudi 
priprave p ism enih  nalog in izpraševanje te r  vodila praktične vaje slušateljev.

Na tem  tečaju  so obravnavali te le  p red m ete : uvod v katehetsko-pasto ralno  
delo , Sveto pism o sta re  in nove zaveze, liturgiko, katehetiko  (Jungmann), nauk o 
Cerkvi, dogm atiko, psihologijo, moralko, cerkveno zgodovino, cerkveno glasbo, 
v se  osnovnošolske veroučne učbenike in praktičen n asto p  pri veroučni uri. Po­
zneje  so dodali še  ka teh e tsk e  m etode, pastoralko in duhovnost.

Kraj zbiranja slu ša te ljev  tega tečaja  je bil v skrom nih prostorih  uršulinskega 
sam ostana  vse do  le ta  1972, nato je dobil p rosto r na Teološki fakulteti.

Zanim anje za d o p isn i tečaj je bilo  v začetku precej veliko. Od 1966 do 1972 je 
bilo  vp isan ih  81 o seb . V endar jih je  diplom iralo  le 34. V le tu  1972 je bil tečaj p re ­
kinjen, ker se  ni n ihče prijavil. N aslednje  le to  se  je nadaljeval. Slušatelji so poleg  
pisnih  nalog in ustn ih  izpitov imeli za vsak p red m e t tud i predavanja in sicer 3 ure.

Leta 1970 je prevzela  celo tno  skrb za dop isn i tečaj voditeljica rednega  tečaja 
s. jakobina Marin. Tedaj sta  se  redni in dop isn i tečaj m očneje  povezala in skupaj 
nadaljevala  p o t te r  se  razvijala tako vsebinsko  kakor tud i m etodološko. Razloge 
za nadaljnji razvoj o b eh  teča jev so  narekovali različni dejavniki, m ed drugimi tudi 
naslednji:

1. V določenih  o bdob jih  rast, v drugih osip  slušateljev.
2. V začetku je bilo nekaj let, zlasti pri rednem  tečaju, več redovnic in manj 

laiških o seb  (večinom a sam o ženske). Z upad an jem  števila redovnih poklicev je 
bilo  tu d i manj slušateljic. Laiškim osebam  pa oblika rednega tečaja pogosto  ni 
bila dostopna.

3. Po le tu  1975 je naraščalo zanim anje laikov za dop isn i tečaj. Ti so želeli več 
v seb in e , kot jo je doslej nudil dop isn i tečaj,

4. V prvih le tih  je b ila  povprečna izobrazba končana osem letka in delno  
sred n ja  šola. Po le tu  1975 je povprečna izobrazba končana sredn ja  šola, precej 
s luša te ljev  pa je im elo fakultetno izobrazbo.

5. Tudi starostna  lestvica se je sprem enila. Za tečaj so se  začeli zanimati 
mlajši, večinom a m ed  17. in 25. ozirom a 30. letom  starosti. S redn je  starosti in s ta ­
rejših je bilo  manj.

6. Razlog njihovega zanim anja za tečaj ni bilo več sam o priprava za k a teh e t­
sko službo. Mnogi so želeli obiskovati tečaj iz o seb n eg a  zanim anja, da bi poglobi­
li svoje versko znanje. V endar pa so kljub tem u  prosili, da  bi sm eli poslušati tudi 
p redavan ja  pasto ra lno -katehetsk ih  p redm etov , ker so jih zanim ala psihološka in 
ped ag o šk a  vprašanja. Drugi so se  želeli u sposob iti tud i za pastoralno  delo  v žup­
niji, zlasti za katehezo.

V štud ijskem  letu  1980/81 sta  se  redni in dop isn i ka tehetsk i tečaj p re im en o ­
vala v Tečaj za pasto ra ln e  delavce s ka tehetsko  specializacijo. V sebina in oblika 
o b eh  teča jev  je  osta la  ista.

152



N ajm očnejša sp rem em b a  v tečaj ih je bila leta 1982. Redni in dop isn i tečaj sta 
bila že iz zgoraj navedenih  razlogov združena v tečaj, ki se  je preim enoval v 
T eološko pastoraln i tečaj (s k a tehe tsko  specializacijo). Teološka fakulteta je 
uradno sp re je la  ta tečaj p o d  svoje okrilje.

10. se p te m b ra  1982 je veliki kancler Teološke fakulte te  nadškof dr. Alojzij 
Šuštar po trd il Pravilnik teo lo šk o — pastoralnega tečaja.

Vodstvo teča ja  sestavljajo  p redsto jn ik , ki je redno  profesor T eološke fakulte­
te  in p red sto jn ik  k a ted re  za oznanjevanje, te r  vodite lja  v Ljubljani in M ariboru, ki 
sta jima v pom oč po dva svetovalca.

Hkrati z drugim i sp rem em b am i je bil izboljšan te r  vseb insko  in m etodo loško  
p red e lan  učni program  tečaja, ki bolj ustreza njegovem u dejanskem u  nam enu. 
Tečaj je v prvi vrsti n am en jen  poglab ljan ju  verskega znanja, u sposab ljan ju  za so ­
delovanje  pri p asto ra lnem  poslanstvu  Cerkve in tud i pripravi za k a tehe tsko  služ­
bo. O bsega te le  p redm ete :

a) osnovne teo lo ške  d iscip line: skrivnost bivanja v luči filozofije in razodetja, 
razo d e tje  Boga v stari in novi zavezi, pojav religije in krščanska vera, človek odkri­
va v Kristusu skrivnost Boga in človeka, nauk o Cerkvi in ekum enska vprašanja, 
srečan je  s Kristusom v zakram entih, kristjanovo o seb n o  življenje in življenje v 
skupnosti, hoja za Kristusom, pastoralka v službi oznanjevanja, bogoslužje v živ­
ljenju kristjana, sp lo šen  p reg led  cerkvene zgodovine, cerkveno pravo;

b) specia lna  predavanja  ka teh e tsk e  sm eri: psiho loške osnove ka tehetskega 
dela , osnove ka tehe tike  (filozofske in teo loške  osnove vzgojno-katehetskega d e ­
la, osnovni pojm i in tem e  kateheze), osnovne m etodo log ije  in d idaktika de la  z 
otroki, verska vzgoja p redšo lsk ih  otrok, verska vzgoja pri osnovnošolski katehezi, 
verska vzgoja m ladostnikov, versko oblikovanje odraslih , p e sem  in g lasba v k a te ­
hezi, audiovizualna in druga sred stv a  v katehezi, osnove skupinskega de la  in 
praktične vaje iz katehetike.

Predavanja so enkrat ted en sk o  po štiri šo lske ure. Po končanem  trile tnem  
štud iju  dob ijo  slušatelji d ip lom o teo loško-pasto ralnega tečaja.

V tečaju  p redavajo  po leg  profesorjev  teo lo ške  faku lte te  tud i drugi u sp o so b ­
ljeni duhovniki in kateh istin je . Do le ta  1980 so b ila  p redavan ja  sam o na Teološki 
fakultet v Ljubljani. Nato so se  p o sto p o m a uvajala predavan ja  tud i vvečjih  p as to ­
ralnih središčih: Postojna (1980/81 — bil je sam o to štud ijsko  leto), Nova Gorica 
(1981), K oper (1982), Novo m esto  (1983) in Kranj (1984).

K atehetsk i ozirom a teo lo šk o —pastoraln i tečaj je v ljubljanski in koprski ško­
fiji doslej u sp ešn o  končalo in p re je lo  d ip lom o približno 420 slušateljev. Veliko 
večje pa  je  število  tristih  slušateljev , ki so poslušali predavanja  in opravili tudi 
izp ite  iz posam ezn ih  p redm etov .

V MARIBORSKI ŠKOFIJI

V avgustu 1964 je katehetsk i svet m ariborske škofije pripravil v M ariboru prvi te ­
čaj za k a teh e tsk e  sodelavce, ki je bil nam enjen  strokovnem u in duhovnem u iz­
popolnjevanju . U deležilo se  ga je kar 65 žensk  in 3 moški. Na njem  je dozorela 
m isel, da  bi začeli z rednim  spopo ln jevan jem  katehistin j, ki so že d e la le  ali so  se 
še le  vključevale v delo. Tako so jesen i začeli v M ariboru z neke vrste dopisnim  
tečajem , v katerega se  je vpisalo tud i nekaj katehistinj iz ljubljanske škofije. Ker 
pa so vedno  znova ugotavljali, da k a teh istin je  p o treb u je jo  pog lob ljeno  sp lošno  
in strokovno znanje, je Škofijski pastoraln i svet izdelal p o seb n a  navodila za študij 
in d e lo  kateh istin j, ki jih je škof M. Držečnik le ta  1967 potrdil. G lede  izobrazbe je

153



v Navodilih rečeno  naslednje: »Temeljna izobrazba je  redno  srednješolska; v 
drugih prim erih razsoja škofijstvo (ŠPS). Škofijski pastoralni svet bo  skrbel, da 
b o d o  m lajše kateh istin je , ki še  nimajo sredn ješo lske  izobrazbe z dopolnilnim  
štu d ijem  d o seg le  zad o stn o  sp lošno  izobrazbo. Strokovni študij v obliki d o p isn e ­
ga teča ja  o b seg a  4 sem es tre  in en  se m e s te r  prakse. V tem  času p red e la jo  pri­
pravnice učno snov iz naslednjih  p red m etn ih  skupin: uvod v pasto ra lne  p ro b le ­
m e, katehetika, pedagogika, psihologija, dogm atika, moralka, sveto pism o, cerk­
vena zgodovina, liturgika in cerkvena glasba, apologetika. Iz teh  predm etov  
polagajo  tu d i izpite. Po vseh  izpitih in zahtevani praksi d ob i pripravnica diplom o 
in kanonično misijo. S tem  p o stane  katehisinja« (Sporočila 1967, XIII 105).

Predavatelji na teča ju  so bili večinom a duhovniki. To se  je sp rem enilo  leta 
1969, ko je  začel v M ariboru delovati o d d e lek  Teološke fakulte te  in je bilo v Mari­
boru  dovolj profesorjev, da  so lahko prevzeli predavanja  tud i na katehetskem  te ­
čaju. Le-ta je posta l le ta  1969/70 red en , trajal pa je štiri leta. Predavanja so bila 
enk ra t ted en sk o . Vanj so se  vpisale skoraj vse kateh istin je, ki so že prej končale 
dop isn i tečaj in so katehizirale, pa tud i nekateri drugi. Po dosto p n ih  podatk ih  
(arhiv še  ni urejen) naj bi se  za tečaj prijavilo 59 kandidatov, od  tega  g a je  končalo 
33, v pastoralo  delo  pa se  jih je vključilo 25.

S šolskim  letom  1973/74 je bil tečaj p re n e se n  iz M aribora v Celje, ker je bilo 
tam  in v okolici zanj veliko zanim anja. V tečaj se  je  vpisalo  35 tečajnikov, končalo 
pa ga je 16; od  teg a  se  jih je  6 vključilo v pasto ra lno  delo . Tečaj je bil trile ten  in so 
ga po treh  letih , torej le ta  1976/77, s p e t p renesli v Maribor.

Do le ta  1982 je bil katehetsk i oziroma teo loško—pastoralni tečaj za laike ško­
fijska ustanova. Vanj se  je od le ta  1969/70 vpisalo 143 slušateljev(-ic), z diplom o 
pa  ga je končalo 67. V katehetsko  ozirom a pastoralno delo  se  je vključilo 40 
diplom antov.

Leta 1982 je Teološka fakulteta sp re je la  »mariborski« teo loško  pastoralni in 
»ljubljanski« katehetsk i tečaj pod svoje okrilje. Izdlan je bil skupen  predm etnik , 
ki je tu d i d a n e s  v veljavi, veliki kancler pa je potrdil Pravilnik tečaja, ki je dobil 
ime: Teološko pastoraln i tečaj (s ka tehetsko  specializacijo). Po Pravilniku im am o 
v m ariborski škofiji svoje vodstvo tečaja, ki skrbi za organizacijo in izvedbo tečaja.

Zaradi večjega zanim anja za teo loško  in katehetsko  izobrazbo je vodstvo or­
ganiziralo Teološko—pastoraln i tečaj (s k a tehe tsko  specializacijo) tud i v drugih 
krajih. Tako sm o le ta  1984/85 začeli tečaj v Celju in Murski Soboti, le ta  1986/87 na 
Ravnah in le ta  1987/88 na Ptuju. V času o d  1982/83 do  vključno 1988/89 je bilo  v 
M ariboru vpisanih 55 slušateljev(ic). V Celju se  je od le ta  1984/85 do  1988/89 vpi­
sali 65 slušateljev(ic), v Murski Soboti pa  v istem  času 50. Na Ravnah je bil tečaj 
sam o tri leta, vpisanih pa je bilo 24 slušateljev, m ed tem  ko se  jih je na Ptuju vp isa­
lo 35.

Leta 1988/89 sm o v m ariborski škofiji preoblikovali tečaj tako, da  sta  prvi dve 
leti posvečeni teo lošk im  predm etom , tre tje  le to  pa specializaciji. Zaradi po treb  
na te ren u  in želj slušateljev(ic) bom o v p rihodn je  po leg  ka teh e tsk e  specializacije 
uvedli tud i liturgično in biblično, m orda še  tud i kakšno drugo.

M ariborsko vodstvo tečaja razpravlja tud i o m ožnosti, da  bi uvedli neke vrste 
dop isn i teološki tečaj, kajti še vedno  ga ne m orejo (zaradi urnika v šoli ali delov­
nega časa) obiskovati vsi, ki bi ga želeli. Razmišljamo tud i o tem , da bi m orda 
pripravili p o se b e n  teo loško  pastoralni tečaj za m lajše s lu ša te lje  (do 20 leta), ki bi 
ob sega l za njih zanim ive teo loške  tem e , na njem  pa bi bil p o se b e n  p o u d arek  na 
tem ah  v zvezi s krščanskim  zakonom. V sekakor tečaj ne sm e biti nekaj statičnega, 
am pak ga m oram o vedno  znova dopolnjevati.

154



Jože Trošt  —  L ojze  K oba l  —  Marijan Potočnik

Orglarski tečaj

V LJUBLJANI

Orglarski tečaj (OT) pri Teološki fakulteti v Ljubljani nadalju je  tradicijo  n ekdan je  
Orglarske šo le, ki jo je ustanovilo Cecilijino društvo le ta  1878, p ren eh a la  pa je- 
delovati m ed  drugo svetovno vojno (leta 1943). Cilj OT je g lasbeno  strokovna in 
liturgična priprava organistov in zborovodij za liturgična opravila. Z ačetek Orglar­
skega teča ja  v Ljubljani sega v le to  1971. Svoje m esto  je dob il p o d  okriljem  T e­
o loške faku lte te  kot ena  od  njen ih  stranskih dejavnosti. Ime »tečaj« opravičuje 
njegova organizacijska oblika z razliko o d  »šole«, prav tako mu je ta  neupadljiv  
naziv ob  ustanovitvi dajal nekako »varovalno barvo«. U reditev tečaja  in njegovo 
delovan je  se  je  z leti izoblikovalo v pravila, ki so zajeta  v Pravilniku O rglarskega 
tečaja, sp re je te m  in po trjenem  na seji rednega  fakultetnega sveta Teološke fa­
k u lte te  v Ljubljani 30. junija 1982.

Pravilnik govori: 1. o nam enu tečaja  in njegovem  vodstvu, 2. o predavateljih ,
3. o slušateljih , 4. o štud ijskem  redu , 5. o stopn jah  štud ija , 6. o izpitih in 7. o 
gospodarsk ih  vprašanjih  tečaja.

Študijski red  OT predvideva: a) tra jan je  šolanja in čas pouka te r  b) p re d m e t­
nik. Šolanje je  razdeljeno  v tri faze: pripravnica, štirile tno  šo lan je  za vse in p o d i­
plom ski dvoletn i študij iz glavnih predm etov: orgle ali dirigiranje ali kompozicija. 
Pouk na OT se  vrši o d  ok tobra  do  konca m aja. V juniju  in se p te m b ru  so izpiti. 
T eoretični d e l pouka je  ob  so b o tah  (p roste  sobo te!), igranje na instrum entu  pa 
m ed  te d n o m  ozirom a v so b o to  za o d d a lje n e  učence. Za pouk  na instrum entih  so 
na voljo trije  pianini v odličnem  stanu  (Yamaha, Petrof in Ronisch), dva klavirja in 
tro jne  nove, m ehan ične orgle: dva H ofbauerjeva instrum enta  iz G ottingena te r  
orgle bratov  O sredkar iz Ljubljane. Instrum enti so v učilnicah Alojzijevišča, kjer 
po teka  tud i ves pouk  tečaja. Vsi instrum enti so last N adškofijskega ordinariata v 
Ljubljani.

P redm etnik na OT. P redm etn ik  je sestav ljen  iz teo re tičn ih  in praktičnih g las­
b en ih  d iscip lin , ki v celoti sestavljajo  tem eljno  znanje za vsakega glasbenika, 
najprej o rganista in zborovodjo; pom eni pa  tud i p red zn an je  za nadaljnji študij 
g lasbe  na kateri o d  visokih g lasbenih  šol.

155



Pripravnico ob isku jejo  tisti, ki nim ajo še  klavirske šo le  in g lasbene  teorije . V 
njej dob ijo  osnovno znanje  klavirja in teorije . Nato se  v štirih letih  zvrstijo p re d ­
m eti: orgle, solfeggio, vokalna tehnika, zborovsko pe tje , zborovodstvo, glasbena 
zgodovina, liturgika, harm onija, kontrapunkt, generalbas, g lasbeno  oblikoslovje 
in nauk o instrum entih  z organografijo. N ekateri p red m eti trajajo po eno leto  (li­
turgika, nauk o instrum entih , oblikoslovje), nekateri dve leti (zgodovina glasbe, 
vokalna tehnika, harm onija, kontrapunkt, zborovodstvo, generalbas), tri le ta  (sol­
feggio) in štiri le ta  (zborovsko p e tje , orgle). Po te j stopnji, ki je  obvezna za vse, se 
štud ij lahko nada lju je  v nasledn jih  sm ereh: orgle, kom pozicija in dirigiranje. O d­
de lek  za orgle je  odprt, druga dva se  trenu tno  ne prakticirata.

Osnovne značilnosti tečaja: Izhajajoč iz popolnom a drugačnih d ružbenopo li­
tičnih razm er, ki posegajo  in določajo oblike življenja današn jega človeka, nika­
kor ni m ogoča predvojna organizacija cerkvenoglasbenega študija. Od žačetka 
teča ja  sem  b elež im o  sicer številčno visoko ud e ležb o , ven d ar je o d s to te k  teh , ki 
tečaj končajo, sorazm erno  m ajhen (okrog 10 %). Vzrok za to  je v  dejstvu, da  učenci 
štud ira jo  g lasbo  ob  svojem  osnovnem  štud iju  ali de lu , kar je za m arsikoga p reza­
htevno. Vpis učencev v prejšnjih  letih  (podatki veljajo za vpis ob začetku leta) je 
takle:

Š tudijsko leto 1971/72 — 60 učencev 1981/82 — 109 učencev
1972/73 — 44 učencev 1982/83 — 105 učencev
1973/74 — 59 učencev 1983/84 — 128 učencev
1974/75 — 72 učencev 1984/85 — 147 učencev
1975/76 — 76 učencev 1985/86 — 161 učencev
1976/77 — 70 učencev 1986/87 — 161 učencev
1977/78 — 73 učencev 1987/88 — 189 učencev
1978/79 — 77 učencev 1988/89 — 195 učencev
1979/80 — 74 učencev 1989/90 — 186 učencev
1980/81 — 109 učencev

Predavatelji
Druga točka Pravilnika govori o predavateljih  OT-ja. Zahteve zanje so dvojne: us­
trezna  kvalifikacija prav za tisto  disciplino, ki naj jo poučuje, in pripravljenost za 
v estno  in zavzeto delo . N aslednji podatk i predstav ljajo  vse predavate lje , ki so 
poučevali na OT—ju vsaj dve leti: njihovo strokovno u sp o so b ljen o st oziroma 
sm er g lasb en e  izobrazbe.

Čotar s. Boža, AG v Ljubljani, g lasbena pedagogika in orgle; H ochschule fur 
Musik und  d a s te lle n d e  K unst in Graz, triletni orgelski kurz. Poučuje od  leta 1976 
klavir, orgle, vokalno tehniko, nekaj le t solfeggio.

Feguš Maks, AG v Ljubljani, o d d e le k  za kom pozicijo. V letih  1972—75 je p o ­
učeval zgodovino g lasbe, nauk o instrum entih  in vokalno tehniko.

K obal s. Cecilija, Institut za cerkveno glasbo v Zagrebu, AG v Ljubljani (o d d e­
lek  orgle), H ochschule fur Musik und  d a rs te lle n d e  Kunst in Graz, triletn i orgelski 
kurz. Poučuje orgle od  le ta  1972, nekaj le t tud i solfeggio.

Kenda s. Rebeka, Pedagoška akadem ija v Ljubljani. Poučuje o d  le ta  1987 
klavir.

Krnel Leon, Orglarski tečaj v Ljubljani, H ochschule fur Musik und d a rste llen ­
d e  Kunst in Graz, triletn i orgelski kuz. Poučuje orgle od  le ta  1987.

Lipovšek Pia je  poučevala klavir od  1982 do 1985.

156



Misson Andrej, Orglarski tečaj v Ljubljani, AG v Ljubljani, pouču je  o d  le ta  1984 
solfeggio in g lasbeno  oblikoslovje.

N agode Tomaž, AG v Ljubljani, o d d e lek  za orgle. Poučuje orgle od  le ta  1974.
O sredkar Janez, AG v Ljubljani, o d d e lek  orgle in kom pozicijo. Poučuje od  leta 

1971 orgle, harm onijo in kontrapunkt.
Smolik Marijan, profesor liturgike na TF, poučuje  od  le ta  1971 liturgiko.
Škulj Edo, Pontificio Institu to  di Musica Sacra v Rimu, doktorat. Poučuje zgo­

dovino g lasbe  in nauk o instrum entih  z organografijo; od leta 1975.
Šorl Polona, AG v Ljubljani, klavir, poučuje  od  leta 1986 g lasbeno  teorijo.
Š pen dov p. Vendelin  je poučeval od začetka (1971) do  le ta  1973.
Šuštar Rezka, š tu d en tk a  Filozofske fakulte te  v Ljubljani, muzikologija. Pouču­

je klavir od  le ta  1988.
Tomanič Angela, AG v Ljubljani, o d d e le k  orgle; H ochschule fur Musik und  

d a rs te llen d e  Kunst in Graz, triletni orgelski kurz. Poučuje od le ta  1971 orgle.
Tozon Mirjam, konzervatorij v Ljubljani (pred  vojno). Poučuje od  le ta  1975 

klavir.
Trošt Jože, vodite lj OT-ja od  le ta  1971 (na to  m esto  im enovan z dek re tom , naj 

na jd e  obliko pouka za organiste). Študij g lasb e  (licenca) na Pontificio Institu to  di 
Musica Sacra v Rimu te r  študij dirigiranja in kom pozicije na A kadem iji za g lasbo 
(AG) v Ljubljani. Poučuje klavir, orgle, zborovodstvo, zbor, genera lbas, solfeggio.

Vratanar Polona, AG v Ljubljani, poučuje g lasbeno  teorijo  od  1986.

V MARIBORU
Za g lasbeno  življenje v m ariborski škofiji je bila  izrednega p o m en a  Orglarska šola 
(OŠ) v Celju, ki jo je v le tu  1899 ustanovil in skozi 40 le t vodil organist v opatijsk i 
cerkvi Karel Bervar (1864— 1956). O m enjeni organist in sk ladatelj je končal OŠ pri 
A. F oersterju  v Ljubljani (1885). Leta 1895 je  z odličnim  u sp eh o m  končal eno le tn i 
g lasben i tečaj v R egensburgu. OŠ je da la  Cerkvi na S lovenskem , pa  tu d i na Hrva­
škem  (M edjim urje in Zagorje) na s to tin e  odličnih organistov in glasbenikov, ki so 
bili o b en em  tud i uradniki, saj so v Celju prejeli tud i tovrsto izobrazbo. V le tu  se  je 
OŠ iz Celja prese lila  v M aribor, kjer jo je do  vojne vihre (1941) vodil m ariborski 
regens chori Janez G ašparič (1895— 1949).

V več d e se tle tn e m  povojnem  o b d o b ju  je nastala v m ariborski škofiji v 
cerkveno-g lasbenem  življenju velika vrzel, ki jo želi izpolniti OT v Mariboru; u s ta ­
novljen je bil na p o b u d o  Škofijske kom isije za liturgijo in g lasbo  te r  z odobritv ijo  
TF v Ljubljani v akadem skem  le tu  1979/80. Doslej je OT končalo 34 slušateljev , 
saj mnogi na poti omagajo.

Zaradi velikih razdalj v naši škofiji po tek a  pouk tu d i v drugih krajih (m aribor­
ske) škofije. R edna predavanja  ob  sobo tah , pouk  na orglah in pripravnica (klavir s 
teorijo) po tekajo  v M ariboru na OT (Koroška cesta  1 — predvojna Bogoslovna vi­
soka šola), v kratkem  pa  se  m islim o p rese liti v novokupljeno hišo na Slom škovem  
trgu. Pripravnico im am o tud i v Celju, Ptuju, Ljutom eru, Slovenj Gradcu. Pouk orgel 
po tek a  tud i v Celju in Slovenj Gradcu. Pouk ob  so b o tah  je razdeljen  na štiri leta . V 
tem  akadem skem  le tu  im am o 1., 3., te r  4. letnik. Na pod ip lom skem  štud iju  iz or­
gel pri F. Križniku so v tem  letu  trije slušatelji. Službo vodite lja  OT opravlja Mar­
jan Potočnik.

Na OT se  je izm enjalo že več predavateljev . Na OT so predavali: Stanko Trobi- 
na (zgodovina glasbe), Jože Gregorc (zborovodstvo), Anton Breznik (Solfeggio), Ju­
s tina  Kovačič (klavir), Nevenka Gril (solfeggio, zgodovina glasbe), M aksimilijan

157



Feguš (harm onija, oblikoslovje, nauk o instrum entih , vokalna tehnika), Milko Biz­
jak (orgle), Marija P epe lnak  (orgle, klavir, vokalna tehnika), Anton P etek  (klavir, 
orgle), Emilija K ladnik (zgodovina glasbe), Marija Feguš (klavir), Emilija Palčec 
(klavir) te r  Ivanka Kutnjak (orgle).

V akadem skem  letu  1989/90 predavajo: Stanko Lipovšek (liturgika), Filip 
Križnik (klavir, orgle, solfeggio, generalbas, oblikoslovje, nauk o inštrum entih), 
Lučka Fortek (klavir, harm onija, kontrapunkt), Lovro Čučko (vokalna tehnika), Jože 
Vagner (zgodovina glasbe), Zlata Prodan (klavir), Stanko Lilek (klavir, orgle) te r 
Marjan Potočnik (klavir, orgle, zborovodstvo). Letos je vpisanih  92 slušateljev, kar 
je nekoliko manj kakor p rejšn ja  leta. Nekdanji predavatelj Anton P etek  je nam reč 
privatiziral okrog 20 naših slušateljev.

V NOVI GORICI
V jesen i 1985 so nekateri ljubitelji in delu joči na področju  cerkvene g lasbe na 
Goriškem  dali p o b u d o , da  bi začeli z vzgojo organistov in cerkvenih pevovodij. 
Vodila jih je želja, da  bi obnovili delo , ki sta  ga opravljala p red  d ese tle tji d an es  že 
pokojna E. Komel in L. Bratuž. Pobuda je p ad la  na p lodna tla tud i pri novogoriš­
kem  župniku G ašperju  Rudolfu, ki je bil pripravljen dati na voljo prostore, ki jih je 
p ridob il z izgradnjo nove cerkve in župnijskega dom a. Najprej so razmišljali o 
sam osto jn i orglarski šoli, kot je delovala v pretek losti, p ozneje  pa so ugotovili, da 
b i bilo  bo lje , če  bi obstajali kot o d d e lek  že dobro  vpeljanega Orglarskega tečaja v 
Ljubljani. Zato so prevzeli s ta tu t in obveznosti, ki izhajajo iz njega.

Tako so začeli z de lom  še le  v decem b ru  1985. Sprejeli so veliko število prijav- 
ljencev (35). Dva profesorja sta  poučevala teo re tičn e  p red m ete , trije pa orgle. Ker 
v novogoriški cerkvi še  ni b ilo  orgel, je pouk na orglah potekal v treh  bližnjih cer­
kvah: v Solkanu, na Kapeli in v Vrtojbi. U vedena je bila  tud i pripravnica. V drugem  
šolskem  le tu  so pridobili še  tri nove učne moči in v poseb n i sob i nove orgle za 
Orglarski tečaj, ki jih je izdelal Anton Jenko. V šolskem  le tu  1987/88 je ostal isti 
učni kader, pojavljale so se  pa pogostne  odso tn o sti p rofesorjev  zaradi njihovega 
poklicnega dela . V novem  šolskem  le tu  so zato iskali nove rešitve in dobili tri 
druge, ki so zlasti manj vezani na prevoz in d e lo  po teka  b rez  večjih m otenj. Pro­
b lem  pa so postali prostori, saj je po trebn ih  več učilnic.

P redm etn ik  je usklajen  z ljubljanskim . Prva le ta  so sicer uvajali drugačen vrst­
ni red  po razredih, zdaj pa prihaja do izenačenja z ljubljanskim .

Vpis Študijsko le to  1985/86 — 35 učencev
1986/87 — 45 učencev 
1987 /88— 43 učencev 
1988/89 — 48 učencev 
1989/90 — 51 učencev

Predavatelji
Bergant Hubert, profesor na Ag v Ljubljani; na tečaju  od  1985
K obal Lojze, OT, od  1986
Kobal s. Cecilija, AG, od  1988
Kuštrin Mojca, AG, od  1985
Mauri Štefan, AG, od  1985.
Mignozzi Ivan, AG, od  1985 
Paljk Terezija, OT, od  1985 
Rejc Dimitrij, AG, od  1986

158



Pregledi

Rektorji U niverze  v  Ljubljani

Josip Plemelj 1919— 1920 Gorazd Kušej 1950— 1952
Rihard Zupančič 1920— 192! Fran Zwitter 1952— 1954
Gregor Krek 1921 — 1922 Anton Kuhelj 1954— 1956
Aleš Ušeničnik 1922— 1923 Božidar Lavrič 1956— 1958
France Kidrič 1923— 1924 Dolfe Vogelnik 1958— 1961
Karel Hinterlechner 1924— 1925 Makso Žnuderl 1961 — 1964
Leonid Pitamic 1925— 1926 Albert Struna 1964— 1967
Franc Ksaver Lukman 1926— 1927 Roman Modic 1967— 1970
Rajko Nahtigal 1927— 1928 Mirjan Gruden 1970— 1973
Milan Vidmar 1928— 1929 Janez Milčinski 1973— 1976
Metod Dolenc 1929— 1930 „ Ervin Prelog 1976— 1978
Alfred Šešerko 1930— 1932 Slavko Hodžar 1978— 1981
M atija Slavič 1932— 1934 Ivo Fabinc 1981 — 1985
Fran Ramovš 1934— 1935 Ivan Kristan 1985— 1987
Maks Samec 1935— 1937 Polde Leskovar 1987 (f 20. 10.)
Rado Kušej 1937— 1939 Janez Peklenik 1987— 1989
M atija Slavič 1939— 1941 Boris Sket 1989—
Milko Kos 1941 — 1945
Alojz Kral 1945— 1946 * Rektorji — teologi so izpisani s polkrep-
Anton Melik 1946— 1950 kimi črkami.





D ek a n i T e o lo š k e  fa k u lte te  v  Ljubljani

Franc Ušeničnik 1919— 1920 Franc Ks. Lukman 1943— 1944
Aleš Ušeničnik 1920— 1921 Andrej Snoj 1944— 1945
Franc Grivec 1921 — 1922 Janez Fabijan 1945— 1946
Josip Srebrnič 1922— 1923 Janez Fabijan 1946— 1947
Franc Ks. Lukman 1923— 1924 Vinko Močnik 1947— 1948
Matija Slavič 1924— 1925 Anton Trstenjak 1948— 1949
Lambert Ehrlich 1925— 1926 Anton Trstenjak 1949— 1950
Aleš Ušeničnik 1926— 1927 Stanko Cajnkar 1950— 1966
Franc Grivec 1927— 1928 Anton Trstenjak 1966— 1967
Josip Ujčič 1928— 1929 Stanko Cajnkar 1967— 1968
Franc Ks. Lukman 1929— 1930 Vilko Fajdiga 1968— 1970
Matija Slavič 1930— 1931 Maks Miklavčič (f 19. 7. 1971) 1970— 1971
Lambert Ehrlich 1931 — 1932 (Marijan Smolik) prodekan 1971 — 1972
Aleš Ušeničnik 1932— 1933 Marijan Smolik 1972— 1974
Franc Grivec 1933— 1934 Marijan Smolik 1974— 1976
Josip Ujčič 1934— 1935 Franc Perko 1976— 1978
Franc Ks. Lukman 1935— 1936 Štefan Steiner 1978— 1980
Lambert Ehrlich 1936— 1937 Štefan Steiner (f5. 7. 1981) 1980— 1981
Matija Slavič 1937— 1938 Franc Perko 1*981 — 1983
Andrej Snoj 1938— 1939 Franc Perko 1983— 1984
Janez Fabijan 1939— 1940 France Rozman 1984— 1986
Josip Turk 1940— 1941 Rafko Valenčič 1986— 1988
Alojzij Odar 1941 — 1942 Rafko Valenčič 1988— 1990
Franc Ks. Lukman 1942— 1943

161





Doktorji t e o lo g i j e

P rom ov iran i na  T eo lo šk i fa k u lte ti 
v L ju b ljan i o d  le ta  1970

Seznam doktorjev, ki so promovirali na 
Teološki fakulteti v Ljubljani od ustanovit­
ve Univerze le ta  1919 do 1962 je obja­
vil Marijan Smolik v Zborniku razprav Teo­
loške fakultete v Ljubljani, Ljubljana 1962, 
381—383, za čas od 1952 do 1969 pa v Bo­
goslovnem vestniku 29 (1969) 396—400. 
Tu so objavljeni doktorji, promovirani 
po letu 1969. Poleg priimka in imena 
avtorja te r  naslova disertacije je om enjena 
letnica obram be oziroma promocije.

1970
VIV1AN Angelo, Struttura e teologia di Mat- 
teo 1—11, Empoli 1970,1 +  170; m entor dr. 
Jakob Aleksič; promocija 10. 10. 1970.

1971_

MOČNIK Jožef, Zakonitost in nezakonitost 
otrok v Sloveniji po kanonskem in držav­
nem pravu, Ljubljana 1970, 52; m entor dr. 
Stanko Ojnik; prom. 6. 3. 1971.

1973
KRAMBERGER FRANC, Osrednje teološke 
resnice v Slomškovem oznanjevanju. Božje 
otroštvo — središče Slomškove razlage 
verskega nauka in njegove teološko-antro- 
pološke miselnosti, Ljubljana 1971, 149;

m entor dr. Vekoslav Grmič; prom. 29. 1. 
1973.
BARTELJ Ludvik, zadnji tem elj realnega 
izkustvenega sveta je Bog, Ljubljana 1967; 
m entor dr. Anton Trstenjak; prom. 31. 1.
1973.
MARKEŠIČ Luka, Izgradnja Crkve prem a 
Prvo m pism u Korinčanima, Sarajevo 1972, 
XX +129; m entor dr. Franc Perko; prom. 29. 
1. 1973.

1974
RAJHMAN Jože, Teološka podoba Trubar­
jeve Ene dolge predguvori, Maribor 1974, 
231; m entor dr. Vekoslav Grmič; promocija
30. 9. 1974.
STRES Anton, Razvoj marksistične teorije 
religije v povojni Jugoslaviji, Ljubljana 1977, 
182; m entor dr. Vekoslav Grmič; prom. 1.10.
1974.

1976
ZELKO Ivan, Gospodarska in družbena 
struktura turniške pražupnije po letu 1381, 
Ljubljana — SAZU 1972, Razred VI1/5, III +  
381 — 473: Cerkveno zgodovinska vpraša­
nja ob novih dognanjih o družbeni in kolo­
nizacijski zgodovini turniške pražupnije, v: 
BV 1975, 453—480; m entor dr. Štefan Stei­
ner; prom. 30. 1. 1976.

163



SMEJ Jožef, Pastoralna dejavnost Ivanocy- 
jevega kroga, Maribor 1975, 169 +  111, (delni 
natis); m entor dr. Štefan Steiner; prom. 30. 
1. 1976.
POJAVNIK Ivan, Človek na meji dvehveso- 
lij. Nekateri vidiki iz teološke antropologije 
sv. Gregorija iz Nise, Ljubljana 1975, XV +  
255; m entor dr. Anton Strle; prom. 30. 1.
1976.

1977
ZIRDUM Andrija, Filip Lastrič — Očevac 
1700— 1783, Zagreb 1982, 147; m entor dr. 
Metod Benedik; obram ba 18. 11. 1977.

1978
VALJAN Velimir, Moralni zakon situacije u 
pespektivam a drugog Vatikanskog koncila, 
Zagreb 1977,138; m entor dr. Štefan Steiner; 
prom. 31. 1. 1978.
ROBLEK Jože, Problem prosilne molitve v 
sekulariziranem svetu, Ljubljana 1976, XV111 
+  226; m entor dr. France Oražem; prom. 31. 
1. 1978.

[980
ŠTRUKELJ Anton, Teologija krščanskih 
stanov pri Hansu Ursu von Balthasarju
— izdaja: Življenje iz polnosti vere, Ljub­
ljana 1981, 384; m entor dr. Anton Strle; obr 
13. 12. 1980, prom. 8. 9. 1981.
KONCILIJA Rudi, Cankar o družbeni vlogi 
Cerkve, Ljubljana 1981,130; m entor dr. Jože 
Rajhman;obr. 13.12.1980, promocija 21.10.
1981._
SORČ Ciril, Soočenje z Moltmannovo te ­
ologijo upanja, Vipava 1980,268; m entor dr. 
Anton Strle; prom. 10. 3. 1980.

1982 __
LUJIČ Božo, Izkustvo Boga 1 čovjeka u Je-

remijinoj knjiži, Zagreb 1983, 153; m entor 
dr. Anton Strle; obr. 24. 4. 1982.
SNOJ Alojzij Slavko, Kateheza kot celostni 
vzgojno izobraževalni proces, Ljubljana
1982, 103; m entor dr. Valter Dermota; obr. 
15. 6. 1982.
PEKLAJ Marijan, Sveto pismo, izročilo in 
Cerkev v predgovorih Jurija Dalmatina v Bi­
bliji 1584, Ljubljana 1984, XXVI +  384; m en­
tor dr. Anton Strle; obr. 27. 9. 1982, prom. 
1984.

1983
PIRŠ Andrej, Duhovni lik škofa Friderika 
Baraga, Lukovica 1983, 235; m entor dr. An­
ton Strle; obr. 29. 4. 1983.
KOVAČIČ Alojzij, Prispevek dr. Franca 
Grivca k razvoju ekleziologije v prvi polovici 
20. stoletja, Ljubljana 1983, 211; m entor dr. 
Franc Perko; obr. 28. 6. 1983.
BOSANK1Č Mijo, Sam osaobčenje božje
— središnji teološki pojam Karla Rahnerja, 
Plehan 1985, XIV +  193; m entor dr. Anton 
Strle.

1985
VEČKO Terezija s. Snežna, Božja in člo­
veška zvestoba v hebrejski bibliji, Ljublja­
na 1986, XI +  187 +  61; m entor dr. lože Kra­
šovec; obr. 27. 9. 1985; prom. 6. 3. 1986. 
KARAMATIČ Marko, Franjevci Bosne Sre­
brne u vrijeme austro-ugarske uprave 
(1878— 1914), Ljubljana 1985, 451 (tipko­
pis); m entor dr. M etod Benedik; obr. 12.12. 
1985; prom. 6. 3. 1986.

1986
RAMOVŠ Jože, Doživljanje — tem eljno 
človekovo duhovno dogajanje, Ljubljana 
1986, 280; m entor dr. Anton Trstenjak; obr.
18. 1. 1986, prom. 6. 3. 1986.

164



Promovirani na Teološki fakulteti 
v Argentini od  1945 do 1959

1946
CIGAN France, cerkvena oblast v osnovnih 
obrisih

1947
STARC Martin, Fizična podoba Jezusa 
Kristusa.
ŽAKELJ Filip, Enakopravnost in podlož- 
nost žene v zakonu.

1950
KOPUŠAR Milan, Duhovniški lik po zamisli 
papeža Pija XI.
GOGALA Mirko, Sveti Pavel kot organizator

1952
KLADNIK Franc 
KOKOVICA Alojzij

Častni doktorji

VOVK Anton (1900— 1963), ljubljanski nad­
škof, 1960.
UKMAR dr. Jakob (1876— 1975), apostolski 
protonotar, duhovnik Tržaške škofije, 1970. 
DEMŠAR dr. Josip (1977— 1980), upokojeni 
profesor TF, duhovnik ljubljanske nadškofi­
je, 1970.
KROŠL Jože (1894— 1978), upokojeni pro­
fesor TF, duhovnik mariborske škofije,
1975.

POGAČNIK dr. Jožef (1902— 1980), ljub­
ljanski nadškof in metropolit, 1980. 
METLIKOVEC Albert (1920— 1982), duhov­
nik koprske škofije, 1980.

OBERZAN Drago (1900— 1983), duhovnik 
mariborske škofije, 1980.

TOMC prof. M atija (1899— 1985), duhovnik 
ljubljanske nadškofije, 1982.

Zbral Rafko Valenčič

165





Magistri t e o lo g i j e
od  leta  1968

Poleg seznam a magistrov in naslovov magi­
strskih nalog je naveden m entor ter datum 
zagovora magistrske naloge oziroma ust­
nega magistrskega izpita.

1968
ZIRDUM Andrija, Doprinos 2. Vatikanskog 
koncila nauku o spasenju; m entor dr. Anton 
Strle, 3. 4. 1968.

GRČAR Leopold, Jaslice; m entor dr. Maks 
Miklavčič, 26. 6. 1968.

SILIČ Vitomir, Proslava svega stvorenog 
prem a konstituciji GS; m entor dr. Vekoslav 
Grmič, 9. 11. 1968.

1969
MARIČ Zdenko, Odnos izmedju crkvenog i 
državnog bračnog prava u SFRJ; m entor dr. 
Stanko Ojnik, 26. 6. 1969.

VALJAN Velimir, Nauka 2. Vatikanskog 
koncila o vjerskoj slobodi; m entor dr. Š te­
fan Steiner, 22. 10. 1969.

BALAŽIČ Š tefan , Okrožnica Humanae vi­
tae, predzgodovina, pom en, odmevi, do­
polnitve episkopatov; m entor dr. Štefan 
Steiner, 6. 11. 1969.

1970
KRNC Pavel, Jegliševo pojmovanje družbe 
v luči 2. vatikanskega cerkvenega zbora; 
m entor dr. Anton Strle, 18. 3. 1970. 
KRAŠOVEC Jože, Biblični pojem  stvarjenja 
in problem  časa; m entor dr. Jakob Aleksič,
26. 6. 1970.

1971
MAROLT Janez, Kartuzijani na Slovenskem 
do reformacije; m entor dr. Maks Miklavčič,
6. 3. 1971.

1973
HAM Matija, Jernej Basar kot pridigar s po ­
sebnim  ozirom na eshatologijo, m entor dr. 
Janez Oražem, 28. 7. 1973.
KONCILIJA Rudi, O drešenje v nauku 2. Va­
tikanskega koncila; m entor dr. Anton Strle, 
25. 6. 1973.

1977
LUJIČ Božo, Izkustvo Boga i čovjeka u Je- 
remijinoj knjiži; m entor dr. Anton Strle, 28.
5. 1977.
KARAMATIČ Marko, Fra Julijan Jelenič i 
njegovo djelo Kultura i bosanski franjevci; 
m entor dr. M etod Benedik, 28. 5. 1977. 
SORČ Ciril,. Značilnosti Moltmannove te o ­
logije upanja; m entor dr. Anton Strle, 23. 6.
1977.

167



1978
ŠTRUKELJ Anton, Kontemplacija in akcija 
pri Hansu Ursuvon Balthasarju; m entor dr. 
Anton Strle, 12. 3. 1978.

BRATINA Pavel, Pozasebljanje vere in po­
človečenje; m entor dr. Franc Rode, 15. 4. 
1978.
VERDEV H erm an, Kronološki pregled slo­
venskih prevodov Svetega pisma; m entor 
dr. Jakob Aleksič, 23. 6. 1978.

VEČKO T erezija s. Snežna, Pomen pojmov 
'em et' in em unah' v knjigi Psalmov; m entor 
dr. Jože Krašovec, 24. 6. 1978.

PIRŠ Andrej, Podoba Boga pri škofu Fride­
riku Baragu; m entor dr. Anton Strle, 29". 9.
1978.

SLAPŠAK Ciril, Vzgoja vesti v zgodnji 
otroški dobi; m entor dr. Valter Dermota, 28.
10. 1978.

1979
OCEPEK Karmen, Moralna vzgoja predšol­
skih otrok v vzgojnovarstvenih zavodih: 
m entor dr. Valter Dermota, 28. 2. 1979. 
HOČEVAR Stanko, Bistvo osebnega greha 
v današnji hamartologiji; m entor dr. Anton 
Strle, 2. 6. 1979.

1980
NOVAK Silvester, Podoba Boga in spre­
obrnjenje v pom em bnejših  spisih sv. Av­
guština-, m entor dr. Ivan Pojavnik, 10. 3. 
1980.
KOVAČIČ Alojzij, Cerkev po svojih službah 
išče novih poti do človeka; m entor dr. Franc 
Perko, 23. 6. 1980.

1982
DOLENC Bogdan, Kristjanov odnos do 
sveta po nauku kard. J. H. Newmana; m en­
tor dr. Anton Nadrah, 15. 1. 1982.
RAMOVŠ Jože, Alkoholno omamljena vera; 
m entor dr. Anton Trstenjak, 4. 3. 1982.

ZUPANČIČ Vlado, Slovenske velikonočne 
pridige v 19. in v  začetku 20. stoletja; m en­
tor dr. Anton Strle, 15. 6. 1982.

1983
KOGOJ Jasna, Zgodovina uršulinskega re­
da v Sloveniji; m entor dr. M etod Benedik,
24. 11. 1983.

1984
JURAK Cveto, Poslednje reči v De civitate 
Del sv. Avguština; m entor dr. Anton Strle,
19. 1. 1984.

1986
CAPUDER Aleš Stanislav, Logos — srce 
dialoga; m entor dr. Franc Perko, 29.9. 1986.

1987
ORLOVAC Ivo, O dredbe o životu svečenika
i vjernika u partikularnom pravu ljubljanske 
(nad)biskupije od 1917 do 1983 godine; 
m entor dr. Stanko Ojnik, 17. 11. 1987. 
GRŽAN Pavel, Evharistija v spisih Tomisla­
va Šagi-Buniča; m entor dr. Anton Strle, 22.
10. 1987.
JURIČ Tomislav, Franjevačka pedagogija u 
službi formiranja kandidata u novici j atu; 
m entor dr. Valter Dermota, 18. 12. 1987. 
ORŠOLIČ Marko, Blochova filozofija religi­
je; m entor dr. Anton Stres, 25. 11. 1987.

1988
POGAČNIK Janez, Organizacija delne Cer­
kve pod  vidikom teorije upravljanja; m en­
tor dr. Franc Perko, 6. 6. 1988.
ANDRIJANIČ P etar, Sadržaj i m etode ka­
tehetskih  djela fra Augustina Miletiča, apo- 
stolskog vikara u Bosni i Hercegovini; m en­
tor dr. Metod Benedik, 16. 6. 1988.

1989
KOLAR Bogdan, Razvoj salezijanske misli 
na Slovenskem do ustanovitve prvega za­
voda na Rakovniku; m entor dr. M etod Be­
nedik, 22. 2. 1989.

Zbral Rafko Valenčič

168



Diplomirani teo log i
od leta 1979

V skladu z določbami konstitucije Sa­
pientia Christiana (1979, 44) Statut Teološ­
ke fakultete v Ljubljani (člen 65) zahteva za 
diplom o ustrezno pisno nalogo (prej sem i­
narske naloge). Objavljamo seznam  avtor­
jev in naslove diplom skih nalog, ki jih hrani 
Arhiv TF.

1979
1. Avsenak Drago, Bogoiskateljstvo v hin­

dujski pesnitvi Bhagavadgita — G ospodo­
va pesem , 37 str., m entor F. Rode.

2. Belak Jože, Stvarjenje in odrešenje, (2) 
+  47 str., m entor V. Grmič.

3. Bizjak Dominik — Dinko, Hierofanija, 
96 +  (13) str., m entor F. Rode.

4. Florjane Ivan, Razlaga psalmov 5 in 7,
118 str., m e n to r). Krašovec.
5. Horvat p. Mirko, Redovništvo kot zna­

m enje božje ljubezni v sodobnem  svetu, (2) 
+  30 str., m entor J. Rajhman.

6. Jerebic Imre, Človek človeku zakra­
ment, (4) +  109 str., m entor F. Rode.

7. Košir Borut, Zgodovina škofijskega sod ­
stva, 35 str., m entor S. Ojnik.

8. Kovačič Jože, Moralni nauk v učbenikih 
našega stoletja do leta 1945,70 str., m entor 
V. Dermota.

9. Kržišnik Janez, Pastoracija bolnikov in 
invalidov, 51 str., m entor R. Valenčič.
10. Linasi Franc, »Kreposti ponižnosti in 
zmernosti te r  po t miloščine v pridigah sv. 
Janeza Krizostoma k M atejevemu evangeli­
ju«, 30 str., m entor I. Pojavnik.
11. LiparTone, Sveti Duh v življenju Cerkve 
(Nauk in spodbuda papeža Pavla VI.), 83 
str., m entor A. Nadrah.

12. Šket Janez, Oznanjevalna vrednost maš 
z otroki. Možnosti in pobude  PMO in d e ­
janska izraba pri nas, Vlil +  53 str., m entor J. 
Oražem.
13. Štolcar Klemen, Razvoj verskih resnic 
po Newmanovem gledanju in pom en za 
sedanjost, 35 str., m entor A. Strle.
14. Valič Cvetko, Sveto in desakralizacija. 
Desakralizirano krščanstvo?, 45 str., m entor 
F. Rode.
15. Vinkovič Jože, Kristusova binkoštna 
Cerkev v Sloveniji in njena ekum enska raz­
sežnost, 45 str., m entor S. Janežič.

1980
1. Dolenc Bogdan, Pojmovanje »sveta« pri 

kardinalu J. H. Newmanu, 47 str., m entor A. 
Strle.

2. Hami Slavko, Filozofsko odredenje um- 
jetnosti u Karla Jaspersa, 38 str., m entor A. 
Stres.

3. Jenko Janez, Dogmatično teološke te ­
m e v pridigah dr. Mihaela Opeka, (3) +  33 * 
(1) str., m entor A. Strle.

4. Letonja Alojz, Socialno vprašanje in 
cerkveno učiteljstvo od Leona XIII. preko 
Pija XI. do Pija XII., 34 str., m entor Š. Steiner.

5. Markovič Luka, Kierkegaard — filozof 
koji traži suuživljenje, (3) +  39 str., m entor 
A. Strle.

6. M ettler Gyula, Tihamer Toth. Radijski 
govornik in vzg ojitelj, III +  115 str., m entor 
J. Oražem.

7. Murn Ciril, Ruska pravoslavna Cerkev in 
ekumenizem, 42 str., m entor F. Perko.

169



8. Podbevšek Franc, Razvoj komunikacije 
in komunikacijskih sredstev, 59 str., mentor 
V. Dermota.

9. Rakovnik Vladimir, Mladostnik in reli­
giozno vrednotenje, (2) +  114 str., m entor V. 
Dermota.
10. Rampre Ivan, Priprava na zakon in dru­
žino v Cerkvi na Slovenskem, VII +  94 str., 
m entor R. Valenčič.
11. Slobodnik Franc, Sodobna katehetska 
govorica, v kolikor vplivajo nanjo sodobna 
elektronska komunikacijska sredstva, 44 
str., m entor V. Dermota.
12. Stržaj Jože, Svoboda — božji dar člo­
veštvu (teologija človekove svobode), 68 
str., m entor A. Strle.
13. Šamperl Janez, Sugestivnost in moč 
kretenj v liturgičnem dogajanju, 43 str., 
m entor M. Smolik.
14. Šarčevič Luka, Krščanska nada i unu- 
tarsvjetska utopija budučnosti, 38 str., 
m entor F. Rode.
15. Škerlj Žarko, Božja b esed a  in liturgija 
kot središče Cerkve v odrešenjski zgodovi­
ni, III +  66 str., m entor F. Perko.
16. Štuhec Ivan, Odmevnost socialne 
okrožnice Rerum novarum v osrednjih slo­
venskih katoliških revijah — Rimski katolik 
1889— 1896 — Katoliški obzornik 1897— 1906
— Čas 1907— 1931,(2) +  53 str., m entor Š. 
Steiner.
17. Žagar Ludvik, N astanek in razvoj novo­
m eškega kolegiatnega kapitlja, IV +  66 +  VI 
str., m entor M. Benedik.

1981
1. Berčan Anton, Oznanjevalna vrednost 

Slomškovih pridig v Drobtinicah, 44 str., 
m entor J. Oražem.

2. Bizjak Franc, Teološka izhodišča v Rat- 
zingerjevem Uvodu v krščanstvo, 55 str., 
m entor A. Strle.

3. Božič Alojz p. Ciril, Religija in krščan­
stvo pri S. A. Tokarevu in v Enciklopediji, 
Vlil +  51 str., m entor V. Fajdiga.

4. Erjavec Jože, Nekaj pogledov na budi­
zem, 32 str., m entor F. Rode.

5. Gerčar Janez, Laiki in bogoslužje na 
okupiranem  Gorenjskem (1941 — 1945), (2) 
+  69 str., m entor M. Smolik.

6. G odec Franc, Baraga in ljudska pobož­
nost, 55 str., m entor V. Fajdiga.

7. Hajšek Janko, Kristusovi osvobojenci,
45 str., m entor A. Strle.

8. Jagodic Ivan, Andrej Einspieler, narod­
ni buditelj in glasnik slovenske b esed e  pri 
bogoslužju, (2) +  32 str., m entor J. Oražem.

9. Jurišič Pero, Poslednje stvari u svjetlu 
islamskog učenja, 37 str., m entor F. Rode.
10. Kmetec Martin, Človek in (ne)smisel ali 
vprašanje Boga v romanu Don Kihot, 104 
str., m entor A. Strle.
11. Knep Milan, Osnovne razlike m ed kr­
ščanskim in marksističnim humanizmom,
83 str., m entor A. Stres.
12. Lavrih Peter, Evharistična skrivnost in 
verske sek te danes, II +  58 str., m entor A. 
Nadrah.
13. O bed Slavko, Učbenik Andreja Zamej­
ca »Navod za spovedovanje« v odnosu do 
novega obrednika »Sveta pokora«, 33 str., 
m entor R. Valenčič.
14. Oršolič Marko, Nietzscheova bespo- 
štedna borba protiv krščanstva — u očima 
Karla Jaspersa, 47 str., m entor F. Rode.
15. Pajk Slavko, Funkcija veselja v Don 
Boskovem preventivnem vzgojnem siste­
mu, 47 str., m entor V. Dermota.
16. Perčič Tone, Oznanjevalna moč glasbe 
in petja v liturgiji, 79 +  (1) str., m entor J. 
Oražem.
17. Puškarič Ilija, Feuerbach u svjetlu prvog
i trečeg izdanja Das W esen des Christen- 
tums i filozofije izmedju njih, 50 str., mentor 
A. Stres.
18. Sekolovnik Miha, Antropologija v delih
o. Rogerja, 56 +  III str., m entor A. Strle.
19. Tori Jože, Mormoni. »Jezusova Cerkev 
svetnikov zadnjih dni«, 74 str., m entor F. 
Rode.
20. Urbanci Andrej, S čim je škof Gnidovec 
pridobival ljudi?, 33 +  (1) str., m entor V. 
Fajdiga.
21 . Vozlič Štefan SDB, Liturgika v katehezi 
v XX. stoletju  v Sloveniji, (2) +  43 +  (2) str., 
mentor V. Dermota.

1982
1. Bešter Stanko, Teološka antropologija 

v luči spisov in življenja svetega Frančiška 
Asiškega, IX +  105 str., m entor A. Strle.

2. Cukjati Marko, Paragvajske redukcije, 
82 str., m entor F. Rode.

3. Gašparič Janko, Frančišek Asiški nas uči 
moliti, III +  60 str., m entor F. Oražem.

4. Gavran Lovro, Pavlova pneum atologija 
(prema Rim 8), 45 str., m entor F. Rozman.

170



5. Gostečnik Kristian — Pavel, Temelji 
Frančiškovega bratstva, XIV +  87 str., m en­
tor F. Oražem.

6. Juvan Franc, Zveličanje nevernih, 38 str., 
m entor A. Strle.

7. Kuralt Marjan, Vest v luči drugega vati­
kanskega koncila, 51 str., m entor M. Babnik.
8. Kutin Roman, Duhovna poglobitev v 

Notranjem gradu Terezije Avilske, III +  58 
str., m entor F. Oražem.

9. Lapajne Vinko, Zakrament sprave v slo­
venskih veroučnih učbenikih za osem letko 
1950— 1980, 41 str., m entor R. Valenčič.
10. Makše Milena s. Irma, Zgodovina druž­
b e  Marijinih sester, IV +  88 +  (7) str., m en­
tor M. Benedik.
11. Matjašec Stanko, Kapucinski ordinandi 
v protokolih ljubljanskih škofov 1607— 1781, 
92 str., m entor M. Benedik.
12. Mihelčič Franc, Simbol — most do du ­
hovnega sveta, 43 str., m entor A. Trstenjak.
13. Miroslavič Peter, Mnenja nekaterih n e­
kristjanov o Jezusu, 1 +  3 2 +  11 str., m entor A. 
Nadrah.
14. Očkon Janez, Praateizem +  prareligija, 
106 str., m entor F. Rode.
15. Ogulin Silvestra s. Jožefa, Teologija kri­
ža pri svetem  Pavlu, 78 str., m entor A. 
Nadrah.
16. Paljk Vinko, Zakoreninjenost Cerkve v 
skrivnosti presvete Trojice, (3) +  45 str., 
m entor A. Strle.
17. Pavli Štefan, Nekateri vidiki svobode 
na 2. vatikanskem koncilu, 60 str., m entor A. 
Strle.
18 Rustia dr. Anton, Pojmovanje o resnič­
nosti in veri za odrasle kristjane. Prem išlje­
vanja Carla Martinija o izkustvu vere po Ja­
nezovem evangeliju, 38 str., m entor A. Strle.
19. Šelih s. Barbara, Vloga ženskih redov­
nih družb za ekum enizem , 2 +  50 +  2 str., +
2 pril., m entor F. Perko.

20. Škufca Stanislav, Psihološke osnove re­
ligiozne vzgoje v detinski dobi (od rojstva 
do 7. leta), (4) +  67 str., m entor V. Dermota.
21. Šomen Jože, Inklulturacija v Afriki, IV +  
63 str., m entor D. Ocvirk.
22. Štefanič Stanko, Nagrobni napisi v čr­
nomaljski dekaniji, 62 str., m entor M. 
Smolik.
23. Žabot Ivan, Svetost mladih. Sredstva in 
cilj vzgojnega dela svetega Janeza Boška, 45 
+  VIII str., m entor F. Oražem.
24. Žerdin s. Terezija M., Stališča do eku­

menizma v pravoslavni Cerkvi, (2) +  39 +  (3) 
str., m entor F. Perko.
25. Žižek Francka, Hierarhično razmerje 
škof in duhovnik v izročilu cerkvenih oče­
tov, VIII +  67 str., m entor S. Ojnik.

1983
1. Adamič Jože, Apostol Indijancev Barto- 

lome d e  Las Casas, (3) +  53 str., m entor D. 
Ocvirk.

2. Balažič Branko, Ministrant — tukaj in 
sedaj, 86 str., m entor V. Dermota.

3. Celar Janez, Ženska v Cerkvi včeraj in 
danes, 50 +  VIII str., m entor F. Perko.

4. Cukjati Franc, Pastoralna skrb za Slo­
vence v Argentini, 72 str., m entor R. 
Valenčič.

5. Čuk Rado, Človekovo dostojanstvo po 
nauku 2. vatikanskega koncila in papeža Ja­
neza Pavla II., (3) +  85 str., m entor A. Strle.

6. Fajdiga Stanko, Moralni nauk o vesti pri 
Alojziju Šuštarju, 84 str., m entor R. Valenčič.

7. Filipič Venčeslav, Evharistija in današ­
nji človek, 34 str., m entor A. Nadrah.
8. Gantar Evgen, O Kristusu v reviji Cerkev 

v sedanjem  svetu, (3) +  53 str., m entor A. 
Nadrah.
9. Jan Branko, »Vstani in hodi...« Doku­

menti papeža Janeza Pavla II. bolnikom ter 
uresničevanje njegovi misli v gibanju Brat­
stva bolnikov in invalidov, III +  112 str., 
m entor M. Šef.
10. Kerin Stane, Prizadevanje škofa Jegliča 
za zgodnje in pogostno obhajilo, (30) +  56 
str., m entor M. Smolik.
11. Kimovec Slavko, Pogled Josipa Vidmar­
ja na krščanstvo, (3) +  86 str., m entor A. 
Strle.
12. Krmelj Janez, Razodevanje učlovečene 
B esede in p o t ljudi k veri v Avguštinovi raz­
lagi Janezovega evangelija, 59 str., m entor 1. 
Pojavnik.
13. Kržišnik Lojze, Misijonska dinamika 
Cerkve, 56 str., m entor V. Fajdiga.
14. Lavrič Karlo, Cerkev in neurejeni zakoni 
njenih članov, VI +  112 str., m entor M. 
Babnik.
15. Lisjak Franc (Vid), Marija — mati Kri­
stusova in Cerkve, VI +  64 str., m entor A. 
Nadrah.
16. Maroša Tone, Vloga m atere pri reli­
giozni rasti otroka v prvi mladosti, (2) +  37 
str., m entor V. Dermota.

171



17. Mavrič Tomaž, Splav kot problem  p a­
storale, (2) +  73 str., m entor M. Šef.
18. Mervar Franc, Kristus kot ključ do sm is­
la življenja pri Alešu Ušeničniku, 80 str., 
m entor A. Strle.
19. Pajk Marko, Socialna pravičnost pri p re­
rokih, 57 str., m entor J. Krašovec.
20. Petek Jože, Pierre Teilhard de Chardin 
in sv. Frančišek Asiški — Kristusovi priči in 
prijatelja sveta, 76 str., m entor A. Strle.
21. Pinosa Rafael, Marijino m esto v pokon­
cilski prenovi salezijanske družbe, (2) +  V 
+  84 str., m entor A. Nadrah.
22. Plešec Ciril, Pregled cerkvenih zavetni­
kov (v Sloveniji), (2) +  147 +  V str., m entor 
M. Smolik.
23. Počivavšek Ludvik, Vzori, ideali in idoli,
37 str., m entor V. Dermota.
24. Potrebuješ Ivan, Bogoslužje v škofje­
loških oznanilih, 58 str., m entor M. Smolik.
25. Sedej Andrej, Problemi verovanja mla- 
dihvpism ih uredniku Ognjišča 1965— 1974,
110 str., m entor R. Valenčič.
26. Slejko Rafael, Pojmovanje Jezusa Kri­
stusa pri Milanu Machovcu, VI +  75 str., 
m entor A. Nadrah.
27. Smrekar Janez, Romano Guardini o kr­
ščanskem bivanju, (2) +  43 str., m entor A. 
Strle.
28. Strle Dušan, Psihološki m ost m ed duš­
nim pastirjem  in sodobnim  človekom, 96 
str., m entor A. Trstenjak.
29. Tadina Ivanka, Inkulturacija bogoslužja, 
43 str., m entor M. Smolik.
30. Treven Jože, Nastanek in vsebina knji­
ge Pot popolnosti Terezije Avilske, 44 str., 
m entor F. Oražem.
31. Vovk Andrej, Človek in morala, 69 str., 
m entor M. Babnik.
32. Zevnik Matej, Župnijski listi m ed o b e­
m a vojnama in njihova oznanjevalna vred­
nost, 58 str., m entor J. Oražem.

4. Juhant Pavel, Človekova beda  in veliči­
na v Pascalovih »Mislih«, 70 str., m entor A. 
Strle.

5. Jurič Tomislav, Krščansko spasen je čov- 
jeka i svijeta, IV +  43 str., m entor A. Nadrah.

6. Kalan Slavko, Dr. Gregorij Rožman in 
Katoliška akcija v Sloveniji, 83 str., m entor 
F. Perko.

7. Kerin Tone, Božji klic po situaciji, (2) +  
41 str., m entor R. Valenčič.

8. Kovše Franc, Koncilske in pokoncilske 
oznanjevalne spodbude in njihova začetna 
odm evnost na Slovenskem, 60 str., mentor 
J. Oražem.

9. Kožuh Ivo, Župnije v Ljubljani ustanov­
ljene po letu 1945, 94 +  (1) +  zemljevid, 
m entor R. Tominec.
10. Orlovac Ivo, Pavlova i apostolska povla- 
stica prem a novom kodeksu, 39 str., m entor
S. Ojnik.
11. Pavlakovič Jože, Krstna simbolika na 
nekaterih krstnih kamnih in krstilnicah v 
Sloveniji, 69 str. +  30 str. fotogr., m entor A. 
Nadrah.
12. Planinšek Jože, Lazaristi na Sloven­
skem in jugoslovanska provinca, 123 str. (+ 
12 str. fotogr.), m entor F. Dolinar.
13. Suban Alojz, Zveza m ed vero v Boga, v 
Kristusa in Cerkev pri J. H. Newmanu, 42 str., 
mentor A. Strle.
14. Šink Andrej, Jezusovo mesijanstvo v Ja­
nezovem evangeliju, 49 str., m entor F. 
Rozman.
15. Tomažič Jože, Resnica in morala, 76 str., 
m entor A. Stres.
16. Vehovar Jože, Pojem božje pravičnosti 
pri apostolu Pavlu, 36 str., m entor J. 
Krašovec.
17. Zore Stanko, Podoba Cerkve v spisih 
Zdenka Roterja, VII +  118 str., m entor F. 
Perko.

1984
1. Cingerle Vinko, Pričakovanje kot b is­

tvena sestavina liturgije v adventnem  času,
38 str., m entor M. Smolik.

2. Gržan Karel, Bog Jezusa Kristusa — od ­
govor na bivanjsko stisko današnjega člo­
veka, 96 str., m entor A. Strle.

3. Hrastnik Jože, Človekovo srečanje s 
smrtjo in večnostjo, (2) +  IV +  79 str., m en­
tor J. Juhant.

1985
1. Andrijanič Petar, Suvremeni dijalog iz- 

m edju katolika i muslimana u Bosni, 45 str., 
m entor str., m entor F. Perko.

2.Bidovec Anton, Pokoncilska liturgična 
prenova v Latinski Ameriki, 52 str., m entor 
M. Smolik.

3. Bizjak s. Štefka, Veselje v Lukovem 
evangeliju, (3) +  49 str., m entor F. Rozman.

4. Brečko Franc, Vzgoja v Modestovem 
domu, 111 str., m entor V. Dermota.

172



5. Čibej Silvester, Podoba duhovnika v 
delih Ivana Preglja, 80 str., m entor F. 
Oražem.

6. Dolenc Jurij, Poklicanost vseh k sveto­
sti, III +  65 str., m entor F. Oražem.

7. Gorjup Tone, Srečanje z drugim v ro­
manu Idiot F. M. Dostojevskega, V +  40 str., 
m entor V. Dermota.

8. Gregorič Herman, Salezijanska asisten­
ca kot sodobna dom ska vzgoja, 57 str., m en­
tor V. Dermota.

9. Jakopec Peter, Izvor ljudskih verovanj, 
36 str., m entor F. Oražem.
10. Kožuh Dušan, Glas vpijočega v puščavi. 
(Pojmovanje sodobnega družbenega in 
gospodarskega življenja v delih dr. Andreja 
Gosarja), 81 str., m entor J. Gril.
11. Krečič Peter, Postava v Svetem pismu 
in moralni teologiji, 124 +  IV str., m entor R. 
Valenčič.
12. Likar Bojan, Teološka usm erjenost Jea­
na Danielouja in njegov pom en za naš čas, 
79 str., m entor A. Strle.
13. Mikec Polde, Smrt — m eja življenja in 
možnost upanja, 35 str., m entor V. Dermota.
14. Ogorevc Ciril, Prva tri poglavja preroka 
Ozeja, (3) +  65 str., m entor ja J. Krašovec in J. 
Bizjak.
15. Petrič Franci, Župnija Rateče Planica 
nekdaj in danes, 123 str., m entor M. 
Benedik.
16. Radež s. Martina, Do korenin. Duh kon­
gregacije Ubogih šolskih sester naše ljube 
Gospe, (4) +  69 str., m entor F. Oražem. 
S tepan Milan, Začetki slovenskega tiska­
nega lekcionarja v dobi reformacije, 102 
str., m entor M. Smolik.
18. Štrucelj Vinko, Verska vzgoja predšo l­
skih otrok, 38 str., m entor V. Dermota.
19. Turk Jože, Duhovni poklici, 92 str., m en­
tor V. Dermota.
20. Velimirov Tomas, Duhovni lik v pasto­
ralnem delu kardinala Joszefa Mindszenty- 
ja, primasa Madžarske, (3) +  177 str., m en­
tor F. Oražem.
21. Zakrajšek Peter, Teologija ikon, 79 str., 
m entor F. Perko.

1986
1. Brezovnik Branko, Tragično občutje 

Simona Gregorčiča (Pastoralni poizkus v 
Gregorčičevem ritualu žrtvovanja), (2) +  58 
str., m entor J. Rajhman.

2. Cevec Janez, Luč je in Bog je. Religioz­
nost v Cankarjevih delih, 54 str., m entor F. 
Oražem.

3. Cuderman Blaž, Salezijanski misijoni 
Slovenski salezijanci in misijoni, 111 str., 
m entor F. Dolinar.

4. Čonč Jože, Ustvarjalnost pri osnovno­
šolski katehezi, 63 +  (2) str., m entor I. 
Rojnik.

5. Ferencek Janez, Arhiv stolnega pevske­
ga zbora v Mariboru (1750— 1900), (2) +  50 
str., m entor S. Lipovšek.

6. Furman Janez, Slovenska Cerkev v luči 
pokoncilske teologije, 45 str., m entor J. 
Rajhman.

7. Jakopič Jože, Katehetska duhovnost. 
Krščanska duhovnost pod katehetskim  vi­
dikom — poslanosti, 82 str., m entor F. 
Oražem.
8. Jamnik Tone, Eksistenca na meji med 

nebitjem  in bitjo samo. Tillichova filozofska 
utem eljitev teologije, 131 str., m entor A. 
Stres.

9. Kalapiš Stojan, Religiozna rast otroka- 
cicibančka, 35 str., m entor V. Dermota.
10. Koštric Stanislav, Luteranski nauk o 
Cerkvi, 36 str., m entor S. Janežič.
11. Lavrinec Miha, Pride pri zaprtih vratih. 
Priprava na meditacijo, 77 str., m entor F. 
Oražem.
12. Leskovar Peter, Nauk o Cerkvi v sloven­
skih veroučnih učbenikih po letu 1945, (3) +
III +  50 str., m entor F. Perko.

13. Lisjak Danilo, Mašni strežniki v službi 
cerkvenega občestva, 55 str., m entor M. 
Smolik.
14. Maučec Janez, Zgodovina in pastorala 
župnije sv. Ladislava v Beltincih, (2) +  50 
str., m entor J. Rajhman.
15. Novak Janez, Evangelizacija v današ­
njem času. Razvoj misijonske misli in d e ­
javnosti Cerkve od drugega vatikanskega 
koncila do Zakonika cerkvenega prava leta
1983 in prim er evangelizacije pri Malgaših, 
103 str., m entor D. Ocvirk.
16. Ovtar Tone, Ljudski misijoni pri nas po 
letu 1945, 35 str., m entor R. Valenčič.
17. Pasičnjek Jože, Katehetski tečaji na Mi­
renskem Gradu, 48 str., m entor I. Rojnik.
18. Pečnik Martin, Sam ostojnost osebno­
sti, 48 str., m entor V. Potočnik.
19. Potočnik Janez, Laiški aposto lat mla­
dih. Oblikovanje gojencev za apostolat in 
njihovo sodelovanje pri vzgojnem in apo­

173



f

stolskem poslanstvu svetega Janeza Boška, 
74 str., m entor A. S. Snoj.
20. Raj nar Jože, Metodika novih katehet­
skih priročnikov od 5. do 8. razreda, 45 str., 
m entor I. Rojnik.
21. Rojko Alojz, Župnija sv. Štefana v Ljub­
ljani 1962— 1981,83 str., m entor M. Benedik.
22. Škapin Aleksander, Blagoslovljen mož, 
ki zaupa v G ospoda (Jer 17,7), IV +  92 str., 
m entor J. Bizjak.
23. Suhoveršnik Ivan, Slomšek — pesnik, 
(4) +  58 str., m entor S. Janežič.
24. Štupnikar Jože, Človek v službi človeku. 
Redovniki skrbe za bolnike, 69 str., m entor 
M. Benedik.
25. Trošt Bogomir, Jeruzalemski kralj kot 
božji sin in duhovnik. Razlaga Ps 2 in Ps 110 
te r  njuno m esto v Stari in Novi zavezi, IV +  
49 □  20 str., m entor J. Krašovec.
26. Valjan Mato, Pastoral migracije u kato- 
ličkoj Crkvi i pastoral hrvatskih radnika na 
privremenom radu u Zapadnoj Europi, (3) 
+  46 str., m entor J. Gril.
27. Vidmar France, Zgodovinski drobci o 
župniji Hinje, 127 +  (2) str., m entor F. 
Dolinar.
28. Zemljič Borut, Razvezani in drugič po­
ročeni (Preneha prvi zakon s sklenitvijo no­
ve življenjske skupnosti?), V +  35 str., m en­
tor S. Ojnik.

1987
1. Bizant Vlado, Razlike m ed ljudmi in 

duhovno življenje, (2) +  113 str., m entor F. 
Oražem.

2. Dominkovič Pavo, Krist da — Crkva ne,
46 str., m entor A. Strle.

3. Drašček Tone, Poslušanje in oznanje­
vanje: dve razsežnosti vere, 55 str., m entor 
D. Ocvirk.

4. Filej Jože, Jezus razpošlje dvainse- 
d em d ese tere  (LK 10,1 — 16), IV +  87 str., 
m entor M. Peklaj.

5. FurarTone, Poklicanost vseh ksvetosti, 
84 str., m entor F. Oražem.

6. Gnidovc Tone, Središčnost razodetja 
pri Romanu Guardiniju, 53 str., m entor A. 
Strle.

7. Kem Jože, Moralna in religiozna trans­
cendenca pri V. E. Franklu, (3) +  108 str., 
m entor A. Stres.

8. Kobal Janez, Organskost in pom em b­
nost Henri de Lubacovega dela, 61 str., 
m entor A. Strle.

9. Krajnc Marija, Župnija v sodobnem  sve­
tu (Župnija sv. Egidija — Šentilj — pod Tur­
jakom), 53 +  VII str. +  zemljevid, m entor V. 
Potočnik.
10. Maršič Franc, Salezijanski misijonar na 
Kitajskem Jožef Geder, 54 str., m entor F. 
Dolinar.
11. Metličar Rok, Smrt, setev za življenje, II 
+  43 +  4 str., m entor V. Škafar.
12. Mirtek Janez, Sporočilo naših starih ad ­
ventnih in božičnih pesm i. Nekateri ozna- 
njevalni vidiki od začetkov do leta 1800, 74 
str., m entor A. S. Snoj.
13. Mozetič Ervin, Droga — smisel ali ne­
smisel?, 102 str., m entor V. Škafar.
14. Oršolič Marko, Josip Markušič kao pre­
teča dijaloga, 41 str., m entor A. Stres.
15. Plohl Miran, Ponovno javljanje starih 
oblik religioznega, III +  69 str., m entor V. 
Škafar.
16. Poličar Jože, Krščanske prvine v delu 
Aleksandra Solženicina, predvsem  v roma­
nu »Prvi krog«, (3) +  52 str., m entor F. Perko.
17. Šavs Janez, Ateizem in krščanstvo, (3) +  
99 str., m entor A. Strle.
18. Zabret Jože, Ljudska vernost in doba 
sekularizacije. Pomen in problem i ljudske 
vernosti in ljudskih pobožnosti v današ­
njem času, 69 str., m entor M. Smolik.

1988
1. Banič Marjan, Pastoralna usm erjenost

II. vatikanskega koncila (1965— 1985), 37 
str., m entor J. Rajhman.

2. Cimerman p. Krizolog (Martin), Antro­
pološka in teološka izhodišča Navodila o 
daru življenja, (2) +  69 str., m entor V. Škafar.

3. Čonč Vinko, Molitve pri umirajočih 
(ordo com m endationis anim ae - ordo 
com m endationis morientium), XIV +  192 
str., m entor M. Smolik.

4. Čuden Marjan, Oznanjevalna govorica v 
predšolski dobi. Razvoj govora in ustrezno 
oznanjevanje, 55 str., m entor A. S. Snoj.

5. Durič Vladimir, Cerkev in delavstvo v 
času od njegovega nastanka do okrožnice 
Rerum novarum, 85 str., m entor J. Juhant.

6. Gorgner Janez, Psihiatrična in krščan­
ska skrb za duševno bolne in m otene ose­
be, II +  62 str., m entor M. Šef.

7. Horvat Zvone, Skrb za slušno prizadete. 
Kratek zgodovinski pregled dela s slušno 
prizadetimi in nekaj smernic za sodobno 
katehezo, 123 str., m entor A. S. Snoj.

174



8. Ilijaš Jože, AIDS kot medicinski in etični 
problem , (2) +  52 str., m entor R. Valenčič.

9. Istenič Ciril, France Mihelčič — duhov­
nik, govornik in pisatelj. Oris njegovega d e ­
la s poudarkom  na homiletični reviji »Seja- 
vec«, 70 str., m entor A. S. Snoj.
10. Ivančič Janko, Deško vzgajališče na Se­
lu, 127 str., m entor V. Dermota.
11. Jasenc Janez, Eksegeza psalma 78, 62 
str., m entor J. Krašovec.
12. Kodela Zoran, Premišljevalna molitev, 
(3) +  71 str., m entor A. Pirnat.
13. Kovač Primož, Ustanovitev kapucin­
skega sam ostana v Škofji Loki, 53 str., m en­
tor M. Benedik.
14. Kožuh Štefan, Človekov odnos do 
stvarstva. Ekološki problem i v luči teologi­
je, 55 str., m entor C. Sorč.
15. Kranjec Ivan, Zgodovina rožnega venca, 
45 str., m entor S. Lipovšek.
16. Kušar Roman, Eksegeza psalm a 104,51 
str., m entor J. Krašovec.
17. Lampret Andrej, Cottolengova ljube­
zenska služba ubogim in njegovo zaupanje 
v božjo previdnost, (2) +  53 str., m entor V. 
Grmič.
18. Matjaž Milan, Kristjan pred zgodovino. 
Filozofski in teološki pristop k zgodovini,
84 str., m entor A. Pirnat.
19. Mihelčič Janez, Terezija Avilska — uči­
teljica kontem plativne molitve, 64 str., 
m entor F. Oražem.
20. Murko Franc, Nekateri vidiki podobe 
duhovnika v Pastoralnem vodilu sv. Grego­
rija Velikega, 69 str., m entor I. Pojavnik.
21. Muršec Jože, Pastorala alkoholizma, (2) 
+  V +  81 str., m entor M. Šef.
22. O sredkar Mari Jože, G ospod pa m e re­
šuje iz smrti. Nekaj teoloških vidikov smrti, 
105 str., m entor D. Ocvirk.
23. Petrič Alojz, Strah in beg  pred smrtjo, 
(3) +  52 str., m entor V. Škafar.
24. Platovnjak Ivan, O drešenje kot zadosti­
tev. Problem Anzelmove teorije zadostitve 
danes, 56 str., m entor A. Lah.
25. Plohl Marjan, Meško in njegov odnos 
do naroda in domovine, 53 str., m entor S. 
Janežič.
26. Plut Jože, Cerkev v Cerkovni ordningi. 
Ali je Trubarjevo pojmovanje Cerkve res 
samosvoje?, 57 str., m entor F. Perko.
27. Potočnik Lucijan, Ontologija Cerkve pri 
Nikolaju Berdjajevu. Oris ekleziologije in 
poskus ponovnega ovrednotenja, 224 str., 
m entor F. Perko.

28. Pregelj Milan, Cerkveno življenje v srb­
ski pravoslavni Cerkvi, 62 str., m entor F. 
Perko.
29. Prelovšek Tomaž, Krajevna in vesoljna 
Cerkev pri škofu A. M. Slomšku, 42 str., m en­
tor F. Perko.
30. Rustja Božo, Versko-teološka misel v 
delih Alojza Rebule, 92 +  6 str., m entor A. 
Strle.
31. Šarčevič Ante, Ekleziologija Karla Ada­
ma, 44 str., m entor A. Strle.
32. Šemrl Stanko, Človek — spolno bitje. 
Predzakonski spolni odnosi in dostojan­
stvo človeka, 50 str., m entor V. Škafar.
33. Stanovnik Vid, Cerkev in kultura v p is­
mih in govorih papeža Janeza Pavla II., 59 
str., m entor D. Ocvirk.
34. Stritar s. Aleša, Avdiovizualna dina- 
montaža pri katehezi. Posredovanje sim bo­
like velikonočne sveče desetletn im  otro­
kom, 75 str. +  32 diapozitivov +  kaseta, 
m entor A. S. Snoj.
35. Trepel Janez, Cerkev v Stranjah, 75 str., 
m entor E. Cevc.
36. Trstenjak Franc, Pastorala krsta v mari­
borski škofiji po II. vatikanskem koncilu, (5) 
+  49 str., m entor S. Lipovšek.
37. Tržan Miro, U porabnost sim bola pri 
oznanjevanju. Moč sim bolne govorice, 55 
str., m entor A. S. Snoj.

1989
1. Bilandžič Marinko, Človek m ed skriv­

nostjo greha in spreobrnjenja, 44 str., m en­
tor A. Strle.

2. Bolčina Karel, Škofovski obredi v oglej­
ski Cerkvi, 59 str., m entor M. Smolik.

3. Božnar Janez, Škofjeloški pasijon, 45 
str., m entor M. Mahnič.

4. Čuk Marjan, Trpljenje razkriva pravo 
podobo Boga in človeka, 87 str., m entor F. 
Oražem.

5. Dular Anton, Marijina navzočnost v živ­
ljenju in delu škofa Janeza Frančiška Gni­
dovca, 44 str., m entor A. Štrukelj.

6. Furlan Alojz, Pastoralno-katehetska skrb 
za duševno prizadete in vedejsko m otene, 
57 str., m entor A. S. Snoj.

7. Kos Milan, Ustanovitev sam ostana sv. 
Frančiška v Piranu in nekateri važnejši do­
godki do leta 1579, 53 str., 2 prilogi, m entor 
M. Benedik.

8. Kovač Mirjam, »Različni so darovi, Duh 
pa je isti«, 61 str., m entor S. Ojnik.

175



9. Krampač Štefan, Mladinski pevski zbor 
kot pevska, verska in prijateljska skupina. 
Sociološke značilnosti skupine ter analiza 
ustanovitve in delovanja mladinskega pev­
skega zbora v župniji Šentrupert, 85 str., 
m entor V. Potočnik.
10. Kranjc Sergij, K atehetska misel Alberta 
Metlikovca, 75 str., m entor A. S. Snoj.
11. Lampret Marjan, Integralni humani­
zem, 70 str., m entor A. Stres.
12. Likar Franc, Blagor ji, ki je verovala (oris 
vere prebl. Device Marije po nauku papeža 
Janeza Pavla II.), 58 str., m entor I. Pojavnik.
13. Marčun Peter, Podoba sodobnega du ­
hovnika, 40 str., m entor V. Škafar.
14. Markeš Janez, Vloga subjekta v Vebro­
vem filozofskem sistem u, 60 str., m entor J. 
Juhant.

15. Nosan Jože, Zgodovina župnije Šmarje- 
Sap, 111 str., m entor M. Benedik.
16. Onušič Simon, Congarjev nauk o Sve­
tem  Duhu — Gospodu, ki oživlja, 119 str., 
m entor A. Strle.
17. Pelc Franc, O duhovnosti slikarstva, (2) 
+  35 str., m entor A. Pirnat.
18. Petauer Branko, Zgodovina cistercijan­
skega brevirja, 72 str., m entor M. Smolik.

19. Rola Marjan, Orgle v mariborski dekani­
ji, 80 str., (45 fotogr.), m entor M. Potočnik.
20. Špeh Jože, Logos v prologu četrtega 
evangelija, 46 str., m entor F. Rozman.
21. Šraml Marko, Osvobajanje pri Leonar­
du Boffu in polnost odrešenja po navodilu 
o krščanski svobodi in osvoboditvi, 44 str., 
m entor V. Grmič.

Zbral France Milavec

176



Vpis študentov

Kratice:

LJ — ljubljanska nadškofija, MB — mariborska škofija, KP — koprska škofija, fr — frančiš­
kani, kap — kapucini, min — minoriti, D) - jezuiti, CM — lazaristi, SDB — salezijanci, rce
— redovnice, laik — laiki, drg — drugi.

leto
škofije 
LJ MB KP

redovniki 
fr kap min DJ CM SDB rce

drugi
laik drg vsi

1972--73 92 97 36 16 2 27 19 26 13 9 10 337
1976--77 61 53 22 17 6 11 7 8 31 3 11 3 233
1977--78 50 61 18 12 5 9 7 8 24 8 12 6 220
1978--79 46 44 15 10 3 8 6 11 23 6 9 1 183
1979--80 44 48 15 12 3 5 9 9 22 5 6 16 194

1980--81 36 34 13 12 2 3 7 6 16 7 5 1 142
1981--82 33 35 15 9 3 4 2 10 16 6 10 2 145
1982--83 38 34 20 9 3 4 3 8 19 7 16 2 163
1983--84 44 83 19 17 5 3 — 6 19 3 12 3 169
1984--85 47 39 17 12 5 3 — 4 23 4 8 4 166

19*5--86 47 35 20 10 8 4 ____ 4 29 6 20 7 191
1 '<86--87 47 35 22 11 6 3 2 4 20 4 22 6 182
1987--88 52 35 19 15 5 5 2 5 14 3 22 5 182
1988--89 52 35 18 15 5 5 4 4 14 3 34 4 193
1989--90 61 27 22 12 3 5 6 7 12 2 33 8 198

177





U slu ž b e n c i

BREGANT France, rojen 21. septem bra 
1915 v Malečniku (sv. Petru) pri Mariboru. 
Klasično gimnazijo z maturo je opravil v 
Mariboru (1934), študij teologije na Bogos­
lovnem učilišču v Mariboru (1934— 1939) ter 
na Teološki fakulteti v Ljubljani, kjer je di­
plomiral leta 1949. Tajnik TF od 1949 do 
1958, nato tajnik oddelka za montanistiko 
ter referent za računovodska in gospodar­
ska vprašanja na Fakulteti za naravoslovje 
in tehnologijo od 1958 do 1965, ko je bil 
upokojen.

KOŠIR Jože, rojen 30. avgusta 1907 v Ljub­
ljani. Klasično gimnazijo z maturo je opravil 
v Ljubljani (1925), teološke študije pa na TF 
v Ljubljani (1925— 1930). V duhovnika po ­
svečen 29. 6. 1930. Kaplan v Kranju 
(1930— 1934), prefekt v Marijanišču 
(1934— 1936), profesor verouka na 111. realni 
gimnaziji v Ljubljani (Bežigrad, 1936— 1950), 
knjižničar v Škofijski knjižnici v Ljubljani in 
na Teološki fakulteti do 1953. Leta 1958 je 
postal rektor cerkve sv. Trojice v Ljubljani 
in tam prvi župnik novoustanovljene župni­
je (1967). Umrl 18. februarja 1973 v Ljubljani.

KIMOVEC Slavko, rojen 16. maja 1957 v 
Ljubljani, bivajoč v Vodicah nad Ljubljano. 
Končal je srednjo elektrotehnično šolo in 
se  1978 vpisal na Teološko fakulteto v Ljub­
ljani, kjer je 1. 1984 diplomiral. Kaplan v 
Škofji Loki (1984-1987), od 1988 duhovni

pomočnik pri sv. Katarini pri Medvodah. Na 
Filozofski fakulteti v Ljubljani študira knjiž­
ničarstvo (1988) in je hkrati pomočnik v 
knjižnici TF v Ljubljani.

MILAVEC France, rojen 4. junija 1943 v 
Ljubljani. Klasično gimnazijo z maturo je 
končali. 1962. Na filozofski fakulteti v Ljub­
ljani je študiral indoevropsko primerjalno 
jezikoslovje - staro orientalistiko in d ip lo­
miral 1968. L. 1968 se je vpisal na teološko 
fakulteto in 1974 diplomiral. Po šestletn i 
kaplanski službi v Ljubljana-Polje (1974- 
1980) je odšel za eksposita v Bevke. Od 1.
1980 je pomočnik v knjižnici TF v Ljubljani.

PETERLIN Jože, rojen 2. novembra 1911 v 
Vinjem Vrhu (Novo mesto), umrl 4. marca 
1976 v Trstu. Gimnazijske študije je opravil 
v Novem m estu in Ljubljani (1934). Študiral 
in diplomiral slavistiko v Ljubljani (1941). 
Knjižničar v NUK-u (1940), nato tajnik Te­
ološke fakultete v Ljubljani (1942— 1945). 
Ob koncu vojne odšel na Koroško, nato v 
Trst, kjer je razvil bogato dejavnost kot 
pedagog-profesor, prosvetni delavec, kri­
tik, igralec, režiser, urednik in organizator. 
Služboval je na Radiu Trst (slovenske o dda­
je), učiteljišču, znanstvenem liceju in dru­
gih srednjih šolah. Za radijski oder je pri­
pravil na tisoče oddaj; ustanovil je družin- 
sko-literarno revijo Mladika-, 1. 1966 je

179



organiziral študijske dneve v Dragi (sedaj 
na Opčinah pri Trstu) in jih d ese t le t sam 
vodil. Bil je osrednja osebnost kulturnega 
življenja v Trstu v času po vojni. — Prim. 
PSBL XI, 645—647.

RUS Helena, rojena 11. aprila 1931 v Ljub­
ljani. Srednjo ekonom sko šolo z maturo je 
opravila v Ljubljani (1950). Administratorka 
na Teološki fakulteti v Ljubljani od 1950 do 
1958, nato je opravljala delo tajnice fakulte­
te  do leta 1989, ko je dodeljena v pomoč 
knjižnici. Upokojena leta 1985.

STOPAR Cecilija s. G abrijela, rojena 5. no­
vem bra 1926 v Ljubljani. Srednjo medicin­
sko šolo je končala v Nišu (1961), teološko 
fakulteto pa v Ljubljani (1961-1967). Leta 
1967 je spreje ta  kot knjižničarka na TF; 
m edtem  je študirala knjižničarstvo in opra­
vila strokovni izpit (1974). Po letu 1975, ko je 
prenehala službo na TF, se posveča kate­
hetskem u delu.

Članki: Razni zap isi v redovn ih  glasilih in p a ­
sto raln i reviji CSS.

ŠKUL) Edo, se je rodil 23. maja 1941 Pod­
smreko (Velike Lašče). Po vojni se je s starši 
izselil v Buenos Aires, kjer je obiskoval 
osnovno in srednjo šolo te r  teologijo v slo­

venskem semenišču. Posvečen 18. decem ­
bra 1965. Nato je študiral cerkveno glasbo 
na Pontificio Istituto di Musica sacra v Rimu, 
kjer je leta 1972 dosegel doktorat iz cerk­
vene glasbe z disertacijo Stanko Premrl
— cerkveni glasbenik. Hkrati je dosegel 
magisterij iz teologije na Lateranski univer­
zi. V letih 1972 do 1975 je bil dušni pastir 
slovenskih zdomcev v Frankfurtu (ZRN), od 
leta 1975 pa živi v Ljubljani, kjer je postal 
stolni vikar in voditelj ŠPS za cerkveno 
glasbo. Od leta 1976 je urednik revije Cerk­
veni glasbenik in številnih drugih cerkve- 
noglasbenih izdaj. Od leta 1985 je zunanji 
sodelavec Muzikološkega instituta ZRC 
SAZU. S članki in razpravami o cerkveni 
glasbi in glasbenikih sodeluje na številnih 
m ednarodnih simpozijih, kakor tudi pri 
SBL in Enciklopediji Slovenije. Od 1. se p ­
tem bra 1989 je tajnik TF.

S am osto jn e  izdaje: S tanko Prem rl — cerkve­
ni g lasben ik , L jubljana 1977; Bibliografsko kaza­
lo CG, L jubljana 1978; Orgle na S lovenskem  (z M. 
Bizjakom), L jubljana 1985; L jubljanske orgle, 
L jubljana 1985; Orgle v Ljubljanski nadškofiji, 
L jubljana 1987; Orgle v ljubljanski stolnici, L jub­
ljana 1989; Nove in o b n o v ljen e  orgle I, L jubljana 
1990; Orgle v L jubljani (rokopis v založbi); Iaco- 
b u s  G allus: O p u s m usicum  (v 13 knjigah), L jub­
ljana 1985— 90.

Uredil: Hvalim o G o sp o d a  (s T. Sm erkoljem ), 
L jubljana 1978; Slavim o G o sp o d a  (z M. Smoli- 
kom), C elje  1988; C erkvena zborovska pesm arica  
(v 12 zvezkih).

180



A k a d e m sk o  le to  1 9 8 9 /9 0
stanje 31. decem bra 1989

Veliki kancler 
dr. Alojzij ŠUŠTAR

ljubljanski nadškof in metropolit

Dekan 
dr. Rafko Valenčič

Prodekana
dr. S tanko Ojnik, za Maribor, 

predstojnik oddelka 
dr. Janez Juhant, za Ljubljano

Redni profesorji 
GRMIČ Vekoslav, dr. teologije, za sistem a­
tično dogmatiko (Mb); predstojnik katedre 
za dogmatično teologijo; Slomškov trg 20, 
62000 Maribor, tel. 062/29—895.
ORAŽEM France, dr. teologije, mag. du ­
hovne teologije, za duhovno teologijo; 
predstojnik katedre za moralno teologijo; 
Delničarjeva 4, 61000 Ljubljana, tel. 
061/310—682.
ROZMAN France, dr. teologije, mag. b i­
bličnih ved, za biblični študij Nove zaveze; 
Partizanska 23, 61000 Ljubljana.
SMOLIK M arijan, dr. teologije, mag. litur- 
gike, za liturgi ko; predstojnik katedre za li­
turgi ko; Delničarjeva 4,61000 Ljubljana, tel. 
061/327—891; 310—682.
VALENČIČ Rafko, dr. moralne teologije, za 
pastoralno teologijo; predstojnik katedre 
za pastoralno teologijo; Trubarjeva 80, 
61000 Ljubljana, tel. 061/312—378.

Izredni profesorji 
BENEDIK M etod, ofm cap., dr. cerkvene 
zgodovine, dipl. teolog, za cerkveno zgodo­
vino; predstojnik katedre za cerkveno zgo­
dovino; Novi svet 5, 64220 Škofja Loka, tel. 
061/620—970.
KRAŠOVEC Jože, dr. bibličnih ved, dr. filo­
zofije, dr. teologije in zgodovine religij—re­
ligijske antropologije, za biblični študij Sta­
re zaveze (Lj, MB); predstojnik katedre za 
biblične študije; bolničarjeva I, 61000 
Ljubljana, tel. 061/310—785.
OJNIK Stanko, dr. teologije, dr. obojnega 
prava, mag. civilnega prava, za cerkveno 
pravo; predstojnik katedre za cerkveno 
pravo (Lj, Mb); Tyrševa 14, 62000 Maribor, 
tel. 062/26—860.
PERKO Franc, dr. teologije, mag. vzhodne­
ga bogoslovja, za osnovno in ekum ensko 
bogoslovje; nadškof-m etropolit v Beogra­
du, Svetozara Markoviča 20,11000 Beograd, 
tel. 011/334—846.
STRES Anton, CM, dr. teologije in filozofije, 
za filozofijo; predstojnik katedre za filozofi­
jo; Maistrova 2, 61000 Ljubljana, tel. 
061/317—230.

Docenti
JUHANT Janez, dr. filozofije, mag. teologi­
je, za filozofijo; Sora 40, 61215 Medvode, 
tel. 061/611—405.
OCVIRK Drago, CM, dr. teologije, za 
osnovno bogoslovje in misiologijo, p red ­
stojnik katedre za osnovno bogoslovje;

181



Šentjakob 33, 61231 Ljubljana—Črnuče, 
tel. 061/374—808.
POJAVNIK Ivan, dr. teologije, mag. filozofi­
je, za patrologijo; predstojnik katedre za 
zgodovino krščanske literature in nauka; 
Bolničarjeva 1, 61000 Ljubljana.
ROJNIK Ivan, dr. pedagoških ved, mag. fi­
lozofije, dipl. teolog, za oznanjevalno te ­
ologijo (Mb); Sladka gora 11, 63240 Šmarje 
pri Jelšah, tel. 063/824— 161.
SNO) Alojzij Slavko, SDB, dr. teologije, 
dipl. katehetike, za oznanjevalno teologijo; 
predstojnik katedre za oznanjevalno te ­
ologijo; Rudnik l/9a, 61000 Ljubljana, tel. 
061/214—445.
ŠTRUKELJ Anton, dr. teologije, mag. vzhod­
nega bogoslovja, za dogmatiko in ekum e­
nizem; Bolničarjeva 4, 61000 Ljubljana, tel. 
061/310—682.

Habilitirani docenti 
BEDERNJAK KAREL, dr. teologije, mag. 
moralne teologije, pri katedri za moralno 
teologijo (Mb); Sv. Jurij ob Pesnici, Jurovski 
vrh 5, 62201 Zgornja Kungota, tel.
062/658—630 (g. Trampuž).
PEKLAJ M arijan, dr. teologije, mag. biblič­
nih ved, pri katedri za b iblične vede; Trg 
osvoboditve 17, 61000 Ljubljana, tel. 
061/224—864.
SORČ Ciril, dr. teologije, pri katedri za 
dogmatiko; Jurčičeva 29, 66250 Ilirska Bis­
trica, tel. 067/81—000.

Višji predavatelji 
BIZJAK Jurij, dr. teologije, mag. bibličnih 
ved, za biblični študij Stare zaveze; Gabri- 
janova 19, 65271 Vipava, tel. 065/65—023. 
CEVC Emilijan, dr. znanosti — um etnostne 
zgodovine, redni član SAZU, za zgodovino 
in varstvo sakralne um etnosti; Zlatek 55a, 
61000 Ljubljana, tel. 061/575—904. 
ČRNILOGAR Otmar, dipl. teolog, dipl. kla­
sični filolog, za latinščino; Podraga 78, 
65271 Vipava, tel. 065/69—011.
DOLENC Bogdan, dr. teologije, za osnovno 
in ekum ensko bogoslovje; Mala Loka 8, 
61230 Bomžale, tel. 061/373—009.
GRIL Janez, dr. socioloških ved, dipl. teo ­
log, za pastoralno sociologijo; Poljanska 4, 
61000 Ljubljana, tel. 061/312—593.
KOŠIR Borut, dr. obojnega prava, dipl. te ­
olog, za cerkveno pravo; Jurčičev trg 2,61000 
Ljubljana, tel. 061/211 — 136.

LAH Avguštin, dr. teologije, za dogmatiko 
(Mb); Slivnica 5,62312 Orehova vas — Sliv­
nica tel. 062/605—730.
LIPOVŠEK Stanko, dr. liturgike, dipl. te ­
olog, za liturgiko (Mb); Slomškov trg 20, 
62000 Maribor, tel. 062/25—761.
MAHNIČ Mirko, dipl. filozof, za retoriko in 
stilistiko; Pod hribom 58c, 61000 Ljubljana, 
tel. 061/555—406.
MLINAR Anton, dr. moralne teologije, za 
moralko; Trubarjeva 3, 68000 Novo mesto, 
tel. 068/21 — 130.
PIRNAT Alojz, dr. duhovne teologije, za 
duhovno teologijo (Mb); Slomškov trg 20, 
62000 Maribor, tel. 062/25—271. 
POTOČNIK Marijan, dipl. teolog, dipl. 
cerkvene glasbe, za cerkveno glasbo (Mb); 
Slomškov trg 20, 62000 Maribor, tel. 
062/25—761.
POTOČNIK Vinko, dr. socioloških ved, 
dipl. teolog, abs. psihologije, za sociologijo 
in psihologijo (Lj, Mb); Slomškov trg 20, 
62000 Maribor, tel. 062/25—761.
SNOJ Alojz, dr. obojnega prava, dipl. teo ­
log, za cerkveno pravo; Prvomajska 14, 
61000 Ljubljana, tel. 061/442—340.
ŠEF Marijan, BJ, dr. medicine, dipl. teolog, 
za pastoralno medicino (Lj, Mb); Gornji trg
18, 61000 Ljubljana, tel. 061/221—727. 
ŠKAFAR Vinko, OFM cap, dr. teologije, za 
pastoralno teologijo (Mb); Potrčeva 24, 
62250 Ptuj, tel. 062/771—884.
ŠKRABL Franc, SBB, dr. pedagoških ved, 
dipl. teolog, za pedagogiko; Rudnik l/9a, 
61000 Ljubljana, tel. 061/214—445. 
ŠTUHEC Ivan, dr, moralne teologije, za 
moralko (Lj, Mb); Slomškov trg 20, 62000 
Maribor, tel. 062/25—761.
TROŠT Jože, mag. cerkvene glasbe, dipl. 
teolog, za cerkveno glasbo; Študentovska 7, 
61000 Ljubljana, tel. 061/322—944. 
URBANIČ Jože, dr. filozofije, dipl. teolog, 
za filozofijo; Vita Kraigherja 2, 62000 Mari­
bor, tel. 062/745—267.
VODEB Rafko, mag. filozofije in teologije, 
dipl. um etnostne zgodovine, za zgodovino 
in varstvo krščanske um etnosti (Mb); Turno
13, 63263 Gorica pri Slivnici, tel.
063/745—267.

Asistentka
NEŽIČ Julka, mag. liturgike, dipl. teologi­
nja, pri katedri za liiturgiko (Mb); Slomškov 
trg 19, 62000 Maribor, tel. 062/25—271.

182



Predavatelji v pokoju  
DERMOTA Valter, SDB, dr. pedagoških 
ved, mag. filozofije in teologije; Ob Ljublja­
nici 34, 61000 Ljubljana, tel. 061/447—217. 
JANEŽIČ Stanko, dr. vzhodnega bogoslov­
ja, še  predava ekum ensko bogoslovje; 
Slomškov trg 20, 62000 Maribor, tel. 
062/25—271.
JAŠ Karel, dipl. teolog; Šentilj pod Turja­
kom 43, 62382 Mislinja, tel. 062/845— 140. 
NADRAH Anton, O Cist, opat, dr. teologije; 
Stična 17, 61295 Ivančna gorica, tel. 
061/783— 100.
ORAŽEM Janez, dr. teologije, Bolničarjeva
4, 61000 Ljubljana, tel. 061/313—329. 
PLEMENITAŠ Franc, dr. teologije; še 
predava dogmatiko; 62295 Starše 7, tel. 
062/688—306. Umrl 24. 11. 1989.
RAJ H MAN Jože, dr. teologije in filozofije; 
še  predava pastoralno teologijo; Slomškov 
trg 20, 62000 Maribor, tel. 062/25—761. 
RODE Franc, CM, dr. teologije; tajnik Pa­
peškega sveta za dialog z neverujočimi; Via 
Pom peo Magno 21, 00192 Roma, Italia, tel. 
321—66—28.
STRLE Anton, dr. teologije; Poljanska 4, 
61000 Ljubljana, tel. 061/312—593. 
TOMINEC Roman, OFM, dr. filozofije, 
Kiizmičeva 6, 61000 Ljubljana, tel.
061/314—593.
TRSTENJAK Anton, dr. filozofije in teologi­
je, redni član SAZU; Resljeva 7, 61000 Ljub­
ljana, tel. 061/315—740.
ZAFOŠNIK Gregor, dipl. teolog, dipl. glas­
benik; Slomškov trg 20, 62000 Maribor, tel. 
062/25—761.

INSTITUTI IN TEČAjl

Institut za zgodovino Cerkve (IZC, 1978)
Predstojnik dr. Metod Benedik 
Institut za filozofijo (1989)
predstojnik dr. Anton Stres
Pastoralni institut (1989) (v Mariboru) 
Predstojnik dr. Vinko Potočnik 
Teološko-pastoralni tečaj (s katehetsko 
specializacijo)
Predstojnik dr. Alojzij S. Snoj; voditeljica v 
Ljubljani mag. Karmen Ocepek, voditeljica 
v Mariboru mag. ]ulka Nežič.

Orglarski tečaj
Voditelj v Ljubljani mag. Jože Trošt, voditelj 
v Mariboru Marijan Potočnik.

PREDSTOJNIKI KATEDER

1. Katedra za filozofijo 
izredni prof. dr. Anton S tres

2. Katedra za biblične vede 
izredni prof. dr. Jože Krašovec

3. Katedra za osnovno teologijo 
docen t dr. Drago Ocvirk

4. Katedra za zgodovino krščanske litera­
ture in nauka
docen t dr. Ivan Pojavnik

5. Katedra za dogmatično teologijo 
redni prof. dr. Vekoslav Grmič

6. Katedra za moralno teologijo 
redni prof. dr. France Oražem

7. Katedra za cerkveno pravo 
izredni prof. dr. S tanko Ojnik

8. Katedra za oznanjevalno teologijo 
docen t dr. Alojzij Slavko Snoj

9. Katedra za liturgiko
redni prof. dr. Marijan Smolik

10. Katedra za pastoralno teologijo 
redni prof. dr. Rafko Valenčič

11. Katedra za cerkveno zgodovino 
izredni prof. dr. M etod B enedik

12. Katedra za dialog
v. d . izredni prof. v pok. dr. S tanko 
Janežič

KNJIŽNICA

Knjižničar; dr. Marijan Smolik, v. d.; so d e­
lavci; Slavko Kimovec, dipl. teolog, stud. 
knjižničarstva, France Milavec, dipl. teolog 
in filolog, Helena Rus, ekonomski tehnik.

TAJNIŠTVO

Tajnik: dr. Edo Škulj, dr. cerkvene glasbe, 
mag. teologije.

183



PREDAVATELJI ŽIVIH JEZIKOV

BIZJAK M ihaela, O.S.U., dipl. romanist- 
germanist, za francoščino; Sveti Duh 57, 
64220, Škofja Loka, tel. (064) 44-498.

PRAUSMULLER Ralph, dipl. germanist, za 
nemščino; Kardeljeva ploščad 12, 61000 
Ljubljana.

PRIMOŽIČ Ana, dipl. germanist, za ne­
mščino; Rodine 53, 64274 Žirovnica na Go­
renjskem, tel. (064) 80-360.

OKORN Stane, dipl. teolog, dipl. romanist, 
za italijanščino; Želimlje 46, 61292 Ig pri 
Ljubljani, tel. (061) 662-246.

STANOVNIK Justin, dipl. klasični filolog in 
germanist, za angleščino; Teslova 7, 61000 
Ljubljana, tel. (061) 225-267.

SMEJ Jožef, dr. teologije, za madžarščino; 
Slomškov trg 19, 62000 Maribor, tel. (061) 
21-271.

184



Im en sk o  kaza lo  biografij

Aleksič Jakob 57
Alt Vigilij 93

Babnik M atija 86
Bartelj Ludvik 49
Bedem jak Karel 86
Benedik Metod 122
Bizjak Jurij 58
Brecelj Anton 113

C ajnkar S tanko 58
Cevc Emilijan 122
Cuderman Mirko 106

Črnilogar Otmar 74

D ebevec Franc 113
Demšar Jožef 100
Dermota Valter 100
Dolenc Bogdan 67
Dolinar M. France 122
Dostal Josip 123
Držečnik Maksimilijan 58

Erlich Lam bert 68

Fabijan Janez 79
Fajdiga Vilko 68
Fric Franc 74

Glinšek Franc 74
Gril Janez 113
Grivec Franc 69
Grmič Vekoslav 89

lic Josip 74

Janežič S tanko 128
Janžekovič Janez 50
Jeraj Josip 86

jere Franc 55
juhant Janez 50

Kimovec Franc 123
Klemenčič Drago 113
Košir Borut 93
Košmerlj Alojzij 100
Kovač Edvard 49
Krašovec Jože 59
Krošl Jože 104

Lah Avguštin 81
Lenček Ignacij 87
Lešnik Rafko 114
Lipovšek Stanko 103
Lukman Franc Ksaver 74

M ahnič Mirko 100
Miklavčič Maks 124
Mlinar Anton 87
Močnik Vinko 94

N adrah Anton 81
Nežič Julka 103

Ocvirk Drago 70
Odar Alojzij 94
Ojnik Stanko 94
Opeka Mihael 102
Oražem France 87
Oražem Janez 114

Peklaj Marijan 60
Perko France 71
Pirnat Alojz 88
Plem enitaš Franc 81
Pogačnik Jožef 95
Pojavnik Ivan 75
Potočnik Ciril 106

185



Potočnik Ignacij 107
Potočnik Marijan 107
Potočnik Vinko 115
Premrl Stanko 107

Rajhm an Jože 116
Rode Franc 71
Rojnik Ivan 102
Rozman France 61
Rožman Gregorij 95

Slavič M atija 61
Smolik Marijan 107
Snoj Alojzij 96
Snoj Alojzij Slavko 102
Snoj Andrej 62
Snoj Venčeslav 108
Sorč Ciril 82
Srebrnič Josip 76
Steiner Štefan 88
Steska Viktor 124
Stres Anton 51
Strle Anton 82

Šef Marijan 117
Škafar Vinko 117
Škrabi Franc 103
Štuhec Ivan 89
Štrukelj Anton 83
Šuštar Alojzij 89

Tominec Roman 124
Trošt lože 108
Trstenjak Anton 51
Truhlar Karel Vladimir 90
Turk Josip 105

Ujčič Josip 90
Urbanič Jože 52
Ušeničnik Aleš 52
Ušeničnik Franc 108

Valenčič Rafko 118
V eider Janez 125
Vodeb Rafko 125

Zafošnik Gregor 109
Zore Janez 126

186



SUMMARY

In th e  year 1989 — th e  Theological Faculty of Ljubljana ce leb ra ted  its seventieth  year of 
uninterrupted work. The com mem oration of the fact was given special em phasis on the 
annual Faculty Day, March 7th 1989, which is devoted  to  St. Thomas Aquinas, the  patron 
saint of higher theological education. The p resen t edition of the  Theological Review, 
which has b ee n  th e  Faculty's voice since 1921, wishes to retrace, in outline, the  Faculty's 
progress in tim e as well as to  give an idea  of its p resen t situation. Special tribu te will b e  
paid to  its devotion and loyalty to truth and Science.

The introduction, provided for by the  dean  of the Faculty, R. Valenčič, p resen ts the 
main features of the commemorative volume, which is m eant to b e  both  a homage to the 
past generations of teachers and s tuden ts and a s ta tem ent of its p resen t day n eed s and 
efforts. F. Perko, archbishop of Belgrade and formerly professor of this faculty, delineates 
his vision of the  Faculty's role in the contem porary world and the  target points in the  tim e 
to come. The history of theological stud ies in Slovenia is trea ted  by M. Benedik. He has 
identified the m ilestones in the  developm ent of th e  theological thought in the  country the 
main ones being: first m edieval monastic and parish schools (Stična, Vetrinj, Gornji grad, 
Čedad, Videm, Žiče, Pleterje, Kranj, Ribnica), then the  organization of theological thought 
at the  en d o f th e  16kth century as required  by the Council of Trent, next the establishm ent 
of higher education in accordance with the ideals of the Academia Operosorum  in 1704 
and the foundation of a regular university in th e  tim e of Illyrie Provinces (1809— 1813), and 
finally the national Slovene University of Ljubljana, founded after the  Great War, in 1919. 
After the  Second World War the Theological Faculty was not allowed to remain a m em ber 
of the  University (1950); since then  the  Faculty has b ee n  a theological institution of m ere 
ecclesiastical character. M. Smolik gives an account of the Faculty's life in Buenos Aires, 
Argentina, where a faculty, parallel to  the one in Ljubljana, was founded by professors and 
s tuden ts who w ent into exile after the war (1945— 1959). S. Ojnik deals with the Maribor 
branch of the Faculty, founded in 1968. Maribors's theological tradition reaches back to 
1859.

The restriction of the  Faculty to  the  confines of a m ere acclesiastical institution has not 
p revented  it from having intense connections with bo th  national Universities, Ljubljana 
and Maribor, as well as with theological faculties abroad, in particular Regensburg and 
Graz; there has also b ee n  close cooperation with a num ber of o ther scientific institutions 
a t hom e and abroad. The Faculty is also a co-signatory to  the Magna Charta Universitatum 
(Bologna 1989).

The post-war students ' activities in the scientific, cultural and social field are dealt with 
by M. Kobal, while J. Oražem gives a thorough deseription of the  prem ises, in which the 
Faculty's pedagogical and scientific work goes on.

187



The seconf part of the  anniversary volume is devoted  to the work of various depart- 
m ents. H ere , the authors deal with the specific character of th e  individual departm ents in 
connection with their historical developm ent and their p resen t situation inside the Facul- 
ty complex. In addition  to  the customary departm ents — the departm en t of philosophy, 
biblical studies, fundam ental theology, patrology, dogmatic theology, moral theology, pa­
storal and predicatory theology, liturgical theology, ecclesiastical law and ecclesiastical 
history — there is also, as som ething of a speciality, a departm ent for the dialogue. For 
each departm ent, nam es are given of ali the lecturers since the foundation of the Faculty in 
1919 up to  the  p resen t day, their biographies and essential bibliographies.

The th ird  part of the  volume gives a description of various institutes and institutions. 
The Institute for the  History of the  Church, founded in 1978, has estab lished  itself in a 
variety of fields, organizing conferences and symposia, promoting research work, editing 
periodicals such as Acta Ecclesiastica Sloveniae, w hereas the Institute for Philosophy and 
the  Institute for Pastoral Work, both  founded in 1989, are stili in the initial phase of deve- 
loping the ir programmes. The work of the institutes is p resen ted  by F. M. Dolinar, A. Stres, 
V. Potočnik. In this part th e re  are som e o ther activities of the  Faculty d iscussed by a num- 
b e r  of authors: M. Smolik and F. Planteu work on the them e of theological libraries in Ljub­
ljana and Maribor, respectively; the situation of the Theological Review is introduced by its 
editor, B. Dolenc; two further subjects, the annual Easter theological course and the initia- 
tive for a Slovene theological encyclopaedia, have found attention  in the contributions by 
D. Ocvirk and F. Milavec. The theological-pastoral course and the course for organists have 
b ee n  deepen ing  the students'theological and professional knowledge for almost twenty 
years in order to  p repare them  to b e  able to help with practical pastoral work. The outlines 
of the two courses are given by K. Ocepek, J. Trošt, and others.

In th e  last part of the volume there are reviews of the  staff and personnel, i. e. lists of 
nam es of all those  connected with the Faculty: there is a roll of the University rectors elec- 
te d  from among the  professors of the Faculty, as well as of all the  deans of the Theological 
Faculty; then  the re  is a catalogue of all the doctorates and honorary doctorates obtained 
from the  Faculty since its beginning; there are nam es of all the Masters of Theology and all 
th e  s tuden ts with a diplom a in theology. There are matriculation data for the recent deca­
des; there is a list of lecturers and other personnel for the academ icyear 1989— 1990. This 
part ends with the  register of the nam es appearing in biographies and bibliography.

Translated by Justin Stanovnik

188



VSEBINA —  Contents

UVODNIK — Introduction 
Rafko Valenčič
Ob 70-letnici Teološke fakultete v Ljubljani .....................................................................  3
The seventieth anniversary o fth e  Theological Faculty of Ljubljana

SPLOŠNI IN ZGODOVINSKI PODATKI —General and historical presentation  
France Perko
Teološka fakulteta v službi naroda in Cerkve ...................................................................  5
Theological faculty in Service of the nation and of the Church 
M etod Benedik
Teološki študij na Slovenskem .............................................................................................  9
Theological studies in Slovenia 
Marijan Smolik
Ljubljanska Teološka fakulteta za Slovence v begunstvu (1945— 1959) ...................... 23
The Theological Faculty of Ljubljana for the Slovenes in exile 
Stanko Ojnik
Mariborski oddelek  ................................................................................................................... 25
Jože Krašovec
Sodelovanje Teološke fakultete z drugimi univerzami — fakultetami doma in v tujini 27 
The Theological Faculty in cooperation with other universities and faculties 
at home and abroad 
Matej Kobal
Delo slovenskih študentov teologije od konca vojne do danes .................................. 35
The work of Slovene theology students since the war till the presen t day 
Janez Oražem
Prostori Teološke fakultete v Ljubljani ...............................................................................  41
The accomodation and the prem ises of the Faculty

KATEDRE — Departments
K a te d r e  —  K r a t i c e ............................................................................................................................................  4 5

Department — Abbreviations 
Janez Juhant
Katedra za filozofijo ..................................................................................................................  46
The departm ent ofbiblical studies

189



Drago Ocvirk — Bogdan Dolenc
Katedra za osnovno teologijo ............................................................................................... 63
The departm ent of fundamenta! theology 
Ivan Pojavnik
Katedra za zgodovino krščanske literature in nauka ....................................................... 73
The departm ent o f the history and Christian literature and doctrine 
Anton Strle
Katedra za dogmatiko ....................................................   77
The departm ent of dogmatic theology 
France Oražem
Katedra za moralno teologijo ...............................................................................................  84
The departm ent of moral theology 
S tanko Ojnik
Katedra za cerkveno pravo .......................................................................................    91
The departm ent o f the ecclesiastical law 
Alojzij Slavko Snoj
Katedra za oznanjevalno teologijo .....................................................................................  97
The departm ent of the predicatory theology 
M arijan Smolik
Katedra za liturgiko .......................................................................................   104
The departm ent of liturgical theology 
Rafko Valenčič
Katedra za pastoralno teologijo ..........................................................................................  HO
The departm ents of pastoral theology 
M etod Benedik
Katedra za cerkveno zgodov ino ............................................................................................. 119
The departm ent of the history of the Church 
France Perko
Katedra za dialog ....................................................................................................................  '26
The departm ent of the dialogue

INSTITUTI IN USTANOVE — Institutes and institutions 

France Martin Dolinar
Institut za zgodovino Cerkve .................................................................................................  129
The institute for the history the Church

Anton S tres
Institut za filozofijo ..................................................................................................................  133
The institute for the philosophy

Vinko Potočnik
Pastoralni institut ....................................................................................................................  135
The institute for the pastoral studies

Marijan Smolik
Knjižnica Teološke fakultete .................................................................................................  137
The Faculty library 
France Planteu
Škofijska teološka knjižnica Maribor ...................................................................................  141
The diocesan theological library in Maribor 
Bogdan Dolenc
Bogoslovni v e s tn ik ....................................................................................................................  143
The Theological Review

190



Drago Ocvirk
Velikonočni teološki tečaj ....................................................................................................... 147
The Easter theological course 
France Milavec
Slovenska bogoslovna en c ik lo p e d ija ...............................................      149
Slovene Theological Encyclopaedia 
Karmen O cepek — Julka Nežic
Teološko-pastoralni tečaj ......................................................... . , ..............................   151
The theological and pastoral course
Jože Trošt — Lojze Kobal — Marijan Potočnik
Orglarski tečaj ...................................... . ................       155
The course for organists

PREGLEDI — Catalogues
Rektorji Univerze v Ljubljani ..................................................................................................  159
Rectors of the University of Ljubljana
Dekani Teološke fakultete v L ju b ljan i.........................    .■.............................   161
Deans of the Theological Faculty of Ljubljana
Doktorji teologije ...................................................................................    163
Doctors of theology
Magistri te o lo g ije ...............................................      167
Masters of theology
Diplomirani teologi .......................................................................  169
Students wits a degree in theology
Vpis študentov ...................................................................................    177
Matriculation of the students
U službenci................................................................................................................................... 179
Employees
Akademsko leto 1989/90 .........................................................................................................  181
The academic year of 1989/90
Imensko kazalo biografij .........................................................................................................  185
Register ofnam es accurring in biographies
Summary ...................................................................................................................................... 187
K azalo—Index ...........................................................   189
Kazalo ..........................................................................................................................................  191

191



Pr
of

es
or

sk
i 

zb
or

, 4
. o

kt
ob

ra
 

19
89

: 
Se

dij
o 

z 
lev

e 
pr

ot
i 

de
sn

i:
 J

. 
K

ra
šo

ve
c,

 J
. 

R
aj

hm
an

, 
S.

 l
an

ež
ič

, 
M

. 
B

en
ed

ik
, 

pr
od

ek
an

 
S. 

O
jn

ik
, 

na
sl

. 
šk

of
 V

. 
G

rm
ič

, 
de

ka
n 

R.
 

V
al

en
či

č,
 p

ro
de

ka
n 

J. 
Ju

ha
nt

, 
F. 

O
ra

že
m

, 
A.

 S
tr

es
, 

M
. 

Sm
ol

ik
. 

St
oj

ijo
: 

I. 
Št

uh
ec

, 
M

. 
Še

f, 
F. 

R
oz

m
an

, 
J. 

T
ro

št
, 

V.
 P

ot
oč

ni
k,

 F
. 

Šk
ra

bi
, 

A.
 S

. 
Sn

oj
, 

A.
 P

ir
na

t, 
J. 

N
ež

ic
, 

1. 
Po

ja
vn

ik
, 

M
. 

Pe
kl

aj
, 

S. 
L

ip
ov

še
k,

 B
. 

K
oš

ir,
 A

. 
Št

ru
ke

lj,
 D

. 
O

cv
irk

, 
J. 

U
rb

an
ič

, 
B.

 D
ol

en
c,

 A
. 

La
h,

 A
. 

M
lin

ar
, 

J. 
G

ril
, 

V.
 Š

ka
fa

r, 
A.

 S
no

j, 
K.

 B
ed

er
nj

ak
 

in 
C.

 S
or

č.







yu issn 0006-5722

BOGOSLOVNI VESTNIK
LETNIK 50 LETO 1990 /  ŠTEVILKA 3

« GLASILO TEOLOŠKE FAKULTETE V LJUBLJANI

J. Krašovec PRELOMITEV IN OBNOVA ZAVEZE V 2 MZ 32— : 
S. Janežič D U H  KRŠČANSKE EDINOSTI V REVIJI 

VODITELJ V BO G O SL O V N IH  VEDAH  
E. Kovač TEMELJI KRŠČANSKEGA SOCIALNEGA NAUKA 

A. Mlinar POLITIKA IN MORALA
I. Štuhec LAIKI — NOSILCI DRUŽBENEGA ŽIVLJENJA 

M. Kovačič OSNO VNE ZAKONITOSTI EKONOMIJE

PREGLEDI
PREVODI
OCENE IN PREDSTAVITVE



BOGOSLOVNI VESTNIK

izdaja Teološka fakulteta v Ljubljani, Poljanska 4, 
61000 Ljubljana, Jugoslavija

Revija izhaja štirikrat na leto.

Uredniški odbor: Bogdan Dolenc (glavni urednik), An­
ton Stres (odgovorni urednik), Stanko Janežič, Jože 
Krašovec, Anton Nadrah, Marijan Smolik, Anton 
Štrukelj.

Lektor: Avguštin Pirnat 

Oprema: Tone Štrus

Naslov uredništva: Bogoslovni vestnik, Poljanska-4, 
61000 Ljubljana * . *

Naslov uprave: Družina — Bogoslovni vestnik, Cankar­
jevo nabrežje 3/1, 61000 Ljubljana, Jugoslavija

Letna naročnina: 240,00 din, posamezna številka 60,00, 
za inozemstvo 480,00 din.

Naročnino pošiljajte na naslov: Uprava lista Družine 
— Bogoslovni vestnik, Cankarjevo nabrežje 3/1,61000 
Ljubljana, na žiro račun: 50100-620-107-05-1010115- 
735329, DRUŽINA, Ljubljana; naročnino iz tujine na­
kazujte na devizni račun pri Ljubljanski banki GB: 
010-727001-100100/55, DRUŽINA, Ljubljana, Jugo­
slavija.

Tisk: Družina, Ljubljana

EPHEMERIDES THEOLOGICAE Facultatis theologicae (catholicae) labacensis

Poljanska 4, 61000 Ljubljana, Jugoslavija, Director 
responsabilis: Anton Stres, Poljanska 4, Ljubljana, 
Jugoslavija

Typographia: Družina, Ljubljana, YU



Bogoslovni vestnik 49 (1989)

RAZPRAVE 

Bedernjak Karel
Pravičnost kot osebna vrednota ( I ) .........................................................................  25
Pravičnost kot osebna vrednota (II) .......................................................................  135
Pravičnost kot osebna vrednota (III) .....................................................................  315

Košir Borut
Služba škofovih vikarjev kot osnova za pravno obdelavo službe arhidia- 
konov v ljubljanski nadškofiji .................................................................................. 61

Krašovec Jože
Blagoslov — prekletstvo in obnova v 3 Mz 26 in 5 Mz 28 +  30, 1 — 10 . . . .  3
Antitetična zgradba psalma 73 ................................................................................ 275

Papež Viktor
Pravni postopek  pri odstranitvi in premestitvi župnikov v ZCP .................... 155
Ustanova m ašnega »štipendija« v preteklosti inv Zakoniku cerkvenega prava 357

Pirš Andrej
Ekumenizem in zedinjenje k ris tjan o v ................................................................... 39

Plevnik Jože
Poslednja resnica v 1. pismu T esa lon ičanom ...................... ...............................  307

Ramovš Jože
Apostolsko delo župnijskega sodelavca za ljudi in z ljudmi ........................ 49

Rozman France
Karizme in službe v prvi Cerkvi ...............................................................................  121
Pastoralna pisma in po trebne kreposti nosilcev cerkvenih s lu ž b .................  289

Smolik Marijan
P. Josef Andreas Jungmann je bil rojen pred sto leti ..................'.................... 335

Štrukelj Anton
Izvori in značilnosti ruske duhovnosti ....................................................................  349



REFERATI - KOREFERATI

Juhant Janez
Novi vek, krščanstvo, človekove pravice — moralno v p ra š a n je .....................  205

Lamut Vera
Pravice ženske v Cerkvi ............................................................................................  251

Ocvirk Drago
Univerzalnost človekovih pravic in krščanske vere ........................................... 187

Ojnik Stanko
Človekove — kristjanove pravice v Cerkvi .......................................................... 225

Pogačnik Janez
Pastoracija človekovih pravic ............    259

Stres Anton
Antropološki in teološki tem elji človekovih pravic ............................................. 175

Snoj Alojzij
Ustava SFRJ in človekove p ra v ic e ........................................................................... 247

Tiirk Danilo
Človekove pravice in m ednarodno pravo ............................................................  237

PREGLEDI IN POROČILA 

Dermota Valter
Zakram ent sprave — spovedi — pokore kot vzgojno sredstvo don Bosko-
vega preventivnega vzgojnega s is te m a ................................................................  69
Zakram ent evharistije v preventivnem vzgojnem sistem u sv. Janeza Boška . 381

Krašovec Jože
Teološka fakulteta v akadem skem  letu 1987/88 ...............................................  93

Teološka fakulteta v akademskem letu 1988/89 ...............................................  391

Smolik Marijan
Komentirana izdaja nemških predgovorov in posvetil v slovenskih in 
hrvaških knjigah 16. stoletja ...................................................................................  3 7 3

PREVOD
»Pridi k nam tvoje kraljestvo«. Dokument četrtega evropskega sre­
čanja KEK in CCEE v E rfu rtu ...................................................................................  83



OCENE IN PREDSTAVITVE

Carlo M. d'Attems primo arcivescovo di Gorizia 1752-1774
(F. M. Dolinar in L. Tavano) ........................................................................................  113
Fleischmann Kornelius, Klemens Maria Hofbauer, Sein Leben und seine
Zeit (A. P ir š ) ..................................................................................................................  265
Gorres A ./K asper W., Tiefenpsychologische Deutung d es Glaubens
(V. Dermota) ................................................................................................................  106
Jurkovič Ivan, II Codice della Diocesi di Ljubljana del 1940 tra il »Codex
luris Canonici« del 1917 e quello del 1983 (V. Papež) ....................................  263
Keber Janez, Leksikon imen (F. R ozm an )..............................................................  103
Latourelle Rene, Vaticano II: bilancio e prospettive (C. S o rč ) .......................  401
Moltmann Jurgen, Der Weg Jesu Christi. Christologie in messianischen
Dimensionen (C. Sorč) ...............................................................................................  269
Rebič Adalbert, Riječi života vječnoga (F. R ozm an )........................................... 266
Rebula Alojz, Jutri čez Jordan (F. R ozm an)..........................................................  99
Schweizer Eduard, Theologische Einleitung in das Neue Testament
(F. Rozman) ..................................................................................................................  405
Tomič Celestin, Začeci židovstva (F. R ozm an)...................................................... 101
Tomič Celestin, Vrijeme iščekivanja (F. R ozm an)...............................................  406
Zovatto Pietro, La stampa cattolica italiana e  slovena a Trieste
(B. Kolar) ....................................................................................................................... 265
Forum Katholische Theologie 4(1988),3,4 (A. Pirš) ................................  118, 119
Forum Katholische Theologie 5(1989), 1 (A. P ir š ) .................................................  268





BOGOSLOVNI
VESTNIK

LETNIK 50

LJUBLJANA 1990





Sao/emo/̂ c/iAema/ /asic/er/w 

c/r. y(/o /szi/its duM ar/ii/

ui/ s/otheasAema/ metrofco/itu/
o 6 r i / e ^ x ) o l  

sec/em c/esčtJetrucl 
& sfeoMotHtnfesri/





R azprave

Jože Krašovec

Prelomitev in obnova zaveze v 2 Mz 32—34

Prvi velik oddelek  2. Mojzesove knjige, tj. poglavja 1 — 18, poroča o stiski iz­
raelskega ljudstva v Egiptu, o rešitvi z znamenji in čudeži in o prvi stopnji potova­
nja po puščavi do Sinaja. V drugem oddelku, tj. poglavja 19—40, je govor o skle­
nitvi zaveze na Sinaju in o razodetju postave. Očitna je vsebinska zveza predvsem 
m ed poglavji 19—24 in 32—34. Okvir pripovedi je tu srečanje Mojzesa z Jahvejem 
na Sinajski gori in razodetje postave ter zapovedi. V tem  kontekstu izstopajo po­
glavja 32—34; tu so različni viri in izročila bolj kakor drugod povezana v tem atsko 
in literarno zaokroženo enoto. Osnoven tem atski okvir pripovedi je odpad  zavez- 
nega ljudstva, Jahve jeva namera, da ga uniči, ganljivo Mojzesovo posredovanje, 
postopno popuščanje božje jeze, odpuščanje in obnova zaveze. Pred seboj 
imamo enkratno pričevanje o breznu človeškega greha na eni strani in o veličini 
božje svetosti in odpuščanja na drugi.

Tematska hom ogenost priča za odločilen delež zadnjega avtorja besedila. 
Mejniki m ed posameznimi odlomki so tako zabrisani, da je komaj možno natan­
čno določiti posam ezne vire in izročila. Dosedanji poskusi so porajali vrsto hipo­
tez, ki so bolj ali manj prepričljive.1 Toliko bolj se zdi utem eljeno naglašanje ne­
katerih novejših razlagalcev, da mora eksegeza upoštevati predvsem  sedanjo 
obliko besedila; iskati je treba njegov globlji teološki pom en.2 Ugotavljanje ce­
lotne perspektive besed ila  končno pokaže, kakšne so možnosti in m eje v razis­
kovanju starejših virov in izročil.3

I. ODPAD K ZLATEMU TELETU IN POSLEDICE (2 Mz 32,1—35)

Sodobne kritične študije in komentarji ugotavljajo vsebinsko in literarno 
neskladnost v 2 Mz 32. Večina razlagalcev meni, da so vrstice 7— 14 devteronomi- 
čen dodatek. Za kasnejši dodatek imajo dalje pogovor m ed Mojzesom in Aronom 
v vrsticah 21—24 in vrstici 25 te r 35, ki zadevata Arona. Radi poudarjajo, da se 
tem a o kazni pojavlja v različnih variantah: V vrstici 20 je rečeno, da je Mojzes 
Izraelovim sinovom dal piti vodo, v katero je stresel prah zmletega teleta; vrstice
25—29 poročajo, kako leviti z mečem kaznujejo odpadnike; v vrstici 34 berem o, 
da je bila kazen preložena na nedoločen čas v prihodnosti. Precej splošna je 
domneva, da je druga varianta (v. 25—29) kasnejši dodatek, ki ni v sozvočju z na­
menom prvotnega poročila o dogodkih na Sinaju, toda glede razmerja m ed prvo 
in drugo varianto ostaja zadrega. Kako je besedilo  rastlo do sklepne redakcije?

197



Med razlagalci prevladuje mnenje, da so prvotno poročilo (J ali E) postopom a
v različnih sm ereh razširjali z dodatki in reinterpretacijo.4 Nekateri zavračajo p re­
tirano poudarjanje neskladnosti m ed posameznimi odlomki besedila  in menijo, 
da je pri presojanju zgradbe in vsebine besedila  treba upoštevati literarne krite­
rije, zlasti ker so zelo močno zastopane poetične prvine. V izrazito literarno- 
poetični pripovedi npr. načelo kronologije ne more biti odločilno. Možno je, da 
pisatelj namenoma kombinira kontrastne scene, da čimbolj nazorno pokaže 
osnovno sporočilo poglavij 32—34.5

Posebno problem atično je vprašanje odvisnosti m ed našim besedilom  in 
m ed 1 Kr 12,25—32 ter 5 Mz 9. Tudi tu prihaja do veljave tem a o zlatem teletu 
oziroma zlatih teletih. V devteronomističnem poročilu v 1 Kr 12,25—32 beremo, 
kako je dal kralj Jerobeam narediti dve zlati teleti in eno postavil v Betelu, drugo v 
Danu. Svoje dejanje utem eljuje v 12,28: »Dovolj dolgo ste hodili v Jeruzalem. Glej, 
Izrael, to sta tvoji božanstvi, ki sta te  pripeljali iz egiptovske dežele (hinneh 'elo- 
heka yišra'el 'ašer h eceluka m eeres  misrayim).<$ Drugi del utemeljitve se skoraj 
popolnom a ujem a z izjavo odpadlega ljudstva v 2 Mz 32,4c: 'elleh eloheka yiš- 
rael ašer h eceluka m eeres  misrayim. Identičnost »veroizpovedi« pred zlatim te ­
letom oziroma zlatimi teleti v obeh besedilih  in mnoge druge podobnosti dajejo 
povod za domnevo, da je eno besedilo  odvisno od drugega. Katero? Do veljave 
je prišla teza, da je poročilo o zlatem telesu zgodovinsko zanesljivo v 1 Kr 
12,25—32, ne pa v 2 Mz 32. Izročilo o dogodkih na Sinaju je prvotno morda pozna­
lo neko drugo obliko kultnega odpada od Jahveja; Jerobeamova kultna politika 
pa naj bi dala povod za naknaden poudarek, da je nezvestoba Izraela prišla na 
dan že pred prihodom v obljubljeno deželo.6 Te teze seveda ni mogoče dokazati. 
Prav tako ali še bolj se zdi možno, da poročilo obeh besed il tem elji na zgodovin­
skem dejstvu. Določene prvine v 1 Kr 12,25—32, zlasti Jerobeamova »veroizpo­
ved« pred  zlatima teletom a (12,28), so morda prevzete iz starejšega sinajskega 
izročila. Ta domneva se zdi toliko bolj prepričljiva, ker je poročilo o zlatem teletu 
na Sinaju izhodišče tem atsko zaokrožene obsežne enote 2 Mz 32—34, ki v marsi­
čem kaže na starejše obdobje, kot je devteronomistična zgodovina.7

Ta ugotovitev je odločilna tudi v presojanju razmerja m ed našim besedilom  in 
5 Mz 9, kjer ista tem a pride do veljave v drugačni redakciji. Vsestranska primerjava 
obeh besed il kaže, da je naše besedilo  starejše kakor 5 Mz 9. Tematski in jezi­
kovni razlogi narekujejo sklep, da je moralo biti sestavljeno pred uničenjem Jeru­
zalema 587, morda kmalu po padcu Samarije 722/21. Ljudstvu, ki sluti svoj konec, 
pisatelj izrednega preroškega in literarnega navdiha s starodavnim sinajskim do­
godkom prikazuje razmerje m ed nezvestobo ljudstva in božjim usmiljenjem. Be­
sedilo, ki ima močan pečat zadnjega avtorja, velja kot obljuba, da Bog svojega 
ljdustva ne bo uničil.8 To pa je zelo močno naglašal že prerok Ozej v 8. stoletju.

1. Vrstice 1 —6 — nastanek zlatega teleta

Na koncu 24. poglavja imamo poročilo, kako je šel Mojzes z Jezusom na božjo 
goro, vodstvo nad ljudstvom pa prepustil Aronu in Huru. »Štirideset dni in štiri­
d ese t noči je ostal Mojzes na gori« (24,18). Na to poročilo se navezuje enota po­
glavij 32—34. V 32,1 berem o: »Ko je ljudstvo videlo, da Mojzes odlaša (bošeš, do ­
besedno  »povzroča sramoto«) priti z gore, se je zbralo pri Aronu in so mu rekli: 
'Vstani, naredi nam bogove ( eldhJm), ki bodo šli pred  nami ( 'aseryeleku lepane- 
nu)! Kajti ne vemo, kaj se je zgodilo Mojzesu, tem u možu, ki nas je izpeljal iz egip­
tovske dežele.'« Iz tega poročila je razvidno, da ljudstvo ne zahteva neposredne­

198



ga nadom estila za Jahveja, temveč za Mojzesa. Odločilnega pom ena je vprašanje, 
kdo je Izraela izpeljal iz Egipta in kdo ga lahko vodi v prihodnosti. Ljudstvo ne 
pripisuje odhodu iz Egipta Jahveju, kakor bi pričakovali, tem več Mojzesu; zato 
tudi v prihodnost ne more gledati v luči Jahvejevega vodstva. Tema o izhodu iz 
Egipta je m orda najbolj viden povezovalen člen celotnega poglavja in njegovega 
nadaljevanja: V vrstici 1 pripisuje ljudstvo izhod Mojzesu, v vrstici 4 zlatemu te ­
letu (v množinski obliki glagola »izpeljati«); v vrstici 7 ga Jahve pripisuje Mojzesu, v 
vrstici 7 ponavlja b esed e  ljudstva iz vrstice 4; v vrstici 11 ga Mojzes pripisuje Jah­
veju; v vrstici 23 se Aron sklicuje na b e se d e  ljudstva v vrstici 1; v 33,1 ga Jahve 
ponovno pripisuje Mojzesu. Iz sobesedila so razvidni razlogi, zakaj pripisujejo 
izhod tem u ali onem u subjektu: Ljudstvo ga pripisuje Mojzesu oziroma zlatemu 
teletu, ker nima vere v Jahveja; Mojzes ga pripisuje Jahveju, ker mu popolnom a 
zaupa in ga priznava za absolutnega gospodarja; Jahve ga pripisuje Mojzesu, ker 
zaradi odpada ljudstva noče več vedeti zanj.

Pri izdelavi zlatega teleta  je nejasna Aronova vloga. Aron brez odpora pristane 
na zahtevo ljudstva in naroči, naj si izdere j o uhane (v. 2). Odziv je izreden: »In vse 
ljudstvo si je izdrlo zlate uhane, ki so bili v njihovih ušesih, in so jih prinašali k 
Aronu. Vzel jih je iz njihovih rok, jih prelil v zlivek (wayyasar oto baheret) in napra­
vi iz tega ulito te le  (wayyacašehu ‘egel massčkah). Tedaj so rekli: 'To so tvoji b o ­
govi, ki so te  odpeljali iz egiptovske dežele!'« (v. 3—4). V tem  poročilu je proble­
matična poved wayyasar 'oto baheret; prevodi in razlage so zelo različni.9 Toda 
težišče poročila je sklepna izjava, da je Aron napravil zlato tele. S tem  je n ep o ­
sredno poudarjena Aronova aktivna udeležba pri dejanju.10 Zdi se, da Aron pri 
tem  ni imel slabega namena. Vrstica 5 prinaša njegove besede: »Jutri bo praznik 
za G ospoda (YHWH).« Zlatega te le ta  ni naredil, da bi z njim nadom estil Jahveja; 
zlato te le  bi naj predstavljalo Jahveja.

Toda ljudstvo celotno sceno doživlja drugače. Zahtevalo je »bogove, ki bodo 
šli p red  njim« (v. 1); ko je zlato te le  postavljeno, vidi v njem bogove, ki so ga izpe­
ljali iz egiptovske dežele (v. 4). V skladu s svojo zahtevo in verovanjem tudi ravna: 
»Drugo jutro so zgodaj vstali, darovali žgalne daritve in žrtvovali mirovne daritve; 
potem  je ljudstvo sedlo jest in pit, nato so vstali, da so se zabavali« (v. 6). Očitno 
je, da se je ljudstvo vdalo razbrzdanim orgijam po poganskih navadah. Nekateri 
razlagalci v celotnem  poročilu vidijo popoln odpad  od jahvizmav pravo idolatrijo, 
drugi samo sinkretizem v zvezi z Jahvejem.11 Kdo ima prav? Očitno ljudstvo nima 
zaupanja v Jahveja kot edinega Boga in absolutnega gospodarja svetovne te r svo­
je zgodovine, zato je v kritičnem trenutku moralo zapasti poganskim razvadam 
idolatrije te  ali one vrste. Bistvo njegovega greha je v tem , da se ne podreja abso­
lutni in skrivnostni božji volji, temveč hoče uveljaviti svojo voljo v skladu s svojimi 
nizkimi potrebam i. Zgodba o zlatem teletu  je torej hočeš nočeš postala najbolj 
klasičen primer Izraelove Ironične nezvestobe, obenem  pa najbolj dramatičen 
dokaz alienacije človeškega bitja. Ob Sinajski gori razodetja Jahvejeve postave je 
prišlo na dan to, kar se neštetokrat dogaja v vseh ččloveških civilizacijah:

Božje veličastvo so zamenjali
za podobo bika, ki je travo (Ps 106,20)

2. Vrstice 7—14 — prva Mojzesova prošnja
Početje ljudstva ob Sinajski gori pom eni za Jahveja izreden izziv, zato se je 

moral ustrezno odzvati. Vrstice 7— 14 prikazujejo Jahvejev odzivv napetosti m ed 
njegovo jezo in prizanesljivostjo. Jahve odpad  ljudstva najprej razodene Mojze­
su. Tako se nadaljuje Mojzesova posredniška vloga. V Egiptu ga je Jahve izbral, da

199



Izraela reši iz sužnosti; na Sinaju mu je za vse ljudstvo razodel svojo postavo in po 
njem sklenil zavezo z ljudstvom. Zato se zdi razumljivo, da tudi po odpadu ljud­
stva ukrepa skupaj z njim. V vrsticah 7—8 je govor o pravem odpadu ljudstva, zato 
je sklep kazni ustrezno oster: »Videl sem  to ljudstvo in, glej, trdovratno ljudstvo 
je. In sedaj me pusti samega (wecattah hanruhah ti), da se vname srd zoper nje in 
jih pokončam; teb e  pa napravim v velik narod« (v. 9— 10). Tu je naj pom em bnejše 
to, da sklep o uničenju odpadlega ljudstva ne predvideva popolnega uničenja 
Izraela. Kakor nekdaj Noe in Lot velja tokrat Mojzes kot pravičnik, ki bi naj bil 
nositelj novega božjega ljudstva z obljubo, ki je je bil nekoč deležen Abraham 
(prim. 1 Mz 12,2). Če pomislimo, da je celo Aron podlegel zahtevi ljudstva po »bo­
govih«, je očitno, da Mojzes upravičeno velja kot edini pravični, ki je vreden rešit­
ve in Jahvejevih obljub.

Mojzesova pravičnost pomeni obenem  možnost posredništva za odpadlo 
ljudstvo. To je nakazano že vjahvejevi izjavi wecattah hanriihah t i— »in sedaj me 
pusti samega« (v. 10); Jahve se izraža, kakor da sta nastop božje jeze in uničenje 
odvisna od Mojzesove dopustitve. Mojzesov odziv pom eni najboljšo potrditev 
njegove pravičnosti: Ne gre mu za potrditev samega seb e  in za njegov prihodnji 
zarod, tem več za rešitev upornega ljudstva, ki ga je odpeljal iz Egipta. Morda je 
razlog tem u v njegovem realizmu glede ustvarjalnega človeškega bitja; moralo 
mu je biti jasno, da se bo tudi novo ljudstvo lahko izneverilo, kakor se je sedanje, 
ki izhaja iz Noetovega novega človeštva. Toda odločilen razlog je v prepričanju, 
da Bog ne more razveljaviti lastnega dosedanjega dela; ne more zavreči svojega 
ljudstva, ki ga je rešil in ga ohranja iz ljubezni, po zakonu zvestobe do svojega 
lastnega bistva. Zato nastopi kot posrednik s ponižno prošnjo za prizanesljivost s 
trikratno utemeljitvijo (v. 11 — 13). Prva utem eljitev je rešitev iz Egipta »z veliko 
močjo in močno roko« (v. 11); ta dogodek je tako izreden, da ga Jahve ne more 
razveljaviti z uničenjem ljudstva. Druga osnova prošnje je dobro ime Jahveja: »Za­
kaj naj bi govorili Egipčani: 'Zlovoljno jih je izpeljal, da jih pomori v gorah in iz­
trebi s površja zemlje?'« (v. 12). Tretja osnova so obljube, ki jih je Jahve dal oča­
kom Abrahamu, Izaku in Jakobu in jim »prisegel pri sebi« (v. 13).12 Na teh treh 
razlogih tem elji Mojzesova prošnja v vrstici 12: »Odvrni se od togote svoje jeze in 
naj ti bo  žal zaradi zla, ki si ga namenil svojemu ljudstvu (wehinnahem 'atharacah 
lecam m eka)x  Tako utem eljena prošnja je dosegla svoj namen; v vrstici 14 b ere ­
mo: »»Tedaj je bilo Gospodu žal zaradi zla (wayyinnahem YHWH cal-haracah), o 
katerem je govoril, da bi ga storil svojemu ljudstvu.«

Namen Mojzesove prošnje in Jahvejevega pristanka seveda ne more biti pri- 
zanašanje s sleherno kaznijo; tu gre le za vprašanje, ali je ljudstvu mogoče priza­
nesti z uničenjem in mu z milejšo kaznijo dati možnost za zadoščevanje za krivdo.
V zadnjem  bistvu to pom eni zahtevo po veljavi individualnega povračila. Podob­
ni primeri Jahvejevega kesanja (glagol nhm) nad sklepom, da svoje ljudstvo ozi­
roma narode uniči, prihajajo do veljave v Oz 11,8; Am 7,3.6; Jon 3,10 (prim. 4 Mz 
14,20; 5 Mz 9,19—20; Jer 18,8; 26.3.13.19; 36,3; 42,10.12; Ji 2,14; Jon 3,9; 4,2).13

3. Vrstice 15—29 — Mojzesove sankcije

Ko se je čas dopolnil, se je Mojzes z Jozuetom vrnil z gore. Pisatelj poudarja, 
da je Mojzes držal v roki obe  tabli postave, ki sta bili popisani spredaj in zadaj in 
sta bili božje delo (v. 15— 16). Ko se Mojzes in Jozue približata taboru, slišita 
hrupno vpitje ljudstva. Jozue ga označuje kot qol milhamah — »bojno vpitje t (v.
17). M ojzes odgovarja:

200



To ni glas likajočih zaradi zmage (geburah), 
ne glas vpijočih zaradi poraza (halušah), 
glas pesm i (‘annot) slišim.

Paralelizem »glas ukajočih zaradi zmage« / /  »glas vpijočih zaradi poraza« ima 
vlogo merizma in označuje vse m ožne vrste bojnega vpitja m ed zmagoslavnim 
vzklikanjem in tuljenjem  zaradi poraza. Mojzes ugotavlja, da je vpitje drugačno, 
kakor je kakršno koli bojno vpitje; z b esed o  ‘anno t(tretji stih) morda označuje li­
turgično pe tje .14

Mojzes je zagledal te le  in ples in tedaj »se je vnel Mojzesov srd (wayyihar 'ap 
mošeh) in vrgel je tabli iz roke ter jih razbil pod goro. Zgrabil je tele, ki so ga bili 
naredili, in ga sežgal v ognju in ga zmlel v prah, stresel ga v vodo in to dal piti 
Izraelovim sinovom« (v. 19—20). Mojzes tukaj torej ravna drugače, kakor na gori, 
ko ga Jahve seznani z odpadom  ljudstva. V vrstici 10 pravi Jahve: »Sedaj me pusti 
pri miru, da se vname moj srd zoper nje (wčyihar-'app~i bahem).« V vrstici 11 o d ­
govarja Mojzes: »Zakaj se, Gospod, vnema tvoj srd zoper tvoje ljudstvo... (yehereh 
'appeka becammeka).< Zdaj »se je vnel Mojzesov srd« toliko, da je v pričevanje 
konca zaveze z Jahvejem razbil tabli postave. Patetičen opis popolnega uničenja 
zlatega te le ta  spominja na opis popolnega uničenja boga Mota v ugaritski mito­
logiji.15 Toda Mojzes gre še dalje, kajti iz ostankov zlatega tele ta  pripravi »vodo 
prekletstva« in jo da piti razvratnemu ljudstvu.16 S tem  jim hoče dopovedati, da 
krivda tiči v samem jedru njihovega bitja.

Mojzesov silovit odziv pom eni skrajno nasprotje Arona, ki ni ničesar storil, da 
bi bil preprečil odpad. Mojzes mu sprašuje vest z besedam i: »Kaj ti je storilo to 
ljudstvo, da si nadnje spravil veliki greh?« (v. 21). Aro n je najbrž menil, da je ljud­
stvu naredil uslugo s tem, ko je ugodil njihovim željam; v resnici jih je pahnil v 
največjo možno nesrečo. Mojzes reagira tako silovito, ker neizmerno ljubi svoje 
ljudstvo. Zaveda se, da je njihovnajvečji sovražnik lastna krivda, ki ne more ostati 
brez posledic; odpad  od živega Boga Jahveja pa pom eni neizbežen propad, če se 
ljudstvo ne spokori in doseže spravo. Aron poskuša pomiriti Mojzesa z besedam i, 
ki jih je ta uporabil pred Jahvejem, toda s popolnom a drugačno utemeljitvijo: 
»Naj se ne razvname srd mojega gospoda ( 'al-ylhar 'ap 'adoni); ti poznaš ljud­
stvo, da je hudobno« (v. 22). Mojzes je ljudstvo branil p red  Jahvejem, čeprav se ni 
mogel sklicevati na drugo kakor na njegovo odrešenjsko delo in na njegove ob ­
ljube oččakom. Aron jih obtežuje, da bi upravičil sam sebe; brez slabega na­
mena, zgolj pasivno, bi naj ravnal v skladu z zahtevo ljudstva; te le  bi naj bilo po 
naključju prišlo iz ognja (v. 23—24).

Kljub tem u Arona neposredno ne zadene ustrezna kazen. Nakazana je le po ­
sredna kazen, kajti Arona se drži pečat nezvestega duhovnika in daje s tem  povod 
za prevlado Levijevega rodu v duhovniški službi. Avtor našega besed ila  hoče to 
prevlado utem eljiti z edinstveno vnemo Levijevega rodu za jahvizem že na Sina­
ju, ko se je ljudstvo obrnilo k zlatemu teletu . Kakor da je spregledal, da je doslej 
govoril o krivdi »vsega« ljudstva (v. 3; prim. v. 9), v vrsticah 25—29 prikazuje, da je 
ves Levijev rod bil ed ina izjema; ta na Mojzesovo povelje po taboru z morijo kaz­
nuje odpadnike. Opis sodbe je problem atičen, ker daje videz, da so se Levijevi 
sinovi šele pozneje postavili na Jahvejevo stran, m ed odpadniki pa pobijejo le 
določeno število (3000 mož). V interpretaciji besed ila  je treba v prvi vrsti upošte­
vati, da je opis dogodkov literarnopoetičen in sumaričen. To pomeni, da p red ­
vsem izjave »vse ljudstvo« (v. 3) ne kaže vzeti dobesedno. Pri vsakem odpadu je le 
nekaj nasilnih zvodnikov, m edtem  ko mnogi brez moči kot nem e priče dejanja

201



ostanejo zvesti globljemu uvidu resnice. Tu je ključ za razlago, zakaj so se Levijevi 
sinovi po Mojzesovem pozivu postavili na Gospodovo stran. Krivda odpadnikov 
pa je tudi večja ali manjša; dejansko ni vsaka za smrt. Izvršitev kazni je morala 
potekati po določenih kriterijih, čeprav v opisu o njih ni govora.

Opis sodbe je dokaz, kako globoka je bila zavest o usodnosti krivde zaradi 
odpada. Za krivdo je bilo treba nekako zadostiti, da bi se lahko ljudstvo očistilo in 
bi bila sprava sploh možna. Smrt nekaterih pomeni rešitev za druge, za izvršitelje 
kazni pa celo blagoslov; Mojzes zagotavlja Levijevim sinovom: »Posvetili ste  se 
danes Gospodu, vsak tudi za ceno svojega sina ali svojega brata; zato se vam da 
danes blagoslov!« (v. 29).

4. Vrstice 30—35 — ponovna Mojzesova prošnja

Ko se Mojzesova jeza poleže, se začne njegova najpom em bnejša vloga. Ljudstvo 
se  je tako odtujilo od Gospoda, da ne bo moglo samo spoznati, kako velika je 
krivda, zanjo zadoščevati in Gospoda iskreno prositi za odpuščanje. V teh okoliš­
činah se zdi nujno Mojzesovo posredništvo. Po eni strani mora svoje ljudstvo po­
stopom a pripraviti za spreobrnjenje, po drugi mora omehčati prizadetega Go­
spoda, da nezvestem u ljudstvu odpusti krivdo. Ko gre za urejanje odnosov m ed 
absolutnim  Gospodarjem  sveta in omejenim človekom, pa seveda ne gre brez 
antropomorfizmov.

V vrstici 30 Mojzes nagovori odtujeno ljudstvo: »Hudo ste se pregrešili; a zdaj 
pojdem  gor h Gospodu; morda lahko dosežem  spravo za vaš greh ( 'ulay akappe- 
rah becad hatta 'tkem).« Mojzes ne more biti prepričan, da bo uspel s svojim po­
sredništvom, kajti po eni strani Gospod ni dolžan odpustiti nezvestemu ljudstvu, 
po drugi strani ni jasno, ali je ljudstvo izpolnilo pogoje, ki so nujno potrebni za 
spravo.17 Ker je končni nam en Mojzesove prošnje za odpuščanje obnova zaveze, 
je razumljivo, da se mora vrniti na sveto goro in se tam ponovno srečati z Gospo­
dom. Njegova prošnja se glasi: »Oh, hudo se je pregrešilo to ljudstvo: naredili so 
si boga iz zlata. In zdaj, ko bi jim ti odpustil greh! (wecattah-'im tišša’hatta tam). 
Če pa ne, izbriši mene, prosim, iz svoje knjige, ki si jo pisal!« (v. 31 —32). Mojzes se 
zaveda, da je dobro zapisan v knjigi življenja (prim. Iz 4,3), zdaj začuti, da mora 
deliti usodo svojega ljudstva: Če Gospod ne more odpustiti krivde njegovega 
ljudstva, naj skupaj z njim zavrže tudi njega. Je Mojzes pripravljen iti še dalje in 
predlaga, naj ga G ospod izbriše iz svoje knjige nam esto  njih? Razlaga v tej smeri 
je zelo negotova.18

Gospodov odgovor poudarja veljavo individualnega povračila: »Kdor je grešil 
zoper mene, tega bom  izbrisal iz svoje knjige« (v. 33). Sodeč po tej izjavi, Mojzes 
ne more biti uslišan, ker gre za prave odpadnike. Toda ljudstvo zdaj očitno že 
spoznava težo svoje krivde in to pomeni, da jim Gospod lahko prizanese vsaj z 
najtežjo kaznijo, z uničenjem; poleg tega je pripravljen, da vsaj del kazni preloži 
na prihodnost. V vrstici 34 beremo: »Pojdi zdaj, pelji ljudstvo tja, kamor se ti re­
kel! Glej, moj angel po jde pred teboj; a na dan svojega obiskanja bom na njih 
kaznoval njihov greh (ubeyom poqedi upagadfi calehem  hattatam).«. Bistvenega 
pom ena je, da G ospod ne preklicuje svoje obljube o podelitvi dežele. Vendar za 
spravo še niso dane zadostne možnosti, zato Gospod ne more biti navzoč med 
ljudstvom in jih ne more sam voditi v obljubljeno deželo; za spremstvo jim dolo­
ča svojega angela. Izjava o preložitvi kazni na prihodnost je morda odm ev na pa­
dec Samarije leta 721/22, ki so ga razlagali kot kazen za Izraelovo preteklo nezve­
stobo, m ed drugim za češččenje zlatih te le t v Betelu in Danulprim. 2 Kr 17,7— 18).

202



Kaj hoče po vsem  tem  povedati sklepna vrstica 35? Besedilo se glasi: »In Gos­
pod je udaril ljudstvo zato, ker so si dali narediti tele, ki ga je naredil Aron.t Ne­
skladnost m ed to vrstico in m ed izjavo o preložitvi kazni na prihodnost v pred­
hodni vrstici je tako čudna, da je upravičeno sklepanje na nezadovoljivo harmo­
nizacijo različnih virov in izročil.19 Vendar to ne more biti edina možna razlaga. 
Pred nami je vendar izrazito literarna pripoved, ki se ne meni za zahteve formal­
ne logike. Zadnja vrstica sumarično izraža osnovno misel celotne pripovedi. Avtor 
prvi del celotne enote poglavij 32—34 končuje pod vtisom strahote odpada ljud­
stva, zaradi katerega ga je Gospod moral udariti. Vera in izkušnje o neločljivi po­
vezavi m ed krivdo in kaznijo sama po sebi govorita, da so neizbežni mnogi udarci 
v daljšem  časovnem zaporedju, kadarkoli gre za veliko krivdo. V pričujočem pri­
m eru se zdi največji udarec v tem , da G ospod ne mara biti s svojim ljudstvom na 
poti v obljubljeno deželo. Sprava in odpuščanje v primerih velikih zablod ne mo­
reta biti hiter in lahek postopek.

II. GOSPODOVA NAVZOČNOST MED NJEGOVIM LJUDSTVOM 
(2 Mz 33,1—23)

V 32,34 G ospod Mojzesu naroča, naj pelje svoje ljudstvo v obljubljeno deželo 
in mu zagotavlja: hinneh m a la k iyelek lepaneka — »Glej, moj angel pojde pred 
teboj.« V 32,2 G ospod ponovi to zagotovilo, v 33,3 pa pove, da sam ne pojde v 
njihovi sredi, ker so trdovratno ljudstvo. Mojzes zdaj nadaljuje svojo posredniško 
vlogo in poskuša doseči, da Gospod vendarle končno sam prevzame vodstvo svo­
jega ljudstva v njihovi sredi. Njegovo nagovarjanje G ospoda daje povod za pona­
vljanje b e se d  yada‘ — »spoznati«, panlm  — »obraz, obličje, pred«, in povedi 
»najti milost v Gospodovih očeh« (v. 12—23). Osnovna tem a 33. poglavja je torej 
vprašanje božje navzočnosti m ed njegovim ljudstvom. Ta tem a povezuje posa­
m ezne m anjše enote, ki niso vedno usklajene in predstavljajo nem ajhne literar- 
nokritične in zgodovinskokritične problem e, v skladno tem atsko celoto, ki nosi 
zelo markanten pečat zadnjega avtorja redaktorja.

1. Vrstice 1 —6 — znaki spokomosti
33. poglavje se začne kot nova pripoved, čeprav zlasti obljuba angela v 32,34 

kaže na tem atsko zvezo m ed koncem 32, in m ed celoto 33. poglavja. V 33,1 -3 
Gospod naroča Mojzesu: »Pojdi, potuj od tod, ti in ljudstvo, ki si ga odpeljal iz 
egiptovske dežele  v deželo, ki sem  jo s prisego obljubil Abrahamu, Izaku in Jako­
bu, ko sem  rekel: 'Tvojemu zarodu jo bom dal,' in poslal bom  pred teboj angela in 
pregnal bom  Kanaance, Amorejce, Hetejce, Ferezejce, Hevejce in Jebusejce, v 
deželo, v kateri teče ta  mleko in m ed. Jaz nam reč ne pojdem  v tvoji sredi, ker si 
trdovratno ljudstvo, da te  ne pokončam na potu.« Iz te  pripovedi je jasno razvid­
no, kaj je razlog, da je obljubil angela v 32,34 in 33,2. Zaradi Mojzesove silovite 
reakcije na Izraelov greh in zaradi njegove ponižne prošnje za odpuščanje na eni 
strani in zaradi prvih znakov spokom osti ljudstva na drugi strani, Gospod ljudstvu 
prizanaša z uničenjem , toda sam ne more biti navzoč v njihovi sredi. O dpad ob 
Sinajski gori dokazuje, da so Izraelovi rodovi »trdovratno ljudstvo« (cam-qčšeh- 
corep). Ker Gospod takšnem u ljudstvu ne more prizanašati, pomeni, da ga bo mo­
ral uničiti, če se bodo takšni primeri odpada ponavljali. Gospodova odločitev, da 
ne pojde sam v sredi Izraelovega ljudstva, sama na sebi zveni kot največja možna 
kazen, toda v luči absolutne svetosti in Izraelove upornosti njegova odločitev v

203



resnici velja kot paradoksen izraz Gospodove naklonjenosti, njegove neomajne 
volje, da svoje ljudstvo končno reši.

Gospodova odločitev je Izraelove rodove morala navdati z bolečino: »Ko je 
ljudstvo slišalo to hudo besedo , so žalovali (wayyitabbalu) in nihče si ni nadel 
svojega lišpa« (v. 4). To se zdi najbolj naravna in torej najbolj ustrezna reakcija 
človeka, ki jev  krivdi. Ne m orebiti dvoma, da žalovanje pom eni predvsem  obža­
lovanje lastne krivde, ki je razlog Gospodove odloččitve, da ne pojde sam v njihovi 
sredi. Zelo sm iselno se zdi zunanje znamenje žalovanja, vendar poročilo, da si 
nihče ni nadel okrasnih predmetov, mora imeti še globlje razloge kakor prepro­
sto znam enje žalovanja. Gre za zavračanje predmetov, ki so služili za izdelavo 
znamenja odpada. Z zavračanjem takšnih predm etov hoče ljudstvo izraziti svojo 
pripadnost G ospodu.20

Ko so okrasni predm eti že bili v službi odpada od Gospoda, je razumljivo, da 
v rokah trdovratnega ljudstva tudi v prihodnosti veljajo kot velika skušnjava. Zato 
se  toliko bolj zdi u tem eljena Gospodova beseda, ki jo izreka Mojzesu v 5. vrstici: 
»Reci Izraelovim sinovom: 'Vi ste trdovratno ljudstvo! Ako bi šel le en trenutek v 
tvoji sredi, bi te  pokončal. Zdaj deni s sebe svoj lišp! Potem bom videl, kaj naj ti 
storim. « Toda, kako spraviti v sklad poročilo, da si v znamenje žalovanja nihče ni 
nadel okrasnih predm etov (v. 4) in Gospodovo zahtevo, naj jih denejo  s seb e  (v. 
5)? Tega problem a najbrž ni mogoče razrešiti zgolj s sklepanjem, da gre za nepo­
srečeno povezovanje različnih virov v zadnji redakciji. Končno je treba odgovoriti 
na vprašanje, zakaj je zadnji avtor dovolil takšno nesoglasje. Povezovanje tem at­
skih in literarno-psiholoških razlogov dopušča smiseln odgovor na zastavljeno 
vprašanje. V Gospodovi odločitvi, da ne pojde v njihovi sredi, Izraelovi rodovi vsaj 
posredno vidijo absolutno zahtevo, da je treba odložiti predm ete, ki so bili in so 
tudi ostali skušnjava za odpad  (prim. 1 Mz 35,4). Zato se zdi samo po sebi umevno, 
da si jih nihče ne nadene; če jih je pa kdo v tem  trenutku imel na sebi, jih mora 
odložiti. Gospodova zapoved, da je okrasne predm ete treba odložiti, je mnogo 
širša in mnogo bolj radikalna kakor zgolj izjava, da si m ed ljudstvom nihče ni na­
del okrasnih predmetov. Zato se zdi smiseln tudi sklep poročila: »In Izraelovi si­
novi so vzeli s seb e  svoj lišp od gore Horeba dalje« (v. 6). Poročilo podstavlja, da si 
od Horeba dalje sploh niso več nadevali okrasnih predmetov. Tako postane očit­
no, da je njihovo obžalovanje, spokornost in volja po vrnitvi h Gospodu resna; to 
pa odpira nove možnosti za Gospodov premislek, kaj naj stori svojemu ljdustvu 
(prim. v. 5c).

2. Vrstice 7— 11 — shodni šotor

Ljudstvo zaradi Gospodove odločitve, da ne bo šel sam v njihovi sredi, zajame 
žalost in pokaže resne znake spokornosti. Tako ima Mojzes nove, močnejše raz­
loge, da prosi zanje. Toda naš avtorje m ed poročilo o žalovanju ljudstva (33,4—6) 
in Mojzesovim posredovanjem  (33,12— 17) vstavil odlom ek o shodnem  šotoru 
( ’o h e lm d ced), ki navidez nima veliko zveze z našim besedilom . Zato je toliko bolj 
neizbežno vprašanje, iz kakšnega izročila je povzet ta odlomek in kakšno vlogo 
ima na tem  m estu.21

Nekateri razlagalci menijo, da pozna izraelsko izročilo dve različni vlogi shod- 
nega šotora; sveti šotor iz dobe bivanja v puščavi za občasno Gospodovo razode- 
vanje v oblačnem  stebru  in tabernakelj kot stalno bivališče skrinje zaveze. Izroči­
lo svetega šotora pripisujejo E, izročilo tabernaklja pa P.22 Poleg 2 Mz 33,7— 11 
zlasti 4 Mz 11 — 12 in 5 Mz 31 (prim. 1 Sam 2,22 in poznejše navedbe v 1 Krn 16,39;

204



21,29; 2 Krn 1,3.13) dajejo osnovo za sklepanje na starejše, E izročilo. Ker se je v 
svetem  šotoru Gospod le občasno v oblačnem stebru  javljal Mojzesu, se zdi pri­
merno, da ga je  Mojzes postavil zunaj tabora. Vendar na osnovi obstoječih b e se ­
dil ni mogoče sklepati, da so tedaj, ko so bivali v puščavi, večkrat v smislu neke 
stalne ustanove postavljali shodni šotor zunaj tabora, da bi se tam Mojzes srečeval 
z Gospodom. Naš pisatelj ima namreč čisto posebne, zelo teh tne razloge za po­
udarek v vrstici 7, d a je  Mojzes šotor razpel »zunaj tabora, nekoliko proč od tabora 
(mlhus lammahaneh harheq min-hammahaneh)*. Po odpadu k zlatemu teletu  je 
okolje tabora okuženo z grehom in ljudstvo je popolnom a nevredno, da bi se 
Gospod javljal v njihovi sredi.23

Kljub tem u shodni šotor tudi v našem  primeru pom eni znamenje izredne 
Gospodove naklonjenosti do ljudstva. Zaradi prvih znakov spokornosti je Gos­
pod pripravljen, da se da v bližini tabora zopet spoznati svojemu ljudstvu in mu s 
tem  da novo priložnost za spokornost in oččiščenje. Ljudstvo se je smelo celo pri­
bližati shodnem u šotoru: »Kdor koli je iskal Gospoda, je šel ven k shodnem u šo­
toru, ki je bil zunaj tabora« (v. 7b). Očitna je izredna podobnost m ed tem, kako se 
je razodeval Gospod na Sinajski gori in v shodnem  šotoru. V obeh primerih se 
G ospod zunaj tabora v oblačnem  stebru  razodeva Mojzesu, sprem lja pa ga Jo- 
zue.24 Toda glede na odziv ljudstva odlom ek o shodnem  šotoru predstavlja po­
polno antitezo poročilu o Gospodovem razodevanju na Sinajski gori. Takrat se je 
ljudstvo vdalo lahkomiselni razbrzdanosti in se je odtujilo tako Mojzesu kakor 
Gospodu, sedaj kaže izredno spoštovanje do obeh; v vrsticah 8— 10 berem o: 
»Kadarkoli je šel Mojzes ven k taboru, je vstalo vse ljudstvo. Vsak je stal pri vhodu 
svojega šotora te r gledal za Mojzesom, dokler ni prišel k šotoru. Ko je pa Mojzes 
prišel k šotoru, se je spustil dol oblačni s teb er te r stal pri vhodu v šotor; tedaj je 
govoril z Mojzesom. Ko je vse ljudstvo videlo, da je oblačni s teb er stal pri vhodu v 
šotor, je vse ljudstvo vstajalo ter se poklanjalo, vsak pri vhodu svojega šotora.« S 
svojim vedenjem  je ljudstvo tako prepričalo Mojzesa, da lahko prosi Gospoda, 
naj odpusti krivdo in končno prevzame vodstvo v njihovi sredi, Gospod pa je s 
tem  dobil novo potrdilo, da Mojzesovo prošnjo lahko usliši.25

3. Vrstice 12— 17 — Mojzesova prošnja za Gospodovo navzočnost
Osnovna tem a tega odlomka je Mojzesova nepopustljiva prošnja, naj Gospod 

sam sprem lja svoje ljudstvo v obljubljeno deželo. Tokrat nikjer ni om enjeno, kje 
se je Mojzes obrnil na Gospoda, ker je dovolj očitno, da se je to zgodilo v shod­
nem šotoru, ki že služi kot nadom estilo za srečanja na gori.26 Mojzesova tretja 
prošnja prinaša vrsto tematskih in stilističnih posebnosti. Čeprav je Gospod iz­
recno obljubil angela (32,34), Mojzes pravi, da mu Gospod ni razodel, koga bo 
poslal z njim (33,12). Pri tem  se sklicuje na Gospodovo zagotovilo: »Poznam te  po 
imenu in našel si tudi milost v mojih očeh« (v. 12)27 Mojzes pričakuje od G ospoda 
jasen dokaz, da je v resnici našel milost v njegovih očeh, zato ga prosi, naj mu 
pokaže svoja pota in naj se spomni, da gre za njegovo ljudstvo (v. 13). Ker Mojze­
sov apel pom eni prošnjo za odpuščanje, razodetje Gospodovih poti pomeni 
predvsem  manifestacijo Gospodovega usmiljenja, vendar Mojzes računa tudi z 
božjo zvestobo danim obljubam očetom (prim. 32,11 — 13).

Gospod usliši Mojzesovo prošnjo in odgovarja z jasnim zagotovilom: partay 
yeleku wahanlhdtl lak — »Moje obličje bo šlo zraven in naklonil ti bom počitek« 
(v. 14). Obljuba počitka lahko pom eni podelitev dežele (prim. 5 Mz 3,20; 12,10), 
toda v tem  sobesedilu  najbrž ne gre za to, kajti podelitev dežele ni vprašljiva. Zdi

205



se, da Gospod Mojzesu osebno obljublja splošno olajšanje in pomoč.28 Ker se 
Mojzes zavzema za svoje ljudstvo, še ni zadovoljen z Gospodovim zagotovilom in 
sili vanj: »Ako tvoje obličje ne gre zraven, nas nikar ne vodi od tod. Po čem se naj 
spozna, da sem  našel milost v tvojih očeh, jaz in tvoje ljudstvo? Ali ne po tem, da 
hodiš z nami? Potem bom o jaz in moje ljudstvo odlikovani predvsem  ljudstvom, 
ki je na zemeljski površini« (v. 15— 16). Tukaj Mojzes dvakrat uporablja besedno 
zvezo »jaz in tvoje ljudstvo«; Mojzes torej pričakuje enoumno zagotovilo, da bo 
šel G ospod v sredi svojega ljudstva. Šele to bo pomenilo, da jim je odpustil in je 
pripravljen, da obnovi zavezo z njimi. Z nepopustljivo prošnjo, naj Gospod enako 
dobrotno ravna z vsem ljudstvom, Mojzes dokazuje, da je zares pravi prerok. Na 
takšno velikodušnost Gospod končno lahko odgovarja tako, kakor je Mojzes že­
lel: »Tudi to, česar si me prosil, bom  storil; kajti našel si milost v mojih očeh in 
poznam te  po imenu« (v. 17).

4. Vrstice 18—23 — Mojzes prosi, naj Gospod razodene svoje veličastvo
Za vse tri dosedan je Mojzesove prošnje (32,11 — 13.30—34; 33,12— 17) je zna­

čilno, da Mojzes ne prosi zase, ampak se zavzema za rešitev in blagor ljudstva. 
Toliko bolj nenavadno zvenijo vrstice 18—23, ker tukaj Mojzes prosi, naj Gospod 
razodene veličastvo njemu samemu. V vrstici 18 beremo: »Daj mi, prosim, videti 
svoje veličastvo (kebodeka).« Vrstice 18—23 so verjetno predelava starejšega izro­
čila o razmerju m ed Gospodom  in Mojzesom.29 V našem  kontekstu poglavij 
32—34 te  vrstice posredno pojasnjujejo, zakaj Gospod ne more kar takoj odpu­
stiti krivde ljudstva in se mu popolnoma približati.

Biblična mesta, v katerih se pojavlja beseda  kabod  — »slava, veličastvo«, pri­
čajo za izredno velik sem antičen obseg tega pojma; označuje lahko vso neizrek­
ljivo presežno Gospodovo veličastvo, svetost in dobroto v razmerju do sveta in 
človeka. Če Mojzes pričakuje, da se mu bo Gospod razodel v vsej svoji neizmerni 
veličini, je šel predaleč; ni upošteval, da se neskončen Stvarnik ne more popol­
noma približati človeku. Razumljivo torej, da tokrat Gospod Mojzesovi prošnji ne 
more popolnom a ugoditi. Gospod odgovarja v treh členih, vsakokrat z istim uvo­
dom  »in dejal je...«. Prvi del odgovora prinaša vrstica 19: »Storil bom, da pojde 
mimo pred teboj vsa moja dobrota (kol-tubl) in klical bom pred  tetboj ime Jahve. 
In milostljiv bom, komur hočem biti milostljiv, in usmilil se bom, kogar se hočem 
usmiliti (wehannotl 'et-ašer ahon wenhamti 'et~ašer 'arahem).« Iz zagotovila, da 
bo šla mimo Mojzesa vsa Gospodova dobrota, je razvidno, kaj hoče Gospod po­
vedati z znamenitim  drugim stavkom, ki je le v oblikovnem pogledu bolj ali manj 
podoben  nekaterim  izjavam v hebrejski Bibliji (prim. 2 Mz 3,14; 4,13; 16,23). Go­
spod je po svojem bistvu dobroten, milostljiv in usmiljen gospodar nad človekom, 
vendar ne skazuje svojih milosti brezpogojno. S človeške strani se zahteva pravič­
nost, tj. predvsem zaupanje in zvestoba Bogu, toda samo Gospod lahko zanesljivo 
sodi, kdo je v resnici pravičen; zato si upravičeno pridružuje vso svobodo v odlo­
čanju, komu, kdaj in koliko bo  naklonil svoje milosti. Kaj hoče Gospodovo načelo 
povedati v našem sobesedilu? Zanesljivo je mogoče priti le do enega sklepa: 
Gospod zagotavlja vso svojo dobroto, milost in usmiljenje tistim, ki so se v resnici 
spreobrnili.

Drugi in tretji del odgovora (v. 20—23) Mojzesu predočita mejo, ki obstaja 
m ed Gospodom  in slehernim človekom; ta meja velja tudi za Mojzesa, čeprav se 
mu je G ospod še najbolj približal. Tu gre za življenje in smrt; noben človek ne 
more videti Gospodovega obličja in ostati živ. To pomeni, da obstajata dve skraj­
no nasprotni možnosti za človekovo smrt: če se od Boga popolnoma odtuji ali se

206



mu preveč približa. Pisatelj z značilnim antropomorfizmom prikazuje nujnost, da 
človek ostane v primerni razdalji od Gospoda. Ko se prikaže Gospodovo veliča­
stvo, se mora Mojzes skriti vvotlino in Gospod mu s svojo roko zastre obraz, da ne 
bi zrl v njegovo obličje; videti ga sm e le v hrbet.

Prikaz m eje m ed Gospodom  in človekom ima mnogo globlji pom en, kakor se 
morda zdi. Ko pisatelj pokaže, da Mojzes ne sm e zreti v božje obličje, hoče po­
vedati predvsem , zakaj Gospod ne more sam takoj iti v sredi svojega ljudstva. Če 
se niti zvesti služabnik Mojzes ne sm e popolnom a približati svojemu Stvarniku, 
ne da bi umrl, kako bi v njegovi navzočnosti preživelo ljudstvo, ki se je onečastilo z 
odpadom  zlatemu teletu? (prim. 33,3.5). Božje veličastvo pom eni torej stalen klic 
k spreobračanju in prečiščevanju grešnega ljudstva. Od izpolnjevanja te  zahteve 
bo odvisno, kako se jim bo Gospod približal z odrešenjsko milostjo in 
usmiljenjem.

III. OBNOVA ZAVEZE (2 Mz 34,1—35)
Jasni znaki spokornosti ljudstva in vztrajna Mojzesova prošnja za prizaneslji­

vost so G ospoda nagnili, da je odpustil krivdo zaradi odpada. Zdaj je pripravljen, 
da obnovi zavezo s svojim ljudstvom. V 34. poglavju je govor o obnovi zaveze (v.
1 — 10), o Gospodovi zahtevi glede ločitve od tujih narodov (v. 11 — 16), o zakonih 
(v. 17—26), o sklenitvi zaveze na gori Sinaj (v. 27—28), o Mojzesovem žarečem 
obličju (v. 29—35). Tudi te  enote v literarnokritičnem pogledu predstavljajo iz­
redne problem e. Očitno se tu p rep le tata  dve vrsti izročil, eno v zvezi z razodet­
jem postave in sklenitve zaveze na gori Sinaju, drugo v zvezi z odpadom  k zlate­
mu te le tu .30 V sedanjem  obsegu besed ila  je samo v prvi enoti direktno govor o 
obnovi zaveze v znamenju sprave.

1. Vrstice 1 — 10 — odpuščanje in sklenitev nove zaveze
Gospod naroča Mojzesu, naj si izseka dve kamniti tabli, kakršni sta bili prvi 

dve, ki ju je bil razbil; Gospod sam bo na novi tabli napisal b ese d e  zaveze (v. 1). 
Podobno kakor v 19. poglavju, Mojzes dobi naročilo, naj nihče drug razen njega ne 
hodi na goro. Gospodove od redbe glede sklenitve nove zaveze so najbolj zane­
sljiv dokaz, da je ljudstvu odpustil krivdo.

Ko je Mojzes prispel na goro s kamnitima tablam a, je Gospod »stopil dol v 
oblaku in se postavil ondi poleg njega te r klical ime Gospod« (v. 5). V vrsticah 
6—7 Gospod z znamenitim veroizpovednim obrazcem predstavi sam seb e  v tre t­
ji osebi: »Gospod, Gospod, usmiljen in milostljiv Bog, počasen v jezi in poln do­
bro te  in zvestobe, ki ohranja dobroto za tisoče, odpušča krivdo, upornost in greh, 
toda nikakor ne oprosti krivde, kaznuje krivdo očetov na sinovih in na sinov sino­
vih, na tretjih in na četrtih.«31 V 19. poglavju tega obrazca ni, pač pa v razodetju 
desetih  zapovedi v 20,5—6, in sicer v nekoliko drugačni formulaciji in v nasprot­
nem  vrstnem redu pozitivnega in negativnega Gospodovega razmerja do svojega 
ljudstva. V 20,5—6 je na prvem m estu grožnja kolektivne kazni za tiste, ki G ospo­
da sovražijo, tem u pa sledi zagotovilo dobrote do tisočega rodu tistih, ki Gospo­
da ljubijo in izpolnjujejo njegove zapovedi. V našem  primeru je vrstni red obra­
ten, poleg tega tu Gospod ne zagotavlja na splošno le svojo dobroto (h esed ), 
tem več govori predvsem  o usmiljenju in odpuščanju; tu je nakopičeno tovrstno 
besedišče.32

Razlog za tem eljne razlike v uporabi sicer istega obrazca je očiten. Pred pad ­
cem je bilo treba predvsem  svariti in prikazovati hudo kazen za primer odpada.

207



Po odpadu bi v skladu z Gospodovo grožnjo morala nastopiti napovedana kazen. 
Gospod bi svoje ljudstvo upravičeno zavrgel in uničil. Da se to ni zgodilo in je 
Gospod celo pripravljen obnoviti zavezo, pomeni, da je v svojem bistvu »usmiljen 
in milostljiv Bog, počasen v jezi in poln dobrote in zvestobe...« Razumljivo je se ­
veda, da je Gospod usmiljen le do tistih, ki spoznavajo svojo krivdo in so voljni, 
da se spreobrnejo. Usmiljenje velja le, dokler traja človekova zvestoba. Doseda­
nje izkušnje z ljudstvom pomenijo stalno možnost ponovnega odpada, zato je 
potrebna grožnja kazni tudi po ponovni sklenitvi zaveze. Grožnja je sicer na dru­
gem m estu, vendar zato ni nič manj resna kakor v 20,5—6, kjer pride do veljave 
p red  zagotovilom Gospodove dobrote.

Mojzes se tega zelo dobro zaveda, saj ve, da je obnova zaveze možna le zaradi 
Gospodove prizanesljivosti in da je treba zanjo ponižno prositi. Pred Gospodom 
se prikloni do tal in se s prošnjo obrne nanj: »Če sem  našel milost v tvojih očeh, 
Gospod, naj hodi, prosim, Gospod v naši sredi. Ljudstvo je namreč trdovratno. A 
odpusti našo krivdo in našo pregreho in vzemi nas za svojo lastnino« (v. 9).33 S 
tem i besedam i povzema vse glavne točke svojih prošenj v poglavjih 32 in 33.

Med Mojzesovo sklepno prošnjo za odpuščanje Gospod končno razglasi 
sklenitev zaveze in obljubi čudovita znamenja, ki presegajo predstave zaveznega 
ljudstva in okoliških narodov: »Glej, sklenem  zavezo: vpričo vsega tvojega ljud­
stva bom  delal čudeže, kakršni se niso zgodili na vsej zemlji in pri nobenem  na­
rodu, in vse ljudstvo, m ed katerim bivaš, bo videlo delo Gospodovo; kajti čudovi­
to je, kar ti bom  storil« (v. 10). N oblesse oblige. Čim bolj veličastne so obljube v 
prid Izraela, tem  bolj je potrebno, da to ravna po Gospodovi postavi in se ne 
zgleduje po navadah drugih narodov. V tem  je teološki razlog, da zadnji avtor ce­
lotnega besed ila  tukaj predstavi tudi zapovedi (v. 11—26). Zaveza je vir vseh Iz­
raelovih dobrin in razlog njegove odličnosti, zato ga tudi do skrajnosti zavezuje. 
Zaveze brez postave si ni mogoče zamišljati.34

2. Vrstice 29—35 — Mojzesovo žareče obličje

Po sklenitvi zaveze se je Mojzes vrnil s Sinajske gore. S seboj je vzel obe tabli 
postave. Pisatelj pravi v vrstici 29b: »... in Mojzes ni vedel, da žari koža njegovega 
obličja zaradi pogovora z njim.« V nadaljevanju poroča, da so Aron in »vsi Izraelovi 
sinovi« videli, kako je Mojzesovo obličje žarelo in se mu zaradi tega niso upali 
približati (v. 30). Mojzes je poklical k sebi Arona in kneze občine (v. 31). »Nato so 
se  približali vsi Izraelovi sinovi in zapovedal jim je vse, kar je G ospod na Sinajski 
gori z njim govoril. Ko je Mojzes nehal z njimi govoriti, je dal zagrinjalo (masweh) 
na svoje obličje« (v. 32—33). Mojzes nadaljuje svojo posredniško vlogo. »Kadar je 
Mojzes prišel p red  G ospoda, da bi z njim govoril, je snel zagrinjalo, dokler ni od ­
šel; potem  je odšel in govoril Izraelovim sinovom vse, kar mu je bilo zapovedano. 
Izraelovi sinovi so videli Mojzesovo obličje, da je žarela koža njegovega obličja. 
Potem pa je Mojzes zopet del zagrinjalo na obličje, dokler ni šel, da bi govoril z 
njim« (v. 34—35).

V besedilu  se trikrat pojavi poved qaran cor panaw (pene m ošeh ): vrstice 
29.30.35. Akvila in Vulgata se opirata na prvotni pom en korena qrn — »(imeti) 
rog«, zato Vulgata vrstico 29 npr. prevaja: »... e t ignorabat quod cornuta esse t fa­
cies sua...« Drugi prevajalci upoštevajo drugotni pom en glagolske oblike »žareti« 
in prevajajo: »koža njegovega (Mojzesovega) obličja je žarela.« To jev  pričujočem 
sobesed ilu  edini sm iseln prevod, čeprav zgodovina religij pozna tudi uporabo 
mask z rogovi za obredne nam ene.35 Žarenje kože na Mojzesovem obličju ne po­

208



meni, da se je Mojzes sprem enil, kajti Mojzes se tega pojava niti ni zavedal (gl. v. 
29). To žarenje je znamenje Gospodovega veličastva,36 zato je razumljivo, da so se 
Aron in »vsi Izraelovi sinovi« bali približati Mojzesu. Ugotovitev tega pojava Moj­
zesu narekuje, da mora z zagrinjalom pokriti svoj obraz, kadar govori z ljudstvom.

Očitno se tu v novi obliki ponovi tem a iz 33,18—23, kjer je poudarjeno, da 
nihče, tudi Mojzes ne, ne sm e zreti v Gospodovo veličastvo, zato Gospod s svojo 
roko pokrije svoje obličje, ko gre mimo Mojzesa. Pričujoči odlom ek sicer ne govo­
ri o božjem  obličju, temveč o žarečem Mojzesovem obličju, toda učinek je zelo 
podoben. Mojzesov obraz žari »zaradi pogovora z njim«, tj. z Gospodom  (v. 29); to 
pomeni, da gre za epifanijo božjega veličastva, ki hkrati zbuja strah in zaupanje. 
Pri Izraelcih budi zavest, da so ustvarjena, om ejena, grešna bitja, zato se ne smejo 
popolnom a približati Gospodu. O benem  jim pokaže, da je G ospod oziroma nje­
govo veličastvo zares navzoče v njihovi sredi. S tem  je dosežen končno glavni na­
m en Mojzesove prošnje. Manifestacija božjega veličastva je znamenje božje do­
brote, v pričujočem kontekstu predvsem  zagotovilo odpuščanja krivde. S tem  so 
dane vse možnosti za nastop nove zaveze, ki naznanja svetlejšo prihodnost.

IV. ODMEVI NA ZGODBO O ZLATEM TELETU

2 Mz 32—34 daje videz, da je bil odpad  k zlatemu te le tu  največji greh v vsej 
zgodovini Izraela. Kljub tem u Sveto pismo Stare in Nove zaveze o njem ne poroča 
pogosto in pod vsemi vidiki. Podobno izčrpna predstavitev tega dogodka prihaja 
sicer do veljave samo v 5 Mz 9,7— 10,11. Na nekaj drugih mestih upošteva le ta ali 
oni vidik. Ps 106 v obtožbi Izraelove stalne nezvestobe v preteklosti le v vrsticah 
19—20 navaja greh ob Sinajski gori:

Ob Horebu so naredili tele, 
molili so pred ulito podobo.

Božje veličastvo so zamenjali 
za podobo bika, ki je travo.

Nehemijeva knjiga v spokornem  bogoslužju (9,1—37), spomin na Izraelov odpad, 
podreja izpovedi božjega usmiljenja. Ko ljudstvo v veliki stiski prosi za usmilje­
nje in pomoč, vidi v zgodbi o zlatem teletu  predvsem  potrditev božje prizaneslji­
vosti. V vrsticah 16— 19 se izpoved glasi: »Ti pa, naši očetje, so bili predrzni in 
trdovratni in niso poslušali tvojih zapovedi. Niso hoteli slušati in se niso spom i­
njali tvojih čudežev, ki si jih delal m ed njimi. Postali so trdovratni in si postavili 
poglavarja, da bi se vrnili v svojo sužnost v Egiptu. Ti pa si Bog, ki rad odpušča, 
milostljiv in usmiljen, prizanesljiv in velik v milosti, ti jih nisi zapustil. Tudi ko so si 
naredili ulito te le  in rekli: 'To je tvoj bog, ki te  je izpeljal iz Egipta/ ter delali velika 
bogokletja, jih vendar v svojem obilnem  usmiljenju nisi zapustil v puščavi. Oblač 
ni s teb er se ni umaknil izpred njih podnevi, da jih je vodil po potu, ne ognjeni 
s teb er ponoči, da jim je razsvetljeval pot, po kateri naj bi hodili.«

V Novi zavezi je tem a o zlatem teletu  zastopana v Apd 7,39—42; 1 Kor 10,7; 2 
Kor 3,7— 18. Diakon Štefan pred velikim zborom v Jeruzalemu podaja izčrpno 
zgodovino Izraelove nevere in zavračanje pravih prerokov (Apd 7,1 33). Ko govo­
ri o upornosti Mojzesu, pravi: »Ta je bil pri množici, zbrani v puščavi, z angelom, ki 
mu je govoril na Sinajski gori, in z našimi očeti; on je prejel b esed e  življenja, da jih 
nam izroči. Toda naši očetje ga niso hoteli ubogati. Zavrnili so ga in si v svojih srcih 
želeli nazaj v Egipt. Govorili so Aronu: ‘Naredi nam bogove, ki bodo hodili pred 
nami! Zakaj ta Mojzes, ki nas je popeljal iz Egipta — ne vemo, kaj se mu je zgodi­

209



lo. In v tistih dneh so naredili tele, darovali maliku in se veselili nad izdelkom 
svojih rok.« (v. 38—41). Pavel se dotika te tem e v 1 Kor 10,7, ko svari pred slabimi 
zgledi očetov: »Ne bodite  malikovalci, kakor so bili nekateri izmed njih, kakor je 
pisano: 'Ljudje so sedli jest in p it in vstali, da bi se zabavali.'« V 2 Kor 3,7— 18 
Pavel uporablja izročilo o sklenitvi nove zaveze, da poudari edinstvenost raz­
odetja po Kristusu. Ob sklenitvi nove zaveze na Sinaju si je Mojzes zaradi sijaja na 
obrazu deval ogrinjalo na glavo. Pavel v tem  zagrinjalu vidi mejo razodetja v stari 
zavezi; Kristus je to zagrinjalo odstranil, da je do polnosti prišel do veljave sijaj 
nove zaveze.

Izrazito zgodovinsko dojem anje božjega razodetja in odziva zaveznega ljud­
stva na božja dela razlaga, zakaj se tem a o zlatem teletu  v Svetem pismu ne pojav­
lja bolj pogosto. V zgodovini Izraela je bilo malikovanje ob posnem anju tujih kul­
tov tako pogost, pravzaprav stalen pojav, da se zgodovinski spomin zvestih ni 
mogel stalno ustavljati ob prvem velikem odpadu. Končno orgije okrog zlatega 
tele ta  ob Sinaju niso bile enkraten pojav; iz Jerobeamovega odpada (1 Kr
12.26 32) in iz Ozejeve kritike Izraelove zablode (8,4b—6; 10,5—6; 13,1 3) je
mogoče razbrati, da je imel kult zlatega teleta  tudi v obljubljeni deželi dokaj vid­
no vlogo.

Ko je bil kanon Stare zaveze sklenjen, se začne nova doba interpretacije sta­
rozaveznih poročil. Časovna oddaljenost od dogodkov in nove zgodovinske raz­
m ere so razlagalce navajale k bolj načelnemu vrednotenju posameznih dogod­
kov. Starejši dogodki so postopom a dobili večjo težo kakor novejši. Odpad prav 
ob sklenitvi zaveze je prvi nezaslišan greh Izraela, zato je neizbežno dobil pečat 
izvirnega greha.

Ker poleg našega besed ila  samo še 5 Mz 9,7— 10,11 podaja vse tem eljne vidi­
ke: spom ina na odpad  ob Sinajski gori, kaže to besedilo  posebej predstaviti. Prav 
tako zasluži pozornost zgodovina starejše judovske in krščanske interpretacije 
tega dogodka, da bi lahko ugotavljali, katera tem eljna vprašanja lahko pridejo na 
dan in kako jih je mogoče reševati.

1. Pedagoško didaktična vloga zgodbe v 5 Mz 9,7— 10,11

Avtor Devteronomija uporablja bistvene prvine zgodbe o zlatem teletu  vse 
do obnove zaveze, a jih podreja osnovnemu pedagoško-didaktičnem u namenu 
svoje knjige. Tukaj Mojzes ljudstvo spodbuja k poslušnosti Gospodovi postavi, 
ker je prepričan, da sicer ne bo moglo obstati. Svojo spodbudo hoče podkrepiti s 
spom inom  na posledice Izraelove upornosti in trdovratnosti v preteklosti. V 9,7 
berem o: »Spominjaj se, ne pozabi, kako si razjezil Gospoda, svojega Boga, v puš­
čavi! Od dneva, ko si odšel iz egiptovske dežele, do svojega prihoda v ta kraj ste 
se upirali Gospodu.« (Prim. oznako »trdovratno ljdustvo« v 9,6.13.)

Avtor Devteronomija vidi v odpadu k zlatemu teletu  najbolj klasičen primer 
Izraelove upornosti, zato večkrat poudarja, da ga je Gospod v svoji jezi hotel uni­
čiti (9,8.14.19.20; prim. 9,25.26; 10,10). Prizanesel mu je zaradi izredno zavzete in 
vztrajne Mojzesove prošnje. V Devteronomiju o teh  dramatičnih dogodkih ni go­
vor v tretji osebi; Mojzes sam govori v prvi osebi in dogodke prikazuje v luči last­
nih doživetij. Najprej poroča, da je na gori štirideset dni in štirideset noči prebil v 
postu (9,9) in kako mu je Gospod izročil kamniti tabli zaveze (9,10— 11). Potem 
podobno kakor v 2 Mz 32,7— 10 Gospod Mojzesu sporoča, da se je ljudstvo obrni­
lo k zlatemu teletu , zato ga namerava uničiti (9,12— 14). Mojzes gre z gore in pred 
očmi razbrzdanega ljudstva razbije obe tabli postave (9,15— 17). Takoj nato pravi

210



Mojzes: »Potem sem  padel pred Gospoda in molil kakor prvič; štirideset dni in 
štirideset noči nisem jedel kruha in ne pil vode zaradi vseh vaših grehov, s kate­
rimi ste  se pregrešili, ko ste  delali, kar je hudo v Gospodovih očeh, tako da ste ga 
razdražili. Kajti bal sem  se jeze in togote, s katero se je jezil na vas, tako da vas je 
hotel pokončati. In G ospod me je uslišal tudi tokrat. Tudi nad Aronom se je Go­
spod tako silno razsrdil, da ga je hotel pokončati; prosil sem  takrattudi za Arona« 
(9,18—20). Tukaj Mojzes trdi, da je molil »kakor prvič« in da ga je Gospod uslišal 
»tudi tokrat«, v resnici je v našem  besed ilu  to šele  prva prošnja. Dalje pravi, da je 
prosil tudi za Arona, čeprav ni v 2 Mz 32—34 o tem  nikjer izrecno govora. Iz vsega 
tega je razvidno, da hoče avtor Devteronomija nadvse poudariti Mojzesovo po ­
sredniško vlogo. Prav zato tukaj Mojzes poroča o svoji posredniški prošnji, pre­
den pride na tem o o sežigu in uničenju zlatega te leta  (9,21).

Poročilo o dogodkih ob Sinaju prekinja vložek, ki zadeva Izraelovo upornostv 
kasnejšem  obdobju (9,22—24); potem  Mojzes znova spregovori o svoji prošnji 
p red  Gospodom , naj prizanese Izraelu (9,25—29). Zdaj se, podobno kakorv 2 Mz 
32,11 — 13, sklicuje na rešitev iz Egipta z znamenji Gospodove moči, na očake 
Abrahama, Izaka in Jakoba in na Gospodovo čast pred deželo tujčevanja. V po­
dobnem  stereotipnem  slogu govori končno o svoji prošnji v 10,10— 11, in sicer 
brez sleherne povezave z vmesnimi odlomki. V 10,1 —4 Mojzes poroča o obnovi 
zaveze (prim. 2 Mz 34,1—4), potem  pa pravi: »Obrnil sem  se, da bi stopil z gore in 
položil tabli v skrinjo, ki sem  jo naredil; ondi ste  ostali, kakor mi je Gospod zapo­
vedal« (10,5). Potem je govor o potovanju od Beerota do Jotbate (10,6—7) in o 
določitvi Levijevega rodu za duhovniško službo (10,8—9). Prošnja v 10,10— 11 se 
torej očitno navezuje na pretrgano poročilo o dogodkih v zvezi z zlatim teletom: 
»Jaz sem  torej kakor prej ostal na gori štirideset dni in štirideset noči in Gospod 
me je uslišal tudi to pot. Gospod je opustil namero, da bi te  pogubil. In Gospod 
mi je velel: 'Dvigni se in pojdi pred ljudstvom, da pridejo v deželo in jo prejm ejo v 
last, ki sem  jo s prisego obljubil dati njih očetom! «

5 Mz 10,11 vsebinsko v bistvu ustreza besedilu  v 2 Mz 32,34. Nikjer pa v našem 
besed ilu  ne pride do veljave tem atika iz 2 Mz 33; nikjer ni govora o spokornosti 
ljudstva. Avtor Devteronomija v odpadu od Gospoda očitno vidi tako gotovo pot v 
pogubo, da lahko le izjemni Mojzesovi posredniški vlogi pripisuje razlog Gospo­
dove prizanesljivosti. V kontekstu Mojzesove oporoke to pom eni skrajno resno 
svarilo za prihodnost, ko Mojzesa ne bo več: V primeru ponovnega odpada od 
Gospoda Izraela nihče več ne bo branil pred uničujočo Gospodovo jezo.37

2. Odmevi v starejši judovski in krščanski razlagi
Judovsko in krščansko izročilo pozna zelo različna stališča glede usodnosti Iz­

raelovega greha ob Sinajski gori. Razlike so občutne znotraj posam eznega izroči­
la, še bolj pa v razmerju m ed obem a. Judovska razlaga kaže izredno močne apo­
logetične težnje, ker je bila tarča tako poganskih kakor krščanskih obtožb, ki so 
m ed drugim tem eljile na zgodbi o zlatem teletu. Kristjani so od vsega začetka 
odpad k zlatemu teletu  povezovali z judovskim zavračanjem Kristusa. V njihovih 
očeh je odpad  ob Sinaju začetek in vrh značilne judovske upornosti, nevere in 
malikovanja v stari zavezi; zaradi tega greha je Izrael izgubil položaj zaveznega 
ljudstva. Ker je odklonil tudi Kristusa, je toliko bolj razumljivo, da ga je Bog do­
končno zavrgel, nova zaveza pa je prišla do veljave v Cerkvi. Takšna razlaga je zna­
čilna za Barnabovo pismo, Justina, Origena, Ireneja, Tertulijana, Efrema Sirskega, 
Avguština.

211



Judovski odziv na obtožbe poganov in kristjanov kaže apologetične težnje v 
dveh smereh: eni poskušajo prikriti, tako ali drugače opravičiti ali celo zanikati 
krivdo Izraela, drugi brez pridržka priznavajo, da je bil greh izredno velik, a obe­
nem poudarjajo, da je Bog krivdo odpustil in Izraela torej ni zavrgel. Vpredrabin- 
ski dobi npr. Jožef Flavij in Filon Aleksandrijski sploh ne om enjata odpada od 
Boga in prehoda k zlatemu teletu, ko poročata o dogodkih v puščavi. Od 2. stol. 
dalje pa rabini pred  krščansko misijonsko vnemo branijo veljavo zaveze z Izrae­
lom, postavo na splošno in obrezo. Pri tem  se sklicujejo na izredne okoliščine. 
Dalje menijo, da ni odpadlo  celotno ljudstvo, temveč le manjši del, v bistvu le 
tisti, ki niso bili čistokrvni Izraelci. Posebno močna je težnja, da je treba opravičiti 
Arona, ki je predhodnik duhovništva v templju. Pojavilo se je celo naziranje, da je 
za prehod k zlatemu teletu  kriv Bog sam, ker je dal priložnost za takšen greh.

Na drugi strani nekateri rabini priznavajo polno Izraelovo krivdo. V odpadu od 
Boga in prehodu k zlatemu teletu  vidijo največji Izraelov greh. Prepričani so, da je 
ta greh dejansko neodpustljiv, torej velja kot izvirni greh. Zaradi te  krivde očetov 
bodo vedno trpeli vsi pripadniki judovskega ljudstva. V tem  grehu rabini vidijo 
razlog raznih nesreč v puščavi in v obljubljeni deželi. Končno menijo, da je izguba 
duhovništva, monarhije in tragedija izgnanstva neposredno posledica tega gre­
ha. Toda uveljavilo se je tudi prepričanje, da je Bog odpustil Izraelovo krivdo. 
Kljub svoji jezi je določil Mojzesa, naj posreduje za svoje ljudstvo, tem u pa je dal 
priložnost za kesanje in pokoro. Uveljavilo pa se je celo naziranje, da zadoščeva- 
nje za prelom itev zaveze sploh ni bilo potrebno, ker zaveza v trenutku malikova­
nja pred zlatim teletom  še ni bila dokončno sklenjena. Izraelci bi naj torej grešili, 
niso pa prelomili zaveze. V vsakem primeru so rabini prepričani, da Bog Izraela ni 
popolnom a zavrgel in ga bo nekoč zopet pripeljal v obljubljeno deželo. To ju­
dovsko stališče je v poznem  srednjem  veku in v dobi reformacije zelo močno 
vplivalo tudi na krščanske razlagalce, da so bolj upoštevali pom en odpuščanja in 
obnove zaveze v zgodbi o zlatem teletu.

3. Kritična presoja odmevov v Svetem pismu in kasnejši interpretaciji

Za odm eve v Svetem pismu in v kasnejši interpretaciji je značilno, da večino­
ma ne zajemajo vseh vidikov naše zgodbe o zlatem teletu  v razponu m ed padcem 
ljudstva in obnovo zaveze. Če je pred sklepno redakcijo našega besedila obstaja­
lo več različnih izročil o odpadu k zlatemu teletu  in o posledicah, je toliko bolj 
očitno, da zadnji avtor različna izročila povezuje v celoto tako, da je hkrati do 
skrajnosti poudarjena teža greha, pom en Mojzesovega posredništva, spokomosti 
ljudstva in božje prizanesljivosti. Vsi ti vidiki so podani v čudovitem ravnovesju v 
stopnjevanju do obnove zaveze. Ker gre za odpad  na začetku, je krivda zares ne­
zaslišana. Kljub tem u Bog po posredovanju zvestega preroka Mojzesa in po jas­
nih znakih spokornosti ljudstva prekliče svoj sklep, da Izraela uniči. Še več, znova 
se mu približa in končno ponovno sklene zavezo z njim. Razumljivo torej, da v 
takšni teološki perspektivi dialektike m ed človeško šibkostjo in vsepresegajočo 
božjo zvestobo lastnem u odrešenjskem u načrtu naš pisatelj ne čuti nobene po­
trebe, da bi zanikal oziroma prikrival krivdo ljudstva v celoti in posebej krivdo 
duhovnika Arona.

Vsa druga biblična besedila bolj ali manj upoštevajo le ta ali oni vidik, ne da 
bi seveda zanikali ali izključevali druge. Celo v 5 Mz 9,7— 10,11 je očiten eden  
osnovni poudarek: Gospod je preklical sklep o uničenju ljudstva zaradi vztrajne 
Mojzesove prošnje za prizanesljivost. Tu je težišče bolj na zgrešenosti ljudstva

212



zaradi nezvestobe kakor na božji prizanesljivosti zaradi suverenega božjega na­
črta glede zgodovine odrešenja. Po vsem tem  je očitno, da je 2 Mz 32—34 naj­
obsežnejše in najbolj univerzalno pričevanje o razmerju m ed kaznijo zaradi člo­
veške krivde in m ed božjo prizanesljivostjo zaradi manjšine pravičnih ali celo 
enega samega pravičnega in zaradi zakona božje zvestobe do svojega lastnega 
bistva, ki ustvarja in ohranja življenje.

Zakaj je kljub tem u v kasnejši judovski in krščanski interpretaciji nastalo toli­
ko enostranskih in celo ekskluzivnih stališč? Zakaj zanikanje božjega usmiljenja v 
razmerju do judovskega ljudstva pri krščanskih razlagalcih, ko svetopisem sko 
besedilo  prav v prevladi božjega usmiljenja in v sklenitvi nove zaveze doseže 
vrh? Čemu na drugi strani opravičevanje prednikov? Končno je judovsko ljudstvo 
preživelo, čeprav se je vedno znova upiralo svojemu Bogu. Nista obe strani razla­
ge vse preveč človeški? Človek hoče graditi na lastni pravičnosti, božje ljudstvo 
pa lahko obstaja le tam, kjer vsi priznavajo svojo grešnost in upajo v božje usmi­
ljenje. Ko ta zavest preneha, se lahko vsaka religiozna skupnost, vsaka reforma in 
vsako sklicevanje na novo zavezo sprevrže v nov kult zlatega teleta, tako v judov­
stvu kakor v krščanstvu in povsod drugod. Sama interpretacija je lahko odsev pri­
padnosti zlatemu teletu  kljub sklicevanju na presežno božanstvo.

Nobena nova zaveza ne daje sama na sebi, tj. brezpogojno, v posest dobrin 
svojih obljub. Nasprotno, čim bolj popolno je razodetje nove zaveze, tem  bolj v 
človeku budi zavest, da je grešno b itje  in se torej ne more sam odrešiti. Nikjer ni 
to spoznanje prišlo tako jasno do veljave kakorv razodetju Kristusove nove zave­
ze. Pavel v pismu Rimljanom najprej prikaže grešnost vsega človeštva, da potem  
pokaže, v čem je bistvo razodetja božje pravičnosti po edinem  pravičnem po­
sredniku Kristusu. Ves poudarek je na božji zvestobi, ki v zadnjem bistvu pomeni 
božje usmiljenje. Božjega usmiljenja pa je lahko deležen le tisti, ki priznava svojo 
nezvestobo in veruje v božje usmiljenje do vseh, ki verujejo v smislu presežnih 
božjih meril. Umestno je trditi celo to, da je bil padec k zlatemu teletu  že na za­
četku Izraelove zgodovine potreben. Ko se je pokazala človeška laž, je namreč še 
bolj jasna postala božja resnica (prim. Ps 51,6; Rim 3,1—8).

Povzetek: Jože Krašovec, Prelomitev in obnova zaveze v 2 Mz 32—34

V pripovedi 2 Mz 32—34 so jasnovidni sledovi različnih izročil. Kljub temu je besedilo 
v tematskem pogledu dokaj enotno in priča za odločilen delež zadnjega avtorja. Pripoved 
je edinstven primer polarnosti med prelomitvijo in obnovo zaveze. Ko Izraelovo ljudstvo 
odpade od Boga in se oklene zlatega teleta, Gospod sklene, da ga uniči. Zdaj se pokaže 
izreden pomen Mojzesovega posredovanja. Mojzes trikrat ponižno prosi pred Gospodom, 
obenem pa kaznuje tiste, ki so se najbolj pregrešili. Ker je ljudstvo pokazalo znake spo- 
kornosti, je Gospod uslišal Mojzesovo prošnjo, odpustil krivdo in pristal na obnovitev za­
veze. 5 Mz 9,7—10,11, ki je kasnejše poročilo o istem dogodku, še bolj kakor 2 Mz 32—34 
stavi v ospredje vlogo Mojzesovega posredništva. Avtor poudarja, da ljudstvo samč zaradi 
Mojzesovega posredovanja ni bilo uničeno; s tem hoče učinkovito svariti svoje sodobnike 
in prihodnje rodove pred podobnim odpadom. Kasnejša judovska in krščanska razlaga 
greha ob Sinajski gori je v veliki meri enostranska in ne ustreza celotni perspektivi poročila 
v 2 Mz 32—34. Judje neutemeljeno poskušajo zmanjšati težo greha, kristjani pa ga na­
sprotno tako poudarjajo, da zanikajo možnost odpuščanja. Toliko bolj velja upoštevati, da 
je veličina našega besedila prav v pričevanju o božjem odpuščanju in obnovi zaveze.

213



Summary: Jože Krašovec, The Breaking and Renewing of the Covenant in Ex 32— 34

In the report of Ex 32—34 there can clearly be seen the traces of several different tradi- 
tions. Nevertheless, the text is quite unified as regards subject matter, which shows a de- 
cisive role of the last author. The report is a unique example of the polarity between the 
breaking and the renewing of the covenant. When the people of Israel tumed aside from 
God and worshipped the golden calf, the Lord decided to destroy the m. Moses besought 
the Lord three times and at the same time punished those who had most seriously sinned. 
As the people showed some sings of repentance the Lord gave in to Moses' plea, forgave 
the sin and agreed to a renewal of the covenant. Deut 9.7—10.11, which is a later report 
about the same event, puts an even stronger emphasis upon Moses' mediatory role than 
Ex 32—34. The author states that itwas only due to Moses' mediation that the people of 
Israel were not exterminated, whereby he wants to effectively warn his contemporaries as 
well as later generations against any similar breaking away. Later Judaic and Christian ex- 
planations of the sin at the Mount Sinai are largely one-sided and not in accordance with 
the whole perspective of the report in Ex 32—34. The Jews try to diminish the seriousness 
of the sin, whereas the Christians emphasize it so strongly as to negate the possibility of 
forgiveness. Hence it should be emphasized that the greatness of this text lies in its bea- 
ring witness to Gods forgiveness and to the renewing of the covenant.

1 Gl. zlasti G. Beer — K. Galling, Exodus, HAT 3, J. G. B. Mohr. Tubingen 1939,153-65- 
Noth, Uberlieferungsgeschichte des Pentateuch, W. Kohlhammer, Stuttgart 1948, zlasti str.’ 
155—60 — angl. prevod A History of Pentateuchal Traditions, prevedel B. W. Anderson, 
Prentice-Hall, Englewood Cliffs, New Jersy 1972, zlasti str. 141—45; isti, Das zweite Buch 
Mose. Exodus, ATD 5, Vandenhoeck & Ruprecht, Gottingen 1958,200—20; O. Eissfeldt, Die 
Komposition der Sinai-Erzahlung Ex 19—24, v. Kleine Schriften IV, J. C. B. Mohr, Tubingen 
1968,231—37; J. Ph. Hyatt, Commentaryon Exodus, NewCentury Bible, Oliphants, London 
1971, 300—28; B. S. Childs, Exodus. A Commentary, Old Testament Library, SCM Press, 
London 1974, 553—624; J A. Soggin, Ancient Israelite Poetry and Ancient 'Codes' of Law, 
and the Sources 'J and '£' of the Pentateuch, v: Congress Volume — Edinburgh 1974.VT. S 
28, E. J. Brili, Leiden 1975, 185—95; R. W. L. Moberly, At the Mountain ofGod. Story and 
Theology in Exodus 32—34, JSOT. SS 22, JSOT Press, Sheffield 1983, zlasti str. 15— 43: 
Chapter /.- Some Considerations of Method in Narrative Interpretationi E. Aurelius, Der 
Fiirbitter Israels. Eine Studie zum Mosebild im Alten Testamen, CB.OT 27, Almqvist & 
Wicksell International, Stockholm 1988.

2 Gl. zlasti B. S. Childs, n.d; isti, Introduction to the Old Testament as Scripture, SCM 
Press, London 1979; J. F. A. Sawyer, From Moses to Patmos. New Perspectives in Old Te­
stament Study, SPCK, London 1977; H. C. Brichto, The Worship ofthe Golden Calf: A Litera- 
ryAnalysis of a Fable on ldolatry, v: HUCA 54 (1983), 1—44; R. W. L. Moberly, n. d.

3 Prim. U. Cassuto, A Commentaryon the Bookof Exodus, The Magnes Press, the He- 
brew University, Jerusalem 1983, 409—10.

4 Prim- M- Noth, Uberliegerungsgeschichte des Pentateuch, 155—60; isti Exodus, 
200—202, S. Lehming, Versuch zu ExXXXlI.v. VT10 (1960) 16—50, se opira predvsem naM’ 
Notha, ko poskuša bolj natančno določiti vire v našem besedilu. Svojevrstne poglede gle­
de tega vprašanja zastopa S. E. Loewenstamm, The Makingand Destruction ofthe Golden 
Calf,\-. Biblica 48 (1967), 481 —90; The Makingand Destruction ofthe Golden Calf— a Rejo- 
inder, v: Biblica 56 (1975), 330—43. Prim. odgovor na prvi prispevek L. G. Perdue, The Ma- 
king and Destruction ofthe Golden Calf— A Reply,\-. Biblica 54 (1973), 237—46. Prim. dalje 
G. W. Coats, Rebellion in the Wilderness, Abingdon Press, Nashville 1968,184—91: Excur­
sus: Exodus 32:1 33,6; J. Hahn, Das »Goldene Kalb«. Die lahwe-Verehrung bei Stierbil- 
dern in der Geschichte Israels, disertacija, Tubingen 1980. Hahn sam svojo študijo v uvodu

214



označi najprej kot kompilacijo in obdelavo mnenj ter izsledkov dosedanjih raziskav. Poleg
2 Mz 32 dokaj izčrpno obravnava tudi 5 Mz 9,7—10,11 in 1 Kr 12,26—33,v ekskurzu pa tudi 
Oz 8,4b—6; 10,5—6; 13,1—3 (str. 437—45).

5 Prim. B. S. Childs, Exodus, 558—59; R. W. L. Moberly, n.d.; H. C. Brichto, n.d.
6 Gl. zlasti M. Noth, Exodus, 202—203; J. Ph. Hyatt, n.d., 301—305.
7 Gl. B. S. Childs, Exodus, 560; U. Cassuto, n.d., 409. M. Aberbach — L. Smolar, Aaron, 

Jerobeam, and the Golden Calves, v; JBL 86 (1967), 129—40, ugotavljata izredno podobnost 
med vlogo Arona in Jerobeama v omenjenih besedilih, vendar puščata odprto vprašanje 
zgodovinske verodostojnosti obeh poročil.

8 G. J. Loza, Exode XXXII et la redaction JE, v: VT 23 (1973), 31 —55.
9 Gl. Vulgata: formavit opere fusorio; RSV: and fashioned it with a graving tool; ZB: 

goss es in eine Tonform; Einheitsubersetzung: zeichnete mit einem Griffel eine Skizze, itd.
10 Prim. B. S. Childs, Exodus, 565.
-> Prim. L. R. Bailey, The Golden Calf.v. HUCA 42 (1971), 97—115.
12 Ne smemo prezreti, da se Mojzes sklicuje na obljube, ki jih je Gospod dal očakom, 

ne da bi se bil spraševal po razlogih. Ker se obljube ne tičejo samo očakov, temveč vsega 
izraelskega ljudstva, mora razlog daleč presegati »zasluge« očakov. Gre za suvereno Gos­
podovo odločitev glede poteka odrešenjske zgodovine. Prav zato je Mojzes lahko prepri­
čan, da morajo obljube, ki zadevajo sam obstoj Izraela, ostati v veljavi kljub nezvestobi 
ljudstva. Glede pomena »zaslug« očakov v judovskem izročilu prim. S. Schechter, Some 
Aspects of Rabbinic Theology, Schocken Books, New York 1923, 170—98; The Zachuth of 
the Fathers.

13 Prim. J. Jeremias, Die Reue Gottes, Neukirchener Verlag, Neukirchen-Vluyn 1975.
14 Prim. J. Krašovec, Merism — Polar Expression in Biblical Hebrew.v. Biblica 64 (1983), 

234.
15 Prim. pesniški opis, kako boginja Anat hoče popolnoma uničiti Mota, v UT 49 II: 

31—35. S. E. Loewenstamm, Biblica 56 (1975), 341, naglaša podobnost med 2 Mz 32,20 in 
tem ugaritskim besedilom in meni, da ne gre za neposredno odvisnost, temveč za skupno 
kanaansko literarno izročilo.

16 Nekateri razlagalci v zvezi s tem dejanjem navajajo postavo o ljubosumnosti v 4 Mz 
5,11—31, ki predpisuje ugotavljanje zvestobe oziroma nezvestobe žene s pitjem »vode 
prekletstva«. Vendar v našem primeru ne gre za ugotavljanje, temveč za izkoreninjenje 
krivde.

17 Glede mesta in pomena korena kpr, ki označuje razne odtenke pojma sprave ozi­
roma zadoščevanja, gl. B. Janowski, Suhne als Heilsgeschehen. Studien zur Suhnetheolo- 
gie der Priesterschrift und zur Wurzel KPR im Alten Ortent und im Alten Testament, 
WMANT 55, Neukirchener Verlag, Neukirchen-Vluyn 1982, o našem primeru zlasti str. 
142—45.

18 Prim. U. Cassuto, n.d., 423.
19 M. Noth, Exodus, 206, domneva, da je morala nekoč obstajati neposredna zveza 

med vrsticama 20 in 35.
20 Prim. U. Cassuto, n.d., 427.
21 Odlomek se začne z besedami: »In Mojzes je vzel šotor ( 'et-ha'6hel)...t Beseda »šo­

tor« z določnim členom pomeni, da gre morda za čisto določen šotor, ki mora biti znan in 
že ima določeno vlogo. To dejstvo postavlja razlagalcem razna vprašanja, ki ne dopuščajo 
gotovih rešitev. Prim. zlati M. Gorg, Das Zelt der Begegnung. Untersuchungzur Gestalt der 
sakralen Zelttraditionen Altisraels, BBB 27, P. Hanstein, Bonn 1967, zlasti str. 151 — 70; Ex 
33,7— 11.

22 Prim. J. Ph. Hyatt, n.d., 314—15; B. S. Childs, Exodus, 590—92.
23 Prim. U. Cassuto, n.d., 429, ki zavrača naziranje o dvojni vlogi šotoravskladu z dvema 

izročiloma. M. Gorg, n.d., 174, prihaja do podobnega sklepa.
24 Prim. M. Haran, The Nature ofthe » ohel mocedh< in the Pentateuchal Source.v: JSS5 

(1969), 50—65. V vrstici 11 je rečeno, da se Jozue »ni umaknil iz šotora«. Shodni šotor očitno 
ni smel biti brez stalnega služabnika oziroma varuha, Mojzes pa je kot voditelj ljudstva 
imel preveč opravkov v taboru, da bi bil lahko stalno v šotoru.

215



25 U. Cassuto, n.d., 429—32, upravičeno opozarja na poetične in retorične značilnosti 
pričujočega odlomka. Upoštevati velja zlasti ponavljanje ključnih izrazov »zunaj« in »vhod« 
ter besedno igro cammud — »steber« in camad — »stati« v vrsticah 9— 10.

26. Prim. U. Cassuto, n.d., 430—31.
27 Prim. j. Muilenburg, The Intercession of the Covenant Mediator (Exodus 33:la,

12—17), v: Words and Meanings, Essays Presented to David Winton Thomas, izd. R. R. Ac- 
kroyd — B. Lindars, Cambridge University Press, Cambridge 1968,159—81; avtor raziskuje 
predvsem pomen besede »poznati« v pričevanjih o zavezi v hebrejski Bibliji in drugod v 
starem Bližnjem Vzhodu.

28 Prim. S Terrien, The Elusive Presence, Toward a New Biblical Theology, Religious 
Perspectives 26; Harper & Row, New York 1978, 141.

29 Prim. B. S. Childs, Exodus, 595—97.
30 Glede vprašanja virov in izročil gl. predvsem F.—E. Wilms, Das jahwistische Bun- 

desbuch in Exodus 34, StANT XXXII, Kosel-Verlag, Munchen 1973; J. Halbe, Das Privile- 
grecht Jahwes. Ex 34,10—26, FRLANT 114, Vandenhoeck & Ruprecht, Gčttingen 1975; B. S. 
Childs, Exodus, 604—19.

31 Gl. obravnavo tega besedila in sporednic v J. Krašovec, Božja dobrota za tisoč, kazen 
za tri ali štiri rodove, v: BV48 (1988), 357—84, zlasti 358—59.

32 Glede izvora in pomena tega veroizpovednega obrazca gl. zlasti R. C. Dentan, The 
Literary Affinities of Exodus XXXIV 6f,\: VT13U963), 34—51. Dentan ugotavlja, da obrazec 
izvira iz modrostnih liturgičnih krogov in ima univerzalni pomen, ker ne označuje prilož­
nostnih Gospodovih del v razmerju do Izraela, temveč samo naravo edinega Boga.

33 Glede razmerja med vrsticama 8 in 9 gl. K.—H. Walkenhorst, Warum beeilte sich 
Mose niederzufallen? — Zur literarischen Einheit von Ex 34,8f, v: SZ28 (1984), 185—209.

34 Prim. J. Ph. Hyatt, n.d., 319.
35 Med novejšimi avtorji na to izročilo opozarja K. Jaroš, Des Mose »strahlende HauU. 

Eine Notiz zu Ex 34,29.30.35, v: ZAIV88 (1976), 275—80.
36 Prim. prevode v targumih, posebno targum Psevdo Jonatan. Dalje gl. F. Dumermuth, 

Moses strahlendes Gesicht.x: ThZ 17 (1961), 241—48.
37 V 2 Mz 32—34 je o Gospodovi nameri, da uniči Izraela, govor samo enkrat (32,10; 

prim. 33,3.5). Toda razlika med besedilom ni samo v pogostosti, temveč tudi v različnosti 
besedišča o uničenju ljudstva zaradi odpada. V 2 Mz 32,10 se pojavi glagol kalah (piel), v 5 
Mz 9,7—10,11 pa petkrat šamad (9,8.14.19.20.25) in dvakrat šahat l9,26; 10,10), oba glagola v 
hifilu. V 5 Mz 9,7—10,11 je Mojzesova posrediška vloga torej v tem, da Izraela reši pred 
uničenjem.

38 K vprašanju judovske in krščanske interpretacije gl. zlasti L. Smolar— M. Aberbach, 
The Golden Calf Episode in PostbiblicalLiterature, v: HUCA 39 (1968), 9—116; B. S. Childs, 
Exodus, 574—79; History of Exegesis; P. C. Bori, II vitello d'oro, Le radici della controversia 
antigiudaica, P. Borinchieri, Torino 1983.

216



Stanko Janežič

Duh krščanske edinosti v reviji 
Voditelj v bogoslovnih vedah (1898— 1916)

Mariborski bogoslovni profesorji so v letih 1898— 1916 izdajali v Mariboru 
teološko revijo Voditelj v bogoslovnih vedah. Revijo je do leta 1908 urejal 
Frančišek Kovačič. Letnik 1909 je uredil skupno s Francem Lukmanom, ki je nato 
urejal revijo sam.

Voditelj v bogoslovnih vedah izpričuje razvejeno dejavnost mariborskih te ­
oloških profesorjev in drugih sodelavcev ter njihove poglede na razna bogoslov­
na vprašanja. V tem  spisu bi rad opozoril na zedinitveno misel v tej reviji: kako iz 
revije odsevajo pogledi na odnose m ed krščanskimi Cerkvami in na dolžnost mo­
litve in d^la za krščansko edinost v duhu ustanovitelja mariborskega bogoslovja 
škofa Antona Martina Slomška in njegove zedinitvene »Bratovščine sv. Cirila in 
Metoda« (ust. 1851).

1
Že v letniku 1900 (III) Franc Zmazek zanimivo piše o potovanju sv. Cirila in Me­

toda skozi slovenske kraje. Na svoji poti sta sveta brata maševala najbrž tudi na 
Ptuju, pri Sv. Benediktu v Slovenskih goricah in v Jarenini, kakor o tem  govori izro­
čilo. Jezuit T. Lempl pa v istem letniku objavlja svoje Kritične beležke o potova­
njih sv. M etoda v Rim.1

V naslednjem  letniku (1901) začenja urednik Frančišek Kovačič poročati o živ­
ljenju vzhodnih Cerkva, o vprašanju cerkvenega zedinjenja ipd. Dotika se tudi 
verskih razmer na slovenskem jugu, posebej še glagoljaštva, zlasti pa položaja v 
Rusiji, kjer je začrtal pot vsekrščanske edinosti pesnik in filozof Vladimir 
Solovjov.2

O vzhodnih Cerkvah poroča Frančišek Kovačič tudi v letniku 1902 na več m e­
stih.3 A. Jerovšek se v istem  letniku dotika mešanih zakonov,4 Jožef Benkovič pa z 
zgodovinsko obširnostjo in natančnostjo piše o »slovenskih reformatorjih«. Pri­
naša mnogo podatkov, ki jih povzema predvsem  iz protestantskih virov, odločno 
pa zagovarja katoliško prenovo.5 Jezuit T. Lempl v istem letniku objavlja dolgo 
razpravo »V obrambo krščanskega reda svetega Cirila«.

V letniku 1903 urednik Frančišek Kovačič nadaljuje s poročanjem o vzhodni 
Cerkvi, zlasti o razmerah v Rusiji in Carigradu. Za vprašanja cerkvenega zedinjenja 
se ruska in carigrajska Cerkev sicer zanimata, posebno carigrajski patriarh Joahim

217



v svoji okrožnici pravoslavnim Cerkvam želi njihov odgovor glede tega, toda prav 
iz odgovora ruske pravoslavne Cerkve diha odločno odklanjanje zedinjevanja, 
zlasti še s katoliško in protestantsko Cerkvijo.7

V letniku 1904 začne o vzhodnih Cerkvah, posebno še ruski, poročati Franc 
Grivec, ki se je tisti čas začel zavzeto vglabljati v te  Cerkve in je polagoma zorel v 
odličnega ekleziologa in razgledanega delavca za cerkveno edinost. V svojem po­
ročilu se še posebej dotika pomanjkljive izobrazbe ruske nižje duhovščine, hvali 
pa ruske Duhovne akadem ije (teološke fakultete) in podkovanost njihovih profe­
sorjev. Meni, da bi zaradi zedinitvenega dela v prihodnosti tudi katoliška Cerkev 
potrebovala »več strokovnjakov o vzhodnem cerkvenem vprašanju«.8

V naslednjem  letniku (1905) Franc Grivec podrobneje predstavlja rusinsko 
zedinjeno Cerkev v Galiciji, zlasti še vprašanje teološke izobrazbe njenih duhov­
nikov. Govori pa tudi o ustanovitvi ruskega oddelka v Vatikanski knjižnici, o po­
menu ruske teologije in o potrebi tesnejših znanstvenih stikov m ed katoliškimi in 
ruskimi pravoslavnimi teologi. O ruski Cerkvi in prihajajoči večji verski svobodi 
tudi za katoličane v Rusiji piše v istem letniku tudi Frančišek Kovačič.9

V Letopisu tega letnika je kratko predstavljen tudi djakovski škof Josip Juraj 
Strossmayer, »navdušen zagovornik in goreč apostol cerkvenega zedinjenja med 
vzhodom in zahodom«. Tople b esed e  o njem in njegovem delu je ob njegovi smr­
ti (8. apr. 1905) zapisal urednik, ki je tudi avtor ostrega zapisa o razprtijah in malo- 
vernosti nem škega protestantizm a.10 O »ricmanjskem cerkvenem vprašanju«, o 
boju Ricmanjcev za narodne pravice v Cerkvi in o njihovi vnemi za glagolico in 
vzhodni obred te r v Trstu izdani knjižici, o vsem tem  pa kratko poroča Anton 
Korošec.11

Cerkveni letopis v Voditelju (v bogoslovnih vedah) 1906 poroča o Interkonfesi- 
jonalnem zakonu na Hrvaškem, ki odpravlja nekatere posebne pravice katoliške 
Cerkve v tej deželi,12 manjkajo pa tokrat že običajne vesti o vzhodni Cerkvi. Le 
pod zaglavjem Slovstvo govori S. S. o nekaterih glagoljaških bogoslužnih knjiži­
cah, F. K. (urednik) pa o drugih publikacijah Staroslovenske akadem ije na Krku. 
Skoro vse je za tisk pripravil praški duhovnik in slavist Josip Vajs, ki ga je na Krk 
povabil tamkajšnji škof dr. Anton Mahnič.13 Urednik predstavi tudi češko knjigo o 
protestantizm u na Češkem v letih 1517— 1620, do zmage katoličanov v bitki na 
Beli gori (1620). Ob koncu avtor izraža željo, da bi tudi Slovenci kmalu dobili »ob­
jektivno zgodovino reformacije« na Slovenskem. Protestantizma se dotika tudi 
urednikovo poročilo o nemški knjigi Lutherpsychologie (Albert Maria Weiss O. P., 
1906). Iz knjige diha sicer želja po objektivnosti, vendar pa tudi neekumenski duh 
tistega časa.14

V Voditelju 1907 (letnik X) objavlja jezuit T. Lempl Razne pripom be k zgodo­
vini sv. Cirila in Metoda. Iz njegove dolge razprave je razvidno, da je dobro poznal 
zgodovinska vprašanja glede svetih bratov in da je imel o marsičem svoje lastno 
m nenje.15

Franc Kruljc osvetljuje v istem letniku Protestantsko poroko in protestantsko 
odgojo otrok m ešanih zakonov pa cerkvene kazni, posebej se še dotika zapletov 
g lede oklicev. Avtor daje dokaj umirjene pastoralne nasvete, hkrati pa pojasnjuje 
takratne stroge zahteve katoliške Cerkve glede težkega vprašanja mešanih 
zakonov.16

Frančišek Kovačič ponovno objavlja številne vesti iz življenja vzhodne Cerkve. 
Osvetljuje zlasti položaj v Rusiji po razglasitvi »verske svobode vesti« tudi za ne- 
pravoslavne vernike. Ob nerešenih socialnih vprašanjih dviga glavo socializem, v 
Georgiji pa je Cerkev oklicala svojo sam ostojnost in pretrgala stike s Svetim sino­
218



dom ruske Cerkve. Sicer pa ruska Cerkev pripravlja vseruski cerkveni zbor. Avtor 
poroča tudi o napetostih  m ed carigrajskim patriarhom in bolgarsko Cerkvijo te r o 
željah carigrajskega patriarha, da bi sklical koncil vzhodnih Cerkva.17

Isti avtor kritično obravnava tudi rimski odlok glede rabe glagolice, ki v neka­
terih stvareh kar nerazumljivo zožuje pravice glagoljašev, z zavzetostjo pa poroča 
o Velehradskem shodu za cerkveno unijo (jul. 1907). Med predavatelji je bil tudi 
dr. Franc Grivec, v debato  pa je posegal tudi urednik Voditelja dr. Kovačič.18

V letniku 1908 Frančišek Kovačič predstavlja Slomškovo Bratovščino sv. Cirila 
in Metoda (ust. 1851, od papeža potrjena 1852) ter razne druge verske družbe za 
edinost m ed kristjani po svetu. Navaja tudi število članov Bratovščine (domačih 
in tujih), ki je iz leta v leto raslo (1. 1852:2858, 1. 1853:7787,1. 1857: 12.118,1. 1860: 
34.260,1. 1864: 75.352,1. 1882: 153.383,1. 1906: 157.225). Na Moravskem je bila ob 
tisočletnici smrti sv. Metoda (1885) zamišljena in potem  tudi ustanovljena (1891) 
podobna bratovščina z imenom: »Apostolat sv. Cirila in Metodija«.19

Pod zaglavjem Cerkveni letopis (Vzhodna Cerkev) F. K. in M. K. poročata o tež­
kem položaju katoličanov v Rusiji, o težavah ovdovelih pravoslavnih duhovnikov 
in o rusinski katoliški Cerkvi. Obširen članek (avtor M. K. =  Marko Kranjc) posebej 
osvetljuje težke razmere rusinske katoliške Cerkve v Združenih državah Severne 
Amerike. Frančišek Kovačič (F. K.) poroča tudi o hrvaško-slovenskem znanstveno- 
bogoslovnem shodu v Zagrebu (avg. 1908). Na njem je urednik Voditelja (Franči­
šek Kovačič) govoril o vzhodni Cerkvi in uniji te r začrtal smernice za znanstveno 
zedinitveno delo teologov in za praktično dejavnost Apostolstva sv. Cirila in Me­
toda. Franc Grivec pa je predaval o pom enu bogoslovne vede. Ustanovljen je bil 
poseben  odbor, ki bi naj skrbel za utrditev in razširjenje zedinitvenega dela, 
Apostolstvo sv. Cirila in Metoda pa naj bi vpeljali v vseh jugoslovanskih škofijah.20

Pri urejanju Voditelja 1909 (letnik XII) je Frančišku Kovačiču pomagal Franc 
Lukman, ki je vanj napisal tudi več prispevkov, s pisanjem  pa je sodeloval že v 
prejšnjih letnikih revije.

Avtor razprave z naslovom Nauk pravoslavnih teologov o Cerkvi je Frančišek 
Kovačič (podpisan kot navadno le s F. K.), ki tako m ed Slovenci verjetno prvi 
obširneje (33 strani) osvetljuje to pom em bno področje. Ustavlja se pri ruskem 
teologu Evgeniju Akvilonovu in dokaj podrobno predstavlja njegov nauk o Cerkvi 
po njegovi knjigi Novozavetnoe učenie o Cerkvi (S. Peterburg 1904). Akvilonov na­
glasa zlasti, da je Cerkev »Kristusovo telo«. V zvezi s tem  govori o glavi Cerkve, ki 
je Kristus (ne pa rimski škof), o njenih udih in »svojstvih« (znakih). Naslanja se na 
Sveto pismo in zlasti na vzhodne cerkvene očete, pa tudi na nekatere ruske b o ­
goslovne pisatelje. Na več mestih pisanja izstopa protikatoliška ost. Kovačič očita 
avtorju enostransko poudarjanje mistične vsebine Cerkve in odklanjanje njene 
vidne narave. Filozof Kovačič pogreša v pisanju tudi dosledno logičnost, sicer pa 
pohvali, kar je dobrega, in vabi k m edsebojnem u spoznavanju, kar bi odprlo pot 
pravičnejšim pogledom na druge Cerkve in še posebej na rimski primat.21

Temeljito razpravo o Vzhodnem cerkvenem vprašanju objavlja v tem  letniku 
dr. Franc Grivec. V njej osvetljuje vzroke razkola (L), poizkuse zedinjenja (II.) ter 
takratno stanje tega vprašanja in delo za zedinjenje (III.). Iz razprave dihajo avtor­
jevo poznanje zgodovine, njegova teološka pronicljivost in zavzetost za zedinit­
veno delo, v duhu »ciril-metodijske ideje« m edsebojnega spoznavanja in 
zbliževanja.22

Objavljenih je tudi več poročil iz življenja vzhodnih Cerkva, zlasti ruske. Naj­
več o tem  piše dr. Franc Grivec, ki je prispeval tudi daljši zapis o 2. Velehradskem 
kongresu.23

219



2

Leta 1910 je urejevanje Voditelja v bogoslovnih vedah prevzel dr. Franc Ksa- 
ver Lukman, ki je potem  revijo urejal vsa leta do konca njenega izhajanja (1916) — 
letnike XIII do XIX. Usmeritev revije je v glavnem ostala ista, le vsebinska razdeli­
tev je še bolj pregledna, vzhodnim cerkvenim ter zedinitvenim vprašanjem pa je 
prav tako, zlasti v nekaterih letnikih, nam enjenega veliko prostora. Glavni sode­
lavec na tem  področju je dr. Franc Grivec.

Letnik 1910 prinaša poročila o ruski, grški in bolgarski Cerkvi (dr. Franc Grivec) 
te r o težavah rusinske katoliške Cerkve doma in v izseljenstvu (M. Kranjc). Poseb­
no zanimivo je poročilo o pismu, ki ga je leta 1909 poslal gališki katoliški m etro­
polit Andrej Šeptickij enem u izmed najvplivnejših ruskih staroobredcev. Šeptic- 
kij se v pismu pohvalno izraža o staroobredcih in priznava veljavnost staroobred- 
skega duhovništva.24 Franc Grivec poroča tudi o močnih, v glavnem pozitivnih 
pravoslavnih odmevih na 2. Velehradski shod (1909), o Slomšku in njegovi Bra­
tovščini te r o Apostolstvu sv. Cirila in Metoda, ki je bilo v ljubljanski škofiji usta­
novljeno leta 1909 (ob koncu leta že 10.000 članov), zlasti pa še o novi znanstveni 
ustanovi z imenom Velehradska akademija (Academia Velegradensis). V reviji so 
predstavljene tudi knjižice ljubljanskega Apostolstva sv. Cirila in Metoda o Mariji, 
sv. Cirilu in Metodu ter Slomšku.25

V letniku 1911 objavlja dr. Franc Grivec kar tri razprave o vprašanjih cerkvene 
edinosti: Uvod v pravoslavno bogoslovje, O Kristusovi obljubi Petru glede Cerkve 
(Mt 16, 17— 19) te r O sv. Cirilu in Metodu, zavetnikih unije. V prvi razpravi p red­
stavlja pom em bno knjigo Avrelija Palmierija Theologia dogmatica orthodoxa 
(Pravoslavno dogmatično bogoslovje), prvi zvezek obširnega dela o nauku pravos­
lavne Cerkve. Palmieri v knjigi izvirno, z vglabljanjem v pristne vire, uvaja zahod­
nega bralca v spoznavanje vzhodne bogoslovne znanosti, ki jo primerja s katoliš­
kim naukom. V drugi razpravi Grivec v katoliškem duhu razlaga Kristusove b ese­
de v Matejevem poročilu glede prvenstva apostola Petra (in rimskih škofov — 
papežev) ter zavrača protestantske, pravoslavne in modernistične razlage tega 
evangeljskega odlomka. V tretjem, bolj kratkem spisu se Grivec zavzema, da bi 
Devico Marijo častili kot »Mater krščanske edinosti«, sveta brata Cirila in Metoda 
pa kot »patrona cerkvenega zedinjenja«.26

V istem letniku dr. Franc Grivec poroča o zedinjeni bolgarski, makedonski in 
ruski katoliški Cerkvi, o carigrajskem patriarhatu in bolgarski pravoslavni Cerkvi, o 
Snopkovi knjigi Konstantinus-Cyrillus und Methodius, die Slavenapostel ter o 
knjižici Adolfa Jaška Was ist die cyrillo-methodeische Idee.27 Grivec tudi zavrača 
premalo kritično pisanje katoliškega teologa, princa Maksa Saksonskega o uniji28 
ter brani katoliškost sv. Cirila in Metoda, z zavzetostjo pa zlasti piše o Velehradski 
akademiji in 3. Velehradskem shodu (1911), čeprav z vodenjem  tega shoda ni po­
vsem zadovoljen.29

Na uvodnem  m estu Voditelja 1912 stoji razprava Andreja Snoja o organizaciji 
krščanskih občin v apostolski dobi s trojno cerkveno službo: episkopat, prezbite- 
rat, diakonat. V razpravi avtor omenja tudi knjigo ruskega pravoslavnega teologa 
Vasilija Myšcyna.30

Podzaglavjem Cerkveni pregled frančiškan Mariofil Holeček goreče, vendar s 
pomanjkanjem ekum enskega duha, razmišlja o »protestantizmu in misijonih«. 
Mimogrede omenja tudi misijonski kongres protestantov v Edinburgu leta 1910, 
ki pa predstavlja (ne da bi se seveda avtor tega zavedal) tudi rojstvo sodobnega 
ekum enskega gibanja.31

220



O rusinski Cerkvi, pravoslavni in katoliški, te r njenih problem ih poroča M. 
Kranjc, o ruski in bolgarski Cerkvi pa Franc Grivec.32 O Sveti deželi (Palestini) te r o 
njeni prihodnosti in pripadnosti zaskrbljeno razmišlja A. Mrkun, o »misijonski 
ideji« in protestantskem  deležu na tem  področju pa G-k.33 Tako je zedinitveno 
gradivo tega letnika v primerjavi s prejšnjim letnikom bolj skromno.

Še manj ga je v letniku 1913. Dr. Franc Grivec tu le kratko poroča o težkem 
položaju na več delov razdeljene srbske pravoslavne Cerkve: v Turčiji, v kraljevini 
Srbiji, v metropoliji Sremski Karlovci in v Dalmaciji. Isti avtor kratko predstavlja 
tudi dogajanja v ruski Cerkvi. V Peterburgu je policija odkrila tajno rusko- 
katoliško kapelo vzhodnega obreda, kjer so se zbirali ruski katoličani, ki so delo­
vali v duhu Vladimira Solovjova. Vlada je »nevarno katoliško propagando« nem u­
doma prepovedala. Že dalj časa ruska pravoslavna Cerkev pripravlja vseruski 
cerkveni zbor, obnovitev patriarhata in reformo Cerkve, ki naj bi prinesla tudi 
prenovo verskega in nravnega življenja.34

V Voditelju 1914 dr. Franc Grivec objavlja obširno razpravo o zedinitvenem 
delu pod naslovom Misijonska misel m ed Slovenci. V njej govori o Bratovščini in 
Apostolstvu sv. Cirila in Metoda, zlasti m ed Jugoslovani in v luči svetovnega misi­
jonskega dela, te r o enotni misijonski organizaciji. Spis je poln navdušenja za ze­
dinitveno delo (znanstveno in praktično), razpršuje predsodke in razčiščuje 
pojm e ter pripravlja pot ekum enskem u gibanju, ki pa zahteva tudi jasno ločitev 
m ed misijonskim delom  in delom  za vsekrščansko edinost in ki se mora izogibati 
ostrih nazivov (npr. »razkolniki«), kar iz te  razprave še ne izhaja.35

Dr. Andrej Snoj je za ta letnik Voditelja napisal razpravo Sv. Ignacij Antiohijski 
o primatu in tako posegel v polemiko m ed katoliškimi, protestantskim i in mo­
dernističnimi teologi o papeškem  prvenstvu. Avtor predstavlja pričevanje sv. Ig­
nacija Antiohijskega (umrl 1. 107) o rimski Cerkvi in njenem prvenstvu, kakor odse­
va iz Ignacijevega pisma Rimljanom v začetku 2. stoletja.36

Dr. Franc Grivec je tudi avtor članka Katoliško gibanje v Bolgariji. Po zedinit­
venem  gibanju v drugi polovici 19. stoletja (1861) je leta 1913 m ed Bolgari nastalo 
novo gibanje za unijo s katoliško Cerkvijo, ki bi moglo prinesti več trajnih sadov. 
Isti avtor poroča tudi o življenju ruske Cerkve, o potrebah po reformi in pripravah 
na vseruski cerkveni zbor ter o novih ločinah.37

Voditelj 1915 (letnik XVIII) nima običajnih poročil o življenju vzhodnih Cerkva. 
A. Rezman le kratko predstavi knjigo jezuitskega teologa Bukowskega (Paderborn 
1911) o ruskem pravoslavnem nauku glede zadoščevanja. Knjiga govori o Kristu­
sovem zadoščenju, o zadoščevanju grešnika, o odpustkih te r o usodi duš po smr­
ti, o vicah in vesoljni sodbi. Pravoslavni nauk o teh vprašanjih se v glavnem ujema 
s katoliškim, obstajajo pa tudi nekatere razlike (pravoslavni zlasti odklanjajo od ­
pustke in vice).38

J. L. prav kratko tudi opozarja na dolžnost duhovnikov — članov Bratovščine 
sv. Cirila in M etoda, da vsak dan molijo po nam enu družbe, na god slovanskih 
apostolov pa opravijo mašo, »da se zedinijo razkolniki s katoliško Cerkvijo«.39

Leta 1916, sredi prve svetovne vojne, je izšel zadnji, XIX. letnik Voditelja v 
bogoslovnih vedah (200 strani). Nekdanji urednik dr. Frančišek Kovačič v njem 
objavlja razprave o Janu Husu, ob 500-letnici njegove smrti (sežgan je bil 6. jul. 
1415). Naslanja se  zlasti na obširno Sedlakovo knjigo, ki je ob tem  jubileju izšla v 
Pragi. Kovačič predstavlja Jana Husa kot učenjaka, vseučiliškega profesorja, du­
hovnika in pridigarja. Pod vplivom Johna Wyclifa je prišel v spor z naukom katoliš­
ke Cerkve in njenim vodstvom. Cerkveni zbor v Kostnici je obsodil nekatere nje­
gove spise in ga razglasil za krivoverca te r izročil svetni oblasti, da ga kaznuje.

221



Kovačič skuša tako objektivno osvetliti podobo tega znamenitega češkega p red­
hodnika reformacije.40

V tem  letniku je objavljenih še nekaj navodil, kako naj »ravna katoliški duhov­
nik v verskih zadevah z razkolniki«,41 ni pa v njem nobenih poročil o življenju 
vzhodnih Cerkva ali kakršnihkoli drugih zapisov o vprašanjih edinosti med 
kristjani.

Sklep

Revija Voditelj v bogoslovnih vedah je v kratki dobi svojega izhajanja razširja­
la tudi duha krščanske edinosti. Odkrivala je zlasti življenje vzhodnih slovanskih 
krščanskih Cerkva, naloge Bratovščine (Apostolstva) sv. Cirila in Metoda, vsebino 
ciril-metodijske ideje in delo Velehradskih kongresov. Oba urednika, dr. Franči­
šek Kovačič in dr. Franc Lukman, sta v reviji odpirala prostor za to pom em bno 
zedinitveno razsežnost Cerkve. Glavni duhovni usmerjevalec in pisatelj za to 
področje pa je bil dr. Franc Grivec.

Profesor Grivec je bil tudi tisti, ki je leta 1927 začel izdajati posebno zedinit­
veno glasilo Apostolstva sv. Cirila in Metoda: Kraljestvo božje (1927— 1941).

Po drugi svetovni vojni so ta apostolat pod istim naslovom nadaljevali letni 
zborniki (1957— 1968), od leta 1970 dalje pa Ekumenski zborniki V EDINOSTI. Te 
vsako leto izdaja Slovenski ekumenski svet (glavni urednik dr. Stanko Janežič).

Tako so zrna, ki so jih ob Slomškovem zgledu sejali nekdanji sodelavci Vodi­
telja, obrodila bogate sadove.

Povzetek: Stanko Janežič, Duh krščanske edinosti 
v reviji Voditelj v bogoslovnih vedah

Mariborska teološka revija Voditelj v bogoslovnih vedah v 18 letih svojega izhajanja 
(1898—1916) izpričuje tudi zavzetost za popolnejšo edinost med krščanskimi Cerkvami, in 
sicer v duhu škofa Antona Martina Slomška in njegove »Bratovščine sv. Cirila in Metoda« 
(ust. 1851). Za to zedinitveno idejo je gorel zlasti prvi urednik revije dr. Frančišek Kovačič, 
glavni sodelavec in usmerjevalec na tem področju pa je kmalu postal dr. Franc Grivec. Ta­
ko je revija pripravljala tla za prodor ekumenizma na Slovenskem.

Summary: Stanko Janežič, Špirit of Christian Unity in the Periodical Voditelj v bogoslov­
nih vedah (Guide to Theological Science)

The theological periodical Voditelj v bogoslovnih vedah, which was published at Mari­
bor for 18 years (1898—1916), also shows endeavours for a greater unity among Christian 
churches in the špirit of the bishop Anton Martin Slomšek and his Brotherhood of St. Cyri 11 
and Methodius (founded in 1851). Especially the first editor-in-chief Dr. Frančišek Kovačič 
was very enthusiastic about the idea of Christian unity and later Dr. Franc Grivec became 
the main contributor and the leading mind in this field. Thus, this periodical paved the way 
for the breakthrough of ecumenical movement in Slovenia.

222



Opombe

1 Prim. Voditelj (v bogoslovnih vedah) 1900, 374—379; 255—265.
2 Prim. Voditelj 1901, 107— 110,232—235.
3 Prim. Voditelj 1902, 105— 108,228—229,358—360,492—493.
4 Prim. r. t„ 75—77.
5 Prim. r.t., 290—313, 399—436.
6 Prim. r. t., 437—464.
7 Prim. Voditelj 1903, 101 — 103,223—226,476—478.
8 Prim. Voditelj 1904,233—235.
9 Prim. Voditelj 1905, 94—98, 230—231; 346—348, 464—465.

10 Prim. r. t., 342—345.
11 Prim. r.t., 112— 113.
12 Prim. Voditelj 1906,98—99.
13 Prim. r. t., 115— 116.
14 Prim. r. t., 453—455.
15 Prim. Voditelj 1907, 1—26.
16 Prim. r. t., 196— 199, 319—323.
17 Prim. r. t., 112— 114, 341—343, 445—446.
18 Prim. r. t., 223—225; 440—442.
19 Prim. Voditelj 1908,274—283.
20 Prim. r. t., 118— 119, 208—210; 432—437; 428—429.
21 Prim. Voditelj 1909,23—55.
22 Prim. r.t., 221—260.
23 Prim. r. t., 199—201, 302—308, 322—324, 415—422.
24 Prim. Voditelj 1910,79—83,255—261,360—364.
25 Prim. r. t., 75—79, 176— 182, 257—258, 281—283.
26 Prim. Voditelj 1911, 111 — 129, 193—210.
27 Prim. r. t., 68—75, 174— 176,268—271, 178— 179, 181.
28 Prim. r. t., 91—96.
29 Prim. r. t., 191 — 192, 279—280, 361—363.
30 Prim. Voditelj 1912, 1 — 13.
31 Prim. r. t., 76—80.
32 Prim. r. t., 81—84, 178— 180, 384—385.
33 Prim. r. t., 292—293, 382—384; 374—382.
34 Prim. Voditelj 1913, 84—87; 287—288.
35 Prim. Voditelj 1914,85— 111.
36 Prim. r. t., 343—355.
37 Prim. r. t., 76—81; 385—388.
38 Prim. Voditelj 1915,76—77.
39 Prim. r. t., 274.
40 Prim. Voditelj 1916, 108— 114.
41 Prim. r.t., 179.





Teološki tečaj '90

Edvard Kovač

Temelji krščanskega socialnega nauka
Uvod

V Evropi smo danes priča somraku ideologij: na eni strani se je zrušila ideolo­
gija kolektivizma, ki je posameznika podrejala monolitni skupnosti, nato pa mu s 
svojo dogovorno ekonomijo obljubljala paradiž, na drugi strani pa je odpovedala 
tudi ideologija absolutnega individualizma, ki je posameznika postavila na p re­
stol in mu hotela prek »divjega« kapitalističnega liberalizma zagotoviti uspeh, ne 
oziraje se na stisko in po trebe drugega človeka.1 Ali to pomeni, da Evropa znova 
sprejem a krščanske vrednote in da je v sporu ideologij izšel kot zmagovalec krš­
čanski socialni nauk?

To bi bilo res, ko bi bil krščanski socialni nauk ena izmed ideologij in bi bil 
sedaj kot zmagovalec sam na vrsti, da ga izrine kakšna nova, tokrat morda populi­
stična ideologija skrajne desnice. Toda krščanski socialni nauk ni ideologija in 
kljub svoji stalni kritičnosti ne potrebuje nujno nasprotnika, da bi v soočenju z 
njim opredelil svoja tem eljna načela.2 Zato tudi krščanski socialni nauk ne more 
biti alternativna, tako imenovana »tretja pot«, kvečjemu njena inspiracija.3

Vsak m odel družbe je namreč časovno, to se pravi zgodovinsko, civilizacijsko 
in kulturno pogojen. Zato je tudi nujno nepopoln in vedno izpostavljen kritiki ter 
popravkom. Krščanstvo je torej s svojimi temeljnimi načeli takšen korektiv, ki se 
ne bo do konca časov sprijaznil z dokončno izdelanim modelom družbe, še manj 
pa z njegovo konkretizacijo. Krščanstvo se bo  obnašalo kritično do vsake družbe. 
Vendar pa njegov socialni nauk ni samo kritika obstoječe družbe, am pak tudi izvir 
novih navdihov za nove poti v prenovi družbe. Krščanski socialni nauk je torej 
inspiracija, ki zbuja ustvarjalnost in daje pobude za zgodovinsko uresničitev glo­
bokih etičnih zahtev. S svojo pozitivno vlogo je torej krščanski socialni nauk vir 
novega upanja.4

Lahko bi pa šli še dalje in rekli, da ni niti pravi nauk ali doktrina. Socialni nauk 
ali doktrina ima namreč izdelane pojme in načela, kako urediti družbo. Socialna 
doktrina je tudi zgodovinsko uklenjena in strukturirana v kakšni civilizaciji. Zato 
tudi nastopi z zgodovinskim prelomom in s preraščanjem  civilizacije zaton dok­
trin, ki jih je ta civilizacija porodila. Da bi se teologi izognili preveliki časovni uje­
tosti krščanskega socialnega nauka in nakazali njegov dinamični razvoj, nekateri 
raje govore o krščanski socialni govorici ali razpravljanju (discours).5 Človekov go­
vor je namreč vedno odprt za nova spoznanja in nove danosti. Nobena doktrina 
ne more izčrpati njegovih neizmernih možnosti. Zato tudi takrat, kadar uporab­
ljamo izraz krščanski socialni nauk, mislimo na nauk, ki je odprt, ki ni zaključen 
sistem, am pak govor, ki človeka usmerja v udejanjenje, uresničitev njega samega 
in njegovega poslanstva.6

225



1 • Kriterij, ki je odnos z Bogom

Postavlja se vprašanje, ali odprtost nauka ne bi bila lahko tudi značilnost do­
ločenega humanizma, ki ni nujno verski in še manj krščanski? To je res, vendar je 
potrebno  dodati še naslednje vprašanje: kaj je tisti moralni imperativ! ki bi p re­
prečeval, da bi se ta ali oni socialni nauk ne mogel sprevreči v ideologijo ali celo 
tiranijo? Kotvidimo, so velike ideje francoske revolucije: svoboda, enakost, brat­
stvo zvenele skorajda mistično zaneseno, a so se vendar sprevrgle v morijo in 
tiranijo.7

Krščanstvo pa nosi samo v sebi tisti korektiv, ki mu ne bo nikoli dovolil, da bi v 
časnih zadevah izdelal dokončni nauk. Ta korektiv je: osebni odnos z Bogom. Bog 
se  razodeva človeku in ga nagovarja, postavlja predenj tolikšne zahteve, da jih ni 
mogoče zajeti v noben socialni nauk, zato bo osebni odnos z Bogom za kristjana 
vedno vznemirljiv in ne bo pustil, da bi sprejel svoj socialni nauk kot dokončen.8 
Drugi pogledi na svet in družbo nimajo tega korektiva. Prepuščeni so doslednosti 
svoje lastne logike in priznati moramo, da je ta v zgodovini našega veka kar p re­
večkrat odpovedala. Tako lahko tudi razumemo, zakaj se je toliko visokih in ne­
sebičnih idealov v izvajanju sprevrglo v nasilje in nestrpnost.

Za krščanski socialni nauk pa je potrebno, da razloži, v čem je značilnost 
osebnega odnosa Boga do človeka, opisati mora njegovo vsebino in pomen, ki ga 
bosta vodila in neprestano korigirala. Odnos Boga do človeka gotovo najbolj do­
sledno izraža evangeljska zapoved ljubezni, ki doseže svoj višek v stavku: »Nihče 
nima večje ljubezni, kakor je ta, da kdo da življenje za svoje prijatelje.« (In 15,13) 
Seveda pa je ta klic k popolni ljubezni ideal, ki pričakuje svojo uresničitev šele  v 
eshatoloških dogodkih. Pot do njega pa vodi skozi konkretno življenje v družbi, v 
razpetosti m ed »že« in »še ne«.

Čeprav božja obljuba v tem  življenju še ni uresničena, je pa vendarle že dana, 
zato sprem lja kristjana upanje, ki mu ga zbuja božja obljuba: »Jaz sem  z vami vse 
dni do dovršitve sveta.« (Mt 28,20) Prav tako pa je z njim božji mir, ki ga opogumlja- 
»Ne bojte se!« (Mr 16,6)

Potrebno je, da se Cerkev, Kristusovo skrivnostno telo, zaveda, da je nositeljica 
božje obljube človeštvu, saj znotraj seb e  že živi in uresničuje obljubo, ki jo je dal 
Bog. Apostolska dela opozarjajo na to eshatološko vlogo Cerkve, v kateri se raz­
odeva božja obljuba vsem u človeštvu. Zato so tudi prvi kristjani »hvalili Boga in 
vsi ljudje so jih imeli radi,« (Apd 2,47), »ljudstvo jih je zelo cenilo,« (Apd 5,13), kajti 
»nihče m ed njimi ni trpel pomanjkanja,« (Apd 4,34) in bili so »kakor eno srce in 
ena duša.« (Apd 4,52). Res je, takšno preroško-eshatološko vlogo imajo danes v 
Cerkvi redovne skupnosti,9 toda njihov ideal je predvsem  eshatološko kritična 
drža do obstoječega stanja ter razkrivanje božje obljube, ni pa še konkreten mo­
del družbe, ki bi ga Cerkev v imenu Boga ponujala svetu. Koncilska konstitucija 
Gaudium e t sp es  jasno govori o »avtonomiji zemeljskih stvarnosti« (GS 36), zato 
tudi teolog Yves Congar opozarja, da se je v podajanju krščanskega moralnega 
nauka potrebno izogibati »neposrednega božanstvenja« posameznih pobud .10

Potrebno je torej, da krščanska ljubezen dobi konkretno aplikacijo, ki bo v 
krščanski zavesti delovala kot nezmotljivi etični imperativ. Ljubezen torej v svoji 
uresničitvi razodeva svojo bistveno sestavino, brez katere ne bi obstajala, ta te ­
melj pa je pravičnost."

Krščanska pravičnost zahteva skladje z božjo besedo, saj je človek pravičen 
šele  pred  Bogom. Edino takrat, ko je sposoben stopiti pred božje obličje in od ­
govoriti na njegov klic, je obenem  tudi Bogu odgovoren, in prav uravnan, to se
226



pravi pravičen, usklajen z božjo Besedo. Pomem bno pa je, da ima krščanski so­
cialni nauk pred  očmi vsebino božjega razodetja, ki pravi, da je Božja beseda, 
božja zahteva po pravičnosti in ljubezni preeksistentna svetu (In 1,1). To se pravi, 
da je tudi etični imperativ, ki izhaja iz božje pravičnosti in ljubezni preeksisten- 
ten  zemeljski stvarnosti, torej tudi pred vsako sociološko danostjo.12

2. Spoštovanje človekove osebe
»Boga ni nikoli nihče videl« (Jn 1,8), m ed nami pa je njegova beseda, Kristus, ki 

dokazuje, da je božji odnos do človeka vedno oseben  odnos. Zato bo  tudi najviš­
ja vrednota, ki bo  usmerjala krščanski socialni nauk ravno oseba.

Toda tudi izraz oseba je tako kot vsak človeški pojem  le človekov proizvod.13 
Zato je zelo pom em bno, kakšno vsebino ali smisel dajem o tej besed i. Gotovo to 
ni samo grška krinka ali maska, ki bi človeku določala vlogo: najprej v teatru, nato 
pa še v svetišču ali pa m orda še v družbi.14 Takšno pojmovanje osebe, ki vidi v njej 
samo družbeno vlogo, pa naj bo le-ta še tako pom em bna, se izkaže nezadostno 
in pom eni ob krščanskem zorenju pojmovanja o sebe korak nazaj. Od tod  tudi 
nespravljivost m ed dvojnim vrednotenjem  osebe: krščanskim in marksistično- 
kolektivističnim. Krščanstvo je namreč napravilo v pojmovanju o sebe korak dlje 
od grške tragedije in grškega polisa in je osebo začelo pojmovati kot substanco, 
slovensko podstat. To se pravi, kot neodtujljiv tem elj, ki ima smisel sam v sebi in 
ne šele  s to ali ono vlogo. Zgodovinarji evropske misli priznavajo, da je ravno krš­
čanstvo Evropi omogočilo in razvilo takšno pojmovanje osebe, ki bo od sholasti­
kov naprej poudarjalo njen nezamenljivi smisel, to se pravi njen enkratni po­
m en.15 Krščanski srednjeveški teologi so torej razvili takšno vrednotenje osebe, 
ki je hkrati absolutno in relativno, (v smislu vzpostavljanja relacij), kar pomeni, da 
je oseba več kot posam eznik (individuum), saj je tudi v odnosu z drugimi. Zato 
lahko rečemo, da je krščansko pojmovanje o sebe več kot korektiv posamezniku, 
je tudi pozitivno vodilo, saj vodi k spoštovanju vsake osebe, ki je v vzpostavljanju 
novih osebnih  odnosov. To celostno pojmovanje človeka kot o sebe  pride še bolj 
do veljave pri sodobnih krščanskih mislecih, ki so razvijali tako imenovani krščan­
ski personalizem: od J. H. Newmana, prek J. Maritaina in G. Marcela do E. Mounier- 
ja. Ti misleci človeka znova pojmujejo kot združeno celoto v vseh njegovih 
dim enzijah.16

Človek je torej oseba, telesno in duševno. Ni zvarek dveh substanc, od katerih 
bi bila ena v podrejenem  položaju. Zato je tudi vsaka telesna kazen ali pa m uče­
nje v krščanski družbi napad  na osebo in ne le odstranjevanje njenih »pritik« ali 
pritiklin. Prav tako pa v luči krščanskega personalizma socialne zahteve vsebujejo 
ne samo ekonomskih razsežnosti, am pak tudi duhovne. Krščanski socialni nauk 
torej postavlja v ospredje spoštovanje človekove osebe, to pa pomeni, da zahte­
va njeno uresničitev v vseh dimenzijah: biološki, socialni, ekonomski, kulturni,
duhovni in duševni.

Tako tudi Pierre Haubtmann, francoski teolog in sociolog, glavni redaktor 
končnega besed ila  Koncilske konstitucije Gaudium e ts p e s 17, že p red  II. vatikan­
skim koncilom izrecno poudarja osebnostno (personalistično) razlago vseh sta­
lišč krščanskega socialnega nauka, ki jih najdem o v papeških okrožnicah, p o seb ­
no še v Pacem in ten is  in pa Mater e t  magistra.'8

Zato tudi ima prvo poglavje koncilske konstitucije Cerkev v sedanjem  svetu 
naslov Dostojanstvo človeške osebe. Zaradi tega tudi v drugem poglavju, ki govo­
ri o človeški skupnosti, še p red  zahtevo o »bistveni enakosti vseh ljudi in socialni

227



pravičnosti« (GS 29) najprej poudarja »spoštovanje do človeške osebe« (GS 27); v 
to vključuje tudi »spoštovanje in ljubezen do nasprotnikov« (GS 28).

Udejanjenje celotne človeške osebe bo torej tista opcija, po kateri se bo rav­
nal ves krščanski socialni nauk. Zato je razumljivo, da bo v tem  nauku stopila v 
ospredje in imela posebno zaščito ustanova, kjer so osebni odnosi privilegirani, 
to je družina.19 Čeprav vloga države za blaginjo posameznika tudi nikoli ne bo 
zanemarjena; vendar krščanski socialni nauk nikoli ne bo sprejemal državnega 
m onopola ne v ekonomskem in ne v socialnem življenju.20 Pobuda hoče zaščititi 
človekovo polno osebno življenje in onemogočiti avtoritativno državo, zato daje 
celo pobudo  za tako imenovane »vmesne skupnosti«, kot so društva vseh vrst, 
sindikati, vzajemna pomoč itd., te  pa nimajo korporativno ekonomske narave.21.

Lahko bi rekli; krščanski socialni nauk je s svojim vrednotenjem  človekove 
osebe, ki naj bo odprto tudi v kulturno-duhovni in religiozni svet, govorica, ki na­
sprotuje toku vsakdanjega političnega življenja. Kot vemo, je gonilna sila politič­
nega življenja ekonomski interes, m edtem  ko je za krščanski socialni nauk eko­
nomija le ena izmed razsežnosti človekovega osebnostnega uresničevanja.22 
Osvoboditev, ki jo predlaga, je torej celostna.

Tudi današnji krščanski personalisti v skladu z govorom papeža Janeza Pavla 
II. v Unescu leta 1980 poudarjajo, da mora družba človeški osebi omogočiti tak 
razvoj, v katerem  ne bo samo možnosti ekonomske zadovoljitve, ampak tudi du­
hovne in kulturne uresničitve.23 Človeška oseba je ustvarjalna v političnem, eko­
nomskem in tehničnem  življenju le, če se čuti tudi duhovno in kulturno svobod- 
na^ Zanimivo je, kako so v nasprotju s krščanskim socialnim naukom vsi totalitarni 
režimi želeli ekonomsko zadovoljiti človeka, da bi se laže sprijaznil s svojo 
nesvobodo.24

Toda oseba, ki se ne odpira v transcendenco in ki seb e  ne prerašča tudi v 
duhovnem  smislu, sčasoma ne bo več mogla biti ustvarjalna in domiselna v druž­
benem  in organizacijskem življenju in bo zato tudi politično in ekonomsko stag­
nirala. Čim bolj sodobno politično in ekonomsko življenje postaja kompleksno in 
pluralno, tem  bolj zahteva za svojo uresničitev svobodno in nedotakljivo človeš­
ko osebo.

3. Konkretnost človekove osebe

Položaj o sebe  je vedno kompleksen. V njenem  konkretnem položaju se križa­
jo, dopolnjujejo in uresničujejo vse njene razsežnosti. Zato je tudi zelo nevarno 
nositi v sebi izključujoči ideal vzvišene osebe v vsej njeni čistosti in živeti daleč 
od konkretnih okoliščin, ki jih pogojuje socialno življenje. Takšen ideal čistosti 
osebe, ki ni vključen v življenje, je ponovna osiromašitev človeka, saj oseba znova 
ni celostna, ker ji manjka zgodovinska, socialna in politična razsežnost.25

Takšen ideal odm aknjene osebe tudi ne more biti vsebina krščanskega so­
cialnega nauka, ker ne sprejem a v vsej polnosti verske resnice o učlovečenju.26 
Kristus se je namreč učlovečil v čisto konkretnih zgodovinskih, socialnih in kul­
turnih okoliščinah judovskega naroda. Srečeval se je s stisko in bedo  takratnega 
človeka in odgovarjal na vprašanja človeškega trpljenja. Toda zopet se ni poisto­
vetil s takratnimi političnimi spletkami, pač pa le dajal tem eljna etična načela 
spoštovanja in ljubezni do vsakega človeka. V socialnem življenju je prav tako 
zahteval spoštovanje in razmejitev duhovne in svetne oblasti, pri čem er pa avto­
nomija svetne oblasti nikoli ni absolutna: »Nobene oblasti bi ne imel nad menoj, 
če bi ti ne bilo dano od zgoraj.« (Jan 19,11)

228



Lahko torej rečemo, da je politično življenje sicer podrejeno duhovnim vred­
notam, a je obenem  tudi nujna dimenzija v uresničevanju osebe. Zato je po treb ­
no politično življenje počlovečiti, kar pomeni, da je v njem potrebno uveljavljati 
osebnostne vrednote, kajti tudi v političnem življenju se uresničuje življenje 
o sebe .27

Poleg duhovnega puritanizma, ki je tuj krščanstvu, obstaja še ena nevarnost za 
krščanski socialni nauk. Neposredno prenašanje duhovnih vrednot v politično 
življenje lahko prav tako socialni krščanski nauk sprevrže v ideologijo. Različne 
ideologije, ki so svoje ideale aplicirale neposredno v politično življenje in ki se 
niso ozirale na konkretnost osebe, so se dosledno sprevrgle v totalitarizem. Idea­
li, npr.: bratstvo in skupnost v marksizmu, svoboda posameznika v liberalizmu, 
družina in narod v populizmu, niso napačni ideali za kristjana. Sporna je le nj iho- 
va absolutnost, ko jih različne ideologije prinašajo na politično prizorišče brez 
upoštevanja socialnega in ekonomskega položaja konkretnega človeka. Zato so 
se tudi vse ideologije, ki so sprva nastopale v blaginjo človeku, sčasoma sprevrgle 
v tiranstvo. Krščanski filozof Paul Ricoeur opozarja, da iz te  zakonitosti niso izvzeti 
niti religiozni in duhovni ideali, zato se morajo tudi zahteve po duhovni uresničit­
vi človeka nanašati na politično prizorišče v skladu s konkretnim položajem ose­
be; to pomeni, da morajo tudi duhovne zahteve upoštevati socialno in ekonom ­
sko življenje posameznika.28

4. Odprtost osebe v občestvenost
Temeljni kriterij krščanskega socialnega nauka smo opredelili kot osebni od ­

nos Boga do človeka. To pomeni, da spada k bistvu človekove osebe ne samo 
njegova hipostatičnost ali substancialnost, ampak tudi njegova osebnostna 
razmerja. Lahko bi torej rekli, da se brez osebnega odnosa, ki ga posameznik 
vzpostavlja z drugimi, njegova oseba v polnosti ne more uresničiti. To pomeni, da 
osebe ne bi bilo, ko ne bi bilo poprej osebnih odnosov.29 Krščanstvo je miselno 
zelo dosledno, saj zagovarja nauk, da je tudi dejanje vere osebno dejanje, kar 
pomeni, da se vedno odvija znotraj občestva vernih, ki je Cerkev. O dtod tudi trdi­
tev: »Extra Ecclesiam nulla salus.«

Če je torej oseba v vsej svoji celovitosti, to se pravi tudi v svojem osebnem  
odnosu, najvišja vrednota krščanskega socialnega nauka, potem  za ta nauk ni do­
volj, če ščiti vsako posamično osebo, am pak mora omogočati tudi njen osebni 
odnos do drugih ljudi. Z drugimi besedam i: omogočiti mora, da bo v družbenem  
življenju mogoče vzpostaviti m edosebne odnose. M edosebni odnosi nujno 
ustvarjajo občestvenost ali skupnost. Skupnost je potem takem  v krščanskem so­
cialnem nauku več kot spoštovanje vsakega posam eznega človeka. Občestvenost 
namreč nastopi šele  takrat, kadar so vzpostavljena osebna razmerja, ki s svojo 
avtentičnostjo dajejo pom en besed i »oseba«.

Pomembno pa je poudariti, da občestveni odnosi ne ukinjajo posameznika in 
da skupnost ne more postati nikoli brezim en kolektiv, pač pa občestvo posa­
mezniku omogoča, da postane več kot posameznik, da je »človek z drugimi«, to pa 
pomeni, da je oseba.30

Oseba je torej po svoji naravi nujno graditelj občestvenosti in skupnosti. Zato 
ima tudi delo v krščanskem socialnem nauku pomen, ki prerašča biološko in eko­
nomsko nujnost posameznikovega preživetja. Delo namreč posameznika pove­
zuje v skupnost in mu pomaga, da posameznik z drugimi vzpostavi občestvene 
odnose.31

229



Takšna skupnost ali občestvo, v katerem se uresničuje človek kot oseba, pa 
počlovečuje tudi širšo skupnost, ki ji pravimo narod in država te rv  novejšem času 
znova tudi skupnost narodov. Ravno krščanski personalisti so dali največ pobud 
za združeno Evropo in poudarjajo, da ta skupnost ne sm e biti zgolj pragmatično 
ekonomska, am pak mora imeti tudi kulturne, intelektualne in duhovne dim enzi­
je. V takšni skupnosti narodov bo spoštovan vsak posam eznik kot oseba, a ne 
samo on sam, pač pa tudi njegova kultura in skupnost, njegov narod in njegova 
država.32

Čeprav oseba ohranja prvenstvo duha in bo zaradi tega duhovna dimenzija 
skupnosti vedno poudarjena, pa spoštovanje duha in kulture ne bo zapostavljalo 
smisla za konkretnost človeške osebe, v kateri se nujno zrcali gospodarska in po­
litična potreba. Lahko bi celo rekli, da bo v krščanskem socialnem nauku celo 
prihajalo do pokulturjanja človeških odnosov v gospodarstvu in politiki. Krščan­
ski socialni nauk torej ne priznava dilem e kultura ali ekonomija, am pak poudarja 
njuno vzajemnost.33

Ker pa krščanski socialni nauk želi človeka obravnavati v vseh njegovih raz­
sežnostih, obravnava tudi človekov odnos do narave. V integralno podobo osebe 
je vključen tudi njen odnos do širšega okolja in bo zaradi tega takšno vrednote­
nje integralne o sebe  zahtevalo tudi varstvo in spoštovanje njene okolice, to je 
narave. Ker krščanski socialni nauk že od začetka ni postavljal na prvo mesto eko­
nomske uspešnosti, mu ni bilo težko sprejeti pobud naravovarstvenikov, obe­
nem pa je tudi s svojim personalizmom na novo ovrednotil ekološke zahteve.34

Sklep

Krščanski socialni nauk pogosto doživlja kritike glede svojega tem eljnega na­
čela, ki je osebni odnos Boga do človeka in ki naj bi bilo za politično življenje ne­
uporabno. Vsakdanje konkretno družbeno in politično življenje namreč potrebu­
je izdelan program s konkretnimi socialnimi pobudam i. Toda tudi krščanski so­
cialni nauk daje konkretne pobude. Če se ustavimo samo pri okrožnici Laborem 
exercens, najdem o v njej vrsto konkretnih predlogov glede sindikalnega življe­
nja, reševanja sporov m ed kapitalom in delom, zaposlovanja, delitve dohodka 
itd. Toda tako kakor vse, kar nastane v času, tako so tudi te  pobude časovno om e­
jene in se bodovrazvoju krščanskega socialnega nauka spreminjale, dopolnjeva­
le, morda tudi ukinjale. Takšen očiten razvoj je krščanski socialni nauk napravil 
npr. v pojmovanju bančništva, kjer je iz izrazito odklonilnega stališča prešel k po­
zitivnemu vrednotenju denarnega gospodarstva.35

V ta razvoj pa ni vpletena božja beseda, ki je nadčasovna, zato so tudi njena 
načela pravičnosti in ljubezni aplikativna v vsakem obdobju. Sveto pismo navaja 
več izvrstnih aplikacij tem eljnih etičnih načel v reševanju etničnih, socialnih in 
političnih sporov. Takšne primere imamo ne samo v Apostolskih delih ali v Pa­
vlovih pastoralnih pismih, ampak jih najdem o obilo že v Stari zavezi. 21. poglavje 
Druge Samuelove knjige je takšen primer, kako rešujejo spor m ed Izraelci in Ga- 
baonci. Tu kralj David upošteva pri poravnavi krivic etično načelo pravičnosti. Da­
vidov predhodnik, kralj Savel, je namreč krivično prizadel Gabaonce; ker so ti za­
htevali svojo pravico, jim je David dal zadoščenje. Toda Gabaonci niso bili spo­
sobni pokazati pri poravnavi krivic z Izraelci zmožnosti odpuščanja in usmiljenja 
(hebrejsko »rahanim«), zato so si za vedno zapravili možnost, da bi bili pripadali 
izvoljenemu narodu. Pri tej pripovedi vidimo, da sta bili obe etični zahtevi, pra­
vičnosti in usmiljenja, dosledno spoštovani. Pripoved končuje opis svetlega lika
230



m atere in žene Resfe, ki zelo dobro ponazarja tem eljno etično načelo krščanske­
ga socialnega nauka, »tiste osebne ljubezni, ki bo mimo vseh dialektičnih pre tre­
sov in nasprotij, ne glede na ta ali oni politični sistem, našla pravo pot do dosto­
janstva človeka«36.

1 Somrak ideologij še  ne pomeni, da nastaja v Evropi prazen prostor. Rojevajo se  nove in že 
obstoječe, ki so bile komaj opazne, pridobivajo pomen. Nato opozarja tudi Pavel VI., ko pravi, da »se 
je poudarila težnja k novemu pozitivizmu: univerzalna tehnika kot prevladujoča oblika dejavnosti, kot 
najbolj razširjen način bivanja, kot govor, kjer vprašanje zdravega čuta ni resnično zastavljeno.« (Octo­
gesima adveniens, 29; naš prevod.)

2 Teolog Rene Coste se  sprašuje: »Teolog naj bi bil 'ideolog'? Če sprejme to vlogo, bo ravnal 
brezvestno.« (La Responsabilite politique d e  1'Eglise, Pariš, Editions ouvrieres, 1973, 120.).

3 Kardinal Suhard pravi: »Cerkev pušča pristojnostim njihovo legitimno avtonomijo: ne podvrže 
se  nobenemu sistemu, naj bo znanstven, socialen ali političen; kristjanom pušča svobodo mnenj in 
iskanj. Le-ta imajo svoje lastne m etode in svoj določen predmet. To razlikovanje je nujno, da bi se  
izognili vsakemu pomešan ju kraljesteva  (Essorou declin d e  l'Eglise? Pariš, Edition Lahure, 1947, 59) 
Podobno pravijo tudi malgaški škofje: »Cerkev ni na ravni političnega ali ekonomskega nauka, ampak 
ima svoj nauk za temelj, na katerem je mogoče zgraditi različne socialne sisteme.« (Documentation 
catholique, Paris, 1962, col. 180.)

4 Francoski škofje neprestano poudarja jo v krščanskem socialnem nauku krščansko upanje: »Ča­
si se  spreminjajo, a krivice se  obnavljajo. (...) Toda kristjan ni obupan, ampak je zaradi Jezusa Kristusa, 
umrlega in vstalega, nosilec upanja, ki sicer ni iz tega sveta, a zato nič manj ne osvetljuje njegovega 
dela in bojev... (Documentation catholique, Paris, 1972,1011 — 1021.) Podobno pravi tudi Janez-Pavel 
II. delavcem v Sao Paulu, da namreč nihče v cerkvenem nauku ne bo našel že »izdelanih rešitev, toda 
razjasnitve in opogumljanje za osebno premišljevanje in delo.« (Documentation catholique, Paris, 
1981, 762.)

5 Čeprav je omenjena pobuda prišla iz vrst francosko govorečih teologov in sociologov, posebno  
teh, ki sodelujejo v okviru gibanja Evangile et societe, kot npr. Gerard Defois, Patrick de Laubier in 
Pierre Boisard, pa tudi Poljak Joseph Tischner razlaga človeško delo in prek njega vse socialno življe­
nje kot »svojstveno obliko dialoga med ljudmi, ki pomaga ohranjati in razvijati človeško življenje.« 
(Ethique d e  Solidarite, Limoges, Ed. Droquet-Ardent, 1983,32.) Na dvoumnost izraza nauk ali doktri­
na, ki ima različen pom en v sociologiji in v teologiji, opozarja tudi Pierre Haubtmann, La doctrine 
sociale d e  1'Eglise, Mater e t  magistra, Pariš, Fleurus, 1964, 81.

6 Vtem  smislu lahko govorimo o novem izražanju vere, ki ga zahteva vsaka doba. Takšna »formu­
lacija« vere je izvirna in neodvisna od ideologij, obenem  pa je prizadevanje za nov nauk in novo prak­
so vere, za ta čas, ki je naš.« (Rene Coste, Analyse marxiste e tfo i chretienne, Pariš, Editions ouvričres, 
1976, 40.)

7 Kardinal )ean-Marie Lustiger se  vprašuje, kako je mogoče, da se  je toliko visokih idealov spre­
vrglo v zasužnjenje človeka. Vzrok vidi v absolutni neodvisnosti humanizma od božjih zapovedi. 
(Prim.: Liberte-Egalite-Fraternite: une formule chretienne?w Le choixde Dieu, Pariš, Editions de Fal- 
lois, 1987, 361—365.)

s Pavel VI. v: Octogesima adveniens, 27, izrecno pravi: »Krščanska vera je nad ideologijami in 
včasih nasproti njim toliko, kolikor priznava Boga kot transcendenco in stvarnika, ki prek vseh ravni 
stvarstva nagovarja človeka z odgovorno svobodo.« Prim. tudi Yves Ledure, Conscience religieuse e t  
pouvoir politique, Paris, Centurion, 1979, 140— 153.

9 Prim.: Rene Coste, Temoignage d e  type eschatologique.v. La responsabilite politique d e  1'E­
glise, Pariš, Editions ouvrižres, 1973, 246—278.

10 Prim.: Jerorme Regnier, Chretiens dans la cite, Pariš, Desclee-Novalis, 1990, 30.
11 Jean-Yves Calvez opozarja, da »prava lestvica vrednot«, o kateri je govoril zadnji koncil (GS 72) 

vključuje tudi prepoved »zmernosti, kadar smo soočeni z nujno potrebo svojih bratov.« (Une ethique  
pour nos socičtes, Pariš, Nouvelle cite, 1988,76.) Takšna razlaga koncilskih dokumentov nakazuje po­
udarke papeških okrožnic Pavla VI. (Octogesima adveniens, 43) in Janeza-Pavla II. Laborem exercens, 
18).

12 od tod tudi teološko utemeljevanje »civilne nepokorščine« ali kot pravi teolog Jerome Regnier, 
sklicujoč se  na Pacem in terris, 51, »dolžnost nepokorščine«; prim. Chretiens dans la cite, Pariš, 
Desclče-Novalis, 1990, 78—81.

231



13 Krščansko pojmovanje o seb e  je skupaj s filozofijo osebe  doživljalo razvoj, toda v njegovem 
razvoju je bil odločilen vpliv Božje b esede, ki pravi, da je človek »božja podoba« (lMz 1,27); na to se  
sklicuje tudi koncilska konstitucija Gaudium e tsp es ,  12, ko pravi: »Toda kaj je človek? Mnogo mnenj o 
sebi je izrazil in izraža, različnih in m edsebojno si nasprotujočih; (...) Sveto pismo namreč uči, da je bil 
človek ustvarjen »po božji podobi«, sposoben spoznavati in ljubiti svojega stvarnika...« Poročilo stvar­
jenja pa dobi dopolnilo v Novi zavezi, saj sv. Pavel pravi, da je Kristus »postal podoben ljudem.« (Flp 
2,7); prim. tudi Sollicitudo rei socialis, 47.

14 Izraz »persona« je predkrščanski, Cicero ga je uporabljal v štirih pomenih: gledališka maska, 
gledališka vloga, gledališki igralec in slednjič »civitatem personam gerere«, oseba, ki predstavlja dr­
žavo, ki jo vodi. Prim. Jean Lacroix, Le Personnalisme, Lyon, Cronique Sociale, 1981, 17.

15 Prim. Emile Brehier, La philosophie du Moyen Age, Paris, Albin Michel, 1971; Etienne Gilson, 
Jean Duns Scot, Paris, Vrin, 1952; Paul Vignaux, Philosophie au Moyen Age, Albeuve (Suisse), Editions 
Castella, 1987.

16 Prim. John Henry Newman, The Argument from Conscience to the Existence o fG o d  (Ed. A. J. 
Boekraad and H. Tristram), Louvain, Nauwelaerts, 1961: Pierre Gauthier, Un tem oigne d e  lapersonne: 
John Henry Newman (1801— 1890), v: Revue d es sciences religieuses, Strasbourg, 63 (1989) 227—241; 
Jacques Maritain, Principes d'une politique humaniste, Paris, Hartmann, 1945; La personne e t  le bien  
communw: 0euvres(1940— 1963), Paris, D esclee De Brouwer, 1978,379—388; Gabriel Marcel, Journal 
m etaphysique, Paris, Gallimard, 1938; Emmanuel Mounier, Oseba in dejanje, Ljubljana, Društvo 2000, 
1990.

17 Rene Coste imenuje Pierra Haubtmanna »le principal redacteur finak (L'Eglise e t  les defis du 
monde, La dynamique d e  Vatican II., Paris, Nouvelle cite, 1986, 15).

18 »Globoko personalistično  lahko razumemo občutje vse okrožnice.« (Pierre Haubtmann, Mater 
e t  magistra, Pariš, Fleurus, 1964, 405).

19 Koncilska konstitucija Gaudium e ts p e s v  svojem drugem delu, ko govori o »nekaterih posebno  
perečih vprašanjih«, na prvo mesto pa postavlja »dostojanstvo zakona in družine« (GS 46—52). V luči 
tega poglavja, katere soavtor je, in v luči razprav na sinodi o družini leta 1981, je papež Janez-Pavel II. 
napisal apostolsko spodbudo Familiaris consortio, kjer je družina znova predstavljena kot temeljna 
etična skupnost ljubezni (FC 49).

20 Pij XI. je v svojih govorih že leta 1926 razkrival »statolatrijo« italijanskega fašizma in leta 1973 v 
Mit brennender Sorge ostro obsodil totalitarno državo. Tudi Pavel VI. govori v Octogesima adveniens 
o tem kar »ne pripada državi« (OA 25); prav tako je to nauk okrožnice Mater e t  magistra, 66; in zadnjega 
koncila (GS 75).

21 V tem smislu tudi Pierre Haubtmann opozarja na jasen premik m ed Quadragesimo anno Pija 
XI., ki vm esne skupnosti še  razume korporativno in Mater e t  magistra Janeza XXIII., ki vmesnih skup­
nosti ne razume več kot poklicno-ekonomska združenja, ampak poudarja kulturna, družbena in vza­
jemna združenja vseh vrst. Prim. Pierre Haubtmann, Mater e t  magistra, Pariš Fleurus, 1964, 160— 161.

22 V tem smislu Janez-Pavel II. pojmuje delo veliko širše kot zgolj ekonomsko vrednoto. Vrednost 
dela je utemeljena v človeku samem in ne obratno (Laborem exercens, 6).

23 Prim. Discours d e  Jean Paul II le 2 )uin 1980 k 1'UNESCO, v: La Documentation catholique, št. 
1788, Pariš, 1980, 604; prim. tudi Jacques Vidal, Une sagesse active, v: Technologie, sacre, religions, 
Louvain-La-Nouve, Centre d'histoire des religions, 1989, 116— 121.

24 Tako se  krščanski socialni nauk jasno oddaljuje od absolutizacije ekonomskih vrednot, ki na­
stopijo v korporativnem fašizmu in v državnem socializmu. Prim.: Jean-Guy Tremblay, Le travail en 
quete  de  sens, Montreal, Editions Pauliens, 1990, 141 — 153.

25 Janez XXIII, opozarja v Mater e t magistra, 259—260, da si osebna popolnost in angažiranje v 
svetu ne nasprotujeta, ravno obratno, duhovnost zahteva zavzeto dejanje v družbi. Prim. tudi: Emma­
nuel Mounier, Personalizem čistosti, v: Oseba in dejanje, Ljubljana, Društvo 2000, 1990, 10— 19.

26 Gaudium e t  spes, 22, 38, 45.
27 Gaudium e t spes, 9, 75; Prim. tudi: Paul Valadier, lnevitable morale, Pariš, Seuil, 1990, 220.
28 Prim.: Paul Ricoeur, Soi-m šm e comme un autre, Pariš, Seuil, 1990; Na »časni mesianizem, brez 

konca ponavljajočo napako«, opozarja tudi: Pierre Haubtmann, La doctrine sociale d e  l'Eglise,v Mater 
e t  magistra, Pariš, Fleurus, 1964.79; Tudi Karl Rahner svari pred duhovnostjo, ki bi bila hkrati konkre­
ten političen program, zato poudarja »razlikovanje svojstvenih vlog človeka in kristjana« (XX. siecle, 
sičcle d e  grace, Pariš, Name, 1962, 10).

29 Olivier de Dinechin poudarja, da otrok ni samo biološko rojen, ampak je tudi prek odnosov v 
določeni kulturi in družbi »posvojen« (Le desir d  enfant exprime une culture, v: Projet, N. 195, Pariš, 
1985,9).

30 Prim.: Gaudium e t  spes, 12; Jean-Luc Chabot, La personne humaine, v: La doctrine sociale d e  
1'Eglise, Pariš, Puf, 1989, 25—49.

31 Prim.: Mater e t  magistra, 31, 72; Gaudium e t  spes, 35; Laborem exercens, 2, 9.

232



32 prim. Gaudium e t  spes, 69,75,76; Prim.: tudi lerome Regnier, Vere une societe Internationale,w 
Chretiens dans Ia cite, Paris, Desclee-Novalis, 1990, 147— 183.

33 prim. Janez Pavel 11., H omelie a la Basilique d e  St. Denis, v: Documetation catholique, Paris, 
1980, 572.

34 Prim.: R edem ptor hominis, 15; Sollicitudo rei socialis, 26.
35 pjj xi. govori o učenju Leona XIII., »o čisto novem za svet, ki je izval tudi pri nekaterih katoličanih 

nezaupanje in pohujšanje« (Actes d e  Pie XI, Paris, Bonne Presse, t. VII, 35). O razvoju krščanskega 
socialnega nauka glej tudi: lerome Regnier, Variations d es com portem ents e t  doctrines, v: Chretiens 
dans la citč, Pariš, Desclee-Novalis, 1990, 7—22.

36 Emmanuel Levinas, Envers autrui, v: Ouatre lectures talmudiques, Paris, Editions de Minuit, 
1968, 63—64.

233





Anton Mlinar

Morala in politika

Moderna civilizacija je na razpotju m ed religijo in politiko. To ježe  vsaj sto let­
je trajajoče dejstvo, ki ga dobro ponazarja to, kako politik izgovori besedo  morala 
ali etika, ali kako teolog izgovori b esed o  akcija. Politika je nepojasnjena, toda 
postala je močna; religija, v širšem pom enu b esed e  kot nadgradnja posvečenih 
vrednot, je postala nezavezujoča in sklop posvečujočih občutkov.

Morale in politike ni mogoče gledati drugače kot v partnerskem  razmerju. To­
da prav kot razmerje sta postali eno najbolj kontroverznih vprašanj sodobnega 
sicer bolj znanega razmerja m ed notranjo in zunanjo politiko. Kot vsak partnerski 
odnos bi tudi ta pomenski par temeljil v »religioznem«, kolikor nam ta izraz še 
pomeni zavezujoče vrednotenje in vzajemno priznanje drugačnosti drugega. Da­
nes neposredno stopam o na področje razmerja m ed njima, ko ugotavljamo, da 
gre le za dozdevno partnerstvo m ed moralo in politiko, ki meji na obsodbo na 
njuno sobivanje, podrejanje drug drugemu in izginjanje razmerja m ed njima. 
Omeniti moramo vsaj dve bistveni oviri, ki onemogočata partnersko razmerje 
m ed moralo in politiko praktično. Najprej gre za t.i. »nedokončano religijo«1 in iz 
nje izhajajočo moralo, ki jo zajema pojem t.i. »religiozne politike«. Iz te  aporije 
črpajo verski, politični ali še kakšni fundamentalizmi in njih spremljajoče nasilje. 
Drugič imamo opraviti s pojavom t.i. »nedokončane revolucije« v socialističnih 
družbenih ureditvah. Pojem perm anentne revolucije oziroma to, da se sociali­
stična revolucija nikjer na svetu še ni končala ali se ni uspela končati, je ena naj­
bolj svojevrstnih aporij; to v marsičem razloži tudi njena revolucionarna pom eša- 
nost m ed sredstvi in nameni in skoraj vedno spremljajoče nasilje. Posledica ne­
dokončanosti obeh, religije in revolucije, se praktično kaže kot pomanjkanje 
razmerja m ed politiko in moralo. To trditev utem eljuje naslov sam.

Pomanjkanje razmerja m ed politiko in moralo je rodilo nemogoč pojem »poli­
tične etike«; tega si v šestdesetih  in zgodnjih sedem desetih  letih prisvaja nova 
evropska »levica«. Ker se je ta pojem  rodil v tem  razdobju prav kot posledica n e­
sorazmerja m ed moralo in politiko, bi nam ta pojem  lahko služil kot vodilo k 
možnemu tem elju obeh, politike in etike, skratka, k vprašanju, ki se ga sodobni 
civilizacijsko usm erjen človek ne loteva s prevelikim navdušenjem. Ta človek je 
namreč globoko prepričan, da niti morala niti politika nista sposobni prežeti n je­
govega celotnega življenja, ker preprosto nista kvas in ker v bistvu ločeni m ed 
seboj in obsojeni na sobivanje tudi sami obsojata človeka na prekletstvo ločeva­
nja m ed javnim in zasebnim. Morala in politika sta, kolikor ju gledam o sami zase, 
porabnika in ne počelo moči, ki bi človeka usposabljala za odločanje. Sodobne-

235



mu civilizacijsko usm erjenem u človeku ne gre le za vprašanje, koliko politika sta­
ne, temveč je v pojmu »politična etika« kljub navidezni prednosti etike ta vendar­
le podrejena politiki; pač pa gre za njeno »moralno« nemoč, ki jo svojevrstno 
simbolizirajo številne deklaracije o človekovih pravicah in njihova tako skromna 
apelativna moč v konkretni situaciji.

V našem primeru gre predvsem za značaj veznika »in« m ed moralo in politiko, 
za zbiranje bibličnih, krščanskih in civilizacijskih antropoloških trditev in njihovih 
osrednjih etičnih meril. Če smo pozorni na tovrstne premike v Cerkvi, smo lahko 
kar presenečeni, ko merimo razvoj njenih zadnjih sto let. Drugi vatikanski koncil 
se je tega vprašanja lotil najtem eljiteje v svoji zadnji konstituciji Gaudium e t 
spes. O predelitev nekaterih pojmov v njenem  uvodu, kot »svet«, »človečnost« in 
»dialog« (CS 4— 10), bo za naše vprašanje odločilna.2 Tukaj nam ne gre za to, da bi 
opredeljevali celo vrsto drugih antropoloških pojmov, marveč da bi bili pozorni 
na zavzetost, kako razelektriti leta trajajoče doktrinalne spore in kako se na konci­
lu opredeliti do socialno-političnih vprašanj sodobnega časa z razločnim in do­
jemljivim jezikom, to je, kaj koncilu pomeni »napredek človeške družbe« in na 
katerih tem eljih naj ta stoji. Optimizem, ki veje iz konstitucije, je nedvomno kas­
neje vplival na vsebino in odprtost enciklike Pavla VI Populorum progressio 
(1967), predvsem  na njen koncept sedanjosti in napredka,3 in na zavzetost enci­
klike Janeza Pavla 11 Sollicitudo rei socialis (1988) za solidarnost, ki je dojetje raz­
voja kot bistveno etične in kulturne razsežnosti človekove socialno-politične d e­
javnosti. Iz tega sledi, da je za razmerje m ed politiko in moralo odločilen tisti 
pojem  napredka, ki ga enciklika Sollicitudo rei socialis predstavlja kot »novo ime 
za mir« (prim. št. 10) Ni treba posebej poudarjati, da je na tej črti razvoja že koncil 
hotel revidirati Syllabus Pija IX., tako da se na novo opredeljuje do koncepta so­
dobne države, državotvornosti in geto-kompleksov, do »sveta« in do skoraj stolet­
je trajajoče hladne vojne med Cerkvijo in avtonomnim subjektom societete in 
njeno avtonomno ekonomskopolitično razvojno tematiko, skratka, do proble­
mov, ki jih nekoliko predstavljajo njeni konkordati.

Koncil je dal pobudo za dialog, toda ta je prinesel in prinaša s seboj vrsto 
razočaranj. Eno od največjih je, da koncilskih izjavni mogoče »destilirati« po da­
nes ustaljenih političnih načelih. Vtem, da jezik novejših cerkvenih dokumentov 
odklanja kakšno novo definicijo ali kar konstituiranje nove družbe in novih pravil 
igre, koncil še ni v celoti sprejet. Nesmiselno je namreč pričakovati, da bi kot 
»tretjo (srednjo) pot« že dobili jasne koordinate za to, po čem er se vprašujemo v 
naslovu. V času in prostoru začetega in nedokončanega marksističnega mesija- 
nizma, njegove ideološko artikuliranega politično-militantnega koncepta družbe 
in človeka v njej, kapitalističnega koncepta prostega trga in njegove neizprosne 
logike, zgodovinsko in politično vprašljivih mej, gospodarskih in socialnih pro­
blemov, odvisnosti socialnih programov od ekonomske uspešnosti, tehnične 
prevlade nad svetom in strahov pred samouničenjem je še kakšna nova določitev 
zgodovinskega razvoja in prostora odveč. V encikliki Sollicitudo rei socialis je to 
tisto vprašanje, ki kot disproporcionalnost m ed upanjem in resničnostjo po mo­
jem mnenju meri na vprašanje razmerij v celoti. Če se omejimo le na političen 
horizont te  okrožnice, je zanjo znamenje upanja predvsem omogočanje celost­
nega premika v političnem mišljenju k vzajemni soodvisnosti, to je k soodgovor­
nosti, spoštovanju življenja in okolja te r k miru ko t principu  nove politike.4 To pa 
pomeni, da enciklika namesto definicij predlaga nov način mišljenja.

M edtem pa se tudi v modernih parlamentarnih demokracijah in posameznih 
strankah resnica še vedno skriva. Igra se na karte političnih fikcij, kar pomeni, da

236



se odgovornost pred  javnostjo še vedno nadom ešča z dozdevnimi kompromisi. 
Tudi demokracija spodbuja državljane za to, da bi njihovi programi uspeli. Kla­
sičen moralnopolitičen problem  je razmerje m ed sredstvi in nameni, ki je v tem, 
kako pridobiti človeka, da te  bo volil. Nedvomno je aplikacija religioznih m etod v 
politiki eno najbolj neavtonomnih početij v politiki, in to toliko bolj, kolikor bolj 
jasno je, da politični nameni sami na sebi praktično ne obsegajo ničesžr razen 
oblasti. Seveda to še ni poskus, kako izreči kompliment tisti politiki, ki se ne krasi 
z mesijanskimi obljubami, marveč razvidnost, da se človek moderni civilizacijski 
popačenosti n e b o  odpovedal vse do tlej, dokler bo odpoved preživetem u le  za­
hteva in ne konstatacija nove poti. Gotovo se pred tem  vprašanjem nočem vesti 
kot tisti, ki ve, marveč kot tisti, ki bi rad vedel, kaj je res. To pa je dosegljivo le z 
govorico občutkov. Morda gre pogosto za napačno prepričanje, da je mogoče za­
četi znova le, če se vse sprem eni. Morda gre tudi za napačno tolmačenje časa in 
prostora te r tem eljev konstituiranja družbe ob prehodu v naprednejšo obliko 
m edsebojnih odnosov, ki bi temeljili — kolikor gre tudi za teološko oceno vpra­
šanja — na priznanju greha, ozdravljajočem spreobrnjenju in nenasilni kulturi.5 
Morda je posebno pri nas v ozadju tudi napačno pričakovanje, da je šlo v zadnjih 
desetletjih  za zdravilno spanje, ki bo še do pred kratkim spečega prebudilo v 
nekaj m odernejšega in predvsem  neobrem enjenega. Morda je v ozadju tudi 
spoznanje, da se tudi najm odernejše družbe niso nehale vesti ideološko in da na 
splošno razen notranje pomiritve niso zmogle odpraviti nevarnosti imperialistič­
ne vojske.

Kakorkoli že, razmerje m ed moralo in politiko v našem  zgodovinskem trenut­
ku vodi do ene od tistih preprostih ugotovitev, da tem eljna napaka kakšnega po­
litičnega sistem a ni v tem, da se v njem nekaj zgodovinsko nujnega ne uresniči, 
m arvečvtem , da je neuresničenje tega, kar bi se moralo zgoditi, posledica slepe 
politične odločitve. V politiki namreč kljub razvidnosti nujnih vprašanj ni pravega 
prostora za dolgoročne procese; to govori v prid tezi, da danes govoriti o tem, da 
bi morali sprem eniti mišljenje, pomeni samo potrebo po sprem enjenem  doje­
manju resničnosti.6 To je mogoče in nujno, čeprav bo verjetno neznosno težko. 
Gre za dobesedno  »žrtvovanje« vsega tistega, kar je do nedavnega bilo ne- 
obhodno potrebno  za dosego življenjske sreče, to se pravi za t.i. »pregledno zgo­
dovino«, z drugimi besedam i: za simbolično dejanje, ki je po eni strani od znotraj 
razsvetljeno dojem anje namenov ideologij in osiromašenja človekovega duhov­
nega sveta, po drugi strani pa dejanje, iz katerega veje prepričanje, da je drugač­
no mišljenje in drugačno dojem anje resničnosti že  obenem  konstatacija »izgu­
be« sodobne alternative m ed ideološko obrem enjenim a pojmoma enakosti in 
svobode. Ni dovolj reči, da se bo človek verjetno spreobrnil takrat, ko bo opazil, 
da žanje le veter in vihar, marveč da se bo to zgodilo takrat, ko se bo tudi praktič­
no že opredelil za človekovo dostojanstvo, pravičnost, mir, nenasilje in ohranitev 
stvarstva.

Osnovno vprašanje, ki se ga lotevam v pričujočem predavanju, je utemeljitev 
narave sobivanja in sožitja m ed moralo in politiko. Praktično gre za dve bistveni 
vprašanji: 1) za aplikacijo hermenevtičnega principa v politiki ali m esto nadzgo- 
dovine v zgodovini in 2) za am bivalentnost samo po sebi razvidnih in utem eljujo­
čih principovv novejši politični zgodovini. To mi bo podlaga za 3) pom en in m eje 
političnega principa.

237



1. Hermenevtično načelo in mesto nadzgodovine v zgodovini

a) Babilonska sužnost kot »rešitev«
Drama izraelske državotvornosti se po zaslugi preroške pridige v babilonski 

sužnosti nam esto v »tragedijo« sprem eni v »dramatično rešitev«. Svetopisem­
skemu pisatelju je ž e v  Genezi (2—3) več do tega, da uokviri človekovo dramo kot 
»rešitev«, kot da bi se ukvarjal z utemeljevanjem izvora in nam ena sveta. Ta svet 
sprejem a takšnega, kot je. Takoj potem , ko pojasni »scenarij« stvarjenja, se začne 
ukvarjati s človekovo dramo, v kateri je zanj spoznanje greha postalo »rešitev«; v 
tem  je tista bistvena razlika, kako se biblični človek loteva svoje zablode in kako 
lahko prerok v času babilonske sužnosti izraelsko politiko in moralo ponovno po­
stavlja na preizkušnjo »dramatične rešitve«, ki bi sicer v »normalnih razmerah« po­
menila gotovo narodovo tragedijo. Pisatelj Geneze hoče s preprosto podobo o 
kači pokazati na največje zlo za človeka, to je na greh, obenem  pa se s to podobo 
kar najbolj oddaljiti od določnejše karakterizacije zla kot principa, ki je sicer bilo 
značilno opravičilo tragedij in zablod; pisatelj hoče kar najbolj jasno pokazati, da 
gre v grehu, t.j. p red  spoznanjem  greha, za razmere brez razmerij. Zato je zanj 
spoznanje greha začetek človekove dramatične rešitve iz njegovega prekletstva. 
Antropološki pristop k razmerju kot priznanju drugačnosti (mož in žena) in izku­
stvo, da Bog gleda na človeka kot na odgovorno bitje tudi po grehu, ni le dopolni­
tev spoznanj o človekovi naravi in zgodovinskem okviru končne redakcije teksta, 
marveč v marsičem tudi v našem primeru dejanska osvetlitev razmerja m ed no­
tranjo in zunanjo politiko v določenem zgodovinskem obdobju, kakor že tudi na­
kazovanje planetarne »notranje politike«.7

Dejstvo, da biblična tradicija jemlje ta svet kot nekaj avtonomnega in obenem  
podarjenega, je bistveno vplivalo na oblikovanje politične miselnosti prerokov in 
njihovo presojo sosednjih v glavnem totalitarnih sistemov, pa tudi na zares pre­
senetljivo dejstvo, da je izraelsko suženjstvo za preroško m iselnost pravzaprav 
garant za preživetje ideje o prvotnem partnerskem  razmerju m ed Bogom in člo­
vekom (duhovna postava zaveze) in za preživetje vseh drugih partnerstev, končno 
tudi partnerskega razmerja m ed politiko in moralo oz. preroškega koncepta »no­
tranje politike« kot človekove »optio fundamentalis«. Šele če upoštevamo dejan­
sko razmejitev m ed Bogom in človekom in torej dejanski obstoj »notranje politi­
ke« pri prvem človeku in v prvi človeški skupnosti, moremo govoriti o odgovorno­
sti za zlorabo razmerij in seveda o odgovornosti za zlorabo popolnom a zastonj­
skega in utem eljujočega razmerja s Stvarnikom. Svetemu pisatelju je jasno, da o 
»notranji in zunanji politiki« ni mogoče govoriti prej, p reden  ni jasnih pojmov o 
prvobitnem partnerskem  razmerju in jasnih mejah. Te pa so začrtane že v bivanju 
in bistvu mnogovrstnega stvarstva. Pisatelj prvih poglavij Svetega pisma nadzgo- 
dovinsko analizira v naslovu om enjeno razmerje v določenem  zgodovinskem tre­
nutku v izraelski zgodovini. Par »morala in politika« sta mu torej z našega zornega 
kota le paradigma za v marsičem mnogovrstne j še razmerje m ed notranjim in zu­
nanjim, za zanj očitno izginjanje »notranje politike« v Izraelu in posledično za 
ugotavljanje, kako izginja zunanja politika v času pred babilonsko okupacijo.

Biblično spoznanje greha teološko tolmačimo kot »rešitev«; to potrjujejo bo­
goslužje velikonočne vigilije, protoevangelij in zaveza v Jezusovi krvi. Ker je v b i­
blični tradiciji to prav dramatično sidrišče za presojo vseh drugih razmerij, je se­
veda razumljivo, zakaj se človeku zlo, za katerega je sam odgovoren, »daje v pre­
mislek«8 ne le kot oseben  greh, marveč v dejanju in spoznanju tudi kot 
uveljavljanje etične strukture om ejene svobode. V tem  dejanju se človek zaveda

238



obojega: neurejenega razmerja v sebi in neurejenega razmerja z Bogom, torej ne­
reda, ki ima očitne posledice v razmerjih, ki jih »avtonomno« sklepa s sovrstniki in 
s svetom.

Pisatelj predstavlja nesorazm erja v prav eksemplarični zidavi babilonskega 
stolpa. Pri tej gradnji je religija ne le zlorabljena (kot zgolj zavezujoča ideja), mar­
več zlorabljena na poseben  način, tako da je postala nadom estek  za notranjo po­
litiko, ki je sicer praktično ni; v tem  torej, ko ni nobenega »prostora«, v katerem  bi 
se človeku zlo »dajalo v premislek«, kjer ni slutnje nedokončanosti stvarstva in ne 
»rešitve«, marveč tragedija in uničenje, je izkustvo resničnosti obenem  postalo 
nem ožnost kakršnekoli sprem em be. Če bi to hoteli izraziti v terminih morale in 
politike, bi morali reči, da je to tisti položaj, v katerem  je argumentativen posto­
pek za uveljavljanje resnične avtonomije kot odgovornosti teoretično in praktič­
no odsoten.

Sveti pisatelj ne obsoja babilonskega mita neposredno, marveč tako, da po­
stavlja človekovo zlo v zgodovino in da možnost spreobrnjenja predstavlja tudi 
kot možnost zgodovinskega preobrata. Iz tega smemo potem  tudi sklepati vsaj na 
to, da je za tako radikalizacijo avtonomije, kot jo predstavlja »babilonska« izgini­
tev razmerij in njena dopustitev, da se svet sprem eni v bojišče m ed seboj sprtih 
bogov, človek odgovoren sam, in da torej zgodovina v biblični tradiciji ni bila ni­
koli sinonim za ustvarjanje dokončnih zgodovinskih podob.

b) Evangeljska »politika«:

Na prvi pogled je evangelij povsem nepolitičen. Apostoli niso in tudi ne sm e­
jo biti nobena politična stranka. Po drugi strani pa je evangelij za politiko tista 
osvobajajoča luč,9 ki jo poznamo že iz preroške govorice. Razodetju ne gre za poli­
tiko. Abrahamov odhod v obljubljeno deželo, izraelski odhod iz Egipta, zgodovi­
na izraelske državotvornosti in končno tudi suženjstvo v Babilonu so bogate pa­
radigme za to, da se človeški cilji ne pokrivajo vedno z nameni politične gotovo­
sti, da gre za t.i. »dajanje prednosti« srečanja z drugimi kulturami, pa čeprav gre za 
njihovo popolno nesorazm ernost z izraelsko kulturo, in predvsem  za doživetje 
neposredne zgodovinske resničnosti osvoboditve. Preroška govorica oznanja 
prihodnje kraljestvo, kraljestvo božjega služabnika, ki ne bo imel ničesar opraviti 
s politiko kot uveljavljanjem z močjo.

Ta politična drža, ki je v bistvu ista kot oznanjevanje odrešujoče pravičnosti, 
prebija navajena izkustva razmerij m ed vzroki in učinki in zm edenimi p redsta­
vami te r manipulacijami glede zemeljskega političnega mesijanizma. Za Jezusa 
sta prisotnost in moč t.i. »naučene zgodovine« tako očitni, da učencem celo 
prepove, da bi ga klicali »Mesija«. Petru to sporoči s skoraj nerazumljivim: »Pojdi 
od m ene, satan, izgini mi izpred oči...!« (prim. Mt 16,23) Jezusovo vedenje do zgo­
dovine zavrača tisto splošno m nenje, kakor da so bili njegovi glavni nasprotniki 
farizeji. Resnični nasprotniki Jezusovega oznanjevanja so s političnim mišljenjem 
prepojeni saducejski krogi, ki so, vsaj kolikor gre v Jezusovi drami tudi za političen 
konflikt, za dosego svojih namenov izrabili vso farizejsko religiozno in politično 
naivnost in tudi vse kompromise, ki so jih sklenili z Rimljani.

Evangeljska »zavzetost« za politiko je v tem, da nadzgodovinsko presoja raz­
merja m ed politiko in moralo in odklanja neustrezno prednost, ki jo daje človek 
političnim načelom in politični miselnosti. S tem, ko hoče človek »politično« mis­
liti, v družbi dejansko le zakriva obraz resnice, preoblači dejstva in predvsem  
onemogoča oznanilo o osvobajajoči božji pravičnosti. Ko si v govoru na gori Jezus 
že nadene podobo božjega služabnika in ko napove politične operacije s smrtjo

239



in izginjanjem razmerij do človeka, že napove svojo obsodbo. V prostoru, kjer se 
je v preobleki politike pravzaprav skrivala želja po oblasti, ni bilo mogoče priča­
kovati drugega.

Že samo zaradi tega, da kristjan pristaja na Jezusovo resničnost v celoti, tudi 
na politično inkriminirano obsodbo in smrt, bi moralo to imeti močan vpliv na 
njegovo politično delovanje, da razkrinkava politiko brez razmerij, ki jo preroška 
govorica Stare zaveze označuje kot moralno metamorfozo moči v nasilje. Ravno 
zato, ker evangelij ne pozna političnih programov, je mogoče v njem odkriti vrsto 
novih vidikov za tako sodobno politiko, ki bi poleg poguma, kako demitizirati po­
litiko uspeha, kako razkrinkati nagnjenost sam ozadostne politike k nasilju in po­
kazati na upravičen strah, če se v doseganje političnih ciljev z nasiljem spusti tudi 
teologija,10 imela tudi pogum za globalno korekturo razmerja m ed sredstvi in 
nameni.

c) Politične in moralne m etam orfoze'1
Kakor zgolj spoznanje o transcendenci še ni prestop v večnost, tako tudi za­

vest o nadčasovnosti razmerja še ne pom eni vstopa vanj. Premišljevanje o raz­
merju m ed moralo in politiko je v sodobnem  času pogosto podobno tistem u 
problem u, ki ga ima človek, ki je vstal zjutraj in ki tistemu, ki je vstal šele opoldne, 
nikakor ne more dopovedati, kakšno je bilo jutro. Če se ozremo po sodobnih po­
litičnih sistem ih in procesih v njih, potem  pač ne moremo spregledati, da veliko 
število teh  sistemov peha svet v uničenje, To povsem jasno spoznanje ima čisto 
kontroverzne posledice: pehanje sebe in družbe v celoti v propast ne preneha.12

Paradoks je v tem , da si t.i. nadzgodovino v zgodovini izbirajo narodi sami. 
Nadzgodovina je branje zgodovine »od znotraj«. To se pravi, da je to pot k spoz­
nanju značaja kakšnega naroda oz. posameznikov v njem. To je nekaj drugega, kot 
predvidevano podaljševanje dozdevne zgodovine brez pravih ciljev. V tem  nači­
nu branja gre za to, da bi obrezovali zgodovino in morda iz nje vendarle potegnili 
nekaj pozitivnega, marveč za vprašanje, kdaj človek začne živeti zgodovino oseb ­
no, to se pravi, kdaj se v »objektivni« zgodovini dvigne nad pravila dekaloga oz. 
socialno-politične, in dojam e vsebino in pom en tistega razmerja do drugih in do 
drugačnosti — v teološkem  jeziku bi tem u rekli dialoško razmerje ali razmerje 
ljubezni do Boga, bližnjega in seb e  —, ki bi ga osvobajalo in usposobilo za poli­
tično odločitev. Evropski narodi in evropske politike imajo v tem  smislu velike 
»bele lise« izbrisanega spomina, pa čeprav se zdi, da se zgodovinsko še spom i­
njajo inkvizicije, religioznih vojn, imperializmov in končno tragedije našega sto­
letja. Zgodovinski spom in pa gotovo tudi ni samo v tem , da ne pozabimo na fana­
tično, grozno in nečloveško zlagano zaupanje voditeljem; vprašati se je namreč 
treba, če je to spoznanje že dovolj za resnično in zavestno spoznanje zgrešenosti 
in za drugačno mišljenje. Popolnoma nesm iselno je namreč pričakovati, da bo 
človek ovire, ki jih prinaša življenje, lahko rešil z dekalogom ali kakršnokoli morda 
zgodovinsko preizkušeno in uspešno socialno-politično zakonodajo.

Mesta nadzgodovine v zgodovini ne določa nerazumljiv, neodgovoren beg  ali 
celo tajitev konfliktov, pa tudi ne sklicevanje na zapovedi in ponavljanje dekalo­
ga, marveč globoko duhovno razumevanje in razpoloženje za višjo obliko pravič­
nosti. Če pa se zgodovina — po načelu moralne metamorfoze — predstavlja kot 
nadzgodovina, to se pravi, če »babilonsko« nelegalno prestopanje meja drugega 
ali njihovo ukinjanje, če pride do zagovarjanja nujnosti (principialnost) zla za do­
sego političnih ciljev in družbenega napredka ipd., vdinja kot kriterij zgodovine

240



in ne skriva svoje težnje po legitimnosti, potem  smo vbistvu dobili »antizgodovi- 
no«; prav njo simbolizira (nikoli dokončana) gradnja babilonskega stolpa. Prav ta- - 
ko kot v tej zgodovini je potem  mogoče pričakovati nenavadno in neverjetno po ­
spešeno  propadanje občutka za moralo (notranjo politiko) in socialno postavo- 
dajo (zunanjo politiko).13 Ta propad napoveduje Werflovstavek: »Umorjeni je kriv!« 
Če bi za to že iskali krivca v evropskem novem veku, potem  bi ga našli v nenavadni 
religiozni indiferentnosti akademskoizobraženih krogov, ki je bila kar po vrsti na 
čelu — milo rečeno — sodobnih političnih nesreč Evrope, če ne kar tragedij. So­
cialističnega nasilja namreč ni mogoče preprosto izvajati iz njihove teorije, saj je 
končno socializem eden  prvih političnih konceptov, ki operira s pojmom »mora­
la«. Toda hkrati je dovolj razločno, da se nemškega nacionalsocializma in revolu­
cionarnega socializma, potem  ko sta bila že v teku, ni dalo več počlovečiti oz. 
poplemenititi.

V bistvu gre za metamorfozo moralnega principa odločitve in odgovornosti v 
princip neodločenosti (in neodgovornosti). Tega preobrata ne potrjuje le to, da 
se želja po oblasti kot politični princip (neodločenosti) ni mogla končati drugače 
kot s totalno vojno in totalno katastrofo, marveč tudi to, da se je odločilna ost 
političnega principa kot oblasti zlomila s tem, ko ji v političnem boju ni uspelo 
podrediti absolutne moči religije.

Prav neresno bi bilo tajiti, da je propad moralnosti tisto, mimo katerega danes 
ne more nihče mirno iti. Vprašanje pa je vendarle še mnogo prej v tem, kako ga 
tolmačiti in, če je mogoče, položaj rešiti tako, da bi v politiko uvedli strožje mo­
ralne kriterije. To je preveliko pričakovanje od moralnih kriterijev. Za neodloče­
nost kot načelo tudi ne moremo obdolžiti voditeljev in se pri tem  delati nedolž­
ne, kajti to načelo je najbolj notranje načelo notranje politike. Verjetno pa tudi ni 
čudno, da je ta uveljavljanje tega principa, ki ga v Evropi intronizira meščanska 
demokracija z zlorabo religije oz. religioznih vsebin (prisega v vojski) in z navi­
dezno religijo (moralno zavezujočo idejo), ki je postala njen nadom estek. Sociali­
stična revolucija je ta proces le še pospešila, religiozno spoznanje še bolj zlorabi­
la in z m ahanjem zastav pisala še bolj žalostno apologijo iskanja popolne oblasti. 
Tega vprašanja tukaj seveda ne bomo rešili. Vpletanje religije v razpravo ima tu ­
kaj en  sam namen: pokazati, da se je totalitarna oblast, ko je zaslutila moč religije, 
hotela polastiti prav nje. Ni opazila, da je njena moč v nemoči, v nenasilju, v tem, 
česar ne moremo na noben način obravnavati po načelu posedovanja.

Povedati je treba, da sta si religija in zločin genetično zelo blizu. Da se je iz 
izginjajoče religije — ta se je »potuhnila« — rodil zločin, je bilo treba pričakovati; 
tukaj je šlo za potezo, s katero je zgodovina hotela postati kriterij in sodba nad 
nadzgodovino; izkazalo se je, da je s to potezo izginila njuna vzajemnost. Upora­
bimo podobo: Slikar, ki je zaradi zanimivosti barv za nekaj časa pustil slikanje in 
šel raziskovat barve, se bo, če je slikar, vendarle vrnil k platnu in sp e t slikal. Opis, 
ne razlaga. In če smo že na začetku ugotavljali, da je osrednje početje nad- ali 
protozgodovine opis že obstoječega sveta in ne utem eljevanje njegovega izvora 
in cilja, ki ga ta svet že davno pred utemeljitvijo ima v seb i in nosi s  seboj, kolikor 
je svet — isto lahko rečem o o človeku —, potem  je razlaganje nadzgodovine z 
zgodovino pravzaprav trepetan je ob predpostavki, da se zgodovina ponavlja, da 
se je začel zgodovinski propad ali da zgodovine sploh ni več.

Znova smo ob vprašanju, kaj je združilo »Babilonce«, da so se lotili gradnje 
»stolpa«, ne da bi vedeli, če ga zidajo v »pravo smer«. Na to vprašanje odgovarja­
mo: niso se zavezali (predanost) poti in cilju, tem več gradnji sami, ali, če hočemo, 
zavezali so se tem u, kar razumemo pod pojmom »dozdevna religija« in čemur us­

241



treza v novejšem času, od 1880 naprej, politično in militaristično pohabljena pri­
sega in zaprisega, ki je po obliki in vsebini religiozno dejanje. V celotnem  sklopu 
dogajanj je šlo (gre) za poskus podreditve religije najprej morali in nato politiki.

Nadzgodovina je časovno nedosegljiva, marveč je »skozi čas« pričujoča res­
ničnost. Nič ni nam reč tako hudega kot to, da se zla več ne prestrašimo. V 
socialistično-kolektivistični državi gre ali je šlo ravno za to. Moralna anestezija in 
politična metamorfoza zgodovine sta torej vsaj začasno delovali. Na las podobno 
se  torej ponavlja diskontinuiteta m ed tragedijo zidanja babilonskega stolpa in 
dramo sužnosti, ki so jo preroki upali imenovati »rešitev«. Morda gre res p red­
vsem za kontrastno sliko, ob kateri se je Izrael ponovno prestrašil zla, kot pred 
njim Adam in Kajn, in se na ta način »rešil«, čeprav »skozi« sužnost.

Ker govorimo o sidrišču modernih političnih načel, se mi zdi pom em bno še 
enkrat poudariti pogubnost tistih dejanj, s katerimi se je politika v novejši evrop­
ski zgodovini zatekla k religioznim dejanjem samo  zaradi restavracije in utrditve 
svoje lastne oblasti. Ko vojak zapriseže v vojski, takrat seveda še ne čuti, da je to 
dejanje zanj pom enilo izginitev razmerja z oblastjo; toda ta ga je ne le podredila, 
marveč tudi vrgla v vrtinec vsaj načelnega sovraštva, t.j. najbolj očitnega nesoraz­
merja in v položaj vsaj potencialnega zločina. Zaradi te  splošno uveljavljene 
prakse se mi skoraj zdi, da je to današnje razpravljanje na tem o »morala in politi­
ka« v določenem  smislu pravzaprav ironija. Sleherni državljan pri nas je seveda 
lahko prepričan, da bi ga nasilna mobilizacija do neke mere razbremenila zbada­
nja vesti, saj taka porinjenost v brezm ejno nesorazmerje človeka na neki način 
narkotizira. Toda dejstvo, da je v določenih razmerah nezvestoba dani prisegi viš­
ja dolžnost kot zvestoba njej, in da razum ne priznava te  dolžnosti, ker ga preveč 
stane, je pravi opis zlorabljene religije in njej sledečega stanja nesorazmerja 
m ed moralo in politiko.

Treba se je vprašati, če vprašanja o morali in politiki oz. politični etiki, ki jima 
razumsko ni težko pritrditi, sploh gresta vštric z dejstvom, da moralna anestezija 
dejansko deluje, ali če rečem o drugače, če se ob taki diskusiji sploh zavedajo, da 
se danes človek prebudi v kolektivni družbi, to je tam, kjer so družbeno- 
obvezujoča razmerja tako razrahljana, da ni nobenega spomina več, kako je bilo 
»v začetku«. Tistemu to rej, ki se je prebudil opoldne in ki mu je nemogoče dopo­
vedati, kakšno je bilo jutro, je tisti, ki se je rodil v času predestiniranega konsensa 
o tem, kaj je dobro in prav, nesorazmernih kazni in znanstvene zavesti, dogma­
tizma in nesorazm ernih krivic itd. Temu je nemogoče dopovedati, čemu vse to 
nasprotuje, vse dotlej, dokler se sam ne prebudi v jutru bitnega in bivanjskega 
razmerja do tem elja svojega lastnega bivanja in bistva. Toda človekova nesreča je 
v tem, da v svojem spoznanju še ne more hoteti in da se, prestrašen nad tem, da 
ve in ne more hoteti, v prostoru religioznega indiferentizma in tudi moralno ne­
utem eljenega razlikovanja m ed dobrim in slabim zateče k svoji zaprisegi. Ko pri­
sega nadom ešča hotenje, je konfliktni krog zaključen. Globalno gledano je to ure­
janje urejenega, demonizacija neurejenega, blazno iskanje svoje lastne nedolž­
nosti, inkriminiranje človekovega dela, jezika, institucij, spolnosti, v bistvu torej 
reprodukcija zgodovinskega zla in nesposobnost, da bi vzroke za to, kolikor 
obstajajo, brali »od znotraj«.

Politika je preveč resna stvar, da bi jo smeli zaupati samo generalom. Tudi 
morala je preveč resna stvar, da bi jo lahko zaupali samo teologom. Trditvi se 
srečata v tem, da je vse velike vojne našega stoletja pomagala začeti tudi (ali 
morda predvsem) morala in njeni argumentativni postopki, in da je boljševiška 
revolucija brez antireligioznega afekta nerazumljiva.14 V tem  prostoru in času so

242



sredstva in nameni tako v ospredju, da o poti in cilju sploh ni mogoče resno govo­
riti. Očitno je torej, da nam ob tem  manjka preroškega znamenja o smiselnosti 
svetovne zgodovine, tudi politične zgodovine. Ravno to, da Jezus morali in politi­
ki v svojem delovanju ne daje nobene prednosti, marveč ju postavlja v razmerje 
do Absolutnega oz. v razmerje do razodetja, razodeva njegovo ozdravljujočo in 
odrešujočo opcijo do politike. Politično ravnanje z močjo in revolucionarnimi m e­
todam i je brez sidrišča v religioznem razmerju do Boga kot tem elju vsega bivajo­
čega v bistvu že izročeno nasilju na milost in nemilost.

2. Ambivalentnost političnih idealov
Na »sejmu« pomenov, ki jih ima am bivalentnost, izbiram tisto definicijo, ki 

pravi: »Ambivalentnost je izkustvo, da smo prav zato, ker smo po nečem hrepene­
li in nekaj dosegli, v tem , ko smo to dosegli, ugotovili, da to ni tisto, po čem er smo 
hrepeneli in kar smo hoteli doseči in uresničiti.«15 V politiki zato pogosto trčimo na 
moralizem, to je na tisto in tako moralo, ki utem eljuje določene postopke za do ­
sego cilja, čeprav ni prepričana, da je to tisto pravo in da bo tja v resnici tudi pri­
šla. Tudi politiki se tega ne sramujejo bolj kot drugi ljudje, da skupinski egoizem 
preoblačijo z moralnim plaščem. Tudi v najbolj razvitih parlam entarnih dem o­
kracijah je še vedno dovolj prostora za demagogijo, identifikacijo programov s 
posamezniki in obratno, sovražnost m ed partijami itd. Govorijo v vzvišenem jezi­
ku in nem alokrat pri tem  mislijo ravno na vzvišenost; toda hkrati je to že vrženo 
pred ljudi; ti to razgrabijo in ponavadi hitro zavržejo. Usoda kakšne vzvišenosti na 
tak način je usoda človekove nesposobnosti za vzpostavljanje neposrednih raz­
merij; ta pa razodeva, kako je težko zastopništvo človeške vrste v današnjem  svetu 
in človek z njim vstopa v razmerje z resničnostjo, ki ni odvisna od njega, in kako 
težko se ta človek srečuje z drugačnostjo drugega, ki je temelj vsega bivajočega.

a) Religija in morala
Morda pa je om enjena nesposobnost, ki se ponavadi ponuja kot že u tem e­

ljen strah pred antropomorfizmi, le njihovo nerazum evanje16 ali pa morda resnični 
strah pred  tem, da ni mogoče izraziti etičnega v samostalniški obliki brez njenega 
partnerskega odnosa z religioznim? Je torej vzvišenost morale in njenega jezikav 
bistvu njen beg  pred  določenimi razmerami, ki jih ne obvlada? Vprašali se bomo, 
kaj pravzaprav predstavljata pojma »religiozno« in »moralno«.

Morala ali moralno v samostalniški rabi je človekov »da« ali »ne« svojemu 
možnemu vedenju in delovanju, to je radikalnemu razlikovanju m ed »da« in inte­
resom in »ne« in nezainteresiranostjo,17 ali drugače: je razlikovanje m ed vrednoto 
in nevrednoto, ki je zakoreninjena v bistvu in bivanju njih samih. V antropološki 
govorici je to že priznanje »pravesti« kot onto-patične podstati človeka: to pom e­
ni, da na moralo oz. moralno naletimo kot na čisto osebno možnost konfrontacije 
z resničnostjo, to se pravi na možnost poslušanja (nagovorjenosti), razločevanja, 
odločanja in osebne odgovornosti. Ali še drugače: moralno je tisto vedenje in 
ravnanje, v katerem  oseba za razlikovanje m ed pravilnim in napačnim ne potre­
buje nobenega drugega kriterija kot samo sebe.

Religiozno v samostalniški rabi je v strogem pom enu razmerje človekove 
osebe  do Absolutnega, kolikor oseba stopa v to razmerje kot celota, kolikor kot 
celota v tem  razmerju tudi vztraja in kolikor to, kar oseba im enuje Absolutno, ni 
Absolutno zato, ker o njem ona tako misli, marveč ker je to Absolutno. Oseba v 
osebnem  razmerju o Absolutnem ne ve vsega oz. ve o njem le toliko, da to Abso­

243



lutno stopa z njo v razmerje kot oseba. S tem  hočemo reči, da je osebno razmerje 
možno, pa tudi to, da tako o Absolutnem še nismo povedali vsega.

V kakšnem razmerju sta torej morala in religija oz. moralno in religiozno? Bi­
stvo razmerja m ed religioznim in moralnim ne bomo dosegli tako, da bi m ed se ­
boj primerjali etični in religiozni nauk, marveč da resnično stopam o v obe sferi in 
sicer, kot se ti dve združita v konkretni človekovi osebi (človečnosti). Doseči bi 
morali (dejavno) nravno odločitev posameznika in na drugi strani njegovo (dejav­
no) razmerje z Absolutnim. Pri tem  ne gre za sposobnosti osebe, marveč za njeno 
celoto, za celoto človeka. Poudariti velja, kar je bilo rečeno že prej, da vsaj na 
religioznem področju (kronološko) ni odločilno moje razmerje do Absolutnega, 
marveč spoznanje (v veri), da sem od Absolutnega tako spoznan.

Razmerje m ed obem a sferama v človeku je tako, da more živa religioznost ro­
diti živ etos. Ali lahko trditev obrnemo in rečemo: Ali more živ etos roditi živo reli­
gioznost? Na to vprašanje odgovarjamo negativno. Trditev, da živ etos ne more 
roditi žive religioznosti, ne drži zaradi tega, ker bi že vnaprej dajali prednost reli­
gioznemu, marveč zaradi preprostega dejstva, da je religioznost »generativna«, 
etos pa ni. Tudi popolna osebna sam odoločitev v etičnem  ne more roditi naj­
m anjše religioznosti, kajti značajska poteza etičnega je prejemanje. Etično se 
uresničuje v že obstoječem  svetu. O etičnem torej ne moremo govoriti, ko uresni­
čujemo nekaj v korist sveta (družbe), ki ga še ni, če to ni hkrati sad religioznega, 
saj je njegova značajska poteza dajanje.

Zaradi takega razmerja m ed njima je razumljivo, da je nespravljivost m ed 
avto- in heteronom ijo umetna, četudi je res, da nasprotje m ed njima dejansko 
obstaja. Ker pa je Absolutno (Bog) s človekom v razmerju kot oseba, tega nasprot­
ja ne doživljamo kot nespravljivost, marveč kot človekovo nalogo; ker je osebno 
razmerje rodovitno, je to, kar se rodi, torej to, kar postane etično, svobodna vza­
jemnost. Z drugimi besedam i bi lahko rekli, da je oseben odnos oseben  p red­
vsem zato, ker je rodoviten, ker rodi »osebno« in s tem  tudi tem elj nravnega; ta 
odnos je torej tak še  mnogo prej, p reden  bi ga sploh mogli določiti kot odnos, saj 
je kot odnos nevsiljen in svobodno sprejet. Reči smemo tudi takole: teonomija 
rojeva avtonomijo, človekovo najbolj lastno postavo; resnično razodetje razode­
ne teb e  tebi samemu.

Bolj kot fundam entalna zakoreninjenost človeka v osebnem  razmerju z Abso­
lutnim pa je za naše vprašanje usoden poskus, kako iz obeh sfer, religiozne in 
moralne oz. teonom ne in avtonomne narediti eno samo. Konkretno to pomeni 
predvsem  tisto vprašanje, če je moralne sodbe mogoče utemeljevati z Absolut­
nim, drugič pa to pom eni tudi dejstvo, da je takih poskusov veliko. Tako se je v 
grškem in nato tudi v evropskem duhovnem svetu ravno sofistika lotila razmerja 
m ed moralnim in religoznim tako, da je ukinila razmerje m ed njima in identifici­
rala dobro z Absolutnim. To ni pom enilo le relativizacije vrednot, marveč tudi iz­
ginitev mnogovrstnosti v dobrem. Za etične teorije, ki dajejo prednost dobremu, 
je sploh značilno, da dajejo dobrem u prednost tako, da dajo prednost temu, kar- 
mora-biti, to se pravi ideji. Do tega, da je Absolutno postalo ideja in da je etos 
postal nekaj večnega, da je iz religioznega, ki je bitna in bivanjska podstat, nasta­
la le funkcija, in do famozne trditve: Bog-mora-biti, je bil le še en korak.

Tudi v biblični tradiciji je to, vsaj kot poskus, dovolj razločno. Tudi Izrael si je 
prizadeval za fuzijo m ed etičnim in Absolutnim, čeprav je pri njem zaradi tega, 
ker nravni rez ne gre m ed dobrim in hudim, marveč m ed lučjo in temo, imela fuzi­
ja drugačno podobo. V izraelski morali ne srečamo zapovedi, da nekdo mora biti 
dober, marveč da mora biti svet. Osnovna norma pri njih ni najprej to, kar se mora

244



zgoditi, marveč pot, ki vodi pred  obličje Absolutnega. Čeprav gre v Stari zavezi za 
kolektivni koncept »svetega naroda«, je mogoče iz tega vendarle sklepati tudi na 
posameznikovo osebno svetost. Zato je osnovna poteza tega etosa vera, ki je člo­
vekovo najbolj notranje in etično najvišje ovrednoteno dejanje. Lahko gremo še 
naprej: ker je vera božji dar, je etos v bistvu njena inherentna funkcija.

Iz zgornjega lahko sklepamo, da se je novodobno utem eljevanje morale opri­
jelo prvega, t.j., da se ne razlikuje bistveno od zgoraj om enjene redukcije Abso­
lutnega na dobro. Temu se je pridružilo še izginjanje religije in njena nadom esti­
tev z neke vrste »umetnostjo nezaupanja«18 in seveda tudi to, da hoče nova doba 
imeti biološko utem eljeno moralo ali, kot jo imenuje NIETZSCHE, moralo kot »vo­
ljo do moči«. NIETZSCHEJU je jasno, da tudi novodobne norme slonijo na sklice­
vanju na absolutno, čeprav gre očitno za etično in ne religiozno raven; zato mu je 
tudi jasno, da je za razrešitev te  redukcije treba najprej »razglasiti« božjo smrt. 
Genialnost njegovega uvida je v tem , da je pokazal na usodnost te  redukcije, to 
se pravi, da religija propada ravno zaradi njene redukcije v moralo in da je ta mo­
rala morala začeti propadati ravno zaradi svoje težnje »absolutnosti«. Ta uvid je 
določil ne le preobrat v evropskem idealizmu, marveč je tudi že interpretiral 
zmago vrednostne lestvice v izrazito rigoristični smeri v teologiji; za naše stoletje 
to v celoti pom eni zavzetje stališča do t.i. problem a nove evropske levice, o kateri 
bo govor posebej kasneje.

M. BUBER, ki se je s tem  srečal ob prelom u stoletja, je hotel na ta začarani 
krog take povezanosti etičnega z Absolutnim, kjer etično preprosto nadom esti 
Absolutno, to se pravi etično preprosto razglasi avtonomijo in suspendira reli­
giozno enako, kot sm e in zmore suspendirati etično dolžnost le reliozna sfera s 
svojim višjim in bistveno drugačnim razumevanjem »dolžnosti«, ki je red osebne­
ga razmerja, pokazati s primerom posplošitve religioznega dejanja oz. osebnega 
razm erja.19 Ugotovil je, da je poskus razbrem enitve in lajšanja osebnega dejanja 
imel za posledico posploševanje na etičnem  področju. Ker pa je v etičnem  
splošno to, kar je dobrega, in v religioznem to, kar je osebnega, in ker je šele na 
religiozni ravni človek dejaven (človek ne deluje) kot oseba oz. človek kot celota 
in ne kot neke vrste funkcionalno razmerje do dobrega, mu je jasno, da moralni 
kodeks osebnega (religioznega) ne more suspendirati. Bolj kot s tem  suspenzom  
religioznega kodeksa pa se v sodobnem  času srečujemo s suspenzom  moralnega 
kodeksa s kakim drugim moralnim kodeksom  — govorimo o pluralizmu v 
morali —, ki ni lahko tragičen zaradi pluralizma v morali, marveč zaradi živega 
spomina na to, kaj je sodoben suspenz in kako se ga aktivira.

Smo namreč v času, ko moralo suspendira t.i. »religiozni anestetik« oz. navi­
dezna religija. Ta religiozni anestetik  je človekov vstop (rojstvo) v maso,20 kot n e ­
kakšen poskus, da bi združil dogmatične spekulacije s kritično znanostjo, kot ne­
kakšna fuzija socialnega in personalnega v pojmu socialne solidarnosti, kot ne­
kakšen psihični politeizem, kakor da bi lahko religijo vpregli v voz napredka, kot 
nekakšno perm anentno slepoto za sedanjost, za življenje in odgovornost, kot ne­
kakšno um etno dialektiko življenja in poskus, kako ga rešiti, čeprav ga konsek- 
ventna znanstveno utem eljena morala ravno uničuje, skratka, je nekakšen beg 
pred  ugotovitvijo, da je moralnost moralna le kot religiozno dejanje in nikoli 
obratno, da bi bila religioznost religiozna le kot moralno dejanje. Ker so sodobne 
podobe o Absolutnem tako napihnjene in kosmate, tako nezveste in nepokonč- 
ne, minljive in sanjske in predvsem  neosebno prisotne, vsiljive, varljive in nasil­
ne, je res mogoče pritrditi, da je za moralo današnjega časa NIETZSCHEJEV »Bog 
je mrtev« najboljši možni izhod. Navidezna nesm iselnost te  trditve ne izhaja iz

245



tega, da NIETZSCHE ni imel prav, marveč verjetno iz dejstva usodnega razrašča­
nja nad psihičnim politeizmom. Te zm edene podobe o Absolutnem so si namreč 
prisvojile dušo in jo onesposobile, da bi to zm edeno podobo pregnale s prosto­
ra, ki je prihranjeno podobi pravega in osebno navzočega tem elja vsega bivajo­
čega. Da gre pri tem  res za zlorabo religije oz. za konstrukt »dozdevne religije«, je 
razvidno iz dejstva, da se žrtvuje najdražje, pa ne, da bi to storila oseba sama, 
marveč kdo drug v njenem  imenu, da si s tem  reši življenje.21 Resnična religioznost 
(in moč krščanstva) pa je velika ravno v tem, da je znala vedno opozarjati na ne­
dopovedljivo zlaganost vseh človeških poskusov za dosego absolutne resnice. 
Njena veličina v tem , da ve, da ta (in tak) svet in take norme izgubijo svojo moč 
takoj, ko je kdo solidaren s svojo smrtjo. Vse do tedaj pa ohranja svojo moč ta- 
lionski zakon, ki je v sodobnem  svetu pravzaprav le se relikt religioznih 
falsifikatov.

Zelo težko je reči, kdaj se bo človek osvobodil nelegalnega prestopanja m eje 
m ed moralo in politiko. Tega razmerja ne zagotavljata partnerja niti ne njuna po- 
topljenost v splošno javnost, marveč paradoksalni premik situacije v osebno 
razmerje; to pom eni, da je to razmerje m ed moralo in politiko možno le, če je 
pred njim človek »on sam« in če se v osebnem  razmerju ne zanaša na nobenega in 
nobeno stvar na tem  svetu. Če bi se že zgodilo, da bi predpostavljali ABRAHA­
MOV svet, da ne govorimo o sodobnem  svetu kot osnovnem pogoju rešitve raz­
merja, potem  nima človek kam zbežati. Vprašanje, kako ohraniti razmerje je tako 
izključno stvar poslušnosti in odločitve v vesti (veri), da bo to razmerje ozdravlje­
no šele takrat, ko se bo v človeku rodila nova vest, vest, ki bo znala v svoji duši 
razlikovati m ed pogojenim in brezpogojnim in s preskušajočim pogledom  raz­
krinkati zgrešeno podobo Absolutnega, tisto podobo absolutnega, ki stopa v člo­
vekovo življenje brez odnosa in brez dovoljenja. To končno tudi pomeni, da člo­
vek v resnici ne more vedeti ničesar, česar sam ne izkusi. Iz zgodovine se človek 
ne more naučiti ničesar bistvenega. To so skozi stoletja dokazovali Izraelci. In 
Slovenci tudi. Izredna ožina človekove zavesti in izreden posluh v vesti je tisto, ki 
nam pove, zakaj se religioznosti ni mogoče naučiti in se na osnovi naučene še 
manj odločiti, in zakaj naučena religioznost še ni religiozno izkustvo. Ugotovimo 
lahko le to, da človeka do izkustva prerokov loči njihova jasnovidna in razločna 
nepopustljivost pred tem, da jih od alibijev (Jona) lahko osvobodi edino osebna 
odgovornost pred Bogom.

Naloga te  razprave pravzaprav ni v tem, da bi analizirala posledice dozdevne 
religije ali posledice božje smrti, marveč v tem , da bi pokazala na »vrstni red« v 
razmerju in s tem  pomagala razumeti razmerje m ed moralo in politiko, ki navidez 
nima z religioznim nobene stične točke. Nenazadnje je to tudi ugotovitev, da je 
zatekanje k ideološkem u poskusu, kako vendarle rešiti (neobstoječe) razmerje 
m ed moralo in politiko, poskus, ki ga označuje princip nezaupanja in neodloče­
nosti ali celo prepričanje, da m ed moralo in politiko ni bilo nikoli nobenega raz­
merja in da je treba o tem  molčati. To pomeni nadalje osvetlitev tega, da je gene- 
rativno le tisto razmerje, ki je zasidrano v religioznem oz. osebnem , da je za etič­
na razmerja rodovitna le hkratna prisotnost oseb v razmerju »jaz-ti«. Nerodovitno 
in brezosebno pa je sleherno moralistično obredje in gnostično sklicevanje na to, 
da je dovolj že to, če vem za skrito in če mi je izničenje spontanosti z nezvestobo 
postalo le še pošastna oblika »zvestobe« in zavezanosti razmerju »jaz-to«. Ker je v 
tem  razmerju samo en »jaz«, ki (še) ni Bog, toda sposoben pogromov, je popol­
noma utem eljeno, da se vprašamo, kakšna bo naslednja ura naše zgodovine. To 
ni vprašanje, ki bi ga naslavljali na moralo, marveč vprašanje, kdaj se iz skritosti

246



ponovno vrne razmerje »jaz-ti«. To pomeni, da dajem o prednost človeku, to je 
človekovemu dostojanstvu, ki ga prejem a v razmerju do svojega Stvarnika.

b) Razmerje sredstvo-cilj in politični ideali
Skrivnost človeških zablod je v tem, da v njih ljudje nevede govorijo resnico. 

Kajti iz zgornjega je razvidno, da Bog človeka tudi potem , ko se je izgubil in ko je 
za to odgovoren sam, še vedno ima in spoštuje kot odgovorno osebo. Toda sredi 
tega sveta, v katerem  politika pom eni oblast in v katerem  je morala postala sa­
m ozadostna, v politiki pa neke vrste utrdba zlaganosti, je do cestninarjevega pri­
znanja: »Bog, bodi milostljiv meni grešniku!« (Lk 18,13) še zelo daleč. Religiozno 
izkustvo je cestninarja osvobodilo od samoprisile, iskanja alibijev in samoopravi- 
čevanja. V tem  spoznanju ni več »obsojen« na življenje, marveč sm e živeti in biti 
varuh svojega brata in ohranjevalec stvarstva.

Če bi mogli res razumeti, zakaj je moč v politiki tako pom em bna in zakaj 
predstavlja v njej morala neke vrste samoprisile, potem  bi tudi znali odgovoriti 
na vprašanje, kaj je ta moč. Terminološko je to nekaj človeškega in predstavlja 
akumulacijo sredstev za dosego cilja. Realno pa je moč namen, to se pravi vsaj 
potencialna abolicija sredstev. Potemtakem je torej moč lahko nekaj tragičnega, 
saj vzpostavlja skrajno askezo, t.j. zanika drugačnost drugih in na grob način po­
stane »potrošnik duha«.

Zaradi tega je tako težko pričakovati, da bo kakšen političen sistem  v resnici 
zmogel povedati čisto resnico o svojih namenih. Mnogo prej kot to bom o v njem 
srečali neko odvečno politično kategorijo racionalne morale, ki je sredstvo oz.
praktičen vsakdan oz. t.i. politična morala.22

Razmerje se zaostri šele  na tistem  mestu, kjer se biblično in krščansko raz­
umevanje etike razodevata kot izrazito nepojasnjeno in neutem eljeno. Niti ena 
božja zapoved ni utem eljena. Če ne bi bilo om enjenega konflikta m ed moralo in 
religijo tudi v biblični tradiciji, potem  o tem  na tem  m estu verjetno sploh ne bi 
nikoli razpravljali. Morala je v tem  pom enu prohibitivna in ne pove zakaj. Ni na­
ključje, da se prepoved nanaša predvsem  na moč oz. uporabo moči. Bolj kot nje­
na aplikativnost je skrivnostna njena nepojasnjenost. Če bi hoteli pojasniti to, 
zakaj le »Ne ubijaj!«, to se pravi »zakaj« n jene nepojasnjenosti, potem  bi pravza­
prav sp e t trčili na problem  am bivalentnosti morale, z drugimi besedam i, na pro­
blem  že om enjene racionalizacije obnašanja.

To ni nobena domneva, da je nepojasnjenost morale moralno škandalozna 
šele takrat, kadar jo hoče človek racionalizirati. Teoretična obdelava morale, in ne 
morala, je tista, ki ne prenese njene bistvene neutem eljenosti, in to toliko bolj 
gotovo, kolikor očitneje se je politična praksa razglasila za razločevalko m ed do ­
brim in hudim — očitno zaradi vpreženosti morale v svoj voz — in kolikor bolj 
gotovo je tudi v morali v bistvu že nastal preobrat od etosa gospodovanja in 
služenja k etosu  svobode in enakosti oz. k liberalističnemu principu svobode in 
famoznemu principu socialistične solidarnosti.23

Tako smo dobili dva politična »ideala«, ki označujeta dva osnovna koncepta 
sodobne politične teorije, liberalizma in socializma,24 v bistvu pa dve prefinjeni 
politični programski zasnovi, na katerih bosta oba politična sistem a iskala p red­
vsem svojo uspešnost. Zelo težko je seveda reči, ali gre v tem  primeru za politično 
ali za moralno teorijo, kajti vse to se dogaja tostran dobrega in zlega; resnična 
slika je ta, da se politika v resnici sploh ni zavedela, da je v svoj voz vpregla vsaj 
potencialen, realno pa zelo prisoten moralen relativizem, in da si je s tem  praktič­
no odžagala vejo, na kateri je sedela.

247



Liberalizem in socializem so kot teoretični zasnovi političnega mišljenja in 
delovanja že tolikokrat obravnavali, da je tukaj nesm iselno ponavljati, za kaj jima 
gre. Upravičeno vprašanje pa je: zakaj na meji m ed obem a ni dovolj prostora za 
kreativno in z nameni neobrem enjeno človekovo delovanje. Če rečemo, da pod­
ročje politike in morale ni edino področje življenja, s tem  še ne zagovarjamo ro- 
binzonstva. To je jasno slehernem u človeku. Toda jasno je tudi to, kaj se dogaja s 
človekom pod okriljem ideološkega »tako-mora-biti«25 in kaj je v senci njegove 
ambivalentnosti. Ko je hotel liberalizem človeka osvoboditi, ga je dejansko pri­
peljal pod oblast ekonomskih zakonitosti. Ko je socializem hotel uveljaviti soli­
darnost, se je v resnici znašel v birokraciji in pred dejstvom, da potrebuje kariz­
matičnega voditelja.26 V obeh primerih manjka prostosti za zdravo evolucijo. V re­
volucionarnem socializmu pa je ob tem  še posebej preveč poskusov, kako zakriti 
svojo am bivalentnost. Obema teorijama pa manjka predvsem  tisti pogum, ki bi v 
svoji teoriji pustil nekaj prostora tudi za teorijo o svoji lastni ambivalentnosti.

c) Moralni problem  evropske »levice«r in moralni problem  morale27

Kritika politike ima to vrednost, da vedno zadene kaj pravilnega. Ko namreč 
politik pravi »svoboda«, misli pa na nafto, in ko pravi »solidarnost«, misli na oblast. 
Tudi v sodobnem  času se politične skupine vedejo pretežno ideološko in kratko­
ročno, zato so skrivanje interesov, zloraba sredstev, politični škandali in samo­
prevara na dnevnem  redu. Paradoksalno je, da je resnična kritika ideologije, to se 
pravi razkrinkavanje sam ozadostnosti določene politične morale, postala šele 
marksistična kritika, in da tolikšne sam ozadostnosti in samoopravičljivosti, kot jo 
poznamo ravno v marksistično-sekularizirani morali, in tolikšne nesposobnosti za 
to, da bi se pogovarjali o argumentih v resničnem dialogu, ni pokazala nobena 
politična teorija doslej. Toda to je seveda nekaj drugega, če kritiko morale upoš­
tevamo kot politično orožje.

Stopam o na področje še enega problem a, ki smo ga sicer že omenili, to je na 
področje moraliziranja politike. Mnenje je, da je moraliziranje tisto početje mo­
rale, s katerim ta utem eljuje samo seb e  in pravilnost svojih stališč. Moralno u te­
m eljene odločitve namreč niso že zagotovo bolj moralne kot moralno neutem e­
ljene odločitve, gotovo pa so bolj ideološko nabite. Sklicevanje na moralno pre­
sojo spada v politiki k nujnim sredstvom. Ker gre pri tem  pogosto za prekrivanje 
laži in politične samozadostnosti, je normalno, da to sklicevanje postaja vedno 
bolj ideološko, to se pravi, da je vedno manj jasno, če utem eljevanje še temelji 
na splošnih moralnih principih in če pri tem  že ne gre za suspenz moralnega z 
moralo samo.

Konkretno se to vprašanje navezuje na prerod »evropske levice« v študent­
skih nemirih, ki dosežejo svoj višek leta 1968. Analiza tega pojava nam posreduje 
tipičen prim er suspenza morale z moralo samo, to se pravi obenem  tudi m etodo­
logijo prevračanja oblasti pri vseh novodobnih socialističnih revolucijah. Prvoten 
nam en tega suspenza ni zavarovanje prvobitnega osebnega razmerja, marveč 
pridobitev oblasti.

V pojavu nove evropske »levice« se manifestira globalna presoja družbe pod 
določenim vidikom, to se pravi moralni protest proti moralni zlaganosti vladajo­
čih javnih institucij, ki jo spremlja moralna motiviranost mladih. Moralni naboj 
protesta je zakoreninjen v očitku obstoječi oblastni strukturi, da je človek v viso­
ko civilizirani družbi postal »uporabni idiot«. Toda ker gre, podobno kot pri socia­
listični revoluciji, pretežno za protest intelektualcev, ki so preprostim  ljudem s

248



svojo faktično moralnostjo v protestu pognali strah v kosti, ostaja fenomen »levi­
ce« prej ali slej še en  mejnik slepote strogo aplikativne politične morale, s katero 
se je sicer moralno visoko motivirana levica spustila v konflikt s samo moralo.

V nekem  smislu gre že za ponovitev tiste ugotovitve, da je moralni problem  
socialistične oz. levičarske revolucije v moralnem problem u morale sam e.28 Uni- 
verzalistična morala tem elji na zlatem pravilu: Karkoli hočeš, da bi drugi storili 
tebi, stori ti njim. To pa pomeni, da je v jedru etosa tistega, ki to sprejema, oz. 
tistega, ki se odpoveduje sebi, tako globoko prepričanje, da je enakost, ki jo to 
pravilo zahteva, mogoče uresničiti edinole tako, da jaz sam od seb e  zahtevam 
več, kot domnevam, da je meni dolžan storiti drugi. Toda ker je ta enakost za 
razum preveč »zapletena«, se protest usmerja proti oblasti; ta pa, kot je znano, 
sloni na principu neenakosti oz. na razliki m ed tistimi, ki so na oblasti, in tistimi, 
ki so pod njo in ki bi jo potem takem  moral omejevati določen in izrečen moralen 
kodeks politične deontologije.

Razvidno je, da s e je  protest proti sedanjosti obrnil v pro test proti preteklosti 
in popolnom a zameglil vprašanje prihodnosti. Podobno, kot je bila prepričana 
socialistična revolucija oz. njeni nosilci, da bo s predajo oblasti njej podobno 
preprosto, kot s predajo oblasti od fevdalne gospode v roke meščanski revoluciji
— to pa se ni zgodilo —, se je tudi prerod evropske »levice« zanesel na to, da je 
pro test obenem  zadosten tem elj za dosego namena, to je za zrušen j e obstoječih 
struktur in m ožen prevzem oblasti. Doseganje cilja z enim  samim korakom nosi s 
seboj v ozadju prepričanje, da je oblast moralen problem. Sklicevanje na moral­
no zadolženost vladajočih pa je razpihovanje verjetno najstarejšega problem a 
odnosa m ed sredstvi in nameni. M edtem  ko je prevratniški naboj v novi evropski 
levici razmeroma šibek, pa je bil p red  tem  za socialistično revolucijo dramatično 
usoden: ker ji ni šlo toliko za sprem em bo razmer kot za pridobitev oblasti, je 
oblast postala prava obsedenost. Prav ta skrajna unipolarnost v moraliziranju po­
litičnega koncepta je vzrok, da se socialistična revolucija do danes še nikjer ni 
mogla do konca izpeljati.

Nekako se vrtimo v krogu. »Levica« čuti, da se za univerzalistično moralno 
normo, ki pa je v bistvu razumljiva le v etosu gospodovanja-in-služenja, skriva ne­
izrečen interes po oblasti ali racionalizacija morale (na gospodovanje), kot smo to 
videli zgoraj. Je racionalizacija morale potem takem  res osnovni pogoj moralnega 
opravičenja za politično laž? Če odgovorimo z »da«, potem  bi to z drugimi b e se ­
dami pomenilo, da je ravno sklicevanje na moralo tisto, kar resnični morali one­
mogoča, da bi postala družbeno oblikovalni elem ent.

Tako se je fenom en »levice« sprem enil v prazno se vrteče kolo. Odstraniti so 
hoteli tisto »oviro«, ki so jo hoteli sami postaviti za kriterij. To v našem  primeru še 
ne pomeni zavračanja pluralizma političnih moral, marveč le ugotavljanje na­
sprotja, ki samo po sebi nima nobenega resničnega razloga za obstoj in ki plura­
lizmu v politični morali ne zagotavlja obstoja, vzajemnega dialoga in vzajemne 
odprtosti.29 Težko bi pritrdili, da je šlo pri evropski levici za prebujanje za političen 
pluralizem. Mnogo prej se je v njej ponovno prebudil »psihični politeizem«, to se 
pravi tista oblika destruktivnega pluralizma, ki je v neprestani pripravljenosti na 
vojno.

Studenska revolucija je bila najbolj mirna revolucija doslej verjetno zato, ker 
ni imela nam ena prevzeti oblasti. To, da se je opekla ob moralnem vprašanju mo­
rale, pa je bilo, vsaj kolikor smemo presojati dogodke po tem  letu, v nekaterih 
primerih tisto spoznanje, ki se je kasneje uresničilo kot obrat k različnim oblikam 
duhovnih gibanj.

249



Izpodbijanje kakšnega sistem a s tistimi sredstvi, na katerih ta sistem sloni in s 
katerimi ta sistem  že operira, pomeni več ali manj to, da bo sistem, če bo nastal 
preobrat, do nadaljnjega isti. To seveda ne pomeni že vedeti, kaj se bo, dolgoroč­
no gledano, zgodilo s sistemom oblasti, marveč, kaj se bo zgodilo, če se morala ne 
bo odpovedala temu, kar očitamo obstoječi politični morali, namreč, da v bistvu 
ni progresivna, da je racionalna in utem eljena in da v normalnih razmerah ne mo­
re ničesar sprem eniti, ker je v bistvu reakcionarna. Z drugimi besedam i: očitno je 
sleherna racionalizacija morale podrejena izključno ohranjanju oblasti. S prag­
matičnega vidika je torej morala razorožena in zasužnjena. Sama na sebi nima 
nobene moči, da bi lahko kakorkoli predlagala konstruktivno rešitev konfliktov, ki 
prihajajo.

To tudi pomeni, da bi se začarani krog pretrgal na tistem  mestu, na katerem bi 
se odpovedali ne le pojmu, marveč tudi vsebinski zmaličenosti t.i. politične mo­
rale. Morala namreč ne utem eljuje zlatega pravila, pa tudi zlato pravilo ne more 
utem eljiti nobene morale. Odpovedati se je treba racionalizaciji. V dnu zlatega 
pravila, ki kot moralno načelo brezpogojno drži, je treba iskati najočitnejšo po­
javnost morale, da je nerazložljiva. To dno ni več morala, marveč religiozno izku­
stvo odrešujoče moči ljubezni do bližnjega. Nerazložljivost in neutem eljenost 
morale pom eni rešitev začaranega kroga in za moralno občutljivega človeka reši­
tev morale, ki ga je kot racionalizirani konstrukt pehala v sovraštvo do samega 
seb e  in po psihološki projekciji verjetno tudi v sovraštvo do bližnjega. Za moralo 
ni usodna njena nerazložljivost, marveč njena racionalizacija.

Prav zaradi tega, ker je »levica« moralno bolj motivirana in bolj aktivna, je na­
redila več »moralnih« napak kot njen moralno očitno manj občutljiv nasprotnik. 
Moralna obsodba moralnih zablod je v bistvu dejanje razdvojenosti in v bistvu 
nezmožnosti za moralni pluralizem.

d) Drugačno m išljenje

Omeniti bi bilo treba, da je politična morala s tem, ko se je uprla obstoječi 
morali, razkrinkala samo seb e  na način, ki šele omogoča pogledati v oči t.i. sam o­
zadostni racionalistični in utem eljeni morali, o kateri smo govorili prej. Racionali­
stična morala je omogočila diagnosticirati omenjeni moralni problem  morale, ki 
se ga bo kakšen intelektualec zaradi enostavnosti morda celo sramoval: Zadnji 
tem elj človeškega sožitja ni morala, marveč ljubezen. Morala je predzadnji 
tem elj.30

Ko pravim »drugačno mišljenje«, ne mislim zgolj na dobeseden  pomen, kot 
da bi šlo zgolj za sprem em bo mišljenja, marveč za sprem enjeno dojemanje res­
ničnosti. Z drugimi besedam i: obstoječa politična principa svobode in enakosti 
bi bilo treba uvrstiti v lestvico vrednot, ki na bi jo v sodobnem  času dopolnili še 
naslednji principi: pravičnost, mir in nenasilje ter ohranjanje stvarstva.31

V liberalnih in socialističnih političnih modelih je resničnost predm et ideolo­
gij. Ti teoriji se sicer na zunaj vedeta precej različno, toda v bistvu sta isti, ide­
ološki. Obe teoriji sta le nekoliko sposobni zagotoviti mir in pravičnost, toda njun 
osnovni problem  je v tem , da politike v pravem pom enu b esed e  sploh ne pozna­
ta. Mir znotraj take politike ni najprej nenasilje, marveč vprašanje, kako se izog­
niti vojni in odklanjati razmere, ki bi vanjo vodile. V resnici v njej ni prave in pri­
znane strukture, ki bi zares zanesljivo preprečevala vojno in ki bi se zanesljivo 
ukvarjala z vprašanjem miru.32 Nadnacionalne strukture in nacionalni organizmi za 
raziskavo miru in pravičnosti so negotovi ravno zaradi arogantne politike tistih 
držav, kjer je na krmilu ideologija, kjer ni nobenega dolgoročnega m odela za raz­

250



voj družbe, kjer veliko govore o preprečevanju vojn in kjer menijo, da dolgoroč­
nost ni potrebna. Zaradi tega so v ideološko usm erjenih politikah notranjepoli­
tične oblike razumevanja in odklanjanja konfliktov in kriz ponavadi zelo slabotne 
ali celo neobstoječe.

G lede na to pom eni zavzemanje za drugačno m išljenje naslednje: gre za uve­
ljavljanje miru kot družbeno najbolj obsežne opredelitve g lede sprem em b v ko­
rist človekovega dostojanstva. Zaradi tega se je treba izogniti pretiranim zahte­
vam (zahtevnosti programov) in seveda pretiranim obljubam, ki so običajno od ­
skočna deska zahtev. Seveda ostaja preprečevanje vojne kot najbolj obsežne 
opredelitve družbenega reda še vedno visok cilj, toda z določenim popravkom: 
za kakšno ceno gre? Cilj je dolgoročna politika. Ta predpostavlja osebna stališča 
in dojetje svetovno politične povezanosti vseh bistvenih vprašanj.

Nadalje pom eni drugačno m išljenje nasprovanje totalnem u osiromašenju, v 
katerega vodi ideološka (hladna) vojna. Če je ideološko usm erjena politika oz. tip 
politične etike, ki jo ideologija generira, prepričana, da je najcenejša oblika reše­
vanja konfliktovvojna, potem  je treba poudariti, da bi drugačno mišljenje moralo 
zadeti sodobnega človeka kot neke vrste strah pred norostjo. Racionalno namreč 
om enjeni trditvi, da je vojna najcenejša oblika reševanja m edsebojnih konfliktov, 
ne moremo oporekati. Zato naj bi ta strah človeka zadel v tisti globini, v kateri 
sicer postaja vse bolj jasno, da največje osirom ašenje človeka ni to, da mora za 
tako zagotavljanje miru, ki stane toliko in toliko, toliko plačati, marveč to, da se v 
obdobju relativnega miru ohranja ista miselnost, ki temelji na demonizaciji na­
sprotnika. Za obstoj tega principa, ki ga doslej še nismo omenili, priča relativno 
blaginja industrije, ki dobesedno  živi od militarizma. V sodobnem  svetu je ta 
princip ena od  stalnic samoprevare. To je blaginja tistega, ki si želi miru in ki tudi 
govori o mirovni politiki, vendar tako, da drugemu ne pusti, da bi bil to, kar je. 
Pravo osirom ašenje človeka je v stavku: »Si vis pacem, para bellum!« ali, kot bi 
lahko rekli, v tem, da zastrašujem z njo druge, nam esto da bi se sam prestrašil 
svoje miselnosti. To je ideologija, ki iz zastraševanja gradi vojaško industrijo, za 
katero sicer trdi, da je obram bne narave, toda vsekakor industrijo, ki že v soraz­
merno mirnem času naredi toliko škode, kot če bi bila vojna. Vojna žarišča so le 
tvori te  miselnosti.

C. F. v. WEIZSACKER govori o tej miselnosti kot o »zamrznjenem nemiru«,33 za­
sidranem  v tehnični kulturi. To je tista kultura, ki generira izrazito arhaično m isel­
nost in piram idalne organizacije te r se odlikuje s prav izrazitim nerazumevanjem 
dejanskega stanja. Ta kultura pravi, da sta mir in pravičnost utopiji, in to toliko 
bolj, kolikor očitneje je to zanjo vprašanje cene. Na to kulturo deluje resnično 
vprašanje miru kot nevroza. Včeraj je zanjo veljalo, da se vojni ni mogoče izogniti. 
Danes velja v istih kategorijah mišljenja, da se ji je mogoče izogniti z visoko ceno. 
Toda to ceno (profit) določa ta kultura sama. Eden od vidikov te  cene je om enjena 
»zamrznitev nemira«, drugi vidik je oboroževanje zaradi zastraševanja, tretji je re­
ševanje brezposelnosti tako, da se ne izogiba nevarni industriji. Vse to so nevar­
ne predpostavke, kajti m iselnost, ki se opira izključno na ceno in zamrzovanje 
konfliktov, je zamrznila tudi tisto, kar je najbolj ustvarjalno, to je vprašanje osebe 
te r njenega ustvarjalnega nemira. Ker je to sistem sko vprašanje, je možno, da iz­
bruhne vojna, ista kot prej oz. premosorazm erna s ceno, ki jo je treba plačevati za 
ohranjanje miru, le da bo vojna strašnejša.

Drugačno m išljenje je torej po eni strani želja po miru, ki je božji dar in ki 
združuje vse božje darove skupaj,34 po drugi strani pa dejavni motiv in princip nove 
politike. Politika, ki si miru le želi in ga ne sprejem a za svoj lastni konstitutivni

251



princip, je verjetno že osnutek nove nasilne države prihodnosti. V političnem 
procesu, katerega dejavni motiv sta mir in pravičnost, ne gre zgolj za želje, marveč 
za odstranjevanje militaristične miselnosti in vseh momentov, ki vodijo v vojno, 
oz. tudi za odstranjevanje institucionalne vojske kot zagotavljanja miru. To pa ni 
želja, marveč trdo delo in vprašanje ustvarjalnega nemira. Temu lahko rečemo: 
drugačno mišljenje, sprejem anje drugačnosti in — vsaj danes — čiščenje stališč v 
demokratičnih institucijah. Cena relevantnih družbeno-etičnih vprašanj je odvis­
na od tega, koliko resne moralne drže in napora je na razpolago. Od tod lahko 
sleherni trenutek navežemo stike z osnovno etiko in specialnimi vprašanji t.i. in­
dividualne etike, kjer zaradi ocene človeka kot osebe izraz »moralen« oz. v našem 
primeru »politično-etičen« dobi tudi svoje ime: pogum in napor.

Če se zdi danes resničnost še vedno pravi generator politično-nevrotičnih 
stanj, potem  je to tisto stanje, ko ni poguma, da bi »hišo zares pometli«. To je 
pripravljenost, da gledam o resničnosti v oči oz., da vemo za resnico. Ozdravljanje 
z resnico ne predvideva avtoritarnih terapij, marveč odkritje bolezni pri bolniku. 
Če jo bolnik odkrije sam in če se je usposobil za gledanje resničnosti, potem  je v 
konfliktu svoboden in dojemljiv za osebni notranji mir in usposobljen za ustvar­
jalni nemir. To je odmrznitev nemira oz. ugotovitev, da ima religiozno dojetje 
resničnosti neposredne posledice za javno življenje in za politično odgovornost, 
konkretneje za nenasilje in usposobljenost za mir.35

Zaključek: Vrednost in meja političnega principa

Ko je indijski guverner žel. 1921 poskusil oceniti Gandhijevo politiko, je med 
drugim rekel: »To, česar se je Gandhi lotil, je ed en  največjih poskusov v zgodovi­
ni, in le malo je manjkalo, pa bi mu bilo uspelo. Ni vedel za človeške strasti.« Ta 
dvoumni stavek si je M. BUBER sposodil za razmišljanje o političnem uspehu.36 
GANDHI človeških strasti gotovo ni spregledal,37 toda ni jih hotel izkoristiti v poli­
tične nam ene; to, da je bil »slep« oz. preveč »naiven«, da bi izkoristil njihovo neiz­
črpnost, pa je le še ena od zrcalnih podob in utečenih poti »normalne« oz. zelo 
bolne novodobne politike, ki se političnemu uspehu ni sramovala žrtvovati prav 
vsega, tudi človeka in njegove strasti.

To, kar politiki manjka, je cilj in pot. Politika je sredstvo in namen. Politika 
ciljev pravzaprav sploh ne pozna, in če bi bili pošteni, te  b esed e  v tej zvezi danes 
sploh ne bi smeli imenovati; politični namen je uspeh, ki ga bo zanjo knjižila zgo­
dovina. To je v bistvu namen, ki ne daje nobene smeri. Beseda namreč v zgodovi­
ni ne zmaguje tako, kot mislijo tisti, ki jo izgovarjajo, marveč tako, da jo izrečejo, in 
po principu »coruptionis seminis« na neki način pustijo, da umre in se razprši. 
Tega spoznanja o b esed i pa politika nima. In če se kje v religiozni zgodovini 
uspehi knjižijo zgodovinsko, tam ne gre za religijo, marveč verjetno za najbolj ne­
varno obliko t.i. religiozne politike.

GANDHI si je upal nenasilje vzeti za merilo svoje politične uspešnosti. Ravno 
zaradi tega principa se njegov politični pristop bistveno razlikuje od danes po­
znanih političnih teorij, od liberalistične, ki temelji na svobodi, ali od socialistič­
ne, ki tem eljijo na enakosti. V teh sistemih seveda ni popolnom a brez nenasilja, 
vendar še zdaleč ni princip, marveč »orožje slabotnih in ne izključuje uporabe 
moči ali nasilja, če gre za dosego namenov«38 in posledica moralne nebogljenosti 
teh  sistemov, in ni verjetno, da bi iz nje moglo zrasti tisto resnično nenasilje, ki 
mu GANDHI pravi »orožje močnih, ki izključuje uporabo nasilja v kateremkoli po­
gledu in v obliki ... in ki se ne hrani z zlo voljo do svojih preganjalcev«; tako ga 
prevaja MASSIGNON in ga sam imenuje »civilno uveljavljanje resničnega«.39

252



Vprašanje po vrednosti in mejah političnega principa je pravzaprav vprašanje
o političnem uspehu. Že om enjeni principi nenasilja, pravičnosti, miru in varova­
nja stvarstva so takšni, za katere danes še ne bi mogli reči, da so politični, marveč 
v očeh politike kvečjemu sredstva za dosego političnega uspeha. Dramatični 
GANDHIJEV značaj je na meji m ed brezpogojnostjo človeškega občutja in pogoj­
ne situacije, zato je bil vedno nasprotnik poskusov, ki so pod videzom poravnave 
in kompromisov skrivali prav grški in babilonski pojem tragedije brez izhoda. Se­
veda zamenjava »deus ex machina« z »veritas ex gratia« ne obljublja trenutnega 
uspeha, marveč je bolj pripravljanje poti Bogu, da stopi skozi našo zgodovino. 
Njegove poti pa se ne da meriti z uspehom. Kako Bog deluje v zgodovini, je nje­
gova stvar. Kolikor lahko o tem  govorimo po človeško, smo lahko gotovi, da deluje 
kot resnicoljubno nenasilje. V religioznem ostaja nenasilje pot do cilja, tudi če 
sredstva odpovedo. Toda podobno, kakor mora biti politik kot politično delujoč 
zadovoljen, če mu množice pritrjujejo, mora po drugi strani vedeti, da je poli­
tičen uspeh prej ognjeni krst njegove človečnosti kot neuspeh.

S tem, da m oderno civilizacijo označujemo kot materialistično, ji celo izreka­
mo pohvalo. M oderna civilizacija je preveč prepojena z ideologizmi. In ko posku­
ša ohranjati substanco človečnosti, pravzaprav ne ve, da ji ideologija preprečuje, 
da bi se učlovečila. Hočem reči, da je taka politika, kot jo poznamo danes, v dolo­
čenih okoliščinah v bistvu še vedno zelo nerodna. Njena mašinerija deluje 
onstran človeškega. Ko govori, se ne uteleša, ni navzoča in ne razume situacije.

Ko so Jezusa vprašali, ali je dovoljeno dajati cesarju davek ali ne (prim. Lk 20, 
20-26), lahko vidimo, da je Jezus to vprašanje interpretiral v času in prostoru, ko je 
bilo vprašanje postavljeno tako, da je s svojim odgovorom za trenutek prekinil 
nesm iselno zgodovino in celoten položaj premaknil bližje njenem u temelju. Prav 
na osnovi tega dogodka moremo izmeriti pom en in mejo političnega principa.40

Odgovor poznamo: »Dajte torej cesarju, kar je cesarjevega, in Bogu, kar je bož­
jega.« Na kovancu je cesarjeva podoba in njegov napis. To naj bi mu vrnili. Ravna­
nje z denarjem  je glede na odgovor za Jezusa očitno simbolično. Kajti cesarju ne 
moremo vrniti podobe in napisa, če mu ne damo kovanca. V kakšnem razmerju 
sta si torej podoba in upodabljajoče? »Človekova oseba«, če nanjo gledam o z 
ontološkega vidika, ni ena sama sfera, marveč povezava dveh. Pri tem  pa nikakor 
ne mislim na dvojnost telesa in duše, po kateri bi mogli eno dati cesarju, drugo pa 
Bogu. To nasprotuje Jezusovemu odgovoru. Mnogo prej mislim, da ta odgovor iz­
haja iz tiste devtoronom ične govorice »z vso dušo in vso močjo«, to se pravi iz 
sfere celote, ki jo šele lahko delimo in upodabljamo. Če bo človek ves in cel člo­
vek, bo dal in daje Bogu — prav svojo celost; toda vse uresničevanje celote pa je 
končno odvisno od tega, kako je v tem  svetu in kako ga imenuje. Njegovo umrljivo 
in s smrtjo gneteno življenje ne more teči kot celota; poteka lahko kot »različnost 
in razdeljenost.«41

Neplačevanje davka ponavadi velja za političen protest. Če poslušamo Jezu­
sov odgovor, potem  se bom o zelo težko sklicevali na takšen princip, ki bi hkrati s 
protestom  zagotavljal zavarovanje človečnosti. Seveda Jezusu ne gre za to, da bi 
zavzemal stališče do okupatorja prej kot do seb e  in do svojega Očeta, kajti svoje­
ga bivanja ni prejel od nobene človeške oblasti. Če bi bilo tako, potem  bi morali 
plačevati ne le z denarjem , marveč z ljudmi. Empirično arogantni in totalitarni 
politični sistem i si seveda privoščijo tudi to, da vzamejo ne le podobo in napis, 
marveč tudi telo, dušo in voljo.

Takšna relativizacija najvišjih vrednot se ima zahvaliti predvsem  pragmatič­
nem u pristopu k življenju, ki etične, noetične in religiozne vrednote že na indivi­

253



dualni stopnji podreja osebnim  interesom  in jim odreja pom em bnost glede na 
njihovo korist. Na kolektivni ravni zamenjamo le zaimek v »mi« in »za nas«. In ta­
krat te  vrednote sp e t služijo ohranitvi in razširitvi oblasti, m edtem  ko se ta lju­
dem  ponuja, seveda pod krinko vrednot, kot verodostojnost, čeprav sama sebi ne 
verjame.

Političnemu principu torej ne moremo zaupati, da bo nosilec prihodnjega 
obrata, če bo ta princip zagovarjal vrstni red »od nujnosti k svobodi«. Ker pa je 
mnogo lažje odkriti sovražnika kot diagnosticirati sovraštvo kot princip mojega 
lastnega mišljenja in delovanja, pa se zdi, da bo pot do nove politike »od ljubezni 
kresnici«42 še zelo dolga. Dokler bodo obstajale razmere, kjer bodo svobodne od ­
ločitve prisiljene, dokler bodo obstajale tovarne za mirno vest in dokler bo na­
m esto »z vso dušo in vso močjo« veljalo »ali-ali«, toliko časa si bom o delali pro­
blem e z Jezusovim odgovorom, ki aroganci ne daje prav nobenega prostora. Jezu­
su gre za človekovo resnico, to je za zvestobo eni sami resnici, ki ne bo nikoli njen 
lastnik, marveč njen služabnik. Njegov odgovor na vprašanje, če je res treba dajati 
davek politični oblasti, bi lahko parafrazirali različno, tudi takole: »Daj cesarju to, 
kar je njegovega, tako boš dal hkrati tudi Bogu.« Ali pa tudi: »Dajte Bogu kar je 
božjega, in človeku, kar je človeškega, da ga ne ugonobi politični princip.«

1 Prim. C.F.v.WEIZSACKER, BewusstseinswandeI, Munchen 1988, 180 ss.
2 Prim. Ch. MOELLER, Kommentar zum Proemium der Pastoralkonstitution uber d ie  Kirche in 

d er  Welt von heute  »Caudium e t  spesi, v LThKXIV, 280 ss.; J. RATZINGER, Theologische Prinzipien- 
lehre, Munchen 1982, 396 ss.

3 »Progressio« kot razvoj in še le  drugotno kot napredek, v kolikor je seveda prepričljivost (teh­
ničnega in ekonomskega) napredka vtem  času že morala priznati, da izgublja ugled. Prim. C.F.v.WEIZ­
SACKER, BewusstseinswandeI, 384 ss.

4 Sollicitudo rei socialis, 26. »Strukture zla« (35 sl) moremo brati ravno v tem smislu kot tragični 
problem kratkoročnosti političnih odločitev.

5 Prim. Sollicitudo rei socialis, 38; B. MARINC, Frei in Christus 111, Freiburg 1989, 476.
6 Prim. C.F.v.WEIZSACKER, Der bedrohte Friede, Munchen 1983, 256 ss.
7 Prim. B. MARINC, Frei in Christus III, Freiburg 1979, 422 ss.
8 Prim. P. GISEL, Schdpfung und Vollendung, v: Neue Summe Theologie II, Freiburg 1989, 35 ss.
9 Prim. B. HARING, Frei in Christus III, 358 sl.

10 Prim. D. SOLLE, Wahlt d ie  Wahrheit, Stuttgart 1980; prim. v tem smislu tudi pojem »politične 
teologije«, ki je obremenjen zaradi notranje-teoloških nasprotij in kaže na dejstvo, da je teologija v 
celoti premalo »terapeutična«. Tudi ko gre za nezavestne poskuse reakcij na politično situacijo v smis­
lu neposrednih aplikacij Jezusovih reakcij na tedanjo situacijo, ne gre spregledati »vrstnega reda«. 
Dejansko pa bi moral biti ta vidik prisoten v vsaki teologiji v smislu kritičnosti do zlorab in resničnega 
doprinosa k počlovečenju politike. Prim. J. B. METZ, Glaube In Geschichte und Gesellschaft, Mainz 
1977; B. HARING, Frei in Christus III, 364 ss.

11 Prim. V. v. WEIZSACKER, Begegnungen und Entscheidungen, Stuttgart 1951, 35 ss.
12 Tukaj gre za prebiranje polpretekle politične zgodovine v Nemčiji, vsaj ne v tem smislu, da bi 

mogli na osnovi tragičnih predpostavk predvideti samouničevalsko tendenco tega naroda v tem 
stoletju. To tudi ne pomaga pri narodih, ki jih je privedla na rob propada začeta in nikoli dokončana 
socialistična revolucija. To ne pomaga tudi v našem primeru, saj sklicevanje na slovensko pridnost, 
zavezanost krščanski tradiciji, prislovično poštenost in narodno nenasilje ne more razložiti sloven­
skega sindroma, ki ga svojevrstno razkrivajo zadnje volitve.

13 Pojem »zunanje« politike, t. j. socialne postavodaje, je po veljavni terminologiji še  vedno 
notranja politika ali morda celo tisto najbolj notranje v notranji politiki. Tukaj nam gre za odmik od 
ustaljene miselnosti, ki smatra, da je mogoče nekatere notranje-politične probleme rešiti z »dobro« 
zunanjo politiko. Izkaže se, da je ta politika »dobra« vtem  in toliko, kolikor ji uspe zakriti probleme v 
notranji politiki. V resnici gre za eno samo politiko oz., če hočemo, politiko, ki ne potrebuje 
pridevniške določitve, če res o njej ne moremo povedati kaj novega. Prim. V. v. WEIZSACKER, 
Begegnungen und Entscheidungen, 35 sl.

14 Prim. V. v. WEIZSACKER, Begegnungen und Entscheidungen, 179.
15 Prim. C. F. v. WEIZSACKER, Der Garten d es Menschlichen, Munchen 1986, 58.
16 Prim. M. BUBER, Gottesfinstemis, v Werke I, Munchen 1962, 512.

254



17 M. BUBER, Gottesfinstemis, 575.
18 M. BUBER, Gottesfinstemis, 586.
19 M. BUBER navaja kot primer KIERKEGAARDOV zakon. Prim. Gottesfinstem is, 590 sl. Zanj je bil 

zakon ovira, da bi postal »on sam«. Če bi imel vero, pravi, bi ostal pri svoji ženi. Kakor je ABRAHAM 
daroval svojega sina in verjel, da ga ne bo izgubil, je tudi K1ERKEGAARD »poskušal« verjeti, da žene s 
tem, da se  loči od nje, ne bo izgubil. V svetem pismu gre za primer suspenza etične norme z 
religioznim redom, torej za red žrtvovanja, ki ni več norma v pravem pomenu besede. Žrtve namreč ni 
mogoče več interpretirati, niti zagovarjati niti obsojati; to izkuša poslušajoči človek kot uganko, ki na 
ravni etičnega nima nobene rešitve. Zdi se  torej, da je KIERKEGAARD primerjal ABRAHAMOVO 
daritev z AGAMEMNOVO zaprisega, v katero ga je prisililo ljudstvo. AGAMEMNON ostaja na ravni 
etike, ABRAHAM pa je vitez vere.

20 Prim. V. v. WEIZSACKER, Begegnungen und Entscheidungen, 172.
21 Prim. V. v. WEIZSACKER, pEuthanasie<r und Menschenversuche, Heidelberg 1947. Zlaganost te  

zavezujoče navidezne religioznosti je vtem , da se  (tukaj konkretno medicinska) znanstvena dognanja, 
ki so bila obsojena kot zločin, mimo aplicirajo, kot da se  ne bi ničesar zgodilo.

22 Prim. C. F. v. WEIZSACKER, Wahmehmung der Neuzeit, Munchen 1985, 388 ss.
23 Prim. J. TISCHNER, Etica detla solidarietH, Bologna 1981.
24 Prim. C. F. v. WEIZSACKER, D eerbedrih te  Friede, Munchen 1983,279 ss. Pustili bomo ob strani 

edinost, ki utemeljuje absolutizem oz. ki si jo ta jemlje kot svoj temelj na podlagi krščanske predstave
o stvarjenju in antičnih teoloških teorij.

25 Prim. C. F. v. WEIZSACKER, Der Garten d es  Menschlichen, 45—89.
26 Za eno osnovnih zmot socializma imamo prepričanje, da je socilizem prva politična doktrina, ki 

je dojela človekovo šibkost in ki je to vprašanje doktrinalno rešila. Karizmatičnost socialističnih 
voditeljev pa se  pravzaprav ne meri po tem, kolikšen uspeh so na tej poti dosegli — znano je, da
socializem svojega cilja, razen oblasti, in poti za dosego tega cilja ni nikoli razodel — marveč po
ideološki diferenciaciji, to se  pravi po »očitnosti« asimetrije med bedno resničnostjo in zaželjeno 
prihodnostjo. Vsebinsko karizmatičnost socialističnih voditeljev sovpada s kultom osebnosti oz. z 
vrnitvijo v dogmatizem, politično pa z željo po popolni oblasti. To zadnje hoče socializem doseči po 
isti poti kot pred njim meščanszvo, toda tokrat oblast ni »naprodaj«. Nedosegljivost cilja je obenem  s 
tem nedokončani »babilonski stolp« socialistične revolucije. Prim. C. F. v. WEIZSACKER, 
Bewusstseinswandel, 41 ss. 179 ss.

27 Prim. C. F. v. WEIZSACKER, Der Garten d es  Menschlichen, 85 ss.
28 Prim. C. F. v. WEIZSACKER, Der bedrohte Friede, 298.
29 Prim. B. HAriNG, Frei in Christus lil, 385 sl.
30 Prim. C. F. v. WEIZSACKER, Der Bedrohte Friede, 301.
31 Prim. B. HARING, Frei in Christus III, 474 ss.
32 Prim. C. F. v. WEIZSACKER, Bewusstseinswandel, 301—429.
33 Prim. Der bedrohte Friede, 153 ss.
34 Prim. B. HARING, Frei in Christus III, 428 ss.
35 Prim. B. HARING, Zeitgem asse und unzeitgemasse Tugenden, Augsburg 1984.
36 Prim. M. BUBER, Die Frage nach dem  Erfolg, Werke I, 1081 ss.
37 GANDHI se  je že 1. 1906 zavestno opredelil za »satyagraho« ali za »trdno ljubezen do resnice« 

kot vodilni princip svojega zasebnega in javnega delovanja. Njen nastanek opisuje v svoji 
avtobiografiji takole: »Zdaj razumem, da so me vsi pomembnejši dogodki mojem življenju, ki so 
potem dosegli svoj višek v osebni odločitvi za brahmacharya, skrivnostno pripravljali na to; teorija, ki 
se  imenuje satyagraha, se  je rodila prej, preden sem  vedel za njeno ime: ko se  je rojevala, nisem  
vedel, kaj bo iz nje. Tudi gvajarati so jo napovedovali v angleščini kot »pasivna rezistenca«. Ko sem  
se  nekoč na kongresu Evropejcev zavedel, da je »pasivna rezistenca« kot izraz tako povprečna, da bi 
morda celo dala vtis kot da gre za slabotno orožje, da jo notranje določa sovraštvo in da se  nazadnje 
lahko razodene kot nasilje, sem začutil potrebo, da razložim duha tega indijskega gibanja. Očitno je 
bilo, da bodo morali Indijci za svoje bojevanje najti novo besedo. Tudi sam nisem zmogel najti 
nobene primerne besede , tako da sem v časopisu Indian Opinion razpisal nagrado bralcu, ki bo dal 
najboljši nasvet. Magandal Gandhi je predlagal besedo Sadagraha in zmagal. Da bi bila bolj 
razumljiva, sem  jo spremenil v Satyagraha, in od tedaj naprej je ta beseda v jeziku gujarati postala 
splošna označitev našega boja. GANDHI, La mia vita p e r  la libertž, Roma 1983, 290.

38 C. DREVET (izbor tekstov), Massignon e  Gandhi, II contaggio della verita, Casa le Monferrato 
1984,65.

39 Ibid., 63.
40 M. BUBER, Geltung und Grenze d es  politischen Prinzips, Werke I, 1097— 1108.
41 M. BUBER, Ibid., 1100.
42 Massignon e  Gandhi, 66 sl.

255





Ivan Štuhec

Laiki — nosilci družbenega življenja
Uvod

Globalne družbene sprem em be, ki pretresajo vso Evropo, bodo bistveno 
vplivale na našo zavest. Končano je obdobje levega totalitarizma in vsa človeška 
tragika tega časa bo postajala ustvarjalni kvas prihodnosti. Moralni potencial 
vzhodne Evrope dobiva nove možnosti razvoja in upajmo tudi odločilnega vpliva
na zahodni del svoje ne najbolj zgledne polovice.

Ob tem  predvsem  družbenopolitičnem  procesu ne smemo pozabiti, da je 
obličje evropske kulture globoko zaznamovano s sekularizacijo. Nemški teolog in 
škof Walter Kasper pravi, da je osnovna značilnost našega časa dejstvo, da je Bog 
mrtev, kar pa ne pomeni, da Boga ni, am pak da ni pravega življenja iz vere.1 Papež 
Pavel VI. je to dejstvo imenoval dramo našega časa, k ijev  razkoraku m ed kulturo 
in evangelijem. Sekularizacija danes ni več samo stvar intelektualne elite, am pak 
je postala vsesplošen pojav, tako da lahko govorimo o ateizmu množic. Pri tem  ne 
gre več toliko za ideologijo, pač pa za način razmišljanja in življenja, za življenjsko 
držo, ki je velikokrat brez refleksije. Tudi veliko kristjanov živi, kakor da bi Boga 
ne bilo. To ne pomeni, da ljudje nimajo vsvojem  srcu nobenega odnosa do Boga 
in da tega tudi občasno ne pokažejo navzven, pač pa pomeni, da ni pravega in 
polnokrvnega življenja iz vere. Naše pastoralne težave z zakramentalizmom ima­
jo ozadje prav v tem  razkoraku m ed vero in življenjem, m ed kulturo in evangeli­
jem. To diagnozo sodobnega sveta ima za svoje izhodišče tudi Posinodalna apo ­
stolska spodbuda o krščanskih laikih, v kateri pravi papež Janez Pavel II.: »Današ- 
nji pojav sekularizma je resnično težaven: ne osvaja samo posameznikov, am pak 
se na razne načine vriva v občestvo, kakor to razkriva že koncil: V edno številnejše 
množice praktično odpadajo od vernosti. Večkrat sem  že sam spomnil na pojav 
dekristjanizacije, ki so ga zakrivila starejša krščanska ljudstva, kar brez vsakega 
odlašanja zahteva novo evangelizacijo.«2 __ .

Če smo še pred leti verjeli, da evropskemu človeku zadošča neki splosni hu­
manizem kot tem elj za njegovo eksistenco in njegov etos, potem  se danes vse 
bolj jasno kaže, da so mnogi kristjani v tem  ozračju izgubili svojo identite to  in 
tako sami prispevali, da je sekularizacija postala množična. Drugi vatikanski kon­
cil je res govoril o avtonomiji zemeljskih stvarnosti, vendar ne v smislu kakšne 
avtonomistične vizije človeka in sveta, ki pušča ob strani človekovo religiozno 
razsežnost in osebno vero v osebnega Boga, saj bi s tem  zanikal eno izmed b is­
tvenih dimenzij človeka, poleg njegove individualnosti in družbenosti. Danes je 
ta poizkus avtonomističnega pogleda na človeka, ki išče svoj lastni tem elj in smi­
sel v sam em  sebi že presežen z novim krikom po religioznem in po svetem.

Na podlagi te  bežne analize stojimo tako najprej p red  vprašanjem, kdo je ve­
ren laik, kakšen je odnos m ed različnimi udi enega in istega Kristusovega telesa 
Cerkve in kakšen je kristjanov odgovor na kulturne in družbene sprem em be 
danes?

257



I . Kristusu in njegovi Cerkvi zvesti verniki
Beseda laik3 še vedno povzroča določene težave in nesporazum e, saj je 

obrem enjena s pomeni, kot so, neznanje, nesposobnost in nekom petentnost 
človeka na določenem  področju. V glavnem bomo ostali pri tej terminologiji, vča­
sih pa bom o za laike uporabljali besedo  verniki. Sicer pa bo vsebinska razčleni­
tev identite te  krščanskega laika posredno pomagala, da ta pojem razbremenimo 
njegovega slabšalnega prizvoka.

Drugi vatikanski koncil razume pod imenom laik vse vernike razen udov sve­
tega reda in redovniškega stanu, to se pravi, da so to verniki, »ki so bili s krstom 
včlenjeni v Kristusa in s tem  uvrščeni v božje ljudstvo. Ti verniki so s krstom na 
svoj način postali deležni Kristusove duhovniške, preroške in kraljevske službe 
in izvršujejo svoj delež poslanstva celotnega krščanskega ljudstva v Cerkvi in v 
svetu« ( C 31). Ta opredelitev  laika ima svoj teološki tem elj v zakramentu sv. krsta 
in v svetopisemski prispodobi o trti, ki jo najdem o tako v starozaveznih tekstih 
kakor v Novi zavezi, še posebej v Jezusovem poslovilnem govoru. M edtem ko Sta­
ra zaveza govori o božjem  ljudstvu kot o trti (Jer 2,21; Ez 19,10; Iz 5,1—7), Jezus 
uporablja to prispodobo, ko govori o božjem  kraljestvu (Mr 12,1). Apostol Janez

I  w 3 P r * s P 0<̂°*-)0 t r t - ®  za Jezusa, ki je prava trta, mi pa smo njegove mladike (Jan
i u*?KL DruS' vatikanski koncil gre še en korak naprej in govori o trti in 

mladikah, ko pojasnjuje skrivnost Cerkve, in pravi: »Kristus je prava vinska trta, ki 
daje življenje in rodovitnost mladikam, to je nam, ki po Cerkvi v njem ostanem o in 
ki brez njega ne moremo ničesar storiti (Jan 15,1 — 15).4 Cerkev je naposled evan­
geljska trta. Je skrivnost, kajti ljubezen in življenje Očeta, Sina in Svetega Duha sta 
popolnom a zastonjski dar, po katerem smo rojeni izvode in Duha (Jan 3,5), pokli­
cani, da bi zaživeli v skupnosti z Bogom in jo naredili navzočo, prisotno v zgodovi­
ni (misijonsko poslanstvo): Tisti dan' pravi Jezus, 'boste spoznali, da sem  jaz v 
Očetu in vi v meni in jaz v vas' (Jn 14,20)«(PASOKL 8).

Lahko končamo z apostolsko spodbudo, »da se identiteta krščanskih laikov 
razodeva samo znotraj skrivnosti Cerkve kot skrivnostne skupnosti« Tu se raz­
odeva pravo dostojanstvo laikov. Znotraj konteksta tega dostojanstva se potem  
ahko opredelju je poklicanost laikov in njihovo poslanstvo v Cerkvi in v svetu 

(PASOKL 8).
Krst je v tradiciji Cerkve vedno pomenil tisti zakrament vere, ki je nekakšen 

vstop v krščansko življenje in temelj celotnega krščanstva. Saj nas »krst prerodi za 
življenje božjih otrok, nas zedini z Jezusom Kristusom in z njegovim telesom , ki je 
<TmrV Xi' na-S ma-ziH v Svetem Duhu in nas napravi za duhovna svetišča« (PASOKL 
10). Kakor je Oče izrekel ob Jezusovem krstu besede: »Ti si moj ljubljeni Sin, zelo 
sem  te  vesel«(Lk 3,22), tako jih ponovi nad vsakim krščencem in ga pridruži svo­
jemu Sinu. Krščeni je tako Kristusov brat. Kot »sinovi v Sinu« pa so krščeni tudi 
Kristusovi udje in udje te lesa Cerkve. Jezus nas je pridružil svoji smrti, da bi nas 
pridružil vstajenju (Rim 6,3-5). Gre za skrivnostno edinost m ed Jezusom in njego­
vimi učenci, ki je podobna edinosti m ed Očetom in Sinom in Svetim Duhom. Sve­
ti Duh »mazili« krščenca, vtisne mu svoj neizbrisni pečat (2 Kor 1,21 -22) in ga na­
redi za duhovni tem pelj oziroma ga napolni s sveto božjo navzočnostjo zaradi 
združitve in potrditvi v Jezusu Kristusu.

Po tem  duhovnem »maziljenju« lahko kristjan po svoje ponavlja Jezusove b e ­
sede: »Gospodov Duh je nad menoj, kajti Gospod me je mazilil. Poslal me je, da 
oznanim blagovest ubogim, da jetnikom prinesem  oproščenje in slepim vid, da 
zatirane pustim  na svobodo in napovem leto Gospodovega usmiljenja«(Lk 4 18-
19). Ker smo krščeni z izlitjem krstne in birmanske milosti, smo deležni Kristuso­
vega poslanstva Mesije in Odrešenika. To je deležnost v trojni Kristusovi službi 
ki pom eni tudi krščansko novost ali specifikum.

258



Verniki so najprej deležni Kristusove duhovniške službe, za katero je Jezus 
sam sebe podaril na križu in se neprestano daruje pri sveti daritvi v Očetovo slavo 
in za odrešenje sveta. S tem, ko se krščeni včlenijo v Jezusa Kristusa, so združeni z 
njim in njegovo žrtvijo, ko žrtvujejo sami seb e  v vseh svojih dejavnostih (Rim 12,1-
20). Koncil tako pravi o krščanskih laikih, da »vsa njihova dela, molitve in apostol­
ske pobude, zakonsko in družinsko življenje, vsakdanje delo, duševni in telesni 
počitek, če to  izvršujejo v Duhu, pa tudi nadloge življenja, če jih prenašajo potr­
pežljivo, postanejo duhovne daritve, prijetne Bogu po Jezusu Kristusu (prim. 1 
Pet 2,5). V obhajanju evharistije laiki vse to hkrati z darovanjem Gospodovega 
telesa v globoki pobožnosti darujejo Očetu. Tako kot povsod dejavni božji častil­
ci, tudi svet sam posvečujejo Bogu« (C 34). Duhovniška služba je torej predvsem  
daritvena služba, je služba žrtvovanja.

Delež krščenih pri Kristusovi preroški službi, ki je v njegovem pričevanju in v 
njegovi besedi, s katero je oznanjal božje kraljestvo, zavezuje laike, da sprejem a­
jo evangelij z vero, ga oznanjajo z b esed o  in deli te r brez pomišljanja pogumno 
razkrinkavajo zlo v svetu. Laiki, združeni s Kristusom, »velikim prerokom«, in potr­
jeni v Svetem Duhu, so priče vstalega Kristusa. Verniki so deležni tako nadnarav­
ne vere Cerkve, ki se ne more motiti v verovanju, deležni pa so tudi milosti b e se ­
de. Poleg tega so poklicani, da pokažejo v vsem sijaju novost evangelija v vsakda­
nji družinski in družbeni praksi. Sredi nasprotovanj sodobnega sveta naj pogum­
no in potrpežljivo izražajo svoje upanje v večno slavo vsega božjega stvarstva 
(prim. C 34).

Verniki so od Kristusa poklicani v službo za božje kraljestvo in njegovo razširi­
tev v zgodovini. Pri tem  gre za vodstveno službo. Krščansko kraljevanje pom eni 
predvsem  duhovni boj nad kraljevanjem greha, pom eni služenje drugim v lju­
bezni in pravici (prim. Mt 25,40).

Posebej pa so laiki poklicani, da povrnejo stvarstvu njegovo prvotno vrednost. 
To pomeni, da urejajo stvarstvo v smislu skupne blaginje za vse ljudi. Tako so d e­
lujejo pri izvrševanju službe, s katero vstali Kristus želi pritegniti vse stvari k sebi 
in jih tako podvreči Očetu, da bi bil Bog vse v vsem (Jan 12,32; 1 Kor 15,28).

Delež v trojni Kristusovi službi je krščanskim laikom zagotovljen s krstom, 
birmo in evharističnim življenjem. Konkretno pa se ta trojna služba kaže v kristja­
novi tem eljni drži, ki je služenje vsem v vsem, kar je hkrati pričevanje na podlagi 
evangelija in zmagovanje nad vsemi oblikami zla na vseh področjih človekovega 
delovanja. Ker pa ta deležnost izhaja iz cerkvenega občestva, ga je potrebno tudi 
živeti in uresničevati v občestvu in za rast občestva.

2. Eklezialna narava poslanstva laikov
Identiteta vernega kristjana je izrazito eklezilna. Posinodalna apostolska 

spodbuda govori o občestvenosti ali »communio« kot ključu za razumevanje ver­
nikovega poslanstva v svetu. Gre za osrednjo idejo II. vatikanskega koncila, s kate­
ro skuša koncil zajeti tako vertikalno kot horizontalno razsežnost Cerkve kot Kri­
stusovega skrivnostnega telesa. V bistvu gre za skupnost z Bogom po Jezusu Kri­
stusu v Svetem Duhu. To skupnost imamov božj i b esed i in v zakramentih. Krst je 
vstop, izvir in tem elj skupnosti Cerkve. Evharistija je vir in vrh celotnega krščan­
skega življenja (CII). Ustvarja skupnost Kristusovega evharističnega telesa, to je, 
gradi notranjo skupnost vseh vernih v Kristusovem telesu, ki je Cerkev (1 Kor 
10,16). Papež Pavel VI. je dan po koncilu dejal vernikom: »Kaj hočemo reči z b e se ­
do občestvo? Katekizem govori o občestvu svetih. Cerkev je občestvo svetih, ki 
pa pom eni dvojno življenjsko soudeležbo: včlenitev kristjanov v Jezusovo živi j e-

259



nje in pa širjenje iste ljubezni m ed vsemi verniki na tem  in drugem svetu. Edinost 
s Kristusom in v Kristusu; edinost m ed kristjani v Cerkvi.«5

Communio — skupnost —občestvo, je človekova prastara stvarnost in težnja. 
Že prve strani v Svetem pismu nam govorijo o človekovem hrepenenju po skup­
nosti (Gen 2,18). Antična filozofija opredeljuje človeka tem u ustrezno kot zoon 
politikon, kot družbeno bitje, ki je tako m aterialno-telesno kakor duhovno- 
kulturno naravnan in odvisen od drugih. Človek je bitje, ki lahko samo v polisu, v 
skupnosti najde svojo polnost in uresničenost.

Po propadu stare individualistične družbe po prvi svetovni vojni se je porodi­
la ideja kolektiva kot odgovor na preteklost. Zahteva po skupnosti, po občestvu, 
je postajala vse bolj glasna. Danes doživljamo nekaj podobnega, ko je konec sta­
re kolektivistične rešitve. Odpor do okostenelih oblik institucionalnega življenja 
in do vsake institucionalizacije je živo navzoč tudi v Cerkvi. V Cerkvi veliko govo­
rimo o bazičnih skupinah, temeljnih občestvih in malo ali neradi o Cerkvi. Poleg 
tega pa na socialno-kulturni ravni opažamo izrazito navzočnost individualističnih, 
egoističnih in brezbrižnih drž. Zaradi vsiljenega kolektivizma so ljudje postali 
privatisti in brez pravega čuta za solidarnost in karitativnost. Priče smo novega 
neoliberalističnega vala. Problem občestvenosti se tako na novo postavlja, kakor 
se je že m ed obem a vojnama in po II. vatikanskem koncilu. Mladinska gibanja 
p red  drugo svetovno vojno so bila znanilci koncilske pomladi. Ko je koncil sprejel 
pojem  communio kot enega izmed osrednjih pojmov za razumevanje Cerkve, je 
dejansko sprejel tisto, kar so verniki živeli. To je bil tudi odgovor koncila na po ­
treb e  časa. Ta potreba pa še zdaleč ni izčrpana. Zgodovinski poizkusi individua­
lizma in kolektivizma so namreč pokazali, da se občestvenosti ne da graditi zgolj 
na človeških tem eljih in s človeškim prizadevanjem. To je vedel že Romano 
Guardini, ki je dejal, da se Cerkev prebuja v dušah ljudi. S tem  pa je prestavljen 
poudarek z zunanjega institucionalnega vidika, na notranji osebnostni vidik. 
Cerkev ni najprej institucija, ampak smo Cerkev najprej mi, živi ljudje, v katerih in 
po katerih deluje Sv. Duh. Poudarek na Cerkvi, ki smo mi in ki živi v prvi vrsti v 
naših srcih, je našel svoje m esto v pojmu Cerkve kot Kristusovega skrivnostnega 
telesa. Cerkev je tako Kristusova navzočnost m ed nami, njegova realna prisot­
nost, ker je on njen tem elj, njen vedno novi tem elj, tako v preteklosti kot sed a­
njosti in v prihodnosti. Kristus je navzoč v srcih ljudi in iz tega raste nova Cerkev. 
Zato je koncil začel svoj dokum ent o Cerkvi z besedam i: »Kristus je luč narodov«.

Ta notranji vidik Cerkve je dopolnjen z zunanjim, ki izhaja iz notranjega, in to 
je skupnost v Cerkvi. »Cerkev raste od znotraj navzven in ne obratno. Predvsem 
pom eni najbolj intimno občestvo s Kristusom; oblikuje se po molitvenem in za­
kramentalnem  življenju, po temeljnih držah vere, upanja in ljubezni.«6 Koncil je 
skušal s pomočjo bibličnih podob osvetliti skrivnost Cerkve kot občestva, zato je 
uporabljal pojme, kot so: ovčji hlev, polje ali božja njiva, božja zgradba, sveti tem ­
pelj, božja družina, nevesta, sveto mesto, predvsem pa zavzema v vseh doku­
mentih pom em bno m esto Pavlov pojem  telesa. Po svoje pa koncil prevzema tudi 
pojem  božjega ljudstva: »Vendar je Bog hotel ljudi posvečevati in zveličati ne po­
samič in brez vsakršne m edsebojne zveze, temveč jih je hotel narediti za ljud­
stvo, ki bi ga v resnici priznavalo in mu sveto služilo« ( C 9). Zato ne moremo pra­
vilno razlagati cerkvenega občestva samo s sociološkimi in psihološkimi pojmi. 
Cerkev kot občestvo je novo ljudstvo, je mesiansko ljudstvo, je ljudstvo, ki ima za 
»svojo glavo Kristusa,... za postavo ima novo zapoved ljubiti tako, kot nas je on 
ljubil... Za cilj ima naposled božje kraljestvo... in je postavljeno od Kristusa v živ­
ljenjsko skupnost, skupnost ljubezni in resnice«( C 9). Vez, ki člane te  skupnosti 
povezuje m ed seboj, je vez Sv. Duha in ne vez krvi in mesa.

260



Sintezo Pavlovega nauka o Kristusovem mističnem telesu  najdem o v dogma­
tični konstituciji o Cerkvi: »Kakor vsi udje človeškega telesa, čeprav jih je mnogo, 
sestavljajo vendarle eno telo, tako ga tudi verniki v Kristusu (IKor 12,12). Tudi v 
zgradbi Kristusovega skrivnostnega telesa obstaja različnost udov in opravil. En 
Duh je, ki v korist Cerkve razdeljuje svoje raznovrstne darove v skladu s svojim 
bogastvom in s potrebam i služb (1 Kor 12,1-11). Med tem i darovi se odlikuje mi­
lost apostolov, katerih oblasti sam Duh podreja tudi karizmatike (1 Kor 14). Isti 
Duh sam po sebi in s svojo močjo te r z notranjim m edsebojnim  povezovanjem 
udov zedinja telo  te r prebuja in razvnema ljubezen m ed verniki. Zato, če en ud 
trpi, trpe  z njim vsi udje; če je en  ud v časti, se z njim vesele vsi udje« (1 Kor 12,26) 
(C 7).

Eklezialna skupnost je torej dar, velik dar Sv. Duha, ki bi ga naj verniki sprejeli 
s hvaležnostjo in ga živeli s čutom odgovornosti. To se uresničuje prek njihovega 
aktivnega življenja v Cerkvi in v življenju sredi sveta.

Verni laik se ne more zapreti vase, tako da bi se duhovno izoliral od svojega 
vernega občestva, ampak mora živeti v stalnem  izmenjavanju izkušenj z drugimi, 
z živim čutom za bratstvo, z zavestjo enakega dostojanstva vseh in s prizadeva­
njem, da bi obrodil sad z vsemi skupaj na podlagi neskončnega daru, ki ga je 
skupaj z drugimi prejel kot dediščino. Gospodov Duh daje laikom svoje darove in 
karizme, jih vabi k različnim službam in nalogam, jih spominja, kakor spominja 
druge, da vse to, kar posam eznega laika razlikuje od drugih ni nekaj več na dosto­
janstvu, am pak posebna in dopolnjujoča usposobljenost za službo. Tako kariz­
me, službe, naloge in zadolžitve vernega laika obstajajo v občestvu in za obče­
stvo. To so kom plem entarna bogastva, ki bi naj služila vsem pod modrim vod­
stvom pastirjev.7

Za rast Kristusove Cerkve daje Sv. Duh dvojni dar, to je dar služb in dar kari­
zem. G lede razlikovanja m ed službenim in skupnim duhovništvom in iz tega izha­
jajočih služb sinoda o laikih in apostolska spodbuda nista dali zadnjega odgovo­
ra.8 Jasno pa je sinoda pokazala, da je posebno področje dejavnosti za vernike 
»svet politike, socialnosti in gospodarstva; a tudi znanosti in um etnosti, m edna­
rodnega življenja in sredstev družbenega obveščanja; prav tako druge stvarnosti, 
ki so evangelizaciji posebno odprte, kakor so ljubezen, družina, vzgoja otrok in 
mladine, strokovno delo, trpljenje«.9 Primarno področje za laični apostolat je ta­
ko svet, v vseh njegovih razsežnostih.

3. Duhovnik v službi za službe
V problem  skupnega duhovništva in posebnega duhovništva se ne bom o kaj 

več spuščali, izhajamo pa iz prepričanja, da so službe v Cerkvi različne in da bodo 
tudi takšne ostale, saj ima vsaka služba svojo določeno posebnost.

Jezus Kristus, pravi Bog in pravi človek, je osnovna resnica našega verovanja, ki 
v sebi vključuje vse drugo, brez dvoma tudi duhovnikovo poslanstvo. Tukaj nam 
ne gre za obsežno kristološko razpravo, ki se je v sodobni teologiji vrtela okrog te  
tem eljne resnice. Eno pa nam mora biti jasno: če bi bil Jezus Kristus samo človek, 
potem  bi nam lahko dal samo to, kar je človeško. Kolikor pa bi Jezus Kristus ne bil 
pravi in popolni človek, nam v vsem enak razen v grehu, nas tudi Bog n eb i mogel 
doseči po njem v naši človečnosti. Potem bi odrešenje ostalo abstraktno, prazno 
in puhlo. Samo celovit Jezus Kristus, Jezus zgodovine in Kristus vere je lahko te ­
melj našega upanja. Celoviti Jezus Kristus je skrivnost, o kateri moramo pričati. 
Kdor bi se 'tega  izogibal, bi se izogibal tem elja krščanstva in bi zasenčil to, kar 
krščanstvu daje čar.

261



Jezus Kristus je edini srednik m ed Bogom in človekom in je tudi edini duhov­
nik Nove zaveze. Vsi duhovniki imajo samo delež v njegovem duhovništvu. Tako 
nam je danes sp e t bolj jasno, kot nam je bilo v preteklosti, da imajo v Kristuso­
vem  duhovništvu delež vsi krščeni in birmani. Vsi skupaj sestavljamo duhovniško 
božje ljudstvo, vkaterem  so številne in različne karizme. Posebno duhovništvo, ki 
tem elji v svetem  redu, služi po pismu Efežanom za to, da se sveti usposobijo za 
opravljanje svojega poslanstva (Ef 4,12). Gre za službo drugim službam, za službo, 
ki jo izvršujejo vim enu Jezusa Kristusa. Duhovnik bi naj svoje občestvo usposobil 
za službo s tem, da posedanja Jezusa Kristusa kot temelj in kriterij občestva.

Bistvo zakramenta svetega reda je tako v tem, da po polaganju rok in molitvi 
podarja posebno enakost in podobnost z Jezusom Kristusom. S tem  pa je izraže­
no javno in službeno znamenje, pričevanje za Jezusa Kristusa, ki se kaže v službi 
za druge službe. Zakrament sv. reda usposobi duhovnika enkrat za vselej, da go­
vori in dela v imenu Jezusa Kristusa. Kolikor to prav razumemo, ne gre za utem e­
ljevanje kakršnekoli moči. Kajti govoriti in delati v imenu Jezusa Kristusa najprej 
pom eni, da je potrebno delati in govoriti po njegovo. To pomeni, da Jezusa ne 
posedanjim o samo z dejanji službenega duhovništva, am pak tudi s svojim živ­
ljenjskim pričevanjem. Duhovnik je tako v prvi vrsti služabnik Besede, in to božje 
b esed e , pri tem  pa je vedno v središču oznanilo križanega in vstalega Kristusa. 
Sodobni človek je nam en tega oznanila, ne pa merilo. Oznanjati pa pom eni po ­
sredovati sadove lastne kontemplacije. Prihodnost bo iz nas naredila diletante 
na vseh drugih področjih razen na področju oznanjevanja božje besede. Tu lahko 
ostanem o specialisti, če jo bomo meditirali in študirali.

Drugi vidik duhovniške službe je služba zakramentom, ki so u telešena božja 
milost. Zakramentalna služba je služenje ljudem v njihovih ključnih življenjskih 
okoliščinah. Njena učinkovitost pa gradi občestveno življenje, ki prebuja vero, 
upanje in ljubezen.

Tretji vidik duhovniške službe je vodstvena služba ali pastirska oz. pastoralna 
služba. Duhovnikova dolžnost je, da zbira občestvo in ga gradi ter ga vodi po mo­
delu  dobrega pastirja, ki da življenje za svoje. Duhovnik mora skrbeti, da se ures­
ničuje to, kar je storil Bog, ki brezpogojno sprejem a vsakega človeka po Jezusu 
Kristusu. V občestvu je potrebno vzpostaviti prostor bratstva in človečnosti, kjer 
je vsakdo sp re je t s svojimi nalogami in talenti. Zato mora duhovnik karizme od­
krivati in jih spodbujati, jih opogumljati in jim omogočati prostor za delovanje ter 
jih vključevati v celotno telo. Duhovnikova vloga je pastirska, to je pastoralna vlo­
ga v izvirnem pom enu. Vodenje občestva pa je duhovna služba, ki jo duhovnik 
vrši po besedi, po obhajanju zakramentov, posebej še evharistije kot zakramenta 
edinosti. Končno pa se občestvo vodi po osebnem  pričevanju, kajti Bog se bliža 
človeku po človeku. Pastoralna služba kot analogija Jezusovi pastirski službi za­
hteva celega človeka. Zato mora biti duhovnik najprej duhovni človek, ki ustvarja 
prostor za delovanje Sv. Duha. Življenje po Duhu pa pomeni življenje iz vere, 
upanja in ljubezni, iz zaupanja v moč molitve. To končno pomeni tudi žrtev, od­
poved in trpljenje.

Dalje je duhovni človek tudi človek sveta in zanj. Duhovni človek je poklican, 
da je pozoren na znamenja časov, da prisluhne različnim duhovom časa. S po­
močjo vprašanj časa lahko določene razsežnosti evangelija bolje dojam e ter tako 
oznanja primerno konkretni situaciji in potrebam . K tem u spada tudi duhovniko­
vo prizadevanje za človeka vreden družbeni red  in socialno pravičnost, to je pa 
bistvena vsebina starega benediktinskega reka, ki je temelj evropske kulture: ora 
e t labora. Včasih so rekli, da mora teolog v eni roki nositi brevir v drugi pa časopis. 
K duhovnikovemu poslanstvu spada prizadevanje za vzgojo in kultiviranje ljudi.

262



Duhovnik s svojim delom  služi ljudem za službe, ki jih ljudje opravljajo v svetu na 
krajih, do koder duhovnik ne pride.

Čas, ki prihaja, na novo zastavlja vprašanja o smislu življenja in o Bogu. Pogo­
sto zgolj horizontalno sociološko in politično pojmovanje evangelija v zadnjih 
desetle tjih  je mimo. Vse bolj se zdi, da se kmalu ne bom o smeli pritoževati, da ni 
dovolj zanimanja za vero. Problem, ki bo nastal, je, ali bo Cerkev — to pom eni mi, 
sposobna verodostojno in prepričljivo odgovarjati na prebujena religiozna vpra­
šanja in religiozno pom lad tudi eklezialno osmisliti. Nove pastoralne naloge za­
htevajo intelektualno in duhovno budnost. Potreben je pogum, da odgovorimo 
na nova in nenavadna vprašanja. Predvsem pa se moramo zavedati, da so v 
ospredju vprašanja vsebine, ne m etode. Poleg tipično duhovniških služb, kot sta 
oznanjevanje in delitev zakramentov, je dolžnost duhovnikov, redovnikov in re­
dovnic, da delam o za vzgojni, socialni in kulturni dvig božjega ljudstva. Pri tem  se 
seveda posebej zastavlja vprašanje naše vloge v političnem in javnem življenju.

4. Družbena angažiranost laikov in duhovnikov
Posinodalna apostolska spodbuda o laikih pravi, da je politika eno najpo­

m em bnejših področij, kjer bi moral pričevati kristjan laik. V politiki namreč gre za 
odločitve, ki imajo izredno velik vpliv na sedanjost in prihodnost človeškega živ­
ljenja, celotne skupnosti in narodov. Sodelovanje v politiki je služba za skupnost, 
da bi bilo skupno dobro razdeljeno m ed vse ljudi, da bi to bilo tudi storjeno v 
pravičnosti in miru in da bi države vodili v soglasju z evangeljskimi načeli. Evange­
lij nam daje luč in motive za pravilno sodelovanje v politiki. Dokument tudi pozi­
tivno opredelju je politiko kot »mnogovrstne oblike gospodarskega, družbenega, 
pravnega, administrativnega in kulturnega delovanja, nam enjenega organskemu 
in institucionaliziranemu doseganju skupnega dobrega... Skupna blaginja pa je 
vsota vseh tistih pogojev za družbeno življenje, ki so potrebni, da morejo posa­
mezniki, družine in združenja čim bolje in čim lažje doseči lastno popolnost» 
(PASOKL 42).

Vendar to sodelovanje zahteva predhodno vzgojo in pripravo za to, da bi znali 
razumeti prave nam ene vvsakem trenutku odločanja. Pri tem  je zelo pomembno, 
da se upoštevajo različne strukture vladanja in se ve, kako se z njimi komunicira, 
da bi se uveljavilo čimveč pravičnosti. Pri tem  je odločilnega pom ena, kako poj­
mujemo odnos m ed Cerkvijo in državo. Potrebno je jasno razlikovati m ed tem, 
kar kristjan dela v svojem imenu ali v imenu kakšnega združenja, od tega, kar dela 
v imenu Cerkve. V prvem primeru ga vodi krščansko oblikovana vest, v drugem 
primeru pa mora poleg tega najtesneje sodelovati z duhovnimi pastirji. Cerkve v 
nobenem  primeru ne sm em o enačiti z državno skupnostjo ali je povezovati s ka­
terokoli družbeno ureditvijo. Hkrati pa so krščanski laiki danes postavljeni pred 
zahtevo in odgovornost, da »pričujejo za tiste človeške in evangeljske vrednote, 
ki so najbolj notranje povezane s politično dejavnostjo, kot so svoboda in pravica, 
solidarnost, zvesto in nesebično delo za dobro vseh, preprost način življenja, več­
ja ljubezen do ubogih in odrinjenih«, predvsem  pa jih mora pri izvrševanju poli­
tične oblasti voditi duh služenja (PASOKL 42). Politično angažiranje kristjana 
upravičuje samo duh služenja, ki lahko povrne ugled poklicnim politikom. Prav na 
podlagi služenja lahko tudi razlikujemo m ed pravo politiko in njenimi deformaci­
jami. Politika, ki si ne prizadeva, da bi bile njene akcije razvidne kot dejanja za 
skupno dobro, je na najboljši poti, da prebudi pri ljudeh nepripravljenost za po­
litično delovanje. Od preglednosti in prozornosti političnega delovanja je odvis­
na zainteresiranost ljudi za družbeno življenje. Preglednost delovanja pa je mo­
goča, če se deluje iz postavke - vse za skupno dobro. Apostolska spodbuda tako

263



izrecno pravi: »Očitki stremuštva, malikovanja oblasti, sebičnosti in korupcije, ki 
so jih neredko deležni oblastniki, poslanci v parlamentu, vladajoči razredi, poli­
tične stranke, kakor tudi razširjeno mnenje, da je (politika p.a.) nujno moralno 
nevarna, niti najmanj ne opravičujejo kristjanov, da bi skeptično zavračali javno 
delovanje« (PASOKL42). Drugi vatikanski koncil pa je več kot jasen, ko pravi, da je 
»v očeh Cerkve trud tistih, ki se ljudem v korist žrtvujejo za dobro države in sp re­
jemajo brem ena te  službe, vreden vse hvale in spoštovanja« (CS 75). Apostolska 
spodbuda govori celo o političnem delovanju kot o krepostnem  delovanju za 
pravičnost, v kateri je potrebno vzgajati vse ljudi.10

Potrebno je, da se laiki angažirajo v politiki, vsak pač ustrezno svojim sposob­
nostim in možnostim. Kristjan laik mora imeti aktivno skrb, tako pri uporabi gla­
sovanja kakor z osebnim  angažiranjem, za to, da bi se z vsemi pozitivnimi sredstvi 
uveljavljale človeške in krščanske vrednote, da bi bile priznane, in da bi jih do ­
sledno uresničevali. Za to nalogo pa je potrebno oblikovanje vesti na podlagi so­
cialnega nauka Cerkve, ki vsebuje tem eljne principe, kriterije pravičnosti in prak­
tične napotke. Ta nauk je seveda dinamičen, prilagodljiv razmeram in krajem. Po­
sebna dolžnost kristjanov laikov je, da se zavzemajo za človekove pravice, prav 
tako pa je njim pridržana pravica svobodnega političnega organiziranja in stran­
karskega delovanja. Pod posebno točko (23) pravi dokument, naj se kristjani bori­
jo za svobodo veroizpovedi in za svobodno politično delovanje.

Za takšno delovanje pa se je potrebno navdihovati v družbenem  nauku Cerk­
ve in spremljati življenje Cerkve. Pri tem  pa je potrebno sodelovanje in sprem lja­
nje krščanskega občestva in njegovih pastirjev, saj je tudi družbeno delovanje 
kristjana potrebno razumeti na podlagi krsta in znotraj občestva — communio 
(PASOKL 42). Končno pa tudi Zakonik cerkvenega prava od 225. kan. do 227. kan. 
govori o laikih in njihovi dolžnosti te r pravici, ki izhaja iz krsta in birme, da »imajo 
na splošno, posam ezni ali povezani v združenje« posebno dolžnost, »da vsak po 
svoji zmožnosti časno ureditev stvari prepojijo in spopolnijo z evangeljskim du­
hom«, pri čem er morajo biti »pozorni na nauk, ki ga oznanja cerkveno učiteljstvo, 
vendar naj se varujejo, da bi v domnevah ne prikazovali svojega gledanja kot nauk 
Cerkve«.

V primerjavi s tem i kanoni, ki so namenjeni laikom, pa pravi kan. 285 vtretjem  
členu, da je klerikom »prepovedano sprejem ati javne službe, ki so združene z 
izvrševanjem civilne oblasti«. Kan. 287 pa nadaljuje: »Kleriki naj si vedno kar naj­
bolj prizadevajo za ohranitev na pravičnosti tem elječega miru in sloge m ed 
ljudmi.

Dejavno naj ne sodelujejo v političnih strankah in vodenju sindikalnih zdru­
ženj, razen če po presoji pristojne cerkvene oblasti to zahteva varovanje cerkve­
nih pravic ali pospeševanje skupne blaginje.«

Iz teh  sorazmerno skopih zakonskih določil je razvidno, da Zakonik cerkvene­
ga prava razlikuje m ed različnimi nivoji družbenega delovanja. Vsako prizadeva­
nje za pravičnost in mir namreč nujno vključuje tudi družbeno angažiranost kleri­
kov in s tem  vedno tudi določeno politično angažiranje v smislu skupnega dobre­
ga. V izjemnih primerih kanon celo dopušča, da pristojna cerkvena oblast po­
oblasti duhovnika za politično delovanje, če je to v interesu Cerkve oz. skupne 
blaginje.

Prav tako pa kanon, ki govori o laikih in njihovem družbenem  delovanju, po­
sebej določa, da to delovanje izhaja iz zakramenta sv. krsta in birme in da je vodi­
lo njihovega delovanja evangeljski duh. Ker smo ugotovili, da so kleriki v službi 
tistih služb, ki jih izvršujejo laiki, je razumljiva dolžnost klerikov, da oznanjajo, 
kakšne življenjske posledice izhajajo iz kristjanovega zakramentalnega življenja

264



in iz poslušanja božje b ese d e  tudi ted a j, kadar gre za politično delovanje. Še več, 
laiki so dolžni spoznavati nauk cerkvenega učiteljstva o družbenih stvareh in ga 
upoštevati. Duhovniki pa moramo ta nauk posredovati in vse storiti, da bi kristja­
ni delovali iz evangeljskega duha tudi v družbi in še posebej v politiki, gospodar­
stvu kulturi, sociali, šolstvu in drugod. Na področju vzgoje, izobraževanja in 
osveščanja smo duhovniki laikom dolžni nuditi vso pomoč in podporo. Poleg du ­
hovnega vodstva, ki spada k bistvu duhovniške službe, je naša naloga, da s po ­
močjo posebnih struktur in institucij naredimo vse, da bi verni kristjani lahko v 
duhu evangelija delovali na vseh družbenih področjih brez izjeme.

Kar pa zadeva delovanje v združenjih in gibanjih, ki imajo natančno določene 
politične nam ene, pa nam kanon jasno odsvetuje sodelovanje. Ko se gibljemo na 
praktično operativni ravni političnega delovanja, takrat tam ni m esta za klerike, 
razen om enjenih izjem, ki pa niso stvar zasebne pobude. Lahko bi povzeli: kleriki 
neposredno ne smejo delovati v politiki, posredno pa morajo, kolikor hočejo zve­
sto oznanjati Jezusovo veselo oznanilo, ki ima za nam en božje kraljestvo, to pa 
hkrati vključuje tudi politično dimenzijo, katere tem eljna razsežnost je določena 
razdalja do vsega zgodovinskega in svetnega, torej tudi do politike. Cerkev kot 
institucija in kleriki kot njeni predstavniki se tako političnemu delovanju v najšir­
šem smislu te  b esed e  ne morejo in tudi ne smejo odtegniti. Kolikorvera odgovar­
ja na bistvena vprašanja človekovega življenja, toliko vključuje tudi vsa posam ez­
na delna vprašanja našega bivanja, v to pa spada tudi politika. Ko se govori o tem, 
naj se Cerkev ne vmešava v politiko, se dejansko največkrat govori iz pozicije po­
litične moči, ki si je politiko prilastila kot izključno svojo domeno. Prav tisti, ki so 
in še vedno radi opozarjajo Cerkev, do kod sm e in do kod ne, so sami pridno 
snubili predstavnike Cerkve za svojo politično opcijo. Zgodovinska izkušnja nam 
govori, da si je vsaka oblast prizadevala pridobiti Cerkev na svojo stran, zahtevala 
je njeno lojalnost, ker se je zavedala njene moralne avtoritete, saj ji lahko pom a­
ga ali pa onemogoča vladati. Prav tako pa se je Cerkev vedno znova znašla v skuš­
njavi, da bi paktirala z oblastjo zaradi svojih koristi, v primerjavi z nujnim sodelo ­
vanjem z oblastjo zaradi obče blaginje.

G lede na razmere, v kateri smo danes, mislim, da je pri našem delovanju po­
trebno upoštevati naslednje vidike:

1. Duhovniki, redovniki in redovnice ne spadam o m ed člane katerekoli poli­
tične organizacije ali stranke.

2. Naše sodelovanje v družbenopolitičnih ustanovah skupnega pom ena mo­
ra imeti m andat pristojnega ordinarija.

3. Stanovska organizacija z nujnimi političnimi posledicami ne more delovati
brez soglasja pristojnega ordinarija.

4. Laiki so dolžni delovati v družbenopolitičnem  smislu ustrezno svojim stro­
kovnim in človeškim sposobnostim . _

5. Cerkev je dolžna z vsemi razpoložljivimi sredstvi pomagati svojim verni­
kom, da bi bilo njihovo družbeno delovanje čimbolj v skladu z evangelijem in
socialnim naukom Cerkve. . ... . , _

6. Cerkev je dolžna samoiniciativno prirejati različne oblike izobraževanja za
tiste vernike, ki želijo kot kristjani delovati v različnih družbenih plasteh.

7. Cerkev je dolžna kritično presojati javno delovanje vseh ljudi, še posebej 
pa kristjanov, in se tudi javno distancirati od njih, če njihovo delovanje ni mogoče
etično upravičiti. .  . , , ___.

8 Laiki so svobodni, ko izbirajo in iščejo duhovno-eticno pomoč pri duhovni­
kih, redovnikih in redovnicah. Mi pa smo jim po svojih močeh dolžni dati odgovo­

265



re, ki so v skladu z razodetim  naukom Cerkve in še posebej z družbenim naukom 
Cerkve.

9. Duhovniki so dolžni aktivne kristjane v družbenem  življenju spominjati na 
tem eljno evangeljsko zahtevo, ki je služenje, tudi ko se upravlja z oblastjo.

10 Kristjani so dolžni svoje upravljanje z oblastjo izvrševati ne samo javno, 
am pak tudi z zavestjo, da gre za odgovornost pred  Bogom, ki je najtesneje pove­
zana z zakramentalnim življenjem.

Sklep

Izhajali smo iz prepričanja, da jev  naši sekularizirani kulturi identite ta verne­
ga kristjana - laika zbledela in izgubila svojo posebnost oz. specifičnost. Prav se­
danje družbene razmere in sprem em be v njih pa nas izzivajo k dejavni veri. Naj­
prej smo skušali odgovoriti na vprašanje, kdo je vernik oz. laik. Pri tem  izhajamo iz 
zakramenta sv. krsta, saj smo po njem vsi verni deležni trojne Kristusove službe: 
duhovniške, preroške in vodniške. To ima vpliv na kristjanovo življenje in delova­
nje. G lede na različnost služb v enem  in istem  Kristusovem občestvu — commu­
n io imajo vsi krščeni različna poslanstva. Drugi vatikanski koncil, za njim pa Posi- 
nodalna apostolska spodbuda o krščanskih laikih, poudarjata, da je primarni kraj 
vernikovega poslanstva sredi sveta, v katerem verniki živijo in delujejo

Potem ko smo orisali identiteto  vernika - laika in pokazali na njegovo poseb ­
no poslanstvo, smo iskali odgovor glede odnosa m ed verniki in duhovniki, še po­
sebej, kadar gre za družbeno oz. politično delovanje vernikov. Na eni strani smo 
izhajali iz stališča, ki duhovniku prepoveduje oz. omejuje politično delovanje 
(Kan. 287) v strankah in sindikatih, na drugi pa je jasno, da si duhovniki morajo 
prizadevati za pravično družbo. Laiki so pri svojem političnem delovanju popol­
noma svobodni in jih zavezuje njihova krščansko oblikovana vest (CS 4, 73-76). V 
dese tih  točkah smo tako skušali povzeti tiste vidike, ki opredeljujejo odnos m ed 
družbeno angažiranimi verniki in duhovniki oz. Cerkvijo kot institucijo.

1 Prim- Kasper W„ Zukunft aus dem  Glauben, Mainz 1978, 87.
n 2 1 !fonCZ PaVe*II" Posin°dalna apostolska spodbuda o krščanskih laikih (PASOKL), CD 41,4, Ljub-
ijana 1707.

, . 3 B?seda laikos ,iz §r' »>a°S‘ ) pomeni »množico«:, nižji, neizobražen sloj ljudstva v primerjavi z višjim 
slojem. Pojem se  je uporabljal v različnih obdobjih različno. V 3. stol. pred Kristusom se  uporablja za 
stvari m osebe. Laoi so tisti, ki se  udeležujejo zborovanj tako v gledališču kakor pri poganskih kultih
SZvsrlčinnv ' o d P °sfvecemh Pr° fan P<?men te b esede najdemo tudi v NZ. Judovski prevod
SZ v grščino v  2. stoletju po Kristusu uporablja pojem laos za stvari, ki niso posebej posvečene Bogu (I
tam Il7  i  ‘f  .y LXX na.idemo P°iem uporabljen za ljudstvo nasproti duhovnikom in levi­
u m ™ ™  'IT  “ Se Y krščans!<i literaturi pred 3. stol. pojavi zelo redko. Prvič še  v judov-
s em pomenu pri Klemenu Rimskem (1 Klem 40,6). Laikos v poganskem pomenu (neuka masa ljudi) 
ali v judovskem pomenu (niti duhovnik niti levit) NZ ne uporablja. Krščansko ljudstvo pomeni ekklesia 
(Theou), kristjani so udje krščanske skupnosti. Ta pomen kaže na to, da stvarnosti krščanskega laične- 
ga stanu m mogoče razumeti samo z vidika razlikovanja od klera. Eden izmed prvih NZ pomenov o 
laikih govor, o tem, da so od Boga poklicani k verovanju, da so dediči božjega Sina in tako Lorijo 
eklesia Dalje je govor o tem, da so sveti in da tvorijo sveto duhovništvo in hišo nebeškeaa kralia so 
duhovni tempe.) (I Kor 3 16; 2 Kor 6, 16; Ef 2, 1 9 -2 2 ; Hebr 10,21). Ti, ki nekoč nfso bRS so 
poštah božja lastnina, kraljevsko duhovništvo (1 Pet 2,9; Ex 19,6; 23,22; Iz 43,20). V NZ ne gre več za 
razliko med duhovniki in neduhovmki, se  pravi za razliko znotraj Cerkve, ampak za razliko med božjim 
S ° m ln tlst'ml' ki temu ljudstvu ne pripadajo, oz. drugače, za razliko med Cerkvijo in svetom 
Razlikovanje m ed »profanim« in »svetim« v NZ pa tudi ni enako razlikovanju med laiki in duhovniki ali 
Lê  ‘; amP'? razhkovamu m ed božjim ljudstvom in tistimi, ki niso božje ljudstvo. Poleg tega na NZ 
pozna razlikovanje med čredo in pastirjem (Apd 20,28; 1 Pet 5,3) oz. služabniki božjih skrivnostni1 Kor
mesto f  Vu n0Strd° u 0Žie! f  ',iudstva 11 P,et 5 >ali določeno funkcijo oz. hierarhičnomesto (Apd 1,25). Tako je struktura Cerkve razdeljena na stalne službe in na božje ljudstvo. Vsi posve-

266



ceni služabniki tako dobijo ime klerus in preprosti verniki pomenijo laike. Ta terminologija je uveljav­
ljena od 3. stoletja naprej (Klemen iz Aleksandrije, Tertulijan, Origen, Ciprijan), prim. LThK, Freiburg 
1961, Bd.6, 733-735.

4 Dogmatična konstitucija o Cerkvi, 6.
5 Prim Pavel VI, Allocuzione d e l m ercoledi (8. junij 1966), v: lnsegnamenti IV, Rim 1966,794.
6 Prim. Ratzinger J., L’ecclesiologia d e l Vaticano 11, VOsservatore Romano, 27. oktober 1985, 6.
7 prim Janez Pavel II., homilija na slovesni koncelebraciji ob sklepu 7. rednega zasedanja škofov­

ske sinode (30.10.1987), v: AAS 80 (1988) 600.
s Prim. PASOKL, 23.
9 prim. PASOKL, 23 in Pavel VI., Apostolska spodbuda o evangelizaciji, 70.

io  »poleg tega ima politika v prid osebe in družbe svojo osnovno orientacijsko smer v obrambi in v 
pospeševanju pravičnosti kot 'kreposti', za katero je treba vse vzgajati, in kot moralne 'moči', ki podpi­
ra uveljavljanje pravic in dolžnosti vseh in vsakogar na podlagi osebnega dostojanstva človeškega 
bitja« (PASOKL, 42).

267





Matija Kovačič

Osnovne zakonitosti ekonomije

V svojem referatu naj bi obrazložil tem eljne zakonitosti ekonomije. Omejil se 
bom predvsem  na praktične vidike ekonom ske teorije. Imam pa ambicijo razmiš­
ljati o ekonomiji tudi z etičnega vidika. Že dalj časa me namreč vznemirja vpraša­
nje odnosa m ed etiko in ekonomiko. Ne morem se pomiriti s trditvami, ki jih za­
govarja večina ekonomskih teoretikov, da se ekonomija dogaja povsem neodvis­
no od etičnih načel. Saj sta vendar tako ekonomija kot etika utem eljeni v 
človeškem ravnanju. Skupen jima je prostor, pa najbrž vsaj delom a tudi sm oter 
dogajanja. V obeh primerih gre za odnose m ed ljudmi, za kvaliteto življenja. Tako 
bo  moje razmišljanje prepleteno tudi z etično razsežnostjo, kolikor pač poznam 
etiko iz svoje krščanske prakse.

Kaj je pravzaprav ekonomija ali po naše gospodarstvo? Odgovor poskusimo 
najti posredno z definicijo ekonomike kot znanstvene discipline. Izdajatelji zna­
ne Sodobne ilustrirane enciklopedije (v Londonu izšla 1965. leta, v Ljubljani pa 
prevod 1967. leta) so v zvezku Zdravje in bogastvo zapisali naslednjo definicijo: 
»Ekonomija je veda, ki preučuje, kako si družba organizira zadovoljevanje svojih 
materialnih potreb.« Namenoma sem  izbral to definicijo, ker se mi zdi, da najbolj 
nazorno predstavlja bistvo in pravzrok gospodarske dejavnosti. Gospodarstvo je 
torej proces, ali drugače, je sistem  aktivnosti in odnosov, ki ima namen zadovolje­
vati človeške potrebe. Potrebe — to je tisto, kar ljudje potrebujem o za življenje. 
Potrebe zadovoljujemo s porabo dobrin, katerih večino mora dandanes človek 
proizvesti — izdelati. Ker se dobrine porabljajo in ker potrebe naraščajo z veča­
njem blaginje in s porastom  števila prebivalstva, jih je treba vedno znova in več 
proizvajati. Poraba dobrin torej povzroča in hkrati omogoča proizvodnjo. Pa tudi 
obratno velja, zlasti kadar gre za nove dobrine, ki so rezultat tehničnega na­
predka. Dokler npr. pralnega stroja niso izumili, te  dobrine nismo mogli uporablja­
ti. Potrebo po pranju smo zadovoljevali drugače. Tako klasična politična teorija.

Na tej točki se mi postavlja vprašanje, kaj je pravzaprav tisto, kar potrebujem o 
za življenje. Zakaj kdo lahko živi s pestjo  riža na dan, pa je ob tem  srečen, drugi pa 
ne more, ne da bi imel vsak dan bogato obloženo mizo, in še se pogosto pritožu­
je, kako slabo da živi, zakaj kdo vse življenje prebije v zakotni hribovski koči, dru­
gi pa mora vsako leto na potovanja po svetu, zakaj mora kdo premagovati vsakda­
nja pota s kolesom, drugi pa ne more brez m ercedesa, zakaj je komu dovolj, da se 
vsak dan naje in napije, za drugega pa življenje nima vrednosti, če ne more obis­
kovati gledališča in podobno? Kaj je torej tisto, kar potrebujem o za življenje? V 
ekonomski teoriji nisem našel zadovoljivega odgovora.

269



Da bi prišli do njega, je treba — mislim — najprej razčistiti sam pojem dobri­
ne. Dobrine, ki stopajo v gospodarski proces, niso samo materialne narave. Vze­
mimo znanje, ki postaja vse pom em bnejši gospodarski dejavnik, ali glasbo, ki 
pom eni danes izredno donosno dejavnost in hkrati predm et najbolj široke po­
trošnje. Gospodarstvo zajema tudi materialno področje človekovega življenja ali 
kot pravi prof. Trstenjak v svoji knjigi Temelji ekonomske psihologije (str. 63) 
»ekonomsko obnašanje dobiva svoje pobude tudi od drugod, od heterogenih 
področij, ki sama po sebi nimajo nič opraviti z ekonomijo.« Sprašuje se: »ali je 
sploh možno imeti kak predm et, ki ne bi mogel postati tudi ekonomska vredno­
ta.« Gospodarsko kot tudi vsakršno drugo človekovo ravnanje ne usmerjajo samo 
primarne življenjske potrebe. Človek si potrebe, kot pravi Trstenjak prav tam, tu ­
di »umetno ustvarja.« Velikega dela dobrin, brez katerih se zdi, da danes ne mo­
remo, še pred  sto leti niso poznali.

Zase razlikujem tri vrste dobrin:
— dobrine, ki omogočajo življenje (hrana, obleka)
— dobrine, ki lajšajo življenje (orodja, stanovanjska oprema)
— dobrine, ki lepšajo življenje (potovanja, kulturne dobrine).
Čim bolj je družba ekonomsko razvita, tem  večji delež v potrošnji in proiz­

vodnji imajo dobrine druge in tretje skupine. Čim večji je delež teh  v porabi, tem  
večja je kvaliteta življenja, kakor to danes m oderno poimenujemo. Človek po svo­
jem bistvu teži k čim večji kvaliteti življenja. Da bi to dosegel, pa mora več in bolj 
učinkovito delati, kajti čim višje kvalitete je dobrina, tem  več truda je treba vložiti 
v njeno pridobitev. To načelo dosledno velja na družbeni ravni. Na ravni posa­
meznika ali skupine posameznikov pa si je mogoče zagotoviti večji delež kvali­
tetnejših  dobrin tudi takrat, kadar kdo lahko participira z večjim deležem  pri d e ­
litvi ustvarjenega družbenega bogastva. To je eden  od vzrokov za pojav socialnih 
razlik v družbi. O tem  več kasneje.

G lede na po trebe oziroma dobrine, ki jih potrebujem o ali želimo, smo ljudje 
zelo različni. Za čim bolj kvalitetne dobrine gre, tem  večje so te  razlike. Medtem 
ko se g lede po treb  po dobrinah prve skupine ljudje skorajda ne razlikujemo (ra­
zen kolikor so te  razlike geografsko in morda civilizacijsko pogojene), so po trebe 
po dobrinah tretje skupine izrazito individualno obarvane. Nekomu lepša življe­
nje obiskovanje koncertov, drugemu križarjenje z jahto, tretjem u oblačenje po 
zadnji modi, četrtem u pornografske predstave, petem u občutek prestižnega 
družbenega položaja itd. Od kod te  razlike? Mislim, da gre za sistem individual­
nih in družbenih vrednot. Ta je etično in civilizacijsko določen. Ekonomske zako­
nitosti ne igrajo pri tem  nobene vloge. Gospodarstvo bo proizvajalo tiste dobri­
ne, ki jih ljudje potrebujejo oziroma za katere mislijo, da jih potrebujejo, torej 
tiste, ki jih ljudje iščejo. Za gospodarstvo ni dobrih in slabih dobrin v etičnem 
smislu. Seveda pa z druge strani sistem vrednot lahko močno vpliva na gospodar­
ski proces. Zato družbeni sistemi, zlasti totalitarni, skušajo tako pogosto prek 
ideološke indoktrinacije vplivati na sistem vrednot.

Za razumevanje tega odnosa m ed ekonomijo in etičnim se zdi pom em bno 
vprašanje, od kod v človeku motiviranost za delo — fizično in umsko, ter za na­
prezanje k vse večji storilnosti tega dela kot tudi za vsakršno drugo ustvarjalnost. 
Ekonomska teorija lahko utemelji to motiviranost samo z željo ali potrebo po vse 
večjem dohodku. Toda dohodek ni zadnji namen človekove aktivnosti, dohodek 
je samo sredstvo za dosego ciljev — razen v tistih izjemnih primerih, ko posa­
mezniku bogastvo samo po sebi pom eni vrednoto. Namen je pravzaprav večja 
kvaliteta življenja. Toda od kod v človeku to hotenje, ki je tem eljni generator nje­

270



govega ravnanja? Mislim, da gre za izrazito človeško držo, ki jo zase poim enujem  
»Težnja po preseganju m aterialne določenosti« in ki tem eljno določa človeka kot 
psiho-socialno bitje. Teologi jo v vašem jeziku morda poim enujete drugače. Naj­
brž je transcendenca ena od oblik v uresničevanju te  težnje. Človek kot biološko 
bitje je namreč izrazito materialno določen, in ker se zaveda sam sebe, ga to ovira 
v njegovem samouresničevanju, v njegovem učlovečenju. Če Teilhard de  Chardin 
pravi, da svet še  ni dovršen, sm em o najbrž to reči tudi za človeka. Učlovečenje se 
še vedno dogaja. Prof. Trstenjak govori o človeku kot bitju prihodnosti. Človek ni 
samo to, kar je, am pak tudi to, kar bo. Človek s svojim intelektualnim snovanjem, 
emocionalnim doživljanjem in svojimi željami presega svojo materialno biološko 
določenost in razsežnost. Trstenjak pravi, da »se s specifično človeško višino sre­
čamo samo tam, kjer nam zgodovinski ostanki pričajo, da so ta bitja s svojim rav­
nanjem že prekoračila naravne okvire zgolj biološkega obstoja« (Človek bitje pri­
hodnosti, 51). Ta težnja po preseganju m aterialne določenosti se z razvojem 
stopnjuje, kar na ekonom skem  področju najdeva odsevv pojavljanju in spodbu­
janju vedno novih potreb, predvsem  tistih iz druge in tretje skupine. Žal ta razvoj 
z vidika krščanske etike ne gre vedno v pozitivno smer. Posameznikom ali skupi­
nam pom enijo vrednote višje kvalitete tudi take dobrine, do katerih je mogoče 
priti samo s podrejanjem  ali oškodovanjem drugih oziroma take, ki služijo zado­
voljevanju nizkih gonov v človeku.

Zadovoljevanje življenjskih potreb  je torej tem eljno gibalo gospodarske d e ­
javnosti. Gospodarski proces pa se odvija v štirih fazah: proizvodnja, menjava, d e ­
litev in potrošnja.

V proizvodnji dobrin se — kot pravi ameriški ekonomist Samuelson — pred 
gospodarstvenika postavlja troje tem eljnih vprašanj, na katere mora najti odgo­
vor, p reden  sprejm e poslovno odloččitev: KAJ, KOLIKO in KAKO proizvajati. Od­
govor na prvi dve vprašanji je povezan s problem om  zadovoljevanja potreb. Pro­
izvajati je treba tisto, kar ljudje potrebujejo, kajti samo tisto bo mogoče prodati 
in samo toliko, kolikor ljudje potrebujejo. Toda kako naj npr. tovarna čevljev ve, 
kakšne in koliko čevljev ljudje potrebujejo? Do te  informacije je mogoče priti na 
dva načina:

1. z načrtovanjem porabe na družbeni (državni) ravni na podlagi nekakšnih 
potrošnih normativov, katerih kakovostna in količinska raven je odvisna od stop­
nje gospodarske razvitosti družbe oziroma višine življenjskega standarda. Ta na­
čin je osnova za m odel centralno-planskega gospodarstva, ki so ga izdelali v d e ­
želah realsocializma in se je izkazal za preveč togega in zato neučinkovitega.

2. Druga pot do informacije KAJ in KOLIKO proizvajati pa je spremljanje po­
vpraševanja. Proizvajati je treba tisto, kar ljudje kupujejo, po čem er torej povpra­
šujejo in pri čem er je zaslužek največji. Praktično uporabno merilo za to odločitev 
je stopnja donosnosti (rentabilnosti) oziroma profitibilnosti. Kot podjetnik se 
bom  odločal za vlaganje v tisto proizvodnjo, ki mi bo prinesla največji dohodek 
oziroma dobiček. Tako bo moj proizvodni program najbolj usklajen z družbenimi 
potrebam i. Čim večje je namreč pom anjkanje določenih proizvodov na trgu, tem  
večji dobiček dosegam o v tej proizvodnji. Ko je proizvodov dovolj ali preveč, nji­
hova cena pade in višina dobička se zmanjša oziroma se lahko pojavi celo izguba. 
Takrat nadaljnja proizvodnja ni več smotrna, ker ni več družbeno potrebna. Ljud­
je teh proizvodov več ne potrebujejo. Tako deluje m odel tržnega gospodarstva. 
Dobiček je torej merilo podjetniške uspešnosti in hkrati skladnosti proizvodnje z 
družbenimi potrebam i. Zato je tem eljni namen podjetij ustvariti čim večji 
dobiček.

271



Za narodnogospodarsko raven pa to ne more biti edini kriterij. Če bi na tej 
ravni presojanja uporabljali kot merilo potrebnosti in uspešnosti zgolj dobiček, 
bi bilo npr. nesm iselno preganjati proizvodnjo in trgovino z mamili, ki prinaša 
velike dobičke. Spet gre za tem eljno vprašanje vrednot. Potrebe ljudi so namreč 
lahko izkrivljene, socialno patološke, destruktivne. Spet moramo ugotoviti, da je 
gospodarstvo indiferentno do vrednostnih meril. Z upoštevanjem  zgolj ekonom ­
skih zakonitosti ni mogoče preprečiti zadovoljevanja destruktivnih potreb. To je 
ena šibkih strani tržnega m odela gospodarstva. Ustvarjanje čimvečjega dohodka 
ne more biti edini nam en družbenega razvoja. To se nam danes vse bolj očitno 
kaže.

Kje je izhod iz zadrege? V dveh smereh:
a) Na ravni posameznika, torej gospodarstvenika, ki sprejm e poslovne odlo­

čitve; ta in edino ta lahko poleg ekonomskih upošteva tudi vrednostna merila.
b) Na družbeni ravni je mogoče ta problem  normativno urejati na podlagi po­

litičnega konsenza (v demokratični družbi) ali totalitarne politične moči. Pri tem 
gre v bistvu za prisilno uveljavljanje večinskega ali splošnega interesa pred po­
slovnim interesom  posameznikov. Toda učinkovitost takega urejanja je, kot je 
znano, omejena.

V obeh primerih se srečujemo z etičnim.
Drugo vprašanje KAKO proizvajati je povezano z gospodarsko uspešnostjo 

proizvodnje. Temeljno ekonomsko načelo pravi, da je treba s čimmanjšim vlož­
kom sredstev in dela doseči čimvečji učinek. Zato gredo prizadevanja na področ­
ju razvoja proizvodnih postopkov (tehnologija) v smeri čimbolj racionalne porabe 
sredstev, energije in dela, pri tem  pa podjetnik zasleduje samo direktna vlaganja 
in direktne finančne učinke. Zato je zgolj s podjetniškega vidika razumljivo, da si 
ne dela  skrbi, če npr. zaradi uvedbe robotov delavci izgubijo zaposlitev ali če 
stranski proizvodi onesnažujejo okolje ipd. Šele če bi npr. prispevek za zaposli­
tev odpuščenih delavcev ali izdatki za sanacijo ekološko škodljivih proizvodnih 
učinkov postali obvezen elem ent proizvodnih stroškov, bo podjetnik zainteresi­
ran za družbeno ustreznejšo tehnologijo ali proizvodno smer. To mora zagotoviti 
družba oziroma država z ustreznimi normativnimi akti. V bistvu gre sp e t za vpra­
šanje družbenih vrednot.

Dobrine praviloma porabijo drugod, kot jih proizvajajo. Da bi proizvodi prišli 
od proizvajalca do porabnika, je potrebna posredniška faza, torej menjava. To 
opravljata prom et in trgovina (oziroma banke, kadar nastopa denar kot blago). 
Osnovno vprašanje za gospodarstvenika v tej fazi je »PO ČEM IZDELKE PRODA­
JATI?« ali z drugimi besedam i »KOLIKO JE BLAGO VREDNO?« Drugo ekonomsko 
načelo pravi, da je blago vredno toliko, kolikor je mogoče zanj iztržiti, za kolikor 
ga je mogoče prodati. Prodajalec vedno postavi najvišjo možno ceno, za katero še 
pričakuje, da bo za kupca sprejemljiva, ne glede na to, koliko je blago v resnici 
stalo. Kakšno ceno bo doseglo, pa je odvisno od razmerja m ed ponudbo in po­
vpraševanjem. Gre za poznan zakon vrednosti, ki pravi, da cena blaga raste, če je 
povpraševanje po blagu večje od ponudbe oziroma pada, če je stanje obratno. 
To je osrednja ekonomska zakonitost, ki ne samo določa vrednost blaga v prom e­
tu, tem več usmerja tudi razmestitev (alokacijo) proizvodnih tvorcev — torej na­
ložbe. Kapital za naložbe se seli oziroma močneje usmerja v tiste dejavnosti, za 
katerih izdelke je povpraševanje večje od ponudbe in so zato zaslužki tam večji. 
Tako zakon vrednosti sam odejno uravnava razvoj gospodarstva v ekonomsko op ­
timalni smeri. Tržni m odel gospodarstva temelji na delovanju zakona vrednosti. 
Zakon vrednosti pa deluje popolno samo v primeru, če na trgu vlada svobodna

272



konkurenca m ed subjekti (proizvajalci in porabniki). Če proizvajalci z m onopol­
nim povezovanjem obvladujejo obseg ponudbe (npr. ob velikem pridelku kave 
del pridelkov uničijo ali zadržijo v skladiščih), potem  je cena večja, kot bi ustreza­
lo razpoložljivi količini blaga. Ali drug primer: če država z normativnimi akti zadr­
žuje cene kmetijskih pridelkov pod ravnijo cen, ki bi se oblikovala na prostem  
trgu, deluje to enako, kot če bi cena padla zaradi prevelike ponudbe. Proizvajalci 
zmanjšujejo pridelovanje, čeprav blaga ni dovolj. Ta omejitveni dejavnik pri d e ­
lovanju zakona vrednosti je druga šibka točka tržnega m odela gospodarstva. Zato 
je tudi v tržnem gospodarstvu nujna normativna intervencija države.

Delovanje zakona vrednosti ni nikakršna specifičnost tržnega gospodarstva, 
ki ga v naših predstavah enačimo s kapitalističnim oziroma meščanskim 
družbenoekonom skim  sistemom. Zakon vrednosti deluje povsod, kjer se dogaja 
menjava blaga. Deloval je enako v prazgodovinski dobi, ko so še menjavali blago 
za blago, deloval bo  tudi v poindustrijski dobi, ko denar morda ne bo več m enjal­
no sredstvo. Zato mislim, da tržni in centralno-planski ekonomski m odel nista 
nikakršno določilo takega ali drugačnega družbenoekonom skega sistema. Sta le 
dva različna — in po dosedanjih izkušnjah tudi različno uspešna — instrumenta 
za obvladovanje zakona vrednosti in s tem  za uravnavanje gospodarskega razvo­
ja. Tržni m odel je uspešnejši, ker vključuj e sam odejnost uravnavanja razvoja sko­
zi sproščeno delovanje zakona vrednosti ob hkratnem normativnem zagotavlja­
nju svobodne konkurence (prostega trga). Tudi tržni m odel gospodarstva ni po ­
poln. Poleg že om enjenih slabosti se npr. tudi informacija o tem, da proizvodnja 
določenega blaga ni več družbeno potrebna, pojavi šele takrat, ko je tega blaga 
že preveč, ko je bilo nekaj dela in sredstev (teoretično gledano) že nekoristno 
porabljeno. Vendar je treba reči, da bolj učinkovitega m odela gospodarskega 
razvoja doslej človeštvo še ni uspelo razviti.

S tem  ko smo v menjavi na trgu ugotovili, koliko je blago vredno, pa se odpre 
naslednje vprašanje: KOLIKO BOMO S TO PROIZVODNJO ZASLUŽILI. Podjetnik 
mora — po možnosti že vnaprej — ugotoviti, ali se mu proizvodnja splača. Splača 
se mu takrat, kadar za blago iztrži več, kot je vanj vložil, teži pa za tem , da bo ta 
razlika čimvečja. Kako je sploh mogoče kaj zaslužiti? Proizvodi so praviloma več 
vredni kot predm eti in energija, ki smo jih uporabili za njihovo izdelavo. Pravimo, 
da pridobijo proizvodi v proizvodnem procesu novo vrednost. Ta je rezultat vlo­
ženega dela in znanja, ki je samo oblika dela. Nova vrednost je v bistvu dohodek, 
ki ga s proizvodnjo ustvarimo. Narodni dohodek je skupen dohodek celotnega 
gospodarstva kakšne družbene skupnosti. Dohodek oz. narodni dohodek, v b i­
stvu torej delo, je izraz blaginje. Ta nova vrednost je nam enjena v prvi vrsti pokri­
vanju stroškov delovne sile, razliko pa predstavlja dobiček. Ekonomsko uspešna 
je tista proizvodnja, ki zagotavlja nadpovprečen dobiček. Kolikšen je nadpovre- 
čen dobiček? Če deluje trg kapitala, potem  lahko rečemo, da dosežem o nadpo­
vprečen dobiček takrat, kadar je ta večji od obresti, ki bi jih dobili, če bi za proiz­
vodnjo potreben  kapital naložili v banki. Včasih pa je smiselno proizvajati tudi 
tedaj, če pod jetje  posluje brez dobička, da torej zagotavlja le osebne dohodke 
delavcem (pokriva stroške delovne sile) ali celo — v izjemnih primerih in za krajši 
čas — če nova vrednost ne pokriva niti predvidenih (ali povprečnih) stroškov d e ­
lovne sile. Bolje je zaslužiti nekaj kot nič, če ni mogoče proizvajati kaj drugega. 
Količina dobička je odvisna od konjunktumosti proizvodnje (kako dobro se blago 
prodaja) in od tega, za kolikšno »plačo« so ljudje pripravljeni ali tudi prisiljeni 
delati. Čim manjši delež nove vrednosti gre za osebne dohodke delavcev oziroma 
za stroške dela, tem  večji je dobiček.

273



Pri delitvi gre za vprašanje, koliko nove vrednosti bo pripadlo posameznim 
udeležencem  v proizvodnem procesu. To vprašanje ima več razsežnosti:

— koliko od skupnega narodnega dohodka bo odpadlo na posam ezne 
panoge

— koliko dohodka bo šlo za osebne dohodke in koliko za dobiček
— komu pripada dobiček in kako se bo porabil.

Ekonomska teorija pozna dve delitvi: primarno in sekundarno.
S primarno se razporedi narodni dohodek m ed posam ezne panoge. Mehani­

zem delitve so cene. Če deluje zakon vrednosti neovirano, potem  skozi višje cene 
dobivajo večji delež narodnega dohodka tiste panoge, ki so deficitarne, katerih 
proizvodi so bolj iskani oziroma pri katerih je povpraševanje večje od ponudbe. 
Učinek tega je, da se te  vrste proizvodnja lahko razmeroma hitreje razvija in tako 
pride do izenačevanja ponudbe in povpraševanja. Lahko pa tudi država z dolo­
čanjem cen postavi posam ezno panogo v priviligiran položaj, če želi npr. pospe­
šiti njen razvoj, ali tudi v podrejen položaj, če želi del akumulacije, ustvarjene v tej 
panogi, preliti drugam. To zadnje se je npr. domala ves čas po vojni dogajalo z 
našim kmetijstvom.

Sekundarna delitev pa zajema delitev dohodka v podjetju. Osebni dohodki 
delavcev v tržnem gospodarstvu so odvisni predvsem  od razmer na trgu delovne 
sile in od delovne storilnosti posameznika ali skupin, pa seveda tudi od konjunk- 
turnosti proizvodov. Če je v deželi veliko brezposelnih, ki so pripravljeni delati 
tudi za nižjo plačo, potem  se mezde znižajo. Poznana so zgodovinska obdobja, ko 
so podjetniki tudi prek državnih instrumentov vzpostavljali take odnose, da je 
bilo število brezposelnih zelo veliko in je bila cena dela zato zelo majhna. Po­
dobno stanje se lahko pojavi v obdobjih gospodarskih kriz. V novejšem času je 
sindikalno gibanje na tem  področju veliko napravilo za zaščito delavcev, tako da 
imajo danes tudi brezposelni vsaj minimalno socialno varnost. Višino osebnih 
dohodkov pogosto regulirajo tudi z državnimi predpisi (minimalni osebni do­
hodki), zelo pom em bno vlogo pri določanju plač pa imajo še kolektivne pogodbe 
m ed sindikati in delodajalci. V gospodarsko razvitih družbah je delitev dohodka 
v korist delavcev razmeroma dobra. Dobički pa so zato seveda manjši. Tudi iz teh 
razlogov se pogosto kapital seli v dežele, kjer je veliko delovne sile (Taiwan) in je 
ta zaradi tega poceni. To pa spet omogoča gospodarski razvoj tam, kjer nimajo 
lastnega kapitala. Merilo za udeležbo posameznikov pri skupnem dohodku je 
delovna storilnost, ki je rezultat prizadevnosti in znanja. Prizadevne j ši zaslužijo 
več, in to je neposredna spodbuda za bolj učinkovito delo, ki poveča tudi skupni 
učinek. Kjer ta motivacija odpade, ljudje popustijo v svoji delovni prizadevnosti 
in učinki proizvodnje se zmanjšajo (primer pri nas ali še bolj drastično v vzhodni 
Evropi). Konjunkturnost proizvodnje pa se v delitvi dohodka kaže tako, da so v 
tistih dejavnostih ali podjetjih, kjer ustvarjajo večji dohodek, lahko osebni do­
hodki (ali mezde) večji. Učinek tega je, da se sposobnejši delavci selijo v uspeš­
nejša podjetja  in panoge, ali tudi dežele, kar tem  podjetjem  omogoča še hitrejši 
razvoj. Podoben učinek pa lahko dosežem o tudi, če na račun manjšega dobička 
povečamo osebne dohodke sposobnih in prizadevnih delavcev, ali priznavamo 
nagrade inovatorjem ali vlagamo sredstva v strokovno usposabljanje delavcev.

In zdaj k vprašanju, KOMU pripade dobiček. Mislim, da gre za eno ključnih 
vprašanj gospodarstva, ki v ekonomski teoriji še vedno ni zadovoljivo rešeno. 
Družbenoekonomski sistemi se bistveno razlikujejo prav glede tega vprašanja 
in ne po tem , ali je prisotno ali odsotno tržno gospodarstvo, kakor navadno mis-

274



limo in poslušamo. Dalje mislim, da vključuje to vprašanje poleg ekonomske tudi 
izrazito etično dimenzijo. Poglejmo:

Meščanska ekonomska teorija izvede osebne dohodke ali m ezde na raven 
proizvodnih stroškov in trdi, da je dobiček kot del nove vrednosti rezultat izključ­
no vloženega kapitala. Zato pripada lastniku kapitala oziroma podjetniku. Po 
marksistični teoriji pa je nova vrednost rezultat izključno vloženega dela, zato ta 
teorija praktično ne pozna pojma dobiček. Pozna le kategorijo dohodka, ki se, 
grobo vzeto, deli (porabi) za osebne dohodke, splošne družbene po trebe in za 
razširitev proizvodnje. Torej pripada delavcem in družbi. Gre za pom em bno raz­
liko m ed obem a konceptoma. Res, da tudi podjetnik v kapitalističnem gospo­
darskem  sistem u vlaga večji ali manjši delež dobička nazaj v gospodarstvo — v 
razširitev in razvoj podjetja in s tem  tudi v nova delovna m esta. V sodobnih razvi­
tih družbah ga k tem u močno spodbuja tudi državna regulativa. Vendar pa lastnik 
kapitala lahko poljubno količino dobička porabi za osebno potrošnjo in v praksi 
ta rešitev številnim ljudem omogoča razkošno življenje v brezdelju. Tako zaseb­
no lastništvo kapitala oziroma dobička omogoča močno socialno diferenciacijo 
m ed prebivalstvom. Drugi socialni problem, ki je nemara še bolj pereč, pa vidim v 
tem, da se pri lastnikih kapitala praktično koncentrira tudi politična moč. Čim 
manjši je krog lastnikov kapitala, tem  bolj zgoščeni so centri politične moči in tem  
hujše socialne napetosti se porajajo. Zato ni naključje, da v sodobnih meščanskih 
gospodarstvih zelo spodbujajo razpršitev kapitala na čim širši sloj prebivalstva
(delničarski sistem).

Mislim, da nobeno od teh  dveh teoretičnih izhodišč v zvezi z izvorom nove 
vrednosti povsem ne ustreza realnosti. Kapital sam po sebi se ne more oplajati. 
Banka lahko npr. varčevalcem izplačuje obresti samo zato, ker je nekdo zaintere­
siran, da si te  prihranke sposodi in jih vloži v proizvodnjo ter del dohodka odstopi 
banki kot odškodnino (obresti) za sposojeni kapital. Nobene proizvodnje pa ni 
brez dela. Torej končno vendarle le delo ustvarja novo vrednost. Res pa je tudi, 
da je delo, ki je oprem ljeno s kapitalom, dosti bolj učinkovito, ustvari torej več 
nove vrednosti. K novi vrednosti torej prispevata oba proizvodna faktorja: delo 
in kapital. Ključno vprašanje pa je, kolikšen je delež enega in drugega. Ekonom­
ska znanost zadovoljivega odgovora na to vprašanje — kolikor mi je znano — še 
ne pozna. Zato je tudi težko izpeljati s socialnega vidika optimalno (da ne rečem 
pravično) delitev nove vrednosti. Mislim, da ni nemogoče.

Ostane še četrta faza ekonomskega procesa: poraba (ali potrošnja v starem 
besednjaku). To je faza, ki sklene proizvodni krog in hkrati odpre novega. Z do­
hodkom, pridobljenim  v proizvodnji, ljudje nabavijo dobrine ter jih porabijo. S 
tem  se ustvari prostor za proizvodnjo novih dobrin in ustvarjanje novega dohod­
ka. Pomem bna pa je tudi oblika porabe. Dohodek lahko porabim o za osnovne 
življenjske potrebe, za dobrine, ki olajšajo in olepšajo življenje, del dohodka 
lahko tudi kapitaliziramo, se pravi sprem enim o v hranilne depozite pri banki ali 
naložimo v proizvodnjo. Končno lahko del dohodka tudi tezavriramo — sprem e­
nimo v zaklad (npr. kupimo zlato ali devize in jih hranimo doma). To je mrtev kapi­
tal, ki se ne oplaja in ničesar ne prispeva k razvoju gospodarstva. Lastniku pa seve 
zagotavlja določeno socialno varnost, če je varno spravljen. Čim večji delež nove 
vrednosti — torej dobička in osebnih dohodkov — se porabi za nove naložbe, 
tem  hitrejši je gospodarski razvoj družbene skupnosti, rast življenjskega stan­
darda pa je nekoliko upočasnjena.

Tako je gospodarski reprodukcijski krog sklenjen.

275



Za konec tega razmišljanja bi rad opozoril še na vprašanje, ki se nam danes še 
prav posebej ostro zastavlja: Kakšna je funkcija gospodarstva v razvoju družbe 
nasploh? Mnogi enačijo gospodarski in družbeni razvoj. Mislim, da je to velika 
zmota in da povzroča številne razvojne konflikte v družbi. Gospodarstvo je samo 
eden  od segm entov družbenega — ali če hočete civilizacijskega — razvoja. Res, 
da nemara najpomembnejši, ker zagotavlja tem eljne možnosti za življenje, vendar­
le samo eden. Predvsem pa — kot smo videli — gospodarstvu je namen postav­
ljen zunaj njega samega, s tem, kako ljudje želijo živeti oziroma kako mislijo, da 
bi bilo vredno živeti. Zato samo z optimiranjem gospodarstva ni mogoče optimi- 
rati celotnega družbenega razvoja. Tudi ni mogoče razvoja gospodarstva prepu­
stiti zgolj sam odejnem u delovanju ekonomskih zakonitosti. Ne zaradi teh zako­
nitosti samih, pač pa zato, ker družbeno življenje zaradi svobode posameznika 
omogoča tudi destruktivne oblike, ki ne delujejo v smeri optimalnega in etično 
korektnega družbenega razvoja, pač pa uveljavljajo ozke in samoljubne interese 
posameznikov ali skupin.

Kam vodi današnji model gospodarskega razvoja, ki determinira sodobno po­
rabniško družbo? Zanj je značilno spodbujanje potrošnje, m enda zaradi potroš­
nje same. S tem  se sicer vzdržuje razvojna napetost v gospodarski sferi, je pa po 
mnenju mnogih slepa ulica in vodi v razkroj naše civilizacije. Ko je E. From v svoji 
znani študiji (E. From: To have or to be, 1976) analiziral razvojne trende zahodne 
civilizacije, je dilem o nadaljnjega razvoja izrazil z znanim rekom »biti ali imeti«. 
Tako dosledno, kot je izrečena, seveda te  dilem e ne gre razumeti. Če hočemo 
biti, brez imetja vendarle ne gre. Gospodarstvo je nujna in pom em bna sestavina 
življenja. Vsekakor pa je bridko res, da mora današnji — zlasti zahodni — človek 
resno razmisliti o tem, KAJ IMETI in KAKO BITI, če hoče preživeti.

In to je v svojem bistvu vendarle predvsem  etično vprašanje, čeprav se po­
stavlja v potrošni in delitveni fazi gospodarskega procesa. Če hočemo »ozdraviti« 
gospodarski razvoj, moramo začeti spreminjati predvsem  sistem  vrednot. To pa 
je mogoče izključno na osebnostni ravni.

276



Janez Juhant

Krščanstvo in narod(nost)
Uvod

Skoraj brezsm iselno se zdi govoriti danes o narodu, ko se povsod po svetu 
pogovarjamo o združevanju, o svetovni družbi, o evropski skupnosti, o odpravlja­
nju meja. Na drugi strani pa se v dediščinah realnega socializma narodi šele sedaj 
borijo za svoje pravice, za priznanje in za osamosvojitev. Marksizem je osamosvo­
jitev naroda zavrgel za ceno internacionalizma delavskega razreda in njegove vo­
dilne sile. Za Slovence in druge narode, ki smo živeli dese tle tja  pod rdečo zvez­
do, je to pom enilo korak nazaj oz. pri njih je razvoj zaostal za p e td ese t let: Koc­
bek  govori leta 1970 enako kot leta 1940: Slovenec stoji torej danes sp e t pred  
enakimi problem i kot pred revolucijo.

Narod je po Slovarju slovenskega knjižnjega jezika »skupnost ljudi, navadno 
na določenem  ozemlju, ki so zgodovinsko, jezikovno, kulturno, gospodarsko po­
vezani in imajo skupno zavest«1. Narod, od naroditi, torej ni samo naraven ampak 
tudi nadnaraven, se pravi nadem piričen pojav, ki je zaradi svoje presežnosti tež­
ko opredeljiv. To potrjujejo že razprave o narodu v naši zgodovini, npr. pri Pre­
šernu, Kreku, Cankarju. Ti misleci v zvezi z narodom poudarjajo kri, plem e (nara­
ven izvor) in jezik (kulturo), pri tem  pa vlada negotovost glede slovanskih plem en, 
kar potrjujejo razprave ob ilirizmu in ponovno ob združenju južnih Slovanov v 
Jugoslavijo.

Pojem narodnosti pom eni pripadnost določenem u narodu, tudi oznaka za 
narodne manjšine. Soroden pojem  je nacija, ki naj bi bila subjektiviteta- 
sam ozavedanje naroda kot etnične skupine: Narod kot naravna in kulturna da­
nost, dobi z nacijo svojo ontološko uresničenje. Njena potrditev je tudi politična 
utemeljitev, tj. državnost.2

1. Rast narodne zavesti v novem veku
Večina evropskih narodov je narodne problem e reševala že v prejšnjih sto let­

ji^, vzhodnoevropski so korakali za njimi, prav tako tudi Avstrija, ječa narodov. 
Nove misli je dosledno zavračala, kajti cesar ni potreboval učenjakov ampak 
»pridne državljane«, kot je zatrdil Franc 1. na kongresu treh cesarjev leta 1821 ljub­
ljanskim šolnikom in zahteval, da mora »kdor meni služi, poučevati, kakor jaz uka­
zujem.«3. Avstrijsko-nemški in madžarski nacionalisti, ki jih je spodbudila usta­
novitev nemške pruske države (1. 1866) in avstrijsko-madžarske dualistične unije 
(1. 1867), pa so narodnostna vprašanja reševali mimo in proti interesom  drugih 
narodov.

277



Slovenci so še najbolj izmed narodov Avstrije upali, da jim bo vprašanje na­
rodnosti pomagala reševati katoliška Cerkev. Razumljivo, saj so bili narodnostni 
problemi poleg oznanjevanja predvsem  delo duhovnikov. Alojzij Wolf, Matevž 
Ravnikar, Anton Martin Slomšek, Luka Jeran, Karel Klun, Anton Mahnič, Anton 
Gregorčič, Franc Ivanocy, Janez Ev. Krek, Anton B. Jeglič, Ivan Trinko-Zamejski so 
samo nekatera vsem znana imena teh  mož. Vsi so se zavedali, da morajo kot slo­
venski katoličani skrbeti tudi za narodov blagor. Mahnič je tudi jasno opredelil 
odnos vere in narodnosti: katolištvo je vesoljnost, zato je nad narodno pripad­
nostjo in jasno je postavil tudi formalno plat tega odnosa: Katoličan ne sme biti 
suženj narodne zaprtosti, katolištvo je odprtost za vse. Z drugačne strani je Krek 
poudarjal isto: Avstrija je kot katoliška država dolžna skrbeti za enakost vseh na­
rodov in Krek je menil, da je katolištvo tudi za nas Slovence edina rešitev. Avstrija 
je bila prem alo katoliška in preveč liberalistična, da bi bila uspela rešiti ta pro­
blem. Tudi slovenski narodnonapredni krogi zaradi političnih okoliščin še zdaleč 
niso uspeli Slovencem zagotoviti pravic, ki so jih brezobzirno uveljavljali Nemci.

Nova država ni bila ugodno podnebje za reševanje narodnih problemov. 
Med kristjani so nove teoretične osnove nudili krščanski socialisti, zlasti Kocbek, 
ki pa so s podreditvijo odrešenjske vizije naroda Oblasti (Partiji) zapečatili naro­
dovo usodo v zakonitosti razrednega boja (Hribar). Razredni boj pa je razrešil na­
rod in ga postavil v funkcijo m ednarodne razredne teorije. Njen končni cilj je uki­
nitev naroda z vsemi drugimi družbenimi pojavnimi oblikami vred. Marksisti so 
kljub zamegljenemu teoretičnem u razčlenjevanju tega vprašanja praktično kaj hi­
tro pokazali takšno po t podreditve vsega logiki Partije, kot pričajo protagonisti 
tega boja za oblast pri nas.

Pri nas in v drugih realsocialističnih deželah je po razpadu Partije nacionalno 
vprašanje postalo poleg gospodarstva sp e t glavni družbeni problem.

2. Pogledi Cerkve na narod
Krščanski pogled na narod temelji v veri, da je Bog absoluten gospod usode 

posameznikov in narodov. Že Stara zaveza se zaveda, da Bog vodi vse človeško 
delovanje, tudi usodo naroda te r vso njegovo politiko in zgodovino. Preroki zato 
napovedujejo zlom vsakega človeškega prizadevanja, ki ne temelji na božji moči 
(npr. Mihejeva, Ozejeva pa Izaijeva knjiga o pokori Izraela za krivdo svojega in 
tujih narodov npr. 54. in 55. pogl. in drugod).

Tudi Nova zaveza poudarja pom en globljih razsežnosti zemeljskih kraljestev, 
po katerih so zemeljski vladarji le po božji volji oz. dopustitvi to, kar so. Tako 
pravi Jezus Pilatu: »Nobene oblasti bi ne imel nad m enoj, če bi ti ne bilo dano od 
zgoraj.«4 Prav tako Jezus presega razlike m ed Judi in Samarijani, podobno trdi Pa­
vel, da ni ne Juda ne Grka.

Srednjeveško krščanstvo teh problemov ni poznalo, ker je vse narode združe­
valo v božjo državo. Pač pa je novi vek odprl Cerkvi nove problem e. Postavitev 
subjekta (posameznika in naroda) v neodvisnost od Boga je dosegla vrhunec v 
raznolikih oblikah liberalizma. Ta je na novo postavil problem  povezave posa­
meznika do naroda in naroda v odnosu do drugih narodov. Če narod ali določena 
skupina postane brezprizivna absolutna oblast, potem  ni nikomur dolžna odgo­
vora in tako nastanejo problemi odnosa do drugih takih enot. Začne se tekma za 
prevlado, kjer manjši oz. slabši nujno podleže.

V tej tekmi je novi vek oblikoval zavest o naravni, kulturni in tako transcenden­
talni ideji naroda oz. nacije, pri čem er naj bi bil pojem  narod naravna podlaga za 
transcendentalno (ontološko), torej nad-naravno podlago, ki jo izraža pojem »na­
cije«. Tvorci novoveškega partikularizma so torej prihajali do prepričanja, da je

278



treba poiskati nadempirično podlago, ki je v presežnosti naroda in posameznika. 
Ivan Urbančič meni, da so nacionalizmi danes preseženi, vendar še vedno ni do­
seženo soglasje, kdaj narodnost prehaja v nacionalizem. Rešitev tega problem a 
se ponuja v ponovnem posinovljenju krščanstva in naroda.

Krščanstvo osvetljuje subjektivno (samozavedno) vsebino naroda z lučjo vere. 
To vsebino hoče »osvoboditi in privesti pod gospostvo Boga odrešenika«.5 Kajti 
vsi ljudje so državljani kraljestva, »ki ni zemeljsko, marveč nebeško».6 Nobena 
zemeljska osvoboditev in podreditev naroda, ne zagotavlja namreč njegovega 
pravega razvoja v sobivanju in soglasju z drugimi narodi. Okrožnice zadnjih pape­
žev dajejo tudi praktična navodila, kako naj bodo  m edsebojni odnosi narodov 
pravično urejeni in poudarijo pri tem  skrb za zatirane, za male narode in narodne 
manjšine.

Krščanstvo je bilo torej v preteklosti vest in vabilo k sodelovanju in zavzema­
nju za razvoj naroda, predvsem  njegove kulturne in duhovne podlage. Z novoveš­
ko osveščenostjo narodov in izgubo verske substance se je moč božjega v življe­
nju narodov okrnila in transcendentno v narodu so začeli nadom eščati nacionali­
zem, imperializem pa tudi (katoliški) funkcionalizem in formalizem (ta je značilen 
tudi za slovenske razmere).

Ker je bil naš narod stalno vezan na okrilje Cerkve, je razumljivo, da je m ed 
materjo Cerkvijo in sinom Narodom, ki je ob koncu prejšnjega stoletja začel 
odraščati, prihajalo do napetosti. Ali pa prehaja danes ta napetost v sinovsko 
zrelost in s tem  v novo fazo duhovnega preroda slovenskega naroda na tem elju 
zahodnoevropskih pridobitev, ki jih je postavilo krščanstvo? In tega sodelovanja 
zagotovo ne bo le ob gospodarskem tržnem gospodarjenju in tekmovanju, 
ampak predvsem  v prenovi srca in kulture. Človek in narodi potrebujejo danes 
trdne duhovne tem elje, nadempirično, transcendetno osnovo, na kateri bo 
utem eljena njihova etična in etnična vsebina, ki bo odprta za sodelovanje z 
drug(imi)ačnimi.

3. Krščanske zahteve utemeljitve naroda
Novoveško prepričanje, ki izvira iz krščanstva, je, da narod temelji na sam o­

stojnem, svobodnem  in osveščenem človeku, skratka, na vsestransko razviti člo­
veški osebi. Takšna oseba tvori tudi pokončen, svoboden in osveščen narod. Zdi 
se, da se razm ere v Sloveniji razvijajo po tej poti. Cerkveni zbor ponuja svetu Kri­
stusa kot polno osebo, ki bo osvetlila skrivnost človeštva in tako narodov in 
posameznikov.7

Tine Hribar poudarja, da človek zaradi svoje umrljivosti ne more sebe posta­
viti absolutno, torej gre za spoznanje, ki je em inentno krščansko, ki pa je po ­
m em bno dopolnilo novoveških nacionalnih evforij. Zato Hribar nasproti Pirjevcu 
poudarja, da mora človek priznati svojo nepopolnost in s tem  om ejenost vsakega 
nacionalnega ali državnega projekta. Na drugi strani pa meni nasproti Kocbeku, 
da pošastnost oblasti izvira iz popolne podvrženosti ideji. Ta nevarnost lahko za­
den e  tudi Cerkev kot institucijo, in sicer, kolikor ta postavi naroden ali kak politi­
čen m odel kot to talen  in absoluten. Najbrž je tej skušnjavi podlegel Mahničev 
idejni in družbenopolitični program.

Cerkev je m ed Slovenci dajala pom em bno podlago za razvoj našega jezika in 
kulture. To je tudi danes pom em bna razsežnost narodovega življenja in njegove 
dinamičnosti. Gojiti bogastvo jezika in kulture in se zavzemati za njegovo em an­
cipacijo m ed drugimi narodi bo  tudi naprej ostala pom em bna naloga tudi cerk­
venega oznanjevanja. Dalje gre še za pom em bnejši elem ent, postavitev narod­
nega programa, kjer bo morala tudi Cerkev dati svoj delež: Kaj smo Slovenci da-

279



nes, kaj hočemo, kako naj združimo svoje sile, raztresene po vsem svetu? 
Slovenci ne bom o mogli pri tem mimo vprašanja svoje vojske in državnosti. Gle­
d e  prvega se mi zdi najbližje krščanstvu demilitarizacija Slovenije. Slovenska dr­
žavnost pa vključuje sam ostojno reševanje svojih stvari in potem  v skladu z mož­
nostmi tudi dogovor o pomoči drugim. Zavedati se pa moramo, da je tržno gos­
podarstvo samo ena p lat gospodarjenja, ki nikakor ne rešuje vseh gospodarskih, 
še manj socialnih vprašanj in nosi v sebi tudi negativne posledice za posam ezni­
ka in narod: npr. odliv kapitala v tujino, socialne razlike, nevarnost monopola itd.

Najpom em bnejša naloga narodne integritete pa bo sprava. Ta zahteva naj­
prej dosledno iskanje resnice pri vsakem posamezniku in s tem  pri narodu kot 
celoti. To pom eni za vsakega tudi prevzem svojega dela krivdne dediščine, ki je, 
kot je prepričljivo zapisal Justin Stanovnik, večplastna. Kristjani smo zaradi izvora 
sprave, ki ga nosimo v svojih srcih, prvi poklicani na to pot. Pravičnost, mir in spra­
va niso le stvar deklaracij, am pak poštenih in pravičnih odnosov v našem nepo­
srednem  osebnem  in družbenem  življenju. Šele iz tega lahko izvira pošten in 
pravičen odnos do drugih narodov in do celotnega človeštva. Podlaga za takšne 
odnose je priznanje resnice. Kot nepopolni ljudje imamo pri njenem  neuresni- 
čevanju tudi vsak svoj (seveda različen) delež krivde.

Zahteve za suveren narod so velike in nas postavljajo pred  pom em bne poli­
tične, gospodarske, kulturne, s tem  pa tudi vzgojne, etične in religiozne naloge. 
Da se Slovenci teh  nalog zavedamo, potrjuje našo nacionalno sposobnost. Spo­
sobnost življenja kot nacije, kot nadem pirične kvalitete pa se mora neprestano 
obnavljati, gojiti in svobodno potrjevati. V pristanku večine njenih osamosvoje­
nih članov kot zrelih oseb. Tudi danes pri tem  ne moremo mimo krščanstva. Ali 
nas bo to tudi danes odpiralo spoznanju, da ostajamo v tem  prizadevanju om eje­
ni ljudje, pa kljub tem u poklicani, da iz vere, iz predanosti Bogu uresničujemo 
svoje človeško in božje dostojanstvo v sebi in ga zavarujemo pred kakršnokoli 
zlaganostjo. Preroški duh krščanstva je torej zagotovilo za uspešnost pri reševa­
nju nacionalnega vprašanja. In če parafraziram Stanovnikove misli o spravi z iz­
kušnjo prvotne Cerkve, menim, da imamo Slovenci veliko bogastvo, ki ga v tem 
trenutku ne sm em o zaigrati. Torej: Ali ni morda kri slovenskih mučencev zadnje 
vojne sem e novih, osveščenih, pokončnih kristjanov in Slovencev?

1 Zv. II, 982.
2 Prim. T. Hribar, Nova Revija 57, 12.
3 J. M al, Zgodovina slovenskega naroda, Celje (MD) 1928, 292
4 Jn 19,11.
5 M 11.
6 C 13.
7 Prim CS 9,10.

280



Bogdan Dolenc

Krščanski družbeni nauk v Cerkvi
(Možnosti in m eje demokracije v Cerkvi)

Uvod

Francoski tradicionalistični nadškof mons. Marcel Lefebvre, ki je leta 1988 po­
vzročil manjši razkol, očita katoliški Cerkvi, da se je na 2. vatikanskem koncilu 
(1962— 1965) izneverila svoji dvatisočletni tradiciji hierarhične družbe. Po njego­
vem je sprejela in uveljavila pogubna prostozidarska gesla francoske revolucije 
izpred dvesto let: svobodo, enakost in bratstvo. Načelo svobode vidi Lefebvre 
uresničeno v koncilski izjavi o verski svobodi, načelo enakosti prepoznava v na­
uku koncila o kolegialnem (zbornem) odločanju vseh škofov, načelo bratstva pa v 
ekum enskem  gibanju. Na koncilu naj bi nastala zarota, ki jo je izpeljala skupina 
liberalnih škofov in kardinalov iz dežel ob Renu (Švice, Nemčije in Nizozemske). 
Ti so ostalim udeležencem  koncila vsilili svojo voljo in svoje poglede. Iz Cerkve 
kot božje ustanove so hoteli in tudi uspeli napraviti nekakšno ohlapno dem okra­
tično druščino brez prave avtoritete, v kateri vsak veruje tisto, kar mu ustreza, in 
odklanja, kar mu ne gre v račun.

Čeprav so te  trditve skrajne in nevzdržne, po svoje razodevajo, da se je v kato­
liški Cerkvi v zadnjih tridesetih  letih po koncilu sprem enilo več kot poprej morda 
v tristo letih. To velja tudi za družbeno podobo Cerkve, to jeza  odnose m ed n je­
nimi člani in institucijami.

Kmalu po koncilu se je v katoliški teologiji pojavila občutljiva tem a, ki še ved­
no buri duhove: to je vprašanje demokratizacije Cerkve. Leta 1970 sta Joseph Rat- 
zinger in Hans Maier izdala knjigo z naslovom Možnosti, m eje in nevarnosti d e ­
mokracije v Cerkvi. Leta 1971 so posvetili številko revije Concilium demokratiza­
ciji v Cerkvi. Ob uveljavljanju pluralne in demokratične družbene ureditve v naši 
civilni družbi postaja to vprašanje vse bolj aktualno tudi pri nas.

Različni pomeni besede demokracija
Pojem demokracije je mnogoznačen, zato je z njim lahko manipulirati in ga 

zlorabljati. Ima predvsem  dva različna pomena:
1. Za nekatere je demokracija sinonim za popolno svobodo, ki naj bi jo človek 

dosegel. Ne gre za obliko vladanja, am pak za odsotnost vsake oblasti, institucij, 
norm in omejitev, ki jih postavlja družba. To je t. i. totalna demokracija, ki v b i­
stvu ni nič drugega kot brezvladje in brezpravje. V vsaki instituciji in v vsaki normi 
vidi manipuliranje s človekom, saj ga pojmuje kot bitje absolutne svobode in s 
tem  enači z Bogom. Tako gledanje je seveda povsem sprto s teološkim naukom o 
človeku. S takšnim razumevanjem demokracije v Cerkvi nimamo kaj početi.

281



2. Drugi, običajnejši pom en nam je bližji: mišljena je ustavna ali pariamen- 
tarna demokracija, ki je oblika izvajanja in kontrole oblasti ter sredstvo za najus­
treznejše delovanje države in družbe. Tudi s takšnim pojmovanjem demokracije 
se Cerkev vsaj v dveh pogledih bistveno razhaja:

a) Nosilec suverenosti v demokratično urejeni državi je edinole ljudstvo. Ves 
aparat oblasti je odgovoren tem u edinem u suverenu. Cerkev pa suverenosti 
nima sama iz sebe , ne izvaja je iz volje svojih članov, iz volje večine. Nosilec vse 
suverenosti in oblasti v Cerkvi je njen ustanovitelj Jezus Kristus. Dvanajsteri apo­
stoli s Petrom na čelu in njihovi nasledniki škofje s papežem  imajo oblast iz­
ključno od Kristusa in jo izvajajo v njegovem imenu. Ustavna oblika Cerkve torej 
izhaja od zgoraj, od Boga, ne od spodaj, iz ljudstva.

b) Država izpolnjuje svojo vlogo, če služi skupnemu blagru državljanov, če 
čimbolje upravlja dobrine in vrednote, ki so ji poverjene od ljudstva. Nasprotno 
pa naloga Cerkve ni upravljanje lastnih vrednot in dobrin. Cerkev je marveč 
oskrbnica božjih skrivnosti (zakramentov) in razlagalka božje besede, predvsem 
Jezusovega evangelija. Tega si ni napisala sama, kot si npr. država na osnovi kon­
senza napiše ustavo, am pak prihaja »od zunaj», t.j .o d  Kristusa, kot klic in zahteva. 
Evangelij je nad Cerkvijo in ga ta ne more spreminjati. Evangelij je zato tudi zad­
nje in edino merilo vsakršne oblasti in upravljanja v Cerkvi.

Z om enjenim i pojmovanji demokracije si torej v razpravljanju o Cerkvi ne mo­
remo dosti pomagati. Pa poskusimo drugo pot. Vprašajmo se, ali ne kaže ravno 
koncilsko pojmovanje Cerkve razločno v smer demokratičnosti.

Demokratična Cerkev — koncilski imperativ?

V prid tem u naj bi govorilo naslednje: koncil veliko govori o bratskih odnosih 
m ed papežem  in škofi, m ed škofi in duhovniki ter m ed duhovniki in verniki; nada­
lje: veliko pozornosti posveča karizmam t. j. posebnim  milostim, ki jih Sveti Duh 
razdeljuje m ed vernike vsakega stanu (prim. C 12); koncil vzpostavlja zbornost na 
vseh ravneh, predvsem  pa v ospredje postavlja podobo Cerkve kot božjega 
ljudstva.

Ne sm em o pozabiti, da bratstvo po svetopisemskem gledanju samoumevno 
vključuje in kaže na očetovstvo Boga in na posinovi j en je ljudi oz. posvojitev 
(adoptio) v edinem  Sinu Jezusu Kristusu. Bratstvo je nedvomno tem eljna razsež­
nost življenja po veri in imperativ tudi za institucionalno plat Cerkve. Prvotna 
Cerkev ni jemala dobesedno Jezusovih b esed  pri Mt 23,9 (Na zemlji nikogar ne 
im enujte 'oče'...); to vidimo iz tega, da s e je  apostol Pavel brez obotavljanja im e­
noval očeta. V pismu krščanski občini v Korintu piše: »Nimate mnogo očetov. V 
Kristusu Jezusu sem  vas po evangeliju rodil jaz.« (1 Kor 4,15) Drugje pravi: »Veste, 
kako smo vsakega izmed vas kakor oče svoje otroke opominjali, spodbujali in ro­
tili.« (1 Tes 2,11) O svojem najtesnejšem  sodelavcu piše: »Poznate njegovo preiz- 
kušenost, ker je z mano kakor sin z očetom služil evangeliju.« (Fil 2,22)

Tako lahko sklenemo: novozavezno občestvo — Cerkev — je v bratski ljubez­
ni in pomoči povezana skupnost, ni pa bratstvo oblika njene ureditve. Cerkev ima 
namreč od začetka ogrodje raznih služb, opravil in tudi oblasti.

Nekateri povezujejo pojem  demokracije s pojmom karizem; govorijo o »ka­
rizmatični ureditvi« Cerkve, ki ne pozna oblasti, ampak le različne naloge. Manj pa 
jim je jasno, da karizma nikakor ni demokratičen, temveč pnevmatičen princip, 
saj je izraz suverenega in zastonjskega delovanja od zgoraj. Pojem karizme zato v 
debati o demokratizaciji nima dosti opraviti.

282



Velika novost zadnjega koncila je v tem, da postavlja v ospredje podobo 
Cerkve kot božjega ljudstva, to pa naj bi govorilo v prid demokratično urejene 
Cerkve.

Pogosto nastaja usoden nesporazum, ko kdo božje ljudstvo om ejuje zgolj na 
laike v Cerkvi, na »bazo« v nasprotju s hierarhijo in redovniki. Koncil uči drugače. 
Preden govori v konstituciji Lumen gentium o hierarhiji (3. pogl.), o laikih (4. pogl.) 
in o redovnikih (6. pogl.), obravnava v 2. poglavju božje ljudstvo. Že s to razvrstitvi­
jo hoče povedati, da hierarhija, laiki in redovniki enako pripadajo božjem u ljud­
stvu. Šele vsi skupaj so božje ljudstvo, o njem  pa velja tem eljna enakost vseh 
krščenih.

Božje ljudstvo je le ena od mnogih podob za Cerkev v koncilskih dokum entih 
in je povsem  v ravnovesju z drugimi, ki jo dopolnjujejo (npr. Cerkev kot kal in 
začetek božjega kraljestva, božja njiva, vinograd, tem pelj, čreda, hiša, Kristusova 
nevesta, zlasti pa Kristusovo telo). Božje ljudstvo je predvsem  starozavezni Izrael 
v svojem razmerju molitve in zvestobe Bogu. Ostati samo pri tem  pojmu bi po­
menilo nazadovati iz Nove v Staro zavezo. Naj bogatejša novozavezna podoba 
Cerkve je Pavlova: Cerkev je Kristusovo (skrivnostno) telo, v katero se včlenimo s 
krstom in evharistijo. Na prvem m estu je kristološka razsežnost, šele na drugem 
sociološka. Cerkev se ne izčrpava v kolektivu vernih. Kot Kristusovo telo  je neiz­
merno več kot vsota svojih članov.

Omenimo še, da Nova zaveza ne uporablja za C erkevbesede »laos« (ljudstvo) 
am pak »ekklesia« (sklicani zbor, zbiranje). S tem  je povedano, da Cerkev obstaja v 
aktivu, v zbiranju. Ni kakšno statično ljudstvo, am pak zbor tistih, ki jih sklicuje 
božja b esed a  k evharistiji, da obhaja spomin Gospodove smrti in vstajenja. Vzo­
rec njene ureditve je evharističen, ne pa sociološki.

Demokratični nastavki v Cerkvi
Cerkev ima lastna demokratična izročila in nastavke, ki jih je treba priklicati iz 

pozabe in razviti. Ustavimo se ob nekaterih.
1. Vse službe v Cerkvi so službe evangeliju; vezane so nanj in na njegovo 

obliko v veri Cerkve. Predstojnik v Cerkvi je predstojnik »v tem, kar se nanaša na 
evangelij« in na veroizpoved (čredo). Čredo Cerkve postavlja mejo vsakršni sam o­
volji kateregakoli nosilca cerkvene službe, saj je edinole ta čredo prava vsebina 
takšne službe.

To pom eni, da je treba demokratično urejati vsa tista področja v Cerkvi, ki ne 
spadajo v vodenje Cerkve v smislu evangelija (npr. gospodarsko, finančno in 
mnoga druga področja).

2. Nadaljnji »demokratični« nastavek v Cerkvi je večidel pozabljeno dejstvo, 
da je vsaka posam ezna ekklesia pravni subjekt v Cerkvi. Drugače povedano: no­
silec pravic je vsak bogoslužni zbor, ki ga vodi duhovnik ali škof. A. Jungmann je 
tudi z liturgičnega vidika pokazal, da subjekt liturgičnega dejanja npr. m aše ni le 
mašnik, am pak prav zbrano občestvo v celoti in mašnik le toliko, kolikor spada 
vanj in je njegov »tolmač«. Vsako občestvo je torej subjekt. Samoumeven izraz 
tega je dejstvo, da so si posam ezne ekklesie (cerkvena občestva, župnije) še da­
leč v srednji vek sam e volile svoje predstojnike (župnike).

Naj na tem  m estu nekoliko podrobneje pojasnim odnos m ed krajevnim, b o ­
goslužnim občestvom in vesoljno Cerkvijo.

Bogoslužni zbor je, kakor vemo iz Nove zaveze, primarna oblika in prvotno 
uresničenje Cerkve, je Cerkev v polnem  pomenu. Ker se v njej oznanja ves evan­
gelij in ker je navzoč Gospod, je v njej navzoča Cerkev v polnosti. Iz tega pa ne 
sledi, da bi bila vesoljna Cerkev le dodatna vsota ali organizacijska streha nad

283



posam eznimi občestvi, nekakšna konfederacija. Gospod je navzoč v posam ez­
nem  občestvu, a tudi vvesoljni Cerkvi. Kdor hoče biti eno z Gospodom, mora biti 
v edinosti z vesoljno Cerkvijo.

Tu se kar vsiljuje vzporednica z evharistijo: Kristus je v kruhu (hlebu) in v po­
sam eznem  koščku, ki pa mora biti prav košček od celega hleba. Čeprav je torej 
posam ezno občestvo Cerkev v polnosti, je to le pod pogojem, da ostaja v edinosti 
z vesoljno Cerkvijo.

Iz gornjega sledi važno načelo: ker je posam ezno krajevno občestvo subjekt, 
je pri postavitvi kandidata za kakšno službo (npr. škofa ali župnika) potrebno 
omogočiti tudi demokratično soodločanje občestva. Ne bi se to smelo izvrševati 
izključno od zgoraj (tu je na m estu kritika prakse, ki je v veljavi od 13. stoletja 
dalje). Spet pa iz povedanega sledi, da postavitev v službo tudi ni izključno stvar 
posam eznega občestva. Vedno mora upoštevati tudi blagorvesoljne Cerkve. Prav 
ta m edsebojnost je bistvena za pravi red  v Cerkvi. To načelo si je dobro priklicati 
v zavest ob vroči polemiki, ki se je razvnela ob nekaterih imenovanjih škofov v ZR 
Nemčiji, Švici in Avstriji. Zdi se, da je bil premalu upoštevan glas krajevnih Cerk­
va, kar ima tudi nekatere kvarne pastoralne posledice.

3. Tretji, verjetno najbolj daljnosežen nastavek demokratičnosti v Cerkvi pa 
je kolegialna ali zborna narava cerkvenih služb. Zbornost obstaja na več ravneh: 
na ravni zbora škofov, zbora duhovnikov in tudi vernikov. Pomeni pa naslednje: 
duhovnik uresničuje svoje duhovništvo kot član duhovniškega zbora (prezbiteri­
ja) krajevnega škofa. Ni duhovnik sam od seb e  in sam zase. Podobno velja za ško­
fa: ni zaprt, izoliran sistem , ampak deluje nujno v povezavi z zborom škofov, ki 
imajo svojo zedinjevalno točko v rimskem škofu. In končno — tudi kristjan ni 
osam ljen individuum, tem več je kristjan, kolikor pripada bogoslužnemu obče­
stvu, ki se zbira okoli duhovnika. Ti trije zbori: bogoslužno občestvo, duhovniški 
zbor in škofovski zbor se m ed seboj prepletajo in so soodvisni.

Odnosov znotraj teh zborov ni mogoče skrčiti na kakšen demokratičen obra­
zec: duhovnik je več kot poslovodja občestva, škof je več kot predsednik zbora 
duhovnikov in papež j e več kot generalni sekretar narodnih škofovskih konferenc. 
Vsak od njih ima svojsko in lastno odgovornost za evangelij. In vendar nihče od 
njih ni oz. ne sm e biti avtokrat.

Spomnim naj na klasično Ciprijanovo formulacijo o vzajemnosti teh  odnosov. 
Po eni strani poudarja ed inost krajevne Cerkve okoli škofa: Nihil sine episcopo. A 
nič manj razločno ne pove svojemu prezbiteriju (zboru duhovnikov): Nihil sine 
consilio vestro. Občestvu vernikov pa enako jasno: Nihil sine consensu plebis. V 
tej trojni obliki sodelovanja pri graditvi krajevne Cerkve najdem o klasičen model 
»demokracije« v Cerkvi. Ta ni v nekritičnem prenašanju vzorcev, ki so tuji njeni 
naravi, marveč raste iz notranje strukture cerkvenega reda, zato edina ustreza 
njenem u bistvu in poslanstvu.

4. Svojevrstna demokratična prvina v Cerkvi je tudi njen nauk o verskem čutu 
(sensus fidei), t .j .o  nezmotljivosti božjega ljudstva kot celote in iz tega izhajajo­
ča svoboda cerkvenih struktur od političnih in družbenih ureditev.

Dejstvo je, da se je Cerkev v kriznih časih proti političnim oblastem  vedno 
sklicevala na vernike kot celoto in uveljavljala demokratično prvino nasproti 
oblasti vladarjev. Sveti Ambrož (4. stol.) se je skliceval na vernike in na cerkveno 
javnost proti težnji, da bi cerkvene zadeve urejali v cesarskem kabinetu. Podob­
no je ravnal papež Gregor VII. (6. stol.) vboju proti državni uzurpaciji nad Cerkvijo.
V arijanski krizi (4. in 5. stol.) je bilo verno ljudstvo tisto, ki je v nasprotju s kom­
promisarskimi teologi in vladarji ohranjalo pravo vero v Jezusa Kristusa, oprede­
ljeno na prvem koncilu v Niceji (325). Ta vloga vernega ljudstva ima lahko tudi

284



danes svoj pom en spričo različnih kompromisov. Tisti, ki najglasneje govorijo o 
demokratizaciji Cerkve, bi morali najbolj spoštovati skupno vero cerkvenih obče­
stev. Končno je ta vera bistveni vidik skupnega blagra (bonum commune) Cerkve.

Sklep
Za mnogoznačnim in pogosto napak razumljenim pojmom demokratizacije v 

Cerkvi se skrivata resničen izziv in naloga, ki ju posamični napačni koraki ne more­
jo kompromitirati in jima odvzeti teže. Vsaka doba prinaša ugodne priložnosti in 
nevarnosti za Cerkev. Neumno in nekritično bi bilo meniti, da je šele demokracija 
prinesla idealen in edinozveličaven recept za njene notranje odnose. Enako ne­
kritično in ozkosrčno pa je trditi, da današnje težnje po vsestranski dem okratiza­
ciji v družbi nimajo Cerkvi nič povedati in se sm e zadovoljno oklepati preteklih 
oblik. Navsezadnje je Cerkev skozi vso zgodovino posvajala in prilagajala mnoge 
oblike družbenega življenja, sredi katerih je živela. To je veljalo za vso konstan- 
tinsko obdobje (od. 4. stol. dalje), ko je bilo krščanstvo državna religija, kot tudi za 
srednji vek in čas evropskih absolutističnih monarhij, a tudi pozneje do danes.

Demokracija v Cerkvi nikoli ne more biti »totalna«, niti parlamentarna, v kateri 
bi se glasovalo o resnici invkateri bi neposredno volili pastirje. Mogoča je samo 
analogija demokracije in analogno privzemanje določenih demokratičnih prvin. 
Sheme, ki izvirajo iz političnih ideologij (demokracija — avtokracija, progresiven
— konservativen) je treba zelo previdno — če sploh — aplicirati na področje ve­
re. Cerkev ni zgolj sociološka stvarnost. )e veliko več kot zgolj vsota (kolektiv) teh, 
ki ji pripadajo. Njena najgloblja struktura je zakramentalna in prav zato hierar­
hična. Doba demokracije je izziv, s katerim se mora Cerkev odprto in obenem  
kritično soočati. Kar je v današnji družbeni zavesti pozitivnega, mora zaradi vse­
stranske povezave s svetom sprejeti v svoje življenje. Njena verodostojnost bo 
odvisna tudi od tega, ali bo zares »kraj resnice in svobode, pravičnosti in miru« 
(evharistična molitev za Cerkev).

285





Vinko Potočnik

Župnija, skupine in družbena dejavnost

Razmišljanje o krščanskem socialnem nauku v okviru župnije razumem 
predvsem  kot vprašanje, kako uresničevati načela in smernice tega nauka v 
današnjih verskih in družbenih razmerah.

Župnija namreč nikakor ni le upravna enota škofije ali Cerkve, am pak je, če­
prav v majhnem obsegu, prava Cerkev. Če rečemo za Cerkev, da pom eni »Kristusa 
tukaj in sedaj«, je tudi župnija »Cerkev tukaj in sedaj«, saj v okviru župnije poteka 
celotno poslanstvo Cerkve. To je tudi nauk zadnjega cerkvenega 
zbora, ki pravi:
»Ko (duhovniki) pod škofovim vodstvom posvečujejo in vodijo sebi izročeni del 
Gospodove črede, napravljajo vesoljno Cerkev vidno v svojem kraju« (C 28,2). 
Župnija je torej Cerkev v določenem  kraju ali svetopisemsko: »mesto na gori«. S 
posodobljeno prispodobo pa bi mogli reči: župnija je »ekran Cerkve«.

Tako ali podobno prikazujemo notranjo, duhovno oz. zakramentalno struktu­
ro župnijskega življenja. Čeprav gre pri tem  za bistvo, pa vendar ne smemo p re­
zreti, da poleg teološke resničnosti obstaja tudi sociološka ali družbena razsež­
nost župnije. Prvo oblikujejo verske resnice, moralne norme (mednje sodi tudi 
krščanski družbeni nauk), bogoslužje in oblike verske skupnosti oz. organizacije. 
Zunanja struktura župnije pa nastaja z vključevanjem župljanov v družinske, po ­
klicne, gospodarske, politične, rekreacijske in podobne družbene odnose.

Samo dovolj širok in neokrnjen, neenostranski pogled na resničnost župnije 
lahko vodi k vsestransko razvitemu in polnokrvnemu verskemu življenju v njej. 
Prav ta vidik se mi zdi problematičen, še posebno v naših razmerah. Zato ga vze­
mimo za izhodišče, da bi v prvem delu nanizali nekaj »bolezenskih« znakov naše 
župnije predvsem  glede na krščanski družbeni nauk. Tako bo mogoče oblikovati 
nekaj smernic in poudarkov, ki bi jih veljalo upoštevati v prizadevanju za poživi­
tev socialne ljubezni.

Vase usmerjena in zaprta župnija

Verjetno je za zunanjega opazovalca (npr. popotnika skozi našo deželo ob 
pogledu na zunanjost naših cerkva) zelo tuja misel o krizi našega župnijskega ver­
skega življenja. Pastoralni delavci in verniki pa slej ko prej z njim nismo zadovolj­
ni. Ne le da naše cerkve in župnišča večkrat niso dovolj obljudena. Življenje v 
župniji se pač odvija v takšnih oblikah, za katere ne bi mogli reči, da so odsev 
življenja celotne Cerkve - da je župnija Cerkev v malem.

287



Dovolj je primerjati sodobno podobo župnijskega dogajanja s tistim izpred 
petdese tih  let, pa je na dlani, da se je marsikaj globoko predrugačilo (čeprav ne 
upoštevam o razlik na področju bogoslužja in oznanjevanja). Najprej opazimo, da 
se  je veliko župnij številčno toliko povečalo, da že ni možno uspešno oblikovanje 
in delovanje župnijske skupnosti1 ali to dejstvo vsaj močno spreminja njeno 
delovanje.

Predvsem pa ugotovimo, da v župnijah ne živi in več ne deluje mnoštvo najraz­
ličnejših združenj. Izginile so številne organizacije in dejavnosti Katoliške akcije. 
Le poredkom a še srečamo cerkvena društva, ki so vključevala tretji red za svetne 
ljudi, bratovščine in pobožne zveze. Nekatera cerkvena društva so priporočali, 
druga ukazovali. Slednja je morala ustanoviti vsaka župnija.2

Poleg njih so poznali necerkvena ali katoliška društva, ki jih Cerkev ni ustano­
vila, am pak priporočala vernikom. Imela so svetne namene, skušali pa so jih do­
segati po načelih katoliške vere. Sem so sodila npr. prosvetna, vzgojna, mladin­
ska, dijaška, dobrodelna in gospodarska društva.3

Svetnih društev (npr. planinska, lovska, športna) Cerkev ni niti priporočala niti 
obsojala. Obsodila pa je framasonska, anarhistična, boljševiška, teozofska in ne­
katera druga društva in vernike svarila pred vstopanjem  vanje.4

Razmislek o izginotju večine omenjenih društev in z njimi družbeno angažira­
ne vere kaže na precej drugačno m esto župnije v celotnem  družbenem  dogaja­
nju. Župnija se je večinoma sprem enila iz aktivne sooblikovalke družbenega do­
gajanja v pasivno celico, ki ji je začela družba odmerjati prostor njenega bivanja. 
Družbeno funkcionalno je obubožala. Predvsem je prenehala biti svetovalka, pa 
tudi pobudnica te r podpornica in hkrati kritik družbenega dogajanja.

To dejstvo pa seveda ne pomeni, da je socialno oznanjevanje iz župnije izgi­
nilo, am pak se je skrčilo — predvsem  v smeri govora, spodbujanja, usmerjanja; 
od konkretnosti je opazen premik k večji teoretičnosti in abstraktnosti.

To pa slej ko prej pom eni tudi izhodišče za drugačno doživljanje vere. Bog 
postane bolj oddaljena resničnost, bolj odsoten Bog, ki v stiskah življenja pogo­
sto ostaja gluh za človekovo vpitje k nebu. Bog je hitro »predaleč«.

V takšnih razmerah se sprem eni tudi pripadnost vernikov župniji: ta vez po­
stane vse bolj ceremonialna, skrčena na velike življenjske prelomnice ali največje 
praznike. Le pri manjšem delu vernikov so vezi z župnijo bolj trdne.

V takšni župniji dejansko nastane nekaj »nenormalnega« če ne tudi »shizofre­
ničnega«, saj gre za globok prepad m ed notranjo in zunanjo strukturo župnije. 
Vsaka od obeh struktur se prične razvijati izolirano, predvsem po svojih zakonito­
stih: družbena po zakonitostih svetne-globalne družbe, duhovna pa po zakonito­
stih verske skupnosti. Med njima je vedno manj komunikacije in več konfliktov. 
(To dejstvo me spom inja na neko vernico, ki je vsak dan prihajala že k prvi maši 
ob 5. uri zjutraj in ostajala v cerkvi še pri naslednjih mašah — skupaj dobre tri ure. 
Prav šokantno je bilo za duhovnika, ko je zvedel, da doma pušča nepostreženega 
nepokretnega moža — v cerkvi je vsekakor bilo manj naporno, pa še pohvalo po­
božnosti si je služila...).

Kjer versko oziroma župnijsko življenja poteka v pravkar nakazani smeri, na­
staja pojav, da so naši župljani verniki samo v cerkvi in odložijo »krstno oblačilo«, 
brž ko prestopijo cerkveni prag. V javnem življenju, na delovnem mestu, na po­
čitnicah ni niti sledu o njihovem verskem prepričanju. Najslabše pa je to, da je 
takšen vernik prepričan o pravilnosti, normalnosti takšne podobe vernosti.

Kolikor se takšna vernost uveljavlja na celotni župnijski ravni, gre pri tem  goto­
vo za iznakaženo versko podobo župnije. Kajti pozabljeno je, da je diakonia ozi­
roma caritas konstitutivni elem ent krščanske vere. Gre za pravo okrnjenost ver­

288



skega življenja. Ko skuša to prazno področje nadom estiti predvsem  bogoslužna 
dejavnost, pa je velika nevarnost, da imamo opraviti z zakramentalizmom ali celo 
ritualizmom.

To okrnjenost oziroma iznakaženost, neuravnovešenost različnih področij 
verskega življenja v župniji bi lahko povzeli z mislijo: Evharistija brez umivanja 
nog je herezija; umivanje nog brez evharistije pa je suženjstvo.

Župnija: Odprto občestvo
Premislek glede družbeno angažiranega krščanstva nam na poseben  način 

razkriva usodnost tokov in premikov, ki so v zadnjem času usmerjali usodo župni­
je. Očitno je čas župniji močno prestrigel peruti. Svoje je po vsem zahodnem  sve­
tu storila m oderna industrijsko urbana civilizacija. V naših razmerah pa je slabo­
krvnost župnije določala še komunistična ideologija oz. na njej tem elječ družbe­
ni sistem.

Z druge strani pa nam prem islek te  vrste omogoča zaslutiti velikanski pom en 
našega sedanjega prelom nega časa. Z demokratizacijo slovenske družbe, z druž­
benopolitičnim  in gospodarskim pluralizmom se za župnijo vsekakor odpirajo 
nove možnosti, da svobodneje zaživi v vsej širini in globini krščanskega življenja. 
Hkrati so to tudi nove naloge. Vprašanje pa je, če jih bo župnija zmogla uresničiti.

Ne trdim, d av  preteklih d ese tle t j ih na tem  področj u ni bilo ničesar storjene­
ga (gotovo so prizadevanja v danih okoliščinah še posebno dragocena). Vendar 
smo priče občutju, da v marsikaterem smislu stojimo na začetku. Ob tem  pa se 
postavlja vprašanje, kje in kako začeti s prenovo vere v naših župnijah, da bi le-ta 
postala bolj družbeno angažirana.

Zanimivo misel ponuja zgodovina našega predvojnega socialnega gibanja 
glede na to, v kakšnem zaporedju so izdajali značilno naslovljena glasila: najprej 
je izhajala Socialna misel, sledila je Beseda in nato (Kocbekovo) Dejanje.

Vsekakor je prva naloga oznanjevanje, širjenje, študij socialnih in družbenih 
vprašanj. Vrzeli na tem  področju so velikanske. Potrebno je osveščanje, da pri 
socialni veri ne gre za m ašenje lukenj, ki nastajajo v sistem u države oz. družbe, 
ampak je to nepogrešljiv kamen v zgradbi krščanskega verovanja.

Socialno oznanjevanje, ki bi vključevalo vsaj določeno mero preroško-kritične 
modrosti, bi moglo sprožiti novo socialno gibanje v našem  času. Cerkev na Slo­
venskem bi v sedanjem  času še posebno potrebovala nekaj takšnih osebnosti, ki 
bi na to pot pritegnili tudi druge. Vsekakor je potrebno za takšne ljudi prositi 
Boga, hkrati pa jih odkrivati in k dejavni socialni ljubezni spodbujati.

To pa ne pom eni, da bi na tem  področju verskega življenja zadoščala le n e ­
kakšna »karizmatična spontanost«. Te dejavnosti je gotovo potrebno tudi organi­
zirati. Navadno le takšna usmerjevalna pomoč krščanskega družbenega nauka 
skupaj s pastoralnim  apelom  vodita k določenim dejanjem . Morda smo v organi­
ziranosti posebno nebogljeni. Zato bodo še toliko bolj po trebne in dragocene 
izkušnje od drugod, npr. od m ednarodne organizacije Caritas ali Diakonije ali 
drugih podobnih organizacij in gibanj.

Ob om enjenih prizadevanjih pa ne smemo pozabiti, da Cerkev deluje p red ­
vsem na ravni vrednot. Zato ni dovolj zgolj pouk, informiranje o katoliškem so­
cialnem nauku, am pak je potrebna vzgoja, socializacija, ki pom eni interiorizacijo 
vrednot. Le tako družbena dejavnost župljana resnično tem elji na veri, če jo us­
merjajo verske vrednote. To je življenje iz vere.

Za udejanjenje takšnih idej in smernic je neobhodno, da ima vsaka župnija 
skupino za diakonijo oz. caritas - pa ne na prvem m estu za določene akcije (to

289



seveda tudi), am pak najprej kot pričevanje vsem, da je to del življenja poveri. Za 
začetek pa bi bilo nujno po župnijah spodbuditi in vzgojiti vsaj enega, dva verni­
ka kot nosilca teh  prizadevanj. Prek njiju bi bilo mogoče ustvarjati m edžupnijske 
in škofijske mreže povezav.

Dotaknil sem  se že točke, ki se mi zdi nadvse pomembna: čeprav imam ves 
čas razmišljanja pred  seboj katerokoli župnijo, je vendar jasno, da vsega tega ni 
mogoče uresničevati brez sodelovanja župnij na dekanijski, regionalni in škofij­
ski ravni (kot npr. priprave na zakon ne zmorejo vse župnije zase). V tej točki bo 
spreobrnjenje še posebej težavno, saj smo priče močnemu zapiranju župnij vase, 
pravemu župnijskemu vrtičkarstvu, ki vsaj delno temelji na zmotnem pojmovanju 
župnije, kolikor meri na župnijsko sam ozadostnost.5 To m iselnost medžupnijske 
nesocialnosti bo slej ko prej posebno težko preseči.

Na škofijski in medškofijski ravni je potrebno najprej ponuditi možnosti iz­
obraževanja. Teološka fakulteta naj bi že v prihodnjem akademskem letu v okviru 
podiplom skega študija pripravila to možnost izobraževanja duhovnikom in pa­
storalnim delavcem. V sklopu Teološko pastoralnega tečaja se v Mariboru že pri­
pravlja program posebne specializacije za diakonijo oz. caritas (podobno, kot je 
bila do sedaj katehetska), v katero bi se lahko vključili vsi, ki so uspešno opravili 
osnovni del tega tečaja. Gotovo bi se v ta prizadevanja vključili tudi mnogi tisti, ki 
so uspešno opravili tečaj s katehetsko specializacijo, pa nimajo prave možnosti 
katehiziranja.

V diakonijo vedno bolj sodijo tudi oblike svetovalnega dela oziroma pasto­
ralnega svetovanja, kajti moderni slumi niso več samo materialno revne četrti, 
am pak vedno bolj razširjena področja duhovne bede: osamljeni, alkoholiki, za­
svojenci, ljudje vseh starosti v krizi glede smisla življenja. Ti moderni reveži več­
krat bolj kot materialno pomoč potrebujejo pogovor, človeka, ki jim prisluhne, ki 
jim zna pokazati, da jih sprejem a vceloti, brezpogojno. Zato pastoralno svetova­
nje ne more ostati dom ena redkih svetovalnic, am pak je stvar vsake župnije, vsa­
kega pastoralnega delavca in kristjanov, ki so pripravljeni tako delovati. V okviru 
pastoralnega svetovanja pravzaprav gre za dokaj nov stil pastoralnega delovanja: 
duhovnik oziroma pastoralni delavec ni več nekdo, ki sogovorniku, verniku, člo­
veku v stiski ponuja izdelane odgovore, rešitve, »recepte« na njegova vprašanja. V 
svetovalnem procesu postaja bolj nekdo, ki človeka spremlja na določenem od­
seku njegove življenjske poti in mu pomaga iskati rešitve njegovih vprašanj (po­
dobno kot Jezus na poti v Emavs). To pomeni, da svetovanec, vernik, človek v sti­
ski postane subjekt, ker dejansko stopi v središče dogajanja. Pastoralni delavec 
kot svetovalec je v njegovi službi. Ker je tem u tako, je tudi jasno, da tako pasto­
ralno delovanje ne bo hitro prešlo v prakso, ker se mora sprem eniti tudi podoba 
pastoralnega delavca. Zato je na tem  področju potrebno še s posebno skrbjo za­
staviti delo. Pastoralni institut ponuja vsaj prve možnosti tovrstnega izobraževa­
nja.

Poleg om enjenih nalog in pobud bo potrebno misliti tudi na vernike, ki so se v 
zadnjem času angažirali v politiki in drugih oblikah javnega življenja ter si želijo, 
da bi boljše poznali krščanski socialni nauk. Verjetno so za to delo še posebej 
primerne oblike dela v manjših skupinah oziroma raznih krožkih.

Očitno je, da bosta  marsikatera pobuda in delovanje najprej stekli v krogu 
manjših skupin, župnijskih ali medžupnijskih. To pa je tudi v skladu z novejšimi 
težnjami za prenovo podobe župnije, po kateri vse bolj postaja skupnost manjših 
skupnosti oziroma skupin.

290



Sklep
Znani nemški pastoralni teolog Zulehner pravi, da današnji kristjani še kar 

dobro poznamo vidike današnjih verskih in družbenih kriz; marsikaj tudi vemo o 
pastoralnih m etodah. Manjka pa nam predstava o tem, kakšna naj bi bila v pri­
hodnosti praksa Cerkve.6

Družbeni nauk Cerkve je vsekakor ena izmed pom em bnih vizij Cerkve v pri­
hodnosti, ki nam je ponujena, da jo uresničujemo. Pravzaprav je edina naloga 
Cerkve, da institucionalizira zapoved ljubezni — v smislu tega tečaja: da institu­
cionalizira socialno ljubezen.

Končujem z željo, da bi obnovljeno delovanje na tem  področju kristjane us­
merjalo v takšen odnos do vseh družbenih struktur, ki bi ga mogli označiti s kritič­
no distanco in diakonsko solidarnostjo.

1 Pogosto je srečati ocene, da bi bilo v mestih idealno število 1000 do 2000 vernikov, naveč 3000 v 
eni župniji. Prim. F. Klostermann, Wie wird unsere Pfarrei eine Gemeinde?, Herder, Wien-Freiburg- 
Basel 1979, 185.

2 Prim. Pastoralne inštrukcije za ljubljansko škofijo, Škofijski ordinariat, Ljubljana 1940, 129.
3 Prim. prav tam, 130.
4 Prim. prav tam, 133-136.
5 Prim. Valenčič R., Župnija - skupnost občestev, v: BV 39(1979) 2, 143-166.
6 prim. p. m. Zuhlener, Das Gottesgerucht, Bausteine fureine Kirche derZukunft, Patmos, Dtissel- 

dorf 1987, 7.

291





Drago Ocvirk

Od negativne laičnosti k pozitivni

Skrivnostni naslov tega kratkega koreferata se nanaša na tisti del krščanskega 
družbenega nauka, ki obravnava odnose m ed Cerkvijo in državo. Načela o teh 
odnosih so jasno podana v četrtem  poglavju koncilske konstitucije O Cerkvi v se ­
danjem  svetu z naslovom Življenje politične skupnosti in obsegajo slabih šest 
strani.

Po tem  nauku je »državna skupnost osnovana zaradi skupne blaginje, od nje 
dobiva svojo popolno upravičenost in svoj smisel, iz nje črpa svoje prvobitno in 
posebno pravo« (74,1). Kar se tiče odnosov m ed Cerkvijo in državo »sta na last­
nem področju druga od druge neodvisni in avtonomni. Vendar služita obe, če­
prav sta različni v svojem poslanstvu, osebnostni in družbeni poklicanosti istega 
človeka« (76,3). Cerkev, ki ni država in »ni povezana z nobeno družbeno ureditvi­
jo«, je »znamenje in zaščita presežnosti človeške osebe« (76,3). Zato je razumljivo, 
da obsoja »vse take vrste državnih ureditev, ki ovirajo državljansko ali versko svo­
bodo, množe žrtve pohlepa in političnih zločinov in ki oblast, nam esto da bi služi­
la javni blaginji, obračajo v korist določene stranke ali celo oblastnikov samih« 
(73,1).

Ta nauk je vam vsem dobro znan, zato se ne bi zadrževal pri njem, pač pa se 
bom lotil konkretnih odnosov m ed državo in Cerkvijo, ki so danes v znamenju 
laičnosti. Od tega, kako to laičnost pojmujemo, ni odvisna le usoda Cerkve in nje­
nega poslanstva, marveč tudi določene družbe in njene države. Zadnjih petinšti­
ridese t let je laičnost v naši domovini označevala protiversko in proticerkveno 
delovanje države. Absurdno in katastrofalno bi bilo, če bi se ta negativna laičnost 
nadaljevala tudi potem , ko bo Slovenija svobodna, demokratična in pluralna 
družba. Zato se mi zdi pom em bno, da najprej osvetlimo zgodovino in idejne vire 
laičnosti, da bi potem  lahko predlagali novo, bolj humano in družbeno koristno 
obliko laičnosti.

1. Začetki laičnosti
Poleg številnih novosti, ki jih je krščanstvo prineslo v človeško skupnost, je 

tudi povsem novo in izvirno pojmovanje odnosov m ed versko skupnostjo in drža­
vo. Božje kraljestvo namreč, ki ga je oznanjal in vzpostavljal Kristus, ni od tega 
sveta, vendar pa se začenja in gradi sredi svetnih kraljestev. J. J. Rousseau, pri 
katerem  so se navdihovali številni zagovorniki laičnosti, je opazil to krščansko 
posebnost in jo obsojal: »Jezus je prišel vzpostavit na zemljo božje kraljestvo. Ker 
je ločil teološki sistem  od političnega, je država prenehala biti enotna in začeli so

293



se  notranji razdori, ki niso nikoli prenehali pretresati krščanskih ljudstev.«1 Drži, 
da je Jezus razlikoval m ed političnim in teološkim sistemom, ne pa tudi očitek, da 
je to slabo, saj je z vidika sodobne demokratične pluralne ureditve napetost, ki jo 
je iznašlo krščanstvo, postala gibalo družbenega življenja in sprem em b. Res pa 
je, da v preteklosti, vsaj kratkoročno gledano, ni bila ta napetost vedno koristna, 
saj se je sprevračala v izključevanje. Dogajalo se je namreč, da je država preganja­
la in zatirala vernike in Cerkev, ti pa so se svetu umikali in ga obsojali, nam esto da 
bi se bili spoprijeli z njegovimi problemi.

Cerkev je vedno iskala sožitje z državo in je v skladu s časom te  odnose tudi 
izražala v svojem nauku. Vodilo njenega razmišljanja so bile Jezusove besede: 
»Dajte cesarju, kar je cesarjevega, in Bogu, kar je božjega« (Mt 22,21). Če odmisli­
mo popolno državno ignoriranje in preganjanje Cerkve: ateokracijo, so se v zgo­
dovini izoblikovali trije modeli odnosov m ed državo in Cerkvijo: teokracija, gali- 
kanizem/jožefinizem in laičnost. V teokraciji duhovno obvladuje časno (sekular­
no); kadar si svetni vladarji podrejajo vero in Cerkev, govorimo o galikanizmu ali 
jožefinizmu; laičnost pa je, naj ponovim za koncilom (prim. CS 76,3), priznavanje 
neodvisnosti in avtonomnosti tako Cerkve kot države na njima lastnim področjih.

Laičnost se je v zgodovini pojavila najprej v pozitivni obliki, in sicer v novo 
ustanovljenih ZDA. Deklaracija o neodvisnosti iz 1776 omenja Boga narave, 
Stvarnika, Najvišjega sodnika vesolja in Božjo previdnost, ne da bi razglasila kate­
rokoli veroizpoved za državno vero. To je razumljivo, saj so bili ameriški kolonisti 
večinoma pripadniki različnih sekt, ki so jih v Evropi preganjali. Ker so se morali 
ubadati s preživetjem, niso hoteli ponavljati evropske nestrpnosti in zgubljati časa 
z verskimi vojnami. Zato že prvi amandma k ustavi (1791) prepoveduje kongresu, 
da »bi izdal kakršenkoli zakon o uzakonitvi kake religije ali o prepovedi njenega 
svobodnega uresničevanja«.2 Družba je tako v celoti religiozna, pripadnost tej ali 
oni (krščanski) veroizpovedi pa je osebna zadeva, ki se države ne tiče. Tako 
splošno religioznost v ZDA so sociologi poimenovali civilna religija3. Ni treba po­
sebej poudarjati, da se tvorci naše laičnosti niso navdihovali pri ameriškem zgle­
du. Navdihe zanjo so iskali v 19. stoletju pri francoski revoluciji in Marxu.

V Evropi je prva vzpostavila nove odnose m ed religijo/Cerkvijo in državo 
francoska revolucija, ko je Konvencija ločila religijo od države 21. januarja 1795. 
Toda že Napoleon je iz političnih razlogov omilil ta radikalizem in sklenil konkor­
dat s Svetim sedežem . V njem je priznal katolištvo kot religijo, ki jo izpoveduje 
večina Francozov, priznal pa je še protestantski veroizpovedi in judovstvo. Tako 
je nastal kompromis m ed staro konfesionalno državo in novo laično nekonfesio­
nalno. Vse 19. sto letje so se v Franciji bili boji m ed zagovorniki konfesionalne 
(katoliške) države in laične. Končno je 9. decem bra 1905 skupščina razglasila loči­
tev Cerkve od države. Francija je po negotovem stoletnem  boju postala laična 
država.

Razumljivo je, da se je m ed boji, revolucijami in državljanskimi vojnami na­
kopičilo veliko sovraštva in fanatizma; to se je poznalo pri zagovornikih laične dr­
žave kot tudi pri njihovih nasprotnikih. Zaradi tega je laičnost postala v Franciji 
neke vrste religija: laicizem, ki je po zgledu prej netolerantnega katolištva neus­
miljeno preganjal katoliško Cerkev. Viviani, eden  od zagovornikov laicizma, je 
1906 zapisal: »V preteklosti smo se trudili za nevernost; človeško zavest smo iztr­
gali vernosti. Na nebu smo ugasnili luči, ki jih n eb o  nihče več prižgal.« Za uresniči­
tev teh  ciljev niso hoteli več prelivati krvi, marveč so za to uporabljali šolo. Isti 
Viviani je še zapisal: »Nevtralnost šole je bila vedno laž. Nikoli nismo imeli dru­
gega namena, kot da napravimo protiversko univerzo, in to dejavno, angažirano in 
bojevito.« Jules Ferry, oče laične šole, pa je v zvezi z vzgojo deklet vzkliknil: »Dr­
294



žavljani, izbrati morate: ali bo ženska pripadala znanosti ali Cerkvic, za cilj pa si je 
zastavil, »da bi organiziral človeštvo brez Boga.« Tudi Cerkev in državo so ločili, da 
bi »ločili Cerkev od ljudstva, družin in posameznikove (Buisson).4 Toda po dveh 
svetovnih vojnah so se Francozi spravili in laicizem je zamrl, država pa je zavzela 
pozitiven odnos do vere in Cerkve.

2. Ovira za sodobnega človeka in družbo
Ameriško obliko laičnosti so navdihovali pragmatični razlogi, zato so ZDA m a­

terialno in duhovno uspešne od ustanovitve naprej, ker so znale združevati in 
vključevati v delo za skupni blagor različne krščanske veroizpovedi, čeprav je tre ­
ba resnici na ljubo priznati tudi to, da je bilo katolištvo dejansko drugorazredno 
vse do šestdese tih  let našega stoletja. Nasprotno pa je bila francoska oblika laič­
nosti izključujoča, negativna in avtoritarna, ker je bila ideološka. Njeno izhodišče 
je vredno spoznati in preveriti njegovo veljavnost, saj stoji na njem tudi doseda­
nja laičnost pri nas.

Tvorci negativne laičnosti so bili privrženci racionalistične ideologije zgodo­
vine. Ta je zagotavljala, da bo religija izginila iz družbenega in osebnega življenja, 
ko bo razsvetljeni razum suvereno zavladal človeštvu. Neomajen napredek  in 
vsemogoč razsvetljen razum naj bi vodila naravnost v srečno družbo brezverske­
ga mračnjaštva in tega, da bi človek izkoriščal človeka. Toda to slepo vero v na­
predek in razum je življenje ovrglo na vseh področjih človekovega življenja.

a) Svobodonosne religije in meje racionalnosti
Čas je pokazal, da so religije bolj trdožive in potrebne človeštvu, razsvetljeni 

razum pa manj uspešen, kot so predvidevali tvorci novega človeštva. Verstva še 
vedno obstajajo in jih ni mogoče izkoreniniti ne iz človekovega srca ne iz družbe. 
Bo verjetno bolj držalo, da je religioznost ena bistvenih in neodtujljivih človeških 
razsežnosti, ki pa se v zgodovini različno manifestira. Pogled v preteklost živih 
verstev kaže na njihovo izredno prilagodljivost novim družbenim in človeškim 
okoliščinam.

Še več. Priče smo nenavadnem u preobratu. Fanatizem in mračnjaštvo sta na­
mreč zamenjala stran. Če sta bila svojčas na strani religije, ju sedaj srečujem o pri 
preganjalcih religije, osvoboditeljih človeštva in prerokih svetle prihodnosti. Da­
nes je npr. krščanstvo m ed branilci civilizacijskih in kulturnih vrednot, ki jih raz­
svetljeni razum v svojem sekularnem  pohodu brezobzirno uničuje. Cerkve so po­
stale redke oaze svobode in spoštovanja človeka, kjer najdevajo ljudje zatočišče 
in oporo pred  totalitarno oblastjo, ki se sicer ponaša z znanstvenostjo in
svobodoljubnostjo.

K tem u je treba dodati, da je tudi razsvetljeni razum pred  vse večjim številom 
nerešljivih vprašanj, ki jih je sam ustvaril, na nje pa ne more sam odgovoriti. O 
blagodejnosti znanosti in tehnike nihče ne dvomi, toda nihče več si ne more za­
tiskati oči pred usodnimi posledicami njune moči. Pomislimo le na manipulacije 
z atomom, na genetiko in nevrologijo, na zapletenost svetovnega gospodarskega 
in denarnega sistema, ekologijo... Danes ni več aktualno vprašanje, kaj zmoremo, 
ampak, do kod človek (še) sme. Na ta vprašanja pa ne more odgovarjati stroka, saj 
jo zanimajo le nova spoznanja. Ustrezne odgovore lahko poišče in izdela samo 
etika. Zato človek ne more prepustiti zadnje b esed e  in odločitve tehnokratom, 
pa tudi pred relativizmom ne sm e kloniti. Res ne more biti vsak posam eznik stro­
kovnjak na vseh področjih, toda povsod, kjer znanost in tehnika, denar in politika 
posegajo v tem elje življenja in sožitja, mora posameznik ohraniti sposobnost od ­

295



ločanja, saj bi se v nasprotnem  primeru odrekel svoji človeškosti, odgovornosti in 
svobodi. To pa bi bilo ravno nasprotno od emancipiranega človeka, ki so ga privr­
ženci čiste racionalnosti zanosno napovedovali. Prav triumf te  racionalnosti bi bil 
danes nedvomno usoden poraz za človeka.

b) Brez preteklosti, brez identitete

Dolgočasen je, kdor še danes pravi, da je svet ena sama velika vas, saj to d e j­
stvo prav bode v oči. Ljudje različnih ras, kultur in verstev se srečujejo, sodelujejo 
in vse bolj tudi spoznavajo. V tej raznolikosti pa je mogoče obstati, ne le če po­
znamo druge, marveč če najprej vemo, kdo sploh smo. Zato se evropski človek 
ponovno sprašuje, kdo je. Isto vprašanje je za slovenskega človeka še toliko bolj 
neizogibno, ker tudi Evropejec ni smel več biti, ampak so ga (pre)kovali miti o 
diktaturi proletariata, »bratstvu i jedinstvu« te r bajke na tem o »še pomnite, 
tovariši«.

S ponovnim ozaveščanjem tisočletne evropske identitete, bomo znova sreča­
li krščanstvo, in mi Slovenci, še zlasti katolištvo. To je namreč vgrajeno v našo na­
rodno identiteto , zato je razčiščevanje odnosov z njim dejansko usodno. Morda 
bo  kdo, ki še ni dojel vloge in pom ena religije v sodobnem  svetu, samo zamahnil 
z roko, češ, to je zasebna ali pa preživeta zadeva. Za tega svet še ni vas, ker živi na 
vasi, daleč od sveta. Le peščica ljudi v »krščanskem« svetu se ima za ateiste, m ed­
tem  ko je štiri milijarde nekristjanov religioznih. In ti ljudje nas prepoznavajo tu ­
di, če ne predvsem , po krščanstvu. V primerjavi z njimi je prav to naša pom em bna 
razpoznavna lastnost.

Če naša preteklost, pa tudi sedanjost!, in »sosedje« govorijo o naši krščanski 
zaznamovanosti, potem  bi bilo morda le modro, da spremenim o negativen od­
nos do krščanstva. Kako naj prav to sestavino naše identite te enačimo kratko ma­
lo z mračnjaštvom in fanatizmom? Ali ne bi bilo bolj zdravo, da si znova preudar­
no prisvojimo svojo dediščino in jo oplem enitimo s pridobitvami sodobnega sve­
ta, kot pa da jo črnimo in pljuvamo po njej? Sicer pa naj jo še tako tajimo in 
zatiramo, je del nas in nas brez nje ne bi bilo? Ali se zavedamo, da demokratična 
družba, družba stalne in institucionalizirane d eb a te  te r človekovih pravic, ni raz­
umljiva (je sploh možna, se sprašujejo nekateri politologi!) brez krščanskega 
simbolnega ozadja?

Zopet je nastal obrat: za ideologe sekularizacije se razum emancipira z zmago 
nad religijo (krščanstvom), za sodobne analitike evropske civilizacije, pa bi se 
razum nikoli ne zavedel seb e  brez krščanske religijske podlage. Krščanska sim­
bolika5 se kaže kot trajni vir sekulariziranega razuma in demokratičnih družbenih 
odnosov.

c) Nova vprašanja o laičnosti

Negativna laičnost je danes očitno ovira za človekov in družbeni vsestranski 
razvoj. Njeni racionalistični temelji in načela so se porušili, tako da ne more več 
reševati sodobnih problemov. Njeno nemoč čutimo na različnih področjih.

Tako npr. laična šola, ki je bila kovačnica novega človeka, ne usposablja ljudi 
za življenje. Po racionalističnem načelu še vedno kopiči znanje in potaplja šolarje 
v oceanu informacij. V šoli sta prevladali znanost in tehnika ter seveda uradna ne­
življenjska in protihum ana ideologija. Ker pa je človekovo dojem anje in spreje­
manje om ejeno, se postavlja vprašanje, po kakšnem načelu izbirati znanje. Zakaj 
to in ne ono? Toda ali lahko znanje selekcioniramo, ne da bi bili v sekularni laici- 
stični viziji obtoženi mračnjaštva? Tudi če bo v šoli v svobodni Sloveniji ukinjena
296



dosedanja ideologija, kar ne bo lahko, saj je ta rak zasejal m etastaze povsod, bo 
še vedno ostalo odprto vprašanje laičnih načel. Z njimi ni namreč več mogoče 
ozdraviti šolstva, ker ga sami hromijo.

Recimo, da se pripadniki laičnosti zavejo nemoči izobraževanja pred nepo­
pisno količino novih znanj in se odločijo za vzgojo. Tako šola ne bi bila več samo 
informativna ustanova, marveč tudi vzgojna. Toda kakor hitro govorimo o vzgoji, 
smo se že odločili za določen pogled na človeka, določeno moralo, da, celo du­
hovnost. S tem  pa seveda prekršimo toliko poveličevano laično nevtralnost šole. 
Recimo, da premagamo to oviro. Na katero moralo bomo oprli vzgojo?

Te naloge gotovo ne more izpeljati laična morala, saj je danes povsem odsot­
na pri reševanju velikih in perečih vprašanj našega časa. Kolikor pa se še oglaša, 
je zaradi svojega racionalizma podrejena tehnokraciji, zato ostaja nem a pred  te ­
meljnimi vprašanji, kot so npr. tista v zvezi z začetkom in koncem življenja, ipd. Ta 
morala je v bistvu sekularizirani posnetek  katoliške morale in se je izčrpala, ker 
nima več tega nasprotnika ali pa je ta toliko napredoval, da se do njega ne zna več 
opredeliti. Ker njen racionalizem ni simbolno in čustveno zakoreninjen, poraja le 
še enodnevne ali neizvedljive predpise. Tako jalovo moralo dobro poznamo pri 
nas pod imenom socialistična. V teoriji je sicer zelo leporečna, v življenju pa si­
nonim za nedelavnost, nepoštenost, prisvajanje družbene lastnine...

Kriza negativne laičnosti pa ni prizadela le šolstva, am pak tudi osnove druž­
benih vezi. Kaj naj še povezuje različne skupine, interese in ideologije? Družba 
ne more obstajati brez predstave o svoji enotnosti. Toda kje jo najti v pluralnem 
svetu? Ta vprašanja kažejo, da sekularizacija, ki je porinila religijo na obrobje 
družbe, ne vodi k trdni in dokončni družbi, am pak da je v končni fazi zamajala 
tudi državo in družbo. Na splošno se poznavalci sodobne družbe strinjajo, da je 
tradicionalno družbeno vez (religijo npr.) zamenjala komunikacija razlik, ki se ­
stavljajo družbo. Družbena enotnost ni dana več vnaprej ven i religiji, filozofiji ali 
ideologiji: sedaj se postavlja in preverja v institucionalizirani debati in stalni iz­
menjavi. Razlike torej ne škodijo družbenim  vezem, kot je to mislila laična dok­
trina in pred njo Rousseau, am pak ravno sprejem anje in priznavanje razlik p le te ­
ta družbene vezi in krepita družbo.

Laična država je nastala tako, da je vse verske in idejne razlike izrinila iz jav­
nosti, da bi zagotovila mir. Moderna država pa ni nič manj laična, če pritegne v 
komunikacijo različna verska, filozofska in moralna izročila, ki sestavljajo družbo. 
Seveda lahko poteka dialog le, če se posam ezna izročila odpovedo absolutnim  
stališčem  in prepričanju, da so le ona nosilci družbene vezi. Kakor je moderni 
družbi v pogubo, če zavrača izročila, ki jo nosijo, tako ji jev  rešitev, če se opira na 
njih, kadar se sooča z novimi problemi, še zlasti etičnimi. Zato bo država resnično 
delala v prid skupni blaginji, če bo sposobna in dovolj pogumna, da organizira in 
spodbuja dialog m ed tem i izročili. Pri nas ji bo to toliko laže, ker ima opravka s 
krščanstvom, ki je religija B esede in komunikacije (celo v Bogu) in za katero lahko 
ravno zato brez pretiravanja rečemo, da je religija sodobnosti.

3. Za pozitivno laičnost pri nas
Po moderni državi hrepenim o tudi v Sloveniji, kjer smo doslej imeli totalitar­

no državo z agresivno komunistično ideologijo. Razumljivo je, da taka država ni 
mogla priznavati ne civilne družbe ne nobenega drugega nazora, kaj šele  kakšen 
pluralizem, kjer bi se različne ideje in interesi organizirano izražali. Nasprotno, 
vse poskuse v smeri pluralizma je neizprosno zatirala.

297



Žrtev državnega terorja so bili tudi verniki in njihova skupnost, ki so bili prav­
zaprav edini organiziran ostanek civilne družbe v totalitarni normalizaciji sloven­
ske družbe. Zato ni nič nenavadnega, da je še pred petimi leti naš sociolog M. 
Kerševan videl določene možnosti za delovanje Cerkve le, če sprejm e uradno 
ideologijo: »Pogoj za to je, da sprejm e tem elje sodobne socialistične nacionalne 
ideologije in tako ne zbuja suma, da hoče oblikovati konkurenčno nacionalno 
ideologijo (temveč le da skuša od znotraj sprem eniti tiste posamične elem ente, 
ki jih kot cerkev ne m ore sprejeti). V nasprotnem  primeru bodo njene 'moralne 
so d b e ’ in njeno 'služenje narodu' še naprej tolmačeni kot poseganje v dnevno 
politiko in oblikovanje konkurenčne ideologije.«6 Vsekakor nenavadno, da se so­
ciolog m odem e družbe boji konkurenčnosti na ideološkem področju. Očitno si 
družbo predstavlja po rousseaujevsko, kjer naj bi ne bilo ločitve m ed političnim 
in teološkim sistemom, s tem  da je teologija v službi politike.

Danes, ko se ruši totalitarna oblast in je njena ideologija izpuhtela, lahko 
ocenjujemo rezerviranost slovenske Cerkve do nje kot pom em ben prispevek v 
boju za pluralno in demokratično družbo. Kot del civilne družbe je namreč s svo­
jo navzočnostjo, dejavnostjo in b esedo  vedno znova opozarjala, da ni mogoče 
izenačiti slovenske družbe s partijsko in ideološko državo. Očitno je bilo tedaj 
priznanemu sociologu do tega, da država ostane še naprej totalitarna, saj nada­
ljuje: »Mislim, da ni razlogov in pogojev, da bi slovenska socialistična nacionalna 
ideologija opustila svojo izrecno areligioznost in sekularno naravo, kot tudi, da bi 
v Sloveniji opustili dosledno uresničevanje načela o ločitvi cerkve od države. Ni 
tudi razlogov, da ne bi javni/skupni/obvezni družbeni prostor še nadalje ostal 
zaprt za religiozno in ateistično raznolikost, rezerviran le za tako ravnanje, ki je 
sposobno dati specifične religiozna ali protireligiozne karakteristike v oklepaj.«7 
Pri vsej širini avtor namreč prezre, da so bili nosilci »socialistične nacionalne ide­
ologije« ateisti, racionalisti in scientisti — vsi fanatični nasprotniki religije in 
Cerkve —, ki so določali vsebino areligioznosti in sekularnosti kot tudi vsebino 
načela o ločitvi Cerkve od države. Da je bila laičnost, ki smo jo poznali pri nas, še 
bolj negativna kot tista, ki so jo nekoč poznali Francozi, ni dvoma, saj je bila zabe­
ljena z marksističnim pojmovanjem religije in v službi totalitarne oblasti.

Seveda to ne pomeni, da se zavzemam za ukinitev načela o ločitvi Cerkve od 
države, saj smo videli, da ga je koncil potrdil, gre mi le za to, da bi to načelo dobilo 
pozitivno vsebino, ki bo  v skladu s civilizacijskimi pridobitvami zahodnih dem o­
kracij in z našo kulturo, ki se ni začela 1945 leta. Ko bomo kdaj premagali ideološ­
ke in laicistične predsodke, to dediščino 19. stoletja in marksizma, ter v polnosti 
zaživeli v pluralni družbi, kjer bo država skrbela za nem oteno debato  o vseh živ­
ljenjskih vprašanjih svojih članov, bodo rešena tudi sekundarna vprašanja, pove­
zana z negativno laičnostjo kot npr. gmotni položaj verskih skupnosti, pravni po­
ložaj cerkvenih šol, itd.

Seveda pa se moramo dialoga in skupnega iskanja šele  učiti, tako verniki in 
Cerkev kot politiki in država, pa tudi znanstveniki in stroka. Sodelovanje v komu­
nikaciji ni lahko za nikogar. Predstavnik morale in religije ni več v lagodnem polo­
žaju nad družbenim  vrenjem, odkoder predpisuje norme, ne da bi se zmenil za 
njihove praktične učinke. Oblastnik je ob moč in nedotakljivost, njegova oblast 
pa je odvisna od njegove sposobnosti, da spodbuja in uspešno vodi komunikaci­
jo v družbi. Strokovnjak se  mora sprijazniti s tem, da so kriteriji o vrednosti in 
veljavnosti njegove dejavnosti zunaj nje: v etiki. Toda vse to je mogoče, saj je od 
tega odvisna naša prihodnost.

298



1 J. -J. Rousseau, Du Contrat Social, VIII.
2 Navaja L. de Naurois, Eglise et etat, v Encyclopaedia universalis, t. 6, Paris, 1985, 690—695.
3 R, Bellah, ki je vpeljal pojem civilne religije v sodobno sociologijo, ga takole opredeli: »Čeprav 

so bila osebna religiozna verovanja, kulti in versko združevanje smatrana za strogo privatno zadevo, 
ima velika večina Američanov neke skupne elem ente religiozne usmeritve. Ti so imeli bistveno vlogo 
v razvoju ameriških institucij in še  vedno dajejo religiozno razsežnost ustroju in pogonu ameriškega 
življenja s politično sfero vred. Ta javna in skupna religiozna dimenzija je izražena v sklopu verovanj, 
simbolov in ritualov, ki jih imenujem ameriška civilna religija. Inavguracija novega predsednika je 
pomemben ceremonial v tej religiji, saj med drugim reafirmira religiozno legitimnost najvišje politič­
ne avtoritete.« Navaja M. Kerševan, v Religija in slovenska kultura, Ljubljana, Partizanska knjiga, 1989, 
27. M. Kerševan še  opozarja na odnos civilne religije do cerkvene: »Civilna religija je način obstoja 
religije, ki ne zanika cerkvenih religij in obstoja religije kot cerkvene religije, ampak nastane ob njej, iz 
nje in tudi zaradi nje v tem smislu, da nastaja zaradi specifičnega načina obstoja cerkvene religije kot 
univerzalne in hkrati specializirane institucije.« Prav tam, 35.

4 Navaja L. de Naurois, Laicite, v Encyclopaedia universalis, t. 10, Paris, 1985, 927.
s z  izrazom simbolika označujemo učinkovite verske predstave, ki povezujejo ljudi v skupnost, 

določajo vsebino medčloveških in družbenih odnosov ter ustvarjajo določeno podobo sveta in dolo­
čajo človekovo m esto v njem. Te predstave so predracionalne vtem  smislu, da jih razum predpostav­
lja in so njegovo življenjsko okolje. Tako je npr. predstava o Stvarniku osvobaja človeka od strahov 
pred duhovi in božanstvi v naravi, tako dajo ne le občuduje, ampak tudi preučuje, da bi ji zagospoda­
ril. Predstava, po kateri smo po Jezusu vsi božji otroci in bratje/sestre med sabo, je podlaga za ena­
kopravnost vseh ljudi.

6 M. Kerševan, Religija in slovenska kultura, Ljubljana 1989, 75.
7 M. Kerševan, prav tam, 76.

299





P reg led i

Anton Štrukelj

Bibliografija nadškofa dr. Alojzija Šuštarja

Ob sedem desetletn ici dr. Alojzija Šuštarja, ljubljanskega nadškofa, sloven­
skega m etropolita in velikega kanclerja Teološke fakultete v Ljubljani, je bila se ­
stavljena njegova bibliografija. V ljubljanskem bogoslovnem sem enišču je Mari­
jina kongregacija 14. novembra 1990 poklonila našem u nadpastirju 180 strani 
obsegajoči seznam  njegovih pisnih del. Po novem letu 1991 bo Družina izdala 
njegovo celotno bibliografijo.

Bogoslovni vestnik objavlja v tej številki, ki je posvečena velikemu kanclerju 
Teološke fakultete, seznam njegovih knjig in razprav, ki so nastale v letih 
1950— 1990.

A KNJIGE
1951

1 De caritate apud Joannem apostolum, Doktorska disertacija PUG Roma
1951, 78 str. Objavljeno tudi v reviji Verbum Domini 28(1950)110— 119;
129— 140; 193—213; 257—270; 321—340. (Glej B 3).

1965
2 Von der Ehrfurcht, Luzern 1965, 54 str.

1966
3 Geheimnis Mensch. Ehrfurcht vor dem erwachsenen Menschen, Luzern 

1966, 22 str.

1967
4 Gewissensfreiheit, Theologische M editationen Nr. 17. Einsiedeln-Zurich- 

Wien 1967,77 str. 2. izd. 1968,3. izd. 1969. Italijanski prevod: La liberta di cos- 
cienza, Meditazioni teologiche N. 16, Brescia 1969. Hrvaški prevod: Sloboda 
savjesti, Teološke m editacije št. 10, Zagreb 1982.
Slovenski prevod: Svoboda vesti, v: Alojzij Šuštar, Vest. Zbirka Versko izobra­
ževanje odraslih, 2. knjiga, Ljubljana 1991 (vtisku).

301



1968

5 Friede ais Auftrag. Papst Paul VI. uber den Frieden, Luzern 1968, 141 str.

1971

6 Pastirsko pismo švicarske škofovske konference o spovedi in pokori.
Rok. 43 str. Skripta za pastoralno teologijo, CDSB Ljubljana 1971.

1976

7 Einheit und Vielfalt in der Kirche, Bern 1976, 32 str.

1978

8 Treue, Ingenbohl 1978, 99 str.

1979

9 Zakrament sprave (skupaj s Š. Steinerjem), Ljubljana 1979; vsebuje: Delo, 
prosti čas in zakrament sprave, 27—44; Lastninski odnosi in zakrament spra­
ve, 45—60 ter Govorjenje in zakrament sprave, 61—75.

1980

10 Prenova v Cerkvi, Celje 1980, 143 str.

1985

11 Pismo slovenski mladini, Ljubljana 1985, 81 str.

1986

12 Na razpotjih časa, Ljubljana 1986, 296 str.

1988
13 Kako prav živeti?, Ljubljana 1988, 40 str.

1990

14 Prehojena pot, Celje 1990, 243 str.

302



1991

15 Vest, Ljubljana 1991 (vtisku).

16 Služba sprave. Rok. 78 str. Gradivo za knjigo s petimi poglavji. Zasnova priroč­
nika za duhovnike. Ljubljana 1979. (Doslej neobjavljeno).

B RAZPRAVE

1946

1 Poudarki Pija XII. v katoliškem socialnem nauku, objavljeno pod psevdo­
nimom T.R., v: Nova doba. Revija slovenskih akademikov 1, jul.—avg. 1946, 
18—26.

1947

2 Katoliški svetovni nazor, objavljeno pod psevdonimom T.R., v: Nova doba. 
Revija slovenskih akademikov 2, št. 3—4 1947, 6— 17.

1950

3 De caritate apud Sanctum Joannem, v: Verbum Domini 28(1950)110— 119; 
129— 140; 193—213; 257—270; 321—340. (Glej A 1)

1954

4 Marija in duhovnik, v: Omnes unum (odslej okr. OU) 1(1954)6— 15; 39—42.

5 Analogija med Marijo in duhovnikom, v: OU 1(1954)68—73.

6 Marija in duhovnik, v: OU 1(1954)99— 104.

1955

7 Moderna filozofija in teologija, v; OU 2(1955)3— 10.

8 Pij XII. in Katoliška akcija, v: OU 2(1955)1 — 11; 148— 158.

9 Anliegen der Theologie heute, v: Orientierung 19(1955)58—60.

10 Die religiose Krise der Gegenwart, v: Orientierung 19(1955)149— 153; 
180— 184.

303



1956

11 Soren Kierkegaard — ob stoletnici njegove smrti, v: M eddobje 2(1956) 
251—254.

1957

12 Mednarodni kongres za laični apostolat, v: OU 4(1957)174— 176.

1957

13 Der Laie in der Kirche, v: Fragen der Theologie heute, Einsiedeln— 
Zurich—Koln 1957, 519—548; 2. izd. 1958; 3. izd. 1960.
Francoski, holandski, angleški in španski prevod.
Španski prevod: El seglar en la Iglesia, v: Orbis Catholicus. Revista ibero- 
americana internacional, Barcelona 1961, 278—315.

1958

14 Quid de laicis?, v: OU 5(1958)39—43.

1959

15 Zur Problematik des Philosophieunterrichtes an hoheren Schulen, v: Orien- 
tierung 23( 1959) 163— 164; 25(1961)198—200, 211—212, 257—258.

16 Nekaj imen iz sodobne nemške književnosti, v: M eddobje 4(1959)177— 195.

1960

17 Welche Mdglichkeiten bietet der Philosophieunterricht an den hoheren 
Schulen?, v: Schweizer Schule (odslej o kr. S.Schule) 46(1960)737—741.

1961

18 Drugi vatikanski koncil — veliko upanje?, v: OU 8(1961)1—9.
19 Sinn fur Proportionen oder die tatige Nachstenliebe als Lebensform, v: Der

grosse Entschluss, Wien 16(1961)256—259.
20 Sinn fiir Proportionen. Die tatige Nachstenliebe als Lebensform, v: S.Schule 

48(1961)441—444.
21 Die Verwertung der Hi. Schrift im Religionsunterricht, v: S. Schule 

48(1961)257—260.

304



1962

22 Sodobna bogoslovna vprašanja, v: OU 9(1962)31—43.

1963

23 Vpliv tehnike na versko življenje in dušno pastirstvo, v: OU 10(1963)14—40.
24 V prašanja sodobne katehetike, v: OU 10(1963)61—72.

1964

25 Koliko otrok v družini?, Knjižice št. 45, Trst 1964, 5—28.

1965

26 Gewissen und seelsorgliche Erziehung zur personlichen Entscheidung, v:
An ima 20(1965)63—72.
Povzetek v španščini v: Selecciones de  teologia 4(1965)281—286.
Slovenski prevod: Vest in dušnopastirska vzgoja za osebno odločitev, v:
Alojzij Šuštar, Vest. Zbirka Versko izobraževanje odraslih, 2. knjiga, Ljubljana 
1991 (vtisku).

27 Das gegenwartige Ethos der Ehe, v: Schweizer Rundschau (odslej o kr. S. 
Rundschau) 64(1965)198—208.

28 Die Gewissensfreiheit der Christen, v: S.Rundschau 64(1965)209—219.

1966

29 Gewissensbildung, v: Handbuch der Eltembildung, Einsiedeln—Zurich— 
Kčln 1966, l.Bd., 427—451.
Hrvaški prevod: Odgoj savjesti, v: Teološke m editacije 11, Zagreb 1983,38 str. 
Slovenski prevod: Vzgoja vesti, v: Vest. Zbirka Versko izobraževanje odraslih, 
2. knjiga, Ljubljana 1991 (vtisku).

30 Kirche und Presse, v: Presse im Spannungsfeld von Kirche, Partei und Staat, 
Flueli—Ranft OW 1966, 1 — 16. Ponatis v: S.Rundschau 66(1967)165— 177. 
Francoski prevod v: Journalistes catholiques (Paris) 1967.

31 Norm und Gewissen, v: Der Feldpred iger/L aum onier militaire, Marz 1966, 
16—30.

32 Zur Priesterausbildung, v: S.Rundschau 65(1966)4 —423.

1967
33 Die Entwicklung der moraltheologischen Reflexion uber Krieg und Frie- 

den. China und Vietnam: Herausforderung unseres Gewissens, v: Offene 
Wege 6, Einsiedeln—Zurich—Koln 1967, 97— 127. Ponatis v: S.Rundschau 
66(1967)435—450. Tudi francoski prevod.

34 Was heisst das eigentlich: ein mundiger Laie — ein mundiger Christ?, v: Ci­
vitas 23(1967)127— 138.

305



1968

35 Das Priesterbild des Zweiten Vatikanischen Konzils, v: F. Enzler, Priester
Presbyter. Beitrage zu einem neuen Priesterbild, Luzern 1968, 37—52.

36 Pnesterlicher Lebensstil nach dem Zweiten Vatikanum, v: F. Enzler, n.d.,

37 Bekenntnisverschiedene Ehen in moraltheologischer Sicht, v: Christliche 
Ehe und getrennte Kirchen, Freiburg 1968, 75—80.

38 Moraltheologische Fragen d erHerztransplantation, v: S.Rundschau 67( 1968) 
140— 151.

39 Erziehung zur Mundigkeit, v: S.Schule 55(1968)551—555.

1970

40 Moralna teologija pred novimi nalogami, v: BV 30(1970)173— 186.
41 Die Bischofe begrussen die Vereinigung missionarische Gruppen, v: Laien 

als M itarbeiter der Bischofe. Referat anlasslich der Kaderschulung in Dulliken 
11./12. Oktober 1970, 3— 13.

42 Die Bischofe haben Wunsche an die Vereinigung missionarischen Grup­
pen, v: Laien als M itarbeiter der Bischčfe. Referat anlasslich der Kaderschu- 
lung in Dulliken 11./12. Oktober 1970, 14—27.

1972

43 Svoboda vesti kot izraz človekovega dostojanstva, v: Znamenje 2(1972)

1973

44 Odnos med moralnim zakonom in vestjo, v: BV 33(1973)185—200
45 Zur strafrechtlichen Regelung des Schwangerschaftsabbruchs -  Fristeld- 

604—619 t ' onen*°sung- Ein Diskussionsbeitrag, v: Civitas 28(1973)

1975

46 Weg in die Zukunft zeigen, v: G. Denzler, Papsttum heute und morgen Re­
gensburg 1975, 198—201.

47 Vzgoja vesti kot stalna naloga kateheze, v:BV 35(1975)113— 126.
48 Moralna kateheza po koncilu, v: BV 35(1975)1 — 15.
49 Das Buch als Lebensbegleiter. Razprava, podpisana s škofovim imenom (dr 

Johannes Vonderach), v: Librarium 18(1975)2—8.

1976

50 Europaische Bischofskonferenzen und Europa, v: Pastoralblatt 11/1976 
327—334.

306



1977

51 Vloga vere, upanja in ljubezni pri krščanski zrelosti v: BV 37(1977)286—302.
52 Geht die Schlussakte von Helsinki auch die Kirche etwas an?, v: Pastoral- 

blatt 1/1977, 18—24.

1978
53 Zakrament sprave v božji razsežnosti, v: BV 38(1978)140— 161.
54 Pomen diakonije v pastorali, v: BV 38(1^78)389—405.
55 Diakonie in einer erneuerten Pastoral, v: Diakonia 9( 1978) 77—91.
56 Kirche und Europa, v: Christen fur Europa (Hrsg. von H. Tenhumberg und H.~ 

J.Grossimlinghaus), Wurzburg oj., 152— 185.

1979
57  Novejši moralnoteološki pogledi na naravni zakon, v: BV 39(1979)321—340.

1982
58 Moč poštenja v medčloveških odnosih, v: Bomo preživeli?, Celje 1982, 

183—213.

1983
59 Nedelja — praznik za človeka, v: BV 43(1983)3— 14.
60 Europa, offne die Tore fur Christus!, v: Christen bauen  Europa. Pastorale Ini- 

tiativen zur Einigung Europas. Festgabe zum 20. Bicchofsjubilaum fur Bischof 
Dr. Josef Stimpfle, Donauworth 1983, 108— 111.

1984
61 Brucken bauen und Gemeinsames entdecken. Ober einige Aufgaben der 

Christen in Europa, v: Pro fide e t iustitia. Festschrift fur Agostino Kardinal Ca- 
saroli zum 70. Geburtstag, hrgb. von H. Schambeck, Berlin 1984, 475—488. 
Poljski prevod: Budovvač mosty i odkrywac to, co wspolne. O niektorych za- 
daniach chrzescijan w Europie, v: Chrzešcijanin w šwiecie, Warszawa 
181/1988, 17—30.

1987
62 Ist Europa noch christlich?, Verheissung und Anstoss. Festschrift fur Josef 

Amsturtz zum 60. Geburtstag, Luzern 1987, 81 — 104.
Slovensko: Ali je Evropa še krščanska?, v: Kristjanova obzorja 2 /6  
(1987)3— 18.

63 Kristjan v procesu humanizacije sveta, v: Na pragu tretjega tisočletja, Celje 
1987, 369—383.

307



1989

64 Die Situation der Christen in Jugoslawien und ihr Verhaltnis zu Europa, v: 39.
Internationaler Kongress »Kirche in Not«. Christen im Osten: Hoffen auf Euro­
pa?, Kčnigstein 1989, 46—66.

1991

65 Teološki temelji narodne svobode. Rok. 9 str. Izide v: Dom in svet 1991.

Poleg tukaj objavljenih knjig in razprav je nadškof dr. Alojzij Šuštar napisal 
še  718 člankov v raznih tujih in domačih revijah in časopisih. Imel je nad 600 p re­
davanj in 70 tečajev duhovnih vaj, ki so večinoma v rokopisu. Vtisku pa je izšlo še:
43 govorov, 107 intervjujev, 47 spremnih besed  ali uvodov in 417 recenzij. V glav­
nem je pisal v nemščini in slovenščini. Pogosto je predaval tudi v italijanskem in 
francoskem jeziku. Številne njegove razprave, članke in predavanja so prevedli v 
angleški, španski, italijanski, holandski, poljski, hrvaški in slovenski jezik.

Pričujoča bibliografija je dokument nadškofove ustvarjalnosti, razgledanosti 
in delavnosti.

308



Ivan Pojavnik

Navodilo kongregacije za katoliško vzgojo 
glede študija cerkvenih očetov

Uvod
Kongregacija za katoliško vzgojo v bogoslovjih in študijskih ustanovah je 10. 

novembra 1989, na praznik sv. Leona Velikega, izdala posebno navodilo za študij 
cerkvenih očetov. Navodilo je nam enjeno predstojnikom  in teološkim učiteljem. 
To v času — berem o v uvodu — ko »zahaja neki svet, rojeva pa se drugi«. Naš čas 
je kljub mnogim razlikam podoben dobi cerkvenih očetov, ko se je potapljal an­
tični svet in se je rojeval neki novi svet.

Cerkev j e danes sredi velikega prehoda in sprem em b, ki jih ta prinaša s seboj. 
Isto velja tudi za teologijo, saj je postavljena pred nove in težavne naloge. Da jih 
bo  reševala uspešno, ne more in ne sm e iti mimo dediščine cerkvenih očetov. 
Globalen pogled na zgodovino teologije razodeva, da se ni teološka refleksija 
nikoli odpovedala potrjevalni in orientacijski navzočnosti očetov. Nasprotno, 
prav živo se je zavedala, da je v očetih nekaj posebnega, neponovljivega in trajno 
veljavnega, ki živi naprej ter kljubuje minljivosti časa. »Cerkev še danes oživlja 
življenje, ki ga zajema iz svojih očetov; še danes se zida na strukturah, ki so jih 
postavili njeni prvi gradbeniki, v veselju in težavah svojega potovanja in svojih 
vsakdanjih naporov« (Janez Pavel II.).

V 20. stoletju  je študij cerkvenih očetov prispeval k poglobitvi številnih te ­
oloških vprašanj na različnih področjih. Ves pozitivni razvoj je povzel 2. vatikanski 
vesoljni cerkveni zbor. Danes upada poznavanje klasičnih jezikov zaradi propa­
danja humanistične kulture. To otežuje študij cerkvenih očetov.

Cerkev uresničuje 2. vatikanski koncil, a pri tem  so nastopile tudi določene 
težave in ovire. Zaradi njih postajajo neplodna razna prizadevanja. Splošna pa­
storala in novi tokovi duhovnosti zahtevajo močno hrano in zanesljive vire duhov­
nosti. Spričo nerodovitnosti mnogih naporov nas spreletava misel o svežem dihu 
modrosti, ki preveva spise cerkvenih očetov. Teologija ne bo uspešno opravila 
svoje naloge v pokoncilskem času, če ne bo zajemala iz del očetov podobno kot 
tudi črpa iz Svetega pisma.

309



I. Teološko snovanje po koncilu

1. Uresničevanje koncila

Za pravilno umevanje navodila Kongregacije je po treben globalni pogled na 
življenje Cerkve v zadnjem  in sedanjem  času. Duh Resnice, ki govori Cerkvam 
(prim. Raz 2,7), je posebno slovesno spregovoril na zadnjem vesoljnem cerkve­
nem  zboru, da bi Cerkev pripravil za vstop v 3. tisočletje krščanske ere. Delo kon­
cila je v svoji celoti potrditev iste resnice, ki jo Cerkev živi od začetka. Hkrati pa je 
to delo »prenova« ali »aggiornamento« iste resnice, ker upošteva razvoj Cerkve in 
človeške kulture v novem veku. V tem  pogledu je koncilski »aggiornamento« po- 
današnjenje (posodobitev) večne resnice razodetja in je tako neka »novost«. 
Koncilski nauk je pot, po kateri mora napredovati Cerkev kot potujoče božje 
ljudstvo. Ato zmore samo, kolikor učljivo sprejem a mogočno delovanje Kristuso­
vega Duha.

»V Cerkvi smo v pokoncilskem obdobju priče velikemu delu, da bi »novo« 
(»novum«), ki ga predstavlja 2. vatikanski koncil, pravilno preželo zavest in življe­
nje posam eznih občestev božjega ljudstva. Ob tem  prizadevanju pa so nastopile 
težnje, ki ustvarjajo določene težave na poti uresničevanja koncila. Za eno od teh 
teženj je značilna želja po sprem em bah, ki pa niso vselej v sozvočju z učenjem in 
duhom 2. vatikanskega koncila, četudi se skušajo nanašati na koncil. Sprem em be 
bi rade izrazile neki napredek, zato se imenuje ta težnja »progresizem«. Napre­
dek  je v tem  primeru teženje v prihodnost, ki prelamlja s preteklostjo, ker ne 
upošteva vloge izročila, ki je temeljnega pom ena za poslanstvo Cerkve, da bo 
mogla vztrajati v resnici, katero ji je izročil Kristus Gospod in apostoli ter jo mar­
ljivo ohranja cerkveno učiteljstvo. Nasprotna težnja, ki se navadno imenuje »kon- 
servatorizem« ali »integrizem«, se ustavlja v preteklosti. Ne upošteva namreč pra­
vilnega teženja v prihodnost, kot ga razodeva prav delo 2. vatikanskega koncila 
(lanez Pavel II., pismo 8. 4. 1988).

Cerkveno učiteljstvo avtentično razlaga zadnji koncil in uresničuje njegov »ag­
giornamento«. Pod njegovim karizmatičnim vodstvom potujoče božje ljudstvo 
koraka po pravi poti in ne skrene ne na desno ne na levo. Po koncilu pa smo priče 
nepričakovanega nastopa in razvoja progresizma in integrizma. Obe navedeni 
struji se  premalo m enita za tesno povezanost z živim cerkvenim učiteljstvom in za 
učljivo sprejem anje njegovih naukov. Tako se oddaljujeta od njega prav glede 
razlaganja koncila v določenih pom em bnih točkah. S tem  pa se obenem  odmika­
ta tudi od pravilnega umevanja Sv. pisma in sv. izročila. Progresizem in integrizem 
si glede na horizontalno nasprotujeta. V dinamiki m edsebojnega nasprotovanja 
vodita v sekularizacijo, ki jo vsak od obeh svojsko uvaja v Cerkev.

2. Teološki progresizem

Navodilo v št. 16 podaja splošen pogled na teološki progresizem. »Danes ne 
manjka pojmovanj in teoloških stremljenj, ki so v nasprotju z navodili odloka O 
duhovniški vzgoji (prim. št. 16). Ta posvečajo bore malo pozornosti pričevanju 
očetov te r na splošno pričevanju cerkvenega izročila. Omejujejo se na neposred­
no soočanje bibličnih podatkov s sociološko stvarnostjo in konkretnimi življenj­
skimi problemi, ki jih analizirajo s pomočjo antropoloških ved. Ti teološki tokovi 
odmislijo od zgodovinske razsežnosti verskih resnic in se jim ne zdijo prav nič 
pom em bna neizmerna prizadevanja patristične dobe in srednjega veka. V takem

310



primeru je študij očetov skrčen na najmanjšo mero in je praktično vključen v glo­
balno zavrnitev preteklosti.

Razne teologije našega časa, ki so stopile iz struge izročila, kažejo, kako je pri 
njih teološka dejavnost skrčena na goli »biblicizem« ali pa postanejo ujetnice 
lastnega zgodovinskega obzorja s prilagoditvijo različnim modernim filozofijam 
in ideologijam. Teolog je dejansko prepuščen sam sebi. M edtem ko meni, da je 
teološki delavec, pa s sploščanjem  vsebine veroizpovedi na zgolj zemeljsko ra­
ven v resnici pospešuje historicizem, sociologizem, itd.« (št. 16).

V moči izročila Cerkev stalno vztraja skozi minljivo zgodovinsko dogajanje v 
resnici, ki jo je prejela od Boga. Ta večna resnica je presežna novost za vse čase. 
Prenaša se iz roda v rod v potujočem božjem  lj udstvu, ki skozi čas roma v nebeško 
domovino.

Progresizem se zdi, da priznava za pravilnovteologiji to, kar je »novo«. Zaradi 
napačnega pojmovanja izročila spregleduje, da to, kar je »novo« pri zadnjem kon­
cilu, je v nepretrgani povezanosti s sv. izročilom. Pri razlaganju koncilskega »no­
vega« se odmika od sv. izročila. S tem  pa postopom a splošča teologijo na poze- 
meljsko raven in se nekritično približuje modernim miselnim tokovom. Kar po 
vrsti se porajajo m anjše in večje, včasih celo izredne teološke novosti. Te zbujajo 
pozornost mnogih te r jih pritegujejo. A ker so brez prave povezave z večno novim 
sv. izročila, so om enjene novosti nemalokrat »novotarije«. Prej ali slej se izkaže — 
ali pa se bo izkazalo — da so novotarije stare zablode, p reoblečene seveda v 
sodobne m odne modele.

Skrajni progresizem stopa iz velikega in spokojnega toka sv. izročila in trga 
povezanost s preteklostjo Cerkve. Nadnaravni koncilski »aggiornamento« pola­
goma nadom ešča s sekularizirajočim. Na žalost postaja ujetnik m odem e, a po­
svetne sedanjosti.

Dojemanje razodete resnice zahteva vzpenjanje na visoko goro teologije. 
Cerkveni očetje in veliki sholastiki so z neizmernimi napori kontemplacije in akci­
je plačali prodiranje v višave božjega razodetja, ki je vsebovano v sv. izročilu in v 
Sv. pismu. Progresizem se izogiba tem eljitem u študiju patristike in sholastike in 
velikim naporom, ki so s tem  združeni. S sestopanjem  v m oderni svet splošča 
vzvišene resnice razodetja na pozemeljsko raven.

»Negativno vpliva na patristični študij tudi določena enostranost, ki je danes 
opazna v raznih primerih pri eksegetičnih m etodah. M oderna eksegeza, ki upo­
rablja pomoč zgodovinske in literarne kritike, m eče neko senso na eksegetični 
prispevek očetov. Ima ga namreč za preveč preprostega (simplicističnega) in v 
bistvu za nekoristnega za poglobljeno umevanje Sv. pisma. Takšne usmeritve 
obubožajo in popačijo naravo eksegeza, ker pretrgajo njeno naravno enoto z iz­
ročilom. Brez dvoma zmanjšajo cenitev in zanimanje za patristična dela« (št. 9).

Navodilo im enuje »biblicizem« takšno eksegezo, ki pretrga ali pa ne (zado­
stno) upošteva cerkvenih očetov pri razlagi Sv. pisma. Biblicizem je ena izmed 
gnostičnih struj, ki je v novem veku precej povezana s širjenjem protestantizma.
V 20. stoletju je začel biblicizem m očneje stopati tudi v katoliško Cerkev, in to 
zlasti po 2. vatikanskem koncilu. »Protestantska reforma je izključila cerkveno uči­
teljstvo in je vsakega Kristusovega privrženca spravila v stik s »sola Scriptura« te r 
mu pustila, naj jo »svobodno raziskuje« (liber examen). Ali ni bilo nevarno, da bi 
tako svetopisem ska resnica izgubila svoj enoumni pom en in bi se razdrobila na 
tisoče različnih in nasprotujočih si razlag? To dokazuje boleča zgodovina v razde­
ljevanju kristjanov, ki so še zdaj ločeni od katoliške Cerkve« (Pavel VI.). Ko biblici­
zem izključuje posredovanje izročila pri razlagi Sv. pisma, polagoma odpravlja 
tudi posredovanje cerkvenega učiteljstva.

311



Biblicizem meni, da je z razvojem »znanstvene« eksegeze nadkrilil patristično 
eksegezo. Opira se na nove eksegetične m etode, ki jih niso poznali cerkveni očet­
je. Prav tako niso poznali modernih antropoloških ved, ki jih privzema eksegeza. 
Te so pod mnogimi vidiki napredovale v poznavanju človeka te r prekosile antič­
no antropologijo.

3. Teološki integrizem

Navodilo om enja težave, ki se danes porajajo »iz skrivljenih pojmovanj izroči­
la. Poleg pojmovanja o živem izročilu, ki napreduje in se razvija v zgodovini, na­
stopa ponekod drugačno, preveč okostenelo pojmovanje. To je »integristično« 
pojmovanje, ki skrči izročilo na ponavljanje preteklih vzorcev in iz tega naredi 
monolitičen in negiben blok. Tako ni več prostora za zakoniti razvoj in za potrebe 
vere, ki naj bi odgovorila na nove razmere« (št. 10).

Integrizem priznava za pravilno v teologiji to, kar je »staro«. Pri tem pa zabrede 
v napačno pojmovanje izročila. Čezmerno občuduje patristiko in morebiti še sho­
lastike. Meni, da se bo danes teologija rešila z materialnim ponavljanjem vzorcev, 
ki so jih oblikovali očetje in veliki sholastični učitelji. Grobo rečeno, potrebna bi 
bila »restavracija« in »konzervacija« slik cerkvenih očetov in velikih sholastikov.

Navodilo izrečno om enja dva predsodka, ki se včasih pojavljata pri preučeva­
nju patristike. Prvi se zavzema za materialno oklepanje spisov cerkvenih očetov 
in zaničuje živo izročilo Cerkve. Zgodovina Cerkve po patristični dobi naj bi bila 
progresivna dekadenca. Drugi predsodek  strumentalizirana zgodovinsko danost 
za neko samovoljno uresničitev, ki ne upošteva zakonitega napredka in objektiv­
nega položaja (prim. št. 55).

Integrizem spregleduje to, kar je »novo« pri drugem vatikanskem koncilu. 
»Novo« avtentično razlaga živo cerkveno učiteljstvo in s tem  hkrati ohranja živo sv. 
izročilo. Cerkveno učiteljstvo je danes tako dejavno, kot še ni bilo nikoli doslej. Za 
dojem anje »novega« bi bili potrebni veliki napori v hoji za živim cerkvenim uči­
teljstvom. Integrizem se danes izmika vzpenjanju na goro teologije, ker zanemar­
ja dojem anje in sprejem anje »novega« v avtentični razlagi cerkvenega učiteljstva. 
Tako postopom a stopa iz toka živega izročila, ki teče naprej. Prezre zahteve in 
po trebe novih časov in pada v preteklost, ki je ni več.

II. Odpravljanje odklonov

Drugi vatikanski koncil jasno uči, da sv. izročilo, Sv. pismo in cerkveno učitelj­
stvo sestavljajo neločljivo enoto v zgodovini potujočega božjega ljudstva (prim. 
BR). Teologija potuje po pravi poti, kadar harmonično povezuje v enoto tri om e­
njene dejavnike. Naglašenje enega od njih na škodo drugih dveh vodi v nevarna 
neravnotežja, potem  v drsenje navzdol in končno v dekadenco. Neobhodno je 
potrebno odpravljanje odklonov, ki so nastopili v pokoncilskem obdobju. Navo­
dilo Kongregacije se ne ustavlja le pri analizi pozitivnih in negativnih vidikov na 
današnjih teoloških šolah. Daje tudi jasna navodila za odpravljanje obeh velikih 
odklonov, ki ogrožata od znotraj teologijo in Cerkev. To veliko bolj kot bi menil 
površen opazovalec.

1. Zdravilo za teološki progresizem

Zdravilo za teološki progresizem je rodovitna priključitev na sv. izročilo v ne­
pretrgani povezavi z živim cerkvenim učiteljstvom.

312



»Cerkveno učiteljstvo priznava očetom razne usposobljenosti in vloge, na pr­
vem m estu seveda to, da so izvrstne priče izročila. Očetje zavzemajo popolnom a 
posebno m esto v toku živega izročila, ki se od začetkov krščanstva skozi stoletja 
nadaljuje do naših dni. Tako se očetje razlikujejo od drugih protagonistov cerk­
vene zgodovine. Oni so zgradili prve nosilne strukture Cerkve z doktrinalnimi in 
pastoralnimi naravnanostmi, ki ostajajo v veljavi za vse čase« (št. 18).

Napačno je m nenje nekaterih teologov, da so enako pom em bna vsa obdobja 
cerkvene zgodovine. Za vso nadaljnjo rast Cerkve je dejansko odločilna patristič- 
na doba. Cerkveni očetje so odlične priče apostolskega izročila in so položili te ­
melje teologije. To s tem, da so določili kanon svetopisemskih knjig in njih te ­
meljno razlago, sestavili pravilo vere (veroizpoved), podrobneje določili zaklad 
vere pri zavračanju krivih ver, oblikovali liturgijo, pastoralo, katehezo in cerkveno 
disciplino.

Teologija se je rodila iz eksegetične dejavnosti sv. očetov »sredi Cerkve«, m to 
še posebej v krogu živih bogoslužnih občestev, v stiku z duhovnimi potrebam i 
božjega ljudstva. Takšna dejavnost očetov je bila neločljivo povezana z inkultura- 
cijo bibličnega sporočila. Očetje so integrirali tedanjo  kulturo v krščanstvo in jo s 
tem  pokristjanili. To so storili s celovitim živetjem Kristusove velikonočne skriv­
nosti. Kulturo so tako rekoč »precejali« skozi Kristusov križ in njegovo vstajenje in 
jo tako prečiščeno in oplem eniteno vključili v Cerkev. Po drugi strani pa so krš­
čanstvo z inkulturacijo približali svojemu času. Bili so velikani duha, ki so prem a­
gali racionalizem grško-rimske filozofije in krščanske gnostike. V velikem in več­
stoletnem  procesu so gnostiki notranje sekularizirali krščanstvo s površnim po­
sodabljanjem . Podlegli so filozofskim racionalističnim sistemom, zašli v herezije 
in sinkretizem.

Cerkveni očetje so prvenstveno in bistveno razlagalci Sv. pisma, ki je zanje res 
»duša teologije«. »Nepreračunljive so njihove zasluge za boljše umevanje svetih 
knjig. Oni so nam resnični učitelji. Mogli bi reči, da pod mnogimi vidiki nadkrilju- 
jejo eksegete srednjega in novega veka z neke vrste blago intuicijo nebeških res­
ničnosti s čudovito prodornostjo duha. Tako prodrejo globlje vglobine božje b e ­
sede« (št. 26).

Zaradi razvoja novih bibličnih ved in m etod moderna eksegeza mnogokrat 
prekaša patristično eksegezo pri raziskavah »črke« (telesa) Sv. pisma. G lede na to 
je preživel določen del patristične eksegeze. Cerkveni očetje prekašajo m oderno 
eksegezo pri dojem anju »duha« Sv. pisma. Oni so dosegli zavidljivo visoko stop­
njo zedinjenja s Kristusom in Bogom in prekipevajo v zanosu duhovnega izustva. 
Po duhu so najbližji svetopisemskim pisateljem . G lede na anagogično, m odrost­
no in večnostno razlago svetopisemskih knjih daleč prekašajo eksegezo srednje­
ga in novega veka. Z vzvišenega stališča potem  očetje odmerjajo tudi pravo m e­
sto svetopisem ski »črki« in ne zahajajo v historicizem. Ker so življenjsko in krono­
loško bliže svetopisem skim  pisateljem , je mnogokrat njihovo pričevanje o »črki« 
zanesljivejše od ugotovitev m oderne eksegeze. Saj je znano, da se ta neredko 
giblje na ravni hipotez in torej verjetnosti. Tridentinski in 1. vatikanski koncil sta 
poudarila zoper biblicizem, da je soglasje cerkvenih očetov norma za pravilno 
razlaganje Sv. pisma.

M oderne antropološke vede so parcialne in večinoma ujetnice imanentizma. 
Nimajo globalnega pogleda na človeka in človeštvo. Nekritično sprejem anje 
njih pogledov vodi, kot kaže razvoj, v sekularizacijo teologije in eksegeze. Antič­
na antropologija prekaša m oderne znanosti o človeku pod metafizičnim vidikom. 
Cerkveni očetje so jo integrirali v nadnaravno antropologijo, za katero je značilen

313



globalni pogled na človeka in človeštvo v zgodovini odrešenja. Patristična antro­
pologija visoko presega m oderne znanosti o človeku, čeprav so te  bolj razvite na 
posameznih delnih področjih.

2. vatikanski koncil je m odem e antropološke vede vključil v novi odsek razvo­
ja nadnaravne antropologije. Z nekritičnim sprejem anjem  pogledov modemih 
antropoloških znanosti se biblicizem spušča na njihovo raven. Pravilen je naspro­
ten  proces dviganja: na črti zadnjega koncila je treba razvijati novi odsek razvoja 
nadnaravne antropologije. Pri tem  pa se ne moremo izogniti prispevku cerkvenih 
očetov, ki so določili prvo in temeljno stopnjo v umevanju biblične antropologije. 
Prispevek patristične eksegeze in antropologije torej pomaga današnji eksegezi, 
da bo opravila nalogo, pred katero jo je postavil zadnji vesoljni cerkveni zbor.

Patristična teologija »je v celoti osredotočena v skrivnost Kristusa. V čudoviti 
sintezi nanaša nanj vse posam ezne resnice. Očetje se ne razpršijo v številne 
obrobne problem atike, pač pa skušajo objeti celoto krščanske skrivnosti. Pri tem 
so zvesti tem eljnem u gibanju razodetja in odrešenjske ojkonomije, ki poteka od 
Boga po Kristusu k Cerkvi, katera je zakrament zedinjenja z Bogom in delivka mi­
losti, da se vrne nazaj k Bogu. Očetje s takšno intuicijo, ki izhaja iz njihovega žive­
ga čuta za cerkveno občestvo in iz bližine krščanskim izvorom ter domačnosti s Sv. 
pismom, zrejo to celoto v njenem  središču. Ponavzočajo celoto v njenih delih in 
povezujejo vsako obrobno vprašanje s središčem« (št. 27).

Teologija cerkvenih očetov je enovita in celovita. Vse zrejo v odnosu do sre­
dišča razodetja, ki je Bog-Človek. Zato pravilno vrednotijo, kaj je v razodetju in 
krščanstvu središčno (jedro) in kaj obrobno (lupina). S pravo lestvico vrednot po­
stavijo vsako stvar na njeno objektivno mesto. Jasno začrtajo razliko in zavezo 
m ed Bogom in človekom, vero in razumom, duhovnim in materialnim, nebeškim 
in zemeljskim, večnim in časnim, občestvenim in individualnim. Sv. Tomaž Akvin- 
ski je zvest učenec očetov. Podrobneje je razvil teologijo, a je ohranil njeno celo­
vitost in univerzalnost.

V novem veku je specializacija razvejala teologijo v mnoge vede. Rast posa­
meznih znanosti na škodo celote je zameglila globalno enoto teologije in oslabi­
la njeno m odrostno razsežnost. Posnemanje celovitega teološkega gledanja 
cerkvenih očetov nam more pomagati, da bom o sp et globoko stopili v jedro vere 
in se rešili iz pretiranega motanja v lupinskih orbitah.

»Vrnitev k cerkvenim očetom je del vzpona k izvorom krščanstva, brez katere­
ga ne bo mogoče uresničiti biblične prenove, liturgične reforme in novega te ­
ološkega raziskovanja, ki ga želi 2. vatikanski vesoljni cerkveni zbore (Pavel VI., 
nagovor 4. 5. 1970).

2. Zdravilo za teološki integrizem

»Izročilo, o katerem  pričajo očetje, je živo in kaže enoto v raznovrstnosti in 
kontinuiteto v napredku. Ni torej kakor kakšen monoliten, negiben in sklerotizi- 
ran kamen, pač pa je kakor bogat organizem v polnem  življenjskem utripu. Je živ­
ljenjska in doktrinalna praksa, ki po eni strani pozna tudi negotovost, napetosti, 
tipajoča iskanja, po drugi strani pa pravočasne in pogum ne odločitve, ki so se 
izkazale kot zelo izvirne in odločilne. Hoditi za živim izročilom očetov ne pomeni 
oklepati se preteklosti, pač pa pritrjevati z zanesljivim čutom in svobodnim za­
gonom črti vere z ohranjevanjem stalne naravnanosti k temelju: k temu, kar je 
bistveno, kar je trajno in se ne spreminja. Gre za absolutno zvestobo, ki je v mno­
gih primerih privedla in je bila dokazana »prav s prelitjem  krvi«, do verskih resnic

314



in do moralnih in disciplinarnih načel, katera dokazujejo svojo nenadom estlji­
vost in rodovitnost prav v trenutkih, ko si utirajo pot nove stvari« (št. 21 22).

Integrizem je spregledal tole dejstvo: zadnji koncil ni kratko in malo material­
no ponovil patristike in sholastike, pač pa je izvršil njun »aggiornamento«. Koncil 
ju je na novo »prebrali in je s tem  odprl novi odsek razvoja krščanskega nauka v 
umevanju božjega razodetja. Koncil je na novi stopnji dogemskega razvoja in v 
novi obliki, ki ustreza potrebam  in zahtevam novih časov, posodobil patristiko in 
sholastike.

Koncil je vključil v novi odsek razvoja nauka pozitivne prispevke kulture člo­
veštva v novem veku. Koncil je »aggiornamento« tudi pod tem  vidikom. Če gleda­
no v celoti, vidimo, da je koncil uresničil novo inkulturacijo evangelija, ki je temelj 
tako imenovane druge evangelizacije.

Prav v trenutku, ko si utirajo pot nove stvari, tj. koncilski »aggiornamento«, dobiva 
vedno večji pom en novo »branje» cerkvenih očetov in velikih sholastikov. Gre za 
branje v novem univerzalnem koncilskem duhu v skladu z novo stopnjo v razvoju 
krščanskega nauka. Novo branje se ne ustavlja pri golem občudovanju očetov in 
velikih sholastikov, marveč teži, da bi jih posnemali. Potrebno je namreč uresni­
čevati novi odsek  razvoja nauka, ki je vsebovan v koncilskih dokumentih. Novi 
odsek je seveda neločljivo povezan s prvima dvema: s patrističnim in sholastič­
nim. Sholastika ni m aterialno ponovila cerkvenih očetov. Zaradi globokega po­
znanja jih je uspela posodobiti, ko je upoštevala po trebe novih časov, ki so na­
stopile z novim razvojem človeške kulture. S tem  je sholastika utrla pot novemu 
odseku razvoja krščanskega nauka, ki je bil odločilen za zgodovino katoliške 
Cerkve v 2. tisočletju.

Potrebno je torej upoštevati »enoto in razvoj izročila in dojem ati pom en zate­
kanja v preteklost. To zatekanje se ne bo izkazalo kot kakšen nekoristni arheolo- 
gizem, pač pa kot ustvarjalni štud ij, ki nam pomaga bolje spoznavati naše čase in 
pripravljati prihodnost« (št. 60).

»Vsak pismouk, ki je poučen o nebeškem  kraljestvu, je podoben  hišnem u 
gospodarju, ki prinaša iz svojega zaklada novo in staro« (Mt 13,53). Ne samo »no­
vo« (progresizem) niti ne samo »staro« (integrizem), am pak »novo in staro« je za­
kon organskega razvoja krščanskega nauka.

315





Prevodi

Adam Seigfried

Spravna narava zakramenta pokore*

»Če je kdo v Kristusu, je nova stvar. Staro je minilo. Nastalo je novo. Vse pa je 
od Boga. On nas je v Kristusu spravil s seboj, nam pa naložil službo sprave. 
Vsekakor pa jev  Kristusu spravil svet s seboj s tem, da ljudem  ni zaračunal njiho­
vih grehov, nam pa naložil, da oznanimo b esed o  sprave. V Kristusovem imenu 
smo torej poslani, kakor da bi Bog opominjal po nas: V Kristusovem imenu vas 
prosimo, spravite se z Bogom. Iz njega, ki ni poznal greha, je za nas napravil greh, 
da bi mi v njem postali božja pravičnost« (2 Kor 5, 17—21).

Kar Pavel tu piše svoji mladi občini v Korintu, je navsezadnje doživel sam na 
sebi: O drešenje v Kristusu pomeni, da nas Bog spravlja s seboj in iz nas napravlja 
nove ljudi. Značilno za »besedo sprave« je, da v tem eljih  sprem inja položaj celot­
nega človeštva.

Pavel tudi jasno pove, da se Kristusovo »delo sprave« še ni končalo, ampak se 
nadaljuje, dokler se ne uveljavi. Do tedaj pa je Bog naložil ljudem »službo spra­
ve«, da so tako rekoč njegovi poslanci sprave v grešnem  svetu. V vsakem zgodo­
vinskem obdobju morajo znova govoriti in posredovati, kaj je Bog storil za ljudi, 
kaj dela, kakšne so naše možnosti in njegove zahteve do nas. Kaj to danes za nas 
natančneje pomeni, hočemo poskusiti razviti v dveh stavkih.

I. SPRAVA — ZAKRAMENT CERKVE

1. Etimološko semantične pripombe
Kjer so ljudje, je vedno tudi izkustvo krivde in sprave. Prav tako kot izkustvo 

sovraštva in ljubezni, je tudi izkustvo krivde in sprave tem eljno človeško izkustvo. 
Krivda ni najprej krščanska, am pak človeška težava. Tako filozofija kot tudi profa­
na in religijska zgodovina danes nasploh komajda resno zanikata dejstvo, da ljud­
je prepoznavajo krivdo kot tem eljno danost svojega življenja. Vendar pa pri lju­
deh ni vedno navzoče zgolj izkustvo krivde; tudi zahteva po pokori spada k te ­
meljnim človeškim danostim.

* V predloženem članku so bile zbrane spodbude k diskusiji. Način podajaja je ostal v veliki meri 
ohranjen. (Uporabljena literatura: Schneider Th„ Zeichen der Nahe Gottes, Grundriss der Sakra- 
m ententheologie, Mainz (1984 4), 187—219; Vorgrimler, Sakramententheologie, Dusseldorf 1987, 
223—249; isti, Leli J, Busse/Vergebung, v: NThG, Munchen 1984, 150 - 170; A uer), Das Sakrament 
der Busse, v: NKD Vil, Regensburg (1979 2 ) 177— 193.

317



Da je izkustvo krivde in sprave že davno poznano kot posebnost človeškega 
bivanja, nam kažeta že etimologija in semantika ustreznih nemških besed . Nekaj 
takšnih primerov nam lahko približa široko polje pojava krivde in sprave.

Beseda krivda (nem. Schuld) izhaja iz staronem ške b esed e  Sculda, ki pomeni 
približno nekaj, kar naj bi bilo (= staranem , sculan =  sollen). Nova raziskovanja 
indogermanščine  so pokazala da sculda vsebuje besedni koren squel, ki pomeni 
toliko kot rezati in cepiti. Stara islandska b esed a  skal je je pom enila biti ranjen 
ali kar usm rčen in je zavezovala k »Wergeld« (staranem. Wer =  mož, človek; =  
plačilo za kri, plačilo kot pokora). To nikakor ne pripada le religioznemu 
področju.

Človekovo krivdo torej lahko razumemo na tri načine:
(1) Na splošno: Biti začetnik nečesa slabega. Vedeti, da je bil ranjen in po­

škodovan dani red  in da je treba stvari sp e t urediti. In na koncu boleče spoznati, 
da to  v mojem samouresničevanju ne prispeva k bistvu mojega bivanja, in da sem 
zato dolžan povrniti prvotno stanje. V tej zvezi bi bila sprava ponovna vzpostavi­
tev izvirnega reda. To še ne vključuje nikakršne moralno — nravne ali celo krščan­
ske sestavine.

(2) Čisto nekaj drugega, čeprav izvira iz istega besednega korena, pa pomeni 
krivda kot navezanost na neko obveznost (lat. obligatio), torej dolg (dolžniško 
razmerje). Krivda v tem  smislu pomeni, da smo se k nečemu (npr. plačilu) obveza­
li. Golo razveljavitev dolžniškega razmerja lahko v istem smislu označimo kot 
»spravo«.

(3) Moralni dolg je več kot zgolj odtujeno avtorstvo ali zavezujoče dolžniško 
razmerje. Za zares krivega imata etika in morala le tistega, katerega ravnanje za­
služi očitek zaradi njegove notranje naravnanosti. Predpostavljata, da je bil stori­
lec v trenutku dejanja prišteven, da je imel potrebno zrelost, vpogled in svobodo, 
da je lahko uvidel škodljivost svojega dejanja in da je svojo voljo svobodno us­
meril vanj. Oseba je po Kantu »tisti subjekt, katerega dejanja so prištevna«.1 He­
gel precizira: »Pravica volje pa je, v svojem delovanju kot svoje dejanje prepozna­
ti in biti odgovorna le za tisto, kar predpostavlja kot svoj smoter, in kar od tega 
postavlja v svoj namen«2.

Nas v tej zvezi zanima le krivda v etično-moralnem smislu, ker le ta načelno 
predpostavlja svobodno in zato osebno prištevno odločitev nasproti nravnim 
vrednotam. Krivi se zaveda svoje notranje odtujitve in siveč ali manj zavestno želi 
sprave.

Le v tem  smislu lahko krivdo označimo tudi za greh. To govori tudi izvor b e se ­
de »Stinde« (= greh) iz staronem ške b esed e  »sunt(e)a«, ki vsebuje indogerman- 
ski koren »skam-«, ki ima opravka z notranjim občutkom sramu in sramote. Te­
meljni pom en b esed e  »greh« je torej obnašanje, ki se ga mora človek sramovati. 
G lede na to je b esed a  »greh«, enako tudi »krivda«, izvirno uporabljana tako na 
profanem kot na religioznem področju. Podobno je z besedo  »pokora« (»Suhne«). 
Izpeljana je iz staronem ške b esed e  »suona«, ki pomeni toliko kot sodba, sojenje, 
mir in sprava. Izvira iz germanskega besednega rodu »suoh- in swog-«, katerih 
osnovni pom en je »pomiriti«. Semantično pomeni pokora tudi odškodnino za 
povzročeno krivico z namenom, da bi odvrnila človeško ali božje maščevanje. Po­
rušeni red  mora biti zopet vzpostavljen, da bi bil užaljeni potolažen (pomirjen, 
spravljen).

Šele v zgodnji novi knjižni nemščini je nastala b esed a  sprava; skraja je po­
menila poravnavo na splošno, potem  pa tudi teološko, ponovno vzpostavitev z

318



grehi pretrganega občestva z Bogom po Jezusu Kristusu. To lahko dosežem o na 
najrazličnejše načine.

Eden od teh  različnih načinov je pokora (Busse). Beseda prihaja iz staronem- 
ške b ese d e  »buoza«, »buose«, ki je sorodna besed i »baz« in pom eni »boljši«. V 
tem elju torej pom eni pokora na splošno izboljšanje, popravilo. Krščansko misi- 
jonarjenje pa je dalo smislu te  b esed e  še pojem subh  (= korenit preobrat), m e­
tanola (=  spreobrnitev, sprem em ba mišljenja), in poenitentia, paenitentia (=  ke­
sanje). Pokora tako v tem  smislu predpostavlja priznanje preračunanega krivič­
nega ravnanja nasproti Bogu kot tudi zavest, da je mogoče sp e t popraviti, kar je 
prestopek prizadejal. Ljudje so prav tako kot Bog zmožni sprave.

Že teh  nekaj vidikov nam kaže, da doživetje krivde in hrepenenje po spravi in 
pokori nista nevrozi, ki bi imeli svoj izvor v krščanstvu, pač pa pripadata tem elj­
nim danostim  človeškega bivanja nasploh.

2. Antropološke pripombe

Odkod izvirajo tako tem eljna izkustva? Odgovorov na to vprašanje je veliko. 
Tu naj kratko orišemo dva, ker sta učinkovita še danes:

(1) Arhaični pojmovni modeli razumejo človeka kot bitje, ki ima svoje stalno 
m esto v večnem svetovnem redu, ki ga je določil Bog. Če človek ravna proti sve­
tem u redu, poruši dani red, tedaj doživi krivdo in mora računati z božjimi snkci- 
jam i.» Vsako nasprotno ravnanje bo doživeto kot krivda, ne glede, ali dejanje izvi­
ra iz človekove svobode in preudarka ali ne, in ne g lede na to, kakšen je bil na­
men. Ko se dejan je postavi proti redu, je red  prizadet, zato se mora začeti 
spravno dogajanje. Subjekt spravnega dogajanja je grešnik v družbi, okuženi z 
grehi. Sprava se zgodi tako, da grešnik m ed svetim obredom  prizna svoje ravna­
nje. S tem  prizna tudi red, in za njegovo ponovno vzpostavitev voljno sprejm e 
naložene mu sankcije. Te sankcije so lahko: Spokorne naloge, asketska odpoved, 
žrtev svojega ali tujega življenja, pa tudi ritualizirano darovanje živali in stvari«.3

Ta pojmovni m odel postavlja doživetje krivde in sprave v objektivistično- 
magično soodvisnost. V njem pri doživetju krivde in sprave ne gre za osebno- 
dialoško dogajanje m ed Bogom in človekom, pač pa za čisto stvarno porušenje in 
ponovno vzpostavitev poslušnosti od Boga vnaprej danem u redu ne g lede na no­
tranje, subjektivno  obnašanje, vest, naravnanost in človeka. Pomembno je le, da 
stvarni prelomitvi reda ustreza čisto objektivna vzpostavitev sama. Ta m odel je 
botroval že staroorientalskim in grškim mitom, še bolj pa se je zasidral v tem eljih 
klasične grške tragedije. Naj pomislimo le na ojdipovsko temo, ki so se je lotili 
Aishil, Sofoklej in Evripid, v kateri je junak kljub osebnem u nezavedanju, brez 
svobode in namena, obtožen in kaznovan, ker je kriv incesta.

To objektivistično  razumevanje razmerja m ed krivdo in spravo je sicer v tem e­
lju preseženo že v SZ, v mnogih krščanskih teoloških tokovih pa se je  obdržalo vse 
do danes (npr. skoraj objektivistično razumevanje popolnega priznanja grehov, 
ritualistično dajanje odveze pri mnogih duhovnikih itd., itd.).

(2) Načelno pa krščansko razumevanje krivde in sprave izhaja iz popolnom a 
drugačne predstave o človeku. V smislu krščanske zahodne tradicije je Karel 
Rahner opredelil človeka kot »duha v svetu«.4 Kot tak je človek bitje, ki je po svo­
jem telesu  povezano z materijo, s svojim duhom pa z brezkončno transcendenco. 
Pogojenosti njegovega te lesa ga sicer priklepajo na ta svet, katerega se lahko reši 
le za ceno svojega življenja. V svojem času pa ima to človeško bitje v sebi o sebne 
moči, ki ga usposabljajo za to, da presega vse omejitve. V tem  je njegovo dosto­
janstvo nasproti drugim bitjem  tega sveta. Je vodilo in končna točka dosedanje

319



evolucije. Je obenem  božja podoba, čuvaj in glava vsega stvarstva. W. Kasper v 
smislu zahodne antropologije vsekakor izpeljuje možnost greha in s tem  tudi 
prav tako tem eljno doživetje krivde in sprave iz dejstva, da je človek bitje sredi­
ne.3 Človeški duh, s svojim telesom  vezan na določen prostor in določen čas, se 
dviga k celoti resničnosti, k biti kot taki. Človek kot bitje sredine ni nikoli tako 
priklenjen na kakšno om ejeno dobrino, da bi se onkraj svoje vezanosti na eno, 
resnično, dobro in lepo, na presežno bit moral izgubiti. Prav ta njegova naravna­
nost dela človeka za etično bitje  z moralnimi dolžnostmi, mu podeljuje njegovo 
dostojanstvo. Moralna obveznost ni nič manj kot spoznanje, da moje delovanje in 
obnašanje, pa tudi to, kar opustim, vedno stoji v obzorju brezpogojne vrednote, 
ki je navsezadnje Bog sam.

Če se odločam, ne da bi upošteval ta odnos, se poruši vnaprej dani moralni 
red. Nastane krivda. Krivično dejanje je zatorej več kot zgolj izključno objektivno  
porušenje določenega reda ali golo zunanje prizadetje dostojanstva lastne ose­
b e  ali pravic drugega. Objektivno in subjektivno  kriv je veliko bolj tisti, čigar d e ­
janje ali obnašanje ni usm erjeno k brezpogojni vrednoti. V takem okviru razume­
vanja lahko o grehu govorimo le tam, kjer kdo postane kriv zaradi svojega ravna­
nja proti bitju, ki je spoznano kot osebno, božansko, kot brezpogojna vrednota, 
torej proti Bogu.

Religijsko-zgodovinske raziskave so pokazale, kar so veliki misleci in pesniki 
vedeli že vseskozi, da se namreč v zavedanju krivde kaže odm ev nekega globlje­
ga prepričanja, da je greh največje zlo prav zato, ker z njim zavestno prizadenemo 
red stvarstva in božjo voljo.

Ne g lede na bo lestno škrupuloznost je zavedanje krivde normalno izraz ne­
ranljivega lastnega dostojanstva osebe. F. Nietzsche gotovo ni imel prav, ko je 
zavedanje krivde načelno razglasil za onečaščenje, da, izroditev človeka. Takšna 
opredelba človeka prav tako malo oprosti kot pojasnilo K. Marxa, ki je krivdo pri­
pisoval le družbenim  odnosom, ali S. Freuda, ki je krivdo prikazoval kot napetost 
v razmerju m ed goni in v naravi zasidrano zavestjo o prav tako potrebni odpovedi 
prvim. Te in druge interpretacije so sicer skozi zadnjih sto let prinesle tudi nekaj 
dobrega: Mnogim ljudem  so namreč pomagale rešiti se nevrotičnih občutkov 
krivde in stisk spričo lastne grešnosti in sodelovale pri odstranjevanju dramatizi­
rajočih pridig o grehu in ekleziogenih nevroz, ki so pogosto rastle iz teh pridig. 
Nikakor pa jih ne moremo imeti za prave opredelitve  občutka krivde. Doživetje 
krivde in hrepenenje po spravi sta in ostajata splošna človeška pojava.

3. Biblično-teološki in teološko-zgodovinski preudarki
V biblično-teološkem  pogledu človekovo spravo uresničuje Bog. Ta spravi 

človeka; človek sam je navsezadnje za spravo le pogojno sposoben, četudi se ta 
sprava dogaja v notranji povezavi s spreobrnjenjem . Naj z nekaterimi mislimi 
pojasnimo to povezavo.

V grški klasiki poznamo nekakšno sprem enitev mišljenja. Nasproti ciničnemu 
poučevanju sofistov namreč že Sokrat poudarja t. i. samosvest. Iz tega se je kasne­
je razvilo tisto idealistično pojmovanje b esed e  »metanoia«, ki pojmuje spreobr­
nitev (= pokoro) kot sebe-spoznanje in -svest. To pomeni: Le kadar gre človek 
vase in misli dovolj globoko, naleti na božje v sebi. Spreobrnjenje je torej obrni- 
tev vase. Z njim se je torej bistveno že zgodilo! Nasproti tem u je biblično raz­
umevanje spreobrnjenja in pokore veliko bolj kritično in korenito. Tu človek ne 
kritizira izključno zato, ker je zapadel zunanjemu svetu, se s tem  raztresel in obr­
nil nazaj k sam em u sebi. Sveto pismo ve, da more nevarnost za človeka priti ravno

320



iz njegove notranjosti. Biblična vera kritizira tudi prilaščanje duha, tisto prilašča­
nje, ki ne spoznava svoje končnosti in zapada v hebeis, superbia, ošabnost. Sve­
tem u pismu ne gre le za polovičarstvo, pač pa za celega človeka, njegovo notra­
njost in zunanjost. Za Sv. pismo spreobrnjenje ni enostavno obrnitevvase, pač pa 
obrnitev proč od samega seb e  in obrnitev k Bogu. Človeka ne vodi preprosto nanj 
samega, pač pa na takega, ki se od zunaj približuje Bogu, na osebni Ti; Sv. pismo 
zahteva od človeka korenito spremembo.

Za to korenito sprem em bo obstaja že v SZ pojem  šubh. S prevodom Sv. pisma 
v grščino se je povezal s pojmom metanoia, ki je pred Biblijo in zunaj nje pomenil 
najprej le »spremembo mišljenja« (»metanoia« se veže s pojmom »nous«, m išlje­
nje) brez posebne vrednosti. Pravi, drugotni religiozni pom en »šubh« (le 118 od 
1050 mest) kaže dve začilnosti: na bistveno in kultno:

a) Bistveno pomeni šubh  'spreobrniti se ’ v smislu 'spet se kam obrniti, obrniti 
se nazaj'. Največkrat se torej oglaša ta 'spe t nazaj’. S tem  prihaja na dan dvojni 
vidik; ...odvrniti-se-od in spet-se-obrniti-k. Predm et odvrnitve-od je na splošno 
zlo, zlo početje, grehi, še posebej maliki, torej vse, kar nasprotuje temu, k  čemur 
naj se spreobrnjeni sp e t obrne: Jahve.... Tisti, h katerem u se mora spreobrnjeni 
obrniti, se vrniti k njemu, je Bog, Jahve. Ta vidik spreobrnitve, ta spet-se-obrniti-k, 
je odločilen, ker iz njega drugi, se-odvrniti-od, pravzaprav prejem a svojo sm isel­
no naravnanost. Spet-se-obrniti-k Jahveju pri tem  pom eni temeljno, vse človeko- 
vo življenje prežem ajoče novo obnašanje do Boga, in iz tega nato tudi do drugih 
ljudi in do občestva.6 To je tem eljna značilnost.

b) Pojmu šubh pa pripada tudi kultna izoblikovanost spreobrnjenja: »Kajti kot 
druga staroorientalska ljudstva, tako tudi Izrael pozna kultno-ritualne oblike te ­
ga, kar pom eni spreobrnitev v smislu 'delati pokoro', 'pokoriti se . Kakor koli je 
treba večkrat presojati, pa v Izraelu kljub tem u obstajajo določene oblike indivi­
dualnih kot tudi skupnih spokornih slavij in spokornih obredov, ki so zrasle iz 
splošne zavesti grešnosti pred  Bogom, kakor tudi iz posameznih zgrešenih d e ­
janj. Zunanje oblike so predvsem  post, pa tudi spokorna in žalna oblačila, raševi- 
na in pep e l kakor tudi molitev in žalostinke (prim. npr. 1 Kr 2,1; Joel 1,8; Jdt 4,7 sl.; 
Iz 58,5; Nah 2,9; Dan 9,4-19; Bar 1,15-3,8). Obstajajo lastni spokorni dnevi s p oseb ­
nimi spokornimi bogoslužji. Njihova vsebina je klicanje k Jahveju za pomoč in iz- 
brisanje grešnega stanja, priznanje grehov in siceršnja obredna opravila (prim. 1 
Kr 8,33 sl; Jer 36,6.9; Zah 7,3.5;8.19).«7

Temeljni biblični pom en pojma šubh  se strne v naslednje: Postaviti razmerje 
do Boga in njegovega stvarstva (predvsem do občestva božjega ljudstva) na novo, 
ob Boga postavljeno osnovo, in se  s tem  dati spraviti.

V NZ se g lede razumevanja spreobrnjenja in sprave na prvi pogled ne sp re­
meni zelo veliko. M edtem ko Janez Krstnik utem eljuje nujnost sprave z mislijo o 
sodbi in opozarja na to, da ni odločilen rodovni izvor od Abrahama, marveč notra­
nje spreobrnjenje, pa postavlja zemeljski Jezus misel o spravi predvsem  v pove­
zavo s svojim oznanilom o rešilni bližini božjega kraljestva. Jezus Kristus kaže na 
brezdanjo in svobodno božjo obrnitev k ljudem in povezuje idejo sprave in sp re­
obrnjenja z zatekanjem k njegovi lastni osebi (prim. Mk 1,15). To razumevanje 
sprave kažejo predvsem  prilike o najdenju izgubljenega (ovce, drahme, sina: Lk 
15). Izraziti hočejo naslednje: Ker Bog išče izgubljenega, t.j. grešnika, in mu brez 
pogojev  ponuja spravo v občestvu s seboj, je pokora kot vrnitev k njemu sedaj 
sp e t možna. Sprava s tem  ni človeški dosežek, pač pa je dar! Še bolj jasno je to 
mogoče zaključiti iz Jezusovih dejanj: Jezus omogoča spreobrnjenje s tem, da

321



odpušča grehe (prim. Lk 7,36-50; Mk 2,13— 17). S tem  izziva farizeje, ki menijo, da 
si prilašča pravico izključno božjo pravico.

Jezusov klic k spravi ne dopušča polovičarstva. Najvišji pom en njegovih prilik 
in dogodkov iz njegovega življenja je to, da so enkratni: Kakor je človek le enkrat 
ustvarjen, tako je tudi prerojenje kot možnost spreobrnitve enkratno dogajanje. 
Spravni klic k spreobrnjenju in sploh vsi dogodki v zvezi z njim načelno imajo 
pečat enkratnosti (poklic učencev: Sedaj ali nikoli! Nobenega odlašanja! Jezus 
reče človeku, ki želi iti za njim, a hoče prej pokopati svojega očeta: »Pusti, naj 
mrtvi pokopljejo svoje mrtve, ti pa pojdi in oznanjaj božje kraljestvo.« (Lk 9,60) — 
Jezus reče tistemu, ki se hoče še posloviti od družine: »Nihče, ki je položil roko na 
plug in še vedno gleda nazaj, ni prim eren za božje kraljestvo.« (Lk 9,62) Iz spoz­
nanja, da imata srečanje z Jezusom in vrnitev k njemu nekaj enkratnega in dokon­
čnega, je prvotna s/cupnosf sklepala, da je mogoče spravni krst podeliti le enkrat. 
Pismo Hebrejcem pravi, da poleg krsta ni nobene druge pokore  (6, 4-6): »Nemo­
goče je namreč ljudi, ki so bili enkrat že razsvetljeni, ki so uživali nebeške dari in 
prejeli delež Svetega Duha, ki so spoznali dobroto božje b esed e  in moč prihod­
njega sveta, pa so potem  padli, pripraviti, da se prenovljeni sp e t spreobrnejo.«

V prvi skupnosti tudi obstaja boleče spoznanje, da je v njej greh prisoten tudi 
po krstu, da enkratno dejanje sprave ne prežene vsake skušnjave. Vendar pa v NZ 
ne najdem o nobenega m esta, ki bi zavračalo radikalno enkratnost odločnega 
preobrata k veri v korist več zaporednih spravnih dejanj. Prva skupnost razmerja 
m ed enkratnim krstom in kasnejšimi dejanji sprave sploh še ni reflektirala To se 
je zgodilo šele pozneje.

uEn° J eJ ? tOVO: Vse b it' e in d e)'anle Cerkve je že od začetka dalje radikalni NE 
grehu Ni bilo om ejeno s kultnimi dejanji sprave in pokore. To prihaja veliko bolj 
do veljave v njeni službi oznanjevanja, ki samo sebe razume kot »službo sprave« 
(prim. 2 Kor 5^18 sl). Skupnost razume sam e seb e  kot usmerjajočo~spravno na- 
vzočnost povišanega G ospoda v svetu. H krstu, ki ga razume kot dejanje sprave 
vodi ljudi kot grešnike (prim. Apd 2,38; 1 Kor 6,11; umreti grehu Rim 6). Prav tako 
dela tudi pri obhajanju evharistije, v katerem oznanja Gospodovo smrt za dejanje 
sprave (»dano za vse«, Mt 26,28; prim. 1 Kor 11,24-26). Poleg tega priznava lastno 
krivdo, ko (v ocenašu) prosi za odpuščanje (prim. Mt 6,12), in v molitvi, postu, 
bdenju m dajanju miloščine dela pokoro (prim. Mt 6,1-18; 9,15; Mk9,29). Končno 

Posam ezne grešnike v svojih vrstah (prim. 1 Jn 5,15) in bratsko svari (prim. 
t 18,15). Ce to ne obrodi sadu, »postavi« grešnika pred starešine (prim. 1 Tim 

5,20; 2 Tes 3,14).
Kakor sinagoga, tako tudi krščanska skupnost »povezuje« grešnika, vendar pa 

se  tu ima za spravno navzočnost Kristusa v svetu, »izobčuje« in odklanja odpuš­
čanje z namenom, da pom ilosti in reši (prim. 1 Kor 5,5; 1 Tim 1,20): Grešnika izroča 
satanu »v pogubo njegovemu mesu«, da bi »rešila na Gospodov dan duha« Samo 
zoper zakrknjenost nič ne doseže.

Sprava po novem, bolj grobem grehu se izkazuje le z odlašanjem. Zato naj se 
elani skupnosti kar naprej m ed seboj tolažijo, opominjajo in podpirajo, kot to že 
delajo (prim. 1 Tes 5,11). Za taka dejanja obstajajo celo določena pravila: Če greš­
nik ostaja trdovraten, naj se skupnost od njega oddalji, da se pokesa (prim. 2 Tes 
3,6-15). Ta oddaljenost se očitno ne razume v smislu nekakšnega izobčenja, njen 
nam en ni zgolj zaščita skupnosti pred okužbo z grehom, ki bi v njej ostajal ne­
om ejeno, pač pa tudi in predvsem  spreobrnitev grešnika, kot je rečeno zgoraj 
(prim. 1 Tes 3,14; 1 Kor 5,1 — 13; 2 Kor 2,5— 11).

322



Že iz tega vidimo, da je odpuščanje grehov prvotno stvar celotne skupnosti. 
Ker greh zadeva in ogroža skupnost, ima z njo opraviti tudi odpuščanje grehov. 
Spravo sicer nakloni Bog, vendar ne mimo nje, pač pa v njej in po njej.

V sedm ih tezah bi želel povzeti tisto, kar NZ govori o spreobrnitvi, pokori in 
spravi:

1. NZ vseskozi pričuje o tem, da mora spravno božje potrjevanje sveta ostati 
navzoče tudi po smrti Jezusa Kristusa, bolje rečeno, od njega naprej.
2. Kljub tem u sta vsepovsod poudarjeni korenitost in enkratnostspreobrnje-

3* v  NZ ni nobene  nedvoum ne in neom ejene neposredne b esed e  o po­
stavitvi zakramenta pokore.
4. Izoblikuje pa se tem eljno pravilo spravnega dogajanja v skupnosti, ki ve, 
da jo je Gospod pooblastil za odpuščanje grehov.
5. Ker zadeva greh celotno skupnost, je tudi dejanje sprave dogajanje ce­
lotne  skupnosti.
6. Novozavezno občestvo ve, da ima nalogo, naj pri spravi sveta igra svojo 
vlogo. Zaveda se svojega poslanstva v »službi sprave«.
7. Niti v SZ niti v NZ ni vedno in povsem veljavnih pravil za postopek pri 
spravi.
Iz teh  tez izhaja, da je pastoralni obliki spokornega in spravnega dogajanja v 

zgodovini ostajal širok prostor.
Kar najdem o v Svetem pismu o spreobrnjenju in spravi, ima očitno le malo 

opraviti s tem, kar pri tem  navadno razume današnja govorica. Ta dva pojma raz­
um e večinoma enostransko kot dosežek  m aterialne poravnave za prekršek: 
»Spovednik« mi naloži »pokoro«! To pojmovanje ne izvira iz NZ, marveč iz tradi­
cionalne cerkvene spokorne prakse zadnjih stoletij. Kako je prišlo do tega?

V svoji pastoralni praksi sem  velikokrat srečeval stisko, ki jo imajo ljudje v 
običajni spovedni praksi. »Če nas je že odrešil, zakaj nas ni oprostil tudi spove­
di?« Neka gospa m e pri vsakem novem srečanju sprašuje: »Ali Cerkev še vedno ni
odpravila spovedi?«

Na začetku zgodovine pokore stoji v Cerkvi — kot rečeno — diam etralno na­
sprotujoče si, tesnobno vprašanje: »Ali morem in smem, ko sem  bil krščen in po ­
tem  sp e t padel v greh, še upati na zveličanje v Kristusu? Ali imam še možnost?« 
Prvi odgovor bi bil nekako dramatičen prizor iz Apostolskih del, kjer prva skup­
nost zelo prestrašeno reagira pri pojavu greha: Takojšnja smrt Hananije in Safire 
zaradi laži (prim. Apd 5,1 — 11). Tudi izključitev zaradi hujših grehov so jemali zelo 
resno (prim. 1 Kor 5,1 — 12), posebej kadar je bila uporabljena z namenom, da se 
grešnik spreobrne. Pismo Hebrejcem (6,4—6) ne vidi za odpad le več nobene 
možnosti spreobrnjenja. V ozračju take strogosti je morala zveneti b esed a  Her- 
movega pastirja v sredini 2. stoletja zelo tolažilno: Obstaja neka  možnost sprave 
in pokore tudi za tistega, ki je po krstu grešil! V pričakovanju bližnjega konca pa je 
bila ta možnost dopuščena le enkrat. Hermas nikakor ne pravi, naj bi to en­
kratno pokoro v njegovem času prvič vpeljali, pač pa govori le o njeni možnosti. 
»Kajti Gospod je svojim izvoljenim prisegel pri svoji slavi: 'Kdor po tem  (za en­
kratno ponovno pokoro) določenem  dnevu stori še eno tako dejanje, za tega ni 
več nobene  rešitve. Pokora se namreč za pravične (t.j. krščene) konča; vsi sveti so 
svoje dneve pokore že izpolnili; za pogane je pokora do poslednjih dni (lahko se
dajo kadarkoli krstiti).’»8

V tem  navedku sta izrečeni dve  najpom em bnejši značilnosti tedan je  spokor­
ne prakse: »enkratnost« in »javnost«. To se pravi, da enkratno spravno dejanje

323



javno poteka v središču  Cerkve! Od sredine 3. do začetka 7. stol. je bil grešnik 
pripuščen k tem u spravnemu dogajanju samo enkrat. To enkratno spravno doga­
janje je bilo mišljeno izključno za hude grehe in strogo cerkvenostno usmerjeno.

Starocerkveni postopek  sprave je imel veliko prednost: Grehe so vzeli zelo 
resno in grešnik je bil ponovno obsežno vpeljan v krščansko življenje. Kdor je 
tedaj vzdržal pokoro, ta je gotovo osebno dozorel za novo krščansko življenje. 

Vendar pa je enkratna pokora imela tudi pomanjkljivosti:
1. V pridigah očetov je pogostokrat govor o strahu podvreči se očitni pokori. 
Vsepovsod sta se bohotila hinavščina in svetohlinstvo.
2. Spokorniki so veljali za drugorazredne ljudi, do katerih se drugi niso vedno 
pravično obnašali. Prezirali so spokornike in mnogi so pobegnili v puščavo.
3. Zaradi vztrajanja pri enkratnosti je moglo to cerkveno pokoro opraviti le 
manjše število kristjanov. O cesarju Konstantinu so govorili, da je odlagal krst 
do konca svojega življenja iz strahu pred pokoro. Zgodovinsko tega ni mogoče 
dokazati. Vse to je vodilo k temu, da je cerkveni postopek sprave od sredine 
6. stoletja naprej zašel v krizo.
Končno je v 6. in 7. stoletju z irskimi misijonarji prišla na kontinent nova spo­

korna praksa in spodrinila do tedaj že dodobra izvotljene kontinentalne postop­
ke sprave.

Na novo vpeljano spravno dogajanje kaže naslednje značilnosti:
1. Je »zasebno«, ker poteka m ed duhovnikom in grešnikom. Skupnost pri tem 
ne sodeluje. Od tedaj običajna spoved pri menihu se navadno ni končala z 
obhajilom. Pri dotedanjem  cerkvenem spokornem postopku pa je ponovno 
sodelovanje pri evharistiji pom em ben sestavni del ponovne sprave.
2. Je ponovljivo: Pokora sedaj ni več vse življenje trajajoča osramotitev. Med­
tem  ko so pokoro za težke grehe prej odlagali do konca življenja zaradi njenih 
osramotenih oblik, jo je sedaj mogoče in celo treba takoj sprejeti. Nekako od
1. 800 naprej je v Galiji mogoče izpričati obvezno velikonočno spoved.
3. R edni delivec pokore ni več le škof, ampak preprost duhovnik. Tako jo je 
mogoče pogosteje deliti.
4. Nova oblika pokore je bila zelo stroga: Nalaganje pokore je bilo sčasoma 
sicer om ejeno, vendar je bila trda in »dodatna«: Za različne grehe so bile raz­
lične pokore, nakopičene pa so znale biti zelo hude. Celoten postopek je do­
bil ime »Pokora p o  tarifi«.
5. Čez čas so pokore za posam ezne grehe zbrali v t.i. knjižice pokore.
6. Od osmega stoletja naprej se je izoblikoval skoraj »skupen« nov obred  
pokore:

— Grešnik se odpravi k duhovniku, da z njim razmišlja o določenem  čle­
nu vere, ki zadeva odrešenje in obudi kesanje.
— Nato pred  njim prizna grehe in moli z njim — kleče pred oltarjem — 
spokorne psalm e ali druge, večinoma zelo dolge spokorne molitve.

Nato mu duhovnik naloži pokoro in ga vpraša, če jo lahko izpolni.
Ko izpolni obveznosti pokore, se vrne k duhovniku, ki mu podeli 

odvezo.
Ta, vse do 12. stol. veljavna t.i »pokora po tarifi«, je vse bolj porivala v ozadje

družbeno in eklezialno naravo krivde in sprave in je dogajanje odela v pravno
obliko. Iz tega se je od visokega srednjega veka naprej razvijala nova oblika 
spravnega dogajanja.

Srednjeveška sholastika je prvič vzpostavila sistematično refleksijo o določe­
nih problem ih pokore. Ukvarjala se je še posebej z zakramentalnostjo, s sodnim

324



značajem pri delitvi pokore, z obveznostjo spovedi (težki grehi!) in z bistvom ke­
sanja in odveze!

1. Že od sredine 12. stoletja obstaja splošno priznan pojem  zakramentov. Od 
tedaj se tudi spravno dogajanje prišteva k dejanjem , ki jih označujemo s 
pojmom »zakrament«.
2. Sholastično pojmovanje oblasti ključev  razlaga Mt 16,16 sl. v smislu sodne  
moči. Izvršuje se s podeljevanjem  duhovniške »odveze«: Sedaj zakrament 
pokore ni toliko ponovna pomiritev s Cerkvijo kot postopek m ed sodnikom in 
obtoženim, t.j. m ed duhovnikom in grešnikom. Duhovnik ugotovi grehe in iz­
reče sodbo (pokora po tarifi).
3. Nastal je spor o pravem vzroku sprave: Ena sm er je videla v kesanju in ske­
sanem  priznanju izbrisanje grehov in pojmovala odvezo kot od Boga podar­
jeno spravo, ki jo potrdi duhovnik. Druga sm er (viktorinci) pa je odvezo vklju­
čila globlje v spravno dogajanje. Z duhovnikovo odvezo naj bi Cerkev od Boga 
podarjeno spravo, ki je pogojna, po kesanju in priznanju sprem injala v 
absolutno.
Tomaž se je sicer odločil za smer, ki je odvezo pojmovala kot vzrok sprave, 

vendar je strogo ločil m ed kesanjem, priznanjem grehov, spokornimi deli in skle­
pom na eni strani in duhovnikovo odvezo na drugi. Spokornikova dejanja so po 
njem materija in spovedni obrazec forma zakramenta pokore. Krivda se odpusti 
zaradi kesanja in spreobrnjenja grešnika, t. j. zaradi njegovih spokornih del, ven­
dar pa ta dosežejo svojo izpolnitev šele  s cerkvenim posredovanjem , t.j. z odve­
zo, ki je sprava z Bogom in obenem  s Cerkvijo. Oboje neločljivo spada skupaj.

Tridentinski koncil je privzel obliko pokore, kot jo je razvila sholastika visoke­
ga srednjega veka, in do danes se na zasebno »confessio« (priznanje/spoved) 
gleda kot na središče spravnega dogajanja v Cerkvi. Vendar pa je ta oblika danes 
zašla v krizo.

4. Spoved v krizi
Stoletja dolgo je bilo obiskovanje maše brez prejem a obhajila pravilo. Ko so 

na začetku tega stoletja reformni dekreti Pija X. naznanili prejem  obhajila kot 
središče obhajanja evharistije, si je utrlo pot tudi poglobljeno sprem injanje za­
kramentalne prakse tudi z vidika pokore. Če je človek želel spodobno prejeti 
sveto evharistijio, za kar se je dolga stoletja čutil nevrednega, je moral pogosteje 
k »spovedi«. Gotovo jih v vsej cerkveni zgodovini ni bilo spovedanih toliko kot 
m ed leti 1920—50. Zakaj naj bi se to sp e t ne spremenilo?

Zakaj je danes tako razširjeno odklanjanje sprejem anja zakramenta pokore? 
Kje je potem  utem eljeno hitro upadanje spovedi? Zakaj so naše spovednice in 
spovedni kabineti prazni? Postavljam tezo: Upadanje pripravljenosti za spoved  
odločilno tem elji v sprem enjenem  doživljanju greha in sprave pri današnjem  
človeku. To tezo želim osvetliti s štirih strani:

1. Najprej bi jo podkrepil z rastočo občutljivostjo današnjega človeka za 
osebna dejanja in koristi. Današnji človek lahko komaj kaj začne z neosebni­
mi, le formaliziranimi in ritualiziranimi postopki. To konkretno pomeni: Za 
mnoge je danes ob uporabljani zunanji obliki spovedi (naj ilustriram: Čakanje 
v vrsti pred spovednico, klečanje v ozki omari, šepetajoče naštevanje grehov 
po določeni shemi, nekaj mnogokrat bežnih stavkov, naložitev rutinske poko­
re) težko doživeti, da se tu in tako posreduje pomoč v boju proti hudemu. 
Globlja osebna prenova v  smislu bibličnega spreobrnjenja se zato pri takem 
ritualiziranem postopku spovedi v mnogih primerih ne dogodi. Da, kaj ni

325



mnogokrat tako, da stopi v ozadje realna, t.j. resnična sprava z ljudmi in od ­
pravljanje medčloveških in družbenih konfliktov ravno tam, kjer se išče spra­
va z Bogom v zakramentalnem obredu?
2. Sprem injanje se še razločneje vidi v naslednjem: zasebna posamezna 
spoved je utrdila doživljanje greha kot natančno, podrobno določljivo, po 
nekem m odelu vnaprej formulirano posamično prelomitev obstoječih božjih 
in cerkvenih zakonov. Tako se spovedi drži nekaj legalističnega.
3. Spoved je s svojim dosedanjim  izključnim osredotočenjem  na zasebno in 
intimno področje prispevala k temu, da šobili odrinjeni v stran veliki socialni 
grehi in nepravilnosti. Krščansko življenje je zreducirano na razmerje med 
Bogom in dušo. Zamegljen je pogled na zunanjo odgovornost kristjanov. Le 
malo občutka imamo za družbeno relevantne grehe, npr. šušm arjenje pri d e ­
lu, pomanjkljivo politično odgovornost, odsotnost angažiranja pri odstranje­
vanju očitnih nepravilnosti. Ta privatizacija krivde in sprave pa se zato danes 
mnogim ljudem  kaže kot neprimerna. Človek zato spoved doživlja kot nekaj 
anahronističnega, neustreznega!
4. Starejša generacija je zrastla s tem, da je krivda stvar posameznega  člove­
ka. Stvar, s katero opravi posameznik, zadeva, ki se tiče morda le še Boga, 
sicer pa nikogar drugega. S tega vidika sledi: Zakaj naj bi šel v cerkev k duhov­
niku in prejel odpuščanje? Tu se kaže nerazumevanje eklezialnerazsežnosti 
greha in s tem  spreobrnjenja in sprave. Kjer pa gospoduje to nerazumevanje, 
tam smisel in pom en zakramenta pokore sploh ne moreta biti več utem elje­
na. Iz bistva stran je treba razviti novo razumevanje krivde in sprave.
Iz te  kritične analize situacije ne sledita niti resignacija niti pesimizem, ven­

dar pa se razločno kažejo točke, ki zahtevajo reformo. Prenova cerkvene sprave je 
možna le tam, kjer so pomanjkljivosti dosedanjega postopka dovolj obsežne in 
so utrte poti za njihovo premagovanje. Tu ima teologija odločilno vlogo.

Naslednji preudarki naj bi bili nekakšen uvod v poglobljeno razumevanje 
spravnega dogajanja v Cerkvi.

II. ZAKRAMENT POKORE KOT SPRAVA Z BOGOM IN CERKVIJO 

1. Vertikalni in horizontalni vidik greha in sprave

Tradicija je greh označevala skoraj izključno kot prestop božje zapovedi in 
»žalitev« Boga. To je sicer res, a ni vse. Pri natančnejšem  pregledu se namreč po­
kaže, da že Sveto pismo pojmuje greh kot upor proti Bogu ravno zato, ker je to 
zavračanje njegove odrešilne poti.

Tu imamo nastavek, s katerega se moremo tudi z današnjim človekom ena­
kovredno pogovarjati o izkustvu krivde in hrepenenja po spravi. Tudi on ima 
takšna izkustva. Zdi se, da mu manjka zavest, da je kriv pred  Bogom. Zato pa po­
polnom a jasno doživlja, da je kriv zaradi določenih dejanj in obnašanja, in sicer 
najprej sam pri sebi, pri svoji lastni določenosti, nato pa tudi pri soljudeh, pa celo 
pred  naravo. Današnji človek ima vsekakor smisel za to, da je soodgovoren za 
porušeno razmerje do Ti-ja in človeške družbe, da kvari komunikacijo, okužuje 
družbo , da se je izoliral in da dopušča proste roke hudobnim silam laži, nepra­
vičnosti in nasilja. V tej zvezi je vredno omeniti, da že v Stari zavezi magično poj­
movanje greha v smislu objektivnega prestopa od Bog posvečenega reda pola­
goma stopa v ozadje in da se greh sploh ne zdi več gola žalitev  Boga. Nasprotno!

326



Jobova knjiga pravi (35,6-7): »Ko si grešil, kaj mu storiš, če so številni tvoji zločini, 
kaj mu škodiš? Če ravnaš pravično, kaj m u  daš, ali kaj prejm e iz tvojih rok?« Če 
torej greh ne zadeva in ne prizadene Boga, koga potem  zadene? Odgovor leži v 
vrstici 8: »Ljudi, kot si ti, zadene tvoj zločin, tvoja pravičnost le človeške otroke.« 
Biblični odgovor je torej: Greh zadene najprej storilca samega in človeško druž­
bo! Kaj pa ima potem  greh opraviti z Bogom? Temeljno razumevanje greha ima 
že v SZ svoje m esto v dialoškem  odnosu  Boga in človeka. Greh je resničnost, ki se 
dogaja v človekovem dialogu z osebnim  Bogom. Po teološkem  pojmovanju greha 
človek zavrača dialog z Bogom, božjem u vodenju, ki mu hoče dobro, svojega b la­
gra ne želi od Boga, ampak iz seb e  samega.

To nam osvetljuje pravo razumevanje zapovedi: Izrael je »deset zapovedi« 
razumel kot »deset b esed  življenja«. Z njimi je zakoličen prostor, znotraj katerega 
more potekati srečno, blaženo človekovo življenje. Kdor ravna proti besedam  živ­
ljenja, prizadene najprej sam sebe. Zgreši pot, ki mu jo je razkril Bog. Ker je po ­
sameznik s krvnimi vezmi in skupno usodo tako globoko vpleten v celoto ljud­
stva, tudi njegov greh ni nikdar zgolj zasebna zadeva. S tem  zlo prehaja na celoto 
in deluje razdiralno. G lede na to se tisti, ki greši, pregreši najprej proti lastnem u 
blagru, nato pa tudi proti njegovemu darovalcu, ki se želi posredovati v ljubezni 
in dati blaženo življenje. Potemtakem je greh najprej izstop iz območja življenja, 
odklonitev od Boga osvetljene poti blaženosti; drugič je zatorej tudi upor proti 
Bogu samemu, zavrnitev njegove ljubezni, nezvestoba in izdaja.

Potreba po spravi je pri današnjem  človeku tako malo izgubljena, kot njegova 
zavest grešnosti. Vendar pa moramo tudi tu postaviti v središče pozornosti druge 
vidike: Kljub nasprotnim trditvam mnogih sociologov in psihologov tudi današnji 
človek ve, da ne more sam izbrisati krivde, ko se pregreši, in da mora sam stopiti v 
prostor sprave. S svojo zgrešeno odločitvijo je najprej v  seb i  ustvaril nekaj nep o ­
vratnega, tega pa ne more več popolnom a vrniti. Napačna svobodna odločitev je 
prodrla v globino njegovega bitja in ga trajno oblikovala. Vrhu tega pa se je z gre­
hom vzpostavilo nekaj nepopravljivega tudi v svetu in družbi. Človekova krivda se 
je navzven »utelesila«. Uteleša se v vseh oblikah neobvladanosti in egoizma. 
Obratno pa tudi družbene danosti prodirajo v človeka in vplivajo na njegovo mi­
sel in dejanje. Vzpostavi se »obtok«, iz katerega ni videti možnosti za nov začetek, 
circulus vitiosus.

Krščansko razodetje kaže izhod. Zanj je sprava možna samo kot dar. Njegova 
obljuba odpira možnost kvalitativno novega začetka. To se neprekosljivo dogaja 
po Jezusu Kristusu. Ta oznanja začetek božjega gospostva. Jezus poudarja, da 
Bog sam v njem najbolj neposredeno z ljubeznijo in odpuščanjem  prihaja ljudem 
naproti in s tem  omogoča nov začetek. To se kaže v tem, da Jezus ljudem v božjem 
imenu izreka b esed o  sprave. Ta b esed a  sicer ne pozabi grehov in ne obide pre­
teklosti, kakor da se ne bi bilo zgodilo. Beseda sprave namreč pomeni, da vzame 
Bog grešnika takega, kakršen je, z vso njegovo grešno preteklostjo. Da bi človek 
začel na novo, se mu ni treba vrniti na točko nič svojega bivanja. Sedaj greh ni več 
brezupnost. Človek torej ne stoji več pred brezupnim vprašanjem, kako more sto­
riti, kakor da bi greha ne bilo. Jezus mu namreč govori, da ga Bog sprejem a kot 
grešnika, da je spravljen.

Sprava, ki jo ponuja Jezus, je neločljivo povezana s klicem k  spreobrnjenju. 
Milostno odpuščanje omogoča in utem eljuje človekov vstop v dogodek spreobr­
njenja. Zato indikativu napovedi božjega gospostva sledi imperativ: Spreobrnite 
se in verujte! Grešnik naj veruje Jezusu, na njem se kaže, kaj pom eni to božje 
gospostvo in odrešenje. Jezusovo življenje je življenje darovanja, ljubezni in slu­

327



ženja drugim — predvsem  malim in neznatnim —, življenje pokorščine in pri­
pravljenosti za Boga in njegov klic. Pred ljudmi doživlja svobodo, ne da bi ga kaj 
nasilno odtujevalo, nenasilnost, resničnost, potrpežljivost in dobroto. V Jezusu 
Bog človeku ponuja kontrastno izkustvo odrešenja in mu tako daje, da spoznava 
nujnost spreobrnjenja. Bog ga naravnost izziva s tem  kontrastnim izkustvom k no­
vemu obratu k Bogu v hoji za Kristusom. Tako je jasno, da spreobrnjenje in poko­
ra za NZ bistveno obstajata v hoji za Jezusom. Ti biblično-antropološki preudarki 
so zelo pom em bni za globlje razumevanje zakramenta pokore v našem času. Po­
stati nam mora jasno, da dolžnost izpraševanja vesti, spreobrnjenja in pokore ni 
nekakšen  m odel m eščanske etike ali zapovedane morale ali vzorec povprečne 
poštenosti, pač pa Jezus Kristus sam.

Naslednja odločilna točka: To spreobrnjenje, k katerem u Jezus vabi grešnika, 
se ne uresničuje in n e  udejanja v izoliranem vertikalnem  odnosu do Boga (tu: 
moja duša - tam: Bog), pač pa v obratu k bližnjemu. Odvrnitev od kroženja okoli 
sam ega seb e  in obrat k Bogu se uresničita z obratom  k bratu, sestri, posebno v 
pozornosti do najbolj ubogih in zapostavljenih. S tem  nočem reči, da se obrnitev 
k Bogu tako rekoč izključi v korist obrnitve k sočloveku in/ali jo nadomesti. Obe 
naravnanosti morata biti tu: Usmerjenost k Bogu in k bližnjemu. Vendar pa se 
obrnitev k Bogu verificira, uresničuje v obrnitvik  bližnjemu. To so enoum ne trdit­
ve Nove zaveze.

Kot ima greh socialno razsežnost, tako se mora tudi spreobrnjenje udejanjati 
v novem razmerju do občestva. Drugače povedano: sprava se kaže na posam ez­
niku tako, da je kljub svojemu grehu sprejet in postavljen v hojo za Jezusom. Tako 
se tudi razdiralna moč greha na svet in družbo ustavi in odpravi s tem, da Kristus z 
b esed o  odpuščanja in z darovanjem samega seb e  vzpostavlja prostor, v katerem 
si ljudje kot spravljeni m ed seboj vzajemno odpuščajo krivdo in drug drugega 
opogumljajo in vzpodbujajo  za nov začetek.

Ta prostor sprave je  Cerkev. Cerkev živi iz sprave, ki jo je prejela po Jezusu 
Kristusu, in ki jo podaja naprej. Vendar pa Cerkev ni vase zaprta skupina, pač pa 
je tu za vse. Je anticipacija spravljenega človeštva. V njej naj se v m edsebojno 
spravljenem  življenju uresniči sprava vseh z Bogom. Še več: po Cerkvi želi Bog 
svoje spravno gospostvo narediti zavedno prisotno in vidno svetu. Cerkev je torej 
tisto, kar pravi II. v. k.: »Znamenje in orodje za notranjo zvezo z  Bogom in za ed i­
nost vsega človeškega rodu.«9 Cerkev je zakrament sprave. Nov odnos do Boga, ki 
ga Jezus obljublja in naznanja ljudem, je uresničen na m edosebni ravni v novem 
razmerju do sočloveka. Zato je neprijaznost do bližnjega hkrati zavračanje božje 
ponudbe ljubezni. Ta struktura Jezusovega oznanila, enost ljubezni do Boga in do 
bližnjega, ostaja ohranjena tudi v apostolskem  oznanjevanju: »Če kdo reče:'Lju- 
bim  Boga! , a sovraži svojega brata, je lažnivec. Kajti, kdor ne ljubi svojega brata, 
ki ga vidi, ne more ljubiti Boga, ki je neviden« (1 Jn 4,20). Podobno misel najdem o 
tudi v Ef 2,13 sl.: »Mi, ki smo bili nekoč daleč, smo v Kristusu prišli blizu, t.j., spravi­
li smo se. Jezus je postal naš mir.« To pa pomeni: Kristus, naša sprava, »je združil 
oba dela (Jude in pogane) in porušil s svojo smrtjo ločevalno steno sovraštva.«

Z drugimi besedam i: Sprava z Bogom, mir z njim, se  uresničuje na horizontalni 
ravni s tem, da ljudje živijo v spravi m ed seboj, tudi če so bili kot Judje in pogani 
popolnom a ločeni.

V teh  biblično-teoloških preudarkih gotovo ni govor o zakramentu sprave. 
Vendar pa imamo tu tem elj za to, da obstaja eklezialno — zakramentalna sprava. 
Jezusovo poslanstvo sprave se nadaljuje v »službi sprave« v Cerkvi. Cerkveno 
oznanjevanje in delovanje, ki kaže na Jezusa, ker je od njega uzakonjeno, kaže,

328



prinaša spravno osvobajajoče Jezusovo delovanje skozi zgodovino do nas. V 
Cerkvi je prostor sprave, ki ga je ustanovil Jezus Kristus. V njej se posameznik 
spravi z Bogom. Cerkev je tudi kraj, kjer si ljudje m ed seboj odpuščajo, drug dru­
gemu ne očitajo preteklosti in se škodoželjno ne ocenjujejo. Tu se ustvarja po ­
gum za nov začetek. Drug drugemu zaupajo in si pri novem začetku m ed seboj 
pomagajo in se spremljajo. Dostop do tega prostora sprave pa se odpre le s te ­
meljnim zakramentom sprave, s krstom. Pred njim gre odločilna obrnitev h Kri­
stusu in sočloveku. Zakrament torej ne nadom esti niti stvarne ot/n itve, niti stvar­
nosti življenja v spravi.

2. »Spokorna Cerkev« kot »kraj« stalnega spravnega dogajanja
Cerkev se ima sicer že od nekdaj za »občestvo svetih«, vendar pa tudi ve, da 

vedno potrebuje pokoro. To pomeni: Zanjo ima greh, ko t tudi odpuščanje, ekle- 
zialno razsežnost. Zverov Kristusa se mora povezati tudi volja po vrnitvi, volja, da 
s stvarnimi dejanji čim bolj uresničujemo spravo, ki jo daje Bog, in sicer v skupno­
sti in medčloveškem odpuščanju. Ta resničnost sprave je odločilna.

V naslednjem  naj to pojasnim: Tisti, ki so v svojem življenju s spreobrnjenjem , 
vero in krstom naredili velik preobrat, so, kakor pravi Sveto pismo in tudi cerkveni 
očetje, spravljeni z Bogom. So eshatološko novo božje stvarstvo. V njihovih vrstah 
deluje duh prihodnjega veka. Med njimi je sicer pod pogoji zgodovine, t.j. še le  v 
kali, krhko in šolsko, a vendar stvarno uresničeno in navzoče božje zveličanje. Pod 
pogoji zgodovine konkretno pomeni: Stari vek greha in zla še ni prešel, nova Kri­
stusova resničnost pa je šele  na tem , da se uveljavi. Zato je občestvo, čeravno 
iztrgano moči in brezizhodnosti zla, vendarle ogroženo. Zato tudi povedku zveli­
čavnega daru vedno znova sledi velelnik: Kristjani so v  novem življenju, sedaj pa  
naj se  p o  tem  tudi ravnajo. Iztrgani so bili grehu, sedaj mu tudi ne smejo več daja­
ti prostora.

G lede na to obstaja občestvo skupnosti v svojski dialektiki: Po eni strani je 
občestvo svetih, oprem ljeno z odličnimi duhovnimi darovi za vzajemno služenje 
in bogato v ljubezni in spoznanju; po drugi strani pa obstaja nenehni primanjk­
ljaj. V občestvu je navzoče dejstvo greha, in sicer tako očitno, da ideal absolutne  
brezgrešnosti nikoli ni bil uresničen. Greh v vsej svoji mnogoličnosti, vse do od ­
pada od vere, ima v občestvu realno vlogo. Občestvo doživlja, ne izpolnjuje te ­
meljne odločitve za radikalno vrnitev, da stalno zaostaja. Zato se mora Jezusovo 
spravno dogajanje nadaljevati najprej v njenih lastnih vrstah: »Bodite dobri drug 
do drugega, bodite  usmiljeni, odpuščajte si, ker vam je po Kristusu tudi Bog od ­
pustil« (Ef 4,32). Z drugimi besedam i: Od Boga prejeto odpuščanje se mora utrditi 
v bratskem  in sestrskem  odpuščanju in spravi (prim. o tem  tudi Kol 3,3; Mt 18, 37 
sl.). Ti premisleki kažejo, da niti greh, niti stalno novi poskusi preseči greh in zaži­
veti v spravi niso zasebna zadeva. Vedno znova začeti spreobrnjenje, spada k 
»Mysterium ecclesiae«, k službi skupnosti. Cerkev mora ponuditi možnost življe­
nja v spravi, s tem  pa podaja naprej Jezusovo b esed o  o spravi. To se  more zgoditi 
različno in se  je  v Cerkvi, ko t sm o videli, tudi izvrševalo. V osnovi velja: »Cerkveno 
občestvo je kraj, kjer je doma božje odpuščanje; Vse, kar nas bliža Cerkvi, kar nas 
zbližuje z Jezusom Kristusom, je vir sprave.«10

3. Sprava v današnjih cerkvenih oblikah pokore
Primanjkuje nam prostora, da bi se spuščali v mnogovrstnost spokornega do­

gajanja v Cerkvi današnjega časa. Vendar pa se mi zdi pom em bno reči b esed o  ali 
dve o skupnem  spokornem bogoslužju in o »spovedi«.

329



(1) Spokorno bogoslužje in skupna odveza
Spokorna bogoslužja želijo in hočejo poudariti to, kar implicitno vedno spada 

k središču občestvenega življenja, namreč stalno spreobračanje in spravo. V sre­
dišču spokornega bogoslužja je soočenje s Svetim pismom. Tako je jasno: Spre­
obrnjenje, pokora, priznanje in sprava - vse to nima svojega razloga v kakšni uza­
konjeni morali ali meščanski etiki, pač pa v božji besedi, ki poziva in vabi na pot 
življenja, da bi po njej vedno odločno hodili. Iz tega soočenja z božjo besedo  se 
prebudi za kesanje in skupno priznanje prestopka. S tem  je povezano skupno  
hoten je  po vrnitvi, resnično hotenje, v medčloveškem ravnanju uresničiti spravo, 
ki jo daje Bog. Ta resničnost sprave je odločilna. Bilo bi povsem zgrešeno, če bi iz 
spokornega bogoslužja nastal nov zakramentalni ali kvazi — zakramentalni ritual 
brez resnične vrednosti.

Kolikor bolj je bila posamična spoved zašla v krizo, toliko jasneje je cerkvena 
praksa odkrivala sm iselnost spokornih bogoslužij, ki so se na francoskem govor­
nem območju pojavila že leta 1947. Tudi neodvisno od  zakramenta pokore takim 
spokornim obredom  in pobožnostim  ne moremo odrekati njihove teološke in 
praktične vrednosti: Ponujajo resnično srečanje z  božjo besedo. Spokorno bo ­
goslužje božje b esed e  otipljivo izraža solidarnost grešnikov in grešne Cerkve. 
Udeleženci drug pred  drugim priznavajo svojo grešnost in svoje kesanje. Celotno 
občestvo sodeluje pri molitvi k Bogu za grešnike v svoji sredi. To zavzemanje dru­
gega za drugega je tista prošnja Cerkve, kateri v skladu s Svetim pismom (prim. Mt 
18,19; Jn 14,13 sl.; Jk 5,16 idr.) pripada uslišanje. Cerkev je, izhajajoč iz NZ, cenila 
m edsebojno priprošnjo vedno višje kot pa posameznikovo molitev. V tem  smislu 
tudi II. v. k. II pravi, da ima vsak skupni obred prednost pred  zasebno molitvijo. 
Odtlej se govori o »hišni Cerkvi« in o »družinskem bogoslužju«. V takem spokor­
nem bogoslužju je še posebej naglašen družbeni vidik greha in sprave. Za tako 
spokorno bogoslužje poleg teoloških odlik govore tudi praktični in psihološki 
razlogi.

Vendar je bila že od začetka očitna nevarnost, da bi mogli zakrament pokore 
pri posam ezni spovedi prikrajšati ali ga celo povsem izpodriniti. Tako je bilo po­
trebno  postaviti spokorno bogoslužje v povezavo z zakramentom pokore in ga 
ovrednotiti g lede na slednjega. Obsežna diskusija o tej dogmatični problematiki 
je pripeljala do dveh temeljnih stališč:

a) Po prvem se spokornemu bogoslužju ne sm e pripisovati nobene zakra­
m entalne  kvalitete. Tridentinski koncil pravi, da mora grešnik svoje velike grehe 
našteti po vrsti in številu.12 Tako je spokorno bogoslužje sicer zakonito slavje, ki 
pa vodi le k izbrisanju manjših grehov. Priporočljivo je, ker skupnosti približa 
družbeno-cerkveni vidik greha in sprave in jo pripravi na izvršitev zakramentalne 
sprave.

b) Drugo stališče v om ejenem  obsegu kvalificira spokorno bogoslužje kot za­
krament. Karl Rahner m eni:13 »Ko sedaj duhovnik pri spokorni pobožnosti ... 
(Rahner ima pred očmi 'normalen primer1 iskreno prizadevnega krščanskega živ­
ljenja) v resnem  opravljanju svoje cerkveno — duhovne vloge do skupnosti tudi 
izrecno podeljuje božje odpuščanje, ki se v globini vesti dogodi vvsakem prime­
ru, in ko s svojimi besedam i tudi zares tako misli, kot so izrečene in kakor ozna­
njajo na vsak način milostno dogajanje v družbeni odprtosti Cerkve, ali more p o ­
tem  sploh preprečiti, da bi imele njegove b esed e  zakramentalni značaj?« Ne 
razpravljamo o tem, ali bi bila odveza, ki bi jo podelil duhovnik, neveljavna — ta 
je v vsakem primeru veljavna —, pač pa, ali zakonita potreba občestva opravičuje

330



»duhovnikovo neposlušnost«, če glede na okoliščine nedovoljeno izvaja svojo
pooblaščenost za podeljevanje odveze.

Leta 1972 je rimska Kongregacija za verski nauk objavila pastoralne smernice, 
ki jasno širijo možnosti za podeljevanje skupne zakram entalne odveze. Brez po­
sam eznega priznanja je bila prej om ejena na posam ezne izjemne primere. Sedaj 
se je njeno podeljevanje raztegnilo na »nujne situacije«, ki bi se sčasoma lahko 
pojavile. N eobhodne postavke pa so štiri spokornikova dejanja (prej le tri): Ke­
sanje, priznanje, zadoščevanje in sklep, opraviti osebno spoved tako hitro, kot bo 
le mogoče. Te norme so pastoralna pomoč le tam, kjer jih tudi uporabljajo. Za 
njihovo uporabo je odločilno to, kaj razumemo pod »nujno situacijo«. Tako se zdi 
pohvalna interpretacija H. Vorgrimlerja:14 »Osebno spoved po skupni odvezi...je 
treba opraviti tam, kjer spokornik ni prepričan o njeni subjektivno psihični ali 
moralni nem ožnosti. Ne obstaja nikakršen razlog, da bi notranjo stisko, ki bi spo­
korniku moralno onemogočala pristop k osebni spovedi, mogli priznati kot zako­
nit opravičilni razlog za opustitev spovednega sklepa. Zato človek ne more oceni­
ti, da ta notranja nuja izhaja iz zakramenta pokore samega, pač pa tu predvideva 
celotno priznanje, katerega se že vnaprej nujno boji. Nasproti tem u je zato treba 
opozoriti na to, da obstaja notranja stiska spokornika, ki jo je  treba pripisati krivdi 
grešne Cerkve: Ko Cerkev spokornemu dejanju pozabi vzeti videz sodbe človeka 
nad človekom; ko v tem  neprepričljivo izraža solidarnost duhovnika s spokorni­
kom v grehu, priznanju in molitvi itd.., nima pravice v legalistični strogosti zapirati
oči pred tako notranjo stisko.«

Norme Kongregacije za verski nauk so škofovske konference različno inter­
pretirale. V Švici in Franciji so se župniki odločili za nujnost podeljevanja splošne 
odveze. Nemška škofovska konferenca je možnosti za splošno odvezo »ozkosr­
čno« omejila, zaradi tega so jo kritizirali Rahner in drugi teologi.15

Gotovo bi bilo napačno v načelu odrekati spokornemu bogoslužju zakramen­
talno kvaliteto, ker bi mu manjkala sodna narava in ker pri splošnem  priznanju ne 
bi bila mogoča »obsojajoča ugotovitev« grehov. Pri zakramentu pokore namreč ne 
gre za sodbo v juridičnem smislu. Veliko bolj gre za zakramentalno naklonitev 
milostne božje sodbe. Z grehom se je grešnik sicer resnično oddaljil od Boga in 
od Cerkve, ko pa pride k zakramentu pokore inv priznanj u naloži »liturgično eks- 
komunikacijo«, stori to v božji milosti, ki mu je že podarila željo povrnitvi. Kjer je 
Bog grešniku položil v srce pravo kesanje, ki se razvije v resnično spreobrnjenje, 
Cerkev ne sm e ničesar »zadržati«. Potemtakem je napačno, če navajamo nezmož­
nost cerkvenega »sojenja« kot ugovor proti zakramentalnosti spokornih
bogoslužij. _ ,

Naslednji argument proti spokornim bogoslužjem je dejstvo, da Cerkev ze od 
tridentinskega koncila za sm rtne grehe zahteva osebno spoved. Odgovor na ta 
ugovor: »Po definitivnem nauku Cerkve je gotovo, da subjektivno hudega greha ni 
mogoče zakramentalno odpustiti brez osebne spovedi. Slej ko prej prej pa ostaia 
težko rešljivo vprašanje, kdaj je »peccatum mortale« dejansko storjen... Vpraša­
nje... kakšni kriteriji obstajajo za to, je vendar v zelo mnogih primerih realno, 
vprašanje, na katero ni mogoče odgovoriti z enoum no gotovostjo; stvar zato osta­
ja v tisti neopredeljenosti, kjer ne morem govoriti o subjektivni gotovosti in zato 
zapoved osebne spovedi tudi ne obvezuje.«16

»Spoved«
V naslednjem  naj usmerimo našo pozornost na posamična dejanja pri subjek­

tivno hudih grehih nujne, sicer pa priporočljive osebne spovedi. Poseben p re­

331



mislek velja eklezialno-socialni dimenziji, ki jo 'Lumen Gentium’ takole izraža: 
»Tisti, ...ki pristopijo k zakramentu pokore, prejmejo...odpuščanje in se obenem  
spravijo s Cerkvijo, ki so jo z grehom ranili in katera se z ljubeznijo, zgledom in 
molitvami trudi za njihovo spreobrnjenje.c17

a) Kesanje (spreobrnjenje) in priznanje

Grešnik mora označiti nov začetek s kesanjem, voljo po spreobrnitvi in pri­
znanjem grehov. Dasi tudi obred pokore iz 1. 1973 še utem eljuje posamično spo­
ved hujših grehov s sodno naravo tega zakramenta, pa bi smel biti pravi vzrok te 
zahteve (tudi v zgodovini) drug. Priznanje krivde pomeni najglobljo zapustitev 
samega seb e  in s tem  oddaljitev od greha. Ko človek prizna ne le: »Jaz sem greš­
nik,« pač pa: »Jaz sem  ta grešnik, nimam deleža le pri splošni krivdi človeštva, pač 
pa sem  na tem  m estu odgovoren za krivdo in blagor,« se tako s tem  priznanjem 
najbolj odtrga od greha in pokaže svojo voljo po spreobrnitvi. Šele z izpovedjo 
krivde ta tako rekoč stopi iz človeka. To zelo lepo formulira Dietrich Bonhoeffer: 
»Greh želi ostati neznan, boji se luči. V tem i neizrečenega zastruplja celotno člo­
vekovo bitje.«18 Pri spovedi se zgodi preboj. Priznanje grehov vpričo krščanskega 
brata zapusti zadnjo trdnjavo samoopravičenja. S tem  se priznanje grehov v bi­
stvu zahteva zato, da se človek odreče grehu.

»Ordo Paenitentiae« (1973) predvideva možnost, da se to priznanje opravi po 
berilu iz Sv. pisma. Tako še enkrat postaja jasno, da se greh kristjana ne presoja 
po nekakšni meščanski etiki, marveč je greh prekršek nad božjo besedo, nad Bo­
gom samim in njegovim darom.

b) Spokorna dela

Preden je v prejšnjih časih Cerkev grešnika sp e t spravila s seboj in z Bogom, 
mu je pogosto zapovedala težka spokorna dela. Tudi ko je danes odveza p o d e­
ljena, še p reden  je odpravljena naložena pokora, je treba paziti, da je naložena 
pokora resnična in prava. Voditi mora k temu, da grešnik ozdravi. Spoved ne sme 
postati »zakrament izogibanja pokori«.

Red pokore želi, naj bi bila »naložena pokora... dejansko zdravilo za greh« in 
naj bi prispevala »k prenovi življenja«.19 Pokora »naj ne bi bila samo sprava za p re­
teklo krivdo, pač pa tudi pomoč za novo življenje in zdravilo proti slabosti. Zato 
naj spokorno dejanje, kolikor je to mogoče, ustreza teži in posebnosti grehov. 
Obstaja naj v molitvi, samozatajevanju, predvsem  pa v službi bližnjemu in v delih 
usmiljenja, da bo s tem  postal viden družbeni poudarek greha in odpuščanja.«20 
Kljub zahtevanim delom  je pokora milosten odgovor vnaprejšnji dobrotljivosti 
Boga po Jezusu Kristusu v Svetem Duhu. Nikakor ni pogoj sprave. Zato je po­
m em bneje težiti k vedno novemu obračanju k Bogu in bližnjemu, kakor stalno 
naglašati boj z grehom in njegovimi posledicami.

c) Polaganje rok in odveza

Po priznaju grehov in izraženem kesanju te r pripravljenosti za spreobrnitev, 
duhovnik po »ministeruim ecclesiae«, po službi Cerkve, podeli spravo. S tem  je 
izraženo tole: Kakor greh škoduje občestvu, tako tudi občestvo v osebi svojega 
voditelja pomaga grešniku k ponovni spravi. In ta ponovna sprava z občestvom je 
učinkovito znamenje sprave z Bogom, kot danes trdi večina teologov. Že pri Ter- 
tulijanu je mir s Cerkvijo mir z Bogom.21 Avguštin pravi takole: »Pax ecclesiae di­
m ittit peccata,«™ mir, ponovna sprava s Cerkvijo odpušča krivdo. To še posebej

332



izraža kretnja polaganja rok. To je v skladu s starim izročilom tako znamenje po­
novne sprave kakor tudi podelitve Svetega Duha. Grešnikova sprava s Cerkvijo 
podeli tudi ponovno delež pri božjem Duhu.

Na vseh odločilnih točkah spokorne liturgije se torej kaže, da sprava ni indivi­
dualen dogodek, tudi ne dogajanje m ed spokornikom in duhovnikom, pač pa 
eklezialno-zakramentalno dogajanje. Zakramentalna sprava meri na ponovno 
spravo s Cerkvijo kot znamenje sprave z Bogom.

Danes po pravici radi govorimo o »slavju sprave«. Ta izraz ustreza bistvu za­
kramentalne pokore, ker je delo sprave, ki se dogaja v Cerkvi, obenem  bogosluž­
je in liturgija, slavljenje božjega usmiljenja in svetosti.

Prevedel Janez Šimenc

1 Kant, Metaphysik der Sitten, AB 22.
2 Hegel, Grundlinien d erP h ilosoph iedesRechts, DerV orsatzu n d d ie Schuld, & 115-118,tu 117.
3 Greshake G, Die Beichte, Eine biblisch-antropologische Hinfiihrung, v: ThPQ 124 (1976), 

324—336, tu 325.
4 Rahner K, G eist in Welt. Zur Metaphysik d er endlichen Erkenntnis be i Thomas von Aquin, 

Innsbruck 1939.
5 Kasper W, Anthropologische A spekte der Busse; v: ThO 163 (1983) 96— 109.
6 Schulte R„ Umkehr IMetanoia) als Anfang und Form christlichen Lebens, v: MySal 5, Zurich idr. 

1976, 117-135, tu 121.
7 Prav tam, 112.
8 Vis 11 2,2 (prevod: B. Poschmann, Paenitentia secunda, Bonn 1940, 142 sl.) - Podčrtal avtor.
9 LG 1.

10 Glaubensverkundigung fur Erwachsene, Dt. Ausg. d. Holl. Kathechismus, Freiburg 1971, 507.
" B 27.
12 Cone. trid., sessio XIV, De sacramento paenitentiae, can. 7-8, DS 1707/8.
13 Rahner K, Bussandacht und Einzelbeichte, v: StdZ  190 (1972) 370 sl. - Podčrtal avtor.
14 Vorgrimler H., Der K am pfdes Christen m it der Sunde, v: MySal 5, Zurich idr. 1976,349-467, tukaj 

437.
's Prim. n. d., 363 - 372.
16 Vorgrimler H., n.d„ 439.
■7 LG 11.
18 Bonhoeffer D, Gemeinsames Leben, Munchen 1953/7, 77.
19 Die Feier d er Busse, Studienausgabe, Einsiedeln idr. 1974, 14.
20 Prav tam, 19.
21 Prim. K. Rahner, Zur Theologie der Busse b e i Tertulian, Schriften zur Theologie XI, 187-223, tu 

212-217.
22 Avguštin, De bapt. c. Donat. III, 18,23.

333





O cen e  in p red stav itve

Mahničev simpozij v Rimu: (Uredil Edo 
Škulj, izdale Slovenska teološka akademija 
v Rimu, Mohorjeva družba v Celju, Goriška 
Mohorjeva družba in Krščanska sadašnjost 
v Zagrebu.)

Pred nami je že sedmi zvezek Simpozi­
jev v Rimu. Prvič v sodelovanju Mohorjeve 
iz Celja in Gorice ter Krščanske sadašnjosti. 
Tudi tokrat simpozij vnaša novo luč na pre­
lomno obdobje našega naroda in osvetlju­
je ključno vprašanje narodnosti in krščan­
stva, predvsem pa v celoti prikazuje delo­
vanje in trpljenje odločnega in za krščan­
stvo in slovanstvo zavzetega bogoslovnega 
profesorja v Gorici in krškega škofa. Zbornik 
je ob simpoziju o Jegliču 19. 9. letos pred­
stavil ravnatelj Slovenika in Slovenske te­
ološke akademije v Rimu, dr. Maksimilijan 
jezemik.

Mahničeva vsestranska dejavnost seva 
tudi iz vsebine predavanj pričujočega 
Zbornika. Žal ga poznamo le kot (neusmi­
ljenega ?!) kritika slovstvenih umetnikov 
(posebno Simona Gregorčiča) in gromovni­
ka, ki je vnesel razdor v slovensko narodno 
gibanje konec prejšnjega stoletja. Malokdo 
pa pozna Mahničeve temelje, iz katerih so 
izhajale te njegove opredelitve. Temu je 
posvečen prvi sklop tem, ki prikazuje nje­
govo osebnost ter njegove filozofske in te­
ološke opredelitve (D. Klemenčič, A. Trste­
njak, J. Juhant, A. Bratuž, C. Sorč). Anton 
Mahnič, rojervv Kobdilju na Krasu 14. sept. 
1850, leta 1874 posvečen v duhovnika, je bil 
predstojnik in profesor v goriškem seme­
nišču do leta 1895. Kot izrazit filozofski duh 
je uporabil platonizirano sholastično filo­
zofijo za jasno opredelitev teoloških, umet­
nostnih, socialnih in političnih načel. Iz­
ključno verski razlog — vse podrediti 
Kristusu-Bogu — je narekoval njegovo loči­
tev duhov, s tem pa je tudi druge (posebno 
mladoslovence) prisilil, da pokažejo svoje

barve. Podrobneje opredeljujejo to vpra­
šanje teme o Mahničevem odnosu do vzgoje 
duhovnikov, do škofa Sedeja in do ločitve 
duhov pri nas (F. Oražem, A. Sedej in J. Pirc).

Drugi sklop vprašanj zadeva raznolike 
smeri te osnovne Mahničeve usmerjenosti: 
njegove poglede na Jugoslavijo, razumeva­
nje nacionalnega vprašanja, njegova lite­
rarna hotenja, njegov odnos do literatov (M. 
Benedik, W. Lukan, J. Zadravec, T. Kermav­
ner). Izstopa Kermavner jeva skoraj mahni- 
čevsko načelna in metafizična razčlenitev 
odnosov krščanstvo-umetnost, politika- kul­
tura, subjektivno-objektivno, človek-Bog. 
Mirko Mahnič je smelo orisal Mahničev 
vpliv in pomen pri Slovencih po letu 1920. 
Jasno izstopajo silnice razvoja našega na­
roda po Mahniču, njegov raznolik vpliv ali 
odpor temu vplivu ter posledice njunih 
medsebojnih prepletanj v življenju našega 
naroda med obema vojnama, med zadnjo 
in po revoluciji leta 1945.

Slovencem je slabo poznano plodovito 
in najtežje obdobje Mahničevega življenja 
in delovanja med Hrvati v škofiji na otoku 
Krku. Leta 1896 je bil imenovan za to na­
porno službo. Vršil jo je od 27. marca do 4. 
aprila 1919, koso ga Italijani odpeljali za le­
to dni v ujetništvo, odkoder se je vrnil bo­
lan, se v Varaždinskih Toplicah zdravil in v 
Zagrebu pri nadškofu Bauerju 14. decem­
bra 1920 umrl. M.Smolik uvaja v Mahničevo 
delo s predstavitvijo cerkvenih dokumen­
tov o glagoljaštvu. Pisava glagolica je dala 
Istri, delu Dalmacije, Bosni, Zeti in Sremu 
podlago za bogoslužne knjige in obrede, ki 
so Hrvatom služile tudi kot narodna opora. 
Rimsko dovoljenje za glagoljaštvo pri Hrva­
tih v Črni gori je tudi ostalim dalo pobudo, 
da zahtevajo glagoljaško bogoslužje. Mah­
nič je gibanje podpiral in naletel na ovire 
Italijanov, kar je pogojevalo tudi njegovo 
pot v italijanski zapor. Vprašanje je bilo pe­
reče tudi s cerkvenopolitičnega vidika, ker

335



je moral to seveda odobriti Rim. O Mahni­
čevem odnosu do glagoljaštva govore trije 
referenti: Mahnič i glagolica (1. Milovčič) ter 
(A. Badurina Biskup Mahnič i provincija tre- 
čeredaca glagoljaša). Mahnič je leta 1902 
ustanovil na Krku Staroslavensko akademi­
jo za »negovanje starocerkvenoslovanske- 
ga liturgijskega jezika in pospeševanje nje­
govega učenja ter gojenje glagoljaškega 
cerkvenega petja, ki naj ustreza cerkvenim 
predpisom.« S tem je bilo povezano tudi 
njegovo dušnopastirsko delovanje in pis­
ma (A. Bozanič, A. Benvin) ter publicistično 
delo (MJ. Mataušič). Delovanje duhovnikov 
naj usmerjata dve stvari: notranje ali du­
hovno oblikovanje in zunanje oblikovanje 
ali usposabljanje duhovnikov za delo v no­
vih narodnih, družbenopolitičnih in kultur­
nih prilikah. Mahnič je dal pomemben pri­
spevek tudi za katoliško gibanje na Hrvaš­
kem, o čemer govorita dve temi (S. Tamhina, 
S. Vitkovič). S predavanj ima o družbenopo­
litičnih in cerkvenih prilikah pred Mahniče­
vim prihodom in v njegovem času, je za­
okrožena celotna podoba Mahničevega de­
la (M. Bogovič in F. Velčič). V njih prihaja v 
polnosti do veljave Mahničeva ljubezen in 
skrb do hrvaškega naroda in njegovo ne­
utrudno delo za narodno svobodo in kul­
turno razvitost. Tudi tukaj zagovarja kato­
liško radikalnost, načelno uveljavljanje krš­
čanstva na vseh področjih življenja. Kljub 
temu pa mora biti duhovnik odprt za prilike 
in izzive časa: »Duhovnik mora biti najmo­
dernejši, bolj moderen od vseh drugih lju­
di, kakor mora biti, kar zadeva dogme in ka­
toliška načela med vsemi najbolj konserva­
tiven, najbolj intrasigenten (nespravljiv)«.

Skoraj 450 strani debelo delo vsebuje 
tudi pozdrav in sklepno besedo ravnatelja 
dr. Jezernika ter pozdravne poslanice (nad)- 
škofov iz Krka (škofa in škofa naslednika), 
Zagreba, Kopra, Ljubljane, Maribora, Gori­
ce in Trsta. Predavanja in povzetki so izme­
nično v slovenščini in v hrvaščini, kar Zbor­
nik odpira širšemu krogu bralcev. Zbornik 
je dragocen in razumljivo pisan prispevek k 
obči in idejni zgodovini naših narodov in 
spodbuda za nadaljnje razmišljanje in štu­
dij teh vprašanj, ki bodo zanimala gotovo 
tudi širšo bralsko publiko.

Janez Juhant

Lexlkon des Mittelalters I—IV.
Naloga fakultetne knjižnice je tudi v 

tem, da možne bralce seznanja s knjigami, 
ki so v njej na voljo. Pri nas to nalogo izvršu­
jemo bolj poredkoma. Pred desetletji je bi­
lo nekaj časa v navadi, da je revija Cerkev v 
sedanjem svetu objavljala seznam novih 
tujih knjig, ki so bile vpisane v knjižnici na 
Poljanski 4 v Ljubljani. Pozneje je to zamrlo, 
v zadnjih nekaj letih je bila sistematično 
povzeta le vsebina prvih zvezkov nemške 
Theologische Realenzyklopadie (1983 in 
1987), ki seveda še izhaja in bo čez čas spet 
treba pogledati, kaj je zanimivegavnjej. Če 
upoštevamo samo denarno vrednost po­
sameznega zvezka (ok. 290 DM), bi bilo res 
nesmotrno, če bi tako drago in bogato delo 
samo krasilo čitalnico. Naše objave naj bo­
do predvsem spodbuda, da bi prišlo v fa­
kultetno knjižnico več obiskovalcev, ki bi si 
nabralo znanje iz teh in podobnih knjig 
(TRE je na voljo tudi v mariborski škofijski 
bogoslovni knjižnici).

Tokrat naj bodo predstavljene prve štiri 
knjige bolj ozko usmerjenega specialnega, 
vendar ne zgolj teološkega leksikona, v ka­
terem je zajeto znanje o srednjem veku: 
LEXIKON DES MITTELALTERS, ki ga izdaja 
založba Artemis Verlag (Munchen in Zu- 
rich). Od oktobra 1977 do poletja 1989 so 
izšle štiri knjige, vsaka ima nad 1000 strani. 
Tudi ta leksikon izhaja v manjših snopičih, 
po deset je vezanih v eno knjigo. Založba in 
pisci nameravajo s tem leksikonom obde­
lati politično zgodovino vseh delov Evrope, 
zgodovino prava, ureditve in družabnega 
življenja, gospodarstvo, mesta in podeže­
lje, arheologijo, naseljevanje pa tudi vzhod­
no in zahodno cerkveno zgodovino, teologi­
jo in filozofijo, srednjeveško slovstvo, umet­
nost, vsakdanje življenje, medicino, mate­
matiko in tehniko. Posamezne osebe iz 
tega časa so obdelane v krajših ali daljših 
člankih. Stvarni podatki naj po namenu se- 
stavljalcev izničijo tolikokrat ponovljeno 
trditev o »mračnem«, »temnem« srednjem 
veku, kar za poznavalce že zdavnaj ne velja, 
prevladuje pa vendarle še vedno v zavesti 
mnogih ljudi in knjig.

Članke je za vsako knjigo napisalo po 
več sto sodelavcev, v prvi knjigi so bili iz 13 
držav, njihove prispevke pa so iz anglešči­
ne, francoščine, italijanščine, holandščine, 
portugalščine, španščine, srbohrvaščine in 
skandinavskih jezikov prevedli v nemščino.

336



Ilustracij v pravem pomenu v leksikonu ni, 
besedilo ponekod pojasnjuje le nekaj risb 
(verjetno je bilo to nujno iz ekonomskih 
razlogov, saj še v tej izvedbi vsaka knjiga 
stane nad 450 DM).

Težišče vsebine je na evropskem sred­
njem veku, upoštevano pa je tudi posega­
nje vzhoda (npr. Bizanca) in juga (islam) ter 
judovstva v Evropo. Časovni pojem sred­
njega veka je širok: od približno leta 300 do 
1500, vključen je torej tudi čas pozne anti­
ke, ki je tako močno vplivala na zgodnji 
srednji vek. Stvarna in biografska gesla so 
obdelana v daljših in krajših člankih, daljša 
so navadno pisali različni avtorji, vsak pa je 
pod svojim prispevkom podpisan. Biograf­
ski članki so navadno zelo kratki, le izjemne 
osebnosti so dobile več prostora. Stvarna 
gesla so obdelana tako, da je članek razde­
ljen v časovne in zemljepisne oddelke, kar 
pa ni izvedeno povsod z vso doslednostjo, 
morda tudi zato ne, ker uredniki niso našli 
primernih sodelavcev. Navedeno slovstvo 
se omejuje na najpomembnejša dela. Pri 
mnogih geslih najdemo le usmeritev (ka­
zalko) na članke drugod v leksikonu, kjer so 
ali bodo ta gesla obdelana. To je zelo ko­
ristno, saj ne pride vsakemu, ki v leksikonu 
išče, takoj na misel prav tisto geslo v ne­
mščini, pod katerim je uvrščeno iskano 
gradivo.

V kratki predstavitvi je seveda nemogo­
če zajeti vse zanimive članke v tem leksiko­
nu, omenim le nekatere, da bi laže spozna­
li, kaj lahko iščemo in kakšne odgovore pri­
čakujemo v njem.

Prva knjiga (Aachen do Bettelordens- 
kirchen =  cerkve beraških redov) je v 10 
snopičih izhajala od 1977 do 1980. V prvem 
daljšem biografskem članku je predstav­
ljen Abelard, prvi teološki, cerkveno-zgo- 
dovinski članek pa predstavlja zahodni 
razkol (Abendlandisches Schisma). Za pred­
stavitev obsega člankov vtem leksikonu naj 
povem, da ima ta članek 190 vrstic, kar je tri 
stolpce, ki ustrezajo približno petim stra­
nem v navadni knjigi. Obsežnejši je na­
slednji članek o evharistiji (Abendmahl), ki 
ima 355 vrstic. Za njim je članek o prazno­
verju (Aberglaube), nato je daljši članek iz 
gospodarstva o dajatvah (Abgaben), razde­
ljen po zemljepisnih področjih in omenja 
med drugimi zahodne Slovane (to niso Slo­
venci) in Madžare. Za našo zgodovino velja­
jo verjetno podatki za srednjeevropska

nemška področja, kamor smo politično v ti­
stem času spadali (ali pa niso znali poiskati 
ustreznih slovenskih sodelavcev). Seveda 
ne manjka članek o odpustkih (Ablass). V 
članku o freisinškem škofu Abrahamu je 
tudi znamenje, ki napoveduje članek o bri- 
žinskih spomenikih, a tam, pod Freisinger 
Denkmaler, je le oznaka, da bo treba poča­
kati na članek o slovenskem jeziku. Našo 
bližnjo soseščino prikazuje članek o Alba­
niji. Obsežno je opisan filozof in teolog Al­
bert Veliki (ok. 350 vrstic), za njim pa so na 
vrsti albižani. Veliko strani je zavzela alki­
mija (nad 900 vrstic). Stari jeziki so prikaza­
ni pod začetnimi črkami Alt-, za staro cerk­
veno slovanščino pa kazalka pošilja na 
cerkveno slovanščino (Kirchenslavische 
Sprache). Precej dolg članek je posvečen 
podobicam in drugim upodobitvam, ki 
spodbujajo češčenje Boga in svetnikov 
(Andachtsbild). Z glasbenega področja sta 
članka o antifonah in antifonarjih, ustrezno 
je razložen tudi vpliv apokalipse (Janezo­
vega Razodetja) na življenje in teologijo 
srednjega veka. Na podoben način najde­
mo tudi druge svetopisemske knjige, pri 
katerih je našteto tudi prevajanje v evrop­
ske jezike. Isto velja za članek o apokrifih. 
Zgodovina Ogleja (Aquileia) je opisana 
precej podrobno, obljubljeni pa so še 
članki o Furlaniji, Koroški in Kranjski. Proti 
koncu črke A je dolg članek o Arabcih, nji­
hovem jeziku in slovstvu, tudi delo (Arbeit) 
in izpeljanke so obsežno prikazane. Dolg 
članek je dobil Aristotel. Ars, ki v latinščini 
ni samo likovna umetnost, ima več podrob­
nih člankov, med drugim tudi o vaji za sreč­
no smrt (ars moriendi). O zdravnikih in 
zdravilih (Arznei, Arzt) je več člankov, upoš­
tevani sta tudi astrologija in astronomija. 
Še marsikaj bi se našlo zanimivega samo v 
črki A (skupaj 1320 stolpcev), najbrž je že to 
naštevanje dolgočasno in utrudljivo.

V drugi polovici prve in v dobri polovici 
druge knjige so članki, ki se začenjajo s črko 
B (Bettlerwesen do Codexvon Valencia). Ta 
knjiga je izhajala v snopičih od 1981 do 
1983. Vsaj nekaj gesel naj bo naštetih: Čla­
nek o Babenberžanih lahko zbuja upanje, 
da bomo v leksikonu našli veliko podatkov 
o plemiških družinah, ki so bile v srednjem 
veku tesno povezane z našim ozemljem. 
Koristni bodo članki o škofijah, v tem zvez­
ku npr. o Baru in Beogradu (Belgrad). Ob 
posameznih osebah, npr. Barbari Celjski pa

337



najdemo celo tako drobne podatke, kot je 
navedek, daje 1908 o njej nekdo v Leipzigu 
napisal disertacijo. Cel sklop gesel je v zve­
zi z zidanjem (Bau-). Verjetno je kaj za nas 
zanimivega tudi v obsežnem članku o Ba­
varcih (Bayern). Članek o spovednih obraz­
cih (Beichtformeln) utegne pojasniti kak­
šno vprašanje v zvezi z brižinskimi spome­
niki in drugimi starimi slovenskimi zapisi. 
Obsežno so prikazani Benedikt in njegovi 
duhovni sinovi in hčere, morda je v članku 
tudi za nas kaj zanimivega. Umetnostni 
zgodovinarji bodo veseli članka Bestiari­
um, saj je živalska simbolika tako pogostna 
v srednjeveški umetnosti. S članki o beraš­
kih redovih (Bettelorden) se končuje prva 
knjiga.

Več gesel na začetku druge knjige je 
povezanih s Svetim pismom (Bibel). V Bi- 
beldichtung so omenjene prepesnitve v 
južno- in vzhodnoslovanske jezike, slo­
venščine tudi tu ni, saj menda do 1500 ni­
mamo kaj pokazati. Isto velja za geslo o 
prevodih Svetega pisma. Tudi knjižnice 
(Bibliothek) imajo svoje geslo, kjer najde­
mo podatke o jugovzhodni Evropi, naše 
kraje pa lahko samo slutimo med anonim­
nimi samostani in škofijami na »nemškem« 
ozemlju. Nam bližji so še članki o bogomi- 
lih, Čehih (Bčhmen), Bolgarih (Bulgaren) in 
Bosni. Poseben članek je o Bosni v sred­
njem veku, zato je dovolj upanja, da bo tudi 
članek o Sloveniji dobro predstavil našo 
zgodovino. Več člankov obravnava snov, ki 
je v zvezi s pismi (Brief-), saj je mnogo zgo­
dovine in teologije skrite v tej vrsti spisov. 
Obsežno geslo o vodnjakih (Brunnen) je 
pomembno za splošno kulturo in življenje, 
prav tako ali še bolj skupina člankov v zvezi 
s knjigo (Buch-), tiskarstvom in knjigoveš- 
tvom. Izjemno obsežen je članek o knjiž­
nem slikarstvu (Buchmalerei), žal, brez sli­
kovnih prilog, ki bi poživljale 28 strani be­
sedila. Srednjeveškega življenja si ne 
moremo misliti brez gradov (Burg), ki so 
prikazani na 24 straneh, skoraj enako 
obsežno so prikazani meščani (Burger). Te­
ološko pomembni so članki o pokori 
(Bussbucher, Busse), vzhodni evropski svet 
pa na 80 straneh opisuje gesla v zvezi z Bi­
zancem (Byzanz).

Manjša polovica druge knjige so gesla, 
ki se začenjajo s črko C. Za nas je med njimi 
manj domačega, če izvzamemo geslo o Ce­
lju (Cilli), ki je uvrščeno po nemškem ime­

338

nu, čeprav so sicer mesta uvrščena po se­
danji krajevni rabi (najbrž so izjema tista, ki 
so Nemcem bolj domača v nemški obliki: 
Cilli, Belgrad npr., počakati moramo, kje bo 
uvrščena Ljubljana). Prvi del članka je napi­
sal dr. Sergij Vilfan, menda edini slovenski 
sodelavec, drugi del pa Heinz Dopsch iz 
Salzburga. Leksikon sicer obravnava samo 
dogajanja v Evropi, vendar v geslu o Kitajski 
(China) najdemo podatke o srednjeveških 
zvezah evropskih prebivalcev s to daljno 
deželo (enako velja za druga podobna ges­
la). Veliko lahko izvemo o kirurgiji (Chirur- 
gie). Geslo Chronik je pomembno, saj je 
večina znanja o srednjeveški zgodovini 
ohranjena v spisih, ki sodijo v vrsto kronik. 
Obsežen članek je razdeljen v 18 oddelkov, 
med njimi C: Imperium/Deutschland, M: 
Ostmitteleuropa, P: Sudosteuropa — v ka­
terem od njih bi bilo kaj o naših kronikah? 
Podrobno bo treba prebrati geslo o Čeda­
du (Cividale dei Friuli). Razumljivo je, da je 
nekaj več zapisano tudi o samostanu Cluny 
in duhovnem gibanju, ki je izšlo iz tega 
samostana.

Tretja knjiga (Codex Wintoniensis do 
Erziehungs- und Bildungs-wesen) je izhaja­
la v letih 1984—1986. Izmed gesel, ki se za­
čenjajo s črko C, je treba omeniti še obe, 
ki prikazujeta srednjeveško cerkveno (Cor­
pus iuris canonici) in civilno pravo (Corpus 
iuris civilis). Na članek o sv. Cirilu bo treba 
počakati do črke K (Kyrillos in Konstantin).

V začetku gesel na črko D je članek o 
strehah (Dach) z več risbami. Dalmacija je 
prikazana precej obširno (14 stolpcev), po­
seben članek pa je objavljen še o Juriju 
Dalmatinu. Demoni in veda o njih (Dae- 
monologie) imajo tudi poseben članek, 
podobno kot Danska in pesnik Dante. Ob 
geslu Descensus Christi ad inferos (Jezus v 
predpeklu) lahko opozorim na metodo lek­
sikona, da srednjeveške in teološke pojme 
obravnava pod njihovimi latinskimi ozna­
kami ali pa ob njih vsaj usmeri iskanje na 
pravo mesto, kazalke pa usmerja tudi v 
obratni smeri, kar je vse zelo koristno. Raz­
umljivo je, da je vtem delu leksikona veliko 
člankovv zvezi z Nemčijo in njeno zgodovi­
no (Deutsch-). Ob našem razvrednotenem 
dinarju je osupljivo geslo Dinar, kar je bil v 
srednjem veku arabski zlatnik s 4,25 grami 
zlata! Nekaj strani pozneje je geslo Divan. 
Srbski samostan Djurdjevi Stupovi pri No­
vem Pazarju in hrvaški kralj Dmitar Zvoni­



mir imata tudi vsak svoj članek. Nekaj strani 
dalje je opis dominikancev in dominikank 
(skupaj 15 strani) — nisem preiskal, če so 
avtorji vedeli tudi za samostane na naših 
tleh. Zanimivo in poučno bi bilo prebrati 
članek o vasi in življenju v njej v srednjem 
veku (Dorf): podatki so na 24 straneh razvrš­
čeni po geografskih in časovnih skupinah. 
Srednjeveške kulture si ne moremo misliti 
brez dramatskih prizorov (Drama). Osebe, 
ki nastopajo v troje (Drei-), imajo več pri­
spevkov, med njimi tudi enega o treh mo­
drih (drei Konige). Kar presenečeni smo ob 
slovanskem geslu Družina, kmalu zatem pa 
je še članek o hrvaškem vladarju Držislavu 
iz 10. stoletja: obakrat in tudi sicer so slo­
vanske črke pravilno zapisane, v oklepaju 
pa je navodilo za pravilno izgovarjavo. Ob 
geslu Dubrovnik je kazalka, da bo treba po­
čakati na Raguso, takoj nato pa je (nedo­
sledno) geslo o dubrovniški slikarski šoli 
(Dubrovnik, Malerschule von).

Med gesli, ki se začenjajo s črko E (vtem 
in 4. zvezku), je veliko germanskih imen. 
Daljši pripevek govori o zakonskem življe­
nju (Ehe) in zakonolomu (Ehebruch), precej 
je napisanega o prisegi (Eid). V leksikonu je 
veliko gesel o izrazih ljudskega verovanja, 
eno takih je o ledenih svetnikih (Eisheili- 
ge). Daljši članek je posvečen Polabskim 
Slovanom (Elb- und Ostseeslaven). Še več 
je napisanega o angelih (Engel) in Angliji 
(England). S člankom o vzgoji se končuje 
tretja knjiga.

Četrta knjiga (Erzkanzler do Hidden- 
see) je komaj izšla (1987 do oktobra 1989, v 
snopičih), tudi iz nje bom omenil samo ne­
kaj člankov, ki so mi ob prelistavanju zbudi­
li pozornost. Obdelani so npr. evangeliji in 
evangelisti, razložen je »Exempek, ki je v 
srednjeveškem slovstvu tako pomemben 
pojav. Članek je nekakšno kazalo avtorjev, 
ki so ustvarili spise te vrste.

Podoben članek v začetku črke F raz­
členjuje basni in bajke (Fabel). Družbos­
lovno pomembna je razprava o družini 
(Familie) na 13 straneh. Več člankov je v 
zvezi s postom (Fasten-) in prazniki (Feste), 
tudi denarno gospodarstvo (Finanzen) je 
obdelano. Za srednjeveško slovstvo je po­
memben članek o obrazcih (Formel). Veliko 
je napisanega o Frankih, njihovem kralje­
stvu in kulturi, podobno o Franciji. Geslo o

frančiškanih in sv. Frančišku je dolgo 17 
strani, nekaj krajši pa je članek o ženi 
(Frau). Za nas tako pomembni Brižinski 
spomeniki (Freisinger Denkmaler) so sicer 
obdelani, a zelo kratko, ker kazalka usmer­
ja na obljubljeni članek o slovenskem je­
ziku, pa bo treba nanj čakati še vrsto let. 
Naše širše ozemlje opisuje članek o Brežah 
na Koroškem (Friesach), zanimivi so tudi 
članki o knezih (Fursten) in izpeljankah iz te 
besede.

Pod črko G so uvrščeni članki o molitvi 
(Gebet), duhovnem pesništvu (Geistliche 
Dichtung), duhovni igri (Geistliches Spiel), 
sodiščih (Gericht), Germanih, poslancih 
(Gesandte), zakonih (Gesetz), ni pa poseb­
nega članka o petju, verjetno bo treba po­
čakati na geslo o pesmi (Lied). Tvarno kul­
turo osvetljuje članek o steklu (Glas) in o 
zvonovih (Glocke), v obeh so nedvomno 
podatki, ki bodo osvetljevali tudi delo v na­
ših glažutah in zvonarskih delavnicah, če­
prav jih niso avtorji posebej našteli. Glose 
so zanimiv srednjeveški način razlaganja 
posameznih besedil. Z zlatom je vzvezi več 
gesel (Gold-), podobno tudi o Bogu (Gott-). 
Lasten, čeprav kratek članek ima srbski 
samostan Gračanica. Grčijo in njeno kulturo 
obravnava več člankov (Griechische...), v 
družbeno in tvarno področje pa sega daljši 
članek o zemljiški posesti (Grundher- 
rschaft).

Zadnjih dvesto strani četrte knjige so 
gesla, ki se začenjajo s črko H. Omenim le 
nekatere: o pristaniščih (Hafen), pisanju 
življenja svetnikov (Hagiographie), trgovini 
(Handel), rokopisih (Handschriften), obrti 
(Handwerk), hišah (Haus), vojskovanju 
(Heer), svetništvu (Heilige) in 150 različnih 
Henrikov (Heinrich). Kot zanimivost ome­
nim, da je v leksikonu Friedrichov »samo« 
55, osebe istega imena so štete v leksikonu 
samem, da jih je laže najti. V srednjeveš­
kem življenju so bili grbi zelo pomembni, 
zato je geslo Heraldik precej obsežno. Pred 
koncem knjige se lahko poučimo še o Her­
cegovini v srednjem veku in o pojavu ča­
rovnic (Hexen).

Kljub tako sorazmerno kratkem pregle­
du upam, da je mogoče dobiti splošen vtis 
o bogati vsebini leksikona o srednjem ve­
ku, ki mu želim samo veliko prizadevnih 
bralcev.

Marijan Smolik

339



ALEXANDRE GANOCZY, Aus seiner Ftille 
haben wir alie empfangen. Grundriss der 
Gnadenlehre, Patmos Verlag, Diisseldorf 
1989, 375.

»Milost« ni pojem, ki bi bil dandanes 
pogosto v rabi. Naše sodobnike vse preveč­
krat spominja na ponižanje, odpuščanje, 
prednost (»našel je milost v njegovih 
očeh«), staromodno vljudnost. Te predsta­
ve spremlja priokus idealizirane moči in 
oblasti; ljudje, ki živijo v sekulariziranem in 
demokratiččnem svetu, ne vidijo več v tem 
pojmu kakšne pozitivne vrednote. Tako na­
leti tudi teološka govorica o božji milosti na 
nemajhne težave pri poslušalcih. Kljub tem 
težavam in nesporazumom in v soočenju 
ter spoprijemu z njimi hoče avtor ponovno 
»premisliti« krščanski nauk o milosti in ga 
posredovati današnjemu človeku kot nje­
mu namenjeno in potrebno stvarnost. Avtor 
hoče snov svetopisemsko utemeljiti, t. j. na 
temelju razodetja, ki je nekakšna »norma« 
za naše govorjenje o milosti (tukaj se na­
slanja predvsem na izsledke prijatelja R. 
Schnackenburga, kateremu tudi posveča 
pričujoče delo). Nato podaja razvoj nauka 
in pojmovanja v patristični, teološki in uči­
teljski tradiciji. Končni njegov namen pa je 
razložiti ta nauk v obzorju današnjih vpra­
šanj. Na podlagi povedanega deli delo na 
tri osnovne enote: Svetopisemsko razodet­
je, Teološko in učiteljsko izročilo, Sistema­
tični premislek. Iz tega poglabljanja in 
premisleka izvira avtorjeva definicija milo­
sti: »Milost je svobodna, nedolgovana sa- 
mopodaritev troedinega Boga v Jezusu Kri­
stusu po Svetem Duhu, ki po zgodovin­
skem preseganju omogoči, uresničuje in 
dovrši samouresničitev človeka kot osebe 
in občestva, kljub odtujitvi in grehu« (352). 
Novgorodska ikona o sv. Trojici iz 15. stolet­
ja dobro ponazarja prvi del definicije in tu­
di naslov dela. »Polnost«, katero prejemajo 
vsi z milostjo obdarjeni ljudje, je polnost 
božjega »ljubečega občestva« (Agape- 
Gemeinschaft). To je stalno dogajanje od­
nosov in izmenjave treh, v bistveni enakosti 
različnih, ki se odpira stvarstvu (na ikoni ga 
predstavljata moški in ženska) in ga stalno 
bogatita (prim. 9).

V prvem delu avtor navaja svetopisem­
ske temelje za nauk o milosti. Krščanska 
teologija namreč govori o tisti Božji milosti, 
ki se je »utelesila« v Jezusu Kristusu. Ta mi­
lost pa je opisana z različnimi izrazi, ki sa­

mo potrjujejo bogastvo in raznolikost bož­
jega sklanjanja k človeku. Že Stara zaveza 
pozna celo vrsto takih izrazov, med kateri­
mi sta najbolj značilna vsekakor izraza hen, 
katerega Septuaginta prevaja s charis in 
hesed ali v grščini eleos. Pomenlj ivi so tudi 
izrazi, ki govorijo o božji ljubezni (ahaba = 
agape), usmiljenju (rahamin = oiktlrmos) 
in pravičnosti (saedeq, sedaqa =  dlka- 
iosine). Nova zaveza skuša odkriti to bis­
tveno in temeljno zadržanje Bogavosebi in 
poslanju Jezusa iz Nazareta. Jezusovo ozna­
nilo o milosti je tesno povezano z oznani­
lom o Božjem kraljestvu, glede katerega se 
današnji eksegeti strinjajo, da je središče 
in povzetek Jezusovega oznanjevanja (prim. 
39), s klicanjem k spreobrnitvi, z blagrova- 
nji ter s prilikami. Za prihajajoče božje kra­
ljestvo je značilno, da je odprto za vse in da 
vse vabi v občestvo med seboj in z Bogom 
(prim. priliko o veliki gostiji: Lk 14,15—24). 
Pomembna je tudi »nova zapoved ljubez­
ni« in oznanilo o Božjem očetovstvu. Kako 
se Bog »bliža« ljudem, je nazorno pokazano 
v Jezusovi osebi, vedenju in »usodi«.

Avtor nato posveča precej prostora Pa­
vlovi teologiji milosti (od 54 do 86), in sicer 
tako, da se ustavlja predvsem pri štirih, za 
nauk o milosti najpomembnejših, pismih: 1 
in 2 Kor, Gal in Rim. O Janezu pa spregovori 
na šestih straneh (86—91). Če je za Pavlovo 
pojmovanje milosti temeljna beseda cha­
ris, je Janez bolj pozoren na učinke te milo­
sti: življenje (zoe) in ljubezen (agape).

V drugem delu govori avtor o teološkem 
in učiteljskem izročilu ter poudarja, da za 
prve — vzhodne očete pojem milosti ni bil 
središčen v njihovem učenju, toda njena 
vsebina je prišla do veljave v sklopu drugih 
vprašanj in tem: kristologije, pnevmatologi- 
je, ekleziologije in etike. Šele pri zahodnih 
teologih (predvsem od Avguština naprej), 
postaja beseda »gratia« ključni pojem te­
ološke antropologije, ki je precej naravnan 
na osebno spopolnitev. Pri vzhodnih očetih 
ima zelo pomembno mesto izraz »pobo- 
žanstvenje«, ki pomeni v takratnem jeziku 
ravno uresničitev pravega, popolnega člo­
veka. Milost prejema enkrat bolj »vertikal­
ne«, drugič bolj »horizontalne« razsežnosti, 
skoro vedno pa je pojmovana kot dinamič­
na in napredujoča stvarnost. Ne smemo pa 
milosti ločevati od zadržanja sv. Trojice, saj 
ta je vir, zgled in cilj vsake milosti.

340



Za razvoj nauka na Zahodu so po­
membni predvsem Tertulijan, Pelagi j, Av­
guštin, provincialna sinoda v Kartagini leta 
418, ki se je ukvarjala z vprašanjem potreb­
nosti krsta otrok in sinoda v Orangeu leta 
529 ter problem semipelagianizma. Avtor 
se najdalje ustavlja pri Avguštinu (od 118 
do 141) in ga imenuje »doctor gratiae«. Av­
guštin je izkusil božjo milost čisto osebno 
kot tisto moč, kateri se ne moreš ustavljati 
in ga je v njegovi mladosti vodila od različ­
nih filozofskih in religioznih stališč h krš­
čanski veri. V posebnem poglavju prikazuje 
avtor nauk o milosti v srednjem veku, ki no­
si še poteze Avguštinovega prispevka, ven­
dar pa že ubira nova pota ter postavlja nove 
naglase (npr. milost kot počelo kreposti). 
Avtor ne more iti mimo Tomaža Akvinskega 
in Duns Scota in njunega deleža pri nauku o 
milosti.

Na straneh 184 do 200 prikazuje avtor 
protestantski nauk o milosti in opravičenju,- 
predvsem v zvezi z učenjem Lutra in Kalvi­
na; nato predstavlja nauk tridentinskega 
koncila (201 do 222) ter nas v svojem »zgo­
dovinskem« pregledu tega nauka pripelje 
do pojmovanja milosti in opravičevanja v 
zadnjem obdobju, od Baja in Janzenija 
naprej.

Tretji del: Sistematični nauk o milosti. 
Avtor ga je razdelil na šest poglavij: Današ­
nje stanje nauka o milosti; Bog v svoji na­
ravnanosti k človeku; Človek v svoji narav­
nanosti na Boga; Udejanjenje božje milosti 
v človeku; Udejanjenje božje milosti v bož­
jem ljudstvu, in: Milost kot samopodaritev 
troedinega Boga za samouresničitev člove­
ka. Tu podaja avtor nekakšen povzetek ce­
lotnega dela in njegovega pojmovanja 
milosti.

Nemajhna zgodovinsko-teološka nepra­
vilnost je dejstvo, da je večkrat težišče na­
uka o milosti slonelo ali bilo celo zoženo na 
njeno antropološko razsežnost. Kot da bi 
bilo odločilnega pomena to, kar je v 
»ustvarjenem«, »dejanskem« in »habitual- 
nem« daru, ki napravlja »lastnika milosti« 
pravičnega in svetega, in ne prvenstveno v 
darovalcu teh darov. To pretiravanje (Hy- 
perthrophie) antropologije ne odgovarja 
temeljni ideji svetopisemskega razodetja.
V luči te se nam pokaže potreba po ponov­
nem teocentričnem osredotočenju siste­
matičnega nauka o milosti, če se nočemo 
oddaljiti od svetopisemskih poudarkov.

Ponovna vzpostavitev teocentrizma ni na ra­
čun človeka ali celo krščanskega humaniz­
ma. Nasprotno: samo milost, katero raz­
umemo kot božjo, more nuditi trden temelj 
temu, kar človek je in kar naj bi postal. Zato 
je avtor iskal v Svetem pismu, pri cerkvenih 
očetih in učiteljstvu predvsem temelje za 
to, da je Božja naravnanost na človeka bis­
tvenega in eksistencialnega pomena za 
človeka.

Korenine milosti so že v stvarjenju. Kajti 
pralik božje samopodaritve je že svobod­
no, nedolgovano stvarjenje človeka in sve­
ta, katerega razlog ni nič drugega kot večna 
ljubezen (agape). Nadaljnje oblike tega 
samopodarjanja moremo v nekakšnem po­
vzetku navesti: razodetje imena Jahve, 
vzpostavitev zaveze, osvoboditev in odreši­
tev v Jezusu Kristusu, nastanek Cerkve, po- 
slanje v svet (Weltmission), dovršitev zgo­
dovine in, kot dokončni dar in vrh: večno 
gledanje Boga po vstajenju. Stara zaveza 
predstavlja množino lastnosti milostnega 
Boga: njegovo absolutno svobodo in njego­
vo svobodno odločitev za vključitev v zgo­
dovino, njegovo presežnost in njegovo do­
brotno, spremljajočo bližino, njegovo sve­
tost in usmiljenje, njegovo »ljubosumnost« 
in zvestobo občestvu (čisto božanski način 
pravičnosti!), njegovo suvereno izvolitev, 
brez »razlogov« na strani človeka in vesolj­
no odprtost njegove ljubezni do vseh ljudi.

Prav ta ljubezen, ki se razodeva kot 
agape, prejme v Novi zavezi kristološko 
središče in pnevmatološko odprtost, kar 
nam omogoča govoriti o Jezusu Kristusu kot 
milosti v osebi (on sam je milostni dar) in o 
Svetem Duhu kot o milosti v zgodovini. V 
obeh »božjih poslanjih« Sina in Svetega 
Duha odseva dejstvo, kako pomembna je 
za večnega Boga naravnanost na človeka, 
biti »milosten« do njega. Bistvo Boga odkri­
jemo kot agape. In tu najdemo »razlog«, za­
kaj se more izpolniti večno božje življenje 
le v skupnem življenju in delovanju Očeta, 
Sina in Svetega Duha. Tako bivajoče božje 
bistvo se podarja »navzven« v skupnem de­
lovanju troedinega Boga in to osnovno na­
ravnanost na človeka in na celotno stvarstvo 
imenujemo milost. To »milost« kliče apo­
stol Pavel na vernike v Korintu in nekako 
povzema nauk celotne Nove zaveze: »Mi­
lost Gospoda Jezusa Kristusa in ljubezen 
Boga in občestvo Svetega Duha z vami 
vsemi!« (2 Kor 13,13). Vse izhaja iz središča,

341



ki je »božja ljubezen« (agape), iz te izhajata 
odrešenjski poslan ji Sina in Duha. Kristu­
sovo milost »charis« moremo temu primer­
no razumeti kot eshatološko in oprijemljivo 
na človeka naravnano božjo zastonjsko lju­
bezen (agape), in občestvo, »koinonia« Sve­
tega Duha kot ekleziološko skupnost, ki živi 
prav iz iste agape. »Trinitarično je torej Pa­
vel izrazil tisto ljubezen, brez katere ne bi 
mogla nastati in obstajati nobena ustvarje­
na skupnost, kaj šele cerkveno občestvo« 
(276). Avtor močno poudarja občestveno 
naravo milosti in njene ekleziološke po­
sledice (prim. 281—282 in 335—351). Tro­
edino »občestvo« Boga zahteva in vzpo­
stavlja človeško občestvo, ki je po zgledu 
sv. Trojice različno in vendar edino, enako­
pravno in solidarno. To ima velike posledi­
ce za ekleziologijo: »Na svoji poti skozi pre­
izkušnje in stiske prejema Cerkev okrepču- 
jočo moč božje milosti, ki jo je obljubil 
Gospod, da v slabosti mesa ne omaga v 
popolni zvestobi, temveč da ostane svoje­
ga Gospoda vredna nevesta, in da po delo­
vanju Svetega Duha ne neha sebe prena­
vljati, dokler ne pride po križu do luči, kate­
ra ne pozna zatona« (C 9,2). Sploh se avtor v 
tem tretjem delu večkrat sklicuje na koncil­
ske dokumente in miselnost, ki daje po­
udarek občestvenemu značaju božje mi­
losti.

»Milost je temeljno zadržanje (Grund- 
haltung) Boga. To pomeni: milost je — v je­
ziku Tomaža Akvinskega — nekakšen »ha­
bitus«, ki je trdno zasidran v bistvu delujo­
čega in vsa njegova delovanja omogoča, ne 
da bi se ta v njih, niti v nj ihovi vsoti .kdajkoli 
izčrpal« (247). Torej nobene notranje prisi­
le, nobenega samoorganiziranja znotrajs- 
vetnega duha (Weltgeist), nobenega samo­
dejnega (Mechanik) delovanja na ravni 
vzrok— učinek, nobenega izlitja nezadržne 
polnosti, ampak samo popolnoma svo­
bodna odločitev je vzrok in izvor te samo- 
podaritve. Te tudi ni »dolžan« Bog zaradi 
kakršnegakoli vnaprejšnjega človekovega 
religioznega prizadevanja, še manj je to 
odgovor ali odziv na človekov odpad. Še 
preden je bil greh, je že obstajala milost, 
ker je obstajal Bog! In milost bo še vedno 
obstajala, čeprav bo moč zla že davno pre­
magana. Prav po svoji veličini presega bož­
ja milost vse »nazaj« (nach hinten) in »na­
prej« (nach vorne), kar je človek dobrega ali 
slabega napravil (prim. 353). Ta milost se

torej ne poraja v njenih časovnih izrazih in 
delovanjih, kakor npr. v opravičevanju in 
odpuščanju grehov. Vsak del božjega mi­
lostnega posega (Begnadigung) je samo en 
moment v celoti, od vekomaj hoteni zgodo­
vini milostne naravnanosti Boga.

Namen te naravnanosti in naklonjenosti 
je človekovo zveličanje. Stvarnik hoče, da 
njegova najvišja stvar, njegova podoba, člo­
vek kot mož in žena, v polnosti doseže last­
no uresničitev v tesni povezanosti z drugim 
stvarstvom (MitgeschOpfen). Avtor pogosto 
uporablja namesto izraza zveličanje (Heil) 
novejši izraz samouresničitev (Selbstwer- 
dung), ki seveda vnaša tudi drugačno raz­
sežnost v pojem milosti. Postati on sam 
(das Selbst) je najvišji človekov cilj. Vsake­
mu »jaz« je dana eksistenčna naloga, da 
postane on sam subjekt lastne življenjske 
zgodovine in vedno manj objekt tujih moči, 
dejavnikov in nekih razvojnih tokov. Gre to­
rej za dokončno izpolnitev osebnega razvo­
ja in izpopolnjevanja. Toda do te uresničit­
ve ne more priti brez sočasnega razvoja in 
zgodovinske hkratnosti z drugimi osebami, 
da, tudi ne brez celotne narave. Tako Stvar­
nikova milost ne odtegne po samouresni- 
čitvi naravnane osebe sobivanju in poveza­
nosti s celotnim stvarstvom, prav tako ne iz 
skupnosti ljudi, občestva, Cerkve, ki so vča­
sih človeku v oporo, včasih v oviro. Samo­
uresničitev je milostni dar, ki nam je dan v 
kontekstu sobivanja (Mitseins), še več: v 
sklopu bivanja za druge (Fureinanderseins) 
(prim. 354).

Božja milost, ki prihaja k nam v Kristusu 
in po Svetem Duhu, prinaša nekaj novega, 
česar ne moremo izvajati iz nobenega na­
ravnega procesa. Njen odnos do naše kon­
kretne narave je podoben odnosu božjega 
kraljestva (Basieleia) do sveta: prihaja po 
nepredvidljivih poteh in se pojavi nepriča­
kovano kot tat sredi noči. Obmitev večnega 
Boga k ljudem in skupnostim oseb vedno 
poteka v neizčrpni transcendenci »večne 
novosti« (Avguštin), in to kot tiste, ki hoče 
prebivati v nas.

Iz vseh teh razlogov in temeljev, ki po­
stavljajo v središče Boga, izhaja dejstvo, da 
milostna »samouresničitev« (Selbstwer- 
dung) ni istovetna s »samoudejanjenjem« 
(Selbstverwirklichung). Za prvo se moramo 
zahvaliti odrešujočemu Svamiku, druga pa 
postavlja človeka za nobenemu odgovoren 
subjekt procesa — tu je navzoča misel o

342



samoodrešenju. V nasprotju s popolnoma 
sekularističnim in ateističnim humaniz­
mom, ki brezpogojno polagata usodo nara­
ve, osebe, družbe in kulture v človekove ro­
ke in vidita rešitev iz vseh okov nesreč in zla 
zgolj v samoosvoboditvi, zagovarja krščan­
ska vera neobhodno potrebnost božje mi­
losti za samouresničitev človeka kot v 
občestvu bivajoče osebe (Person in Ge- 
meinschaft). Samouresničitev človeka je 
popolnoma božje delo, ne da bi pri tem 
prenehalo biti hkrati na ravni svobode stva­
ri, v polnosti delo človeka samega. Božja 
svoboda vzdržuje in omogoča človekovo 
svobodo od vsega začetka. Reči smemo: 
»Bolj ko je ta človekova svoboda odvisna in 
povezana z božjo svobodo, tem večja je« 
(355).

Na koncu svojega dela navaja avtor kot 
povzetek in potrditev nauka o milosti be­
sede apostola Pavla, katere je spregovoril 
na temelju svojega osebnega izkustva ob 
spreobrnjenju iz Kristusovega preganjalca 
v Kristusovega apostola: »Po božji milosti 
pa sem to, kar sem, in njegova milost, ki mi 
je bila dana, ni ostala brez sadov. Nasprot­
no, bolj kakor oni vsi sem se trudil, pa ne le 
jaz, ampak božja milost, ki je z menoj« (1 
Kor 15,10) (357).

Pomembnost dela vidim predvsem v 
njegovem bogatem sklicevanju, upošteva­
nju ter razvijanju nauka drugega vatikan­
skega cerkvenega zbora.

Ciril Sorč

Wolfgang Beinert, Unsere Liebe Frau und 
die Frauen, Herder, Freiburg/Br., 1989, 208 
strani.

Wolfgang Beinert je profesor osnovne 
teologije in mariologije na univerzi v Re­
gensburgu. Iz področja mariologije je v 
kratkem razdobju deset let izdal pet po­
membnih spisov med njimi soizdaja­
teljem Heinrichom Petri jem Handbuch Ma- 
rienkunde (1984; 1042 strani). Med slušate­
lji teologije je precej študentk, ki so tako 
znanstveno kakor akademsko in pastoralno 
močno prizadevne. Te stavijo zunaj femini­
stične teologije celo vrsto vprašanj o vlogi 
in položaju ženske v Cerkvi. Obenem pa 
Beinert upravlja tudi župnijo v bližini Re­

gensburga in tako konkretno doživlja pri­
spevek ženskih vernic za življenje in rast 
župnije. Na Salzburških visokošolskih ted­
nih 1988 je imel seminarska predavanja na 
temo Bog je ustvaril človeka kot moškega in 
žensko; povzema jih v naslednjih peterih 
poglavjih, ki imajo naslov: Je nadvlada pa­
triarhata ostala brez posledic?, Marijin lik v 
Novi zavezi, Marija in moška Cerkev, Marija 
in feministična teologija, Marija in teološka 
antropologija z Epilogom, opombami, bi­
bliografijo (152 del — večinoma knjig, iz 
nemškega govornega področja) in imen­
skim ter predmetnim registrom. Knjiga je v 
slovenskem prevodu na voljo v knjižnici 
Teološke fakultete.

1. Je nadvlada patriarhata ostala brez 
posledic? To je prvo vprašanje, ki ga zastav­
lja Beinert. Apostol Pavel je v pismu Gala- 
čanom napovedal: »Ni več Juda, tudi ne Gr­
ka •, ni več sužnja ne svobodnega; ni več 
moškega ne ženske. Kajti vi vsi ste eno v 
Kristusu Jezusu« (3,28). Prva trditev se je si­
cer nasilno, nekrščansko, uresničila v fran­
coski revoluciji natančno pred dvesto leti 
1789, vendar je zrasla iz evangelija; druga 
zahteva je izpolnjena 1888, ko so odpravili 
zadnji ostanek suženjstva v Braziliji, in tret­
ja naj bi se začela uresničevati 1976, ko je 
Erich Fromm v Haben oder Sein-Imeti ali 
biti napovedal začetek partnerstva med 
moškim in žensko. Pavel se opira na celot­
no biblično poročilo o moškem in ženski, ki 
sta oba enako ustvarjena po božji podobi 
in sličnosti in na Jezusov dobrohoten in 
spoštljiv odnos do žensk. Da je komaj po 
dva tisoč let prišlo do premika za enako­
pravnost spolov ni bilo odvisno od krščan­
skega sporočila, temveč od struktur druž­
be, kateri je bilo oznanjeno krščansko spo­
ročilo, to pa je bilo patriarhalno-očetovsko, 
androgino-moško in ne matriarhalno-mate- 
rinsko, gineško-žensko oblikovano. Krš­
čanstvo pa je najprej religija, ki obravnava 
in pospešuje odnose Boga do človeka in 
človeka do Boga in ne politika, ki skrbi za 
zemeljske danosti ali sociologija, ki se uk­
varja z uredbo družbe. Zato krščanstvo tudi 
ni moglo nastopiti proti suženjstvu, na ka­
terem je slonel celoten gospodarski ustroj 
starega in srednjega veka, pač pa je z reli­
giozne in moralne plati delovalo na mišlje­
nje ljudi v Evropi in sredozemskem območ­
ju. Krščanstvo se je ženskam oddolžilo ta­
ko, da je eno izmed njih, Marijo iz Nazareta,

343



mater Jezusa Kristusa nekako »ustavno«, v 
moči svojega notranjega ustroja, postavilo 
za najvišji izraz človeškega dostojanstva in 
popolnosti, ki daleč nadkriljuje vsakega 
človeka. Najvišji dosegljiv ideal popolnosti 
je ženska Marija in ne kak moški, tudi iz 
najbližje Jezusove druščine. Jezus je zaradi 
svojega božanstva zunaj tozadevnega pri­
merjanja.

Odpor proti patriarhizmu v Cerkvi je bil 
zelo močan. Za to imamo zbranega mnogo 
dokaznega materiala iz poznega srednjega 
veka in iz renesančne dobe. Beinert iz 
množice primerov navaja Geoffreyja Chau­
cerja (London 1340—1400), ki je v Canter- 
buryjskih zgodbah končal svoje poročilo o 
ženski iz Batha in ženskam sredi Londona 
zaklical: »O plemenite ženske! Ne pustite, 
da bi vam vaše jezike zavezali z vrvmi. Pola­
stite se oblasti in pogumno skušajte drzno 
tvegati boj!« Iz iste dobe, samo da v Parizu, 
je Kristina de Pizan (* 1365 v Benetkah 
f 1429 v Poissyju) napisala po smrti svojega 
moža, preden je stopila v samostan 1399, 
Zakladnico mesta žensk ali Knjigo treh 
gospa (Pamet, Poštenost, Pravičnost) in ve­
lja za eno največjih oporečnic francoske li­
terature. V tej knjigi ugotavlja splošno sov­
ražnost do žensk. Predstavljajo se ji tri gos­
pe in ji naročijo, naj sezida mesto žensk. Pri 
tej priliki ji pamet pove: »Postani ti sama! 
Poslušaj svojo lastno pamet in se ne oziraj 
na neumnosti, ki so zapisane v knjigah 
moških!« Ko je mesto žensk sezidano, pri­
vede Pravičnost Marijo, Jezusovo mater, kot 
prvo prebivalko in jo razglasi za kraljico 
mesta. Kristina se z gospemi pogovarja o 
vseh vprašanjih žensk in navaja argumente, 
ki jih tudi sodobno žensko gibanje ni pove­
čalo in izboljšalo. Kar sta terjala Chaucer in 
Kristina de Pisan in toliko drugih za njima, 
je zaradi socialnih in političnih razmer uti­
šalo in ni imelo neposrednega učinka. Jas­
no je pa kazalo, da so bile sile proti patriar­
hizmu na delu.

Vsekakor je eden izmed vzrokov za ne­
uspeh potegovanja za ženske pravice tudi v 
mariologiji. Ta je v smislu sholastične filo­
zofije razpravljala o tem, ali so ženske 
sploh ljudje, ali jih smemo imenovati božje 
podobe in ali niso samo nepopolne kopije 
moškega. Vse je zopet nadomestila vzviše­
na podoba Marije bogorodice in device. 
Marija ni postala vzor, temveč nadvzor in s 
tem nedosegljiva.

To je trajalo vse do začetka tega stolet­
ja, ko se je iz ženskega gibanja, ki se bori za 
enakopravnost z moškim, in feminističnega 
gibanja, proti nadvladi moških ali patriar­
hizmu izoblikovala feministična teologija in 
je med drugim izoblikovala podobo »druge 
Marije«, ki naj bi bila utemeljena v Svetem 
pismu, vendar bi rasla in se razvijala zunaj 
patriarhalnega vpliva krščanskih Cerkva.

2. Marijin lik v Novi zavezi. Marija je bi­
la kot »otrok svojega časa« postavljena v 
biblično okolje Judovstva ob koncu stoletja 
pred novim štetjem in na začetku našega 
krščanskega štetja. To okolje pa je bilo pa­
triarhalno. Sestavljala sta ga dva vidika, ki 
imata svojo osnovo v duhovniškem in jahvi- 
stičnem poročilu o stvarjenju (1 Mz 1,27 in 
2,22). Na osnovi duhovniškega poročila sta 
moški in ženska Bogu podobna in s tem 
popolnoma enaka. Po jahvističnem izvaja­
nju pa je ženska manjvredna, ker je nareje­
na iz moža in je moža zapeljala v greh, zato 
ni božja podoba, temveč podoba moža. Za­
radi patriarhalne družbene ureditve je v 
javnem življenju prevladala tudi na reli­
gioznem področju druga struja. Prvo mne­
nje je pridobilo veljavo, ko so 1 Mz 1,27 za­
čeli razlagati dvospolno in trdili, da je božja 
podoba samo človeški zakonski par in da 
moški, ki nima žene, sploh ni človek. To je 
silno dvignilo ugled zakona. Teološko gle­
dano se mnenja rabinov nagibajo k enako­
pravnosti obeh spolov, zaradi družbenih 
okoliščin, ki so bile zlasti zaradi rimske 
okupacije Palestine pod vplivom heleni­
stične kulture, pa je prevladoval patriarhat.

Jezusov odnos do žensk je opredeljen 
od njegovega odrešenjskega poslanstva, 
katerega predmet so obrobne skupine: 
cestninarji (krivičneži), grešniki, reveži vseh 
vrst in ženske. Pri tem se opiramo na njego­
ve besede in dejanja. V besednem prepiru 
s farizeji o razvezi zakona Jezus brani enake 
pravice moškega in ženske in se pri tem 
sklicuje na 1 Mz 1,27, ko je Bog človeka 
ustvaril kot »moškega in žensko«. To stališ­
če zagovarja tudi Pavel v pismu Galačanom 
3,38. V dejanjih Jezus še odločneje kaže 
svoj novi odnos do žensk. To se jasno vidi iz 
pogovora Jezusa s Samaritanko pri Jakobo­
vem studencu. Ta ženska je bila grešnica in 
krivoverka. Ko so ju učenci zagledali, so bili 
osupli in prestrašeni, saj si niso vedeli sve­
ta. Zgodilo se je nekaj nezaslišanega:

344



»Učenik je govoril z žensko!« Toda Jezus jo 
je naredil za prvo oznanjevalko odrešenja 
(odrešil jo je od greha, od verske nestrpno­
sti in od manjvrednosti pred moškim), ka­
kor je pozneje prav ženske naredil za ozna- 
njevalke svojega vstajenja. Tu gre za vzpo­
stavljanje enakovrednosti in za določanje 
značilne naloge oznanjevanja.

V desetletjih po Jezusovi smrti, to je v 
apostolski dobi, se je Jezusovo odrešenj- 
sko gledanje o enakopravnosti žensk razši­
rilo po vsem tedanjem svetu. Tudi Pavlovo 
stališče je bilo jasno na strani žensk. Toda v 
nekaterih grških mestih, ki so bila tako pod 
vplivom helenizma (odprtost), so nastali 
neredi. Krive zanje naj bi bile tudi »na­
predne« ženske. Zato so v pismih Pavla Ko- 
rinčanom, domači razlagalci interpolirali 
(napisali med tekst) »ženske naj v skupno­
sti molčijo«, »ženske naj bodo podvržene 
možem«, »ženske naj si pokrijejo glavo«, 
»ženske naj ne nosijo nakita«. Tako je zopet 
zmagala socialna ureditev (patriarhizem) 
nad religioznim odrešenjem. To je seveda 
vse kaj drugega kot magna charta liberta­
tum Gal 3,28.

Marijin lik in Marijina vloga v krščanstvu 
ni v službi reševanja ženskega vprašanja, 
dasi je njen sin Jezus v tem pogledu zavzel 
jasno pozitivno stališče, temveč njena vlo­
ga je v odrešenjski nalogi njenega sina. Tu­
kaj je Marija v krogu Jezusovih sorodnikov 
in tudi njo obravnava kot enega izmed njih. 
Ko je Jezus govoril množicam in so mu spo­
ročili, da so prišli njegova mati in sorodniki, 
je Jezus jasno povedal svoje stališče: Kdor 
izvršuje voljo mojega očeta, ta mi je brat in 
sestra in mati. Ne gre za kako krvno sorod­
stvo, ne gre za kake spremembe temveč za 
uvedbo novega religioznega reda, za božje 
kraljestvo na zemlji. Tudi Marija, Jezusova 
mati, ni izvzeta iz tega reda.

Ali si je mogoče misliti, da bi v takih 
okoliščinah Marija vzela vladavino v Mestu 
žena Kristine de Pizanove? Nikakor ne. 
Odrešenje Jezusa Kristusa velja za vse lju­
di, za moške in ženske enako. Zato tudi ne 
more Marija vladati samo ženskam, temveč 
vsem ljudem, ženskam in moškim enako.

3. Marija v Cerkvi moških. Avtor skuša 
podati ocenjevanje ženske v zgodovini. 
Evangeljsko sporočilo o ženskah, da so 
ženske ljudje, da je treba ženske varovati 
pred moško samovoljo in da so ženske v

redu milosti enakovredne moškim, je obče 
priznano. Je pa cela vrsta pričevanj, ki poda­
jajo dejansko stanje žensk. Aristokratinja 
Ines de Septilveda pravi (1490—1573) »ka­
kor so otroci podrejeni odraslim, ženske 
moškim, podivjanci čistim in obvladanim, 
kakor opice ljudem, tako so Indijanci pod­
rejeni Špancem«. Kladivo čarovništva iz le­
ta 1487 našteva celo vrsto lastnosti, zaradi 
katerih se ženske pustijo vplivati tudi od 
hudih duhov. Že beseda 'femina' Fe-fides 
=  vera in minus =  manj kaže, da ima ženska 
manj vere. Približno istega leta je Sikst IV. 
prepovedal ženskam stopati v Sikstinsko 
kapelo. Epiteti Maurice de la Porteja iz le­
ta 1571 podajajo 61 manj vrednih lastnosti, 
ki naj bi jih imele ženske. John Milton v 
pesnitvi Izgubljeni raj trdi, da žensko pove­
zuje z Evo zlasti grešnost. Rešitev ženske je 
v tem, da postane moški, kakor je to že iz­
povedala mučenka Perpetua (354) in žen­
ske svetnice so »moške ženske«. Obče pre­
pričanje je bilo, da naravni red terja, da so 
ženske podrejene moškim. Temu občemu 
prepričanju so dodali še antropološke raz­
loge in filozofska gledanja.

Prvo antropološko sklepanje je teolo- 
ško-religiozne narave: Ženska je že po na­
ravi manj vredna, ker je nastala iz moževega 
rebra, je zaradi Eve pramatere zapeljivka, 
drugo je biološko-ginekološko »utemelje­
no«, da ženska ni nosilka dednosti (kromo­
some so odkrili na začetku 19. stol.) temveč 
samo zemlja, v kateri vzklije in raste seme, 
ki ga je moški zasejal v njeno telo. Moški ro­
jevajo samo sinove, če pa se rodi hči, je to 
napaka ali okvara narave, tretje pa je idea­
lizacija ženske v romantiki, ki gleda v njej 
ali ideal materinstva =  žrtvovanja za druge, 
ali devištva =  odmaknjenosti od telesnosti.

Spolnost je samo en vidik dvojno obli­
kovanega sveta duha in materije, duše in 
telesa, razuma in čutnosti, znanja in nezna­
nja, moči in slabosti. Gre za polarnost, v ka­
teri vlada napetost, kajti človek ni enovit 
temveč dvojen ali v dvoje, kakor lepo pravi 
slovenski izraz »spol«, »na-pol« in izražen v 
sexus (secare =  sekati-razsekan) in nem­
škem Geschlecht (od schlachten =  deliti, 
razdeljen) ter ima najlepši poetični izraz v 
Platonovem krogelskem mitu. Gre končno 
za dobro ali zlo, za nositelja dobrega in sla­
bega, za moškega in žensko. To pa je eno 
izmed osnovnih filozofskih vprašanj.

345



Na osnovi teh razmišljanj lahko pre­
idemo k osrednji temi naše razprave, k an­
tropologiji spolov ob »Mariji-edinstveni 
devici in sveti bogorodici« znotraj katoliške 
Cerkve. Avtor najprej ob primerjavi pri 
vzporejanju Marije z Evo predstavlja vse 
ženske možne oblike, kakor se ob primer­
javi Adama z Jezusom Kristusom jasno po­
kažejo odlike moškega oziroma po božji 
zamisli ustvarjenega človeka: Marija je pro- 
tilik po Evi zamišljene ženske. Marija je 
primer uspele ženske, saj je v sebi uresniči­
la dve najvišji odliki ženske: materinstvo in 
devištvo. Vse to jo dviga v žensko brez pri­
merjave in edini primer tako naravne kakor 
nadnaravne polnosti človeka.

Iz povedanega je razvidno, da je Marija 
velika, nenadkriljiva, toda ženske so sla­
botne in manj vredne. To je samo polovica 
prepričanja in pričevanja, temu pričevanju 
stoji nasproti protiizročilo, ki prav na osnovi 
dejstva, da je Marija spočela Jezusa Kristu­
sa brez sodelovanja moškega, dokazuje, da 
so ženske neodvisne od moškega in ga celo 
nadkriljujejo.

4. Marija in feministična teologija. Zdi
se skoraj nerazumljivo, da tako človeštvo 
kakor krščanstvo in zlasti še katoliška Cer­
kev <niso upoštevali, da je večina človeštva, 
to je 50—60 % žensk, in da se je ta večina 
pustila voditi od moških, od manjšine 
40—50 %. Feminizem ali boj za neodvis­
nost žensk od moških in za pravico do sa­
mostojnega oblikovanja sveta po želji 
žensk je dejstvo, ki bo polnilo zgodovino 
prihodnjih stoletij in verjetno celega pri­
hodnjega tisočletja. Zato je treba to novo 
gibanje osvoboditve več kot polovice člo­
veštva vzeti zelo resno. V krščanstvu je gi­
banje za osvoboditev ženske dobilo obliko 
feministične teologije. Zato bomo najprej 
prikazali, kaj je feministična teologija, nato 
pokazali mesto Marije Jezusove matere 
znotraj feministične teologije in dali oceno 
feministične teologije.

Krščanstvo je zraslo iz božjega razodet­
ja, ki je obsegano v Svetem pismu. Sveto 
pismo so pisali moški v smislu takrat obsto­
ječega družabnega reda, v katerem so imeli 
očetje, patres, vodilno mesto. Ker so morali 
govoriti o Bogu in je Bog vsebina razodetja, 
so uporabljali govorico. Govorica je nareje­
na po človeškem vzorcu, ki deli ljudi v moš­
ke in ženske. Bog pa ni ne moški ne ženska,

Bog je najpopolnejše bitje, ki je ustvaril ta­
ko moške kakor ženske lastnosti. Toda ker 
so moški pisali Sveto pismo, so ga pisali s 
sredstvi, ki so jim bila na voljo, in to je bila 
ločitev po spolu. Tudi Bogu so morali dati 
spol — dasi Bog nima spola — in dali so mu 
moški spol. S tem so Bogu pripisovali pred­
vsem moške lastnosti in v smislu tistega ča­
sa tudi način vladanja in medčloveških od­
nosov. Ti odnosi so bili v prid moškim in v 
škodo žensk. Tako se je uveljavil patriarhat 
ali ocenjevanje in vladanje človeškega živ­
ljenja po merilu in volji moških. Ženske so 
bile seveda zapostavljene. Po francoski re­
voluciji se je pojavilo žensko vprašanje, to 
je boj žensk za enake pravice z moškimi. Ko 
so jih dosegle, se je v šestdesetih letih na­
šega stoletja pojavil feminizem, ki terja, da 
se odpravi patriarhat in se oblikuje tak na­
čin življenja, da bodo imele ženske mož­
nost, tako živeti, kakor one same hočejo.

Tako žensko vprašanje kakor feminizem 
sta dobila v katoliški Cerkvi svoje mesto. 
Katoliški feminizem zavrača patriarhalno 
pojmovanje religije in s pomočjo teoloških 
raziskav, zlasti eksegeze Svetega pisma, 
pokazati, da je Bog prav toliko ženski, kakor 
so ga do sedaj delali za moškega. V tej novi 
teološki struji ima tudi Marija svoje mesto.

Najbolj zagrizene feministke od vsega 
začetka zavračajo Marijo, oziroma tradicio­
nalno mariologijo in ji očitajo androcen- 
trično (na moške osredotočeno) podreje­
nost. To ne more voditi k osvoboditvi žen­
skega spola, ker opravičuje tradicionalno 
vlogo spolov.

Cerkvena veja feministične teologije 
skuša Marijo razumevati kot simbol večno 
ženskega, predkrščanski simbol pramita o 
ženskosti, simbol samovrednosti ženske, 
znamenje zgodovinsko-odrešenjskega po­
mena ženskega spola.

Kdor sprejema feminizem in zlasti še 
katoliški feminizem — in temu se ni mogo­
če več izogniti — mora priznati, da je po 
dva tisoč letih obstoječe nerešeno žensko 
vprašanje za krščanstvo (tudi za človeštvo) 
pravi škandal /sramota, pohujšanje/. Raz­
pravljanje o mestu Marije v krščanskem živ­
ljenju pa je ena izmed poti, po kateri mo­
remo končno začeti reševati žensko vpra­
šanje v Cerkvi (ki še zdaleč ni rešeno). 
Beinert našteva petero možnosti in stališč v 
Cerkvi, jih je pa še več.

346



5. Marija in teološka antropologija.
Beinert skuša podati prve prispevke k re­
šitvi ženskega vprašanja v Cerkvi. Pri tem 
gre pot teološke antropologije ali razlage 
človeka pod vidikom teološke znanosti 
(sveto pismo, cerkveni nauk, koncili itd.). 
Začne s pričakovanji, ki jih ima človeštvo o 
svoji prihodnosti in pri tem nakazuje Marijo 
kot »ogledalo« =  vsoto človeških pričako­
vanj. Kar je Marija uresničila v svojem živ­
ljenju — brez dvoma najvišji dosežek ka­
kega človeka — to je tudi za vsakega člove­
ka in za človeštvo veliki cilj in izziv.

Marija je svojo človeško-božjo polnost 
dosegla kot ženska, se pravi kot spolno bit­
je, in sicer kot pripadnica do sedaj ocenje­
nega »slabotnejšega spola«.

Marija naj bi bila poleg tega tudi raz­
odetje »ženske razsežnosti Boga«. Bog ni 
ne moški ne ženska, temveč je stvarnik 
moškega in ženske, zato mora v polnosti 
imeti ali vsaj vzorčno vsebovati vse lastno­
sti tako moške kakor ženske. Patriarhalna 
teologija in Cerkev sta prikazali in razvili 
predvsem »moške« lastnosti Boga, vnemar 
pa pustila »ženske« lastnosti, ki so prav ta­
ko kakor moške pričujoče v Bogu. Marija naj 
bi bila ključ, ki bi nakazal »ženske« lastnosti 
Boga.

Na osnovi dognanj takih raziskav bi se 
izoblikoval nov model ali vzorec ženske. 
Temu vzorcu bi bile potem prideljene nove 
vloge in novi vzorci obnašanja. Kar bi ver­
jetno prineslo v Cerkev velike spremembe.

Ne da bi čakali na dognanja takih razis­
kav — kar je delo stoletij in še več — mo­
remo Marijo sprejeti za sestro v verovanju. 
Vera bo kljub znanstvenim dognanjem 
vedno osnova krščanskega življenja in krš­
čanske biti vse do konca, ko bosta vera in 
upanje prenehali in bo ostala samo ljube­
zen. In Marija je bila močna vveri, saj je bilo 
o njej rečeno »blagor, ker si verovala«. Ta 
vera je ob vseh možnih dognanjih trdna 
opora njenega življenja in naše vere, sgj je 
ona naša sestra v veri.

Beinertovo delo Unsere Liebe Frau und 
die Frauen je povzetek ogromnega znan­
stvenega dogajanja zadnjih petdesetih, da, 
zadnjih petindvajsetih let, saj navaja 152 
del zvečine z nemškega jezikovnega pod­
ročja. Če k temu dodamo vsaj trikrat plodo- 
vitejšo ameriško področje in k temu še 
francosko, italijansko in špansko, potem 
pridemo do velikanske številke tisoč in še

več. Beinert je v veliki ljubezni in spoštova­
nju, kot pravi v uvodu, začel to delo in dal 
bistven vpogled v celotno problematiko. 
Beinert je dal rokopis te knjige tiskarni in jo 
predal javnosti takrat, ko je izšlo apostol­
sko pismo. Mulieris dignitatem — O dosto­
janstvu ženske dne 30. septembra 1988. 
Zanimiva hkratnost. Zdi se, da je papež Ja­
nez Pavel II. Beinertova izvajanja potrdil, ali 
pa gre tudi tukaj za hkratnost enakih 
vidikov.

Valter Dermota

Forum Katholische Theologie 5(1989), 2.
Druga številka Foruma je v precejšnji 

meri posvečena nemškim razmeram. Fritz 
Weidman razmišlja o šolskem verouku v 
Nemčiji (81 — 102). Na Bavarskem se odjavi 
od verouka 10 %, v Westfaliji pa kar 20 % 
gimnazijcev. Vzroki so različni. Gotovo vpli­
va materialistična usmerjenost, protiinsti- 
tucionalna naravnanost, izguba središčne 
morale, ravnodušnost do etičnih načel ter 
do verskih izkustev. K temu je potrebno 
dodati še krizo družine ter težnjo staršev, ki 
bi vso versko vzgojo radi preložili na rame­
na verouka. Stanje otežuje še to, da danes 
mnogim ni več jasno, kaj naj bi verouk bil in 
kakšen je njegov odnos do drugih šolskih 
predmetov. Pri vsem tem učenci pogosto- 
ma čutijo le delno obveznost do sprejema­
nja cerkvenega nauka v svojem življenju. 
Avtor se pridružuje mnenju Ratzingerja, da 
se mora kot odgovor na takšen položaj ka- 
teheze ponovno osredotočiti na štiri kla­
sična področja, in sicer na veroizpoved, za­
kramente, dekalog ter na Gospodovo moli­
tev. Zelo nespametna je v zadnjem času 
vedno glasnejša zahteva, da naj bi verouk 
izpadel iz seznama obveznih predmetov. 
Če bi Cerkev potrdila tej zahtevi, bi škodila 
sama sebi. Biti pa mora verouk res verouk. 
Vero je potrebno razlagati v okviru življenja 
in življenje pojasnjevati v luči vere. Ob 
vsem spoštovanju drugače mislečih mora 
verouk ohranjati identiteto lastne vere. 
Dober verouk je koristen, saj napravi učen­
cem razumljivo življenje v luči vere, ko jim 
odgovarja na vprašanja »od kod«, »kam«, 
»čemu« in »zakaj«. Učenci morejo tako najti

347



svojo identiteto. Verouk pomaga pri ures­
ničevanju novega načina življenja, ki teme­
lji na veri. Koristno vpliva tudi v sami šoli, 
saj podpira vzgojo in ostali pouk. Na osnovi 
vere morejo priti učenci do poenotenega 
gledanja na mnoge podatke, ki jih osvojijo 
pri drugih predmetih. Dober verouk v šoli 
je koristen tudi za Cerkev, saj mladi tako 
ohranjajo z njo stik. Hkrati postopoma ra­
stejo v različnih oblikah služenja v okviru 
Cerkve.

Tudi Karl BOck iz Miinchna razmišlja o 
položaju šolskega verouka v Nemčiji. Kaže, 
kako hudi so bili v zadnjih sto letih boji, da 
si je Cerkev s pomočjo laikov priborila ozi­
roma ohranila verske šole, kjer je mogla 
poučevati in vzgajati na osnovi katoliških 
načel.

Horst Burkle iz Miinchna v razpravi Mo­
del Assisi 1986 ter medverski dialog 
(117— 127) zavrača ugovore tradicionalistov 
zoper to srečanje. Natančno prikazuje pa­
peževo in koncilsko umevanje dialoga ter 
prihaja končno do ugotovitve, da je razlog 
nesporazumov v nepravi ekleziologiji.

Leo Scheffczyk in Anton Ziegenaus se v 
poročilih dotikata »kolnske izjave« nemško 
govorečih teologov (128— 136). Sestavljale! 
izjave ne upoštevajo, da si zbora brez glave 
sploh ni mogoče zamisliti. Kčlnska izjava je 
sad že daljši čas trajajoče latentne krize, ki 
je nastala zaradi, napačne razlage 2. vat. 
koncila. Neposreden povod je bilo imeno­
vanje kolnskega nadškofa kardinala Meis- 
nera, ki je bil dejansko imenovan povsem 
legitimno. Celotna kolnska izjava je na zelo 
majavih teoloških temeljih. Podpisnikom 
izjave je skupno to, da vsi nasprotujejo, a 
med seboj v nauku še zdaleč niso enotni. 
Samo od »proti« človek ne more živeti! Pre­
žeti so z napačno humanistično racionali­
stično miselnostjo in zato nimajo pravega 
pojmovanja odnosa med vero in znanostjo, 
med cerkvenim učiteljstvom in teologijo. 
To se kaže tudi na moralnem področju, kjer 
govorijo o »avtonomni morali«. Sklicujejo 
se na vest kot zadnjo normo, a pri tem ne 
vidijo, da »v notranjosti svoje vesti odkriva 
človek postavo, ki si je ne daje sam, temveč 
se ji mora pokoravati« (CS 16) in da je treba 
vest usklajati z božjo postavo. Verniki mo­
rajo biti poslušni učiteljstvu Cerkve, ki to 
božjo postavo v luči evangelija verodostoj­
no razlaga (CS 50). Nauk Humanae vitae je 
popolnoma pravilen in sta ga npr. potrdila

kongresa o družini v Parizu in na Dunaju. 
Kčlnska izjava kaže na globoko krizo Cerk­
ve na zahodu. Krajevno Cerkev skuša po­
staviti v nasprotje z Rimom. Scheffczyk in 
Ziegenaus se sprašujeta, kako je mogoče, 
da duhovniki tako malo poznajo učenje 
papeža in odloke, ki so sad škofovskih si­
nod. Namesto škodljivega nasprotovanja 
naj bi teologi rajši vse svoje sile posvetili 
novi evangelizaciji, h kateri nas spodbuja 
ravno papež.

Francois Reckinger iz Kolna razmišlja v 
svojem prispevku o reformi eksorcizma 
(137—145). To je edino področje med litur­
gičnimi knjigami, ki še ni prenovljeno po 
navodilih zadnjega koncila. Avtor daje kon­
kretne predloge za prenovo.

Sledijo recenzije knjig iz filozofije, mi­
stike ter duhovnosti, mariologije, praktične 
teologije in dogmatike.

Andrej Pirš

Forum Katholische Theologie 6 (1990), 2.
Prof. Anton Ziegenaus se loteva v po­

sebnem sestavku vprašanja devteronomič- 
nih svetopisemskih spisov (85—102). Ti so 
za Cerkev in teologijo velikega pomena 
(npr. glede vprašanja posmrtnega življenja 
2 Mkb 12, 31—45). Tridentinski koncil po­
udarja, da je potrebno vse knjige, ki spada­
jo v kanon, enako spoštovati. Avtor se nagi­
ba k mnenju, da so Judje zavrnili devtero- 
kanonične spise ravno zaradi krščanstva. 
Krščanska tradicija je devterokanonične 
knjige imela za navdihnjene. Šele Evzebij 
se je oddaljil od tega izročila. Res pa je, da 
so kristjani v kontroverzah z Judi uporabljali 
v glavnem le citate od Judov priznanega ka­
nona. Sholastiki (Albert, Bonaventura, To­
maž Akvinski) so devterokanonične knjige 
popolnoma priznavali. Reformatorji pa so 
se odločili za judovski kanon, vendar se iz 
različnih izdaj Sv. pisma vidi, da so se šele 
postopoma in v različnih stopnjah približali 
tej odločitvi. Zato so velike težave pri eku­
menskih izdajah Svetega pisma. Devtero­
kanonične knjige so navdihnjene in jih ne 
smemo enačiti z apokrifi. Tudi ni res, da so 
samo devterokanonične knjige novejšega 
izvora.

Josef Kreiml iz Regensburga razlaga in 
komentira Donum vitae, navodilo kongre­
gacije za nauk vere z dne 22. 2. 1987 glede

348



osemenjevanja v epruveti (103—116). Tako 
spočetih in rojenih je do sedaj okoli 10.000 
otrok, samo v ZR Nemčiji se letno okoli 
1500 parov odloča za izventelesno oseme­
nitev. Vsak tak poseg stane okoli 50000 
DEM. Tudi med zakonskim možem in ženo 
takšna osemenitev nravno ni dopustna, ker 
je zakonsko združitev in odprtost za rodnjo 
Bog nerazdružno povezal in te povezave 
človek ne sme svojevoljno pretrgati (prim. 
HV 12).

Theodor Maas-Ewerd v članku Liturgija 
hierarhije? (117— 130) kritično obravnava 
pojmovanje liturgije Herberta Vorgrimler- 
ja, profesorja dogmatike v Munstru, ki na­
pačno deli ter postavlja v nasprotje uradno 
službeno liturgijo ter liturgijo ljudstva.

Sistematično predstavitev knjig, ki ob­
ravnavajo New age, podaja Gerta Riedel 
(131 — 139). Leo Scheffczyk predstavlja 
(140—142) glavne značilnosti novega mari­
janskega leksikona.

Monika Recken pa predstavlja zanimivo 
študijo ameriške psihoterapevtkinje Judith

Wallenstein, ki prikazuje življenje 60 za­
konskih parov po njihovi ločitvi. Wallen- 
steinova razodeva sicer svobodomislene in 
popustljive nazore glede ločitve, a v svoji 
študiji jasno pokaže, kako ločitev in novi 
zakon ne prinaša sreče, zlasti pa trpijo 
otroci.

Sledijo recenzije iz področja dogmatike 
in cerkvene zgodovine.

Andrej Pirš

PREJELI SMO

Radovan Grgec, Reči ime, HKD sv. Čiri la i 
Metoda, Zagreb 1990, 47 str.
Obljetnice hrvatskih velikana, HKD sv. (Siri­
la i Metoda, Zagreb 1991, 88 str.
Danica 1991, Hrvatski katolički kalendar, 
HKD sv. Čirila i Metoda, Zagreb 1990, 224 
str.

349









VSEBINA
(Table o f Contents)

RAZPRAVE (Articles)
Jože Krašovec

Prelomitev in obnova zaveze v 2 Mz 32—34 ................................................  197
The Breaking and Renewing o f the Covenant in Ex 32— 34 

Stanko Janežič
Duh krščanske edinosti v reviji Voditelj v bogoslovnih vedah
(1898— 1916) .......................................................................................................  217
Špirit o f Christian Unity in the Periodical Voditelj v bogoslovnih 
vedah (1898— 1916)

TEOLOŠKI TEČAJ ’90 
Edvard Kovač

Temelji krščanskega socialnega n a u k a ...........................................................  225
Anton Mlinar

Politika in morala ..................................................    235
Ivan Štuhec

Laiki — nosilci družbenega življenja .............................................................  257
Matija Kovačič

Osnovne zakonitosti ekonomije .....................................................................  269
Janez Juhant

Krščanstvo in narod (no st)................................................................................  277
Bogdan Dolenc

Krščanski družbeni nauk v Cerkvi .................................................................  281
Vinko Potočnik

Župnija, skupine in družbena dejavnost ....................................................... 287
Drago Ocvirk

Od negativne laičnosti k pozitivni .................................................................  293

PREGLEDI (Surveys)
Anton Štrukelj

Bibliografija nadškofa dr. Alojzija Šuštarja .......................    301
Ivan Pojavnik

Navodilo Kongregacije za katoliško vzgojo glede Študija cerkvenih očetov 309

PREVODI (Translations)
Adam Seigfried

Spravna narava zakramenta pokore .............................................................  317

OCENE IN PREDSTAVITVE (Book Reviews)
Mahničev simpozij v Rimu (J. Juhant) ...........................................................  335
Lexikon des Mittelalters I—IV (M. Smolik) ................................................  336
Alexandre Ganoczy, Aus seiner Fiille haben wir alle empfangen.
Grundriss der Gnadenlehre (C. Sorč) .............................................................  340
Wolfgang Beinert, Unsere Liebe Frau und die Frauen (V. Dermota) . . . .  343
Forum Katholische Theologie 5 (1989), 2 (A. Pirš) ......................................  347
Forum Katholische Theologie 6 (1990), 2 (A. Pirš) ......................................  348





yu issn 0006-5722

BOGOSLOVNI VESTNIK
LETNIK 50 LETO 1990 /  ŠTEVILKA 4

GLASILO TEOLOŠKE FAKULTETE V LJUBLJANI

J. Krašovec SAMOOBTOŽBA JERUZALEMA V ŽALOSTINKAH 
C. Sorč KRST KOT NOVO ROJSTVO 

R. Valenčič ČLOVEK — POT CERKVE 
D. Ocvirk KRISTJANI IN FRANCOSKA REVOLUCIJA 

A. Štrukelj POSLANSTVO REDOVNIKOV
F. Rozman PREVAJANJE SVETEGA PISMA
G. Cuscito KROM ACI JEV A DOBA
M. Smolik JANEZ ORAŽEM IN KNJIŽNICE

POROČILA
OCENE IN PREDSTAVITVE



BOGOSLOVNI VESTNIK

izdaja Teološka fakulteta v Ljubljani, Poljanska 4, 
61000 Ljubljana, Jugoslavija

Revija izhaja štirikrat na leto.

Uredniški odbor: Bogdan Dolenc (glavni urednik), An­
ton Stres (odgovorni urednik), Stanko Janežič, Jože 
Krašovec, Anton Nadrah, Marijan Smolik, Anton 
Štrukelj.

Lektor: Avguštin Pirnat 

Oprema: Tone Štrus

Naslov uredništva: Bogoslovni vestnik, Poljanska 4, 
61000 Ljubljana

Naslov uprave: Družina — Bogoslovni vestnik, Cankar­
jevo nabrežje 3/1, 61000 Ljubljana, Jugoslavija

Letna naročnina: 240,00 din, posamezna številka 60,00, 
za inozemstvo 480,00 din.

Naročnino pošiljajte na naslov: Uprava lista Družine
— Bogoslovni vestnik, Cankarjevo nabrežje 3/1,61000 
Ljubljana, na žiro račun: 50100-620-107-05-1010115- 
735329, DRUŽINA, Ljubljana; naročnino iz tujine na­
kazujte na devizni račun pri Ljubljanski banki GB: 
010-727001-100100/55, DRUŽINA, Ljubljana, Jugo­
slavija.

Tisk: Družina, Ljubljana

EPHEMERIDES THEOLOGICAE Facultatis theologicae (catholicae) labacensis

Poljanska 4, 61000 Ljubljana, Jugoslavija, Director 
responsabilis: Anton Stres, Poljanska 4, Ljubljana, 
Jugoslavija

Typographia: Družina, Ljubljana, YU



BOGOSLOVNI
VESTNIK

LETNIK 50

LJUBLJANA 1990





Dr. Janezu Oražmu

profesorju in vzgojitelju 
ob osemdesetletnici 

v znamenje hvaležnosti





Razprave

Jože Krašovec

Samoobtožba Jeruzalema v Žalostinkah

Značilnost Žalostink je konstantna tožba. Od začetka do konca pesnik v naj­
temnejših barvah slika usodo porušenega Jeruzalema in skrajno bedo njegovih 
prebivalcev doma in v izgnanstvu. Bolečina postane brez primere, ko se spominja 
nekdanje moči in sijaja Jeruzalema ter prikazuje škodoželjno zmagoslavje sov­
ražnikov, ki so ga porušili in do obupa teptajo njegovo prebivalstvo.1

Pesnik kaže izredno mero sočustvovanja do ubogega ljudstva. Vendar ga ču­
stva ne zavedejo, da bi si prizadeval za ceneno tolažbo in hitro rešitev. Kot teolog 
umskih sintez in prerok izrednega poguma prodira v ozadje dogajanja in z vso 
jasnostjo in odločnostjo razkriva vzrok sedanje nesreče. Vse se je zgodilo zaradi 
Izraelove krivde, pretekle in sedanje, zaradi odpada od Jahveja. Kakor je kon­
stantno besedišče, ki slika bedo Jeruzalema, je zato konstantno tudi besedišče, 
ki govori o božji jezi.2

Vztrajanje, da je lastna krivda edini razlog nesreče, v trenutku skrajne stiske 
pomeni, da je pesnik apologet božje pravičnosti. Neizbežno je, da se ljudstvo v 
obstoječem položaju sprašuje, kaj se je zgodilo z njegovim Bogom. Muči ga dvom 
o njegovi vsemogočnosti, zvestobi in usmiljenju. Kaj se je zgodilo s tradicional­
nim verovanjem o lastni izvolitvi? Ko morda mnogi obupujejo in ne vidijo več no­
bene prihodnosti, ker se je skrhala tudi vera v Jahveja, pesnik iz vzajemnosti med 
samoobtožbo in opravičevanjem Boga pride do ugotovitve o edinem pogoju za 
rešitev. Govori o nujnosti spreobrnjenja. Bog je v svojem bistvu dobroten in usmi­
ljen, zato ima kazen omejeno časovno dobo.3

Teološka osnova Žalostink nam razkriva torej dve konstanti. Prvič, načelo o 
vzročni zvezi med nesrečo in krivdo ljudstva; nesreča Izraela je znamenje božje 
jeze, po drugi strani pa škodoželjnost sovražnikov izziva božjo jezo. Drugič, nače­
lo o božji dobroti in usmiljenju; položaj se lahko spremeni, če se ljudstvo v pra­
vem pomenu besede spreobrne. Ti dve konstanti sta dobrodošel razlog, da b e ­
sedila, ki se tičejo naše teme, obravnavamo v dveh oddelkih.

1. Krivda in kazen

Po uvodnih slikah porušenega in opustošenega Jeruzalema ter bede izgnan­
stva (1,1—4) se pesnik dotika še največje bolečine, škodoželjnega zmagoslavja
sovražnikov (1,51). Pri tem razkriva globoko preroško vizijo, ko onkraj grozovite 
stiske vidi usodnost Izraelove krivde. V 1,5 pravi:

357



Njeni nasprotniki so prevladali, 
njeni sovražniki uspevajo,

kajti Gospod ji je prizadel bolečino
zaradi vseh njenih pregreh (cal rdb-pššaceyha).

Njeni otroci so odšli,
ujetniki pred nasprotnikom.

Za Izraelovo pregreho pesnik uporablja besedo pešac\ ta v svojem bistvu po­
meni upor. Izraelova krivda je torej skrajno zadolžena.4 Jahve odgovarja s kaznijo 
in s tem razodeva svojo moč in suverenost.

V prvem spevu pesnik govori o vzročni zvezi med krivdo in sedanjo nesrečo še 
v vrsticah 8a, 14a in 18a. V 8a beremo:

Jeruzalem je hudo grešil (het' hate'ah)5, 
zato je postal nesnaga.

14 a se glasi:
Povezan je jarem mojih pregreh (nisqad col pčšacay)6, 

z njegovo roko so zavozlane...
V 18a pa imamo tudi edinstveno deklaracijo božje pravičnosti:
Gospod je pravičen (saddiq hu'yhwh),

ker sem se upirala njegovim ukazom (ki pihu maritJ).
Kaj v kontekstu Žalostink pomeni izjava o božji pravičnosti? Drugod jo sreča­

mo v raznih kontekstih in oblikah: 2 Mz 9,27; 5 Mz 32,4; Jer 12,1; Ps 11,7, 116,5; 
119,137; 129,4; 145,17; Job 34,17; Dan 9,14; Ezd 9,15; Neh 9,8.33; 2 Krn 12,6. Trije 
primeri so zelo podobni našemu. V 2 Mz 9,27 faraon izjavlja pred Mojzesom in 
Aronom po nadlogi toče: »Pregrešil sem se to pot. Jahve je pravičen (hassaddlq), 
jaz pa in moje ljudstvo smo krivi (harešac ImJ«. V Ezd 9,15 Ezdra izjavlja: »Gospod, 
Izraelov Bog, ti si pravičen (saddiq 'attah); kajti ostali smo kot rešenci, kakor se 
danes vidi. Glej, pred teboj smo v svoji krivdi (be 'ašmatenu); saj zaradi nje ne 
moremo obstati pred tvojim obličjem.« V 9,33 ljudstvo izjavlja: »Ti si pravičen 
(w6'attah sa d d iq ) \\sem, kar je prišlo nad nas; zakaj ti si bil zvest, ali mi smo brez­
božno ravnali (hirša‘nu)x

Ta mesta nam pokažejo, da je za razumevanje izjave o božji pravičnosti odlo­
čilno poudarjanje nasprotja med božjo pravičnostjo in krivdo ljudstva. Ko je za­
radi zunanjih nevšečnosti Bog na zatožni klopi, mora apologet božje svetosti po­
kazati na človeško krivdo, da lahko Boga opraviči. Izhaja pa lahko le iz teološkega 
načela, da Gospodar vsega sveta vedno dela prav. Iz tega sledi, da tudi sedanja 
nesreča ne more postavljati pod vprašaj pravilnosti božjega delovanja. Izkustvo 
človeške krivde pa na drugi strani daje vso osnovo za ponižno priznanje lastne 
zadolženosti; to pomeni, da Bog pravilno ravna, ko kaznuje svoje ljudstvo. Izjava o 
božji pravičnosti je po vsem tem ključnega pomena v okviru Žalostink.

Pesnik Žalostink ne govori le na splošno o Judovi krivdi. V 2,14 in 4,13 močno 
poudari krivdo prerokov oziroma duhovnikov. V 2,14 pravi:

Tvoji preroki so ti prerokovali 
prevaro in prazne reči;

niso razkrivali tvoje krivde (lo' gillu cal-cawonek), 
da bi obrnili tvojo usodo (lehašib šebutčk).7

Prerokovali so ti izreke
v prevaro in zapeljevanje.

Iz izjave v vrstici 14b je razvidno, kako bistveno pesnik povezuje krivdo in ne­
srečo. Razumljivo je torej, da samo korenito spreobrnjenje lahko prepreči nesre­
čo. Če je nesreča že tu, je spreobrnjenje neobhoden pogoj za rešitev. Ker je kriv­

358



da ljudstva stalen pojav, je prvenstvena naloga prerokovvtem, da razkrivajo kriv­
do in spodbujajo k spreobrnjenju. Vendar se zdi kar naravno, da ljudstvo takšne 
preroke zavrača in si izbira druge, ki se znajo prilagajati njegovim željam.8 Zato je 
pravi prerok moral biti mož izrednega spoznanja in moči, nekako v smislu izjave v 
Mih 3,8:

Toda jaz (v^ulam  'anokl) sem napolnjen z močjo, 
z Gospodovim duhom, 
s pravičnostjo in pogumom,

da Jakobu predočim njegovo krivdo (pišco),
Izraelu njegov greh (hattato).

V 4,13 naš pesnik sedanjo nesrečo neposredno postavlja v vzročno zvezo s 
krivdo prerokov in duhovnikov. Besedilo se glasi:

To se je zgodilo9 zaradi grehov njegovih prerokov, 
zaradi krivde njegovih duhovnikov,

ki so prelivali v njegovi sredi 
kri pravičnih.

Na osnovi te vrstice ni mogoče zanesljivo sklepati, v kakšnih okoliščinah, kako in s 
kakšnimi metodami so preroki in duhovniki prelivali kri nedolžnih. Morda sme­
mo domnevati predvsem krivično sodstvo. V vsakem primeru gre za zločine, ki 
imajo izredno težo in končno razložijo, zakaj je Jeruzalem zadela nezaslišana 
usoda.10

Obtoževanje prerokov in duhovnikov bi lahko izzvenelo kot opravičevanje 
ljudstva kot celote. Vendar pesnik tega ne dopušča. V enoti 3,42—47 skupnost 
priznava svoj odpad. V sklepanju na krivdo na osnovi nesreče pesnik uporablja 
tudi besedišče o odpuščanju:

42 Mi smo bili nezvesti in nepokorni;
ti nam nisi odpustil ('attah ld' salahta).

43 Ogrnil si se z jezo in nas preganjal,
ubijal si brez usmiljenja (haragta lo' hamalta);"

44 ogrnil si se z oblakom,
da molitev ni prodrla.

45 Iz nas si naredil smeti in odpadek
sredi med ljudstvi.

46 Nad nami odpirajo usta
vsi naši sovražniki;

47 groza in brezno sta naš delež,
opustošenje in polom.

Skupnost torej iz trde resničnosti sedanjega stanja sklepa, da ji Bog še ni odpu­
stil.12 Toda prav priznanje lastne krivde pomeni osnovo upanja za prihodnost; 
upanje, ki pride do veljave na nekaterih drugih mestih Žalostink.13

V 4,6 pesnik primerja usodi Jeruzalema in Sodome, da paradoksno prikazuje 
strogo vzročno zvezo med nesrečo in krivdo. Pesniku se zdi, da je bila usoda 
Sodome lažja kakor je usoda Jeruzalema, kajti Sodoma je bila razdejana v trenut­
ku, medtem ko je agonija Jeruzalema dolgotrajna. Iz tega sklepa, da mora biti 
krivda Jeruzalema večja:

Krivda hčere mojega ljudstva je bila večja, 
kakor je bil greh Sodome,

ki je bila zrušena v trenutku 
brez posega rok.

359



Pričujoča primerjava med krivdo Jeruzalema in Sodome v Bibliji ni osamljen 
primer. Srečamo jo še v Iz 1,7— 10; Jer 23,14; Ezk 16,48. Podobno kakor naš pesnik 
tudi Ezk 16,48 izjavlja, da je bila krivda Jeruzalema večja: »Kakor resnično živim, 
govori vsemogočni Gospod, še Sodoma, tvoja sestra, in njene hčere niso delale 
tako, kakor si delala ti in tvoje hčere.«14

Sklepno 5. poglavje ni sestavljeno po akrostihnem načelu kakorvsa predhod­
na štiri poglavja, vendarle vsebuje 22 vrstic. Sicer tudi tu prevladuje tožba nad 
tragiko Jeruzalema, toda iz uvoda (v. 1) in sklepa (v. 19—22) je razvidno, da imamo 
pred seboj molitev skupnosti. Ljudstvo sev 1. osebi množine neposredno obrača 
k Jahveju. Ko toži nad težo sedanje nesreče (v. 2—17), mu prihaja živo v zavest 
krivda iz preteklosti. V v. 7 beremo:

Naši očetje so grešili in jih ni več,
mi smo tisti, ki nosimo njihovo krivdo.

Predhodna vrstica (6) kaže, da prihaja tukaj v ospredje precej določena krivda 
očetov: paktiranje z Egipčani in Asirci iz koristolovskih razlogov.

Tožba o zadolženosti očetov vsekakor spominja na izjave o kolektivnem po­
vračilu v 2 Mz 10,5; Jer 31,29; 32,18; Ezk 18,2. Vendar tega načela ne kaže absolutizi­
rati. V v. 16 isto ljudstvo vzklika nad svojo lastno krivdo:

Padla je, krona naše glave,15 
gorje nam, ker smo grešili!

Vrstici 7 in 16 torej skupaj izražata isto kakor Jer 3,25: »Ležati moramo v svoji sra­
moti, naša nečast nas pokriva. Zakaj grešili smo zoper Gospoda, svojega Boga, mi 
in naši očetje, od svoje mladosti do današnjega dne. Nismo poslušali glasu Gos­
poda, našega Boga.«

Konstantno sklepanje na Izraelovo krivdo na osnovi nesreče in stiske je v Ža- 
lostinkah pomemben teološki vrh. To velja toliko bolj, ker pomeni priznanje last­
ne zadolženosti opravičevanje Boga brez slehernega pridržka, tako da celo sov­
ražniki veljajo kot orodje v njegovih rokah. Če je nesreča posledica krivde, je lo­
gično sklepati, da je Bog sam poklical sovražnika nad svoje ljudstvo (1,17b; prim. 
Iz 36,10).

Narava in zadržanje sovražnikov seveda ne dopuščata, da bi zavest lastne 
krivde izključevala obsodbo sovražnikov. Za zmagovalca je kar značilno, da ne 
misli predvsem na božjo postavo, temveč hoče uveljavljati svojo voljo (prim. Iz 
10,5—15). Po drugi strani se sovražniku zmagovalcu pridružuje vrsta drugih sov­
ražnih sadistov, ki uživajo nad nesrečo ponižanega ljudstva (prim. l,5a.7c.9c.21b; 
2,15a.l6.17c; 3,60—61; 4,21). Njihovo škodoželjno veselje je za pesnika Žalostink 
vir najhujše bolečine. Nič čudnega torej, če prav to veselje izzove v njem možno 
povračilno čustvo. Zdi se mu nujno, da nekoč tudi škodoželjne sovražnike zadene 
stiska, ki v sedanjosti pesti njegovo ljudstvo.

Pesnik se trikrat s povračilnim čustvom obrača proti sovražnikom. V 1,2 lb —22 
beremo:

Vsi moji sovražniki so slišali o moji nesreči, 
veselijo se, da si ti to storil.

Privedi dan, ki si ga določil, 
naj se jim zgodi kakor meni!

Vsa njihova hudobija naj pride pred tebe; 
ravnaj z njimi (wecdlel lamo)

kakor si ravnal z menoj (kaašer ‘dlalta li) 
zaradi vseh mojih pregreh;

360



kajti silovito je moje ječanje 
in moje srce je bolno.«

Na koncu tretjega speva pesnik govori o maščevalnosti in zasmehovanju sov­
ražnikov, da lahko sklene (64—66):

Povrnil jim boš (tašib lahem gemul), Gospod, 
po delu njihovih rok (kema'ašeh yedehem).

Srce jim boš otopil,
zadelo jih bo tvoje prekletstvo.

Z jezo jih boš preganjal in uničil 
izpred tvojega neba, o Gospod.

Na koncu četrtega speva (21—22) se končno pesnik izreka proti Izraelovem 
tradicionalnemu sovražniku Edomu:16 

Raduj in veseli se Edomska hči, 
ki prebivaš v deželi Ucu!

Tudi nad tebe bo prišel kelih;
opijanila se boš in razgalila.

Tvoja krivda je poravnana (tam~cawdnčk), Sionska hči, 
ne bo te več pregnal.

Kaznoval bo tvojo krivdo (paqad ‘awdnek), Edomska hči, 
razkril bo tvoje grehe.

Zadnji odlomek je vsekakor najmočnejši. Čudovita je antiteza v v. 22. Teža sti­
ske pesniku gotovo lahko daje osnovo za domnevo, da mora biti krivdi prej ali slej 
zadoščeno; to pomeni, da bo ljudstvo zopet uživalo sadove božje dobrote. Izku­
stvo sovražnikove prevzetnosti pa narekuje izrek sodbe nad njim. Vse kaže, da 
antiteza 22a //22b  ni le psihološko pogojena, temveč ima globoko teološko osno­
vo. Tu gre za izraz vere v božje vodstvo nad svetom. Gospodar vesolja ne more 
dopuščati, da bi se bohotila kakršna koli človeška prevzetnost, Bog je po enakem 
zakonu svoje svetosti in absolutnosti sodnik nad grehom Izraela in narodov. V 
izjavi o pravični kazni nad sovražniki pa najbrž ne gre le za uveljavitev načela o 
povračilu. Verjetno je pomembnejši klic tradicionalne vere o izvolitvi Siona. Ko 
sovražnik gospoduje nad njim in slavi zmagoslavje, se zdi nujno, da Jahve uveljavi 
svoj odrešenjski načrt s tem, ko poniža sovražnika.

2. Premoč božje dobrote in usmiljenja

Sicer konstantno slikanje skrajne stiske in razkrivanje Izraelove krivde sredi 
Žalostink prekine izpoved božje dobrote in usmiljenja. Tu se kaže, da je pesnik 
Žalostink globoko zakoreninjen v jahvistični religiji. Zaveda se, da Jahve v zad­
njem bistvu ni Bog jeze, temveč dobrote in usmiljenja. V 3,22—33 beremo:

22 Gospodova dobrotna dela (hasde yhwh) niso končana,
njegovo usmiljenje (rahamaw) ni zaključeno;

23 vsako jutro se obnavlja.
Velika je tvoja zvestoba (emunateka).

24 Gospod je moj dežel (helql yhwh), si pravim,
zato imam upanje vanj (cal ken ohJl lo).

25 Gospod je dober (tob) do njega, ki upa vanj,
do tistega, ki ga išče.

26 Dobro je mirno čakati
na Gospodovo rešitev.

361



27 Dobro je za moža, če nosi
jarem v svoji mladosti.

28 Samoten naj sedi in molči,
ko mu ga nalaga.

29 Usta naj položi v prah,
morda še obstaja upanje (ulayyeš tiqwah).

30 Tistemu, ki ga tepe, naj ponudi lice,
naj se nasiti z zasramovanjem.

31 Gospod vendar
ne zavrača za vedno;

32 če je prizadel bolečino, se bo usmilil
v skladu s svojo veliko dobroto,

33 saj ne ravna iz naslade, ko muči
in žalosti človeške otroke.

Pesnik ne obstane v nemoči, temveč dvigne pogled v neskončno obzorje bož­
jega vladanja. Zaveda se, da ne sme grebsti le v trpljenje, ki ga pritiska k tlom in 
ga sili v obup, temveč mora prodreti onkraj svojega življenjskega okvira v neskon­
čno širino božjih obzorij. Ko občuti najbolj skrajno temino, ko se mu stanje zdi 
brezupno, mu zasije svetloba božje luči (3,18—21), ki mu narekuje veličastno vizi­
jo o božji dobroti in usmiljenju. Če je še malo prej menil, da ni več tolažbe in 
upanja (3,18), zdaj spoznava, da božja dobrota, usmiljenje in zvestoba niso kon­
čani (3,22—23).'7

V ozadju tega spoznanja je mogoče zaslediti temeljne teološke postavke he­
brejskega jahvizma: Jahve je absoluten gospodar nad vso zgodovino, a vendar 
hoče biti Izraelov Bog. Odločilno je, da pesnik lahko izjavi: »Jahve je moj delež« 
(3,24).18 Ko Jahve postane njegov Bog, ko ima zares osebno razmerje do njega, je 
njegova kriza premagana. Skrajno pesimistična izjava 'abad nishi wetdhalti 
meyhwh (3,18) se umakne spokojnemu občutju ... cal ken ohTl lo (3,24).

Pesnik priporoča ljudstvu, naj potrpežljivo čaka in vdano prenaša trpljenje 
(3,25—30). S tem zavrača ves pesimizem, ki je vse bolj grozil preizkušanemu ljud­
stvu in tudi njemu. Priporočilo o vdanem prenašanju trpljenjna seveda ničesar 
nima opraviti z resignacijo. Dejanski motiv te drže je nesporna teološka postavka 
o božji dobroti in usmiljenju. Zato mora človek resnične vere imeti dovolj moči in 
upanja tudi takrat, kadar ga Bog hudo tepe. Kljub temu pesnik o upanju ne govori 
brez slehernega pridržka. V 3,29b pravi ulayyeš tiqwah. Členica »morda« tukaj 
očitno ni izraz pomanjkljive vere, kakor da bi bilo načelno vprašljivo, ali za člove­
ka obstaja upanje. Pesnik upošteva absolutno Jahvejevo svobodo in človekovo 
krivdo. Načelno je božje delovanje za človeka vedno dobro, čeprav v določenih 
primerih lahko poteka v nasprotju s človekovimi predstavami in željami. Pesnik 
Žalostink pa ne more mimo Izraelove krivde, ko razmišlja o sedanjem trpljenju in
o možnostih, da nastopi rešitev. Toliko bolj velja, da človek od Boga ničesar ne 
more zahtevati. Rešitev je čisti božji dar in o njej odloča Bog sam. V vsakem pri­
meru velja za človeka, da mora pred svetim Bogom tiho in potrpežljivo čakati. 
Zavest lastne krivde pa pomeni hkrati, da je tiho čakanje potrebna pokora za 
lastne zablode, ki so ovira za nastop rešitve.19

V duhu celotne knjige Žalostink tudi pričujoče besedilo kaže, da pesnik se­
danjo tragiko vidi v strogi vzročni zvezi z Izraelovo krivdo. Teološka postavka o 
premoči božje dobrote in usmiljenja vendarle pomeni, da človekova krivda stro­
go vzeto ni usodna; božja jeza ne traja na veke, temveč je podrejena zakonom 
božje dobrote in usmiljenja (3,31—33).20
362



Vse to seveda ne velja brezpogojno. Božja kazen je klic k spreobrnjenju. Tož­
ba ljudstva, ki pride do veljave v 3,34—36, daje povod, da pesnik prav to odločno 
poudarja (3,37—41). Ljudstvo toži, zakaj se pred obličjem Najvišjega dogaja, da 
tako hudo teptajo pravo ljudstva. »Mar Gospod tega ne vidi?« (36b). Pesnik brani 
božjo pravičnost s tem, da poudarja njegovo vsemogočnost in krivdo ljudstva. Da, 
Bog vidi vse, vse tudi poteka po njegovi volji. »Kdo more odrediti, da se nekaj 
zgodi, če ni Gospod zapovedal?« (38);21 »Mar ne prihajajo iz ust Najvišjega nesre­
če in sreča?« (38). Par »nesreče« / /  »sreča« je primer merizma oziroma polarnega 
izraza za »vse«.22 Vse prihaja od Boga; sedanje stanje ne more biti izjema. In ven­
dar zavezno ljudstvo nima pravice, da se pritožuje nad Vsemogočnim. Nesreča ga 
poziva, da gre vase in se spreobrne k svojemu Bogu. Pesnik se postavi v vrsto 
grešnega ljudstva in v prvi osebi množine vabi k spreobrnitvi (40—41):

Preudarimo in preiščimo svoja pota,
vrnimo se Gospodu (v^našubah cad yhwh).

Povzdignimo svoja srca, ne roke, 
proti Bogu, ki je v nebesih.

Dejanje občestvene spokornosti pomeni najvišje spoznanje o Bogu in skrajni 
realizem glede človekovega razmerja do njega. Bog je usmiljeno bitje, vendar ni­
kakor ni pripravljen na kompromis. V skladu s svojo zvestobo pričakuje od člove­
ka nedeljeno zvestobo in ga pokori, vse dokler se ta ne obrne k njemu brez 
pridržka.23

Tema o spreobrnjenju se končno pojavi še v sklepnem delu molitve v petem 
spevu. V 5,19—22 beremo:

Ti, Gospod, prestoluješ na veke, 
tvoj prestol stoji od roda do roda.

Zakaj nas hočeš za vedno pozabiti, 
nas zapustiti toliko časa?

Obrni nas k sebi, Gospod, da se spreobrnemo (hašibenu yhwh 'eleyka 
v^našuba),

obnovi naše dni kakor v starih časih!
Ali pa si nas popolnoma zavrgel, 

si do skrajnosti jezen na nas?
Ta molitev je odsev stiske sedanjega trenutka in zavesti, da je rešitev samo pri 

Bogu, ki je vesoljni gospodar zgodovine. Spokorjeno ljudstvo se zaveda, da ga je 
upravičeno zadela huda božja jeza. Toda zavest o izvolitvi in premoči božje do­
brote in usmiljenja mu daje osnovo za upanje, da ga Bog ne zavrača zavedno. To 
upanje je seveda neločljivo povezano z voljo za spreobrnjenje. Ljudstvo je de­
jansko že toliko dozorelo, da vidi onkraj lastnih zmožnosti ne samo rešitev, tem ­
več tudi spreobrnjenje, ki je osnovni pogoj za rešitev. Zaveda se, da je spreobr­
njenje v bistvu božje delo, ki si ga je treba izprositi. Odločilno je, da je ljudstvo 
zdaj pripravljeno sprejeti sadove božjega dela. Zato z nestrpnostjo sprašuje svo­
jega Boga, zakaj ne preneha njegova jeza (20.22), da bi doživelo olajšanje.

Povzetek: Jože Krašovec, Samoobtožba Jeruzalema v Žalostinkah

V Žalostinkah govori Jeruzalem kot mladenka, ki doživlja najbolj skrajno ponižanje in 
zapuščenost. Oropana je svojih otrok, ker so bili ali pobiti ali pa so morali iti v izgnanstvo. V 
tem položaju se posebno močno zave vezi s svojim Bogom. Oglaša se tudi ljudstvo kot 
celota. Brez slehernega pridržka izpoveduje svojo krivdo in krivdo očetov ter priznava bož­
jo pravičnost. Ker vidi matematično vzročno zvezo med lastno krivdo in božjo kaznijo, se

363



obenem zaveda, da ni nobene možnosti za božje usmiljenje in preokret dogodkov, če se 
ne spokori. Vendar pod težo krivde in popolnega zloma ne vidi več možnosti, da vstane 
samo in se vrne svojemu Bogu, zato na koncu prosi: »Obrni nas k sebi, Gospod, da se spre­
obrnemo, obnovi naše dni kakor v starih časih!«

Summary: Jože Krašovec, Self-Accusation of Jerusalem in Lamentations

in the Lamentations Jerusalem speaks as a young girl, who goes through extreme humi- 
liation and desertedness. She is bereft of her children, who have either been killed or 
exiled. In this situation she becomes strongly aware of her connection with God. Also the 
people as a whole raise their voices. Without reservations they confess their guilt and the 
guilt of their fathers and recognize G ods justice. Since they see a causal relationship bet- 
ween their own guilt and G ods punishment, they also knowthat G ods mercy and a turn of 
events are not possible unless they repent. Yet under the weight of their guilt and the 
complete breakdown they no more see a possibility to rise by themselves and to retum to 
their God. Thus at the end they beg: »Restore us to thyself, O Lord, that we may be resto- 
red. Renew our days as of old!«

1 Prim. l,5a.9c; 2,16.17; 3,46.58—63; 4,21.
2 Prim. besedišče o jezi v raznih oblikah: ba(be)'ap (3,42.66); b e 'appo (2,la); beza‘am 

'appo (2,6c); b eydm 'ap yhwh (2,22b); b eydm 'appeka (2,2lc); beyom 'appo (2,lc); beyom  
haron 'appo (1,12; 4,1 la); bahorl 'ap (2,3a); (kačš) hamato (2,4c; 4,1 la); b ecebmtd  (2,2b); 
bešebet ‘ebrato (3,1).
3 Med komentarji k Žalostinkam gl. predvsem: M. Haller, Die Klagelieder: Die FunfMe- 

gilloth (Handbuch zum Alten Testament 18; Tubingen: J. C. B. Mohr, 1940); J. Meek — W. P. 
Merrill, The Book of Lamentation (The Interpreters Bible 6; Nashville: Abingdon, 1956) 
1—38; A. Weiser, Klagelieder (Das Alte Testament Deutsch 16; Gčttingen: Vandenhoeck 
Ruprecht, 1962); W. Rudolph, Die Klagelieder (Kommentar zum Alten Testament XVII 
1—3; Gutersloh: G. Mohn, 1962) 187—263; H.-J. Kraus, Klagelieder (Threni) (Biblischer 
Kommentar, Altes Testament XX; Neukirchen—Vluyn: Neukirchener Verlag, 1968); D. R. 
Hillers, Lamentations (The Anchor Bible 7A; Garden City, New York: Doubleday Company, 
1972).
4 Prim. L. Koehler, Theologie des Alten Testaments (Neue theologische Grundrisse; Tu­

bingen: ). C. B. Mohr, 1936) 158.
5 Het'je notranji oziroma absolutni objekt, imenovan tudi schema etymologicum ali figu­

ra etymologica, zato ni potrebno spreminjati vokalizacije v h at d V smislu inf. absolutus. Gl. 
W. Gesenius — E. Kautzsch, Hebraische Crammatik (Hildesheim: G. Olms, 1962) § 117p.

6 Prevod je negotov, ker je glagol saqadhapax legomenon, grški in latinski prevodi pa 
domnevajo glagol šaqad s tem, da v ‘1 vidijo predlog cal.
7 Masoretsko obliko šbytk običajno berejo šebu tek .. Glede pomena sintagme lehašib 

šebutekso mnenja deljena; toliko bolj, ker že stari prevodi prinašajo različne rešitve. Naj­
bolj verjetno se zdi, da sintagma pomeni »spremeniti usodo (na dobro)«. Prim. predvsem 
E. L. Dietrich, Šwbšbwt. Die endzeitliche Wiederherstellungbeiden  Propheten(Beihefte 
zur Zeitschrift fur die alttestamentliche Wisenschaft 40; Giessen: A. Tčpelmann, 1925).

8 Lažni preroki so omenjeni na mnogih mestih hebrejske Biblije: Jer 14,13— 16; 23,9—40; 
27—27;_29,8—9; Ezk 13; 21,34; 22,28; Mih 3,5—7. V veliki meri se pojavlja isto besedišče 
kakor v Žal 2,14. Prim. G. von Rad, Die falschen Propheten, ZAW 10(1933) 109—20; G. Quell, 
Wahre und falsche Propheten (Beitrage zur Fčrderung christlicher Theologie 46/1; Guters­
loh: C. Bertelsmann, 1952).
9 Vrstica 13 jezikovno sicer ni povezana s predhodno 12. Pojavi se kot samostojna enota, 

vendar vse kaže, da je »To se je zgodilo« treba predpostavljati iz tematskih razlogov 
konteksta.

364



10 Prim. izjave o zločinih prerokov in duhovnikov v Jer 6,13; 8,10; 23,11 — 14; Ezk 22,25—31; 
Oz 5,1—2; 6,7— 11.
11 Prim. 2,2lc: tabahta Id'hamalta.
12 Zdi se, da šalah ne pomeni le odpuščanje greha, temveč obenem tudi odstranitev sti­
ske, ki je znak kazni za greh. Gl. J. J. Stamm, Erlosen und Vergeben im Alten Testament. 
Eine begriffsgeschichtlichte Untersuchung (Bern: A. Francke, 1940) 53—58.
13 Gl. 11. oddelek.
14 Prim. Jer 2,10—11.
15 Prim. 2,1—2; 4,1—2; Jer 13,18.
16 Prim. Ezk 25,12—14; Abd 1 — 15; Ps 137,7.
17 Prim. pomen besede hesed  predvsem v 1 Mz 32,11; Iz 63,7; Ps 17,7; 89,2.15.34; 107,43, 
rahamim v Iz 63,7; Zah 1,16; Ps 79,8, 'emunah v Iz 25,1; Oz 2,22; Ps 89,34; 142,6. V celoti 
odlomek močno spominja na Mih 7,18—20.
18 Prim. 4 Mz 18,20; Ps 16,5; 73,26; 119,57; 142,6.
19 Druga mesta hebrejske Biblije, v katerih se pojavi členica ulay ali podobno izrazno 
sredstvo, nam pokažejo, da je v ozadju te členice človeška krivda. V 2 Mz 32,30 beremo; 
»Drugi dan je Mojzes rekel ljudstvu: 'Hudo ste se pregrešili; a zdaj pojdem gor h Gospodu; 
morda sprosim odpuščanja vašega greha.« Am 5,15 pravi: »Sovražite hudo in ljubite dobro, 
in storite, da vlada pravica pri vratih; morda se Gospod, Bog nad vojskami, usmili Jožefove­
ga ostanka.« Podobno pravi Sof 2,3: »Iščite Gospoda, vsi ponižni v deželi, ki vršite njegovo 
pravico! Iščite pravičnost, iščite ponižnost, morda se skrijete ob dnevu Gospodove jeze.« 
Prim. tudi Ji 2,14:»... Kdo ve, če se nevrne.se usmili (mlyddeac yašub u f  niham) in pusti za 
seboj blagoslov...«; Jon 3,9:»... Kdove, če se Bog ne vrne in usmili, se vrne od svoje plamte­
če jeze, da ne poginemo.«
20 K vrstici 32 prim. Iz 54,7—8 in Oz 6,1.
21 Prim. Ps 33,9.
22 Podoben primer merizma imamo v Iz 45,7, kjer se pojavita polarna para or/ /  hošek in 
šalom / /  rac:

Jaz delam luč in temo ustvarjam,
napravljam mir in nesrečo ustvarjam, 
jaz sem Gospod, ki vse to delam.

23 Podobno kakor naše besedilo tudi Jer 3,19—4,4 prinaša nujen Jahvejev poziv k spre­
obrnjenju, da bi se ljudstvo izognilo nesreče. Prim. tudi Am 6,1 in JI 2,13.

365





Ciril Sorč

Krst kot novo rojstvo

Uvod

Tako »prozaična« knjiga, kot je Zakonik cerkvenega prava, podaja naslednjo 
definicijo krsta: »Krst, vrata zakramentov, čigar prejem, ali vsaj želja po njem, je za 
zveličanje potreben, rešuje ljudi grehov, jih preraja za božje otroke in jih z neiz­
brisnim znamenjem, upodobljene Kristusu, včlenja v Cerkev« (ZCP 849; prim. DS 
1314). Kristjani se torej ne rodimo, ampak se v kristjane prerodimo. Ta začetek, to 
drugo rojstvo, je krst. Krst je za posameznika dar novega življenja v Kristusu. O tej 
novosti govori Sveto pismo Nove zaveze v različnih podobah, ki se med seboj 
dopolnjujejo: Krst je deležnost pri Kristusovi smrti in vstajenju (Rim 6,3-5); očiš­
čenje od grehov (1 Kor 6,11); novo rojstvo (Jn 3,5); razsvetljenje po Kristusu (Ef 
5,14); obleči Kristusa (Gal 3,27); kopel prerojenja in prenovitev po Svetem Duhu 
(Tit 3,5); rešenje po vodi (1 Pt 3,20-21); izhod (eksodus) iz suženjstva (1 Kor 10,1-2); 
osvoboditev s prehodom v novo človeštvo, v katerem so pregrade spola, rase in 
socialnega stanu premagane (Gal 3,27 sl.; 1 Kor 12,13).' Krst je povzetek resnično­
sti, ki opredeljuje krščenca v celoti in za vse življenje kot tistega, ki je sprejel novo 
in polno življenje po nezasluženi in nezaslišani božji dobroti kot dar, kot eshato- 
loški dar, saj nas krst vključuje v prihodnje in večno življenje. Resničnega, večne­
ga življenja si ne moremo »prislužiti« ali podedovati, ampak ga moremo samo 
sprejeti kot božji dar (Jn 4,13). V luči gornjih podob bomo skušali spregovoriti o 
krstu kot novem rojstvu ali prerojenju, to pa je »temelj krščanske identitete«2 in 
dostojanstva ter tako krščenca vseskozi opredeljuje.

Krst je novo rojstvo

»Resnično resnično ti povem: če se kdo ne rodi od zgoraj (anothen: od začet­
ka, znova, od zgoraj), ne more videti božjega kraljestva... Resnično resnično ti po­
vem: če se kdo ne rodi (ghennethe) iz vode in Duha, ne more priti v božje kralje­
stvo. Kar je rojeno iz mesa, je meso, kar pa je rojeno iz Duha, je duh« (Jn 3,3.5-6).

Resnično življenje ima samo Bog, zato ga more tudi samo on darovati. Za krst 
smemo reči, da »predstavlja tako božjo naklonjenost do človeka, ki podarja živ­
ljenje«3. Krst udejanja resnično prerojenje, je resnično nov začetek, je novo stvar­
jenje. Po krstu je nastala nova stvarnost, katere doslej ni bilo. Nikodem, kateremu 
je Jezus spregovoril gornje besede, je realistično »razumel« to dejanje kot po­
novno telesno rojstvo; Jezus pa je mislil realno prerojenje, novo rojstvo. Ta novost

367



je zagotovljena z delovanjem Duha (in ne mesa) in z okoljem, v katerega smo ro­
jeni — to je rojstvo za božje kraljestvo — tisto absolutno eshatološko novost, v 
katero ne moremo stopiti kot »stari ljudje«, ampak samo kot novi ljudje, to pa 
postanemo po stvariteljskem božjem posegu »od zgoraj«.

Novo rojstvo je nujno potrebno in osnovni pogoj za življenje v razsežnostih 
božjega kraljestva, ki je nastopilo v tem svetu s prihodom Jezusa Kristusa. Ta je 
zahteval krst (v tesni povezavi z vero) kot osnovni pogoj za pripadnost njemu in za 
zveličanje; to je razvidno iz opozorila, ki spremlja naročilo učencem, naj oznanja­
jo in krščujejo (prim. Mr 16,16). To novo rojstvo torej omogoča življenje v novih 
razmerah: kot je rojstvo na svet pogoj za življenje v svetu, tako (analogno) je roj­
stvo v božjem kraljestvu pogoj za življenje v tem kraljestvu, pogoj za sprejem dru­
gih zakramentov, ki omogočajo človeku rast in bivanje v božjem kraljestvu. To so 
čisto nove razsežnosti, ki so absolutno zaprte za starega človeka, za človeka, za­
znamovanega z izvirnim grehom. Kakor je rojstvo zaznamovano z grehom, rojstvo 
za smrt, tako je krst rojstvo za življenje, saj je rojstvo iz Boga (Jn 1,13; 1 Jn 3,8 sl.), 
rojstvo od zgoraj (Jn 3,7), rojstvo iz vode in Svetega Duha (Jn 3,5). Vstop v božje 
kraljestvo, v bivanje po novem, omogoča novo rojstvo, ki sicer predpostavlja in 
zahteva spreobrnjenje (metanoia), hkrati pa ga neskončno presega. To novo roj­
stvo usposablja človeka za bivanje in delovanje, ki ni iz mesa, ampak iz duha. To 
mu je omogočeno po delovanju od zgoraj. Da bi Janez čimbolj nazorno prikazal to 
bistveno različnost in novost, ki j o vnaša v življenj e krščenca krst, uporablja zgoraj 
omenjena izraz meso in Duh: Meso jevtem  sklopu človeška narava v svoji ustvar- 
jenosti, ranjeni z grehom, Duh pa je Bog sam ali nadnaravni red. Med tema dvema 
območjema bivanja je nemogoč kakršenkoli prehod brez posega ab extra. Bog 
podarja odrešenje, ga uresničuje zastonj (gratis). V našem primeru gre torej za 
ponovno rojstvo po božjem posegu. Torej nobene evolucije človeka, po kateri bi 
postali božji otroci: božji so samo tisti, ki so rojeni iz Boga. Upamo si trditi, da je 
stvarjenje človeka iz prahu zemlje naravnano na stvarjenje izvode in Duha, da je 
to pravzaprav dokončna uresničitev prvega. Zato je šele krst tisto pravo rojstvo, ki 
je drugo rojstvo (kakor prevaja Vulgata Jn 3,7; prim. 1 Pt 1,3.23) in omogoča neslu- 
ten razcvet življenja in popoln razvoj človeka - ni rojstvo z napako, kakor čuteva- 
mo vsako rojstvo, katerega konec je smrt: naj bo to telesna ali pa (kar je mnogo 
hujše) druga smrt. jVovosttorej, ki jo prinaša krst (in krščansko življenje, ki izvira iz 
tega) pride do veljave na podlagi primerjanja s starostjo prejšnjega življenja. Ja­
nez Krizostom to razliko takole opisuje: »Ko stopamo v posvečeno vodo, je stari 
človek pokopan, obujen pa novi človek, ki je ponovno oblikovan po podobi svo­
jega Stvarnika. Končno se spusti Sveti Duh po duhovnikovih besedah in njegovi 
roki na katehumena in izvode stopi na mesto starega človeka novi človek, očiščen 
vse umazanije greha, ki je slekel staro obleko greha ter si nadel novo, kraljevsko 
oblačilo«.4 To ni zgolj črno-belo slikanje stanja, ampak dejansko popolna spre­
memba, ki ne izvira iz prejšnjega življenja, saj ga ne moremo pripraviti, ampak 
samo sprejeti (in je zato popoln prelom s prejšnjim življenjem). To novost kristja­
novega življenja izraža tudi novo ime, ki ni zgolj razpoznavno znamenje, ampak 
izraža celotno človekovo naravnanost in včlenjenost v novo občestvo.

Ta ideja o krstu kot novem rojstvu, prerojenju (regeneratio), ima pomembno 
mesto tudi pri cerkvenih očetih. Omenil bi samo Irene j a Lyonskega, ki vidi novo 
rojstvo prav v krščevanj u v sveto Trojico (prim. Dem. 3). Krst je torej rojstvo v Boga 
Očeta po njegovem Sinu v Svetem Duhu (prim. Dem. 7). Irenej to novo rojstvo še 
posebej povezuje s Svetim Duhom. Pri krstu prejme krščenec Svetega Duha in ta 
odslej prebiva v človeku (prim. Dem. 42). »Tisti, ki so nosilci božjega Duha, jih isti

368



Duh vodi k Logosu, t.j. Sinu; Sin jih predstavlja Očetu, Oče pa jim podeljuje ne- 
razpadljivost« (Dem. 7).5

Krščeni smo v Jezusa Kristusa (prim. Apd 2,38; 8,16; 10,48; Rim 6,3; Gal 3,27). 
Baptizein pomeni potopiti. Krščenec je potopljen v Jezusa, njegovo življenje je 
skrito v Jezusu, oblikovano po njem in zato je njemu življenje Kristus. V krstu pri­
hajata do veljave dve resničnosti: krščenec brezpogojno pripada Kristusu in ta ga 
nepreklicno sprejema. V krščencu postane učinkovit prehod Jezusa Kristusa od 
smrti k vstajenju. Krščenec je vcepljen v velikonočno skrivnost, s Kristusom umira 
in vstaja. Krst je novi eksodus, odhod iz Egipta je bil predokus, Kristusova veliko­
nočna skrivnost dokončna izpolnitev, krst pa osebna vključitev. Krščenec odmre 
deželi suženjstva (duhovnemu Egiptu), odmre grehu (ki je želo smrti) in vstane s 
Kristusom v novo življenje, zanj pa so značilne nove razsežnosti, nov slog življe­
nja. Ta bogata in pomenljiva resničnost se uresničuje v krščencu po priličenju kri­
žanemu in vstalemu Jezusu Kristusu; prav zaradi tega je Cerkev redno krščevala 
na velikonočno vigilijo, ko je obhajala Jezusov prehod — pasho iz smrti v vstaje­
nje, kot prvino vseh, ki se mu bodo pridružili. Delovanje in učinek krsta moremo 
razumeti le v luči Kristusove smrti in vstajenja.

Veliko noč so večkrat označevali kot prvi dan novega stvarstva, zato je tudi krst
— pripadnost vstalemu Kristusu — vstop v to novo stvarstvo, je novo stvarjenje. 
Prisotnost elem enta vode in Svetega Duha nas spominja na tisto prvo stvarjenje, 
ko je »božji duh vel nad vodami« (1 Mz 1,2).

Krst kot novo stvarjenje

Vera v Boga stvarnika je prisotna v vsej biblični zgodovini od začetka do kon­
ca. Sveto pismo se začenja s poročilom o stvarjenju sveta in končuje z eshatološ- 
kim božjim stvarjenjem novega neba in nove zemlje (prim. Raz 21). Med prvim in 
poslednjim stvarjenjem pa nam Sveto pismo predočuje velika božja dela, ki so 
prav tako stvariteljska, saj so neuresničljiva brez božjega stvariteljskega posega 
(nastanek Izraela, učlovečenje večne Besede v devici Mariji, Kristusovo vstajenje, 
rojstvo Cerkve na binkošti, krst). Ta stvariteljska dejanja izpričujejo in uresničuje­
jo napredujoče preustvarjanje vsega v Kristusu, v skladu z večnim božjim načr­
tom. Tako je stvarjenje vključeno v celotni božji načrt odrešenja. Stvarjenje je to­
rej sestavni del zgodovine odrešenja, in to ne zgolj kot nujna postavka zgodovine 
odrešenja, ampak kot prvo dejanje, ki bo doseglo svoj vrh (epilog) v novem nebu 
in novi zemlji. V luči svetopisemskih tekstov smemo trditi, da je stvarjenje vse 
božje delovanje od oblikovanja zemlje, stvarjenja človeka pa vse do dopolnitve 
božjega kraljestva.

Ustvarjati more samo Bog. Vsa zgoraj omenjena dejstva iz Stare in Nove zave­
ze so stvariteljski deji, katere more uresničiti samo Bog. Krst je stvariteljski božji 
poseg, resnično novo stvarjenje človeka, katero moremo primerjati s stvarjenjem 
sveta, z učlovečenjem in vstajenjem Jezusa Kristusa. Janez Krizostom pravi o no­
vem stvarjenju, da daleč presega stvarjenje prvega človeka. Adam je bil ustvarjen 
po božji podobi, novi človek je z Bogom združen. Prvi človek je gospodoval živa­
lim, novi človek je postavljen nad nebesa. Prvemu človeku je pripadal zemeljski 
raj, novemu človeku pripadajo nebesa. Prvi človek je bil ustvarjen šesti dan, novi 
človek je bil prerojen prvi dan tedna, tisti dan, ko je bila ustvarjena tudi luč (prim. 
In Joh 25, PG 59,150). Za krščenca torej veljajo Pavlove besede: »Če je kdo v Kristu­
su, je nova stvar« (2 Kor 5,17). Ustvariti pomeni vedno priklicati v bivanje tam, kjer 
ni nič, obuditi živjenje tam, kjer je smrt, podeliti milost tam, kjer je greh. Krst je

369



stvariteljski božji poseg v času Cerkve, ki posreduje vsakemu človeku skrivnost 
prenovljenja in prerojenja, katero je vzpostavil Jezus Kristus s svojo velkonočno 
skrivnostjo.6 Tako izvira iz krsta za človeka upanje in njegovo bivanje je odprto v 
prihodnost Boga (prim. Ef 1,18). Človek kot nova stvar, kar je postal pri krstu, ima 
tako pred seboj absolutno prihodnost, njegovo življenje je polno smisla. Kolikor 
je sedaj s Kristusom skrit v Bogu, ima upanje na deležnost pri Kristusovi slavi 
(prim. Kol 3,3-4). Kajti tistim, ki so bili opravičeni pri krstu iz milosti v moči Svete­
ga Duha, je namenjena dediščina večnega življenja in jo bodo tudi dosegli, če 
bodo ohranili upanje, ki jim je bilo ob novem rojstvu podeljeno (prim. Tit 3,7). Ker 
izhaja krst iz odrešenja, ki je novo in dokončno stvarjenje, postavlja krščenca v 
eshatološki čas in razmere. Kristjan je že sedaj deležen v veri in na potovanju 
tistih resničnosti, katere bo mogel nekoč uživati v gledanju in na cilju. Zato se 
mora truditi, da bodo tudi njegova dela nekakšen predujem teh eshatoloških 
dobrin. Drugače rečeno: Ta novi ontološki temelj je hkrati etična moč, moč za no­
ve odnose.

Nekateri elementi in znamenja, ki spremljajo podeljevanje zakramenta sv. kr­
sta, nas spominjajo na tista stvariteljska znamenja, ki so spremljala stvarjenje na 
začetku časov, prvo stvarjenje. Zelo bogato simboliko ima vsekakor element 
vode.

Znamenje vode

»V začetku je Bog ustvaril nebo in zemljo. Zemlja pa je bila pusta in prazna. 
Tema je bila nad globinami, in duh božji je vel nad vodami« (1 Mz 1,1-2).

Svetopisemski pisatelj je videl v tej vodi ob stvarjenju naravno življenjsko 
okolje, v katerem nastaja življenje. Po božjem ukazu postanejo vode rodovitne, 
porajajo življenje: »Naj mrgole v vodah živa bitja...« (1 Mz 1,20). Cerkveni očetje so 
pogosto povezovali te vode ob stvarjenju sveta s krstno vodo, ki je novo življenj­
sko in stvariteljsko okolje: »Mi, preostale ribice, se rodimo vvodi po zgledu naše 
Ribe, Jezusa Kristusa, in smo rešeni samo, če ostanemo v vodi«.7

Prav tako so očetje povezovali rodovitnost voda ob stvarjenju sveta z rodovit­
nostjo krstne vode: »Voda ob začetku stvarjenja je rodila živa bitja; zato se nikar 
ne čudi, če krstne vode posredujejo življenje«.8 To rodovitnost pa je takrat ob 
stvarjenju, kakor tudi sedaj ob krstu, podelil vodi Sveti Duh. Evdokimov, ki se 
naslanja na cerkvene očete, pravi: »Sveti Duh, poosebljeno počelo posvečenja, 
posreduje v zakramentalnem delovanju svojo moč (energije) krstni vodi, živi vodi, 
hydor zoon, tako da je nosilka milosti, voda, ki poraja, metra hydatos«.9 V tem 
smislu moramo razumeti besede ob blagoslovu krstne vode: Kakor je božji Duh 
deloval na vode ob stvarjenju, da je v njih zbudil prva živa bitja, tako Sveti Duh 
deluje na krstno vodo, da bi iz nje nastalo novo stvarjenje. Božji Duh je namreč 
Duh stvarnik (prim. pesem slednico Veni Creator Spiritus).

Božji Duh, ki je vel nad vodami ob stvarjenju sveta, jih je napravil rodovitne. 
Isti božji Duh, ki zbuja prvo stvarjenje, je prišel nad Marijo, da bi spočel v njej 
prvorojenca novega stvarstva in deluje v krstni vodi, da bi priklical v življenje no­
vega človeka, ki je ustvarjen po božji podobi in sličnosti v pravičnosti in svetosti 
(prim. Ef 4,24). Voda in Duh sta dva dejavnika, ki spadata k bistvu krsta: »Če se kdo 
ne rodi izvode in Duha, ne more priti v božje kraljestvo« (Jn 3,5). Rojstvo izvode in 
Duha je rojstvo od zgoraj (prim. Jn 3,3), je rojstvo iz Boga (Jn 1,12-13) zaradi tega je 
krščenec resnično božji otrok (1 Jn 3,1). Odločilno je torej delovanje Svetega Du­
ha, ki pa je v tesni zvezi s tvarnim elementom vode; ta vsebuje bogato simboliko
370



očiščevanja, svežine in življenjskosti.10 »Ko pa sta se razodeli dobrota in človeko­
ljubnost Boga, našega odrešenika, nas je odrešil, a ne zaradi pravičnih del, ki bi 
jih storili mi, marveč iz svojega usmiljenja, ko nas je v kopeli prerodil in prenovil 
po Svetem Duhu. Tega je po našem odrešeniku Jezusu Kristusu obilno izlil na 
nas, da bi bili po njegovi milosti opravičeni in bi postali dediči večnega življenja, 
v katero upamo« (Tit 3,4-6). Sveti krst je tako kopel (loutron) prerojenja in preno­
ve: po krstu smo ponovno rojeni, vendar ne v prejšnje, staro stanje, ampak v po­
polnoma novo bivanje, saj postanemo nova stvar (2 Kor 5,17). Upravičeno je Ni- 
kodem spraševal po telesu, naročju novega rojstva, Cerkev pa odkriva materinsko 
naročje tega novega rojstva v krstni vodi Cerkve, nad katero veje, se spušča, delu­
je božji Duh.11 Če sedaj nekako primerjamo (seveda v analognem govorjenju) na­
ravno rojstvo s krstnim prerojenjem, smemo reči: Kakor pomeni naravno rojstvo, 
da začne kdo živeti, tako krst, da začne bivati na novo: »Staro je minilo. Glejte, 
nastalo je novo!« (2 Kor 5,17). Biti krščeni torej pomeni biti prerojeni (1 Pt 1,3.23) 

X in postati prvine novega stvarstva (Jak 1,18; Rim 8,19—39) in novega človeštva.
Cerkveni očetje so vedno videli tudi tesno povezavo med krstom in rajem. To 

ne, da bi bili iskali »izgubljeni raj«, se vračali v preteklost. Gre za bogato simboli­
ko, ki hoče izraziti pripadnost eshatološkemu raju — božjemu kraljestvu. Človek 
je izgubil raj z izvirnim grehom, ponovno pa ga je dosegel po zakramentu krsta: 
»Ti katehumen si zunaj raja, izgnanec skupaj z našim očetom Adamom; toda sedaj 
se bodo odprla vrata; stopi tja, od koder si odšel, in ne obotavljaj se...«12 Med mno­
gimi elementi, ki izpostavljajo ta pomen krsta, je vreden posebne pozornosti 
prav simbol velike reke, ki teče iz Edena in namaka vrt ter se razliva na različne 
strani. Cerkveni očetje in krasilci krstilnikov so zelo pogosto povezovali to veliko 
reko v Raju s krstno vodo: Krstna voda je reka novega raja. Na teološkem področju 
simbolika raja izraža, da krščenec ni samo prerojen, ampak postane ponovno de­
ležen božjega življenja in tako sposoben v sebi obnoviti božjo podobo, ki je bila z 
grehom okrnjena.

Krst — kraj osvobajanja

Krst je vcepljenje v Kristusovo pasho, prehod iz smrti v vstajenje in hkrati je 
pasha kristjana samega. Čudoviti božji deli odrešenja, na kateri se sklicujemo, ko 
skušamo razumeti to razsežnost krsta, sta v Stari zavezi odhod iz Egipta in v Novi 
zavezi smrt in vstajenje Jezusa Kristusa. V obeh primerih se izraža božje rešenje 
kot osvobodilno delovanje iz suženjstva vsvobodo.13 Krst podobno osvobaja kot 
dogodka ob odhodu iz Egipta in na Golgoti. Je pravzaprav nadaljevanje in uresni­
čevanje drugega. V tem pomenu je krst osvoboditev. Torej: Bog ne samo ustvarja, 
ampak tudi osvobaja. Svetopisemski izraz osvobajati pomeni rešiti človeka iz 
razmer, ki so po človeško brezizhodne in iz njih se človek sam ne more rešiti, da 
bi začel novo, svobodno življenje.

To se predvsem kaže pri prehodu prek Rdečega morja. Vse ljudstvo stoji na 
bregu Rdečega morja kot pred nekakšnim grobom. Pred njim grozijo vode, da ga 
zagrnejo, za njim stoji faraonova vojska. Ljudstvo občuti vso svojo nemoč. Po člo­
veško ni nikakršne možne rešitve. Toda to, kar je nemogoče človeku, je mogoče 
Bogu. Ta odpre prehod sredi morja, tako da more ljudstvo po suhem na drugo 
stran in z dvignjeno glavo potovati obljubljeni deželi naproti. Ista voda, ki je na­
pravila prostor Izraelcem, je postala grob za faraonovo vojsko. Dogodek je tako 
velik, da se ga bo to rešeno izraelsko ljudstvo spominjalo kot največjega dejanja 
rešitve, ki jo je Jahve storil v prid svojega izvoljenega ljudstva. Ko so preroki na­

371



povedovali neskončno bolj popoln božji odrešenjski poseg v poslednjih dneh, 
so večkrat jemali ta dogodek za izhodišče. Dogodek na Golgoti pomeni dovršitev 
te napovedi. Ob Kristusovem križu je človeštvo v popolnoma brezupnem stanju:
v smrti in grehu. Kristus stopi v ta prepad duhovne in telesne smrti, si ju naloži in 
osvobodi človeštvo, da bi ga s svojim vstajenjem prepeljal k milosti in v odreše­
nje. Pri krstnem vrelcu pa prehaja ta Kristusova osvoboditev na posameznega 
človeka. Katehumen je pred prejemom zakramenta sv. krsta v smrti in grehu. Iz 
tega se ne more rešiti sam. Po zakramentu krsta pa ga Kristus osvobodi tega sta­
nja in ga napravi deležnega svojega vstajenja, podeli mu svobodo božjih Otrok ter 
ga usmeri z vsem odrešenim ljudstvom proti obljubljeni deželi. Pomenljivo spra­
šuje Pavel: »Ali mar ne veste, da smo bili vsi, ki smo bili krščeni v Kristusa Jezusa, 
krščeni v njegovo smrt? S krstom smo bili torej skupaj z njim pokopani v smrt, da 
bi prav tako, kakor je Kristus po veličastnem Očetovem posegu vstal od mrtvih, 
tudi mi stopili na pot novega življenja. Če smo namreč njemu postali podobni v 
njegovi smrti, mu bomo tudi pridruženi v njegovem vstajenju« (Rim 6,3-5; prim. 
Rim 7,6; Kol 3,1-4).14 Podoba smrti in vstajenja je zelo zgovorna v svoji izraznosti. 
Kakor mrtvo telo ne more samo prižgati iskrice življenja in tako ponovno zaživeti, 
tako tudi človek, ki »hlapčuje grehu« (hamartla), ne more vstati v življenje s Kri­
stusom. Potreben je stvariteljski poseg Očeta, ki je prav tako veličasten, kot tisti, s 
katerim je obudil Jezusa od mrtvih: »S krstom smo bili torej skupaj z njim poko­
pani v smrti, da bi prav tako, kakor je Kristus po veličastnem Očetovem posegu 
vstal od mrtvih, tudi mi stopili na pot novega življenja« (Rim, 6,4). Krst (umiranje s 
Kristusom)je smrt žela smrti — greha: »Zakaj kdor je umrl, je osvobojen greha« 
(6,7). Krščenec je torej »mrtev za greh« in »živi za Boga, v Kristusu Jezusu« (6,11). 
Krst omogoča prav po Svetem Duhu, ki v njem deluje (prim. 1 Kor 6,11; 12,13) od­
ločilni prehod iz območja greha (hamartia), ki prinaša smrt, v novo območje milo­
sti (charis), ki prinaša novo življenje. Krščenec ni več pod postavo, ampak pod 
milostjo (6,14 sl.) in »je v službi pravičnosti« (6,19; prim. v. 18 in 22), kar je pravza­
prav »služba Bogu« (6,22).15 Podobno govori Pavel o krstu v pismu Kološanom: »V 
njem (Kristusu) ste bili tudi obrezani, in sicer z obrezo, ki je ni naredila človeška 
roka, ampak s Kristusovo obrezo, s katero ste slekli svoje meseno telo. S krstom 
ste bili namreč pokopani skupaj z njim, v njem ste bili tudi obujeni, ker ste vero­
vali v mogočnost Boga, ki ga je obudil od mrtvih« (2,11-12; prim. Ef 5,25-26). To 
resničnost smrti novokrščenca krstna liturgija nazorno izraža z obredom 
potapljanja.16

Po Pavlovem pojmovanju torej krst potopi krščenca v edinstveni dogodek Je­
zusove smrti. Videli smo, kako Pavel v Rim 6,1-14 govori o Jezusovem krstu, ki po­
meni njegovo smrt in pokop. S krstom smo bili tudi mi pridruženi tej resničnosti, 
da bi bili tudi deležni tistega, o čemer govori Pavel v petem  poglavju: »Bog pa 
izkazuje svojo ljubezen do nas s tem, da je Kristus umrl za nas, ko smo bili še 
grešniki. Veliko bolj bomo torej po njem rešeni jeze sedaj, ko smo opravičeni z 
njegovo krvjo« (Rim 5,8-9). Po tej spravi (5,10), tem opravičenju (5,16-19), tej zmagi 
nad grehom (5,16.20), sprejmemo dar Svetega Duha (5,5) za »novo življenje« (6,4), 
ki je prešlo iz »smrti v življenje« (6,13).17

Pavlova teologija krsta ne govori toliko o krstu kot objektivni stvarnosti, pač pa 
o krstu kot priličenju Jezusu Kristusu, deležnosti njegovega velikonočnega do­
godka in deležnosti učinkov, ki iz tega izvirajo.18 Gre za nov, oseben odnos krščenca 
do živega Kristusa, ki je glava Cerkve (in tako glava vsakega posameznega uda te 
Cerkve). Ta nov osebni odnos do Kristusa, ki ga zavzame krščenec pri krstu, hoče 
izraziti tudi Pavlov izraz obleči Kristusa-. »Zakaj vsi, ki ste bili krščeni v Kristusa, ste
372



oblekli Kristusa« (Gal 3,27; prim. Rim 13,14). Kristus je namreč »novi človek«, kakor 
je Adam »stari človek« (prim. Rim 5,12-21). Pri krstu se torej uresniči ta »preoble­
ka«, ki ne pomeni zunanjega dejanja ali akcidentalne spremembe, pač pa notra­
nji in bistveni dogodek. Za starega človeka je značilna zaveza, ki rodi za sužnost 
(Gal 4,22-29), so značilna dela mesa (Gal 5,19-21), jalova dela tem e (Ef 5,11); za 
novega človeka pa prenova v duhu in mišljenju (prim. Ef 4,23), iz česar izvira novo 
življenje in novi odnosi: dobrosrčnost, usmiljenje, odpuščanje (prim. Ef 4,25-32), 
hoja v Kristusovi luči, kar izražajo tudi dela: »Sad luči je namreč v vsakršni dobroti, 
pravičnosti in resnici« (Ef 5,9) in zvestoba božjemu Duhu (Gal 5,22). Krščenci, ki so 
bili po krstu razsvetljeni,19 postanejo sami luč v Gospodu in morajo to, kar v resnici 
so, tudi v svojih delih izražati ter tako prinašati sadove luči. Kristjani, opravičeni, 
posvečeni ter razsvetljeni, so po krstu nova stvar in doživijo v krstu novo rojstvo.20

Ta misel je značilna za zakramentalno katehezo cerkvenih očetov in liturgijo 
velikonočne vigilije prve Cerkve, ko je med njo podeljevala tri zakramente krš­
čanskega uvajanja. V tej liturgiji je nakazana tesna povezava med odhodom iz 
Egipta, Kristusovim velikonočnim dogodkom in krstom. Tako prihaja do veljave 
kontinuiteta velikih odrešenjskih božjih del. Janez Krizostom uči: »Krst je za krist­
jane to, kar je bilo za Izraelce osvoboditev iz egiptovske sužnosti. Zato ne smemo 
več misliti na egiptovsko suženjstvo in opeko! Po krstu smemo gledati večje ču­
deže in smo deležni večjih odlik, kot so jih bili deležni Izraelci pri odhodu iz Egip­
ta...«21 Krst je v resnici dogodek, v katerem božje odrešenjsko delovanje v zgodovi­
ni najpoprej doseže in prevzame posameznika. V vseh teh dogodkih se izkazuje 
isto božje odrešenjsko delovanje, ki pač poteka v različnih zgodovinskih obdob­
jih, in sicer prvi (odhod iz Egipta) kot podoba, drugi (lezusova pasha) kot resnič­
nost in tretji (krst) kot zakrament. Vse troje prihaja pri obhajanju velikonočne vigi­
lije do veljave v branju božje besede, simbolih in obhajanjih.

Krst kot zaveza novega Izraela

Osvoboditev vodi k zavezi. Pod Sinajem je Bog sklenil s svojim ljudstvom za­
vezo, s katero se je obvezal, da bo  temu ljudstvu dal na razpolago svoje dobrine. 
Pobuda je absolutno na njegovi strani. Tudi ob nezvestobi ljudstva ostaja zvest 
zavezi in obljubi odrešenja. Ko se je to ljudstvo obrnilo od njega, je ohranil »osta­
nek«, iz katerega bo zrastel novi Izrael, novo ljudstvo, zbrano iz vseh narodov in bo 
nositelj mesijanskega odrešenja (Iz 6,13; 10,20-24; 66,18-24).

S tem novim ljudstvom je Gospod ustanovil novo in dokončno zavezo. Ta za­
veza ni napisana, tako kot prva, na kamnite table, ampak v srce (Jer 31,31-34) in jo 
more uresničevati samo Duh (Ez 36,22-32). Cerkev je novozavezno božje ljudstvo, 
njegovo jedro si je izbral učlovečeni Bog Jezus Kristus, ga oblikoval, ko je javno 
deloval, mu zaupal svojo oblast in poslanstvo ter nanj izlil svojega Duha. To je 
ljudstvo nove in večne zaveze, »sacramentum salutis«, po katerem nepreklicno 
nadaljuje svoja čudovita dela odrešenja. Ta dela niso odvisna od kakovosti ljudi, 
po katerih jih izvršuje, ampak samo od zvestobe Boga samemu sebi in svojemu 
odrešenjskemu načrtu. To je temelj svetosti in nezmotljivosti Cerkve, in to je te ­
melj objektivne učinkovitosti zakramentov!

Krst spada k tej nepreklicni zavezi, na podlagi katere moremo obstati. Krst je 
Kristusovo delovanje, ki z znamenjem uresničuje vstop v to edinstveno zavezo in 
omogoča polno deležnost pri življenju občestva nove in večne zaveze. Tako je 
vsak vernik, ki je po krstu stopil v to skrivnost zaveze med Kristusom in Cerkvijo, 
deležen posebne in nepreklicne božje pozornosti in skrbi, katera mu daje pravi­

373



co do milosti. To božjo zavezo imenujemo v teološkem jeziku krstna milost (ka­
rakter): duhovno in neizbrisno znamenje, ki za vedno zaznamuje krščene in jih 
pripravlja za milosti. Reči smemo: Enkrat kristjani, za vedno kristjani. Ko je Bog 
sklenil zavezo s človekom pri krstu, je to zaveza za vedno, saj je ne bo preklical. 
Človek more z grehom izgubiti posvečujočo milost, toda s tem ne izgubi pravice 
do nje po spreobrnjenju. Bog ostaja zvest kljub našim nezvestobam, zvest zavezi, 
ki jo je sklenil s krščencem. Človek pač lahko stori samo to, da ne uporablja sadov 
te zaveze, toda zaveza ne bo nikoli več uničena. Zato je krščenec včlenjen v večno 
zavezo, katero je Kristus sklenil s svojo Cerkvijo: tako je krščenec človek, ki je v 
zavezi z Bogom in z eshatološkim odrešenjskim občestvom.

Krst — življenje v sveti Trojici

Poznamo dogodek Jezusovega krsta v Jordanu in razodetje sv. Trojice (prim. 
Mt 3,13-17; Mr 1,9-11; Lk 3,21 -22). Ta dogodek je pomenljiv tako zaradi priprave in 
podobe Jezusovega krsta trpljenja in smrti, katero sprejema zaradi našega odre­
šenja (prim. Lk 12,50; Mr 10,38-39), kakor tudi zato, ker je podoba našega krsta. 
Trinitarično razodetje ob Jezusovem krstuv Jordanu izpričuje, da je krst trinitarič- 
na skrivnost.22 Če je vera izpoved in sprejem trinitarične skrivnosti, je zakrament 
svetega krsta popolno včlenjenjevto trinitarično skrivnost. Tako trinitarična krst­
na formula, katero uporablja Cerkev že od začetka (Mt 28,18-20 — krst v ime Jezusa 
Kristusa ne pomeni odstopanja od te), izraža čisto nov odnos do troedinega Bo­
ga, katerega je novokrščenec deležen po krstu.23 Vse tri božje osebe uresničujejo 
prerojenje novokrščenca in vse tri osebe odslej prebivajo v njem. Krst je tako 
trinitarično delovanje, ki povzroči v krščencu, da postane bivališče sv. Trojice. Pri 
krstu je obnovljena božja podoba (pravzaprav imago Trinitatis)v človeku in sku­
paj z njo je obnovljen tudi organ za sprejemanje milosti.

Kristjani se imenujemo in smo Očetovi otroci, torej nič več sužnji, ampak sino­
vi in dediči (prim. Gal 4,4-7; Rim 8,14-17); kristjani smo bratje in sestre v Kristusu 
(prim. Rim 8,28-30; Mt 25,40; Mt 28,10; Mr 3,31 -35), smo njegovo telo (prim. Ef 4,15 
sl.) in tem pelj Svetega Duha( 1 Kor 3,16; Ef 2,19-22; Jn 14,23-26). Vse te oznake 
spadajo že včasu zgodnjega krščanstva tako zelo k opredelitvi in utemeljitvi krš­
čanskega življenja, da je prišlo to prav posebej do veljave prav pri sprejemu krš­
čanstva, pri svetem krstu. Izpoved vere v Očeta, Sina in Svetega Duha pomeni tudi 
pripadnost sv. Trojici, torej ni zgolj abstraktno priznanje nekih teoloških resnic, 
ampak zaupen vstop v tisto območje odnosov, katere nam omogoča božja odpr­
tost. Pri krstu se nam torej odprejo trinitarične razsežnosti bivanja!24 Krščenec 
sme Boga imenovati svojega Očeta, dvignjen je na stopnjo sinovstva: »Da pa ste 
sinovi, se vidi iz tega, da je Bog poslal v naša srca Duha svojega Sina, ki vpije: 'Aba, 
Oče!' Potemtakem nisi več suženj, temveč sin; če pa si sin, si tudi dedič, kakor je 
hotel Bog« (Gal 4,6-7). Ker prebiva v krščencu Sveti Duh (1 Kor 3,16), ga upodablja 
po edinem Sinu Jezusu Kristusu, tako da smemo imenovati krščenca sin v Sinu: 
»Saj niste prejeli duha suženjstva, da bi spet zapadli v strah, ampak ste prejeli 
duha posinovljenja, v katerem kličemo: 'Aba, Oče!' Sam Duh pričuje našemu du­
hu, da smo božji otroci. Če smo pa otroci, smo tudi dediči: dediči pri Bogu, sode­
diči pa s Kristusom, če le trpimo z njim, da bomo z njim tudi poveličani« (Rim
8,15-17). V krstu ne deluje samo Sveti Duh, ampak se nam tudi podarja, in sicer 
tako, da postane v krščencu novo življenjsko počelo. Saj on prebiva v krščencu. Po 
zakramentu krsta se ljudje prerodijo v Kristusu in tako postanejo sinovi, ki stopijo 
v novo družino božjih otrok. Pavel pravi: »Vi vsi ste namreč po veri v Kristusa Jezu­

374



sa božji sinovi. Zakaj vsi, ki ste bili krščeni v Kristusa, ste oblekli Kristusa. Ni več 
Juda ne Grka, ni več sužnja ne svobodnjaka, ni več moškega ne ženske: zakaj vsi 
ste eno v Kristusu Jezusu. Če pa ste Kristusovi, ste potemtakem Abrahamov za­
rod, po obljubi pa dediči« (Gal 3,26-29). Bog je obljubil Abrahamu številen zarod, 
ki bo presegal število zvezd, to bo ljudstvo odrešenih. Z Jezusom Kristusom se je 
ta obljuba uresničila. V moči krsta se človek prerodi v Kristusu in postane znotraj 
božjega ljudstva dedič kraljestva po obljubi. Tukaj ni pomembno, ali sem Jud ali 
pogan, saj je Kristus iz obeh napravil novo stvar: »S svojim mesom je (Jezus) od­
pravil postavo z njenimi zapovedmi in predpisi, da bi v sebi iz dveh ustvaril ene­
ga, novega človeka« (Ef 2,15). Predvsem iz Pavlove teologije krsta moremo povze­
ti, da je krst trinitarični dogodek: Bog (Oče) deluje v Jezusu Kristusu v moči Svete­
ga Duha.

Ta tema o krstu kot rojstvu iz Boga in tako vcepljenju v trinitarično božje živ­
ljenje prihaja do veljave tudi v dokumentih drugega vatikanskega koncila, saj ta 
črpa izraze in vsebino v Svetem pismu. Po krstu smo postali božji otroci (C 11,1 in 
2; prim. B 6; M 14,2) in deležni božje narave (C 40,1; prim. E 22,1). Naše božje otroš­
tvo pa temelji na združenosti s Kristusom in zaznamovanosti s Svetim Duhom (C 
48,4). Naše dostojanstvo torej izvira iz prerojenja v Kristusu (C 32,2). Toda poleg 
nauka o prer.ojenjuv Kristusu je v koncilski teologiji pomembno tudi včlenjenje v 
Kristusa, iz tega pa izvirajo velike pravice in milosti: uvrščenost v božje ljudstvo, 
deležnost Kristusove duhovniške, preroške in kraljevske službe, katero izvršuje­
jo krščeni v družbi in svetu (C 31,1; E 3,1; M 7,1 in 15,1). Po krstu smo združeni s 
Kristusom (prim. C 15) in smo njemu podobni, kot pravi dogmatična konstitucija o 
Cerkvi: »S krstom se namreč upodobimo po Kristusu: 'V enem Duhu namreč smo 
bili vsi krščeni v eno telo’ (1 Kor 12,13). S tem svetim obredom se predstavlja in 
uresničuje združenje s Kristusovo smrtjo in vstajenjem (C 7,2; prim. Rim 6,4-5). 
Koncil še bolj določno govori o združenju s Kristusovo smrtjo in vstajenjem, in to 
označuje s pojmom velikonočna skrivnost (mysterium paschale): »Po krstu se na­
mreč ljudje vcepijo v Kristusovo velikonočno skrivnost: s Kristusom umrjejo, sku­
paj z njim so pokopani, z njim so obujeni« (B 6). Tukaj je poudarek na smrti s 
Kristusom, to pa je pogoj za vstajenje z njim (prim. Rim 6,4; Ef 2,6; Kol 3,1; 2 Tim 
2,11), za novo življenje v Kristusu. »Krst je v moči poveličanega Kristusa naš 'tran­
situs’, naša 'pasha', naša individualna vključitev v tisto novo in večno zavezo, ki je 
bila na občestveni način sklenjena s Kristusovo pasho. Ves nadaljni razvoj in raz­
cvet krščanskega življenja, razcvet, ki se bo končal šele s poveličanim vstajenjem, 
z dovršeno pasho celotnega božjega ljudstva in na neki način vsega vesoljstva, 
zajema svojo moč iz krstne pashe.« Človek je pri krstu resnično privzet v to, kar se 
je v velikonočni skrivnosti zgodilo s Kristusom, v njegov prehod iz smrti v življe­
nje. To resnico izraža tudi blagoslov krstne vode, ko krščevalec prosi: »Naj pride, 
prosimo, Gospod, na to vodo po tvojem Sinu moč Svetega Duha, da bi vsi, ki so 
bili s Kristusom pokopani po krstu v smrt, z njim vstali v življenje.«

Omeniti pa je potrebno še en vidik krsta kot prerojenja ali novega rojstva, ki je 
bil večkrat zapostavljen, je pa temeljnega pomena: to je vidik rojstva iz Svetega 
Duha.25 Sveti Duh je eshatološki dar, po katerem in v katerem imamo dostop k 
Očetu. To pnevmatološko razsežnost krsta moramo v naši zahodni Cerkvi vseka­
kor še bolj razviti. Koncil opozarja na to razsežnost, ko pravi: »Ko (Sveti Duh) v 
Kristusa verujoče v okrilju krstnega studenca poraja k novemu življenju, jih zbira v 
eno božje ljudstvo, ki je »izvoljen rod, kraljevo duhovništvo, svet narod, pridob­
ljeno ljudstvo« (1 Pt 2,9)« (M 15,1; prim. M 7,2 in C 11,2). Ta resničnost je izražena 
tudi tam, kjer koncil govori o Svetem Duhu kot delilcu zakramentov, služb in dru­

375



gih darov (npr. karizem) (prim. C 12,2; LA 3,4). Sveti Duh je tisti, ki napravi krstno 
vodo rodovitno, tako da se morejo v njej porajati božji otroci. To jasno izraža kli­
canje (epikleza) Svetega Duha pri blagoslovitvi vode, katero primerjajo teologi z 
evharistično epiklezo (vsaka epikleza je zakramentalen prihod Svetega Duha):26 
»Naj pride, prosimo, Gospod, na to vodo po tvojem Sinu moč Svetega Duha, da bi 
vsi, ki so bili s Kristusom pokopani po krstu v smrt, z njim vstali v življenje.« Ta 
blagoslovitev krstne vode je (vsaj v mnogih občestvih v katoliški Cerkvi) preveč 
neopažena. Voda je prasimbol izvora prvega življenja. V materinem telesu je ta 
resnično življenjsko okolje živega bitja. Analogno temu, vendar prav tako resnič­
no, postane krstna voda okolje božjega življenja, ko po epiklezi pride Sveti Duh 
nad to vodo in jo prešine s svojo božjo močjo.27 Ciril Jeruzalemski govori o moči 
Svetega Duha v povezavi z evharistično epiklezo (Cat. V,7), to pa velja za delova­
nje Svetega Duha tudi v drugih zakramentih: »Vse, česar se Sveti Duh dotakne, 
posveti in preoblikuje.« Voda ni spremenjena v svojih kemičnih sestavinah, toda 
vsebina je nova. Krstna voda je kakor rodovitno naročje matere Cerkve. Po njej se 
namreč porajajo njeni, božji otroci (prim. Jn 1,12-13).28 Corbon pravi: »Cerkev daruje 
Očetu novega posinovljenca, ki je oblikovan po ljubljenem Sinu. Tako je to bitje 
povsem 'novo' in živi iz sv. Trojice. Vsi drugi učinki krsta izhajajo iz te epikleze.«29 
Tudi maziljenje s krizmo pomeni zaznamovanost s Svetim Duhom, ki navezuje že 
na zakrament sv. birme. Ciril Jeruzalemski pravi: »Z zaznamovanjem (s krizmo) je 
telo maziljeno z vidnim mazilom, duša pa s Svetim Duhom.«30

Novo življenje v krstu prihaja od Očeta, po priličenju umrlemu in vstalemu 
Kristusu, in to v milosti Svetega Duha. To je življenje, ki odseva trinitarično edi­
nost v včlenjenju v Kristusovo skrivnostno telo, ki je Cerkev (prim. Ef 4,4 sl.), inv 
naprej doživlja edinost božjega kraljestva.31 Bivanje v milosti krsta izhaja iz sv. Tro­
jice in temelji na njej. Velikonočno bivanje, vcepljeno v trinitarično skrivnost na 
osnovi krsta, so kristjani že od začetka pojmovali kot življenje vere, upanja in lju­
bezni (prim. 1 Tes 1,3; 5,8; 1 Kor 13,7.13; Gal 5,5 sl.; Rim 5,1-5; 12,6-12; Kol 1,4 sl.; Ef
1,15-18; 4,2-5; itd.): kristjan je v sv. Trojici človek vere, upanja in ljubezni!32 Kolikor 
človek po krstu živi v odnosu do Boga Očeta kot posinovljenec in prenovljen člo­
vek (prim. Kol 3,10; Rim 8,29; 1 Kor 15,49; 2 Kor 3,18), se v njem dogaja to, kar je 
lastno Očetu: rojevanje ljubezni. Ta odsevv njem in njegovi zgodovini je darujoča 
se ljubezen (caritas): to je najvišji dar, ker povezuje človeka z izvorom in počelom 
vseh stvari in vsake ljubezni (prim. 1 Kor 13,13); ta navdihuje in uveljavlja vsako 
dobro pobudo (prim. 1 Kor 13,1-6); ta je temelj vere in upanja, saj »vse veruje in 
vse upa« (1 Kor 13,7). Koder je ljubezen, tam je Bog: v dobrotni ljubezni krščenec 
ponavzočuje in razodeva Boga! Ker je človek s krstom včlenjen v učlovečenega 
Sina, je po velikonočnem bivanju podoben, ki je poosebljena sprejemljivost lju­
bezni, bit ljubljene ljubezni. To sprejemljivost ljubezni odseva v krščenem vera: 
ta je sprejetje božjega daru, ljubeča pokorščina, zvesto poslušanje božje besede 
(prim. npr. Rim 1,5; 6,17; 10,7; 2 Kor 10,4; 1 Tim 1,6; 2 Tim 1,8; itd.). Ko človekveruje, 
je deležen večnega gibanja ljubezni, s katero Sin sprejema brez vsake omejitve 
Očetovo ljubezen in postaja tako njegova večna podoba. Verovati v tem smislu 
pomeni prepustiti se božji ljubezni, »dopustiti, da smo jetniki Nevidnega« (Lu­
ter). »Po daru Svetega Duha dospe človek do tega, da v veri zre in okuša skrivnost 
božjega načrta« (CS 15,4). Vera ne išče zunanjih dokazov, se ne pogaja, ne računa, 
pač pa sprejema, zaupa, uboga. Zato je predm et vere - Kristus - tudi model naše 
vere, on, ki je šel prvi skozi boj vere (prim. Heb 12,2).33 V življenju vernika se ponov­
no uresničuje skrivnost Sinove pokorščine. Kolikor je človek po krstu napolnjen z 
darom Svetega Duha, odseva to, kar je lastno Duhu: biti vez edinosti in ljubezni.

376



Ta odsev se imenuje v življenju krščenca upanje-, to zedinja sedanjost in božjo 
prihodnost ter stalno odpira vernikovo srce novemu. Teološko upanje je obljuba 
prihodnosti, je »zavzetost za to, kar je možno« (S. Kierkegaard), tista zavzetost, ki 
priteguje v človekovo sedanjost božji jutri. Upanje podarja fantazijo ljubezni in 
pogum pokorščini vere: »Kateri zaupajo v Gospoda, dobivajo novo moč, dobivajo 
peruti kakor orli; tečejo in ne opešajo, hodijo in se ne utrudijo« (Iz 40,31). To upa­
nje združuje pogum ljubezni in potrpežljivost vere, zato nikoli ne osramoti (prim. 
Rim 5,5)!

Dejavnost krščanske ljubezni in sprejemljivost vere (združeni s tav  svobodi 
upanja) opredeljujeta odrešeno bivanje kot trinitarično in velikonočno bivanje. 
Zato ne obstajata ločeni; vtem  dejstvu se zrcali neločljiva dinamična gonilna moč 
izvirnosti, sprejemljivosti in svobodne odprtosti večne ljubezni, ki je življenje 
Trojice. Krstno bivanje je torej toliko bolj uresničeno, kolikor bolj zna sprejeti 
vase oživljajočo prisotnost trinitarične skrivnosti in jo izražati s potezami ljubezni 
in vere v upanju, ki ne osramoti. Poseben izraz kristjanovega življenja in poglab­
ljanja v skrivnost svete Trojice, pa je krščanska molitev.™

Krst — deleženje pri božji svetosti

V svetopisemskem razodetju se Bog razodeva kot »Sveti« in tisti, ki »posveču­
je«. Svetost je torej za Boga nekaj, po čemer se Bog popolnoma razlikuje od vsa­
kega drugega bitja. Obenem pa je to božja moč, ki očiščuje in se podarja vsemu, s 
čimer prihaja v stik (Iz 6,1-8). Po Kristusovem odrešenju je človekova svetost v 
deležu božje svetosti. Krst je tako zakrament, ki uresničuje v človeku to spre­
membo in mu omogoča to neuničljivo življenje. Ta skrivnost je izražena med dru­
gim v 1 Kor 6,11, kjer Pavel najprej našteva grehe, v katerih so bili njegovi sogo­
vorniki, nato pa končuje: »In taki ste bili nekateri. Toda umili ste se, se posvetili in 
opravičenje dosegli v imenu Gospoda Jezusa Kristusa in v Duhu našega Boga 
(prim. tudi Ef 2,1 -6). Tukaj so našteti temeljni vidiki krsta: negativni vidik je umi­
vanje, očiščenje vsake prejšnje krivde (Apd 22,16); pozitivni vidik sta posvečenje 
in opravičenje. Napolnjeni smo z milostjo, ki je lastna življenju vstalega Jezusa 
Kristusa in Svetemu Duhu, ki je po svojem bistvu in poslanstvu v ojkonomiji 
odrešenja Posvečevalec. V moči te deležnosti je krščenec pravičen (Tit 3,3-7), ne 
zaradi svojih dobrih del, ampak samo zaradi božjega usmiljenja, katero je Oče 
razodel, ko je poslal Sina in Svetega Duha ter ga bo do konca časov razodeval po 
zakramentu krsta, tega pa je zaupal Cerkvi. Torej tudi pravičnost, katere je dele­
žen s krivdo obloženi človek, zahteva božji stvariteljski poseg in si ga ne more 
zaslužiti. Te pravičnosti pa ne smemo pojmovati v juridičnem pomenu, temveč 
kot obnovitev notranjega človeka (prim. Rim 5,19). Če je človek resnično prenov­
ljen, je tudi resnično pravičen, in to tudi v božjih očeh. Ta dvojni učinek svetega 
krsta je prisoten v oznanjevanju vse od apostolskega oznanila: »Spreobrnite se! 
Vsak izmed vas naj se da v imenu Jezusa Kristusa krstiti v odpuščanje svojih gre­
hov in prejeli boste dar Svetega Duha« (Apd 2,38). Krst je torej tisto veliko božje 
delo (magnalia Dei), ki je absolutno božjega izvora in uresničuje v človeku spre- 
menjenje, posvečenje v ontološkem pomenu besede, saj moremo definirati 
krstno milost kot božjo ontologijo, božji temelj kristjanovega življenja. To resnič­
nost hočejo tudi izraziti apostolove besede »obleči novega človeka, ki ga je Bog 
ustvaril v resnični pravičnosti in svetosti« (Ef 4,24; prim. Kol 3,10). Isto hoče simbo­
lično izraziti krstni obred, ko izročijo belo oblačilo z besedami: »Postali ste nova

377



stvar in oblekli ste Kristusa«. To resničnost so izrazili cerkveni očetje, ko so opiso­
vali krst kot razsvetlitev (fotisma) Justin, 1. Apol., 61 )35, kot bleščečo obleko (Bazi- 
lij), kot deležnost pri luči (Gregor Nacijanški).36 Učinek tega milostnega božjega 
posega pri svetem krstu označuje apostol Pavel tudi kot pečat (sfragis) (prim. 2 
Kor 1,21; Ef 1,13; 4,30; prim. tudi Raz 7,2; 9,4). Ta izraz so radi uporabljali tudi cerk­
veni očetje37; npr. Irenej Lyonski: »Krst je pečafvečnega življenja in novo rojstvo v 
Bogu, tako da nismo več sinovi umrljivih ljudi, temveč večnega Boga« (Dem. 3).38 
Cerkev pa je na temelju izročila Svetega pisma in očetov razvila nauk o krstu kot 
neizbrisnem znamenju (character indelebilis). Podobno kot je v kožo vžgano 
znamenje (tetoviranje!) neizbrisno, tako vtisne krst krščencu neizbrisno Gospo­
dovo znamenje, da je odslej Kristusova last. Znamenje te večne zaznamovanosti 
pomeni tudi maziljenje s krizmo. Zato ne smemo istemu človeku ponovno pode­
liti krsta (prim. DS 1624). Reči smemo: Krst je neizbrisno znamenje kristjanove 
drugačnosti. Ta pa naj bi prišla do veljave tudi v tem, kako bo živel.

Krst v službi novega življenja

Vedeti moramo, da krst ni sama v sebi sklenjena stvarnost, ampak je osnovni 
pogoj za rast (kot vsako rojstvo) k odraslosti in zrelosti. Odrasel kristjan je tisti, ki v 
sebi uresničuje zakramentalno stvarnost. Odrasel kristjan ne potrebuje nobene 
zunanje prisile, da bi odmiral svetu, saj je sposoben svobodno in odgovorno »kri­
žati svoje meso s strastmi in poželenji vred« (Gal 5,24) in si »obleči novega člove­
ka, ki ga je Bog ustvaril v resnični pravičnosti in svetosti« (Ef 4,24). V tej luči in iz 
lastnega izkustva vidimo, da je krst odraslost v upanju, da je dolgotrajen proces, 
kakor pričajo svetniki, ne pa slepilo.39

Krst je zakrament, ki vključi človeka v poslanstvo Cerkve in preko nje v poslan­
stvo Sina in Svetega Duha.40 Krščenec je poslan, da vsem oznanja evangelij milosti.41 
S tega zornega kota krst ni zgolj sredstvo odrešenja in posvečenja za krščenca, 
ampak hkrati tudi odgovornost za zveličanje vseh. Krščenci so poslani v svet, da 
pričujejo za »tistega, ki jih je poklical iz tem e v svojo čudovito svetlobo. Nekdaj 
niste bili ljudstvo zdaj pa ste božje ljudstvo. Niste našli usmiljenja, zdaj pa se vas 
je usmilil« (1 Pt 2,9b-10). Krst ni samo dejanje rešenja, ampak kaže na Kristusov 
dogodek, iz katerega izvira, in na cilj, katerega odpira in omogoča. V teh vidikih 
poteka kristjanovo življenje. Krščenec, sam prenovljen, mora biti na vseh ravneh 
življenja v službi novega in polnega življenja, nove pravičnosti. Krst zadeva člove­
ka v vsem njegovem bistvu. Človek ima v odnosu do stvarstva središčno vlogo, 
zato dobiva krst celo kozmične razsežnosti, kakor imata kozmične razsežnosti 
Kristusova smrt in vstajenje, v kateri je krščenec včlenjen. Iz teh razsežnosti pa 
izvira tudi odgovornost za vse stvarstvo in nova etika, nova morala, ki izvira iz po­
stave milosti in Duha, v nasprotju s postavo greha: to je postava nove zapovedi 
ljubezni, ki ustvarja tudi nove razmere. Haring pravi, da bi morala biti »celotna 
krščanska vzgoja nekakšno oblikovanje vesti, ki izhaja iz krsta. Poglobiti se mo­
ramo v to, kar smo prejeli pri krstu in si nato prizadevati, da bi obrodili sad tukaj 
in sedaj kot udje Kristusovega telesa«.42 Krst je v službi tistega odrešenjskega de­
lovanja, tiste eshatološke zmage Kristusa nad grehom in smrtjo, katero je ta izbo­
jeval s svojo smrtjo na križu in vzpostavil s svojim vstajenjem. U. Kuhn povzema 
naloge, ki izhajajo iz krsta v štiri točke: 1. obhajati bogoslužje; 2. biti v službi spra­
ve z Bogom in brati (Mt 5,23.44); 3. biti v službi pravičnosti (v odnosu do družbe in 
stvarstva); 4. biti v službi resnice.43

378



Krst je pravzaprav osnovni pogoj in vstop v polnost življenja, ki dosega svoj 
vrh v evharistiji, zakramentu zakramentov (Pseudo Dionizij). Zato je Cerkev vedno 
videla tesno povezavo med krstom in evharistijo. Janez Pavel II. piše v okrožnici 
Redemptor hominis, da je »evharistija kot središče vrh vsega zakramentalnega 
življenja; po njej namreč vsak kristjan prejema zveličavno moč odrešenja na poti 
od krstne skrivnosti, pri kateri je s Kristusom pokopan v smrt, do deleža pri vsta­
jenju« (RH 20). Samo tako nam je jasno, zakaj dosega zakramentalno življenje vse 
Cerkve in posameznih kristjanov vrh in polnost prav v evharistiji, saj se verniki s 
prejemanjem evharistije popolnoma vcepljajo v Kristusovo telo in je v evharistiji 
zaobsežen ves duhovni zaklad Cerkve, Kristus sam. Če se je v nekaterih obdob­
jih ta povezava nekoliko razrahljala, se je pa po koncilu, po prenovljeni liturgiji, 
spet utrdila (prim. D 5,2; C 3; 11; 26; M 39).

Krst — rojstvo v novi Izrael — Cerkev

Krst pa je tudi kot vrafavodi vnovo občestvo odrešenih, duhovno stavbo Cer­
kev, v kateri so krščenci »kot živi kamni« (1 Pt 2,4-10).44 Vsi krščeni so združeni v 
božjem ljudstvu (laos theou) v Kristusu in vsak krščenec je laikos, član tega ljud­
stva, deležen kraljevskega duhovništva, to pa je vir najvišjega dostojanstva v 
Cerkvi. V svoji resničnosti je Cerkev nov življenjski prostor za ljudi, katerega jim je 
odprl Kristus na križu (Cerkev rojena na križu).45 Pri krstu ni mogoče ločevati včle- 
njenja v Kristusa od včlenjenja v Cerkev. Z enim in edinim dejanjem postane krš­
čenec Kristusov ud in ud njegovega telesa — Cerkve. Od velike noči in binkošti na­
prej si ne moremo zamišljati Kristusa brez njegovega eklezialnega telesa. Kjer je 
Kristus navzoč in se daje, je navzoč in se daje samo kot Glava telesa — Cerkve, kot 
tisti, ki zbira v svojem telesu tisto, kar je bilo razdeljeno (prim. Ef 2,14). Krščenec 
se tako z enim dejanjem združi z glavo, ta pa ne obstaja brez telesa, in s telesom, 
ki ne more obstajati brez glave.46 V Cerkvi pa vedno obstaja vprašanje razdeljeno­
sti, vprašanje polne edinosti (communio, koinonia). Če je pri ljudeh ta edinost 
načeta, pa jo Bog vedno napolnjuje z milostjo krsta. Edina Cerkev že dolgo ni 
zedinjena, toda Bog bo vedno v njej zbiral vernike, saj je in ostane prostor mi­
losti.47

Povezava med vero in krstom

Peter je v svojem govoru na prve binkošti jasno pokazal ojkonomijo - pot in 
zaporedje, ki sta potrebni za sprejem krščanstva (Apd 2,14-41) in za rešitev iz po­
kvarjenega rodu (prim. 2,40). Najprej spreobrnjenje na podlagi oznanila aposto­
lov, sprejem krsta v odpuščanje grehov in nato sprejem Svetega Duha (2,37-41). Iz 
tega dogodka vidimo, da krst ni kakšno osamljeno dejanje, ki bi ne glede na dru­
ga dejanja učinkovalo, ampak je povezano s celo vrsto duhovnih naravnanosti in 
dogodkov, saj je nekakšen povzetek vsega, kar predstavlja krščansko novost. Nad 
vse pomembna je povezava med krstom in vero; to nakazujejo Apd na koncu 
omenjenega odlomka: »Tisti, ki so sprejeli njegovo besedo, so se dali krstiti; in 
tega dne se jim je pridružilo približno tri tisoč ljudi« (2,41 ).48 Oznanjevanje evange­
lija vsebuje tudi povabilo h krstu, ta pa pomeni in vzpostavlja vso novost 
krščanstva.49

Drugi vatikanski cerkveni zbor pravi, da »vero zakramenti (torej tudi krst) ne le 
predpostavljajo, ampak jo z besedami in rečmi tudi hranijo, krepijo in izražajo« (B 
59). Koncil govori tudi o namenu, ki ga ima apostolsko prizadevanje, namreč da bi

379



se vsi, ki po veri in krstu postanejo božji otroci, zbirali in v Cerkvi hvalili Boga 
(prim. B 10). V odloku o misijonski dejavnosti govori o laikih, ki pripadajo Kristu­
su, »ker so se po veri in krstu v Cerkvi na novo rodili« (M 21,2). »Tisti namreč, ki 
verujejo v Kristusa in ki so prerojeni ne iz minljivega, temveč iz neminljivega se­
mena, po besedi živega Boga (prim. 1 Pt 1,23), ne iz mesa, temveč iz vode in Sve­
tega Duha (prim. Jn 3,5-6), postanejo naposled 'izvoljen rod'« (C 9,1). S temi in 
mnogimi drugimi navedki koncil nekako dopolnjuje ali na novo izraža tisto pove­
zanost med vero in krstom, ki ni zgolj priprava, dispozicija (vera) in vzroka (krst). 
Koncil govori o prerojen ju iz vere ali besede in krsta in poudarja njuno m edse­
bojno naravnanost. Namen oznanjevanja evangelija je, da bi se ljudje, »prerojeni 
po božji besedi, s krstom pridruževali Cerkvi« (M 6,3). Tudi škofje in duhovniki so 
v službi tega prerojenja iz besede, oznanila, in krsta (prim. C 21,1; C 28,5). Pomen­
ljive so tudi besede  v odloku o misijonih: »Sveti Duh kliče s semeni Besede in z 
oznanjevanjem evangelija vse ljudi h Kristusu in prebuja v srcih poslušnost veri; 
ko v Kristusa verujoče v okrilju krstnega studenca poraja k novemu življenju, jih 
zbira v eno božje ljudstvo« (M 15,1). Te besede nas spominjajo na tiste, ki so zapi­
sane v dogmatični konstituciji o Cerkvi in se naslanjajo na marijansko podobo 
Cerkve: »Z oznanjevanjem in s krstom namreč rodi za novo in neumrljivo življenje 
otroke, spočete od Svetega Duha in rojene iz Boga« (C 64). Ta podoba o semenu 
in rojstvu, o spočetju in rojstvu, je bila bogato razvita v patristični dobi in koncil je 
zajemal iz tega zaklada, ne da bi se bil globlje spuščal v to problematiko.50

Nekakšen povzetek koncilskega nauka glede povezave vere in krsta bi mogli 
strniti v besedah: Temeljni del vere ima svoje mesto v krstu. Vera je namreč odlo­
čitev za pripadnost Kristusu, je naslonitev lastnega življenja nanj kot resnično 
trdnost. Ko se kdo odloči za to, mora storiti zares. In za popolno pripadnost Kri­
stusu je potreben tudi krst, ki ga včleni v Kristusa. Tako je prerojenje, ki mu ga 
podari vera, dopolnjeno šele po prejemu svetega krsta. S tem je vera dvignjena 
nad preprosto razpoloženje in prihaja do veljave tesna povezanost med vero in 
krstom. Krst naredi temeljni dogodek opravičenja iz vere viden, izraža, da ne ži­
vimo iz zaupanja vase in svojo vero, ampak v božje obljube in božje zagotovilo. To 
je za vselej zakramentalno uresničeno v krstu, toda v življenju mora človek to 
stalno izpolnjevati: kristjanovo življenje je vsakodnevni krst; o tem pravi Luter ta­
kole: »Semel es baptizatus sacramentaliter, sed semper baptizandus fide, sem- 
per moriendum semperque vivendum«.51

Krst v sklopu velikih del odrešenja
Če Bog na vseh področjih zgodovine odrešenja ustvarja, osvobaja, sklepa za­

vezo, prebiva, posvečuje, pošilja in sodi, potem to velja tudi glede krsta: krst je 
skrivnost novega stvarjenja, osvoboditve izpod suženjstva greha in smrti, je zave­
za za službo Bogu, je posvečenje in nadnaravno življenje po daru Svetega Duha, 
pomeni prebivanje Očeta, Sina in Svetega Duha v krščencu, pomeni poklicanost 
in soudeleženost pri poslanstvu Kristusa in Cerkve, je življenjska odločitev vere 
in eshatološka sodba. Ta perspektiva kaže, kako krst neodtuljivo pripada celotni 
ojkonomiji božjega delovanja in znamenjem, katerih del je v sedanjem času 
Cerkve. Ta perspektiva vidi sorodnost med vero pri krstu in vero v velikih božjih 
delih zgodovine odrešenja: dej vere ne more biti v nobenem primeru kakšno 
slepo ali zgolj miselno dejanje, pač pa sprejem organskega in napredujočega na­
črta odrešenja. Končno ta perspektiva kaže, da je  pomen krsta isti, kot se izraža v 
drugih velikih delih odrešenja, ki jih je Bog izvrševal v Izraelu in v Kristusu in kate­
re Sveti Duh nadaljuje v sedanjem času, v času Cerkve.
380



Povzetek: Ciril Sorč, Krst kot novo rojstvo

Razprava prikazuje zakrament svetega krsta kot novo rojstvo. Krst je namreč zakra­
ment, ki človeku podeli novo, božje življenje, ga upodobi po Kristusu, ga napravi za prebi­
valca božjega kraljestva in ga včleni v Cerkev, občestvo odrešenih. Na temelju vseh teh 
sprememb, ki se izvršijo v človeku, smemo govoriti o krstu kot novem rojstvu.

Avtor najprej poišče razloge za tako pojmovanje krsta v Svetem pismu in pri cerkvenih 
očetih. Sveto pismo govori o njem kot o novem stvarjenju (pozitivni vidik) in osvoboditvi iz 
suženjstva grehu (negativni vidik). Cerkveni očetje odkrivajo bogato simboliko krstne vode 
že v »vodah stvarjenja« in predvsem v »vodi Rdečega morja«. Krst ima bistveno zavezni 
značaj, saj je znamenje in izraz nove zaveze, ki jo Bog sklepa z vsakim posameznikom. 
Krščenec je vcepljen v samo skrivnost svete Trojice. Izraz tega novega življenja je nov način 
bivanja — deležnost pri božji svetosti.

Summary: Ciril Sorč, Baptism as New Birth

The paper describes the sacrament of baptism as a new birth. Namely, by baptism a 
new, divine life is bestowed upon man, he is formed after Christs likeness, made an inha­
bitant of G ods realm and a member of the Church, the community of the redeemed. In 
view of ali these changements that occur in a person, baptism can be called a new birth.

The grounds for such a concept of baptism are first sought in the Bible and the Church 
fathers. The Bible speaks abouth baptism as a newcreation (positive aspect) and as libera- 
tion from servitude to sin. Church fathers discovered the rich symbolism of baptismal wa- 
ter in the »waters of the creation« and especially in the »water of the Red Sea«. Baptism is 
the sign and expression of the new Covenant between God and every individual. The bap- 
tized person is grafted on the mystery of the Trinity. This new life is expressed by a new 
way of existence — a share in G ods sanctity.

1 Dokument ekumenskega sporazuma iz Lime, v: Commissione di Fede e Costituzio- 
ne, Battesimo, Eucaristia, Ministero, Torino - Leumann 1982, Battesimo, št. 2.

2 G. Wenz, Einfuhrung in die evangelische Sakramentenlehre, Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft, Darmstadt 1988, 73.

3 W. Zauner - J. Singer, Zeichen der Hoffnung, Herder, Wien 1982, 55.
4 Nav. E. Braniste, Taufinterpretation bei Johannes Chrysostomos,\: E. Chr. Suttner 

(Hrsg.), Taufe und Firmung, Pustet, Regensburg 1971, 53.
5 Prim. T.J. Šagi-Bunič, Povijest krščanske literature. Prvi svezak, KS, Zagreb 1976, 

460-461.
6 Prim. C. Rocchetta, I sacramenti della fede, EDB, Bologna 1982, 266.
7 Tertulijan, De Baptismo, 1,3.
8 Tertulijan, De Baptismo, 3.
9 P. Evdokimov, Vortodossia, Ed. Dehoniane, Bologna 1981, 399-400.

10 Prim.Y. Congar, Credo nello Spiritosanto /,Queriniana, Brescia 1984,63 sl. in Čredo 
nello Spirito santo 2, 201 -213.

11 Janez Krizostom pravi: »Ko vidiš posodo s sveto vodo in roko duhovnika na svoji 
glavi, potem ne misli, da je to navadna voda ter da leži na tvoji glavi samo škofova roka. 
Kajti ne povzroča človek tistega, kar se izvršuje, ampak milost Svetega Duha. Milost na­
mreč ozdravlja naravo vode in se izliva po rokah duhovniika na tvojo glavo« (Iz krstne kate- 
heze. Nav. E. Braniste, Taufinterpretation bei johannes Chrysostomos, v: E. Chr. Suttner 
(Hrsg.), Taufe und Firmung, Pustet, Regensburg 1971, 45.

381



12 Gregor Niški, PG 46,417 C.
13 Ta osvobajajoči vidik krsta izpostavljata V. Godina in D. Irarraraval v knjigi Sacramen­

ti dell'iniziazione. Aequa e Spirito di liberta, Cittadella, Assisi 1990.
14 Prim. G. Galitis, Eingliederung in die Kirche nach dem NT, v: E. Chr. Suttner (Hrsg.), 

n.d., 18.
15 Prim. A. Ganoczy, Aus seiner Fulle haben wiralle empfangen, Patmos, Dusseldorf 

1989, 74-77.
16 Vlogo prečiščenja in novega življenja vidi Cerkevv vodi vesoljnega potopa, kar izrazi 

pri blagoslovitvi krstne vode: »Neke vrste prerojenje si nakazal tudi v vesoljnem potopu, 
ko se je po skrivnosti iste prvine končala pregreha in začela krepost« (v it. »vita nuova«). 
Prim. 1 Pt 3,18-21!

17 Prim. J.-M. R. Tillard, I sacramenti della Chiesa,\: B. Lauret - F. Refoule, Iniziazione 
alta pratica della teologia. Volume 3, Queriniana, Brescia 1986, 425; P. Evdokimov, L'orto- 
dossia, 399.

18 Prim. J. Auer, Die Sakramente der Kirche (KKD VII), Friedrich Pustet, Regensburg 
1979(2), 43.

19 Misel o razsvetljenju je zelo prisotna pri Gregorju Nacijanškem; prim. PG 36,364 in S. 
Harkianakis, v: E. Chr. Suttner, n.d., 85.

20 Prim. H. Schlier, Der Geist und die Kirche, Herder, Freiburg-Basel-Wien 1980, 
134-150.

21 Nav. E. Braniste, n.d., 54-55.
22 Tako, da imenujejo nekateri cerkveni očetje krst zakrament svete Trojice. Prim. P. 

Evdokimov, Lortodossia, 400-401.
23 Krstna formula: »Jaz te  krstim vim enu  Očeta in Sina in Svetega Duhat, ne pomenijo 

»namesto njih« ali »po njihovem naročilu«, ampak »v njih«: lahko bi rekli: »ti si odslej naprej 
v sv. Trojici in sv. Trojica je v tebi«.

24 Prim. T. Schneider, Auf seiner Spur, Patmos, Dusseldorf 1990, 54.
25 Gregor Nacianški celo izvaja iz krstne formule v Mt 28,19 dokaz za božanstvo Svetega 

Duha, ko pravi: »Če Sveti Duh ne zasluži našega češčenja, kako me more pobožanstviti po 
zakramentu svetega krsta?« (Oratio V, 28).

26 Prim. J. Corbon, Liturgia alla sorgente, Paoline, Roma 1982, 144-157; prim. še Ciril 
Jeruzalemski, PG 33,1089-1092 o epiklezi nad krizmo.

27 Ponazorilno znamenje, da pride Sveti Duh, je, ko se krščevalec dotakne vode; v sta­
rem krstnem obredniku pa je krščevalec tudi dahnil v vodo in s tem še bolj nazorno naka­
zal to oživljajočo moč, ki jo daje Sveti Duh krstni vodi. Nekateri primerjajo to »dahnjenje« 
tistemu, ko je Duh vel nad vodami pri stvarjenju (1 Mz 1,1) in dahnjenju Boga ob stvarjenju 
prvega človeka (1 Mz 2,7).

28 Y. Congar pa pravi: »Krstna voda je kot naročje matere Cerkve, v katerem Sveti Duh 
poraja Kristusovo telo« (Y. Congar, n.d. 3,278). Kristološka in pnevmatološka razsežnost pri 
krstu sta združeni tako kot v celotni odrešenjski ojkonomiji.

29 J. Corbon, n.d., 146.
30 Tretja kateheza; nav. L. Laham, Pneumatologie der Sakramente der christl. Mysta- 

gogie, v: E. Chr. Suttner (Hrsg.), n.d., 67.
31 Prim. prav tam , štev. 3-7; T. Goffi, La fondazione trinitaria della vita morale e spiritua­

le, v: Credere oggi 34 (1986) št. 4, 82-93.
32 Prim. E. Jungel, Dio, mistero del mondo, 505 sl.
33 Prim. H.U. von Balthasar, Fides Christi, v: Isti, Sponsa Verbi, Brescia 19722, 41-72; J. 

Guillet, La foi de Jesus-Christ, Paris 1980.
34 Prim. H.U.v. Balthasar, Das unterscheidend christliche Gebet, v: IKZ 14 (1985) 

289-293.
35 Justinovo poročilo (okoli 1.150) o krstni praksi pravi: »(Katehumene) peljemo na kak­

šen kraj, kjer je voda; tam se prerode v nekakšnem novem rojstvu, ki smo ga izkusili tudi mi 
sami na sebi; kajti v imenu Boga, Očeta in Gospoda vesoljstva, ter v imenu odrešenika 
Jezusa Kristusa in Svetega Duha se potem v vodi okopajo... Ta kopel se pri nas imenuje 
»razsvetljenje« (nav. V. Truhlar, Leksikon duhovnosti, MD, Celje 1974, 276). Prim. tudi Kle­

382



men Aleksandrijski, Paedag. 1.6,26: »Pri krstu smo razsvetljeni, ko smo razsvetljeni, posta­
nemo sinovi, ko postanemo sinovi, postanemo popolni, ko smo popolni, postanemo 
nesmrtni.«

36 Prim. T. Nikolaou, Glaubensbekenntnis und Taufe als »Anfang des Lebens in Chri­
stust, v: Oekumenisches Forum. Nr. 10, Graz 1987, 95.

37 Pri Hermu že sam obred krstnega maziljenja pomeni krst. Prim. J. Danielou, Od za­
četkov do konca tretjega stoletja, v: ]. Danielou - H. Marrou, Zgodovina Cerkve 1, Družina, 
Ljubljana 1988, 94.

38 Prim. Drugo pismo Korinčanom Klemena Rimskega (90-101): »Ohranite telo neoma- 
deževano in pečat neoskrunjen, da boste prejeli večno življenje (8,6; prim. tudi 7,6).

39 Prim. P.J. Cordes, Taufe und die Imperative christlicher Miindigkeit.v: IkZ (Commu­
nio) 18(1989) 491-504.

40 O Cerkvi pravi odlok o misijonski dejavnosti (Ad gentes) takole: »Potujoča Cerkev je 
po svoji naravi misijonarska, saj ima po načrtu Boga Očeta svoj izvor v poslanosti Sina in 
poslanosti Svetega Duha« (M 2).

41 Dogmatična konstitucija o Cerkvi pravi: »Vsi laiki brez izjeme so poklicani, da kot živi 
udje z vsemi močmi, ki so jih prejeli po Stvarnikovi dobroti in po Odrešenikovi milosti, 
prispevajo k rasti Cerkve in k njenemu neprestanemu posvečevanju« (C 33; prim. M 31,36).

42 B. HSring, Liberi e fedeli in Cristo I, Paoline, Roma 1979, 301.
43 U. Kuhn, In einem G eistzu einem Leib getauft(l Kor 12,13), v : Oekumenisches Fo­

rum. Nr. 10, Graz 1987, 86-88.
44 Prim. DS 3685: (Ecclesia est) societas, in qua homines, per baptismatis lavacrum, 

divinae gratiae vitam ingrediuntur. Prim. še DS 1671; ZCP 96; 204.
45 Prim. J.-M.R. Tillard, I sacramenti della Chiesa, v: n.d., 432.
46 Prim. J.-M.R. Tillard, n.d., 435.
47 Prim. J.M.R. Tillard, Perspectives nouvelles sur le bapteme, v: Irenikon, 51 (1978) 

171-185.
48 Ta povezanost krsta in vere je razvidna tudi iz drugih mestvApd, npr.: 8,12; 8,36-38; 

10,47-48; 16,14-15; 16,32-33; 18,8; 19,4-6; itd.
49 Prim. S. Cipriani, Battesimo,\-. Nuovo dizionario di teologia biblica, Paoline, Milano 

1988, 148; F. Scherer, Krštenje.v: J. Gelineau, itd., Pastoralna teologija liturgijskih slavlja, 
KS, Zagreb 1973, 334-351.

50 Prim. K.J. Becker, L’insegnamento sul battesimo.OO v: Vaticano II, 2. Bilancio &pro- 
spettive, Cittadella editrice, Assisi 1987, 649 sl.

51 Nav. H. Ott, Die Taufe, v: Dogmatik im Dialog. Band 1, Gutersloher Verlagshaus Ger 
Mohn, Gutersloh 1973, 165.

383





Rafko Valenčič

Človek — pot Cerkve

»Človek je pot Cerkve«, je zapisal papež Janez Pavel II. v svoji prvi okrožnici 
Redemptor hominis.1 Krščanski misleci se pogosto sklicujejo na te besede, ki 
imajo tako ontološko kot tudi programsko vsebino. Analiza teh besed nas opo­
zarja na nekatera temeljna izhodišča o človeku in o Cerkvi ter o njunem m edse­
bojnem razmerju, ki jih je mogoče strniti v naslednje vidike:

1. inkarnatorično—diakonijski vidik: gre za nadaljevanje poti, ki jo je pokazal 
Kristus s svojim učloveččenjem in celotnim odrešenjskim poslanstvom;

2. personalistično-eklezialni vidik: v središču zanimanja in dela Cerkve je člo­
vek. Cerkev je zaradi človeka in ne človek zaradi Cerkve;

3. moralno-etični vidik: človek hodi po poti življenja, je viator — popotnik, 
romar, ki svoje človeško poslanstvo spoznava in uresničuje v času in sredi sveta;

4. zgodovinski vidik: gre za določenega človeka, postavljenega v zgodovinske 
in časovne razmere, ki ga opredeljujejo, vendar tudi sam oblikuje njihovo 
podobo;

5. dinamični vidik: gre za naporno pot’, ki pozna vzpone in padce, jasnosti in 
negotovosti, nihanja in odstopanja.

Besede okrožnice, da je 'človek pot Cerkve’, kličejo v zavest resnico o Kristu­
sovem učlovečenju, kakor jo Cerkev izpoveduje v veroizpovedi: »Et incarnatus 
est...et homo factus est. — In se je učlovečil...in je postal človek». Te besede imajo 
najprej indikativnozgodovinski, rememorativni pomen. Povedo namreč, kaj se je 
zgodilo. Toda zgodovinsko sporočilo ima tudi imperativen pomen: Bog sam je 
postal človek, da bi človek mogel v polnosti živeti svojo človeškost. Avguštinove 
besede: »Deus factus est homo, ut homo fieret Deus« lahko izrazimo tudi druga­
če: Bog je postal človek, da bi človek postal (bolj) človek! Kako bo to dosegel, je 
odvisno tudi od tega, kako sebe kot človeka razumeva in sprejema.

V preteklih dobah so človeka različno definirali, odvisno od tega, katero zna­
čilnost so hoteli poudariti inv kakšno relacijo so ga postavili. V razmerju do sočlo­
veka in družbe so ga opredelili kot ens sociale — družbeno bitje. V primerjavi z 
živalskim svetom so ga imenovali animal rationale — razumna žival. V razmerju 
do zunanjega, materialnega sveta so mu dali ime homo faber — človek delavec. V 
povezavi z določenimi človekovimi lastnostmi in dejavnostmi so ga opredelili kot 
homo religiosus, homo ludens, homo loquens, homo culturalis ipd. Danes te 
opredelitve dopolnjujemo še z drugimi. Imenujemo ga homo viator, homo tech­
nicus et scientificus ipd.2 Nekateri pa bolj poudarjajo človekove notranje, duhov­
ne, etične kvalitete in m edosebne odnose. Človek je simbolično, odprto, vprašu­

385



joče, priobčujoče, zgodovinsko, odgovorno bitje in bitje prihodnosti.3 Z Blaisom 
Pascalom pa bi mogli reči: »Človek neskončno presega samega sebe.«4

Kljub vsem poskusom, da bi ustrezno definirali človeka in imeli pravo podo­
bo o njem, so resnične besede Martina Heideggerja: »Še nobena doba ni tako ma­
lo vedela o človeku kot naša. Nikoli tudi ni bilo vprašanje o človeku tako žgoče in 
neodložljivo, kot je danes.cNaše zanimanje se je od zunanjega, materialnega sve­
ta, obrnilo k človeku. Bolj nas zanima oseba kot stvar. Spoznanje o stvareh je ne­
pomembno, če nismo prišli do spoznanja o človeku samem. Ne pričakujemo več 
odgovorov zgolj na intelektualni ravni, ki bi jih ohranjali nedotaknjene v definici­
jah, knjigah in učbenikih. Za človeka gre, za njegov razvoj in obstoj, za uveljavitev 
njegove osebe, dostojanstva in poklicanosti. Pri tem ni v ospredju le posameznik, 
marveč človek kot član določene narodnostne in državne skupnosti ter celotne 
človeške družine. Bolj kot v preteklosti spoznavamo, da je usoda posameznika 
istovetna z usodo človeštva, da vprašanj ni mogoče reševati parcialno, marveč le v 
medsebojni povezavi.

1. Kratek zgodovinski ekskurz

Zanimanje za človeka in njegov celovit, integralni razvoj, ni za Cerkev nič no­
vega. Pač pa je danes to zanimanje toliko večje in bolj žgoče, da se izraža v novih 
oblikah in na novih področjih življenja. Razmišljanja o človeku niso zgolj akadem­
ske narave, marveč ga obravnavajo v povezavi z drugimi in okoljem, zgodovino in 
prihodnostjo.

Svetopisemsko sporočilo govori o ljubezni in skrbi, ki jo ima Bog za vsakega 
človeka, posebej še za zatirane in preganjane, tujce in vdove, majhne in poza­
bljene, bolne in trpeče. Na poseben način se Bog sklanja k človeku — grešniku, ki 
je zavrgel božjo ljubezen, prelomil sklenjeno zavezo ter s tem poteptal človeško 
dostojanstvo. Bog sicer sodi človeka in njegova dejanja, sodba pa se kaže v opravi­
čenju in odrešenju, v odpiranju novih možnosti za nadaljnje življenje. Božji poseg 
v človekovo življenje ni časovno omejen na določen trenutek ali dogajanje. Bog 
namreč vodi človeka k vedno globljemu spoznanju in mu pomaga, da zopet odkri­
je svoje dostojanstvo. Pri tem Bog v polnosti upošteva človekovo duhovno in te ­
lesno razsežnost. Ob srečanju s Kristusom se ljudem vrača duševno in telesno 
zdravje, doživljajo harmonijo v razmerju do sebe in sveta, v njih se poraja novo 
upanje v Boga in v človeka. Tako doživljajo božjo ljubezen in skrb Levi, Zahej, 
grešniki, obsedenci, bolniki... Božja in zato tudi človeška skrb ima torej perma­
nentno dimenzijo.

Prva Cerkev je pravilno razumela Kristusovo poslanstvo služenja človeku. Kri­
stus je tisti, »ki streže«(Lk 22, 27) in ne tisti, kateremu naj drugi strežejo. Beseda 
diakonija’ izvirno pomeni streči pri mizi. To delo so v tistem času opravljali suž­
nji, zato je bilo delo samo manjvredno, poniževalno. »Tako ni prav nič čudno, da 
Nova zaveza ne uporablja za poimenovanje cerkvene službe nobene druge b e ­
sede, ki jih pozna grški jezik in kulturno področje ter poudarjajo moč in veličino, 
ampak da je izbrala samo eno besedo: diakonija», pravi G. Greshake.5 Skrb za 
človeka se nam že od teh časov kaže ne kot donosna in priznana dejavnost, tudi 
ne kot vzvišena in ugledna služba, marveč v pripravljenosti, da se človek sam iz­
niči, pozabi nase, se morda tudi kompromitira in umaže zaradi drugih. Kajti skrb 
za lastno čistost ima pogosto zelo individualistična ozadja.6

386



Najbrž je bila Cerkev Kristusovemu zgledu in naročilu bolj zvesta v prvih sto­
letjih kakor pa pozneje, ko je dobila ugled in moč, zunanje priznanje in ugodno­
sti. Nikoli pa ni v njenih občestvih, skupnostih in gibanjih zamrla zavest, da je 
poklicana k služenju človeku in po človeku tudi Bogu. Številne cerkvene in druge 
ustanove, redovne in laiške skupnosti, zlasti bratovščine, ki so v vsakem času inv 
najrazličnejših zgodovinskih razmerah našle pot do človeka, so znamenje, da je 
Cerkev kot celota imela pred seboj človeka, njegovo časno in večno dobro. Cer­
kev je, po besedah Pavla VI., »expert en Vhumanite« — izvedenka v človečnosti.

Le bežno, brez namere, da bi v celoti našteli vse, kar bi bilo vredno omembe, 
naj omenimo nekaj zgodovinskih dejstev. Usmiljeni Samarijan kot podoba člove­
ka, ki zna prisluhniti vzgibom vesti in zahtevam evangelija, je bil navzoč v Cerkvi 
od prvih oblik skrbi za potrebne, o katerih poročajo Apostolska dela (2,42—45; 
6,1 —6), vse do matere Terezije v naših dneh, ko gre za obrambo človekovih pra­
vic, lajšanje mnogovrstnega trpljenja, zavzemanje za nerojene in obolele za aid­
som vključno s teologijo osvoboditve, kolikor se ta že ne približuje političnemu 
delovanju.

Kristusove besede: »Karkoli ste storili enemu izmed teh mojih najmanjših 
bratov, ste storili meni« (Mt 25,40), je prva Cerkev pravilno razumela. Apostol Ja­
kob je zahtevo dopolnil z besedam i, da je »vera brez del mrtva«(Jk 3,26). Življenje 
prvih kristjanov pa je razodevalo tako medsebojno edinost kot tudi skrb za po­
trebne v njihovi bližini ali drugod (prim. Apd 6; 24; Rim 1; 15; 2 Kor 8—9; Gal 2). 
Ortodoksija se je dopolnjevala v ortopraksiji; spoznanje (vera) je imelo svojo do­
polnitev v dejanjih, kakor so jih narekovale tedanje razmere.

Cerkev je skozi vsa stoletja na različne načine delila z lačnimi svoj kruh, spre­
jemala popotnike in brezdomce, se postavila v obrambo zatiranih, nemočnih in 
po krivici obtoženih, lajšala trpljenje in bolezen, si prizadevala za odpravo su­
ženjstva in nevednosti. Danes se zlasti zavzema za priznanje človekovega dosto­
janstva in njegovih pravic, za odstranitev revščine in zaostalosti, bori se proti raz­
nim oblikam zasvojenosti od mamil in alkoholizma, proti najrazličnejšim oblikam 
manipulacije s človekom, proti totalitarnim ideologijam in drugemu socialnemu 
in etičnemu zlu, ki se je nakopičilo v svetu.

Posamične pobude skrbi za človeka so v vseh časih našle dopolnitevv organi­
ziranih oblikah cerkvenega in sploh družbenega življenja. Hospici in lazareti, re­
dovne skupnosti in bratovščine, druge posebne ustanove (kongregacije, konfe­
rence) so prevzemale skrb za bolne in trpeče, popotnike in sužnje, umirajoče in 
mrtve, brezdomce in zapuščene, prepuščene lastni moralni otopelosti ali ne­
zmožnosti, zasvojene ali kakorkoli oropane človeškega dostojanstva in pravic.

Od začetka misijonskega delovanja je Cerkev sprejela za svojo nalogo tudi 
delo za splošni — ekonomski, kulturni, zdravstveni, politični blagor narodov, ki 
jim je prinašala evangelij. Zavedala se je, da je odrešenjsko oznanilo nepopolno 
in neučinkovito, če ne govori o Bogu in človeku, če krščanstvo ne prepoji vseh por 
življenja. Tudi sicer se je skrb za človeka kazala v delu za razvoj znanosti in kultu­
re, plemenitenju človeka in medosebnih odnosov. V zadnjih stoletjih, zlasti v ča­
su industrializacije zahodnega sveta, ob preseljevanju delavstva in posameznih 
skupin, ob nastopu različnih političnih, ekonomskih in ideoloških skupin, se je 
Cerkev zavzemala za delavca in iz(pri)seljenca, njegove pravice in dostojanstvo. 
Danes postajajo nekatera vprašanja še bolj žgoča bodisi zato, ker se iz ozkega 
kroga dežel, geografskega prostora ali skupin, prenašajo na svetovno raven, bo­
disi zato, ker jih človeštvo ne uspe pravočasno rešiti.

Vsekakor pa ne bi smeli vsake pobude v preteklosti ali v sedanjem času idea­

387



lizirati. Marsikaj človeškega in nepopolnega se je prikradlo v to delo. Tako je bil v 
preteklosti pogosto prisoten filozofski in življenjski dualizem, ki zaradi svoje us­
meritve ni mogel v polnosti uveljavljati človekove duhovno-telesne, zemeljsko- 
transcendentalne enovitosti in integritete. 'Fuga mundi' — beg iz sveta, ki se je 
prikradel v asketične drže, ni mogel prispevati k pravilnemu vrednotenju sveta in 
človekove angažiranosti za svet. Marsikdaj je bilo pod pretvezo dobrih del, stor­
jenih v korist bližnjega, bolj v ospredju zasluženje tistega, ki je delil dobroto, ka­
kor pa subjekt, ki je bil deležen skrbi drugega. Tako je postal predm et ali prilož­
nost, ob katerem si je drugi nabiral dobra dela. Tudi misijonsko delo je nema­
lokrat zanemarilo tisto, čemur danes pravimo inkulturacija, to je upoštevanje in 
vrednotenje avtohtone kulture, tradicije in posebnosti kakšnega naroda. V neka­
terih primerih je upravičen očitek, da so cerkvena skupnost ali njeni ljudje zane­
marili ponižane, brezpravne, revne in obrobne ter se bolj ukvarjali z uglednimi, 
bogatimi, izobraženci ipd. Za preteklo stoletje nekateri očitajo Cerkvi, da je za­
nemarila delavca, ki je ječal pod pritiskom krivičnih in nevzdržnih življenjskih 
razmer, zapostavljanja in izkoriščanja. Šele papež Leon XIII. je to zamudo nekoli­
ko popravil.7 K. Rahner upravičeno opozarja, da Cerkev ne more zanikati svoje 
odgovornosti za krivice, ki jih je storila nekaterim kategorijam ljudi zaradi zago­
varjanja krivičnih odnosov (npr. mož do žena, gospodarjev do služabnikov ipd.).8 
Spomnimo se, da je dekret o verski svobodi sprejet šele na 2. vatikanskem cerk­
venem zboru (1965) in da je v preteklosti marsikdo trpel, tudi znotraj Cerkve, za­
radi svojega prepričanja. Svoboda v iskanju resnice, prepričanju in izpovedova­
nju prepričanja pa je eden od temeljev spoštovanja človeka. Ljubezen v m edse­
bojnih odnosih je bila tako zapostavljena na račun resnice. Tudi bolj ali manj 
upravičeni očitki, da je Cerkev v določenih primerih in razmerah opustila svojo 
dolžnost, npr. da ni storila dovolj za odpravo suženjstva, da je hote ali nehote 
podpirala krivične družbene sisteme, da ni spregovorila v obrambo človeka in 
njegovih pravic, ko bi morala spregovoriti (npr. Pij XII., Rožman in Stepinac), da se 
danes preveč povezuje bodisi s politično levico ali drugimi sistemi, izraža prepri­
čanje ljudi, da ima Cerkev specifične naloge, ki jih mora opraviti v človekov prid.

2. Nekateri problemi današnjega sveta in naloge Cerkve

Revija Pro mundi vita9 je objavila v pripravi na škofovsko sinodo 1985 prikaz 
stanja v svetu in v Cerkvi. Podatki utegnejo biti zanimivi in zato koristni tako za 
vesoljno kot krajevne Cerkve. Seveda je potrebno te podatke v marsičem popra­
viti glede na dogajanja v letu 1989—90. V nadaljevanju navajam nekatere značilno­
sti sedanjega sveta.

Po anketi Euro-barometra (Bruxelles) je mir najbolj žgoče vprašanje Evropej­
cev pa tudi vsega človeštva. Vsak dan stojimo na pragu vojnega spopada, ki se je v 
začetku leta 1991 že začel, izničenja doseženega, s tem pa tudi vprašanja o smislu 
življenja, prizadevanj za razvoj narodov. Vloga OZN in tudi UNESCA za poravnavo 
sporov med narodi je, kakor se zdi, vedno manjša.

Nasprotja in napetosti med razvitimi in nerazvitimi, Severom in Jugom se po­
večujejo tako na ekonomski kot politični ravni. Odnosi med blokoma, Vzhodom 
in Zahodom, so bili v tistih letih dokaj zadržani; šele zadnja leta so prinesla od­
mrznitev in nove sporazume. Pač pa je bilo mogoče že slutiti rast islamskega fun­
damentalizma. Ekonomska in politična moč z ene ali odvisnost z druge strani ima 
posledice ne le na institucionalni ravni, marveč se osredotoča na človeku, ki po­

388



staja vedno bolj le člen v kolesju, vrtečem se odslej mimo njega in njegovih naj­
bolj osebnih teženj. Omejuje ga v njegovi ustvarjalnosti, saj se zdi, da so stvari in 
dogajanja determinirani. Vedno manj se čuti svobodnega v oblikovanju sveta in 
lastne eksistence, da o utemeljenih pričakovanjih niti ne govorimo.

Izkoriščanje in totalitarizem se kažeta tako v deželah dosedanjega realsocia- 
lizma kot tudi kapitalizma. Posamezniki, etnične skupine, narodi in verske skup­
nosti si prizadevajo za polno priznanje človekovih pravic. Upravičeno). Ratzinger 
trdi, da je potrebno poglobiti spoznanje o izvirnem grehu, ki v sodobnem svetu 
na poseben način kaže svojo moč tudi kot strukturalni greh; ta kaže svojo moč v 
grešnih strukturah, okolju, ki človeka zavaja v etično nedovoljene rešitve.10

Poleg stotisočev milijonov ljudi, ki žive v podhranjenosti in umirajo zaradi la­
kote, bolezni ali pomanjkanja osnovnih življenjskih potrebščin, je v svetu vsaj 
8—10 milijonov beguncev. Njihovo število vsak dan narašča, zlasti še po zlomu 
marksističnega kolektivizma v vzhodnoevropskih deželah v letu 1990. Tudi števi­
lo zasvojenih z drogo in alkoholom, ki jih je okrog 300 milijonov, se zlasti med 
mladimi zaradi negotovosti, brezciljnosti in drugih antinomij življenja vsak dan 
povečuje. Trgovina z drogo ustvarja že 8—9 % svetovne izmenjave. Problema ni 
mogoče rešiti zgolj z individualnimi pobudami in napori.

Svetovno prebivalstvo se bo s 4,76 milijarde v letu 1984 povečalo na 6,1 mili­
jarde v letu 2000, leta 2100 pa na 10,2 milijarde. Toda 96 % vsega prirastka gre na 
račun tretjega sveta, medtem ko mnoge evropske dežele umirajo zaradi pre­
majhnega prirastka. Pol milijarde ljudi živi v skrajni revščini.

Mnogi živijo — ali životarijo — na obrobju sveta, dogajanj in odločanj. To so 
žene, otroci, priseljenci, nepismeni (teh je 800 milijonov), invalidi in bolni, tisti, ki 
so zašli na kriva pota življenja; tudi še nerojene moremo uvrstiti v to skupino, saj 
se skoraj nihče ne poteguje za njihove pravice, med katerimi je na prvem mestu 
pravica do življenja. Pogosto ima svet za vse marginalizirane le besedo obsodbe 
ali ga zanimajo le sociološki podatki, dlje pa njegova skrb ne seže.

Možnosti znanosti in tehnike so sicer najbolj vidne v razmerju do materialne­
ga sveta. Toda hkrati je človek tako usodno posegel v okolje in njegovo ravnoves­
je, s tem pa tudi v lastno bivanje, tako da postaja vsak dan bolj ogroženo. V zad­
njem času se z genetskim inženiringom oblike manipulacije prenašajo v labora­
torije. Milijoni abortusov na leto so znamenje, kako malo je vredno človeško 
življenje in kaj vse človek tvega, da bi se 'znebil nezaželenega’ otroka. Z druge 
strani pa si genetski inženiring izredno prizadeva, da bi za vsako ceno priklical 
otroka k življenju z umetno inseminacijo, z nadomestno materjo ali kako drugače 
ter določili njegov spol in druge značilnosti.

V medčloveških odnosih se kažejo nasprotja, katerih posledice je težko 
predvideti. Čeprav se v odnosih med spoloma uveljavljajo določene zrelejše 
oblike — enakost, spoštovanje, partnerstvo —, se na drugih področjih poglablja 
odtujenost zaradi izkoriščanja, nasilja, nezmožnosti sprejeti trajne obveznosti in 
odgovornost. Vedno več je otrok, ki izhajajo ali živijo v neurejenih razmerah, ki 
trpijo zaradi pomanjkanja starševske ljubezni. Mnogovrstna zaposlitev žene pri­
naša obremenitve, ki povzročajo apatičnost in preobčutljivost, s tem pa tudi ne­
zmožnost harmoničnega osebnega, družinskega ter družbenega življanja. Brez 
dvoma pa so to le prvi simptomi. Negativne posledice se bodo v vsej grozljivosti 
pokazale šele čez čas.

Najbolj občutljiva pa so in ostanejo tista področja, ki neposredno ogrožajo 
človekovo dostojanstvo in pravice, svobodo in prepričanja, s tem pa tudi omeju­
jejo možnost njegovega vsestranskega razvoja in osebne odgovornosti. Vedno

389



bolj se uveljavljajo različne oblike manipulacije (ideološke, politične, medicin­
ske...) ter vplivi javnega mnenja zlasti prek sredstev družbenega obveščanja.

Človek je sicer hotel po različnih poteh doseči svobodo zase in za druge, za­
čenši z obvladovanjem narave, osvobajanjem izpod suženjstva, izboljšanjem de­
lovnih in življenjskih pogojev, prizadevanjem za razvoj, zavračanjem totalitarnih 
ideologij ipd. Toda vedno znova mora ugotavljati, da si je nakopal druge, tudi 
hujše oblike ujetosti in suženjstva. Zadnji koncil ugotavlja, da je sicer človek storil 
velik napredek na področju znanosti in tehnike, toda na področju duhovne vzgo­
je, ki edina počlovečuje in osvobaja, je mnogo zanemaril. Zato upravičeno svari, 
da je v nevarnosti prihodnost človeštva, če človek ne bo hkrati skrbel tudi za du­
hovni napredek.11 Petindvajset let po koncilu moremo tej ugotovitvi še bolj pri­
trditi, saj je razkorak med znanstvenim in duhovnim napredkom vedno večji. Za­
želena svoboda se je sprevrgla v suženjstvo, znanstveno—tehnični napredek, ki 
kakor Damoklov meč visi nad človeštvom, pa v nove grožnje in negotovost glede 
prihodnosti.

Zaradi naštetih in drugih razlogov človek doživlja odtujenost samemu sebi, 
zgublja življenjski smisel in čut za duhovne vrednote, zateka pa se v razne oblike 
porabništva — imetja, uživanja, pozabe, kar je zlasti značilno za mladi rod. Ker ne 
najde harmonije v sebi, je ne more vnašati v medčloveške odnose in v odnose do 
narave. Nobenega dvoma ni, da je začetek vseh napetosti in razhajanj današnje 
družbe človek sam, ki je s svojim zgrešenim ravnanjem priklical vživljenje krivič­
ne odnose in strukture, zaradi katerih se odslej vrti v začaranem krogu.

3. 'Promotio humana' in Cerkev

Izraz 'promotio humana’ (tudi 'promotio hominis’) je danes vse pogosteje v 
rabi. Z njim označujemo skrb za človekov celosten, integralni razvoj. Kakšna je pri 
tem vloga Cerkve?

Navodilo o krščanski svobodi in osvoboditvi postavlja naslednje izhodišče: 
»Bistveno poslanstvo Cerkve, ki je nadaljevanje Kristusovega poslanstva, je 
oznanjevanje evangelija in prinašanje odrešenja.»12 Z drugimi besedami: je slu­
ženje človeku in njegovemu odrešenju. V tem smislu je pomenljiv že naslov kon­
cilske pastoralne konstitucije. Prvotni načrt je imel naslov 'Cerkev in svet’, pozne­
je pa je prevladala usmeritev Cerkev v svetu’. Svojo nalogo Cerkev spolnjuje na 
področju celovitega osvobajanja človeka in ne morda zgolj na parcialnem eko­
nomskem, političnem, kulturnem, socialnem ali drugem področju. Spornost tako 
imenovane teologije osvoboditve je ravno vtem, da primarno nalogo zapostavlja 
s parcialnimi nalogami. Prav tako ni mogoče obravnavati človeka samo z enega 
vidika, saj gre v vsakem primeru za človeka samega, za njegov tuzemski in večni 
blagor. Kakor so v preteklosti pogosto zanemarjali človekov zemeljski obstoj, ta­
ko je danes še večja nevarnost, da pozabljajo človekovo transcendentalno pokli­
canost in naravnanost.

Promotionis humanae ni mogoče doseči zgolj z naravnimi sredstvi in cilji.13 
Resnični razvoj človeka in njegovo osvobajanje izhajata iz človekovega notranje­
ga bistva, ki je odprto v neskončnost in presežnost, ki je odprto v dobro in zavrača 
zlo, ki hrepeni po vedno globljem in popolnejšem. Pri tem gre za celovit razvoj 
človeka v njegovi individualni in socialni razsežnosti in poklicanosti ter etični od­
govornosti glede na osebne zmožnosti in dane možnosti.

390



Subjekt promotionis humanae je človek, toda človek v vsej enovitosti in kom­
pleksnosti svoje eksistence: v enovitosti, ki jo izražata človekova narava in cilj, v 
kompleksnosti, ker sta narava in cilj razpeta med stvarnosti in možnosti, med 
hrepenenje in uresničenje, med biti in še ne biti v polnosti — človek.

Katere so torej poti, ki Cerkev usmerjajo k človeku, s tem pa tudi človeka vodi­
jo k Cerkvi in Bogu.

1. Gre za človeka, ki ga je Bog v svoji ljubezni priklical v življenje. Ustvarjen je 
po božji podobi, zato je poklican, da to podobo v sebi dopolnjuje; njegova najviš­
ja poklicanost je živeti v edinosti in občestvu z Bogom in sočlovekom, kar že ures­
ničuje v zemeljskem življenju, v polnosti pa bo to dosegel v prihodnjem življenju. 
Čeprav je usmerjen k dobremu in sreči, doživlja svojo končnost, grešnost in ome­
jenost, iz nje pa ga dviga in odrešuje Kristus. V nobenem primeru Cerkev ne sme 
zanemariti te človekove celovite poklicanosti, sicer bi bila nezvesta božjemu na­
črtu in evangeljskemu sporočilu. Vendar je mogoče človeka razumeti le v skrivno­
sti Kristusa, Boga in človeka.14 V tem smislu moramo tudi razumeti povabilo, ki ga 
je izrazil človeštvu janez Pavel II. na dan izvolitve 16. oktobra 1978: »Odprite vrata 
Kristusu, Odrešeniku».

2. Gre za človeka kot enovito duhovno—telesno bitje. V tem smislu ne govo­
rimo, da človek ima telo in duha, marveč človek je telo in duh. V skrbi za njegov 
večni blagor so kdaj v preteklih obdobjih zanemarili njegovo zemeljsko bivanje 
in naloge. Tedaj je tudi eshatološka razsežnost zgubila utemeljenost in privlač­
nost. Čeprav je manihejski dualizem sad pozne antike, platonizma in plotinizma, 
je torej tujek v krščanski misli, je odmeval v določenih dobah tudi v krščanstvu. S 
prezirom telesa je povezan tudi prezir sveta, s tem pa je vnešena v življenje di­
menzija odtujitve. Zadeva ni tako nedolžna, ker je »vernost izgubila življenjsko 
moč, kar je bilo zanjo večja nevarnost kot pa barbarski vdori, ker je bila načeta od 
znotraj», kakor pravi E. Mounier.15 Zaradi zanemarjanja zemeljsko-telesne di­
menzije so se zlasti v našem času rodila druga skrajna prepričanja, ki povzdiguje­
jo in malikujejo telo, telesnost in uživanje. Problematika telesnosti-spolnosti, 
kakor jo je doslej obravnavala katoliška moralka — gre v večini primerov za moš­
ke incelibaterje —, doživlja dopolnitev s strani antropoloških ved in laiških avtor­
jev, to pa tudi Cerkvi nalaga dolžnost, da bolj celovito sprejema in oznanja resni­
co o odrešenju celega človeka.

3. Človek je oseba, to je bitje, usmerjeno v neskončnost, je »vrh, kjer se zače­
njajo vse poti sveta«.16 Oseba pa je obdarjena z dostojanstvom in poklicanostjo, 
je subjekt pravic in dolžnosti. Medtem ko so mu temeljne pravice dane, tako pra­
vica do življenja, ko se to prične, do duhovne in telesne integritete, do svobode 
vesti in prepričanja, so druge pravice pridobljene z delom, dogovorom ali kako 
drugače. Oseba pa sprejema dolžnosti tako z vzgojo in etičnim oblikovanjem v 
odgovorno osebnost kot tudi z zavestnim vključevanjem v človeško družino. Tako 
družbene ustanove, v prvi vrsti država, a tudi Cerkev, morajo te pravice človeku 
priznati in jih hkrati braniti pred tistimi, ki bi jih osporavali ali kršili. Prav tako pa 
morajo omenjene ustanove skrbeti za vzgojo človeka k odgovornemu sprejema­
nju dolžnosti. Ker je v našem času ravno na področju spoštovanja človeka in nje­
govih neodtujljivih pravic toliko kršitev, ima Cerkev še posebno nalogo varovati in 
pospeševati pravice vsakega človeka. Kjer je namreč ponižan človek, je ponižan 
tudi Bog; kjer trpi človek, trpi Bog. Kakor pot do človeka vodi prek Boga, tako tudi 
pot do Boga vodi prek človeka.

4. Gre za vsakega človeka, posebej še za tistega, ki iz različnih razlogov sam ne 
more spregovoriti, se braniti in si pomagati. Pri tem mislimo na nerojene, zatirane

391



in zapostavljene, na tiste, ki nimajo ne pravic ne možnosti, da bi se zavzeli za 
spoštovanje človeškega dostjanstva. Prav tako gre tudi za tiste, ki so sami svoje 
dostojanstvo zavrgli ali se ga sploh ne zavedajo. Cerkev je v takih primerih še po­
sebej znamenje, da jih Bog sprejema v njihovi situaciji, jih dviga, jim odpušča in 
vrača možnost novega življenja. V božjem imenu jim zagotavlja, da je greh odpuš­
čen, da je spreobrnjenje možno.

Kar zadeva pravice Cerkve oziroma verujočih, obstaja nevarnost, da bi se Cer­
kev zavzemala le za spoštovanje in ohranitev pravic svojih članov in skupnosti. 
Takšno zapiranje je v nasprotju z razumevanjem in poslanstvom Cerkve, ki je Ve­
soljni zakrament odrešenja', 'znamenje in orodje za edinost vsega človeškega rof 
du'. Cerkev bo toliko bolj prepričljiva, kolikor bolj bo v službi slehernega človeka. 
Čimbolj se bo posvečala marginaliziranim ljudem — zavrženim, neukim, neupoš­
tevanim, bolnim in trpečim, lačnim, preganjanim in drugim —, tem bolj bo njena 
služba človeku prepričljiva. Dokler se te skupine ljudi zbirajo okrog Cerkve ali 
kateregakoli cerkvenega občestva, je to znamenje, da ni odpovedala pri svojem 
poslanstvu v človekov prid. Očitek, da Cerkev išče le družbo priznanih, bogatih, 
uglednih, kulturnih ljudi, zanemarja pa 'male', pa naj gre za preteklost ali seda­
njost, je vsekakor vreden premisleka in spraševanja vesti.

5. To seveda ne pomeni, da je stik s kulturo, znanostjo, politiko in drugimi 
področji človekovega udejstvovanja ali s predstavniki teh področjih nepomem­
ben. Namen človeških dejavnosti je vzgoja, dvig in osvobajanje človeka. Zato je 
dolžnost Cerkve, da prispeva svoj delež na teh področjih. Kolikor bi sama to za­
nemarila ali bi se sogovorniki s teh področij bolj ali manj zavestno distancirali od 
vere in verskega navdiha, gre za 'dramo ločitve kulture in vere’ (Pavel VI.). Skrb za 
kulturo je skrb za človeka, ki zaradi porabništva, zanemarjanja ali zanikanja du­
hovne razsežnosti bivanja, prevrednotenja vrednot, porušenih medsebojnih od­
nosov nujno potrebuje kaj več kot le kruh za vsakdanje preživetje. Kultura ima 
lastno govorico, ki je govorica preseganja vsakdanjega in hrepenenje po presež­
nem, lepoti in večnosti. Tudi vera, če trenutno pustimo ob strani njeno specifično 
naravo, ima lastnosti kulture. Posluša vzgibe duha, išče samostojno in popolnejšo 
pot, ustvarja komunikacijo med osebami, ob vsakdanjem sega po večnem in 
presegajočem.

Ali bo Cerkev na Slovenskem znala ohraniti v naših dneh vez med vero in kul­
turo, tema neločljivima sopotnikoma? Odločilne sodbe ni mogoče zapisati v ne­
kaj besedah. Tako večplastnega področja tudi ni mogoče oceniti le z enega vidi­
ka. Vendar kulturniki sami opozarjajo, da je Cerkev na Slovenskem zgubila tes­
nejši stik s kulturo in kulturniki, zlasti stik, ki bi navdihoval nove stvaritve, 
sporočila za naš in prihodnji čas. Upravičena je kritika, da se je tudi na področjih 
sakralne umetnosti uveljavilo predvsem načelo funkcionalnosti, z drugimi bese­
dami načelo porabništva. Hitre in cenene izbire in rešitve niso najboljše. Tako je 
v marsičem obubožano krščansko oznanilo, saj je postalo stereotipno v svoj ih iz­
raznih sredstvih; v glasbi se uveljavljajo cenene zvrsti; liturgija je daleč od podo­
be nebeškega bogoslužja; arhitektura je nova le do tedaj, dokler zidov ne prekri­
je patina prahu... Religiozne teme so pogosto prevzeli drugi, neverni. Nihče jim 
nima pravice odrekati tega, da se le z vso spoštljivostjo, kot kulturniki in umetniki, 
bližajo Lepoti in Resnici. Skrb za integralni človekov razvoj pa bo tudi na tem 
področju združeval vse tiste ustanove, ki so poklicane, da človeka vzgajajo za kul­
turo, jo ustvarjajo in posredujejo.

6. Eno najbolj žgočih vprašanj sedanjega sveta in zato tudi nalog Cerkve je 
delo za mir. Mir, kakor ga Cerkev razume in sprejema, je božji dar, je sad pravičnih

392



medsebojnih odnosov med posamezniki in skupinami, narodi in kulturami, pre­
pričanji in ideologijami, je izraz sprave med ljudmi različnih pogledov. Cerkev 
upošteva, da zaradi različnosti, greha in sebičnosti nastajajo napetosti in zamere, 
krivice in zadolžitve, zato je v Kristusovem imenu oznanjevalka miru in sprave.17

Kaj lahko stori Cerkev za mir v sedanjih domačih in svetovnih razmerah? Naj­
prej je tu vprašanje sprave v slovenskem narodu med ljudmi, ki so zaradi ide­
oloških in svetovnonazorskih razlik prišli v medsebojna nasprotja, obtoževanja in 
delali krivice. Odpuščanje in sprava sta posebni obliki sprejemanja in razumeva­
nja drugega, pa naj je krivica storjena z ene ali druge strani. Pomenita prvi korak, 
ki ga storimo na poti k drugemu, da bi mu s tem dali možnost odpirati se sočlove­
ku, ga osvoboditi odtujenosti sebi, drugemu in Bogu. Sprava pomeni tudi spre­
jemanje ponujene roke. Bog vvsakem primeru človeku prvi daje roko sprave, zato 
je tudi človeštvu in Cerkvi najlepši vzor spravnega služenja.

Cerkev kot 'Mati in Učiteljica’ter 'izvedenka v človečnosti' pa ima neodtujljivo 
nalogo delati za mir v svetu. Posamezni kristjani, krščanska občestva in vesoljna 
Cerkev ne smejo čutiti samo svojih problemov, ne da bi čutili z vsemi, ki kakor koli 
trpijo krivico in nasilje zaradi spopadov in vojn. V nasprotju z marksistično ide­
ologijo, ki oznanja razredni boj, s totalitarnimi in fundamentalističnimi sistemi, ki 
napovedujejo uničenje drugače mislečih in sveto vojno, oznanja Cerkev možnost 
in dolžnost sprave ter je sama znamenje, zakrament edinosti in povezanosti vse­
ga človeštva z Bogom. Daleč je od kakršnega koli osebnega ali družbenega de­
terminizma, pač pa daje upanje na končno zmago dobrega nad hudim, pravice 
nad krivico.

7. Delo za razvoj je poleg miru tisto žgoče vprašanje, ki se čedalje bolj zaostru­
je. Nasprotja med razvitimi in nerazvitimi se povečujejo, z gospodarskega področ­
ja pa se prenašajo na politično in družbeno raven. Rešitve ni mogoče pričakovati 
drugače kot le s solidarnostjo razvitih in bogatih. Solidarnost je namreč nova b e ­
seda in stvarnost za razvoj celotnega človeštva. Dokler se ne bodo razviti, bogati 
in civilizirani narodi zavedali, da naravna in duhovna bogastva sveta pripadajo 
vsem ljudem, da so dolžni deliti s potrebnimi in jim pomagati, je ogrožen tudi 
njihov gmotni in duhovni razvoj. Naloge Cerkve na tem področju so specifične in 
etične narave; kolikor verujoče vzgaja za solidarnost ter znotraj cerkvene skupno­
sti spodbuja tovrstne pobude in ustanove, državnim in drugim ustanovam na tem 
področju nudi svojo moralno podporo in pomoč.18

Cerkev se zaveda, da so za celovit razvoj posameznika in narodov potrebne 
tudi gmotne možnosti. Poleg tega pa je sprejem evangelija okrnjen, če vera ne 
rodi sadov ljubezni.

8. Svet je pričakoval od znanstvenega in tehničnega razvoja rešitev žgočih 
problemov, kot so nerazvitost, nepismenost, zdravstvena zaščita, promocija na­
rodov in posameznika. Prav tako je pričakoval ugodnejšo in trajnejšo rešitev v za­
varovanju okolja vključno z vesoljstvom, zagotovitve energetskih virov za sedanje 
in prihodnje rodove. Človeštvo je iz industrijske in postindustrijske družbe stopi­
lo v obdobje informatike, ki daje neslutene možnosti komunikacije. Brez duha, ki 
ustvarja in oživlja pristne m edosebne odnose, tudi komunikacija sama ne more 
ničesar narediti.

Človeštvo vedno bolj prihaja do spoznanja, da je zanemarilo etični vidik raz­
voja, čeprav ta edini zagotavlja nadaljnji integralni in harmonični razvoj sveta. 
Človek je menil, da sme počenjati vse, kar mu omogočata znanost in tehnologija. 
Prišel je do absurdnih spoznanj in meja, da s takim ravnanjem ogroža sam sebe in 
svoj dom. Razvoj brez priznanja in upoštevanja etičnih norm se prej ali slej spre­

393



vrže in obrne proti človeku. V fizičnem svetu vladajo zakonitosti, ki jih človek s 
svojim umom odkriva in jih, hočeš nočeš, mora upoštevati, če noče biti sprt z last­
no pametjo. Na področju delovanja pa je človek zavezan etičnim normam. Cerkev 
sicer nima v zakupu etičnih norm, saj so zapisane v sleherno človeško bitje, v nje­
govo vest. Kot duhovna instanca, zvesta Kristusovemu naročilu, pa oznanja resni­
co o Bogu in človeku, razlaga božji zakon ter daje človeštvu diskretno pomoč. Kot 
živa vest človeštva uči in brani trajno vrednost etičnih norm, s tem pa brani člove­
ka, njegovo dostojanstvo in pravice ter opozarja na neodtujljive dolžnosti.

V tej zvezi je treba reči, da Cerkev ni vedno pravočasno zaznavala določenih 
problemov ali ni mogla nanje odgovarjati. Tako nekateri omenjajo sporno ravna­
nje verskega sporočila, ki naj bi spodbujalo le človekov gospodovalni odnos do 
stvarstva in njegovega razvoja, manj pa upoštevalo resnično gospostvo in oskrb- 
ništvo, kakor ga je treba razumeti v duhu svetopisemskega sporočila. Slepo za­
upanje v znanstveni in tehnološki razvoj sedanjega sveta je doživelo kritiko že 
med koncilom.19 Danes bi bila ta kritika še bolj neprizanesljiva. Genetski inženi­
ring ima že neslutene razsežnosti; pri mnogih ljudeh žanje nekritično zaupanje. 
Državni etični komiteji, ki jih ustanavljajo v mnogih deželah, pa dajo vedeti, da 
stvari le niso tako preproste. Čeprav je Cerkev že spregovorila v obrambo dosto­
janstva človeškega bitja in proti vsakršni manipulaciji,le s težavo sledi dogaja­
njem v laboratorijih in drugih raziskovalnih centrih.20 Vprašanje je tudi, ali ni 
ogrožena avtonomija znanosti, če kdo že vnaprej določa meje raziskovanja. Tako 
navadno nekateri razlagajo predhodna opozorila Cerkve. V nasprotnem primeru 
pa se določena etično dvomljiva ali nedopustna praksa že tako uveljavi, da skli­
cevanje na etične norme post factum ne zaleže veliko. Vsekakor bo morala Cer­
kev zaradi službe človeku in človečnosti premisliti in najti ustrezne poti, ne na­
zadnje tudi novo govorico, da bo služila, ne pa gospodovala, spodbujala k pravil­
nim rešitvam, ne pa gasila požar.

9. Skrb za človeka poleg ustvarjanja zunanjih možnosti pomeni predvsem pri­
zadevanje za njegovo duhovno in etično zrelost. Brez dvoma je to najprej naloga 
vsakega posameznika; tega pa ni mogoče doseči brez osebnega in zavestnega 
truda ter sodelovanja okolja. Najhujše so nevzgojenost, moralna otopelost, za- 
sužnjenost, odvisnost in zaslepljenost, ki se jih človek niti ne zaveda.

Najprej gre za človekovo etično vzgojo in vlogo, ki jo ima pri tem Cerkev. Kato­
liški moralisti upravičeno poudarjajo vrednost in obveznost splošnih naravnih 
moralnih načel za vse ljudi. Večino moralnih načel namreč priznavajo vsi ljudje 
brez razlike. Vest in zdrav notranji čut razlikujeta med dobrim in zlim, poštenost­
jo in nepoštenostjo, delavnostjo in lenobo, odgovornostjo in neodgovornostjo. 
Zlasti nekatera področja življenja so tu doživela prevrednotenje dosedanjih sta­
lišč. Permisivnost, liberalizem ali nepoučenost so zlasti razvrednotili družino in 
družinsko moralo, spoštovanje življenja in človeka sploh, delovne in poslovne 
odnose ipd.

Množijo se prefinjene oblike manipulacije s človekom, z njegovo psihifizično 
stvarnostjo, ki se je človek komaj zaveda: totalitarne ideologije, javno mnenje, 
sredstva družbenega obveščanja, psihofarmaki, razne oblike prisile in izsiljeva­
nja. Pomanjkanje vzgoje in stalnega etičnega prizadevanja ustvarja ugodne mož­
nosti, da človek potuje skozi življenje kot duhovni nedonošenec, brez človeške 
zrelosti, brez zavesti, kaj hoče in kaj zmore, kaj se z njim dogaja. Veter življenja ga 
zanaša kot pleve po zraku, zdaj sem zdaj tja. Ali more vera v takih razmerah sploh 
biti osebna in zrela? Ali so tudi druge odločitve osebne in vredne človeka?

Naloga družbe je skrb za javni blagor ljudi, kamor štejemo ne le gospodarski,

394



politični, kulturni in splošni razvoj državljanov, marveč tudi vzgojno-etični vidik. 
Pri tem družba ne sme izvajati prisile. Drugače rečeno: družba mora ustvarjati 
take možnosti, ki bodo omogočale rast osebnosti, svobodno in odgovorno ravna­
nje glede na osebno etično ali drugo prepričanje, zrelo in kitično presojanje 
stvarnosti. Naloge Cerkve kot duhovne instance pa so neprimerno bolj zahtevne 
in občutljive. Dotikajo se tudi oblikovanja človekove vesti, ravnanja v skladu z 
vestjo ali prepričanjem, presojanja lastnih dejanj in ravnanja drugih v duhu evan­
gelija, odgovornost ne le pred lastno vestjo in pred drugimi, marveč tudi pred 
Bogom. Zahtevnost in občutljivost te naloge je toliko večja, ker neverujoči ali dru­
gače misleči (načelno) ne sprejemajo take vloge Cerkve, pa tudi nekateri verujoči 
jo zavračajo. Zdi se, da je ravno področje etične vzgoje ena največjih nalog Cerkve 
v naših razmerah. Zaprtost Cerkve v geto v povojnih časih, odrinjenost iz javnega 
življenja, ukvarjanje z lastnimi problemi za preživetje je sicer razumljiva, ne pa 
opravičljiva. Ali bo v novih časih in novih razmerah zmogla drugače ravnati? Zre­
lost spodbuja nove oblike zrelosti v vsakdanjih razmerah, odgovornost rodi novo 
odgovornost, vložena skrb se obrestuje, pogum odpira vrata za nova dejanja...

Načelo, da je 'človek pot Cerkve’, zahteva, da Cerkev spremlja človeka, njego­
vo življenje in dejavnost. Ne more se torej zadovoljiti z opravljanjem bogoslužnih 
dejanj, se zapreti med zidove cerkva in drugih cerkvenih prostorov, se omejiti na 
doslej uveljavljene in preskušene oblike svoje navzočnosti v svetu. Prav tako se 
Cerkev ne more omejiti le na svoje delo. V skrbi za človeka in njegov razvoj pri­
speva svoj delež k skupnim naporom družbe in njenih ustanov. Ob človeku se 
tako srečujeta ustanovi, ki imata tako različno poslanstvo: ena njegov zemeljski in 
druga njegov večni blagor. Skupni cilj, človek, obe na poseben način povezuje, to 
pa je ne samo predm et njunega spoznanja, marveč tudi skupnih in vsaki ustanovi 
lastnih prizadevanj.

Promotio humana jeza Cerkev eno izmed znamenj časa. Čeprav je bil 'človek 
pot Cerkve'v vsakem zgodovinskem času, je v sedanjih razmerah ta vidik še moč­
neje v ospredju. Narekujejo ga vsemu človeštvu skupni problemi, ki jih ni mogoče 
zadovoljivo rešiti le na enem kraju, ne da bi to storili tudi na drugem koncu sveta. 
Vprašanja so se zaostrila zaradi usodne povezanosti človeške družine, ki doživlja 
rast ali izničenje v planetarnih dimenzijah. Usoda enega je povezana z usodo 
drugega. Človeštvo ima prihodnjost le v medsebojni povezanosti, ki bo temeljila 
na spoštovanju človeka in skrbi za njegov celostni razvoj ali pa bo doživelo de­
gradacijo in polom. Cerkev v duhu razodetja spoznava dostojanstvo in veličino 
človeka. Spoznava, da »v resnici samo v skrivnosti učlovečene Besede res v jasni 
luči zažari skrivnost človeka.«21 To pa pomeni, da ob svitu človeka in njegovega 
počlovečenja pred nami zažari tudi Kristus, Bog in človek. Podoba odkriva svoje­
ga Mojstra.22 Kakor nas spoznanje Boga vodi k spoznanju človeka, tako nas tudi 
spoznanje človeka vodi do spoznanja Boga.

395



Povzetek: Rafko Valenčič, Človek — pot Cerkve

Izhodišče razprave so besede  papeža Janeza Pavla II., zapisane v okrožnici Redemptor 
hominis (1979, 14), da je »človek pot Cerkve«. V 1. pogl. je podan kratek zgodovinski pre­
gled, kako je Cerkev to nalogo spolnjevala doslej. 2. pogl. strnjeno prikazuje probleme 
današnjega sveta in naloge Cerkve. 3. pogl. obravnava t. i. »promotio humana«(promotio 
hominis). Gre za vidike navzočnosti in dejavnosti Cerkve v svetu v človekov prid. Najpo­
membnejši med njimi so: vrednotenje človekovega dostojanstva in poklicanosti, celostno 
sprejemanje človeka in njegovih pravic, integralni razvoj človeške osebnosti in vsega člo­
veštva, prizadevanje za mir ter duhovno in etično prenovo človeka.

Summary: Rafko Valenčič, Man — Path of the Church

»Man is the path of the ChurchxThis statem ent taken from the Encyclic Redemptor 
hominis of John Paul II., serves as a point of departure ofthis paper. The first chapter offers 
a short historical retrospect of how the Church has accomplished her mission so far. The 
second chapter gives a concise presentation of actual problems of the world and of the 
respective tasks of the Church. Finally, the so called »promotio humana« is dealt with. It 
includes various aspects of the Church s presence and activity in favour of man. Let s name 
some of them: the appreciation of m ans dignity and calling, the integral affirmation of his 
rights, the full development of each person and of the whole mankind, the striving for pea- 
ce and for the spiritual and moral renovation of humanity.

1 Človekov Odrešenik, 14, CD 2, Ljubljana 1979; prim. Lenciclica Redemptor hominis 
di Giovanni Paolo II, v: Presenza pastorale XLIX, 8/9 (1079), 1—78.

2 Prim. B. Mondin, Vuomo: chi e? Elementi di antropologia filosofica, Milano (Massi- 
mo) 1975.

3 Prim. A. Trstenjak, V znamenju človeka, Tinje (Dom prosvete) 1973; Človek bitje pri­
hodnosti, Ljubljana (SM) 1985; Človek končno in neskončno bitje. Oznanjevalna antropo­
logija, Celje (MD) 1988; Biti človek, Ljubljana (CZ) 1989.

4 Misli, Celje (MD) 1986, 425.
5 Biti duhovnik, Ljubljana (Družina) 1990, 118.
6 Prim. E. Mounier, Oseba in dejanje, Ljubljana (2000) 1990, 25: »Če nas vsako dejanje 

včleni v svet že obstoječih dejstev, potem z dejanjem nikoli ne dosežemo čistosti. Vsa 
stanja so nečista, pomešana, dvoumna in zato nas tudi trgajo. Povsem protislovno je, če 
kdo hoče delovati, pa se noče odreči nobenemu svojih načel ali si umazati rok: razodeva 
egocentrično farizejstvo, navezano bolj na lastno podobo, kakor na skupno človeško 
usodo.«

7 Prim. J. Neuner, Nessun monopolio nella promozione della liberta, v: Concilium 4 
(1973) 43 sl.

8 Prav tam, 44—45.
9 Vingt ans apresVatican II, Bulletin 102,1984/3; celotna številka je posvečena vpraša­

njem sodobnega sveta in nalogam Cerkve.
10 O strukturalnem grehu prim. Janez Pavel II., Apostolska spodbuda o spravi in pokori, 

CD 25, Ljubljana 1985.
11 Prim. Pastoralno konstitucijo o Cerkvi v sedanjem svetu 1 —10, zlasti 5.
12 Slovenski prevod: CD 31, Ljubljana 1986, št. 63.
13 Prav tam, št. 64.
14 Pastoralna konstitucija o Cerkvi v sedanjem svetu, 22; Redemptor hominis, 7—10.

396



15 Pr. t., 55.
16 E. Mounier, n.d., 9.
17 Prim. Konferenca evropskih Cerkva — Svet Evropskih škofovskih konferenc: Mir v 

pravičnosti, CD 42, Ljubljana 1989.
18 Prim. zadnje socialne okrožnice in navodila: Laborem Exercens, CD 13, Ljubljana 

1981; Sollicitudo rei socialis, CD 37, Ljubljana 1988; Navodilo o teologiji osvoboditve, CD 
24, Ljubljana 1984; Navodilo o krščanski svobodi in osvoboditvi, CD 31, Ljubljana 1986.

19 Prim. 3. poglavje 1. dela; nekateri koncilski očetje so zlasti kritizirali vizionarsko in 
optimistično razumevanje sveta, kakor ga je svetu predstavil v svojih delih P. Teilhard de 
Chardin.

20 Prim. Dostojanstvo človeka: Bioetika, CD 28, Ljubljana 1985; Navodilo o daru življe­
nja, CD 36, Ljubljana 1987.

21 Prim. Pastoralna konstitucija o Cerkvi v sedanjem svetu, 22; Redemptor hominis, 8.
22 Prim. 1 Mz 1, 26.

397





Drago Ocvirk

Kristjani ter francoska revolucija takrat in danes

»Postanite popolni kristjani 
in boste dobri demokrati.«

(prihodnji) Pij VII.1 
»Leto / 789 ter Deklaracija o 
pravicah človeka in državljana 
sta razvila možnosti za odgovorno 
družbo, ki ostaja cilj tudi za našo 
generacijo in kristjane danes.«

Francoski škofje2

I. KRISTJANI OBLIKUJEJO DRUŽBENO ŽIVLJENJE

Ukazati ali prepovedati ribi, naj živi v vodi ali ne, je enako nesmiselno kot uka­
zovati ali prepovedovati kristjanom, da se ukvarjajo s politiko. Stvarno vprašanje 
v zvezi z ribo je, kako bo plavala, za kristjana pa, kako se bo v določeni družbi 
obnašal. Kot človek je namreč neizogibno tudi politično bitje, kot kristjan pa pri­
pada določenemu duhovnemu izročilu, v katerem črpa smernice za svojo 
dejavnost.

Naj so kristjani od Kristusa dalje še tako zatrjevali, da jih politika ne zanima, 
se predstavniki političnih ustanov niso pustili preslepiti. Nespravljivi sovražniki, 
kot so bili veliki duhovniki, Pilat in Herod, so našli skupnen jezik, ker so zaslutili, 
da so njihovi interesi ogroženi. Judovska in rimska oblast sta jih preganjala, ker so 
s svojo vero in doslednostjo spodkopavali temelje tedanje družbene ureditve. 
Kristjani so bili politično nevarni kot kristjani, čeprav se tega niso (vedno) jasno 
zavedali.3

1. Petnajst stoletij krščanskega sveta

Tudi potem ko je krščanski Bog zamenjal poganske, prevzel njihovo vlogo ter 
postal uraden bog rimskega cesarstva in fevdalne Evrope, s tem pa tudi njun va­
ruh in zaščitnik, si politična oblast ni več povsem opomogla od ran, ki ji jih je 
prizadelo krščanstvo. Nikoli več se ni mogla povzpeti na položaj Absolutnega. 
Rousseau je v Pogodbi grenko očital krščanstvu, da je zrelativiziralo političen 
sistem: »Jezus je prišel vzpostavit na zemljo duhovno kraljestvo; ker je ločil te ­

399



ološki sistem od političnega, je to povzročilo, da je država prenehala biti enotna 
in da so se sprožili notranji razdori, ki niso nikoli nehali pretresati krščanskih 
ljudstev.«4

Politična oblast je bila razpeta med tronom in oltarjem, svetnim in duhovnim. 
Tehtnica se je prevesila zdaj sem, zdaj tja. Od reformacije naprej pa se je vse bolj 
odločno nagibala v prid svetnim oblastem, ker je zahodno krščanstvo oslabelo 
zaradi teoloških in cerkvenih zdrah, ki so v Evropi podžigale versko-politične voj­
ne. Mir so končno vzpostavile svetne oblasti, ko so sprejele pragmatično načelo: 
Cujus regio, ejus religio.

Toda naj je bila oblast v rokah laikov ali klerikov, vsi so bili kristjani in so si 
družbo predstavljali kot telo, ki je podobno Kristusovemu. Kot pri Kristusu, se 
tudi v družbi prepleta božje in človeško: kljub temu da je enotna, ena, je v njej 
vendarle treba razlikovati med glavo in udi. Vladar je srednik med obema sveto­
voma. V sebi »je združeval princip oblasti, princip postave, princip vednosti, toda 
veljalo je, da uboga višjo oblast. V istem mahu je zatrjeval, da ga zakoni ne veže­
jo in da je podrejen postavi, da je oče in sin pravičnosti; v posesti je imel modrost 
toda podrejen je bil razumu. Po srednjeveškem obrazcu je bil major e t mi nor se 
ipso, višji in nižji od samega sebe.«5

Skoraj petnajst stoletij so kristjani živeli s takimi političnimi predstavami in v 
svetu, ki so ga te predstave oblikovale. Pozabljeni so bili časi predkonstantino- 
vega obdobja, ko so kristjani veljali za subverzivne elem ente v tedanjem politič­
nem sistemu. Kaj drugega, kakor je to, kar so poznali toliko časa, si niso znali ne 
mogli predstavljati. Njihovo obzorje je hierarhično urejen svet, kjer ima vsak člo­
vek svoje mesto in vlogo, ključni položaj v tem sistemu pa ima Bog. Zemeljska 
monarhija je podoba nebeške.

Toda kaj, če ta podoba izgine in se tak svet razblini? Kako bodo reagirali krist­
jani in njihova Cerkev? Bodo ustvarili nove predstave sveta in poiskali nove obli­
ke skupnega sožitja ali pa bodo to nalogo prepustili drugim? In končno, bo to kaj 
vplivalo na odnose med kristjani znotraj njihove Cerkve?

2. Korenine in razlage revolucije

Teh vprašanj si sploh nebi postavljali, če se ta stoletni svet ne bi bil res zrušil 
konec osemnajstega stoletja. Zapečatili so ga dogodki, ki jih imenujemo s skup­
nim imenovalcem francoska revolucija. Ta označuje množico dogodkov, v glav­
nem nenačrtovanih ali pa takih, ki so ušli iz rok njihovim začetnikom in sledili 
logiki nepredvidljivega.

Korenine dogodkov iz 1789 je treba iskati že v krizah, ki jih je doživljala fran­
coska družba v 15. in 16. stoletju. To jev 17. stoletju nasilno povsem preoblikova­
lo absolutistično monarhijo, ustvarjeno od Richelieuja (1585-1642) naprej. Revo­
lucionarnim dogodkom pa sta botrovali tudi znanstvena in filozofska revolucija 
17. stoletja. Seveda pa revolucionarnih dogodkov ne moremo skrčiti na omenje­
ne procese, še manj na uresničevanje zamisli, ki naj bi jo imelo in izpeljalo ali 
meščanstvo ali framasoni ali zgodovina, usmerjena v komunizem. »Skratka, izvori 
francoske revolucije so preprosti le za preproste duhove.«6

V 19. stoletju je teokratska ideologija razširila med katoličani prepričanje, da 
so revolucijo pripravili brezbožni in protikatoliški krogi. Njihov cilj naj bi bil uni­
čenje katoliške Cerkve. Približno v istem času pa je antiklerikalni radikalizem 
uveljavil nasprotno mnenje, da je bila katoliška Cerkev reakcionarna, protirevo­
lucionarna in da je hotela izničiti vse dosežke revolucije. Bolj ko se je revolucija

400



umikala v preteklost, bolj sta jo obe strani mitizirali, prva v slabem, druga v do­
brem, bolj se je zaostroval ideološki boj med laiki in katoličani. Da ne bi poeno­
stavljali še mi in ostali v črno beli tehniki, si moramo oživiti spomin in se na kratko 
spomniti pomembnejših dogodkov in dejanj, v katerih se je izkristaliziralo stališ­
če katoličanov do sprememb v teku.

3. Od ukinitve fevdalnega sistema do spora s Cerkvijo

Brez pretiravanja lahko rečemo, da so poletno revolucijo 1789 izpeljali katoli­
čani: »poslanci, laiki in kleriki, so bili katoličani ali katoliško vzgojeni«7. Poslanci 
državnih stanov so se zbrali na kraljevo zahtevo, da bi ozdravili finančni položaj 
kraljestva. »Toda po vrsti dogodkov, ki so jim 'izvoljenci' (kleriki in laiki) takoj pri­
pisali zgodovinski pomen, so zapleti in razpleti v maju in juniju 1789 postali revo­
lucija, revolucija pisano z veliko.«8 Vendar ni prav nič gotovo, da bi bila ta »skup­
ščinska revolucija« uspela, če ne bi bilo nepredvidenih dogodkov julija in avgusta.

Dne 12. julija so se dvignili Parižani v strahu, da je kraljeva vojska obkolila 
Pariz in da ga namerava napasti. Dva dni kasneje je padla Bastilja. Pariškemu 
zgledu sledijo še druga mesta. V istem času je na podeželju zavladal povsem ira­
cionalen in imaginaren »veliki strah« pred »razbojniki« in »plemiško zaroto«9 in 
povzročil kmečko vstajo. S kmeti nista računala ne plemstvo ne meščanstvo. Do­
godki torej kažejo, da pravzaprav ne gre za eno samo revolucijo, marveč za »trk 
treh samostojnih in sočasnih revolucij, ki je pospešil koledar razsvetljenega 
reformizma«10.

Nobena revolucija ni bila pripravljena vnaprej, ampak so jim botrovali različni 
dejavniki: zahteve plemstva po ukinitvi absolutizma, neenakomerna razporedi­
tev davkov, brezposelnost, gospodarska kriza, slaba letina, lakota... Od treh revo­
lucij je imela le prva jasno politično zavest in določeno predstavo o tem, kakšna 
naj bi bila družba. Hotela je le zamenjati absolutistično monarhijo s parlamen­
tarno. »Drugi dve mešata preteklost in prihodnost, nostalgije in futurizme. Ker so 
ju sprožile bolj okoliščine kot pa filozofija, si sposojajo tako pri starem milena- 
rizmu revnih kot pri idejah svojega časa. Predvsem razodevata novo razsežnost 
krize, ki pretresa Stari režim, in kot drugo plat sistema: ljudsko neučakanost in 
nasilje.«11

»Pomembno je opozoriti, da uničenje absolutistične monarhije, ki se je zgodi­
lo v manj kakor treh mesecih in so ga slovesno proslavili in potrdili z Deklaracijo o 
pravicah človeka in državljana, ni povzročilo nobenega spora s Cerkvijo.«12 Osnu­
tek za Deklaracijo je pripravila komisija, ki ji je predsedoval bordojski nadškof 
Champion de Cice in so jo po dolgi debati in dopolnilih sprejeli 26. avgusta 1789. 
Večina katoličanov je Deklaracijo, za katero je glasovala tudi duhovščina, dobro 
sprejela. Pokazala se je namreč potreba po novi politični in družbeni preureditvi, 
potem ko sta se zrušili absolutistična monarhija in hierarhična družba. Pravice so 
priznane in razglašene »v navzočnosti in pod zaščito najvišjega Bitja«, ki v teda­
njem jeziku označuje krščanskega Boga13, in se opirajo na naravno pravo, kar je 
seveda sprejemljivo za katoličane. Pri členih 10 in 11 o svobodi kulta in tiska, ki 
sta kasneje jabolko spora, opozarjajo na njuno ozkost in omejenost le protestanti 
in zagovorniki večje svobode.

Prav tako ni skalila dobrih odnosov med Cerkvijo in državo nacionalizacija 
cerkvenega premoženja, ki jo je skupščina ukazala 2. novembra, da bi odplačala 
dolgove starega režima. Pobudo za nacionalizacijo je dal škof Talleyrand in svoje 
stališče podprl z besedami: »Duhovščina ni lastnik, kakor so drugi, ker ni dano

401



premoženje, ki ga uživa in s katerim ne more razpolagati, v korist osebam, ampak 
v pomoč službi.«14 Že 13. aprila 1790 je država ustanovila sklad za vzdrževanje 
katoliškega kulta, ki je večini duhovščine omogočil višji standard kot prej.

Toda Cerkev ni bila le duhovščina, marveč se je dojemala kot mistično telo, ki 
je eno in hkratno s civilno družbo. V tej perspektivi pa se začenja počasi odpirati 
prepad med Cerkvijo in novo državo na dveh področjih: toleranca in vmešavanje 
svetnih oblasti v duhovne zadeve.

Deklaracija o pravicah se je modro izognila problemom kot je svoboda kultov 
in vesti, da ne bi vznemirila Cerkve. Toda ko je razglasila, da ne sme biti nihče 
»vznemirjan zaradi svojega prepričanja, tudi verskega ne,« (§ 10), je odprla vrata 
toleranci. Temu se ni nihče uprl. Šele ko je skupščina priznala polnopravnost pro­
testantom in Judom, je zbudila zaskrbljenost v cerkvenih krogih, da bo toleranca 
vodila v laicizacijo kraljestva.

Veliko bolj pogubna in škodljiva kakor toleranca pa je bila pretenzija skupš­
čine, da suvereno odloča v stvareh, ki so duhovne in svetne obenem. Čeprav so 
opravili s starim režimom, so poslanci nadaljevali z njegovim cezaropapizmom, ki 
je v Franciji začinjen še s cerkvenim galikanizmom.15 To pretenzijo so nemalokrat 
oholo izrazili: »Nedvomno imamo moč, da spremenimo religijo, vendar tega ne 
bomo storili!«'*, je vzkliknil Camus, sicer velik zagovornik Cerkve. Vdejanjih se je 
to kmalu pokazalo: najprej z odlogom redovniških večnih zaobljub, nato pa s 
prepovedjo redov s slovesnimi zaobljubami razen tistih, ki so delovali v sociali in 
šolstvu (13. februarja 1790). Tako sta se spopadli dve pojmovanji: prvo je uteme­
ljeno na družbeni koristi, drugo pa na prvenstvu večnih mističnih vezi.

Dne 12. julija 1790 je šla skupščina še dalje. Razglasila je namreč Kleriško ci­
vilno ustavo, s katero je hotela uskladiti kultno dejavnost z javnimi službami. Ško­
fije je skrčila s 130 na 83. Določeno je bilo, da bodo škofe in duhovnike volili kot 
vse druge državne uslužbence, a bodo morali priseči zvestobo ustavi. Duhovnega 
poslanstva ne bo več podeljeval papež, marveč metropolit ali kak drug škof.

Reforma bi bila za Cerkev sprejemljiva, saj je podobno izpeljal tudi Jožef II. v 
svojih deželah. Večina škofov jo je sicer odklanjala, a duhovščina je bila priprav­
ljena, da jo sprejme. Cerkev je končno postavljala le en sam pogoj: take reforme 
ne more izpeljati država enostransko, marveč jo mora potrditi kakšna duhovna 
avtoriteta. Škofje so zahtevali koncil, a ga skupščina ni dovolila, saj bi s tem pri­
znala, da ni zadnja in vrhovna avtoriteta v vsem, tudi vverskih zadevah, bržčas pa 
se je tudi zavedala, da je francoska Cerkev kljub galikanski miselnosti še vse pre­
več navezana na Rim, da bi sprejela tako pomembne odločitve brez njegove 
odobritve.

Skupščina je svoje neizprosno stališče opravičevala z namero, da bo obnovila 
prvo Cerkev, kjer so imeli kristjani vse skupno in so bili vsi enaki. Po drugi strani 
pa je trdila, da se njena reforma tiče le upravnih in disciplinskih vprašanj, ne pa 
strogo verskih. Religijo je pojmovala v okviru Rousseaujeve civilne religije, ki je 
hkratna z družbo. Znano je, kako je Rousseau očital Cerkvi, da je »odtegnila srca 
vernih od politike«, ker razlikuje med svetnim in duhovnim. Zaradi takih iztočnic 
skupščini ni zadostovala politična lojalnost duhovščine, ampak je zahtevala, da 
se ji podredi tudi v cerkveno-upravnih zadevah. Še avgusta 1792, ko je skupščina 
prepovedala preostale redove in procesije ter zaplenila vse zvonove, so nekateri 
previdni politiki, npr. Robespierre, svarili pred razkolom med skupščino in ljud­
stvom. Desmoulins je takrat ironično zabrusil Manuelu, ki je podpihoval sovraš­
tvo do katolištva: »Dragi moj Manuel, kralji so zreli, ljubi Bog pa še ne!«17 Kljub 
politični previdnosti in modrosti nekaterih, so dogodki sledili logiki nasilja in iz­
ključevanja.
402



4. Cerkev porinjena v opozicijo18

Devet mesecev po sprejetju Kleriške civilne ustave jo je Pij VI. obsodil z bre- 
voma Quod Aliquantum in Charitas. V teh mesecih je bilo več poskusov, da bi omili­
li stališče skupščine, ki se je obnašala nadvse suvereno in povsem enostransko 
ter pretrgala dvestoletne konkordatske odnose z Rimom. Škofje so v pismih pa­
pežu inv Predstavitvi načeli, 30. oktobra 1790) nakazovali možne izhode. Toda vse 
zaman, skupščina sploh ni hotela slišati za papeževe pravice.

Škofje so bili lojalni v profanih stvareh in naklonjeni novi oblasti. Kar dve tret­
jini škofov sta prisegli na politično ustavo 4. februarja 1790. Poslanci nimajo torej 
duhovščini ničesar očitati. Edina napaka, ki jo je storila po prepričanju poslan­
cev, je ta, da je zrelativizirala politiko in politično pripadnost. To so škofje trpko 
ugotavljali v pismu papežu maja 1791: »Mogoče je razširiti ali omejiti politično 
enakost glede na različne oblike oblasti. In mi smo bili prepričani, da so naša 
mnenja svobodna tako kot mnenja vseh državljanov, v bolj ali manj obsežnih 
vprašanjih, za katera je sam Bog oznanil, da so prepuščena človeški razpravi. (...) 
Mi v moči naše službe nimamo pravice, da bi razpravljali o pravicah, oblikah in 
razlikah oblasti.«19

Ali jeza prekinitev odnosov z oblastjo kriv papež Pij VI., ki ga predstavljajo kot 
reakcionarja? Stvari niso tako črno-bele! V Quod Aliquantum pravi škofom: »Na­
vzlic vsemu moramo opozoriti, da ni naš namen, ko tu govorimo o dolžni pokor­
ščini legitimni oblasti, da bi napadali nove civilne zakone, ki jih je lahko odobril 
kralj, ker se pač nanašajo le na časno vladanje, ki mu je naloženo. Ko opozarjamo 
na ta načela, niti najmanj ne nameravamo povzročiti, da bi vzpostavili stari fran­
coski režim. Misliti kaj takega bi bilo le obnavljanje klevetanja, ki so ga doslej 
širili le zato, da bi napravili religijo odvratno. Vi in jaz ne iščemo, ne delamo dru­
gega, kakor da bi ohranili nedotaknjene svete pravice Cerkve in apostolskega 
sedeža.«

Papež je v svojih pismih večkrat omenil, da je reagiral šele po devetih m ese­
cih, ker preprosto ni imel sogovornika. Skupščina ga je ignorirala, škofje so bili 
brez moči. Njegov edini sogovornik je bil, vsaj teoretično, kralj. Dne 10. julija 1790 
ga je opozoril naj »ne misli, da ima zgolj civilno in politično telo pravico spremi­
njati nauk in vesoljno disciplino Cerkve.« Ko je kralj, ki je bil ujetnik skupščine, 
potrdil Kleriško civilno ustavo, je papež vzel na znanje njegovo izjavo, da želi 
»umreti v katoliški Cerkvi.« Papež vse do konca ni storil ničesar, kar bi bilo lahko 
oviralo spravo ali sprožilo državljansko vojno. Tudi ni hotel še bolj izpostaviti 
»večjim nevarnostim duhovniško dostojanstvo« s prenagljeno javno izjavo. V 
pismu kralju (22. septem bra 1790) piše: »Ali je smel Petrov naslednik izreči dok- 
trinalno sodbo po zrelem premisleku, ne da bi se bil predhodno prepričal, da bo 
ubogljivost črede lahko podprla pastirjev glas?«

Pij VI. je podkrepil svojo obsodbo Kleriške civilne ustave z zgodovinskimi 
primeri, med katerimi je najbolj zanimiv primer canterburyskega nadškofa To­
maža Becketa. Ta je najprej privolil na klarendonsko ustavo, ki jo je Henrik II. 
1164. vsilil Cerkvi. »Ta princ je napravil kleriško civilno ustavo, ki je podobna te j, ki 
jo je napravila narodna skupščina.(...) Kakor on je tudi narodna skupščina uzako­
nila odločitve, s katerimi si pripisuje duhovno oblast; kakor on je prisilila vse, da 
so prisegli, predvsem škofe in druge klerike, in sedaj so škofje primorani, da ji 
prisegajo, kot so svoj čas papežu. (...) Končno so francoski škofje enako kot an­
gleški predlagali tej skupščini takšno prisego, v kateri so razlikovali pravice svet­
ne oblasti od pravic duhovne avtoritete. Javno so izjavili, da se podrejajo temu,

403



kar je zgolj civilno, in da ne zavračajo ničesar drugega kakor to, za kar skupščina ni 
kompetentna.«

Papež je tako postavil Kleriško civilno ustavo v zgodovino odnosov med drža­
vo in Cerkvijo. »To številno sklicevanje na večstoletno preteklost bi moralo že 
samo po sebi zadostovati, da bi prav ovrednotili trditve, po katerih naj bi sveti 
sedež, zaradi svojega konzervatizma, vtem  trenutku zavrnil 'modernost' kottako, 
v njeni zgodovinski izvirnosti.«20.

5. Iz preganjanja vstane prerojena Cerkev

Ni dovolj prostora, da bi omenjal še leta terorja in načrtnega razkristjanjeva- 
nja, preganjanja, mučenja in pobijanja katoličanov, v katerih pa Cerkev ni propad­
la, marveč se je korenito prečistila in so se njeni člani, laiki in kleriki, po več stolet­
jih odtujenosti zopet povezali.

Ena najpomembnejših posledic revolucionarnih dogajanj za Cerkev je gotovo 
ta, da so katoličani na novo ovrednotili vest in pravico do verske svobode. To, kar 
je prej hierarhija odrekala drugim, je sedaj zahtevala zase! Od Kleriške civilne 
ustave dalje so škofje branili svoja stališča s pravico do svobodne vesti in verske 
svobode: »Kadar bi zmota kakšnega trenutka speljala civilno oblast iz njenih 
meja, tedaj ne bi mogla utemeljevati zaupanja vernih in pokorščine škofov; vzpo­
stavila bi druge zakone, drugo disciplino, drugo vladanje, ki ga Cerkev ne pozna.« 
Če daje skupščina popolno svobodo protestantom, potem »ne more izvajati proti 
služabnikom katoliške vere oblast, ki si je ne privošči v odnosu do tujih religij«, so 
še zapisali francoski škofje v Predstavitvi načel. S to argumentacijo so škofje nad­
vse moderni in v skladu z Deklaracijo o pravicah človeka in državljana, ki jo je 
razglasila ista skupščina, ki se do njih obnaša absolutistično, ne meneč se za svo­
bodo vesti in vere.

Skupščina ni pričakovala, da bo tako veliko klera odklonilo prisego, še zlasti 
zato ne, ker je bil kler vzgojen v galikanski tradiciji. Kleriška civilna ustava ni bila 
nikakršna nuja in revolucija bi bila ohranila svoja glavna načela tudi brez nje, pa 
tudi izglasovali so jo s 485 glasovi za in 400 proti. Škof Talleyrand, eden njenih 
pobudnikov, je o njej rekel, da je slabša kakor zločin, ker je politična napaka. To­
da ko je bila napaka storjena, so bili poslanci pred izbiro tiranske logike: »Ali pre­
klicati Odlok o civilni ustavi ali sprožiti preganjanje. Skupščina je bila preveč po­
nosna, preveč prepričana o svoji moči, in tudi preveč strastna, da bi se bila lahko 
umaknila.«21

Druga posledica spora med Cerkvijo in revolucijo je jasno razlikovanje m ed  
vero in politično ureditvijo. Dolga stoletja so oboje enačili, sedaj pa, ko je vera 
znova postala zadeva vesti in svobodne odločitve, se je pokazalo, da se ne more 
ujemati z nobenim političnim sistemom: ne monarhičnim, ne republikanskim. 
Ker se Cerkev ni mogla več zanašati na pomoč svetnih oblasti pri širjenju, utrje­
vanju in ohranjevanju vere, je morala na novo organizirati svojo pastoralo, ki je 
odtlej naprej slonela na misijonskem oznanjevanju.

Nepričakovana posledica spopada, ki se je stopnjeval od Kleriške civilne 
ustave dalje, je vse večja povezanost galikanske Cerkve z Rimom in rastoč moral­
ni vplivpapeštva. Revolucija, ki je hotela še tesneje povezati religijo z državo in si 
jo celo povsem podrediti, je dosegla ravno nasprotno. Papež je postal porok za 
svobodo galikanske Cerkve, ki je bila žrtev političnega galikanstva. Taine je očital 
revolucionarjem: »Ves kler ste porinili k Rimu; povezujete ga s papežem, od kate­
rega ste ga hoteli ločiti; odvzeli ste mu nacionalni značaj, ki ste mu ga hoteli vsiliti.

404



Bil je francoski, napravili ste ga ultramontanskega.«22 Galikanska obzorja so se 
razširila še zlasti, ko so druge katoliške dežele sprejele francoske škofe in tride­
set tisoč duhovnikov.

Ugled papeštva je med francoskimi katoličani močno porastel, še zlasti po­
tem, ko je Napoleon zbrisal z zemljevida papeško državo, bolnega osem desetlet­
nega Pija VI. pa odpeljal v izgnanstvo, kjer je po letu in pol umrl (29. avgusta 1799 v 
Valenceu). Ko je na smrt bolan zaprosil, naj mu dovolijo umreti v Rimu, je general 
Haller 'obzirno' odvrnil: »Umreti je mogoče kjerkoli!«23 Revolucija je mislila, da je 
s tem, ko je pustila umreti papeža v iznanstvu, opravila s papeštvom, kakor je 
ukinila monarhijo, ko je obglavila kralja. Toda Napoleon je bil drugačnega mne­
nja, ker se je zavedal pomembnosti religije za družbeno življenje. »Ljudem, ki ne 
verujejo v Boga, ne vladaš, ampak jih streljaš,«24 je rekel. Da bi uspešno vladal v 
Republiki, je potreboval pomoč klera, tega pa je lahko znova zedinil le papež. In 
res, že v naslednjem letu po smrti »šestega od Pijev in zadnjega od papežev«25, je 
Petrov tron zasedel Pij VII., človek velikih obzorij, odprt za moderne ideje. Od 
triindvajsetih let vladanja jih je pet preživel v Napoleonovem ujetništvu. Bil je 
velik človek v hudih časih, ki je s svojo modrostjo, dejanji in dostojanstvenim trp­
ljenjem visoko dvignil ugled in moralno moč papeštva.

Še četrta pomembna posledica za versko življenje pa je duhovna in misijon­
ska obnova. Na mesto izganih duhovnikov in razpuščenih redov so prišli laiki, ki 
so nadaljevali socialno in vzgojno delo ter vodili župnijsko življenje. Mnogi so 
tvegali glavo, ker so pomagali duhovnikom, ki so živeli in delovali v ilegali. Razlike 
med duhovščino in laiki so se zabrisale, zavest soodgovornosti vseh katoličanov 
za usodo Cerkve je bila izredno živa. Nemalo katoličanov je bilo umorjenih zaradi 
vere, to pa ni drugih spravilo v malodušje, marveč jih je zgled mučencev opogumil 
in spodbudil, da so se še bolj angažirali. Od številnih mučencev jih je Cerkev do­
slej razglasila 374,500 primerov pa je še v procesu. Med mučenkami je tudi šest­
najst karmeličank iz Compiegna, ki jih je ovekovečil Georges Bernanos vdelu Dia­
log karmeličank.

II. OD PROTIREVOLUCIJE DO PRIZNANJA NJENIH NAČEL

1. Protirevolucionarna Cerkev

Dogodki so se tako razvijali, da se je prepad med revolucijo in Cerkvijo lahko 
samo še poglabljal. Pij VI., ki mu »je bila odvratna že misel na revolucijo«26, je pri 
konzistoriju 17. junija 1793 omenil usmrtitev Ludvika XVI. in obsodil nov politični 
režim: »Ta javna moč, dana ljudstvu, ki se ne ravna ne po razumu ne po svetu, se 
ne oblikuje v nobeni točki po pravih idejah, vrednoti malo kaj z resnico, veliko pa 
ocenjuje z mnenjem; to ljudstvo, ki je vedno nestanovitno, ki ga je mogoče zlahka 
prevarati in spraviti v vsa pretiravanja, nehvaleženo, arogantno, kruto; ki se veseli 
v klanju in prelivanju krvi...« Taka predstava o revoluciji, ki se je sčasoma zakore­
ninila med katoličani, jih je pripeljala v okrilje protirevolucije. Tako je protirevo­
lucija postala prevladujoča oblika katoliškega političnega razmišljanja.

To politično-religijsko gibanje se je pojavilo že pred revolucijo in je v nepo­
srednem nasprotju z razsvetljenstvom. Z revolucijo se je le razširilo, katoličani pa 
so ga številčno močno okrepili ter postali njegovi privrženci in glasniki. Joseph de 
Maistre, eden njegovih glavnih predstavnikov, je zapisal: »Vzpostavitev monarhi­
je, ki jo imenujejo protirevolucija, ne bo nikakršna nasprotna revolucija, ampak

405



nasprotje revolucije.«28 Gibanje je odločno zavračalo načela iz 1789 in še zlasti 
kritiziralo svet, ki je zgrajen na človekovih pravicah.

V tem kontekstu je treba razumeti papeški nauk v 19. stoletju. »Revolucija ni v 
njem nikoli nič drugega kakor odbojni pol, ki se mu pridružijo kot protivrednote: 
modernost, demokracija, liberalizem, človekove pravice, svoboda vesti, itd.«29 
Tudi papeži, ki so sledili modernemu in preudarnemu Piju VIL, še zdaleč niso 
dosegali svojega predhodnika, ki je papeštvo rešil in mu dal novih moči v tako 
usodnih časih.

Razumljivo je, da so v dobi restavracije iskali Pijevega naslednika med najbolj 
reakcionarnimi kardinali. Leon XII. (1823-29), ki so ga izvolili pod avstrijskim priti­
skom, je presegel pričakovanja. Prepovedal je prevajanje Svetega pisma v doma­
če jezike, »ker bi bil s tem samo še človeški evangelij, ali še slabše, hudičev evan­
gelij«. Oživil je inkvizicijo in začel preganjati heretike, ki so jih ovaduhi odkrivali 
povsod. Pij VII. je uvedel cepljenje proti kozam, Leon XII. pa je prepovedal »to 
hudičevo novotarijo, ki nasprotuje naravnim zakonom« in ni spremenil svoje od­
ločitve, čeprav je začela bolezen na novo razsajati. Nasledil ga je Pij VIII.
(1829—30), ki je hotel nadaljevati delo svojega imenjaka. Bil je odprt mož in takoj 
ustavil divjanje policije po papeški državi. Žal je umrl po dvajsetih mesecih 
vladanja.

Bartolomeo Alberto Cappellari, ki je 1799 zapisal: »Lažje bi bilo ugasniti son­
ce kot pa uničiti papeštvo,« je postal z Metternichovo pomočjo Gregor 
XVI.( 1831—46). Politično je bil sila omejen, njegovi svetovalci pa so njegov reak­
cionarni žar še podpihovali. Tako je v okrožnici Mirari vos (avgusta 1832) obsodil 
brezbrižnost, svobodo vesti (absurdni, sleparski nauk in še bolje rečeno: norost), 
svobodo misli in besede  (pogubna zmota, ki vodi v propad najbolj cvetoče drža­
ve), prizadevanje za reforme in med njimi svobodo tiska (tako škodljiva, da je ni 
mogoče dovolj sovražiti) in končno tudi ločitev Cerkve od države. Medtem ko je 
obsojal vse povprek, pa je  bil položaj v njegovi državi tako kaotičen, da je bilo 
slabše samo ševTurčiji. Že ob izvolitvi so mu dobronamerne države s posebnim 
memorandumom svetovale, naj uresniči nekaj najnujnejših reform, on pa je raje 
poklical avstrijske čete, da so zatrle vstajo.

Bolj obetaven je bil njegov naslednik Pij IX. Nekoč mu je celo ušel kardinalski 
klobuk, ker ga je Gregor XVI. imel za liberalca. Tedaj je izjavil: »'Pri Mastaijevih so 
še mačke liberalne.' To je gotovo veljalo za mačke, ne pa za Giovannija Mastai 
Ferrettija.«30 Tudi on je reševal svojo državo s tujimi četami in ta je postala že 
tretjič v 19. stoletju policijska država. Tudi njegova teorija se ni bistveno razliko­
vala od prakse, kar je razvidno iz njegove okrožnice Quanta Cura in spiska — Syl­
labus — (8. decembra 1864), kjer našteva osem deset obsojenih trditev. Nazadnje 
je obsojena trditev, da »se rimski papež lahko in mora spraviti ter pogoditi z na­
predkom, liberalizmom in moderno civilizacijo.« Prva in osnovna težava je 10. 
člen Deklaracije o pravicah človeka in državljana: »Nihče ne sme biti vznemirjan 
zaradi svojega prepričanja, tudi verskega ne, pod pogojem, da njegovo izražanje 
ne moti javnega reda, ki ga določa zakon.«

Gotovo bi se bilo katolištvo vse drugače opredeljevalo do revolucije in ne bi 
bilo tako zlahka zaplulo v protirevolucionarni pristan, če bi bili nasledniki Pija VIL 
imeli manj opravka z obrambo papeške države in manj neposrednih političnih in 
ozemeljskih interesov. Reševanje nerešljivega pa je onemogočilo potreben od­
mik od dnevne politike, neprizadeto in kritično presojanje nove miselnosti ter 
trezno vrednotenje novih vrednot in novih oblik družbenega življenja. Sicer so se 
v katoliškem taboru vedno našli ljudje, kot npr. Lamennais, Lacordaire, Monta-
406



lembert, ki so poskušali spraviti Cerkev in revolucijo. Lacordaire je deset let pred 
Syllabusom izjavil, da »je revolucija zagovarjala nekaj idej, ki so same po sebi krš­
čanske in so se, kljub zločinom in napakam, splošno razširile po Evropi.«31 Toda 
katoliški liberalci so bili v 19. stoletju vedno znova obsojeni ter so se morali pod­
rediti cerkvenim oblastem in njihovemu dojemanju revolucije.

2. Od avtoritarnosti k demokraciji

Zgodovinarji še niso raziskali in uspešno razložili, kaj vse je vplivalo na kato­
liško Cerkev, da se je v našem stoletju pridružila prej obsojani manjšini liberalnih 
katoličanov in sprejela njihov pogled na revolucijo. Eden od pomembnih zgodo­
vinskih dejavnikov za ta obrat je gotovo propad papeške države. S tem so bile 
namreč ustvarjene možnosti za dialog z moderno civilizacijo. Začel ga je Leon XIII. 
(1878-1903), naslednik Pija IX., za katerega vemo, da »je kuhal jezo na Italijo in ni 
hotel sprejeti njenih novih državnih pravil igre, kakor je kuhal jezo na sodoben 
svet od svojega Syllabusa naprej. Še huje je, da je v tako jezo potegnil vso Cerkev. 
Glavna zasluga Leona XIII. bo, da bo porival Cerkev v igro in jo spravil s svojim 
časom.«32

K temu obratu so nedvomno veliko prispevali še drugi zgodovinski dogodki 
kot npr. pridružitev francoskih katoličanov republiki, uveljavljanje laičnih zako­
nov, ločitev Cerkve od države, totalitarizmi od nacizma do komunizma, druga sve­
tovna vojna, angažiranje Cerkve v svetovnih socialnih problemih, zadnji koncil...

Ko poslušamo danes Janeza Pavla II., se zdijo Lacordairove besede preroške. 
Papež je rekel Parižanom junija 1980: »Česa vse niso storili sinovi in hčere vašega 
naroda za poznanje človeka, da bi ga izrazili prek formulacije njegovih neodtujlji­
vih pravic! Znano je, kakšno mesto ima ideja svobode, enakosti in bratstva v vaši 
kulturi, v vaši zgodovini. Vbistvu so to krščanske ideje. To pravim, čeprav se zave­
dam, da se tisti, ki so prvi formulirali ta ideal, niso nanašali na človekovo zavezo z 
večno modrostjo. Vendar so hoteli delovati človeku v prid.«33

Skrivnost novega vrednotenja revolucije razodevata dva citata, ki sem ju po­
stavil na čelo te razprave. Cerkev je namreč pod vplivom številnih zgodovinskih 
dejavnikov prišla do pozitivnega vrednotenja demokracije. To je bilo mogoče 
zato, ker je opustila teološko predstavo o človeku, ki je veljala v krščanski civiliza­
ciji: »Človek sub peccato nima pravic, ker ga je odkupila samo milost; zato ima 
samo dolžnosti do Boga (...) Človekova emancipacija v imenu njegovih pravic, ki 
jih narekuje razum, je politični nesmisel, ker je teološka pošastnost (Duvoisin). 
Od tod je izpeljana človekova podrejenost božjemu redu, ki ga Cerkev varuje in 
razlaga. Cerkev v režimu krščanske civilizacije ne more trpeti, da bi človek mogel 
graditi kakšno prihodnost, drugače povedano, da bi imel kakšno zgodovinskost, 
ker je ta prihodnost za njim, v izvirnem grehu, zaradi katerega se bo moral odku­
povati vse življenje sub gratia. To odkupovanje je v zvestem izpolnjevanju dolž­
nosti do Stvarnika, Suverenega zakonodajalca, ki pooblašča kot svoje namestnike 
papeže in kralje, ki so sprejeli sveto maziljenje.«34 Dokler Cerkev ni prerasla hie­
rarhičnega pojmovanja človeka in družbe, ni mogla sprejti človekovih pravic, ki 
predpostavljajo človeka kot samostojen in razumski subjekt. Revolucionarno 
podobo o človeku je dopolnila Deklaracija iz leta 1948 z družbenimi in ekonom­
skimi pravicami, ki so posamezniku vrnile družbeno razsežnost. S tako podobo 
človeka pa se strinja tudi sodobna teologija, zato so sprejemljive tako človeške 
pravice kakor tudi demokracija.

407



S tega novega teološkega izhodišča pa je tudi leto 1789 po svojih načelih, ki so 
zapisana v Deklaraciji o pravicah človeka in državljana, nedvomno pozitivno, ker 
je usmerjeno k »odgovorni družbi«. Koncilska konstitucija o Cerkvi v sedanjem 
svetu uporablja podobne besede kakor narodna skupščina 1789.: »S človeško na­
ravo se v polni meri sklada, da se najdejo take pravno-politične ureditve, ki 
omogočajo vsem državljanom vedno večjo in za vse državljane brez razlike enako 
možnost, da so stvarno, svobodno in dejavno udeleženi tako pri postavljanju 
pravnih temeljev državne skupnosti kakor tudi pri vodstvu države in pri določa­
nju območja in ciljev raznih ustanov ter pri volitvi voditeljev.« (CS 75,1).

Prihodnji Pij VII. pa nas je s svojo mislijo: »Postanite popolni kristjani in boste 
dobri demokrati,« opozoril na vse preveč pozabljeno dejstvo, ki ga je J. Maritain 
izrazil v stavku: »Ne le da država, kjer vlada demokratičen duh, izvira iz evangelj­
skega navdiha, ampak bi brez njega sploh ne mogla obstati.«35 Ne bi šli tako da­
leč kot Maritain, vendar je treba priznati, da je krščanstvo, zgodovinsko in idejno 
gledano, eden od utemeljiteljev in sestavin demokracije. Ali bi ta lahko obstala 
brez njega, je drugo vprašanje! Danes je za nas aktualno vprašanje, kako se naj 
vključujemo v demokratično dogajanje ob celovitem upoštevanju sogovornikov, 
ne da bi se hkrati odrekli sebi.

3. Sodelovanje v demokraciji

Znano je36, da demokracija ne pozna temelja, da je v njej osrednje mesto 
prazno in prav to omogoča in pospešuje vitalnost družbenih odnosov. Ta nedolo­
čenost osvobaja družbo pred nostalgijo po Enem, ki je značilna za totalitarizme, 
kjer je vse odvisno od enevolje (partija, sekretar centralnega komiteja), obenem 
pa nas obvezuje, da upoštevamo kompleksnost družbenega življenja in njegovih 
nosilcev. Demokracija obstaja zaradi te bistvene odprtosti, zaradi katere ne more 
nihče trditi, da je zasedel mesto resničnosti, ampak so vsi in vsak povabljeni, da 
iščejo v organiziranih razpravah, kaj bi bilo treba storiti. Družbene razdeljenosti 
in različnosti ni mogoče premostiti in izničiti, zato tudi ni mogoče družbe popol­
noma, total(itar)no obvladati. To pa tudi pomeni, da morajo vse družbene skup­
nosti po svoje sodelovati v vzpostavljanju družbenih vezi, ki jih brez določenega 
vzpostavljanja preprosto ni.

V tej perspektivi pa se je treba osvoboditi podobe Boga, ki je dvakratno odbi­
jajoča: prvič zato, ker ga predstavlja kot absolutni in nespremenljivi temelj, dru­
gič, ker dela iz njega nekaj človeku potrebnega in koristnega. Tak Bog je mišljen 
glede na nas, ne pa glede nanj. Je vezni material zgradbe in ji daje trdnost. Ali ni 
nevarno, da s tem pojmovanjem pospešujemo ateizem, saj ljudje prej ali slej 
ugotovijo, da družba pridobiva vitalnost, če je brez trdnega temelja? Ali pa je 
mogoče v tem Bogu, ki je potreben za trdnost sveta, prepoznati Jezusovega Boga?

Svetopisemsko izročilo nas namreč uvaja v povsem drugačen odnos do Boga, 
kakor pa ga vzpostavljamo s potrebnim in koristnim temeljem družbenega živ­
ljenja, ki pa je, priznajmo, ovira za demokratično razpravljanje. Sveto pismo ne 
govori o Bogu kot nosilnem tramu celotne zgradbe, marveč je človek tisti, ki najde 
srečo in polnost, kadar ga prepozna za to, kar je in kakršen je. Bog je predstavljen 
z izrazi pozornosti, ljudomilosti, dobrotljivosti, zastonjskosti, brezrazložnega da­
rovanja... Ne uporablja se za utrjevanje vesolja in zgodovine, ampak prav na­
sprotno: vesolje in zgodovina najdeta smisel, kadar ga opevata. Človek je ustavar- 
jen, da bi častil in slavil Boga, ne pa da ga podreja sebi, svojim željam in potre­
bam ter se z njim okorišča. Bog je vreden spoštovanja po tem, kar je, in za to, kar 
je!
408



To pa seveda ne pomeni, da izganja božja zastonjska logika Boga iz našega 
življenja; nasprotno, primerna je v svetni družbi, ki priznava različnost. Ker Bog 
zastonjskosti ni ne vez ne temelj, omogoča ljudem razpravljanje, — to pa je druž­
bena vez in njen tem elj. Vstop v zastonjskost rešuje človeka v koristniškem svetu, 
ki ga vzpostavlja ples znamenj. Zadnja beseda vsega ni zamenljivost, smrtonosna 
enoličnost, kjer je vse eno, zamenljivo in ni ničesar nenadomestljivega. Prva in 
zadnja beseda je v presenetljivem odkritju, da je Drugi, kar je, da ga lahko spoz­
namo v njegovi lepoti in dobroti, ki je onstran vsakršnega mešetarjenja in dobič­
karstva. Vstop v religijski svet zastonjskosti ne prinaša nobenih količinskih kori­
sti, toda vse odreši, daje novo kakovost, lepoto in mobilizira naše moči, da dela­
mo za priznanje različnosti, drugačnosti, kar tudi imenujemo spoštovanje, 
pravičnost, ljubezen.

Moderna družba se ne sklada ne z ideologijo ne z religijo, zato je negotova 
glede svojih ciljev in tudi sredstev, s katerimi naj cilje doseže. V stalnem razprav­
ljanju išče svoje cilje, razpravlja o njihovem pomenu, jih poskuša udejanjiti in 
popravlja njihove učinke. Taka družba potrebuje vse nosilce smisla, ki so v njej, 
da bi v skupnem razpravljanju našli pota, ki so najprimernejša zanjo. V tem kon­
tekstu ima svoje mesto in vlogo tudi Cerkev. Njeno vrednotenje človeške osebe, 
določeno pojmovanje odnosov med moškim in žensko, ravnanje s starimi in bol­
nimi, pa nerojenimi lahko postavi pod vprašaj ustaljena načela prevladujoče in­
dividualistične in utilitaristične etike. Odkod državi npr. neomejene pravice v 
zvezi z življenjem in smrtjo (splav in evtanazija) ali z vzgojo in šolstvom...?

Kolikor se Cerkev vključuje v demokratično razpravljanje in govori v svojem 
imenu, ne da bi pri tem hotela diktirati svoja stališča kot edino sprejemljiva, po­
staja verodostojna sogovornica, pred katero si tudi nasprotniki ne bodo zatiskali 
ušes. Davek, ki ga mora plačevati demokratični družbi, da ji prisluhne in jo upoš­
teva, je sestop s piedestala, s katerega bi »urbi et orbi« vsiljevala svojo resnico. 
Cerkev se danes ne more obnašati kot »mati in učiteljica« nedoraslega človeštva, 
ampak bo uspešna, če bo predlagala svoje moralno in antropološko sporočilo kot 
vir smisla za tistega, ki ga hoče sprejeti. »Če hočeš« je formula, ki je bolj pogosta v 
Jezusovih govorih, kot pa »moraš, če ne...«.

4. Krščanska svoboda in odgovornost

Nehote se nam po vsem tem, kar je bilo rečeno o demokraciji in človekovih 
pravicah, za katere se Cerkev odločno zavzema v svetu, vsiljuje vprašanje: kako je 
s tem v Cerkvi. Verniki namreč, ki so odgovorni za družbeno življenje in se v njem 
angažirajo, ostajajo nemalokrat brez besed in nemi v Cerkvi. Tam le poslušajo, kaj 
jim bo povedal duhovnik, ki predstavlja višjo hieararhijo in posreduje nauk, ki se 
oblikuje v višjih sferah. Prav tako se pomembne odločitve za življenje vse Cerkve 
sprejemajo v glavnem v vrhovih brez potrebnih razpravljanj in iskanj v vsem bož­
jem ljudstvu. Hočeš nočeš, daje Cerkev velikokrat vtis absolutistične monarhije.

Videli smo, da je imel ta sistem med revolucijo svojo dobro plat, ker se je 
lahko preganjana Cerkev oprla na papeža. Obenem pa je prav tako očitno, da je 
Cerkev zaživela drugače, a nič manj evangeljsko, ko so se angažirali laiki, ker ni 
bilo duhovnikov. Nedvomno bo potrebno, da Cerkev integrira nekatera spozna­
nja o človeku tudi v lastno ureditev, kolikor je ta sad človeškega ustvarjanja, - da 
bi bila bolj verodostojna, kadar zahteva od drugih, naj spoštujejo človekove pra­
vice. Še več, kako naj verniki laiki sodelujejo kot kristjani v demokratičnem raz­
pravljanju, če se o ničemer niso poprej pomenili med sabo in zato niti ne poznajo

409



cerkvenega nauka o posameznih problemih? Nikakor ne mislimo uvajati demo­
kracije v Cerkev, gre le zato, da bi v Cerkvi znova zaživele teološke in filozofske 
razprave, ki so ji bile nekoč v čast, a jih je prav v času po francoski revoluciji zatrla 
pretirana centralizacija ali pa neodločna in plašna »odgovornost«.

Če res drži, da smo vsi kristjani prejeli s krstom duhovniško, kraljevsko in pre­
roško službo, bi morale obstajati tudi v Cerkvi strukture, kjer bi jih lahko uresni­
čevali in tako izostrili svoj verski čut ter se kot katoličani uspešneje vključevali v 
družbeno razpravljanje o usodnih vprašanjih sožitja in življenja.

Zdi se, da obstajajo določene strukture edinole za opravljanje duhovniške 
službe, saj verniki laiki lahko sodelujejo pri evharistiji z molitvijo in z »et cum spi­
ritu tuo«. Kaj pa kraljevska služba? Kje in o čem lahko verniki laiki soodločajo? In 
preroška? Kje in kdaj je zaželen in morda upoštevan njihov svet ali celo poštena, 
dobronamerna in konstruktivna kritika? O vsem tem se sicer veliko govori tudi v 
uradnih dokumentih, toda doklerverniki laiki ne morejo institucionalizirati svojih 
pravic in soodgovornosti za vso Cerkev in njeno poslanstvo v določlenih struktu­
rah, bo vse ostajalo pri vedno znova ponovljenih besedah in spodbudah. Brez 
takih struktur je katoliška Cerkev izrazito elitistično-klerikalno urejena. Brez 
ustanov, kjer lahko pride do besede tudi v verni skupnosti vsak vernik laik, da bi 
tudi tako uresničeval svojo krščansko svobodo in odgovornost, ne bo Cerkev za­
nimiva za sobobnega človeka. Ta ni nedojemljiv za duhovne vrednote, o tem do­
volj zgovorno pričujejo vedno nova duhovna gibanja in sekte, vendar pa hoče biti 
njihov dejavni nosilec, ne pa predmet takšne ali drugačne indoktrinacije. Tega 
premika v miselnosti in teženju ljudi pa ne morejo zadovoljivo upoštevati cerk­
vene strukture, ki so nastale v drugih časih, miselnosti in teženjih.

Krog je sklenjen. Sistem razpravljanja, iskanja, sodelovanja in odločanja v 
Cerkvi kaže na to, da še nismo »popolni kristjani, ker smo slabi demokrati« (t. j. 
sogovorniki, soposlušalci, sodelavci ...), če parafraziramo (prihodnjega) Pija VII. 
Naš cilj danes ostaja torej »odgovorna Cerkev« navzven in navznoter, kajti ta 
dvojna usmerjenost je enako neločljiva kot sta neločljivi svoboda in odgovornost. 
Tudi če se nam ta cilj izmika, ne smemo odnehati, saj gre za verodostojnost evan­
gelija in naše vere v sodobnem svetu, ki je tak, kakršen je, tudi po zaslugi tako 
»revolucionarne« trojice (svoboda, enakost, bratstvo), kakor Jezusovega evangeli­
ja in njegove Cerkve.

Povzetek: Drago Ocvirk, Kristjani ter francoska revolucija takrat in danes

S francosko revolucijo je konec krščansko-fevdalnega sveta. Prispevek katoličanov v 
začetku revolucije leta 1789 in pri sestavljanju Deklaracije o pravicah človeka in državlja­
na je nadvse pomemben. Ker pa si je Skupščina prilastila pravico do urejanja čisto verskih 
zadev, se je Cerkev vse bolj odmikala od revolucije, dokler ni postala njena žrtev in na­
sprotnik. V tem stoletju je Cerkev počasi sprejela revolucionarna načela o enakosti, svo­
bodi in bratstvu in je postala v spremenjenih družbenozgodovinskih okoliščinah eden od 
glavnih branilcev in pospeševalcev človekovih pravic v svetu.

410



Summary: Drago Ocvirk, Christians and the French Revolution Then and Today

The French Revolution implied the end of the Christian feudal world. The role of Catho- 
lics at its commencement in 1789 and their contribution to the formation of the Declara- 
tion o fth e  Rights ofMan and Citizen v/ere considerable. Since the Assembly usurped the 
right of regulating religious matters, the Church progressively shifted away from the Revo­
lution until it became its victim and opponent. During the present century, the Church 
adopted the revolutionary principies of Equality, Liberty and Fraternity. In the changed 
social and historical situation, it became one of the chief advocates and promoters of hu­
man rights in the world.

1 Iz pridige na polnočnico leta 1797 kardinala Luigija Barnabe Chiaramontija, škofa v 
Imoli, kasneje papeža Pija VII. (1800—1823). Navaja J. Mathieu-Rosay, Chronologie des 
papes, Alleur, Marabout, 1988, 445.

2 Conference des eveques de France, declaration au sujet du bicentenaire de le Re­
volution frangaise, v: La documentation catholique, 1988, 1143.

3 V prvi Apologiji očita Justin (100-165) cesarju, da so ljudje obsojeni na smrt le zaradi 
krščanskega imena. »Ime ni ne dobro ne slabo: soditi je treba dejanja, ki so z njim poveza­
na. (...) Gledano po pameti, ime ne more biti razlog za pohvalo ali grajo, če ni mogoče najti v 
dejanjih ničesar hvalevrednega ali zločinskega.« (I.,4). Poudarja, da so kristjani lojalni dr­
žavljani, saj so »prvi pri plačevanju davkov in prispevkov (...) in to po Kristusovem naročilu. 
Mi častimo samo Boga, toda vvsem drugem pa vas radi ubogamo.« (L, 17). Prav zaradi svo­
jega Boga so kristjani tujek v rimskem političnem sistemu. Justin se tega zaveda: »Ljudje 
nas razglašajo za ateiste. Da, gotovo, to priznavamo, smo ateisti teh samozvanih bogov, 
toda mi verujemo pravemu Bogu, očetu pravičnosti, modrosti in drugih kreposti, v katerem 
se ne mešata dobro in zlo. Z njim častimo (...) Sina, ki je prišel od njega (...) in preroškega 
Duha.«(I., 6).

4 J.-J. Rousseau, Du Contrat Social, Vlil.
5 C. Lefort, L'invention democratique. Les limites de la domination totalitaire, Pariš, 

Fayard, 175.
6 F. Furet, D. Richet, prav tam, 9.
7 F. Furet, D. Richet, prav tam, 127.
8 Mgr. P. Eyt, L'Eglise, La Revolution frangaise e t les revolutions, v: Communio, XIV, 

3-4, 1989, 115.
9 Prim. F. Lefebvre, La grande peur de 1789, suivi de Les foules revolutionnaires, 

Pariš, Armand Collin, 1988, 272.
10 F. Furet, D. Richet, La revolution frangaise, Paris, Fayard, 1973, 101.
11 F. Furet, D. Richet, prav tam, 101.
12 Y.-M. Hilaire, Droits deVhomme, droits de la personne,\: CommunioXIV, 3-4,1989, 

143.
13 Deklaracija je razglašena »v navzočnosti in pod zaščito najvišjega Bitja«. Izraz najviš­

je Bitje ne pomeni nikakršnega deističnegaboga, marveč je del krščanskega besednjaka v 
17. in 18. stoletju. Deističen odtenek dobi šele pri Robespierru. Prim. J. Deprun, A la fete de 
l'Etre supreme: 'les noms divins’ dans deux discours de Robespierre, v: Annales histori- 
ques de la Revolution frangaise, n. 2/1972; isti avtor, De Descartes au romantisme, Pariš, 
1987, 157-176.

14 Navaja F. Furet, D. Richet, prav tam, 131.
15 Fille alnee de 1'Eglise - prvorojena hči Cerkve - je bila namreč ponosna na svojo 

precejšno neodvisnost od Rima in skrbno varovala galikanske posebne pravice pred rim­
skim centralizmom.

16 Navaja F. Furet, D. Richet, prav tam, 133.
17 F. Furet, D. Richet, prav tam, 170.

411



18 V prikazu cerkvene reakcije na Kleriško civilno ustavo se opiram na razpravo J. 
Chaunu, La Constitution civile du Clerge,\: Communio, n. XIV, 2-3, 1989, 34-46. Cerkvenih 
dokumentov ne navajam posebej, ampak le avtorjeve izvirne misli. Ko je bila moja razpra­
va že napisana, je izšel v Etudes 9 (1990) 249-292 članek La Constitution Civile du Clerge, 
kjer Rene Moulinas predstavlja miselnost poslancev in jedro spora s Cerkvijo. Njegov pri­
kaz dodatno osvetli totalitarno miselnost poslancev in razloge za njihovo nesposobnost, 
da bi bili zrelativizirali lastno politično moč.

19 Navaja J. Chaunu, La Constitution civile du Clerge, v: Communio, n. XIV, 2-3,1989,38.
20 J. Chaunu, prav tam, 42.
21 Abbe Sicard, Lancien clerge de France: les eveques pendant la Revolution, t.2, 

Pariš, Lecoffre, 1899, 502.
22 H. Taine, Les origines de la France contemporaine, 1.1, Pariš, Robert Laffont, 1986 

439.
23 Navaja J. Mathieu-Rosay, prav tam, 440.
24 Navaja J. Mathieu-Rosay, prav tam, 444.
25 Navaja J. Mathieu-Rosay, prav tam, 444.
26 Mgr. P. Eyt, prav tam, 118.
27 Navaja P. Pierrard, Eglise e t la Revolution, 1789-1889, Paris, Nouvelle Cite, 1988, 

84.1.
28 Navaja M. Boffa v: Dictionnaire critique de la Revolution frangaise, Pariš, Flamma- 

rion, 1988, 665.
29 Mgr. P. Eyt, prav tam, 118.
30 Navaja J. Mathieu-Rosay, prav tam, 455.
31 Navaja P. Pierrard, Eglise e t la Revolution, 1789-1889, Pariš, Nouvelle Cite, 1988 

136.
32 J. Mathieu-Rosay, prav tam, 462.
33 Jean-Paul II., Homelie a la Messe de Bourget, ler  juin 1980, v: La documentation 

catholique, 1980, 585.
34 B. Plongeron, L'Eglise e t les Declarations des droits de 1'homme au dix-huitieme 

siecle,\: Nouvelle revue theologique 101 (1979) 372-373.
35 Navaja Mgr. P. Eyt, prav tam, 122.
36 36 Prim. C. Lefort, L'invention democratique. Les limites de la domination totalita- 

ire, Paris, Fayard, 1981; Essais sur la politique, Paris, Seuil, 1986.

412



Anton Štrukelj

Poslanstvo redovnikov v spremenjenih razmerah 
in možnosti za vrnitev k prvotni 

karizmi ustanoviteljev*

Za začetek naj navedem odlomek iz preroka Ezekijela, saj slikovito označuje 
tudi naš današnji položaj in nakazuje novo upanje: »Roka Gospodova je prišla 
nadme. Gospod me je peljal ven ter me postavil sredi doline, ki je bila polna 
mrtvaških kosti. Vodil me je krog in krog mimo njih. In glej, bilo jih je silno veliko 
po dolini; bile so zelo suhe. Vprašal me je: 'Sin človekov, ali bodo te kosti ožive­
le?' Odgovoril sem: 'Vsemogočni Gospod, ti veš.'

Tedaj mi je rekel: 'Prerokuj nad temi kostmi in jim reci: Suhe kosti, čujte Gos­
podovo besedo! Tako govori vsemogočni Gospod tem kostem: Glejte, pošljem 
duha, da oživite! Dam svojega duha v vas, da oživite in vas zopet naselim v vaši 
deželi. Tedaj spoznate, da sem jaz, Gospod, to rekel in izpolnil', govori Gospod« 
(Ezk 37, 1-5.14).

Ko je prerok Ezekijel prejel to besedo, je živel v izgnanstvu med svojimi roja­
ki, daleč proč od svoje domovine Izraela. Položaj se je zdel popolnoma brezizho­
den. Nobenega upanja ni bilo, da bi se kaj spremenilo. Vse je zamrlo. Tako se je 
zdelo. V tem brezupnem položaju zasveti luč: Bog bo izlil svojega oživljajočega 
Duha in pobite kosti bodo spet zaživele.

Te spodbudne besede so sporočilo tudi za nas. To so besede za vso Cerkev, 
za vse ljudi in celotno stvarstvo. To so preroške besede, ki zgovorno osvetljujejo 
naš sedanji zgodovinski trenutek. Bog je obiskal svoje ljudstvo, »da razsvetli te, ki 
sede v temi in smrtni senci, da naravna naše noge na pot miru« (Lk 1, 79).

Letošnji redovniški dan je posvečen zelo živi tematiki: »Poslanstvo redovni­
kov v spremenjenih razmerah in možnosti za vrnitev k prvotni karizmi.« Med da­
našnjim poslanstvom redovnikov in prvotno karizmo redovnih ustanoviteljev 
obstaja živa povezanost. To je povezanost med reko in njenim izvirom, ki trajno 
žubori. Svetniki so se povsem žrtvovali, pustili so se do kraja uporabiti in izrabiti v 
služenju tistim, »za katere je Gospod sam izrecno skrbel: za uboge, bolne, zapuš­
čene, prizadete, razočarane in zablodele,« za vse, ki so bili potrebni kakršne koli 
pomoči. Da bi skrb za te ljudi tudi danes v Cerkvi ostala živa in da o tisti radikal­
nosti hoje za Kristusom, kakšno so prvotno uresničevali sveti ustanovitelji in 
ustanoviteljice, ne bi le pripovedovali, marveč jo vidno in konkretno živeli naprej, 
za to smo danes tukaj. K temu smo poklicani. To je vaše posebno poslanstvo.1

413



1. Med krizo in upanjem

Danes pogosto navajajo dve ugotovitvi: redovi so v krizi, redovi so aktualnejši 
in času primernejši kakor kdajkoli prej. V smislu teh dveh nasprotujočih si trditev 
hočemo na kratko razmisliti o krizi in aktualnosti redovništva v našem času.

Glede krize redov je spregovorila sinoda nemških škofij v uvodnem delu svo­
jega dokumenta o duhovnih skupnostih. »Redove kakor skoraj vse institucije v 
Cerkvi in družbi je zadela kriza, ki gre pri redovih često do dna njihovega obstoja. 
Mnogim se smisel njihove poklicanosti znotraj njihove skupnosti, vsaj takšne ka­
kršno doživljajo sami, ne zdi več čisto jasen. Pomanjkanje ali popoln izostanek 
naraščaja, izstopi, postaranost in s tem preobremenitev sedanjega in mlajšega 
rodu so značilnosti trenutnega položaja. Tako podoba sedanjih redov ne deluje 
več privlačno. Samostani in redovniki sodijo za mnoge, tudi za prepričane kristja­
ne, v poseben svet. Le nekateri se še zavedajo, kakšen pomen imajo ne le novej­
še skupnosti, ampak tudi redovi v trenutnem procesu preobrazbe Cerkvedn sve­
ta.2 Najhujša je kriza identitete, ki jo v globini določata pomanjkanje duhovnosti 
in molitve. To nas preseneča, saj vemo, da je zadnji cerkveni zbor tako izčrpno 
govoril o redovniškem življenju kakor le malokateri koncil poprej. Ista sinoda na­
vaja nekatere razloge krize: Vzroki za to so mnogoplastni. Prepad med svojstve­
nim samostanskim svetom in sodobno družbo je postal prevelik. Ponekod še 
vedno težko prenašajo neizogibno napetost med karizmo in institucijo. Prenova 
redovniškega življenja, ki jo je naročil drugi vatikanski cerkveni zbor, ponekod še 
ni prinesla vidnejših sledov. Znatne negotovosti so nastale bodisi s prenaglo 
opustitvijo dragocenih izročil bodisi s krčevitim oklepanjem preživelega. Nove 
pobude in poskuse otežuje pomanjkanje jasno zastavljenih ciljev v skupnosti. 
Bojazen pred trajno vezanostjo in tudi dvom, ali življenje v samostanu pušča do­
volj prostora za uresničenje osebnosti, mladim ljudem otežuje odločitev za tak­
šen poklic«.3

Kljub navedenim težavam pa nikakor ni mogoče prezreti, kako si redovi zelo 
resno prizadevajo, da bi se prenovili vživljenju in duhovnosti, ter si zastavili nove 
naloge v duhu evangelija in svojih ustanoviteljev. Mnogi iščejo ustrezne oblike 
svojega apostolskega delovanja. Redovniki se zavestneje posvečajo poglobljeni 
molitvi in skupnemu življenju. Priznanje gre številnim redovnikom in redovnicam, 
ki so v vseh teh letih, ne glede na uspeh ali zavračanje in celo preganjanje, veli­
kodušno in zvesto vztrajali v svojem poklicu. Morda bodo prav te žrtve in molitve 
ostarelih vir nove rodovitnosti. Zaupati je treba v božje delovanje. Sveti Duh de­
luje tudi danes, in sicer morda pravv tistih skupnostih, ki so šle skoz hude viharje. 
»Čas je poln stisk. A vendar ni Kristus še nikoli hodil mogočneje skoz zemeljski 
čas,« je zatrdil kardinal J. H. Newman. Prav danes, ko se dozdeva, da je Kristusova 
stvar in tudi hoja za Kristusom v smrtnem boju, je prihod Svetega Duha razločne­
je občuten in služenje bratom dragocenejše, privlačnejše in lepše kakor kdajkoli. 
»Težave, velike težave so vedno bile; ne smemo misliti, da so le v našem času. 
Toda v velikih krizah Cerkve so bili ravno redovi tisti, ki so odločilno prispevali k 
prenovi.« Te besede navaja kardinal Avguštin Mayer, ki ima kot bivši tajnik kon­
gregacije za redovništvo in svetne institute nedvomno širok pregled nad današ­
njim stanjem v Cerkvi in svetu.4

Bolj kakor vsi pojavi krize je danes na mestu beseda upanja in zaupanja. V tej 
pozitivni naravnanosti naj bosta vsaj v glavnih potezah nakazana utemeljitev in 
pomembnost redovništva. Balthasar pravi, da ima redovništvo za najpomemb­
nejšo postavko v današnji Cerkvi. A ne samo redove, temveč sploh življenje po
414



evangeljskih svetih. »Polnost subjektivne hoje za Kristusom je v evangeljskih sve- 
tihxVsaka pristna reforma Cerkve in prvotnega duha evangelija izhaja vedno iz 
Jezusovih svetov. »Življenje evangeljskih svetov bo ostalo čuvar neokrnjenosti in 
celovitosti evangelija vse do konca sveta. Cerkev bo v vsaki dobi tako živa, kakor 
bodo v njej živi aktivni in kontemplativni redovi. Kajti Kristusov svet in svetost sta 
v najbolj notranjem odnosu«.5

Kristus ni le na jviš ji vzor življenj a po evangel j skih svetih, ampak j e to živi j enje 
samo. Kar svetuje svojim učencem, izvršuje najprej sam. Njegovo bitje je večna 
zaobljuba Očetu, tako da postaja v občestvu Svetega Duha Očetova popolna po­
doba. To, kar Jezus povzema in priporoča v evangeljskih svetih, je substanca nje­
govega lastnega življenja.

Začnimo pri devištvu: Jezus in njegova mati nista imela »izkustva« zakona, ra­
zen v vzvišenem smislu, ki je vsebovan znotraj njunega devištva. Ta smisel je ne 
samo duhoven, moralen, ampak tudi realen, še več, učlovečeni smisel: Marija po­
stane mati kot devica (in nikakor ne narobe). Kot učlovečeni, a deviški postane 
Kristus ženin »telesne«Cerkve, ki pa more biti telesna le, ker je deviška. Kdor to­
rej resno trdi, da deviškemu kristjanu manjka človeško ali krščansko izkustvo, ta 
se spozabi neposredno nad Kristusom in Marijo in zakonitostjo skrivnostnega te ­
lesa, v katerem so udje po milosti deležni izkustvenih oblik Glave. Isto velja gle­
de uboštva, saj človeku res ni treba imeti posesti, da bi vedel, koliko so zemelj­
ske stvari vredne v dobrem kakor v slabem. Tudi Kristus je za nas živel v popol­
nem uboštvu. To velja najgloblje glede pokorščine, ki je bila naravnost povzetek 
Kristusovega življenja na zemlji in ravno ter izključno tisto, s čimer je odrešil in 
nazaj obrnil svet, ki je bil v nepokorščini odpadel od Boga. Kdor ni voljan iti v to 
poslednje in najbolj skrito, tisti pač nikoli ne bo ničesar razumel. Kristus ni sledil 
svojemu višjemu navdihu, tudi ne kot človek svojemu lastnemu božanstvu, am­
pak Svetemu Duhu, da ga je vodil in mu je razkrival Očetovo voljo in ki je bil tako 
kakor Oče druga oseba. In Sinova rodovitnost in odrešilnost sta bili samo v tem, 
da se je iz ljubezni do Očeta brezmejno in brezpogojno odpovedoval lastni volji, 
da bi bil tako v popolni odprtosti za Očeta pripravljen na vse. V tem smislu je bila 
tudi Marija s svojim »zgodi se«, ki ga je sprejela prav tako brezmejno, prva 
kristjanka.

To trinitarično skrivnost je Kristus podaril naprej svoji Cerkvi v evangeljskih 
svetih. V svojem bistvu so sveti neodstranljivi, z njimi Cerkev stoji in pade. Kdor 
se jih zločinsko dotakne, ne da bi morda to vedel, so dotakne skrivnosti, ki je v 
osrčju Cerkve. In kdor v kakem času slabi njihovo svetlobno moč, neposredno in 
nujno poškoduje svetlobno moč Cerkve.

Redovniški stan je bil in bo ostal najodličnejša oblika hoje za Kristuom, to je, 
nedeljenega služenja Kristusovemu odrešenjskemu poslanstvu. Redovniški stan 
ostaja — od svojih prvih velikih oblikovalcev Antona in Pahomija dalje — bolj ko 
vsi drugi življenjski izrazi Cerkve naj pristnejši učinek evangeljskega duha. Zato 
»Cerkev ljubosumno bdi nad pristnim duhom svojih redov; in kakor se zelo veseli 
ob njihovi mnogoterosti, tako močno hoče v vsakem od njih prepoznati pristnega 
duha evangelija. Iz dvatistočletnega izkustva Cerkev danes ve — tudi če se zdi, da 
mnogi kristjani na to pozabljajo — da vsa 'Propaganda fidei’ in sleherna organizaci­
ja v cerkvenem območju ostaja navsezadnje brezplodna, če ne stoji zadaj živ­
ljenjska moč molitve in žrtve, ki se kot poslušna, uboga in čista ljubezen hrani iz 
izvirov križane ljubezni božjega Sina.«

Ker je bistvo Boga neskončna rodovitnost, je uboštvo le izraz bogastva lju­
bezni, devištvo le izraz rodovitnosti ljubezni in pokorščina le izraz svobode v slu­

415



ženju. »Kdor ljubi, bo imel za svojo najvišjo svobodo to, da ne izvršuje svoje volje, 
ampak voljo ljubljenega. Svoje največje bogastvo bo videl v tem, da nima ničesar 
razen tega, kar mu podarja ljubljeni. In kot svojo najvišjo rodovitnostbo cenil to, 
da more biti kakor posoda, ki je pripravljena za vsako oplajajoče seme ljubljene­
ga.« Zato je treba vedeti, da »nihče ni svobodnejši, kakor kdor je poslušen Bogu; 
nihče ni rodovitnejši, kakor kdor je čist; nihče ni bogatejši, kakor kdor ne more 
imeti v posesti ničesar lastnega.«

2. Redovi iščejo svoj prostor v današnjem svetu in Cerkvi

Ali je bilo v Cerkvi, v njeni zgodovini zadnjega tisočletja, kljub vsem nemirom 
kaj trdnejšega kakor redovi? Ali se niso redovi v vseh nazadovanjih zaradi notra­
nje zaspanosti vendarle vedno znova prenovili in prestali vse viharje časa? Po­
mislimo samo na francosko revolucijo, ki je redovništvo v srednji in zahodni Evro­
pi skoraj zadušila. In danes kar naenkrat, tako rekoč čez noč, ta negotovost! Koncil 
je hotel prenovo redovniškega življenja; nastal pa je pravi vihar. Tega silnega 
prenovitvenega vrenj a v celotni Cerkvi seveda ni mogoče ločevati od izredno na­
glih sprememb v družbi. Nemir in negotovost, iskanje novih oblik sožitja, priza­
devanje za spravo in polaganje novih temeljev za bolj humano prihodnost—vse 
to je tudi usoda redovnikov v našem svetu in Cerkvi. Ljudje hočejo boljši svet. 
Kdo jim bo pokazal pot in sredstva pri uveljevljanju pravičnosti in solidarnosti? 
Ali nimajo prav redovniške skupnosti pri tej graditvi bolj božjega in s tem bolj 
človeškega sveta nenadomestljivo vlogo?

Redovi iščejo svoje mesto v današnjem svetu in Cerkvi. V nasprotju z razsvet­
ljenstvom — ob koncu 18.in začetku 19. stoletja — so si redovi pridobili ugledno 
mesto v družbenem dogajanju. Potrebe tedanjega časa — zlasti vzgoja mladine 
in skrb za bolne ter ostarele — so narekovale ustanovitev številnih kongregacij. 
Samo v obdobju 15 let (1850 do 1865) je iskalo 150 kongregacij potrditev pri sv. 
sedežu. Te skupnosti so tudi pri nas opravile velikansko delo.

Po zadnji vojni se je položaj pri nas kakor tudi v drugih socialističnih deželah 
bistveno spremenil. A tudi v najhujših razmerah ni vse propadlo. Nasprotno. »Pri 
vsej nesreči, nad katero vzdihujemo, ni šlo katoliški Cerkvi še nikoli bolje kakor 
zdaj, seveda če gledamo na to, kar je bistveno.«Te besede je zapisal Adam Moh- 
ler ob skoraj popolnem uničenju stare cerkvene ureditve v Nemčiji spričo sekula­
rizacije v prvi polovici prejšnjega stoletja.6 V nekem pogledu veljajo njegove be­
sede tudi za naše povojne razmere. Kaj bomo rekli šele za Cerkev v Sovjetski 
zvezi in drugih komunističnih režimih? Kdo bo spet pozidal porušene cerkve in 
samostane? Kdaj se bodo ljudje spet zbirali k čudovitemu bogoslužju? Kdo bo 
oživil zamrlo petje na Sinaju? Zdi se, kakor da se je po sedem destih letih končalo 
še eno babilonsko suženjstvo. »In peklenska vrata je ne bodo premagala...«

Danes je treba popraviti nastalo škodo in ozdraviti globoke rane. Pri mnogih 
naših sodobnikih ugotavljamo, da so izgubili čut za Boga in sploh za duhovne 
vrednote. Redovniki morajo poznati stiske soljudi, da bi jim mogli služiti. Redov­
niške skupnosti morajo morajo danes v spremenjenih razmerah iskati svoj pro­
stor v Cerkvi in v svetu ter izpolniti svoje poslanstvo v skladu s svojim prvotnim 
poslanstvom.

J. B. Metz pravi v svoji znani knjigi Zeit der Orden, da bi morali biti redovi na 
osnovi hoje za Kristusom, ki jih obvezuje, da se zavzemajo za uboge, zatirane in 
brezpravne, »apokaliptičen trn v meso», »šok terapija Svetega Duha za vesoljno 
Cerkev«.7 Res, kolikokrat so to že bili in naj bodo to še naprej. Toda ali moremo

416



to sami narediti ali celo programirati? Ali za to zadostuje že poklicanost k hoji 
za Kristusom po poti evangeljskih svetov? Ali si moremo predstavljati, da bi bil 
asiški ubožec božji izzivalec? Čeprav mu je Križani naročil, naj popravi razpadajo­
čo Cerkev, in se je tega prenovitvenega dela tudi lotil, je bil vendar Križani njego­
vo vse. »Zdi se mi,«pravi letos umrli jezuit Friedrich Wulf, urednik revije Geist und 
Leben in odličen poznavalec redovništva, »da je jedro redovniške poklicanosti v 
tem, da se s Kristusom razlastimo, da nočemo več razpolagati sami s seboj, am­
pak se damo na voljo. Da ne programiramo sami božjega dela, ampak se damo 
na voljo v upanju, da bomo vedno znova zaslišali božji glas in ga oznanjali. Bog 
sam naj nas vpreže in nas pošlje, kamor hoče. Ob takšnih ljudeh bi se spet mogli 
naučiti upanja. Morda nam bo Bog poslal tudi preroke, svetnike, a zanje moremo 
le moliti. Bog tudi danes ni daleč od nas».8

3. Puščava ali tržnica

V čem je osnovno, bistveno in neodtujljivo poslanstvo duhovnih skupnosti? 
Temeljno poslanstvo duhovnih skupnosti je v tem, da so kot skupina, ki ima svoj 
izvor v evangeljskem klicu k hoji za Kristusom, s svojim načinom življenja in s svo­
jim služenjem Bogu in ljudem živo znamenje in orodje odrešenja, ki je nastopilo 
s Kristusom. Ta naloga obvezuje vse skupnosti, da vsaka po svoje živi evangelij.

Skupna sinoda nemških škofij takole opredeljuje vlogo duhovnih skupnosti v 
Cerkvi: »Duhovne skupnosti so bile često božji klic njihovemu času. Prav v njiho­
vih začetkih in tam, kjer je izvir ostal živ, so iz njih izšle trajne pobude. Duhovne 
skupnosti so bile celice krščanske prenove, bile so občestva molitve. Lotevale so 
se novih nalog, ki so bile za poslanstvo Cerkve življenjskega pomena in so se po­
svečale reševanju vprašanj in stisk svoje dobe. Sedanji nemir kliče po podobni 
pomoči. Ko ljudje iščejo smisel življenja, pričakujejo od duhovnih skupnosti 
orientacijo, versko spodbudo, navajanje k molitvi in meditaciji, pričevanje brat­
skega sožitja in odprtost do soljudi. Njihov odnos do imetja, spolnosti, uspeha, 
življenjske blaginje in kariere naj opozarja na tisti red vrednot, ki ustreza 
evangeliju.»9

Tako je torej zarisano osnovno poslanstvo redovniških skupnosti v Cerkvi in 
svetu. Glede tega, kako so uresničevali to poslanstvo, je bilo vseskozi veliko raz­
novrstnih oblik. V jedru pa je vse te oblike žiljenja in delovanja mogoče povzeti v 
dve načelni usmeritvi. Ali naj redovnik služi Bogu in ljudem v »puščavi ali na tržni­
ci«? V zahodnem meništvu je vedno obstajala napetost med obojim. Ali naj se 
menih umakne v puščavo, da bi molil in bil sam z Bogom? Ali naj se napoti med 
ljudi, da bi se zavzemal zanje? Ta napetost je res problem in redovnik se mora 
učiti, da ga zna reševati sam zase, a o problemu mora vedno znova premišljevati 
vsaka skupnost, da bo mogla dati prednost ustreznemu.

Drugi vatikanski cerkveni zbor v svojem odloku Perfectae caritatis poziva re­
dovnike, da se spet zamislijo v svoje začetke, da znova odkrivajo in premislijo 
duha svojih ustanoviteljev, kako bi nam ti v potrebah modernega sveta mogli biti 
v pomoč. Izzivalna naloga!10

Ali je možna pot, po kateri bi mogli združevati akcijo in kontemplacijo? V ne­
kem smislu obstaja samo takšno krščansko delovanje v svetu, ki izvira iz kontem- 
placije. Mati Terezija, redovnica, ki je 27. avgusta letos dopolnila osem deset let, 
je takole izrazila svojo najglobljo željo po molitvenem življenju: »Smo kongregaci­
ja kontemplativnih redovnic sredi sveta. Ko ne bo več ubogih, lačnih in gobavih, 
se bomo mogle umakniti v samostan, da bi se popolnoma posvetile molitvi.« Ta

417



njena osnovna naravnanost je hkrati učinkovita tudi v socialnem, ekumenskem in 
evangelizacijskem pogledu. Ne le delo, ki ga mati Terezija opravlja s svojimi ses­
trami, ampak njena prežetost s Kristusom prevzame in pretrese ljudi. To je priče­
vanje, ki gre onkraj statistično ugotovljivih podatkov. Njena kongregacija obstaja 
štirideset let in šteje 424 hiš s 3.500 sestrami, ki delujejo v 95 deželah.11

A kot rečeno, zunanji podatki niso tako pomembni. »Kar je v nas, je večje ka­
kor mi. Torej je vsebina večja kakor posoda. Če se posoda pri tem razbije ali vse­
bina samo razlije, je vseeno. Samo eno je pomembno: to, da podajamo sporočilo 
naprej,«je rekla A. von Speyr.12

Podobno misel je izrazila sv. Terezija iz Lisieuxa: »Najbolj vneti kristjani, du­
hovniki, mislijo, da pretiravamo, in da bi morale služiti z Marto, namesto da žrtvu­
jemo Gospodu posodo svojega življenja z vsem vonjem, ki je zaprt v njej. A kaj 
zato, če posode počijo, ko tolažimo Jezusa in ko je svet primoran, naj hoče ali ne, 
zaznati vonj, ki se razliva iz njih in čisti okuženi zrak, ki ga v nekom diha naprej«.13

4. Karizme ustanoviteljev

Podnaslov Karizme ustanoviteljev je zelo značilen. O teologiji redovnih usta­
noviteljev so začeli govoriti sorazmeroma pozno.14 Rene Laurentin pripominja, 
da v teoloških slovarjih in leksikonih, ki so izšli v prvi polovici našega stoletja, 
sploh ni najti besede karizma.15 Po drugem vatikanskem cerkvenem zboru pa se 
je teološko razmišljanje o karizmah polagoma poglobilo. V katoliškem območju 
nedvomno pripada Karlu Rahnerju zasluga, da je obrnil pozornost na to tematiko 
tako pri teologih kakor pri celotni Cerkvi.16 Danes je razpravljanje o karizmah17, o 
karizmatični razsežnosti novih cerkvenih gibanj 18 in celo o karizmi in cerkvenem 
pravu19 v teologiji zelo živo.

Zadnji koncil je uporabljal besedo karizma enajstkrat, iz nje izvedeni pridev­
nik karizmatičen pa trikrat. Poleg tega gre večinoma le za kratke pripombe, z iz­
jemo dveh mest, ki sta ekleziološko res pomembni. »Te karizme, bodisi izredne 
bodisi tudi preprostejše in bolj razširjene, so potrebam Cerkve nadvse primerne 
in koristne«(C 12,2). »Pastirjem pripada naloga, da sodijo o pristnosti in pravilni 
uporabi teh karizem, ne da bi Duha ugašali, marveč da bi vse preskušali in ohra­
njali, kar je dobro (prim. 1 Tes 5,12.19.21 )«(LA 3,3). Teološki pomen nauka zadnje­
ga koncila o karizmah je vsekakor velik.20

Janez Pavel II. je že v svojem prvem nagovoru vrhovnim predstojnikom moških 
redov poudaril pomembnost karizem redovnih ustanoviteljev: »Vsak od vaših re­
dovnih ustanoviteljev je imel po navdihu Svetega Duha, ki ga je Kristus obljubil 
svoji Cerkvi, posebno karizmo. Za Kristusa je bil izredno 'orodje' v njegovem 
odrešenjskem delu, orodje, ki prav na ta način živi dalje v zgodovini človeštva. 
Cerkev je te karizme polagoma sprejemala, jih presojala in, če jih je imela za pri­
stne, se je zanje zahvaljevala Gospodu ter jih skušala 'ohraniti' v življenju skup­
nosti, da bi mogle obroditi vedno več sadov.«21 Papež vedno znova poudarja zve­
stobo karizmi redovnega ustanovitelja.

»Biti zvest karizmi ustanovitelja pomeni biti zvest duhu svojih ustanoviteljev, 
njihovim evangeljskim namenom ter zgledu njihove svetosti,«je zapisano v apo­
stolski spodbudi Pavla VI. »O obnovi redovniškega življenja.«22

Prvi opis karizme najdemo v dokumentu Navodila za odnose med škofi in re­
dovniki v Cerkvi. Tam je zapisano: »'Karizma ustanoviteljev' se javlja kor 'sad Du­
ha , ki prehaja na njihove učence, da jo živijo, hranijo, poglabljajo in stalno razvija­
jo v soglasju s Kristusovim telesom, ki nenehno raste.«23
418



Neredko se zgodi, da karizma nekako preseneti ljudi. S seboj prinaša nekaj 
tako novega, da ljudje tistega časa na to novost sploh niso pripravljeni. »Karizme 
niso podeljene tjavdan. Bog jih marveč podarja za potrebe in stiske svoje Cerkve, 
v vsakokratni zgodovinski sedanjosti. Če karizme izvirajo od Boga, potem veči­
noma ne plavajo skupaj z modnimi tokovi, ampak vse prej, vsebujejo protistrupe 
in zdravila za nevarnosti časa.«24

To Baltasarjevo misel najdemo tudi v pravkar omenjenem cerkvenem doku­
mentu: »Vsaka pristna karizma ima v duhovnem življenju Cerkve nekaj resnično 
novega in nekaj dejavnih pobud, ki se včasih zde nadležne in povzročajo celo 
težave; ni namreč vedno lahko takoj prepoznati delovanje Svetega Duha.

Vsaki ustanovi lastna karizmatična narava zahteva tako od ustanovitelja kakor 
od njegovih učencev, da nenehno preverjajo, če so zvesti Gospodu, sprejemljivi 
za navdihe njegovega Duha, modro pozorni na razmere in znamenja časa, priprav­
ljeni vključiti se v Cerkev in se podrediti hierarhiji, drzni v pobudah, stanovitni v 
darovanju ter ponižni pri prenašanju nasprotovanj; pravo razmerje med resnično 
karizmo, ki meri na nekaj novega, in trpljenjem predstavlja zgodovinsko stalnico: 
to je povezava med karizmo in križem. Ne da bi kakor koli hoteli opravičevati ne­
razumevanje, je ta stalnica nad vse koristna pri presoji, ali je poklic pristen.

Seveda tudi navadnim redovnikom ne manjka darov, ki tudi izhajajo iz Duha, 
da bi z njimi v občestveni edinosti in v skrbi za prenovo bogatili, razvijali in po­
mlajevali življenje v ustanovi. Kako je s temi darovi in kdaj se prav uporabljajo, se 
pa vendar presoja po tem, v kakšnem soglasju so z občestvenim načrtom ustano­
ve ter s potrebami Cerkve po sodbi zakonite oblasti.»25

Zvestoba duhu ustanovitelja, zvestoba karizmi vključuje ustvarjalnost in terja 
živo sodelovanje tistih, ki hočejo nadaljevati ustanoviteljevo delo. »Karizmatična 
narava redovnega življenja se popolnoma sklada s plodno iznajditeljsko in 
ustvarjalno dejavnostjo.»26 Ustanovitelja ne bi pravilno razumeli, če bi samo po­
snemali in kopirali tiste metode, ki jih je on uporabljal v svojem času. Karizma je 
kakor drevo, ki raste in vsako leto znova rodi nove sadove.

Odnos med karizmo, lastno kakemu redu ali duhovni skupnosti, in vsako po­
samezno generacijo redovnikov je podoben odnosu med skladateljivim genijem 
in nadarjenostjo izvajalca skladbe. Čim bolj se izvajalec približa skladateljevemu 
duhu, tem bolje interpretira, poustvarja skladbo. Prvotna skladateljeva inspiraci­
ja navdihuje tudi njega. To je očitno pri velikih poustvarjalcih in dirigentih.

Razen redkih izjem so morali tudi veliki glasbeniki v šole. Podobno so tudi 
prenekateri redovni ustanovitelji svoje zamisli preverjali in dopolnjevali ob dru­
gih ustanovah, ki so jih obiskovali, študirali njihova pravila itd. Redkokatera stvar 
pade z neba.

H. U.von Balthasar je že pri petih letih igral Mozarta. Pozneje je večino svoje­
ga časa posvečal prav glasbi, modroslovju in literaturi, dokler ni doživel poseb­
nega božjega klica, naj hodi za Kristusom. Potem je tudi svoj gramofon podaril 
drugim. Že dolgo ga namreč ni več potreboval. V duhu je imel pred očmi partituro 
vseh Mozartovih oper, ki jih je znal na pamet. V ušesih mu je natanko po partituri 
zvenela čudovita glasba.27 Tako je tudi vsak redovnik poklican, naj si globoko v 
srce zapiše Gospodovo postavo in tudi duha svoje družbe.

Nekega dne pride uboga žena k Frančišku Asiškemu in ga v svoji stiski prosi za 
pomoč. »Kaj misliš,«vpraša Frančišek brata Petra, »kaj bi ji mogli dati?«Brat odgo­
vori: »Ničesar nimamo pri hiši. Ne vem, iz česa bom nocoj skuhal večerjo. Edino, 
kar še imamo, je Sveto pismo. A tega potrebujemo za vsakodnevno skupno moli- 
tev.«Frančišek mu reče: »Daj ji Sveto pismo. Naj ga proda in si omili svojo bedo.

419



Kajti v tej knjigi je zapisano, da moramo pomagati ubogim. Bogu je bolj všeč, če 
Sveto pismo podarimo in storimo, kar v njem piše, kakor če ga le beremo».28

Ali znamo biti tudi mi tako domiselni, tako ustvarjalni in predvsem tako do­
sledni? V evangeljski radikalnosti je svoboda.

5. Karizme ustanoviteljev v našem služenju

Karizma ustanoviteljev je vedno tudi odgovor na izzive določenega trenutka 
in ustreza potrebam božjega kraljestva v zgodovini. Redovni ustanovitelji so pri­
sluhnili božjemu klicu in hkrati kot božje orodje služili judem. Bili so utelešeni 
odgovor na klice sveta in potrebe po prenovi Cerkve. To so bili ljudje, ki so se 
brez pridržka dali na voljo Bogu. Služili so brez strahu, da bi kaj izgubili, saj so že 
prej dali vse, izročili so sami sebe, razlastili so se. »Kdor svoje življenje izgubi, ga 
bo našel.«

Tu želim omeniti dve konstanti: molitev in prenovo. V zgodovini redov je bilo 
vedno tako: Čim bolj je bil kak red apostolsko dejaven, tem bolj so bili ustanovi­
telji redov pozorni na to, da utrdijo svoje sinove v prvotnem duhu, da se zaradi 
ljubezni do Boga odpovedujejo vsemu. »Čim bolj zunaj v svetu je krščansko po­
slanstvo, tem bolj notranje mora biti poslani utrjen v Bogu, če naj poslanstvo 
uspe.«Bolj kakor zunanji apostolat, dela ljubezni in človekoljubja v vsakršni obli­
ki, bolj kakor kulturno delovanje, brez katerega Zahod ne bi bil to, kar je, je po­
membno skrito življenje poklicanih za odrešenje sveta. To je jedro Bogu posve­
čenega življenja; in tako postane redovništvo zaklad, ki ga je Bog zaupal Cerkvi za 
odrešenje sveta.29

Pri redovnikih sploh ne bi smelo biti omahovanja: ali Bog ali delovanje v sve­
tu. Saj je jasno, da vsa kristjanova dejavnost izhaja iz žive povezanosti s Kristu­
som: »Brez mene ne morete ničesar storiti.« Za redovnike zato še posebej velja, 
da se morajo umikati svetu, da bi mogli biti v njem še učinkoviteje navzoči. To je 
razločilna poteza krščanstva od začetka naprej. »Krščanska dejavnost je smela 
obstajati samo tam, kjer so razumeli prvotne j še poslanstvo, namreč poslanstvo 
pritrditve kontemplaciji in skupni hoji vtrpljenje.«Molitev je po besedi sv. Terezi­
je Deteta Jezusa tista Arhimedova točka, s katere je mogoče dvigniti svet s teča­
jev. Mala Terezija je spoznala, da se molitev kot pristen izraz brezpogojne pri­
pravljenosti uresničuje v 'srcu Cerkve' in je pridružena neskončni rodovitnosti 
marijanske pritrditve. Ta molitev kot najbolj notranja vzmet podeljuje vsej zuna­
nji dejavnosti Cerkve njeno brezpogojno rodovitnost.

To osnovno zakonitost moramo imeti pred očmi tudi tedaj, kadar načrtujemo 
in uresničujemo apostolske naloge. Poleg tega pa se moramo prav danes zaveda­
ti, kako z novimi možnostmi delovanja narašča tudi nevarnost, da bi se sredi svo­
jega služenja preveč približali duhu tega sveta. Nadškof dr. Šuštarje za Dies sanc­
tificationis v Stični 6.6. 1990 za izhodišče svojega premišljevanja vzel prav to apo­
stolovo svarilo: »Nikar se ne prilagajajte miselnosti tega sveta, ampak se tako 
preobrazujte, da boste prenavljali svojega duha. Tako boste lahko razpoznavali, 
kaj hoče Bog, kaj je dobro, njemu všeč in popolno« (Rim 12,2). Razlikovati moramo 
med pravim, dobrim in potrebnim prilagajanjem ljudem, razmeram, nalogam, 
kulturi, razvoju, skrbem, jeziku in govorjenju, da se ne bi odmikali ljudem. Hkrati 
pa se moramo dobro zavedati, kako nevarno je napačno prilagajanje svetu in nje­
govim slabim vplivom. Zato imamo zelo veliko dolžnost prenavljati svojega duha.

420



Prilagoditev ne pomeni kompromisa; cerkveno gledano more prilagoditev 
pomeniti le očiščenje tistega, kar se je nabralo slabega, da bi prvotna zamisel na 
novo zablestela v vsej svoji čistosti prav za sedanjost. To je dobra plat prilagodit­
ve. Kdor pa se prilagaja temu svetu, postaja pokvarjena sol. »Kdor se poroči z 
duhom časa, bo kmalu vdovec«(S. Kirkegaard). »Kdor je preveč današnji, bo jutri 
že včerajšnji.«

Papež )anez XXIII. je sklical koncil zato, da bi se v Cerkvi uresničil »aggiorna- 
mento.oDejanski namen aggiornamenta, podanašnjenja, so po koncilu razumeli 
popolnoma napačno. Cerkev naj bi se notranje tako prenovila, da bi stopila na­
sproti novim razmeram sveta iz svojih najizvirnejših moči. Iz podanašnjenja pa so 
napravili pretvezo (da govorim s Pavlom, Gal 5,13), s katero so naredili Cerkev po­
svetno. Papež in kardinal Ratzinger imata tukaj popolnoma prav: pokoncilskih 
zmed ni zakrivil koncil.»30 Mi pa smo iz aggiornamenta napravili »prilagoditev«, in 
sicer prilagoditev svetu. Ko govorimo o svetu, moramo upoštevati tisto razlikova­
nje, ki ga vsebuje že Sveto pismo, ko govori o svetu v dobrem in v slabem pom e­
nu. Pravo gledanje na svet: »Bog je svet tako ljubil, da je dal svojega edinorojene- 
ga Sina, da bi se nihče, kdor veruje vanj, ne pogubil, ampak imel večno življenje« 
(Jn 3,16). Prilagajamo se marveč svetu, ki Kristusa ne spozna in ne sprejema (1,1 Os) 
ali ga celo sovraži (15,18). To je svet v slabem pomenu, tako da nam apostol lju­
bezni naroča: »Ne ljubite sveta ne tega, kar je na svetu. Če kdo ljubi svet, ni v njem 
Očetove ljubezni. Zakaj karkoli je na svetu, poželenje mesa in poželenje oči in 
napuh življenja, ni od Očeta, ampak od sveta. In svet prejde in njegovo poželenje; 
kdor pa dela po božji volji, ostane vekomaj«(1 )n 2,15-17). Ali niso prav evangeljski 
sveti tri možnosti, kako plavati proti toku sveta in se ustavljati navedenim trem 
zablodam? Kakor vsi kristjani s krstom odmrjejo svetu, da bi s Kristusom živeli 
novo, skrito življenje v Bogu, tako se redovniki z zaobljubami še bolj zavežejo tej 
krstni poklicanosti. »Odmreti svetu (kakor mora to v krstu storiti in potrditi vsak 
kristjan) ne pomeni bežati pred svetom. V Kristusu odmreti svetu pomeni skupaj 
s Kristusom se žrtvovati za svet in v njegov blagor.«

»Zato krščanski odgovor — ta edini more zadovoljiti človekovo srce — ni umo­
vanje, ni skupek norm, ni politična ideologija. Pač pa je pričevanje Jezusa Kristu­
sa, tukaj in sedaj, v isti stvarnosti in v isti novosti kakor pred dvatisoč leti.»31

Preden se torej lotimo svojega poslanstva v svetu, moramo upoštevati te za­
hteve. »Položaj Cerkve je danes izredno resen.« Zato je tudi nam namenjeno 
vprašanje: »Ali si pripravljen dati življenje za Kristusa?«32 Tako so se nameč spra­
ševali veliki redovni ustanovitelji, npr. sv. Ignacij Lojolski: »Kaj naj storim za Kri- 
stusa?«ali sv. Vincencij Pavelski: »Kristusova ljubezen nas priganja.«

S takšno pripravljenostjo in s takšnim notranjim razpoloženjem naj bi se tudi 
mi lotevali odgovornih nalog, ki nas čakajo. Danes stojimo pred vsakovrstnimi iz­
zivi. V dialogu s svetom, v služenju človeku, v zvestobi karizmi redovnih ustanovi­
teljev! Ne smemo le naštevati, kaj vse so ti veliki ljudje Cerkve storili v svojem 
času. Danes smo na vrsti mi. Z vsemi močmi in razpoložljivimi sredstvi moramo na 
delo! Danes moramo storiti tisto, kar bi bili oni storili na našem mestu. Namesto 
golega posnemanja je treba iskati novih možnosti za nadaljevanje istega poslan­
stva v spremenjenih razmerah. Gotovo redovniki v svojih skupnostih razmišljate o 
novih izzivih časa in o možnostih, kako danes nanje odgovarjati.33 Spremenjene 
razmere prinašajo nova upanja in nova pričakovanja. Redovniki sami upate in pri­
čakujete, da boste mogli neovirano in v vsej polnosti zaživeti svoje poslanstvo. 
Prav tako pa tudi naš čas, naša Cerkev in naši ljudje od vas pričakujejo, da boste 
odgovorili na njihova pričakovanja in prispevali svoj nenadomestljivi delež pri

421



prenovi. Prav je, da se tega zavedamo. Kar morete storiti vi, tega ne morejo storiti 
drugi. Kar morejo storiti drugi, tega ne morete storiti vi. Vsi skupaj pa moremo in 
tudi moramo storiti nekaj lepega za Boga. »Ko služimo Kristusu v najbolj ubogih, 
moramo ostati z nogami na tleh,« pravi mati Terezija.34

Katere naloge imajo danes prednost?
— Pastoralno delovanje Cerkve dobiva nove možnosti. Redovniki so prvi po­

klicani k delu za etično prenovo našega naroda.
— Evangeljsko pričevanje v osebnem, cerkvenem in družbenem življenju. 

Prizadevanje za uveljavljanje miru in pravičnosti v svetu po evangeljskih načelih. 
Ali smo prepričani, da je Jezusov govor na gori najvišja in najpopolnejša oblika 
pravičnosti?

— Iskreno prizadevanje za spravo, medsebojno razumevanje in ljubezen v 
naših skupnostih in v okolici kot nenadomestljiv delež pri uresničevanju narodo­
ve sprave.

— Iz vsakodnevnega obhajanja evharistije naj bi se učili živeti v duhu odpo­
vedi, zadoščevanja in velikodušnosti.

— Sodelovanje z vsemi ljudmi dobre volje v prizadevanju za napredek 
človeštva.

— Skrb za oblikovanje in pospeševanje pristne krščanske kulture, literature 
in umetnosti.

— Skrb za vzgojo krščanskih laikov na vseh področjih življenja
— Razločevanje duhov in prepoznavanje znamenj časov.
— Vzgoja mladih in šolstvo. Marsikje sestre že zdaj sodelujejo v šolah, pred­

vsem pa pri vzgoji. Redovnice so pripravljene odpreti manjše otroške vrtce in 
skrbeti za varstvo otrok, ne samo najmanjših. Mogle bi sodelovati tudi v državnih 
otroških vrtcih in sicer zaradi prepotrebne verske vzgoje v teh ustanovah.

Posebno vprašanje je seveda srednja verska šola. Ali bi mogli poleg notranje­
ga šolstva za semeniščnike in gimnazijce odpreti še kakšno drugo srednjo šolo? 
Vsekakor je treba misliti na šolsko-vzgojno dejavnost ter pravočasno usposablja­
ti kader ,35

— Domovi za ostarele. Sestre so že sedaj dejavne na tem področju. S svojo 
požrtvovalnostjo storijo veliko dobrega in so tudi drugim zgled nesebičnega slu­
ženja bolnim in ostarelim. Za zdaj pri nas najbrž ni mogoče odpirati lastnih do­
mov za ostarele.

— Bolnišnice. Delo redovnih sester na tem področju je zelo pomembno. V 
zdravstvu vlada danes kriza. V današnjih bolnišnicah pogosto ni pravega krščan­
skega duha, manjka pristnega človeškega, osebnega in toplega odnosa do bolni­
ka. Aparati nikakor ne morejo nadomestiti ljubezni. To je velik izziv redovnikom 
in redovnicam, ki naj nadaljujejo svojo karizmo služenja in posvetitve bolnim, 
ostarelim in osamljenim. Posebno hudo pa je vprašanje zdravstvene etike: zdrav­
stvo mora služiti življenju in ga varovati, ne pa uničevati!

— Kateheza. Nedvomno so doslej redovniki in redovnice že zelo veliko na­
pravili. Katehtetsko pastoralni tečaj je usposobil številne katehete in katehisti- 
nje tudi v vrstah redovnikov in redovnic.

— Vzgoja deklet za gospodinjske pomočnice v župniščih. To bi bila zelo po­
trebna in koristna oblika sodelovanja in pomoči pri pastoralnem delu.

— Kategorialna pastorala. Redovniki in redovnice naj bi v duhu svoje kariz­
me razločevanja prepoznavali nove apostolske naloge. Po vojni so se zelo posve­
čali v pastorali na župnijah, redovnice zlasti v katehezi. Danes naj bi vsaka redov­
422



na skupnost iskala odgovore na nove izzive v duhu lastne karizme ter m edseboj­
nega sodelovanja in dopolnjevanja znotraj krajevne Cerkve.

— Karitativne dejavnosti in apostolat med najpotrebnejšimi, obrobnimi, za­
postavljenimi (kurati v jetnišnicah).

Sklep

Kaj pričakuje krajevna Cerkev od redovnih skupnosti? Na to vprašenje je zelo 
jasno opozoril POZLN. Tam je med drugim rečeno, da »imajo redovne skupnosti v 
Cerkvi posebno in nenadomestljivo pričevanjsko mesto, kar v naši splošni zavesti 
ni zadosti ovrednoteno. Redovne skupnosti nastajajo iz posebnih karizem usta­
noviteljev, ki so trajen vir njihovega navdiha in delovanja. Njihova naloga je, da z 
vsem pričujejo za evangeljske zahteve in kažejo s svojim življenjem na vero ce­
lotne Cerkve, da živi 'za novo nebo in novo zemljo’.«

Nadalje je v sklepu POZLN rečeno, »naj bodo redovne hiše res kraji in šola 
molitve za vso delno Cerkev, opora vernikom in zlasti duhovnikom z izžarevanjem 
vere, dobrote, skupnosti in bratske ter sestrinske ljubezni«.36

Redovniki naj bi torej s svojim zgledom pomagali laikom pri njihovem po­
slanstvu v svetu. Laik je luč sveta, duhovniki in redovniki so luč laika.

Povzetek: Anton Štrukelj, Poslanstvo redovnikov v spremenjenih razmerah in mož­
nosti za vrnitev k prvotni karizmi ustanoviteljev.

Razprava obravnava krizo in aktualnost redovništva v našem času. Veliko negotovosti je 
prinesla bodisi prenagla opustitev dragocenih izročil, bodisi krčevito oklepanje prežive­
lega. Obenem je opaziti prizadevanje redov, da bi se prenovili in si zastavili nove naloge v 
duhu evangelija in svojih ustanoviteljev. Zvestoba karizmi vključuje ustvarjalnost in iznaj­
dljivost.

Redovniške skupnosti imajo nenadomestljivo vlogo pri graditvi bolj božjega in s tem 
bolj človeškega sveta. Vedno so bile celice krščanske prenove, občestva molitve in so po­
magale v stiskah svojega časa. Redovniki se umikajo svetu, da bi mogli biti v njem še učin­
koviteje navzoči. Nujno in pravo prilagoditev razmeram moramo dobro razlikovati od na­
pačnega prilagajanja svetu in njegovemu duhu. Na koncu so naštete današnje prioritetne 
naloge redovnikov.

Summary: Anton Štrukelj, The Mission of Religious Orders in Changed Conditions 
and the Possibilities of a Retum to the Original Charisma of the Founders

The paper treats the crisis and the relevance of religious orders to the present situa- 
tion. Much uncertainty has been brought about either by abandoning some valuable tradi- 
tions or by clutching at the past. At the same time there are evident endeavours of religio­
us orders, who are involved in renewal and in setting themselves new tasks in the špirit of 
the Gospel and of their founders. Fidelity to the charisma includes creativity and 
inventedness.

423



Religious orders play an irreplaceable role in building a more divine and thereby a 
more human world. They have always been cells of Christian renewal and prayer communi- 
ties and have helped in the needs of their times. Monks and nuns retreat from the world 
only to be  present in it even more efficiently. A necessary and right adjustment to the cir- 
cumstances should be distinguished from the wrong conformity to the world and its špirit. 
In the final section, present priority tasks of religious orders are enumerated.

* Pričujoča razprava je nekoliko dopolnjeno predavanje z redovniškega dne v Ljublja­
ni 19. 9. 1990.

1 Prim. B. Albrecht, Nachfolge Christi in Freude und Hoffnung, Meitingen-Freisine 
1981, 76s.

2 Orden, v: Gemeinsame Synode der Bistumer in der Bundesrepublik Deutschland. 
Beschlusse der Vollversammlung, Herder Freiburg 1976, 560

3 Pr.t., 560.
4 Prim. Kard. A. Mayer, Cemeinschaften heute, v: Mitten unter den Menschen Dussel- 

dorf 1979, 17 in 26.
5 Te in naslednje Balthasarjeve misli vtem  oddelku navajam iz A. Štrukelj, Življenje iz 

polnosti vere, Ljubljana (2)1986, 214—243.
6 A. Mohler, Tubingner Quartalschrift 5 (1823) 485s.
7 J. B. Metz, Zeit der Orden?, Herder Freiburg 1977, 10 in 78.
8 F. Wulf, Die Orden auf der Suche nach ihrem Ort in Welt und Kirche von Heute, v:

Mitten unter den Menschen, Dusseldorf 1979, 61. Prim. J. Sudbrack, Leben in geistlicher
Gemeinschaft. Eine Spiritualitatderevangelischen Ratefur heute und morgen, Wurzburg

9 V op. 2 n.d., 559.
'°B. Kard. Hume, Gott suchen, Johannes Einsiedeln (3)1981, 15s (Naslov izvirnika: 

Searching for God).
11 R- Ansuini, Madre Teresa. VAlbanese piii famosa del mondo, v: Trenta giorni 7/90,

66 .

12 A. von Speyr, Lumina und Neue Lumina, Einsiedeln 1974, 63.
13 H. U. von Balthasar, Schwestern im Geist, Johannes Einsedeln 1970, 10.
14 Glej F. Ciardi, Menschen des Geistes. Zu einer Theologie des Griindercharismas, 

Schonstadt 1987.
15 R Laurentin, Zur Klarung des Begriffs »Charisma«, v: Concilium 13(1977) 551 —556, 

zlasti 551.
16 K- Rahner, Das Dynamische in der Kirche, Quaestiones disputatae 5, Freiburg i Br 

1958, 38—73.
17 Prim. L. Sartori, Carismi, v: Nuovo dizionario di Teologia, a cura di G. Barbaglio—S 

Dianich, Alba 1977, 79—98.
18 Bischof P. J. Cordes, Loschtden Geist nicht, Freiburg i. Br. 1990. Prim. j. Kard. Meiss- 

ner, Wider die Entsinnlichung des Glaubens, Graz 1990.
19 L. Gerosa, Charisma und Recht, Einsiedeln 1989.
20 Gl. isti, n. d.. 61—72.
21 Janez Pavel II., Nagovor vrhovnim prestojnikom 24. nov. 1978, v. Oss.Rom. 8 (1978) št 

47, str. 2.
22 Pavel VI., Apostolska spodbuda O obnovi redovniškega življenja, 29.6.1971, čl. 11. 

Slovenski prevod Maribor 1972.
23 AAS LXX (1978) 473—506. Slovenski prevod CD 15, Ljubljana 1982, str. 14, t. 11.
24 H. U. von Balthasar, ErsterBlick aufAdrienne von Speyr, Johannes Einsiedeln 1968,

84.
25 CD 15; str. 14s, 1.12.
26 CD 15; str. 19,1.19. Dragocena je tudi Apostolska spodbuda o redovništvu Janeza Pa­

vla II., v: CD 23, Ljubljana 1984.

424



27 p. Henrici SI, Hans Urs von Balthasar. Ein Lebensbild, v: IKZ Communio 18 (1989) 
294—317, tu 295.

28 Navaja Fr. Kamphaus, ki skupaj z J. Boursom prepričljivo predstravi tri evangeljske 
svete, v: Leidenschaft fur Gott. Ehelosigkeit, Armut, Gehorsam, Herder Freiburg 1981.

29 Glej v op. 5. n.d. Posebej tudi A. Nadrah, Za božjim klicem, Ljubljana 1989.
30 h. U. von Balthasar, Prufet alles — das Gute behaltet, Ostfildern 1986, 18.
31 Janez Pavel 11. brazilskim škofom »ad limina apostolorum«, Rim, 23. 6. 1990.
32 a. Strle, Živo upanje. Velikonočna skrivnost, Ljubljana 1990, 150.
33 Gl. M. Vovk, Redovna karizma in pastoralne potrebe krajevne Cerkve v sprem enje­

nih razmerah. V tem predavanju navaja provincial dr. Vovk precej konkretnih pobud za 
redovniško služenje v spremenjenih razmerah.

34 Mutter Teresa, Beschaulich inmitten der Welt, Johannes Einsiedeln 1990, 9. Prim. 
Poslanstvo ljubezni. Misli matere Terezije, Ljubljana 1988.

35 Kongregacija za redovnike in svetne ustanove je 2. febr. 1990 objavila Directives sur 
la formation dans les Instituts religieux, v: Doc. cath. št. 2004, 15. avril 1990, 389-415. Te 
smernice vsebujejo veliko koristnih napotkov za redovniško vzgojo.

36 Redovne skupnosti (Sklepi), v: Zbornik Pastoralnega občnega zbora ljubljanske 
nadškofije, Ljubljana 1989, 26s.

425





France Rozman

Prevajanje Svetega pisma na Slovenskem

Na Slovenskem poznamo protestantsko in katoliško prevajanje Svetega pis­
ma. Glede na začetek prevajanja je protestantsko za približno pol stoletja starej­
še od katoliškega, glede števila prevodov pa je katoliško pred protestantskim, 
čeprav je bil prvi protestantski prevod celega Svetega pisma — Dalmatinova Bi­
blija — podlaga mnogim katoliškim prevodom. Protestantsko prevajanje je ves 
čas slonelo na svetopisemskem izvirniku, katoliško pa vse do začetka 20. stoletja 
na Vulgati, uradni obliki Svetega pisma katoliške Cerkve.1 Nagib za začetel preva­
janja pa je bil na obeh straneh enak. Koprski škof Peter Pavel Vergerij 
(1498—1563) je nagovoril mladega in za protestantizem navdušenega Primoža 
Trubarja, naj prevede Sveto pismo, ker je prav Sveto pismo gibalo luteranskega 
verskega prepričanja.2 Trubar je to uvidel. H prevajanju ga je spodbudilo tudi pri­
silno bivanje v tujini. Takrat je spoznal, da bo res samo s pisno besedo lahko 
uresničil reformacijske cilje na Slovenskem. Ker je začel prevajati svetopisemske 
knjige, ki jih največ rabijo pri bogoslužju — evangelije in psalme — je jasno, da 
Svetega pisma ni prevajal ljubiteljsko, temveč z določenim namenom. Z njim je 
utiral protestantsko bogoslužje na Slovenskem. In ker je bil prvi katoliški prevod 
Svetega pisma lekcionar, to so Čandkovi Evangeliji inu listuvi (1613), je jasno, da 
so tudi katoličani začeli prevajati Sveto pismo iz bogoslužnih potreb. Medtem ko 
je v zgodovini hodilo protestantsko in katoliško prevajanje Svetega pisma svoja 
pota, je danes obojno tako ekumensko, da ne moremo več govoriti o protestant­
skem in katoliškem prevajanju Svetega pisma na Slovenskem. Doseženo je nače­
lo, da Sveto pismo ni ne protestantsko ne katoliško, temveč eno in skupno vsem, 
dokler ne vnašajo vanj svojih ideoloških zahtev.

Protestantsko prevajanje Svetega pisma

Protestantsko prevajanje Svetega pisma pri nas je tesno povezano z Lutrovo 
versko reformo. Martin Luter (1485— 1546) je zavrgel cerkveno učiteljstvo in se 
oklenil samo Svetega pisma. Zanj je bilo Sveto pismo edini veljavni vodnik k zve­
ličanju, zato naj ga bere vsak v razumljivem materinem jeziku. Za dosego tega 
cilja so potrebni prevodi Svetega pisma. Pod vplivom te zahteve je Primož Trubar 
(1508— 1586) začel prevajati Sveto pismo v slovenščino. Ker Slovenci do tedaj še 
nismo imeli svoje književnosti, »se je prav iz teh dveh zahtev rodila naša književ­
nost«.3 Tako ni Trubar samo prvi slovenski prevajalec Svetega pisma, temveč tudi 
prvi slovenski pisatelj.

427



Čeprav je bilo Trubarjevo šolanje precej nesistematično in pozneje sam pravi, 
da je pogrešal znanje izvirnih svetopisemskih jezikov, hebrejšine in grščine,4 je 
dobro oral ledino slovenskega prevajanja Svetega pisma. Prevajati je začel s Sta­
ro zavezo. Za katekizem (Katechismus), ki je vseboval najnujnejša slovenska bo­
goslužna besedila za novo bogoslužje, je prevedel odlomke iz prvih treh poglavij 
Prve Mojzesove knjige. Natisnil ga je v tiskarni Ulricha Morharta v Tubingenu 
1550. Katekizem je torej prva slovenska knjiga, v njej pa je tudi nekaj slovenskih 
odlomkov Svetega pisma, zato drži, da se slovenska književnost začne s prevaja­
njem Svetega pisma.

Trubar naprej Stare zaveze ni prevajal, razen psalmov, pač pa je prevedel vso 
Novo zavezo. Prevajal jo je razmeroma dolgo, od 1555 do 1582 in v več delih.

Najprej je prevedel Matejev evangelij in ga 1555 izdal z naslovom Ta evangelij 
svetiga Matevža. Tako je Matejev evangelij prva svetopisemska knjiga, ki je bila 
prevedena v slovenščino. Za tem je Trubar nadaljeval prevajanje Nove zaveze. 
1557 je izdal Ta pervi dejl tiga Noviga Testamenta, ki je obsegal evangelije in 
Apostolska dela. 1560 je izdal Ta drugi dejl tiga Noviga Testamenta, ki je obsegal 
samo Pismo Rimljanom. 1561 je izdal Svetiga Paula ta dva lista htim Korintariem 
inu htim Calatariem. Vmes je prevajal tudi psalme in jih 1566 izdal z naslovom 
Ta celipsalter Davidov. 1567 je izdal Svetiga Paula listuvi. Knjiga vsebuje Pavlova 
pisma, od Pisma Rimljanov naprej. 1577 je izdal Noviga Testamenta pusledni 
dejl,. ki je obsegal katoliška pisma in Razodetje; 1582 pa Ta celi Novi Testament. 
To je bila druga, popravljena izdaja cele Nove zaveze v dveh delih.

Značilnost Trubarjevega prevajanja Nove zaveze

Natančna primerjava Trubarjevega prevoda Nove zaveze z grškim izvirnikom 
in Lutrovim prevodom Nove zaveze pokaže, da Trubar ni samostojno prevajal 
Nove zaveze po grškem izvirniku, temveč po Lutrovem prevodu. Kako bi se mogla 
oba enako oddaljiti od izvirnika, če bi prevajala vsak zase? Tako pa večkrat oba 
dodajata iste besede, ki jih ni v izvirniku oziroma se oba enako izražata mimo 
izvirnika. Na primer: izvirnik pravi, da bo Mesija pasel (poimanei) moje ljudstvo 
Izraela (Mt 2,6), Luter pa, da bo Mesija Gospod čez moje ljudstvo Izraela (deruber 
mein Volk Israel ein Herrsei) in Trubar za njim: kir bode čes muie ludi Israel en 
Gospud.

Seveda to in osamljen primer, temveč značilen za Trubarjevo hojo za Lutrom. 
Če bi bil Trubar samostojno prevajal po izvirniku, se ne bi bil mogel od njega 
natančno tako oddaljiti, kakor se je Luter. Prav to, da se Trubar v tolikih primerih 
dobesedno ujema z Lutrom in se z njim hkrati oddaljuje od izvirnika, je dokaz, da 
ni prevajal v celoti po izvirniku.

Kolikšna je Trubarjeva odvisnost od Lutra, pokaže natančna primerjava nju­
nega prevoda Markovega poročila o delovanju Janeza Krstnika (1,1—8). Poročilo 
ima osem vrstic in v njem se Trubar samo v pol drugi vrstici razlikuje od Lutra, v 
ostalem pa se z njim dobesedno ujema. Tudi ko se z njim razhaja, se ne v vsebini, 
temveč v besednem  redu stavka, kar pomeni, da se približno 80 odstotkov te pri­
povedi dobesedno ujema z Lutrom. Če to ugotovitev raztegnemo na ves Markov 
evangelij ali celo na vso Novo zavezo, potem velja, da se Trubarjeva Nova zaveza v 
80 odstotkih dobesedno ujema z Lutrovo. Taka sorodnost pa ni naključna. Težko 
bi jo pričakovali, tudi če bi prevajala neodvisno drugod drugega iz istega izvirni­
ka, kajti izvirnik daje široke možnosti niansiranja, posebno v izboru besed, be­
428



sednih zvez, vrstnega reda..., med Trubarjem in Lutrom pa je prav v tem velika 
sorodnost, zato drži, da je Trubar prevajal po Lutru, ne pa po grškem izvirniku.

To pa ne pomeni, da je Trubarjev prevod kar enak Lutrovemu. Trubar se kljub 
tesni naslonitvi na Lutra v marsičem razlikuje od njega. VTrubarjevem prevodu je 
precej samostojnosti, čeprav ne toliko vsebinske, kot jezikovne in slogovne. Tru­
barjev besedni red v stavku je pogosto drugačen kot pri Lutru. To je posebno 
pogosto v Pismu Rimljanom, kjer se skoraj v vsaki vrstici razlikuje od Lutra (prim.
1,3—4.7.9; 2,1.4.7—8 itd.), nekoliko manj v drugih Pavlovih pismih, posebno malo 
pa v evangelijih, zlasti Janezovem, ki je najbolj dobeseden Lutrov prevod. Vendar 
zamenjan besedni red ne spričuje, da je te  vrstice prevedel po izvirniku, ker se v 
drugačnem besednem  redu enako odaljuje od Lutra kot od izvirnika. V gradnji 
stavka je Trubar večkrat popolnoma samostojen.

Od Lutra se večkrat razlikuje tudi v tem, da dodaja besede, ki jih Luter nima in 
prav tako ne izvirnik (prim. Mt 7,22; Rim 3,21). To so nekakšna pojasnila, ki so na­
stala tako, ker se mu prvi izraz ni zdel dovolj močan, zato je dodal še drugega. To 
je nekakšen razširjen prevod glede na Lutra in izvirnik.

Takšno vnašanje besed  in pojasnil (prim. Jn 1,20.38) ni samo znamenje preva­
jalske šibkosti, ko je prevajalec v zadregi, če je dovolj izčrpno prevedel smisel 
izvirnika, temveč tudi nasilje na svetim besedilom, ker mu dodaja stvari, ki jih 
izvirnik nima. Tako so nastale glose. To so popravki in pojasnila, ki so bila sprva na 
robu svetopisemskega besedila, pri prepisovanju rokopisov pa so kaj rada zašlav 
besedilo. Takšne glose so navadno usklajevalne narave in ravno usklajevanje je 
najbolj značilna lastnost Trubarjevega prevajanja Nove zaveze.

Poleg nedoslednosti, ki se kaže vseskozi v pisavi sičnikov in šumevcev,5 v raz­
lični pisavi istih svetopisemskih osebnih in krajevnih imen, na primer: Andreas, 
Andrea, Andria; Betleem, Bethleem  in v različnem prevajanju istih svetopisem­
skih stavkov, izrekov ali rekel, je usklajevanje ali harmonizacija, ko različne bese ­
de ali stavke izvirnika enako prevaja, največja značilnost Trubarjevega prevajanja 
Nove zaveze. Najbolj značilen primer takšnega usklajevanja je četrta prošnja v 
očenašu. Ta se v njegovem prevodu enako glasi pri Mateju (6,11) in Luku (11,3): 
»Dai nom danes naš usagdani kruh,« čeprav se Lukova v resnici glasi: »Naš vsak­
danji kruh nam dajaj od dne do dne.« Medtem ko je Luter ohranil razliko v pro­
šnji, Trubar prevaja obe dobesedno enako.

Največ usklajevanj pa izhaja iz predloge, ki jo je uporabljal. To je bila grška 
oblika novozaveznega besedila, ki ga je sestavil Erazem Rotterdamski (1516) in je 
dvesto letveljala za sprejeto besedilo (textus receptus). Za to besedilo so najbolj 
značilne zložene in usklajene (harmonizirane) različice, ko je manj razumljiva 
oblika usklajena z razumljivo obliko iz drugega evangelija. Tako Trubar prevaja 
»Dotle ona suiga perviga sinu ie rodila« (Mt 1,25), pri čemer je beseda perviga 
vnesena iz Lk 2,7, kjer je pristna; ker pa je v predlogi, ki jo je uporabljal Trubar, 
tudi pri Mateju, jo ima tudi Trubar pri Mateju. Podobnih usklajevanj je toliko, da 
se po njih njegov prevod razlikuje od poznejših katoliških prevodov Svetega 
pisma. Tako sta se v slovenskem prevajalskem izročilu izoblikovali dve obliki sve­
topisemskega besedila: prvi je položil temelje Trubar in se je ohranjala v prote­
stantskem izročilu do zadnjega slovenskega protestantskega prevoda celega 
Svetega pisma (1914), ki ga je priredil Antonin Chraska s sodelavci; drugi pa je 
položil tem elje Jurij Japelj s sodelavci, ki so prevajali Sveto pismo po Vulgati, v 
kateri pa ni usklajenih različic. Ta oblika je torej navzoča v slovenskem katoliškem 
prevajanju Svetega pisma.

429



Kljub Trubarjevi močni naslonitvi na Lutra pa večkrat dobimo vtis, da je skušal 
tudi samostojno prevajati po grškem izvirniku. To potrjuje zlasti odstopanje od 
Lutra in dobesedna odvisnost od grškega izvirnika. V samostojnem prevajanju po 
grškem izvirniku ni bil prida uspešen. To prej razodeva tolikšno Trubarjevo ne­
moč, da si komaj predstavljamo, kakšen bi bil njegov prevod, če se ne bi bil na­
slanjal na Lutra. Pri prevajanju iz izvirnika ali bolje rečeno pri »spogledovanju z 
izvirnikom«6 je včasih našel posrečene rešitve in stavek lepo slovensko prevedel. 
Tako je aorist eiden  pravilno prevedel z dovršnikom: »Iesus sagleda Simona inu 
Andrea nega brata« (Mr 1,16), vendar je bil nedosleden in že v 19. vrstici isti glagol 
prevedel z nedovršnim sedanjikom »vidi«. Vse to pa samo potrjuje ugotovitev, da 
je nedoslednost glavna značilnost Trubarjevega prevajanja Nove zaveze.

Vzrok za takšno prevajanje je bilo Trubarjevo pridiganje. Zaradi živahnosti v 
pripovedovanju pridigar rad spreminja isto dopoved. Njegov prevod bolj ustreza 
praktičnim bogoslužnim potrebam kakor znanstvenim zahtevam prevajanja Sve­
tega pisma. Veličina njegovega prevoda ni v znanstveni natančnosti in sposobno­
sti prevajanja, temveč v tem, da je sploh začel prevajati in tako prvi dal rojakom 
Sveto pismo v domačem jeziku, povrh pa v obliki, ki je bila zelo primerna za 
bogoslužje.

Končno je pomembno tudi to, da se je Trubar pri prevajanju naslonil na do­
mačo, ljudsko govorico. Za osnovo mu je bilo dolenjsko narečje z Raščice,7 lite­
rarno obliko pa mu je dajal ljubljanski pridigarski slog; res pa je tudi, da je sam 
našel veliko novih besed  in besednih tvorb.8 Njegov prevod ni »prevod zaradi 
prevoda«, temveč v živo govorico prestavljena božja beseda. Prevod je dober le 
toliko, kolikor ga ljudstvo sprejme za svojega. Trubarjev prevod pa je tak, saj v 
veliki meri živi v Dalmatinovi Bibliji in celo v poznejših katoliških prevodih Svete­
ga pisma. Posebna zasluga Trubarjevega prevajanja Svetega pisma je, da je s svo­
jim prevajanjem spodbudil h prevajanju še druge, zlasti Jurija Dalmatina.10

Z Jurijem Dalmatinom smo se uvrstili med redke narode, 
ki so imeli prevedeno celo Sveto pismo

Trubarjevo začeto delo je doseglo vrh že v njegovem sodobniku Juriju Dalma- 
tinu (1547— 1589).

Dalmatin je bil rojen v Krškem. Tam je bil njegov učitelj humanist in prote­
stant Adam Bohorič(1520— 1598), ki je bil tudi sam plodovit protestantski pisec. 
Bohorič je poskrbel, da je dobil Dalmatin v Ljubljani službo pri superintendentu 
Primožju Trubarju. Ta je takoj spoznal njegove sposobnosti in ga 1565 vzel s seboj 
na Wurtemberško, kjer je Dalmatin obiskoval latinsko šolo vBabenhausenu, nato 
pa univerzo v Tubingenu. Takrat je postal ožji Trubarjev sodelavec in začel preva­
jati Sveto pismo. 1572 je prevedel Mojzesovo peteroknjižje. Od tega leta je na­
mreč spet deloval v Ljubljani. Skrbel je za protestantsko tiskarno. 1575 je tiskar 
Janez Mandelc natisnil njegov prevod Sirahove knjige z naslovom Jezus Sirah. 
Medtem je Dalmatin marljivo prevajal naprej in 1578 končal prevod celega Sve­
tega pisma. Že isto leto je Mandelc natisnil Dalmatinov prevod Pet Mojzesovih 
bukev. Z njim je Dalmatin opozoril protestantsko javnost in avstrijske deželne 
stanove na nov prevod Svetega pisma, vendar ga ni mogel še natisniti. 1580 je 
izdal še Salomonove pripuvisti, celotno Sveto pismo pa je še vedno čakalo na 
natis. 1581 so deželni stanovi sklicali revizijsko komisijo vodilnih protestantskih 
teologov iz Kranjske, Koroške in Štajerske. Komisija je po dvomesečnem posve­

430



tovanju odobrila prevod in ga priporočila za natis. Glavni jezikovni svetovalec v 
njej je bil Adam Bohorič, ki je pregovoril Dalmatina, da je odpravil v prevodu Tru­
barjeve jezikovne napake, nedoslednosti njegovega pravopisa in se oklenil Kre­
lj evih pravopisnih zahtev. Ker je bil tiskar Janez Mandelc medtem izgnan iz Ljub­
ljane (1582), Dalmatinovega prevoda ni bilo mogoče tiskati doma. Po daljšem po­
gajanju so ga natisnili v Wittembergu na Saškem. Tiskali so ga pod osebnim 
nadzorstvom prevajalca Dalmatina, njegovega učitelja Bohoriča in drugih. Natis­
njen je bil proti koncu 1583, z letnico 1584 in naslovom BIBLIA, tu je  vse svetu 
pismu stariga inu noviga testamenta; nato so ga v sodih10 poslali na Kranjsko. Z 
njim smo se Slovenci uvrstili med 12 redkih narodov, ki so imeli v 16. stoletju pre­
vedeno celo Sveto pismo v materinem jeziku.

Kako je Dalmatin prevajal Sveto pismo?

Čeprav je Dalmatin znal hebrejsko in grško, Svetega pisma ni prevajal po iz­
virniku. Staro zavezo je prevajal po Lutru, Novo zavezo pa je priredil po Trubarju. 
Pri tem je opuščal Trubarjeve kazalne zaimke in števnike, ki jih je pod vplivom 
nemščine dosledno uporabljal. Trubar na primer pravi: s tem  oljem, s to žalbo, ta 
eden, ta drugi, en človek; Dalmatin pa: z oljem, z žalbo, eden, drugi, človek. Od­
pravljal je Trubarjeve germanizme, na primer za »gori nehal« (aufhoren) ima Dal­
matin samo »nehal«. Vendar v tem ni bil dosleden, saj je v njegovem prevodu še 
zmeraj preveč barbarizmov in vulgarizmov, ki so jih protestanti sami občutili kot 
slabost Trubarjevega jezika.11

Dalmatin se je pri prevajanju Svetega pisma, tudi Nove zaveze, močno nasla­
njal na Lutra. Lutru je sledil tako daleč, da je v Novi zavezi popravljal mesta, v 
katerih je Trubar sledil Erazmu Rotterdamskemu in jih uskladil z Lutrom.12 Samo 
tako dosledno oklepanje Lutra je bilo vzrok, »da se ni mogel odtrgati od nemške­
ga izraza, niti na tistih mnogoštevilnih mestih ne, kjer je že Trubar pred njim do­
bro slovenski povedal. Dalmatin je namreč na mnogih mestih Trubarja poslabšal 
in mu zavrgel dobre slovenske izraze ali konstrukcije, ki so mu prišle morebiti 
zaradi tega na misel, ker se je svobodno gibal med Vulgato in Lutrom in je včasih 
kaj prav po domače in samo po smislu prevel... Vsega skupaj ni popravil nad 10 
odstotkov Trubarjevih germanizmov, v 90 odstotkov primerov pa mu je prijatelj­
ski sledil.13

Ne glede na vse to je opravil Dalmatin veliko delo. Sam je prvi prevedel celo 
Sveto pismo v slovenščino, za njim smo namreč Slovenci doslej dobili samo še 
štirikrat prevod celega pisma v materinem jeziku. Njegov prevod je imel velik 
vpliv na nadaljnje prevajanje Svetega pisma pri nas, tudi katoliško. Tudi v dobi 
protireformacije so ga uporabljali pri bogoslužju, saj boljšega niso imeli. Škof 
Tomaž Hren je izposloval iz Rima, 21. julija 1602 dovoljenje,14 da so smeli duhov­
niki uporabljati protestantske knjige, med drugimi tudi Dalmatinovo Biblijo, le 
uvod vanjo so morali iztrgati, ker je bil napisan v strogem protestantskem duhu.

Protestantsko prevajanje po dobi protestantizma

Po za trt ju protestantizma je približno za dvesto let prenehala protestantska 
književna dejavnost na Slovenskem. Po dolgem premoru se je oglasil podeželjski 
učitelj Štefan Kiizmič(\ 723— 1779), rojen v Strukovcih. Za protestante v Prekmur­

431



ju, kjer so se edino strnjeno ohranili na Slovenskem, je prevedel iz grškega izvir­
nika Novo zavezo. Knjigo z naslovom Nuovi zakon je natisnil 1771 v vzhodno ne­
mškem mestu Halle. Ima zanimiv predgovor, ki ga je najbrž napisal v latinščini 
Jožef Torkoš, Kuzmič pa ga je prevedel v slovenščino.15 Kuzmič je poznal tudi 
Dalmatinovo Biblijo in nekatere druge slovenske prevode, med drugimi Ference- 
lov lužiškosrbski prevod Nove zaveze in lužiškosrbski prevod Svetega pisma iz 
1728, vendar jim ni sledil, temveč je samostojno prevajal po izvirniku.16 Njegov 
prevod so prekmurski evangeličani sprejeli za svojega in ga še danes uporabljajo 
pri bogoslužju.

Šandor Terplan (1816— 1858), rojen v Ivanovcih in umrl kot pastor v Puconcih, 
je preuredil 1848 prevod Štefana Kuzmiča iz 1771 in mu dodal svoj prevod psal­
mov v prekmurščini. Knjiga je bila večkrat ponatisnjena, zadnjič 1928.

V zadnji tretjini 19. stoletja so na pobudo Britanske in inozemske svetopi­
semske družbe (BISD), ustanovljene v Londonu 1804, oživele protestantske izda­
je Svetega pisma. Potem ko je družba zavrnila Cegnarjev prevod, je naprosila 
Franca Remca za prevajanje Svetega pisma.

Franc Remec (1846—1917), doma iz Kranja, je bil nemirne narave. Gimnazijo 
je obiskoval v Ljubljani, Varaždinu, Novem mestu in Trstu. V Gorici je stopil v bo­
goslovje, a je že po nekaj dneh izstopil in prestopil v protestantstvo. Pozneje se 
je vrnil v katoliško Cerkev in umrl kot občinski revež v Kranju. V svojih protestant­
skih letih je prevedel najprej Markov evangelij in ga 1869 izdal v Trstu v založbi A. 
Reicharda z naslovom Evangelij po sv. Marku. Že naslednje leto je BISD izdala 
na Dunaju njegov prevod Evangelij po sv. Matevžu in Evangelij po sv. Luku, 1871 
pa v Trstu Evangelij po sv. Janezu in Dejanja sv. aposteljnov.

V tem času je prevedel za BISD nekaj knjig Nove zaveze tudi Matija Valjavec 
(1831 — 1897). Na Dunaju je 1873 izšel njegov prevod Pavla aposteljna list Rimlja­
nom, 1877 pa je izšel na Dunaju Novi zakon, prvi del, v katerem so bili natisnjeni 
Valjavčevi prevodi prvega in drugega pisma Korinčanom ter pismo Galačanom. 
Njegove prevode je jezikovno pregledal Josip Stritar.

Josip Stritar( 1836— 1923) je med bivanjem na Dunaju tudi sam veliko prevajal 
Sveto pismo, čeprav na prevodih ni hotel biti nikoli podpisan. Znano je, kako je 
bil nejevoljen nad objavo v Ljubljanskem zvonu, da bo izšel protestantski prevod 
Salomonovih pregovorov. »Zakaj se poudarja protestantstvo? Ko sem jaz prevzel 
to nalogo, rekel sem možu naravnost in z vso odločnostjo: jaz sem po rodu katoli­
čan in katoličan ostanem, za protestantstvo ne bodem  delal nikdar po nobeni 
ceni nikake propagande. Dejalo se mi je, in to se mi zdi čisto pravo: Sveto pismo 
ni ne katoliško, ne protestantovsko-, kar se tiče razlaganja, to Vam nič ne mari, Vi 
se držite teksta, besede. Jaz sem vse dobro premislil in zdelo se mi je da smem 
prevzeti naročeno delo; še zdaj sem preverjen, da imenovana družba ni vredna 
preganjanja, nego prej podpore od vsakega pametneta in poštenega Slovenca.«17

Josip Stritar je v letih 1881 — 1898 prevajal Staro zavezo v naslednjem redu: 
1881 je prevedel psalme. Izdala jih je BISD na Dunaju z naslovom Psalmi Davido­
vi. 1883 je končal Pregovore, ki so izšli istega leta na Dunaju, ponatisnjeni pa 1896. 
1885 je izšla Svetega pisma prva knjiga Mojzesova, 1887 Izaija, 1898 pa Jeremija in 
Žalostinke.V mes je prevajal tudi Novo zavezo. 1882 je izšla celotna Novazaveza-v 
založbi BISD na Dunaju, s Stritarjevim prevodom psalmov iz 1881. Zanjo je Stritar 
prevedel pisma od Efežanov do Jude ter Razodetje. Izdaja je bila večkrat pona­
tisnjena, že isto leto je izšel ponatis v žepnem formatu.18

Za slovenske evangeličane med Muro in Rabo je Janoš Kardoš(1801 — 1875) iz 
Noršinec in pastor v Hodošu izdal v prekmurščini prevod heksatevha z naslovom

432



Moses i Josue in podnaslovom Petere knjige Mosesa i knige Josua. Prevod je izha­
jal kot podlistek. Ko je bil končan, je 1923 izšel kot priloga v Duševnem listu.

Na začetku 20. stoletja se je lotil prevajanja celega Svetega pisma v slovenšči­
no češki misijonar Anton/n Chraska(\86&—1953), ki je živel v Ljubljani in se tako 
dobro naučil slovensko, da je ob pomoči Antona Mikuša, Frana Govekarja in dru­
gih zmogel to delo. 1903 je izdal psalme po hebrejskem izvirniku in Lukov evan­
gelij, 1914 pa v eni knjigi celo Sveto pismo z naslovom Sveto pismo starega in 
novega zakona. Stari zakon po hebrejskem, Novi po grškem izvirniku. Z njim smo 
dobili Slovenci, prvič po Dalmatinu, celo Sveto pismo v eni knjigi. Literarni zgo­
dovinar Franc Kidrič ga je ugodno ocenil. Zadnji ponatis je oskrbelo Svetopisem­
sko društvo Beograd 1981.

Po izidu tega Svetega pisma se slovenski evangeličani niso lotili novega pre­
vajanja Svetega pisma, pač pa so po II. vatrikanskem koncilu sodelovali (senior 
Ludvik Novak in pastorja Ludvik Jošar in Vladimir Miselj) s katoličani (Jakob Alek­
sič, Stanko Cajnkar, Jože Dolenc, Maksimilijan Držečnik, Vekoslav Grmič) pri re­
dakciji mariborske izdaje (1958—1961), iz katere je nastalo 1973 slovensko eku­
mensko Sveto pismo. Izdala in založila ga je Britanska biblična19 družba, natisnila 
pa tiskarna Delo v Ljubljani 1974. Z njim smo dobili prvič tudi katoličani celo Sve­
to pismo v eni knjigi. To je tudi prva slovenska izdaja Svetega pisma, ki ga enako 
uporabljata katoliški duhovnik in evangeličanski pastor. Ekumensko Sveto pis­
mo je bilo že večkrat ponatisnjeno, zadnji ponatis (1989) vsebuje novi, jubilejni 
prevod Nove zaveze iz 1984.

Katoliško prevajanje Svetega pisma

Katoliško prevajanje Svetega pisma je bilo do nastopa ljubljanskega škofa 
Tomaža Hrena (1560—1630) v primeri s protestantskim, nebogljeno. »Vse slov­
stveno prizadevanje katoliške duhovščine v dobi razcveta protestantskega pis­
menstva predstavljajo posamezni zapisi, glose in samo dva nekoliko obsežnejša 
rokopisa.«20 Eden od njiju je anonimni Slovenski evangelistarij (1591— 1612), ki 
vsebuje osem deset slovenskih evangelijev za nedelje in praznike. Pisec je delo­
ma posnemal protestantski jezik in pravopis, sicer pa je sledil svoji gorenjščini.21

Prvi katoliški prevajalec Svetega pisma je bil jezuit Janez Čandek (okrog 
1581 — 1624). Doma je bil z Višnje Gore, študiral pa v Gradcu. On pravzaprav ni 
prevajal Svetega pisma, temveč je le na podlagi Dalmatinove Biblije in Trubarje­
ve Nove zaveze priredil lekcionar in ga 1612 poslal Hrenu v odobritev. Hren je 
iztrebil iz rokopisa tujke in jih nadomestil z domačimi besedami, ohranil pa pro­
testantski pravopis.22 Nato je dal 1613 knjigo natisniti z naslovom Evangeliji inu 
listuvi. Natisnil jo je v 3000 izvodih, vendar brez Čandkovega imena. Knjigo so 
uporabljali tudi zunaj ljubljanske škofije, zato je bila večkrat ponatisnjena. Velja­
la je za učbenik književne slovenščine do 18. stoletja.23

Za njim je Janez Ludvik Schonleben (1618—1681), doma iz Ljubljane, jezuit, 
pozneje pa izstopil iz jezuitskega reda in bil stolni dekan, za tem pa arhidiakon v 
Ribnici, 1672 priredil novo izdajo Hrenovih oziroma Čandkovih Evangelijev inu 
listuv. Knjigo so zamislili kot priročnik za duhovnike. Poleg evangelijev je vsebo­
vala še kratek katekizem, najpotrebnejše molitve in sedem  cerkvenih pesmi, ki 
jih je deloma vzel iz protestantskih pesmaric, deloma pa iz ljudskega izročila. 
Dodal je tudi navodilo za branje in pisanje slovenščine.24 Lekcionar je njegova 
edina slovenska knjiga, sicer pa je bil plodovit pisatelj. Napisal je 38 knjig latin­

433



skih in nemških pridig, bogoslovnih razprav ter zgodovinskih in arheoloških 
spisov.

Veliko delo je opravil tudi Matija Kastelic (1620— 1688). Rojen jebilvKilovčah 
na Notranjskem. Bil je župnik v Toplicah, Šentjerneju in nazadnje kanonik v No­
vem mestu. Priredil je nov prevod Svetega pisma na podlagi Dalmatinove Biblije, 
vendar je ostal v rokopisu, ker ni našel založnika. Naslonil se jena jezik in pisavo 
protestantov, vendar je oboje poslabšal glede na predlogo. Pri njem se prvič kaže 
barok v slovenski knjigi.25

Franc Miha Paglovec (1679—1759), doma iz Kamnika, študiral pri jezuitih v 
Ljubljani in bil kaplan v domači župniji, od 1705 do smrti pa župnik v Tuhinju, je 
sorazmerno pozno, v štirinpetdesetem  letu, začel književno delovati. Prvi je izdal 
katoliški prevod kake svetopisemske knjige. To je bil njegov prevod Tobijeve 
knjige z naslovom Tobijove bukve (1733). Za tem je priredil lekcionar z naslovom 
Evangelija inu branja (1741) in ga ponovno izdal 1754 in 1758. Najbolj pa je uspel s 
knjigo Zvesti tovariš(1742), v kateri je objavil katekizem, molitve in skoraj vse, kar 
je bilo v Tobijovih bukvah.

Zelo dejaven je bil bosonogi avguštinec o. Marko Pohlin (1735— 1801). Rojen 
je bil v Ljubljani, izobrazil pa se je v redovni šoli v Maria Brunn pri Dunaju, kjer je 
nazadnje živel kot učitelj in tam tudi umrl. Najprej je priredil postne evangelije in 
jih 1773 izdal v Ljubljani z naslovom Sveti Postni Evangeliumi. Za tem je prevedel 
Prvo Mojzesovo knjigo. Za rokopis z naslovom Svetega pisma starega testamen­
ta perve Moyzesove Bugve iz razlaganjem svetega teksta je dobil 1773 na Dunaju 
dovoljenje za natis. 1781 je rokopis predložil v odobritev še škofu Herbersteinu, 
vendar mu ta ni dovolil natisniti knjige. Isto se je zgodilo tudi z njegovim prevo­
dom psalmov. Zdi se, da je za svoje prevode uporabil Kastelčev prevod, čeprav 
jih sam pripisuje Vorenzu.26

Ljubljanski škof Karl J. Herberstein (1719— 1787) je bil odločen katolik in za­
govornik cerkvene politike Jožefa II. Ko je preprečil izid Pohlinovih prevodov sve­
topisemskih knjig, si je želel dobiti temeljit prevod Svetega pisma. Imenoval je 
komisijo janzenistične duhovščine, ki naj bi pripravila uradno škofijsko izdajo 
Svetega pisma. Voditelj te komisije je bil Jurij Japelj (1744—1807), ki je bil od 
vseh jezikovno najbolj izobražen. Ko je bil Japelj župnik in dekan v Naklem, je z 
Blažem Kumerdejem  (1738—1805), učiteljem na Bledu, začel prevajati Sveto 
pismo po Vulgati. Začela sta z Novo zavezo in 1784 izdala prvi zvezek. Pri prevaja­
nju Nove zaveze sta se močno naslonila na Dalmatinovo Biblijo, le v oblikoslovju 
sta se ravnala po gorenjski govorici 18. stoletja,27 medtem ko se Dalmatinovega 
stavčnega sklada nista dotikala.28

Za Novo zavezo je prišla na vrsto Stara zaveza. Skupaj sta prevedla in izdala 
samo Mojzesovo peteroknjižje (1791), nato sta se razšla, delno zaradi tega, ker je 
bil Kumerdej prestavljen v Celje, Japelj pa na Ježico, delno zaradi razlik v nazorih 
glede pravopisa. Poslej je Japelj prevajal sam, vendar ne dolgo. Kmalu so se mu 
pridužili Anton Traven, Jožef Škrinar, Jožef Rihar, Modest Šraj in Janez Debevec, 
toda tudi ti se niso strinjali z Japljevimi jezikovnimi zahtevami in teološkimi nazori, 
zato so mu kmalu vzeli delo iz rok. Prevajanje so končali 1802 in izdali Staro zave­
zo še v osmih zvezkih, tako da obsega Japljev prevod Svetega pisma 11 zvezkov, 2 
novozavezna in 9 starozaveznih. To je bil prvi katoliški prevod celega Svetega 
pisma v slovenščino; izšel je približno dvesto let za prvim protestantskim prevo­
dom celega Svetega pisma. Anton Breznik ocenjuje v temeljiti študiji Japljev pre­
vod sv. pisma takole: »Japljevci so ustvarili na podlagi katoliških nemških in fran­
coskih prevodov ter strokovnih pripomočkov pomembno delo, ki se ga lahko me­

434



ri s tovrstnimi deli večjih kulturnih narodov one dobe. Novi zakon je res še slab, a 
stari zakon je izveden velikopotezno. Ta prevod je prvo zrelo delo naše prerodne 
(prosvetljene) dobe.«29 Z Japljem smo dobili Slovenci drugič prevod celega Sve­
tega pisma v materinem jeziku.

V Japljevi dobi se je razmahnilo tudi narečno prevajanje Svetega pisma.
Mikološ Kuzmič(1738— 1804), župnik in poddekan v Kančovcih, je prevedel v 

prekmurščino nedeljski in praznični lekcionar Sveti evangyeliomi (1780). Lekcio- 
nar je bil večkrat ponatisnjen, zadnjič 1920. Črkopis je v glavnem isti, kakor so ga 
uvedli protestanti v prekmursko knjigo, jezik pa je čistejši, kot ga je pisal Štefan 
Kuzmič.

Peter Danjko, rojen 1787 pri Sv. Petru pri Radgoni in umrl kot župnik v Veliki 
Nedelji (1873), je izdal 1817vvzhodnoštajerskem narečju lekcionar brez odlom­
kov iz Pavlovih pisem in katoliških listov z naslovom Evangeliomi na vse nedele in 
svetke; 1821 pa Svetega pisma zgodbe iz starega zakona.

Ožbalt Cutsman (1727— 1790), rojen v Grabštajnu blizu Celovca, jezuit in na­
zadnje pridigar v Celovcu, je izdal 1780 evangelistarv koroškem narečju in tako 
postal prvi pomembni koroški pisatelj.

Matevž Ravnikar( 1776— 1845), janzenistični pisatelj in profesor dogmatike na 
ljubljanskem liceju, je prevedel Zgodbe Svetega pisma za mlade ljudi (1817), ki 
jih je napisal nemški mladinski pisatelj Christoph Schmid, čeprav bi moral po­
skrbeti za nov prevod Svetega pisma.

Čeprav je bil Japljev prevod Svetega pisma nekakšno vodilo književne slo­
venščine v 18. stoletju, se je kmalu kazala potreba po novem prevodu Svetega 
pisma. Za Japljem je prvi začel prevajati Sveto pismo Andrej Gollmayer 
(j 7 9 7— 1883). Rojen je bil v Radovljici, umrl pa kot nadškof v Gorici. Ko je bil pro­
fesor v Ljubljani je prevedel in opremil s kratkimi razlagami Sveto pismo nove 
zaveze. Prvi del z naslovom Sveto pismo nove zaveze je izšel 1834 v Ljubljani; 
drugi del pa je bil privzet v Wolfovo Sveto pismo, 5. in 6. zvezek. To je bil dotlej 
najboljši katoliški prevod Nove zaveze.

Na pobudo škofa Antona Martina Slomška je začel prevajati Staro zavezo be­
nediktinec p. Placid Jernej Javornik (1803— 1864). Prevajal je po Vulgati, pri tem je 
pa upošteval hebrejski izvirnik. 1847 je izšel v Ljubljani prvi snopič, obsegal je 
dvajset poglavij Geneze z naslovom Perve Mosesove bulave, naslednje leto pa v 
Celovcu cela Geneza z naslovom Sveto pismo stariga zakona z obsežnim komen- 
tarjem. Nato je izdal še Druge in tretje Mozesove bukve 1854 v Celovcu, Četrto in 
Peto Mojzesovo knjigo, Jozuetovo knjigo ter Prvo in Drugo knjigo Kraljev pa so 
privzeli v Wolfovo Sveto pismo (1856—1859).30

Tretji slovenski celotni prevod Svetega pisma je oskrbel ljubljanski škof An­
ton Alojzij Wolf( 1782—1859). Prevajanje je poveril Juriju Volču (1805—1885), ki je 
bil spiritual v semenišču, nato pa stolni kanonik. Vole je bil takrat že znan nabožni 
pisatelj in je dobro obvladal književno slovenščino. K prevajanju je pritegnil vrsto 
sodelavcev (A. Čebašek, A. Gollmayer, P. Hitzinger, M. Hočevar, L. Jeran, A. Lesar, J. 
Marn, F. Metelko, A. Mežanc, A. Pintar, M. Ravnikar—Poženčan, A. Zamejic). Preva­
jali so po Vulgati in prevodu, ki ga je po Vulgati ponemčil /. F. Allioli. Kjer se Vul- 
gatino besedilo razlikuje od hebrejskega in grškega izvirnika, so to naznačili pod 
črto. Iz Alliolija so prevzeli tudi obsežno razlago, ki sloni na razlagi cerkvenih oče­
tov. Prevod so nameravali končati do 1861, za štiristoletnico ljubljanske škofije, a 
se je zataknilo pri 4. zvezku, tako da je izšel šele 1863, toda z letnico 1859. Prevod 
je izšel v šestih zvezkih in ga imenujemo kratko Wolfovo Sveto pismo, čeprav škof 
Wolf ni zanj ničesar prevedel.

435



Po izidu Wolfovega Svetega pisma so se s prevajanjem Svetega pisma ukvarja­
li tudi pesniki.

Jovan Vesel Koseski (1798—1884) je s pomočjo Simona Gregorčiča prepesnil 
in v samozaložbi izdal starozavezno knjigo Psalmi (1892). Anton Medved 
(1869—1910) je v pesniški obliki izdal Jeremijeve Žalostinke, prvi del 1894, drugi 
pa 1906; oba dela pa v svojih Poezijah 1909. V Želimlju je pri Fran S. Finžgarju 
prepesnil starozavezno knjigo Job in jo 1904 objavil v Dom in svetu.

Simon Gregorčiči 1844— 1906) je po končanem sodelovanju z Jovanom Vese­
lom Koseskim (1892) sam dovršeno prevedel psalm 118 v 22 pesmih. Prepesnil je 
tudi Jobovo knjigo in jo izdal z naslovom Svetopisemska knjiga Job in psalm 118. 
Knjigi je nadškof F. Sedej napisal uvod. Gregorčič je prevajal tudi Žalostinke. Pre­
vod je pred smrtjo končal, a ne dovršil.31

Želji Mohorjeve družbe v Celovcu, da bi kar najbolj razširila Sveto pismo med 
ljudi, je ustregel Frančišek Lampe (1859— 1900), doma s Črnega vrha nad Idrijo in 
profesor bogoslovja v Ljubljani. Za delo se je dobro pripravil. 1891 je šel na štu­
dijsko potovanje v Egipt in Palestino, 1884 pa izdal prvi snopič Zgodb Svetega 
pisma starega zakona, nato pa vsako leto po en snopič. Lampe je izdal 7 snopičev 
Stare zaveze, naslednja dva pa Janez Ev. Krek (1865—1917), ki je v letih 
1903— 1912 napisal tudi Zgodbe Svetega pisma novega zakona. Lampetove—Kre­
kove Zgodbe Svetega pisma so prva najbolj množična oblika Svetega pisma na 
Slovenskem.

Krek ni sprejel Wolfovega Svetega pisma, saj je bilo to takrat v jezikovnem 
pogledu že močno zastarelo, temveč je sam po Vulgati in delno po grškem izvir­
niku priredil novozavezno besedilo. Pri tem se je opiral tudi na Novo zavezo, ki jo 
je 1882 izdala BISD na Dunaju. Pri njej je sodeloval tudi Josip Stritar in je v Kreko­
vem času slovela posebno zaradi žive ljudske govorice. Tako je Krek močno 
zboljšal svetopisemsko besedilo glede na Wolfov prevod. Opušča književne in v 
pogovornem jeziku malo rabljene besede, odvišne zaimke, prilastek postavlja 
pred samostalnik (/z Davidove hise, namesto iz hiše Davidove, kar ima Wolf) in 
menja besedni red v stavku, tako da je njegovo sporočilo bolj jasno in logično. Z 
eno besedo: našel je rešitve, ki segajo v naš čas; sprejel jih je tudi jubilejni pre­
vod Nove zaveze (Ljubljana 1984). Krek torej ni samostojno prevajal Nove zaveze, 
temveč le korenito popravljal obstoječe prevode z eno samo željo, da bi bilo nje­
no sporočilo kar najbolj razumljivo bralcem, da bi bilo sočno, vabljivo in lepo 
berljivo.

Evangelijev ne razlaga drugega za drugim, temveč harmonično, to se pravi, da 
ob dogodku, ki ga razlaga, upošteva vsa evangeljska poročila, ki se nanašajo nanj, 
vendar tako, da jemlje za osnovo Lukovo ali Janezovo poročilo, druga pa samo toli­
ko, kolikor o dogodku kaj posebnega poročajo. Dogodke pa, ki jih omenja samo 
en evangelist, v celoti razlaga samo po njem. Luka jemlje za osnovo zato, ker je 
takrat veljal za evangelij, ki v najbolj časovni zapovrstnosti popisuje Jezusovo živ­
ljenje; Janeza pa, ker postavlja Jezusovo življenje v razpon treh velikih noči.

Njegova razlaga je zelo poljudna, jasna in privlačna. Nikoli ne načenja vpra­
šanj tekstne ali zgodovinske kritike svetopisemskih pripovedi. Nikdar se ne 
sprašuje, če so svetopisemske pripovedi zgodovinsko pristne in kako so zakore­
ninjene v izročilu. Ali so res izvirne ali pa prevzete od religij, ki so obdajale krist­
jane? Krek je pisal za preprosto ljudstvo, zato ni maral vznemirjati ljudi s tezami, 
s katerimi so na prelomu stoletja racionalistični razlagalci burili duhove. Njegove 
zgodbe plovejo mimo razburljivih, če ne kar uničujočih tokov biblične kritike in

436



so napisane tako, kakor da se je vse dobesedno zgodilo, kot je zapisano v evange­
lijih. Krek opisuje tudi svetopisemske kraje, naravo in okolje tako doživeto, da 
bralec domala stopa po njih. Zdi se, da je imel v mislih kak slovenski kot, ko 
opisuje Idumejo, njene soteske in brzice, hribe in doline, njeno visoko pogorje in 
ravnine. S takim pisanjem je res »poslovenil« Sveto pismo.

Kakor sta Lampe in Krek namenila Zgodbe Svetega pisma preprostemu ljud­
stvu, tako je ljubljanski škof Anton Bonaventura Jeglič (1850—1937) namenil svoj 
prevod psalmov duhovnikom. Izdal jih je v knjigi Psalmi e t cantica secundum or- 
dinem in psalterio Romano (1915/16). Razvrščeni so tako kot v brevirju in ne ka­
kor v Svetem pismu. Prevajal jih je po Vulgati. Oziral pa se je tudi na hebrejski 
izvirnik, čeprav njegovih različic redno ni vnašal v besedilo. Močno se je oprl na 
Lampetovo besedilo, tako da je približno 3/4 Jegličevega besedila enaka Lam- 
petovemu. Največja značilnost Jegličevega prevoda je vtem , da vnaša vanj bese ­
de, ki jih ni v Svetem pismu, s čimer razširja svetopisemsko besedilo in ga čus­
tveno niansira. Medtem ko pravi psalmist »Iz stiske sem klical h Gospodu« (Ps 
118,5), prevaja Jeglič: »Iz grozne stiske sem klical h Gospodu.« To dela popolnoma 
premišljeno in sicer zato, da bi imeli psalmi večji psihološki učinek. Ne glede na 
to pa večkrat zboljša Lampetov jezik in tudi vsebino, ker bolj dosledno upošteva 
pomen hebrejskega časa, posebno preteklika (imperfekta), ki ima lahko pretekli, 
sedanji in prihodnji pomen. Razlaga psalmov se nanaša predvsem na avtorstvo in 
nastanek psalmov, medtem ko so misli za duhovnika komaj rezultat razlage.

Ob novih delnih prevodih Svetega pisma, se je še bolj kazala potreba po 
enotnem novem prevodu celega Svetega pisma. Konstitucija lavantinske sinode 
(1903) je napovedala nov, priročen prevod Svetega pisma. Želja je bila ponovno 
izražena na slovensko-hrvaškem katoliškem shodu v Ljubljani (1913). Posebno pa 
se je poživela, ko se je Slovenija znebila sobivanja z Avstrijo (1918). Delno ji je 
ustregel profesor Nove zaveze na mariborskem bogoslovnem učilišču, Josip Zi­
danšek (1858—1930). 1918 je izdal v Mariboru nov prevod Nove zaveze z naslo­
vom Novi zakon, obsega pa samo evangelije in Apostolska dela. To je prva slo­
venska katoliška žepna izdaja Svetega pisma. Zidanšek ni samostojno prevajal 
Nove zaveze, temveč jo je samo priredil po Vulgati, pri čemer je upošteval več 
nemških prevodov (Arndt, Weber, Ecker). Vulgate se oklepa preveč suženjsko in 
vendar je glede na takratne slovenske prevode Nove zaveze — še vedno je bil v 
rabi Wolfov prevod, protestanti so imeli Chraskov prevod, Krekov pa je harmoni­
zacija evangelijev — precej izboljšano novozavezno besedilo. Ima lepše in bolj 
pravilne slovenske oblike imen, npr. Matej, Luka, namesto Matevž, Lukež, kot 
imata Wolf in Chraska, in boljše glagolske tvorbe, ki se kažejo zlasti v sosledici 
časov, kakor Krek, ki povečini rabi sedanjik. Zaimek stavlja pred osebek, npr. »Po­
šljem svojega angela pred tvojim obličjem« (Mr 1,2), medtem ko ga Chraska stav­
lja za osebek: »Pošljem angela svojega pred obličjem tvojim.«: Skratka, Zidanško­
va prireditev Nove zaveze je v jezikovnem pogledu najlepša oblika Nove zaveze v 
tistem času pri nas. Kosa se celo z lekcionarjem, ki so ga izdali profesorji maribor­
skega bogoslovnega učilišča (1912) z naslovom Cerkvena berila za nedelje, praz­
nike in godove cerkvenega leta. Pred vsako svetopisemsko knjigo ima Zidanšek 
kratek, eno stran obsegajoč uvod v knjigo, kjer obravnava predvsem vprašanje 
avtorstva knjige. Pod črto pa ima nekaj skromnih opomb, ki komaj povedo kaj 
drugega kot svetopisemsko besedilo. Škoda da ni izdal tudi druga dela, od Pisma 
Rimljanom do Razodetja.

Po naročilu škofa Jegliča so Frančišek Jere (1881 — 1958), Gregorij Pečjak 
(1867—196 l)in Andrej Snoj (1886— 1962) začeli prevajati Novo zavezo po grškem

437



izvirniku: Jere kot najboljši poznavalec klasičnih jezikov, Pečjak kot strokovnjak za 
slovenski jezik in Snoj kot biblicist. Sprva so nameravali prevajati po Vulgati; ko 
se je pa Snoj vrnil z bibličnih študijevv Rimu, so se odločili za grški izvirnik. 1925 
so izdali prvi del, evangelije in Apostolska dela z naslovom Sveto pismo novega 
zakona. To je prvi katoliški prevod Svetega pisma iz izvirnika. Za tisti čas je bilo to 
pogumno dejanje, ker Cerkev ni dovoljevala prevajanja Svetega pisma za javno 
uporabo po izvirniku, temveč samo po Vulgati. Prevod bi bil zato kmalu prišel na 
indeks. Ker pa se je izkazalo, da so različice, v katerih se izvirnik razlikuje od Vul­
gate, prevedli po Vulgati, se to ni zgodilo. Prevod je velik napredek vvsebinskem 
in jezikovnem pogledu, čeprav so se prevajalci bolj držali zakonitosti klasične 
grščine kot biblične. 1929 so izdali drugi del, od Pisma Rimljanom do Razodetja. 
Prvi ponatis obeh delov je izšel 1937, nato 1948 v skromni obliki in na slabem 
papirju, 1949 (ZDA), 1954 (Celovec), 1968 (Celovec) in 1976 (Stockholm). Za name­
ravan Slavičev prevod cele Stare zaveze iz izvirnika so Jere, Pečjak in Snoj preved­
li devterokanonične knjige Stare zaveze iz grščine.

Medtem je Matija Slavič(1877— 1958), doma v Bučečovcih v Prekmurju in pro­
fesor Stare zaveze na teološki fakulteti ljubljanske univerze, začel predavati Staro 
zavezo iz hebrejskega izvirnika. 1939 je izdal v Celju Pet Mojzesovih knjig in Jo- 
zueto knjigo z naslovom Sveto pismo stare zaveze, prvi del. Vojna je preprečila 
nadaljnje izhajanje prevoda, čeprav je Slavič marljivo prevajal naprej. Leta 1951 
je izdal v ciklostilu prevod psalmov. Že prej pa je kot profesor Stare zaveze v Ma­
riboru izdal 1917 nekakšen lekcionar z naslovom Nedeljski in prazniški evangelij 
z  razlago in opomini. Knjiga je doživela velik uspeh. Leto poprej je izšla v ne­
mščini z naslovom Sonn — und Festevangelien, pozneje pa še v madžarščini.

Po vojni je prevajanje Svetega pisma nekaj časa zastalo. Še bolj je zastalo iz­
dajanje Svetega pisma. Nove izdaje so dobivali samo zamejski Slovenci. 1952 je 
izšel v Celovcu Sveti evangelij Jezusa Kristusa po Mateju. Knjiga je ponatis Nove 
zaveze, ki jo je izdala Bogoslovna akademija v Ljubljani. 1953 so izšli pri Družbi sv. 
Mohorja v Celovcu psalmi, ki jih je prevedel Jože Vovk. Izšli so v knjigi z naslovom 
Cerkvena poezija, psalmi, slavospevi in cerkvene himne. 1968 je izšlo, prav tako 
pri Družbi sv. Mohorja v Celovcu, Družinsko Sveto pismo v dveh delih z besedi­
lom evangelijev in Apostolskih del, ki so ga prevedli Jere, Pečjak in Snoj.

Za stoletnico Wolfovega prevoda Svetega pisma se je mariborskemu škofu dr. 
Maksimilijanu Držečniku posrečilo dobiti dovoljenje od novih oblasti za natis 
Svetega pisma. Čeprav je bilo dovoljenje močno zaželeno, je prevajalce nekoliko 
spravilo v zadrego, ker prevod Stare zaveze še ni bil končan. Slavič še ni prevedel 
vse Stare zaveze. Manjkali so mu še Mali preroki, zato je te prevedel po Vulgati 
profesor Stare zaveze na teološki fakulteti Jakob Alekšič(1897— 1980), Nova zave­
za pa je bila ponatis iz 1937. Prvi zvezek z naslovom Sveto pismo stare zaveze je 
izšel 1958 in vsebuje pet Mojzesovih knjig, Jozuetovo knjigo, knjigo Sodnikov, Ru­
tino knjigo, štiri knjige Kraljevin Kroniški knjigi. Natisnjen je bil v 30.000 izvodov, 
vendar je bil v nekaj tednih razprodan, kar spričuje, kako zaželeno je bilo Sveto 
pismo po tako dolgem prisilnem molku. Drugi zvezek vsebuje zgodovinske in 
poučne knjige Stare zaveze, tretji preroške, četrti pa vso Novo zavezo. Ta je izšel 
1961. Ker je dovoljenje zanj izposloval mariborski škof in je izdajo založil mari­
borski škofijski ordinariat, se ga je oprijelo ime mariborsko Sveto pismo. Z njim 
smo dobili petič celo Sveto pismo hkrati. Prvi in drugi zvezek sta bila ponatisnje­
na 1961 in 1962 pri Mohorjevi družbi v Celju.

1962 so izdali v Celovcu v eni knjigi Sveto pismo nove zaveze, ki je ponatis 
dveh delov iz 1954 in 1955.
438



1967 je izdal Jakob Aleksič Malo Sveto pismo. To je izbor svetopisemskih 
besedil Stare in Nove zaveze pod vidikom božjega kraljestva. Spremno besedo 
je napisal nadškof Jožef Pogačnik.

1968 je izšlo v Ljubljani, v sporazumu ljubljanskega in zagrebškega nadškofij­
skega ordinariata, Kratko Sveto pismo s slikami. To je prireditev ameriškega Sve­
tega pisma za mlade, ki sta ga sestavila profesorja Joseph E. Krause in Samuel 
Terrien. Slovensko izdajo je pripravil profesor France Rozman (prevod naslovov 
in veznega besedila). To je doslej najbolj razširjena oblika Svetega pisma pri nas. 
Doživelo je več ponatisov (1974, 1979, 1982 in 1983) v skupni nakladi 117.500 
izvodov.

1971 je izšla pri Mladinski knjigi v Ljubljani v zbirki Lirika Visoka pesem , ki jo 
je prepesnil Jože Šmit.

1972 je izdala Mohorjeva družba v Celju kot redno knjigo svoje letne knjižne 
zbirke za svoje člane Jezusov evangelij z uvodi, opombami, barvnimi ilustracijam 
in zemljevidi. Uvode in opombe je napisal Stanko Cajnkar, evangeljsko besedilo 
pa je ponatis iz mariborske izdaje (1961).

1973 je izdala Mohorjeva družba v Celju v isti zbirki Apostolska dela z uvodi, 
opombami, barvnimi ilustracijami in zemljevidi. V njih so opombe tako obsežne 
in zbrane na enem mestu, da knjigo lahko imenujemo prvi slovenski komentar 
kake svetopisemske knjige. Napisal ga je prav tako Stanko Cajnkar. Medtem ko 
evangeljsko besedilo v Jezusovem evangeliju ni prida spremenjeno, pa je bese­
dilo Apostolskih del precej popravljeno po francoski jeruzalemski Bibliji.

1974 je izšlo v Ljubljani ekumensko Sveto pismo z naslovom Sveto pismo sta­
re in nove zaveze. Besedilo obeh zavez je vzeto iz mariborske izdaje, vendar je 
novozavezno besedilo precej popravljeno. V Lukovem evangeliju je kar 622 razlik 
med mariborsko in ekumensko izdajo, vendar jih kar 463 odpade na manjše 
spremenjeni besedni red v stavku, na primer: pa je  rekel za je pa rekel, manj pa 
na stvarne in vsebinske izboljšave., V ekumenskem Svetem pismu je še vse pre­
več odmrlih in nerabljenih besed, npr. zaplata, setve, sobotni dan... in nevzklaje- 
nosti pri popravljanju svetopisemskega besedila.32 Prednost ekumenskega Sve­
tega pisma je predvsem vtem , da ga sprejemajo vse krščanske skupnosti na Slo­
venskem in da je celo Sveto pismo v eni knjigi, kar je za katoličane prvi primer v 
zgodovini prevajanja Svetega pisma na Slovenskem.

1977 je izdal nadškofijski ordinariat v Ljubljani žepno izdajo Evangeliji in 
Apostolska dela, nato pa isto leto celo Novo zavezo v žepni izdaji z naslovom Sve­
to pismo nove zaveze. Svetopisemsko besedilo je vzeto iz ekumenske izdaje 
(1974), besedilo opomb in uvodov v posamezne knjige pa je napisal Ivan Rupnik, 
vendar to v celoti ne drži, ker so v evangelijih in Apostolskih delih v resnici Snoje­
ve opombe iz mariborske izdaje.33

Pokoncilsko prevajanje Svetega pisma

Po II. vatikanskem koncilu se je silno razmahnilo prevajanje Svetega pisma. 
Koncil je naročil, naj bi dobili v vseh jezikih dobre in pravilne prevode Svetega 
pisma in to »iz izvirnih besedil svetih knjig« (BR 22). Tako so kmalu dobili vsi večji 
narodi nov prevod Svetega pisma iz izvirnika ali vsaj temeljito popravljen obsto­
ječi prevod. Taka potreba se je kazala tudi pri nas, čeprav še ni bilo dolgo, kar 
smo dobili prevod celega Svetega pisma iz izvirnika, to je bila mariborska izdaja 
(1958— 1961), vendar je jezikovno že zastarel, pa tudi ni dohajal najnovejših do­

439



sežkov biblične znanosti. Isto velja bolj ali manj za ekumensko Sveto pismo 
(1974), saj je bilo samo jezikovno, ne pa stvarno izboljšanje mariborske izdaje.

Za to delo je bil naprošen Janko Moder, priznan prevajalec iz svetovne knji­
ževnosti. Moder je prevedel Novo zavezo po francoski jeruzalemski Bibliji (La Bi­
ble de Jerusalem, Paris 1973) ob upoštevanju grškega izvirnika. Njegov prevod so 
pregledali S. Cajnkar, J. Dolenc in ). Zdešar, vendar cerkveni predstojniki z njim 
kar niso bili zadovoljni, vseboval je preveč različic glede na uradno obliko Svete­
ga pisma pri nas. Moder je bil namreč zelo pod vplivom takratne nove smeri v 
prevajanju Svetega pisma, tako imenovanega dinamičnega prevajanja, ko preva­
jalec ne prevaja toliko besede, temveč pojme. Natis se je zavlačeval, dokler ni 
1977 Družba sv. Mohorja v Celovcu izdala evangelije in Apostolska dela z naslo­
vom Sveto pism o nove zaveze, Evangeliji in Apostolska dela, vse drugo pa je za 
zdaj ostalo v rokopisu. Knjiga je izšla kot pomožni učbenik za katoliški verouk v 
krški škofiji.

1979 je izdal France Rozman prevod evangelijev po grškem izvirniku ekumen­
ske znanstveno-kritične izdaje The Greek New Testament, Stuttgart 31975, z na­
slovom Jezusova blagovest. Prevod dosledno upošteva zakonitost biblične gršči­
ne. Mestoma prevaja dinamično, vendar je vnesel precej vsebinskih izboljšav v 
sprejeto besedilo, čeprav je bolj poskus na sodoben način prevesti Sveto pismo.

Pobudo za popolnoma nov prevod celega Svetega pisma iz izvirnika so dali 
profesorji Svetega pisma ljubljanske teološke fakultete. Profesorja Jože Krašovec 
in France Rozman sta, neodvisno drug od drugega, naslovila prošnjo Slovenski 
pokrajinski škofovski konferenci za nov prevod Svetega pisma; prvi 22. maja 1980, 
drugi pa 20. aprila 1980. Ta je sprejela njuno pobudo.

Škofje so jo na seji 9. septembra 1980 potrdili in zadolžili predlagatelja, da 
pripravita načrt za nov prevod. Imenovana je bila široka redakcijska komisija, v 
kateri so bili prevajalci, teologi, slovenisti in zastopniki drugih krščanskih veroiz­
povedi. Dne 14. marca 1981 je bila prva seja redakcijske komisije; razpravljala je o 
smernicah prevajanja in potrdila predloženi načrt, nakar se je začelo prevajanje.

Najprej so prevajali samo Novo zavezo. Prevajali so jo po grškem izvirniku 
ekumenske znanstveno-kritične izdaje The Greek New Testament, Stuttgart 
31975. Prevajali so: Otmar Črnilogar, Kajetan Gantar, Alojzij Rebula in France 
Rozman.™ Jezikovno so pregledali prevode: Janez Gradišnik, Mirko Mahnič in Av­
guštin Pirnat, prevajalsko delo pa je usklajeval Zdravko Reven. Prevod so končali
v štirih letih, tako da je izšel na štiristoletnico Dalmatinove Biblije, 1984, zato se 
imenuje jubilejni prevod, kar je povedano v podnaslovu, naslov sam pa se kratko 
glasi Sveto pismo nove zaveze. Javnosti je bilo predstavljeno 16. januarja 1985 na 
teološki fakulteti ob veliki udeležbi ljudi in zastopnikov cerkvene ter civilne 
oblasti.

Po prevajanju Nove zaveze je steklo prevajanje Stare zaveze. Devterokano- 
nične knjige prevajajo iz grškega izvirnika prevajalci Svetega pisma nove zaveze, 
protokanonične pa iz hebrejskega izvirnika: Jurij Bizjak, Milan Holc, Jože Krašo­
vec, Marijan Peklaj, s. Snežna Večko in Janez Zupet.

Prevajanje še traja, čeprav je že rodilo nekaj sadov. Jurij Bizjak]e ločeno izdal 
prevod Jobove knjige z naslovom Job. Izdalo jo je Ognjišče v Kopru 1989; Jože 
Krašovec pa prevod psalmov. Razlago psalmov sta napisala Heinrich Gross in 
Heinz Reinelt (serija Geistliche Schriftlesung), prevedel pa jo je škof dr. Jože 
Smej. Knjigo z naslovom Psalmi je izdala Mohorjeva družba v Celju 1989.

1988 je izdalo Ognjišče v Kopru Zgodbe Svetega pisma. Knjiga je prevod an­
gleške Otroške Biblije (The Childrens Bible) in vsebuje 237 zgodb Stare zaveze
440



in 128 zgodb Nove zaveze. Zgodbe niso svetopisemska pripoved dogodkov, tem ­
več prosto pripovedovanje dogodkov po Svetem pismu, zato angleški naslov bolj 
ustreza vsebini kot slovenski.

Na pobudo Slovenske pokrajinske škofovske konference je izšla 1990 v založ­
bi Združene biblične družbe v Londonu žepna izdaja jubilejnega prevoda Nove 
zaveze s popolnoma novimi uvodi v posamezne knjige in opombami, ki jih je na­
pisal prof. France Rozman. Knjigo z naslovom Sveto pismo nove zaveze sta pri­
pravila za natis Janko Jeromen in Zdravko Reven.

To je zdaj zadnji sad slovenskega prevajanja Svetega pisma.

Povzetek: France Rozman, Prevajanje Svetega pisma na Slovenskem
Na Slovenskem poznamo protestantsko in katoliško prevajanje Svetega pisma. V zgo­

dovini je hodilo vsako svojo pot, danes pa sta se tako zbližali, da poznamo samo ekumen­
sko prevajanje Svetega pisma. Sad skupnega prevajanja je ekumensko Sveto pismo  (Ljub­
ljana 1974). Zgodovina slovenskega prevajanja Svetega pisma spričuje, da smo dobili pri­
bližno vsakih sto let prevod celega Svetega pisma, od tega dvakrat protestantski in trikrat 
katoliški prevod; vmes pa je izšlo več delnih prevodov, tako protestantskih kot katoliških. 
Nekateri od njih, na primer Lampetove-Krekove Zgodbe Svetega pisma stare in nove za­
veze in Kratko Sveto pismo s slikami so bili prave uspešnice in so našli pot domala v vsako 
hišo. Raznovrstne izdaje Svetega pisma in včasih v izjemno visoki nakladi spričujejo, da je 
naše ljudstvo vedno cenilo Sveto pismo.

Summary: France Rozman, Translating the Bible in Slovenia
Slovenes have known Protestant and Catholic translations of the Bible. In history either 

went their own way, yet recently they have come so close that only ecumenical translating 
takes plače. A result of the joint translating is the Ecumenical Bible (Ljubljana 1974). The 
history of Slovene translations shows that a new translation of the Bible has been publis- 
hed about every 100 years, two of them being Protestant and three Catholic; between them 
several partial translations, Protestant as well Catholic, were published. Some of them, e. 
g. Biblical Stories o fthe Old and the New Testamentby Lampe and Krek and Short Illustra- 
ted  Bible have been real best sellers and have found their way into practically every house. 
Various editions ofthe Bible, sometimes in an exceptionally large number ofcopies, show 
that Slovene people have always held the Bible in high esteem.

1 Tridentinski cerkveni zbor je na četrti seji, 8. aprila 1546, razglasil Vulgato za juridič- 
no nezmotno. »Vulgata editio... pro autentica habeatur« (EB 61). S tem je postala uradna 
oblika Svetega pisma v katoliški Cerkvi. Vsi prevodi za javno rabo so morali biti narejeni po 
njej in opremljeni z razlago cerkvenih očetov (EB 62).

2 prim. Anton Slodnjak, Slovensko slovstvo, Mladinska knjiga, Ljubljana 1968, 28/29.
3 Mirko Rupel, Reformacija, v: Zgodovina slovenskega slovstva I. Uredil Lino Legiša s 

sodelovanjem Alfonza Gspana. Slovenska matica, Ljubljana 1956, 206.
4 Prim. Mirko Rupel, n. d., 207. Vendar s Trubarjevim slabim znanjem grščine ne 

smemo pretiravati. V njej se je lahko pozneje spopolnil, saj se je tudi Erazem Rotterdam­
ski brezhibno naučil grščine šele ko se je začel resno ukvarjati s Svetim pismom.

5 Prim. Mirko Rupel, n. d., 232.
6 Trubar sam pravi, da ni naravnost prevajal iz grškega izvirnika, kajti samo v tem smis­

lu lahko razumemo njegove besede; »Pri le tim našim prevračanu smo veden imeli pred 
sabo ta pravi studenec tiga noviga testamenta, kir je grški pisan; raven tiga smo mi tudi 
gledali na tu prevračane tih novih inu starih vučenikou, kateri so ta nov testam ent iz tiga 
grškiga jezika v ta latinski, nemški inu laški preobrnili, nerveč pak na Erazmov Roterda-

441



mov nov testament, h timu so nam nega annotationes silnu pomagale.« Navaja Mirko Ru­
pel, Slovenski protestantski pisci, Ljubljana, 1966, 66.

7 Mirko Rupel pravi: »Njegova odločitev, povzdigniti govor svoje rojstne vasi, torej 
osrednje narečje, v knjižni jezik, je bila nadvse srečna. Prav zaradi svoje zemljepisne lege 
se je raško ali, širše vzeto, 'kranjsko' narečje lahko uveljavilo, kakor so se pri drugih narodih 
povzpeli osrednji dialekti do časti knjižnega jezika« (Zgodovina slovenskega slovstva, 
Ljubljana 1956,213); Jakob Rigler pa: »Trubar ni povzdignil v slovenski knjižni jezik dolenj­
skega narečja z Raščice, ampak po domačem narečju nekoliko modificiral govor Ljublja­
ne, «v: Razprava o slovenskem jeziku, Ljubljana 1986,29.47 inv: Začetki slovenskega knjiž­
nega jezika, Ljubljana 1968.

8 Janko Moder je samo v dveh odlomkih Lukovega evangelija (7,41 —47 in 15,11 —17) 
našel kar 36 besed  in besednih zvez, ki jih Trubar še ni uporabil v svojem Katekizmu 1550. 
Prim. Štiristo let prevajanja na Slovenskem, Ljubljana 1985, 50.

9 Prim. France Rozman, Kako je  Trubar prevajal Sveto pismo nove zaveze, v: BV 46 
(1986) 240.

10 Ne zaradi tihotapljanja, ampak ker so bili sodi takrat normalno sredstvo za prevaža­
nje knjig.

11 Janko Moder, Ob Trubarjevih »treh rečeh«, v: Štiristo let prevajanja na Slovenskem, 
Ljubljana 1985, 49.

12 Prim. Anton Slodnjak, n. d., 37.
13 Anton Breznik, jezikovne razprave, Ljubljana 1982, 29—30. Navaja Janko Moder, n. 

d., 49/50.
14 Prim. Josip Turk, Tomaž Hren, v: BV 8 (1928) 17.
15 Tako misli Mirko Rupel v razpravi Protireformacija in barok, v: Zgodovina slovenske­

ga slovstva 1, Ljubljana 1956, 317, pastor Mihael Kuzmič pa pripisuje Štefanu Kuzmiču sa- 
memi, prim. Mihael Kuzmič, Predgovori Štefana Kuzmiča, Ljubljana 1981«in Protestantske 
izdajke Svetega pisma v slovenščini, v: Evangeličanski koledar 1978, 99—118.

16 Mirko Rupel, Protireformacija in barok, v: Zgodovina slovenskega šolstva I, Ljubljana 
1956, 317.

17 Janko Moder, Josip Stritar kot prevajalec Svetega pisma,v. Potokarjev zbornik, Ljub­
ljana 1987, 103— 104, op. 27.

18 Po zbranih podatkih Mihaela Kuzmiča navaja Janko Moder, n. d., 102—103, op. 6.
19 Tako se sedaj imenuje ta družba; uporabljen je izraz »biblična«, ne »svetopisemska« 

kot prej.
20 Anton Slodnjak, n. d., 41.
21 Prim. Anton Slodnjak, n. d., 41.
22 ES, 2. zv., 91 (dr. Rigler) pravi, da »pri lekcionarju ni mogoče natančno določiti, kako 

in koliko so sodelovali Čandek, Hren in še kdo.«
23 Prim. Lino Legiša s sodelovanjem Alfonza Gspana, n. d., 279 in Anton Slodnjak, n. 

d., 42—43.
24 SBL, 3. zv., 238.
25 Prim. Lino Legiša s sodelovanjem Alfonza Gspana, n. d., 286.
26 Prevod p. Ksaverija Vorenza v 6 zvezkih z naslovom Zelu svetu pismu noviga in stari- 

ga testamenta je ostal v rokopisu.
27 Anton Slodnjak, n. d., 63.
28 Alfonz Gspan, Razsvetljenstvo, v: Zgodovina slovenskega slovstva I. Ljubljana 1956, 

373.
29 ČjKZ VII (1928) 77.
30 SBL I, 390.
31 SBL I, 256.
32 Prim. France Rozman, Kritična zanesljivost novozaveznega besedila v slovenski 

ekumenski izdaji Svetega pisma, BV 38 (1977) 77—94.
33 Prim. recenzijo Evangelijev in Apostolskih del v: BV 38 (1978) 511—516.516—519.
34 Kaj je kdo prevedel in kdo so prevajali opombe je povedano v predgovoru jubilejni 

izdaji Nove zaveze na str. 6.

442



Giuseppe Cuscito

Kulturno in versko okolje Kromacijeve dobe 
v luči najnovejšega zgodovinopisja

Arheološke raziskave teodorskega mestnega predela, ki so se začele leta 
1896, so pripomogle k spoznavanju prve krščanske skupnosti na Beneškem (Ve­
netia), ki je komaj izšla iz vihre zadnjega preganjanja. Prav tako je — po mojem 
mnenju — pravkaršnja najdba spisov škofa Kromacija po zaslugi J. Lemarieja in R. 
Etaixa' pripomogla, da se je osvetlilo kulturno in versko okolje vojskujoče se inv 
marsikaterem pogledu trpeče Cerkve, ki pa je že bila v polnem razmahu in na 
poti, da utrdi svoj položaj: s Hieronimom iz Stridona in Rufinom iz Konkordije 
predstavlja Kromacij trojico mož, ki so se vsak po svoje posvetili božji stvari ter v 
odločilnem trenutku cerkvenega kulturnega razvoja in pastoralnega delovanja na 
Zahodu težili na Oglej in njegovo okolico.

Lemarie po pravici prišteva med največja duhovna središča antične Italije po­
leg Rima, Milana in Turina tudi Oglej zaradi razmaha duhovnega gibanja, ki je na­
stalo v 4. stoletju, in asketske zavzetosti, o kateri so v Rufinovih, Hieronimovih in 
Kromacijevih spisih precej bogati sledovi.2

Ne moremo sicer trditi, da bi bil Oglej v tistem času sedež meniških ali po­
dobnih ustanov, zlasti ne takih, ki imajo obveznost skupnega življenja in hišnega 
reda, kakor so dognali s svojimi zadnjimi izsledki Lemarie, Penko in Spinelli,3 
vendar je že Cavallera — morebiti najuglednejši med učenjaki starega rodu, ki so 
se ukvarjali s sv. Hieronimom — omenjal Oglej samo kot »milieu extremement 
interessant«, kjer so prav tako cenili asketizem kakor umske užitke. Pri tem je 
označil Kromacijev dom za »vrai monastere«.4 Sicer pa nam znani avtobiografski 
odlomek v Rufinovi Apologiji, ki sega v leta okrog 400, ko je divjal hud besedni boj 
in so v Origenovi pravdi stavili na Rufina nasproti njegovemu nekdanjemu tovari­
šu in prijatelju Hieronimu (Ego... in monasterio iam positus, per gratiam baptismi 
regeneratus, signaculum fidei consecutus sum per sanctos viros Chromatium, 
lovinum e t Eusebium, opinatissimos e t probatissimos in ecclesiis Dei episco­
pos), vsiljuje le misel, da je »že kot katehumen živel meniško življenje«, ne da bi 
zatrdil, da je v Ogleju res obstajal pravi pravcati samostan kot ustanova. Ne razpo­
lagamo namreč z drugimi pričevanji, ki bi nam lahko potrdila, da je v Ogleju 
obstajala takšna ustanova v naslednjih letih. Rufin in Hieronim potrjujeta sicer, 
da so v oglejskem okolju živeli menihi, vendar so bili to samo posamezniki zunaj 
vsakega komunitetnega sklopa.5

Prav tako kaže izključevati možnost skupnega življenja oglejske duhovščine, 
ki naj bi ga bil ustanovil na redovniški osnovi Kromacijev predhodnik Valerijan,

443



zlasti po novejših izsledkih p. Spinellija; ta meni, da se v chorus beatorum, kate­
remu je Hieronim primerjal oglejsko duhovščino,6 ne da prepoznati »redovniška 
skupnost, ki poje psalme, temveč skupina verskih pričevalcev. Vodita jo brata 
Kromacij in Evzebij, ki jima pripisujemo zaslugo, da sta zatrla arianizem v 
Ogleju.«7

Sicer pa nas Hieronim v pismu, ki ga leta 375/376 pošilja iz kalhidske puščave 
trem najodličnejšim predstavnikom oglejske duhovščine, t. j. Jovinu, Kromaciju in 
njegovemu bratu Evzebiju, opozarja, da sta brata živela s sestrami, posvečenimi 
Gospodu, pri svoji svetniški materi in primerja njihov dom — ne njihovega samo­
stana — domu sedmerih bratov Makabejcev: »O srečno bivališče, v katerem vidi­
mo mater, okrašeno z venci makabejskih mučencev! Vsak dan izpričujete Kristu­
sa, ko izpolnjujete njegove zapovedi; tej zasebni odliki dodajate še javno in 
očitno versko pričevanje, saj je po vaši zaslugi iz vašega mesta odstranjen strup 
arijanskega krivega nauka.«8

Spinelli poudarja, da se v tem odlomku splošen ugled, ki ga uživa oglejska 
duhovščina, natančneje Kromacij in Evzebij, ne nanaša na njihovo posebno odlo­
čitev, da živijo asketsko (licet quotidie Christum confiteamini, dum eius praecep­
ta servatis), temveč na posebno zavzeto pričevanje za Kristusovo božanstvo kot 
protiutež arijanskemu krivemu nauku; zaradi tega pričevanja si zaslužijo naslov 
martyres in confessores, zato jih primerja blaženim v nebesih: sklada se torej z 
vsebino Chronicona za leto 374, kjer Hieronim po smrti Avksencija Milanskega, ko 
se je Italija povrnila po zaslugi škofa Ambroža k pravemu rimskemu nauku, ozna­
čuje oglejski kler tako rekoč kot chorus beatorum.9

Namig na ovdovelo mater in deviške sestre, s katerimi živita brata Kromacij in 
Evzebij, naj bi bilo »edino neposredno pričevanje nekakšnega redovniškega 
življenja v Ogleju«, ki ga lahko povzamemo iz Hieronimovega 7. pisma. O njih pra­
vi namreč Hieronim, da »so premagale šibkost nežnega spola in svetno nečimr­
nost: sedaj pričakujejo z bogato zalogo olja za svojo svetilko, da pride ženin«.10 
Gre torej za Bogu posvečene device, ki so se odločile za življenje po evangeljskih 
svetih, pa so kljub temu ostale na svojem domu po asketski navadi, ki je bogato 
izpričana v 4. stoletju tako v Rimu kakor tudi v Milanu in drugod.11 Po njihovem 
načinu življenja postaja ta dom novo svetišče, nikakor pa ne samostan — mona­
sterium: O beata domus, v katerem prebivajo vdova Ana, deviške prerokinje in 
novi Samuel, ki so ga vzrejali v svetišču.«12

Celo Hieronim se sploh ni imel za redovnika, dokler ni razburljivo zapustil 
Ogleja in odšel v sirijsko puščavo.13 Zato domneva Spinelli, da kaže poiskati prav 
v Hieronimov! strastni zaverovanosti v askezo in redovniško življenje vzroke za 
subitus turbo in impia avulsio, ki sta ga iztrgala iz oglejskega življa, da je zapustil 
Rufi na, kakor nam spričuje 3. pismo,14 naslovljeno nanj.

Tudi spričo številnih stikov med Oglejem in vzhodom in prisotnosti sv. Atana- 
zija Aleksandrijskega v Ogleju o veliki noči leta 345 ni dvoma, da se je ta asketični 
tok porajal in navdihoval ob vzhodnem meništvu ter naravno težil proti vzhodu 
kot svoji najprimernejši domovini. Če Rufinu in Hieronimu ni bilo dano, da bi bila 
uresničila svoje hrepenenje po strogem meniškem življenju v Ogleju okrog leta 
373 in sta se morala izseliti na vzhod, »to ni bila« — tako sklepa Spinelli — »ne­
zgoda za zahodno meništvo, temveč le previdnosten začetek še neslutenega 
razvoja«.15

Rufin je občudoval Bazilija iz Cezareje in Gregorija Nacianškega,16 zato je 
predlagal kapadokijsko meništvo kot vzor za zahodne samostane. S temi vzori 
vzhodnega redovništva, ki jih je posredoval Rufin, se je ukvarjala Thelamonova;17

444



zadnje čase nam je ponudila spodbudne razmisleke o celotni Cerkveni zgodovi­
ni, ki jo je Rufi n napisal za krščansko skupnost v Ogleju. Toda na to se bomo še 
povrnili.

Razpravljanja o arianizmu in origenizmu kakor tudi besedni boj z Judi in po­
gani pa misijonsko delovanje so ugodno spodbujali iskrive razumnike k živahni 
knjižni dejavnosti. Ta ni bila vselej namenjena ozkemu krogu rojakov, vendar v 
njej morebiti le izsledimo neke stalnice, spričo katerih smemo soočiti cerkvene 
pisatelje, rojene v tej deželi, ne glede na njihov skupni krajevni izvor. Po pre­
gledni oceni Vittoria Perija,18 kaže, da radi odpomorejo pomanjkanju izvirne 
ustvarjalnosti — Hieronim je pri tem izjema — z izrazito sposobnostjo, da cepijo 
na visoko raven domače izobrazbe dosežke različnih kulturnih krogov, ki so se z 
njimi obogatili v tujini. Hieronim pregleduje po grškem in hebrejskem izvirniku, 
primerja in zboljšuje v raznih latinskih prevodih svetopisemska besedila, ki so 
prihajala iz Palestine in se ustalila v novi izdaji. Ta je poleg Origenovih razlag in 
življenjepisov velikih puščavskih očetov obveljala v vseh zahodnih krščanskih 
deželah.

Kromacij se je tudi kot škof živo zanimal za usodo svojih prijateljev, ti pa so ga 
čedalje bolj spoštovali in oboževali. Zaslutil je njihove sposobnosti in značajske 
značilnosti ter jih znal spodbujati k plodnemu duhovnemu in znanstvenemu de­
lovanju. To nam potrjuje Hieronim, saj je okrog leta 393 naslovil nanj in na Helio- 
dora iz Altina prevod Salomonovih knjig s spremnim pismom, ki nam izpričuje 
živahno založniško dejavnost: »Pošiljate mi denarno pomoč, vzdržujete moje pi­
sarje in knjigarnaje zato, da bodo moje umske sposobnosti lahko delale za vas.«19

Toda če Zahod dolguje Vulgato Hieronimu, ki ga je zanjo navdušil papež Da- 
maz, moramo biti hvaležni Rufinu, da je širil v latinskem okolju osnovna spozna­
nja o prvotni cerkveni zgodovini. Njemu ali verjetneje škofu Kromaciju pripisuje­
jo zamisel o latinskem prevodu Evzebijeve Cerkvene zgodovine; temu se je Rufin 
posvečal v letih 402 in 403. V predgovoru nam pove, kaj ga je napotilo k temu: 
»Spoštovani oče Kromacij, ko je gotski poglavar Alarik razdejal obrambo Italije 
(402) in je kužna bolezen vdrla v deželo ter vsepovsod uničila polja, črede in ljudi, 
si hotel nekako odpomoči razdejanju in koristiti ljudstvu, ki ti ga je Bog izročil v 
varstvo. Zato si onemoglega duha zaposlil s plemenitejšo umsko dejavnostjo in 
ga iztrgal iz objema gorja, ki je vladalo. Sedaj želiš, da prevedem v latinščino cerk­
veno zgodovino, ki jo jevgrščini napisal učeni Evzebij iz Cezareje: tako bodo mis­
li poslušalcev, zamaknjene v branje, željno spoznavale preteklost in laže poza­
bljale na zdajšnje gorje.«20

Rufinov pestifer morbus je prav gotovo tesnoba prebivalstva, ki mu grozi, da 
bo v kratkem prihrumelo nadenj barbarsko ljudstvo. To je opaziti tudi v sklepni 
prošnji Kromacij evega velikonočnega govora v tistih bridkih letih: »Kajti to je noč, 
v kateri so bili pomorjeni egipčanski prvorojenci in osvobojeni Izraelovi otroci; z 
vsem srcem in vso vero prosimo torej Gospoda, naj nas obvaruj e vsakega sovraž­
nega napada in vsakega strahu, ki nam grozi od naših nasprotnikov... Varuje naj 
nas s svojim stalnim prizanašanjem, ustavi naj barbarska ljudstva ter uresniči v 
nas to, kar je sveti Mojzes rekel Izraelovim sinovom: 'Gospod se bo bojeval za vas, 
kaj bi se vznemirjali?'«:21V takšnih časih je torej Kromacij, kakor že tudi Maksim iz 
Turina,22 spodbujal svojo čredo k molitvi in zaupanju v Boga. Toda vabilo k raz­
mišljanju o cerkveni zgodovini, ki ga izpričuje Rufin, je izvirna poteza oglejskega 
škofa.23 Na takšne razmere in smotre hoče Thelamonova nanašati Cerkveno zgo­
dovino našega pisatelja, da bi označila njene meje, a morebiti tudi in zlasti zato, 
da bi zaslutila njene vrline in njeno vrednost.

445



Vemo, da jo je Rufi n napisal v latinščini v dveh knjigah, ki se nanašata na čas 
od leta 325 do 395, se pravi a temporibus Constantini post persecutionem usque 
ad obitum Theodosii Augusti.2* Knjigi predstavljata prvi zapis cerkvene zgodovi­
ne 4. stoletja. Tako zaradi avtorja kakor zaradi občinstva, kateremu je namenjena, 
se nam predstavlja kot sočasna zgodovina izpod peresa zavzetega kristjana, ki je 
rad pomagal tudi drugim kristjanom preboleti tedanje razmere ter jim v zgodo­
vinskem dogajanju odkril božji načrt, hkrati pa jim dal zagotovilo, da je božje 
ljudstvo »neuničljivo in nepremagljivo, ker ga vselej spremlja božja pomoč«.25

Premišljevanje cerkvene zgodovine bo hrana za vero bralcev, zato primerja 
Rufin v predgovoru svoj prispevek evangeljskim hlebom kruha in ribama (Mt 
14,16). S tem pa že uvaja novo misel, namreč razodetje božje mogočnosti — di­
vina virtus —, ki vzdržuje vso njegovo zgodovinsko pripoved. V službi tej misli o 
božji mogočnosti, ki se izraža v zgodovinskih dogodkih krščanskega ljudstva, od­
bira in predočuje Rufin sredstva, ki so mu na voljo. To so »res gestae, kolikor mu 
pomenijo predvsem signa virtutis. Pod tem vidikom pomeni torej — tako opo­
zarja Thelamonova — Cerkvena zgodovina svetopisemske zgodbe, ki njihova 
zgodovinska vrednost presega golo razčlenjanje zgodovinskega dogajanja. Četu­
di se nam prikazuje kot časovno zaporedna pripoved tako imenovanih res gestae, 
njen namen ni le ta, da nam pripoveduje novice, temveč da nas po dogodkih sez­
nanja z božjimi načrti o svetu. Tako se Rufin ne zanaša na dialektiko modrih, tem ­
več nam iznajdljivo prikazuje, kako se je božja mogočnost razodela v obupnih 
položajih s čudeži ali izrednimi posegi, ki sodijo med znamenja (signa), in sicer 
ne le tista, ki jih priševamo med mirabilia Dei, temveč tudi vsa tista, ki si jih kljub 
njihovi vsakdanjosti lahko razlagamo kot »znamenja časov«. Skratka, Thelamono­
va je hotela poudariti o tem spisu, da je treba brati pod dvojnim vidikom, kajti isti 
dogodek nastopa v dvojni vlogi: kot sestavni del zgodovinske pripovedi in kot 
pomenska dopolnilna prvina hagiografske pripovedi. Z raznimi dogodki iz te naj­
novejše cerkvene zgodovine si je Rufin zares prizadeval dokazati quia non in 
sermone regnum Dei, sed  in virtute consistit.26 Zato predočuje oglejskim bra­
tom, katerim je bil njegov zgodovinski spis najprej namenjen, zatem pa vsem 
bralcem zahodnega sveta, kjer se je naglo razširil, in pridno uporabljal, nekatere 
dogodke rajši kot druge; pri tem pa odmerja precej prostora čudovitim pojavom.

Tako sta bila poraz poganstva in razdejanje Serapisovega svetišča v Aleksan­
driji nedvomno zelo zanimiva za Oglejce, če pomislimo, kako živahne stike je ta­
krat imela gornjejadranska metropola z Aleksandrijo v Egiptu:27 mar niso izrazili 
te zavesti o trdni povezanosti obeh cerkvenih skupnosti že očetje na oglejskem 
cerkvenem zboru leta 381 v sinodalni listini Quamlibet, naslovljeni na cesarja 
Gracijana, Valentinijana in Teodozija v znanem spornem odlomku: Nam etsi Ale­
xandrinae ecclesiae sem per dispositionem ordinemque tenuerimus et, iuxta 
morem consuetudinemque maiorum, eius communionem indissolubili societate 
servemus...26 Najsi tudi upoštevamo kritične pomisleke in omejitve glede širšega 
pomena, ki ga je pripisoval izrazoma dispositio in ordo Biasutti, smemo upravi­
čeno trditi, da je obstajala med oglejskimi pošiljatelji in aleksandrijsko cerkvijo 
nerazdružna občestvena vez, nastala spričo dolgotrajnih medsebojnih stikov29 
vsaj že od 4. stoletja dalje. Krstna pomenskost umivanja nog, ki se tu omenja, in z 
njim povezana teološka in eksegetska razsežnost sta pred nedavnim napotila P. 
F. Beatriceja, da je iskal v Mali Aziji in ne v aleksandrijskem krščanstvu korenine 
posebnih značilnosti oglejskega bogoslužja.30

S tem da pripoveduje o boju ob Frigidu (reka Vipava) leta 394, prav tako po­
doživlja za oglejske bralce najnovejše dogodke, ki so globoko odjeknili v življe­

446



nju te dežele in so jih mnogi bralci osebno doživeli.31 Toda neglede na dogodke, 
hoče avtor postaviti v ospredje njihov globlji pomen: kako fidesrecta  in vera reli­
gio zmagujeta nad krivo vero. Zato se nam Teodozij, religiosus princeps, pred­
stavlja kot svetopisemski junak, ki v odločilninh trenutkih spopada z Evgenijem 
in Arbogastom prosi Boga, naj poseže vmes, in vidi v silnem vetru, ki je zasukal 
izid boja, znamenje virtutis Dei. Saj ta še vedno deluje, tudi v najnovejši zgodovi­
ni novega Izraela.32

Rufin ne omenja nekaterih dogodkov, to pa kaže pripisovati krajevnim razme­
ram. Tako ne omenja na primer razdejanja shodnice v Kaliniku in Ambroževega 
odločnega nastopa proti Teodoziju leta 338, morebiti tudi zato, ker bi utegnil ne­
davni dogodek neugodno odjekniti v Ogleju, kjer so — kakor kaže — nekoliko 
prej zažgali, najsi tudi v drugačnih okoliščinah, tamkajšnjo shodnico. Razdejanje 
oglejske sinagoge naj bi bil najmreč izpričal v nekem nejasnem odlomku Am­
brož,33 ki je v novembru 388 prišel v mesto ob Jadranu, da bi se udeležil Valerija- 
novega pogreba in izbire njegovega naslednika. Ambroževe zadevne besede iz­
ključujejo, kakor kaže, neposredno odgovornost krajevnih cerkvenih oblastnikov, 
zato sprejema Cracco Rugginijeva kot tehtno domnevo, da je treba povezati to 
razdejanje s tem, ker so 28. avgusta 388 v Ogleju umorili samozvanca Magna Mak­
sima. V Italiji je namreč zbral okrog sebe precej verskih skupin, ki se niso ujele z 
že uveljavljeno zvezo med pravovernostjo in Teodozijevimi pogledi na cesarsko 
oblast, rimska krščanska skupnost pa mu je nekaj mesecev pred tem dala zadoš­
čenje za delovanje v korist Judom po požigu ene od njihovih shodnic.34 Potemta­
kem je umor Magna Maksima, ki je očitno ščitil Jude, verjetno izzval tudi v Ogleju 
ogorčen odpor proti tistim, ki so ga odobravali;35 Rufinu pa je se zdelo primerno, 
da vse to zagrne v molk.

Dejanska razsežnost judovske prisotnosti v krajevnih cerkvah se da sklepati 
tudi iz Kromacijeve polemike glede verskih predpisov. V njej so bežno omenjeni 
dogodki iz vsakdanjega življenja, kakor sta judovski običaj, da razlikujejo med 
čistimi in nečistimi jedmi, in farizejsko obredno umivanje, ki mu je Kromacij na­
sprotoval.36 Kljub hudi nestrpnosti, ki so jo morda zakrivili kristjani leta 388 nad 
shodnico v Ogleju, nas Kromacij opozarja, da so nekateri ondotni Judje gledali z 
globoko naklonjenostjo na krščanski velikonočni praznik37 in da se je tudi spre­
obrnilo več Judov h krščanstvu: sed  quia e t de synagoga multos conversos legi­
mus vel converti cotidie ad cognitionem Christi videmus.36 Omembo številnih 
spreobrnitev je treba morda pripisovati dejstvu, da je bil to izjemen pojav, zlasti 
če upoštevamo, kako negativno in polemično se oglejski škof navadno izraža o 
Judih. Z druge strani pa moramo pritrditi tudi Truzziju,39 ki pravi, da zavzema širo­
ko razpredena polemika proti Judom razvnete tone, značilne za tedanjo misel­
nost in pismenstvo.

Najpomembnejši verski tekmec je bilo poganstvo, saj je doživljalo zadnji po­
skus navdušene prenove, čeprav se je že nagibalo k zatonu. Ni znano, če si je 
Kromacij prizadeval kakor Ambrož, da bi nasprotoval poganstvu tudi na politični 
ravni. Drži pa, da si je za njegovega škofovanja sam upravnik Venetiae e t Histriae, 
Parekorij Apollinaris, okrog leta 390 veliko prizadeval, da bi postavil oglejsko ba­
silica Apostolorum, verjetno po cesarskem naročilu,40 in da sta se dva ugledna 
moža, spectabiles Laurentius e t loannis, z  Nikeforom vred poklonila svetemu 
Kancijanu, Kvirinu in Latinu ter prinesla v dar dragoceno srebrno teko iz gradeške 
zakladnice. To sta bila nedvomno predstavnika senatskega reda, bržkone do­
ma iz krajev, v katerih so častili imenovane svetnike, kakor je opozoril Pietri v svoji

447



nedavni razpravi o predstavnikih podeželske krščanske aristokracije v deželi 
Venetii.*1

Tematika, ki jo največkrat razvija Kromacij v svojih pridigah proti poganom, je 
vsekakor malikovalstvo, kajti v njem vidi brezbožno kratenje češčenja pravemu 
Bogu,42 o poganih pa v splošnem sodi, da ne poznajo resnice, se pravi božjega 
razodetja, in se hranijo z zmotami.43 Obstajala so tudi nerešena vprašanja glede 
sožitja med pogani in kristjani; tak je bil na primer spor zaradi krščanskega in 
starega uradnega koledarja.44 Vendar si ne smemo misliti, da je vse potekalo 
enosmerno, če sam Kromacij zatrjuje v že omenjenem govoru na slovesnem veli­
konočnem bedenju, da nekateri pogani in Judje sollemnitatem huius vigiliae 
nostrae tamquam propriam celebrant vel laetitia mentis, si non ritu religionis.45 
Saj so se tudi v Bologni nekateri Judje udeležili praznovanja ob najdenju smrtnih 
ostankov Vitala in Agrikola, kakor nam spričuje Ambrož.46

Kljub razcvetu češčenja mučencev, kar nam dokazujeta napis Parekorija Apol- 
linara in 26. Kromacij ev govor,47 zaščita svetnikov ni bila še nadrobno označena za 
vsako potrebo posebej, medtem ko jev tem pogledu nudilo poganstvo več mož­
nosti ; samo angele nam Kromacij prikazuje kot osebne varuhe vernikov in mejni­
kov.48 Nekdanji človek — opozarja Truzzi — je namreč v svojem pojmovanju sve­
ta, nad katerim gospodujejo mračne in njemu nadrejene sile, čutil potrebo po 
neposrednem  in uspešnem varstvu, to pa se je opiralo na izganjanje zlih duhov, 
znamenje križa proti hudim duhovom in češčenje svetnikov.49

Kromacijeve spise je zadnje čase primerjalno preučil Truzzi hkrati s stvarit­
vami sočasnih in časovno bližnjih škofov. Tako nam je omogočil, da vsaj zasluti­
mo, kakšne težave so nastale ob srečanju novega verovanja s splošnim globoko 
zakoreninjenim pojmovanjem, zlasti kar zadeva vstajenje teles, Marijino deviš- 
tvo, zakonsko čistost moža, ki nima pravice okoriščati se s širokimi možnostmi 
ločitve, predvidenimi po civilnem zakoniku, excepta causa fornicationis.50

Slednjo točko, ki jo je obravnaval Kromacij v Razpravi 24,1, je zadnje čase pre­
učil L. Padovese,51 vtem ko je M. Simonetti osvetlil Rufinove poglede na vstajenje 
teles in Marijino devištvo v Expositio symboli (Razlaga Vere), ki jo je Rufin spisal v 
Ogleju v prvih letih 5. stoletja. Rufinova izčrpna razlaga glede vstajenja mesa ne 
upošteva le sporov znotraj cerkvenega občestva, temveč tudi in predvsem ugovo­
re, ki so v tej zvezi prihajali od poganov, na primer spor z gnostiki in manihejci, saj 
je njihov dualizem terjal popolno in dokončno uničenje vsega telesnega, zatorej 
tudi telesa po smrti.52 Protiheretični namenskosti dodaja Rufin še apologetično, 
ker upošteva polemiko s pogani, ki se še ni polegla. Če je bilo torej mogoče na­
sproti Judom zagovarjati Marijin deviški porod na osnovi starozaveznih svetopi­
semskih prerokb, mora zgodovinar iz Konkordije nasproti poganom nekje pod­
cenjevati izrednost tega pojava in poudarjati primere partenogeneze (nespolne­
ga razmnoževanja), ki jih opažamo v živalskem svetu: »Sicer pa nas upravičeno 
preseneča — piše Rufin —, da se to zdi nemogoče prav poganom, ki verujejo, da 
se je njihova Minerva rodila iz Jupitrovih možganov. Kaj je torej teže verjeti in kaj 
je bolj protinaravno?«53

Kadar predstavlja Kromacij človekov eshatološki položaj, ne naglaša toliko 
kazni, namenjene grešnikom, kolikor vztraja pri večnih dobrinah, ki jih Bog ob­
ljublja vernikom.54 Govori nam o palmovi vejici in o nesmrtnem vencu, namenje­
nih katoliškemu ljudstvu, ki potuje h Kristusu po glavni poti vere;55 o plačilu, ki je 
tem večje, čim hujše je preganjanje;56 o večni slavi, ki čaka božje svetnike;57 o naj­
višji dobrini, ki jo predstavlja božje kraljestvo, kamor pridemo po lestvi blagrov;58 
o nebesih, kamor ima dostop hromi bolnik, ko mu Kristus odpusti grehe;59 o kraju

448



ohladila (refrigerium), to je o nebeškem kraljestvu, kamor odnesejo ubogega La­
zarja, v nasprotju s krajem trpljenja brez konca, kjer konča požeruški bogatin-,60 o 
počitku vernih, ki spijo krepilno spanje.61 Vse te prispodobe pogosto izraža upo­
dabljajoča umetnost in o njih hrani Oglej — kot je znano — bogate primere. Kon­
čno opozarja vernike na vstajenje telesa kot sestavni del dopolnjenega odrešenja: 
»Čeprav je sv. Tomaž dokazal Kristusovo telesno vstajenje, ne Marcion ne mani- 
hejci niso hoteli priznati, da je Gospod vstal od mrtvih s svojim lastnim tele­
som.«62 Drugod se spet sklicuje na Vero, ki je obveljala v oglejskem bogoslužju, in 
pribija: »Vsakteri od nas je bil krščen v tem našem umrljivem telesu zato, da bi 
verjel, da bo prav s tem  telesom vstal v večno življenje. Ta verska resnica se izraža 
v Veri, po kateri nam je bil podeljen sv. krst, ko smo jasno izpovedali: »Verujem v 
vstajenje tega mesa za večno življenje.«t63

Krščanska pomirjajoča zavest o človekovem celostnem odrešenju po smrti je 
nedovmno močno odjeknila v poganskem svetu, ki ni živel v veselem pričakova­
nju posmrtne telesne usode in je doživljal hudo tesnobo tudi spričo dušne pri­
hodnosti na drugem svetu.64

Seveda ne gre presojati odnosov do poganske kulture samo po takih m edse­
bojnih trenjih, kajti poleg jasnih odklonilnih stališč beležimo tudi tiha povezova­
nja na književnem, modroslovnem in znanstvenem področju.65 Če odmislimo 
nespolno razmnoževanje čebel, h kateremu se zateka Rufin v omenjenem od­
lomku, in glavo, ki jo ima tudi Kromacij za sedež duše,66 nam pove dovolj tisti 
Kromacijev pasus iz 23. govora (Sermo XXIII), v katerem verjetno zaslutimo vergi- 
lijske odmeve, saj pravi: »Po pravici si zamišljamo Kristusa Gospoda kot jagnje, 
odeto v škrlat.« Oglejski škof kaže namreč na Kristusa kot na agnus purpureus, po 
nekem besedilu, ki ga je že razčlenjal C. E. Chaffin.67 Ne izključujemo možnosti, 
da bi bil v takšnem besedilu izobraženi poslušalec takrat lahko spoznal namig na 
Vergilijevo 4. eklogo; v njej opeva pesnik, kot je znano, preobrazbo narave (v. 
42—45), ki bo nastopila v obnovljeni zlati dobi, ko se bo rodil izreden deček: »Nič 
več ne bodo z različnimi barvami barvali volne, /  runo ovcam že na paši se bo 
pordečilo, pa tudi /  kakor žafran jim bo volna rumena že zunaj na travi« (prev. Fran 
Bradač). V Kromacijevih časih in v njegovem kulturnem okolju so krščansko razla­
go 4. ekloge nedvomno poznali tako kristjani kot pogani, četudi je niso oboji 
sprejemali enodušno. Toda če upoštevamo splošen odpor škofov in krščanskih 
pisateljev — pogosto so to bili za njihove čase izobraženi možje —, da bi se skli­
cevali na poganske klasike, je vsekakor nenavaden pojav in zanimiv kazalec dej­
stvo, da tu opira Kromacij svoje dokazovanje na Vergilijev tekst in ga razlaga v 
krščanskem smislu. S tem dokazuje svojo domačnost s tisto vejo vergilijskih ezo­
teričnih študijev, ki se precej razhaja s krščanskim zanimanjem za Sveto pismo.

Z vidika teološkega pojmovanja je treba povedati, da je bila oglejska cerkev 
med tistimi na Zahodu, ki jih je arijanska preskušnja najhuje prizadela. To nam 
dokazujejo huda nasilstva, ki jih je zakrivil Valens iz Murse, da bi se polastil oglej­
ske škofovske oblasti; zadržanje škofa Fortunacijana, ki ni bilo skoz in skoz do­
sledno; potreba po notranjem doktrinarnem razčiščeniu, pri katerem je sodelo­
val tudi Kromacij, preden je postal škof, kakor smo že omenili.68 Najsi je oglejski 
cerkveni zbor leta 381 zabeležil upad zahodnega arianizma, je vendarle res, kar je 
zapisal Kromacij že kot škof: »Tudi brezbožni Arij je kakor grabežljiv volk sejal 
neslogo in pustošenje med Kristusovo čredo v mnogih cerkvah. Njegovi zvesti 
privrženci si še danes močno prizadevajo, da bi tu in tam v marsikateri cerkveni 
skupnosti varali in zavajali Kristusove ovce.«69 Kdo so ti izdajalski in lokavi krivo­
verci, ki hodieque oves Dei fallere e t decipere conantur? Morda Paladij, Sekundi-

449



jan in Atalus, ki so jih obsodili v Ogleju leta 381, se sprašujemo s Trettelom.70 
Kljub Lemariejevemu nasprotnemu mnenju mora Truzzi po Duvalovem zgledu 
neogibno domnevati, da je glede arijancev in fotijcev v času Kromacija in Gav- 
dencija iz Brescie »bilo treba pobijati nekaj več kot samo spomin na preteklost«; 
poleg tega je obstajala »tudi kaka sočasna težava, četudi manjšega pomena. 
Oglej je bil sicer mesto, najbolj odprto zunanjim vplivom in najbližje Uiriku, ki je 
bil središče zahodnega arianizma. Pri tem utegnemo pomisliti na tiste Ilire, ki so 
pribežali kot begunci v severno Italijo po nesrečni bitki pri Hadrianopolisu leta 
378.71 Ambrož namreč je pisal škofu v Imoli: Habes illic Illyrios de mala doctrina 
Arianorum, cave eorum zizania: non appropinquent fidelibus, non serpant adulte­
rina semina.72 S Kromacijevo kristologijo se je ukvarjal G. Trettel v zajetnem in 
odmevnem članku leta 1981,73 o katerem priznava Lemarie, 74 da je neogibna 
osnova za vsako preučevanje te poglavitne točke v oznanjevanju oglejskega ško­
fa. Ta nam prikazuje — opozarja Trettel — kristologijo, ki upošteva zaskrbljenost 
aleksandrijske cerkve glede Kristusovega božanstva in pomisleke antiohijske 
cerkve glede njegove prave človeške narave. Kajti božja in človeška narava v eni 
sami učlovečeni Besedi s posebnim ozirom na soteriološki pojav učlovečenja 
brez slepomišenja in z natančnim teološkim izrazjem so v središču Kromacijeve- 
ga nauka nekaj desetletij pred koncilom v Kalcedonu.75

S Svetim Duhom v homiletičnih in eksegetskih spisih našega škofa se je ukvar­
jal leta 1980 L. Padovese76 z raziskavo, ki se nam resda predstavlja zgolj kot 
»zbornik besedil«,77 vendar Lemarie o njej sodi, da je dobro zasnovana,78 hkrati 
pa obžaluje, da je Trettel v nekem svojem poznejšem spisu na isto temo ne upoš­
teva.79 Ta je prepričan, da je oglejska cerkev bolj kakor vse druge na Zahodu po­
svetila izredno pozornost delovanju Svetega Duha, in meni, da to izhaja iz Jane­
zovega duhovnega evangelija. Po njem naj bi bil Oglej prejel začetek svoje vere 
po posredovanju neke judovsko-krščanske struje Janezovega izvora.80 Možno 
domnevo v tej smeri je že nakazal D. Corgnali,81 pred nedavnim jo je potrdil z 
novimi izsledki že omenjeni Beatrice.82 Toda vprašanje, ki utegne odpreti nadvse 
zanimiv predm et za raziskovanje, je treba obravnavati — kakor spet pripominja 
Lemarie84 — z veliko previdnostjo.

Kromacijeva mariologija, večidel povezana z ekleziološkimi vprašanji, ki jih je 
pred nedavnim raziskal Vecchi,85 je še vsa nepoznana, kakor je pred kratkim po­
tožil Trettel; vendar so že na delu nekateri, ki se zanjo zanimajo.86 Posebno zani­
miv je odlomek iz Govora (Sermo) 29; v njem Marijin dom označuje cerkev kot 
congregatio sanctorum, okrašeno s škrlatno barvo, ker se je rodila iz častitljive krvi 
mučencev.87 kaj več o njej, žal, ne moremo povedati, ker se besedilo ni ohranilo. 
Tudi Govor 30, ki se zgleduje po Apostolskih delih 1,12—14, nam predstavlja 
ekleziološko snov: Cerkev ne more biti tam, kjer se ne oznanjuje Kristusovo učlo­
večenje po Devici Mariji.88 Kromacij povezuje torej Marijo s cerkvijo, ki je sad ve­
likonočne skrivnosti in hkrati tiste quadripertita praedicatio evangelii, kot osno­
ve naše vere.89

Kar zadeva dela usmiljenja in njihovo izvajanje, se Kromacijeva misel sklada s 
tradicijo cerkvenih očetov, ki so pozorni na imenitnost nebeških dobrin in obso­
jajo navezanost na tuzemske. Po zgledu sv. Ciprijana se sklicuje na prvotno skup­
nost v Jeruzalemu (Apd 4,32—34), ki jo ima za vzor edinosti: »Zakaj naj bi hranili 
vsak zase zemeljske dobrine tisti, ki imajo skupno v posesti nebeške dobrine?«90 
Že Lemarie91 je opozoril, preden se je s tem strokovno ukvarjal Padovese leta 
198 3,92 kako je bila ta snov Kromaciju pri srcu. K skupnemu imetju se naš škof

450



zopet povrača v Traktatu 25,4, četudi v njem ne opažamo — kakor pripominja 
Truzzi — dejanskega predloga za komunistično upravljanje lastnine.93

Končno je še potrebno poudariti, kako se v oznanjevanju našega škofa in v 
zakramentalnih znakih, ki smo jih tu izpričali, zrcalijo vprašanja krščanske skup­
nosti in njeni spopadi z okoljem, kako se kažejo skladnosti s sosednjimi cerkva­
mi, a tudi značilnosti, ki dokazujejo samostojnost posameznih cerkva: v Ogleju se 
ta kaže ne le v umivanju nog kot predkrstnem obredu na velikonočnem bed e­
nju94 ali v veri, marveč celo v krščanskem stavbarstvu, saj uvaja sklenjen štirioglati 
obseg in strogo zaprtost navzven, ki nadaljujeta še v Kromacijevih časih uporab­
no »eksperimentalnost« teodorjanskih soban, na katero nas je opozoril Tavano.95

Kromacija označuje izključno latinska cerkvena izobrazba. Temeljno preuče­
vanje njegovih virov se pač nanaša na razne članke, v katerih sta Lemarie in Etaix 
najprej priobčevala svoje izsledke o Kromaciju. Njuni prispevki so prišli precej 
razširjeni v zbirko Sources Chretienes in v Corpus Christianorum, dopolnjevala in 
povezovala v celoto pa sta jih Duval in Doignon.96 Zato se ne spuščamo v zamota­
no filozofsko problematiko, ampak hočemo z Lemariejem97 samo izraziti misel, 
da se je Kromacij navdihoval sicer pri Ciprijanu iz Kartagine in Hilariju iz Poitier- 
sa, še najpogosteje pa pri Ambrožu, ko je sestavljal svoje Sermones in pozneje 
svojo Razlago o Mateju. Sicer pa ni naključje, da se Rufin večkrat pohvalno izraža
o Ambrožu, kakor na primer takrat, kadar piše o njem v Apologiji (II,26):98 Virum 
omni admiratione dignum, Ambrosium episcopum, qui non solum Mediolanen­
sis ecclesiae, verum etiam omnium ecclesiarum columna quaedam et turris inex­
pugnabilis fuit.

Prevedel prof. Drago Butkovič

Povezetek: Giuseppe Cuscito, Kulturno in versko okolje Kromacijeve dobe v luči najno­
vejšega zgodovinopisja

Oglej (Aquileia) je spadal poleg Rima, Milana in Turina med naj večja duhovna središča 
antične Italije. Rufi novi, Hieronimovi in Kromacijevi (oglejski škof od 388 do 408) spisi pri­
čajo o razmahu kulturnega in duhovnega življenja ter asketske zavzetosti v 4. stoletju. Te­
danje razmere so spodbujale k živahni književni dejavnosti. Kromacijeva je zamisel o la­
tinskem prevodu Evzebijeve Cerkvene zgodovine (prevod je Rufinovo delo), znane so nje­
gove pridige proti poganskemu malikovalstvu in o sožitju med kristjani in pogani. Pridige 
in spisi tega časa so polemični in apologetični v odnosu do Judov in poganov in branijo 
pravi nauk nasproti arijanizmu, ki se je v oglejski Cerkvi zelo razširil.

Summary: Giuseppe Cuscito, Cultural and Religious Environment of Cromatius' Age in 
the Light of Recent Historiography

Together with Rome, Milan and Turin, Aquileia was one of the most important spiritual 
centres of ancient Italy. The writings of Rufinus, Hieronymus and Cromatius (bishop of 
Aquileia, 388—408) bear witness to the development of cultural and spiritual life and of 
ascetic discipline in the 4th century. The conditions of the time promoted a lively literary 
activity. Cromatius' was the idea of the Latin translation of Eusebius’ Church History (the 
translation itself was made by Rufinus), and his sermons against pagan idol worship and 
about the living together of Christians and pagans are well-known. The sermons and wri­
tings of the time are polemical and apologetical in relation to Jews and pagans and defend 
the right doctrine against Arianism, which was widely spread in the Church of Aquileia.

451



1 Cromatii Aquileiensis Opera, Cura et studio R. Etaix—J. Lemarie (CCL; IX A) Turnholti 
1974, Spicilegium ad Chromatii Aquileiensis Opera, cura et studio J. Lemarie et R. Etaix 
(CC, IX A Supplementum); Turnholti 1977.

2 Dictionnaire de spiritualite, VII/2, Paris 1971, stolp. 2161—2162.
3 Ibid. G. Peneo, Storia dei monachesimo in Italia. I, Roma 1961, 13—46; G. Spinelli, 

Ascetismo, monachesimo e cenobitismo ad Aquileia nel sec. IV, in AAAd 22 (1982), 274.
4 F. Cavallera, Saint Jerome. Sa vie e t son oeuvre, I, Louvain—Paris 1922, 20.
5 G. Spinelli, Ascetismo..., 287. Za odlomek, ki ga navaja Rufin, prim. Apologia contra 

Hieronymum, I, 4, v: Tyrannii Rufini Opera, izd. M. Simonetti (CCL, XX), Turnholti 1961, 39.
6 Hieron., Chronicom, ad a. 374, v: PL 27, stolp. 697—698.
7 G. Spinelli, Ascetismo, 292.
8 Hieron., Ep. VII, 6; izd. J. Labourt, Pariš 1949, 24.
9 G. Spinelli, Ascetismo, 291—292.
10 Hieron., Ep. VII, 6, izd. J. Labourt, Pariš 1949, 24.
11 G. Spinelli, Ascetismo, 293.
12 Hieron., Ep. VII, 6; izd. J. Labourt, Pariš 1949, 24.
13 G. Spinelli, Ascetismo, 294.
14 Ibid, 300, št. 64.
15 G. Spinelli, Ascetismo, 300; I. Špidlick, Rufino e 1'Oriente, v spisu Rufino di Concor­

dia e il suo tempo I, Udine 1987, AAAd 31, 115—124.
16 Rufin., Hist. eccl., II, 9, v: PL 21, stolp. 517—521. C. Moreschini, Rufino traduttore di 

Gregorio Nazianzeno, v spisu Rufino di Concordia I, 227—285.
17 F. Telamon, Modeles de monachisme oriental selon Rufin dAquilee, AAAd 12 

(1977), 323—352.
18 V. Peri, Chiesa e  cultura religiosa, v spisu Storia della cultura veneta. Dalle origini al 

Trecento. I, Vicenza 1976,201; G. Cuscito, Cristianesimo antico ad Aquileia e in Istria, Trie- 
ste 1977 (toda 1979), 196.

19 PL, 19, stolp. 311; G. Cuscito, Cromazio di Aquileia (388—408) e 1’eta sua. Bilancio 
bibliografico-critico dopo 1'edizione di s>Sermonest  e d e i»Tractatus in Mathaeum«r, Ass. 
Naz. per Aquileia 1980, 26.

20 Rufin, Hist. eccl., praef., PL 21, stolp. 461—464.
21 Chrom., Sermo 16, 4, v: CCL IX A, 74.
22 Maxim. Taur., Sermo 85, 2, v: CCL, XXCIII, 348.
23 F. Thelamon, Une oeuvre destinee a la communaute chretienne dAquilee: l'Histo- 

ire ecclesiastique de Rufin, v AAAd 22 (1982), 261; ista, Rufin historien de son temps, v 
spisu Rufino di Concordia, II, 41—59.

24 Rufin., Hist eccl., praef., v: PL 21, stolp. 463—464.
25 Eusebio di Cesarea, Storia ecclesiastica e i martiri della Palestina, grški tekst s pre­

vodom in opombami G. del Ton, Desclee 1964,1, 4, 2, 28—29.
26 Rufin., Hist. eccl., I 3, v: PL, 21, stolp. 469; F. Thelamon, Paiens e t chretiens au N e  

siecle. L 'apport de l'»Histoire ecclesiastique de Rufin dAquilee, Paris 1981,28; G. Zecchi- 
ni, Barbari e Romani v spisu Rufino di Concordia II, 29—60.

27 Rufin., Hist. eccl., II, 23, v: PL 21, stolp. 529—533.
28 Sancti Ambrosii Opera, Epistulae e t acta, zv. III, (CSEL, LXXXII), rec. M. Zelzer, 190 =  

PL, 16, Ep. XII, stolp. 949. Tudi glede prejšnje bibliografije prim. G. Cuscito, Cristianesimo 
antico, 56—62.

29 G. Cuscito, Cristianesimo antico, 61.
30 P. F. Beatrice, La lavanda dei piedi. Contributo alia storia delle antiche liturgie cri- 

stiane, Roma 1983, 94.
31 Rufin, Hist. eccl. II, 33, v: PL 21, stolp. 539—540.
32 G. Cuscito, Un nuovo nome nella serie dei vescovi di Parenzo, AMSI 31 št. 5 (1983), 

122; L. Dattrino, Rufino di Concordia agiografo v spisu Rufino di Concordia I, 148— 151.
33 Ambros., Ep. XL, 8, v: PL 16, stolp. 1104.
34 Isti, Ep. XL, 23, v: PL 16, stolp. 1109.

452



as L. Cracco Ruggini, 11 vescovo Cromazio e gli ebrei di Aquileia, v: AAAd 12 (1977), 
364—371. G. Cuscito, Cristianesimo antico, 215.

36 Chrom., Sermo 25, 2—4; 7racf. 53, 1, v: CCL, IX A, str. 113— 115; 461—462.
37 Isti, Se/mo 16; 3, v: CCL, IX A, 74.
38 Isti, Tract. 35, 8, v: CCL, IX A, 372—373.
39 C. Truzzi, Zeno, Gaudenzio e Cromazio. Testi e contenuti della predicazione cristia- 

na per le chiese di Verona, Brescia e Aquileia (360—410 ca.), Brescia 1985, 167.
40 G. Cuscito, Cristianesimo antico, 208.
41 Ch. Pietri, Une aristocratie provinciale e t la mission chretienne: 1'exemple de la Ve­

netia, v-. AAAd 22 (1982) 134—135.
42 Chrom., Sermo 32, 2, v: CCL, IX A, 145.
43 Isti, Sermo 19, 4, v: CCL, IX A, 91.
44 Isti, Sermo 17, 3, v: CCL, IX A, 77.
45 Isti, Sermo 16, 3, v: CCL, IX A, 74.
46 Amros., Exhortatio virginitatis, 1,8, v: PL 16, stolp. 338: Circumfundebamur a Iudaeis, 

cum sacrae reliquiae eveherentur: aderat populus Ecclesiae cum plausu e t laetitia... Indi­
cabant ergo Iudaei quod haberent scientiam martyrum, sed  non scientiam Verbi. C. Truzzi, 
Zeno, 150—158.

47 A. Vecchi, II sermone XXVI di Cromazio, v spisu Rufino di Concordia II, 135—155.
48 Chrom., Tract. 57, 2, v: CCL, IX A, 483—484.
49 C. Truzzi, Zeno, 157.
so chrom., Tract. 24,1, v: CCL, IX A, 309—310. C. Truzzi, Zeno, 162.
s i L. Padovese, Etica sessuale e vita cristiana nella predicazione di Cromazio di Aqui­

leia, v: Laurentianum 21 (1980), 195— 199.
52 Rufino, Spiegazione dei Credo, prevod, uvod in opombe napisal M. Simonetti, Rim 

1978, 31. C. Riggi, Rufino catecheta, v spisu Rufino di Concordia I, 169—193.
53 Rufino, Spiegazione del Čredo, 56.
54 C. Truzzi, Zeno, 125.
55 Chrom., Sermo 28, 1—2, v CCL, IX A, 129—130.
56 Isti, Sermo 41, 9, v: CCL, IX A, 179.
57 Isti, Sermo 22, 5, v: CCL, IX A, 102.
58 Isti, Sermo 41, 1, v: CCL, IX A, 175—176.
59 Isti, Tract. 44, 4, v: CCL, IX A, 414—415.
60 Isti, Sermo 12, 5, v; CCL, IX A, 54—55.
61 Isti, Tract. 47. 4, v: CCL, IX A, 431—432.
62 Isti, Sermo 26, 4, v: CCL, IX A, 121 — 122.
63 Isti, Tract. 41,8, v: CLL, IX A, 395—396. Glede te točke prim. Rufin., Expositio Symbo­

li, 39—43, v: CCL, XX, 175—180 in Apologia contra Hieronymus, 1, 5, v: CCL, XX, 40.
64 C. Truzzi, Zeno, 126.
65 Ibid., 163.
66 Chrom., Sermo 15, 5, v: CCL, IX A, 69.
67 C. E. Chaffin, Christus Imperator. Interpretazione della IVEgloga di Virgilio nellam - 

biente di Sant'Ambrogio, v: Rivista di Storia e Letteratura religiosa 8 (1972), 517—527.
68 C. Truzzi, Zeno, 133—134.
69 Chrom., Tract. 35, 3, v: CCL, IX A, 369.
70 Cromazio di Aquileia, Commento al Vangelo di Matteo, prevod, predgovor in opom­

be napisal G. Trettel, 1, Rim 1984, 281, št. 14.
71 C. Truzzi, Zeno, 134.
72 Ambros., Ep. 2, 28, v; PL 16, stolp. 887.
73 G. Trettel, Cristologiacromaziana.v: Ricerche religiose del Friuli e delllstria 1 (1981), 

3—86.
74 J. Lemarie, Note cromaziane, v: Aquileia Nostra 53 (1982) stolp. 302.
75 G. Trettel, Cristologia cromaziana, n. d., 6.
76 L. Padovese, Lo Spirito Santo nella predicazione di Cromazio d  Aquileia, v: Lauren­

tianum (1980), 321—346.

453



77 C. Truzzi, Zeno, 135, št. 78.
78 J. Lemarie, Note cromaziane, v: Aquileia Nostra 55 (1984), stolp. 244.
79 G. Trettel, Lesperienza dello Spirito Santo nella vita della Chiesa e dei cristiani in 

Cromazio d'Aquileia, v spisu Spirito Santo e catechesipatristica, Roma 1983,93— 132; isti, 
La dottrina dello Spirito Santo nella storia della Chiesa aquileiese dalle origini, v: MSG 61 
(1981), 23—49.

80 Isti, La dottrina, 31.
81 D. Corgnali, 11 mistero pasquale in Cromazio dAquileia, Udine 1979, 91—95.
82 Glej op. št. 30.
83 G. Trettel, La dottrina, 28—32.
84 J. Lemarie, Note cromaziane, v: Aquileia Nostra 58 (1987), stolp. 309.
85 A. Vecchi, U sermone XXVI di Cromazio, n. d., 135—155.
86 Glede na Trettelovo trditev prim. Cromazio dAquileia, Commento, 29—30. K temu 

je treba še omeniti A. Quacquarelli, Maria nella esegesi di Cromazio di Aquileia in A. M. 
Triacca, »Ex Maria Virginet :  la professione di fede aquileiese e la s>m ens« mariana di Cro­
mazio, v: La mariologia nella catechesi dei Padri (eta postnicena), ki jo pripravlja Pontificia 
Universitš Salesiana v Rimu.

87 Chrom., Serm o29,4,v: CCL, IXA, 134: »Et tunc venimus ad domum Mariae, ad eccle­
siam Christi, ubi Maria mater Domini habitat... Venientibus ergo nobis ad domum Mariae, 
nonnisi Rhode occurrit, id  es t congregatio sanctorum quae sanguine martyrum glorioso 
velut rosa preciosa refulget...

88 Isti, Sermo 30, 1, v: CCL, IX A, 136: Non po test ergo ecclesia nuncupari nisi fuerit ibi 
Maria mater Domini... Illic enim ecclesia Christi es t ubi incarnatio Christi ex virgine 
praedicatus.

89 Chromace d'Aquilee, Sermons, n. d„ 1, 70—72.
90 Chrom., Sermo 31, 4, v: CCL, IXA, 141 — 142.
91 Chromace d'Aquilee, Sermons, n. d., 1,133, št. 3; II, 152, št. 8; Lemarie opozarja, kako 

si pri tem Kromacij prisvaja izrazje Ciprijana iz Kartagine.
92 L.Padovese, Loriginalitacristiana. IIpensieroetico-socialedialeunivescovinordi- 

taliani del IV secolo, Roma 1983, 152 in sl.
93 C. Truzzi, Zeo, 186.
94 P. F. Beatrice, La lavanda dei piedi, 95—98.
95 S. Tavano, Architettura aquileiese tra IV e  V secolo, v: MSF 50 (1970), 8.
96 Prim. C. Truzzi, Zeno, 310, št. 59.
97 Chromace dAquilee, Sermons, I, 49.
98 Rufin., Apologia contra Hieronymum, II, 26, v: CCL 20,102. F. Thelamon, Une oeuvre, 

264, št. 42.

454



Poročila

Marijan Smolik

Janez Oražem in knjižnice

Kolikor mi je znano, je bogoslovec Oražem že v ljubljanskem semenišču med 
leti 1930 in 1935 skrbel za čitalnico v Cirilski knjižnici ljubljanskih bogoslovcev, 
kjer so zbrana leposlovna in znanstvena dela ter različne revije. Takrat je skrbel, 
da je njegov ata (očim) Miha, ki je bil mizar na svoji kmetiji, naredil veliko črno 
omaro, ki je še zdaj v sobi te knjižnice v 2. nadstropju.

Med vojno in po njej je kot katehet na bežigrajski gimnaziji stanoval v dijaš­
kem zavodu Marijanišče. Takrat se je s problemom knjižničarstva srečal na po­
vsem izreden način. V svojih Spominih to popisuje:

»Kot nekakšna vaja in sprejemni izpit za večja pospravljanja je bil menda 
dvojni 'ilegalni podvig', namreč reševanje knjig ravnatelju Marijanišča Jožetu Po­
gačniku in škofijskemu tajniku Stanku Leniču po njuni aretaciji. V sodnem proce­
su je bila Pogačniku zaplenjena ’vsa imovina’. Ker je bilo treba njegovo stano­
vanjsko sobo izprazniti, so sestre na hitro vse knjige prenesle v tako imenovano 
Lampetovo knjižnico v konferenčni sobi za kapelo. Od tam sem jih polagoma na 
biciklu zvozil v prostore Oznanila na škofiji, preden je pooblaščeni organ prišel 
delat zapisnik o zaplenjeni imovini.

Še bolj drzno je bilo reševanje knjig škofijskega tajnika Leniča. Ob aretaciji 
(1947) so mu namreč stanovanje zapečatili in resno smo morali računati na za­
plembo ob sodnijskem procesu. Ker sem vedel, da ima kar lepo zbirko zlasti te ­
oloških knjig in sem pri obiskih videl, da ima njegova spalnica prehodna zaprta 
vrata v vogalno 'sobo prednikov' s portreti ljubljanskih škofov, sem ta zadnja vrata 
nekoliko nasilno odprl, dvignil police v meddurju ter se splazil v prvo sobo, kjer je 
imel tajnik svojo knjižno omaro. Nabral sem precej boljših knjig , žal pa ne kom­
pletne 'Slovenčeve knjižnice', da ne bi bila 'tatvina' prehitro opažena. Kot župnik 
v Sodražici bi bil Lenič prav to zbirko najrajši imel za sposojanje faranom, teološ­
ke knjige pa so medtem že zastarele. Tako mu nisem storil posebne usluge, le 
sola' je bila dobra.

Povsem legalno pa smo preselili iz Marijanišča na škofijo tako imenovano 
Lampetovo knjižnico. Ob podržavljenju zavoda sta namreč predsednik in tajnik 
Vincencijeve družbe, ki je bila lastnik zavoda, namreč Leonid Pitamic in Franc 
Šaleški Finžgar, dosegla, da se smejo sestre izseliti z vso svojo imovino v Repnje, 
knjižnica pa se lahko prepelje na škofijo. Knjižnico je selilo takrat že dobro za­
stavljeno OZNANILO, vodila sva selitev s prof. Jožetom Koširjem, jaz kot 'uprav­
nik', on kot 'knjižničar' že spočete 'Škofijske pastoralne , tedaj še zgolj uredniške 
knjižnice. Pomagala nama je skupina dijakov kongreganistov bežigrajske gimna­

455



zije. Na dveh ali treh kamionih smo prepeljali vse knjige in velike knjižne police, 
ki so zdaj deloma v Vidmarjevi knjižnici na škofiji, deloma v stolnem župnišču, 
ena pa v upravni sobi knjižnice teološke fakultete.«

V omenjeni knjižnici lista Oznanilo so načrtno zbirali takratno družboslovno in 
leposlovno literaturo, da bi uredniki posameznih področij imeli na voljo priročno 
knjižnico. V letih 1946— 1952 je tako nastala bogata knjižna zbirka, v katero je po­
zneje J. Oražem uvrstil še knjige iz zapuščin ljubljanskih škofov Jakoba Missia, An­
tona Bonaventura Jegliča, Gregorija Rožmana, Antona Vovka in Jožefa Pogačnika.

V »Oznanilskih letih« je bil Oražem deležen tudi »pospravljanja« Škofovih za­
vodov v Šentvidu. Tudi za to delo je najbolje prebrati odlomek iz njegovih 
Spominov:

»Znano je, da je v glavnem vsa imovina tako zavodska kakor privatna profe­
sorjev in prefektov po nemški zasedbi (aprila 1941) morala ostati tam. Nekateri 
profesorji so večinoma po dobroti šentviških prijateljev kakšno stvar uspeli rešiti 
sebi in tudi zavodu, najbolj se je menda to posrečilo prof. Jakobu Šolarju s pravo­
časnim prenosom njegove bogate knjižnice. Za nadomestni zavod v Baragovem 
semenišču v Ljubljani je zavodski ekonom Alojzij Markež nabral ali nabavil zasil­
no opremo, ki pa jo je moral po prisilni oddaji vseh prostorov za 'repatriacijsko 
bazo’ po prihodu partizanov (1945) na hitro spet izseliti. Večinoma je vse, kar je le 
mogel, zvozil v Bogoslovno semenišče in tam potaknil po pritličnih prostorih in na 
podstrešju. To je večinoma počasi prehajalo v 'semeniško last’ in je tako tudi me­
ni kot prorektorju pozneje prišlo v roke.

Bolj sem bil aktivno udeležen pri reševanju in končnem likvidiranju zavodske 
knjižnice. Po ukazu zasedbene nemške okupatorske oblasti so knjige vseh knjiž­
nic na Gorenjskem morali zvoziti v zbirni center’ v Kranj. Tam je bil menda za 
Varovanje’ imenovan dr. Jože Žontar. Baje si je zelo prizadeval, da bi rešil čim več 
knjig, da ne bi prehitro 'ušle' v Nemčijo, bodi v javne ustanove ali k privatnikom, 
ljubiteljem knjig. Tako se je večina zavodskih knjig rešilo. Po osvoboditvi je prof. 
Jakob Šolar nekako dosegel, da se smejo vse knjige, katerih lastništvo je označe­
no s podpisi ali žigi, izbrati in vrniti lastnikom. Veliki ljubitelj knjige prof. Šolarje 
takoj organiziral posebno ekipo dosegljivih šentviških profesorjev, da so z njim 
več dni po lastništvu sortirali knjige, posebno seveda šentviške. K temu delu je 
pritegnil tudi mene, da sem tam nekaj dni pregledoval ogromne kupe knjig, po­
sebno nalogo pa sem dobil pri prevozu šentviških knjig v Ljubljano. Vozili smo jih 
kar na odprtih tovornjakih, 'nametane kot drva' brez zaščitne ponjave, ki bi jih 
varovale, da jih ne bi piš vetra z drvečega avtomobila odnesel ali poškodoval. 
Zato sem se navadno kar zleknil nanje in jih z rokami in nogami lovil, če je katero 
hotelo odnesti. Tudi svojevrstno knjižničarsko delo!

Knjige smo začasno zlagali deloma v zabojih deloma kar brez povezave naj­
prej v tedanjo dvoranico stolne Marijine dekliške organizacije v pritličju škofije 
(kjer je zdaj arhiv matic). Ko so tja prisilno naselili ravnatelja Jugoslovanske tis­
karne Karla Čeča z družino, je knjige v zabojih sam dal znositi na hodnik drugega 
nadstropja ob Vidmarjevi knjižnici, nekaj pa so jih takrat ali že takoj po prevozu v 
Ljubljano stlačili v 'bolniške sobe’v semenišču, kjer je zdaj del uprave trgov. Ure­
janje in nadaljnje preseljevanje je bilo zaupano najprej prof. Francetu Jeretu, po 
njegovi smrti pa prof. Jakobu Šolarju, ki sta bila drug za drugim določena za 'likvi­
dacijo' Zavoda sv. Stanislava.«

Med rešenimi knjigami je bilo tudi precej letnikov rokopisnih Domačih vaj, ki 
so pred ustanovitvijo Zavodov nastajale v Alojzijevišču, po letu 1905 pa so jih na­
daljevali dijaki zavodarji v Šentvidu. Posamezni letniki tega v enem izvodu lepo

456



pisanega in ilustriranega dijaškega lista še v zadnjih letih »prihajajo« iz različnih 
skrivališč, kamor so jih ljudje ob nemški okupaciji poskrili, saj so bili prepričani, 
da bodo Nemci vse uničili.

Po prevzemu prorektorske službe v ljubljanskem Bogoslovnem semenišču 
(1952) je Janez Oražem začel načrtno skrbeti za vso Semeniško knjižnico, čeprav 
so duhovni del prej vodili spirituali po svoji poklicni dolžnosti, Cirilsko (lepos­
lovno) pa bogoslovci sami. V prvih povojnih letih ob drugih bolj nujnih skrbeh 
dolgo ni bilo nikogar, ki bi bil resno poskrbel za red v knjižnici. V stari zaščiteni 
dvorani s freskami je bilo spravljeno marsikaj, kar ni sodilo vanjo, podobno je bilo 
v duhovni, ki je bila takrat med staro knjižnico in obednico. Tam so se do Oražmo- 
vega prihoda v hišo nabrali kupi knj ig, kakor smo že brali zgoraj, pa tudi iz zapuš­
čin umrlih duhovnikov, npr. obeh Ušeničnikov (Aleša in Franceta, oba umrla 1952), 
nekdanjega vodja Ignacija Nadraha (1951) in spirituala Cirila Potočnika (1950).

Ko je dobil pregled nad stanjem knjižnice, je v počitniških mesecih leto za 
letom naprosil posamezne bogoslovce, da so po njegovih načrtih začeli urejati 
knjige: nove vpisovali, starejše pa preuredili. Med najbolj vnetimi pomočniki so 
bili že rajni Miro Perme, Mirko Sevšek in Janez Tomazin, živijo pa še Tone Bohinc, 
Otmar Črnilogar, Svetko Gregorič, Vinko Klemenc, France Oražem in Rudi Tršinar.

V stari knjižnici je Oražem poskrbel, da so knjige spet razvrstili po katalogu iz 
leta 1840, ko je bila knjižnica zadnjikrat popisana. Pri tem je odkril, da so pred 
desetletji, ko je zmanjkovalo prostora za teološke knjige, prenesli juridične in 
medicinske knjige v sobico v nadstropju, kjer jih seveda nihče ne bi iskal. Ko so 
jih prenašali na njihove police, je doživel tudi največje veselje, ker se je med nji­
mi spet našla rokopisna »Turjaška« ali »Hrenova« biblija iz 13. stoletja, ki so jo po 
vojni imeli za izgubljeno. Zanjo in za druge stare, zlasti Bolničarjeve rokopise, je 
iz te zgornje sobe dal prenesti v knjižnico železno blagajno, ki jo je takratni bo­
goslovec Pavel Pucko kot kovač znal odpreti in usposobiti za shrambo dragoce­
nosti. Pri tem se je odkrila tudi letnica 1668, kar pomeni, da je bila skrinja (blagaj­
na) narejena še pred ustanovitvijo knjižnice (1701).

Ob tem je prišla na dan tudi zbirka starih teoloških rokopisov, študijskih za­
piskov naših operozov, članov Akademije operozov, in dragocena zbirka tiskanih 
opernih libretov iz 17. in 18. stoletja, ki jih je zbiral knjižničar in skladatelj Franc 
Jožef Thallmainer. Ko sem na pobudo glasbenega zgodovinarja dr. Dragotina 
Cvetka to zbirko popisal za svetovni repertorij glasbenih virov (RISM), se je J. Ora­
žem večkrat pošalil, da ne bi imel kaj delati, če bi bil dal on to »ničvredno staro 
šaro« odpeljati v papirnico, saj prejšnji katalog teh tiskov ni upošteval, pa tudi 
prej omenjenih rokopisov ne.

V ponovno urejeni knjižnici smo 1958 lahko praznovali 250-letnico, kar so bla­
goslovili temeljni kamen za semenišče. Za to priložnost je prorektor Oražem do­
segel tudi izselitev nekdanjega vratarja (cerberja) iz stanovanja pred knjižnico, 
kjer je ing. arh. Tone Bitenc ob preurejanju celotne stavbe (1957) uredil tudi lepo 
sprejemnico. V teh letih je duhovna knjižnica dobila nove prostore v nekdanjem 
spiritualovem stanovanju v I. nadstropju. Stare lepe knjižne police so zadoščale 
samo za dve sobi, druge pa je rektor Oražem s pomočjo bogoslovcev izdelal iz 
starih klopi, ki so bile dotlej v dvorani. Po njegovi zamisli so knjige razvrščene po 
letih izhajanja na starejši del (do 1918), ki je nadaljevanje stare baročne knjižnice, 
novejši del (med vojnama) in na najnovejši del (po 1945), revije pa so veni izmed 
treh sob. Ob tem urejanju so nekateri izmed prej naštetih bogoslovcevvse knjige 
popisali v inventarni katalog in v novo kartoteko, manjkajoče knjige so nadome­
stili z drugimi iz zapuščin, v najnovejšem delu pa je sprva dobila prostor ciklostil-

457



no razmnožena literatura prvih povojnih let, polagoma pa so prihajale tudi knjige 
iz inozemstva, ki so jih pošiljali Oražmovi prijatelji in sošolci, nekdanji gojenci 
ljubljanskega bogoslovja. V teh prostorih je tudi nekaj starih kipov in slik, da bi 
bile spodbuda za prihodnje varuhe cerkvene umetnosti. Med staro baročno in 
novo knjižnico je J. Oražem v srednji sobi uredil čitalnico, ki je stalno odprta za 
študij bogoslovcem, komaj kdo pa more danes ugotoviti, da je velika miza pre­
urejeni stari biljard, ki ga je iznajdljivi vodja hiše našel zavrženega na podstrešju. 
Pred čitalnico je v nekdanji stanovanjski sobi postavil lepe knjižne omare župni­
ka Viktorja Kragla, zbiralca knjig in starin (umrl 1951), kjer so na ogled postavljene 
različne starine iz Kraglove zapuščine.

Druga polovica sobe je postala shramba za slovenske nabožne knjige, ki so 
bile začetek »arhivske zbirke slovenskega verskega tiska« od Trubarja do naših 
dni. Osnova te zbirke so bile knjige, ki jih je bogoslovec in kaplan Jernej Lenček 
(umrl 1861) zbiral po žirovski okolici in so bile do preureditve shranjene v Cirilski 
knjižnici. Veliko redkih knjig jevto  zbirko prišlo iz Kraglove zapuščine, pozneje je 
Oražem uvrstil vanjo še zapuščino kanonika Alojzija Stroja (umrl 1957) in ustrezne 
knjige iz Marijaniške knjižnice. Prostorje seveda kmalu postal pretesen in je da­
nes zbirka večinoma v sosednji sobi, kjer so vse knjige kronološko razvrščene na 
novih železnih policah.

Z zapuščino Viktorja Kragla je semeniška knjižnica dobila tudi nekaj drobne 
verske grafike — podobic, ki jo je zelo pomnožila še nabava zbirke Anteja Gabra. 
Po smrti umetnostnega zgodovinarja duhovnika Janeza Veidra (umrl 1964) je v 
Semenišče prišla tudi njegova zbirka podobic, ki se je še povečala po smrti an- 
tikvarja Šajna in se stalno dopolnjuje, zlasti z vsakoletnimi jubilejnimi, novomaš- 
nimi in drugače za slovensko zgodovino pomembnimi podobicami. Krajevno ve­
zane podobice, npr. božjepotne, novomašne in jubilejne so vsaj deloma tudi ure­
jene in jih radi uporabljajo različni raziskovalci in opremljevalci knjig.

Veliko dela je zahtevala tudi Cirilska knjižnica v II. nadstropju ob novem pre­
hodu v kapelo. Oražmovo poznanstvo s takratnim upravnikom knjižnice Sloven­
ske akademije znanosti in umetnosti prof. Primožem Ramovšem je omogočilo, da 
je SAZU odkupila za bogoslovce nezanimivo zbirko knjig češke akademije, ki so 
jih še v avstrijskih časih ljubljanski bogoslovci dobivali od svojih čeških prijate­
ljev. Z izkupičkom je bilo mogoče preurediti stare omare in nabaviti nekaj novih za 
to sobo, v kateri so zdaj samo neteološke knjige in revije, slovenske in tuje, pred­
vsem tudi leposlovje. Vključene so tudi zbirke nekdanjih krožkov Cirilskega druš­
tva, npr. socialnega. Posebej je ostala le knjižnica bogoslovskega Cecilijanskega 
društva, ki je zdaj shranjena na teološki fakulteti v posebni glasbeni zbirki.

V ljubljanski škofiji je navada, da duhovniki zapustijo svoje knjige škofiji, zato 
so se vsa leta doslej naše knjižnice bogatile zlasti z zapuščinami. Vedno je bil 
doslej J. Oražem tisti, ki je ob prevzemu pošiljke že skoraj na pametvedel, kje bo 
kaka knjiga koristna, dal jo je v fakultetno ali semeniško knjižnico ali pa jo je ob­
držal v škofijski. Tam je iz različnih umetnostnozgodovinskih knjig osnoval še po­
sebno zbirko, ki jo more uporabljati tudi vsakokratni profesor cerkvene 
umetnosti.

Med knjigami, ki jih nobena izmed teoloških knjižnic ni potrebovala, saj se v 
zapuščinah pogostoma pojavljajo iste knjige, je bilo nekaj takih, ki jih je J. Oražem 
dajal na voljo svojim gojencem in drugim slušateljem teološke fakultete pa tudi 
zunanjim iskalcem knjig. Razumljivo je, da je marsikaj nekoristnega romalo tudi 
za star papir. Ob takem odvažanju v prvih letih Oražmovega knjižničarskega dela 
se je zgodilo celo to, da so pobožne ženice, ki so pred semeniščem videle ka­

458



mion, na katerega so nakladali knjige, mislile, da spet brezbožniki ropajo cerkve­
no ustanovo in so »reševale« knjige, da ne bi prešle v skrunilske roke.

Z rektorjem Oražmom sva pred desetletji prebila tudi veliko ur v Narodni in 
univerzitetni knjižnici, ko so se tam odločili »razformiratk zaplenjene knjige v 
Federalnem zbirnem centru (FZC), med njimi tudi knjige različnih redovnih 
družb, samostanov in zasebnikov, katerim je bilo po vojski premoženje zaple­
njeno. Takrat smo številne teološke knjige mogli prepeljati v eno ali drugo našo 
knjižnico.

Novejši (Oznanilski) del Škofijske knjižnice je Oražem preselil v staro Alojzi- 
jevišče potem, ko so 1972 fakultetne predavalnice dobile nove prostore v prizid­
ku. Takrat je intenzivno pomagal tudi pri preurejanju fakultetne knjižnice, ki je 
dobila novo skladišče za revije nad alojzijeviško kapelo, kjer so bili po vojni 
ostanki šentviške in lazaristovske knjižnice. Oddelek z umetnostnimi, zgodovin­
skimi in filozofskimi knjigami je uredil v posebni sobi, praktični teološki del je 
dobil veliko novo skladišče, v upravni sobi pa je slovensko leposlovje, med njimi 
zapuščina Jakoba Šolarja (umrl 1968) in pisatelja Finžgarja (umrl 1962). Zanimive 
so knjige, ki na svojih hrbtih nosijo sledove bombardiranja Finžgarjeve hiše v 
Trnovem.

Leta 1977 se je J. Oražem lotil pregledovanja in urejanja stare škofijske knjiž­
nice, ki se po škofu Jerneju Vidmarju imenuje kar Vidmarjeva knjižnica in je shra­
njena v lepi dvorani v II. nadstropju škofijskega dvorca. Knjige je uredil po obsto­
ječem starem katalogu, na prazna mesta pa je uvrstil del marijaniških knjig in pa 
del zapuščine škofa Jegliča. Novejše izdaje so seveda našle svoj prostor v škofij­
ski pastoralni knjižnici. V škofijski pastoralni knjižnici, sosedi fakultetne knjižni­
ce, je naš jubilant vsak dan na voljo duhovnikom, urednikom in drugim, ki potre­
bujejo nasveta ali iščejo kako knjigo ali revijo. V primerih ko odpovedo katalogi, 
je njegov spomin mnogokrat zadnje upanje, da se bo iskano besedilo tudi našlo.

Upam, da se je vsaj nekoliko posrečilo orisati, kako je Janez Oražem od otroš­
kih let, ko so v domači hiši na Blokah prebirali knjige, pa do danes tesno povezan 
s knjigami in knjižnicami, kar je uspešno znal prenašati tudi na svoje mlajše 
sodelavce.

459





Ocene in predstavitve

Jakob Lorber, Jezusova mladost, dSM — 
IZDELKI, D.O.O., Ljubljana 1990, 441 str.

Jakob Lorber, Slovenec po materi in 
Prešernov sodobnik, trdi o sebi, da mu je 
Jezus znova razodel svojo mladost. Razodel 
mu je vse, kar se je zgodilo potem, ko sta se 
njegova starša Jožef in Marija zaročila in do 
njegovega nastopa v javnosti. To je popisal 
v knjigi Jezusova mladost, ki jo prevajalci v slo­
venščino podnaslavljajo Jakobovo veliko, 
veselo oznanjenje. Knjigo je prevedel iz 
nemščine E. Tomas, s pomočjo S. Gerčar 
in R. Stussa in je izšla za 150-letnico »začet­
ka delovajna tega največ j ega sina sloven­
ske matere« (notranja naslovna stran). Izda­
lo jo je privatno podjetje dSM — IZDELKI, 
D.O.O., Ljubljana 1990.

Knjiga zbuja pozornost z več vidikov. 
Najprej zato, ker pravi Lorber, da gre za no­
vo razodetje Jezusove mladosti, torej dru­
gačno od starega, kakor sta ga zapisala 
evangelista Matej in Luka v prvih dveh po­
glavjih svojih evangelijev. Nadalje zbuja 
pozornost zato, ker gre za Jezusovo raz­
odetje svoje mladosti, kar pomeni, da po 
Lorberju Jezus sam pripoveduje o svoji 
mladosti, medtem ko Matej in Luka pripo­
vedujeta o Jezusovi mladosti. V naši zavesti 
pa ima večjo veljavo tisto, kar kdo pove sam 
o sebi, kot tisto, kar drugi povedo o njem. 
Končno knjiga zbuja pozornost tudi zato, 
ker jo je napisal Slovenec po rodu in ker jo 
dobivamo šele po sto štiridesetih letih 
njenega nastanka v slovenščini.

Jakob Lorber je po materi Slovenec, pi­
sal pa je samo v nemščini. Rodil se je 22. ju­
lija 1800 v vasi Kaniža, župnija Jarenina, se­
verno od Maribora, umrl pa 24. avgusta 1864 
v Gradcu; tam je tudi pokopan. Gimnazijo 
je končal v Mariboru, pozneje (1829) je do­
segel še diplomo srednješolskega učitelja, 
vendar ni bil nikoli v učiteljski službi. Pre­
življal se je največ z glasbo. Po očetu je po­
dedoval velik glasbeni talent. Igral je violi­

no, klavir in orgle, nekaj pa je tudi kompo­
niral. Veliko je bral, posebno rad je imel 
Sveto pismo. Živel je skromno in pobožno. 
Ker ni imel posebno visokih šol, se čudimo, 
odkod njemu to, kar je ustvaril s svojimi 
knjigami. V štiriindvajsetih letih je napisal 
petindvajset knjig, od katerih jih ima več po 
600 strani. Na to vprašanje odgovarja sam.

Ker je bil kot glasbenik znan daleč na­
okrog, je dobil službo kapelnika v tržaški 
operi. 15 marca 1840 se je nameraval od­
praviti v Trst. Po jutranji molitvi pa je zasli­
šal pri srcu jasno in razločno glas, ki mu je ve­
lel: »Vstani, vzemi pisalo in piši!« Glas je bil 
tako sugestiven, da se mu ni niti poskušal 
upreti, temveč je vzel pero in pisal, pisal, 
pisal. Postal je »božji pisarski hlapec«, ka­
kor pravi o sebi. Med drugim je napisal de ­
set knjig razlage Janezovega evangelija, od 
katerih ima vsaka malo nad 500 strani, torej 
skupno nad 5000 strani. V njih ne posredu­
je toliko pozitivnega znanja, temveč globo­
ko razmišljanje in preroško gledanje. V 
nemško govorečih deželah je njegov knjiž­
ni opus znan. Založba Lorber v Beitigheimu 
v Nemčiji je 1981 izdala že sedmi ponatis 
njegovih zbranih del pod geslom »novo Je­
zusovo razodetje po Jakobu Lorberju, mo­
žu, ki je slišal skrivnostni glas«. Mi pa šele 
zdaj dobivamo eno od njegovih knjig v 
slovenščini.

In kaj naj rečemo o izvoru njegovega 
znanja?

Popolnoma mogoče je, da Jezus komu 
razodene svojo mladost, čeprav Cerkev ve­
ruje, da je bilo s smrtjo zadjnega apostola 
razodetje končano. Tako razodetje imenu­
jemo zasebno in je vredno samo toliko, ko­
likor se ujema z javnim. Prav tako je možno, 
da je Jakob Lorber pisal po nadnaravnem 
navdihnjenju, saj brez tega težko razume­
mo njegovo obsežno knjižno zbirko, po­
sebno zato, ker pred odhodom v Trst ni pi­
sal. Končno pa Lorber ni edini, ki se sklicu­

461



je na Jezusovo zasebno razodetje. Takih je 
bilo v zgodovini Cerkve veliko, do vidkinje 
Marije Valtorte, ki jo tudi pri nas mnogi zelo 
cenijo. Pojavijo se že v poapostolski dobi. 
Mednje sodijo zlasti tisti, ki so napisali po­
dobne knjige, kot so navdihnjeni evangeli­
ji. Tak je neznan pisatelj Jakobovega pred- 
evangelija (Protoevangelium Jacobi) iz 
srede 3. st. po Kr. Predevangelij se imenuje 
zato, ker opisuje dogodke, ki so se zgodile 
pred dogodki, ki jih omenjajo navdihnjeni 
evangeliji. Vzhodni in zahodni kristjani so 
ta evangelij visoko cenili. Iz njega zvemo, 
da je bilo Marijinim staršem ime Joahim in 
Ana. Po njem imamo praznik Darovanje De­
vice Marije v templju (21. novembra). Ta 
evangelij pa so pri branju tako popačili, da 
ga ni bilo mogoče sprejeti med navdihnje­
ne evangelije, zato je Jezus njegovo vsebi­
no znova razodel Jakobu Lorberju. Lorber- 
jevo razodetje Jezusove mladosti je torej 
oživljen Jakobov predevangelij, tako da ga 
imamo zdaj v njegovi polni obliki pred se­
boj, čeprav ni z njim istoveten niti po vse­
bini niti po obsegu, temveč ima po njem 
samo izposojeno ime, v resnici pa gre za 
novo razodetje.

V čem je to razodetje novo?
Najprej je treba povedati, da v vsej 

knjigi — razen če izvzamem čudežno delo­
vanje otroka Jezusa, ki je popolnoma na­
sprotno s čudežnim delovanjem odraslega 
Jezusa — ni nič takega, kar bi bilo v nasprot­
ju s temeljnimi resnicami Jezusove mlado­
sti, kot jih poznamo iz Matejevega in Luko­
vega evangelija. Zato je popolnoma ne­
umestna pripomba izdajateljev, da je 
Cerkev zahtevala od ljudi samo vero, pre­
povedovala pa spoznavajoče razmišljanje 
(zavihek naslovne strani). Lorberjeva knjiga 
je po njihovem zato šele zdaj lahko izšla, 
ker je Cerkev zgubila toliko moči v javnosti, 
da se lahko sliši tudi njej nasprotni glas. V 
resnici pa Cerkev ni nikoli ovirala spoznava­
jočega razmišljanja, odklanjala je le zmoto 
in laž.

Lorberjevo razodetje je novo predvsem 
v tem, da bolj podrobno opisuje dogodke 
iz Jezusove mladosti, kot jih opisujeta Ma­
tej in Luka. Medtem ko Matej samo pravi, 
da je bila Jezusova »mati Marija zaročena z 
Jožefom« (2,18) in nič ne pove, odkod priha­
jata Marija in Jožef, kdo so njuni starši, kod 
sta se srečala, pri kakšni starosti sta se za­
ročila, kako sta se spoznala, zaročila in po­

ročila, pa Lorber opisuje predvsem te pod­
robnosti iz njunega življenja. Matej prav ta­
ko samo kratko pravi, da je sv. Družina po 
odhodu modrih bežala v Egipt, nič pa ne 
pove, kam se je zatekla v Egiptu in kako je 
tam živela, Lorber pa ta beg in bivanje sv. 
Družine v Egiptu nadvse podrobno opisu­
je. Temu namenja celo največ prostora v 
knjigi, nad 300 strani. Lorber opisuje pred­
vsem tisto, kar Matej in Luka ne omenjata v 
zvezi z Jezusovo mladostjo, pa je ljudi to 
vedno zanimalo in so želeli vedeti več, kot 
pove o tem staro razodetje. To je dejansko 
vsebina vse nenavdihnjene svetopisemske 
književosti, med katero sodijo zlasti Jako­
bov predevangelij, Armenska knjiga detin- 
stva (konec 4. st.) in Zgodbe tesarja Jožefa 
(prav tako iz 4. st.).

Pa j e vse to, kar pripoveduje Lorber tudi 
res?

Praviloma bi moralo biti, če gre za raz­
odetje. Razodetje je tisto, kar Bog sam na 
neki način razkrije ali sporoča, in ker je Bog 
sama resnica, mora biti to, kar Bog razode­
ne, tudi sama resnica. V Lorberjevem raz­
odetju torej ne sme biti nič takega, kar bi 
nasprotovalo zgodovini ali razodetju v Sve­
tem pismu; Bog namreč ne more nasproto­
vati sam sebi. Če pa njegovo knjigo pozor­
no beremo pa vidimo, da ni tako.

Lorber pravi, da je bil Arhelaj, sin Hero­
da Velikega, ki je za njim zavladal v Judeji, 
kralj (258,10), v resnici pa je bil samo na­
rodni poglavar (etnarh). Tako reči je po­
dobno napačno kot če bi rekel, da je bil 
pokojni Tito kralj, ko pa je bil maršal. Kdor 
trdi nekaj, kar je v nasprotju z zgodovino, ni 
res, pa četudi se sklicuje na razodetje. Za 
Marijo pravi Lorber, da je bila še otrok, ko 
je zanosila (8,24) in sama sebi pravi »dekli­
ca«, vendar je to v popolnem nasprotju z za- 
ročanjem deklet pri Judih. Ker je Marija 
spočela Jezusa, medtem ko je bila zaročena 
z Jožefom, je bila takrat stara približno tri­
najst let. To je bil normalni čas, v katerem 
so se judovska dekleta zaročala in leto po 
zaroki poročala. Katera se pri teh letih ni 
zaročila ali poročila, se navadno nikoli ni, 
zato pri teh letih dekleta niso bile več de­
klice, kaj šele otroci. Vedeti moramo, da 
deklice na Vzhodu hitreje zorijo kot pri nas, 
se pa tudi hitreje postarajo. Lorberjevo 
razodetje pa ne računa s tem, zato zaneslji­
vo lahko rečemo: Marija ni spočela kot de­
klica, kaj šele kot otrok! Končno težko ver­

462



jamemo, da bi se Jožef na soboto odpravil s 
sv. Družino iz Jeruzalema, kamor je šel 
sedmi dan po Jezusovem rojstvu Dete 
obrezat, v Betlehem, ker v soboto ni bilo 
dovoljeno narediti daljšo pot od 2000 ko­
molcev, to je okrog 880 m. Težko verjame­
mo, da bi se bil Jožef, ki je zvesto spolnjeval 
Mojzesovo postavo, tako hudo pregrešil 
zoper njo. Sobotni počitek in mirovanje je 
bil najbolj prepričljiv dokaz vestnega spol- 
njevanja postave in kršitev sobotnega po­
čitka najhujša kršitev postave.

V Lorberjevi knjigi pa je takih primerov 
veliko. Ker so v nasprotju z zgodovino, jih ni 
mogel zvedeti iz razodetja. Treba jih je 
enako zavreči kot bi zavrgli pričevanje ti­
stega, ki bi trdil, da ve iz razodetja, da zad­
njih sto let ni bilo nobene svetovne vojne. 
Kdo bo verjel razodetju, ki je v nasprotju z 
zgodovinsko resnico?

Lorber se pogosto razhaja tudi z raz­
odetjem v navdihnjenih evangelijih. Med­
tem ko pravi Matej, da se je Gospodov an­
gel samo Jožefu prikazal v sanjah in mu ve­
lel, naj vzame dete in njegovo mater ter 
beži v Egipt (prim. 2,13), pravi Lorber, da se 
je prikazal tudi Mariji in ji govoril isto. Med­
tem ko pravi Matej, da je Jožef takoj, »še 
ponoči« (2,14) vstal in se s sv. Družino 
umaknil v Egipt, po Lorberju odpotuje sv. 
Družina dolgo po odhodu modrih iz Betle­
hema.

Najbolj presenetljivi pa so Jezusovi ču­
deži v otroški dobi. Medtem ko je Jezus 
med javnim delovanjem delal čudeže v 
dobro bližnjih, jih je kot otrok delal v svoje 
dobro. Razvajenega in nagajivega dečka, ki 
mu je nagajal pri otroški igri, je kaznoval ta­
ko, da se je pri priči za tri leta posušil do 
kosti in pri tem nenavadno čudno govoril 
nad njim: »O ti neubogljiv, bedast, hudo­
ben človek! Ti, en komaj nedavno z mesom 
oblečeni hudič, hočeš uničiti, kar sem Jaz 
zgradil?!« (281,11). Učitelja pa, ki ga je uda­
ril s palico, ker mu ni hotel odgovarjati, je 
kaznoval tako, da je pri priči onemel in zno­
rel (295,24).

Ob tolikih navzkrižjih Lorberjevega no­
vega razodetja s starim, so imeli izdajatelji 
njegove knjige Jezusova mladost kar prav 
ko so knjigo podnaslovih »veliko veselo 
oznanilo Jakoba Lorberja«, res, oznanilo 
Jakoba Lorberja, ne pa Jezusa!

France Rozman

Celestin Tomič, Isus iz Nazareta — Bog s
nama. Provincijalat hrvatskih franjevaca 
konventualaca, Miškina 31, Zagreb 1990, 
270.

S to knjigo Tomič nadaljuje pisanje 
odrešenjske zgodovine. Potem ko je v de­
vetih knjigah popisal starozavezno odre- 
šenjsko zgodovino, začenja s to pisati no- 
vozavezno odrešenjsko zgodovino. O njej 
je že precej pisal. S knjigo Evandjelja dje- 
tinjstva Isusova (1971) je popisal Jezusovo 
otroštvo. S knjigo Ivan Krstitelj (1978) je 
predstavil Janeza Krstnika, s knjigo Petar 
Stijena (1980) apostola Petra in s knjigo Sa- 
vao Pavao (19821 apostola Pavla in njegova 
pisma, vendar zdaj začenja znova, sistema­
tično in celovito. To spričuje že zgradba 
knjige Jezus iz Nazareta — Bog z nami.

Tudi novozavezna odrešenjska zgodo­
vina je zgodovina. Ta pa se godi v prostoru 
in času, zato Tomič najprej opisuje kraje in 
časovno-politične razmere, v katerih je de­
loval Jezus, nato pa Jezusovo življenje in de­
lovanje samo. Knjiga ima tako dva dela. V 
prvem, Jezusov čas (13—104), opisuje kra­
jevne in časovno-politične razmere med 
Jezusovim delovanjem; v drugem, Jezus
— Emanuel (105— 153), pa Jezusovo otroš­
tvo. Pred prvim delom je predgovori5— 12),
v njem kaže, kako se tudi današnji svet za­
nima za Jezusa in kaj Jezus še posebno po­
meni kristjanom. V pogovoru (255—257) pa 
razmišlja o Jezusovem skritem življenju v 
Nazaretu in svoje razmišljanje podkrepi z 
govorom, ki ga je imel papež Pavel VI. pri 
obisku Nazareta (5. januarja 1964), v kate­
rem je razkrival zgledno življenje svete na- 
zareške družine. Na koncu pa je izbor do­
mala nepregledne književnosti o Jezuso­
vem otroštvu (259—263), toda uporabljena 
književnost spričuje, da je Tomič od nje iz­
bral najboljše. Knjiga torej sloni na najbolj­
ši sodobni književnosti o Jezusovem otroš­
tvu, čeprav jo je Tomič uporabil zelo prosto 
in samostojno. V njej so vseskozi navzoči 
najnovejši izsledki tovrstnih znanstvenih 
raziskovanj, čeprav jih Tomič nikoli dobe­
sedno ne navaja. To pomeni po eni strani, 
da vsebuje knjiga najnovejša spoznanja 
glede Jezusovega otroštva, po drugi pa, da 
je to zbrano in napisano tako samostojno, 
premišljeno in usklajeno, da gre v celoti za 
izvirno knjigo. Tomičevo pripovedovanje je 
izjemno lahkotno, živahno in privlačno. 
Najbolj nejasne stvari zna povedati pre­

463



prosto in zanimivo. Namerno se izogiba 
učenj akarskega sloga, tako da mestoma 
prehaja že v leposlovje. Takšno obravnava­
nje svetopisemskih tem je gotovo največ j e 
jamstvo, da bo knjiga našla pot do največ­
jega kroga ljudi.

Prvi del (13— 104) je dober uvod v Jezu­
sovo življenje. Bralca seznanja z vsem, kar 
mora vedeti, če hoče prav poznati Jezusa in 
njegov nauk.

Najprej ga seznanja z Jezusovo domovi­
no in kraji njegovega delovanja. Poznati Je­
zusovo domovino, njeno razgibano ozem­
lje, vodovje, podnebje, živalstvo in rastlinstvo 
pomeni toliko kot imeti še peti evangelij. 
Nič manj pomembno je poznanje takrat­
nih političnih, družbenih in verskih razmer. 
Tomič posebno skrbno opisuje dejavnike, 
ki so vplivali na javno življenje, še posebno 
versko. To so oblikovale verske in politične 
stranke: aristokratska stranka saducejev, 
meščanska stranka farizejev, eseni, tera­
pevti, rekabovci, krstna občestva, bodičarji, 
gorečniki, herodovci. V njihovih navzkrižjih 
je rastla ideja mesijanizma. Tudi ta ni bila 
miselno enovita. Na splošno je bila politič­
no obarvana, samo manjšina, z Jahvejevimi 
ubožci na čelu, je pričakovala duhovnega 
Mesija.

Končno govori še o virih za Jezusovo živ­
ljenje: poganskih, judovskih in svetopi­
semskih, od katerih so najvažnejši evange­
liji. Tu se sooča z vprašanjem zgodovinske­
ga Jezusa. Kako je mogoče iz evangelijev, ki 
so napisani v luči vere v Jezusovo vstajenje, 
priti do zgodovinskega Jezusa, to se pravi 
do tega, kar je Jezus res bil v zemeljskem 
življenju in kar je on v resnici povedal in ne, 
kakor so evangelisti v luči vere v Jezusovo 
vstajenje to zapisali. Gre torej za zgodo­
vinsko verodostojnost evangelijev. Tomič 
nas o njej overja tako, da natančno razčle­
njuje predzgodovino napisanih evangeli­
jev. Ti so dejansko zapis verskega prepri­
čanja prvih krščanskih občestev in kakor 
teh ni mogoče izničiti, tako ni mogoče tudi 
njihovega prepričanja. Evangeliji imajo 
smisel samo v oznanilu Cerkve. Brez ozna­
njevanja Cerkve — začelo se je že s Petrovo 
pridigo na binkošti — so evangeliji mrtva 
knjiga, kakor bi bilo tudi oznanjevanje 
evangelija brez Jezusa samo neučinkovita 
ideologija. Resničnost evangelijev in z nji­
mi resničnost zgodovinskega Jezusa je sa­

mo v neprestanem oznanjevanju evangeli­
ja, od binkošti do danes.

Tomič pripoveduje zelo zgoščeno. Opi­
sovanje Jezusove domovine in njenih časov- 
no-zgodovinskih ter verskih razmer ni no­
beno razčlenjeno in poglobljeno pripove­
dovanje, kakor ta področja raziskujejo 
biblična arheologija,, geografija, etnografi­
ja, zgodovina, temveč bolj povzemanje sa­
dov iz znanstvenih izsledkov teh ved. V 
njegovem pripovedovanju je izjemno veli­
ko podatkov, ugotovitev, dejstev. Nikdar se 
ne zgublja v podrobnostih, vsa spoznanja 
pa povezuje tako, da je knjiga nekakšen 
povzetek, pregled ali repetitorij ustreznih 
ved. Na splošno to ustreza, včasih pa bi le 
bilo prav, da bi trditev bolj utemeljil. Tako 
na primer samo pravi, da je Dionizij Mali 
uvedel krščansko štetje let (103), ne pove 
pa, čemu se je za to odločil, kako je to izve­
del in kako se je moglo njegovo štetje takoj 
uveljaviti, če pa je bilo v navadi drugačno. 
Takšna podrobnost bi bila tu na mestu, ker 
gre za ukrep, ki je v celoti vezan na Jezusa in 
je Jezus postal po njem prelom v štetju let 
od stvarjenja sveta.

Knjiga bo kot povzetek dognanj števil­
nih bibličnih ved zelo dobrodošla teolo­
gom, katehetom in drugim pastoralnim de­
lavcem, manj pa takim, ki o Svetem pismu 
še nič ne vedo. Takim bo problematika o 
zgodovinski verodostojnosti evangelijev 
manj razumljiva; ker pa zna Tomič tudi naj­
bolj problematične stvari povedati prepro­
sto in nazorno, jim tudi ta problematika ne 
bo nerazumljiva.

Drugi del (105—253) je Jezusovo otroš­
tvo kakor ga opisujeta Matej in Luka v prvih 
dveh poglavjih svojih evangelijev. Čeprav 
je o tem Tomič že pisal v knjigi Evangelij Je­
zusovega otroštva (1971), vendar tega zdaj 
preprosto ne ponavlja. Nekaj stavkov se res 
glasi dobesedno enako, vendar je vsaka te ­
ma zdaj močno razširjena in poglobljena. 
Vse je na novo preštudiral in uskladil z 
dognanji najnovejše biblične znanosti, ki je 
prav na tem področju naredila velik korak 
naprej, saj je za 180 vrstic evangeljskega 
poročila Jezusovega otroštva domala ne­
pregledna kopica znanstvenih in poljudno 
znanstvenih razprav, študij, monografij in 
knjig. Tomič izbira znanstveno najbolj za­
nesljive izsledke in jih spretno vključuje v 
svoje razpravljanje, tako da je njegova knji­

464



ga v tem pogledu verodostojen odsev to­
vrstnih znanstvenih dosežkov.

Knjigo razširja tudi tako, da ji dodaja 
nove teme. Tako samo v poglavju Jezusovo 
rojstvo (174— 194) dodaja glede na Evange­
lij Jezusovega otroštva sestavke: Devica je 
spočela in Devica je ostala (181 —182), Je­
zusov rojstni dan in začetek krščanske ere 
(190—192), Jaslice (190— 194).

Posebno dragoceno in polno najnovej­
ših spoznanj je njegovo razpravljanje o 
zvezdi, ki se je prikazala modrim (209-215), 
zlasti o različnih tolmačenjih te  zvezde v 
zgodovini in njenem dejanskem pomenu-, o 
judovskem bogoslužju in obhajanju verskih 
praznikov (234), o judovskem molitvenem 
življenju (241—246) ter judovski vzgoji 
(246—250).

Tu ni samo polno novih spoznanj, tem ­
več je vse tako povedano, da nevsiljivo va­
bi, poučuje in bogati. Knjiga je tako napi­
sana, da je vsakemu jasno, da Jezus ni samo 
zgodovina, temveč tudi resnica, ki danes 
prav tako osvaja, kot je osvajala ko je bila 
prvič izgovorjena. Po njej je Jezus tudi naša 
zgodovina.

France Rozman

Edward Peters, Inquisition, The Free Press, 
New York 1988. 362 str.

Pred seboj imamo knjigo medievista 
Petersa, ki je profesor na pennsylvanijski 
univerzi v Združenih državah in že poznan 
po knjigi Tortura. Ker kot Američan v svojih 
spisih obravnava predvsem evropsko pro­
blematiko, kot sta inkvizicija ali čarovniški 
procesi, pomenijo ti zanimivo dopolnitev 
že stereotipnih sodb, močno pogojenih z 
evropskimi miselnimi smermi in ideologi­
jami.

Knjiga o inkviziciji je pravzaprav trojna 
zgodovina v eni. Sledi pot legalnih postop­
kov, osebja in ustanov, ki so oblikovale in­
kvizicijska sodišča na začetkih moderne 
Evrope. V prvem stoletju pr. Kr. je rimska 
civilna zakonodaja sprejela kot način zasli­
ševanja postopek, ki je v 17. in 18. stoletju 
postal svarilen zgled za versko nestrpnost 
in nenaravno uporabo sile na področju ve­
sti. Inkvizicijski postopki so torej obstajali v 
rimski in cerkveni zakonodaji veliko prej, 
kot so se pojavili inkvizitorji. Sprejela ga je

latinska Cerkev, da bi pred heretiki branila 
pravovernost svojih članov. Od 13. do 15. 
stoletja so papeži določali posameznike, ki 
so jim v posameznih primerih zaupali nalo­
go inkvizitorjev, šele od konca 15. stoletja 
so zaživele inkvizicije kot ustanove za 
obrambo vere in cerkvene discipline v več 
delih katoliške Evrope, predvsem v roman­
skih deželah. V večini so bile odpravljene 
med leti 1798 in 1820. »Razen v polemikah 
in fikciji ni nikoli obstajala 'inkvizicija', 
strašno in vsemogočno sodišče, katerega 
predstavniki so bili navzoči povsod, da bi 
onemogočali verske resnice, intelektualno 
svobodo in politično prostost, dokler niso 
nekje v 19. stoletju zrušili 'inkvizicijo' so­
dobne folklore« (str. 3).

Drugi del je zgodovina mita 'inkvizicija', 
od časov, ko so ga izoblikovali borci proti 
Španiji in verski reformatorji od 16. do 20. 
stoletja. Takrat je ta ustanova postala sino­
nim sovražnikov politične svobode, če gle­
damo na primera Giordana Bruna in Galilea, 
tudi svobode filozofskega razmišljanja in 
raziskovalnega dela, simbol nenaravne zve­
ze med prestolom in oltarjem, splošne 
uporabe takšne vsebine v vrsti umetniških 
del, ki so nastala v 18. inv preteklem stolet­
ju. Kaže, kako je odmevala v likovnih, glas­
benih in literarnih delih od Moratina in 
Goya, Schillerja in Verdija do Dostojevske­
ga in Zamjatina. Mit je zaživel predvsem v 
zahodni Evropi in v Novem svetu. Čeprav je 
inkvizicija že izginila, je inkvizicija’ živela 
še naprej.

Zadnji del analizira, kako je zgodovina 
inkvizicije, ki je navadno predm et njenega 
negativnega vrednotenja v zgodovini Cerk­
ve, nastala predvsem iz mita 'inkvizicije'. 
Peters opozarja na delo, ki ga je ob koncu 
preteklega stoletja opravil Henry Charles 
Lea, ameriški zgodovinar, ki je zahteval, da 
je treba razumeti inkvizicijo v njenem zgo­
dovinskem kontekstu, da je treba ločiti 
njeno prvo obdobje od zadnjih stoletij ter 
da je cerkvena nekaj drugega kot španska 
državna inkvizicija (za obe področji je obja­
vil več temeljitih del). In čeprav je delo 
zgodovinarjev s konca preteklega in začet­
ka tega stoletja v veliki meri nadomestilo 
konfesionalno in ideološko mitologijo ink­
vizicije’ s pravo zgodovino, je bila ideja 
vendarle še naprej zelo privlačna. Če je 
prej služila za označevanje ancien regimea, 
je tako v dvajsetih in tridesetih letih našega

465



stoletja s svojo simboliko in asociacijami 
ponovno postala pripravna sintagma za 
označevanje novih ideologij. Mit 'inkvizici­
je' je živel še naprej v totalitarnih državah 
(fašističnih, nacističnih in komunističnih), 
kjer je posameznika in njegovo vest napol­
njeval z grozo. Miti tekmujejo z zgodovino, 
imajo lastne zgodovine in zgodovina kake­
ga mita je pomemben del zgodovine, pravi 
avtor.

Integralni del besedila so likovne upo­
dobitve postopkov, ki so jih izvajali inkvizi­
torji, in so nastale v stoletjih; bogata inkvi­
zicijska ikonografija je bila v službi obeh 
gledanj ter je nastajala tako na strani njenih 
podpornikov kot nasprotnikov postopka in 
Cerkve v celoti.

Dobrodošlo dopolnilo razpravi je bi­
bliografski pregled objavljenih del na temo 
inkvizicije. Prevladujejo naslovi z angleš­
kega in francoskega govornega področja in 
manj z nemškega. Pregled bo pomoč vsem, 
ki bodo želeli poglobiti posamezne vidike 
sicer kompleksnega vprašanja.

Bogdan Kolar

Internationale katholische Zeitschrift — 
Communio 19(1990) 1.

Prva številka mednarodne teološke re­
vije Communio je v letu 1990 uglašena na 
temo vstajenje »mesa« (resurrectio camis).
V uvodnem članku z naslovom In Beseda je 
meso postala... (str. 1-3) karmeličan Antonio 
Sicari, profesor Svetega pisma v Brescii, 
osvetljuje pomen besede »meso« v celotni 
odrešenjski skrivnosti. Eksistenca človeš­
tva v »mesu« razodeva njegovo padlost za­
radi nepravičnosti (prim. Rim 1,18), zasuž- 
njenost grehu (prim. Rim 3,19) in dejstvo, 
da je njegova modrost nasprotna božji 
(prim. Rim 8,7). Apostol Janez je s svojo 
formulacijo zajel soteriologijo izvirnega 
greha in v ponižanju Besede pokazal so­
udeleženost vseh treh oseb presvete Troji­
ce. V božji načrt odrešenja je bistveno pri­
tegnjena Devica Marija. Dogma o njenem 
brezmadežnem spočetju kaže na vnaprej­
šnji učinek milosti, ki jo je pridobila Jezu­
sova smrt na križu. V Mariji se najbolj po­
polno srečujeta spočetje in odrešenje. Po 
njej je Beseda mogla postati »meso«, da bi 
»meso« odrešila. Zato jo je Dante upraviče­

466

no imenoval »hčerko svojega Sina«. Enoto 
kristološke skrivnosti, ki jo konstituirata 
učlovečenje in vstajenje, je potrebno pre­
sojati z vidika »človekovega mesa« oziroma 
z Marijinega vidika. Skrivnost vstajenja mo­
remo pravilno razumeti le v luči prikazane­
ga učlovečenja. Bistvo tega sveta je v njego­
vi odcepitvi in zaprtosti do svete Trojice. 
Učlovečenje je prvo okno ali odprtost do 
Boga. Svet se je moral soočiti s trajnim zgo­
dovinskim dejstvom, da je Bog postal »me­
so«, ki ga sedaj predstavlja Cerkev. Drugo 
okno ali odprtost je vstajenje. V najglobljo 
zgodovino človeštva se je vtisnilo to, da je 
poveličano Kristusovo telo po vnebohodu 
stopilo v resničnost življenja svete Trojice. 
Bog je postal »meso« in »meso« je bilo po- 
božanstveno. Skrivnost učlovečenja in vsta­
jenja enakovredno odzvanjata v marijan­
skih skrivnostih brezmadežnega spočetja 
in vnebovzetja. Kristusov misterij je tesno 
povezan z Marijinim. Božja Mati je postala 
»podoba in začetek« Cerkve. Vrh vseh štirih 
temeljnih skrivnosti predstavljata Jezusovo 
trpljenje in smrt. Avtor ugotavlja, da je zgo­
dovinsko dejstvo vstajenja v današnji te ­
ologiji in katehezi premalo poudarjeno. 
Odnos Cerkve do vstalega Kristusa se je 
poistovetil z odnosom Cerkve do Svetega 
Duha. Takšno pojmovanje je vzrok nekate­
rih zmot in omejenih gledanj: zveza med 
vstalim Jezusovim telesom in izlitjem Sve­
tega Duha postane nerazumljiva. Odnos 
med Jezusovim poveličanim telesom in te ­
lesom Cerkve (sveta) ni več dovolj poudar­
jen. Prav tako je preveč zabrisan odnos 
med delovanjem Svetega Duha in telesom 
Cerkve ter njeno resničnostjo. V današnjem 
času učlovečenje in vstajenje nista več 
zgodovinski dejstvi, ki v vsej globini in pol­
nosti uvajata božje v zemeljsko, temveč sta 
le dve okni v sfero duhovnosti. Za mnoge 
omenjeni skrivnosti ne pomenita popol­
nega sprejetja in prešinjanja človeške zgo­
dovine. Predstavniki takšnega mišljenja se 
ne zavedajo, da s tem Cerkvi na svetu daje­
jo vedno bolj idealizirano in simbolično 
mesto. Polno upoštevanje skrivnosti učlo­
večenja in vstajenja bo šele ustvarilo tisto 
ozračje, v katerem bo mogoče spet zajeti 
sveži zrak odrešenja.

Drugo razpravo z naslovom Vera v vsta­
jenje v stari zavezi(4-12) je napisal Adalbert 
Rebič, profesor za eksegezo Stare zaveze v 
Zagrebu. Vera v vstajenje mesa oziroma v



življenje z Bogom je v Stari zavezi zorela 
postopoma in počasi. Peteroknjižje nam o 
tem ne ve povedati ničesar. Preroki to res­
ničnost malokrat spominjajo. Razodeta mi­
sel je močneje usmerjena v onstranstvo še­
le v 2. stoletju pred Kr. Nekateri menijo, da 
se je ta  tema pojavila šele po eksilu in da so 
nanjo močneje vplivali preganjanje pod 
Antiohom IV., apokaliptična literatura ter 
helenistični vpliv. Pri oblikovanju staroza­
veznega pogleda na usodo človekovega živ­
ljenja po smrti so pomembna štiri dejstva. 
1. Biblično pojmovanje smrti. Za staroza­
vezne pisatelje je smrt kot posledica greha 
skrivnosten in negativen pojav. Šeol, kamor 
gredo ljudje po zemeljskem življenju, ni 
pravo življenje. To miselnost izrazito po­
sreduje Pridigar. V nasprotju z onstranskim 
življenjem je pravo življenje le na zemlji. 2. 
Starozavezna vera v Boga Stvarnika. Je te ­
meljnega pomena za razvoj bibličnega na­
uka o vstajenju. Pri vsem tem igra bistveno 
vlogo zgodovinsko izkustvo božje vzviše­
nosti in mogočnih božjih delih, ki jih naj­
bolj opevajo psalmi. 3. Biblična antropolo­
gija. Stara zaveza v nasprotju z grško misel­
nostjo gleda na človeka kot psihosomatsko 
enoto. Da bi duša mogla eksistirati, mora 
postati telo. V tej luči se življenje s smrtjo 
konča. V šeolu, kjer je tem a in od koder ni 
povratka, ljudje bivajo tudi s svojimi telesi. 
Nauk o neumrljivosti duše ni jasno izdelan. 
Ideja o vstajenju je prikazana kot ozdrav­
ljenje od hude bolezni. V obsegu splošne­
ga starozaveznega prepričanja so tudi svet­
le izjeme (prim. Ps 139,7ss.;Mdr 16,13 ss.; 2 
Mkb 6,26 ss. 7,23 ss.; Ps 139,8; Job 26,6). Vrh 
starozaveznega verovanja v življenje z Bo­
gom po smrti izraža Knjiga modrosti: »Pra­
vičnih duše so v božji roki« (Mdr 3,1). V sin­
tezi s helenizmom je razodetje tik pred 
Kristusovim prihodom posredovalo nauk o 
neumrljivosti človeške duše. 4. Nebiblični 
vplivi. Izrael je živel v tesni povezanosti s 
sosednjimi ljudstvi, ki so bili na visoki kul­
turni ravni. Vpliva kanaanske mitologije in 
kulta plodnosti ne moremo zabrisati. Ven­
dar je treba poudariti, da je razodetje te 
vplive vedno predelalo in jih podredilo 
jahvističnemu izročilu. Pisec v nadaljevanju 
navaja izrazitejše primere vere v vstajenje. 
Močno vlogo pri porajanju misli na življenje 
po smrti z Bogom ima odhod Henoha in 
preroka Elija. V 8. stoletju je prerok Ozej 
(prim. Oz 6,1-3) že jasno izpovedoval vero v

vstajenje. Posebno pozornost zaslužijo štir­
je temeljni starozavezni teksti (prim. Job 
19,25 -27; Iz 26,19; Dan 12,1-3; 2 Mkb 7,9-36), 
ki izrazito govorijo o življenju po smrti in v 
katerih je mogoče zaznati razvoj razodete 
misli, ki doseže svoj višek v učenju o vsta­
jenju mesa. Kljub majhnemu poudarku, ki 
ga Stara zaveza daje vstajenju od mrtvih, je 
potrebno poudariti, da je bilo v Izraelu 
vedno močno jedro, ki je živo verovalo in 
upalo v polnost življenja z Bogom tudi po 
smrti.

Dominikanec Christoph SchOnbom je v 
tretji študiji z naslovom Vstajenje mesa v 
veri Cerkve (13-29) skušal prikazati člen ve­
roizpovedi »Verujem v vstajenje mesa« v 
celoti krščanske vere. Vera v vstajenje mr­
tvih je bistvena sestavina krščanskega 
oznanila. Zavest prvih krščanskih stoletij o 
tem vprašanju je odlično podal Tertulijan: 
Fiducia Christianorum resurrectio mortuo­
rum; illam credentes, sumus (Upanje krist­
janov je vstajenje od mrtvih. Če verujemo 
vanj, smo v polnosti kristjani. De resurrec­
tione camis 1: PL 2,795 B). Na temelju analiz 
pomembnejših pavlovskih tekstov avtor 
posreduje nekatera spoznanja. Kristus, ki 
je prvorojeni, je temelj vstajenja od mrtvih. 
Z njim se je pričela polnost časov, ki se bo 
dokončno razodela ob koncu sveta. Kristu­
sovo delo odrešenja je prineslo m edse­
bojno povezanost vseh dogodkov in notra­
njo dinamiko razvoja. V zvezi z Jezusovim 
vstajenjem je potrebno upoštevati štiri 
dejstva. 1. Pomembna je formulacija umrl 
je, bil pokopan, vstal je. 2. Jezusovo zemelj­
sko telo je identično z vstalim telesom. 3. 
Razlikovati moramo med duhovnim in du­
ševnim telesom. 4. Učlovečenje Besede je 
najgloblji razlog vstajenja mesa. Najpo­
membnejša avtorjeva ugotovitev je, da je 
»Bog v mesu« najtrdnejša obljuba, da bo 
»meso« živelo v Bogu. Vse stvarstvo v bistvu 
hrepeni po ohranitvi in prenovitvi. Cerkev 
je razpeta med Kristusovim vstajenjem in 
vstajenjem od mrtvih. Ta napetost vmes­
nega stanja je veliko pričakovanje zgodovi­
ne po razodetju Kristusovega kraljestva.

Četrti prispevek z naslovom Anima se­
parata — temeljni kamen teološkega na­
uka o človeku (30-36) je priobčil palotinec 
Markuš Schulze, spiritual v cistercijanskem 
samostanu Magdenau v Švici. Teološki 
termin »anima separata« je rezultat dolgo­
trajnega razmišljanja o človekovem bivanju

467



po smrti in je bistveni sestavni del zahodne 
krščanske antropologije. Pisec želi ugotovi­
ti, ali je ta model v skladu z ugotovitvami 
razodetja, teološkega in filozofskega raz­
misleka ter z dognanji naravoslovnih zna­
nosti. Opustitev te formulacije, ki določa 
način človekovega bivanja po smrti v 
onstranstvu, bi pomenilo nevarno posega­
nje v bistveno skrivnost človekovega ze­
meljskega bivanja. V današnjem času pre­
vladuje enovit pogled na človeka. V prete­
klosti je bil v ospredju dualistični pogled, 
ki je pod vplivom Platona, Descartesa in 
Leibniza človeka predstavljal kot bitje iz 
dveh delov. Dualizem med seboj kvalita­
tivno različnih substanc ni pojmoval kot no­
tranjo in konstitutivno enoto, temveč kot 
zunanjo zvezo dveh samostojnih enot. Pla­
ton je trdil, da sta duša in telo v takšnem 
razmerju kot mornar in čoln. V skladu s 
takšnim pogledom pomeni smrt olajšanje 
za dušo (telo je ječa duše), ki se preseli na 
bistveno višjo raven bivanja. Telo torej ni 
konstitutivni del človeka, temveč realnost, 
katere se mora duša osvoboditi. Novejši 
čas si prizadeva za celosten pogled na člo­
veka, ki je bistveno psihosomatska enota. V 
skladu s tem pojmovanjem smrt prizadene 
tako dušo kakor telo, ker grobo poseže v 
temeljno sestavo človekovega bitja. Po­
trebno je poudariti, da monističnega nauka 
v svoji ekstremni obliki prikazovanja člove­
ka kot monopolamega bitja ne moremo us­
kladiti s krščansko antropologijo. V tem si­
stemu je človek zgolj živo telo, ki s smrtjo 
preneha eksistirati. Avtor zagovarja bipo­
larno enoto, v kateri ima duša relativno sa­
mostojnost. Dokaz za takšno trditev je člo­
vekova zmožnost refleksivnega mišljenja. 
Nauk o človeku kot monopolami enoti ne 
more razrešiti problema subjekta kot no­
silca mišljenja. Kljub nekaterim nevarno­
stim je potrebno zagovarjati enovit pogled 
na človeka. V enoti duše in telesa človeka 
ne smemo pojmovati dualistično. Duša je 
središče in temelj lastne relativne samo­
stojnosti, ki vpliva na sestavo in delovanje 
telesa. Duša se v svoji relativni samostoj­
nosti uresniči le, če se udejanji v telesu in 
vzpostavi odnos do materialnega sveta, ka­
teremu po telesu pripada. Nauk o človeku 
kot bipolarni enoti ne nasprotuje teološki 
postavki »anima separata«. V bistvu se oba 
pogleda dopolnjujeta, ker v antropološ­
kem konceptu o bipolarni enoti vstajenje

teles ni zgolj duhovna spekulacija, temveč 
celostna in eshatološka dopolnitev člove­
kovega duhovno-telesnega bitja. Tomaže­
vo katoliško učenje o »anima separata« ne 
nasprotuje niti eksistencialnemu izkustvu 
niti filozofskim raziskavam o bitju in tudi ne 
danostim razodetja.

Horst Burkle, ki je leta 1987 konvertiral 
iz protestantske v katoliško Cerkev, je pri­
speval peto razpravo z naslovom Ali je na­
daljevanje življenja v ponavljajočih se ci­
klusih v skladu z večnimi zakoni? (37-46). 
(Razprava je predelano predavanje na te ­
mo Reinkarnacija ali vstajenje?, ki ga je 
imel 28. januarja 1989 na visoki teološki šoli 
Vallendar). Avtor ugotavlja, da je živo zani­
manje za reinkarnacijo v današnjem času 
izraz hrepenenja sodobnega človeka po 
nesmrtnosti na povsem sekularizirani ravni. 
Reinkarnacija ni nič novega, saj najdemo 
njene prvine tako v verstvih starih Egipča­
nov, Grkov in Rimljanov kakor tudi v vzhod­
nih religijah. Vzhodna verstva so tipično na­
ravne religije, kjer je narava merilo vsega. 
»Ciklus večnega vračanja« je temeljni za­
kon, kateremu sta podrejena čas in prihod­
nost. Krščanstvo bistveno drugače gleda na 
čas. Učlovečenje božjega Sina pomeni vdor 
večnosti v čas, ki odtlej ne kroži več sam v 
sebi, temveč se je usmeril k drugemu Kri­
stusovemu prihodu. Krščanska vera pozna 
začetek in konec časa. Zaradi svoje trans- 
cendentnosti odpira čas v obzorje večnosti. 
Današnji človek je izgubil Boga in s tem tu­
di krščanski čas. Čas brez Boga je padel v 
prostor in postal ubog. Človek se počuti 
utesnjenega v prostor brez izhoda. Odtod 
izhaja občutek »angina pectoris« in potreba 
po oddihu, potovanju, iskanju novega. Člo­
vekova presežna duhovna narava išče iz 
zaprtega tehničnega sveta rešitev. Rein­
karnacija je torej neke vrste religiozni dar­
vinizem, ki je dobil manjkajočo osebnostno 
in kozmično razsežnost. Nasploh je takšna 
predstava o človekovem nadaljnjem eksi- 
stiranju po meri sodobnega človeka, ki ho­
če biti avtonomen ter sam krojiti svojo uso­
do. Tovrstni val je posledica vdora ateizma 
in pesimizma v evropsko filozofsko misel. 
Zavrnitev krščanstva pri Nietzscheju, Scho- 
penhauerju in drugih je filozofe obrnila k 
vzhodnim religijam. Usmeritev sodobnega 
človeka v reinkarnacijo, ki je v bistvu izraz 
njegovega strahu pred smrtjo, je glede na 
krščanstvo veliko nazadovanje. V hinduiz­

468



mu je ponovno ciklično rojevanje očiščeva­
nje, ki pa lahko vodi navzgor ali navzdol in 
je zato tudi povezano s strahom. Kritiko 
reinkarnacije je izrekel že Buda, ki ni učil 
večnega kroženja, temveč nirvano kot 
končni človekov cilj. Krščanstvo z reinkar­
nacijo nima nič skupnega. Pisec ugotavlja, 
da nas je Kristus odrešil tudi od cikličnega 
rojevanja, ki je v bistvu stanje neodrešeno- 
stilprim. 1 Kor 15,27; Gal 5,1.13). Kristusovo 
vstajenje je temelj bistvenega predruga­
čenja smrti. Vodi nas v dokončno odrešeno 
stanje, ki je večno življenje z Bogom. Krš­
čanski misterij zajema ne samo odnos jaz
— Bog, temveč tudi jaz — Cerkev. Kot ud 
Kristusovega telesa imam trdno upanje, da 
bom tudi sam dosegel delež pri njegovem 
vstajenju. »Prišli smo namreč do sodbe: če 
je eden umrl za vse, so torej vsi umrli; in za 
vse je umrl, da bi tisti, ki žive, ne živeli več 
sami sebi, ampak njemu, ki je zanje umrl in 
vstak (2 Kor 5,14.15).

Stefaan van Calster, profesor pastoralne 
teologije in homiletike v nadškofijskem 
semenišču Mechelen-Brussel ter v sem e­
nišču Janeza XXIII. v Lčwenu, je prispeval 
šesti članek z naslovom Ob smrti ljubljene­
ga človeka (47-55). Avtor je najprej kratko 
analiziral vstajenje od mrtvih in molitev za 
rajne v Svetem pismu. Pri predstavitvi krš­
čanskega pogrebnega obreda je poudaril 
molitveno vigilijo ob umrlem, »absolutio« in 
mašo za umrle. V sklepu razprave je ugoto­
vil, da se danes pojavlja tendenca privati­
zacije smrti, ki se manifestira v pogrebih v 
družinskem krogu. V tem vidi negativen po­
jav, ker prizadeti, namesto da bi po obredu 
za umrle v povezanosti z drugimi verniki 
javno izrazili in s tem prenesli tudi na druge 
svoja čustva žalosti, jih nasprotno potiskajo 
vase. Pogrebni obred, ki žalujoče skuša po­
vezati z drugimi ljudmi in jim vliti upanje v 
vstajenje od mrtvih, s privatizacijo smrti ne 
doseže svojega učinka.

V rubriki Kritika in poročilo je na prvem 
mestu predavanje kardinala Josepha Rat- 
zingerja Jezus Kristus danes (56-70), ki ga je 
imel 7. julija 1989 na poletnem tečaju uni­
verze Universidad Complutense v Escoria- 
lu pri Madridu. Prvo poglavje ima naslov 
Sedanjost, preteklost in večnost. »Jezus 
Kristus včeraj in danes, isti tudi na veke« 
(Heb 13,8) je vodilna misel izvrstnega raz­
mišljanja. Apostoli so nam predstavili tak­
šnega Jezusa Kristusa, kot so ga sami spoz­

nali. Če hočemo spoznati pravega Kristusa, 
moramo upoštevati njegovo podobo v pre­
teklosti. Temeljito poznavanje njegove 
zemeljske eksistence nam omogoča pravo 
spoznanje njegove osebe, ki bo premagalo 
naše osebne želje in predstave. Srečanje s 
stvarnostjo terja askezo resnice, ponižno­
sti, poslušanja in opazovanja. Nevarnost 
moderne teologije je vtem, da ne upošteva 
zadosti zgodovinskega Kristusa. Že Luter je 
rekel, da si je Cerkev prisvojila Sveto pismo 
in zato ne oznanja več pravega Kristusa ozi­
roma je postala celo sama Kristus. Le zgo­
dovinski Kristus je pravi Kristus, vse drugo je 
fantazija. Ljudje spoznavajo Kristusa da­
nes. Vendar se je ,za spoznanje njegove 
prave podobe treba ozreti v preteklost, 
predvsem v poročila Svetega pisma. Videti 
ga moramo prihajati iz večnosti, ki obsega 
preteklost, sedanjost in prihodnost, ter se s 
takšnim srečati v sedanjem trenutku. V 
zgodovini se je zvrstilo več podob božjega 
Sina. Prva stoletja poznajo Kristusa kot do­
brega pastirja z ovco na rami. V tem je vsak 
videl sebe in v težkem položaju je vedel, 
kdo ga bo rešil. Na Vzhodu je prevladovala 
podoba Kristusa Pantokratorja. Ljudje so 
se po vidni ikoni skušali povzpeti do Odre- 
šenikovega večnega obraza. V romaniki 
prevladuje podoba Križanega na prestolu. 
Križ je zmagovito žezlo, ker vodi v poveli­
čanje. Gotika je močno poudarila grozoto 
trpljenja božjega Sina na križu. Bog, ki je na 
sebi izkusil vso grozoto trpljenja, je bil to- 
lažnikvsem trpečim. Novo dobo zaznamuje 
pieta. Bog je mrtev v materinem naročju. 
Zdi se, da je v tej dobi Bog umrl. Vendar se 
v daljavi svetlika velikonočno jutro. Prete­
klost nam daje veliko podob o Jezusu, v njih 
pa se že kaže tudi rešitev za današnji čas. 
Zaradi povezanosti sedanjosti in preteklo­
sti se je kardinal Ratzinger odločil za te ­
ološko metodo, ki pričenja svoje razmišlja­
nje v sedanji aktualni problematiki. V nada­
ljevanju to nasloni na Sv. pismo in ga 
osvetljuje še z zgodovinsko in večnostno 
perspektivo. Le tako je mogoče priti do 
prave Kristusove podobe v sedanjem tre­
nutku zgodovine. 2. poglavje ima naslov 
Kristus po t — exodus in osvoboditev. Avtor 
se vprašuje, kakšna je Kristusova podoba 
danes? Odgovor dobiva v Jezusovih b ese ­
dah »Jaz sem pot in resnica in življenje« (Jn 
14,6). Kristus nam sije predvsem kot pot v 
vsestransko osvoboditev. Beseda exodus

469



je v evangelijih navedena le enkrat. Ko se je 
Jezus na gori ob navzočnosti Petra, Jakoba 
in Janeza v spremenjenem stanju pogovar­
jal z Mojzesom in Elijem o svoji smrti, jo je 
imenoval exodus, izhod (prim. Lk 9,31). Ta 
dogodek je potrebno primerjati z Mojzeso­
vim vzponom na goro Sinaj in njegovo 
spremenitvijo na njej. Kristusovo spreme- 
njenje na gori kaže na njegovo trpljenje in 
vstajenje, s katerima je odprl pot v pravo 
svobodo za vse človeštvo (prim. Heb 10,20). 
Vstop v svetišče, ki ni narejeno z rokami 
(prim. Heb 9,24), je edina prava smer člo­
veštva. Sedeti na božji desnici (prim. Mk 
12,36; Apd 2,33; Rim 8,34) je izraz hrepene­
nja najglobljega človekovega jedra, ki je 
ustvarjeno po božji podobi. Doseči živega 
Kristusa je prava svoboda in osvoboditev. 
K Očetovi desnici peljeta dve poti. Prva je 
pot kače, druga je Jezusova pot (prim. Mt 
25,31-40; Mr 10,35-40). Jezusova ostra ob­
sodba Petra »pojdi od mene, satane (prim. 
Mt 16,23) je zavrnitev exodusa brez križa in 
vstajenja. V tem se zrcali skušnjava, da bi 
osvoboditev skrčili na zemeljski oziroma 
empirični cilj. Proti tej zmoti Jezus postavlja 
temeljno zahtevo: Hodi za menoj. Program 
celotne nove zaveze je hoja za Kristusom. 
Vendar moramo vedeti, da pot, ki vodi za 
Jezusom, ne pomeni posnemati le človeka 
temveč tudi Boga (prim. Ef 5,1). Slediti Je­
zusu je v bistvu hoditi po poti, »ki nam jo je 
odprl skozi zagrinjalo, to je skozi svoje te ­
lo« (Heb 10,20). Najpomembneje je, da je 
Kristus sam odprl to novo pot in nam omo­
gočil, da moremo hoditi po njej. Pogoj »če 
hoče kdo iti za menoj, naj se sam sebi od­
pove« (Mr 8,34) ni mazohizem, marveč us­
meritev k vstajenju. Izguba življenja zaradi 
evangelija je v bistvu šele pot k pravemu 
življenju. Novo življenje se rojeva le s smrt­
jo starega. Podobe krsta, keliha in ljubezni 
so odlične podobe hoje za Kristusom. H 
krščanskemu exodusu spadata spreobr­
njenje in sprejetje Kristusa v vsej njegovi 
polnosti. Velikonočno skrivnost v kristjano­
vem življenju je lepo izrazil sv. Avguštin, ko 
je razlagal 119. psalm. »Z žeblji tvoje jeze 
predri moje meso« (Ps 119,120). Žeblji so 
zapovedi pravičnosti. Gospodova jeza nas s 
temi trdno pribija na križ kot njemu prijet­
no daritev« (Sv. Avguštin, S. 205,1: PL 
38,1039). V luči tega izkustva večno življenje 
ni daleč od nas, temveč je med nami in nam 
kaže izhod. Naslov tretjega poglavja je Kri­

stus resnica - resnica, svoboda in uboštvo. 
Pisec ugotavlja, da moramo poleg poti 
upoštevati tudi resnico in življenje. V da­
našnjem času vlada pilatovska skepsa. 
Resnica je bistveno povezana s svobodo. 
Svoboda pa prihaja iz vednosti, da nas je 
Bog napravil za svoje prijatelje (prim. Jn 
15,15). Ljudje danes navadno pojmujejo 
vednost kot čisto človeško spoznanje. Pre­
vladuje vednost kot umetnost upravljanja s 
stvarmi, kjer Bog ni pomemben. Urejanje 
življenja brez Boga je postalo stil današ­
njega človeka. Človeštvo se je sprijaznilo s 
podobo Deus otiosus. Bog se ne zanima za 
ljudi in ljudje ga ne morejo spoznati. Tak­
šno pojmovanje Boga ne vodi v pravo svo­
bodo. V takšnem svetu je človek le del si­
stema nujnosti, v katerem hrepenenje po 
svobodi ni izpolnjeno. Današnja situacija je 
zelo podobna tisti v Arijevem času. Arij je 
pod vplivom grške filozofije trdil, da se naj­
višji Bog ne more skloniti k zemlji. Bog je 
ujetnik svoje vzvišenosti in človek je prav 
tako zaprt v svoj lastni sistem. V tem kons­
truktu je človek le služabnik. Jezus uči dru­
gače. »Kdor vidi mene, vidi Očeta« (Jn 14,9). 
Ikone kažejo na človekovo zmožnost, da 
sprejme Boga. V tem se kaže njegova po­
treba po svobodi. V učlovečenju moramo 
spoznati pomemben princip vzpenjanja k 
nevidnemu po vidni človeški naravi. Kristu­
sove vidne podobe ne smemo pojmovati 
statično in enodimenzionalno. V njej je po­
trebno videti exodus, ki po spremenjenju 
na gori vodi v vstajenje. Ciril Aleksandrijski 
(njegova učitelja sta bila Atanazij in Gregor 
Niški) je zelo globoko pokazal bistvo pra­
vega spoznanja. Ponižanje Boga v podobi 
človeka odkriva Očetovo ljubezen. Križani 
je »podoba nevidnega Boga« (Kol 1,15). 
Maksim Spoznavalec je to teologijo pripe­
ljal do vrha. Križ je tisti exodus, ki vodi k 
pravi osvoboditvi. Gre za osvoboditev od 
zaprtosti vase k odprtju za božjo ljubezen. 
Človeška narava v Kristusu je postala spo­
sobna sprejeti božjo ljubezen. Ljubezen je 
podoba Boga. Križ je torej razodetje sv. 
Trojice, ki sebe podarja v ljubezni, da bi bili 
svobodni. K. Rahner in J. A. Jungmann sta v 
svojem času govorila o nevarnosti monofizi- 
tizma. Danes smo nasprotno v veliki nevar­
nosti novega arianizma oziroma nestoria- 
nizma. Zelo pomembno je, da v Jezusu člo­
veku gledamo Očeta (Maksim Spoznava­
lec). V današnjem času je tudi prisotna

470



skušnjava, da resnico pojmujemo kot sred­
stvo za nadvlado. Takšno pojmovanje je 
povsem nasprotno z razodetjem božje lju­
bezni. Bog se je razodel kot slaboten. Križ 
je prava podoba resnice. Povišanje križa je 
razodetje moči v uboštvu. Ponižanje Boga
— to so vrata resnice v svet. Tako je resnica 
postala pot. Križ je vedno odločilno zna­
menje. Naslov 4. poglavja je Kristus življe­
nje — 'proeksistenca'in ljubezen. Jezus je 
življenje. Fanatičen pohlep po življenju je 
povzročil antikulturo smrti, ki vedno bolj 
postaja fiziognomija današnjega časa. Ved­
no bolj se razodeva nesveta trojica: sprosti­
tev seksualnih poželenj, mamila, trgovina z 
orožjem. Splav, samomor in kolektivno na­
silje so zgovorni, parametri smrti. AIDS je 
zunanje znamenje notranje bolezni naše 
kulture. Pozitivistična inteligenca, za katero 
sta Bog in duša brez vrednosti, ne nudi no­
benih etičnih imunoloških moči za naše 
duše. Odsotnost duhovnih vrednot je naj­
globlja bolezen družbe. Reševanje današ­
njih problemov z marksistično idejo je ne­
smiselno in anahronistično. Satansko troji­
co: seks, drogo in kolektivno nasilje more 
premagati le ozdravitev duš. Danes je zno­
va potrebno odkriti krščanski realizem ter 
pravo podobo Jezusa Kristusa (pot, resnica 
in življenje). Bistvena lastnost današnjega 
sveta je, da taji božjo ljubezen, iz tega pa 
izvira beg v laž. Odtod se rojeva napačna 
podoba o Bogu. Posledica je usodno češ- 
čenje idolov. Današnji človek hoče postati 
Bog, zato doživlja pravega Boga kot konku­
renta. V tem je jedro bolezni sodobnega 
človeka. Le v križu se razodeva prava po­
doba Boga. Zdravilo za današnjo družbo 
vidi kardinal Ratzinger v Jezusovih bese­
dah: »To pa je večno življenje, da poznajo 
tebe, edinega pravega Boga, in katerega si 
poslal, Jezusa Kristusa« (Jn 17,3). Človeštvo 
bo ozdravelo, če bo Boga spet priznalo kot 
bistvenega za svoj obstoj in pilo iz neizčrp­
nega vira vode božjega spoznanja. Stopiti v 
skrivnost odrešenja, v skrivnost vode in krvi 
je radikalni odgovor na poželenje, ker je 
privolitev v ljubezen in vstop v resnico, ki 
vodita v pravo življenje.

Sledi prispevek Schola catholica v pro­
cesu sekularizacije (70-79), ki ga je napisal 
Paul Ludwig Weinacht, dekan filozofske fa­
kultete III v Wurzburgu, ob šestdesetletnici 
okrožnice Divini illius Magistri. Članek ima 
štiri poglavja. V prvem je oris zgodovinskih

okoliščin, v katerih je okrožnica nastala. 
Papež Pij XI. jo je izdal 29. decembra 1929. 
Prvenstveno je usmerjena proti naraščajo­
čemu fašizmu in je hkrati tudi Magna Charta 
katoliške pedagogike. Drugo poglavje po­
daja zgradbo dokumenta in njegovo vsebi­
no. Bistveni nauk cerkvenega učiteljstva je 
v trditvi, da je vzgoja otrok zaupana dvema 
naravnima (družina, država) in eni nadna­
ravni instituciji (Cerkev). V tretjem poglavju 
avtor ugotavlja, da je okrožnica sistematični 
prikaz katoliške pedagogike in je usmerje­
na tako zoper naturalistične in liberalistič­
ne zmote kakor tudi zoper tendence etati­
stičnih in totalitarnih sistemov (fašizem, 
komunizem). V četrtem poglavju pisec ugo­
tavlja, kakšne so vrednosti dokumenta v 
sedanjem času. Brez dvoma vsebuje trajne 
vrednote glede sekularizacije. Glede na 
gledanje na »katoliško šolo« jo je potrebno 
korigirati s spoznanji 2. vatikanskega konci­
la. Domena sedanjega časa ni več katoliška 
šola v nasprotju z drugimi šolami, temveč 
spoznanje, da Zahod temelji na krščanstvu.

Stanislav Opiela, provincial varšavske 
province družbe Jezusove, je prispeval čla­
nek Od Manague do Talina (79-84), ki 
obravnava socialno poslanstvo Cerkve v 
komunističnih deželah. V prvi vrsti ima av­
tor pred očmi poljsko situacijo. Prepričan 
je, da je temelj prave gospodarske, politič­
ne, socialne in materialne prenove poglob­
ljena analiza konkretnega položaja. Naloga 
laikov in duhovnikov je v dejavnem pri­
spevku k razvoju demokratičnega državne­
ga sistema. Naloge Cerkve so velike, ker je 
komunizem zapustil zelo velike probleme, 
kot so nezadostna delovna morala, slaba 
organizacija dela, lenoba, kraja, pesimizem 
itd. Vsekakor mora Cerkev ostati nadstran­
karska, da bi mogla pozitivno usmerjati pri­
zadevanje vseh strank za vsestransko pre­
novo osiromašenih držav. Pasivnost in mi­
nimalizem duhovnikov pri tem ne bosta v 
veliko pomoč. Potrebna so torej konkretna 
dejanja.

Balduin Schwarz, nemški filozof, preda­
val na Fordham University v New Yorku in 
na univerzi v Salzburgu, od leta 1972 upoko­
jen, je predstavil (84-94) pestro življenjsko 
pot in temeljno sporočilo katoliškega filo­
zofa Dietricha von Hildebranda (1889- 
1977). Mesto Dunaj se je 12. oktobra 1989 
oddolžilo spominu filozofa ob stoletnici 
njegovega rojstva s spominsko ploščo. Fi­

471



lozof, ki je že v mladosti odkril velikanski 
pomen »žeje po resnici«, je leta 1914 postal 
katoličan. Husserlov učenec se je poglab­
ljal v vprašanje pomena vrednot v filozofiji.
V odvrnitvi od idealizma je poudarjal po­
vratek k stvarnosti. Človeška oseba je sre­
diščna realnost njegove filozofije, ki bi jo 
mogli označiti kot naravno metafiziko.

V rubriki Stališča Franz Luttgen (str. 95) 
posreduje svoje misli ob članku Cerkev in 
vrednote francoske revolucije, ki ga je v re­
viji Communio (5/89) priobčil jezuit M. 
Chappin.

Silvo Novak

Forum Katholische Theologie 6(1990), 3
Tretja številka letnika 1990 je sistema­

tično urejena in posvečena izzivom krščan­
stva v krizi modernega časa. Trije glavni pri­
spevki poskušajo podati diagnozo današ­
nje krize, diagnozo, ki je hkrati poziv k 
premagovanju vzrokov in s tem premago­
vanju pesimizma.

Avtor prvega prispevka je Rupert Hof- 
mann iz Munchna in obravnava utopično 
upanje, ki korenini v zahodni kulturni revo­
luciji šestdesetih let (166—178). Analizira 
dva predstavnika, in sicer Ernsta Blocha, ki 
je imel močan vpliv na politično teologijo, 
ter Herberta Marcusa, ki je v nekem pogle­
du duhovni oče gibanja new-age. Gre 
skratka za vpliv neomarksizma na teologijo 
in na krščanstvu po vsebini tuje duhovno 
gibanje.

Ernst Bloch govori veliko o upanju. Po­
udarja človekovo zmožnost za transcen­
denco, prizadeva si, da bi medsebojno 
spravil teologijo in materializem, a pri vsem 
tem ostaja na izrazito materialističnih pozi­
cijah, saj moremo pri njem govoriti le o me­
sijanskem božjem kraljestvu brez Boga. 
Uporablja krščanske pojme, a jih popol­
noma razkristjani in tako more priti celo do 
trditve: Samo ateist more biti dober krist­
jan, samo kristjan more biti dober ateist. Po 
Blochu se je novo kraljestvo začelo z Leni­
nom (ubi Lenin, ibi Jerusalem). Blochov 
utopizem so postopoma sprejeli tudi neka­
teri teologi. Zanje je krščansko upanje sa­
mo osvoboditev od zla tega sveta. Uresni­
čenje božjega kraljestva je po njihovem 
možno samo znotraj zgodovine, hkrati pa 
zahtevajo, da se ob politični zavzetosti

ustvari svet brez revščine. Kot predstavnike 
takšne teologije osvoboditve našteva avtor 
sestavka Leonarda Boffa, Gustava Gutier- 
reza ter nemško protestantsko teologijo 
Dorothee Sčlle, ki je popolnoma gotova, da 
bi Kristus sam, če bi prišel danes, bil ateist 
(170).

Marksizem Marcusa, njegov »romantični 
anarhizem«, pa je vplival na mistični utopi­
zem gibanja new-age. Gre za popolno indi­
vidualno avtonomijo, ko naj bi vsakdo iz­
bral, kar mu najbolj ustreza. Objektivna 
resnica in objektivne nravne norme ne ob­
vezujejo. Odločilna je subjektivna želja. Do 
takšne revolucionarne zavesti naj bi prišlo s 
pomočjo meditacije, treninga zena, joge in 
drugih tehnik. Namen gibanja new-age je 
predrugačiti vrednote. New-age si utira pot 
v feminizmu, gibanju za zdravo okolje ter v 
mirovnem gibanju. Marcusa je na duhovno 
področje prenesel zlasti Fritjof Capra. Ob 
koncu sestavka Rupert Hofmann meni, da 
bi se kristjani morali končno že enkrat di­
stancirati od takšnih stvari in namesto »mi 
tudi« izreči jasno svoj »mi ne«.

Burkhard Haneke iz Regensburga v 
drugem prispevku podrobneje obdela gi­
banje new-age (179—191). Gibanje new- 
age je v neki meri reakcija zoper racionali­
zem, reakcija, ki se je sprožila najprej v 
ZDA. Atomski fizik Fritjof Capra govori o 
nekakšnem stapljanju z vesoljem, o neke 
vrsti resonanci s celotnim vesoljstvom. Člo­
vek je po omenjenem fiziku neke vrste mi- 
krokozmično ogledalo makrokozmičnih pla­
netarnih sprememb. Navzoča je težnja po 
ezoteričnosti, okultizmu, povezovanje z 
vzhodnimi verstvi ter mitično-astrološka 
naravnanost. Pojavljajo se neke vrste ezo­
terični sejmi, »city religion«, kjer so pred­
stavljene najrazličnejše ponudbe z duhov­
nega področja in si more vsakdo za ustrez­
no plačilo izbrati po svojem okusu, ne da bi 
ga to kakorkoli obvezovalo in more nato tu­
di poljudno menjati. Gre torej samo za za­
dovoljevanje verskih potreb v slabem po­
menu besede. Bog, človek in svet so ume­
vanj kot kozmična enota. To monistično 
pojmovanje pa vodi končno v uničenje 
osebne svobode, avtonomne subjektivno­
sti in s tem tudi v uničenje osebne odgo­
vornosti. Vse to je izziv nam kristjanom. Av­
tor končuje z mislijo Reinharta Hummela: 
»Morda bi bili religiozni ljudje bolj krščan­
ski, če bi bili kristjani bolj religiozni.«

472



Hugo Staudinger iz Paderborna pa 
obravnava odnos med krščanstvom in raz­
svetljenstvom (192—206). Avtor začenja z 
antiko. Predsokratiki so začeli kritično gle­
dati na antropomorfno, to je preveč človeš­
ko pojmovanje bogov. To je bilo v prvi 
stopnji pozitivno. Tako se je Ksenofon do-" 
kopal do spoznanja, da je samo en Bog 
med bogovi, ki po obliki ni enak niti umrlji­
vim bitjem niti idejam. Vendar je šla ta kri­
tika dalje in učinki so bili negativni. Prota­
gora že odgovarja na vprašanje sofistov ali 
sploh so bogovi: »Glede bogov se ne ve, ali 
so ali niso.« To prvo zahodnjaško razsvet­
ljenstvo je vodilo v splošno versko skepso. 
Izhod je podal Sokrat, ki nasproti sofistom 
zatrjuje, da so objektivna merila za nravno 
presojanje in ravnanje. Govori o idejah. To 
sta dalje razvijala Platon in Aristotel. Razvi­
la sta metafiziko, ki jo je sprejel Tomaž Ak- 
vinski v teologijo. Pri Tomažu negibljivo gi­
balo pomeni Stvarnika nebes in zemlje.

Novodobni humanizem je vse bolj začel 
prehajati v pozitivizem, kjer ima vse bolj 
odločilno vlogo samo tisto, kar je oprijem­
ljivo pozitivnim naravnim znanostim. Tudi 
pri novodobnem razsvetljenstvu se kaže 
dvojno učinkovanje, podobno kakor je bilo 
to v antiki. Po eni strani pozitivno očiščuje 
napačnih predstav, po drugi strani pa nega­
tivno oddaljuje od razodetja. Odgovor na 
današnji položaj bi morala biti trinitarično 
zasnovana metafizika.

Med prispevki Adolf Kolping najprej 
obsežneje predstavlja knjigo Hansa Kunga' 
Theologie im Aufbruch in nato kritično za­
vrne različne trditve (207—222). Zanimiva je 
krajša predstavitev mednarodnega simpo­
zija na teološki fakulteti univerze Navarra, 
ki je bil od 18. do 20. aprila 1990 in je obrav­
naval duhovništvo pod različnimi vidiki. Že­
lel je biti nekakšna priprava na škofovsko 
sinodo. Predstavljen pa je tudi simpozij, 
katerega je ob stoti obletnici smrti Johna 
Henryja Newmana pripravila mednarodna 
skupnost Dela v Rimu od 26. do 28. aprila.

Sledijo še recenzije s filozofskega, 
dogmatičnega, cerkvenopravnega in so­
cialnega področja.

Andrej Pirš

Forum Katholische Theologie 6 (1990), 4
V tej številki najprej (oseph Schumac­

her iz Freiburga dogmatično utemeljuje 
naslov Regina Martyrum — Kraljica mučen­
cev (245-259). Avtor najprej obdela krščan­
sko pojmovanje mučeništva. Kot mučenca 
označujemo nekoga, ki je zaradi vere pre­
trpel mučeniško smrt. V Novi zavezi je mu- 
čeništvo izrazito naravnano na Kristusa: »Če 
s Kristusom umremo, bomo z njim tudi za­
živeli« (2 Tim 2,11). Najprej so kot svetnike 
častili samo mučence, kmalu pa tudi devi­
ce; s tem so hoteli poudariti ljubezen do 
Kristusa, ki je nagibala tako mučence kot 
device. Mučeništvo je na poseben način 
povezano s krepostjo srčnosti. Srčen človek 
se ne odloči za smrt zaradi smrti, pač pa za­
radi višje dobrine in zaradi upanja v vred­
nejše življenje. Ljubi življenje in se boji 
smrti, a zaradi zvestobe Kristusu je priprav­
ljen tudi umreti. Terezija Avilska poudarja, 
da je mučeništvo duše bolj boleče in bolj 
mučno kakor mučeništvo telesa. Ob tej mis­
li preide avtor na obravnavo Marije kot mu- 
čenke, Marije, ki telesnega mučeništva ni 
pretrpela. L. 609 so rimski Panteon spre­
menili v cerkev in papež Bonifacij IV. jo je 
posvetil Mariji, kraljici mučencev.

Od 5. stol. naprej se je začela vedno bolj 
širiti zavest o Marijinem trpljenju. V sred­
njem veku se je razširilo zlasti češčenje ža­
lostne Matere božje (Mater dolorosa). K 
temu je pripomogel še posebej red servi- 
tov, ki je bil ustanovljen 1.1240. Bonaventu­
ra (+ 1274) je sestavil oficij na čast trpljenja 
preblažene device Marije. Tudi liturgično 
so začeli praznovati žalostno Mater božjo, 
in sicer kar dvakrat: 15. septembra, dan po 
povišanju sv. križa in na petek pred cvetno 
nedeljo. Serviti so celo širili poseben rožni 
venec sedmerih bolečin. Ob širjenju po­
božnosti žalostne matere božje so se skli­
cevali zlasti na Marijin »fiat« pri oznanjenju, 
na Simeonovo prerokbo in na Marijino na­
vzočnost pod križem. V kasnem srednjem 
veku postane ena najbolj priljubljenih 
upodobitev pieta (sočutna). To so imenova­
li tudi večerna podoba, ker je Marija spreje­
la mrtvega Jezusa v naročje v petek zvečer 
in ker so imeli to podobo pogosto ob mo­
litvi večernic.

V tretjem poglavju piše avtor o Mariji­
nem kraljevanju, o Mariji kot kraljici. V 
okrožnici Ad coeli Reginam je Pij XII. 1954 
zelo jasno povezal Marijino kraljevanje s

473



kraljevanjem njenega sina Kristusa kralja. 
Marijino kraljevanje izvira in je naravnano 
samo na Kristusovo kraljevanje. 2. vatikan­
ski koncil Marijino sredništvo povezuje z 
njenim duhovnim materinstvom (C 60). Si­
cer pa se je že v 2. stol. pojavila tipologija 
Adam — Kristus tervzporedno Eva — Mari­
ja. Marijino soodrešeniško trpljenje jo po­
vezuje po eni strani s Kristusom, po drugi 
strani pa s celotnim človeštvom in stvar­
stvom. Cerkev Marijine vloge preprosto ne 
more zaobiti. V srednjem veku praktično ni 
bilo pomembnejšega pisatelja, ki Mariji ne 
bi bil prideval naslova kraljica. Zasledimo 
ga v nekaterih najbolj znanih njej posveče­
nih himnah: Salve Regina, Ave Regina cae­
lorum, Regina coeli, laetare. Najstarejša 
upodobitev Marije kot kraljice sega že v 
drugo stoletje. V 16. stol. so začeli ta naslov 
napadati Erazem Rotterdamski (+ 1536), 
Martin Luter (+ 1546), Kalvin (+ 1564), na 
vso moč pa ga je branil Peter Kanizij (+ 
1597). Pij XII. je 1954 določil, da se liturgič­
no obhaja Marija kraljica vesoljstva 31. ma­
ja, po koncilu pa je to preneseno na osmino 
po vnebovzetju, tj. na 22. avgust.

Marijino kraljestvo so začeli pripisovati 
kmalu različnim skupinam ali stanovom, 
kot npr. kraljica devic, kraljica apostolov, kra­
ljica mučencev. Ker je Marija na poseben 
način v odrešenjski zgodovini povezana s 
Kristusom kraljem, je prav na osnovi tega 
upravičeno kraljica mučencev. Češčenje 
kraljice mučencev nas spominja na to, da je 
pripravljenost na mučeništvo, pa naj bo to 
telesno ali duhovno, v nadnaravnem odre- 
šenjskem redu temeljnega pomena. Kralji­
ca mučencev nas vodi h Kristusu, kralju 
mučencev.

Alberto Viciano iz Navarre ima krajši 
prispevek o vzgoj i za duhovnike v kasni an­
tiki (260—266). Nazorno zavrača neuteme­
ljeno trditev, da so semenišča nastala šele 
s tridentinskim koncilom ali kvečjemu v 14. 
oziroma 15. stoletju. V 5. in 6. stoletju so se 
za duhovniški naraščaj zazvemali zlasti sa­
mostani in so v marsičem prevzeli razpore­
ditev in vsebino študija iz antike, a so dali 
poseben poudarek vzgoji in uvajanju v krš­
čanske kreposti.

Zanimiva je daljša razprava Josepha 
Overatha o veselju pri sv. Frančišku Asiš­
kem (267—281). Avtor zavrača različne obli­
ke posvetnega veselja kot nepopolne in ob 
zgledu sv. Frančiška Asiškega kaže, kako je

pri njem veselje povezano z globokim krš­
čanskim življenjem, povezanostjo s križa­
nim Kristusom, zagledanostjo v večnost.

Sledijo prispevki. Značilen je že naslov 
prvega, glasi se Stalna kritika ubija veselje 
do vere (277—281). Spisal ga je Anton 
Rauscher. Nazorno kaže, kako neargumen­
tirana je bila v nemških sredstvih javnega 
obveščanja zavrnitev instrukcije o krščanski 
poklicanosti teologov, ki jo je 27. junija 
1990 izdala kongregacija za nauk vere. Že 
na dan objave je bila cela vrsta negativnih 
kritik; to kaže, da je v ozadju določena poli­
tika, ne pa resno prizadevanje za objekti­
ven prikaz. Avtor ob koncu zatrjuje, da ne­
prestana kritika preprosto ubija veselje do 
vere in veselje do pripadnosti Cerkvi. Bolj 
koristno se mu zdi, da bi namesto trošenja 
energij za neprestano kritiziranje Cerkve 
ter njenega učiteljstva svojo energijo rajši 
uporabili za neokrnjeno oznanjevanje evan­
gelija.

Bolj pastoralno je obarvan prispevek 
Johannesa Spolgena o teologiji družine 
(282—289). Avtor skuša podati pozitiven 
odgovor, kako naj bi družina v sedanjih 
razmerah skušala bolj zaživeti kot domača 
Cerkev.

Sledijo še recenzije knjig iz različnih 
področij.

Andrej Pirš

POPRAVEK
V bibliografiji prof. dr. Vekoslava Grmi­

ča, objavljeni v Zborniku ob sedem deset­
letnici Teološke fakultete v Ljubljani 
1919— 1989, BV 50( 1990) 80—81, je nastalo 
nekaj neljubih napak, za katere se avtorju 
opravičujemo. Tu objavljamo popravke, 
kakor jih je zahteval avtor:

V odstavku Dela:
J. Rajhman, Teologija v službi človeka. 

Pravilno: V. Grmič — J. Rajhman, Teologija 
v službi človeka.

J. Rajhman, Vprašanja našega časa v luči 
teologije. Pravilno: J. Rajhman — V. Grmič, 
Vprašanja našega časa v luči teologije.

V odstavku Razprave, članki in drugo:
Ostali članki, ocene, prikazi itn. Pravil­

no: Znanstvene razprave: v slovenščini 150, 
v nemščini 38, v srbohrvaščini 7. Ostali član­
ki, ocene, prikazi itn.

Uredništvo

474



Bogoslovni vestnik 50 (1990)

RAZPRAVE 
Cuscito Giuseppe
Kulturno in versko okolje Kromacijeve dobe v luči najnovejšega 
zgodovinopisja ..................................................................................................  443
Janežič Stanko
Duh krščanske edinosti v reviji Voditelj v bogoslovnih vedah
(1898— 1916) ......................................................................................................  217
Krašovec Jože
Prelomitev in obnova zaveze v 2 Mz 32—34 ..................................................  197
Samoobtožba Jeruzalema v Žalostinkah ........................................................  357
Ocvirk Drago
Kristjani ter francoska revolucija takrat in d a n e s ..........................................  399
Rozman France
Prevajanje Svetega pisma na Slovenskem ....................................................  427
Sorč Ciril
Krst kot novo rojstvo ........................................................................................  367
Štrukelj Anton
Poslanstvo redovnikov v spremenjenih razmerah in možnosti
za vrnitev k prvotni karizmi ustanoviteljev ....................................................  413
Valenčič Rafko
Človek — pot Cerkve ........................................................................................  385

REFERATI — KOREFERATI 
Dolenc Bogdan
Krščanski družbeni nauk v Cerkvi ..................................................................  281
Juhant Janez
Krščanstvo in narod(nost) ................................................................................  277
Kovač Edvard
Temelji krščanskega socialnega nauka ..........................................................  225
Kovačič Matija
Osnovne zakonitosti ekonom ije......................................................................  269
Mlinar Anton
Politika in morala ..............................................................................................  235

475



Ocvirk Drago
Od negativne laičnosti k pozitivni ..................................................................  293
Potočnik Vinko
Župnija, skupine in družbena dejavnost ......................................................  287
Štuhec Ivan
Laiki — nosilci družbenega življenja..............................................................  257

PREGLEDI IN POROČILA 
Pojavnik Ivan
Navodilo Kongregacije za katoliško vzgojo glede študija cerkvenih očetov 309 
Smolik Marijan
Janez Oražem in knjižnice ................................................................................ 455

Štrukelj Anton
Bibliografija nadškofa dr. Alojzija Šuštarja ....................................................  301

PREVODI 
Seigfried Adam
Spravna narava zakramenta p o k o re ................................................................  317

OCENE IN PREDSTAVITVE
Beinert Wolfgang, Unsere Liebe Frau und die Frauen (V. D erm ota)  340
Ganoczy Alexandre, Aus seiner Ftille haben wir alle empfangen.
Grundriss der Gnadenlehre (C. Sorč) ............................................................  340
Lorber Jakob, Jezusova mladost (F. Rozman).......................................... .. . .  461
Peters Edward, Inquisition (B. Kolar) ............................................................  465
Tomič Celestin, Isus iz Nazareta — Bog s nama (F. Rozman) ..................  463
Mahničev simpozij v Rimu (J. Juhant) ............................................................  335
Lexikon des Mittelalters I—IV (M. Smolik) .................................................. 336
Internationale katholische Zeitschrift — Communio 19( 1990), 1 (S. Novak) 466
Forum Katholische Theologie 5(1989), 2 (A. Pirš) .......................................  347
Forum Katholische Theologie 6(1990), 2 (A. Pirš) .......................................  348
Forum Katholische Theologie 6(1990), 3 (A. Pirš) .......................................  472
Forum Katholische Theologie 6(1990), 4 (A. Pirš) .......................................  473

ZBORNIK OB SEDEMDESETLETNICI TEOLOŠKE FAKULTETE
V LJUBLJANI 1919—1989

UVODNIK 
Valenčič Rafko
Ob 70-letnici Teološke fakultete v Ljubljani ................................................  3

SPLOŠNI IN ZGODOVINSKI PODATKI 
Perko France
Teološka fakulteta v službi naroda in Cerkve................................................  5
Benedik Metod
Teološki študij na Slovenskem ........................................................................  9
476



Smolik Marijan
Ljubljanska Teološka fakulteta za Slovence v begustvu (1945—1959) ----- 23
Ojnik Stanko
Mariborski oddelek ........................................................................................... 25
Krašovec Jože
Sodelovanje Teološke fakultete z drugimi univerzami — fakultetami
doma in v tu jin i................................................................................................... 27
Kobal Matej
Delo slovenskih študentov teologije od konca vojne do danes ................ 35
Oražem Janez
Prostori Teološke fakultete v Ljubljani ............................................   41

KATEDRE
Katedre — Kratice ............................................................................................. 45
Juhant Janez
Katedra za filozofijo........................................................................................... 46
Rozman France
Katedra za biblične vede ................................................................................. 54
Ocvirk Drago — Dolenc Bogdan
'Katedra za osnovno teo log ijo ........................................................................... 63
Pojavnik Ivan
Katedra za zgodovino krščanske literature in n au k a ....................................  73
Strle Anton
Katedra za dogmatiko ....................................................................................... 77
Draženi France
Katedra za moralno teo lo g ijo ........................................................................... 84
Ojnik Stanko
Katedra za cerkveno pravo ..................................................................................  91
Snoj Alojzij Slavko
Katedra za oznanjevalno teologijo ................................................................. 97
Smolik Marijan
Katedra za liturgiko .............................................................................................  104
Valenčič Rafko
Katedra za pastoralno teo log ijo ....................................................................... 110
Benedik Metod
Katedra za cerkveno zgodovino ....................................................................... 119
Perko France
Katedra za dialog ............................................................................................... 126

INSTITUTI IN USTANOVE 
Dolinar France Martin
Institut za zgodovino C erkve........................................................................ .... 129
Stres Anton
Institut za filozofijo...............................................................................................  133

477



Potočnik Vinko
Pastoralni institut .......................................................   135
Smolik Marijan
Knjižnica Teološke fakultete ..........................................................................  137
Planteu France
Škofijska teološka knjižnica Maribor ..............................................................  141
Dolenc Bogdan
Bogoslovni vestnik ............................................................................................  143
Ocvirk Drago
Velikonočni teološki tečaj ................................................................................  147
Milavec France
Slovenska bogoslovna enciklopedija ............................................................  149
Ocepek Karmen — Nežič Julka
Teološko-pastoralni tečaj ................................................................................  151
Trošt Jože — Kobal Lojze — Potočnik Marijan
Orglarski tečaj ....................................................................................................  155

PREGLEDI
Rektorji Univerze v Ljubljani ..................   159
Dekani Teološke fakultete v Ljubljani ..........................................................  161
Doktorji teologije ..............................................................................................  163
Magistri teologije ..............................................................................................  167
Diplomirani teologi ..........................................................................................  169
Vpis študentov ..................................................................................................  177
U službenci..........................................................................................................  179
Akademsko leto 1989/90 ................................................................................  181
Imensko kazalo biografij ..................................................................................  185
Summary ............................................................................................................  187
Kazalo ................................................................................................................  189

478







VSEBINA
(Table o f Contents)

RAZPRAVE (Articles)
Jože Krašovec
Samoobtožba Jeruzalema v Z a lo s tin k ah ...........................................................  357
Self-Accusation o f Jerusalem in Lamentations

Ciril Sorč
Krst kot novo ro js tv o ..............................................................................................  367
Baptism as New Birth

Rafko Valenčič
Človek — pot C erk v e ..............................................................................................  385
Man —  Path o f the Church

Drago Ocvirk
Kristjani ter francoska revolucija tak ra t in danes ........................................... 399
Christians and the French Revolution Then and Today

Anton Štrukelj
Poslanstvo redovnikov v spremenjenih razmerah in možnosti za vrnitev k
prvotni karizmi ustanoviteljev .............................................................................  413
The Mission o f Religious Orders in Changed Conditions and the 
Possibilities o f a Return to the original Charisma of their Founders

France Rozman
Prevajanje Svetega pisma na Slovenskem .........................................................  427
Translating the Bible in Slovenia

Giuseppe Cuscito
Kulturno in versko okolje Kromacijeve dobe v luči najnovejšega zgodo­
vinopisja .....................................................................................................................  443
Cultural and Religious Environment o f Cromatius’ Age in the Light of 
Recent Historiography

POROČILA (Reports)
Marijan Smolik
Janez Oražem in kn jižn ice .....................................................................................  455

OCENE IN PREDSTAVITVE (Book Reviews)
Jakob Lorber, Jezusova mladost (F . Rozman) .................................................  461
Celestin Tomič, Isus iz Nazareta —  Bog s nama (F. Rozman) .....................  463
Edward Peters, Inquisition (B. Kolar) ................................................................ 465
Internationale katholische Zeitschrift — Communio 19(1990), 1 (S. Novak) 466
Forum Katholische Theologie 6(1990), 3 (A. Pirš) ............................................. 472
Forum katholische Theologie 6(1990), 4 (A. Pirš) ............................................. 473




	1990-1-2 Bogoslovni vestnik
	1990-3 Bogoslovni vestnik
	1990-4 Bogoslovni vestnik

