Grahor, Ivo. Socioloske enacdhe sedanjosti. 1931, Ljubljanski zvon

SOCIOLOSKE ENACBE SEDANJOSTI

IVO GRAHOR

»Der Apparat ist dem Menschen iiber den Kopf gewachsen.”
A. Vierkandt.

Bcscdc nemdkega sociologa, da nam je sedanja kultura zrastla kvan-
titativno &ez glavo, veljajo gotovo za knjiZevni del kulturne pro-
dukcije. Za na¥o dobo bi bilo komaj, da bi imeli stroje, s katerimi bi
filerirali vso knjiZevnost in jo kot hrano dajali ljudem v majhnih dozah.
Ni¢ pa ni tako terko, nego naloga, urediti kulturno gospodarstvo v
malem narodu, ki tega sploh $e ni bil vajen in so mu doslej tujci rezali
tudi dudevni kruh. O tem je napisal priloznostni ¢lanck Ze Zvonov
sotrudnik A. Lajovic.! V istem &asu in isti reviji smo poskusali opozoriti
slovenskega izobraZenca na problem nafe kulturne filozofije, ki je za
gojitev resniéne kulture posebno v 20. stoletju nujno potrebna.

Danes si hodemo ogledati %e konkretno nalogo domade kulturne
filozofije in jo preskusiti na vpradanju, kako je z najo sedanjostjo. Na-
loga na prvi pogled ni teZka, gotovo pa je preobiirna za kratko raz-
pravo, Zaradi tega se v nji omejimo na vprasanje o sodobnosti, torej o
kvaliteti ene vrste nade knjiZevnosti.

Vzemimo literaturo, ki je najblizja. To bo vsa tista literatura, ki jo
zdruZujejo pri nas kulturni esej, filozofija in kritika z neko avtoriteto
nad vsem javnim Zivljenjem. Prej pa si Se enkrat ponovimo, da tradicija
kulturne misli pri nas ne pozna prave kontinuitete in da zaradi tega ne
smemo biti v kritiki sedanje njene literature preostri.

Zadovoljni smo lahko, da kulturna misel pri nas ni ve¢ pastorka
- kot nekdaj. Najslabfe je bilo Z njo paé zadnjih 5o let. Doba z naso
,moderno®, ki je dvignila slovensko umetnost do zapadnoevropske
vidine, si v kulturni filozofiji kot teoriji in njeni literaturi ni pridobila

1 Glej LZ., 1931, 3t. 2.

19 _ 449

ib.si Digitalna knjiznica Slovenije



Grahor, Ivo. Socioloske enacdhe sedanjosti. 1931, Ljubljanski zvon

velikih zaslug. Sirdi krog tedanjih kulturnih delavcev se je zadovoljeval
z utrjevanjem dosezenih pojmov in pridobljenih narodnostnih pravic,
pri tem pa je delo za individualno poglobitev kulturnega ¥ivljenja
ostalo na povriini, tako da smo, kljub napredku narodnega razvoja v
sredif¢u Slovenije, doZivljali na severu v tekmi s ponemdéevanjem naj-
velje poraze, ko se je poneméeval celo na$ korotki kulturni delavec
(uditelj itd.). Drugi primer po Stritarjevem boju za Preferna je dejstvo,
da moramo postaviti v tem vpraanju — torej v vprafanju usode slo-
venske umetnosti — leto 1928. tik za letom, v katerem je J. Ev. Krek
pisal maturo, in poleg Krekovega imena — ime mladega kritika
Fr. Vodnika, ki je za katoli$ko slovenstvo uradno $e v nafem &asu dutil
potrebo, resni¢no, odkritosréno priznati Franceta Preferna. To dobo
opisuje v nafem smislu tudi F. Koblarjeva $tudija o pisatelju FinZgarju;
bila je to doba, ko je gospodaril prezasluZni na$ rodoljub, kulturni de-
lavec pa zivel le kot gost (Ivan Cankar) ali priloZnostna dika naroda
in ko na$ znanstvenik 3¢ ni nalel zveze z domadim Zivljenjem.

Odvisnosti znanstvenega dela in miljenja od vsakokratne druZbene,
javne miselnosti ne moremo 3e imenovati ,zveze z Zivljenjem®. Tu
smemo upostevati in bomo upostevali tisto kulturo, ki kaZe strnjen raz-
voj. Nada literatura ga nima, nale narodno Zivljenje izgublja konti-
nuiteto kulturne misli.

Merilo za sedanjo viSino nale kulture torej niso razliéne kulturno-
filozofske teorije ali pa njih raziirjenost in tradicija. Tudi v obnovi
lastne kulturne zavesti 3¢ nismo prifli do pojmovne jasnosti, ki pa¢ Sele
omogoda diferencijacijo in napredek.

S tega vidika hofemo poiskati viSino nafe sedanje kulturne zavesti
na njenem pojmu kulture, torej na zadetku kulturne samozavesti.

Zakaj vsak razgovor o kulturnih vpra$anjih se mora odloditi za iz-
hodi$ce, torej za to, ali primerjamo v razsojanju in ocenjanju enako-
vredne predmete, n. pr. kake ideje, ali pa kompleksni pojav, v katerem
se ideja Sele uveljavlja, oziroma hole uveljaviti. Le takino, tenkocutno
primerjanje nam daje pravico, postavljati vrednote v obliko enacb.
Kajti ideje so nam brez dvoma dobre voditeljice v debatah, razpravah
in dokler zado¥¢a induktivna metoda, ne morejo pa premostiti razlike
med eno in drugo, elementarno in kompleksno kvaliteto.* Ne smemo
pozabiti, da ostane vsaka enalba te vrste zgolj izraz subjektivnega,
¢eprav tudi ¢asovno dolodenega in bolj ali manj pravilnega mnenja.

* Gl. v Domu in svetu L. 19z9., 1930. in 1931. eseje Fr. Vodnika in v LZ 1931,
8. 3. in 4., esej Ant. Ocvirka ,Slovenski kulturni problemi®.

450

ib.si Digitalna knjiznica Slovenije



Grahor, Ivo. Socioloske enacdhe sedanjosti. 1931, Ljubljanski zvon

Sele kvalitativno pojmovanje, pojmovanje celote, nam daje pravico,
govoriti o predmetu v njegovi analizi deduktivno. Sele taksno pojmova-
nje, ki upo$teva totaliteto pojavov, vodi do pravilnih primerjalnih sodb.
Spoznanje predmetne celote je predvsem izolacija predmeta (pojava) iz
vsega nam dostopnega fenomenalnega sveta, ne da bi pri tem zavrgli
njune relacije. To pa doseZemo razumsko 3ele tedaj, ko induktivna opi-
sujoda metoda ¥e ne najde razlik in kjer mora nastopiti intuicija, gleda-
nje. Seveda to ni dogma in kulturne vede se v tem smislu trudijo, da bi
naile miselno pot do celotnega pojmovanja kulture, ki je posebno
potrebno kulturnemu delavcu pa tudi vsakomur sploh.

Na$ pojem postane jasen in objektiven. Nasli smo moznost, da pojav
analiziramo in da v poklicu uporabljamo dedukcijo. Tako je tu s
totaliteto kulture.

To bi zado¥¢alo. Kajti v celotnem pojmu kulture so Ze doloena
mesta njenih kategorij in vrednot kakor tudi ocena kulturne produkcije.
Toda tudi tak¥no celotno pojmovanje kulture je vedno v nevarnosti, da
se izgubi, in sicer zaradi prirode kulturnega toka samega, ki se nepre-
stano spreminja. Neprestano delujejo v njej zakoni Zivljenja: zakon pro-
dukcije in oblik, zakon razvoja v smeri k popolnosti, zakon medsebojne
odvisnosti kategorij (n. pr. umetnosti in religije) itd. Zaradi tega se
kulturna zavest ne sme in ne more omejiti na subjektivno in indivi-
dualno doseganje omenjenega pojma. Kulturno Zivljenje Ze po lastnem
bistvu in zakonu produkcije rodi in zahteva ved. Zahteva socialne, ko-
lektivne kulturne zavesti v tem smislu, da od pojma, ki je bil zgol;
individualno doseZen in monopoliziran, prihajamo do znanstvene, to je
do oblellove¥ke in razumu dostopne razlage pojava ter da to razlago
raz$irimo, spopolnjujemo. (Znanost.) Razvoj od nadega pojma o kulturi
do znanstvenega pojma o kulturi se izraZa s kulturno filozofijo. Delo je
tukaj kolektivno. Z njim si vsak narod pospefuje in ureja kulturno
produkcijo.

Kakor smo torej zadnji¢ poskusali opozoriti na koristni znalaj in
socialni pomen kulturne filozofije, tako hodemo danes opredeliti njen
pomen za kulturo samo, da si potem lahko ogledamo naSe domade
kulturne razmere. Ako hodemo oceniti sebe, je najbolje, da primerjamo
svojo kulturo s sodobno zapadnoevropsko. Seveda moramo vedeti, da
literatura ¥ ni isto kar kultura, temved le njen vidni izraz, kakor sploh
vsa na$a kulturna produkcija skupaj $e ni kultura. To je predvsem vse
neposredno pa trajno k osebnostni in socialni harmoniji stremele Ziv-
ljenje. Produkeija je torej le eden njenih pojavov, in redi moramo, da se
prav s tega vidika nova smer kulturne zavesti (individualno) bori proti

29" ' 451

il
/'LIbSI Digitalna knjiznica Slovenije



Grahor, Ivo. Socioloske enacdhe sedanjosti. 1931, Ljubljanski zvon

malikovanju kulture. — Res je namred, ali tako vsaj trdijo strokovni
kulturni zgodovinarji, da je bilo malikovanje kulture znak in bistvo
18. ter 19. stoletja. Mi se hofemo sicer tudi sprijazniti s to oceno tako
zvane ,prosvetljene dobe“, ne vemo pa, zakaj se ustavlja na pojmu
kulture s tako povrinostjo. Prosvetljena doba je namred malikovala v
resnici samo kulturno produkcijo in ne kulture same. Kajti njen preti-
rani racionalizem ji je onemogocal ali ji vsaj ni pospefeval kompleks-
nega, popolnejiega dozivetja.?

Cim bolj se poglobimo v zgodovino prosvetljene dobe do nalega
dasa, tem bolj jasno spoznavamo, da je dosedanji pojem kulture na-
palen ali vsaj nepopoln. Zaradi tega je zelo verjetno, da tudi nala

3 K tej opazki si oglejmo stalid¢e moderne nemike sociologije, katere odliéni
predstavniki so se 1. 1930. zdruZili v skupino, ki izdaja v knjizni obliki socioloski
pregled .Handwirterbuch der Soziologie®. Vseh sotrudnikov tu ne bomo nadtevali,
saj so razlike med njimi zelo majhne. Vsi so priznane avtoritete in zaradi tega smemo
njihovo vifino imenovati sodobno, &eprav s tem ni reeno, da moramo sprejeti vse
brez samostojne in lastne sodbe kot avtoritativno in a priori pravilno.

A. Vierkandt je prispeval v omenjeni knjigi sintetiéno oceno: Kultur des neun-
zehnten Jabrbunderts und der Gegenwart. Tu oznaluje 19.stoletje 3¢ kot dobo, ki je
sorodna prosvetljeni dobi in njeni veri v razum, naravo in osebnost. Odloa pa v
tej dobi racionalizem (der das ganze Leben durchdringende Rationalismus des neun-
zehnten Jahrhunderts). Racionalizem je enostranska vlada inteligence (razuma in
pameti) v vsem &lovekovem Zivljenjskem nadinu in kulturnem delu (ustvarjanju —
Kulturgestaltung), vilek pa je dosegel v 18.stoletju in je njegov glavni znak: strah
pred sintezo. V njegovi znanosti si to razlagamo kot pomanjkanje ¢uta za specifiéne
kvalitete (vrednote) dulevnega Zzivljenja. Njegovi atomistiéni podobi sveta manjka
duhovna wvez, smisel za skupnost (Zusammenhang) in enoto. Radi tega se tudi socio-
logija v racionalistiéni Yoli pozitivizma ni uveljavila,

Ako Vierkandtovo sodbo o racionalizmu primerjamo z oceno prosvetljene dobe,
katero je v isti knjigi objavil B.v. Wiese pod naslovom: Kultur der Aufklirung,
tedaj dobimo precej jasno sliko prosvetljenskega kulturnega nazora.

»Das christliche Bildungsideal — pide Wiese — wird durch das humane abgeldst,
so wie die Idee der Kultur an die Stelle des Gottesreiches tritt.” (Str. 19.)

Nehote moramo pri teh stavkih opaziti dvoje: 1. da prosvetljena doba po Wiese-
jevi oznadbi pomeni neko spremembo svetovnega nazora, ki je bila nujna, ker clo-
veitvo sebe ne more vedno pojmovati kot Bogu potrebno sredstvo. Saj postane tako
pojmovanje nesmiselno e ob pojmu Boga, ki je popoln in ne potrebuje sredstev, ali
pa je &lovek obenem Bog, kar pa ¢loveku, &eprav bi se imel za Boga, ne bi prav nié
koristilo; 2. opazimo tu doZivetje ¢loveka in nale dofivetje kulture tako zavisna
drugo od drugega, da sta tudi v svoji socialni vrednosti, torej zgodovinsko, vzpo-
redna, in da je kultura postala v prosvetljeni dobi morda res najviSja vrednota v
teoriji, ni pa mogla prodreti kot taka v tedanje drufabno Zivljenje, ker je Ze radi
enostranske usmerjenosti (racionalizma) takratne dulevnosti ljudje v celoti niso do-
#ivljali. Mi torej mislimo, da nemski sociolog nehote precenjuje prosvetljeno dobo.

452

g
_

= |
A .
}” l__;ilh.Sl Digitalna knjiznica Slovenije



Grahor, Ivo. Socioloske enacdhe sedanjosti. 1931, Ljubljanski zvon

kaotina doba 3¢ nima tistega pojma o kulturi, ki je, oziroma bi bil
potreben za izhod in reditev iz splosne socialne krize.

V oceni socialnih razmer si Evropa ne dela veé iluzij. Obcutek
nevarnosti za najskromneje elementarno Zivljenje ¢loveka, ki je do-
segel svoj viek v svetovni vojni in se ob koncu vojne spremenil (v
Evropi) v upor posameznika proti druzbi, doZivlja razliéne faze in
re¢i moramo, da se ta oblutek v vseh poznejiih letih ni izgubil. Ostal
je in se poglobil. Njegov toplomer pa je tako zvana socialna literatura,
o kateri si hoemo danes sestaviti kratek pregled.

I

Socialna ali socioloska literatura razpravlja o druzbi, kulturi, civili-
zaciji in vseh druzabnih vprasanjih. V bistvu je vsa ta literatura izraz
moéne socialne (pozitivne ali pa negativne) aktivnosti. Clovek je po
svetovni vojni nekako uporabil pravice, ki mu jih nudi dotlej papirnata
ali nezavestna, neuporabljena — demokracija. Instinktu samoohrane se
je pridruzila morda kot posledica vojaske skupnosti v strelskih jarkih
in vojnih taborid¢ih nova socialna zavest. Ta je vtisnila pedat vsemu
desetletju, ni pa premagala nasprotnih instinktov v é&loveku. Njena
borba z wvsemi reakcionarnimi in revolucionarnimi fazami valovi v
javinem zivljenju in se odraza v ogromni literaturi, v dnevnem tisku in
vsej knjizevnosti zadnjih let. Ima pa tudi posebno literaturo, lahko
reCemo, da lastno literaturo, ki je v zaletku bila bruhanje podzemne,
podzavestne moci in ni izérpala svojih globin. Bila je povrina, dnevna
in fantastiéno ter fanatiéno pobarvana z vsemi napakami dobe. Vsa
kulturna tradicija se je pokazala §ibko, in sicer z dveh vidikov: kot
individualisti¢na usmerjenost in omejenost, ki onemogoda pravo doZiv-
ljanje ¢loveka, Zivljenja, kulture itd. — ter kot kultura, ki produktivno
ni imela pravega stika z ljudstvom, tako da se ljudstvo v svoji nenadni
socialni aktivnosti ni moglo dvigniti do pojma kulture, kateri fele daje
socialno avtoriteto. Nihée ne taji, da je ogromno zanimanje mnoZic za
pisano besedo v prvih letih ,miru® izraz njihove velike socialne aktiv-
nosti; to zanimanje je tudi dokaz za stremljenje v kulturo — ako ne
ved —, vsaj stremljenje za oblikovanje, za kultiviranje lastne socialne
aktivitete. Ta sprememba je veliki dogodek svetovne vojne.

Ne smemo se uditi, da se druzabno dejavna usmerjenost ljudske
dufe sprevrata v svojih vidnih oblikah najprej v nedoloden konglo-
merat politi¢nih teZenj ter da se $ele polagoma spremeni v globlje delu-
jofo zavest in socialno koristno, ker ustvarjajodo, individualno in so-
cialno silo. Saj do tako velike socialne aktivitete, kot jo je prinesel v

453

b.si Digitalna knjiznica Slovenije



Grahor, Ivo. Socioloske enacdhe sedanjosti. 1931, Ljubljanski zvon

vojni trpindeni &lovek iz vojne, Evropa ni pri§la po poti nepretrganega
kulturnega napredka, temved je ta aktiviteta nastala in se pojavila prav
v tasu, ko si je kultura evropske druZbe zapisala s svetovnim klanjem
lastno obsodbo. Njen &ovek je torej moral zavredi takino kulturo,
upreti se ji in je to storil tem laZe, ker mu ta kultura itak ni mogla
ohraniti ali dati niti pojma, kaj da je, kaj je kultura v svojem bistvu.
Torej tudi & ne upoitevamo narodnega in razrednega sovrastva, ki je
pat bilo zunanji znak te kulture, moramo sklepati, da ni vzgajala in
vodila loveka po poti v zorenje poedinca do osebnosti. V rastocem
tempu dnevnega ¥ivljenja, pod vodstvom tehnike in v precenjevanju
materialnega uspeha se je evropski ¢lovek spreminjal polagoma v avto-
mat, v avtomate brez medsebojnih vezi, kakrine ima lahko pa¢ samo
resnina in razvojno pridobljena ter zasluZena kultura, dokler ni skozi
ljudstvo §inil tok groze, ki je te avtomate nenadoma razdejal.

Ako pa smer tedanje druZbe ni bila prava, ker ni omogodala clo-
ve$tvu napredka in kulturi organskega razvoja, tedaj moramo sklepati,
da ta smer tudi psiholofko ni bila pravilna in dosledno moramo iskati
nove smeri tudi v tem smislu. V dolgih letih socialne krize se prikazu-
jejo prvi rezultati iskanja. In kakor se je gibalo nale iskanje v dvojnem
svetu, v boju &oveka za lastno dusevno skladnost in v zunanjem boju
za dru¥abno, torej enkratno in skupno relitev Evrope, tako je priila
nova smer sodobnega kulturnega &loveka do izraza konéno tudi v kul-
turni produkciji, ki je pa¢ vedno sinteza individualnosti in skupnih
kulturnih stremljenj. Razumljivo je, da se ta proces zrcali najbolj v
socialni literaturi.

Ta smer sodobne kulturne zavesti se imenuje antropocentricnost.
Videli bomo, da dobi pravi pomen ¥ele v nafem pojmovanju kulture.

II

Antropocentri¢no kulturno stremljenje postaja tudi pri nas izkaz-
nica za sodobnost in kulturno merilo; tudi na$ kulturni delavec se pri-
drufuje duhovno aktivni in avtoritativni vrsti evropskega in svetov-
nega &loveka. V bistvu je to stremljenje posledica ali plod novega
svetovnega nazora. Evropa z nekdanjim onostranskim vrednotenjem
(kri¢anstvo, katolicizem) in Evropa z malikovanjem produkcije, zu-
nanje forme (kult razkosja in rekorda) se umikata Evropi z njuno sin-
tezo, ki naj bo namenjena éloveku. Tok Zivljenja se v novi kulturni
zavesti opira na antropocentriéno vrednotenje sveta, in sicer v &rti, ki
jo doloda troje enot: ¢lovek — kultura — élovek. Sele to pojmovanje
prinafa &loveku individualno in socialno refitev. V loku, ki je veéni

454

il .
LLUIB. S vigitatna knjiznica stovenije




Grahor, Ivo. Socioloske enacdhe sedanjosti. 1931, Ljubljanski zvon

simbol za ¢lovetko Zivljenje, se — optimistiéno, vitalistiéno, meta-
realistiéno, kakor menda vsi eno in isto nazivamo — novo, sociolotko
pojmovanje &loveka dviga v vidino, ki so jo pripravljale vse doslej
znane kulture in do katere je Evropo vodilo krianstvo.

Antropocentri¢na smer kulture je rezultanta dveh moénih in enako
prirodnih stremljenj: teZnje po nadosebnem in osebnem Zivljenju, po
zunanjem in notranjem miru. V bistvu je to v celoti priznano naravno
pravo. Princip ¢lovekovega Zivljenja je skladnost, princip kulture je
¢lovek. Ta princip si prisvaja sodobna kulturna produkcija.

Vendar slavospevi temu principu ne smejo zastirati razgleda nasi
kritiéni misli. Imeli smo in $e imamo pravico dvomiti v &lovesko do-
slednost. Dualizem teorije in prakse je bil doslej glavni znak zapadno-
evropske kulture. Z druge strani pa moramo priznati, da je Evropa
s svojo kulturno produkecijo dala &love$tvu novih, velikih moznosti za
kulturno Zivljenje. Zaradi tega moramo tudi sprejeti moznost, da velja
v kulturi zakon dinamike, in sicer zakon dvojice sil, ki se iz skupnega
izhodi¥¢a in dveh kriZajolih se smernic zdruZita v rezultanto z istim
izhodif¢em, toda z novo smerjo. Nova kultura bo rezultanta, torej
realna in ne nafa, teoretiéna kultura. S tega vidika utemeljuje normalni
¢lovek svoj socialni realizem. Antropocentriénost se spremeni v kom-
promis.

Drugi kritiéni vidik, s katerega moramo oceniti vso antropocen-
tristiéno literaturo, je dvoumnost ¢loveskih pojmov. Tako tudi izraz
antropocentriénost ni ime zmerom istega in doslednega nazora. Videli
bomo, da se puddica le prerada obrada v nasprotno smer in da premica
ni vselej kvalitativno smernica. Oznadujeta jo puséici na njenih koncih.
Antropocentri¢nost se v isti miselni érti naenkrat spremeni v reakcijo
ali pa vsaj v suZnjo reakcionarne miselnosti.*

4 V prej omenjenem spisu pravi A. Vierkandt, da je za refitev kulture potrebna
zmaga nad racionalizmom in tudi Ze vidi za to pozitivne znake. Pide pa kljub temu
takole:

»Die Kunst des Menschenverstindnisses und der Menschenbehandlung erscheint
als eine neve Aufgabe, der man sich nicht entzichen darf. Man erkennt, dass eine (im
besten Sinne) rationelle Behandlung von Menschen ebenso wichtig und wichtiger ist
als eine solche von Maschinen und Kapitalien.®

»Man fingt damit an, eine grosse und verhingnisvolle Einseitigkeit der neuzeit-
lichen Entwicklung zu korrigicren. Wihrend der Machtwille dlterer Zeit auf die
Beherrschung von Menschen gerichtet ist, kommt in der Neuzeit ein auf Sachen
gerichteter Machtwille auf, der den Raum iberwinden und dic Naturkrifte sich
dienstbar machen will, wobei die Menschen ebenfalls als Sachen behandelt werden.
Allmihlich gehen uns heute die Augen auf iiber die Einseitigkeit, die unter anderem

455

b.si Digitalna knjiznica Slovenije



Grahor, Ivo. Socioloske enacdhe sedanjosti. 1931, Ljubljanski zvon

Teh zakonitosti druZabnega razvoja in kulturnega napredka do-
sedanja sociologija $e ni mogla razjasniti. Bila je, kakor smo videli,
atomisti¢na, v kulturi je iskala le odlotujole sile, kar je sicer neka eko-
nomija, toda vzroki take ekonomije predmetno niso bili opravicljivi,
niti ne zado$¢ajo za njen uspeh psiholoski, ¢asovni razlogi. Kjer se je
vsa pozitivistiéna sociologija zaman trudila priti do zakonitosti, tam bi
tem manj opravila povrina in subjektivna socialna dejavnost tiste ,po-
vojne“ vrste, ki jo je spretno zavajal borbeni dnevni tisk. In res se
splo$na socialna aktivnost v svoji drugi fazi razkraja na dejavno so-
cialno misel (kulturno delo), na socialno trpnost in na socialno politiko
(akcije in reakcije).

Literatura tega procesa se vztrajno poglablja. Glavni pojav in dokaz
poglobitve je sodobna evropska umetnost, v kateri so se, kakor vemo,
Sele v zadnjih letih uveljavili vojni romani, slikarstvo itd. Toda tu ne
bomo ocenjevali umetnidke literature. Zanima nas tista kulturna pro-
dukcija, ki smo jo imenovali socialno ali socioloSko literaturo. Ta se je
stopnjema zdruZila s sociologijo, kulturno filozofijo in tako zvanimi
duhovnimi vedami; dosegla je znanstveno visino. Prehod v znanstveno,
v objektivno raziskovanje socialnega Zivljenja se je v literarnih oblikah
naslonil na esej, na poskus sintetiénega kulturnega dela. Povratek k clo-
veku pa se je, poleg nove umetnosti, $e posebej zalrtal s poplavo Ziv-
ljenjepisov (monografij). — Pri nas $tejem v to vrsto F.Vebrovo knjigo
o sv. Avguitinu.

Kajti omenjena literatura se ni ustavila na mejah nekdanjega stro-
kovnjadtva. S svojo nujnostjo in s svojim realnim razmahom je nova
socialna aktiviteta dosegla 3¢ dvoje velikih uspehov. Podrla je meje
med kulturnimi delavei (specialisti) raznih strok in, kar je njen notranji
zakon, pretla je tudi v filozofijo. — Razvoj moderne filozofije je krenil
na nova, sintetina pota. Predvsem je treba omeniti, da je sodobni
mislec z veliko energijo prevzel delo, ki bo zahtevalo mnogo truda.
To delo je revizija tradicije, revizija stare filozofije, od gritke do naj-
novej$ih -izmov in spoznavnih teorij. Poleg revizije in kritike stare
filozofije imamo v moderni filozofiji $e izrazito teZnjo za reSevanje
tistih filozofskih problemov, ki so najvaznejsi za kulturno filozofijo.

unsere bestehende westliche Kultur von den grossen dstlichen Gesittungen zu ihrem
Nachteil unterscheidet. Man erkennt allmihlich, wie wichtig es ist, die Technik der
Menschenbeherrschung zu erginzen.®

Tu vidimo, kako racionalizem niha. Zanima ga tchnika, mehanizem.

Kako je Vierkandt vzvideno nedosleden, mi ni treba razlagati. Njegova smer je
tu antropocentri¢nost le strokovno, ker je strokovnjak, o ¢loveku itd. On pa svoje
antropocentritnosti vsaj ne poudarja.

456 ‘ : ;

b.si Digitalna knjiznica Slovenije



Grahor, Ivo. Socioloske enacdhe sedanjosti. 1931, Ljubljanski zvon

Prepad med spiritualizmom in materializmom se ofitno 6Zi v novem
svetovnem nazoru, ki je kljub temu zgrajen na temelju vse dosedanje
znanosti od prirodoslovja do psihologije in duhovnih ved (moderne
sociologije). Filozofija prevzema spet prvo mesto v kulturnem razvoju
in si pridobiva ugled z ustvarjanjem novih, znanstveno, deduktivno
uporabnih metod.

S te vidine se je sodobni filozof zopet zdruZil z Zivljenjem, spoznal
svoj kulturni deleZ in pomen, obenem pa nalel pot, po kateri mora
hoditi kulturni delavec, tako zvani duhovni ¢élovek. Brez dvoma je ta
pot dosti tefja kot dosedanja. V oporoki nemikega filozofa Maksa
Schelerja, ki je znan tudi pri nas, se odkriva vsa tragika sodobnega
misleca, a tudi njegova moé, s katero konéno dozivi kulturo kot edino
pot in edino refitev loveka in s katero sprejme &loveka kot princip
vse kulture, torej njeno nujno antropocentri¢nost in radi tega antropo-
centriénost kulturne produkcije.

V novi kulturni zavesti je pot duhovnega &loveka natanéno dolo-
fena, lahko bi celo rekli, da je sodobna kulturna filozofija znanstveno
in intuitivno utemeljena ideologija tega &lovetkega tipa. Zunanji znaki
njegove jasnovidnosti in socialne aktivnosti ter nadosebnega stika z Ziv-
lienjem so: napredujoa solidarnost kulturnibh delavcev (najkrepkejSa
pri Nemcih, pa tudi mednarodno), vrnitev strokovnjaka (specialista)
v javno Zivljenje, poglobitev umetnostne kritike in zahteva za popol-
nejso, predvsem filozofsko in sociolosko izobrazbo kulturnega delavca.

S teh vidikov moramo presojati najznadilnejée pojave slovenske kul-
turne produkcije. (Konec prihodnjid.)

IZ DNEVNIKA
KOMISARJA ZA LJUDSKO STETJE

TONE SELISKAR

BOLNO DETE

Sama sva v kuhinji. Jaz
in dete v postelji.

Za oknom je megla in deZ rosi,

na zidu je tiéek v kletki in Zvrgoli,
dete pa jole, ker sem visok in tuj,
ole je v kanalih ves dan, ves dan,
mati pere ob reki vse dni, vse dni —
dete je bolno od nemih sten.

457

il
/'LIbSI Digitalna knjiznica Slovenije




Grahor, Ivo. Socioloske enacdhe sedanjosti. 1931, Ljubljanski zvon

trupelce novorojentka. Zdravnitka komisija je ugotovila, da je bilo dete
%ivo rojeno. Ker ni obstojal nikak dvom, da je mlada mati svoje
dete umorila, so jo aretirali in odvedli v zapore okroZnega sodisca.
Dekle ni hotelo nifesar izpovedati. Ta zakrknjenost prica o stra$ni
pokvarjenosti danainje mladine. Kam plovemo!?“

— Ti pa si ji hotela $e potuho dajati!
Gospa danes ni mogla veCerjati.

SOCIOLOSKE ENACBE SEDANJOSTI

IVO GRAHOR

111 (Konec.)

Problem kulturnega delavca ni $e nikdar segel tako globoko kot v
na¥em stoletju. To je zavedlo predvsem njega samega na desto kriva
pota. Iznadel si je zbirko krilatic, izrazov, s katerimi je navadno ozna-
Zeval stvari, ki mu niso bile pojmovno jasne. Nastala je splosna zmeda.
V takih razmerah, ko je tudi kulturna produkcija zelo padla, ni ¢udno,
da smo tudi pri nas zadli z esejistiéno literaturo v zagato in da $e doslej
nismo vsega razéistili.

Prva taka krilatica je izraz ,dubovni élovek®. Sem spadajo tudi
besede: duh, duhovnost, poduhovljenje itd. Vsak dan jih vidimo tiskane,
izgubile so e zvok, preden smo mogli zatutiti njih resni¢no vsebino.
Razumljivo je, da se jih radi tega Ze ogibljemo in bi najraj$i videli, da
bi jih ne bilo, ker se nam zdi, da se z njimi postavlja tako samozvani
_duhovni Yovek® v pozo pridigarja in si kar na lepem vzame pravico,
obdelovati ljudi z najslab¥imi priimki nekulturnih, materialistiénih in
takinih niévrednih bitij, do&im je sam vzvilen. Ako dobro premislimo,
ni ta moralistiéni, pridigarski ton ni¢ drugega kot nezrelost pa odtuje-
nost kulturnega delavca samega in je njegova bodofnost v tej smeri le
konéna zagrenjenost in brezplodnost v delovnem smislu.

Najvztrajnej$i nosilec teh izrazov je bilo pri nas mladinsko gibanje,
in sicer njegov katolitki del, ki se je razvijal itak v svetu, kjer so se ti
izrazi %e prej neprestano pojavljali, saj so doma v naSem verskem in
cerkvenem ¥ivljenju, podobno kot ,dua®, katero pa je moderna psiho-
logija %e precej veljavno opredelila in jo tako izlolila iz javnega pro-
meta. Omenjena struja v nadi javnosti si je celo nadela za nalogo ,po-
duhovljenje vsega Zivljenja“, razdelila ljudi na duhovne in neduhovne
ter s tem ¥e za moralno manj vredne in vredne. '

600

il .
;“!;lb.SI Digitalna knjiznica Slovenije



Grahor, Ivo. Socioloske enacdhe sedanjosti. 1931, Ljubljanski zvon

Vendar bi se motil, kdor misli, da se je naa literatura vsaj za pojem
dufe pridruZila znanstveni psihologiji. Kajti zgodilo se je in se $e godi
ba$ nasprotno. Literatura mladinskega katoliskega gibanja se je v svoji
kulturni filozofiji zastavila na jezu analiti¢ne psihologije, ki jo pri nas
udi univ. prof. dr. F. Veber. Dejstvo je, da nam analitiéna psihologija
lahko tudi v kulturni filozofiji dosti pomaga, toda ne more ji biti vodi-
teljica, kakor ni mogel to biti freudizem. Analiti¢na psihologija je le
en odtenck duleslovja, od katerega je Zivljenje $¢ zelo daleé, &eprav je
res, da si je pri nas ustanovila precej moéno $olo in posegla v sloven-
sko kulturno filozofijo. Razlirila je v njej psihologizem, ki se pozna
predvsem zadnjim objavljenim spisom ulitelja in nekaterih njegovih
ucencev.’

§ Rezultati Vebrove ¥ole so do sedaj 3e precej negativni. Njena najvedja pri-
dobitev je pojem osebnosti ali zakon pravilnostne usmerjenosti. Pojem kulture pa z
analiti¥no psihologijo samo ¥e ni dosegljiv in tu rezultatov ¥e ni ali pa jih, kolikor
jih je, ne sprejmemo.

Dr. St. Gogala n.pr. deli v svoji razpravi ,Clovek in religioznost® kulturo na
panoge: gospodarstvo, umetnost, znanost, etiénost, socialnost in religijo. (Gl. Dom in
Svet, 1931, it. 1/2.)

V uvodu po oceni zavriene dobe pravi: ,po vsem refenem bi namreé naili reditev
iz nafe kulturne, socialne in ¥ivljenjske krize v &loveku, ki bi se uglobil v vladajo-
dega duha ¢asa in ki bi ga skulal potem bistveno izpremeniti®.

Torej je Gogalova razprava izraz socialne aktivitete, o kateri smo prej govorili;
obenem sku¥a biti tudi znanstvena, po metodah analitiéne psihologije pa pride do
popolnoma tendenénih, Ze prej doloenih rezultatov, in sicer: radi seciranja kulture,
o kateri si Se ni izdelal trdnega pojma, ne vidi refitve v nobeni drugi kulturni pa-
nogi, razen religije, ki je najsplo¥nejia in osrednja. Tako se pravi, ,da obuti (dufa
religioznega ¢loveka) moé, resniéno poseli tudi v delokrog ostalih kulturnih plasti,
in da poskufa zato druge panoge tudi objektivno izpremeniti in izboljsati®.

Gogala, ki je kazal v uvodu dokaj mofan ¢ut za bistvo kulture in ki pozna ¢lo-
vekovo pravilnostno usmerjenost, to konéno zamenja z religioznostjo in radi tega
pritakuje od nje splofne aktivizacije ¢loveka. Toda ta usmerjenost deluje v vsch
kulturnih panogah in v njih produkeiji, le da je ulinek vsake panoge popolnoma
drugaten kot si on misli, To nam dokazuje sam z nepotrebno delitvijo etifnosti in
socialnosti v dve panogi, ko pravi, ,da je eti¢nost zelo vaZna kulturna plast v tlo-
vekovi duli®. — Saj je etifnost zgolj kulturna smer in sila, kakor razum, kultura v
klasi¢nem smislu pa tudi za Gogalo ni kultura, katero pojmuje enkrat in celo velkrat
drugate — ne kot plasti v &lovekovi dufi. Dalje pravi, da etika posega tudi v druge
panoge, toda: ,etika tu nikakor nole in ne more posegati v predmetno bistvo tch
 kulturnih panog samih, temved da hole etiéno presoditi le nekatere elemente teh

kulturnih, panog, ki so poleg ostalega tudi etiénega ali pa neetinega znalaja®. Tu je
avtorju etika nenadoma samo znanost in je nenadoma izven panog.

.Toda poleg tega — pravi — pa moramo upoitevati $e¢ dejstvo, da imajo vendar
vse ostale kulturne panoge svojo lastno kompetenco in svoje lastno toridfe, ki pa
stoji izven etiénosti in kjer etinost ne more biti prvo in odlodilno vprafanje.* Potem

601

g
_

= |
A .
}” l__;ilh.Sl Digitalna knjiznica Slovenije



Grahor, Ivo. Socioloske enacdhe sedanjosti. 1931, Ljubljanski zvon

S stali$¢a sodobne kulturne filozofije, kolikor nam je znana iz stro-
kovne knjiZne in dnevne literature (kritike, ¢lankov, esejev), moramo
takine psihologizme odloéno odkloniti, in sicer z rezultati duhovnih ved,
ki nam kulturo predstavljajo Ze strukturno drugade, kot jo prikazuje
analitiéno-psihologisti¢na smer v svojem poskusu. Predvsem ne moremo
redi in priznati, da bi katerakoli kulturna panoga bila sredi$¢na, ceprav
bi jo, ako se dokaZe, da tako panogo res imamo, prav tako mirno spre-
jeli, kot jo danes, ko smo prepriéani, da je ni, mirno odklanjamo.

Sedanja kulturna znanost poudarja vedno totaliteto kulture. Radi
tega ne deli kulturnih panog (kategorij) ve¢ po Sabloni in nadstropjih
ter se posebno ogiblje tendenc, ki so jo doslej ovirale v raziskovanju.
V' sedanjem znanstvenem pojmovanju je kultura oblika dubovnega Ziv-

pa spet pravi, ,da so te zakonitosti pozneje lahko tudi materijal, katerega smemo in
celo moramo tudi etiéno presojati“. (Str. §6.) Njegova razprava je torej dokaz o
neenotnosti in nelogidnosti modernega ¢loveka. Zmeda se ponovi tudi v njegovih
stavkih o socialnosti, ki mu, ker je — kot prej etika — tudi ,tcoretinega znadaja, ne
more postati osrednje jedro Elovekove dule”.

Navedli smo iz Gogalove razprave, kolikor nam je bilo potrebno za dokaz, da
se na¥a esejistiéna literatura Se bori za osebno razjasnitev pojma o kulturi. Iz te
literature pa prihaja tudi nafa umetnostna kritika, ki se giblje okrog istega problema
in se morda radi tega Sele zdaj uveljavlja. Znadilen je v tem poklicu razvoj esejista
in kritika Franceta Vodnika. O njem, kakor o Ocvirku, ne moremo redi, da bi bil
Vebrov udenec, filozofija se ga ni dotaknila, toda razvoj v njegovem pojmovanju
kulture je neprimerno hitrejdi. Krilatice: poduhovljenja, duhovni ¢lovek, duhovnost —
se v njegovi poslednji $tudiji o mladih pisateljih (Bogomir Magajna) vidno urejajo in
intuitivno jih stavi pravilneje kot doslej. Vendar pife v uvodu fe, da je duhovnost
notranji svet oscbnosti in govori o ¢loveku ,duhovno-telesne narave“. Duhovno mu
je torej dudevno. Se prej je zapisal stavek:

»Razumevanje literature in njenih potov vedno podpira, ako ne sploh $ele zahteva
prechodno poznavanje celotnega duhovnega poloZaja kake dobe. V tem stavku
vidimo Jolo literarne zgodovine. V ftudiji se ne dri te vidine, dokler se na koncu
zopet ne dvigne do pojma, ki je sicer presenetljiv, a dokazuje, da prihaja Vodnik do
njega avtonomno. Tu pife:

»Zakaj svet subjektivnega ostane nazadnje le brez pravega poudarka nadindivi-
dualne dubounosti in je razumljiv sploh bolj iz osebnega obdutja in dozivetja nego iz
ves ¢lovekov jaz prefinjajofega svetovnega naziranja.”

Dalje pogre$a spet .duboune resniénosti” in s tem sam utira svojemu pojmu pot.
Ob tem njegovem spisu se je pripetilo, da mu je neznan kavarniski bralec vaine
besede podértal in na robu dvakrat zapisal vpralanje: Kaj je to? Vpralanje je bilo
upravifeno, kajti F. Vodnik dotlej teh izrazov ni uporabljal v tem smisly, temved
navadno psihologisti¢no in povrino.

Pesnik, kritik in esejist Anton Ocvirk pife v svojem prej omenjenem predavanju
+Slovenski kulturni problemi® precej originalno o kulturi: ,da je kulwura nekaj dina-
mi¢no valujodega in da se kristalizira le v simbolih (in) smo se zavedeli samo njene
osnove, ki je v nckem pomenu nadéasna“. Njene osnove je iskal doslej zgolj v psi-

6oz

i
—_ |
nA .

L@ﬂjﬂilh.SI Digitalna knjiznica Slovenije



Grahor, Ivo. Socioloske enacdhe sedanjosti. 1931, Ljubljanski zvon

lienja, duhovno Zivljenje je Zivljenje vrste (¢loveitva) in ima s psihic-
nim Zivljenjem (osebnim razvojem) pa s snovnim (fiziénim) prirodnim
svetom le neko razmerje medsebojne odvisnosti, to pa v tako razloéno
zacrtanih mejab, da danes Ze labko wse tri svetove teoretiéno locimo,
razlikujemo ter posamezno raziskujemo.

Duhovnosti torej prvié¢ v nasprotju s katolitko tradicijo v nali lite-
raturi te vrste ne moremo ved pojmovati kot neko moralno vitje ¥iv-
lienje; drugié, gotovo ne samo v smislu psihiénega razvoja, ne kot zgolj
notranji produkt, pa ¢eprav najgloblje notranjosti, ker veljajo v duhov-
nosti drugi zakoni, zakoni kolektiva, in jim je osebno Zivljenje pod-
rejeno v tem smislu, da se socialno in osebno zivljenje za osebo na todki
doZivetja duhovnega sveta pa na totkah kulturne (socialno veljavne)
produkcije in konsuma spajata v Ze nakazanem loku: &ovek — kultura
— clovek, katerega tu spopolnimo z lokom iste vsebine: oseba — du-
hovnost ali duh — oseba. Ta lok se v dobi ¢lovekovega zivljenja dviga
do ideala: osebnost — duhovnost — osebnost in je ta ideal cilj poedin-
leve kakor tudi skupne kulturne zavesti. Ako se ta tok imenuje po-
duhovljenje, tedaj moramo redi, da je poduhovljenje potrebno predvsem
kulturnemu delavcy, toda ne le kot fraza. Kajti &loveku je &istost kul- |
turnega pojma tako potrebna kot v fizitnem ZYivljenju zrak. S tega
vidika je kulturna filozofija po pravici prevzela krmilo druzabnega
razvoja.

Tem jasnejde nam bo tu dejstvo in naéelo, da ne smemo raziskovati
druzabnega razvoja samo po &rti posameznih kulturnih kategorij (filo-

hiénem svetu in po poti umetnitke simbolike, le da njegov glavni namen v tem pre-
davanju ni bilo liroko raziskovanje kulture, temved njenega narodnega znalaja.
Obenem vidimo, da se kljub izpovedanemu svojemu nazoru ,o osrednjem pomenu
Zivljenja“ (vitalizem) vrada v precenjevanje kulturne produkeije in celo posameznega
produkta (umotvora). Pride pa po tej poti do stavka, ki ga nacnkrat zblia z
Gogalo, ko pravi:

»Zavedati se moramo etiéne odgovornosti, ki nas sili v pretehtavanje lastnih
modi in hotenj. Takrat nam n= bo ve cilj lastna oseba, ampak dvig nadega kultur-
nega Zivljenja.

Vzporedno s tem zavedanjem bomo uveljavili kot najvifje merilo kvalitativni
kulturni princip in v nas bodo odmrle vse postranske tefnje, ki bi nas sicer zavajale
v etifna ali moraliéna ocenjanja bodisi kulturnih bodisi zivljenjskih problemov. Isto-
fasno pa sc bomo poglobili vase in skufali v vsakem svojem delu ujeti notranjo vse-
bino in obliko, notranjo podobo svojega bistva. Takrat bo dobil sicer le mrtvo
privzeti nazor internacionalizma novo vsebiho Zive slovenske obéeflovednosti.”

A. Ocvirk je torej v vpralanju o razmerju med kulturo in etiko nelogiden in se
mu v njegovem prosvetljenskem romantiénem precenjevanju kulture zgodi tukaj isto
kot St. Gogali.

603

i b.si Digitalna knjiznica Slovenije



Grahor, Ivo. Socioloske enacdhe sedanjosti. 1931, Ljubljanski zvon

zofije, znanosti, umetnosti, religije, gospodarstva in socialne etike),
temved, da moramo gojiti pojem kulturne elementarnosti. Pri tem se je
treba pazljivo ogibati napak, kakor so napake n. pr. psihologizem, des,
da sta etika in socialnost dve popolnoma razli¢ni pa vendar kulturni
panogi, da je religija ve¢ vredna kot gospodarstvo itd. Kajti etika in
socialnost sta le dve podobi istega Zivljenjskega pojava, le da je ena
v zrcalu psihiéne, druga pa v zrcalu duhovne prirode. Pojav, ki ga
oznatujemo z etiko in socialnostjo, je obéelloveska pravilnostna usmer-
jenost, in sicer kot zakon &ovekove notranje in zunanje, torej oseb-
nostne in socialne rasti. Ta usmerjenost je lahko izkustvena. Proti sebi
je &lovek etiden ali neetiden, in sicer nima smisla reti, da je neko dejanje
osebe proti njej sami etiéno ali neeti¢no, ako ga ne stori zavestno. Etika je
torej (en) zakon oveske zavesti, dodim je socialnost Ze po svojem bistvu
toliko vredna, dokler jo imam in uveljavim podzavestno kot bi bila,
ako jo uveljavim zavestno. Clovek je socialen pod pritiskom druzbe in
njene okolice, za etinost pa je prvi pogoj samozavest. Rekli bi lahko,
da imajo socialno etiko rodbina, narod, sloj, kulturna enota, ¢lovedtvo,
za to pa je potrebna in prvi pogoj kolektivna kulturna zavest.

Ako bi tedaj res ne imeli zanesljivega ¢uta in merila za eti¢nost in
socialnost, si tudi socialne aktivnosti ne bi mogli usmeriti, odpadli bi
religija in umetnost, kajti tudi ti dve sta kulturni kategoriji in se uve-
ljavljata s svojo obliko, sta tudi kulturna produkcija. IzloCitev enotnega
merila ima kot nujno posledico razpad kulture. Vendar pa te nevar-
nosti, kljub vsem krizam, ni. Teorija, ki kulturo tako razkraja, je le
posledica napalnega pojmovanja kulture, Zivljenja, loveka in do-
Zivetja.

Z napaénim pojmovanjem in tudi 3e s tistim pojmovanjem kulture,
ki je zgolj kategorijalno ter zato atomisti¢no, pridemo lahko tako daled,
da prekosimo sam spiritualizem ali pa, ker tega Ze ved ne zmoremo,
v najtrpnejéi skepticizem.®

6 Prva faza takine poti se mi zdi Vebrov psihologizem, ki ga oznalujeta v obeh
zadnjih njegovih spisih dva rezultata:

1. da kar je psiholodko ter psihiéno nujno, kot predmet nekega doZivljanja, tudi
resniéno eksistira (Fr. Veber, Filozofija, 1930. Jugoslovanska knjigarna);

2. da je dogma o pravilnosti prvega rezultata znak antropocentri¢nosti (Fr. Veber:
Sv. Avgultin, 1931, ista zaloZba).

Veber pide v svoji Filozofiji o psihi¢ni zahtevi Boga. ker je le Bog, neka vijja in
popolna osebnost, lahko predmet nalega &eilenja in nade molitve. To mu je dokaz,
da Bog eksistira.

604

ib.si Digitalna knjiznica Slovenije



Grahor, Ivo. Socioloske enacdhe sedanjosti. 1931, Ljubljanski zvon

Pregled nale najnovejée kulturno filozofske literature nam je dal
nov dokaz, da $e nismo prebrodili kulturne krize, ker fe nismo dosegli
jasnega, novega pojmovanja kulture, kar je za nas negativno,

Kljub temu slabemu rezultatu pa moramo konstatirati napredek v
razvoju naSe kulturne zavesti, in sicer v njenem notranjem spopolnje-

V noveji knjigi vztraja splono 3e pri istem dokazu, ne pa na najvainejiih
totkah, in sicer mu je Bog nujen kot izvor brezfasnih, od nas neodvisno veljavnih
nalel. Veber pife na str. 106. in 107.: ,O nesporni nadi zavisnosti“ je redi, da: ,mi teh
nadel ne moremo takorekod po lastnem razumu in lastni volji izpreminjati, da mi, in
{e to samo v najboljfem sludaju, taka nadela pa¢ ,najdemo’, da pa jih ,nikakor‘ ne
zustvarjamo‘, Edino nale delo napram tem nadelom je in more biti samo v tem, da
jih, ko smo jih nadli, tudi $¢ dejavno priznamo.“ Potem pa: ,je sedaj pal dovolj
jasna svojstveno Avguitinova zahteva po poscbnem ter nadizkustvenem svetu, kateri
fele more zgolj logino in tudi dejanski zakljuliti sver vsega izkustveno danega
stvarstva na eni strani in svet brezdasno veljavnih nadel tega stvarstva na drugi.”

Str. 53.: ,Avgudtinov Bog ni ved nikaka gola ideja, pa¢ pa dejansko bitni izvor
vsch idej in preko njih tudi vsega izkustveno danega stvarstva.”

Katere ideje je avtor mislil, nam kaZe prejsnji citat o nadelih. Ze ti stavki so me
opozorili, da se tu Veber bliza zakonom in nalelom, ki jim psihologija res $e ne ve
izvora, za katere pa sta si sociologija in kulturna filozofija Z¢ na jasnem. Vebru niso
bili znani ti rezultati, j= pa Ze sam zalutil, da doZivlja nekaj, kar ga k gornjim
trditvam subjektivno navaja in je to tudi izrazil v dodatku k strani 89., dodatek 34.

«Tudi v svoji ,Filozofiji* sem poizkusal dokazati, da gre ¢loveku znaéaj narav-
nost metafiziéno mejne bitnosti. Taka metafiziéno mejna bitnost pa v istini Ze sama
zahteva fe tak nadaljnji razvoj ¢lovelke narave, da ¢lovelka svoboda ne bo ved
toliko, kakor nujnost spoznanja in zmote ter zasluge in greba, pa¢ pa da bo ta svo-
boda hkratu recimo nujnost samega spoznanja in same dobrote. Obenem pa mocno
dvomim, da bi ta cilj bil paé cilj izkustveno danega razvoja loveltva, Prvié je ta
cilj konéni cilj slehernega poedinega loveka (vsak lovek je bil, je in bo tdko meta-
fiziéno mejno bitje): kaj je torej z vsem dosedanjim Elovedtvom, ki izkustveno-zgo-
dovinsko tega osnovnega svojega cilja nedvomno ni doseglo? Drugié pa je vprav
izkustveno-zgodovinski razvoj tak, da gre takorekol mimo tega osnovnega cilja vsa-
kega ¢lovelkega Zivljenja: Ali nahajamo danes manj zmot in manj grechov nego
recimo v prvih poletkih zgodovine na zemlji?*

Vebrov kulturni pesimizem ni osamljen pojav. Toda kljub wvelikemu pesimizmu,
ki celo pozablja, da zakon smrti odlofa tudi tu, in kljub trenutnemu razpolozenju
ima Veber tu nenavadno veliko vero v ¢loveka, v njegove pravilnostno usmerjenost.
To je rezultat njegovega dela.

Pozablja pa pri tem, da je kontrola te usmerjenosti dokaj tezja v socialnem svetu
nego v oscbnem, torej pozablja tudi zakon dvosmernosti premice, kar se konino
ma$duje nad njim v istem spisu na toki antropocentri¢nosti.

Veber pravi: ,Antropocentriénost Avgultinovega miiljenja je zato povsem naravno
bila obenem taka, kakor to vsaka antropocentriénost biti mora, — bila je namred
hkratu teocentri¢na.” (Str. 130/31.)

V IX. poglavju ,Avguitin in nala doba“ oznaluje Veber antropocentrinost v
nasem smislu in pravi: .Najznadilnejia plat &asa, v katerem Zivimo, je vsekako nje-

605

7
]. .
é,ﬁsh.ss Digitalna knjiznica Slovenije



Grahor, Ivo. Socioloske enacdhe sedanjosti. 1931, Ljubljanski zvon

kulture, v njenem moénejiem stiku z Zivljenjem, katerega znak je oce-
njena literatura, priznavajota princip antropocentrinosti vsaj teore-
tiéno, deprav ga e ni sprejela ¢utno in éeprav ga ne more vsestransko
uveljaviti niti v lastni kulturni produkeiji. Ako si obnovimo misel, da
vanju,v odloénem stremljenju, dosedi celotno predstavo in celotni pojem

gov antropocentritni, to je na loveku samem osredotoeni znacaj.” V tem smislu si
je Veber izbral sv. Avguitina in mu napisal moderno pa originalno monografijo. Toda
zgodovinska razdalja ulinkuje porazno za vso Evropo in njeno kulturo pa tudi za
Vebra samega, ki se od Avgultinovega globokega pojmovanja kulture ni ni¢ globlje
viivel v socialno Zivljenje in niti ne v pojem antropocentritnosti. V hitrici in utru-
jenosti je v kondno poglavje polozil vsemu namenu razprave nasprotujoti odstavek,
ki ga tu ponatisnem, ker mi je nujno potreben: ,priroda je po lastni naravi sredstvo
in ni¢ drugega nego sredstvo, ¢loveka pa dela sredstvo — samo posebna milost boija.

Kdo bi se ne ogreval za tako, Avguitinovo nalelnost Eloveskega Zivljenja? Tisti,
ki bi se proti temu in takemu nalelnemu Zivljenju boril, bi mogel to storiti ali iz
same nevednosti ali pa iz gole kaprice; taka kaprica pa bi bila samo znak posebne
Jhisterije* takega modernega &loveka, za katero tistemu, ki z menoj vred fe veruje v
nadaljnjo prirodno in duhovno bodoénost Evrope, ni treba biti mar.”

To je konec Vebrove razprave o Avgustinu in preko nevarnosti, da nas zadencjo
avtorjeve pudlice, moramo opomniti dvoje. Vebrova knjiga je znadilen pojav socialne
aktivnosti in v zvezi s podobnimi pojavi v tuji sedanji literaturi $e znalilnejdi.
Spomnimo se le na¥ega kratkega pregleda o literaturi, ki nastaja v delavnicah doslej od
%ivljenja odtrganega, evropskega specialista in pa dejstva, da so mnogi ,disti filozofi
predli v kulturno filozofijo. Kajti tu se prej ali slej vsak izmed njih zave nujnosti, da
Evropa &imprej premaga svoj dualizem teorije in prakse, kar je v filozofiji pred-
stavljal prepad: spiritualizem — materializem. Isti problem si skrbno reduje tudi
ugledni katoliski filozof dr. A. Uleni¢nik. (Glej &lanck v ,Casu“: Temne globine. V
isti $tevilki je tudi njegova kritika Vebrove knjige ,Sv. Avguitin®, za katero je ¢lanck
zelo vaten.) Tujih imen si torej ne bomo naftevali, toda s tega vidika, da prchaja
slovenski filozof produktivno v kulturno filozofijo, f¢ ne moremo opustiti potrebne
kritike., — Vsebina njegove knjige je, &eprav precej tezka, podana poljudno in ima
njena nalelnost, oziroma nenadelnost radi tega za nale socialno Zivljenje vedji pomen.
Zdi se mi, da je kritika in ocena take knjige nala dolinost, toda ne le ocena njene
vrednosti za zgodovino filozofije, ne le za filozofijo, temved za vso slovensko kul-
turo. Jasno je, da nam take ocene ne more napisati kulturni gost, iti preko nje pa bi
bilo napaéno. (Gl. LZ 1931, ¥t. 4., oceno Vebrove knjige [Spektorski| in primerjaj z
njo oceno v Casu [Uleniénik]! Oba sta na$ vidik prezrla.)

Kar presencéa v Vebrovi knjigi, je pred vsem sv. Avgustin. S tem, da je rakega
filozofa poljudno seznanil z nami, je Veber odkril vir, iz katerega Ze davno crpata
cerkvena sociologija in kulturna veda. Knjiga pomeni torej nov stik slovenske kul-
ture s kri¢anstvom. Za oceno tega dogodka bi bila potrebna posebna irudija, éeprav
je menda ne bo nihée napisal, kajti avtor omenjane knjige je dal v svoji razpravi
zgoiteno vso problematiko slovenske kulture.

To vsebino knjige pa moramo meriti ckonomi¢no in se tu omejimo na tocke, ki
si jih je avtor nekako zavestno postavil. V vpradanju boZjega sveta reduje tudi vpra-
Yanje brezlasnih nadel in tu takoj opazimo, da if¢e Veber razlage za cksistenco duhov-

606

7
]. .
é,ﬁsh.ss Digitalna knjiznica Slovenije



Grahor, Ivo. Socioloske enacdhe sedanjosti. 1931, Ljubljanski zvon

sta doZivetje kulture in doZivetje ¢loveka drugo od drugega zavisni in
zgodovinsko v svojem razvoju vzporedni, tedaj moramo redi, da tema
dozivetjema odgovarjajoa pojma: kulturnost in antropocentriénost ali
nova socialnost tudi pri nas vzporedno rasteta, in to je dokaz, da se na¥
kulturni delavec priblizuje zapadno-evropski sodobnosti.

SRECA NA HRIBU

JOZE KRANJC

erbasarjev Tone s hriba je dobil dovoljenje, da prodaja tobak. Kaj-

pada, bil je tega neznansko vesel, saj se mu je vendar obetal majhen
dohodek, ki ga &lovek prisluZikar sede, nié se ne trudi, sefe se v zaboj-
cek in se odrajta, kaj zato, & je &lovek slep. Pred vojno se Tonetu niti
sanjalo ni, da bo neko¢ trafikant, o, on je imel vse drugane naérte.
Zakaj pa se je uil za zidarja? Ali samo zato, da bo drugim hife gradil?
Kaj $e! Saj so mu Maticov oée obljubili les, pa ne samo desk, tudi trame
in konti¢e za streho. Res da so itirinajstega leta umrli, Bog jim daj
dobro, ampak mati so bili zraven, pofteno bi odmerili, kar je v besedah

nosti v nasem smislu. Saj niso ona brezéasna naéela ni¢ drugega kot zakoni kulture.
V teh poglavjih torej Veber ni preskoéil kulture, kateri se na nekaterih mesti odpo-
veduje, in vidimo, da jo je preskodil zaradi koncepcije dela, ki ni $la v kritiko,
temvel le v analizo Avgultinove filozofije. Saj je bil Avgudtin Yolski primer za upo-
rabo Vebrove analitiéne psihologije, na kateri gradi Veber vso svojo novo filozofijo.
Morali bi torej oceniti to. Za nas pa zado$la olitno dejstvo, da Veber za sodobnost ni
izérpal Avguitinovih kulturno-filozofskih dognanj in da ne moremo sprejeti njegove
teorije, ki je $¢ danes priblifno na isti vifini kot je bila vzornikova pred ved kakor
tisol leti, ne glede na to, da se pri tem avtorju ni posredilo niti na bistvenih todkah
dosedi potrebne jasnosti. '

Resnica je namred, da se Vebru to ni posredilo radi njegovega lastnega, sodobnej-
Sega pojmovanja kulture, kateremu pa v prvi razpravi ni dal besede. To vidimo
najbolje v opazkah: Veber izpoveduje svoj socialni pesimizem. Kaj pa je postavil kot
merilo svojega dela? Antropocentriéno plat sodobnega kulturnega toka. In to plat, ta
princip tudi precej tofno razlaga, kar je Ze usodno za Avguitinovo teocentridnost v
njeni novi obleki. Clovek sredstvo in élovek princip se v Vebrovem naziranju bijeta
za premoc, problemati¢nost sinteze, v kateri hole ohraniti obe naéeli, pa hode odpra-
viti s kontno nestrpno formulacijo o histeridnosti nasprotnega mnenja, kajti, to
vidimo, da njegov poslednji odstavek nima nié ve zveze z antropocentriéno usmerje-
nostjo kulturnega toka.

Tako pa moramo redi, da se je s preskakovanjem kulture v kulturno-filozofski
Studiji sam odpovedal delu za razéiS¢enje kulturnega pojma, z uporabo ene same, in
sicer analitiéne psiholoke metode pa tudi zalel v nasprotje z nadelom (antropo-
centriénosti), katero si je sam postavil, slute! pomen, ki ga mora imeti moderna
monografija o Avguitinu.

6o7

i
_

]
nA R
}” l__;ilh.Sl Digitalna knjiznica Slovenije



