
Grahor, Ivo. Sociološke enačbe sedanjosti. 1931, Ljubljanski zvon 

SOCIOLOŠKE ENAČBE SEDANJOSTI 
I V O G R A H O R 

„Der Apparat ist d e m Mcruchen über den Kopf gewachsen-" 

A. Vierkandt. 

Be s e d e n e m š k e g a s o c i o l o g a . , d a n a m j e s e d a n j a k u l t u r a z r a s t l a k v a n -

t i t a t i v n o č e z g l a v o , v e l j a j o g o t o v o z a k n j i ž e v n i d e l k u l t u r n e p r o -

d u k c i j e , Z a n a š o d o b o b i b i l o k o m a j , d a b i i m e l i s t r o j e , s k a t e r i m i b i 

f i l t r i r a l i v s o k n j i ž e v n o s t in j o k o t h r a n o d a j a l i l j u d e m v m a j h n i h d o z a h . 

N i č p a m t a k o t e ž k o , n e g o n a l o g a , u r e d i t i k u l t u r n o g o s p o d a r s t v o v 

m a l e m n a r o d u , k i t e g a s p l o h še n i b i l v a j e n i n s o m u d o s l e j t u j c i r e z a l i 

t u d i d u š e v n i k r u h , O t e m j e n a p i s a l p r i l o ž n o s t n i č l a n e k ž e Z v o n o v 

s o t r u d n i k A . L a j o v i c . 1 V i s t e m č a s u in i s t i r e v i j i s m o p o s k u š a l i o p o z o r i t i 

s l o v e n s k e g a i z o b r a ž e n c a n a p r o b l e m n a s e k u l t u r n e f i l o z o f i j e , k i j e z a 

g o j i t e v r e s n i č n e k u l t u r e p o s e b n o v 2 0 . s t o l e t j u n u j n o p o t r e b n a . 

D a n e s si h o č e m o o g l e d a t i ž c k o n k r e t n o n a l o g o d o m a č e k u l t u r n e 

f i l o z o f i j e i n j o p r e s k u s i t i n a v p r a š a n j u , k a k o j e z n a š o s e d a n j o s t j o . N a -

l o g a n a p r v i p o g l e d n i t e ž k a , g o t o v o p a j e p r e o b š i r n a z a k r a t k o r a z -

p r a v o . Z a r a d i t e g a se v n j i o m e j i m o n a v p r a š a n j e o s o d o b n o s t i , t o r e j o 

k v a l i t e t i e n e v r s t e n a š e k n j i ž e v n o s t i . 

V z e m i m o l i t e r a t u r o , k i j e n a j b l i ž j a . T o b o v s a t i s t a l i t e r a t u r a , k i j o 

z d r u ž u j e j o p r i n a s k u l t u r n i e s e j , f i l o z o f i j a i n k r i t i k a z n e k o a v t o r i t e t o 

n a d v s e m j a v n i m ž i v l j e n j e m . P r e j p a si se e n k r a t p o n o v i m o , d a t r a d i c i j a 

k u l t u r n e m i s l i p r i n a s n e p o z n a p r a v e k o n t i n u i t e t e in d a z a r a d i t e g a n e 

s m e m o b i t i v k r i t i k i s e d a n j e n j e n e l i t e r a t u r e p r e o s t r i . 

Z a d o v o l j n i s m o l a h k o , d a k u l t u r n a m i s e l p r i n a s n i v e č p a s t u r k a 

k o t n e k d a j . N a j s l a b s e j e b i l o ž n j o p a Č z a d n j i h j o l e t . D o b a z n a š o 

„ m o d e r n o " , k i je d v i g n i l a s l o v e n s k o u m e t n o s t d o z a p a d n o e v r o p s k e 

v i š i n e , si v k u l t u r n i f i l o z o f i j i k o t t e o r i j i in n j e n i l i t e r a t u r i n i p r i d o b i l a 

1 Glej L Z . , 193 r, st. 1. 

449 



Grahor, Ivo. Sociološke enačbe sedanjosti. 1931, Ljubljanski zvon 

velikih zaslug. Širši krog tedanj ih kul turnih delavcev se je zadovol jeval 
z u t r jevan jem doseženih po jmov in pr idobl jenih narodnos tn ih p rav ic , 
pri tem pa je delo za individualno poglobitev kul turnega ž ivl jenja 
ostalo na površini, t ako da smo, k l jub n a p r e d k u narodnega razvo ja v 
središču Slovenije, doživljal i na severu v tekmi 5 ponemčevanjem na j -
večje poraze, ko se je po nem cev al celo naš koroški kul turn i delavec 
(učitelj itd.). Drugi pr imer p o St r i ta r jevem boju za Prešerna je dejstvo, 
da m o r a m o postavi t i v tem vprašan ju — torej v vp rašan ju usode slo-
venske umetnosti — leto 1928. t ik za letom, v katerem je J , Ev. Krek 
pisal ma turo , in poleg Krekovega imena — ime mladega kr i t ika 
I7r. Vodnika , ki je za katol iško slovenstvo uradno še v našem času čutil 
potrebo, resnično, odkr i tosrčno pr iznat i Franceta Prešerna, T o dobo 
opisuje v našem smislu tudi F . Kobla r jeva študija o pisatel ju F inžgar ju ; 
bila jc to doba, k o je gospodaril prezaslužni naš rodol jub, kul turni de-
lavec pa živel le kot gost ( Ivan C a n k a r ) ali pr i ložnostna dika na roda 
in ko naš znanstvenik še ni našel zveze z domaČim živl jenjem. 

Odvisnost i znanstvenega dela in mišljenja od vsakokra tne družbene, 
javne miselnosti ne moremo še imenovat i „zveze z ž iv l jenjem". T u 
smemo upoštevat i in bomo upoštevali t isto ku l tu ro , ki kaze strnjen r az -
voj. Naša l i teratura ga n ima, naše n a r o d n o življenje izgublja kont i -
nui te to ku l tu rne misli. 

Meri lo za sedanjo višino naše ku l tu re torej niso različne ku 1 turno-
f i lozofske teori je ali pa njih razšir jenost in t radici ja . Tud i v obnovi 
lastne kul turne zavesti še nismo prišli do po jmovne jasnosti, ki pač sole 
omogoča d i f e r enc i ac i j o in napredek . 

S tega v id ika hočemo poiskati višino naše sedanje ku l tu rne zavesti 
na njenem pojmu kul ture , torej na začetku kul turne samozavesti . 

Z a k a j vsak razgovor o ku l tu rn ih vp ra šan j ih se m o r a odloČiti za iz-
hodišče, torej za to, ali p r i m e r j a m o v razsojanju in ocenjanju enako-
vredne predmete, n . p r . kake ideje, ali pa kompleksni po j av , v ka terem 
se ideja šele uvel javl ja , oz i roma hoče uvel javi t i . Le takšno, t enkoču tno 
p r imer jan je nam da je pravico, postavl ja t i vrednote v obl iko enačb. 
K a j t i ideje so nam brez d v o m a dobre voditeljice v deba tah , r a z p r a v a h 
in dokler zadošča induk t ivna metoda , ne more jo pa premosti t i razlik s 
med eno in drugo, e lementarno in kompleksno kvali teto.2 N e smemo 
pozabit i , da ostane vsaka enačba te vrste zgolj izraz subjektivnega, 
čeprav tudi časovno določenega in bol j ali m a n j pravi lnega mnenja . 

- Gl. v Domu in svetu 1, 1919. . in 1 9 3 1 . estje Fr, Vodnika in v L Z 1 9 3 t . , 

St. 3. in 4., esej A nt. Ocvirka „Slovenski kulturni problemi". 

4JO 



Grahor, Ivo. Sociološke enačbe sedanjosti. 1931, Ljubljanski zvon 

Šefe kvalitativno pojmovanje, pojmovanje celote, nam daje pravico, 
govoriti o predmetu v njegovi analizi deduktivno. Šele taksno pojmova-
nje, ki upošteva total i te to pojavov, vodi do pravilnih primerjalnih sodb. 
Spoznanje predmetne celote je predvsem izolacija predmeta (pojava) iz 
vsega nam dostopnega fenomenalnega sveta, ne da bi pri tem zavrgli 
njune relacije. T o pa dosežemo razumsko šele tedaj, ko induktivna opi-
sujoča metoda že nc najde razlik in kjer mora nastopiti intuicija, gleda-
nje. Seveda to ni dogma in kulturne vede sc v tem smislu trudijo, da bi 
našle miselno pot do celotnega pojmovanja kulture, ki je posebno 
potrebno kulturnemu delavcu pa tudi vsakomur sploh. 

Naš pojem postane jasen in objektiven. Našli smo možnost, da pojav 
analiziramo in da v poklicu uporabljamo dedukcijo. Tako jc tu s 
t o tali te to kulture. 

T o bi zadoščalo. Kajti v celotnem pojmu kulture so že določena 
mesta njenih kategorij in vrednot kakor tudi ocena kulturne produkcije. 
Toda tudi takšno celotno pojmovanje kulture je vedno v nevarnosti, da 
se izgubi, in sicer zaradi pri rode kulturnega toka samega, ki se nepre-
stano spreminja. Neprestano delujejo v njej zakoni življenja; zakon pro-
dukcije in oblik, zakon razvoja v smeri k popolnosti, zakon medsebojne 
odvisnosti kategorij (n. pr. umetnosti in religije) itd. Zaradi tega se 
kulturna zavest ne sme in ne more omejiti na subjektivno in indivi-
dualno doseganje omenjenega pojma. Kulturno življenje že po lastnem 
bistvu in zakonu produkcije rodi in zahteva več. Zahteva socialne, ko-
lektivne kulturne zavesti v tem smislu, da od pojma, ki je bil zgolj 
individualno dosežen in monopol iz i ran, prihajamo do znanstvene, to je 
do ubčečloveške in razumu dostopne razlage pojava ter da to razlago 
razširimo, spopolnjujemo. (Znanost.) Razvoj od našega pojma O kulturi 
do znanstvenega pojma o kulturi sc izraža s kulturno filozofijo. Delo je 
tukaj kolektivno. 2 njim si vsak narod pospešuje in ureja kulturno 
produkcijo. 

Kakor smo torej zadnjič poskušali opozoriti na koristni značaj in 
socialni pomen kulturne filozofije, tako hočemo danes opredeliti njen 
pomen za kulturo samo, da si potem lahko ogledamo nase domače 
kulturne razmere. Ako hočemo oceniti sebe, je najbolje, da primerjamo 
svojo kulturo s sodobno zapadnocvropsko. Seveda moramo vedeti, da 
literatura še ni Isto kar kultura, temveč le njen vidni izraz, kakor sploh 
vsa nasa kulturna produkcija skupaj se nI kultura. T o je predvsem vse 
neposredno pa trajno k osebnostni in socialni harmoniji stremeče živ-
ljenje. Produkcija je torej le eden njenih pojavov, in reči moramo, da se 
prav s tega vidika nova smer kulturne zavesti (individualno) bori proti 



Grahor, Ivo. Sociološke enačbe sedanjosti. 1931, Ljubljanski zvon 

malikovanju kulture. — Res je namreč, ali tako vsaj trdijo strokovni 
kulturni zgodovinarji, da je bilo matikovanje kulture znak in bistvo 
rS. ter r .̂ stoletja. Mi se hočemo sicer tudi sprijazniti s to oceno tako 
zvane „prosvetljene dobe", ne vemo pa, zakaj se ustavlja na pojmu 
kulture s tako površnostjo. Prosvetljena doba je namreč m al i kovala v 
resnici samo kulturno produkcijo in ne kulture same. Kajti njen preti-
rani racionalnem ji je onemogočal ali ji vsaj ni pospeševal kompleks-
nega, popolnejšega doživetja.' 

Čini bolj se poglobimo v zgodovino prosvetljene dobe do našega 
časa, tem bolj j'asno spoznavamo, da je dosedanji pojem kulture na-
pačen ali vsaj nepopoln. Zaradi tega je zelo verjetno, da tudi naša 

1 K tej opazki si oglejmo stališče modeme nemške sociologije, katere odlični 
predstavniki so se 1. i^jo. združili v skupino, ki izdaja v knjižni obliki sociološki 
pregled „Handwörterbuch der Soziologie4. Vseh sotrudrukov tu ne bomo naštevali, 
saj so razlike med njimi zelo nuj Ime. Vsi so priznane avtoritete in zaradi tega smemo 
njihovo višino imenovati sodobno, čeprav s tem ni rečeno, da moramo sprejeti vse 
brez samostojne in lastne sodbe kot avtoritativno in a priori pravilno. 

A. Vierkandt je prispeval v omenjeni knjigi sintetično oceno: Kultur de s neun-
zehnten Jahrhunderts und der Gegenwart. Tu označuje 19. stoletje še kot dobo, ki je 
sorodna pros veti jeni dobi in njeni veri v razum, naravo in osebnost. Odloča pa v 
tej dobi racionalizem (der das ganze Leben durchdringende Rationalismus des neun-
zehnten Jahrhunderts). Racionalizem jc enostranska vlada inteligence (razuma in 
pameti) v vsem človekovem življenjskem načinu in kulturnem delu (ustvarjanju — 
Kulturgestaltung), višek pa jc dosegel v iS.stoletju in je njegov glavni znak: strah 
pred sintezo. V ti j ego vi znanosti si to razlagamo kot pomanjkanje čuta za specifične 
kvalitete (vrednote) duševnega življenja. Njegovi atomistični podobi sveta manjka 
duhovna ven, smisel 7. a skupnost (Zusammenhang) iti enoto. Radi tega sc tudi socio-
logija v racionalisticni soli pozitivizma ni uveljavila. 

Ako Vicrkandtovo sodbo o lacionalizmu primerjamo z oceno prosvetljene dobe, 
katero je v isti knjigi objavil B. v. l i iere pod naslovom: Kultur der Aufklärung, 
tedaj dobimo precej jasno sliko prosvetljenskega kulturnega nazora. 

„Das christliche Bildungsideal — piše Wiese — -wird durch das humane abgelöst, 
so wie die Idee der Kultur an die Stelle des Gottesreiches tritt.4 (Str. 19.) 

Nehote moramo pri teh stavkih opaziti dvoje: 1. da pros veti jena doba po Wicse-
jevi označbi pomeni neko spremembo svetovnega nazora, ki je bila nujna, ker člo-
veštvo sebe ne more večno pojmovati kot Bogu potrebno sredstvo. Saj postane tako 
pojmovanje nesmiselno že ob pojmu Boga, ki je pojioln in nc potrebuje sredstev, ali 
pa je človek obenem Bog, kar pa človeku, čeprav bi se imel ta Bo$a, uc bi prav nić 
koristilo; 2. opazimo tu doživetje človeka in naŠe doživetje kulture tako zavisna 
drugo od drugega, da sta tudi v svoji socialni vrednosti, torej zgodovinsko, vzpo-
redna, in da jc kultura poštah v pros veti jeni dobi morda res najvišja vrednota v 
teoriji, ni pa mogla prodreti kot taka v icdanje družabno življenje, ker je že radi 
enostranske usmerjenosti (racionalizma) takratne duševnosti ljudje v celoti niso do-
življali, Mi torej m is Ismo, da nemški sociolog nehote prcccnjujc prosvctljcno tiobo. 

4 J 2 

ib.si Digi ta lna kn j i žn i ca Sloveni je 



Grahor, Ivo. Sociološke enačbe sedanjosti. 1931, Ljubljanski zvon 

kaotična doba £c nima tistega pojma o kulturi, ki jc, oziroma bi bil 
potreben za izhod in rešitev iz splošne socialne krize. 

V oceni socialnih razmer si Evropa nc dela več iluzij. Občutek 
nevarnosti za najskromnejše elementarno življenje človeka, ki je do-
segel svoj višek v svetovni vojni in se ob koncu vojne spremenil (v 
Evropi) v upor posameznika proti družbi, doživlja različne faze in 
reči moramo, da se ta občutek v vseh poznejših letih ni izgubil Ostal 
je in se poglobil. Njegov toplomer pa je tako zvana socialna literatura, 
o kateri si hočemo danes sestaviti kratek pregled. 

* 

I 

Socialna ali sociološka literatura razpravlja o družbi, kulturi, civili-
zaciji in vseh družabnih vprašanjih. V bistvu je vsa ta literatura izraz 
močne socialne (pozitivne ali pa negativne) aktivnosti. Človek je po 
svetovni vojni nekako uporabil pravice, ki mu jih nudi dotlej papirnata 
ali nezavestna, neuporabljena — demokracija. Instinktu samoohrane se 
je pridružila morda kot posledica vojaške skupnosti v strelskih jarkih 
in vojnih taboriščih nova socialna zavest. T a je vtisnila pečat vsemu 
desetletju, ni pa premagala nasprotnih instinktov v Človeku. Njena 
borba z vsemi reakcionarnimi in revolucionarnimi fazami valovi v 
javnem življenju in se odraža v ogromni literaturi, v dnevnem tisku in 
vsej književnosti zadnjih let. Ima pa tudi posebno literaturo, lahko 
rečemo, da lastno literaturo, ki je v začetku bila bruhanje podzemne, 
podzavestne moči in ni izčrpala svojih globin. Bila je površna, dnevna 
in fantastično ter fanatično pobarvana z vsemi napakami dobe. Vsa 
kulturna tradicija se je pokazala šibko, in sicer z dveh vidikov; kot 
individualistična usmerjenost in omejenost, ki onemogoča pravo doživ-
ljanje človeka, življenja, kulture itd. — ter kot kultura, ki produktivno 
ni imela pravega stika z ljudstvom, tako da se ljudstvo v svoji nenadni 
socialni aktivnosti ni moglo dvigniti do pojma kulture, kateri sele daje 
socialno avtoriteto. Nihče ne taji, da je ogromno zanimanje množic za 
pisano besedo v prvih letih „miru" izraz njihove velike socialne aktiv-
nosti; to zanimanje je tudi dokaz za stremljenje v kulturo — ako ne 
več —, vsaj stremljenje za oblikovanje, za kultiviranje lastne socialne 
aktivitete. Ta sprememba je veliki dogodek svetovne vojne. 

N c smemo se čuditi, da se družabno dejavna usmerjenost ljudske 
duše sprevrača v svojih vidnih oblikah najprej v nedoločen konglo-
merat političnih teženj ter da se šele polagoma spremeni v globlje delu-
jočo zavest in socialno koristno, ker ustvarjajočo, individualno in so-
cialno silo. Saj do tako velike socialne aktivirete, kot jo je prinesel v 



Grahor, Ivo. Sociološke enačbe sedanjosti. 1931, Ljubljanski zvon 

vojni trpinčeni človek iz vojne, Evropa ni prišla po poti nepretrganega 
kulturnega napredka, temveč jc ta aktivi teta nastala in se pojavila prav 
v času, ko si je kultura evropske družbe zapisala s svetovnim klanjem 
lastno obsodbo. Njen človek je torej moral zavreči takšno kulturo, 
upreti ie jI in je to storil tem laže, ker mu ta kultura Itak ni mogla 
ohraniti ali daii niti pojma, kaj da je, kaj je kultura v svojem bistvu. 
Torej tudi če ne upoštevamo narodnega in razrednega sovraštva, ki je 
pač bilo zunanji znak te kulture, moramo sklepati, da ni vzgajala in 
vodila človeka po poti v zorenje poedinca do osebnosti, V rastočem 
tempu dnevnega življenja, pod vodstvom tehnike io v precenjevanju 
materialnega uspeha se je evropski človek spreminjal polagoma v avto-
mat, v avtomate brez medsebojnih vezi, kakršne ima lahko pač samo 
resnična in razvojno pridobljena ter zaslužena kultura, dokler ni skozi 
ljudstvo šinil tok groze, ki je te avtomate nenadoma razdejal. 

Ako pa smer tedanje družbe ni bila prava, ker ni omogočala člo-
veštvu napredka in kulturi organskega razvoja, tedaj moramo sklepati, 
da ta smer tudi psihološko ni bila pravilna in dosledno moramo iskati 
nove smeri tudi v tem smislu. V dolgih letih socialne krize se prikazu-
jejo prvi rezultati iskanja. In kakor se je gibalo naše iskanje v dvojnem 
svetu, v boju človeka za lastno duševno skladnost in v zunanjem boju 
za družabno, torej enkratno In skupno rešitev Evrope, tako je prišla 
nova smer sodobnega kulturnega človeka do izraza končno tudi v kul-
turni produkciji, ki je pač vedno sinteza individualnosti in skupnih 
kulturnih stremljenj. Razumljivo je, da se ta proces zrcali najbolj v 
socialni literaturi. 

T a smer sodobne kulturne zavesti se imenuje antropocentrično^. 
Videli bomo, da dobi pravi pomen šele v našem pojmovanju kulture. 

IT 

Antropocentrično kulturno stremljenje postaja tudi pri nas Izkaz-
nica za sodobnost in kulturno merilo; tudi na£ kulturni delavec se pri-
družuje duhovno aktivni in avtoritativni vrsti evropskega in svetov-
nega človeka. V bistvu je to stremljenje posledica ali plod novega 
svetovnega nazora. Evropa z nekdanjim on o stranski m vrednotenjem 
(krščanstvo, katolicizem) in Evropa z malikovanjem produkcije, zu-
nanje forme (kult razkošja in rekorda) se umikata Evropi z njuno sin-
tezo, ki naj bo namenjena človeku. Tok življenja se v novi kulturni 
zavesti opira na antropocentrično vrednotenje sveta, in sicer v Črti, ki 
jo določa troje enot: človek — kultura — človek. Šele to pojmovanje 
prinaša človeku individualno in socialno rešitev. V loku, ki je večni 

4 



Grahor, Ivo. Sociološke enačbe sedanjosti. 1931, Ljubljanski zvon 

simbol za človeško življenje, se — optimistično, v i ta l isti čno, mcta-
realistično, kakor menda vsi eno in isto nazivamo — novo, sociološko 
pojmovanje človeka dviga v višino, ki so jo pripravljale vse doslej 
znane kulture in do katere je Evropo vodilo krščanstvo. 

Antropocentrična smer kulture je rezultanta dveh močnih in enako 
prirodnih stremljenj: težnje po n adosebnem in osebnem življenju, po 
zunanjem in notranjem miru. V bistvu je to v celoti priznano naravno 
pravo. Princip človekovega življenja je skladnost, princip kulture je 
človek. Ta princip si prisvaja sodobna kulturna produkcija. 

Vendar slavospevi temu principu nc smejo zastirati razgleda nasi 
kritični misli. Imeli smo in se imamo pravico dvomiti v človeško do-
slednost. Dualizem teorije in prakse je bil doslej glavni znak zapadno-
evropske kulture. Z druge strani pa moramo priznati, da je Evropa 
s svojo kulturno produkcijo dala človeštvu novih, velikih možnosti za 
kulturno življenje. Zaradi tega moramo tudi sprejeti možnost, da velja 
v kulturi zakon dinamike, in sicer zakon dvojice sil, ki se iz skupnega 
izhodišča in dveh križajočih sc smernic združita v rezultanto z istim 
izhodiščem, toda z novo smerjo. Nova kultura bo rezultanta, torej 
realna in ne naša, teoretična kultura. S tega vidika utemeljuje normalni 
človek svoj socialni realizem. AntropocentrlČnosr se spremeni v kom-
promis. 

Drugi kritični vidik, s katerega moramo oceniti vso antropoccn-
tr i stično literaturo, je dvoumnost človeških pojmov. Tako tudi izraz 
antropocentričnost ni ime zmerom istega in doslednega nazora. Videli 
bomo, da se puščica le prerada obrača v nasprotno smer in da premica 
ni vselej kvalitativno smernica. Označujeta jo puščici na njenih koncih, 
Antropocmtričnost se v isti miselni črti naenkrat spremeni v reakcijo 
ali pa vsaj v sužnjo reakcionarne miselnosti.1 

* V prej omenjenem spisu pravi A, Vicrkandt, tla jc za rešitev kulture potrebna 
zmaga nad racionalizmom in tudi že vidi ta 10 pozitivne znake. Piše pa kljub temu 
takole: 

„Die Kunst des Menschen Verständnis s es und der Mensche nbehan d lung erscheint 
als eint neue Aufgabe, der man sich nicht en Iii eben darf. Man erkennt, dass eine (im 
besten Sinne) rationelle Behandlung von Menschen ebenso wichtig und wichtiger ist 
als eine solehe von Maschinen und Kapitalien," 

„Man fängt damit an, eine grosse und verhängnisvolle Einseitigkeit der neuzeit-
lichen Entwicklung zu korrigieren. Während der M acht Wille älterer Zeit auf die 
Beherrschung von Menschen gerichtet i sc, kommt in der Neuzeit ein auf Sachen 
gerichteter Macht wilii auf, der den Raum überwinden und die Naturkräfte sich 
dienstbar machen will, wobei die Menschen ebenfalls als Sachen behandelt werden. 
Allmählich gehen uns heute die Augen auf über die Einseitigkeit, die unter anderem 

4SI 



Grahor, Ivo. Sociološke enačbe sedanjosti. 1931, Ljubljanski zvon 

T e h zakonitosti družabnega razvoja in kulturnega napredka do-
sedanja sociologija se ni mogla razjasniti . Bila je, kakor smo videli, 
atomistična, v kulturi jc iskala le odločujoče sile, kar je sicer neka eko-
nomija, toda vzroki take ekonomije predmetno niso bili opravičlj ivi , 
niti ne zadoščajo za njen uspeh psihološki, časovni razlogi. Kje r se je 
vsa pozitivistična sociologija zaman t rudi la priti do zakonitosti , t am bi 
tem m a n j opravila površna in subjektivna socialna dejavnost tiste „po-
vojne" vrste, ki jo je spretno zavajal borbeni dnevni tisk. In res sc 
splošna socialna aktivnost v svoji drugi fazi r azk ra j a na dejavno so-
cialno misel (kul turno delo), na socialno trpnost in na socialno poli t iko 
(akcijc in reakcije). 

Li teratura tega procesa se vz t ra jno poglablja. Glavni pojav in dokaz 
poglobitve je sodobna evropska umetnost, v kateri so se, kakor vemo, 
šele v zadnj ih letih uveljavili vojni romani , slikarstvo itd. T o d a tu ne 
bomo ocenjevali umetniške literature. Zanima nas tista kul turna pro-
dukcija, ki smo jo imenovali socialno ali sociološko li teraturo. T a se je 
stopnjema združila s sociologijo, kul turno f i lozof i jo in tako zvanimi 
duhovnimi vedami; dosegla jc znanstveno višino. Prehod v znanstveno, 
v objekt ivno raziskovanje socialnega življenja se je v li terarnih oblikah 
naslonil na esc), na poskus sintetičnega kulturnega dela. Povra tck k člo-
veku pa se je, poleg nove umetnosti, še posebej začrtal s poplavo živ-
ljenjepisov (monografi j ) . — Pr i nas štejem v to vrsto F. V eb rov o knjigo 
o sv. Avguštinu. 

Ka j t i omenjena literatura se ni ustavila na mejah nekdanjega stro-
ko vnjaš t va. S svojo nujnost jo in s svojim realnim razmahom je nova 
socialna aktiv i teta dosegla še dvoje velikih uspehov. Podr la je meje 
med kul turnimi delavci (specialisti) raznih strok in, kar je njen notranj i 
zakon, prešla je tudi v f i lozofijo. — Razvoj modeme filozofije je krenil 
na nova, sintetična pota . Predvsem je treba omeniti, da je sodobni 
mislec z veliko energijo prevzel delo, ki bo zahtevalo mnogo t ruda. 
T o delo je revizija tradicije, revizija stare fi lozofije, od grške do na j -
novejših - izmov in spoznavnih teorij. Poleg revizije in kri t ike stare 
fi lozofije imamo v moderni filozofiji še izrazito težnjo za reševanje 
tistih fi lozofskih problemov, ki so najvažnejši za ku l tu rno fi lozofijo. 

unser« bestehende westliche Kultur von deti grossen östlichen Gesittungen uti thrttn 

Nachteil unterscheid et, Mari erkennt allmählich, wie wichtig es ist, die Technik der 

Maischcnbtherrschung zu ergänzen." 

T u vidimo, kako racionalizem niha. Zanima ga tehnika, mehanizem. 

Kako jc Vicrkandt vzvišeno nedosleden, mi ni treba razlagati. Njegova smer je 

tu antropocentrilnost ic strokovno, ker je strokovnjak, o človeku itd. On pa svoje 

antropocentriČnosti vsaj ne poudarja. 

4*6 



Grahor, Ivo. Sociološke enačbe sedanjosti. 1931, Ljubljanski zvon 

Prepad med spiritualizmom in materializmom se očitno oži v novem 
svetovnem nazoru, ki je kljub temu zgrajen na temelju vse dosedanje 
znanosti od prirodoslovja do psihologije in duhovnih ved (modeme 
sociologije). Filozofija prevzema spet prvo mesto v kulturnem razvoju 
in si pridobiva ugled z ustvarjanjem novi h j znanstveno, deduktivno 
uporabnih metod, 

S te višine sc jc sodobni filozof zopet združil z življenjem, spoznal 
svoj kulturni delež in pomen, obenem pa našel por, po kateri mora 
hoditi kulturni delavce, tako zvani duhovni človek. Brez dvoma jc ta 
pot dosti težja kot dosedanja. V oporoki nemškega filozofa Maksa 
Schelerja, ki je znan tudi pri nas, se odkriva vsa tragika sodobnega 
misleca, a tudi njegova moč, s katero končno doživi kulturo kot edino 
pot in edino rešitev človeka in s katero sprejme človeka kot princip 
vse kulture, torej njeno nujno antropocentričnost in radi tega antropo-
centričnost kulturne produkcije, 

V novi kulturni zavesti jc pot duhovnega človeka natančno dolo-
čena, lahko bi celo rekli, da je sodobna kulturna filozofija znanstveno 
in intuitivno utemeljena ideologija tega človeškega tipa. Zunanji znaki 
njegove jasnovidnosti in socialne aktivnosti ter nadosebnega stika z živ-
ljenjem so: napredujoča solidarnost kulturnih delavcev (najkrepkcjža 
pri Nemcih, pa tudi mednarodno), vrnitev strokovnjaka (specialista) 
v javno življenjes poglobitev umetnostne kritike in zahteva za popol-
nejšo, predvsem filozofsko in sociološko izobrazbo kulturnega delavca. 

S teh vidikov moramo presojati najznačilnejše pojave slovenske kul-
turne produkcije, (Konce prihodnjič.) 

IZ DNEVNIKA 
KOMISARJA ZA LJUDSKO ŠTETJE 

T O N E S E L I S K A R 

B O L N O DETE 

Sama sva v kuhinji. Jaz 
in dete v postelji. 

Za oknom jc megla in dež rosi, 
na zidu je tiček v kletki in žvrgoli, 
dete pa joče, ker sem visok in tuj, 
oče je v kanalih ves dan, ves dan, 
mati pere ob reki vse dni, vse dni — 
dete je bolno od nemih sten. 

4f7 



Grahor, Ivo. Sociološke enačbe sedanjosti. 1931, Ljubljanski zvon 

t rupe l« novorojenčka. Zdravniška komisija je ugotovila, da jc bilo dete 
živo rojeno. Ker ni obstojal nikak dvom, da je mlada mati svoje 
dete umorila, so jo aretirali in odvedli v zapore okrožnega sodišča. 
Dekle ni hotelo ničesar izpovedati. Ta zakrknjenost priča o strašili 
pokvarjenosti današnje mladine. Kam plovemo!?" 

— T i pa si ji hotela se potuho dajat i ! 

Gospa danes ni mogla večerjati. 

SOCIOLOŠKE ENAČBE SEDANJOSTI 
I V O G R A H O R 

П 1 (Konec.) 

Problem kulturnega delavca ni še nikdar segel tako globoko kot v 
našem stoletju. T o je zavedlo predvsem njega samega na Često kriva 

pota. Iznašel si je zbirko krilatic, izrazov, s katerimi je navadno ozna-
čeval stvari, ki mu niso bile pojmovno jasne. Nastala je splošna zmeda. 
V takib razmerah, ko je tudi kulturna produkcija zelo padla, m čudno, 
da smo tudi pri nas zašli z esejistično literaturo v zagato in da še doslej 
nismo vsega razčistili. 

Prva raka krilatica je izraz „duhovni človekSem spadajo tudi 
besede: duh, duhovnost, poduhovljenje itd. Vsak dan jih vidimo tiskane, 
izgubile so že zvok, preden smo mogli začutiti njih resnično vsebino. 
Razumljivo je, da se jih radi tega že oglbljemo in bi najrajši videli, da 
bi jih ne bilo, ker se nam zdi, da se z njimi postavlja tako samozvani 
„duhovni človek" v pozo pridigarja in si kar na lepem vzame pravico, 
obdelovati ljudi z najslabšimi priimki nekulturnih, materialističnih In 
takšnih ničvrednih bitij, dočim je sam vzvišen, Ako dobro premislimo, 
ni ta moralistični, pridlgarski ton nič drugega kot nezrelost pa odtuje-
nost kulturnega delavca samega in je njegova bodočnost v tej smeri le 
končna zagrenjenost In brezplodnost v delovnem smislu. 

Najvztrajnejši nosilec teh izrazov je bilo pri nas mladinsko gibanje, 
in sicer njegov katoliški del, ki se je razvijal itak v svetu, kjer so se ti 
Izrazi že prej neprestano pojavljali, saj so doma v našem verskem m 
cerkvenem življenju, podobno kot „duša", katero pa je moderna psiho-
logija že precej veljavno opredelila in jo tako izločila iz javnega pro-
meta. Omenjena struja v naši javnosti si je celo nadela za nalogo „po-
duhovljenje vsega Življenja", razdelila ljudi na duhovne in neduhovne 
ter s tem že za moralno manj vredne in vredne. 

600 



Grahor, Ivo. Sociološke enačbe sedanjosti. 1931, Ljubljanski zvon 

Vendar bi se motil, kdor misli, da se je naša literatura vsaj za pojem 
duše pridružila znanstveni psihologiji. Kajti zgodilo se jc in st še godi 
bas nasprotno. Literatura mladinskega katoliškega gibanja se je v svoji 
kulturni filozofiji zastavila na jezu analitične psihologije, ki jo pri nas 
uči univ. prof. dr. F, Veber. Dejstvo je, da nam analitična psihologija 
lahko tudi v kulturni filozofiji dosti pomaga, toda ne more ji biti vodi-
teljica, kakor ni mogel to biti freudizem. Analitična psihologija je le 
en odtenek d uše s lov j a, od katerega je življenje šc zelo daleč, čeprav je 
res, da si je pri nas ustanovila precej močno Solo in posegla v sloven-
sko kulturno filozofijo. Razširila jc v njej psiholog i zem, ki se pozna 
predvsem zadnjim objavljenim spisom učitelja in nekaterih njegovih 
učencev.5 

s Rezul tat i Vebrove šok so do sedaj šc precej negat ivni . N jena največja pr i -
dobitev je pojem osebnosti a l i zakon pravi lnostne usmerjenosti. Pojem kul ture рл г 
anal i t ično psihologijo samo k ni dosegljiv m t u rezul tatov še ni a l i pa j ih , ko l i ko r 
j i h je, ne sprejmemo. 

D r . St. Gogala n. pr . deli v svoj i rstv.pravi „Č lovek in rel igioznost" ku l tu ro na 
panoge: gospodarstvo, umetnost, znanost, etičnost, socialnost i n rel igi jo. {Gl , D o m in 
Svet, 193 1, št, l / l . ) 

V uvodu po oceni zavržene dobe p rav i : „po vsem rečenem bi namreč našli rešitev 
iz na3e kul turne, socialne in živl jenjske kr ize v človeku, k i bi se ug lob i l v v ladajo-
čega duha Časa in k i b i ga skušal potem bistveno izpremeni t i " . 

Tore j je Gogalova razprava izraz socialne ak i i v i ie tc , o kater i smo prej govor i l i ; 
oberem skuša b i t i tud i znanstvena, po meto d ali analit ične psihologije pa pride do 
popolnoma tendenčnib, Že prej določenih rezul tatov, i n sicer: radi seciran j a kulture, 
o kateri si še ni izdelal udnega pojma, ne v id i rešitve v nobeni drug i ku l tu rn i pa-
nogi, raven religije, k i je najsplošnejša in osrednja, T a k o se pravi , „da občut i (duša 
religioznega človeka) moč, resnično poseči t u d i v delokrog ostal ih ku l tu rn ih plasti, 
in da poskuša 7 a to druge panoge tud i objekt ivno izpremeni t i i n izbol jšat i " . 

Gogala, k i je kaza! v uvodu dok Ji j močan čut za bistvo kul ture in k i pozna člo-
vekovo prav i I nos t no usmerjenost, to končno zamenja z rel igioznostjo i n radi tega 
pričakuje od nje splosne akt i viz acije človeka. T o d a ta usmerjenost deluje v vseh 
ku l tu rn ih panogah in v n j ih produkc i j i , te da je učinek vsake panoge popolnoma 
drugačeo kot si on misl i . T o nam dokazuje sam z nepotrebno de l i tv i jo etičnosti i n 
socialnosti v dve panogi, ko prav i , „da je etičnost zelo važna ku l tu rna plast v člo-
vekovi duši", — Saj je etičnost zgol j ku l tu rna smer i n sila, kakor razum, ku l tu ra v 
klasičnem smislu pa tud i га Gogalo ni ku l tu ra , katero pojmuje enkrat i n celo večkrat 
drugače — ne kot plast i v č lovekovi duši. Dal je p rav i , da et ika posega tud i v druge 
panoge, toda: het ika tu n ikakor noče in ne more posegati v predmetno bistvo teh 
ku l tu rn ih panog samih, temveč da hote etično presodit i le nekatere elemente teh 
ku l tu rn ih panog, k i so poleg ostalega tud i etičnega a l i pa neetičnega značaja"- T u je 
av tor ju etika nenadoma samo znanost in je nenadoma izven panog. 

„ T o d a poleg tega — prav i — pa moramo upoštevati Se dejstvo, da imajo vendar 
vse ostale ku l tu me panoge svojo lastno kompetenco in svoje lastno torišče, k i pa 
stoj i izven etičnosti in kjer etičnost ne more b i t i p rvo \л odloči lno vprašanje," Potem 

ib.si Digi ta lna kn j i žn i ca S loven i j e 



Grahor, Ivo. Sociološke enačbe sedanjosti. 1931, Ljubljanski zvon 

S s t a l i š č a s o d o b n e k u l t u r n e f i l o z o f i j e , k o l i k o r n a m je z n a n a h s t r o -

k o v n e k n j i ž n e in d n e v n e l i t e r a t u r e ( k r i t i k e » č l a n k o v , e s e j e v ) , m o r a m o 

t a k š n e p s i h o l o g i z m e o d l o č n o o d k l o n i t i , in s i c c r z r e z u l t a t i d u h o v n i h v e d , 

k i n a m k u l t u r o p r e d s t a v l j a j o ž e s t r u k t u r n o d r u g a č e , k o t j o p r i k a z u j e 

a n a l i t i č n o - p s i h o l o g i s t i č n a s m e r v s v o j e m p o s k u s u . P r e d v s e m n e m o r e m o 

r e č i i n p r i z n a t i , d a b i k a t e r a k o l i k u l t u r n a p a n o g a b i l a s r e d i š č n a , č e p r a v 

b i j o , a k o se d o k a ž e j d a t a k o p a n o g o res i m a m o , p r a v t a k o m i r n o s p r e -

j e l i , k o t j o d a n e s , k o s m o p r e p r i č a n i , d a j e n i , m i r n o o d k l a n j a m o . 

S e d a n j a k u h u r n a z n a n o s t p o u d a r j a v e d n o t o t a l i t e t o k u l t u r e . R a d i 

t e g a n e d e l i k u l t u r n i h p a n o g ( k a t e g o r i j ) v e Č p o š a b l o n i in n a d s t r o p j i h 

t e r se p o s e b n o o g i b l j c t e n d e n c , k i s o j o d o s l e j o v i r a l e v r a z i s k o v a n j u . 

V sedanjem znanstvenem pojmovanju je kultura oblika duhovnega ziv-

pa spet pravi, „da so tc zakonitosti pozneje lahko tudi materija!, katerega smemo in 
cclo moramo tu J i etično presojati", (Str. j 6.) Njegova razprava je torej dokaz o 
neenotnosti in nelogičnosti modernega človeka. Zmeda se ponovi tudi v njegovih 
stavkih o socialnosti, ki mu, ker jc — koi prej etika — tudi „teoretičnega značaja, ne 
more postati osrednje jedro človekove duše". 

Navedli smo iz Gogalove razprave, kolikor nam je bilo potrebno za dokaz, da 
se ti a b esejistična literatura še bori za osebno razjasnitev pojma o kulturi. Iz le 
literature pa p rili a ja čudi naša umetnostna kritika, ki se giblje okrog tstega problema 
in se morda radi tega šele zdaj uveljavlja. Značilen je v tem poklicu razvoj esejista 
in kritika Franceta Vodnika, O njem, kakor o Ocvirku, ne moremo reči, da bi bi! 
Vebrov učenec, filozofija se ga ni dotaknila, toda razvoj v njegovem pojmovanju 
kulture je neprimerno hitrejši. Krilatice; poduhpvljenja, duhovni človek, duhovnost — 
se v njegovi poslednji Študiji o mladih pisateljih (Bogomir Magajna) vidno urejajo in 
intuitivno jih stavi pravilneje kot doslej. Vendar piše v uvodu še, da je duhovnost 
notranji svet osebnosti in govori o človeku „duhovno-telesne narave1 '. Duhovno mu 
je torej duševno. Se prej je zapisal stavek: 

„Razumevanje literature in njenih potov vedno podpira, ako ne sploh šele zahteva 
prehodno poznavanje celotnega duhovnega položaja kake dobe.ü V tem stavku 
vidimo Šolo literarne zgodovine, V Študiji se ne drz i tc višine, dokler se na ko neu 
zopet nc dvigne do pojma, ki jc sicer presenedjiv, a dokazuje, da prihaja Vodnik do 
njega avtonomno. T u piše: 

„Zakaj svet subjektivnega ostane nazadnje le brez pravega poudarka nad indivi-
dualne duhovnosti in je razumljiv sploh bolj iz osebnega občutja in doživetja nc^o iz 
ves človekov jaz prešinjajočega svetovnega naziranja," 

Dalje jjogresa spet „duhovne resničnosti" in s tem sam utira svojemu pojmu poi. 
Ob tem njegovem spisu se je pripetilo, da mu je neznan kavarniški bralec vaijne 
besede podčrtal in ti a robu dvakrat zapisal vprašanje: Kaj je to? Vprašanje je bilo 
upravičeno, kajti F. Vodnik dotlej teh izrazov ni uporabljal v tem smislu, temveč 
navadno psihologistično in površno. 

Pesnik, kritik in esejist Anton Ocvirk piše v svojem prej omenjenem predavanju 
„Slovenski kulturni problemi4 precej originalno o kulturi: „tla je kultura nekaj dina-
mično valujočega in da se kristalizira le v simbolih (in) smo se zavedeli samo njene 
osnove, ki je v nekem pomenu nadčasna". Njene osnove je iskal doslej zgolj v psi-

60 X 

ib.si Digi ta lna kn j i žn i ca S loven i j e 



Grahor, Ivo. Sociološke enačbe sedanjosti. 1931, Ljubljanski zvon 

Ijenja, duhovno življenje je življenje vrste (človeštva) in ima s psihič-
nim življenjem (osebnim razvojem) pa s snovnim (fizičnim) pri rodnim 
svetom le neko razmerje medsebojne odvisnosti, to pa v tako razločno 
začrtanih mejah, da danes že lahko vse tri svetove teoretično ločimo, 
razlikujemo ter posamezno raziskujemo. 

Duhovnosti torej prvič v nasprotju s katoliško tradicijo v naši lite-
raturi te vrste ne moremo več pojmovati kot neko moralno višje živ-
ljenje; drugič, gotovo ne samo v smislu psihičnega razvoja, ne kot zgolj 
notranji produkt, pa Čeprav najgloblje notranjosti, ker veljajo v duhov-
nosti drugi zakoni, zakoni kolektiva, in j i ni je osebno življenje pod-
rejeno v tem smislu, da se socialno in osebno življenje za osebo na točki 
doživetja duhovnega sveta pa na točkah kulturne (socialno veljavne) 
produkcije in ko n sum a spajata v že nakazanem loku: človek — kultura 
— človek, katerega tu spopolnimo z lokom iste vsebine: oseba — du-
hovnost ali duh — oseba. Ta lok se v dobi človekovega življenja dviga 
do ideala: osebnost — duhovnost — osebnost in je ta ideal cilj poedin-
Čeve kakor tudi skupne kulturne zavesti. Ako se ta tok imenuje po-
duhovljenje, tedaj moramo reči, da je poduhovljenje potrebno predvsem 
kulturnemu delavcu, toda ne le kot fraza. Kajti človeku je čistost kul-
turnega pojma tako potrebna kot v fizičnem življenju zrak. S tega 
vidika je kulturna filozofija po pravici prevzela krmilo družabnega 
razvoja. 

Tem jasnejše nam bo tu dejstvo in načelo, da ne smemo raziskovati 
družabnega razvoja samo po črti posameznih kulturnih kategorij (filo-

hičnem svetu in pa pot i umetniške simbolike, le da njegov glavni namen v tem pre-
davanju ni b i lo 3 i rok o raziskovanje kulture, temveč njenega narodnega značaja. 
Obenem v id imo, da sc k l jub i z povedanemu svojemu nazoru „ o osrednjem pomenu 
ž iv l jenja" (v i ta l izem) vrača v precenjevanje ku l turne produkci je in celo posameznega 
produkta (umotvora) . Pride pa po tej po t i do stavka, k i ga naenkrat zbliža z 
Gogalo, ko pravi: 

„Zavedat i se moramo etične odgovornost i , k i nas sil i v pretehtava nje lastnih 
močt in hotenj. T a k r a t nam n? bo več ci l j lastna oseba, ampak dv ig našega ku l t u r -
nega živ l jenja. 

Vzporedno s tem zavedanjem bomo uvel jav i l i ko t najvišje meri lo k v a l i t a t i v n i 
ku l t u rn i p r inc ip in v nas bodo odmrle vse postranske težnje, k i bi nas sicer zavajale 
v etična al i moral ična ocenjanja bodisi ku l turn ih bodisi ž iv l jenjsk ih problemov. Isto-
časno pa sc burno poglobi l i vase in skuhali v vsakem svojem delu ujeti notranjo vse-
bino in obl iko, notranjo podobo svojega bistva. Tak ra t bo dobi l sicer Je m r t v o 
pr ivze t i nazor internacioi ial izma novo vsebiho žive slovenske občečlo večnosti." 

A , Ocv i r k je torej v vprašanju o razmerju med ku l t u ro i n et iko nelogičen iti se 
mu v njegovem prosvetl jcnskcm romantičnem precenjevanju kul ture zgodi tukaj isto 
kot St. Gogal i . 

6oy 

ib.si Digi ta lna kn j i žn i ca S loven i j e 



Grahor, Ivo. Sociološke enačbe sedanjosti. 1931, Ljubljanski zvon 

zofije> znanosti , umetnost i , religije, gospodarstva m socialne etike), 
temveč, da moramo gojiti pojem kul tu rne elementar nosti. Pr i tem se je 
t reba paz l j ivo ogibati napak , kakor so n a p a k e n . pr . psi h o log i z em, češ, 
da. s ta etika in socialnost dve popolnoma različni pa vendar ku l tu rn i 
panogi , da je religija več v redna ko t gospodars tvo itd. K a j t i etika in 
socialnost sta le dve podobi istega živl jenjskega po java , le da je ena 
v zrcalu psihične, d ruga pa v zrcalu duhovne pr l rode . Po jav , k i ga 
označujemo z etiko in socialnostjo, je občečloveška pravilnostna usmer-
jenost, in sicer ko t zakon človekove no t r an je in zunanje , torej oseb-
nostne in socialne rasti. T a usmerjenost je l ahko Izkustvena. Pro t i sebi 
je človek etičen ali neetičen, In sicer n ima smisla reČI, da je neko de janje 
osebe proti n je j sami etično ali neetično, ako ga ne stori zavestno. E t ika je 
torej (en) zakon človeške zavesti, dočim je socialnost že p o svojem bistvu 
tol iko vredna, dokler jo imam in uvel javim podzaves tno ko t bi bila, 
ako jo uvel javim zavestno. Človek je socialen pod pr i t i skom družbe In 
njene okolice, za etičnost pa je p rv i pogoj samozavest. Rekli bi lahko, 
da imajo socialno etiko rodbina, na rod , sloj, ku l t u rna enota , človeštvo, 
za to pa je potrebna in prvi pogo j kolekt ivna ku l tu rna zavest. 

A k o bi t eda j res ne imeli zanesljivega čuta in meri la za etičnost in 
socialnost, si tudi socialne aktivnosti ne bi mogli usmeriti , odpadl i bi 
religija in umetnost , ka j t i tudi ti dve sta ku l tu rn i kategori j i in se uve-
l j av l j a ta s svojo obliko, sta tudi ku l tu rna produkci ja . Izloči tev enotnega 
merila ima ko t nu jno posledico r azpad kul ture . V e n d a r pa te neva r -
nosti, k l jub vsem kr izam, ni. Teor i j a , k i ku l tu ro tako razkra ja , je le 
posledica napačnega p o j m o v a n j a kul ture , ž ivl jenja , č loveka in do-
živet ja . 

Z napačnim po jmovan jem In tudi še s tistim po jmovan jem kul ture , 
ki je zgol j kategor i ja lno ter za to atomistično, p r idemo lahko t a k o daleč, 
da prekosimo sam spiri tualizem ali pa> ker tega že več ne zmoremo, 
v na j t rpnejš i skeptlcizem,* 

fr Prva faza takšne poti se mi zdi Vebrov psihologizem, ki ^a označujeta v obeh 

zadnjih njsgovih spisih dva rezultata; 

1. da kar jc psihološko ter psihično nujno, kot predmet nekega doživljanja, tudi 

resnično eksistira (Fr. Veber, Filozofija, 1930, Jugoslovanska knjigama}; 

2. da je dogma o pravilnosti prvega rezultata znak antropocentriČnosti ( F r Vebcr: 

Sv. Avguštin, 193 1 , ista založba). 

Veber piše v svoji Filozofiji o psihični zahtevi Boga. ker je le Bog, neka višja in 

popolna osebnost, lahko predmet našega če&enja in naše molitve. T o mu je dokaz, 

da Bog eksistira. 

Ć 0 4 



Grahor, Ivo. Sociološke enačbe sedanjosti. 1931, Ljubljanski zvon 

Pregled nase najnovejše ku l tu rno f i lozofske l i terature n a m je dal 
nov dokai:, da šc nismo prebrodil i ku l turne krize, ker se nismo dosegli 
jasnega, novega po jmovan j a kulture, ka r je za nas negat ivno. 

Kl jub temu slabemu re?.ulratu pa m o r a m o k on s tati rati napredek v 
razvoju naše kul turne zavesti , in sicer v njenem no t ran jem spopolnjc-

V novejši knjigi vr.traja splošno sc pri istem dokazu, ne pa na najvarnejših 
točkah, in sicer rnu je Bog; nujen kot izvor brest a snih, od nas neodvisno veljavnih 
načel. Veber piše na str. 106. in 107,: „O nesporni naši zavisnosti4 je reči, da: „mi teh 
načel nc moremo takorekoc po lastnem razumu in lastni volji izpreminjati, da mi, in 
S« to samo v najboljšem j lučaju, taka načela pač ,n a j demo', da pa jih ,шклког' rie 
,ustvarjamo'. Edino nase delo napram tem načelom je in more biti samo v tem, da 
jih, ko smo jih našli, tudi še dejavno priznamo-4 I3otcm pa: „jc sedaj p,4t dovolj 
jasna svojstveno Avguštinova zahteva po posebnem ter nad izkustvene m svetu, kateri 
.šele more z°ol j logično in tudi dejanski zaključili svet vsega izkustveno danega 
stvarstva na eni strani in svet brezčasno veljavnih načel tega stvarstva na drugi." 

Str. „Avguštinov Bog ni več nikaka 510b ideja, pač pa dejansko bitni izvor 
vseh idej in preko njih tudi vsega izkustveno danega stvarstva." 

Katere ideje je avtor mislil, nam kaže prejšnji citat o načelih. 2e ti stavki so me 
opozorili, da se tu Veber bliža zakonom in načelom, ki jim psihologija res še nc vc 
izvora, za katere pa sta si soc io logi 1 in kulturna fi lozofija k t u jasnem. Vebru niso 
biti znani ti rezultati, je pa ze sam začutil, da doživlja nekaj, kar ga k gornjim 
trditvam subjektivno navaja in jc to tudi izrazil v dodatku k strani 89,, dodatek 34. 

„Tudi v svoji ,F:lozofiji ' sem poizkušal dokazati, da gre človeku značaj narav-
nost metafizično mejne bitnosti. Taka metafizično mtjna b itn ost pa v ist mi že sama 
zahteva šc tak nadaljnji razvoj človečke narave, da človeška svoboda ne bo več 
toiiko, kakor nujnost spoznanj* in zmoic ter zasluge in greha, pač pa da bo ta svo-
boda hkratu recimo nujnost samega spoznanja in same dobrote. Obenem pa motno 
dvomim, da bi ta cilj bil pač cilj izkustveno danega razvoja človeštva. Prvič je ta 
cilj končni cilj slehernega poedinega človeka (vsak človek je bil, je in bo tako meta-
fizično mejno bitje); kaj je torej z vsem dosedanjim človeštvom, ki i zk ustveno -zgo-
dovinsko tega osnovnega svojega cilja nedvomno ni doseglo? Drugič pa je vprav 
izk ust v eno-zgodovinski razvoj tak, da gre takorekoč mimo tega osnovnega cilja vsa-
kega Človeškega življenja; Ali nahajamo danes manj zmot in manj grehov nego 
recimo v prvih početkih zgodovine na zemljir" 

Vebrov kulturni pesimizem ni osamljen pojav. Toda kljub velikemu pesimizmu, 
ki cclo pozablja, da zakon smrti odloča tudi tu, in kljub trenutnemu razpoloženju 
ima Veber tu nenavadno veliko vero v človeka, v njegovo pravilnostno usmerjenost. 
T o jc rezultat njegovega dela. 

Pozablja pa pri tem, da je kontrola te usmerjenosti dokaj težja v socialnem svetu 
nego v osebnem, torej pozablja tudi zakon dvosmernosti premice, kar sc končno 
maščuje nad njim v istem spssu na točki antropocentritnosti. 

Veber pravi; „Antropocemričnost Avgušiinovega mišljenja je zato povsem naravno 
bila obenem taka, kakor to vsaka antropocentriOnost bici mora, — bila je namreč 
hkratu teocetitriČna,4 (Str, 130/31 .) 

V I X . poglavju „ Avguštin in na Ja doba" označuje Veber antropocentričnost v 
našem smislu in pravi : „Najznačilnejša piat časa, v katerem živimo, je vsekako nje-

6 0 J 

ib.si Digi ta lna kn j i žn i ca Sloveni je 



Grahor, Ivo. Sociološke enačbe sedanjosti. 1931, Ljubljanski zvon 

kulture, v njenem močnejšem stiku z živl jenjem, katerega znak je oce-
njena l i teratura, p r i znava joča pr incip an t rop ocen t riČn osti vsaj teore-
tično, čeprav ga še ni sprejela čutno in čeprav ga ne more vsestransko 
uvel javi t i niti v lastni kul turni produkci j i . A k o si obnovimo misel, da 
vanju ,v odločnem stremljenju, doseči celotno predstavo in celotni pojem 

gov antropocentrični, to je na človek* samem osredotočeni zrtaćaj," V tem smislu s[ 
je Veber izbral sv, Avguština in mu napisal moderno pa originalno monografijo. 1 oda 
zgodovinska razdalja učinkuje porazno za vso Evropo in njeno kulturo pa tudi za 
Vebra samega, ki se od Avguštinovega globokega pojmovanja kulture ni nič globlje 
vživel v socialno življenje in niti ne v pojem antropocentričnosti, V h i trie i in utru-
jenosti ie * končno poglavje položil vsemu namenu rszprave nasprotujoči odstavek, 
ki ga in ponatisnem, ker mi jc rujno potreben: „pri rod a je po lastni rarav[ sredstvo 
irt nič drugega nego sredstvo, človeka pa dela sredstvo — samo posebna milost bo/.ja. 

Kdo bi se ne ogreval za tako, Avguštinovo načelnost človeškega življenja? Tisti, 
k! bi se proti temu in takemu načel riemu življenju boril, bi mogel to storiti ali iz 
same nevednosti ali pa iz gole kaprice; taka kaprica pa bi bila samo znak posebne 
,bisterijeL takega modernega človeka, za katero tistemu, ki z menoj vred še veruje v 
nadaljnjo pri rod no in duhovno bodočnost Evrope, ti i treba biti mar," 

T o je konec Vebrove razprave o Avguštinu in preko nevarnosti, da nas zadenejo 
avtorjeve puščice, moramo opomniti dvoje, Vebrova knjiga jc značilen pojav socialne 
aktivnosti in v zvezi s podobnimi pojavi v tuji sedanji literaturi se značilnejŠi. 
Spomnimo sc le našega kratkega pregleda o literaturi, ki nastaja v delavnicah doslej od 
življenja odtrganega, evropskega specialista in pa dejstva, da so mnogi .čisti f i lozofi" 
prešli v kulturno filozofijo. Kajti tu se prej ali slej vsak izmed njih zave nujnosti, da 
Evropa Čimprej premaga svoj dualizem teorije in prakse, kar je v filozofiji pred-
stavljal prepad: spirituaiizem — materialize^. Isti problem si skrbno rešuje tudi 
ugledni katoliški filozof dr. A. USeničnik. (Glej članek v „Času 1 1 : Temne globine, V 
isti številki je tudi njegova kritika Vebrove knjige „Sv. Avguštin", za katero jc članek 
zelo važen.) Tujih imen si torej ne bomo naštevali, toda s tega vidika, da prehaja 
slovenski filozof produktivno v kulturno filozofijo, še nc moremo opustiti potrebne 
kritike. — Vsebina njegove knjige jc, čeprav precej težka, podana poljudno in ima 
njena načelnost, oziroma ne načelnost radi tega za naše socialno ž i v-] jen jc večji pomen. 
Zdi se mi, da je kritika in ocena take knjige naša dolžnost, toda ne ie ocena njene 
vrednosti za zgodovino filozofije, ne le za filozofijo, temveč za vso slovensko kul-
turo. Jasno je, da nam take ocene ne more napisati kulturni gost, iti preko nje pa bi 
bilo napačno. (Gl. L Z 193 1 , št, 4,, oceno Vebrove knjige jSpektorskij in primerjaj z 
njo oceno v Času [Uleničnik]! Oba sta naš vidik prezrla.) 

Kar preseneča v Vcbrovi knjigi, je pred vsem sv. Avguštin. S tem, da je takega 
f i lozofa poljudno seznanil z nami, je Veber odkril vir, iz katerega že davno črpata 
cerkvena sociologija in kulturna veda. Knjiga pomeni torej nov stik slovenske kul-
ture s krščanstvom. Za oceno tega dogodka bi bila potrebna posebna študija, čeprav 
je menda nc bo nihče napisal, kajti avtor omenjane knjige je dal v svoji razpravi 
zgoščeno vso problematiko slovenske kulture. 

T o vsebino knjige pa moramo meriti ekonomično in se tu omejimo na točke, ki 
si jih je avtor nekako zavestno postavil. V vprašanju božjega sveta rešuje tudi vpra-
šanje brezčasnih načel in tu takoj opazimo, da išče Veber razlage za eksistenco duhov-

6c6 

ib.si Digi ta lna kn j i žn i ca S loven i j e 



Grahor, Ivo. Sociološke enačbe sedanjosti. 1931, Ljubljanski zvon 

sta doživetje kul ture in doživet je človeka drugo od drugega zavisni in 
zgodovinsko v svojem razvoju vzporedni , t eda j moramo reči, da tema 
doživet jema odgovar ja joča p o j m a ; kult urnost in antropoccntr ičnost ali 
nova socialnost tudi pri nas vzporedno rasteta, in to je dokaz, da se naš 
kul turni delavec pr ibl ižuje z apadno-evropski sodobnosti. 

SREČA NA H R I B U 
J O Z \L K R A N J C 

Jerbasarjev T o n e s hriba je dobil dovoljenje , da p roda ja tobak. K a j -
pada, bil jc rega neznansko vesel, saj se mu je vendar obetal majhen 

dohodek, ki ga človek prisluži ka r sede, nič se ne t rudi , seže se v zaboj -
ček in se od r a j ta, k a j zato, če jc človek slep. P r e d vojno se T o n e t u niti 
sanjalo ni, da bo nekoč t r a f i kan t , o, on jc imel vse drugačne načrte. 
Z a k a j pa se je učil za z idar ja? Ali samo zaro, da bo drugim hiše gradil? 
K a j še! Saj so mu Mat icov oče obljubili les, pa ne samo desk, tudi t ramc 
in končiče za streho. Res da so štirinajstega leta umrli, Bog jim d a j 
dobro, a m p a k mat i so bili zraven, pošteno bi odmerili , .kar je v besedah 

nosu v našem smislu. Saj niso ona brezčasna načela nič drugega kot zakoni kulture. 
V teh poglavjih torej Veber ni preskočil kulture, kareri se na nekaterih mesti odpo-
veduje, in vidimo, da jo je preskočil zaradi koncepcije dela, ki ni Šla v krinko, 
temveč le v analizo Avguštinove filozofije. Saj je bil Avguštin šolski primer za upo-
rabo Vcbrove analitične psihologije, na kateri gradi V über vso svojo novo fi lozofi jo. 
Morali bi torej oceniti to. Za nas pa zadošča očitno dejstvo, da Veber za sodobnost ni 
izčrpal AvguStinovih kulturno-filozofskih dognanj in da ne moremo sprejeti njegove 
teorije, ki je še danes približno na isti višini kot je bila vzornikova preti več kakor 
tisoč leti, ne glede na to, da se pri tem avtorju ni posrečilo niti na bistvenih točkah 
doseči potrebne jasnosti. 

Resnica jc namreč, da se Vebru to ni posrečilo radi njegovega lastnega, sodobnej-
šega pojmovanja kulture, kateremu pa v prvi razpravi ni dal besede. T o vidimo 
najbolje v opazkah: Veber izpoveduje svoj socialni pesimizem. K a j pa je postavil kot 
merilo svojega dela? Antropocentrično plat sodobnega kulturnega toka. In to plat, ta 
princip tudi precej točno razlaga, kar je že usodno za Avgust in ovo teocentričnost v 
njeni novi obleki, OLovek sredstvo in človek princip se v Vcbrove m naziranju bijeta 
za premoč, problematičnost sinteze, v kateri hoČe ohraniti obe načeli, pa hoče odpra-
viti 5 končno nestrpno formulacijo o histeričnosti nasprotnega mnenja, kajti, to 
vidimo, da njegov poslednji odstavek nima nič več zveze z antropocentrično usmerje-
nostjo kulturnega roka. 

Tako pa moramo reči, da se jc s preskakovanjem kulture v kulturno-filozofski 
študiji sam odpovedal delu za razčiščenje kulturnega pojma, z uporabo ene same, in 
sicer analitične psihološke metode pa tudi zašel v nasprotje z načelom (antropo-
ccntričnost i), katero si je sam postavil, sluteč pomen, ki ga mora imeti moderna 
monografija o Avguštinu. 

6 0 7 

ib.si Digi ta lna kn j i žn i ca S loven i j e 


