
Slovenski 

P l U J A T E t « 
Izhaja enkrat v mesca. 

Velja 4 gold. 30 kraje, na leto. 

štev. 7. v Celovcu 15. julija 1873. XXII. teeaj. 

Pridiga za I X . pobinkoštno 
nedeljo. 

(0 razdjanju Jeruzalema; gov. A, M.) 

-Pogledal je mesto in se je nad njim 
razjokal." Luk. 19, 41. 

V v o d . 
Da je ta svet res dolina solz, prepričamo se vsak dan zadosti. 

Zdaj slišimo, kako je sem ter tje slabo vreme poljske pridelke po-
končalo; zdaj je tu ali tam velik požar cele vasi v pepel spremenil 
in poprej srečne prebivalce na beraško palico spravil; zdaj tu in 
tam kmalo silna suša, kmalo velike povodnji polje pokončujejo. 
Kužne bolezni nam naše drage prijatelje in znance pobirajo in v 
večnost pošiljajo. Zdaj spet lakota, pomanjkanje žuga; kar nam 
pa še vse te nadloge dobrega pustijo, to nam še strašna vojska po-
bere. Res je tedaj, da vsa zemlja je napojena s solzami našimi, 
ker: v solzab se rodimo, v solzah živimo, v solzah v Gospodu za-
spimo. In vendar — in vendar vse take in druge nesreče, ki se 
popisati in našteti ne dajo, ki človeka zadeti zamorejo, nič niso, če 
jih primerjamo nesreči, ktero nam en sam greh napravi. Nad gre-
hom se je Gospod Jezus po besedah sv. evangelija tako milo jokal. 
Kaj bi se ne bil jokal, saj zavoljo greha je moral za malo dni po-
tem smert na križu terpeti. 

Iz Jerihe je ravno na cvetno nedeljo naš Zveličar proti Jeru-
zalemu šel. Z oljske gore je pogledal nad mogočno, veličastno in 
obljudeno mesto in slepota terdovratnih Judov mu je šla k sercu 
in ker je vedel, da to veliko sveto mesto bo v kratkem razdjano, 
začel se je jokati. „Pogledal je mesto in se je zjokal nad njim." 

Kdo se ne bo jokal, če posluša, kako Jožef  Flavij razdjanje 
Slovenski Prijatel. 19 



290 

imenitnega mesta Jeruzalema popisuje! Da boste pa spoznali, kako 
Bog greh kaznuje, da boste spoznali modre poti previdnosti božje 
in ojstro pravičnost božjo, hočem vam danes o razdjanju Jeruza-
lemskega mesta govoriti, v vaše podučenje. "Videli bomo: 

1. Kako d a j e Bog č u d o v i t o m o g o č e n ; 
2. b r e z k o n č n o p r a v i č e n in 
3. n e s k o n č n o d o b r o t l j i v . 
Prosim vas, predragi! ne poterpežljivosti, ampak rečem le, da 

škoda in žal vam bo, če le eno besedo mojega govora zgubite. 

R a z l a g a . 
1. Kdo bi bil mislil, da tako mogočno Bogu posvečeno mesto, 

kakor je bil Jeruzalem, bo v tako kratkem času razdjano? Kdo 
se more božji vsemogočnosti vstavljati ? ! 

Ne veliko število ljudstva, ne terdno mestno obzidje in ne 
svetost tempeljna ni moglo odverniti maščevanja mogočnega Boga, 
ktero je bil nad tistimi sklenil, ki njegovemu Sinu niso verjeli, am-
pak so ga bili zavergli in umorili. 

a) Silno veliko število ljudstva je bilo v Jeruzalemu ob tistem 
času, ko je Tit, sin rimskega cesarja Vespazijana, to mesto obsedal. 
Bili so namreč ravno velikonočni časi, ko so morali po postavi vsi 
Judje od vseh strani k praznikom v mesto priti. Zgodovinar Jožef 
Flavij, ki je bil tudi ravno pri tej priložnosti v Jeruzalemu, pripo-
veduje, da samih bogatih Judov je bilo 270.000 pričujočih brez 
ubozih. Kdo bi bil mogel toliko ljudi premagati, ako bi bili le 
edini ostali in se branili? Pa — namesti, da bi se bili branili, 
sami med seboj so se spuntali in morili. V treh dnevih so rimski 
vojaki celo mesto z visokim in terdnim zidom obdali, da nobeden 
iz mesta ni mogel. Zaperti so bili, kakor hudodelniki v ječi. Ka-
kor je bil Kristus sam poprej prerokoval: „Tvoji sovražniki te bodo 
z nasipom (zidom) obdali, te obsedali in od vseh strani stiskali;" 
tako se je tudi zgodilo. Rimljani so bili le šiba v rokah božjih, s 
ktero je grešnike tepel. 

b) Jeruzalem je bilo najmogočnejše mesto in naj veča terd-
njava po vsej judovski deželi. Obdano je bilo s tremi zidovi. Pervi 
zid je imel 60, drugi tudi 60 in tretji celo 90 stolpov ali turnov. 
Kaki so pa bili ti zidovi? Zidani so bili iz rezanega kamnja. 
Vsak kamen je bil po 20 sežnjev dolg in po 10 sežnjev širok in 
vsak kamen je bil z drugim z železom in s svincem tako zvezan 
in zvarjen, kakor da bi bilo vse zraščeno, vse ena sama živa skala. 
In glejte v šestih mescih od 14. aprila do 8. septembra je bilo vse 
to razdjano! Spolnilo se je Jezusovo prerokovanje: „Kamna na 
kamnu ne bodo pustili." 

c) Kaj pa veliki tempelj? Da niso vsaj tempeljnu prizanesli? 
Judje so se pač na-nj zanašali, kakor jim je že prerok Jeremija, 



291 

očital: »Tempelj Gospodov, tempelj Gospodov, tempelj Gospodov, je 
to!" Mislili so, da Bog tempeljna nikdar zapustil ne bo, da ž njim 
bo tudi mesto obvaroval. Pa sveti tempelj ni mogel judovskih hu-
dobij pokriti ali opravičiti. Še bolj je Bog grešno ljudstvo kaznoval 
s tem, da jim je še tempelj razdjal, kterega so tolikokrat oskru-
njevali. Tit je bil sicer svojim vojakom ukazal, naj tempeljnu pri-
zanesejo, pa ko se je pročobernil, je lahkomišljen vojak ogenj ver-
gel skoz zlato okno v pozlačeni tempelj, da je koj na enkrat v pla-
menu bil, kakor da bi ga bila jeza božja zažgala. »Gasite ogenj, 
rešite tempelj!" vpije zmešano ljudstvo, pa vse prepozno, vse zastonj. 
Tudi tukaj so se spolnile Jezusove besede: »Kamna na kamnu ne 
bodo pustili." Tako je bilo pokončano mesto in tempelj in vse, 
toliko tavžent ljudi, tako terdno zidovje in tako svet tempelj, — vse 
ni moglo jeze Gospodove vstaviti in ne odverniti. 

Kako nespametno deia pregrešni svet, ki se grešiti ne boji! 
Naj bo še toliko grešnikov, Bog vseh lahko premaga, kakor enega; 
naj si le bodo mladi, naj si bodo močni ali bogati; Bog, ki jim 
je dal zdravje, moč in dobrote, vse jim bo zopet vzel. Sama vera 
jim ne bo nič pomagala, še odvzeta jim bo, kakor Judom njih tempelj. 

2. Zakaj pa je Bog Jeruzalem razdjal? Gospod Jezus nam v 
danešnjem sv. evangeliju sam na to odgovarja, ko temu mestu 
pravi: zato, »ker nisi spoznalo časa svojega obiskovanja"; to je: vaš 
Mesija je k vam prišel in vi ga niste hotli spoznati, niste mu 
hotli verovati; zavergli ste ga, od sebe pahnili in preganjali ter še 
ta teden ga boste križali. Bog je hotel nad Jeruzalemom le svojo 
nezmerno pravičnost pokazati. Judom se je to zgodilo, kar jim je 
bil Jezus že poprej povedal rekoč: »S tisto mero, s ktero vi dru-
žim merite, s tisto bodo tudi drugi vam merili." Kakor so oni 
Jezusa stiskali, tako jih bo Jezus stiskal. Primerjajmo terpljenje 
Judov z onim, kar je terpel Jezus Kristus. Kako si je oboje podobno! 

Jezus je začel ierpeti veliki četertek, in ravno tisti dan so 
Rimljani Jeruzalem napadli. Vjeli so bili Judje Jezusa na oljski 
gori, in ravno tam je bil Tit svoje vojake v tabor postavil. Vpili so 
Judje pred Pilatom: »Križaj! križaj ga!" Rimljani so Judom kri-
žanje oblino povernili, ker vsak dan so jih več kakor po pet sto 
križali, tako da na zadnje je že lesa in prostora za križe pri-
manjkovalo. Judje so morali med tem svoje brate gledati, ko so 
jih križali, in marsikteri, ki je Jezusa 87 let poprej križal, kri-
žan je bil zdaj sam. Kakor si kdo postelje, tako spi. — Judje so 
Jezusa napajali s kiselcem in grenkim žolčem in Bog jih je zdaj 
z lakoto vdaril, da so po cestah umirali kakor muhe. Skoz ene 
mestne vrata so nesli v šestih mescih 15.000 merličev, ki so bili 
lakote umerli. Imenitni Judje, ki so se bili Rimljanom vdali, po-
vedali so, da 600.000 merličev je bilo čez mestno obzidje verženih, 
brez tistih, ki so bili v mestu pokopani. Tit, ki je vse te tako 
žalostne reči gledal, klical je Boga na pričo, da ni on take nadloge 

1 * 



292 

kriv, ampak da je perst božji, šiba božja je to. Judje so jedli seno, 
slamo, in še celo usnje in jermenje. Neka imenitna žlahtna gospa 
je lastnega otroka skuhala in snedla. Kaj so pa morale še le 
ubožne žene s svojimi otroci storiti! Glejte že spet se je spolnila 
beseda Jezusa, ktero je bil nekim ženam rekel, kedar so ga k smerti 
peljali: „0 ve hčere Jeruzalemske! nikar se toliko ne jokajte čez 
mene, ampak jokajte se veliko več same čez sebe in čez svoje 
otroke; ker glejte prišel bo čas, da se bo reklo: srečne so nerodo-
vitne, srečne persi, ki niso dojile." — Ravno kakor so Judje Je-
zusa, začetek vsega življenja, umorili in so upili: »Njegova kri naj 
pride čez nas in čez naše otroke," tako se jim je zgodilo; Rimljani 
so jih morili, da 110.000 jih je bilo v malo dnevih pomorjenih. 
— Kristus je bil za 30 srebernikov Judom v smert prodan, za 
majhen denar so bili Judje v sužnost prodani, kar jih ni bila smert 
pobrala. — Kakor so bili po Jezusovi smerti aposteljne po vsem 
svetu razpodili, tako so zdaj tudi oni po vsem svetu raztrešeni, 
brez kralja, brez domovine, brez tempeljna. Tako je Bog svojo 
pravičnost nad Judi pokazal, ker so njegovega Sina zavergli. Kako 
se bo pa še le kristijanom godilo, ki sicer še verujejo, da je on 
pravi Bog, pa ga vendar prav ne častijo in ga vedno z grehi kri-
žajo? Kako se bo godilo? Okoli sebe poglejmo posebno v seda-
njih žalostnih časih; poglejmo, kaka se po svetu godi! In zakaj 
to? Ah grešili smo, silno smo grešili! in vendar nobeden ne po-
misli, poboljšati življenje svoje! 

3. Kakor je Bog pri razdjanju Jeruzalema pokazal svojo brez-
končno pravičnost, pokazal, je tudi svojo nezapopadljivo dobrotljivost. 
Res je , da terdo je kaznoval to mesto, ker je bilo njegovega Sina 
umorilo; pa kaznoval ga je še le potem, ko ga je večkrat poprej 
svaril in opominjal; — ga je kaznoval z velikim pomilovanjem; — 
pa kaznoval ga je še le potem, ko mu je dolgo dolgo prizanašal. 

a) Prerok Daniel je živel nekaj pet sto let pred Kristusovim 
rojstvom. Po božjem razodenju je pa tako prerokoval: »Mesija bo 
umorjen in lastno ljudstvo ga bo zatajilo! Zato bo prišel vojvoda, 
ki bo s svojo vojsko mesto in tempelj razdjal; konec vojske bo 
razdjanje in razdjanje bo terpelo do konca sveta." Ako bi se bili 
Judje tega svarjenja deržali, Jezusa ne bi bili križali. Kolikokrat 
jim je tudi sam pravil, da jih bo Bog zavergel, ako v njega ne 
verujejo? Kako jih je mogel še bolj očitno opominjati, kakor kar 
je v danešnjem svetem evangeliju storil, rekoč: »Prišli bojo dnevi 
nad tebe, da -te bodo tvoji sovražniki obdali z nasipom, te oblegli 
in stiskali od vseh strani. In bodo na tla pomendrali tebe in tvoje 
otroke v tebi, in ne bodo pustili v tebi kamna na kamnu, zato ker 
nisi spoznalo časa svojega obiskovanja." Kdo zamore svoje nepo-
korne otroke bolj ljubeznjivo, bolj prijazno in krepko svariti, kakor 
je Gospod Jezus terdovratne Jude svaril? Do lepega opominovanja 
oterpnjeno serce imeti, je pa greh v svetega Duha, ki nikdar brez 



293 

kazni ostal ne bo in ostati ne more. To vidimo že pri vesoljnem 
potopu, pri Sodomi in Gomori, pri izraeljskem ljudstvu v puščavi, 
vidimo pri razdjanju Jeruzalema, vidimo še dandanešnji pogosto, 
in vendar čuda nihče se tega k sercu ne jemlje! 

b) Ali se je pa Bog veselil, kedar je hudobno ljudstvo kazno-
val, zato ker ni hotlo njegovega svarjenja poslušati! O kratko in 
nikakor ne! Nobeden oče se ne veseli, kedar mora nepokornega 
otroka tepsti. »Kakor resnično živim, govori Gospod, jaz nočem 
smerti grešnikove, ampak da se spreoberne od svoje poti in živi." 
Ah naš Jezus se pri poginu Jeruzalema ni smejal, kakor se sme-
jijo nekteri ljudje pri nesreči svojih sovražnikov, ki pravijo: prav se 
mu godi; ker mi je to in uno krivico storil, zdaj ga je zadela 
šiba božja . . . „On je mesto pogledal in se milo razjokal nad 
njim." Njegova lastna smert ga ni tako žalila, kakor pogin judov-
skega ljudstva. „Ne jokajte se čez mene, ampak čez sebe in čez 
svoje otroke." Ali ni to dobrotljivost, če kdo tako serčno svoje 
sovražnike pomiluje, kedar se jim slabo godi? Kdor se pri ne-
sreči svojega bližnjega veseli, silno greši in je le po imenu kristijan. 

c) Bog pa Judov ni hitro kaznoval, potem ko so bili Jezusa 
križali. Čakal je še, da bi se spreobernili. Od Jezusovega terp-
ljenja do razdjanja Jeruzalema je minulo celih 37 let. Ta čas bi 
se bili lahko poboljšali in spokorili, ker slišali so pridiganje apostelj-
nov in videli so njih čudeže. Nekterih je bila res milost božja za-
dela, da so svojo slepoto spoznali in božja previdnost jih je goto-
vega pogubljenja rešila. Ali je mogel Bog s tako terdovratnim 
ljudstvom več poterpljenja imeti, ga še dalje čakati in svariti, mu 
še večih dobrot skazovati ? Menim , da ne in nobeden tega tirjal 
ne bo. Tukaj se že vidi, da Bog je tudi do grešnika dobrotljiv. 
Tudi kedar kaznuje ljubeznjivo kaznuje. Bog človeku veliko več v 
zveličanje stori, kakor je vreden. Toliko bolj je človek milovanja 
vreden, da svojih dolžnost ne spolnuje in dobrotljivost božjo v lastno 
pogubljenje obrača. 

Judje glasu božjega niso poslušali, terdovratno so grešili; 
zato jih je pa tudi roka Gospodova terdo zadela, ktero še zdaj terdo 
občutijo in jo bodo občutili, dokler bo večnost terpela. 

Sklep . 

Mi pa, predragi! mi nočemo biti tako nespametni. Nesreča, 
škoda druzih naj nas zmodri. Iz razdjanja Jeruzalema to je: iz 
danešnjega premišljevanja se hočemo učiti. Zanaprej se hočemo 
vsakega greha varovati, ker Bog ne zasluži, da bi ga z grehom ža-
lili. Če je pa kdo grešil, naj se hitro poboljša, da ga jeza Go-
spodova zadela ne bo, ker Bog terdovratne grešnike strahuje. Terdo-
vratno v nepokori ostati to je greh v svetega Duha. Grehi v sve-
tega Duha se pa težko odpustijo, ne na tem niti na unem svetu. 



294 

Bog je svet, zato greh sovraži. Bog je vsemogočen, zatorej zamore 
greh kaznovati. Bog je res milostljiv in dolgo prizanaša, pa je 
tudi, pravičen, mora greh kaznovati. Varujmo se greha, da duše 
ne pogubimo, ampak jo večno zveličamo! Amen. 

Pridiga za X . pobinkoštiio 
nedeljo. 

(Stan prevzetnega in ponižnega; gov, T. Zupan,) 

„Povem vam, ta je šel opravičen v 
svojo hišo, uni pa ne." Luk. 18, 14. 

V v o d . 

Dva človeka nam stavi pred oči danešnje sv. evangelije, eden 
je farizej,  eden cestninar. Farizej je izmed tistih ljudi, ki so o 
Kristusovem času posebno vero si osnovali in od začetka res mar-
sikaj pametnega učili. Pozneje pa so zašli in veliko vraž imeli. Na 
zadnje je bila vsa njihova vera v tem, da so z žnabli častili Boga 
in njihovo serce ni nič vedelo o tem. Znali so se farizeji  ljudstvu 
hliniti, toraj so pri njem veliko veljali. Ravno tak, ko so bili fa-
rizeji sploh, je tudi danešnji evangeljski farizej.  Cestninar pa je 
človek, ki cesarsko cestnino pobira — davek, toraj že zavoljo tega 
ljudstvu ni priljubljen. 

Sv. evangelije pripoveduje, kako prideta ta dva v tempelj in 
kako moli eden in drugi. Iz njune molitve spoznamo, da je cestni-
nar ponižen, in farizej  silno prevzeten. 

Tudi mi vsi smo ali ponižni ali prevzetni. Nepopačeni smo, 
če smo ponižni. Nekteri pa nismo taki. In to je prišlo morebiti 
od tod: Koj, ko smo se začeli zavedati, ko smo bili majheni otroci, 
hvalila nas je naša okoliščina — stariši in drugi — in to vam je 
bilo všeč; s tim se je zasajevala prevzetnost v naše serce. Ko smo 
odrastli, učili smo se dobro ali pa so se druge naše bolje lastnosti 
poiskale in hvalile: to nam je bilo zopet všeč, in vterjena je bila 
v nas prevzetnost, tako da smo druge, ki so se slabše učili, ali 
niso imeli tega in unega, kar mi, zaničevali. Prišli smo pozneje 
morebiti do premoženja in ne moremo si skoraj misliti, da bi tudi 
taki, ki nimajo denarja, mogli veljati toliko, kakor mi. Vgnjezdila 
se je v nas ošabnost, prevzetnost, da sami ne vemo kako. 

Ker je temu res tako, prav bo, da premišljujemo danes v pervo: 

I. žalostni stan o š a b n e g a f a r i z e j a ,  in v drugo 



295 

II. p o n i ž n e g a c e s t n i n a r j a v e s e l i stan. 
Naj vam bo to premišljevanje po milosti Božji v tečen poduk. 

Preden začnem, prosim pripravite se! 

I. d e I. 
Kaj je človek? Kaj je najbolji človek, da bi se hvalil! Ven-

dar pa, če bi pogledali po vesoljnem svetu, videli bi milijone ljudi, 
ki so zmiraj s seboj zadovoljni; mislijo namreč, da so pravični, in 
morebiti še zaničljivo pogledujejo na druge. Za vse te je podučilna 
prilika danešnjega svetega evangelija: „Dva človeka sta šla, pravi 
Jezus, gori v tempelj molit; eden je bil farizej,  eden cestninar." 

Poglejmo najpred farizeja. 
Farizej stoji in moli: „Bog, zahvalim te, da nisem kakor 

drugi ljudje: razbojnik, krivičen, prešestnik ali kakor ta cestninar. 
Dvakrat v teden se postim in desetino dajem od vsega, kar imam." 

Farizej toraj se vstavi mogočno tje pred Boga in misli mo-
liti. Moliti pa se pravi, duha povzdigovati k Bogu. Kako farizej 
povzdiguje k Bogu duha? Glejte, ne povzdiguje ga k Bogu, ampak 
k sebi, vtaplja ga v sebe. „Bog! nisem tak kakor drugi ljudje, 
zato te zahvalim." Boga prav za prav ne hvali, ampak le sebe 
povišuje s to hvalo. Zakaj pa to, bote prašali? „Zato, ker ni raz-
bojnik, krivičen in prešestnik ni." Da le to ni, zdi se mu že dosti. 
Dalje govori: »Dvakrat v tednu se postim in dajem desetino od 
vsega, kar imam." To so res dobra dela, pa pri farizeji  so le zu-
nanja dela; kje je pri njem ljubezen, kje usmiljenje, kje odpust-
Ijivo serce? In tako terdo se posti farizej,  zakaj vendar? Zato, 
ker je bila to sploh navada farizejem — da bi ga namreč ljudje 
videli in hvalili njegov ostri post. Danešnji farizej  si misli Boga 
samo zato, da bi hvalo njegovo poslušal; ljudje so mu pa le zato, 
da zaničljivo na-nje pogleduje; farizej  sam je zadovoljen s tim, da 
ni kakor drugi ljudje: razbojnik, krivičnež ali kakor je ta cestninar. 

Bog vedi, ali so še taki prevzetni molilci — farizeju  podobni 
— na zemlji? O, še jih je! kristijani tudi so; v cerkev hodijo, 
pa se vstavijo tje, da bi jih gledali ljudje in hvalili; lepo naprav-
ljeni se sramujejo revnih in z zaničevanjem pogledujejo take, ki so 
se kedaj kaj pregrešili, čeravno delajo pokoro sedaj. Morebiti se 
taki kristijani tudi hvalijo s tim, da niso razbojniki in krivični. 
Pa kako malo je še to, če niso razbojniki in krivični, in kako kmalo 
bili bi morebiti kaj tacega postali, če bi jih dobra mati v mladosti 
ne bili na boljo plat obernili in priporočevali takrat še varstvu vse-
gamogočnega Boga. Ce pa poprašamo takih kristijanov, kako je 
kaj ž njihovo ljubeznijo do Boga, z usmiljenjem njihovim — ali 
niso morebiti nevoščljivi, ali se morebiti celo veselč tuje nesreče — 
zarudeli bodo težko če ne in nič odgovorili, ker vsem nam je pač 
znano, da človek je lahko velik grešnik, čeravno ni razbojnik in 



296 

krivičnik. Morebiti se taki prevzetni molilci res tudi postijo dva-
krat v tednu. Prašam pa, ali se postijo tudi z očmi, ušesmi in z 
jezikom: da ne gledajo, poslušajo in ne govore, kar je nepotrebno. 
Morebiti toraj taki prevzetni molilci še tega niso v stanu pokazati, 
kar vidimo danes nad farizejem v tempeljnu. — Ali pa so premožni, 
bolj znajdeni kot drugi in se bahajo s svojim premoženjem in znaj-
denostjo, z darovi, ki jim jih je le Bog dal ter menijo, da so zato 
kaj bolj i memo druzih. S tim se pa še farizej  ne hvali in taki 
ljudje bili bi še slabeji od farizeja,  ki nam ga danešnje sv. evan-
gelije popisuje. Toda še taki ljudje so pod solncem in so kerščeni 
kristijanje, ki se ne morejo ne s postom in ne s premoženjem po-
vzdigovati ; taki si toraj štejejo — komaj si upam izgovoriti — 
svoje grehe v čast. „Sram jih je," po besedah velikega cerkvenega 
učenika Avguština, „da bi tudi oni ne bi mogli biti tako nesramni, 
kakor so krog njih nekteri ljudje." Kak tak revež se torej svojih 
grehov hvali, da je nedolžnost zapeljeval; pripoveduje očitno ljudem, 
kako je pregrešno jedel in pil; kako umetno goljufoval. 

Taki prevzetni ljudje so toraj na zemlji in so kristijani! Kako 
so kaj proti Bogu? »Prevzetnim se Bog ustavlja," pravi sv. pismo 
od njih. Bog ni, da bi zunanja stran ga slepila; lepo pobeljeni 
grobi so prevzetneži, od znotraj pa jih je prah in gnjiloba: to vse 
gleda Vsegavidni. 

Toda s tim ni še vse povedano o napuhu. Napuh je tako 
ostuden, da ga ni namreč greha, ki ne bi — kakor iz rodovitne 
strupene korenine — izviral iz napuha. Kdor je visok, krega se 
rad, polno sovražnikov toraj ima! Hišnega miru pri prevzetnih ni. 
Prevzetnemu se tudi nobeden ne smili, ker ljudi komaj za ljudi 
ima. Besničnih prijateljev nima prevzetni, ampak take, ki se mu 
hlinijo in ga še bolj pokopujejo v nesrečo. Tihega in mirnega živ-
ljenja, čistega serca v sebi prevzetni ne pozna! 

Slišali smo, da se Bog prevzetnemu ustavlja, da ga zaverže 
že tukaj. Toda zaveržen je tudi skoraj gotovo za unkraj; za-nj ni 
veliko upanja večnega življenja. Naj veča nesreča, v ktero pahne 
prevzetnost človeka, je namreč zaslepljenje samega sebe in nespo-
kornost do konca. Prevzetnež misli, da je najbolji izmed vseh 
ljudi; toraj si ne izprašuje vesti in sebe ne pozna. Če mu pa kdo 
grehe njegove očita, jezi se in misli, da je ta, ki ga skuša spre-
oberniti, njegov sovražnik. Svarjenje in kazen prevzetnika žalita in 
ga ne poboljšata. Pravemu prijatelju, ki ga pa skoraj komaj najde, 
ne pove svojih grešnih dejanj; poišče si le takih, ki pri vsakem 
njegovem dejanji, naj bo dobro ali ne, pravijo: „Prav si storil!" 
To torej, da prevzetnež oterpnjen ostane v svoji prevzetnosti do 
konca, da svojega nesrečnega stanu še spoznati ne more, — to je 
najhujše vsega hudega pri njem. 



297 

Prežalosten je stan vsakega prevzetnega; naša prošnja pa je 
le, da bi usmiljeni Gospod z enim samim pogledom obernil se do 
vsakega tacega ter ga obsijal z milostjo svojo. 

II. del. 
Glejmo drugič na cestninarja. 
Danešnje sv. evangelije pripoveduje o njem: »da je od daleč 

stal in še oči ni hotel proti nebu povzdigniti; temuč terkal je na 
svoje persi, rekoč: Bog bodi meni grešniku milostiv!" 

To je vse drugače govorjenje, kot farizejevo.  Cestninar spozna 
svoj greh, in sram ga je, zato ne ve druzega nič govoriti, kot da 
je grešnik. Če toraj cestninar dosedanje življenje z boljim hoče na-
domestiti, ali Bog ne bo z dopadanjem na-nj pogledal in mu od-
pustil dolge? O, Bog bo to storil, ker pisano je v danešnjem sv. 
evangeliji: „Povem vam, ta je šel opravičen v svojo hišo, uni pa 
ne." Obupati nam toraj ni, ko bi bili grešniki; še le upati smemo, 
če imamo skesano serce, kot ga je cestninar imel. 

Pa ne samo če smo grešniki, je treba, da se ponižujemo; tudi 
sicer, če smo v milosti Božji, če hočemo biti Božji prijatelji v vsem 
življenji, treba je, da ves napuh, da najmanje prevzetno nagnjenje 
popustimo in smo ponižni, »iz serca ponižni", kakor naš Gospod. 

Ponižni pa smo, če smo prepričani, da nič, kar imamo, ni 
našega, ampak da smo prejeli vse po neskončni milosti Božji; da 
imamo sebe kot, »nevredne hlapce" in ga ne iščemo druzega, kot 
časti Božje. 

O napuhu sv. pismo govori: »Prevzetnim se Bog ustavlja." 
Kaj o ponižnosti pravi ? »Ponižnim daje svojo milost;" in res kako 
dobro de našim očem, le pogledati tacega ponižnega človeka! Vse, 
kar ima lepega, zdi se mu, kakor da bi ne imel; vse, kar velikega 
stori, zdi se mu, kakor da bi ne storil, saj ne vč levica tega, kar 
je dala desnica. Kako ljubeznjiv pogled nam je, ko vidimo nedolžno 
dušo ponižno klečati pred Božjim veličastvom; kako ljubeznjiv po-
gled, ko vidimo zarudeti obličje ponižnega nedolžnega, ko ga je kdo 
pohvalil! 

Iz napuha izvirajo vse pregrehe; tako tudi iz nasprotne po-
nižnosti vse lepe čednosti. Ponižni je ubogljiv, svoje volje nič nima, 
kar se mu reče, stori. Če ga svet ne pozna, ponižni ne žaluje, še 
Zveličarja svet ni poznal, misli; in boljega kot Zveličar moj ne 
morem pričakovati. Ponižni ne sodi bližnjih hudo, ampak se raje 
ozira na svoje slabosti; pravica in resnica ste mu velike veljave. 

Težko se spreoberne prevzetni, slišali smo; kaj pa iz serca po-
nižnega v prihodnosti čaka? O tem na koncu govori danešnje sv, 
evangelije ter pravi: »Zakaj vsak, ki se povišuje, bo ponižan; kdor 
se pa ponižuje bo povišan." Ponižnega bo toraj Bog povzdignil. V 
njem že tukaj, kot v svojem tempeljnu, Bog stanuje in tam v 



298 

lepšem življenji ga bo večno poveličal. Pa tudi na zemlji že ga 
bodo marsikteri dobri poviševali: saj je tako mil, ljubeznjiv in 
prijazen, da ga še sovražniki ne morejo černiti, ker bi jim nobeden 
ne verjel. In če bi ga svet tudi ne spoznal, ali ne bi ponižni sam 
v svojih persih nosil mirnih nebes ? 

Vam vsem toraj, ki ste videli, kak revež je prevzetnež, zdi 
se nasprotna podoba ponižnega prav prijazna; ponižni je prav lepa, 
žlahtna duša. 

Sk lep . 
• 

Preden končam, naj povem še priležno dogodbico iz življenja 
svetnikov. Sv. Ignacij je nekdaj obiskal svete kraje, mesto Jeruza-
lem. Meni se verniti v domovino nazaj. Ob kraji morja stojite 
barki, ki ste obe namenjeni proti Laškemu domu. Ena teh je bila 
velikanska, lepa in še nova, druga pa še manja in se je videla zelo 
stara in perhla. Sv. Ignacij bi se bil se ve raje na bolj gotovo 
veliko vsedel. Poveljnik barkin vendar ga va-njo vzeti noče. Svet-
nikom ni treba bark, kakor drugim grešnim ljudem; oni gredd 
lahko po morji kot po terdih tleh, ali pa položi plašč na morje, 
kot Rajmund Penafortski  nekdaj, in so kakor v čolnu: tako zanič-
ljivo beseduje poveljnik. Ignacij se mora na nevarno starikasto 
barko vsesti. In glejte, ta revna barčica pride do svojega cilja; 
velikanska barka bogatega Benečana pa se na morji ob skale raz-
bije. Tacih čudežnih prigodeb, ljubi moji, življenje več pozna. 

Velikanska barka nam je tukaj podoba farizejeva;  revna mala 
cestninarjeva podoba. Oholi farizej  ni dosegel svojega cilja, dosegel 
pa ga je revni cestninar. Iz Gospodovih ust mu namreč velja za-
terdilo: „ PoVem vam, ta je šel opravičen iz tempelj na." 

V tempelj pride z mogočno, hojo farizej,  stoji tam in se hvali, 
hvalijo ga tudi njegovi prilizovalci; cestninar stoji ob vratih; mar-
sikteri, ki memo njega stopa, posmehuje se mu morebiti, ali vsaj 
nobeden se na-nj ne ozira. 

Dragi moji! kterega teh dveh pa bomo posnemali mi; ali 
prevzetneža, ali iz serca ponižnega ? Vsi, vidim, da odgovarjate v 
duhu: Ne prevzetnega — posnemali bomo iz serca ponižnega. Hvala 
vam za ta sklep. Zgodi naj se, kakor pravite! Amen. 



299 

Pridiga za veliki Šmarin. 
(Marijna smert in njeno vnebovzetje; gov. P, T.) 

„Marija je najboljši del izvolila, kteri jej 
ne bo odvzet." Luk. 10, 42. 

V vod. 

Prerok Izaija (63.) prerokuje in pravi: „Angelji v nebesih bi 
se neizrečeno čudili, ko bi vidili Kristusa, Sina božjega, ki je člo-
vek postal, vsega kervavega, s škerlatnim plajščem ogernjenega; 
zavzeli bi se in rekli: Kdo je ta, ki pride iz dežele Edomske? Po 
čemu ima rudeče oblačilo?" In če bi na to, pravi David (Ps. 63.) 
angelji vidili, kako Kristus na dan svojega poveličanja tako čudno 
in veličastno v nebesa gre, spet bi se čudili in rekli: ,,Kdo je ta 
kralj, ki tolikanj veličasten in lep vhod ima?" 

Pa poslušajte, kristijani! tudi na današnji dan so se angelji 
čudili in stermeli, ko so vidili, kako veličastno je bila preblažena 
Devica Marija v nebesa vzeta, ter so vpraševali in rekli: „Ktera je 
ta?" (Cant. 6.) in so se čudili, ko so vidili, da je hči večnega Očeta, 
mati Sina, in nevesta sv. Duha, je kraljica nebes in zemlje in so 
rekli: „Odprite duri in vrata vse!" 

In ker ravno danes obhajamo spomin Marijinega častitega 
vnebovzetja; bomo zdaj v svojo podbudo premišljevali Marijino 
smert in Marijino vnebovzetje po duhu svete cerkve. Premišljevali 
bomo najpredMarijino s m e r t , in potemMarijno vnebo -
v z e t j e . 

Pridno poslušajte, in bom začel v imenu Jezusovem, in v veče 
počeščenje Marije! 

R a z l a g a . 
1. N a j p o p r e j bomo p r e m i š l j e v a l i M a r i j i n o 

smert . Smert nam se po navadi strašna zdi, in sicer zavoljo teh 
treh reči: 

a) Z a t o , ko se pek la b o j i m o . Prerok Zofonija  (1, 15.) 
pravi, da je smert „dan tamot." In prav ima prerok, ki jo tako 
pove. Umirajočemu se oči stamne, in nič več ne razloči okoli sto-
ječih, in na posled mu luč oči popolnoma ugasne, in oči se zatis-
nejo in zapr<5. Vendar-le nam ne gre o naši smerti vsa luč pod 
zlo. Kedar solnce na večer zaide za gore, tedaj se sicer pri nas 
stamni; toda s tim, da je mi nimamo, solnčne svitlobe še ni konec; 



300 

le v drugi kraj se je premaknila. Ravno taka je o naši smerti s 
telesno in duhovno svitlobo. Telesna luč nam vgasne o smertni uri, 
duhovna luč pa še le prav svetiti začne v naši duši. To je: v 
smertni uri vidi naša duša vse grehe, ki smo jih doprinesli od 
otročjih let do sedajne dobe z mislimi in željami, besedami in dja-
njem ali zamudo dobrega, vidi razločno kot o belem dnevu. Misel 
na vse to nam dela smert strašno. »Oh, pravi marsikteri človek 
na smertni postelji, saj bi rad umeri, ko bi bil Bogu zvestejši slu-
žil; in ko bi za gotovo vedel, da mi je Bog vse odpustil; in da ne 
bom pogubljen." To ni prazen strah. Kaj čuda, da je že pre-
mnogo ljudi vse to premišljevaje strepetalo in obupalo. Celo ne-
kterim svetnikom so take misli strah in trepet narejale na smertni 
postelji. Job nam sam pove, da ga je strah pred smertjo vsega 
omamil. 

Toda z Marijo, prečisto Devico, ni bilo tako. Od mladih nog 
je živela pobožno in sveto; bila je zgled vseh čednost; bila čisto 
zerkalo vsem ljudem. Po božjih zapovedih je obravnovala vse svoje 
djanje in nehanje. Boga je ljubila iz celega serca. Kar je Bogu 
dopadlo, storila; kar.po njegovi volji ni bilo, opustila je. Nje živ-
ljenje bilo je vse polno dobrih del. Le trenutljeja ni zamudila, o 
kterem bi kaj dobrega ne bila storila. Sv. Tomaž pravi, da je v 
dobrih delih vse druge svetnike prekosila. Tudi bližnjemu je bila 
iz serca dobra. Vsakemu človeku je bila prijazna, do vseh pri-
ljudna, vsem radodarna. S svojim revnim stanom bila je zado-
voljna; v vseh nadlogah vsa vdana v sveto božjo voljo. Toraj pa 
je šla tudi vsa sveta, vsa čista na duši in telesu iz tega sveta, ka-
kor je že tudi čista in sveta na ta svet prišla. Svojo nedolžnost je 
ohranila ves čas življenja neoskrunjeno, podobno lepi, beli liliji. 

b) Nadalje se ljudem smert strašna in težavna vidi tudi za-
voljo tega, ko mora č l o v e k o l o č i t v i iz t e g a sveta 
z a p u s t i t i vse , kar g l e š t a i n i m a . Staršem na primero 
vpada serce, ko morajo otroke zapustiti; otrokom se stoži, ko mo-
rajo od staršev se ločiti. Zakonskim, ki v miru žive in v ljubezni, 
se močno vžali, če jih ima smert vsak sebi spraviti. Prijatelja serce 
boli, kedar ljubljenega svojega prijatelja zapusti. Posvetni ljudje, 
ki so se vdali posvetni slasti, žalujejo, ko vidijo, da ne bodo nič 
več ne vživali posvetnih dobrot, in jih bodo mogli zamenjati zd, 
večno terpljenje. Lakomnikom se milo in hudo stori, ko morajo 
denar in posvetno blago, svojega boga, zapustiti, ter drugim 
prepustiti. 

Prečisti Devici Mariji pa smert strašna in grozepolna ni bila. 
Marija svojega serca ni nikdar navezovala na svet in na časne reči, 
ampak le na Boga in na večne reči. Jezus pravi: »Kjer je naš 
zaklad, tam je tudi naše serce." (Mat. 6, 21.) Marijin zaklad bil 
je v nebesih; zato je bilo tudi nje serce vedno navzgor obernjeno. 
Staršev ni več imela. Jožef,  nje ženin je bil že davno poprej šel 



301 

iz tega sveta. Jezus, nje Sin, šel je že pred njo v nebesa. Lahko je 
polna tolažbe rekla s svojim božjim Sinom: »Dopolnjeno je!" (Joan. 
19, 30.) in to tem ložej, ker je celih 72 let na vso moč Bogu slu-
žila. Lahko je rekla: Nadjam se, da je moje ravnanje po volji 
mojega nebeškega Očeta dopolnjeno, in da sem si toraj nebesa za-
služila. — 

c) Tretjič nam se smert strašna, grenka in britka vidi za-
v o l j o m n o g i h b o l e č i n , ki m e n i m o , da č l o v e k a na-
p a d a j o o smertni uri. In res morajo ne le grešniki, ampak tudi 
pravični večidel mnogo bolečin preterpeti o smertni uri. Le pre-
mislite kakšne strašne muke so morali preterpeti sveti mučenci, 
mnogi spoznovalci, mnoge device in veliko drugih, preden so skle-
nili! In kakošne nepopisljive bolečine si ni prestal Kristus sam, 
preden je umeri! 

Preblažena devica Marija pa je umerla brez bolečin; ni je 
bilo slišati tožbe iz njenih ust; oči se jej ne skale, lica ne zabledš, 
menil bi bil, da je zaspala, nikar pa umerla. Umerla je tako rekoč 
spred svetega hrepenenja, da skorej vidi svojega božjega Sina, nikar 
pa spred starosti in slabosti: Kakor je presveta devica svojega 
božjega Sina brez bolečine povila, tako je tudi brez bolečine skle-
nila. Greha ni bila deležna, toraj jej tudi kazen greha ni bila v 
del in je tudi kazen za greh ni zadela. (Sap. 3, 1.) 

Poglejte, kristijani moji! kako mirne in srečne smerti je Ma-
rija umerla! Saj je ni slajše, mirniše in srečniše smerti, kakor je 
smert brez strahu, smert brez žalosti, smert brez bolečin! 

Ne dvomim, ampak zvest sem si, da si tudi mi vsi želimo, 
umreti enkrat tudi tako sladko in mirno in srečno. Tudi mi za-
moremo vsi srečno skleniti z božjo pomočjo, da si le prizadevamo, 
tako pobožno in bogaboječe živeti, kakor je Marija živela. »Kdor 
se Gospoda boji, on je srečen na zadnje," pravi sv. Duh. (Sir. 1, 13.) 
»Vsakemu bo poplačal, kar si je zaslužil." (Sir. 16, 15.) 

2. In zdaj, ko smo smert Marije premislili, premislimo š e 
n je č u d n o v n e b o v z e t j e . 

Na danešnji dan, veseli dan Marijinega vnebovzetja, je bilo 
veselje in radost v nebesih in na zemlji. Marija namreč je bila 
v e l i č a s t n a v g r o b u , v e l i č a s t n a na potu v nebesa, 
v e l i č a s t n a o s v o j e m p r i h o d u v nebesa. 

a) Marija je bila veličastna v grobu. Prerok Izaija (11, 10.) 
prerokuje od Jezusovega groba in pravi: »Veličasten bo njegov grob". 
Ravno to smemo reči od groba najsvetejše device. Pripovedujejo, 
da je Marija ravno tedaj umerla, ko so se bili aposteljni po vsem svetu 
razkropljeni spet enkrat v Judeji sešli. Marijino mertvo telo tedaj 
pokopljejo apostelni na Getzemanskem vertu in čujejo pri grobu v 
pobožnih molitvah. Tri dni po pokopu pride tudi sv. apostelj Tomaž, 
in ko želi, še enkrat viditi telo matere svojega božjega učenika, 
odprd grob, pa Marijinega telesa ondi nič več ne najdejo, ampak 



802 

le rtite, v ktere je bilo telo zavito, in cvetlice, ki so jih k Mariji 
v grob položili. Iz tega sklenejo, da je Bog Marijo v nebesa vzel 
že pred vesoljnim vstajenjem mesa, in so angelji v nebesa nesli 
tudi njeno telo, kjer z dušo vred že zdaj vživa nebeško neizrekljivo 
veselje in sladkost. 

In res, kaj se je pač bolj spodobilo, kakor to, da je Bog telo 
prečiste device, ki ga je sam božji Sin s tim posvetil, da je v njem 
stanoval, in ki je po besedah sv. Avguština bilo ž njim le eno meso, 
trohnobe in gnjilobe obvaroval, in ga nepoškodovanega in nestroh-
ljivega ohranil? Ali bi se bilo pač spodobilo, da bi bilo Marijino 
telo, ki je bilo vedno čisti tempelj sv. Duha, postalo červom v jed ? 
Ali bi Vsemogočni, ki je telesa tolikih svetnikov nepoškodovane 
ohranil, tega tudi svoji materi kraljici vseh svetnikov storil ne bil ? 
Ali ni Bog kar nepoškodovane obvaroval tri bogaboječe mladenče v 
razbeljeni peči, tako da se še njih obleka ni bila nič osmodila ? 
(Dan. 3.) Ali ni Bog sv. Janeza nepokvarjenega ohranil, ko je bil 
veržen v kotel poln razbeljenega olja? Naj molčim od mnogih 
drugih. Ali bi mar ravno tega čudeža nad svojo materjo ne storil? 
Ali bi mar dopustil, da bi ona strohnela ? Tako sklepa sv. Avguštin. 
— Vidite, kristijani moji! tako veličastna je bila Marija, prečista 
devica v grobu. 

b) Marija bila je vsa veličastna tudi na p o t u v nebesa. 
Da to tem ložej zapopademo, spomnimo se na praznični vhod bo-
gaboječe Judite v Betuljsko mesto. Asirski vojvoda in judov ljuti 
sovražnik obleže mesto Betulijo. Ko je bilo mesto sovražnikom že 
skoraj v pesteh, in so se jim hotli mestjani že podati, gre pobožna 
Judita po božjem navdahnjenju s svojimi deklami v asirsko ležišče, 
ravno kakor bi bežeča ondi zavetja iskala. Holofern  jo prijazno 
sprejme; ko se pa močno vpijani, da ob zavednost pride, odbije 
mu Judita ž njegovim lastnim mečem glavo, ter jo da dekli, in 
gre še tisto noč po stranskih potih v mesto, jim kaže Holofernovo 
mertvo glavo, in podbudi mestnjane, naj koj v jutro planejo v so-
vražno ležišče. To se zgodi. Betulija je oteta, in Judi dobe v last 
še vse asirske bogate zaklade. Na to pride Joakim, veliki duhoven, 
iz Jeruzalema v Betulijo z vsemi svojimi svetovalci, Juditi srečo 
voščit, in vsi so jo hvalili in nje čednosti poveličevali. Z enim 
glasom jej pravijo, da ona je Jeruzalem povišala, Izraelce oveselila, 
nje spol olepšala. (Jud. 15, 9.) 

Sklenite zdaj sami, kristijani moji! kako veliko si je bilo še 
le veselje in radost na danešnji dan, ko je Zveličarjeva najsvetejša 
mati veličastno šla v sv. nebesa? Marija, ki je ves svet rešila 
peklenske sužnosti, otela večnega pogubljenja, in zdaj častito šla v 
nebeški Jeruzalem? Naproti jej pridejo nebeške trume angeljske; 
očakov in prerokov častiti zbor, med njimi Adam in Eva in David 
kralj in marternikov izvoljena družba, med njimi Abel, sv. Štefan, 
nedolžni otročiči, svetih žen in spoznovavcev stare zaveze nesošteta 



803 

truma, ki jo zdaj hvalijo svojo, kraljico brez konca in kraja. Naproti 
jej pridejo nje pobožni stariši, Joahim in sv. Ana, ki sta jo izredila 
tolikanj lepo; naproti jej pride sv. Jožef,  nje čestiti ženin, s kterim 
sta v zakonu živela tolikanj sveto. (Cant. cant. 6.) Naproti jej pri-
dejo angelj i in vsi nebeški duhovi in jo veselo spremljajo v nebesa! 

c) Ravno tako veličastno je bila Marija v n e b e s i h spre-
j e ta . Nje božji Sin jo postavi kraljico nebes in zemlje, kraljico 
očakov in prerokov, kraljico aposteljnov in mučencev, kraljico devic 
in spoznovavcev, kraljico vseh svetnikov, kraljico angeljev in vseh 
nebeških duhov. „Nad vse je povzdignjena," pravi sv. Bernard. Pri 
svojem božjem Sinu sedi, in plačilo vživa za vse terpljenje in britkosti, 
ki jih je na ̂ zemlji prebila. 

Sklep . 

Gori v nebesih zdaj Marija prebiva, večno nebeško veličastvo 
vživa. Mi pa se še tukaj na revnem svetu trudimo in potimo. Da 
tukaj srečno sklenemo in srečno tje gori pridemo, posnemajmo 
Marijo, in se lepo nje priprošnji izročujmo, ter recimo: O pre-
srečna devica Marija, in mogočna priprošnica pri Bogu, ki se zdaj 
večnega življenja že veseliš; prosi svojega božjega Sina, da nam na 
strani stoji v vseh dušnih in telesnih nevarnostih, da po tem krat-
kem trudapolnem življenju umerjemo mirne in srečne smerti. To 
ravno je, kar te prosimo, po nauku sv. katoliške cerkve, kolikorkrat 
pravimo: „Sveta Marija, mati božja! prosi za nas, grešnike! zdaj 
in na našo smertno uro." Amen. 

Pridiga za X I . pobinkoštno 
nedeljo. 

(Kar Bog stori, ali pripusti, je prav storjeno; gov. M. T.) 

„Vse je prav storil! Gluhim je dal sli-
šati, in mutastim govoriti." 

Mark. 7, 37. 

V v o d. 

Yse očitno življenje Jezusovo, njegovo djanje in nehanje, za-
znamuje sv. Peter, z malo pa tehtnimi besedami. On pravi, da je 
povsod, koder je hodil, dobrote delil. (Ap. dj. 10, 38.) Zgled in 
pričo tega nam pripoveduje danešnje sv. evangelje. V krajih De-



304 

setomestja, kjer so večidel ajdje prebivali, je Jezus ozdravil gluho-
mutca, da so se mu ušesa odperle, iu se mu odvezale vezi nje-
govega jezika. 

Ljudstvo danes Kristusu zavoljo tega čudeža slavno spričevanje 
daje, da „je vse prav storil." Pa hvala nič ni bila prenapeta, am-
pak popolnoma zaslužena. Zakaj z vsem svojim djanjem in ne-
hanjem Kristus ni druzega iskal, kakor da bi vse ljudi brez raz-
ločka tukaj časno srečne storil, tam pa večno zveličal. Zato jim je 
ozdravljal njih telesne slabosti, ko je slepim dajal gledati, gluhim 
presliševati, mutastim govoriti, hromim hoditi, gobove in vsaktere 
bolnike je ozdravljal, in celo mertvim je dajal življenje. Skerbel 
je pa tudi za njih prihodnjo srečo, oznanovaje jim resnice zveličanja 
in kazaje jim pot proti nebesom. Za teh del voljo pač ljudstvo ni 
moglo drugače reči, kakor da je v resnici vse prav storil. 

Kar je pa Judovsko ljudstvo reklo od del Kristusovih, to 
smemo, ja moramo tudi mi od vsega tega reči, kar Bog gledž na 
nas storja ali pripušča. Vse, karkoli stori ali pripušča, vse je prav 
storjeno. Nobeden mu ne more nikjer v nobeni reči najmanjše 
stvarice očitati; temuč vsi moramo s sercem in z ustmi spoznati: 
„Vse je prav storil!" 

Vendar pa se jih še cel<5 med kristijani ne manjka, ki Božje 
dela in njegove naredbe grajajo, in Boga tako rekoč pred sodbo 
tirjajo, zakaj je to pa to tako, in zakaj ne drugače naredil. Zato 
vam bom danes pokazal, da vse , kar Bog s t o r j a a l i pr i -
p u š č a , j e vse p r a v s t o r j e n o . 

To pa naj nas uči, da se vselej radi v njegovo previdnost 
podajmo, ker je naš Oče, ki nič druzega ne išče in ne želi, kakor 
le naše časne in večne sreče! Poslušajte! 

R a z l a g a . 
1. Veliko stvari je na svetu, kterih dobrote res še tako bister 

um ne more spoznati. Zato so že kdaj vstali krivoverci, ki so ter-
dili, da imajo dobre stvari od dobrega, hude pa in škodljive od 
hudega Boga svoj začetek. To vražo nahajamo celo pri slovanskih 
narodih, pri svojih nekdanjih sprednikih, ki so boga dobrega in 
hudega imenovali: beli bog, černi bog. Sedaj ni nobenega ljudstva 
več, ki bi imel vero v dva začetnika; vendar jih je veliko, ki se 
v svoji nespameti prederznejo, začetnika vseh stvarjenih reči gra-
jati, zakaj je toliko nepotrebnih reči vstvaril in zakaj pripušča, da 
človeka toliko grenkega in zopernega zadeva. Zakaj, pravijo, je to-
liko grenkega in zopernega na svetu. Zakaj, pravijo, je toliko stru-
penih zelišč? Čemu so kače, tigri, hijene, levi in druge divje 
zveri, človeku tolikanj nevarne? Zakaj se červi, gosence, muhe, 
roparski ptiči in drugi merčesi tako množe, ker nam toliko škode 
prizadevajo? Zakaj je toliko siromakov, ki le z žulji in s potom 



305 

svojega kruha iščejo? Zakaj toliko slepih, kraljevih, mutastih in 
druzih bolnikov ? Zakaj vzame ženi moža, možu ženo, starišem 
otroka, ali otrokom stariše! Ali je to Bog usmiljenja in oče to-
lažbe? Ali so potresi, strele, toča komu v prid? in Bog ve, koliko 
še tacih vprašanj! Ali kolika prederznost človeka, da po vsem tem 
poprašuje! Kdo, postavim, bo grajal izverstnega zidarskega moj-
stra, zakaj teh kamenov sem, in ne kam drugam ne deva? In kteri 
vojak se prederzne poprašati svojega generala, zakaj te pa te po-
velja daje, ali kralja pred sodbo klicati, zakaj je te pa te postave 
razglasil ? 

Koliko prederzniše je pa še Boga po tem popraševati, ker je 
ni v stvarjenji ne stvarice, ne živalice, ki bi bila brez koristi. Iz-
raelci so šli skozi puščavo in videli ničvredni les, ki ga je Bog 
ukazal v grenko vodo vreči. Kdo bi ne mislil, ta ničvredni les 
je k večemu za to, da se v ogenj verže. Vendar pa je bil zato, 
da jim je vodo osladil, da niso žeje poginili. Kdo bi bil mislil, da 
tisto oserčje in tisti žolč, ki ga je mladi Tobija ribi bil vzel, bo 
njega obvaroval pred hudim duhom, iu dal zdrave oči slepemu očetu 
staremu Tobiju ? Ali ni toraj velike kazni vreden, kdor graja Božje 
dela, ker jih s svojim plitvim umom ne zapopade, in je podoben 
kakemu priprostemu kmetu, ki bi prišel v delavšnico slavnega umet-
nika, iu bi se smejal mnogoteremu orodju, akoravno nič ne ve, za 
kakošno rabo da je umetniku ? 

Marsikteri človek se spodtika nad tem, da je toliko uboštva 
in siromaštva, križev po svetu. Pa le pomisli, ako bi bili vsi mo-
gočni in bogatini, kako bi bil pa eden drugemu podložen; kdo bi bil 
rokodelec, dninar, hlapec ali dekla? Kdo bi hotel opravljati naj-
niže in zaničljivše dela? Ako bi ne bilo ubozih, kako bi si boga-
tini z dobrimi deli nebesa kupili? Ako bi ne bilo ubozih, koliko 
kron večnega zasluženja, ki se z žejo in lakotjo, s poterpežljivostjo 
v mnogoterih nadlogah zaslužijo, bi se nikoli ne pridobilo! 

Zakaj je pa toliko slepih, kraljevih, mutastih, gluhih in druzih 
bolnikov, ki jih ne moremo brez usmiljenja gledati? Akoravno pri 
vsakem posebej ne moremo gotovega vzroka povedati, vendar je 
resnično, da jim je slepota, gluhota, itd. najbolj gotovi pot proti 
nebesom. Slepemu namreč greh ne more skozi oči v njegovo dušo. 
Gluhi ne more slišati veliko pogovorov, ki bi omadeževali njegovo 
serce. In kdor ne more hoditi, zavarovan je pred veliko grešnimi 
priložnostmi in pogubljivimi tovaršijami. Mogoče je pa tudi, 
da je tvoja bolezen se izlegla iz tvojih grehov in da te Bog 
za-nje kaznuje? ali pa za greh tvojih starišev, ker je rečeno, da v 
tretji in še daljne rodove Bog grešnike kaznuje. „Glej, je rekel 
38 letnemu bolniku pri kopeli v Jeruzalemu, glej, ozdravljen si; 
zato nikar več ne greši, da se ti kaj hujšega ne zgodi!" 

Zakaj, vprašuješ, vzame možu ženo, ženi moža, starišem edi-
nega otroka? —Poglej, mogoče je, da kaznuj« njih slabo pripravo 

Slovenski Prijatel. 20 



306 

k zakramentu sv. zakona, ali njih preveliko ljubezen in nagnjenje 
do časnega, ali zavoljo druzih skrivnih grehov; morebiti zavoljo 
greha, od kterega je veliki angelj Rafael  Tobiju zavoljo Sare rekel, 
„da čez take, ki tako v zakon stopijo, da Boga iz svojega serca od-
žen<5 in svoji poželjivosti strežejo, ima hudič oblast." (Tob. 6, 17.) 
Mogoče pa tudi, da hoče zakonske ljudi na to vižo, kakor zlato 
v ognju poskusiti. — Kar pa smert mladih otrok zadeva, pravi 
Salomon v bukvah modrosti (4, 11.): »Pobran je bil, da ni 
hudobija njegovega uma popačila, ali da ni hinavščina njegove 
duše preslepila." Vzel jim ga je pa Bog morda tudi zato, da je 
stariše veliko skerbi in žalosti rešil, ktere bi jim bil morebiti 
otrok svoje žive dni napravljal. Bila je mati, ki je imela enega 
samega otroka, ljubega sinčka. Ta pa zboli in bolezen vedno hujša 
prihaja. Vidilo se je, da ni pomagati, da otrok mora umreti. Mater 
je to grozno skerbelo in bolelo. Ko se dete očitno smerti bliža, 
skorej popolnoma obupa, zakaj otrok jej je bil najljubše na svetu, 
ljubši kakor vesoljni svet, ja! kakor — Bog sam. Kaplan to slišijo 
in se podajo v hišo, da bi žalostno mater potolažili. Pa vse je bilo 
zastonj! Duhovnik zdaj stopijo k postelji bolnega otroka in začn6 
moliti, ne toliko zavoljo otroka kakor zavoljo matere. Med drugim 
molijo tako-le: »Gospod ! če j e t v o j a v o l j a , podari temu 
otroku spet ljubo zdravje!" Mati pa, ki te besede v molitvi zasliši, 
zakriči vsa obdivjana: »Ne — če je tvoja volja, tega ne morem 
prenesti; njegova volja mora biti, Bog mi ne sme otroka vzeti!" 
Duhovnik se teh besed ustrašijo in grejo vsi žalostni domu. Pa glej! 
česar si nihče v misel ni vzel, otrok v največe veselje materi ozdravi. 
Sinček je rastel in doraščal, pa ne samo na telesu, ampak tudi v 
hudobiji. Napravljal je sin svojej materi od leta do leta več žalosti, 
sramote in britkosti; slednjič je mati doživela še to, da je sin do-
prinesel veliko hudodelstvo in na vislicah umeri. Kaj pravite k temu: 
Vse, kar Bog stori, vse prav naredi! 

Ako nam na dalje toča, potresi, strela i. dr. veliko škode pri-
zadevajo, tudi zoper to se ne moremo pritožiti. Zakaj Božje je vse, 
kar imamo, in ako nam vzame, kar je njegovega, ali mar nam zato 
stori krivico? Mogoče, da nam Bog s tem hoče pokazati, da ni 
nič »ne ta, kteri seje, ne ki priliva, ampak On, ki rast daje." Mo-
goče, da so take nesreče skušnje, ali smo poterpežljivi in vdani v 
voljo Božjo, kakor je skušnja za Joba bil tisti vihar, ki mu je hišo 
poderl in otroke pod razvalinami pokopal. Najbolj gotovo pa so te 
nesreče zaslužena šiba, ker nezmerno in razujzdano njegove darove 
zapravljamo; šiba za toliko kletve in rotenja, s kterim hudobneži 
strele spod neba na svoje sovražnike kličejo, šiba za vse tiste grehe, 
ki se doma na skrivnem in v hišah Božjih brez prenehanja gode. 

Ako je pa vse prav, kar je Gospod storil, rekel bi mi morda 
kdo, ali je pekel tudi dober? — Ja, tudi pekel je dober, ker hu-
dobni v njem prejemajo po svojem zasluženji, kakor so na svetu 



307 

ječe in kervave morišča dobre in potrebne za hudodelnike. Dober 
je pa tudi za nas, da v strahu pred njim toliko zvestejše opravljamo 
svoje dolžnosti. Ako bi se ne bilo pekla bati, koliko bi jih bilo, ki 
bi si prizadevali pobožno živeti ? Še, ko se pekla bojimo , se ven-
dar-le velikrat damo v greli zapeljati; kaj bi pa še le bilo, ako bi 
večnih kazen za grešnika ne bilo, ali ako bi le nekoliko časa ter-
pele! —Toraj, kristijani! od vsega, kar je Bog hotel imeti, zamo-
remo reči: „ Vse je prav storil!" Dobro je pa tudi vse tisto, kar je 
Bog kdaj pripustil, in kar še sedaj pripušča. 

2. So nektere reči, ki jih namreč Bog hoče, in kterih začet-
nik je on sam. So pa zopet druge, ki jih Bog le pripušča, in 
prav za prav ni on njih začetnik. On, postavim, noče nobenega, tudi 
ne najmanjšega greha; vendar pa ga pripušča. Zakaj greh ima 
svoj začetek v človekovi prosti volji, je toraj človekova last. Vendar 
pa Bog tudi hudo, ki ga pripušča, ve tako obračati, da mu služi v 
to, da se spolnujejo njegovi sveti in premodri sklepi. S tem 
nam hoče. 

a) pokazati svojo vsemogočnost, svojo previdnost in usmiljenost. 
Tako je pripustil, da se je Nabubodonozor v svojem napuhu dal 
„Boga" imenovati, in svojo zlato podobo od ljudstva moliti; da je 
Holofern  Betulijo hudo stiskal; Golijat s svojo močjo se ponašal in 
Boga Izraelcev zaničeval. Ali ko se je Nabuhodonozor po gozdih 
klatil in kakor živina travo jedel; — ko ste Holofernova  in Golijatova 
glavi padle pod mečem, je bila njih prevzetnost do tal ponižana. — 
Pripustil je, da so bili vsi Izraelski otročiči v Egiptu v vodo po-
metam ; ali po tem, ko je bil Mojzes čudno rešen iz vode, je po-
kazal svojo previdnost in očetovsko skerb za svoje izvoljeno ljudstvo. 
— Pripustil je, da je kača Adama in Evo zapeljala, in človeški rod 
v grozovitne reve potisnila. Ali s tem je Bog človeku hotel po-
kazati brezno svojega usmiljenja, da je v smert dal svojega edino-
rojenega Sina, ki je za Adamov dolg zadostil. 

b) Bog hudo pripušča, da nam s tim posebne zglede čednosti 
kaže. Zakaj, ako bi drugega zgleda ne imeli, kakor sinu Božjega, 
naša lastna ljubezen bi zmiraj zavoljo slabost imela dosti izgovorov, 
ker njemu pač nihče ne more enak postati. Imamo pa nad svet-
niki iz vsake starosti zgledov v posnemanje zadosti, ki so bili ravno 
tem slabostim in še večim nevarnostim izpostavljeni, kakor smo mi; 
zdaj pa nimamo nobenega izgovora za svoje grehe. 

c) S tim, da Bog hudo pripušča, nas hoče zveličanskega straha 
pred grehom napolniti. Tako je Bog pripustil, da se je vzdignil 
Absalon zoper očeta, in punt vnel zoper njega med ljudstvom. 
Daniel je po hudobiji veržen bil v levnjak. Sodoma in bližnje mesta 
so bile pokončane z žvepltnim ognjem. Ali Absalon je v kazen 
svoje prederznosti za lase na hrastu obvisel in s 3 sulcami preho-
den sklenil svoje življenje; tako imajo nad njim otroci svariven 
zgled, da so svojim starišein pokorščino, ljubezen in spoštovanje 

20* 



308 

dolžni. Daniel je nepoškodovan prišel iz jame levov, njegovi so-
vražniki pa potem bili va-njo verženi; iz tega se očitno kaže, da 
Bog za pravične skerbi, hudobijo brezbožnih pa v svarjenje vsemu 
svetu razodene. Sodoma je bila z vso okolico z žveplenim ognjem 
z nebes pokončana; iz tega se učimo, kako zlo da Bog pregrehe 
nečistosti sovraži. 

d) Da Bog hudo pripušča, godi se na dalje zato, da imamo 
nad grešniki zgled, kako naj pokoro delamo. Ako bi postavim Peter 
ne bil svojega učenika in mojstra tako gerdo zatajil, ne imeli bi 
zgleda, kako naj na žarek milosti Božje v se gremo in svoje grehe 
britko objokujemo. Ako bi Marija Magdalena s svojim nesramnim 
življenjem ne bila v pohujšanje vsemu Jeruzalemu, ne vedeli bi, 
kako naj po njenem zgledu k nogam Zveličarjevim pademo, in stor-
jeno pohujšanje popravljamo. Ako bi ne imeli desnega razbojnika 
na križu, ne vedeli bi, da nam Bog še celo na zadnjo uro svoje 
usmiljenje ponuja. Ako bi David ne bil prešestnik in ubijavec, ne 
imeli bi njegovih prelepih spokornih psalmov, in ne bili podučeni, 
naj pokoro delamo do zadnjega zdihljeja svojega življenja. 

e) Poslednjič ve Bog hudobije druzih v naše dobro, našo srečo 
obračati. Tako je bil nedolžni Jožef  od svojih bratov prodan v Egipt, 
da bi se ga bili znebili. Ali ravno na to vižo je postal njih .Go-
spod in kralj, njih dobrotnik, ki jih je lakote in smerti rešil. — 
Judje so Kristusa preganjali, ga vjeli, zvezali pretepali, ga s ter-
njem kronali in na križ pribili. Ali ta umor sinu Božjega je pri-
nesel svetu zaželjeno odrešenje. Judje so zatisnili na apostoljske 
pridige svoje ušesa, so aposteljne preganjali od mesta do mesta, — 
pa aposteljni otresejo prah od svojih čevljev, in nesejo luč sv. vere 
drugim narodom, ustanovijo sv. cerkev, ki nas svoje otroke v zve-
ličanje vodi. — Ako pa tudi sedaj ne spoznamo, zakaj je to in to 
hudo na svetu, spoznali bomo enkrat, kedar nam bo na unem 
svetu mrena padla spred oči, ki je sedaj potegnjena čez naš um. 
Zakaj tudi nam velja, kar je Kristus sv. Petru pri zadnji večerji 
rekel: „Kar jaz delam, ti sedaj tega ne umeš; ali poznejše boš 
razumel." 

Sklep . 
Zato, kristijani! nikar ne godernjajmo čez Božje dela in nje-

gove naredbe; nikar ne grajajmo, česar ne umemo. Velikoveč, ka-
kor revni pozemeljski červi, v ponižnosti molimo Božjo modrost in 
previdnost, ter v sreči in nesreči, v zdravji in bolezni ponavljajmo 
evangeljske besede: „Vse je prav storil!" Amen. 



309 

Pridiga za X I I . pobinkoštno 
nedeljo. 

(Naša ljubezen do bližnjega; gov. L. S.) 

„Učenik! kaj naj storim, da večno živ-
ljenje dosežem?" Luk. 10, 25. 

V v o d . 

Prav lep izgled resnične kerščanska ljubezni do svojega bliž-
njega nam Jezus v danešnjem svetem evangeliju pokaže. Prav pod-
učiti nas hoče, kako naj tudi mi vse ljudi ljubimo, kakor same 
sebe. — Nek Izraelec je šel iz Jeruzalema v Jeriho naj berže po 
svojih opravilih. Pa pot je bila nevarna in od razbojnikov obdana. 
Velika nesreča je bila zadela našega popotnika. Razbojniki so ga 
raztepli in na pol mertvega na poti pustili. Po ravno tisti poti 
pride judovski duhoven, pogleda nesrečneža, potreba z ramami pa 
gre po svoji poti naprej, pomagal mu pa ni. Ravno tako pride za 
njimi levit, to je duhovsk služabnik in ravno tako koraka naprej, 
reveža pa se ni usmilil. In ta dva sta bila iz njegove dežele, ro-
jaka in prijatelja. Hitro za njima je še prišel tudi nek mož iz 
mesta Samarija. Samarijani in Izraelci so se pa do smerti sovra-
žili, eden druzega se niso mogli viditi in ne med seboj govoriti. 
Ko Samarijan svojega neprijatelja v taki nesreči zagleda, v serce 
se mu usmili. Hitro mu rane z vinom izpere, jih z oljem pomaže 
in obveže ter ranjenca k sebi na konja vzame in do bližnje kerčme 
odnese. Tu ga je dal z vsem potrebnim oskerbeti, kakor ste ravno 
slišali. Glejte! čuditi se moramo temu Samarijanu, ki je nesreč-
nemu Izraelcu tako Ijubeznjivo pomagal, dasiravno je bil njegov 
hud sovražnik. — To prigodbo je Jezus učeniku postave povedal, 
ko ga je prašal: Kdo je moj bližnji? Naš bližnji je tedaj vsak 
človek: prijatelj in neprijatelj, domač in vunajn, kristijan kakor 
turk. Pismouku je Jezus rekel: »Pojdi in stori tudi ti tako", to je 
usmili se tudi ti svojega sovražnika, kedar se mu slabo godi. Pa 
tudi nam vsem je te besede rekel: Storite tudi vi tako. Tudi mi 
moramo svojega bližnjega ljubiti. Zatoraj vam bom danes pokazal: 

1. Kako m o r a m o v s a k e g a č l o v e k a brez raz-
l o č k a l j ub i t i in 

1. kako ga m o r a m o l j u b i t i v d j a n j u in ne samo 
z besedo . — Zvesto me poslušajte! 



310 

R a z l a g a . 

1. Dolžnost naša je, vse ljudi brez razločka ljubiti. Ljubiti 
moramo svoje stariše, brate, sestre in žlahto; to tirja od nas člo-
veška natora; to stori tudi neumna žival. Ljubiti moramo prija-
telje in dobrotnike svoje; to tirja od nas zdrava pamet. Ljubiti 
moramo vse ljudi, tudi sovražnike, to tirja od nas sveta vera. Tako 
nas sam Jezus uči. Ljubiti se morajo vsi, ki skupaj pod eno streho 
živijo. Pridni otroci svoje stariše za Bogom najbolj ljubijo. To 
jim je pa tudi Bog sam ukazal v četerti božji zapovedi in jim ne-
beški blagoslov že na tem svetu obljubil, če to zapoved spolnujejo. 
— Ljubiti moramo svoje prijatelje, ker prijatelj je zlata vreden. 
Gerda nehvaležnost bi bila prijateljem in dobrotnikom svojo lju-
bezen odtegovati. — Izgled, kako naj se prijatelji med seboj ljubijo 
sta nam David in Jonatan. David je bil na dvoru kralja Savla. Ko 
je pa bil Bog Savla kralja zavergel, začel je nedolžnega Davida so-
vražiti in ga do smerti preganjati. Ukazal je svojim služabnikom 
in pa sinu Jonatanu, naj ga umorijo, kjerkoli ga najdejo. Pa Jo-
natan je bil z Davidom prijateljstvo sklenil in ga pred vsemi ne-
srečami varoval in pri hudobnem očetu za njega prosil. Tako je 
Jonatan svojega prijatelja gotove smerti rešil, ker ljubil ga je bolj 
ko svoje življenje. Tako moramo mi svoje prijatelje ljubiti, jih 
varovati vsake nesreče in za njih Boga moliti. — Lep izgled pra-
vega prijateljstva nam je Jezus sam, ker milo se je razjokal, ko 
je slišal, da je prijatelj Lazar umeri. Tako serčno je on tudi sv. 
Janeza ljubil. 

Ali naša dolžnost je, da moramo ljubiti tudi neprijatelje. To 
nam je sam Jezus ukazal. Če ljubimo samo svoje prijatelje in do-
brotnike, kako zasluženje imamo pri Bogu? To storijo tudi never-
niki. Če hočemo božjo zapoved spolnovati, moramo sovražnike lju-
biti , moramo dobro storiti tem, ki nas sovražijo, za tiste moliti, 
ki nas preganjajo. To nam Jezus sam priporočuje z besedo in z 
djanjem. Še na svetem križu svojim preganjalcem odpusti in za-
nje moli rekoč: „Oče! odpusti jim, ker ne ved6, kaj delajo." Izgled, 
kako moramo sovražnike ljubiti, nam je zapustil tudi usmiljeni Sa-
marijan v danešnjem sv. evangeliju. On ni čisto nič porajtal, kdo 
da je nesrečni človek, ali prijatelj, ali neprijatelj; ampak le hitro 
mu je pomagal. In takrat ni še vedel, da je človeku dolžnost, tudi 
sovražnika ljubiti. Njega posnemajmo tudi mi! Ljubimo vse svoje 
bližnje! Bližnjemu pomagajmo, kjer se nam priložnost ponudi; pa 
pomagaj mo v d j a n j u in ne samo z besedo . 

2. Ljubezen, ki se v djanju ne skazuje, ni tega imena vredna, 
je prazna, ni ljubezen. Sv. Jakob pravi: „Kedar sta tvoj brat in 
sestra gola in lačna, pa ti jim rečeš: pojdita z Bogom, naj se vaji 
kdo drugi usmili. Kaj bi jima to pomagalo?" Lepe besede in pa 



311 

druzega nič; to ni nobena ljubezen. Sveti Janez pravi: »Otročiči! 
ne ljubimo se le z besedo, ampak v djanju." Kaj bi bilo pomagalo 
tistemu revežu danešnjega sv. evangelija, ako bi mu bil Samarijan 
rekel: Revež, kako se mi smiliš, in potem bi bil pa naprej šel, 
kakor una dva? Tako moramo tudi mi bližnjemu vselej v djanju 
svojo ljubezen pokazati. Veliko je takih ljudi, ki naše pomoči 
potrebujejo: So sirotice brez očeta in matere. Ni ga človeka, 
da bi jim potrebnega kruha lomil, da bi jih oblačil. — So berači, 
ki se težko od hiše do hiše vlačijo in zastonj terkajo na vrata, 
zgodi se da velikokrat lačni in goli zvečer zaspijo pod milim ne-
bom. — So spet bolniki, ki mesce in leta na terdem ležišču zdi-
hujejo, pa ni ga človeka, da bi jim le kozarec hladne vode podal. 
— Pa čemu bom še na dalje take našteval, ki na telesu terpijo 
in naše pomoči čakajo ? 

So še drugi nesrečneži, ki so naše pomoči še veliko bolj po-
trebni. Grešniki so, ki so na duši umerli in že se jim bliža ne-
srečna večna smert. Kdo jim ne bo pomagal in jih pogubljenja 
rešil? In morebiti so v nevarnosti pogubljenja ravno zavoljo nas, 
zato ker smo jih mi v greh zapeljali in pohujšali. 

Naj žlahtnejše delo usmiljenja je, če človek dušo svojega bliž-
njega, ki je že blizo pogubljenja, reši in na pravo pot do zveličanja 
zaverne. Oe veš tedaj za koga, ki je zapleten v mrežo pregrehe, 
svari ga, prigovarjaj mu, dokler svojega žalostnega stanu ne spozna, 
dokler ne razterga vervi, s ktero ga satan v pogubljenje vleče, do-
kler novega življenja ne začne. — O pa kako malo se svet po tem 
nauku ravna! Nekteri pravijo: „Kaj je meni zato, kako ta ali uni 
živi? Vsak naj sam za svojo dušo skerbi." In vendar bi tako ne 
govorili, ako bi pomislili, da Bog velikokrat zavoljo enega samega 
grešnika tepe cele dežele in tepe tudi pravične zato, ker terdovratne 
grešnike med seboj terpijo in jih ne posvarijo. Grešnike svariti je 
tedaj spet dobro delo, s kterim svojo ljubezen do bližnjega skazu-
jemo. Pa dobrih del je še veliko druzih in da jih boste rajši do-
prinašali, povem vam izgled. Bil je mož in k njemu je prišel be-
rič in ga poklical k najviši sodniji, ki je sodila čez življenje in 
smert. Mož se prestraši in groze se trese, ker je vedel, da nima 
prav čiste vesti, ker je vedel, da mu gre za smert. Kaj hoče sto-
riti? Poda se k svojim najljubšim prijateljem ter jih s trepečim 
glasom prosi, naj gred<5 k sodniji za njim, naj tam za-nj prosijo. 
Pa ti prijatli mu herbet obračajo in se delajo, kakor bi ga ne po-
znali. Zdaj se oberne k drugim ljudem iz svoje žlahte. Oni gred<5 
za njim do sodnje hiše, tu ga pa pustijo, se vernejo nazaj in sam 
mora na sodbo iti. Že je revež mislil, da je od vsega sveta za-
puščen, kar se neki ljudje ponudijo, kterih nikdar nič ni porajtal, 
da oni hočejo za-nj pri sodniku prositi. In tako serčno so za-nj 
govorili, da od sodnika ni, bil kaznovan, ampak še celo poplačan. 
Tisti zatoženi človek je vsak kristijan, berič je pa smert, ki člo-



312 

veka pred večnega Sodnika kliče. Neprijazni prijatelji so denarji 
in premoženje, ki človeka zapustijo, kedar umerje. Druga versta 
prijateljev, ki so zatoženca do sodnih vrat spremljali, ti so naši 
znanci in naša žlahta, ki grejo do groba za nami, potem nas pa 
pustijo, da sami moramo iti pred pravičnega Boga. Kdo so pa tisti, 
ki gred<5 še unkraj groba pred Sodnika? To so dobre dela, za 
ktere je človek v življenju res le malo porajtal. Pa one so, ki pred 
sodnikom za grešnika prosijo. 

Marsikteri zna reči: »Jaz z nobenim jeze nimam, se ne 
pravdam, z vsemi živim v miru in jih ljubim; ali moje premoženje 
med uboge razmetati, tega pa že ne morem, ker imam družino in 
dolgove, tedaj si moram sam sebi pomagati." Jaz pa prašam ali 
res nič nimaš, da bi ubogemu pomagal? Tobija je svojemu mla-
demu sinu tako priporočeval: »Moj sin! če imaš veliko, dajaj ve-
liko ; če imaš malo, dajaj kolikor uterpiš." Bog ni nobenega tako 
revnega vstvaril, da bi bližnjemu pomagati ne mogel, če le hoče. 
Kdor pa ima in noče dati, naj se spominja evangeljskega bogatina, 
ki že toliko let v peklu terpi, ker ni hotel drobtinic kruha, ki so 
mu od mize padale, privoščiti revnemu Lazarju. Komur Bog več 
da, kakor mu je za življenje treba, od tega tirja, da tudi potreb-
nemu kaj daje. Kaj bi ti rekel, ako bi sinu kako petico dal, naj 
jo revnemu beraču podari, on bi jo pa zapravil, namesto da bi 
svojo dolžnost storil? Glej tak neporeden sin si ti; Bog ti več da, 
kakor ti je treba zato, da revnemu pomagaš; ali ti namesto tega, 
kar obilno imaš, zapravljaš ali pa na obresti postavljaš in revež pri 
tvojih vratih pomanjkanja terpi. Res da slabi duh človeku pravi: 
Nič nimaš preveč; kar ti zdaj ni treba, to ti bo drugikrat treba; 
nič ne daj, reci rajši: Bog ti pomagaj, hodi z Bogom. Takega 
napihovanja satanovega poslušati ne smemo. Poslušati moramo le 
samo to, kar Bog ukaže. 

Pred Kristusovim rojstvom še, ko ni bilo še kristijanov na 
svetu, ste bili na Gerškem dve ljudstvi med seboj prav prijazni. 
Bila je pa silna draginja po deželi in eno teh dveh ljudstev je 
silno lakoto terpelo, da so ljudje po cestah mertvi na tla pa-
dali. Tedaj pošljejo k drugemu ljudstvu prošnjo, naj jim z ži-
vežem pomagajo. Pa tudi oni sami niso nič kaj odveč imeli in še 
sami so stradali. Pa kaj storijo? Med seboj sklenejo, da vse ljud-
stvo od najbogatejšega do najbolj ubozega se mora en cel dan po-
stiti ter čisto nič jesti, da, postiti se mora celo živina. Kar so 
tedaj tisti dan prihranili, vse so poslali svojim sosedom. Kdo se 
najde še dandanes, da bi lakote terpeti hotel, da le pomaga svo-
jemu bližnjemu? — In glejte ti Gerki so bili neverniki in niso še 
nič slišali o tisti zapovedi: »Ljubi svojega bližnjega, kakor sam 
sebe," vendar so to zapoved sami od sebe tako lepo spolnovali. Ne 
rečem, da bi moral ti, ki si vendar kristijan, zavoljo svojega bliž-
njega stradati. Morebiti imaš vendar le kaj še pri hiši, česar ne 



313 

potrebuješ več, kar se zna pozgubiti. Vsaj to lahko bližnjemu po-
deliš brez vse škode in revežu je s tem veliko pomagano. 

Zraven svojega telesa ima človek še drugih reči, ki mora za-
nje skerbeti. 

Čast in dobro ime sta za človeka velike vrednosti. Skoraj 
vsakega človeka hudo zapeče in zaboli, kedar sliši, da se je o njem 
slabo govorilo. Veliko je pa takih ljudi, kterim se nič bolj ne pri-
leže, kakor nad svojim bližnjim jezik brusiti in ga obrekovati in 
pred svetom černiti. Glejte pri takih priložnostih ne smeste mol-
čati. Prašati je treba obrekovalca, ali on sam nima nobene sla-
bosti, nobene pregrehe na sebi, da tako rad kamnje in blato po 
bližnjem luča. Vsak naj sam sebi poprej bruno iz lastnega očesa 
potegne in potem naj še le reče: „Daj prijatelj, da ti potegnem 
pezdir iz tvojega očesa!" Človek nosi svoje in svojega bližnjega 
slabosti v besagi ali žaklju in sicer nosi lastne od zadej, da jih 
nikdar ne vidi, svojega bližnjega pa od spredej, da jih vedno pred 
očmi ima. — Ne sodi druzih, da te Bog ne bo obsodil. 

Bral sem, da nekdaj je bolnik na smertni postelji ležal. V 
sanjah se mu je pa hudi duh prikazal z velikim papirjem, na 
kterem so bile vse bolnikove pregrehe napisane. Hudi duh bolniku 
vse pregrehe pred oči moli ter pravi: „Bolnik! zgubljeni sin po-
glej dolgo versto svojih grehov in obupaj!" Bolnik pa reče: „Sam 
Bog je rekel: Ne sodite in ne boste sojeni. Jaz nikdar svojega 
bližnjega nisem po krivem sodil, tedaj me tudi Bog obsodil in za-
vergel ne bo." Drugo in tretjo noč se hudi duh prikaže in bolniku 
veliko število grehov očita. Pa bolnik vsakrat na Boga zaupa. Ce-
terti večer se mu pa angelj varh prikaže, razterga papir, na kte-
rem so bili grehi zapisani in reče: „Ker si vselej na Boga zaupal 
in nisi obupal, ker nisi sodil, tedaj tudi obsojen ne boš." S tem 
tedaj človek pravo ljubezen do bližnjega skazuje, da ga zagovarja, 
kedar mu gerdi jeziki čast in dobro ime kradejo. 

Sk lep . 
Ljudje po navadi le tiste ljubijo, ki so jim prijatelji, ki jim 

kaj dobrega storijo, do druzih pa nimajo nobenega serca. Tedaj 
govori prav sv. Avguštin, „da ljudje svojega bližnjega le zavoljo 
dobička ljubijo, ne pa zavoljo Boga." Ne bodimo tudi mi taki. 
Ljubimo bližnjega tako, kakor nam je Jezus naročil. Ljubimo pri-
jatelje in dobrotnike iz hvaležnosti in povračujmo jim dobrote. Lju-
bimo pa tudi sovražnike. Molimo za-nje in odpuščajmo jim iz serca 
vse razžaljenje. »Ljubite se med seboj, kakor sem jaz vas ljubil," 
govori Kristus sam. „Če se med seboj ljubite, na tem vas bodo 
ljudje spoznali, da ste moji učenci." Če boste v resnici moji učenci, 
boste tudi enkrat večnega plačila deležni. Amen. 



314 

Pridiga v god vseh angeljev 
varhov. 

(Kako mora odraščeni človek na svoji duši otrok postati j govor. — f — , ) 

„Resnično vam povem, ako se ne spre-
obernete, in niste kakor otroci, ne poj-
dete v nebeško kraljestvo." 

Mat. 18, 3. 

V vod. 
Naglo nam leta tekd. Preden se zanašamo, že se postaramo. 

Lasje se pobelijo, zobje pozgube, lica vpadajo in zablede; obličje se 
zgerbanči, pogled skrajša, posluh službo odpoveduje, roke odreveni, 
noge okorne postajajo in terde in težke, sapa kratka, in sploh vsi 
udje nevkretni prihajajo in smert se bliža s hitrim korakom. O 
tedaj pač marsikdo zdihuje po veselih letih ljube mladosti; toda 
leta mladosti so pri kraju, in žaluj, kolikor rad in kolikor hočeš, 
ni jih več nazaj! — Vendar vam vem pripomoček, ki utegne tudi 
starega človeka pomladiti. Ali preden vam ga nasvetujem, vas vpra-
šam: ali bi se radi na duši ali na telesu pomladili? Na telesu! 
morda porečete? Toda, o nespamet! za to ga ni zeljišča ne zdra-
vila; in Gospod Bog je samemu sebi moč prideržal, naše ostarelo 
in velo in trohnelo telo veličastno spremeniti in lepo pomladiti ; pa 
še le na sodnji dan! Vem pa pripomoček, ki dušo pomladi. Duša 
je čudna stvar, in ima skrivnostno natoro, in se lahko spremeni ali 
v angelja ali v hudiča, in celo sivostaro dušo v otroško dušo. 
K a k o p a s e t o z g o d i , in se s tar č l o v e k na s v o j i 
duš i spet p o m l a d i in o t r o k p o s t a n e , vam bom gledal 
danes razložiti, danes, v god vseh angeljev varhov, nedolžnih otro-
čičev posebnih prijatlov. Poslušajte! 

R a z l a g a . 
1. Kristijani ljubeznjivi! mislim, da vsi od kraja verujete v 

Jezusa Kristusa, božjega Sina. Poglejte! ta Jezus je rekel nekdaj 
svojim učencem, in med njimi so bili nekteri že precej priletni 
možje: „Resnično vam povem, ako se ne spreobernete, in niste, 
kakor otroci, ne poj dete v nebeško kraljestvo." To bi bile pač 
prazne besede, ko bi aposteljnom in drugim Jezusovim vernikom 
kratko in malo mogoče ne bilo, spet v otroke se pomladiti. Ker 
pa Jezus ni nikoli nič neslanega govoril, in praznih besed nikoli 



315 

ni delal, mora si gotovo biti, da je vsakemu tudi priletnemu člo-
veku mogoče, otrok postati, se ve, da ne na telesu, ampak na duši. 
— Ozrimo se nekoliko po svetu, in našli bomo tudi med starimi 
ljudmi čudne prikazni: Nekteri med njimi niso le samo vsi veli 
in suhi, vsi zvezani in sključeni, vsi berlavi in kermežljavi, kakoršne 
nadloge jim namreč starost sama ob sebi seboj prinaša, in se jim 
vbraniti ne morejo; ampak so pri tem tudi vsi termasti in hudo-
voljni, vsi čmerni in svojeglavni, ki za vsako stvarico mermrajo in 
godernjajo, in renče, če le besedico zineš; in nergajo, če tudi nič 
ne rečeš; in so vedno vsi navtisnjeni in 3. nobeno rečjo zadovoljni, 
in jim nikoli nobeden ne vstreže in po volji ne stori. To so ti 
gerdi ljudje, stari in gerdi na telesu, še g e r š i pa na duši . — 
Je pa tudi tu ali tam kak starček ali kaka priletna ženica, ki sta 
vse časti in vsega spoštovanja vredna. Ako ž njima govoriš, ti bo 
nekoma prijetno pri sercu, in želel si boš, vsak dan do njih priti, 
se ž njima spet kaj pomenkovati. In njih obličje se nam ne zdi 
tako velo, vpadlo in nagerbančeno, kakor je druzih starih ljudi, in 
celo iz njih starega obličja sije nekaj prijaznega in ljubeznjivega. 
In če tudi v ustih nič več zob nimata, tek<5 iz njih le vendar kar 
prijetne in svete besede, sladke, kakor dobro staro vino. In čeravno 
so lica vpadle, tem lepše in milejše pa so oči. Iz oči namreč jima 
sije ljubezen, ponižnost, krotkost in bogoljubnost tolikanj ljuba in 
prijetna, kakor tiha svetloba kresnic o mirnem poletnem večeru. In 
pri tem sta tolikanj poterpežljiva, in tolikanj rada drugim odjenjata, 
in sta z malim zadovoljna, in ju le skerbi, da bi drugim v nadlego 
ne bila; in le tolikanj rada za druge molita, in rada ubogata, kar 
jima rek6; in sta vedno prijazna in vesela, da bi mislil, v njih 
starem telesu prebiva duša ljubeznjivega otročiča. To so stari ljudje, 
ki so pa m l a d i na s v o j e j duši. 

Taka mladost na stare dni je draga žlahtna reč, ktera je člo-
veku v velik prid: V pervič naravna človeku prijetno starost, in 
ljudje, ki ž njim pod eno streho žive, ga radi imajo, in mu smerti 
ne žele. V drugič pa je gotovo, da taka mladost človeka v ne-
besa pripravi. V nebesih ni starih ljudi, in jih tudi posihmalo 
vanje ne bo. Nebesa so otrokom namenjene. Kristus pravi: »Pustite 
malim k meni; njih je nebeško kraljestvo." Prijatelj! ako hočeš 
tedaj v nebesa priti, moraš spet otrok postati. Toraj glej, da bo 
leto za letom tem mlajša in tem bolj otročja tvoja duša, tem sta-
reje in slabeje ko ti telo prihaja. Stara, v greh zarijevela duša 
ni za nebesa. Še drugim bi tam gori veselje kalila! 

Kako pa začeti in kaj storiti, da se duša spet pomladi, ter 
lepa bela naredi, prijetna Bogu in ljudem? Poslušajte: 

2. Po naših cerkvah imamo lepo navado, postavljati podobe 
svetnikov vernim v razgled. Tem lepši izdelana, tem živejši 
opisana ko je podoba, tem rajši jo oko ogleduje, tem bolj se v ogle-
dovanje zamakne pozabivši vse zopernosti življenja in vse časne 



316 

skerbi, ki mu sicer serce težč, in se zamisli v svetnikovo življenje, 
čegar podobo ogleduje; in se spominja na njegove lepe čednosti in 
svete dela, ki jih je opravljal tu na zemlji; in si zmišljuje na nje-
govo preobilno srečo, ki jo zdaj v nebesih vživa. Pa če tudi po-
doba ni tolikanj umetno izdelena, na svetnika nas le vendar opo-
minja, in nam natihoma prigovarja, da moramo nasledovati njegovo 
sveto življenje, in za njim hiteti po ternjevem potu proti nebesom! 

Ni ga pa podobarja, kteri bi znal podobe tako lepo izdelovati, 
kakor jih zna izverševati in izgotoviti Gospod Bog, stvarnik vseh 
reči. Karkoli on stori, je storjeno neizrečeno lepo. In ker vsako 
uro v cerkev ne moreš, ogledovat si ondi podobe svetnikov, ti je 
postavil ali v tvojo lastno ali v sosedovo hišo par takih prelepih 
podob, ki jih ni podobar iz kamnja izdelal ali iz lesa izrezal, am-
jih Bog sam zgotovil s svojo vsemogočno roko, da jih ogleduješ 
dan na dan, in posnemaš po svoji moči. Ali veš, kristijan moj! 
ktere so te podobe? So mali o troč ič i , dokler so še nedolžni. 
Le dobro si jih ogleduj, in tvoja stara duša naj k njim v šolo 
hodi: Si otožen in ti ž a l o s t razjeda serce, ravno ko snedeni 
čer v razjeda staro dervo, ozri se na otročiča in poglej, kako veselo 
skaklja in prepeva, in nima nobenih skerbi, ampak vso svojo skerb 
na očeta in mater otrese. Ali bi ne mogel tudi ti vse svoje skerbi 
na nebeškega Očeta vreči, lepo vdan v njegovo sveto voljo in zado-
voljen s tim, kar ti je dal? — Ali kedar se te lakom no s t prijem-
lje, in te nejevolja osiplje in se zadiraš, kedar te kdo kaj poprosi, 
in te denar moti, da po nobeni reči tako rad roke ne steguješ, kot 
po denarju in posvetnem blagu; poglej otročiča, kako rad drugim po-
deluje, če več ima, kakor v živež potrebuje; in če bi tudi več ne 
imel, ne bo do drugih terdega serca; in nima nič denarja, in tudi po 
denarju nič ne vprašuje. In vendar ima morebiti otrok še veliko 
let živeti; ti pa morebiti le še kakih par dni; in v grobu ti ne bo 
več treba ne nove obleke, ne hrane, ne derv, ne luči ali kake druge 
take ali enake reči. — Ali če se ti n e č i s t i o g e n j v sercu 
vnema, ti misli vhajajo do nagnusnih reči, ti oči švigajo po nespo-
dobnih krajih: poglej otročiča, kako čisto in neskaljeno je njegovo 
serce in nedolžno njegovo oko, in nič hudega ne tuhta, in nič na-
pačnega ne misli, če se tudi kaj nerodnega vpričo njega godi ali 
govori. Vendar s tim ne tajim, da bi otroku kaj takega nikoli nič 
ne škodovalo; v poznejših letih mu vse to le lahko spet na misel 
pride, in mu je v pohujšanje in spotiko. — Ali če te nerodno po-
željenje v pivnico vleče, in te mika po preobilni pijači, in vse svoje 
veselje le na jeziku in v gerlu imaš: poglej otročiča. Otrok sicer 
rad je, in se veseli, kedar kaj boljšega dobi; pa mu ni zameriti! 
Otrok raste, in tedaj obilniše jedi potrebuje; pa je tudi že z bor-
nim korunom (krompirjem) in koscem suhega kruha zadovoljen, ako 
po nespametnih starših ni razvajen; in si ne želi druge pijače razun 
bistre studenčnice ali čiste vode iz potoka. — Ali če te napuh 



317 

lovi, ter te sili se nad druge povzdigovati in se ponašati, da si 
umen in bogat, in te ljudje obrajtajo, in le tebe sveta prosijo , in 
vselej le tvoja obvelja: pojdi in poglej otročiča, kolikanj ponižen 
da je, in še celo ne ve, da je ponižen; se nič ne napihuje, se z 
nikomur ne ponaša, in nič ne misli, da bi kaj veljal; in je vendar 
le tolikanj vreden, da mu je Bog sam enega najimenitniših duhov 
v varha dal! — Ali če ti že vsaka žal besedica preseda, in jo za 
z l o v z a m e š, da ti v serce zavre, ravno ko bi na živo apno vlil 
mer zle vode; in če se ne moreš premagati, prijazen biti tistemu, 
ki te je ravno kar razžalil; in se ti dolgo dolgo noče v duši razjasniti, 
kedar si razžaljen bil, in se ti zamerza vanjo obesi ravno kot 
tamni oblaki na nebo ob hudi uri ali o jesenskem času: poglej 
otročiča; le velika sila mora biti, da se bo razjezil; jezen ostati 
pa ne zna, in jeze deržati ne more; par minut preteče, in že je 
pozabil vse razžaljenje, in je spet ves dober in prijazen, in tudi 
razžaljivca spet za ljubo ima, kakor poprej; ravno kot studenec, ki 
iz peščenika izvira; če ga tudi skališ, je hitro spet bister in čist. 
— Ali če si termast i n s v o j e g l a v e n , in nočeš nikogar poslu-
šati, nobenega opominovanja ne sprejeti; ali če si nezamolč l j iv , 
in sčeljustaš vse, kar ti pod zobe pride; ali če si prikrit, in drugač 
misliš, drugač govoriš, in zvijače kuješ, in morda celtf  na spovedi 
ovinkov iščeš: poglej otročiča, kako skerbno pri vsaki reči očeta 
in mater vprašuje: ali smem? ali ne smem? in kako naglo je pri-
pravljen, vdati se ter storiti, kar mu rekd: in kako je odkritoser-
čen, in kar v sercu to tudi na jeziku ima; in kako pošteno ti v 
obličje gleda; in če se spoveduje, ve toliko grehov povedati, kakor 
jih marsikteri drugi, ki jih brez primere več ima, ter že dolgo na 
zemlji živi, povedati ne ve. 

Sklep . 
Poglej, ljuba duša! tako ti bodi nedolžni otrok, ki vsak dan 

krog tebe skaklja, podoba svetnika, kterega posnemaj; ti bodi živa 
pridiga, ktero pridno poslušaj in se zvesto po njej ravnaj! — 

Da pa v to tudi veselje in moč zadobiš, ne bo zadosti, otroka 
le samo pogledovati. Moč v to si moraš poiskati pri nekem dru-
gem, ki je tudi nekdaj otrok bil, in se nikoli postaral ni, in je 
njegova duša vedno mlada in nedolžna ostala, ktere se je vedno der-
žala otročja ljubeznjivost. Ta je Jezus Kristus, naš Gospod in Zve-
ličar. Njega se derži, po njegovem z velikanskem nauku ravnaj, in 
posnemaj njegov sveti zgled. Poslušaj rad njegovo božjo besedo, 
ter jo zvesto premišljuj dan na dan. Pristopi večkrat k svetemu 
obhajilu, pa vselej tako skerbno pripravljen, kakor bi bilo to pervi-
krat ali pa poslednjikrat v tvojem življenju. Moli Jezusa sleherni 
dan, ter prosi, naj ti da čisto serce in otročjo dušo. Jezusa, svojega 
Boga, se okleni, ravno kakor bi ti bil že umeri, in bi ne imel s 
tim svetom nobenega deleža več! 



318 

Nekdaj so basnovali (pripovedovali), da v vroči Indiji ptica 
prebiva feniks  po imenu. Ptica, ko se postara, nanosi veliko germado 
cimetovih vej in drugega dišečega ohleščj a. Ko je germado nanosila, se 
vsede ptica nanjo, in vroči solnčni žarki germado zažgd, da ž njo 
vred tudi ptica zgori. Ali iz njenega pepela se červ porodi, in iz 
červiča mlada ptica sferfoli  in zleti, ki se krepko kviško dvigne, ter 
leta veselo od kraja do kraja. — To pravljico oberni vsak sam 
na-se, čegar duša se je že postarala v grehih in hudobijah, ter 
sežgi staro dušo v ognju prave pokore, in se ponižuj pred Bogom, 
kakor bi nič več vreden ne bil, kot revni červič, da postaneš ves 
mlad na svoji duši, in se s svojo pomlajeno dušo k Bogu povzdigneš, 
in nekdaj v nebesa pohitiš! Amen. 

Pridiga o novi maši 
čast. g. Hilarija Jož. Zorna v Pervačini 18. nedeljo po binkoštih 1872. 

(Govoril  M.  Vales.) 

„Ta dan nam je Bog daroval (napravil), 
radujmo se in veselimo se v njem." 

Ps. 117. 24. v. 

Vvod. 

Razni občutki, kateri danes pri nastopu te leče in tega sve-
tišča po mojem sercu švigajo, se ne dajo popisati, ampak le čutiti. 
Jaz vidim sedaj med neštevilno množico zopet tiste, kterih dušno 
zveličanje sem, kakor se nadjam, skerbno skoz dve leti in pol va-
šemu časti vrednemu g. župniku opravljati pomagal. Jaz govorim zopet 
enkrat s tistega sv. kraja, kjer sem večkrat dušno veselje vžival, 
oznanovaje vam seme božje besede, katero ste iz mojih ust marljivo 
in radovoljno poslušali. Že ta sladki spomin, da sem tolikokrat vam 
na tem svetem kraju, v cerkvi vašega varha, sv. Andreja aposteljna, 
božjo besedo oznanoval ter vas seznanil z nauki Jezusove sv. vere 
in nauki lepega kerščanskega vedenja, že ta sladki spomin donaša 
mojemu sercu miloprijetno, nepopisljivo vesele in sladke občutke. • 

In to, kar te moje občutke še bolj povišuje, je slovesnost, 
zarad katere smo se v tej božjej hiši zbrali, in h kteri sem bil jaz, 
čast. moji duhovski sobratje, kot eden najnevredniših in eden naj-
mlajših med vami, — česar mi nikar ne aamerite, — kot pervikrat 
za govornika pri danešnji novomašni pridigi od čast. novoposvečenca 
povabljen. Oe se tedaj moje serce od ene strani raduje, od druge 



319 

strani me pa nekoliko sramožljivost in neka bojazen obdaja; sra-
mujem se skoraj, da sem nekaj še premalo skušen —• dal se o tej 
priliki pervikrat pregovoriti, da sem sicer častno povabilo čast. no-
vomašnika sprejel; strah me je pa tudi nekoliko v pričo tako visoko-
učenega, zaslužnega in častitljivega duhovstva in k tako velikej in 
veljavnej družbi, kakor je nazoča, govoriti. Pa veselje, katero je 
moje serce občutilo pri vseh novih mašah, pri katerih sem sicer le 
kot poslušalec priča bil, me je k temu vzvišenemu poslu naklonilo, 
da sem vabilo svojega sedaj duhovnega brata, pri njegovi pervi sv. 
daritvi pridigati, slednjič vendar-le sprejel. 

Mi vživamo tedaj danes radost, gledati pred božjim oltarjem 
novoposvečenega mašnika, ki bode danes v pervič Neskončnemu in 
Najvišemu nekervavo daritev sv. maše na oltarju sv. Andreja oprav-
ljal,— radost, katero moramo tim bolj čislati, čim bolj poredkoma 
se ona dandanešnji nahaja, ko je celo med katoliškimi narodi tako 
obilna žetev, delalcev v Gospodovem vinogradu pa le malo, da po 
vseh škofijah,  leto za leto čedalje več duhovnikov pomanjkuje. 

Komur je sveta Jezusova vera in zveličanje svojega bližnjega 
pri sercu, temu mora serce od veselja igrati, kedar se tu ali tam 
malo število delavcev v Gospodovem vinogradu pomnoži, kedar koga 
naš milostljivi knez-nadškof  k službi oltarja posvetijo. 

To veselje nam je podelila božja previdnost danes, ko bode v 
tej božjej hiši novoposvečeni mašnik velečastiti g. Hilarij Josip Z6ren 
pervič nekervavo daritev tu na oltarju sv. Andreja daroval. 

(K  novemu mašnikn.) 

M, prečast. g. novomašnik! Mi se radujemo danes nad srečo, 
katero ti je božja previdnost podelila, mi se radujemo, da si sprejet 
v častitljiv mašnikov stan. Tebi je danešnji dan še tim bolj važen, 
ker je najimenitniša stopinja v celem tvojem življenju. Za te po-
sebno, kot vse tu pričujoče in cel6 pošteno pervačko župnijo je da-
nešnji dan, tako zlo imeniten, da zamorem z Davidom vsklikniti: 
„Ta je dan, od Boga nam darovan, veselimo se ga, in rad ujmo se 
v njem." Tebi prečast. brat v Kristusu, mora biti danešnji dan, 

1. dan s e r č n e g a v e s e l j a , 
2. dan s p o d o b n e z a h v a l e , in 
3. dan p o b o ž n i h s k l e p o v 

za tvoj tolikanj vzvišeni pa tudi zelo težavni poklic. To bode tudi 
gradivo mojega danešnjega govora. Nikar ne misli čast. g. novo-
mašnik, da te menim s tim govorom z dolžnostmi, katere danešnji 
dan od tebe zahteva, še le seznaniti; nak! Moj govor nima druzega 
namena, kot že znane ti ove dolžnosti te spominjati, in da te s po-
močjo milosti božje s kerščanskim nevpogljivim pogumom navdam 
in okrepčam, te svoje dolžnosti tudi zvesto spolnovati. 



320 

Naloga, visoka namera moje slabe moči dalječ presegajoča! 
Kako naj se derznem jaz nevrednež tacega visocega posla? Ako bi 
sam od sebe dovolj moči pričakoval, motil bi se, da celd pregrešil 
bi se! K Njemu se torej ponižno obernem, od katerega izhaja vsak 
dober dar, in sv. Jeronimu in sv. Ivanu Zlatoustu se priporočim, 
njima, ki sta v vseh bogoslovskih predmetih neizmerno in neprekos-
ljivo učena bila, naj bi mi milostljivo le majhen oddelek svojega 
znanja za to uro pobožnega premišljevanja podelila, in mojim okor-
nim, nevkretnim besedam sladkost, mojemu umu pa zgovornost in 
prepričalnost podarila, da bi Bogu v čast in slavo, vernim poslu-
šalcem pa v zveličanje svojo nalogo vredno in zaslužno zveršil! 

(K  ljudstvu, obemjen.) 
Vi pa ostali prijatelji, ki ste danes priče te slovesnosti, nikar 

ne mislite, kaKor da bi vam moj govor zato, ker bo posebno na 
č. g. novomašnika obernjen in njemu namenjen, ničesar ne koristil. 
O da, tudi vi vsi zamorete iz tega koristnih naukov posneti! Za-
torej kristijani moji, ako bi bila potreba, naj vas še prosim in opo-
minjam, ko za g. novomašnika in za vas o tako važnem predmetu 
govoriti želim, da bi me vsi pazljivo poslušali. Gotovo boste, kaj 
ne ? Pred pa dovolite mi, da se malko odahnem in potem koj zač-
nem v imenu Jezusa, Marije in vašega varha sv. Andreja. 

R a z l a g a . 
1. Sleherni dan se božja dobrotljiva radodarnost čez nas 

razlija; noben dan, — niti oni, katerega kali kaj žalostnega in zo-
pernega — ni brez vsacega veselja; pa vendar ima eden obilnejšega 
veselja od druzega. Takšen dan je za te, čast. novomašnik, danešnji 
dan. Kedar je popotnik dolgo in težavno pot prehodil in cilj svo-
jega potovanja dosegel, pomisli še enkrat nazaj na vse nezgode in 
težave, katere je moral na svojem potu preterpeti, ter se veseli, da 
jih je srečno prenesel. Tvoj cilj, č. g. novomašnik, po kterem si 
hrepenel, je bil duhovski stan, in sedaj si ga dosegel. — Poglej te-
daj tudi ti le malko poveršno na nezgode, neprilike in težave na-
zaj, ob katere si pri vsej tvoji bistri glavi na potu tvojega šolanja 
in učenja, ktero te je temu cilju čedalje bolj približevalo, zadeval, 
in našel boš dovolj vzroka, se serčno veseliti, da se nisi na potu 
utrudil, in da si vzvišeni cilj srečno dosegel. Koliko težav nisi 
imel od ABC vun dosihmal, ko so te naš milostivi knez-nadškof, 
še preden si vse 4 leta bogoslovja dokončal, tedaj že v 3. tečaju 
pred drugimi zarad tvojega vse hvale vrednega nravnega vedenja 
in učenosti v mašnika posvetili. Koliko drugih, ki so s teboj v 
pervi razred latinskih šol stopili, ni iz šole stopilo, nekteri zato, 
ker jim je učenje preglavico delalo ter niso mogli naprej, nekteri 
pa so tudi iz nemarnosti morda tudi iz razuzdanosti zastonj žulje 



321 

svojih skerbnih starišev potrošili, ter se niso za noben stan pri-
pravne storili ter so tako svojim starišem le sramoto napravili. 

Ti pa čast. g. novomašnik, Ti si premagal vse te nevarnosti. 
Ti si s svojo neutrudljivo marljivostjo na potu svojega učenja 
vse te težave premagal; zmiraj si imel svoj cilj pred očmi, in za-
peljivo omamljivi glas strasti, kateri toliko mladenčev, posebno v 
današnji dobi „učenjaškega razsvitljenja in brezvernosti" s prave 
poti čednosti spravi, te ni mogel od slavne poti, ki pelje v častit-
ljiv mašnikov stan, niti na desno niti na levo, odverniti. Sedaj si 
tedaj svoj cilj dosegel, sedaj si se vernil kot duhovnik v hišo svojih 
dobrih starišev, ki so danešnji dan gotovo z veliko pa pobožno ne-
sterpljivostjo pričakovali, sedaj boš daroval v ravno tej božji hiši, 
v kateri si bil nekdaj po sv. kerstu v naročje sv. katoliške cerkve 
sprejet, pervikrat večnemu Bogu nekervavo, najsvetejšo daritev 
svete maše. 

O kako vzvišen je cilj, katerega si dosegel! Kako častitljiv 
je stan, v katerega si bil posvečen! Se ve, da živimo žalibog v 
času, v katerem je mašniški stan v očeh mnogih, ki se cel6 kat. 
kristijani imenujejo, svojo pervotno veljavo in dostojanstvo zgubil; 
se ve da, hočem reči, se nahajajo ljudje, — čeravno hvala Bogu 
med vernim slovenskim narodom jih ni še ravno veliko, — pa ven-
dar žalibog jih je že nekaj, kateri menijo v svoji ošabnosti, da so, 
Bog si ga vedi, kako razs vitij eni in olikani, ako duhovnika z zanič-
ljivim perimkom: „Ta je le en far",  pitajo, ter ga hočejo s tim, 
(kar je nekako prav otročje!) osramotiti. Pri vsem tem abotnem 
zaničevanju, ostane duhovski stan vendar v svojem pervotnem do-
stojanstvu; duhovniki ostanejo vendar-le namestniki božji; oni so 
vendar-le hišniki božji, (I. Kor. IV. 1.) oni največ pripomorejo, da 
se Jezusova sveta vera in deržave ohranujejo. Le ljudje, kateri 
so sami Jezusovi veri neprijazni, ker jim je njen jarem prenadležen, 
njeno breme zarad njih poltenosti pretežko, zamorejo služabnika te 
sv. vere zaničevati. Pravi kristijan, kateri po zapovedi svoje sv. vere 
sleherni stan spoštuje, ve tim bolj služabnika sv. vere spoštovati. 

Da, č. g. novomašnik! Ti si vzvišeni stan dosegel; ti si v slavni 
duhovski stan po Melkizedekovem redu sprejet. — Kako tedaj naj 
bi ne bil danešnji dan za te dan veselja, na kateri najvišo in naj-
svetejšo oblast, katera je s tim sv. stanom združena, vpervikrat 
izveršuješ in skrivnosti polno daritev sv. maše Večnemu opravljaš! 
In ali ne more veselje, katero tvoji dobri stariši danes nad teboj 
občutijo, biti novi vir veselja za njih po otročje te ljubeče serce? 
Mar tvoji stariši nobenega veselja danes ne občutijo? O lahko jiui 
beremo že raz njih obraza, v kaki sladki radosti plavate serci tvo-
jega dobrega očeta in tvoje dobre matere! 

Solze, ki se leskečejo na njunih licih, so solze veselja. Z za-
dovoljnim obrazom se danes pogledujeta, kakor da bi si hotla reči: 
Blagoslovljena bodi nam ura, v kteri nam je ta otrok rojen bil; — o 

Slovenski Prijatel. 21 



322 

kako rada hočeva ves trud in delo, vse stroške in skerbi pozabiti, 
katere sva na tega otroka obernila! Midva sva za to danešnji dan 
dobro in obilo obdarovana. — To menim, si ona dva mislita v nju-
nem pobožnem in razveselj enem sercu. — 

Kakor se vertnar nad drevescem veseli, koje je njegova roka 
vsadila in cepila, kedar ono doraste, in on vidi, da obilno sadu pri-
naša, tako in še veliko bolj se veseli serce teh staršev nad njih do-
bro izrejenim in učenim ter v tako čast. stan prišlim sinom! O 
naj bi vendar vsi stariši tako ali enako veselje nad svojimi otroci 
doživeli! Glejte, dragi stariši, to je večidel na vas ležeče. Odrejajte 
dobro svoje otroke! Prizadevajte si njih razum in sicer prav olikati. 
Pošiljajte jih pridno v šolo, da se že v spomladi njih življenja (to 
je v mladosti) v koristnih vednostih in to kolikor je mogoče in naj-
pred v maternem jeziku podučujejo, da ne postanejo enkrat verski 
nemarneži ali celo odpadniki od vere ali narodnosti,-da se že 
zgodaj učijo poleg sv. vere tudi svoj slovenski jezik djansko spošto-
vati in da se ž njim k stari (slovenski) pobožnosti in čednostim 
napeljujejo in vi, (kakor tudi sveta cerkev in naš narod) boste nad 
njimi veselje doživeli. Vi, ki ste kaj premožni in imate brihtnih 
otrok, ne bojte se nobenih stroškov, oni so dobro obernjeni; kajti 
stroški, katere na njih omiko obračate, so istenga (kapital), ki 
vam bode obilne obresti donašala; posebno, ako si pri tem sami z 
nauki in izgledi njih duševno in versko omiko pospeševati prizade-
vate. Vi imate serca vaših otrok v vaših rokah; kar le hočete, iz 
njih sere naredite, kakor se tudi iz voska lehko vsaka podoba na-
redi. Vi zamorete iz njih hudiče ali pa angelje narediti. Gorje 
starišem, ki menijo, da so svoje dolžnosti že dopolnili, ako le svoje 
otroke, kakor živali svoje mlajše, nakermijo, ali s posvetnim blagom 
previdijo, pri tem pa njih žlahtnejši del, dušno omiko, zanemarjajo, 
ko pustijo pamet in serce pusto in obdivjano! Gorje starišem, ki 
pri svojih otrocih strasti berž v kali ne zamore, ampak dozreti 
puste! Še veči gorje starišem, ki sami s pohujšljivimi izgledi 
serca svojih otrok ostrupijo (zavdajo) in tako njih nedolžnosti pervi 
smertni udarec vsekajo! O vi na svoje dolžnosti pozabljivi stariši! 
Vaši zanemarjeni otroci vam bodo enkrat marsiktero grenko solzo 
žalosti iz vaših oči stisnili, oni vas bodo (kakor tolikokrat sli-
šimo) še v vašem grobu, še v večnosti preklinjali. Postavimo si ta 
grozepolni prizor pred oči, kako brezvestni stariši svojega nesreč-
nega otroka tam v peklu zagledajo, — kako njih otrok pod naj-
hujšimi, najstrahovitnišimi mukami zdihuje in vpije: Prekleti starši! 
Zakaj le niste rajše storili, da bi ne bil rajše nikoli rojen? Zakaj 
ste mi dali časno življenje, ako ste hotli tako grozovitni biti, da ste 
me večnega oropali ? Glejte tu muke, v ktere ste svojega otroka 
stermoglavili; večno vas hočem preklinjati, — poglejte le moje bo-
lečine in vi svoje bolečine tisočkrat občutite! Pa vendar nočem vam 



323 

jaz, dragi poslušalci, o tako veselja polnem dnevu tako žalostnih in 
strašnih resnic dalje pred oči staviti! 

Hočem se rajše zopet k tebi č. g. novomašnik oberniti, ter te 
spominjati na drugo dolžnost, katero današnji dan od tebe zah-
teva, — jaz menim dolžnost, da se srečno danes in vse žive dni 
zahvaljuješ za to neprecenljivo dobroto do našega dobrega nebe-
škega Očeta. 

2. Ako je danešnji dan za Te dan veselja, dušnega, vzvišnjega 
veselja, mora biti za te tudi dan spodobne zahvale. Tvoje serce se 
mora najgorkejše tistim zahvaliti, katerim imaš za ta veseli dan 
hvalo dati. 

Samo ob sebi se umeva, da si ta dar dolžne hvale pred vsem 
Bogu, viru vsacega veselja, doprinesti dolžen. Sramota je za člo-
veški rod , da je toliko ljudi na svetu, ki pri vseh božjih dobrotah 
za njegovo hvalo nemi ostajajo % in mu tiste celo z nehvaležnostjo 
povračajo. Kdor bi hotel vse božje dobrote preštevati, ktere nam 
On dan na dan skazuje, moral bi znati vse neštevilne zvezde na 
nebu in vse peščene zerna ob morju prešteti; in vendar na tisoče 
jih je, ki ostajajo pri vseh brez občutka in nemi za hvalo božjo, oni 
ne odpirajo svojih ust, da bi slavili Boga, oni ne povzdigujejo svojih 
oči in svojega serca nikoli s hvaležnostjo do Očeta svitlobe, od 
katerega vsi dobri in popolnoma darovi prihajajo, (Jak. I. 17.) ka-
teri sleherni dan svojo dobrotljivo roko odpira, da ž njo vse s svo-
jim blagoslovom razveseljuje. Vsakdanje vživanje božjih dobrot jih 
dela celo čedalje bolj merzle za zahvalo božjo; oni imajo dobrote, 
katere vživajo za naravno stvar, katera mora že tako biti. Oni so 
podobni lehkomiselnim otrokom, koji se sleherni dan pri mizi 
svojih staršev nasitujejo, ter jim pri vseh teh dobrotah niti enkrat 
hvaležno rok ne poljubijo, katere jih hranijo. Tudi še dan današnji 
zamore Bog tožbo, s katero se je nekdaj čez nehvaležne Jude pri-
toževal, ponoviti: „Vol pozna svojega gospoda in osel jasli svojega 
gospodarja, moje ljudstvo pa me ne pozna, ne umi ' 

Ti pa prečast. gosp. novomašnik pač ne spadaš v versto teh 
nehvaležnežev, nak! K temu je tvoje serce preblago, da bi se tako 
černe hudobije, kakoršna je nehvaležnost do svojega stvarnika, kri-
vega storil. Ti veš predobro, da ti je njegova očetovska roka čašo 
danešnjega veselja napolnila, ti ne boš zato visoko milost in srečo, 
da te je povzdignil v duhovski stan, Boga samo le z lepimi bese-
dami zahvalil — nak Tvoja duša, tvoje serce, se bode gotovo 
do Očeta vsega dobrega pri Tvoji pervi daritvi sv. maše povzdigo-
valo , in pervo sv. mašno daritev boš daroval Bogu v čast in za-
hvalo, kajti »hvalevredno in koristno je se Jehovi zahvaljevati, in 
Najvišjemu hvalo in slavo prepevati." Kedar boš Bogu to spodobno 
zahvalo dal, potem daruj to pervo daritev v zahvalo za vse tiste, ka-
tere ti je božja previdnost kot za orodje tvojega danešnjega veselja 
izvolila, da so tebi k duhovskemu stanu pripomogli, n. pr. za tvoje 

2 1 * 



324 

gg. učitelje, kateri so te h koristnim svetnim in bogoslovskim 
vedam dopeljali in tvoj um verlo omikali. Posebno pa zahvaljuj 
se tvojim starišem, kateri so v versti tvojih dobrotnikov pervi. O 
koliko so tvoji stariši od zibelje vun do duhovske suknje za te po-
trošili! Kolikokrat niso tvoji stariši rajši si kaj pritergali, da so 
le na te oberniti in te v šoli podpirati zamogli! Kolikokrat je 
morda skerb za tvoje zdravje ali kaj drugega spanje od njih oči 
podila? Njim se imaš za to danešnje veselje zahvaliti, kateri so 
toliko k tim pripomogli! Ce imaš zdaj tudi posvečene roke, vendar 
ni nobena sramota ampak čast je za te, ako jim hvaležno sežeš v 
njih roke; kajti roke tvojega očeta in matere je božja previdnost 
v tvoj prid posvetila! 

Pa saj vem, da si že s svojim vedenjem pokazal, da spada,š 
v versto hvaležnih, dobrih otrok. Tvoje dosedanje prizadevanje po 
Salomonovem nauku (preg. 12,25.), veselje svojim starišem delati,, 
si že djansko dokazal. 

O naj bi si ravno tako vsi otroci svojim .starišem veselje de-
lati prizadevali, ter jim vsaj s tim to povračali, kar so jim dolžni. 
Pa žalibog koliko jih je, ki svojim starišem njih ljubezen, trud in 
muke z najnesramnejšo nehvaležnostjo povračujejo! Oni pozabijo 
dobre nauke, katere so jim stariši s toliko dobrohotnostjo vtisnili, 
ter rajše poslušajo glas hudobnih spridenih starišev, kot pa dobro-
misleči glas njih očeta ali njih matere, ter jim napravljajo le sra-
moto in žalost, oni jih pitajo z ojstrimi žaljivimi besedami, ter se 
vstavljajo njih ukazom; d&, oni so celo tako grozovitni, da svoje 
stariše, kedar se postarajo in oslabe, tim bolj žalijo, — oni nič 
ne prizanašajo njih slabostim, morda jim celo onega majhnega 
vžitka ne privoščijo, katerega so si za svoje stare dni izgovorili, — 
oni komaj pričakujejo njih smert, ter bi radi vidili, da bi jih kmali 
iz hiše nesli. 

D;i, kako zelo obžalujem vas tako nesrečne stariše, ki vteg-
nete take otroke imeti, ki vam vaše življenje grenijo in veselje ka-
lijo, od kterih ste imeli sladko nado, da vam bodo vsaj zavoljo 
blaga, ktero ste jim izročili, hvaležni. Gorje pa takim otrokom, ki 
so do svojih starišev tako grozovitni, ki pozabijo, koliko skerbi, truda 
in stroškov so svoje starše stali, pred ko so jih na noge postavili, 
in jih izredili in potem preskerbeli! Ali zamorejo taki otroci brez 
očitanja vesti tje na grob svojih starišev pogledati, ktere so morda 
ravno oni v zgodnji grob spravili? Ali zamorejo taki otroci z 
mirno vestjo proti nebesom pogledovati in upati blagoslova, ki ga 
je Bog dobrim otrokom obljubil? Ali zamorejo upati, da jih bodo 
tam v večnosti vidili? Nak! Tega ne morejo upati. Kedarkoli po-
gledajo tako nehvaležni otroci na gomilo, katera krije njih stariše 
vselej jim kliče vest: Glej tu počivajo tvoji pervi in največi dobrot-
niki in ti si jih s svojo nehvaležnostjo pred časom v grob spravil. 
Ali zamoreš upati, da se ti bode spolnila obljuba, ktero je Bog dal 



325 

tistim, ki stariše do konca ljubijo in spoštujejo? Božje prekletstvo 
mora take otroke zadeti, in s tako mero jim bodo njih mlajši zopet 
merili, s kakoršno so oni svojim starišem dobro s hudim povrače-
vali. Takih konec bo grozepolen. Vsi obupni bodo enkrat pred sod-
nikom sveta stali, kjer jih bodo njih stariši tožili, ter jim bodo tako 
rekoč tudi oni sodbo pogubljenja podpisali. 

Oh nehvaležni otroci, ako se kteri tak nehvaležnež med nami 
nahaja, ne nakopujte na-se tega strahovitega prekletstva večnega 
Boga! Ne pregrešujte se z nehvaležnostjo do svojih starišev! Mar-
več si, kolikor morete, prizadevajte, da jih razveseljujete s spošto-
vanjem, pokorščino in ljubeznijo! Dolgo življenje in blagor bo po-
tem vsled božje obljube vaš delež! 

3. Sedaj te hočem č. g. novomašnik še na eno dolžnost spom-
niti, katero danešnji dan od tebe zahteva. Danešnji za te toliko 
slovesni dan naj ti bode dan pobožnih sklepov, po kterih se imaš 
v prihodnjič v svojem pastirskem delovanju ravnati. 

Ne misli pa, da ti bodem našteval celo dolgo rajdo tacih po-
božnih sklepov, za ktere naj bi se danes tvoje serce odločilo. Vse 
ti hočem v en sam sklep omejiti, da namreč danes slovesno obljubiš, 
da bodeš sprejeto duhovsko oblast slavno opravljal, Bogu v večo 
čast in slavo, sebi in svojim vernim pa v zveličanje. 

Z žalostjo sem že omenil, da mnogi kristijani dandaDešnji du-
hovskega stanu ne spoštujejo, kakor se spodobi. Tisti, ki duhovnov 
ne spoštujejo, si prizadevajo to svojo krivičnost s tim opravičiti, 
češ, da je mnogo duhovnov, ki svoj stan in poklic oskrunjujejo ter 
mu v nečast živijo. Ako je kteri duhovnik vinopitju vdan, ali la-
komnosti, ako se kdo proti čistosti pregreši, — berž vpijejo: Glejte, 
taki so duhovni! Se ve da taki, ki berž celi stan zmerjajo, kedar 
eden ali drugi svoje dolžnosti pozabi, ti ali nimajo zdrave pa-
meti, ali pa nimajo dobrega serca; kajti ako bi smeli zato 
nek celi stan zaničevati, ker nekteri udje svojemu stanu v sramoto 
živijo, katerega stanu bi ne morali potem, od kralja do berača, za-
ničevati? Ljudski prijatelj, v kterega persih bije serce za ljubezen 
do bližnjega, še celd tistega ne zaničuje, kateri svoj stan v resnici 
s slabim vedenjem in djanjem osramotuje, — on zaničuje, sovraži 
le greh, ne pa tistega, ki s tim svoj stan onečasti; tim manj pa 
mu bode na misel prišlo, celi stan zmerjati in gerditi, ako kdo sem 
ter tje svojemu stanu sramoto dela. Se ve. da je pamet in serce 
takih pomilovanja vredna, ki zarad tega celi duhovski stan zaniču-
jejo, ker se tudi med toliko duhovniki, kak slab in pomilovanja 
vreden nevrednež nahaja. Ker so pa že ljudje takšni proti duhov-
skemu stanu, ker tako radi pregreške enega duhovna na račun vsemu 
duhovstvu spodtikajo; zato naj bi se sleherni vestni duhoven tim 
bolj v dolžnost štel, tako izgledno živeti, da ga ne bode mogel no-



326 

ben pametnjak grajati, da ne daje vzroka, grajati in zaničevati celi 
duhovski stan. 

Zarad tega č. g. novomašnik! Utisni si besede velikega apo-
steljna sv. Pavla na svoje podložne duhovne brate globoko v serce: 
„Ne bodimo nobenemu v spodtiko, da se ne bode vaša služba gra-
jala!" (II. Kor. 6, 3.) 

Ti si zdaj duhovnik, maziljenec Gospodov, ter bodeš pomagal 
pastirsko službo oskerbovati; zarad tega se bode od tebe tudi več 
zahtevalo kot od svetnega človeka. Ti si s tim prevzel vzvišeno 
službo, bodeš oznanoval Jezusovo sv. vero, razširjal bodeš nravnost 
in čednosti, in Kristus imenuje tč, ki se posvečujejo službi njegove 
svete vere, „sol zemlje". Kakor ima sol lastnost, da varuje jedi 
pred gnjilobo, tako ima biti tudi lastnost in dolžnost dobrega du-
hovnika in dušnega pastirja, da druge in posebno tiste, kteri so 
njegovi skerbi izročeni, pred pokvarjenim obnašanjem varuje. Za-
upam, da se ne bode moglo nikdar o tebi reči, — ko boš kedaj v 
pastirski službi, — da sicer dobro pridigaš ter zvesto oznanuješ Je-
zusove nauke, sam pa da po tistih ne živiš; da ne bodeš po nauku 
velikega aposteljna »brenčečemu bronu in zvonečemu zvonu podoben;" 
da ne bodeš podoben »pokvarjeni soli," kakor pravi Kristus, »ka-
tera ni za drugo, kakor da se preč verže, in da jo ljudje pohodijo." 
(Mat. V. 13.) 

Ker tedaj velika množica navadno ne sodi po naukih, ktere 
duhovni dajejo, ampak po djanji, ker so dandanešnji vseh oči naj-
bolj na duhovnika obernjene, je tedaj neobhodno potreba, da drugim 
s svojim življenjem ne bodeš nikdar v spodtiko, marveč vsem do-
brim in hudobnim v spodbudo in izgled, da te ne bode mogel nihče 
enkrat pred večnim sodnikom tožiti, da nisi ne le svojih dolžnosti 
vestno opravljal, ampak celd pohujšljivo in s tim sebi in vernim 
v pogubo služil. Glej tedaj č. g. novomašnik! kako potrebno je, da 
nikdar ne oskruniš duhovskega stanu, glej, da bodeš svojo duhovsko 
službo ne le brez vse graje, ampak celo slavno opravljal. Obljubi 
tedaj potem danes na ta za te tolikanj slovesni dan vsegavednemu 
Bogu, da ne bodeš nikoli proti dostojanstvu duhovskega stanu ravnal, 
marveč da bodeš Njemu vedno v čast, drugim, posebno pa tebi iz-
ročenim vernim, v spodbudo živel, in jaz zaupam tvojemu dobremu 
sercu, da bodeš to, kar danes tukej Bogu obljubiš, tudi do zadnjega 
zdihljeja tvojega življenja spolnoval. Da, ti ne bodeš rekel: Jaz 
sem se že dovolj za ljudi, katere imam podučevati, izučil, marveč 
bodeš s svojimi leti se še dalje učil ter si svoje vednošti v verstvu 
čedalje bolj množil, in se v vseh, posebno za vero in verni slovenski 
narod, potrebnih strokah omikal, ti bodeš s svojim dobrim izgledom 
verske nauke še bolj povdarja.1, ti bodeš imel vedno za svoje pervo 
in najvažnejše opravilo, da bodeš tako izgledno živel, da boš za-
mogel s sv. Pavlom k tebi izročenim vernim vselej reči: »Posne-
majte mene, kakor jaz Kristusa posnemam." (I. Kor. 11, 1.) 



327 

Poglej še to, ljubi moj novomašnik! Po zakramentu, kterega 
so ti podelili milostivi in vzvišeni naš knezo-nadškof,  si zadobil ob-
last na Gospodovem oltarju kruh in vino posvečevaje v Jezusovo 
pravo rešnje Telo in kerv spreminjati in Bogu za spravo človeškega 
rodu darovati; na tvoje besede, ki jih boš v imenu Jezusovem iz-
rekel, bo prišel sin Božji, ravno tisti, ki se je bil iz naročja svo-
jega Očeta odločil, se pod sercem najsvetejše Device včlovečil, tisti, 
ki je v Kani-Galilejski vodo v vino spremenil, in s peterimi ječme-
novimi kruhi 5000 ljudi nasitil; tisti bo dolj prišel, ki se je skoz 
zaperte vrata aposteljnom prikazal, in se potem v pričo njih v nebo 
vzdignil; na tvoje besede bo prišel ravno letš, iz nebes na oltar v 
tvoje roke; cele čete angeljev ga bodo spremile in nevidno okoli 
oltarja se nastavile, da mu klečč ali stoj ž strežejo, ter mu čast in 
hvalo prepevajo. O spomni se vendar, moj ljubi brat, da ga ni nič 
svetejšega na vsem svetu od 'daritve sv. maše; s strahom in trepe-
tom od ene strani, — od druge pa z neomadeževano vestjo in po-
nižnim sercem, z živo vero in čistimi rokami vselej k oltarju pri-
stopi, da boš vedno kot živ ud Jezusovega duhovnega telesa Bogu 
v čast in v svoje in svojih vernih posvečenje sv. mašo daroval. 

(K  ljudstvu obernjen.) 
Tudi vi, moji preserčni prijatelji! Kedar koli bote pri sv. 

maši, o spomnite se vedno na moje danešnje besede, da tu se naj-
svetejša daritev opravlja, da je ni in je ne more biti čistejše in 
Bogu dopadljivejše daritve od le-te; da tu se sam Jezus v spravo 
človeštva nebeškemu Očetu daruje, da s to daritvijo Boga najvred-
nejše in spodobnejše častimo, in si ž njo vsega prosimo, česar koli 
potrebujemo. Poskerbite vendar, da se bote pri tem darovanju 
vselej prav spodobno vedli, in se tako s čistim duhom in neoma-
deževanim sercem in telesom z mašnikom in po njem z Jezusom 
sklenili in zedinili: tako bote zamogli upanje imeti, da Jezus, naše 
sv. cerkve nevidni poglavar, bo vas — ude svojega duhovnega te-
lesa tudi enkrat za seboj v nebesa potegnil. 

Ne tedaj samo ob nedeljah in praznikih, tudi ob delavnikih, 
kedar koli vam čas pripušča, radi marljivo in z veseljem k sveti 
maši pritecite, da se boste med angelje božje vverstili, ki iz nebes 
v celih kerdelih priletivši se okoli oltarja nastavljajo in jagnje 
Božje molijo. 

Sklep . 

Sedaj pa Hilarij! o blagi Hilarij, stopi tedaj tje pred oltar 
Najvišega, opravljaj v pervič službo najsvetejše daritve, katere se 
veselijo angelji v nebesih, verne duše v vicah in mi vsi, ki smo 
tukej zbrani! Ponavljaj tu nekervavo daritev, katero je nekdaj 



328 

(pred 1839 leti) uajviši duhoven iz Melkizedekovega reda po ker-
vavo na lesu ali oltarju sv. križa svojemu večnemu Očetu v nebesih 
za grešno človeštvo opravil. Zahvali se pri tem skrivnosti polnem 
djanju Bogu za vse dobro, katero ti je od rojstva dosehmal skazo-
val; zlasti pa za neprimerno veliko veliko veselje danešnjega dneva. 
Prosi darovalca vsega dobrega, da naj te v dobrih danes storjenih 
sklepih s svojo mogočno milostjo podpira, da svoje duhovske časti 
ne bodeš nikoli oskrunil, marveč da bodeš duhovskemu stanu in 
sv. Jezusovi veri v čast živel. Prosi pri tej veliki prosilni daritvi 
tudi obilnega blagoslova za svoje drage stariše, brate in sestre, za 
svoje duhovne stariše, vso žlahto, ki stoje z ginjenim sercem pri 
tvoji pervi sv. maši. Moli za vidnega poglavarja svete cerkve za 
stiskanega vatikanskega jetnika, ljubljenega nam sv. Očeta papeža 
Pija IX. in celo od kerščanskih deržav in novošegnih nejevercev 
preganjano sv. cerkev, da bi jo milostiviBog kmalo z zmagovalno 
krono ovenčal; moli za našega prevzvišenega nadškofa  Andreja in 
vse Kristusove služabnike, da bi jim bilo razširjenje Jezusovega 
kraljestva prav pri sercu. Prosi tudi za vso našo slovensko domo-
vino, da bi jo mili Bog združil pa tudi njene sinove pred kugo no-
vošegnega ne verstva in verske vnemarnosti ovaroval in je v sv. 
katoliški veri še bolj vterdil. Moli tudi za našega cesarja Franc 
Jožefa  I., da naj ga Bog, ki mu je v tako nevarnih časih krono 
na pomaziljeno glavo postavil, v vsem narodnostim enako pravič-
nem vladanju svojih narodov podpira in ga slabih svetovalcev ova-
ruje, da postane sv. cerkvi po izgledu svojih preddedov pravi varh, 
krepek steber in pravi podpornik. Moli slednjič za blagor vsega 
kerščanstva, za vse ljudstva in narode celega sveta, naj vsi spoznajo, 
da ni dano človeku v drugega imenu zveličanemu biti, kot v imenu 
Jezusovem, da le ou sam je »pot, resnica in življenje." Moli še 
posebej za vse, žive in mertve svoje žlahte in cele poštene pervačke 
župnije in vse za ktere veš in si dolžen moliti. H koncu ti še en-
krat kličem: Veseli se tedaj dragi brat v Kristusu tega srečnega 
trenutka, ko prikličeš pervikrat Gospoda nebes in zemlje v svoje 
roke, da ga daruješ Bogu Očetu na čast in slavo, človeštvu pa v 
zveličanje. Božje varstvo in blagoslov naj te vedno spremlja, koder 
koli boš hodil! Veseli se! Veselimo se in radujmo so vsi; to je dan 
od »Boga nam darovan." Amen. 



329 

Pridige o stvareh Ibožjili. 

Za Vin. poMnkoštno nedeljo. 
(Od rude kaj.) 

»Delajte si prijatelje s krivičnim ms-
monom, da vas, kedar obnemagate, vza-
mejo v večne prebivališča." Luk. 16, 9. 

V v o d . Z denarjem je hišnik krivično gospodaril, —po dolž-
nih pismih je svojega gospoda ogoljufal,  — Jezus nas opominja, 
naj si z denarjem delamo prijateljev v nebesih. Od denarjev toraj 
govori danešnje sv. evang. Pravi denar, ki cinglja, se nareja iz rude, 
ktera se po nekterih deželah iz zemlje koplje. Zatoraj danes nekaj 
od rude povem. 

R a z l a g a . Neskončno bogati Bog je svoje bogastvo tudi v 
zemlji shranil in skril. Globoko pod zemljo ležijo veliki zakladi 
žlahtnih rud. Nahaja se zlato, srebro, svinec, železo itd. Ljudje te 
rude kopljejo in spravljajo iz pod zemlje na beli dan. Poglejmo, 
kako to delajo! 

1. Delavci pod zemljo so v v e d n e j n e v a r n o s t i : ne-
varen je pot v jamo, nevarno je delo v jami. Koliko nesreč se je 
že zgodilo, koliko jih že konec vzelo! Tudi naš pot proti nebesom, 
kjer sveti nebeška ruda, je nevaren. Naše meso, hudobni svet in 
hudič sam napravlja nam veliko nevarnost, da lehko v greh pademo 
in se pogubimo. In koliko jih je, ki se dajo omotiti in v greh za-
peljati; kaka se godi po svetu, posebno naše dni! Kaj nam je početi ? 

2. Delavci obesijo si, v jamo grede, l a m p i c o na pers i , 
ki jim sveti in kaže pravi pot. Tudi nam je Bog dal tako lučico, 
in to je naša sv. vera, — ona nam kaže pravo pot. Nosimo to sv. 
vero v svojih persih: ona je naše največe bogastvo, — ravnajmo 
se po njej — in varujmo jo, da nam ne vgasne. Posebno naše dni 
je ta luč v velikej nevarnosti. Tudi po Aziji, po Afriki  . . . je 
nekdaj sijala, — pa je vgasnila; tudi našim krajem po Evropi proti 
velika nevarnost. Kaka se godi po Švajci, po Nemškem, Laškem! 
Le molimo: »Pridi k nam tvoje . . . 

3. Delavci se morajo g l o b o k o p r i p o g o v a t i , da pri-
dejo do rude; ravno po koncu ne morejo ne hoditi ne stati. Da 
tudi mi pridemo do nebeške rude, treba je, da se ponižujemo. Ce 
smo ponižni, bomo se terdno deržali sv. vere; — bomo spoznali 
svojo slabost in zvesto se ogibali velikih nevarnost; — bomo, če v greh 
pademo, radi v ssv. zakramentih odpuščanja grehov in potrebne 



330 

pomoči iskali; — bomo terpljenja in težave v duhu pokore voljno 
nosili. Tako bomo srečno hodili: Kdor se ponižuje . . . Ponižnim 
Bog deli . . . 

4. Ruda, ki se spravi na dan, s p l a č a ves trud in vse 
n e v a r n o s t i gospodu in delavcem. Iz rude se narejajo razne 
reči in tudi denar. Pa kaj so vse te žlahtne, drage in bogate reči 
proti rudi, ki nas čaka v nebesih ? ! »Nobeno oko . . . Tam so za-
kladi, kterih tatje ne vkradejo, rija ne sne . . . vživljali jih bomo 
vekomaj! 

S k l e p. Gledal sem večkrat, kako knapi ali rudokopi, pre-
den nevarni pot v jamo nastopijo, vselej vsi skup molijo. Ja! ne-
varen je njih pot in delo! To je podoba našega pota, ki pelje v 
nebesa. Tudi naš pot je nevaren, imamo lampico sv. vere, ki nam 
sveti; le deržimo se je! Bodimo ponižni in večkrat spominjajmo 
se neb. rude, ki nas čaka: Smo delo srečno dokončali, bomo večno, 
večno sladko spali! Amen. 

Za IX. pobinkoštno nedeljo. 
(Solze.) 

»Ko je mesto vgledaL, zjokal se je nad 
njim." Luk. 19, 41. 

Vvod. Poslednjokrat je šel Jezus v Jeruzalem; grede na 
potu je pravil svojim učencem, da ga bodo križali in umorili. Pri 
tem se pa ni zjokal. Zdaj pa pride na nek hrib, znad kterega se 
je Jeruzalemsko mesto prav lepo videlo, in fcu  se zjoka. Stopi mu 
pred oči nesreča, ki mesto čaka. Tudi mi večkrat solze pretakamo; 
zatoraj danes od so lz . 

R a z l a g a . Tudi to je človeška prednost, da le on sam more 
solze pretakati. Imamo pa večsortnih solz. So solze: 

1. Ki nam t e r p l j e n j e p o 1 a j š a j o. Pri velikih ne-
srečah ali zgubah je človeku tako tesno pri sercu, da nima ne glasu, 
ne solz. Kedar se mu pa solze vder6, godi se mu že veliko ložej, 
serce se mu nekako ohladi. Zatorej ne branimo solz pretakati pri 
nesrečah in zgubah, — le mero imejmo, ne delajmo, kakor tisti, ki 
upanja nimajo. Nosimo terpljenja v duhu pokore, — pa varujmo 
se, da si sami sebi ali drugim križev ne napravimo! 

2. K i n a m v e s e 1 j e s la j š a j o. Tudi od veselja se člo-
vek joka. Kedar prav goreče molimo ali prav vredno ssv. zakra-
mente prejemljemo, — kedar nam Bog kako nepričakovano srečo 
pošlje ali kdo prav kaj dobrega stori, — kedar mi komu kaj do-
brega storimo in ga vidimo prav veselega: tudi tedaj nam solze 



331 

v oči priigrajo in nam veselje slajšajo. Tako Bog pobožne že na 
tem svetu plačuje in jim daje veselja, kterega jim svet ne more 
dati pa tudi ne vzeti. 

3. Ki s e r c e g rehov o m i v a j o . David, Magdalena, Peter 
so grešili, pa so solze točili. Spoznali so svoje grehe in milo se 
jim je storilo pri sercu; to je perva stopinja k poboljšanju in po-
kori. Grešnik! spoznaj tudi ti svojo nesrečo in nevarnost, koga si 
žalil, kaj te čaka in lesen bi moral biti, ako bi se ti serce ne ome-
čilo in ne vlile solze po licu. To so pa zveličavne solze; te bojo 
te ganile, da vredno prejmeš ssv. zakramente in se tako poboljšaš, 
spokoriš in zveličaš. 

4. Ki nebesa o d p i r a j o . Te spokorne solze nam tudi 
nebesa odpirajo. Naj bo naših grehov še toliko, solze resnične po-
kore vse zbrišejo. — Tndi solze, ki jih pretakajo tisti, kterim smo 
kaj dobrega storili, so ključi v sv. nebesa. Naj grešnike posvarimo 
in poboljšamo, naj siromakom ubogaime dajemo, tudi te zavoljo 
naših dobrih del prelite solze veselja in hvaležnosti so pri Bogu 
zapisane in nam v nebesa pomagajo. 

Sk lep . Prišla je enkrat k pobožnemu duhovniku neka stara 
ženkica in prašala, ali bi zamoglo morje vse solze v se vzeti, ki se 
na celej zemlji pretakajo. Duhovnik jej odgovore: „Ako nespametne, 
otročje in nečiste solze odvzamemo, vse druge solze imajo dosti 
prostora v skledici; te pa angelj v nebesa nosi in jih prihrani za 
dan plačila." Res je, da se veliko toči abotnih in še cel6 grešnih 
solz; pa o teh danes nisem govoril in Bog daj, da se take med 
nami nikoli ne pretakajo! Med nami naj le tečejo solze, ki terplje-
nja polajšajo (ponovi!) . . . Po tem se bojo nad nami spolnile be-
sede: »Kteri sejejo s solzami, želi bojo z veseljem!" Amen. 

Za X. poblnkoštno nedeljo. 
(Kam naj večkrat  pogledamo..) 

»Čolnar oči ni hotel proti nebu vzdig-
niti." Luk. 18, 9. 

V v o d. Dva človeka nam danešnje sv. evangelje stavlja pred 
oči: farizeja  in čolnarja. Od tega nam pripoveduje, da se ni upal 
oči proti . . . uni pa je gotovo oči svoje naviš obračal in gledal, 
ali ga pač vsi vidijo in občudujejo. Čolnar je oči tudi v se obernil 
in se spoznal kot grešnika. Že enkrat sem vam od oči govoril in 
kazal, kako čudoviten, velik pa tudi nevaren dar da so oči. Danes 
pa mislim nas vse opominjati, naj v e č k r a t p o g l e d a m o 
1. pod se, — 2. v se, in 3. nad se. 



332 

R a z l a g a . Nismo stvarjeni za ta svet; pot nas pelje v več-
nost. Da srečno hodimo, treba je: 

1. da v e č k r a t p o g l e d a m o pod se. Pod nogami je 
zemlja, v kterej bomo vsi spali. Kar je na zemlji, vse nas smerti 
opominja: Cvetlice, drevesa, živali, pokopališča. V jami boš počival 
tudi ti; in kaj ti bo ostalo od vseh pozemeljskih dobrot in sladkost. 
Zatoraj človek! ne bodi aboten! Sv. Krizolog: „Za male reči se 
pehaš in trudiš, velike pa pozabiš; za posvetnim in minljivim letaš, 
večno pa zanemarjaš." 

2. Da v e č k r a t p o g l e d a m o v se. Že ajdje so terdili, 
da je naj pervo to, da človek sam sebe pozna. Le tako more se 
greha očistiti, dobre lastnosti pa povišati. Čolnar je gotovo večkrat 
v se pogledal, toraj tudi . . . Pa samosvoja ljubezen nas rada 
moti in slepi, da ne . . . Poprašujmo večkrat svojo vest, da se 
poznamo! 

3. Da v e č k r a t p o g l e d a m o nad se. Tje gori ogle-
dujmo se zjutraj in zvečer, pri delu, v terpljenji in veselju, v skuš-
njavah in nevarnostih. Tam so svetniki božji, ki nam lepe zglede 
dajejo in za nas prosijo; med njimi je Devica Marija, nebes in 
zemlje kraljica in naša mati. Tam je Bog, ki nam pošilja veselje in 
žalost, ki vse vidi in sliši, ki vsem daje potrebne pomoči in nobe-
nemu preveč ne naklada, ki bode nas vse sodil in plačal. Tam 
so sv. nebesa, kjer je tudi za nas vsakega prostor pripravljen. Ozi-
rajmo se pogostoma tje gori! 

Sk lep . Od tiče štruca ali moja se pripoveduje, da v nevarnosti 
svojo glavo kam vtakne, da ne vidi nevarnosti; tem ložej se pa 
vjame. Na poti v večnost nas obdajajo vseh sort nevarnosti, mi 
moramo naprej in, prej ko mislimo, je naše potovanje na kraju, stojimo 
na vratih neskončne večnosti. Ne zatiskujmo oči, poglejmo več-
krat pod se, v se in nad se, — in postopali bomo previdno in pa-
metno in srečno došli v sv. nebesa. Amen. 

Za veliki Šmaren ali gospojnico. 
(Marija skrivnostna roža,) 

„Sem kakor zasajena roža v Jerihu." 
Sir. bukve 24, 18. 

Vvod . Lepe priimke daje sv. cerkev D. Mariji. Kakor modri 
Sirah imenuje jo „zasajeno rožo v Jerihu." Tudi v litanijah ime-
nujemo Marijo »skrivnostno rožo". Lepo so cvetele rože po vertih, 
imeli smo jih belih in rudečih, — pa skoraj bojo ocvetele in minile. 
Ena roža ali vertnica pa je, ki nikoli ne ovene, in ta roža je Ma-



333 

rija. Zatoraj danes: Z a k a j sv. c e r k e v M a r i j o i m e n u j e 
s k r i v n o s t n o r ožo? 

R a z l a g a . Nek sloveč učen i k govori: „Ko bi se hotla cvet-
licam staviti kraljica, pač bi nobena ne bila te časti bolj vredna, 
kakor roža." 

1. Roža j e k r a l j i c a med c v e t l i c a m i , M a r i j a 
j e k r a l j i c a med a n g e l j i in s v e t n i k i . Svojo mater je 
Sin božji ravno danes tako visoko povišal in zraven sebe posadil. 
Na svetu ni bila veliko obrajtana, zdaj pa tam . . . Ne bodi žalosten 
tudi ti, ako te svet malo spozna in obrajta; le glej, da te Bog rad 
ima; povišal te bo! — 

Stopi na vert, kjer je več rož; kako dobro in močno dišijo. 
2. T u d i M a r i j i n e l epe č e d n o s t i d a l e č o k o l i di-

š i j o . Čednosti se v sv. pismu večkrat imenujejo dobre dišave; 
Marija jih je polna. Ona je bila ponižna, sraraožljiva, nedolžna, 
verna, pokorna, poterpežljiva. Navlečimo se teh dišav in učimo se 
od Marije, tudi tako lepo Bogu služiti. 

Iz rož se nareja rožina voda, ki ima zdravilno moč. 
3. T u d i M a r i j a d a j e nam z d r a v i l a z a r a z n e 

t e l e s n e in dušne b o l e z n i . Veliko bolnikov je na M. pri-
prošnjo spet zadobilo ljubo zdravje, to pričajo razne prigodbe, table. 
Koliko pobitih sere je pri M. dobilo hladiva in tolažbe. Koliko 
grešnikov se je po priprošnji M. poboljšalo in zveličalo! (Naj se 
pove kaka dogodba: Marija Egip., jud Ratisbone . . .) Zatorej pri-
tekajmo tudi mi v telesnih in dušnih potrebah k Mariji! 

S k l e p . Imamo lepih rož po vertih; papež vsako leto „zlato 
rožo" žegnajo in jo darujejo kakemu kralju; perva Amerikanska 
svetnica se imenuje Roza ali roža. Žlahtne so vse te rože; pa poz-
nam še žlahtnejšo rožo, ki vse te daleč presega: D. Marija. Ona 
je kraljica, častimo jo; — ona razprostira dobro dišavo, posne-
majmo njene čednosti; — ona je mogočna pomočnica, kličimo jo na 
pomoč! Ja, pod tvojo pomoč pribežimo itd. Amen. 

Za XI. pofoinkoštiio  nedeljo. 
(Človeški jezik,) 

„Razvezala se je vez njegovega jezika 
in je prav govoril." Mark. 7, 35. 

V V O d. Sirota ni mogel govoriti; Jezus ga čudovitno ozdravi, 
reče samo besedo in gluhomutec je slišal in govoril. Tudi nam je 
Bog dal jezik, da govorimo; in od j e z i k a danes. 



334 

R a z l a g a . Med posebne darove, s kterimi je Bog človeka 
postavil nad vse druge stvari, je jezik. 

1. J e z i k j e č u d o v i t e n dar bož j i . V ustih leži je-
zik, kos mertvega mesa. Kako se godi, da duša ta meseni kos pre-
mikuje in take čudne glasove in razumljive besede na dan sprav-
lja? Ali ste to že kdaj premišljevali? Tudi živali imajo jezik, 
pa so neme; kako čudovitno je Bog človeka vstvaril! Hvali, o člo-
vek! svojega stvarnika in bodi mu hvaležen, pa tudi zaupaj na-nj: 
On tebe, svoje najviše stvari na zemlji, pozabil ne bo. 

2. J e z i k j e p r e i m e n i t e n d a r bož j i . Jezik stori, 
da posamezni ljudje in celi narodi napredujejo; — z jezikom člo-
vek hvali Boga, podučuje, svari in tolaži bližnjega; — z jezikom 
toži svoje reve in težave prijatelju in najde sladke tolažbe. Zato 
ti je Bog jezik dal, obračaj ga po volji božjej! 

3. J e z i k j e pa tud i n e v a r e n dar b o ž j i . Človek 
ima prosto voljo in more božje dari tudi v hudo obračati. In ko-
liko je tacih ljudi! So, ki z jezikom kolnejo in ssv. imena po ne-
vrednem v usta jemljejo; — so, ki z jezikom ljudi pohujšujejo in 
zapeljujejo; — so, ki z jezikom resnico pobijajo, sv. vero kazijo in 
laži trosijo; — so, ki z jezikom ljudem dobro ime in čast kradejo, 
jih omadežujejo iu obrekujejo; — so, ki z jezikom jezo, razpertijo 
in sovraštvo napravljajo. Za vse te je jezik nevaren dar, ker ž njim 
grehe doprinašajo, Boga žalijo in svojo dušo pogubljajo. 

Sk lep . Sv. Jakop (3, 3.): „Jezik je sicer majhen ud . . . 
Hvalimo toraj Boga, da nam je dal jezik, glejmo, de z jezikom ne 
grešimo. Naj tudi nam velja beseda Jezusova: „Efeta"  odpri se! 
Po božjej volji in zapovedi naj se nam usta odpirajo; naj naš jezik 
vselej le govori Bogu v čast, bližnjemu v srečo in podučenje, sebi 
pa k zveličanju! Amen. 

Duhovske zadeve. 
Kerška  škofija.  Preč. g. stolni dekan E e b e r n i k Jakob so 

odložili dekanijsko službo za Celovški okraj, katero prevzamejo p. n. č. 
g. stolni korar A 1 i j a n č i č Andrej. Fare so dobili: C. g. Š e r b i c e l j , 
knez. škofji  tajnik, faro  Št. Kocijan v Podjunski dolini; č. g. Šel and er 
Jakob v Blatnem gradu faro  Knezovo in č. g. M ar t i ni s Jož., fajm. 
v Blatah , faro  Požarnico. — Umeri je: čast. g. F i š e r Anton, bivši 
fajmošter  v Št. Petru pri Reichenfels-u.  R. I. P.! — Milostljivi knezo-
škof  bodo v drugi polovici tega meseca delili više mešnikove blagoslove 
in sicer dne 16. subdijakonat; dne L8. dijakonat in dne 20. presbyterat. 

Goriška  nadškofija.  čast. gosp.: Kocman Andr., častni korar, 
dekan in župnik v Komnu , je dobil vitežki križ Franc-Jožefovega  reda. 



335 

P u i e w s k y Ifarol,  beneficijat  v Karminu, gre za beneficijata  v Bračan, 
na njegovo mesto pa pride č. g. C o u s t a n t, i 11 i Dom. 

Ljubljanska škofija.  C. g. U r b a s Anton, je dobil faro  Do-
bovsko. C. g. Zupančič Jan. Ihansko faro.  C. g. Je reb Matevž 
Soriško faro. 

Lavantinska  škofija.  C. g. P r i b o S i č J., vojaški duhovnik v 
Celovcu , je prestavljen v Gradec. C. g. P i n t a r Mat. je dobil faro 
Sv. Martina v Eožni dolini in T r u n k BI. pa kuracijo pri spodnji sv. 
Kungerti. C. g. P 1 e š n i k Miha gre za I. kaplana v Žavec. — Umeri 
je č. g. fajmošter  P o č a n Greg. K. I. P.! 

Družba sv. Mohora. 
„K o 1 e d a r" bode do 20. t. m. dotiskan. Razun imenika in na-

vadnih oznauil obsega sledeče berilo: 1. Domači poduk o novi meri 
i n v a g i. 2. Povest: Deveter ih enega. 3. Životopis: Jan S 0-
b i e sk i , Poljski kralj. 4. Naravoslovno razpravo: O zvezdah re-
pa t i c a h. 5. Potopisne čertice : Pog led na N o t r a n j o - K r a n j -
s k o in 6. Besedo: S lovensk im fantom. 

Kedna razpošiljate v knjig se prične z mesecem avgustom; le gg. 
poverjeniki po glavnejih mestih dobe knjige še v tem mesecu, da jih 
razdelijo, predno nastopijo šolski prazniki. 

Jedro katoliškega nauka. 
Rajni preslavni knezoškof  S l o m š e k so večkrat terdili, da 

je veliko bolje in modrejše, vsako leto c e l i k a t e k i z e m 
k r a t k o pa j e d e r nato učiti, kakor pa le nekaj koscev na 
dolgo in široko. Štrena se pri takem podučevanju vlači leta in 
leta, da ni ne konca ne kraja. Nagovarjali so me tudi rajni knezo-
škof,  naj take kratke kerščanske nauke osnujem in v »Slovenskem 
Prijatlju" podajam. 

Storil sem tudi tako in „Slov. Prijatelj" je leta 1856., 57., 
58. in 59. donašal take kerščanske nauke. Vseh vkup jih je bilo 
56, ki obsegajo celi katekizem. Ti imenovani tečaji „Šlov. Prij." 
so pa potekli do čistega; po teh kerš. naukih se pa vedno še po-
prašuje. Zatorej sem te kerš. nauke popravil, na 68 — ravno 
toliko je v enem letu nedelj in zapovedanih praznikov — jih razširil 
in vsakemu kerš. nauku nekaj mičnih povestic vpletel. 



336 

Pred vsakim kerš. naukom stojijo iz katekizma prašanja in 
odgovori, ki se tiste resnice tičejo, ktera se v kerščanskem nauku 
obdeluje. Tako ne bo kateketu treba nobenega drugega katekizma, 
ne v cerkvi ne v šoli, in ves nauk sv. katoliške cerkve se lehko v 
enem, ali če se bolje dozdeva, v d v e h letih prednaša. — 

Mislim, da bode „Jedro" častiti duhovščini dobro došlo in prav 
všeč. Že je tiskanih 30 kerš. naukov in celo delce bo v 7—8 ted-
nih dokončano. Obsegalo bo kakih 36 tiskanih p61 in veljalo okoli 
2 goldinarja. 

Vabim in prosim čč. gg. duhovnike, naj se skoraj in obilno 
oglašajo. D e n a r j e v še zdaj ni treba pošiljati, temuč le po l i s t -
n i c i , ki se pri vsakej pošti dobi in le 2 kr. velja, naj naročnik 
naznani svoje ime; potem se mu pa »Jedro" ob svojem času pošlje 
po p o š t n e m p o v z e t j u (Postnachnahme). 

V C e l o v c u meseca julija 1873. 

Aiul. DEinspieler. 

„Političen katekizem" za Slovence. 
D r u g i popravljeni natis. Cena 15 kr. Vsi katoliški sloven-

ski časniki so to knjižico, ki obsega 3 tiskane pole, dokaj lepo po-
hvalili in serčno priporočili. Č i s t i d o h o d e k se bode ober -
n i l v t o , da se n a p r a v i a g i t o v a l n a z a l o g a ali akci-
jonsfond.  K d o r toraj to k n j i ž i c o k u p i , p o d p i r a nas 
o s a m e l e in z a p u š č e n e S l o v e n c e na K o r o š k e m . 

P r o š n j a . „Predpl č <1 ti li naročnina" se povsod 
popred plačuje. Že pa teče sedmi mesec leta 1873 in več kot 
tretjina čč. gg. naročnikov še zdaj ni odrajtala svoje naročnine. 
Zatorej vse tiste čč. gg. naročnike, ki mi za letos niso še na-
ročnine poslali, ali so še od poprejšnjih let kaj na dolgu, prav 
uljudno prosim, naj svojo dolžnost poravnajo prej ko mogoče, 
da nisem primoran, ali jih po »listnici" opomniti ali pa jim 
časnik ustaviti. 

Andr. Einspieler. 

Odgovorni izdajatelj in vrednik Andrej Einspieler. 
Natisnila tiskarnica družbe sv. Mobora v Celovcu. 


