gi pripovedi jih je &ez trideset, na
koncu pa Se devet dodatnih. Ka-
zalke 80 seveda nujne in potrebne,
toda e tako bogata mreza kazalk
ne more odtehtati doslednejée in
bolj radikalne razdelave nevral-
gi¢nih totk konceptualizacije. Ker
jih je preved, celo zamegljujejo
taksonomiéno koherenco, ki naj
bi podpirala abecedno razprienost
terminov. Morda je nekoliko pre-
senetljivo, da v primerjavi z nje-
govo prejinjo knjigo (Narratology,
1982) vseeno ni opaziti velikih
razlik. Veéina definicij se ujema,
opaznejSe novosti pa so omejene
na dokaj mehaniéno vkljuéitev
prej povsem zapostavljene nem-
ske terminologije in povzetke
nove strokovne literature. Lahko
bi torej rekli, da slovarju zaenkrat
ni uspelo napraviti ve&jega, vaZ-
nejéega koraka k izpopolnitvi na-
ratoloskega instrumentarija; na
olajdanje, da so krizni &asi disci-
pline Ze mimo, bo torej ireba e
pocakati.

Alenka Koron

Gianni Vattimo
JENSEITS VOM
SUBJEKT

Edition Passagen,
Graz, Wien-Béhlau, 1986

Pod gornjim naslovom (v izvir-
niku Al di ld del soggetto, Feltri-
nelli, Milano, 1985) je izdel prvi
integralni prevod kakega Vatti-
movega dela v nemikem jeziku,
zanj pa so poskrbeli pri mladi za-
lozbi, ki je doslej izdajala pred-
vsem dela predstavnikov sodobne
francoske misli (Lyotard, Blan-
chot, Levinas, Derrida).

Vattimo je po nekaterih svojih
razpravah znan tudi pri nas (gl
Primerjalna knjiZevnost 11, 1988,
&t. 1, str. 69-70; &t. 2, str. 59) kot
eden od utemeljiteljev t. i. »pen-
siero debole « ali »#ibkega « mislje-
nja. »Sibko« misljenje skuda tra-

56

dicijo evropske metafizike ponov-
no premisliti onkraj »moénih«
kategorij metafizike (npr. katego-
rije subjekta, predvsem pa biti
kot »prisotnosti«, »ousie«). Ta
premislek se ujema s problemati-
zacijo sveta »postmoderne, ki ga
oznatuje razpad »velikih zgodb«,
nemoZnost novega projekta, par-
tikularnost, izguba celovitosti
sveta. S tem se »&ibko misljenje «
postavlja v razmerje z Lyotardo-
vim konceptom »postmoderne « in
tudi z njegovo kritiko (Haber-
mas), glede »premisljevanja« zgo-
dovine metafizike pa z Derridaje-
vim pojmovanjem »dekonstrukci-
je«. Po Vattimu manjka vsem
konceptom o postmoderni pred-
vsem ontoloski temelj, ki ga po-
skusa izdelati s svojo »ontologijo
razpada« (Ontologie des Verfalls).

Pri¢ujote delo poleg Vattimove-
ga intervjuja s &asnikom »Lotta
continua« prinasa #e &tiri njegove
razprave: o  subjektu  pri
Nietzscheju, koncept »ontologije
razpada«, obravnavo Heideggerje-
vega dela O izvoru umetnine in
kritiko semiotiéne transformacije
filozofije pri Karlu Ottu Aplu.

Zdi se, da Vattimo v prvi raz-
pravi na zatetku sledi Deleuzovi
interpretaciji Nietzschejeve de-
strukcije metafizi¢nih pojmov. Za
Nietzscheja so wvse kategorije
metafizike zgolj metafore, »prevo-
di« (npr. kategorija sile je »zajez-
ljiva« le v njenih uéinkih, »prevo-
dih«, sama sila kot metafiziéni po-
jem pa je »metafora« za vse svoje
posamiéne manifestacije). Vendar
Nietzschejeve destrukcije metafi-
zike ne smemo razumeti kot kriti-
ko »ideologije«, ki bi nepravi biti
postavljala nasproti »moéno« pra-
vo bit. To je tudi mesto moderne-
ga &loveka, ki ga oznaduje »hi-
bris« kot nasilje, nepravi¢nost do
klasiénih vrednot, kar velja retro-
aktivno za celotno zgodovino é&lo-
vestva, ki se kaZe kot »hibriden«
proces, kot nasilje, s tem pa je
svetovnost sveta zgolj fikcija,



»zgodbac, saj je svet dostopen le
prek produciranja hibrisa kot raz-
krivanja in ponovnega kreiranja
laZi. V tem momentu pa se ka¥e
nevarnost, ki ji po Vattimu podle-
Ze Deleuze — da Nietzschejev kon-
cept razumemo kot eksplozijo svo-
bodne metaforizirajote dejavno-
sti, kot absolutnost »videza«. S
tem seveda dobi akt volje vsa
»moéna« metafizitna dolotila,
npr. »svobodno kreativnost«, &e-
prav ni veé nobenega trdnega
nadsistema, ki bi dolo¢al to meta-
fiziko. Vattimo pa proces hibrisa
kot »nasilnega« interpretiranja
razume kot odpiranje horizonta
smisla, v katerem se na doloéen
natin odpira znotrajsvetno bivajo-
¢e; »bistvo« stvari je rezultat
eksperimenta. Hkrati pa ta akt ni
samovoljna dejavnost subjekta
(tak&na je tudi Heideggerjeva in-
terpretacija — hibris kot totalna
kontrola in manipuliranje realno-
sti), saj je vanj potegnjen tudi
subjekt sam; ta nima ved iz-
vorne, temeljne konstitucije (npr.
zelje, neomejene kreativnosti), ki
bi jo moral emancipirati, temveé
je sam dejavnost postajanja, pre-
navljanja, v kateri mora vedno
znova transcendirati sebe, svoj
horizont smisla (kar je tudi krite-
rij »pravilnosti« nove interpreta-
cije ze »interpretiranega« korpu-
sa zgodovine). Gre za hkratno
konstitucijo in destrukcijo sub-
jekta, kritika tradicionalnih poj-
mov pa je »8ibka, saj jih le prein-
terpretira v kompleksni igri nala-
ganja novih pomenov na Ze znane
oziroma odpiranja novih pomenov
Vv Ze danih pomenih tradicije.
Nietzschejev odnos do zgodovine
Jje »sprodéujoé « v smislu Vattimo-
vega razumevanja » Verwindung«
kot ponovnega de-konstruiranja
tradicionalne metafizike, napote-
vanja vanjo po sledeh »8ibke«
koncepcije biti.

V drugi razpravi skusa Vattimo
nakazati moZnost nove ontologije
»razpada« (Verfall- kar lahko po-

meni tudi: dospelosti) s pomoé&jo
Heideggerjeve analitike biti in
njegovega  bitnozgodovinskega
misljenja. Ontologija kot vprasa-
nje o smislu biti je mozna Sele
znotraj obzorja nihilizma (vendar
tu ne razumljenega v Heidegger-
jevem pomenu totalne »pozabe
biti«, temve¢ kot razpad vseh
»moénih« metafizitnih katego-
rij). Vattimo to najprej nakaZe
v interpretaciji umevanja biti tu-
biti, ki ji je njena bit dana kot
zasnavljanje njenih lastnih moz-
nosti (mozna-bit prek eksplikacije
biti-za-smrt kot najbolj »dejan-
ske« moznosti), v katerem se Sele
razpre »tu« tubiti. To zasnavlja-
nje ni niti akt subjektivitete -
tubit si prihaja »8ele naproti« iz
ekstati¢ne vrZzenosti vnaprej, od
katere se vrata k znotrajsvetno
bivajofemu — niti ni bit dana kot
temelj, ampak zgolj kot napotilo,
napotevanje na. . ., ki odpira nov
horizont smisla biti. Bit je temelj
kot ukinjanje temelja, eksplikaci-
ja biti tubiti je nekaj breztemelj-
nega, v njej gre za dvojno gibanje:
po eni strani se tubiti razklene bit
(in svet), po drugi strani pa se
Sele prek tega zasnavljanja »arti-
kulira« bit sama — oziroma, kot to
tematizira pozni Heidegger - gre
za Er-eignis, v katerem si vzajem-
no sovpadata bit in é&lovek. Tak
Er-eignis je Ge-stell (postavje)
kot pogoj moZnosti razkritosti v
dobi tehnike, kot totalno planira-
nje, v katerem stvari in &lovek iz-
gubijo vsa metafizi¢na doloéila za-
radi vseobfe manipulacije. Ven-
dar Vattimo tega obmoéja razkri-
tosti biti ne opredeljuje le nega-
tivno, saj lahko prav v njem izku-
simo bit onkraj vseh metafiziénih
doloéil. Ge-stell kot tak ni zmoZen
novega zgodovinskega zasnavlja-
nja, hkrati pa se s tem retroaktiv-
no ne more utemeljiti (v metafi-
zi¢nem pomenu) v nobenem pre-
teklem izvoru, preteklost ni veé
»auctoritas « sodobnosti, kar omo-
gota svoboden, »nemetafiziden «

57



odnos do tradicije, kot se kaze v
hermenevtitnem zasnavljanju
biti tubiti in pri interpretaciji
Nietzscheja.

S stalidéa literarne vede se zdi
predvsem zanimiva razprava o
Pesnitvi kot zatonu jezika. V Hei-
deggerjevem razumevanju pesni-
stva kot »zasnavljanja«, odpira-
nja sveta in resnice, ki se sama
postavlja v pesnifko delo, vidi
Vattimo moZnost estetike »on-
kraj imperializma oznalevalcac,
kakrfen je znadilen za francoski
poststrukturalizem, ki Heidegger-
jevo problematizacijo odnosa med
jezikom in bitjo razume redukcio-
nistiéno (v smislu izkljutevalnega
Lacanovega »vel« - mislim ali
sem - ¢e mislim, nimam neposred-
nega odnosa do biti, ¢¢ imam ne-
posreden odnos do biti, nisem v
sferi »kulture«). Vse se artikulira
v simbolnem, znotraj mreZe ozna-
¢evalcev, ki napotujejo drug na
drugega. Za teorijo oznaéevalca je
meja med kulturo in naravo nekaj
neodpravljivega, jezik je zgolj
mreza razlik, v kateri je bit neod-
pravljivo odsotna, dana zgolj kot
»sled« ali pa je »znamenje« od-
sotnosti popolna osvoboditev »si-
mulakruma« od slehernega odno-
sa do kakrinegakoli originala ozi-
roma izvora. Heidegger sicer pri-
staja na tezo, da je edini pristop k
biti moZen skozi jezik, vendar je v
ta odnos hkrati vpeta tudi sama
razlika med bitjo in jezikom, od-
nos jezika do izvora je misljen
prav skozi njuno razliko, ki je na
delu v jeziku samem. Jezik, skozi
katerega se odpira bivajole, na-
mreé ni transcendentalni apriori,
mozZnost odpiranja bivajotega v
jeziku je v tem, da se v njem hkra-
ti Ze stalno odpira (kaZe) presega-
nje posamiéno bivajotega, odpr-
tost sama, ki Sele omogoéa odpr-
tost bivajotega. To tudi omogota
poseben status pesnidtva (kot
»snovanja«) v razmerju do jezika
kot posredovanja (odslikavanja)
znotrajsvetno bivajotega. To pa

58

ne pomeni negativne definicije
umetnosti (pesnistvo kot »drugo«
obi¢ajnega jezika, kot »drugo«
tradicije — na tem sloni skoraj sle-
herni sodoben poskus definiranja
umetnosti od formalizma naprej,
torej na produciranju razlik zno-
traj jezikovnega), niti seveda
potrditve klasi®ne »mimetitne«
definicije umetnosti kot odslika-
vanja realnosti, saj je ta definicija
mozna Sele znotraj horizonta pes-
nistva kot »snovanja« ki na novo
razpira svet, tako da v samo razpi-
ranje vklju¢i njegovo mejo ~ tisi-
no, nesimbolno, kar Heidegger
imenuje fizis oziroma »zemlja«.
Svet rabi zemljo kot »neobvladlji-
vo«, da se na njej lahko postavi,
zemlja pa se tudi prikaZe Sele sko-
zi razkritost sveta samega. Svet
in zemlja s svojim pogojevanjem
odpirata odprto in sta skozi odpr-
to Sele tu kot vsakokratna zgodo-
vinska artikulacija odprtosti biva-
jotega. Pri tem je zemlja (tifina)
hkrati meja, na kateri artikulira-
na beseda sloni — se iz nje kot
odprtosti poraja in vanjo spet
pada, podobno kot to velja za »bi-
ti-za-smrt«, ki je hkrati moZnost
in nemoZnost vseh drugih moZno-
sti tubiti in jih vzpostavlja kot res
»odprte« moZnosti, tubit konsti-
tuira kot konéno in v njeni ute-
meljenosti breztemeljno. Seveda
je to horizont, v katerem nam je
sploh moZen odnos do umetnine -~
zgodovinsko se nam pesnistvo raz-
kriva kot »zaton jezika«. Po Vat-
timu omogod¢a ta koncept ontolo-
8ko utemeljitev pojavov v sodobni
literaturi, morda pa se v njej na-
kazuje tudi nova moZnost razume-
vanja umetnosti onkraj estetike
»negativnosti« (ta problem je v
svojih tekstih obravnaval tudi H.
R. Jauss).

Zadnja razprava se navezuje na
Aplovo semiotiéno transformacijo
filozofije kot poskus nadgradnje
Gadamerjeve hermenevtike. Ga-
damer se v Resnici in metodi spra-
Suje, ali je moZno Se kakéno izku-



stvo resnice onkraj identifikacije
resnice z metodo, kot jo aplicirajo
pozitivne znanosti. Hermenevtié-
no izkustvo resnice se pokaze kot
»resniéno izkustvo«, ker postavi
pod vprasaj in tudi preobrazi celo-
ten horizont smisla sveta ter to-
talno premesti in spremeni zavest
izkudajoéega — to odpira spet nov
horizont smisla. Pri Gadamerju se
spet kaze konénost, breztemelj-
nost hermenevtiénega izkustva,
to izkustvo je konéno in principi-
alno odprto za novo izkustvo.

Apel in Habermas pa ta kon-
cept kritizirata — Apel s svojo se-
mioti¢no transformacijo kantov-
stva — apriorne moznosti izkustva
se kaZejo kot jezikovna dejstva,
ne pa kot transcendentalne kate-
gorije. Jezikovnost je torej posta-
vljena kot transcendentalna moz-
nost izkustva, kateri zapade tudi
Gadamerjeva hermenevtika. Pri
tem pa Gadamer jezika ne reflek-
tira kot transcendentalni pogoj
moznosti, ne sprasuje se po tem,
zakaj se v prenasanju izroéilo tra-
dicije ne kaze kot &isto, ampak
kot sosledje nesporazumov. Apel
in Habermas zato zahtevata vzpo-
stavitev apriorne neomejene ko-
munikacijske skupnosti, jezikovni
horizonti so namreé vedno tudi
komunikacijski horizonti (jezi-
kowne igre), komunikacija pa je
moZna le, ¢e upodtevamo apriorna
pravila igre, ki veljajo za vse ude-
leZence enako. S tega stalista je
Habermas seveda po krivem obso-
jen, da skusa uvesti nekak meta-
diskurz, ta »diskurz« je le aprior-
nost, ki med udelezenci jezikovne
igre $ele omogoéa komunikacijo -
ne glede na to, ali gre za neomeje-
no ali pa za omejeno (partikular-
no) komunikacijsko skupnost,
konéno gre lahko celo za diskurz
posameznika, ki pa je e vedno je-
zikovna igra. V bistvu gre za ne-
kakdno reaktualizacijo Kantovih
regulativnih idealov (npr. ideala
bralnega obéinstva, pred katerim
govori uéenjak, éeprav tega obd&in-

stva »realno« sploh ni), ki Sele
konstituirajo »javnost« in s tem
na neki nadin komunikacijo na-
sploh.

Mozna kritika tega koncepta bi
bila konénost in breztemeljnost
jezikovnega izkustva, kar temati-
zira Vattimo: horizont smisla je
vedno horizont, ki se konstituira
skozi posredovanje in izro¢ilo kon-
kretnih jezikovnih sporoéil - ne
pa jezikovni apriori. »Nespora-
zum« hermenevti¢nega izkustva
je temu izkustvu imanenten. Bi-
stvena pa je Se ena poteza. na ka-
tero opozarja Vattimo: prn Haber-
masu in Aplu ima zgodovina le
funkcijo produciranja »motenj« v
komunikaciji, ki se razredijo Sele
znotraj apriornosti neomejene ko-
munikacijske skupnosti, ta pa
pravzaprav tudi ni veé v ni¢emer
utemeljena — njena utemeljenost
je lahko le pragmatiéni interes
(moZnost sporazumevanja). S
tega stalif¢a je zanimiv le Se for-
malni element jezikovnih sporoéil
~od kod in kako kdo govori - her-
menevtiéno izkustvo pa je izku-
stvo zgodovinsko konénih jezikov-
nih sporoéil in njih vsebine, ki na-
potuje vedno naprej, na nove vse-
bine, kar Vattimo ponazori z me-
todologijo »etimologiziranja« »da-
nega« jezikovnega materiala pri
Heideggerju v nasprotju z meto-
dologijo kak#ne transformativne
gramatike.

Vattimo s svojo reaktualizacijo
konénega hermenevti¢nega izku-
stva in s poskusom »ontologije
razpada« nedvomno isée nove re-
Sitve in odpira nove horizonte v
sodobni debati o koncu »velikih
diskurzov«. Zanimivo pa je to, kar
verjetno izvira iz kompleksnosti
njegove naloge, a je hkrati ima-
nentno njegovi metodi, da lahko
— podobno kot Heidegger — resit-
ve, ki seveda niso vet refitve,
ampak odprt tok pre-interpretacij,
le nakazuje, ne pa podrobno izde-
la.

Samo Krusié¢
59



