Dr. Herman Lesanc | Stvarnost in zavest

Ob Vebrovi knjigi Vprasanje stvarnosti.

Tri sto let je minulo od Descartesa, ki ga upravi¢eno smatramo za
utemeljitelja novoveske filozofije. V tem, za razvoj znanosti razme-
roma kratkem obdobju, je doZivela znanstvena filozofija razmah in razvoj
v najraznovrstnej$ih smereh. Kljub vsem tem razliénim smerem filo-
zofskega dela, katerim so vtisnili svoj pe¢at individualna intuicija, duh
¢asa in razvojna stopnja filozofske znanosti, pa opazamo ob podrobnejsem
Studiju neko skupnost, in sicer vprav v najosnovnejsi problematiki moder-
nega filozofiranja. Od Descartesa pa do struj sodobne fenomenologije se
vlete kakor rdefa nit prepri¢anje, da je prva naloga filozofije ta, da pro-
utuje svoje temelje in da utira pot krititnemu pretresu svojega iz-
hodiséa.

K jedru te osnovne problematike moderne filozofije spada predvsem
vprasanje o odnosu med nado zavestjo in stvarnpstjo. Spoznanje,
da vemo o svetu, v katerem zivimo, samo preko naSe zavesti, je celo eden
najznaéilnej§ih mejnikov, ki oznatujejo zatetek novega veka v filozofiji
in ne smemo ga zamenjavati z vprasanjem o razmerju med duSo in tele-
som, ki je Ze razgibalo filozofijo starega veka.

Sele z Descartesom pa stopi v ospredje problem, kak$no je razmerje
med zavestjo in med svetom, ki je tako rekoé »izven« nase zavesti. Pojavi
se vpraSanje, v koliki meri sploh moremo kot ljudje preko naSe zavesti
dobiti vpogled v realno dogajanje sveta in Zivljenja. Ze Avgustin je
sicer tré¢il na to vprasanje, vendar ga je popolnoma uveljavil Sele Descartes.
Vedno dosledneje se od tedaj uveljavlja misel, da je analiza zavesti
in njenih danosti prva znanstvena pot do reSitve vprasanj, ki jih stavlja
naSe spoznavanje, da pa je tudi edina pot, po kateri lahko pridemo do
globljega, znanstveno filozofskega pogleda na svet in Zivljenje.

Za Descartesom je sicer ostala neizpodbitna osnovna postavka ta,
da dvomi, da sploh misli, s ¢imer mu je obenem podana neizpodbitnost
njegove lastne eksistence. Ta bi ostala ohranjena tudi tedaj, ko bi se
nekega dne prebudil kakor iz sanj in bi se mu ves svet pogreznil v nic.
V nasprotju s tem opozarjata moderna predmetna teorija in fenomeno-
logija na to, da nam daje nasa zavest mnogo vet kot samo gotovost naSega
lastnega jaza in zavesti. Saj izgine tudi pri poizkusu skrajnega dvoma
otividno le vera v stvarnost sveta, ne pa tudi njegova polnost in mnogo-
vrstnost njegovih danosti in zaradi tega je analiza zavestnih vsebin edina
pot do bistva sveta in Zivljenja.

Ako se hotemo podrobneje seznaniti s sodobno obliko problema stvar-
nosti in zavesti, kakor jo sre¢ujemo v moderni filozofiji na tujih in do-
matih tleh, se moramo seznanifi z dvema diametralno nasprotnima sme-
rema, ki se ob reSevanju tega problema Ze od vsega potetka locita.

Ena smer jemlje za izhodis¢e dvojnost med zavestjo in stvarnostjo,
druga pa to dvojnost Ze od vsega potetka zavraéa. Ce namre¢ velja,

398




ki jo vidim pred seboj, ko pogledam svinénik. Ta vizualna lisa je po
empiristih nekaj »psihiénega« toliko, kolikor je odvisna od pogojev v nas
samih, predvsem v naSem telesu, a je vendar istofasno tudi element
fizikalnega sveta. Saj trdijo, da lahko ves svet razstavim na podobne
vizualne, tipne, sludne, prostorne, ¢asovne in druge elemente (n. pr. Mach).
Neposredno dane vsebine, kakor bi lahko imenovali te »elemente« empi-
ristov, so po njih »snovg, iz katere je vse sestavljeno. James imenuje to
»snov« — »¢isto izkustvo«. V svoji znani razpravi, v kateri se vprasuje,
ali smemo »zavest« sploh priznati, prihaja zato (kakor Ze pred njim Mach)
do zakljucka, da spoznavanje in zavest nista ni¢ svojstvenega poleg nev-
tralnih elementov, temve¢ da sta samo dolofena relacija med temi ele-
menti. Ena skupina elementov postane subjekt in nosilec spoznavanja,
druga pa spoznani objekt.

Ne moremo se tukaj podrobneje spustati v bistvo empirizma, niti
v njegovo kritiko. Lahko retemo le toliko, da se nam njegovi glavni
psiholoSki argumenti ne zdijo dovoljni, da bi mogli na podlagi njih za-
nikati dvojnost med zavestjo in transcendenco. Empiristi se predvsem
opirajo na dejstvo, da obstajajo ¢utne vsebine »objeﬁtivnega« ali pro-
jektivnega znaéaja, n. pr. barvna lisa, ki jo vidim pred seboj, v nasprotju
s ¢utnimi vsebinami »subjektivnega« ali bolje meativnega znaéaja, ki so
n. pr. podlaga moje izjave »toplo mi je«. Vendar ne oziraje se na to
posebno problematiko, ki v zvezi z vprasanjem tako imenovanih »ima-
nentnih objektov« $e vedno ni zakljuena, vsi argumenti, ki jih navajajo
empiristi, ne morejo odstraniti nekega drugega zelo vaznega psiholoskega
dejstva, namre¢ da meri moje dozivljanje vedno preko sebe na nekaj
drugega. Vprav to dejstvo pa potrjuje izhodisée tiste struje, ki izhaja iz
dvojnosti med zavestjo in stvarnostjo. ’

To drugo strujo bi lahko imenovali s skupnim imenom »transcen-
dentalizem«. Zopet moramo poudariti, da pri izberi tega imena niso
odloéilni zgodovinski razlogi, temve¢ zgolj splo$na psiholo§ka in spo-
znavno teoretska usmerjenost glede na problem stvarnosti in zavesti.
V to smer bi lahko razen Kanta in Husserla, ki sta res izgradila sistem
transcendentalnega idealizma, pri$tevali zastopnike neokriticizma in novo-
kantovstva. Precej pa se ji pribliZujejo tudi nekateri zastopniki sodobnih
fenomenolodkih struj, ki so iz3li iz Brentana ter njegovih predhodnikov.

Transcendentalizem v nasprotju z empirizmom nacelno sicer ne za-
nikuje eksistence realnega sveta izven zavesti in izven neposredno danih
vsebin, vendar trdi, da vemo o njem samo toliko, kolikor se nam prikazuje
in da razen prikazni sploh nikoli ne moremo niéesar drugega spoznati.
NaSe spoznavanje sveta gre samo do neke meje, ki je dana
z zakoni na$e zavesti. Realitete nikoli ne moremo popolnoma spoznati in
dojeti, vedno ostane Se nekaj nespoznavnega, nedojemljivega.’

* To pojmovanje jé Kklasi¢éno formuliral Kant in v svojih osnovah so te
misli trajne wveljavnosti, ako sploh pristanemo na dvojnost med zavestjo in
transcendenco. V najnovejSem Casu je sku3al predvsem Nikolai Hartmann
dvigniti njihovo veljavo iznad ¢asovne omejenosti doloCenega sistema.

400




Sodobni transcendentalizem se opira na psiholosko dejstvo, da nasa
zavest meri vedno na nekaj, kar je izven nje same. Svoje idejne osnove
ima v delu Franza Brentana. Ceprav so hodili njegovi uéenci (n. pr.
Meinong, Husserl, Marty i. dr.) in ulenci teh v marsi¢em svoja pota,
se vendar giblje ves idejni razvoj tega kroga v nekem skupnem okviru,
kateremu se polagoma pribliZujejo tudi struje, ki gradijo na Kantovi
tradiciji. Omeniti moramo, da so celo sodobni empiristi (n. pr. Russell)
¢utili potrebo, da zavzamejo staliSée do osnovnih Brentanovih in Meinon-
govih misli o zavesti. Za nas pa je Brentanova struja posebne vaZnosti
zaradi tega, ker je preko Meinonga odloé¢ilno vplivala na usmeritev in
razvoj sodobne slovenske filozofije. Iz Meinongove predmetne teorije je
izSel tudi Fr. Veber, ki je ob problematiki stvarnosti podal nekaj bi-
stveno novih in $ir$ih pogledov.

Okvir transcendentalizma je silno Sirok. Ni to noben sistem, niti ne
dolotena smer. Najbolje bi rekli, da je to posebno izhodis¢e k problemu
stvarnosti in zavesti, ki s stalis¢a dosedanjega razvoja Se najbolje ustreza
veljavnosti in znanstveni trdnosti. V tem okviru sre¢ujemo najrazliénejse
inatice fenomenalizma, ki se ponekod Ze povsem priblizujejo pozitivi-
stiénemu naziranju, kakor ga sretujemo v strujah empirizma, razen tega
pa opazamo predvsem v novejsi dobi vedno bolj izrazito stremljenje
k neki ontologiji. Zopet vstaja vpraSanje, v koliki meri je upraviten
poleg odgovora: svet se mi tako in tako prikazuje, tudi odgovor:
svet je sam na sebi kot stvarnost tak$en ali tak3en.

Lahko trdimo, da dobiva to vpraSanje vprav dandanes vedno vetjo
veljavo. Ne oziraje se na njegovo teoretiéno utemeljenost pa ima v da-
nasnjem ¢asu Se prav posebno teZo. Vedno vaznej$a postaja potreba po
spoznanju pravega obraza zivljenjskih pojavov in vedno veéja postaja
tudi zahteva po teoreti¢no poglobljenih osnovah, ki naj bi postavile vsaj
nekaj trdnih temeljev v kaosu sodobnega relativizma. Morda je teore-
ti¢na, filozofsko znanstvena oblika tega problema za marsikoga suho-
parna in nezanimiva. VaZnost vprasSanja se s tem nikakor ne zmanjsuje
in na noben na¢in ne moremo mimo njega.

V naslednjem se bomo najprej ustavili ob osnovnih mislih Franza
Brentana, nato pa bomo na kratko prikazali izhodis¢e in zadnje kon-
sekvence dveh, v nekem smislu skrajnih resitev. Ogledali si bomo na eni
strani Husserlovo pot do njegovega transcendentalnega idea-
lizma, ki odpira pot spoznavnoteoretskemu relativizmu, na osnovi kate-
rega je vsaka prava ontologija Ze nacelno nemogocéa, na drugi strani pa
Vebrovo pot do njegove teorije stvarnosti, ki daje teoreti¢ne osnove
za neko moderno ontologijo. Primerjavo olaj$a dejstvo, da sta oba izila
iz istega Brentanovega kroga, upajmo pa tudi, da bo vprav prikaz dveh
nasprotujo¢ih si naziranj pokazal vso problematiko v najjasnejSi luéi.

(Dalje.)

26 401



Dr. Herman Lesanc | Stvarnost in zavest
Ob Vebrovi knjigi Vprasanje stvarnosti '

Brentanovem krogu je postal posebno pomemben problem inten-

cionalnosti, naperjenosti. Brentano, opirajo¢ se na Bolzana in Leib-
nitza, v veliki meri tudi na vrhove srednjeveske filozofije in na Aristo-
tela, je znova poudaril intencionalnost vsega psihi¢nega na nekaj predmet-
nega. Je to naperjenost vsega naSega dozivljanja na nekaj, kar je izven
samega doZivljanja, kar je izven same zavesti, kar je zavesti transcen-
dentno. N. pr. kadar na kaj mislimo, kadar si kaj predstavljamo, vedno
na nekaj mislimo, si vedno nekaj predstavljamo. Vtem ko pa spada
moje predstavljanje, miSljenje itd. k zavesti, so predmeti, ki si jih pred-
stavljam ali na katere mislim, Ze nacelno izven zavesti.

Vzporedno s to dvojnostjo gre neka znacilna dvojnost glede veljave
in sigurnosti naSega spoznavanja. Evidentno ali razvidno more biti samo
spoznavanje naSega doZivljanja. Nikoli pa ne morem z enako gotovostjo
izreti sodbe o vnanjem svetu. N. pr. da vidim mizo pred seboj vprav
na ta nacin, kakor jo sedaj vidim, to lahko ugotovim z vso gotovostjo.
V nasprotju s tem pa nikoli ne bom mogel z enako gotovostjo trditi, da je
miza pred menoj zares takS$na, kakor jo pravkar vidim. Tudi v najbolj
ugodnem primeru bo to ostala samo vera in prepri¢anje, ki nikoli ne
more biti razvidno. Zaradi posebnega zna¢aja Brentanovega pojmovanja
intencionalnosti je to obenem temeljna razlika med na8im spoznavanjem
psihiéne in fizi¢ne stvarnosti. Subjekt pojmuje Brentano substancialno
in intencionalnost mu je zaradi tega odnos med realnim subjektom in
med realno fizi¢no stvarnostjo. Zavesten je v tej relaciji samo en ¢len,
subjekt in njegovo dozivljanje, do¢im je drugi ¢élen, t. j. vnanja stvarnost,
izven zavesti. DozZivljanje in subjekt je mogode spoznati neposredno in
to naSe spoznavanje je razvidno. Fizitno pa moremo spoznavati le po-
sredno, preko nase zavesti in to spoznavanje ima kve¢jemu gotovost sle-
pega prepricanja in torej neke vrste verovanja,

Brentanove glavne misli imajo v svoji klasi¢ni preprostosti in jasnosti
svojo veljavo Se dandanes. Vendar pa je Sel razvoj v njegovi $oli dru-
gaéno pot, predvsem kar se ti¢e vpraSanja stvarnosti in zavesti. Glavna
razlika je v nekem posebnem pojmovanju intencionalnosti, kakor sta ga
razvila Meinong in Husserl in ki je znalilno za fenomenolosko
Solo.

Intencionalnost se tukaj ne pojmuje veé¢ kot posebno razmerje med
realnim subjektom in fiziéno realiteto, kakor pri Brentanu, tem-
ve¢ kot breztéasni odnos med »vsebino« in »predmetom« po-
samiénega doZivljanja, posami¢énega dojemalnega akta.* Vsebina je
tukaj tista stran doZivljanja, ki se izpreminja vzporedno s predmetom.

4 A. Meinong, Uber Gegenstinde hoherer Ordnung und deren Verhiltnis
zur inneren Wahrnehmung. Zeitschr. fiir Psych. und Physiol. der Sinnesorgane,
XXI., 1899, str. 181—271.

300 467



Predmet postaja tako korelat vsebine mojega dozivljanja, je to samo
predmet mojega vedenja, ki kot tak seveda Se nima nobene eksistence,
temveé je »daseinsfrei«, kakor pravi Meinong. Kolikor za predmet samo
vem, mi s tem Se ni dana tudi njegova eksistenca, temve¢ kveéjemu
njegovo bistvo. V tem smislu predmeta sovpade torej sploh vse, kar si
lahko kot predmetnost mislim, kar lahko »menim«, n. pr. reé¢i, kvalitete,
Stevila, matemati¢ne relacije, fantazijski predmeti itd., itd.

To pojmovanje predmeta je osnova Meinongove predmetne teorije,
ki skuSa prikazati sistem vsega predmetnega, ne oziraje se na eksistenco
ali realiteto predmetov. V marsi¢em se strinja z njim tudi Husserl,
ki je na teh temeljih konsekventno izoblikoval svoj transcendentalni
idealizem.® Intencionalnost je Husserlu bistvo poedinega akta. Je to zgolj
analitsko razmerje med dvojno stranjo ene in iste celote intencionalnega
dojemalnega akta, med noetiéno ali vsebinsko in noemati¢no ali pred-
metno stranjo. Vendar trdi Husserl, da moramo kljub temu priznati
eksistenco stvarnega sveta, ki je od zavesti neodvisen.

Dvojnost med realno re¢jo in med prikaznijo mu utemeljujejo sledeti
razlogi.® Enotnost realne reé¢i ostane ohranjena, ¢eprav dojemam ali za-
znavam reé v veéjem $tevilu razliénih zaporednih aktov. Ceprav si n. pr.
ogledujem knjigo, ki jo drZzim v roki, z razliénih strani, ostane vendar
ves ¢as mojega opazovanja ena in ista. Ta enotnost ostane tudi ohranjena
kljub temu, da zaznavam re¢ preko razliénih ¢utov, vida, tipa, okusa,
vonja, sluha itd. Da je realna re¢ nekaj drugega nego zaznavanje reti,
spoznamo nadalje po tem, da lahko to re¢, ki jo sedaj ogledujem, ¢ez
nekaj ¢asa zopet spoznam kot re¢, ki sem jo Ze prej opazoval. Kontno
pa eksistira vse realno ne samo za mene, temveé tudi za druge. Lahko
ugotovim, da tudi drugi zaznavajo isto re¢, ki jo zaznavam jaz.

Husserl pa poudarja, da vemo o svetu samo po toku naSe intencio-
nalne zavesti, ki je edini vir naSega »izkustva«. Cisto vsebino tega iz-
kustva dobimo po njem le, ako omejimo svojo analizo samo na brez¢asno
vedenje, ki nam daje bistvo predmetov, in ako izlo¢imo vse odnose med
menoj in med svetom, ki so pogojeni z mojim naravnim stali$¢em do
sveta, v katerem Zivim in delujem.

To izhodis¢e, ki skuSa ¢im popolneje obseti pravo vsebino naSega
vedenja, vodi do znaé¢ilnega fenomenoloskega pogleda na svet in Zivljenje.
Za fenomenologa je svet samo korelat naSega »izkustva«, naSe zavesti.
Kolikor o njem sploh vem, se v toku naSega izkustva, t. j. nadih inten-
cionalnih dojemalnih aktov, Sele konstituira. N. pr. ako opazujem mizo
pred seboj, se mi ta konstituira v toku samega opazovanja, saj vedno
lahko $e ugotavljam nove strani, nove posebnosti. Ta proces nac¢elno ni
nikoli kontan. Vse realitete vnanjega sveta nam nikoli niso naenkrat
v celoti dane. Vedno je 3e moZnost dopolnjevanja naSega izkustva in

5 E. Husserl, Logische Untersuchungen, 3. izd. Halle 1922. — E. Husserl,
Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Philosophie,
1. izd. Halle 1913.

% Prim. Hans Reiner: Phinomenologie und menschliche Existenz, Halle 1931,
str. 11.

468




vedno je mozZno, da spoznamo v teku opazovanja, da smo se prej motili.
Vnanji svet nam zato nikoli ne more biti adekvatno dan. Kolikor ga
poznamo, je samo prikazen, ima samo fenomenalno eksistenco in zato
njegovo bivanje tudi ni razvidno.

Fenomenolog na¢elno ne zanika eksistence sveta izven zavesti. Vendar
je znatilno, da ne proucava zavesti o predmetih kot nekaj subjektivnega,
¢emur bi postavljal nasproti objektivni »Ding an sich«. Ne, ta »re¢ sama«
mu je ¢tisto postranska zadeva, ker smatra, da se vedno nahaja med nami
in med samim predmetom zavest s svojimi posebnimi zakoni. Svet mu je
zaradi tega v gnoseoloSkem ali v spoznavnoteoretskem oziru absolutno
relativen, nikoli ga ne moremo samega zaznati, vedno spoznavamo samo
prikazni.

Paé pa pozna Husserl drugo nasprotje, ki je v nekem smislu analogno
nasprotju med imanenco in transcendenco. Je to nasprotje med subjek-
tivno ter intersubjektivno ali transcendentalno zavestjo, nasprotje med
tem, kar velja samo za mene, in tem, kar velja za mene in za vsakogar.
Husserl lo¢i individualno zavest ter intersubjektivno ali transcendentalno
zavest, ki kot zavest zajednice obsega vse, kar je nam vsem principialno
dostopno. Vazna je tukaj misel, da vsebina tega, kar vem jaz in kar vedo
vsi drugi o nekem predmetu, Se vedno ni »objektivna« slika predmeta
v .pravem pomenu objektivitete, temve¢ je samo intersubjektivna. Po
Husserlu je ta vrsta objektivitete sploh najve¢, kar se da doset¢i. Transcen-
dentalna zavest mu je »Urstédtte aller Sinngebung und Seinsbewdhrung«.”

To pomeni: Svet je za mene in za vsakogar samo to in toliko, kolikor
se ga kot takega ali drugacnega zavemo, kolikor se nam prikazuje, kolikor
v njega verjamemo, kolikor o njem presojamo, kolikor ga vrednotimo itd.
Gotovost njegove eksistence spada zraven k prikaznim, ni¢ drugaée kakor
tudi druge nalinovne strani moje zavesti in njenih vsebin. Kolikor ima
svet za mene sploh pomen, je to samo svet transcendentalne subjektivi-
tete. V tem pojmovanju je tudi moj jaz samo subjekt za svet transcen-
dentalnih fenomenov in med obema je neka korelacija.’

Prikazali smo nekoliko iz¢rpneje Husserlovo fenomenalisti¢no pojmo-
vanje naSemu spoznavanju dostopnega sveta, ker lahko trdimo, da gre
Se vedno glavni tok razvoja v tej smeri, ki v veliki meri spominja na
pozitivistiéno naziranje empirizma, drugié pa zaradi tega, da pokaZemo,
kam nas privede konsekventno izvajanje Meinongovega in Husserlovega
izhodis¢a. Po tem naziranju se zdi skoraj nemogoce, da bi mogla kakrsna
koli sodobna ontologija biti ve¢ nego zgolj sestav fenomenov. Zdi se, da
nam je sicer mogole dolot¢iti tak ali drugaten totno doloten red v pri-
kaznih, n. pr. v smislu predmetne teorije, da pa je Ze nacelno izkljuéeno
znanstveno razpravljanje o redu stvarnega sveta samega.

7 E. Husserl: Nachwort zu meinen »Ideen zu einer reinen Phinomenologie
und phinomenologischen Philosophie«. Halle 1930, str. 2.

% »Ich, der ich es bin, der dem Sein der Welt, von der ich rede, Seinsgel-
tung verleiht. Sie ist fiir mich und ist, was sie fiir mich ist, nur sofern sie Sinn
und sich bewdhrende Geltung gewinnt aus meinem eigenem reinen Leben und
dem in meinem sich erschlieBenden Leben der Anderen.« (Ibid. str. 11.)

469



Vendar je Sel razvoj v okviru same fenomenologije Se korak dalje.
Doé¢im se Husserl zavestno omejuje na raziskavanje takega motrenja
predmetov, kjer je stvarnost predmetov Ze v naprej izlotena, kjer je
¢lovekovo praktiéno zadrzanje proti svoji okolici postavljeno tako rekoé
med oklepaje, nahajamo Ze v okviru samih fenomenoloskih 3ol poizkuse,
da se pritegne tudi sama stvarnost stvarnega sveta v obmotje fenomeno-
lodkih analiz. Take poizkuse sretujemo n. pr. pri Heideggerju, Sche-
lerju, Jaspersu i. dr. Ta struja po svoji veljavi Se naras¢a in iz »feno-
menologije« polagoma prehaja v »eksistencionalno filozofijo« ali »Seins-
philosophie«.

Ze v tistem fenomenolo$kem stavu po Meinongu ali po Husserlu
lahko razlotujemo med doZivljanjem ob zaznavanju realne mize in med
dozivljanjem, ko si mizo zgolj fantazijsko predstavljam. Oba pripisujeta
to razliko posebnemu nac¢inu predofevanja v prvem in v drugem pri-
meru. Vsebina predotevanja je v obeh primerih ista, zaznava in fanta-
zijska predstava mi lahko prikazujeta isto mizo, razlikuje se pa po na¢inu
predolevanja. Z ozirom na to razlikovanje pa moramo pomisliti, da v
fenomenolo$kem stavu motrimo predmete, »in daseinsfreier Betrachtungx,
in da v njej stvarna miza in miza, ki si jo fantazijsko predo¢ujem, vse-
binsko sploh sovpadeta. Razlika med stvarno in nestvarno mizo je tukaj
takorekoé ilegitimna, ker je vsebinsko ne morem zajeti, in razlikovanje
po »nadinu« predodevanja je veé ali manj le izhod iz zadrege.

Kakor hitro pa se nahajam v praktiénem odnosu do svoje okolice,
mi je stvarna miza tudi »vsebinsko« nekaj popolnoma drugaénega, kakor
pa miza, ki si jo zgolj fantazijsko predstavljam. Zato mi fenomenolosko
prou¢evanje mojega vsakdanjega prakti¢nega odnosa do moje realne
okolice prikazuje stvarnost stvarnega kot posebno vsebinsko kom-
ponento. Posebno bivanje stvarnega, ki se razlikuje od bivanja zgolj
fantazijskih predmetov, postane tako tudi po svoji fenomenalni vsebini
dostopno fenomenolo$kim analizam. Heidegger® je na podlagi takega
proutevanja dolo¢il posebno vsebinsko komponento nasega dozivljanja, ki
mi prikazuje stvarnost kot dolo¢ilo stvarnega v nekem posebnem doZiv-
Ijanju, ki ga je oznatil z besedo »skrb« (Sorge). Ni to skrb v obitajnem
smislu besede, niti ni mislil Heidegger s tem izraziti nekega pesimisti¢nega
zivljenjskega naziranja. Po Heideggerjevem pojmovanju ne bi smeli reci
¢lovek ima skrb, ampak ¢lovek je skrb. Kolikor je élovek v svojem
praktiénem odnosu do realnega sveta doloéen kot jaz, kot zavest, je ob-
enem doloéen z neko osnovno celoto, z nekim osnovnim strZenom vsega
dozivljanja, ki ga ne moremo uvrstiti niti v misljenje, niti v éustvovanje,
niti v voljo. To osnovno nastrojenje subjekta kot celote prihaja do izraza
tudi Se tedaj, ko Ze nastopajo misljenje, ¢ustvovanje in volja loéeno,
drugo poleg drugega, ali v medsebojni prepletenosti, in to je na$ osnovni
dozivljajski odnos do stvarnosti, ki ga Heidegger imenuje »skrb«.

Heidegger je bil prvi, ki je raziskoval s fenomenoloskega izhodiséa
bivanje samo (»Sein«) kot dolotilo bivajotega in s svojim delom je odprl

® M. Heidegger, Sein und Zeit, 3. izd. Halle 1931.

470




novo podrot¢je fenomenologije. Toda zavedati se moramo, da to e vedno
ostane fenomenologija. Fenomenoloska analiza stvarnosti kot dolo-
¢ilo stvarnega nam sicer v mnogotem pojasni, kako se mi stvarno pri-
kazuje in kako dojemam stvarni svet, ni¢esar pa nam ne more povedati
o stvarnem svetu samem. Z njo bi lahko n. pr. z vso znanstveno
akribijo doloéili, kaj lo¢i tisto bivanje, ki je znaé&ilno za reéi, ki se mi pri-
kazujejo kot stvarne, od tistega bivanja, ki je znadilno za vse to, kar
estetsko vrednotim. Doé¢im bi lahko n. pr., ko dojemam stvarno, zares
mogel konstantirati neko osnovno nastrojenje celotnega subjekta, ki bi
ga mogli oznatliti z besedo »skrb« v pomenu, ki je zelo blizu vsakdanji
rabi, bi mogel konstatirati ob pravem dojemanju lepega drugalno varia-
cijo »skrbi«, neki osnovni ton nezainteresiranosti, kakor je to trdil Ze Kant.
Vendar smo tukaj Se vedno samo pri vpraSanju, kako dojemam vse
bivajoce in vse stvarno — ki spada tudi v ta Sirsi krog bivajotega —, niti
za korak pa se nismo priblizali vprasanju o ustroju bivajodega ali vpra-
Sanju o ustroju stvarnega samega.

Vse te in podobne fenomenoloSke analize, kakor jih n. pr. nahajamo
tudi pri Schelerju ali pri zastopnikih »eksistencialne filozofije«, ostanejo
%e vedno v okviru Husserlovega transcendentalnega subjektivizma ali z
drugimi besedami, Se vedno velja v tem okviru trditev, stvarno se meni
in drugim tako prikazuje, ve® pa ne morem povedati. Ceprav torej
zahteva n. pr. Heidegger za svoje proudevanje bivanja ime »ontologija«
izkljuéno zase, moramo dodati, da njegovo pojmovanje ontologije ne ob-
sega in niti nima namena, obsegati ontologijo v smislu vede o re¢eh samih,
v smislu vede o stvarnem. Strogo vzeto se tudi njegova ontologija peca
samo s fenomenalno stranjo stvarnega.

Po vsem tem se zdi utemeljena misel, da preko analize nase zavesti,
kakor jo poznamo iz dosedanjih fenomenolo$kih struj, nikoli ne pridemo
do znanstvenih ugotovitev o stvarnem. Na drugi strani pa se le zdi, da
sama fenomenolo$ka analiza celotnega Zivljenjskega odnosa real-
nega ¢loveka do njegove okolice Se ne izérpa vseh moZnosti. Saj do stvar-
nega sveta nisem samo v odnosu dojemajofega in spoznavajolega bitja,
stvarni svet zame ni samo predmet, ki ga tako ali drugaée dojemam,
temvel je obenem neodstranljiva postavka v vsem mojem rav-
nanju in nehanju. Ob vsem svojem udejstvovanju sem v neprestanem
dinami¢nem kontaktu s stvarnim svetom in vprav analiza tega kontakta
mi pove mnogo veé o ustroju stvarnega, kakor vse analize fenomenalne
slike sveta, Po tej poti je skuSal Veber" prodreti do znanstvenega pro-
udevanja stvarnega v svoji najnovejsi knjigi.

Dojemanje stvarnega lahko prouéujemo v njegovi naravni poveza-
nosti z naSim dejstvovanjem. Ta povezanost prihaja do najlepSega izraza
v primeru, ko kaj opazujem. Vse moje opazovanje je primer takega do-
jemanja stvarnega, ki je obenem organsko vkljuteno v Zivo dinamiko
mojega ravnanja in nehanja.

10 Fr. Veber, Vpradanje stvarnosti, Ljubljana 1939, str.

471



' Idealnih predmetov, kvalitet, Stevil, barv, enatb itd., sploh vse, kar
ni stvarno, ne morem »opazovati«. Te predmete si lahko predoéujem,
da jih nato ne glede na vso stvarnost kve¢jemu Se posebej analiziram.
V nasprotju s tem je vse, kar opazujem, vedno kaj stvarnega. Stvarni svet,
ki ga opazujem, pa je vedno tudi kaj dinami¢nega, medtem ko je vse,
kar analiziram, brez vsake lastne dinamike. V znatilnem nasprotju s tem
sem sam, ko opazujem, trpen, ko analiziram, pa dejaven.

Konkretno ¢lovekovo opazovanje je sicer vedno tudi dojemanje, do-
Zivljanje, zdruZeno je zato na eni strani s predofevanjem raznih bistev
v Meinongovem in Husserlovem smislu in prav tako lahko doloéimo v
okviru opazovanja fenomenalno sliko stvarnega, kakor je to storil Heid-
egger. Opazovanje pa je Se mnogo veé. Oglejmo si primer. Ponoti hodim
po cesti. V hipu zatujem, da v temi pred menoj nekaj zasumi. Obstanem
in poslufam. Sum je takoj ponehal, a $e vedno je ohranjen neki dejav-
nostni kontakt med menoj in med tistim, kar je zaSumelo. Kakor v prvem
trenutku sem Se vedno v neki pripravljenosti, v neki napetosti in pri-
¢takujem nadaljnjega javljanja tega, kar se je oglasilo.

Ta primer danosti netesa glasnega v tej posebni situaciji bi lahko
v zvezi z naSimi prejSnjimi izvajanji proucéeval na tri naéine. S staliita
skrajnega fenomenoloskega motrenja bi mi ostal kot predmet prou¢evanja
sam S3um kot kvaliteta glasnega, ker bi izlo¢il vse posebnosti konkretne
situacije. Tudi ves moj odnos do glasnega od trenutka dalje, ko je Sum
ponehal, bi bil izven okvira teh analiz. V okviru same fenomenologije
pa lahko grem 8e korak dalje, s tem, da skuSam opisati doZivljajsko stran
svojega dejavnostnega kontakta med seboj in glasom, ki ostane tudi Se
tedaj, ko je Sum sam Ze ponehal. MoZno je, da razélenjujem dozivljajsko
stran svoje pripravljenosti, svoje napetosti, svoje zaskrbljenosti in da
prihajam na ta naéin do spoznanja, kaj je fenomenalna vsebina stvarnosti
kot dolo¢ilo stvarnega. Toda tudi s tem $e nisem zajel vse strukture kon-
kretnega opazovanja, ki Se ni izérpana s tem, da si nekaj predolujem.
V opazovanje in sploh v vse konkretno dojemanje stvarnega je vkljuten
razen fenomenalne danosti stvarnega tudi sam stvarni svet in brez te
vkljuéenosti opazovanje sploh ne bi bilo opazovanje. Vse moje konkretno
dojemanje stvarnega je vkljuéeno v tok mojega ravnanja in v tem toku
ob stvarni svet tako rekoé tréim, zadenem nanj. Veber je zato imenoval
io posebno komponento opazovanja »zadevanje«, v nasprotju s pred-
otevanjem. Dvojnost med zadevanjem in predoevanjem se javlja Ze ob
samem ¢&utenju, ki ga lahko smatramo za najniZjo razvojno stopnjo doje-
manja sploh. NajlepSe se ta dvojnost prikazuje ob dejstvu, da je vprav
pravo ¢utenje — n. pr. tipanje, sliSanje, videnje itd. — to, kar me pre-
pri¢uje, da se nahaja pred menoj nekaj stvarnega, da pa je prav tako
znano, kako nas na$i éuti varajo glede posameznih kvalitet, n. pr. barv,
vonjev, okusov, glasov itd. Ze samo €utenje nam torej na eni strani na-
ravnost jaméi za stvarnost trdega, glasnega, barvanega itd., na drugi
strani pa vidimo, kako samo videnje barv, sliSsanje glasov, tipanje hra-

472




pavosti ali gladkosti itd. ¢ nima niesar skupnega s stvarnostnim mo-
trenjem, saj nam omenjene kvalitete stvarnost kve¢jemu le ponazorujejo.

Zadevanje je toliko zavestno, kolikor mi je v opazovalnem odnosu
do okolice neposredno dana tesna povezanost vsega mojega dojemanja
z vsem mojim ravnanjem in nehanjem. Zato mi zadevanje o stvarnem
svetu neposredno nilesar drugega ne pove, kakor to, da sem z njim v
kontaktu. Stvarnega sveta samega zaradi tega tudi ne morem S$e naprej
raztlenjevati ali podrobneje opisati. Kljub temu pa mi nudi vprav za-
devalna komponenta opazovanja pogled v samo strukturo stvarnega, ki bi
bil po fenomenoloski poti Ze naéelno nedosegljiv. Po analizi opazovanja
namre¢ pridem do ugotovitve, da moj kontakt s stvarnim svetom ni vedno
enak, da se giblje v S§tirih obmoéjih, in sicer kvalitativno razli¢nih ob-
mo¢jih. Ce opazujem na primer kamen na cesti, rastlino, Zival in ¢loveka,
je Ze v samem opazovanju razlika med temi stvarnostmi neposredno dana.
Bistva teh razlik pa nikakor ne zadenem, ¢e jih skuSam izvajati iz kvalitet,
ki pripadajo fenomenalni sliki sveta. So to namreé razlike v sami dina-
miki tega, kar opazujem in kar mi sploh ne more biti drugate nego
opazovalno dano. Javljajo se v tem, da te stvarnosti pri svojem konkret-
nem dejstvovanju razliéno upostevam, da imajo te stvarnosti zame razlicen
smisel. Vendar takoj izgubijo svojo teZo, ko motrim stvarnost s staliita
fenomenologa, s stalis¢a samega predocevanja.

Opazovanje mi da torej dvoje. Na eni strani mi da strukturo samega
stvarnega, kolikor mi je pa& po opazovanju dostopna obenem razlika v
dinamiki stvarnega (n. pr. razlika med dinamiko nezZivega in Zivega). Na
drugi strani pa mi da opazovanje (po svoji predofevalni strani) tudi 3Ze
fenomenalno sliko stvarnega, ki jo lahko $e nadalje razélenjujem in opi-
sujem. S tem mi je v opazovanju opdrta pot preko zavesti do doloéenih
odnosov v strukturi samega stvarnega. Fenomenalizem te razlike ne pozna,
c¢eprav je ogromnega znanstvenega, pa tudi svetovno-nazornega pomena.
To razlikovanje ima svojo vaznost celo izven ozjih filozofskih disciplin.
Naj navedemo nekaj primerov.

Najlep$e vidimo pomen dvojne strani naSega opazovanja ob teore-
ti¢nih tezavah sodobne biologije, ob prizadevanju teoretiénega razliko-
vanja med materijo in Zivljenjem, ob nasprotju med vitalisti in mehanisti.
Vitalisti zahtevajo, da moramo Zivo bitje drugaée pojmovati kakor nezivo
snov, in trdijo, da imajo Zivljenjski procesi svoj poseben smisel, kateremu
s kavzalnimi zakoni ne moremo do zZivega. Mehanisti se v nasprotju s tem
sklicujejo na to, da lahko spravimo vse dogajanje na zivem bitju v shemo
dogajanja in zakonitosti, ki veljajo tudi za neZivi svet. Trdijo, da velja
tudi za dogajanje v telesu Zivega bitja zakon o ohranitvi energije in da
nam ob pravem podrobnem fiziolo§kem delu v laboratoriju ni¢ ne pomaga
¢e priznavamo Zivo kot posebno realiteto.

Stojimo tukaj pred paradoksom. Razlika med kamnom in drevesom,
¢e vzamemo ta primer, ki nam je v praksi tako jasno dana, ki se izraza
tudi v mojem razli¢tnem ravnanju proti enemu in drugemu, takoj splahni,
ko jo skuSamo teoreti¢éno formulirati. To protislovje pa se razblini, ce

473



pomislimo na dvojno smer vsega naSega opazovanja, ki nam prikazuje na
eni strani fenomenalno sliko sveta, ki pa je na drugi strani tudi vélenjeno
v realno dinamiko opazovanega stvarnega. Vprav dejstvo, da razlike med
nezivim in zZivim teoreti¢no ne morem zajeti preko samih kvalitet (n. pr.
preko barv, vonjev, okusov) in preko kemiénih in mehani¢nih formul,
pri¢a za to, da je ta razlika zares v sami stvarni strukturi Zivega
bitja in materije in da nam jo odpira res samo posebna zadevalna kom-
ponenta opazovanja.

Primerov iz sodobne znanstvene problematike, ki na svoj nacin po-
nazorujejo, kako nam je tudi struktura samega stvarnega do neke mere
neposredno dostopna, bi lahko navedli 8e veé. Dotaknili bi se samo Se
sodobnega pojmovanja materije. Ta se prikazuje fizikalnemu proudevanju
enkrat kot gmota tvarnih delcev, drugi¢ pa kot doloten kvantum energije.
Tudi moderni fiziki so Ze prisli na to, da so to samo slike netesa, kar je
razumskemu razélenjevanju nedostopno. Empiriste je to utrdilo v misli,
da samo te slike zares bivajo. Prav analiza opazovanja nam pa tukaj
pokaZe, da empiristi nimajo prav. Vprav v opazovanju se neposredno
zavem, da je postavka v naSem ravnanju fizi¢na stvarnost sama, ne pa
slike, v katerih se nam fizi¢na stvarnost prikazuje.

Kar velja za razmerje med kamnom in rastlino, med neZivo in Zivo
stvarnostjo, velja sliéno tudi za razmerje med vsemi $tirimi vrstami iz-
kustveno danega stvarnega, kakor se nam prikazuje v primerih kamen,
rastlina, Zival, ¢lovek. Te razlike so nam vedno z vso jasnostjo dane, ko
svojo okolico kot stvarno opazujemo in ko se v njej kot realna bitja udej-
stvujemo. Niso to razlike med poedinimi predmeti, ki so doloéeni s takimi
ali drugaénimi fenomeni, temve¢ to so razlike med posebnimi stvarnimi
obmogji, pri éemer doloéa razliko specifiéna posebnost dinamike vsakega
teh obmo¢ij. Ce se omejujem na to, kar mi da predotevanje, te razlike
izginejo, dane so mi samo po razli¢tnem zadevanju, brez katerega bi za
omenjene stvarno dinamske razlike bili in ostali Ze v naprej slepi. Vprav
to pa nam jaméi, da so te razlike utemeljene zares v strukturi samega
stvarnega, da so to objektivne razlike v najizrazitejSem pomenu besede.

V nasih izvajanjih smo skuali v glavnih &rtah prikazati empiri-
zem Kkakor tudi transcendentalizem. Videli smo, da zavzemata oba
glede na vpraSanje spoznavanja stvarnosti veé¢ ali manj nega-
tivno staliS¢ée. Empirizem razgla%a to, kar nam je neposredno dano, za
edino stvarnost, izza katere ni nifesar drugega, transcendentalizem pa
prihaja do zakljuéka, da poznamo prav za prav samo vsebine naSe zavesti
in ni¢ drugega. Analiza opazovanja je v nasprotju s tem pokazala, da je do
neke mere utemeljeno realisti¢no pojmovanje nasega spoznavanja.

Ves izkustveno dani stvarni svet razpade torej v Stiri obmoéja, v
fiziéno (n. pr. kamen), biolosko (n. pr. rastlina), animalno (n. pr. Zival)
in duhovno (Elovek). Vsaka vi$ja stopnja pri tem vedno vkljutuje vse
niZje z vso njihovo dinamiko. Prihajamo tako do neke ontologije
izkustvenega sveta, ki izkljuduje vsak enostranski mate-

474




rializem ali spiritualizem, prav tako pa tudi izkljuéuje po-
polni relativizem.

Ne oziraje se na nove vidike, ki se s tem odpirajo za spoznavno teorijo,
in ne oziraje se na nadaljnje posledice, ki vodijo v smer neke znan-
stveno pojmovane metafizike, nam odpira ontologija naSega opa-
zovanja utrjene poglede na vso empiriéno stvarnost. Pozitivizem kot
svetovni nazor se z njo izkljuéuje in ohranja svojo veljavo edino
kot znanstvena metoda pri prouéavanju posameznih plasti in ob-
mo¢éij stvarnega sveta. Prav posebno vazna postane ta ugotovitev za poj-
movanje ¢loveka, njegove kulture in njegovega zgodovinskega razvoja.
Spoznanje, da moramo tukaj upostevati duhovno in du$evno stran
tlovekovega bistva prav tako kakor bioloSko in fizi¢no, ni samo relativno,
ampak je za nas nekaj dokonénega in nas tudi obvezuje.

Jan Plestenjak | Ob kl‘leiill

Pogrebci so se natrpali pred Polonovéevo hi%o. Crno so se oblekli in
Skornje so obuli in nekaterim se je videlo, da so na hitrico zbasali
hlaénice v Zbaline, nekateri so tudi le za silo namazali Ze razpokano
usnje. Po tri in Se vet let staro blato je zijalo iz barvila in fantom so
noge v Skornjih kar lajale. Ocetje so bili Ze moénejsi, toda dedis¢ina
je dediS¢ina in 3kornji so vendar sanja od najmlajsih let Ze.

Zenske so se motale za dedci. Starke so imele Se stara, nabrana krila
in poskrobane spodnje kiklje in s ¢ipkami obrobljene &érne rute, ki se
jim je poznalo, da so romale od roda do roda in da so prav za prav
hiSna svetinja.

Glasno ni nihée govoril, le zaSepetal je zdaj pa zdaj kdo, zakasljal
nerodno, kihnil, ker je v sonce pogledal, ali pa je zaSkripal pesek pod
okovei.

Iz hiSe je zaudarjalo po lojevih in vo$Cenih sveéah in v nosnice je
silil duh, podoben gnitju, pred vrati je bil pa postavljen pokrov za
rakev in na njem nerodno pribit kriZz iz pozlafenega papirja.

V hisi je leZal na visokem odru Polonovec. Vrhnji del rakve z glavo
je segal skoraj do stropa, spodnji z nogami se je pa skoraj dotikal
ilovnatih tal.

Star je bil Ze Polonovec in izsuSen, 3¢ mrtvemu pa je na obrazu
trepetala skrb, kam bi z denarjem, kako bi izterjal dolZnike, kako bi
najbolje prodal smreke in kaj vse bi si naj za kot izgovoril, da bi na
starost ne stradal in da bi mu ne bilo treba pritiskati na kljuke. Polo-
novca so imeli za grabeZa in oderuha, vsak pa je vedel, da je peti¢njak,
kakrsnih morda v vsem okoliSu ni bilo.

475



