
. 

Dr. Herman Lešanc | Stvarnost in zavest 
Ob Vebrovi knjigi Vprašanje stvarnosti. 

Tri sto let je minulo od D e s c a r t e s a , ki ga upravičeno smatramo za 
utemeljitelja novoveške filozofije. V tem, za razvoj znanosti razme­

roma kratkem obdobju, je doživela znanstvena filozofija razmah in razvoj 
v naj r azno vrstne j ših smereh. Kljub vsem tem različnim smerem filo­
zofskega dela, katerim so vtisnili svoj pečat individualna intuicija, duh 
časa in razvojna stopnja filozofske znanosti, pa opažamo ob podrobnejšem 
študiju neko skupnost, in sicer vprav v najosnovnejši problematiki moder­
nega filozofiranja. Od Descartesa pa do struj sodobne fenomenologi je se 
vleče kakor rdeča nit prepričanje, da je prva naloga filozofije ta, da pro­
učuje s v o j e t e m e l j e in da utira pot kritičnemu pretresu svojega i z ­
h o d i š č a . 

K jedru te o s n o v n e problematike moderne filozofije spada predvsem 
vprašanje o o d n o s u m e d n a š o z a v e s t j o i n s t v a r n o s t j o . Spoznanje, 
da vemo o svetu, v katerem živimo, samo preko naše zavesti, je celo eden 
najznačilnejših mejnikov, ki označujejo začetek novega veka v filozofiji 
in ne smemo ga zamenjavati z vprašanjem o razmerju med dušo in tele­
som, ki je že razgibalo filozofijo starega veka. 

Šele z Descartesom pa stopi v ospredje problem, kakšno je razmerje 
med zavestjo in med svetom, ki je tako rekoč »izven« naše zavesti. Pojavi 
se vprašanje, v koliki meri sploh moremo kot ljudje preko naše zavesti 
dobiti vpogled v realno dogajanje sveta in življenja. Že A v g u š t i n je 
sicer trčil na to vprašanje, vendar ga je popolnoma uveljavil šele Descartes. 
Vedno dosledneje se od tedaj uveljavlja misel, da je a n a l i z a z a v e s t i 
in njenih danosti prva znanstvena pot do rešitve vprašanj, ki jih stavi j a 
naše spoznavanje, da pa je tudi edina pot, po kateri lahko pridemo do 
globljega, znanstveno filozofskega pogleda na svet in življenje. 

Za Descartesom je sicer ostala neizpodbitna osnovna postavka ta, 
da dvomi, da sploh misli, s čimer mu je obenem podana neizpodbitnost 
njegove lastne eksistence. Ta bi ostala ohranjena tudi tedaj, ko bi se 
nekega dne prebudil kakor iz sanj in bi se mu ves svet pogreznil v nič. 
V nasprotju s tem opozarjata moderna predmetna teorija in fenomeno-
logija na to, da nam daje naša zavest mnogo več kot samo gotovost našega 
lastnega jaza in zavesti. Saj izgine tudi pri poizkusu skrajnega dvoma 
očividno le vera v stvarnost sveta, ne pa tudi njegova polnost in mnogo­
vrstnost njegovih danosti in zaradi tega je analiza zavestnih vsebin edina 
pot do bistva sveta in življenja. 

Ako se hočemo podrobneje seznaniti s sodobno obliko problema stvar­
nosti in zavesti, kakor jo srečujemo v moderni filozofiji na tujih in do­
mačih tleh, se moramo seznaniti z dvema diametralno nasprotnima sme­
rema, ki se ob reševanju tega problema že od vsega početka ločita. 

Ena smer jemlje za izhodišče d v o j n o s t med zavestjo in stvarnostjo, 
druga pa to dvojnost že od vsega početka z a v r a č a . Če namreč velja, 

398 



ki jo vidim pred seboj, ko pogledam svinčnik. Ta vizualna lisa je po 
empiristih nekaj »psihičnega« toliko, kolikor je odvisna od pogojev v nas 
samih, predvsem v našem telesu, a je vendar istočasno tudi element 
fizikalnega sveta. Saj trdijo, da lahko ves svet razstavim na podobne 
vizualne, tipne, slušne, prostorne, časovne in druge elemente (n. pr. Mach) . 
Neposredno dane vsebine, kakor bi lahko imenovali te »elemente« empi-
ristov, so po njih »snov«, iz katere je vse sestavljeno. J a m e s imenuje to 
»snov« — »čisto izkustvo«. V svoji znani razpravi, v kateri se vprašuje, 
ali smemo »zavest« sploh priznati, prihaja zato (kakor že pred njim Mach) 
do zaključka, da spoznavanje in zavest nista nič svojstvenega poleg nev­
tralnih elementov, temveč da sta samo določena relacija med temi ele­
menti. Ena skupina elementov postane subjekt in nosilec spoznavanja, 
druga pa spoznani objekt. 

Ne moremo se tukaj podrobneje spuščati v bistvo empirizma, niti 
v njegovo kritiko. Lahko rečemo le toliko, da se nam njegovi glavni 
psihološki argumenti ne zdijo dovoljni, da bi mogli na podlagi njih za­
nikati dvojnost med zavestjo in transcendenco. Empiristi se predvsem 
opirajo na dejstvo, da obstajajo čutne vsebine »objektivnega« ali pro­
jektivnega značaja, n. pr. barvna lisa, ki jo vidim pred seboj, v nasprotju 
s čutnimi vsebinami »subjektivnega« ali bolje meativnega značaja, ki so 
n. pr. podlaga moje izjave »toplo mi je«. Vendar ne oziraje se na to 
posebno problematiko, ki v zvezi z vprašanjem tako imenovanih »ima-
nentnih objektov« še vedno ni zaključena, vsi argumenti, ki jih navajajo 
empiristi, ne morejo odstraniti nekega drugega zelo važnega psihološkega 
dejstva, namreč da meri moje doživljanje vedno preko sebe na nekaj 
drugega. Vprav to dejstvo pa potrjuje izhodišče tiste struje, ki izhaja iz 
dvojnosti med zavestjo in stvarnostjo. 

To drugo strujo bi lahko imenovali s skupnim imenom » t r a n s c e n -
d e n t a l i z e m « . Zopet moramo poudariti, da pri izberi tega imena niso 
odločilni zgodovinski razlogi, temveč zgolj splošna psihološka in spo­
znavno teoretska usmerjenost glede na problem stvarnosti in zavesti. 
V to smer bi lahko razen Kanta in Husserla, ki sta res izgradila sistem 
transcendentalnega idealizma, prištevali zastopnike neokriticizma in novo-
kantovstva. Precej pa se ji približujejo tudi nekateri zastopniki sodobnih 
fenomenoloških struj, ki so izšli iz Brentana ter njegovih predhodnikov. 

Transcendentalizem v nasprotju z empirizmom načelno sicer ne za-
nikuje eksistence realnega sveta izven zavesti in izven neposredno danih 
vsebin, vendar trdi, da vemo o njem samo toliko, kolikor se nam prikazuje 
in da razen prikazni sploh nikoli ne moremo ničesar drugega spoznati. 
N a š e s p o z n a v a n j e s v e t a g r e s a m o do n e k e m e j e , ki je dana 
z zakoni naše zavesti. Realitete nikoli ne moremo popolnoma spoznati in 
dojeti, vedno ostane še nekaj nespoznavnega, nedojemljivega.3 

3 To pojmovanje je klasično formuliral K a n t in v svojih osnovah so te 
misli trajne veljavnosti, ako sploh pristanemo na dvojnost med zavestjo in 
transcendenco. V najnovejšem času je skušal predvsem N i k o l a i H a r t m a n n 
dvigniti njihovo veljavo iznad časovne omejenosti določenega sistema. 

400 



Sodobni transcendentalizem se opira na psihološko dejstvo, da naša 
zavest meri vedno na nekaj, kar je izven nje same. Svoje idejne osnove 
ima v delu F r a n z a B r e n t a n a . Čeprav so hodili njegovi učenci (n. pr. 
Meinong, Husserl, Marty i. dr.) in učenci teh v marsičem svoja pota, 
se vendar giblje ves idejni razvoj tega kroga v nekem skupnem okviru, 
kateremu se polagoma približujejo tudi struje, ki gradijo na Kantovi 
tradiciji. Omeniti moramo, da so celo sodobni empiristi (n. pr. Russell) 
čutili potrebo, da zavzamejo stališče do osnovnih Brentanovih in Meinon-
govih misli o zavesti. Za nas pa je Brentanova struja posebne važnosti 
zaradi tega, ker je preko Meinonga odločilno vplivala na usmeritev in 
razvoj sodobne slovenske filozofije. Iz Meinongove predmetne teorije je 
izšel tudi F r . V e b e r , ki je ob problematiki stvarnosti podal nekaj bi­
stveno novih in širših pogledov. 

Okvir transcendentalizma je silno širok. Ni to noben sistem, niti ne 
določena smer. Najbolje bi rekli, da je to posebno izhodišče k problemu 
stvarnosti in zavesti, ki s stališča dosedanjega razvoja še najbolje ustreza 
veljavnosti in znanstveni trdnosti. V tem okviru srečujemo najrazličnejše 
inačice fenomenalizma, ki se ponekod že povsem približujejo pozitivi-
stičnemu naziranju, kakor ga srečujemo v strujah empirizma, razen tega 
pa opažamo predvsem v novejši dobi vedno bolj izrazito stremljenje 
k neki ontologiji. Zopet vstaja vprašanje, v koliki meri je upravičen 
poleg odgovora: s v e t se m i t a k o in t a k o p r i k a z u j e , tudi odgovor: 
s v e t j e s a m n a s e b i k o t s t v a r n o s t t a k š e n a l i t a k š e n . 

Lahko trdimo, da dobiva to vprašanje vprav dandanes vedno večjo 
veljavo. Ne oziraje se na njegovo teoretično utemeljenost pa ima v da­
našnjem času še prav posebno težo. Vedno važnejša postaja potreba po 
spoznanju pravega obraza življenjskih pojavov in vedno večja postaja 
tudi zahteva po teoretično poglobljenih osnovah, ki naj bi postavile vsaj 
nekaj trdnih temeljev v kaosu sodobnega relativizma. Morda je teore­
tična, filozofsko znanstvena oblika tega problema za marsikoga suho­
parna in nezanimiva. Važnost vprašanja se s tem nikakor ne zmanjšuje 
in na noben način ne moremo mimo njega. 

V naslednjem se bomo najprej ustavili ob osnovnih mislih F r a n z a 
B r e n t a n a , nato pa bomo na kratko prikazali izhodišče in zadnje kon-
sekvence dveh, v nekem smislu skrajnih rešitev. Ogledali si bomo na eni 
strani H u s s e r l o v o pot do njegovega t r a n s c e n d e n t a l n e g a i d e a ­
l i z m a , ki odpira pot spoznavnoteoretskemu relativizmu, na osnovi kate­
rega je vsaka prava ontologija že načelno nemogoča, na drugi strani pa 
V e b r o v o pot do njegove t e o r i j e s t v a r n o s t i , ki daje teoretične osnove 
za neko moderno ontologijo. Primerjavo olajša dejstvo, da sta oba izšla 
iz istega Brentanovega kroga, upajmo pa tudi, da bo vprav prikaz dveh 
nasprotujočih si naziranj pokazal vso problematiko v najjasnejši luči. 

(Dalje.) 



Dr. Herman Lešanc | Stvarnost in zavest 
Ob Vebrovi knjigi Vprašanje stvarnosti. 

V B r e n t a n o v e m krogu je postal posebno pomemben problem inten­
cionalnosti, naperjenosti. Brentano, opirajoč s e n a B o l z a n a i n L e i b -

n i t z a , v veliki meri tudi na vrhove srednjeveške filozofije in na A r i s t o ­
t e l a, je znova poudaril intencionalnost vsega psihičnega na nekaj predmet­
nega. Je to naperjenost vsega našega doživljanja na nekaj, kar je izven 
samega doživljanja, kar je izven same zavesti, kar je zavesti transcen­
dentno. N. pr. kadar na kaj mislimo, kadar si kaj predstavljamo, vedno 
na n e k a j mislimo, si vedno n e k a j predstavljamo. Vtem ko pa spada 
moje predstavljanje, mišljenje itd. k zavesti, so predmeti, ki si jih pred­
stavljam ali na katere mislim, že načelno izven zavesti. 

Vzporedno s to dvojnostjo gre neka značilna dvojnost glede veljave 
in sigurnosti našega spoznavanja. Evidentno ali razvidno more biti samo 
spoznavanje našega doživljanja. Nikoli pa ne morem z enako gotovostjo 
izreči sodbe o vnanjem svetu. N. pr. da vidim mizo pred seboj vprav 
na ta način, kakor jo sedaj vidim, to lahko ugotovim z vso gotovostjo. 
V nasprotju s tem pa nikoli ne bom mogel z enako gotovostjo trditi, da je 
miza pred menoj z a r e s takšna, kakor jo pravkar vidim. Tudi v najbolj 
ugodnem primeru bo to ostala samo vera in prepričanje, ki nikoli ne 
more biti razvidno. Zaradi posebnega značaja Brentanovega pojmovanja 
intencionalnosti je to obenem temeljna razlika med našim spoznavanjem 
psihične in fizične stvarnosti. Subjekt pojmuje Brentano substancialno 
in intencionalnost mu je zaradi tega odnos med realnim subjektom in 
med realno fizično stvarnostjo. Zavesten je v tej relaciji samo en člen, 
subjekt in njegovo doživljanje, dočim je drugi člen, t. j . vnanja stvarnost, 
izven zavesti. Doživljanje in subjekt je mogoče spoznati neposredno in 
to naše spoznavanje je razvidno. Fizično pa moremo spoznavati le po­
sredno, preko naše zavesti in to spoznavanje ima kvečjemu gotovost sle­
pega prepričanja in torej neke vrste verovanja,. 

Brentanove glavne misli imajo v svoji klasični preprostosti in jasnosti 
svojo veljavo še dandanes. Vendar pa je šel razvoj v njegovi šoli dru­
gačno pot, predvsem kar se tiče vprašanja stvarnosti in zavesti. Glavna 
razlika je v nekem posebnem pojmovanju intencionalnosti, kakor sta ga 
razvila M e i n o n g in H u s s e r l in ki je značilno za f e n o m e n o l o š k o 
šo lo . 

Intencionalnost se tukaj ne pojmuje več kot posebno razmerje med 
r e a l n i m s u b j e k t o m in f i z i č n o r e a l i t e t o , kakor pri Brentanu, tem­
več kot b r e z č a s n i o d n o s m e d » v s e b i n o « in » p r e d m e t o m « p o ­
s a m i č n e g a d o ž i v l j a n j a , posamičnega dojemalnega akta.* Vsebina je 
tukaj tista stran doživljanja, ki se izpreminja vzporedno s predmetom. 

4 A. Meinong, Uber Gegenstande hoherer Ordnung und deren Verhaltnis 
zur inneren Wahrnehmung. Zeitschr. fiir Psych. und Physiol. der Sinnesorgane, 
XXI., 1899, str. 181—271. 

30» . 467 



Predmet postaja tako korelat vsebine mojega doživljanja, je to samo 
predmet mojega vedenja, ki kot tak seveda še nima nobene eksistence, 
temveč je »daseinsfrei«, kakor pravi Me in on g. Kolikor za predmet samo 
v e m , mi s tem še ni dana tudi njegova eksistenca, temveč kvečjemu 
njegovo bistvo. V tem smislu predmeta sovpade torej sploh vse, kar si 
lahko kot predmetnost mislim, kar lahko »menim«, n. pr. reči, kvalitete, 
števila, matematične relacije, fantazijski predmeti itd., itd. 

To pojmovanje predmeta je osnova Meinongove predmetne teorije, 
ki skuša prikazati sistem vsega predmetnega, ne oziraje se na eksistenco 
ali realiteto predmetov. V marsičem se strinja z njim tudi H u s s e r l , 
ki je na teh temeljih konsekventno izoblikoval svoj transcendentalni 
idealizem.5 Intencionalnost je Husserlu bistvo poedinega akta. Je to zgolj 
analitsko razmerje med dvojno stranjo ene in iste celote intencionalnega 
dojemalnega akta, med noetično ali vsebinsko in noematično ali pred­
metno stranjo. Vendar trdi Husserl, da moramo kljub temu priznati 
eksistenco stvarnega sveta, ki je od zavesti neodvisen. 

Dvojnost med realno reč j o in med prikaznijo mu utemeljujejo sledeči 
razlogi.6 Enotnost realne reči ostane ohranjena, čeprav dojemam ali za­
znavam reč v večjem številu različnih zaporednih aktov. Čeprav si n. pr. 
ogledujem knjigo, ki jo držim v roki, z različnih strani, ostane vendar 
ves čas mojega opazovanja ena in ista. Ta enotnost ostane tudi ohranjena 
kljub temu, da zaznavam reč preko različnih čutov, vida, tipa, okusa, 
vonja, sluha itd. Da je realna reč nekaj drugega nego zaznavanje reči, 
spoznamo nadalje po tem, da lahko to reč, ki jo sedaj ogledujem, čez 
nekaj časa zopet spoznam kot reč, ki sem jo že prej opazoval. Končno 
pa eksistira vse realno ne samo za mene, temveč tudi za druge. Lahko 
ugotovim, da tudi drugi zaznavajo isto reč, ki jo zaznavam jaz. 

Husserl pa poudarja, da vemo o svetu samo po toku naše intencio-
nalne zavesti, ki je edini vir našega »izkustva«. Čisto vsebino tega iz­
kustva dobimo po njem le, ako omejimo svojo analizo samo na brezčasno 
vedenje, ki nam daje bistvo predmetov, in ako izločimo vse odnose med 
menoj in med svetom, ki so pogojeni z mojim naravnim stališčem do 
sveta, v katerem živim in delujem. 

To izhodišče, ki skuša čim popolneje obseči pravo v s e b i n o našega 
vedenja, vodi do značilnega fenomenološkega pogleda na svet in življenje. 
Za fenomenologa je svet samo korelat našega »izkustva«, naše zavesti. 
Kolikor o njem sploh vem, se v toku našega izkustva, t. j . naših inten-
cionalnih dojemalnih aktov, šele konstituira. N. pr. ako opazujem mizo 
pred seboj, se mi ta konstituira v toku samega opazovanja, saj vedno 
lahko še ugotavljam nove strani, nove posebnosti. Ta proces načelno ni 
nikoli končan. Vse realitete vnanjega sveta nam nikoli niso naenkrat 
v celoti dane. Vedno je še možnost dopolnjevanja našega izkustva in 

5 E. Husserl, Logische Untersuchungen, 3. izd. Halle 1922. — E. Husserl, 
Ideen zu einer reinen Phanomenologie und phanomenologischen Philosophie, 
1. izd. Halle 1913. 

0 Prim. Hans Reiner: Phanomenologie und menschliche Existenz, Halle 1931, 
str. 11. 

468 



vedno je možno, da spoznamo v teku opazovanja, da smo se prej motili. 
Vnanji svet nam zato nikoli ne more biti adekvatno dan. Kolikor ga 
poznamo, je samo prikazen, ima samo fenomenalno eksistenco in zato 
njegovo bivanje tudi ni razvidno. 

Fenomenolog načelno ne zanika eksistence sveta izven zavesti. Vendar 
je značilno, da ne proučava zavesti o predmetih kot nekaj subjektivnega, 
čemur bi postavljal nasproti objektivni »Ding an sich«. Ne, ta »reč sama« 
mu je čisto postranska zadeva, ker smatra, da se vedno nahaja med nami 
in med samim predmetom zavest s svojimi posebnimi zakoni. Svet mu je 
zaradi tega v gnoseološkem ali v spoznavnoteoretskem oziru absolutno 
relativen, nikoli ga ne moremo samega zaznati, vedno spoznavamo samo 
prikazni. 

Pač pa pozna Husserl drugo nasprotje, ki je v nekem smislu analogno 
nasprotju med imanenco in transcendenco. Je to nasprotje med subjek­
tivno ter inter subjektivno ali transcendentalno zavestjo, nasprotje med 
tem, kar velja samo za mene, in tem, kar velja za mene in za vsakogar. 
Husserl loči individualno zavest ter inter subjektivno ali transcendentalno 
zavest, ki kot zavest zajednice obsega vse, kar je nam vsem principialno 
dostopno. Važna je tukaj misel, da vsebina tega, kar vem jaz in kar vedo 
vsi drugi o nekem predmetu, še vedno ni »objektivna« slika predmeta 
v pravem pomenu objektivitete, temveč je samo intersubjektivna. Po 
Husserlu je ta vrsta objektivitete sploh največ, kar se da doseči. Transcen­
dentalna zavest mu je »Urstatte aller Sinngebung und Seinsbewahrung«.7 

To pomeni: Svet je za mene in za vsakogar samo to in toliko, kolikor 
se ga kot takega ali drugačnega zavemo, kolikor se nam prikazuje, kolikor 
v njega verjamemo, kolikor o njem presojamo, kolikor ga vrednotimo itd. 
Gotovost njegove eksistence spada zraven k prikaznim, nič drugače kakor 
tudi druge načinovne strani moje zavesti in njenih vsebin. Kolikor ima 
svet za mene sploh pomen, je to samo svet transcendentalne subjektivi-
tete. V tem pojmovanju je tudi moj jaz samo subjekt za svet transcen­
dentalnih fenomenov in med obema je neka korelacija.8 

Prikazali smo nekoliko izčrpne je Husserlovo fenomenalistično pojmo­
vanje našemu spoznavanju dostopnega sveta, ker lahko trdimo, da gre 
še vedno glavni tok razvoja v tej smeri, ki v veliki meri spominja na 
pozitivistično naziranje empirizma, drugič pa zaradi tega, da pokažemo, 
kam nas privede konsekventno izvajanje Meinongovega in Husserlovega 
izhodišča. Po tem naziranju se zdi skoraj nemogoče, da bi mogla kakršna 
koli sodobna ontologija biti več nego zgolj sestav fenomenov. Zdi se, da 
nam je sicer mogoče določiti tak ali drugačen točno določen red v pri­
kaznih, n. pr. v smislu predmetne teorije, da pa je že načelno izključeno 
znanstveno razpravljanje o redu stvarnega sveta samega. 

7 E. Husserl: Nachwort zu meinen »Ideen zu einer reinen Phanomenologie 
und phanomenologischen Philosophie«. Halle 1930, str. 2. 

8 »Ich, der ich es bin, der dem Sein der Welt, von der ich rede, Seinsgel-
tung verleiht. Sie ist fur mich und ist, was sie fiir mich ist, nur sofern sie Sinn 
und sich bewahrende Geltung gewinnt aus meinem eigenem reinen Leben und 
dem in meinem sich erschlieBenden Leben der Anderen.« (Ibid. str. 11.) 

469 



Vendar je šel razvoj v okviru same fenomenologije še korak dalje. 
Dočim se Husserl zavestno omejuje na raziskavanje takega motrenja 
predmetov, kjer je stvarnost predmetov že v naprej izločena, kjer je 
človekovo praktično zadržanje proti svoji okolici postavljeno tako rekoč 
med oklepaje, nahajamo že v okviru samih fenomenoloških šol poizkuse, 
da se pritegne tudi sama stvarnost stvarnega sveta v območje fenomeno­
loških analiz. Take poizkuse srečujemo n. pr. pri H e i d e g g e r j u , S c h e -
l e r j u , J a s p e r s u i. dr. Ta struja po svoji veljavi še narašča in iz »feno­
menologije« polagoma prehaja v »eksistencionalno filozofijo« ali »Seins-
philosophie«. 

Ze v čistem fenomenološkem stavu po Meinongu ali po Husserlu 
lahko razločujemo med doživljanjem ob zaznavanju realne mize in med 
doživljanjem, ko si mizo zgolj fantazijsko predstavljam. Oba pripisujeta 
to razliko posebnemu n a č i n u predočevanja v prvem in v drugem pri­
meru. Vsebina predočevanja je v obeh primerih ista, zaznava in fanta­
zijska predstava mi lahko prikazujeta isto mizo, razlikuje se pa po načinu 
predočevanja. Z ozirom na to razlikovanje pa moramo pomisliti, da v 
fenomenološkem stavu motrimo predmete, »in daseinsfreier Betrachtung«, 
in da v njej stvarna miza in miza, ki si jo fantazijsko predočujem, vse­
binsko sploh sovpadeta. Razlika med stvarno in nestvarno mizo je tukaj 
takorekoč ilegitimna, ker je vsebinsko ne morem zajeti, in razlikovanje 
po »načinu« predočevanja je več ali manj le izhod iz zadrege. 

Kakor hitro pa se nahajam v praktičnem odnosu do svoje okolice, 
mi je stvarna miza tudi »vsebinsko« nekaj popolnoma drugačnega, kakor 
pa miza, ki si jo zgolj fantazijsko predstavljam. Zato mi fenomenološko 
proučevanje mojega vsakdanjega praktičnega odnosa do moje realne 
okolice prikazuje stvarnost stvarnega kot posebno v s e b i n s k o k o m ­
p o n e n t o . Posebno bivanje stvarnega, ki se razlikuje od bivanja zgolj 
fantazijskih predmetov, postane tako tudi po svoji fenomenalni vsebini 
dostopno fenomenološkim analizam. H e i d e g g e r 9 je na podlagi takega 
proučevanja določil posebno vsebinsko komponento našega doživljanja, ki 
mi prikazuje stvarnost kot določilo stvarnega v nekem posebnem doživ­
ljanju, ki ga je označil z besedo »skrb« (Sorge). Ni to skrb v običajnem 
smislu besede, niti ni mislil Heidegger s tem izraziti nekega pesimističnega 
življenjskega naziranja. Po Heidegger je vem pojmovanju ne bi smeli reči 
človek ima skrb, ampak človek je skrb. Kolikor je človek v svojem 
praktičnem odnosu do realnega sveta določen kot jaz, kot zavest, je ob­
enem določen z neko osnovno celoto, z nekim osnovnim strženom vsega 
doživljanja, ki ga ne moremo uvrstiti niti v mišljenje, niti v čustvovanje, 
niti v voljo. To osnovno nastrojenje subjekta kot celote prihaja do izraza 
tudi še tedaj, ko že nastopajo mišljenje, čustvovanje in volja ločeno, 
drugo poleg drugega, ali v medsebojni prepletenosti, in to je naš osnovni 
doživljajski odnos do stvarnosti, ki ga Heidegger imenuje »skrb«. 

Heidegger je bil prvi, ki je raziskoval s fenomenološkega izhodišča 
bivanje samo (»Sein«) kot določilo bivajočega in s svojim delom je odprl 

9 M. Heidegger, Sein und Zeit, 3. izd. Halle 1931. 

470 



novo področje fenomenologi je. Toda zavedati se moramo, da to še vedno 
ostane f e n o m e n o l o g i j a . Fenomenološka analiza stvarnosti kot dolo­
čilo stvarnega nam sicer v mnogočem pojasni, kako se mi stvarno pri­
kazuje in kako d o j e m a m stvarni svet, ničesar pa nam ne more povedati 
o s t v a r n e m s v e t u s a m e m . Z njo bi lahko n. pr. z vso znanstveno 
akribijo določili, kaj loči tisto bivanje, ki je značilno za reči, ki se mi pri­
kazujejo kot stvarne, od tistega bivanja, ki je značilno za vse to, kar 
estetsko vrednotim. Dočim bi lahko n. pr., ko dojemam stvarno, zares 
mogel konstantirati neko osnovno nastrojenje celotnega subjekta, ki bi 
ga mogli označiti z besedo »skrb« v pomenu, ki je zelo blizu vsakdanji 
rabi, bi mogel konstatirati ob pravem dojemanju lepega drugačno varia­
cijo »skrbi«, neki osnovni ton nezainteresiranosti, kakor je to trdil že K a n t . 
Vendar smo tukaj še vedno samo pri vprašanju, k a k o d o j e m a m vse 
bivajoče in vse stvarno — ki spada tudi v ta širši krog bivajočega —, niti 
za korak pa se nismo približali vprašanju o ustroju bivajočega ali vpra­
šanju o u s t r o j u s t v a r n e g a s a m e g a . 

Vse te in podobne fenomenološke analize, kakor jih n. pr. nahajamo 
tudi pri S c h e l e r j u a l i pri zastopnikih »eksistencialne filozofije«, ostanejo 
še vedno v okviru Husserlovega transcendentalnega subjektivizma ali z 
drugimi besedami, še vedno velja v tem okviru trditev, stvarno se meni 
in drugim t a k o p r i k a z u j e , več pa ne morem povedati. Čeprav torej 
zahteva n. pr. Heidegger za svoje proučevanje bivanja ime »ontologija« 
izključno zase, moramo dodati, da njegovo pojmovanje ontologije ne ob­
sega in niti nima namena, obsegati ontologijo v smislu vede o rečeh samih, 
v smislu vede o stvarnem. Strogo vzeto se tudi njegova ontologija peča 
samo s fenomenalno stranjo stvarnega. 

P o vsem tem se zdi utemeljena misel, da preko analize naše zavesti, 
kakor jo poznamo iz dosedanjih fenomenoloških struj, nikoli ne pridemo 
do znanstvenih ugotovitev o stvarnem. Na drugi strani pa se le zdi, da 
sama f e n o m e n o l o š k a a n a l i z a celotnega življenjskega odnosa real­
nega človeka do njegove okolice še ne izčrpa vseh možnosti. Saj do stvar­
nega sveta nisem samo v odnosu dojemajočega in spoznavajočega bitja, 
stvarni svet zame ni samo predmet, ki ga tako ali drugače d o j e m a m , 
temveč je obenem n e o d s t r a n l j i v a p o s t a v k a v v s e m m o j e m r a v ­
n a n j u i n n e h a n j u . Ob vsem svojem udejstvovanju sem v neprestanem 
dinamičnem kontaktu s stvarnim svetom in vprav analiza tega kontakta 
mi pove mnogo več o ustroju stvarnega, kakor vse analize fenomenalne 
slike sveta. Po tej poti je skušal Veber 1 0 prodreti do znanstvenega pro­
učevanja stvarnega v svoji najnovejši knjigi. 

Dojemanje stvarnega lahko proučujemo v njegovi naravni poveza­
nosti z našim dejstvovanjem. Ta povezanost prihaja do najlepšega izraza 
v primeru, ko kaj opazujem. Vse moje opazovanje je primer takega do­
jemanja stvarnega, ki je obenem organsko vključeno v živo dinamiko 
mojega ravnanja in nehanja. 

Fr. Veber, Vprašanje stvarnosti, Ljubljana 1939, str. 



Idealnih predmetov, kvalitet, števil, barv, enačb itd., sploh vse, kar 
ni stvarno, ne morem »opazovati«. Te predmete si lahko p r e d o č u j e m , 
da jih nato ne glede na vso stvarnost kvečjemu še posebej a n a l i z i r a m . 
V nasprotju s tem je vse, kar opazujem, vedno kaj stvarnega. Stvarni svet, 
ki ga opazujem, pa je vedno tudi kaj dinamičnega, medtem ko je vse, 
kar analiziram, brez vsake lastne dinamike. V značilnem nasprotju s tem 
sem sam, ko opazujem, trpen, ko analiziram, pa dejaven. 

Konkretno človekovo opazovanje je sicer vedno tudi dojemanje, do­
življanje, združeno je zato na eni strani s predočevanjem raznih bistev 
v Meinongovem in Husserlovem smislu in prav tako lahko določimo v 
okviru opazovanja fenomenalno sliko stvarnega, kakor je to storil Heid-
egger. Opazovanje pa je še mnogo več. Oglejmo si primer. Ponoči hodim 
po cesti. V hipu začujem, da v temi pred menoj nekaj zašumi. Obstanem 
in poslušam. Šum je takoj ponehal, a še vedno je ohranjen neki dejav-
nostni kontakt med menoj in med tistim, kar je zašumelo. Kakor v prvem 
trenutku sem še vedno v neki pripravljenosti, v neki napetosti in pri­
čakujem nadaljnjega javljanja tega, kar se je oglasilo. 

Ta primer danosti nečesa glasnega v tej posebni situaciji bi lahko 
v zvezi z našimi prejšnjimi izvajanji proučeval na tri načine. S stališča 
skrajnega fenomenološkega motrenja bi mi ostal kot predmet proučevanja 
sam šum kot k v a l i t e t a glasnega, ker bi izločil vse posebnosti konkretne 
situacije. Tudi ves moj odnos do glasnega od trenutka dalje, ko je šum 
ponehal, bi bil izven okvira teh analiz. V okviru same fenomenologi je 
pa lahko grem še korak dalje, s tem, da skušam opisati doživljajsko stran 
svojega dejavnostnega kontakta med seboj in glasom, ki ostane tudi še 
tedaj, ko je šum sam že ponehal. Možno je, da razčlenjujem doživljajsko 
stran svoje pripravljenosti, svoje napetosti, svoje zaskrbljenosti in da 
prihajam na ta način do spoznanja, kaj je fenomenalna vsebina stvarnosti 
kot določilo stvarnega. Toda tudi s tem še nisem zajel vse strukture kon­
kretnega opazovanja, ki še ni izčrpana s tem, da si nekaj predočujem. 
V opazovanje in sploh v vse konkretno dojemanje stvarnega je vključen 
razen fenomenalne danosti stvarnega tudi sam stvarni svet in brez te 
vključenosti opazovanje sploh ne bi bilo opazovanje. Vse moje konkretno 
dojemanje stvarnega je vključeno v tok mojega ravnanja in v tem toku 
ob stvarni svet tako rekoč trčim, zadenem nanj. V e b e r je zato imenoval 
to posebno komponento opazovanja » z a d e v a n j e « , v nasprotju s pred­
očevanjem. Dvojnost med zadevanjem in predočevanjem se javlja že ob 
samem čutenju, ki ga lahko smatramo za najnižjo razvojno stopnjo doje­
manja sploh. Najlepše se ta dvojnost prikazuje ob dejstvu, da je vprav 
pravo čutenje — n. pr. tipanje, slišanje, videnje itd. — to, kar me pre­
pričuje, da se nahaja pred menoj nekaj stvarnega, da pa je prav tako 
znano, kako nas naši čuti varajo glede posameznih kvalitet, n. pr. barv, 
vonjev, okusov, glasov itd. Ze samo čutenje nam torej na eni strani na­
ravnost jamči za stvarnost trdega, glasnega, barvanega itd., na drugi 
strani pa vidimo, kako samo videnje barv, slišanje glasov, tipanje hra-

472 



pavosti ali gladkosti itd. še nima ničesar skupnega s stvarnostnim mo­
trenjem, saj nam omenjene kvalitete stvarnost kvečjemu le ponazorujejo. 

Zadevanje je toliko zavestno, kolikor mi je v opazovalnem odnosu 
do okolice neposredno dana tesna povezanost vsega mojega dojemanja 
z vsem mojim ravnanjem in nehanjem. Zato mi zadevanje o stvarnem 
svetu neposredno ničesar drugega ne pove, kakor to, da sem z njim v 
kontaktu. Stvarnega sveta samega zaradi tega tudi ne morem še naprej 
razčlenjevati ali podrobneje opisati. Kljub temu pa mi nudi vprav za-
devalna komponenta opazovanja pogled v samo strukturo stvarnega, ki bi 
bil po fenomenološki poti že načelno nedosegljiv. Po analizi opazovanja 
namreč pridem do ugotovitve, da moj kontakt s stvarnim svetom ni vedno 
enak, da se giblje v štirih območjih, in sicer kvalitativno različnih ob­
močjih. Če opazujem na primer kamen na cesti, rastlino, žival in človeka, 
je že v samem opazovanju razlika med temi stvarnostmi neposredno dana. 
Bistva teh razlik pa nikakor ne zadenem, če jih skušam izvajati iz kvalitet, 
ki pripadajo fenomenalni sliki sveta. So to namreč razlike v sami dina­
miki tega, kar opazujem in kar mi sploh ne more biti drugače nego 
opazovalno dano. Javljajo se v tem, da te stvarnosti pri svojem konkret­
nem dejstvo vanju različno upoštevam, da imajo te stvarnosti zame različen 
smisel. Vendar takoj izgubijo svojo težo, ko motrim stvarnost s stališča 
fenomenologa, s stališča samega predočevanja. 

Opazovanje mi da torej dvoje. Na eni strani mi da strukturo samega 
stvarnega, kolikor mi je pač po opazovanju dostopna obenem razlika v 
dinamiki stvarnega (n. pr. razlika med dinamiko neživega in živega). Na 
drugi strani pa mi da opazovanje (po svoji predočevalni strani) tudi še 
fenomenalno sliko stvarnega, ki jo lahko še nadalje razčlenjujem in opi­
sujem. S tem mi je v opazovanju opdrta pot p r e k o zavesti do določenih 
odnosov v strukturi samega stvarnega. Fenomenalizem te razlike ne pozna, 
čeprav je ogromnega znanstvenega, pa tudi svetovno-nazornega pomena. 
To razlikovanje ima svojo važnost celo izven ožjih filozofskih disciplin. 
Naj navedemo nekaj primerov. 

Najlepše vidimo pomen dvojne strani našega opazovanja ob teore­
tičnih težavah sodobne biologije, ob prizadevanju teoretičnega razliko­
vanja med materijo in življenjem, ob nasprotju med vitalisti in mehanisti. 
Vitalisti zahtevajo, da moramo živo bitje drugače pojmovati kakor neživo 
snov, in trdijo, da imajo življenjski procesi svoj poseben smisel, kateremu 
s kavzalnimi zakoni ne moremo do živega. Mehanisti se v nasprotju s tem 
sklicujejo na to, da lahko spravimo vse dogajanje na živem bitju v shemo 
dogajanja in zakonitosti, ki veljajo tudi za neživi svet. Trdijo, da velja 
tudi za dogajanje v telesu živega bitja zakon o ohranitvi energije in da 
nam ob pravem podrobnem fiziološkem delu v laboratoriju nič ne pomaga, 
če priznavamo živo kot posebno realiteto. 

Stojimo tukaj pred paradoksom. Razlika med kamnom in drevesom, 
če vzamemo ta primer, ki nam je v praksi tako jasno dana, ki se izraža 
tudi v mojem različnem ravnanju proti enemu in drugemu, takoj splahni, 
ko jo skušamo teoretično formulirati. To protislovje pa se razblini, če 

473 



pomislimo na dvojno smer vsega našega opazovanja, ki nam prikazuje na 
eni strani fenomenalno sliko sveta, ki pa je na drugi strani tudi včlenjeno 
v realno dinamiko opazovanega stvarnega. Vprav dejstvo, da razlike med 
neživim in živim teoretično ne morem zajeti preko samih k v a l i t e t (n. pr. 
preko barv, vonjev, okusov) in preko kemičnih in mehaničnih formul, 
priča za to, da je ta razlika zares v sami s t v a r n i s t r u k t u r i živega 
bitja in materije in da nam jo odpira res samo posebna zadevalna kom­
ponenta opazovanja. 

Primerov iz sodobne znanstvene problematike, ki na svoj način po-
nazorujejo, kako nam je tudi struktura samega stvarnega do neke mere 
neposredno dostopna, bi lahko navedli še več. Dotaknili bi se samo še 
sodobnega pojmovanja materije. Ta se prikazuje fizikalnemu proučevanju 
enkrat kot gmota tvarnih delcev, drugič pa kot določen kvantum energije. 
Tudi moderni fiziki so že prišli na to, da so to samo slike nečesa, kar je 
razumskemu razčlenjevanju nedostopno. Empiriste je to utrdilo v misli, 
da samo te slike zares bivajo. Prav analiza opazovanja nam pa tukaj 
pokaže, da empiristi nimajo prav. Vprav v opazovanju se neposredno 
zavem, da je postavka v našem ravnanju fizična stvarnost sama, ne pa 
slike, v katerih se nam fizična stvarnost prikazuje. 

Kar velja za razmerje med kamnom in rastlino, med neživo in živo 
stvarnostjo, velja slično tudi za razmerje med vsemi štirimi vrstami iz­
kustveno danega stvarnega, kakor se nam prikazuje v primerih kamen, 
rastlina, žival, človek. Te razlike so nam vedno z vso jasnostjo dane, ko 
svojo okolico kot stvarno opazujemo in ko se v njej kot realna bitja udej-
stvujemo. Niso to razlike med poedinimi predmeti, ki so določeni s takimi 
ali drugačnimi fenomeni, temveč to so razlike med posebnimi s t v a r n i m i 
območji, pri čemer določa razliko specifična posebnost dinamike vsakega 
teh območij. Če se omejujem na to, kar mi da predočevanje, te razlike 
izginejo, dane so mi samo po različnem zadevanju, brez katerega bi za 
omenjene stvarno dinamske razlike bili in ostali že v naprej slepi. Vprav 
to pa nam jamči, da so te razlike utemeljene zares v strukturi samega 
stvarnega, da so to objektivne razlike v najizrazitejšem pomenu besede. 

\ naših izvajanjih smo skušali v glavnih črtah prikazati e m p i r i -
zem kakor tudi t r a n s c e n d e n t a l i z e m . Videli smo, da zavzemata oba 
glede na v p r a š a n j e s p o z n a v a n j a s t v a r n o s t i več ali manj n e g a ­
t i v n o stališče. Empirizem razglaša to, kar nam je neposredno dano, za 
edino stvarnost, izza katere ni ničesar drugega, transcendentalizem pa 
prihaja do zaključka, da poznamo prav za prav samo vsebine naše zavesti 
in nič drugega. Analiza opazovanja je v nasprotju s tem pokazala, da je do 
neke mere utemeljeno r e a l i s t i č n o pojmovanje našega spoznavanja. 

Ves izkustveno dani stvarni svet razpade torej v štiri območja, v 
fizično (n. pr. kamen), biološko (n. pr. rastlina), animalno (n. pr. žival) 
in duhovno (človek). Vsaka višja stopnja pri tem vedno vključuje vse 
nižje z vso njihovo dinamiko. Prihajamo tako do n e k e o n t o l o g i j e 
i z k u s t v e n e g a s v e t a , k i i z k l j u č u j e v sak e n o s t r a n s k i m a t e -

474 



r i a l i z e m a l i s p i r i t u a l i z e m , p r a v t a k o pa t u d i i z k l j u č u j e p o ­
po ln i r e l a t i v i z e m . 

Ne oziraje se na nove vidike, ki se s tem odpirajo za spoznavno teorijo, 
in ne oziraje se na nadaljnje posledice, ki vodijo v smer neke z n a n ­
s t v e n o p o j m o v a n e m e t a f i z i k e , nam odpira ontologija našega opa­
zovanja utrjene poglede na vso empirično stvarnost. P o z i t i v i z e m ko t 
s v e t o v n i n a z o r se z njo i z k l j u č u j e in ohranja svojo veljavo edino 
kot z n a n s t v e n a m e t o d a pri proučavanju posameznih plasti in ob­
močij stvarnega sveta. Prav posebno važna postane ta ugotovitev za poj­
movanje človeka, njegove kulture in njegovega zgodovinskega razvoja. 
Spoznanje, da moramo tukaj upoštevati d u h o v n o in d u š e v n o stran 
človekovega bistva prav tako kakor biološko in fizično, ni samo relativno, 
ampak je za nas nekaj dokončnega in nas tudi obvezuje. 

Jan Plestenjak I Ob krlejžll 

Pogrebci so se natrpali pred Polonovčevo hišo. Črno so se oblekli in 
škornje so obuli in nekaterim se je videlo, da so na hitrico zbasali 

hlačnice v žbaline, nekateri so tudi le za silo namazali že razpokano 
usnje. Po tri in še več let staro blato je zijalo iz barvila in fantom so 
noge v škornjih kar lajale. Očetje so bili že močnejši, toda dediščina 
je dediščina in škornji so vendar sanja od najmlajših let že. 

Ženske so se motale za dedci. Starke so imele še stara, nabrana krila 
in poškrobane spodnje kiklje in s čipkami obrobljene črne rute, ki se 
jim je poznalo, da so romale od roda do roda in da so prav za prav 
hišna svetinja. 

Glasno ni nihče govoril, le zašepetal je zdaj pa zdaj kdo, zakašljal 
nerodno, kihnil, ker je v sonce pogledal, ali pa je zaškripal pesek pod 
okovci. 

Iz hiše je zaudarjalo po lojevih in voščenih svečah in v nosnice je 
silil duh, podoben gnitju, pred vrati je bil pa postavljen pokrov za 
rakev in na njem nerodno pribit križ iz pozlačenega papirja. 

V hiši je ležal na visokem odru Polonovec. Vrhnji del rakve z glavo 
je segal skoraj do stropa, spodnji z nogami se je pa skoraj dotikal 
ilovnatih tal. 

Star je bil že Polonovec in izsušen, še mrtvemu pa je na obrazu 
trepetala skrb, kam bi z denarjem, kako bi izterjal dolžnike, kako bi 
najbolje prodal smreke in kaj vse bi si naj za kot izgovoril, da bi na 
starost ne stradal in da bi mu ne bilo treba pritiskati na kljuke. Polo-
novca so imeli za grabeža in oderuha, vsak pa je vedel, da je petičnjak, 
kakršnih morda v vsem okolišu ni bilo. 

475 


