HANS-JURGEN FEULNER

Maronitska cerkev?

IZVOR MARONITOV

Osrednje obmodje maronitske poselitve

je bil do nedavnega Libanon. Zaradi
razli¢nih izselitvenih valov je to danes prej
tujina, JuZna in Severna Amerika, Avstralija,
patudi Evropa. V tezko dostopne libanonske
gore med Sirijo in Palestino se je rastoca
skupnost maronitov umaknila v 8. stoletju,
da bi se bolje zavarovala pred preganjanji.
Vendar je obmodje njenega izvora severna
Sirija. Okrog leta 925 uniceni veliki samostani
Beth Maron (sirsko Moriin, arabsko Maron) je
odigral odlo¢ilno vlogo. Tamkaj$nja meniska
kolonija je ¢astila duhovnika, meniha in
puscavnika Marona (umrl po 410). Menihi
zelo pomembnega samostana sv. Marona

so se v znotrajcerkvenih sporih 5. stoletja,

ki so v antiohijskem patriarhatu potekali
posebej silovito, odlo¢no zavzemali za nauk
halkedonskega koncila leta 451. Ob Maro-
novem samostanu kot duhovnem sredi$c¢u,
ki je bilo leta 452 pod cesarjem Markijanom
celo povecano, so se zbirali enako misleci
aramejsko govore¢i kristjani, ki so pozneje po
ustanovitelju samostana dobili ime "ma-
roniti". Zaradi svojega priznavanja naukov
prvih Stirih ekumenskih koncilov so se lo¢ili

KRSCANSKI VZHOD

od "monofizitsko" usmerjene vecine svojih
sokristjanov v Siriji.

Verske razlike v antiohijskem patriarhatu
so zelo kmalu privedle do preganjanj nasta-
jajoCe maronitske skupnosti. A maroniti so
se sprva Se obdrZali v deZeli svojega izvora.
Svoje naselbine so uspeli zahodno od Oronta
celo razsiriti proti jugu. A potem ko so
Sirijo osvojili islamski Arabci (634/35), se je
njihov poloZaj poslabsal. Zdaj nanje niso vec
pritiskali zgolj njihovi kr§¢anski nasprotniki,
"monofiziti” in melkiti (drzavni Cerkvi zvesta
skupnost), temve¢ tudi novi islamski oblastni-
ki. Rastoce nasilje, zlasti krvavo preganjanje
pod kalifom Al-Ma'minom ibn Hariin
ar-Rasid (813-833), je maronitske kristjane
prisililo k izselitvi v neprehodne libanonske
gore. Zbirali so se ob svojem duhovnem
poglavarju, maronitskem patriarhu, ki je
okrog leta 939 svoj sedeZ prenesel v Libanon.

Zivljenje maronitov je vseskozi zelo
pomembno zaznamovala duhovnost njihovih
vedno silno spoStovanih menihov. V od sveta
odrezanih libanonskih gorskih dolinah so
ohranili svojo kulturno dedi$¢ino, zlasti
svojo antiohijsko-sirsko obliko bogosluZja s
starosir$¢ino (aramejs¢ino) kot bogosluznim
jezikom. Njihov patriarh se Se vedno ponasa

89



znaslovom nekdanjega cerkvenega sredi§¢a
v sirski matici, saj je znan kot "maronitski
patriarh Antiohije in vsega Vzhoda". Sedanji
patriarh, Mar BeSara Butros Rahi, vodi svojo
Cerkev od marca 2011. Nasledil je Nasralaha
Butrosa Sfeyra (1986-2011), ki je od leta 1994
¢lan kardinalskega kolegija.?

MARONITSKA CERKEV

Sirsko-)maronitska cerkev je edina orien-
talska Cerkev, ki je v polnem obcestvu

z rimsko Cerkvijo kot celota. Po mnenju maro-
nitskih cerkvenih zgodovinarjev oblestvo v
veri z Rimom ni bilo nikoli pretrgano. Vendar
v zgodnjem srednjem veku mnogo rodov

ni bilo skoraj nobenih stikov med sirskimi
kristjani na BliZnjem vzhodu in latinskim
Zahodom. To se je se spremenilo Sele, ko so

se proti koncu 11. stoletju na Vzhodu pojavili
kriZarji. Maroniti so te Zahodnjake po svojih
moceh podpirali od vsega zacetka. Leta 1181 je
maronitski patriarh s celotnima duhovs$¢ino
in ljudstvom izvedel prikljucitev Katoliski
cerkvi.

V Casu tridentinskega koncila (1545-1563)
so se odnosi med Rimom in Maronitsko
cerkvijo okrepili. PapeZ Gregor XIII. je leta
1584 ustanovil maronitski kolegij v Rimu, ki je
odtlej izobrazeval cerkvene vodstvene kadre
te katoliSke orientalske Cerkve. Omenjeno je
pripeljalo do okrepljene latinizacije celotnega
cerkvenega Zivljenja. Se posebej po reformni
sinodi leta 1736, se pravi po narodnem koncilu
v samostanu al-Luwaiza, ki mu je predsedoval
papeski legat Joseph-Simon Assemani, se
je zaCelo rigorozno prilagajanje rimskim
praksam. NaraScajoci rimsko-latinski vpliv je
nenazadnje vplival tudi na lastno zahodnosir-
sko liturgijo maronitov.

MARONITSKI OBRED

Z godovina lastne maronitske liturgije je
Se premalo raziskana, da bi bilo mogoce
brez sivih lis orisati njen nastanek in razvoj.
Na zacetne stike z vzhodnimi Sirci kaZejo

90 TRETJIDAN 2014 3/4

vpadljive skupne poteze, ki se jih da zlahka
odkriti med arhai¢nima vzhodnosirsko
anaforo apostolov Adaja in Marija in staro-
maronitsko tretjo anaforo sv. Petra. Kljub
dogmati¢nim razlikam med maroniti in
"monofizitskimi" jakobiti (ki jim danes
pravilneje re¢emo sirski ortodoksni kristjani)
so Se naprej obstajali stiki na podrocju
liturgi¢ne prakse. Maroniti so si z zahodnimi
Sirci, ki so se loc¢ili od drZzavne Cerkve, delili
prvotno skupno liturgi¢no dedi$¢ino, vendar
so dovolili tudi, da so jo obogatila novonastala
evholoska in himni¢na besedila "jakobitov".
Navsezadnje so vse Cerkve sirskega izrocila
zajemale iz veli¢astnega skupnega zaklada
liturgi¢ne poezije. Razen na podrodju liturgic-
nega petja so daljnosezne skupne poteze od
nekdaj obstajale tudi glede nacina, kako sirski
ortodoksni kristjani ("jakobiti”) in maroniti
obhajajo evharistijo. Obe Cerkvi sta del
antiohijskega zahodnosirskega izrocila (ki mu
pripada tudi bizantinska liturgija). Ujemanja
v strukturi evharisti¢nega obreda so sedaj, po
odpravi kasneje vpeljane "latinizacije”, znova
vidnejsa. Mnoge izmed zelo Stevilnih obraz-
cev evharisti¢nih molitev uporabljajo tako
pravoslavni Sirci kot maroniti. To denimo
velja za "anaforo sv. Jakoba, Gospodovega
brata” ali za danes pri maronitih najpogosteje
uporabljano "anaforo dvanajstih apostolov".
Vse zahodnosirske evharisti¢ne molitve
kaZejo enako strukturo: otvoritveni dialog s
hvalnico Boga, ki se prelije v Sanctus in Bene-
dictus; spomin Kristusovega odreSenjskega
dela s posvetitvenimi besedami in posebnim
spominom (anamnezo); epikleza, ki poklice
Svetega Duha, naj "obsenci” darove. Sledijo
prosnje, ki zajamejo vse stanove Cerkve in

v spominjanje pred Bogom vkljucujejo tudi
njene Ze popolne ude, svete in pravi¢ne, ravno
tako pa umrle.

Pred evharisti¢no molitvijo je obred
pozdrava miru. Posebno teZo imajo v sirskem
izro¢ilu lomljenje evharisti¢nega kruha, ki
sledi evharisti¢ni molitvi, "konsignacija"
keliha in meSanje podob. Ta simbolna dejanja
v svetih znamenjih predstavljajo odreSenjsko



dogajanje Kristusove smrti, vstajenja in
poveli¢anja in priklicujejo vernikom v zavest,
da bodo v obhajilu prejeli telo in kri Zivega
Gospoda. Omenjeni obred so Sirci posredovali
tudi drugim liturgijam. V rimsko je v povezavi
s spremljajo¢im spevom Agnus Dei morda
nasel pot v ¢asu sirskega papeza Sergija I.
(687-701).

Od ¢asov krizarskih vojn je bil slednjic¢
latinski vpliv tisti, ki je vse bolj spreminjal
maronitsko liturgijo in preglasil ter tudi
izmali¢il njen prvotni lastni pecat. Ob tem je
nastal meSan obred, ki je med seboj povezoval
sirska in zahodna izroc¢ila. Maronitsko
bogosluZje v svoji vse do nedavnega obicajni

KRSCANSKI VZHOD

podobi je bilo kljub vsemu blizu ljudem in

ga je spremljalo poboZno navduSenje. A

pri tem ni moglo ostati, zato so v nedavni
preteklosti maronitsko liturgijo v vedno vedji
meri prenavljali v duhu drugega vatikanskega
cerkvenega zbora.

Prevod: AleS Maver

1. Prevedeno po: Basilius J. Groen in Christian Gastgeber (ur.),
Die Liturgie der Ostkirche: Ein Fiihrer zu Gottesdienst und
Glaubensleben der orthodoxen und orientalischen Kirchen
(Freiburg-Basel-Wien: Herder, 2011), 185-190.

2. Novembra 2012 je papeZ Benedikt XVI. za kardinala
imenoval tudi Rahija. (Op. prev.)

91



