
TEORIJA IN PRAKSA let. 52, 6/2015

1212

Metka KUHAR*

DIALOŠKE RAZSEŽNOSTI MEDOSEBNEGA 
KOMUNICIRANJA V SOCIALNEM KONTEKSTU**

Povzetek. Članek koncipira medosebno komuniciranje 
kot kooperativni dialog, pri čemer gre za razliko od kon-
fliktnih in instrumentalnih koncepcij komuniciranja 
za naslednje maksime: aktivna, enakovredna udeleže-
nost oz. sodelovanje vseh sporočevalcev, vzajemna spo-
štljivost in odgovornost do drugega, odkrito in iskreno 
komuniciranje, odprtost za spremembe lastnih pogle-
dov, soustvarjanje pomenov. Dialog ni zgolj način med-
osebnega komuniciranja, prvenstveno gre za notranjo 
naravnanost oz. epistemološko pozicijo, za katero se 
je treba zavestno odločiti in jo razvijati. Namesto tek-
movalnosti, konformnosti, neiskrenosti, (prikritega ali 
odkritega) antagonizma, nezaupanja dialog prinaša 
kooperativnost, solidarnost, zaupanje, vzajemno odgo-
vornost, skrb. Kot tak je dialog normativni ideal, ki pa 
se v praksi relativno redko udejanja. V članku razišče-
mo dejavnike v socialnem kontekstu, ki ovirajo njego-
vo udejanjanje. To so po eni strani predvsem institu-
cionalno dodeljene oz. pridobljene pozicije, ki pogosto 
implicirajo nesimetrije v razporeditvi komunikacijskih 
možnosti (oz. večinski aktualni institucionalni okviri in 
načini delovanja znotraj njih), po drugi strani pa ome-
nimo osebne (psihološke) dejavnike, ki ovirajo dialoško 
naravnanost. 
Ključni pojmi: dialog, strateško-instrumentalno komu-
niciranje, empatija

Uvod

Na začetku tretjega tisočletja smo na svetovni ravni dosegli izjemen 
razvoj komunikacijskih tehnologij, ki nam omogoča instantne globalne 
povezave, interaktivnost, dostopnost obsežnih informacijskih baz ipd. Kljub 
tem osupljivim dosežkom pa ostajajo na medosebni ravni in na ravni širših 
družbenih odnosov še vedno znatni novi kakor tudi stari komunikacijski 

*	 Dr. Metka Kuhar, izredna profesorica na Fakulteti za družbene vede, Univerza v Ljubljani.

**	 Izvirni znanstveni članek.



Metka KUHAR

TEORIJA IN PRAKSA let. 52, 6/2015

1213

problemi. Usklajevanje in legitimiziranje različnih interesov in perspek-
tiv postaja v vse bolj pluralističnih in fragmentiranih družbah dejansko še 
težavnejše in dobiva nove razsežnosti. Značilnosti, kot so fluidnost, tekmo-
valnost, konkurenčnost itd., ne odpravljajo fundamentalizmov, celo utrju-
jejo avtoritarne odnosne matrice, perpleksnost zaradi preobilja informacij 
pa krepi zatekanje v apriorizme, izključevanje, boj ali kvečjemu površinsko 
tolerantnost do drugačnosti in drugih. Druga skrajnost je odziv, ki se kaže v 
drži postmodernega relativizma, ki pod “površinskimi” provizoričnimi iden-
titetami ne išče skupne globlje identitete. 

V javni sferi prevladujejo konfrontacijski, polarizirajoči načini komunici-
ranja, debate in ne dialogi, kar največkrat prikriva nezmožnost in nepripra-
vljenost za učinkovito sodelovanje pri reševanju nakopičenih konfliktov in 
protislovij (Yankelovich, 1999; Tannen, 1999; Hyde in Bineham, 2000). Tudi 
v zasebni sferi je ob naraščajoči individualizaciji doseganje vzajemnega 
razumevanja vedno večji izziv. 

Medosebno komuniciranje lahko podobno kot druge vrste komunicira-
nja razumemo skozi različne paradigmatske optike in ga pri tem definiramo 
kot (čisto tehnično gledano) prenos informacij od vira k prejemniku ali kot 
soustvarjanje pomenov v skupnem medosebnem prostoru. Bogatih teore-
tično-empiričnih tradicij, ki so se ukvarjale s to vrsto komuniciranja, je na 
pretek; če sledimo Craigu (1999) in Littlejohnu (2002), lahko izpostavimo, 
recimo, retorično, semiotično, fenomenološko, sistemsko, sociopsihološko, 
sociokulturno in kritično. Ob vedno večji fragmentaciji pristopov se pojav-
lja veliko klicev po sintetiziranju, fermentaciji različnih pristopov, pa tudi že 
nekaj solidnih poskusov njihovega1 integriranja. 

Cilj tega prispevka je predstaviti dialoški način komuniciranja kot norma-
tivni ideal medosebnega komuniciranja in ga ločiti od medosebnega komu-
niciranja, pri katerem sogovorniki na pozicijah moči izkoriščajo (družbena, 
institucionalna, osebna) hierarhična razmerja v svoj prid oziroma sporoče-
valci delujejo na način objektiviziranja sogovornika – ko želijo drugo osebo 
čim bolj učinkovito, spretno prepričati v svoj prav ali celo doseči, da bo 
ravnala skladno z njihovimi interesi. Tako z vidika širše kulturno-družbene 
kakor osebne ravni se bomo ukvarjali tudi z dejavniki, ki nam preprečujejo, 
da bi pogosteje komunicirali na dialoški način in ne na način manipuliranja 
ali boja argumentov oz. moči. Poglavje bomo strnili z razmislekom, kako 
(so)ustvarjati na osebni in na družbeni ravni svet, v katerem prevladujejo 
povezovalne in ne konfliktne oz. antagonistične, polarizirajoče komunika-
cije in odnosi.

1	 Med pionirji teoretičnega pluralizma in integracije na področju medosebnega komuniciranja 

naj izpostavim zlasti enega najbolj celovitih in miselno rigoroznih mislecev zadnjih desetletij Jürgena 

Habermasa.



Metka KUHAR

TEORIJA IN PRAKSA let. 52, 6/2015

1214

Naš pristop je skladen s pozivi stran od monološke perspektive, ki pro-
učuje posameznika ter njegove komunikacijske namere in strategije, k soci-
alnemu in k dialoškemu pojmovanju medosebnega komuniciranja (Baxter, 
1992; Leeds-Hurwitz, 1995). Še vedno se največji del raziskav na področju 
medosebnega komuniciranja posveča vprašanjem, kako posamezniki stra-
teško dosegajo različne cilje, npr. pridobivanje informacij o drugem in o 
odnosnem stanju, iniciiranje, ohranjanje, prekinitev odnosa, upravljanje s 
konflikti itd. Dialoška perspektiva pa se namesto tega sprašuje, kako posa-
mezniki v določenem kontekstu skupno udejanjajo komunikacijo. Fokus 
zanimanja je na interaktivnih praksah, koordiniranju pomenov, pa tudi 
na analizi družbeno-historičnega okvira, v katerem konkretna interakcija 
poteka.

Dialoško komuniciranje kot normativni ideal

Dobra iztočnica za razmislek o kakovostnem medosebnem komunicira-
nju je Habermasovo razlikovanje med strateškim in komunikativnim delo-
vanjem. Strateško delovanje se po Habermasu (1991) pojavlja zlasti v (med-
osebnem komuniciranju v) institucionalnih okvirih. Usmerjeno je k čim bolj 
neposrednemu doseganju lastnega cilja. Pri tem se akterji lahko poslužu-
jejo vplivanja na druge in manipuliranja z njimi. Analitično gledano samo 
po sebi to delovanje ni nujno negativno, saj lahko olajša koordinacijo in 
sporazumevanje, toda ponavadi je povezano z neenakimi razmerji moči in 
od njega ima korist predvsem privilegirana, močnejša stran. Komunikativno 
delovanje pa je usmerjeno k doseganju sporazuma in to nikakor ne z ego-
ističnimi kalkulacijami, prisilami, manipuliranjem, zastraševanjem, ampak z 
racionalno argumentacijo, v kateri je pomembna zgolj “avtoriteta boljšega 
argumenta” (Habermas, 1991). Pri tem je po Habermasu ključno, da govo-
rimo resnicoljubno v smislu izražanja objektivne resnice (poznavanja “zuna-
njega”/objektivnega sveta), subjektivne iskrenosti (našega “notranjega”/
subjektivnega sveta, izkušenj, namer) ter legitimno v smislu upoštevanja 
medosebnih/intersubjektivnih razmerij, ki veljajo za legitimna v določeni 
družbi (Habermas, 1979: 67). V primerjavi s komunikativnim se zdi strate-
ško delovanje Habermasu problematično, zlasti razširjanje strateškega delo-
vanja v vse sfere in socialne institucije tudi takrat, ko to ni niti funkcionalno 
niti smiselno z vidika pragmatike, kaj šele vrednot, ki nas vodijo. 

Habermas je kot normativni ideal koncipiral t. i. idealno govorno situa-
cijo, ki si prizadeva zagotoviti formalne pogoje simetrije: vsi sosporočevalci 
morajo imeti enako možnost dostopa do govornih dejanj, tj. enako pravico 
izjavljanja, spraševanja, kritiziranja, tudi izražanja namer, stališč in čustev. 
Razprava mora potekati brez vsakršnega poskusa dominacije ali manipu-
lacije, med udeleženci ne sme biti razlik v moči. Čeprav se vsaka razprava 



Metka KUHAR

TEORIJA IN PRAKSA let. 52, 6/2015

1215

ne konča z vzajemnim strinjanjem, je možnost strinjanja vselej prisotna 
(Habermas, 1991: 26). Le enakopravna vključenost vseh udeležencev, tj. 
odprtost komunikacijskega procesa, zagotavlja vzpostavitev demokratičnih 
odnosov in struktur, tako v zasebni sferi kot v širši družbi. Habermas sam 
poudarja, da je ta ideal le redko dosežen. Kljub temu se mu ta ideal ne zdi 
nemogoč tako kot njegovim kritikom (npr. Rorty, 1990; Taylor, 2003). V vsa-
kem primeru je (lahko) ta normativni model odlična podlaga za merjenje 
kakovosti komunikacije v različnih sferah (npr. indeks kakovosti diskurza – 
glej npr. v Bächtiger et al., 2009; Kihlström in Israel, 2002). Na ta način lahko 
diagnosticiramo primere dominiranja, nespoštljivosti do sogovorcev itd.

Kljub izjemno teoretski poglobljenosti pa Habermas ne upošteva v 
zadostni meri nekognitivnih, neracionalnih vidikov sebstva, ki pomembno 
krojijo naše medosebne komunikacije, npr. čustva (vsaj navidezno), nera-
cionalni motivi ipd. (več v Kuhar, 2005). Novejši akademski prispevki s 
tega področja pa prav posebej izpostavljajo pomen tovrstnih vidikov, tj. 
osebnega izkustva, emocij, zgodb, empatije v različnih diskurzih (glej npr. 
Mansbridge et al., 2010). Upoštevanje tudi teh vidikov je ključno za izpolnju-
jočo medosebno komunikacijo.

V večji meri upošteva te vidike koncept dialoga. Dialog se v različnih 
kontekstih vse pogosteje ponuja kot modelna rešitev za številne problem-
ske, zlasti za kompleksne situacije, v katerih se srečajo različni interesi – npr. 
okoljska problematika, pokojninska reforma, medverski spori itd. Koncept 
dialoga doživlja v zadnjih nekaj desetletjih preporod tudi v akademski sferi 
(filozofski, pedagoški, psihološki, komunikološki itd.). Vendar pa tega kon-
cepta ni lahko definirati, že zato, ker ima v zahodnem svetu dolgo in pestro 
tradicijo. Njegove korenine segajo vsaj do Sokrata, ki ga je Platon (1960) 
predstavil kot tipičnega pobudnika, udeleženca in voditelja dialogov, ter se 
razprostirajo prek filozofije intersubjektivnosti (Fichte, Feuerbach), feno-
menologije (Heidegger, Levinas), ameriškega pragmatizma (Mead, Dewey) 
in ruske kulturnohistorične šole (Bakhtin), hermenevtike (Gadamer) do 
sodobnejših vidnih teoretikov dialoga (nekateri so hkrati tudi praktiki 
dialoga), kot so Buber (1999), Rogers (1980), Bohm (2004), Isaacs (1999). 
Sodobnejša komunikološka dela zrcalijo dolgo genealogijo pojma ter 
pluralnost problemov in kontekstov, na katere so ga aplicirali (Baxter in 
Montgomery, 1996; Cissna in Anderson, 2002; Anderson et al., ur., 2004; 
Elinor in Gerrard, 1998; in številni drugi). Ob pojmovnih razlikah večina pri-
stopov vendarle vsebuje nekaj podobnih oz. enakih ključnih poudarkov.

Iz Sokratove zapuščine lahko rekonstruiramo nekaj ključnih vidikov dia-
loga: gre za verbalno interakcijo med najmanj dvema sporočevalcema, ki 
spodbuja razjasnjevanje idej, pri čemer je ključna odprtost za spreminjanje 
(lahko globoko zakoreninjenih) prepričanj (več v Kuhar, 2005). Pri Sokratu 
je dialog filozofska metoda iskanja resnice, kar ga postavlja ob bok sofistični 



Metka KUHAR

TEORIJA IN PRAKSA let. 52, 6/2015

1216

retoriki, pri kateri gre za prepričevanje sogovornikov v lastno resnico. Sled-
njo obsodi kot čisto laskanje, dobrikanje, ponarejanje resničnega, prilizo-
vanje. Očita ji igranje na čustva in strasti: “Niti malo se ne meni za dobro 
in resnično, pač pa nenehoma lovi in slepi človeško neumnost z varljivimi 
vabami ter zbuja vtis, da je njena vrednost neocenljiva.” (Platon, 1960: 188) 
Platon skozi Sokratov glas trdi, da se (sofistična) retorika obrača na najslabši 
del duše; na del, ki je dojemljiv za čustva, občutljiv na užitek in na laskanje.

Nujno pa je treba poudariti, da Sokrat razume resnico v smislu brezčas
nega, večnega, nespremenljivega, univerzalnega logosa – pomena, smisla, 
umnega bistva neke stvari, ki je osnova našega spoznanja in govora o tej 
stvari. Cilj dialoga je “tisto, kar je povsod raztreseno, na način zrenja prive-
sti skupaj v idejo” (Platon, 1969, v Klun, 2012: 56). V ospredju dialoga po 
Sokratu ni medčloveški odnos, temveč priti do (enotne, temeljne) resnice o 
stvari, o kateri teče dialog. Vključitev drugega človeka je v službi iskanja eno-
tnega, presežnega “logosa”. Logos se po Sokratu namreč razkriva na način 
dinamičnega dialoga (že v človekovem mišljenju samem), ne pa statičnega 
spoznavanja. Kot ugotavlja Klun (2012: 66): 

Če je “logos” en sam in če smo ga vsi ljudje deležni (ker smo umna bitja), 
potem za spoznavanje resnice ne potrebujemo pogovora s sočlovekom. 
Kadar imamo opravka z matematično nalogo, lahko sicer skozi dialog 
iščemo pomoč pri sogovorniku, toda rešitev te naloge (matematična 
resnica) lahko najde vsak sam. Če takšna matematična racionalnost 
postane merilo vsega spoznanja in odločanja, postane pogovor (dialog) 
nepotreben. … Nujnost dialoga pomeni priznanje pluralnosti – in s tem 
različnosti – umnih subjektov, ki šele skozi pravične medsebojne odnose 
lahko pridejo do konsenza oz. do skupnega “logosa” … Do tega, kar je 
razumno in na čemer bo temeljilo odločanje glede skupnega življenja, 
lahko pridemo le skozi potrpežljiv dialog, ki mora skrbeti za enako-
pravno obravnavo vseh udeležencev. 

Odnos s sočlovekom je v ospredje dialoga postavila sodobna filozofska 
misel, posebej z Emmanuelom Levinasom, ki vztraja pri medsebojnih razli-
kah – te imajo zanj pozitiven pomen:2 “Drugi kot Drugi ni samo alter ego: 
Drugi je to, kar sam nisem. To ni zaradi svojega značaja, fiziognomije ali psi-
hologije, ampak zaradi drugosti kot take.” (Levinas, 1987: 83) Pa tudi: 

2	 Nekateri avtorji (Buber, 1999; Cissna in Anderson, 2002) pa izpostavljajo “trenutke srečanja”, v 

katerih naj bi prišlo do resnično globokega zavedanja drugega in s tem do presedanja zaznave razlike 

med sabo in drugim, pri čemer pa se ohranja zavedanje unikatnosti udeležencev. Tovrstni občutki poeno-

tenosti so zanimiva tema, zaenkrat predvsem široko odprta za nadaljnje raziskovanje.



Metka KUHAR

TEORIJA IN PRAKSA let. 52, 6/2015

1217

Ko mislim, da vem, da razumem Drugega, uveljavljam svoje poznava-
nje nad drugim, zastiram drugega v svoji totaliteti. Drugi postane objekt 
mojega razumevanja, mojega sveta, moje zgodbe, Drugega reduciram 
po svojih merilih. Tukaj je v igri moj ego. Če pa se izpostavim drugemu, 
lahko poslušam, sem prisoten, presenečen; Drugi se me lahko dotakne, 
vpliva name, mi razkrije več, kot sem sam. (Levinas, 1961, v Todd, 2001: 
73)

Levinasov ključni poudarek je na (neskončni) etični odgovornosti do 
sogovornika, ki je po njegovem globlja od (že a priori omejenega) razuma. 
V vzajemni odgovornosti se lahko šele zares srečujejo individualni logosi in 
iščejo medsebojno ujamanje. 

Tudi Martin Buber (1999) je jasno izpostavil dialoškost v smislu etične 
drže do sočloveka; po njem šele dialog omogoča človečnost, pri čemer 
izpostavlja tri pomembne dejavnike dialoga: 1. zavedanje, da so drugi edin-
stvene in celovite osebe, kar spodbuja usmeritev k drugemu in oblikova-
nje predstav o njegovi realnosti; 2. pristnost, ki pa ne pomeni popolnega 
samorazkrivanja, temveč gre za to, da se dialoška partnerja ne pretvarjata; 3. 
spoštovanje drugega, dopuščanje njegove realnosti, ne pa vsiljevanje lastnih 
pogledov. Po Bubru obravnavamo zgolj pri dialogu drugega kot unikatno, 
vredno, celovito človeško bitje (odnos jaz-ti), namesto da bi ga objektivizi-
rali oz. instrumentalizirali (odnos jaz-ono). Po njegovem je pristen dialog 
mogoč med osebami, ki ne delijo temeljnih vrednotnih usmeritev ali tradi-
cij (npr. vere). Gre za to, da v dialogu pritrjujejo drugemu kot osebi, ne pa 
nujno njegovim oz. njenim prepričanjem ali stališčem.

Lahko rečemo, da dialog živi ravno iz napetosti, dialektike med usmer-
jenostjo k poenotenju na ravni vsebine in različnostjo sogovornikov. Tudi 
po Mihailu Bahtinu (1981) odkrivanje resnice ni poglavitna značilnost dia-
loga. Večinoma ne razpravljamo samo o eni ali dveh nasprotnih idejah, tem-
več moramo upoštevati in pretehtati veliko pogledov. Po Bahtinu dialoško 
komuniciranje spodbuja k zavedanju, da v večini situacij soobstaja veliko 
različnih perspektiv, in k njihovemu spoznavanju. Mnogovrstne perspek-
tive ne zahtevajo izbire ali – ali, temveč vse veljajo za potencialno pravilne. 
Cilj dialoga je aktivno, odzivno razumevanje (teme in drugega), ki pa nima 
zanesljivih specifičnih rezultatov. Dialog ne vodi niti h konsenzu niti k sin-
tezi mnenj, ampak odpira možnost številnih rezultatov. Kot tak “ogroža” 
fundamentalistične pozicije.

Hans-Georg Gadamer (1993) uporablja v tem kontekstu zanimiv izraz 
– zlitje perspektiv. Tudi on trdi, da vsak sporočevalec vnaša v dialog edin-
stveno perspektivo, svoje sebstvo, svoj horizont predpostavk, prepričanj, 
predsodkov, pričakovanj in idej – ki so pogosto predvsem “vrhovi ledene 
gore, imenovane kulturna tradicija” (str. 306). Prepričanja in predsodki 



Metka KUHAR

TEORIJA IN PRAKSA let. 52, 6/2015

1218

po njegovem ovirajo mišljenje in razumevanje, čeprav hkrati brez njih ne 
bi mogli misliti in spoznavati. Edinstven horizont drugega je tako lahko 
zrcalo, ki odseva naše predsodke, s čimer omogoča zavedanje o omejeno-
sti lastnega uvida. Dialog pomeni premikanje med lastnim horizontom in 
horizontom drugega ter zahteva ohranjanje napetosti med odprtostjo do 
lastnega sebstva in do sebstva drugih. Da bi dialoška komunikacija lahko 
stekla, se morata sogovornika distancirati od svojih prepričanj, predsodkov 
oz. jih začasno odložiti. Ko se vrneta k svojim prepričanjem in predsodkom, 
uporabita perspektivo drugega kot vzvod samorazumevanja in spreminja-
nja lastnega horizonta. Če do soočenja s sabo ne pride, ni bilo pravega dia-
loga, temveč kvečjemu vljudno poslušanje.

David Bohm, kvantni fizik, ki je dialoške principe utemeljeval tudi na 
osnovi kvantne fizike, je posebej izpostavil, da dialog zahteva suspendi-
ranje lastnih prepričanj, mnenj, emocij, impuzov in hkrati samorefleksijo, 
kako ti oblikujejo našo perspektivo, naše odzive. Dialog je razumel kot 
skupno opazovanje, kako se koherenten pomen ustvarja šele ob vključitvi 
več glasov, torej kolektivno, medtem ko individualne poglede razume kot 
fragmentirane. Tudi po Bohmu dialog privede do novega razumevanja in 
nikakor zgolj do potrjevanja ali usklajevanja starega (Bohm, 2004; Bohm et 
al., 1991). Podal je tudi splošne napotke za (po možnosti redna) skupinska 
dialoška srečanja (Bohm, 2004) in še danes se Bohmovi dialogi aplicirajo v 
različnih kontekstih (glej npr. Matoba, 2011).

Kaj pa so ključne kompetence za vodenje konkretnega dialoškega pro-
cesa? Martina in Johannes Hartkemeyer in Freeman Dhority (2006) navajajo 
naslednje:

–– zavzeti držo učenca;
–– kritično reflektirati svoje predpostavke in ocene;
–– govoriti iz srca (govoriti iskreno);
–– poslušati na način, ki sogovorniku omogoči, da deli s tabo resnico, ne da 

ostaja na površini;
–– odprto izraziti svoje motive;
–– radikalna spoštljivost do sogovornika/-ce in njegovega/njenega sveta.

Pomudimo se še ob “razumevanju”, ki je poleg odprtosti do teme dialoga 
in do drugega ključen vidik dialoga. Kako razumeti nekaj ali nekoga, kar/
ki je nekako drugačno/drugačen od nas, ima drugo perspektivo, drugačno 
optiko, različno zgodovino? Dokončno razumevanje seveda ni mogoče, 
saj odprtost vselej išče razlike. Vendar pa lahko pridemo vsaj do določene 
mere skupnega razumevanja, ki je lahko tudi skupna etična ali moralna pod-
laga za pravično družbo (Schudson, 1997). 

Burkhalter in drugi (2002) razlikujejo tri dialoške načine razumevanja. 
Minimalni dialoški odziv pomeni po tej klasifikaciji suspendirati lastno pre-
pričanje, da oseba nima prav, in nadaljevati s poslušanjem. Notranja drža 



Metka KUHAR

TEORIJA IN PRAKSA let. 52, 6/2015

1219

pri tem je aktivno prevpraševanje, perspektivo te osebe pa si lahko poma-
gamo razumeti tudi z odprtimi vprašanji, ki drugega spodbudijo, da poda 
bolj popolne argumente, ponazoritve itd. Če nam pri razumevanju pogleda 
drugega ne pomaga niti skrbna iskrena refleksija, si pomagamo z empatijo. 
Pri tem avtorica predlaga, da prestavimo pozornost od vsebine argumentov 
h konkretni osebi. To vključuje, da “v vsakem trenutku gojimo občutljivost 
do spreminjajočih se pomenov, ki se pretakajo skozi drugo osebo” (Rogers, 
1980, v Burkhalter et al., 2002: 409). To lahko odsežemo tako, da se sku-
šamo vživeti v notranji referenčni okvir druge osebe, njeno perspektivo z 
njene pozicije, pri čemer seveda ohranjamo lastno identiteto (Burkhalter et 
al., 2002). Vživljanje olajšajo zgodbe iz preteklosti, sedanjosti, iz posrednih 
virov, ki so v dialogu zelo dobrodošle. Empatična drža in praksa pa sta tudi 
stvar zavestnega kultiviranja. Kako se vživljati v občutja in potrebe drugih 
ter sebe, na ne samo teoretični, ampak tudi na praktični ravni, je dodobra 
razdelal že omenjeni Rosenberg (2003).

Burkhalter in drugi (2002) kot tretji dialoški odziv poskusa razumevanja 
– torej ko se nikakor ne moremo postaviti v pozicijo drugega – predlagajo 
tvorbo skupnega jezika ali načina razmišljanja, o katerih se skupno dogo-
vorimo. Včasih pomaga že metarazprava o kulturno, družbeno ali socialno 
pogojenih razlikah v komunikacijskih stilih. Avtorica pa izpostavlja tudi, da 
lahko vsaj v institucionalnih kontekstih že na strukturni ravni veliko nare-
dimo s tem, da ad hoc ali načrtovano uvedemo določene komunikacijske 
procedure, ki spodbujajo sosporočevalce k zavestnemu, reflektiranemu 
sodelovanju. Participativnih “tehnologij” za zastavitev komunikacije na 
vključujoč, povezovalen način nikakor ne primanjkuje (glej npr. Gastil in 
Levine, ur., 2005), prej je vprašanje pomanjkanje pripravljenosti na dialoški 
način komuniciranja pri akterjih z več moči. V naslednjem razdelku bomo 
natačneje pogledali pogoje za uresničevanje dialoga. 

Družbeni in osebni dejavniki dialoške komunikacije

Zakaj večina naše komunikacije ni dialoška? Kot prvo je nujno izposta-
viti, da širši družbeni in institucionalni vidiki že v osnovi ne zagotavljajo 
pravičnih formalnih pogojev, začenši pri možnosti enakopravne udeleženo-
sti v komunikaciji. Komunikacijska dejanja so največkrat odsev družbenih 
pozicij, kot so rasa, etnična pripadnost, spol, socialno-ekonomski položaj, 
hierarhična pozicija ipd. Povsem očitno je, kako se na vsakdanji ravni kažejo 
odnosi moči in hegemonija socialnih skupin ali dominacija posameznikov, 
npr. v obliki neodobravajočih besed, pogledov, gest, ignoriranja itd. Mnogo-
krat je komuniciranje nekaterim povsem onemogočeno ali pa je v temelju 
določeno z razmerji družbene moči. Oseba z višjim statusom ponavadi ne 
načrtuje, kako bo komunicirala, medtem ko tisti z nižjim statusom običajno 



Metka KUHAR

TEORIJA IN PRAKSA let. 52, 6/2015

1220

načrtujejo, kako bodo izvedli določena govorna dejanja, saj se bojijo nega-
tivnih posledic. 

V določenih institucionalnih kontekstih (npr. na sodišču) je že vnaprej 
točno določeno, kdaj lahko kdo spregovori in koliko časa ima besedo. V 
številnih komunikacijskih epizodah v institucionalnem kontekstu (npr. 
sestanki) pa je vnaprej določen samo del pravil. Kljub temu se ponavadi 
ve, kdo vodi razgovor, kdo sme zaključiti eno in odpreti naslednjo temo 
ipd. Dostop do besede je lahko odvisen tudi od “članstva” v zavezniški kliki 
in za ugodnejše pozicioniranje in posledično (boljši) dostop do zaželenih 
virov se mnogi ljudje z nižjim statusom oprimejo različnih vrst prilizovanja 
in podobnih strategij. 

Razlike glede vključenosti v razpravo so pogosto del “samoumevne”, 
morda celo nezavedne strategije dominirajočih ljudi, ki so izbrali tak način 
v želji po ohranjanju oz. utrjevanju svoje pozicije (in s tem, recimo, potrebe 
po varnosti). Razlogi za odrekanje pravice do udeležbe v pogovoru drugim 
so lahko povezani s strahom, da bi sami izpadli manj kompetentni. Razlogi 
lahko tičijo tudi v pomanjkanju veščin za bolj simetrično komuniciranje ali 
za nezaupanje v učinkovitost bolj enakopravnega komuniciranja. Seveda pa 
pozicija nadrejeni-podrejeni nikakor ni nujno a priori nekaj slabega oz. delo-
vanje s te pozicije ni nujno vedno obrambni mehanizem. Nesorazmernost 
odnosov (podrejenost-nadrejenost) tudi ne izključuje nujno pravice do sode-
lovanja v pogovoru, odločanju. Žal pa se hieararhični odnosi v praksi preveč-
krat razvijejo v komunikacijske prakse izključevanja in instrumentaliziranja. 

Na komuniciranje pomembno vpliva tudi stopnja intimnosti, tj. bližine in 
povezanosti, oz. distanca med osebama. V nasprotju s t. i. formalnimi odnosi, 
v katerih nastopamo v bolj ali manj določenih oz. zamejenih vlogah, pozicijah, 
se v intimnih odnosih ponavadi počutimo dovolj varni, da iskreno izražamo 
širši spekter občutij do določene vsebine, do druge osebe in medsebojnega 
odnosa. S spreminjanjem odnosov iz formalnih v neformalne in obratno 
(npr. šef in uslužbenec se spoprijateljita, prijatelja postaneta partnerja, part-
nerja postaneta nekdanja partnerja) se ponavadi znatno spreminja tudi način 
medsebojnega komuniciranja. Francisco (1999) v tem smislu razlikuje pet 
stopenj medosebnega komuniciranja, za katere trdi, da so kulturno univer-
zalne. V medosebnih stikih so po njegovem najpogosteje prisotne prve tri 
stopnje, neredko pa niti intimni odnosi ne obsegajo najbolj poglobljene 
komunikacijske zadnje stopnje – šele peta stopnja implicira dialoško narav-
nanost. V nadaljevanju si bomo ogledali vsako stopnjo posebej, pri čemer 
definicij stopenj in (izrazito šolske) primere povzemam neposredno avtorju. 

Prvo stopnjo Francisco poimenuje ritualna. To je osnovna stopnja, na 
kateri prepoznavamo eden drugega na ravni pozdrava in “small talka” (sode-
lavec, denimo, reče sodelavcu: “Dobro jutro, kako si?” In drugi mu odvrne: 
“V redu, hvala.”). Ta stopnja je lahko izhodišče za poglabljanje odnosa. Na 



Metka KUHAR

TEORIJA IN PRAKSA let. 52, 6/2015

1221

drugi stopnji gre za razširjen ritual, v katerem se pogovor nadaljuje, ven-
dar ostaja na površinski ravni (na primer, omenjenemu ritualu sledi še 
nekaj izmenjanih stavkov: “Vse kaže, da bomo imeli lepo vreme. Škoda, da 
moramo cel dan preživeti v pisarni.” In druga oseba odvrne: “Res je. Kljub 
temu ti želim lep dan.”). Prva in druga stopnja se lahko izmenjujeta; obe pa 
sta varni v smislu, da s tako komunikacijo ne moremo prizadeti druge osebe 
oz. tvegati napačnega razumevanja, hkrati pa služita kot osnova za izgrajeva-
nje zaupanja in varnosti.

Razen s tujci ali ljudmi, ki jih srečujemo zgolj v določeni vlogi, se veči-
noma pogovarjamo na tretji stopnji. Na tej stopnji podajamo in prejemamo 
informacije, ne zgolj take, ki so povezane s konkretnim (skupnim) opravi-
lom, ampak izmenjujemo tudi (osnovne) informacije o sebi na netvegani 
ravni, recimo, o svojih hobijih, otrocih ipd. Pomembno je, da se s te ravni 
lahko hitro vrnemo na prvo ali drugo stopnjo, npr. če ob tem, ko delimo 
(pre)več osebnih informacij, občutimo nelagodje.

Četrta stopnja po Franciscu pa je že povezana z določeno stopnjo tvega-
nja, saj z drugo osebo delimo lastne občutke. Sodelavec na ritualno vpraša-
nje o počutju, denimo, odgovori takole: “Po pravici povedano se ne počutim 
najbolje.” Prva oseba ga vpraša: “Kaj pa je?” In druga odgovori: “Še vedno mi 
je prav slabo ob misli na včerajšnji sestanek. Zdi se mi, da so me povsem 
zatrli. Ne vem, kako ravnati naprej.” Pri tem lahko prva oseba poglobi stik 
ali pa (iz različnih razlogov, npr. zaradi pomanjkanja zaupanja) ne sprejme 
“povabila” k bolj poglobljenemu odnosu in npr. odvrne: “Ne skrbi, danes je 
povsem nov dan. Boš videl, da bo bolje.” To seveda ne pomeni, da je vsako 
“jamranje” med sodelavci povabilo k poglobitvi odnosa, lahko je tudi to le 
način ritualne komunikacije.

Na peti stopnji poslušamo tudi “težka” sporočila in pri tem ne posta-
nemo defenzivni, sprejemamo in podajamo iskrene povratne informacije, 
reflektiramo občutke in potrebe druge osebe, izrazimo empatijo, reflekti-
ramo sporočilo, da pomagamo drugi osebi do večje jasnosti ipd. – skratka 
gre za zaupljivo in iskreno komuniciranje. Če nadaljujemo z razvijanjem 
primera, bi sodelavec kolegu, ki se je potožil, lahko, recimo, dejal: “Me spra-
šuješ za nasvet?” In slednji odgovori: “Verjetno te res, čeprav moram sam 
še malce premisliti vse skupaj. Vseeno hvala za podporo.” In prva oseba 
lahko doda: “Cenim, da si se mi zaupal. Vedi, da sem te pripravljen poslušati, 
če me boš potreboval. Lahko greva kdaj tudi na kosilo.” (Francisco, 1999) 
Gotovo lahko dodamo, da na tej stopnji ni nujno, da oseba izrazi potrebo 
po pomoči, ampak ga partner že a priori brezpogojno podpira.

Francisco (1999) poudarja, da šele raven štiri in pet pomenita odnose, 
ki so zares zadovoljujoči ter imajo potencial za rast in razvoj, in sicer tako 
v intimnih odnosih kakor na širši, npr. na organizacijski ravni. Šele taki 
odnosi dajejo njihovim tvorcem občutek pripadnosti, videnosti, slišanosti, 



Metka KUHAR

TEORIJA IN PRAKSA let. 52, 6/2015

1222

spoštovanosti, smisla. Avtor tudi opozarja, da gre na peti stopnji za zahtev-
nejšo in tudi napornejšo obliko medosebne komunikacije, ki (poleg ideal-
nih organizacijskih pogojev) ponavadi zahteva zavestno krepitev zmoglji-
vosti na osebni ravni. Pri Franciscovi tipologiji je torej prehod na peti nivo 
komuniciranja, ki ga zaznamuje resnično zanimanje za sočloveka, pa tudi 
vživljanje vanj in podpornost ter iskrenost pri samoizražanju, stvar oseb-
nih zmožnosti, pripravljenosti ponuditi oporo ne glede na organizacijske 
pogoje, pa tudi stvar (bolj ali manj) zavestne izbire. Večina avtorjev spre-
gleda ravno to, da je krepitev osebnih zmožnosti za empatičen, sočuten stik 
z drugim (pa tudi s samim sabo) – četudi obstaja sistemska podpora – zahte-
ven in dolgotrajen, pravzaprav vseživljenjski proces.

Zelo pomemben dejavnik notranje dialoške usmerjenosti je tudi (druž-
beno-kulturno in hkrati individualno pogojen) pogled na svet. V tem oziru 
velja izpostaviti Pearceovo klasifikacijo štirih stopenj komuniciranja: mono-
kulturno, etnocentrično, modernistično in kozmopolitsko3 (Pearce, 1989). 
Po Pearceu se ti načini komuniciranja razlikujejo glede na to, po kakšnih 
interpretativnih in evalvacijskih kriterijih se ocenjuje “druge” ter kako se 
pristopa k medsebojnim razlikam. V zahodnem svetu imajo relativno redki 
monokulturni sporočevalci težave že pri prepoznavanju razlik. Druge pre-
poznavajo kot “domorodce”. Ker naj bi jim bili vsi podobni, vidijo v nera-
zumevanju pomanjkanje “zdravega razuma” ali usposobljenosti (seveda 
pri drugih). Etnocentrični sporočevalci vidijo razlike vselej kot razhajanja, 
kot konflikte med prav in narobe, ljudi razločujejo na “nas” in “njih”, raz-
mišljajo v kategorijah “ali-ali”. Druge zato dojemajo dihotomno zgolj kot 
zaveznike ali nasprotnike. Razlike so že znamenje za alarm. Nesoglasje jim 
vzbuja strah, spodbuja jih k tekmovanju za zmago, k obrambi lastne pozi-
cije, k ukinitvi razlike. Modernistični sporočevalci prepoznavajo vrednost 
“vseh odtenkov” sive, pravzaprav vseh barv, razlik in se nanje odzivajo celo 
z navdušenjem, posebej če (oz. dokler) se jim zdi, da jim razlika predstavlja 
obogatitev, nekaj novega. Razlik ne enačijo z nesporazumom. Na nespora-
zume gledajo kot na probleme, ki jih je treba razrešiti oz. kot na izzive, pri 
katerih je treba najti sintezo med nasprotujočimi pogledi.

Četrti tip, kozmopolitski sporočevalci, pa prepoznavajo druge kot raz-
lične in podobne hkrati. Drugi so zanje različni v smislu, da imajo svoje 

3	 Podobne stopnje so postulirali Kohlberg (1981) za moški moralni razvoj, Gilliganova (1982) za 

ženskega in Habermas (1979) za pogled na svet, pri čemer vsaka naslednja zaobjema in nadgrajuje pred-

hodno. Kohlbergov model se razvija iz predkonvencionalnega (1. poslušnost iz strahu pred kaznovanjem, 

2. naivni egoizem) v konvencionalnega (3. iskanje odobravanja pri drugih, 4. zakon in red) do postkon-

vencionalnega (5. individualne pravice in socialni sporazum, 6. univerzalna etika) (Kohlberg, 1984: 44). 

Po Gilliganovi (1982) se ženska moralnost podobno razvija od predkonvencionalne (sebične) prek kon-

vencionalne (skrb) do postkonvencionalne (univerzalna skrb). Po Habermasu se pogledi na svet razvijajo 

od ego- (nase usmerjenega) do etnocentričnega (usmerjenega na skupino) do svetovno centričnega (glo-

balno usmerjenega) (Habermas, 1979: 99–100).



Metka KUHAR

TEORIJA IN PRAKSA let. 52, 6/2015

1223

lastne poglede, podobni pa v smislu, da menijo, da drugim njihovi pogledi 
služijo v podobne namene. V nesoglasjih vidijo priložnost za učenje različ-
nih načinov konstrukcije resničnosti in jih obravnavajo pozitivno, dokler 
nesoglasja ne onemogočajo vsakršnega usklajevanja. V primeru težavnih 
nesoglasij skušajo raziskati ozadje različnih pogledov in ugotoviti, kateri 
pogled bi bil ustreznejši v dani situaciji oz. kak (tretji) način skupnega delo-
vanja bi se lahko zdel vsem vpletenim sprejemljiv. Kozmopolitski tip torej 
komunikacijo pojmuje/udejanja kot kontinuiran proces (re)konstruiranja 
socialnih svetov skozi medosebno interakcijo, kot nenehen tok medseboj-
nega usklajevanja. In tak način komuniciranja je teoretično in tudi aplika-
tivno še najbolje opredeljen v konceptu dialoga.

Dojemanje/udejanjanje komunikacije kot nenehnega, odprtega procesa 
usklajevanja med akterji, ki se izogiba fiksiranju (in ne kot izmenjave infor-
macij o objektivnih dejstvih oz. končnega procesa z določenim ciljem), je 
velik podvig, saj gre za izstop iz sebe, iz znanega sveta, v svet, ki je skrivno-
sten in neznan (Jeriček in Kordeš, 2001). To je mogoče samo, če kot skrivno-
stne in nenehno spreminjajoče se dojemamo tudi sami sebe (prav tam). Po 
Jeričkovi in Kordešu komuniciranje na način t. i. spiralnega približevanja ni 
stvar družbeno-kulturno pogojenih vrednotnih orientacij ali pozicij, temveč 
gre za “odločitev za pogled zunaj meja in iz stanja odprtosti, ko prisluškuješ 
sebi in drugemu ter si sprejemljiv in dojemljiv za neznano in novo, ki se 
lahko zgodi, ali pa tudi ne” (str. 283).

In kaj (lahko) olajša premagati strah, negotovost, tesnobo, ko naletiš na 
nekoga, ki ima radikalno drugačne poglede? Kaj pomaga doseči nenave-
zanost na prejšnje predstave o drugem in pripravljenost zavreči obstoječe 
predstave ter biti odprt in pripravljen na spremembe in novosti?

Razvojna psihologija nam dandanes ponuja trdne dokaze, kako (zaznana) 
odsotnost ali primanljkljaj prisotnosti, sprejemanja, ljubeče podpore primar-
nih skrbnikov v obdobju porajanja samoidentitete ali invazivnost skrbnikov 
vodi do oblikovanja različnih (obrambnih) strategij, preživetvenih stilov 
(npr. Heller in LaPierre, 2012; Siegel, 2012), ki se – če ostajajo neozaveščeni, 
netransformirani – odražajo v medosebni komunikaciji. Tako se npr. neka 
oseba v konfliktnih komunikacijah vede, kot da ima (vselej) prav, in reagira 
obrambno-napadalno, druga oseba pa se pri tem avtomatsko počuti krivo 
in se (prestrašeno) umika. Tovrstne dinamike, pa tudi njihovo ozadje, so 
izjemno pestri in v tem tekstu se ob njih ne moremo podrobno zaustavljati.

Vsekakor pa so vsi ti omenjeni dejavniki vsaj del odgovora na vpra-
šanje, ki ga je odlično artikuliral Marshall Rosenberg4 (2003), tvorec 

4	 Model nenasilne komunikacije po Rosenbergu (2003) je eden redkih pristopov, ki ne samo na teo-

retični, temveč tudi na praktični ravni postulira komunikacijski stik skozi vživljanje v lastne in sogovorni-

kove občutke in potrebe ter pristno samoizražanje. V ta namen se razvilo veliko vadbenih tehnik.



Metka KUHAR

TEORIJA IN PRAKSA let. 52, 6/2015

1224

(humanistično-psihološkega) modela nenasilne komunikacije. Ob tem, ko 
je že kot otrok v turbulentni soseski Detroita dnevno opazoval nasilje in 
pozneje sodeloval pri reševanju izraelsko-palestinskega ter drugih medna-
rodnih sporov, je zastavil pomenljivo vprašanje:

Ker verjamem, da je v naši naravi, da dajemo in prejemamo sočutno, 
sem večino življenja preobremenjen z dvema vprašanjema: Kaj se 
zgodi, da se prekine povezava z našo sočutno naravo ter se vedemo 
nasilno in izkoriščevalsko? In obratno, kaj omogoča nekaterim ljudem, 
da ostajajo povezani s svojo sočutno naravo tudi v najbolj težavnih oko-
liščinah? (str. 1)

Sodobne študije, zlasti z nevroznanstvnega področja, dajejo vse bolj 
izdatno podporo tezi o inherentni empatičnosti oz. sočutnosti človeka 
v nasprotju z ideologijo inherentno tekmovalnega bojeviteža (glej npr. 
Keltner et al., 2010; Rifkin, 2009). Kaj pa je zares empatija? Lahko bi jo poi-
menovali tudi sočutenje in pomeni vživljanje v drugo osebo (ali tudi sebe, 
pri čemer govorimo o samoempatiji), zaznavanje njenega duševnega stanja, 
prepoznavanje njenih čustev in občutenje tega, kar ta oseba čuti. Obstaja 
tudi kar nekaj dokazov, da je empatično vživljanje (tudi) biološki pojav. 
Zrcalni nevroni kot eden izmed posrednikov komunikacije na telesni ravni 
nam omogočajo, da dobesedno delimo duševno stanje osebe, s katero se 
uglašamo; del vzorca nevronskega aktiviranja v naših možganih namreč 
posnema vzorec nevronskega aktiviranja v možganih druge osebe in to 
nam sproža podobno doživljanje (Iacoboni, 2009). Raziskave kažejo tudi, 
da ko druga oseba doživlja stisko, se v nas avtomatično sproži pripravlje-
nost na pomoč, želja po olajšanju stiske, tj. sočutje, saj tako tudi sami (pri) 
sebi zmanjšamo trpljenje.

Kljub temu pa se ljudje precej razlikujemo po sposobnosti vživljanja v 
doživljanje drugih oseb (in tudi v zaznavi lastnih občutkov): poleg tega smo 
kot posamezniki v različnih interakcijah in odnosih različno empatični in 
sočutni. Jasno je, in tudi raziskave kažejo, da bolj empatično resoniramo 
in prej pomagamo tistim, ki so nam podobni, svojim bližnjim, ljudem, s 
katerimi smo v neposrednim stiku, pa tudi v situacijah, ko smo drugi osebi 
sposobni in pripravljeni ponuditi polno pozornost. Našo zmožnost empa-
tije in sočutje zelo zmanjšajo predsodki do drugih, konflikt interesov itd. 
(Iacoboni, 2009; Rifkin, 2009).

Rosenberg (2003) vidi v ozadju vsakega neempatičnega, nesočutnega 
komunikacijskega dejanja, sploh pa v komunikacijskih oblikah, kot so kriti-
ziranje, (ob)sodbe, diagnosticiranje drugih, žaljivke itd. ter nasilje nasploh, 
“tragični izraz nezadovoljenih potreb” (str. 16), pri čemer postulira potrebe 
po Mayu in drugih humanističnih avtorjih v smislu univerzalnih človeških 



Metka KUHAR

TEORIJA IN PRAKSA let. 52, 6/2015

1225

potreb. Kar nam pomaga v smeri večje empatičnosti, odprtosti in s tem tudi 
dialoške drže, je, kot prvo, zavestno uglaševanje z občutki in potrebami 
sogovornikov in sebe. Ko se čutimo vzajemno slišani, razumljeni na ravni 
naših (in hkrati univerzalnih človeških) potreb, se vzpostavi stik, ki olajša 
iskanje strategij, sprejemljivih za vse udeležence komunikacije.

Dodatna komplikacija pa je, da je občutek nezadovoljenosti potreb lahko 
odraz naših “sinaptičnih senc”, tj. spominskih sledi preteklih (travmatičnih) 
izkušenj iz primarne socializacije (Siegel, 2012). Med zasebno in javno sfero 
obstaja v tem pogledu nedvomna povezava. Obrazložitev bi terjala poglob
ljeno razpravo, na tem mestu naj omenimo samo, da so že predstavniki 
frankfurtske šole vzroke oblikovanja “avtoritarne osebnosti” iskali v družin-
ski socializaciji (Adorno et al., 1950; Horkheimer, 1976; Fromm, 2013), med 
sodobniki pa, recimo, Giddens (2000) lepo opozori, kako se udejanjanje 
enakopravnosti, vzajemnosti, pravičnosti – pri čemer izpostavi dialog kot 
komunikacijsko obliko udejanjanja teh vrlin – preliva iz intimnih odnosov 
v javno sfero.

Sklep

Medosebno komuniciranje ni zgolj ena najpogostejših človeških dejav-
nosti, temveč tudi ena najpomembnejših. Od medosebne komunikacijske 
kompetentnosti so zelo odvisni poklicni uspeh, zadovoljstvo v medosebnih 
odnosih, občutek osebne izpolnjenosti, psihološko dobro počutje in celo 
fizično zdravje. V poznomoderni družbi je medosebno komuniciranje vse 
bolj kompleksno, saj moramo obvladovati vse več intimnih in javnih dis-
kurzov ter relacijskih tehnologij. Komunikologija se je v preteklosti, pa tudi 
danes, ukvarjala pretežno z identificiranjem, proučevanjem in poučevanjem 
instrumentalnega, strateškega vidika medosebnega komuniciranja, torej 
kako prepričati sogovornika v resnico, ki jo sami zagovarjamo, ga “poraziti” 
s svojo “resnico”, oz. kako komunikacijsko vplivati na druge oz. upravljati 
z njimi za dosego lastnih ciljev. Že od grških sofistov in Sokratove kritike 
njihovih temeljnih stališč pa je vprašanje komunikacijskih veščin tudi etično 
vprašanje.

V različnih obdobjih so številni avtorji poskušali postulirati komunikacij-
sko držo, ki bi omogočila empatično-sočutne, spoštljive, pravične, solidarne 
odnose. Ne glede na različne poudarke, ki jih zasledimo, velja neposreden 
dialog oz. dialoška (notranja) drža nasploh kot temelj etičnih, človečnih 
odnosov. Še več, kot pravi Bahtin (1984: 293):

Edina primerna oblika verbalnega izražanja avtentičnega človeškega 
življenja je odprti dialog. Življenje je po svoji naravi dialoško. Živeti 
pomeni participirati v dialogu: postavljati vprašanja, biti obziren, se 



Metka KUHAR

TEORIJA IN PRAKSA let. 52, 6/2015

1226

odzivati, strinjati itd. Oseba sodeluje v dialogu celo življenje: z očmi, 
usti, rokami, dušo, duhom, s celim telesom in dejanji.

Bahtinovo pojmovanje ni omejeno na kognitivno, formalno, racionali-
stično komunikativno delovanje, ne zanemarja afektivnosti in ekspresiv-
nosti sebstva. Dialog namreč ne predpostavlja, da gre samo za srečanje na 
razumski ravni, brez teles, čustev ali neintelektualnih interesov. Tudi neko-
gnitivni vidiki človeške interakcije so izjemno pomembni. Če jih zanema-
rimo, podamo izkrivljeno sliko. Kognitivni interes ni edini interes, ki nas pri-
vabi v dialoško srečanje ali ki nas zadržuje v dialogu, če ta postane težaven. 
Izjemno pomemben je čustveni vidik, torej zaupanje, spoštovanje, skrb, 
naklonjenost, upanje itd., ki jih občutimo do sogovornikov, skupine ali tudi 
v povezavi s samo tematiko oz. ciljem komunikacijskega srečanja. 

Dialog pomeni, da v komunikacijsko situacijo vstopamo (vsi udeleženi!) 
odprti za spremembo svoje pozicije, pripravljeni resnično razumeti dru-
gega (kar vključuje empatičnost kot nujno predpostavko dialoškosti) in 
soustvarjati pomene. Pri tem nenehno prevprašujemo, reflektiramo, kakšne 
podobe o drugih in svetu smo si oblikovali, kako vstopamo v odnos z drugo 
osebo. Vprašamo se: ali resnično poslušam, sem se ujela v lastne sodbe in 
predsodke o drugi osebi, se do nje vedem nespoštljivo? V idealnem dialogu 
nastane polno vzajemno priznavanje, kar omogoča tudi izražanje osebnih 
želja, interesov in razlik. Razlike za dialoško naravnanega človeka niso gro-
žnja, temveč predstavljajo predvsem možnost za osebno obogatitev. Karl 
Popper je v enem svojih glavnih del Odprta družba in njeni sovražniki celo 
predlagal ponovno gradnjo babilonskega stolpa:

Pogosto slišimo, da je razprava možna samo med ljudmi, ki imajo sku-
pen jezik in sprejemajo skupne osnovne predpostavke. Sam menim, da 
je takšno stališče napačno. Vse, kar je potrebno, je pripravljenost učiti 
se od sogovornikov, sem pa sodi tudi iskrena želja razumeti, kaj želijo 
povedati. Če smo pripravljeni učiti se od drugih, bo razprava toliko bolj 
plodna, kolikor bolj se razlikujejo naša ozadja. Vrednost razprave je v 
veliki meri odvisna od različnosti pogledov. Če ne bi bilo babilonskega 
stolpa, bi ga morali izumiti. (Popper, 1962: 158)

V realnosti so prave dialoške situacije zelo redke, že zato, ker ima večina 
institucij (tudi v zasebni sferi) že (bolj ali manj) utrjene strukture in predvi-
dene pozicije, ki se žal prevečkrat izkažejo prvenstvemo za, recimo, temu 
“patološko zadovoljevanje lastnih potreb”, pa tudi vzpostavljene interakcij-
ske norme in medosebno klimo. Pozicijam pa so inherentna neravnotežja 
v moči. Ljudje na dominantnih pozicijah uživajo moč in z njo povezane 
privilegije. Sami po sebi večinoma nimajo želje niti interesa niti motivacije, 



Metka KUHAR

TEORIJA IN PRAKSA let. 52, 6/2015

1227

da bi vstopili v dialog s tistimi, ki imajo nižji status. Dialog bi bil mogoč 
samo v primeru, če bi tisti na relativno privilegiranih pozicijah prevzeli 
odgovornost za zmanjševanje nesimetrij. S tem bi seveda lahko ogrozili 
svojo materialno dobrobit ali samopodobo. Pri tem nikakor ne želim avto-
matsko črniti hiearhičnih odnosov kot takih ali strateške komunikacijske 
drže in prakse, posebej zato, ker v sodobnosti zasledimo še in še konkret-
nih prizadevanj, ne zgolj teoretizacij demokratičnega vodenja, npr. vode-
nja kot gostiteljstva dialoških razmerij. Težko pa si je zamisliti, kako bi se v 
širšem obsegu lahko sprožile takšne spremembe. Dialog je namreč pogo-
sto sprejet šele v situacijah, ko ključni nosilci moči priznajo, da so v zagati, 
da nimajo pojma, kako naprej (če ne nastopi teror nedialoga). Kakorkoli, 
nujno je razmišljati v smeri, kako si v pozicijah z manj moči prizadevati, da 
je naš glas slišan. 

Vsekakor dialog ni preprost recept, temveč zelo zahtevna naloga, polna 
napetosti, s katerimi se moramo soočati. Vendar pa nam šele dialog omo-
goča (so)ustvarjanje novih, kreativnih in reflektiranih načinov razumevanja 
sebe, drugih, socialnega, simboličnega in materialnega sveta, nas opolno-
moča, inspirira, bogati. Tudi zares se učlovečimo šele skozi dialog z dru-
gimi in tukaj so iz primarne družine nekateri bolje nekateri slabše dialoško 
podprti, kar nedvomno vpliva na našo sposobnost dialoškosti v nadaljnjem 
življenju. Vendar pa da bi dialog lahko stekel, niso dovolj “samo” uglašeno 
in ljubeče starševanje, želja ali upanje, načelna odprtost družbenih institucij, 
temveč zavestna odločitev in nenehen trud za kultiviranje dialoške naravna-
nosti ter hkrati ustvarjanje pogojev, ki dialog spodbujajo ali vsaj dopuščajo, 
tudi med ljudmi iz zelo različnih družbeno-kulturnih okolij in z radikalno 
različnimi perspektivami. Pri tem ne gre za abstraktni altruizem, temveč za 
zavestno poudarjanje vzajemne odvisnosti, ki je osnovni pogoj za razvoj 
človečnosti. Zmožnost in pripravljenost za dialog je lakmusov test razvoja 
družbe, odnosov in nenazadnje psihičnega zdravja. Kultiviranje dialoške 
kompetentnosti je glavni izziv za vsakodnevno življenje ljudi in delovanje v 
politični, gospodarski in kulturni sferi.

LITERATURA
Adorno, Theodor, Else Frenkel-Brunswik, Daniel Levinson in Nevitt Sanford 

(1950): The authoritarian personality. New York: Harper & Row. 
Anderson, Rob, Kenneth N. Cissna in Leslie A. Baxter (ur.) (2004): Dialogue: Theo-

rizing difference in communication studies. Thousand Oaks idr.: Sage.
Bächtiger, Andre, Susumu Shikano, Seraina Pedrini in Mirjam Ryser (2009): Meas-

uring deliberation 2.0: Standards, discourse types, and sequenzialization. Dost-
opno prek: http://ash.harvard.edu/extension/ash/docs/baechtiger.pdf (30. 4. 
2012).

Bahtin, M. Mihail (1981): The dialogic imagination: Four essays. Austin: University 
of Texas Press. 



Metka KUHAR

TEORIJA IN PRAKSA let. 52, 6/2015

1228

Bahtin, M. Mihail (1984): Problems of Dostoevsky’s poetics. Minneapolis: Univer-
sity of Minnesota Press. 

Baxter, A. Leslie (1992): Interpersonal communication as dialogue: A Response to 
the »Social Approaches« Forum. Communication theory, II (4): 330–337.

Baxter, A. Leslie in Barbara M. Montgomery (1996): Relating: Dialogues and Dialec-
tics. New York: The Guilford Press.

Bohm, David (2004): On dialogue. London, New York: Routledge. 
Bohm, David, Don Factor in Peter Garrett (1991): Dialogue: A proposal. Dostopno 

prek: http://www.david-bohm.net/dialogue/dialogue_proposal.html (13. 7. 2014). 
Buber, Martin (1999): Dialoški princip. Ljubljana: Društvo 2000. 
Burkhalter, Stephanie, John Gastil in Todd Kelshaw (2002): A conceptual defini-

tion and theoretical model of public deliberation in small face-to-face groups. 
Communication Theory, 12: 398–422.

Cissna, Kenneth N. in Rob Anderson (2002): Moments of meeting. Buber, Rogers, 
and the potential for public dialogue. Albany: State University of New York. 

Craig, Robert (1999): Communication theory as a field. Communication theory, IX 
(2): 119–161. 

Elinor, Glenna in Linda Gerrard (1998): Dialogue: Rediscover the transforming 
power of conversation. New York: Wiley.

Francisco, Richard P. (1999): Five levels of interpersonal communication: A model 
that works across cultures. V: A. L. Cooke et al. (ur.): Reading book for human 
relations training: 31–39. Alexandria, VA: NTL Institute for applied behaviour 
science. 

Fromm, Erich (2013): Anatomija človeške uničevalnosti. Ljubljana: Mladinska 
knjiga.

Gadamer, Hans-Georg (1993): Truth and Method. London: Sheed & Ward. 
Gastil, John in Peter Levine (ur.) (2005): The deliberative democracy handbook: 

Strategies for effective civic engagement in the 21st century. San Francisco: Jos-
sey-Bass.

Giddens, Anthony (2000): Preobrazba intimnosti. Ljubljana: *Cf.
Gilligan, Carol (1982): In a different voice. Harvard: Harvard University Press.
Habermas, Jürgen (1979): Communication and the Evolution of Society. Boston, 

MA: Beacon. Press.
Habermas, Jürgen (1991): The Theory of Communicative Action. Volume One: 

Reason and Rationalization of Society. Cambridge: Polity Press.
Hartkemeyer, Martina, Johannes Hartkemeyer in Freeman Dhority (2006): Mitein-

ander Denken: Das Geheimnis des Dialogs. Stuttgart: Klett-Cotta. 
Heller, Lawrence in Aline LaPierre (2012): Healing developmental trauma: How 

early trauma affects self-regulation, self-image, and the capacity for relation-
ship. Berkeley: North Atlantic Books. 

Horkheimer, Max (1976): Avtoriteta in družina. Razprave – Problemi, XIV (163–
168): 1–29. 

Hyde, Bruce, Jeffery L. Bineham (2000): From debate to dialogue: Toward a peda-
gogy of nonpolarized public discourse. Southern Communication Journal, 65: 
208–23.



Metka KUHAR

TEORIJA IN PRAKSA let. 52, 6/2015

1229

Iacoboni, Marco (2009): Mirroring people: The new science of empathy and how 
we connect with others. New York, Los Angeles: Picador.

Inglehart, Ronald (1997): Modernization and postmodernization: Cultural, eco-
nomic, and political change in 43 societies. Princeton: Princeton University 
Press.

Isaacs, William (1999): Dialogue and the art of thinking together. New York: Dou-
bleday.

Keltner, Douglas, Jeremy Adam Smith in Jason Marsh (ur.) (2010): The compas-
sionate instinct: The science of human goodness. New York: W. W. Norton & 
Company.

Kihlström, Anita in Joachim Israel (2002): Communicative and strategic action. 
An examination of fundamental issues in the theory of communicative action. 
International Journal of Social Welfare, 11 (3): 210–218. 

Klun, Branko (2012): Dialog med iskanjem enostnosti in spoštovanjem razlike: 
Odmevi zahodne miselne dediščine. V: J. Juhant in V. Strahovnik (ur.): Izhodišča 
dialoga v sodobnem svetu: 53–112. Ljubljana: Teološka fakulteta. 

Kohlberg, Lawrence (1981): The philosophy of moral development: Moral stages 
and the idea of justice. New York: Harper & Row.

Kordeš, Urban in Helena Jeriček (2001): Komunikacija kot spiralno približevanje. 
Socialno delo, 40 (5): 275–287.

Kuhar, Metka (2005): Teorije medosebnega komuniciranja, komunikativna kom-
petentnost in analiza sebstva. Doktorska disertacija. Ljubljana: Fakulteta za 
družbene vede. 

Leeds-Hurwitz, Wendy, ur. (1995): Social approaches to communication. New 
York: Guilford Press.

Levinas, Emmanuel (1987): Time and Other and additional Essays. Pittsburg: 
Duquesne University Press.

Littlejohn, Stephen W. (2002): Theories of Human Communication. Belmont, Cali-
fornia: Wadsworth.

Mansbridge, Jane et al. (2010): The place of self-interest and the role of power in 
deliberative democracy. Journal of Political Philosophy, XVIII (1): 64–100. 

Matoba, Kazuma (2011): Transformative dialogue for third-culture building. 
Opladen: Budrich UniPress.

Pearce, W. Barnett (1989): Communication and the human condition. Carbondale: 
Southern Illinois University Press.

Platon (1960): Simposion in Gorgias. Ljubljana: Slovenska matica.
Popper, Karl (1962): The open society and its enemies. London: Routledge.
Rifkin, Jeremy (2009): The Empathic Civilization. New York: Tarcher/Penguin.
Rogers, Carl (1980): A way of being. Boston: Houghton Mifflin.
Rorty, Richard (1990): Filozofija i ogledalo prirode. Sarajevo: Veselin Masleša.
Rosenberg, Marshall (2003): Non-violent communication: A language of life. Pud-

dleDancer Press. 
Schudson, Michael (1997): Why conversation is not the soul of democracy. Critical 

Studies in Mass Communication, 14: 297–309.



Metka KUHAR

TEORIJA IN PRAKSA let. 52, 6/2015

1230

Siegel, Daniel (2012): The developing mind: How relationships and the brain inter-
act to shape who we are. New York: Guilford Press.

Tannen, Deborah (1999): The argument culture: Changing the way we argue. 
London: Virago Press.

Taylor, Charles (2003): Sources of the self: The making of the modern identity. 
Cambridge, MA: Harvard University Press.

Todd, Sharon (2001): On not knowing the Other, or learning from Levinas. V: S. 
Rice et al. (ur.): Philosophy of Education: 67-74. Urbana: Philosophy of Edu-
cation Society. Dostopno prek: www.ed.uiuc.edu/EPS/PES-Yearbook/2001/
todd%2001.pdf (13. 7. 2014).

Yankelovich, Daniel (1999): The magic of dialogue: Transforming conflict into 
cooperation. New York: Simon & Schuster.



TEORIJA IN PRAKSA let. 52, 6/2015

1249

UDC: 316.472.4:316.613.42

Metka KUHAR: DIALOGICAL DIMENSIONS OF INTERPERSONAL 
COMMUNICATION IN A SOCIAL CONTEXT
Teorija in praksa, Ljubljana 2015, Vol. LII, No. 6, pg. 1212–1230

The paper conceptualises interpersonal communication as a coopera-
tive dialogue, unlike the conflict and instrumental conceptions of commu-
nication. The dialogic maxims are the following: active and equal partici-
pation of all communicators, mutual respect and responsibility, frank and 
open communication, openness to changing one’s own views, co-creation 
of meaning. Dialogue is not only a way of interpersonal communication, 
but is primarily an inner orientation or epistemological position for which 
it is necessary to make a conscious decision, and it demands development. 
Instead of competition, conformity, dishonesty, (covert or overt) antago-
nism, mistrust, dialogue brings cooperation, solidarity, trust, mutual respon-
sibility, and care. As such, dialogue is a normative ideal which is relatively 
rarely realised in practice. In this article, we investigate factors in a social 
context that impede its implementation. These are on one hand institution-
ally assigned or acquired positions, which often imply asymmetry in the dis-
tribution of communications options (actually the currently predominant 
institutional frameworks and communication practices within them) while, 
on the other hand, we mention the personal (psychological) factors that 
hamper the dialogical stance.

Keywords: interpersonal communication, dialogue, strategic-instrumen-
tal communication, empathy


