
UANJE
M Bk ■ JI HJT M REVOLUCIJE NE LE SPREMINJAJO SVET,

■ A IM K V Mm TEMVEČ GA TUDI UNIČUJEJO

KINEMATOGRAFIJA
Nekega toplega avgustovskega dne 
1978. - v zadnjem letu vladavine 
šaha Mohammada Reze Pahlavija - 
so v kino Rex v Abadanu, centru ene 
največjih naftnih rafinerij sveta, vsto­
pili trije moški. Vsak je imel vrečo, v 
kateri je bilo visoko oktansko gorivo, 
in vžigalice. Ko so kupili vstopnice, 
so se razkropili med občinstvo, da bi 
gledali film ,Masud Kimiaija,' film o 
nekem prestopniku, ki hoče izigrati 
oblast. Med projekcijo so zapustili 
svoja mesta, nastavili gorivo na vse 
W izhode in prižgali. Dva sta / zapu­
stili dvorano, tretji pa ni utegnil zbe­
žati in je zgorel skupaj s tristo gledal­
ci.
Abadan, ki je bil vse do takrat rela­
tivno miren, se je prav s tem dogod­
kom pridružil splošni revolucionarni 
vstaji proti šahu in njegovi oblasti. 
Od tega trenutka dalje je požig kino­
dvorane dobil simbolni pomen tudi 
zato, ker je bil iranski režimski film 
Preveč podoben zapadnjaškemu - 
Prepoln nasilja in seksa. To je bil 
simbolni »požig« ekonomskega in 
kulturnega sistema šaha Pahlavija. 
Vse do vzpostavitve nove islamske 
vlade, manj kot leto dni kasneje po 
dogodku v kinodvorani Rex, so v 
vsej deželi požgali 180 kinodvoran 
(32 samo v Teheranu), nekaj so jih 
za vedno zaprli, aktivnih je ostalo le 
256. Imena kinodvoran, ki so ostale, 
so večinoma zamenjali - zapadnja- 
ško zveneča so nadomestili z islam­
skimi in takimi, ki spominjajo na tretji 
svet. V Teheranu je kino« Atlantik« 
Postal kino »Afrika«, »Empire« 
“Neodvisnost«, »Royal« »Revoluci- 
ja«, »Panorama« »Svoboda«, »Kro- 
na« »Mesto umetnosti«, »Golden Ci- 
1y« »Palestina«, »Polidor« »Jeruza- 
lem« jn „cinš Monde« »Upor«...
Toda kljub napadu na kinemato 
fiio je religiozni establishment v; 
idl, da nasprotuje le izrabi filma 
Pa instituciji kot taki. Ajatola Ruhc 
'd°meini je na prvem pomemt 
sem nastopu dejal: »Ne naspr 
Jerno filmu, radiu in televiziji - fili 
Moderen izum, ki se ga mori 
Posluževati pri vzgoji ljudi. Kot ve 
Pa se je uporabljal za usmerjanji 
kriva pota naše mladine.«

^ ustanovitvi isiamsue repu 
P° zasedbi ameriške ambase 
Teheranu, po ujetništvu (444 di 
srrieriških talcev, vse do izv 
Prvega iranskega predsednika 
[ded pribli. 1978 in 1982) so i 
'Ove ekonomske in politične raz 
Povsem zaustavile investicije v
^Stoarafiin I 070 la hllrt nnn:

yal je uvoz »spaghetii vvest 
laponskih karate filmov in ami 
k°medij. Toda nad vsemi so d 
, fi|mi iz dežel sovjetskega 
PPr- leta 1981 je od 213 uvi 
' rnov bilo kar 74 iz vzhodnega 

oziroma od teh 69 iz SZ), f 
“umporta« je bilo skratka pod\

«oni boj oziroma/boj p 
l° izžema kolonializem.
Prva prepoved domačim avtorjem je 

1 a cenzura seksualnih prizorov. Z

utemeljitvijo, da to »pripomore islam­
ski revoluciji.« V tam namen se je 
najpogosteje uporabljala metoda 
»magic marker« - barvanja golih 
nog in ostalih razgrnjenih delov tele­
sa. Ko je to odpovedalo, so uporabili 
bolj drastične metode in določene 
scene enostavno izrezali. Tako od 
nekaterih filmov, ki so nastali pred 
ustanovitvijo Republike, ni ostalo 
skoraj nič več. Toda cenzura ni ve­
ljala le za »lahke« filme, temveč tudi 
za dela »progresivnih« cineastov no­
vega iranskega filma. Tako so npr. 
film »Štiridesetletna« (1979) skrajšali 
iz dveh ur na eno uro. Cineaste so 
psovali z »nemoralneži« in »kurba- 
mi«, poleg tega so jim podtikali ideo­
loške predikate in jih povezovali z 
zapadnjaškimi (šahovimi) ekscesi 
oziroma s Savak - tajno policijo. Na 
ta način je mnogo javnih delavcev 
zapustilo Iran ali pa sploh nehalo 
delati. Skratka, nova oblast je začela 
s čistko in usmerjenimi metodami: 
na začetku leta 1979 je revolucio­
narna oblast npr. objavila oglas, v 
katerem je pozvala deset najbolj 
znanih iranskih igralcev na neke 
vrste razgovor oziroma »učno uro«.
Da bi jih »pomirila«, je navedla, da 
je podobno skupino pred njimi izpu­
stila potem, ko so zagotovili, da bodo 
spremenili način življenja in da ne 
bodo delovali proti islamu. Nekaj las­
tnikov kinodvoran so zaprli z izgovo­
rom, da so razpečevali pornografijo, 
drogo, podpirali prostitucijo in se 
ukvarjali z nelegalno trgovino. Pro­
ducenta Mansurja Begeriana npr. so 
zaprli, ker naj bi produciral filme v 
Izraelu, skupina islamskih ekstremi­
stov je nadalje zahtevala smrtno ka­
zen za sedemnajst igralcev, produ­
centov in režiserjev, ker so posneli 
»nasilne in pornografske filme«. Pro­
ducenta Medhiija Misaqiyeha so, po­
tem ko so mu zasegli vse imetje in 
kinodvorano, zaprli. Nikoli ni bilo ja­
sno, zakaj, toda njegov kolega, ki 
živi v ZDA, je nedavno v nekem 
intervjuju izjavil, da je Medhi pripadal 
religiji Baha’i, izpuščen pa naj bi bil 
v trenutku, ko se ji je odpovedal.
Mnogim igralcem so preprečili nasto­
panje v filmu in TV. V filmu Prebi­
valci pekla (1982), ki obravnava 
Iraško-iransko vojno, so nastopali 
nekateri znani igralci iz obdobja Pa­
hlavija. Občinstvo je bilo nad filmom 
izjemno navdušeno, toda kritiki so 
ga sesuli - ne le zato, ker so bili 
angažirani ti igralci, temveč tudi zato, 
ker so igrali vloge žrtev. Po njihovem 
mnenju je bila to izdaja in onečašče- 
nje pravih vojnih žrtev.
Ko se je po štirih letih odsotnosti 
režiser Bahman Farmanara vrnil v 
Iran, so mu prepovedali, da bi po­
novno zapustil deželo. V nekem in­
tervjuju je dejal, da so ga petindvaj­
setkrat zasliševali in včasih so na 
mizo kakor po naklučju postavili pi­
štolo. »Obsodili so me, da sem sne­
mal protiislamske filme.« Film, ki ga 
je začel snemati še v šahovem obdo­
bju (Druge sence vetra, 1978), so po 
revoluciji vrteli le tri dni - preden ga 
seveda niso prepovedali. »Neumno 
je,« pravi Farmanara, »da sta tako

šahov kot islamski režim, ptičje stra­
šilo, ki v filmu terorizira neko vas, 
interpretirala kot simbol vlade.« Na 
vse te zavore je leta 1981 odgovorila 
skupina naprednih cineastov, ki je v 
odprtem pismu, naslovljenemu iran­
skemu ljudstvu in vladi podčrtala, da 
po dveh letih »svete revolucije za 
neodvisnost,« ne le Revolucija ni 
uspela prevzeti lastne vloge v struk­
turi filmske industrije, temveč je 
vztrajala na podobni odvisnosti kot 
prejšnja vlada.« V naslednjih letih, 
do pribl. 1986, je trda islamska linija 
definitivno prevzela vso moč, še po­
sebej ob iransko-iraški vojni. Sicer 
pa se nova oblast bistveno ni razliko­
vala od bivše: medije in film so 
kontrolirale velike organizacije, ki so 
jih držali v rokah sorodniki ali prijatelji 
vladajočih. Leta 1982 je ministrstvo, 
v želji, da bi se izoblikovala t. i. islam­
ska filmska umetnost, izdala serijo 
norm, ki so dovoljevale prikazovanje 
le tistih filmov, ki ne nasprotujejo 
monoteističnemu islamskemu reli­
gioznemu principu, ne žalijo vrednot 
in religioznih avtoritet, ki ne vzpodbu­
jajo prostitucije, prekupčevanja, ko­
rupcije in narkomanije, ki ne prikazu­
jejo nasilja, ki ne žalijo in ne napa­
dajo okusa občinstva, ki ne zanikajo 
ekonomske in socialne samozados­
tnosti in neodvisnosti, ki ne vzpodbu­
jajo kulturološkega, političnega in 
ekonomskega vpliva tujih držav, ki 
so v nasprotju vladujoči politiki... Pre­
povedali so tudi vse tiste filme, ki 
vzpostavljajo dvome ali celo negirajo 
monoteizem, vlogo Revolucije, pra­
vičnost Boga, vlogo iranske/islamske 
Republike pod vodstvom ajatole Ho­
meinija.
Ti normativi so omogočili tudi večjo 
kontrolo nad uvozom tujih filmov. Se 
vedno prevladujejo filmi, ki prihajajo 
iz vzhodnega bloka. Kljub anti-ame- 
riški nastrojenosti pa je v Iranu mo­
goče videti kar nekaj filmov, ki priha­
jajo iz Zahoda, kajti pragmatistično 
nastrojene iranske službe upošte­
vajo pač pravilo, da je vse dobro, kar 
ne načenja islamskih vrednot. Tako 
so uvozili Vojno zvezd, Bližnja sre­
čanja tretje vrste, Deset božjih za­
povedi... večino filmov pa so pre- 
montirali ali zrezali, da ne bi preveč 
spominjali na Zahod. Filma Nevada 
Smith so se npr. lotili tako radikalno, 
da ga je neka iranska filmska revija 
zamenjala za nov iranski film.
Vsak film mora - preden pride do 
občinstva - skozi nešteta sita - vse 
od pregleda začetne ideje, natančne 
kontrole scenarija do odobritve vsa­
kega igralca in tehnika posebej... in 
seveda do končnega pristanka za 
javno prikazovanje (vključno s tem, 
v kateri kinodvorani se film lahko 
predvaja). Za primer: v letu 1982 je 
od skupno 88 pregledanih scenarijev 
dobilo zeleno luč 17 del... Ministrstvo 
za kulturo bdi tudi nad propagandnim 
materialom - ženski obrazi npr. so 
na filmskih plakatih še posebej pre­
povedani, ker naj bi le-ti občinstvo 
zavajali.
Današnji iranski film ima še vedno 
tri tabu teme: erotiko, politiko in ideo­
logijo. Ustvarjalci jih imajo že apriori 
v registru.

Erotika
Velike zvezde predrevolucionarnega 
obdobja ne smejo več nastopati, celo 
izjemno lepe in seksapilne igralke 
ne. Režiserji so pri uporabi velikih 
planov igralk omejeni. Ženske, še 
posebej pa deklice, morajo biti vedno 
oblečene. Zaželene so temne oble­
ke, ki ne smejo poudarjati telesnih 
oblin. Živopisane in modne obleke 
lahko nosijo le igralke, ki interpreti­
rajo negativne like. Nemalokrat pa 
so tudi tako oblečene negativke iz­
zvale nazadovljstvo, saj so menili, 
da navajajo k »bogastvoželjnim« ob­
čutjem. Priporočljivo je, da so ženske 
pokrite in, kolikor se zgodi, da se jim 
vidi malo las, tvegajo, da jih bo širše 
občinstvo skritiziralo. V kostumskih 
filmih, morajo igralke uporabljati la­
suljo. Ženske lahko maskirajo le žen­
ske. Oblačila so izključno islamska 
in ženske jih ne slečejo niti v spalnici. 
Če je film umeščen v predrevolucio- 
narno obdobje, uporabljajo izključno 
postrevolucionarne kode - četudi so 
sprti z logiko. Fizični kontakti med 
spoloma absolutno niso dovoljeni. 
Preprost stisk rok je največ, kar si 
igralca lahko dovolita - pa še to le 
v primeru, če sta resnično poročena. 
Prepovedana sta tudi ples in glasba 
oziroma petje. Izjema so le tradicio­
nalni plesi, toda le-te lahko izvajajo 
izključno moški. Da bi se pač izognili 
cenzurnim posegom na račun zava- 
jujočih žensk oziroma ženske kot 
objekta poželenja, večina filmov že 
na samem začetku izključi ženske 
like iz gre. Če že so, so statične, 
prekrite, brez izraza (dobesedno, saj 
so približani plani omejeni)... Neki 
postrevolucionarni režiser je celo 
svetoval, naj bi ženske prikazovali 
izključno v sedečem položaju, saj bi 
na ta način obvarovali občinstvo 
pred pogledom na zadnjico. Na ta 
način bi se občinstvo bolj osredoto­
čilo na sporočilo filma. Dovoljeno je 
celo potvarjanje realnosti - ženske 
npr. v prisotnosti moža, otrok ali 
bratov v resnici niso obvezane, da 
se zavijajo v klasično oblačilo. Na 
filmu pa se morajo. Znan je primer, 
ko sta se moški in ženska, ki sta 
igrala moža in ženo, morala poročiti 
med snemanjem, sicer bi ne smela 
dokončati filma skupaj.

Politika in ideologija.
Načelo, ki ga je vzpostavila oblast v 
desetih letih politične konfuzije in 
osmih letih vojne z Irakom, je bilo 
več kot preprosto: vsakršno namigo­
vanje na demokracijo bi »okrepilo 
sovražnika in ogrozilo revolucio­
narna prizadevanja.« Glavni moto 
ali osnovni moralni princip - tako v 
vojni kot v »svobodi« - je ohranitev 
revolucionarne morale. Zato se sko­
raj vsak novejši iranski film konča s 
happy endom. Socialna kritika je v 
glavnem omejena na predhodno 
oblast. Govori se lahko le o nekaterih 
problemih, kot so npr. droga, prekup­
čevanje, kraja ali izkoriščanje - toda 
brez kakršnegakoli poskusa iskanja 
vzrokov. Tovrstne sodobne teme so 
še posebej nepripravne, saj se v 
primerih, ko nastopajo vladni organi



!H
U

, M
A

LI
 TU

JE
C

, R
EŽ

IJ
A 

BA
H

R
AM

 BE
IZ

AI
, 19

1

RAZMIŠLJANJE (npr. policija), vrine še dodatno odo- 
britveno ali zavrnitveno telo. Če je v 
scenaristični zasnovi npr. negativen 
lik, podkupljeni policaj, nemoralnež 
ali špekulant, mora dodatna komisija 
preveriti, ali kritika oplazi posame­
znika ali sistem, ki ga zastopa. V 
primeru, da gre za drugi razlog, je 
scenarij odbit.

Novi iranski film se pogosto vrača v 
šahovo obdobje in k njegovi tajni 
policiji Savak, k problemom ruralne 
populacije, k možnim vplivom Zaho­
da, k religioznim temam žrtvovanja 
in k vojni z Irakom. Najbolj priljubljen 
je bil - vsaj v začetku osemdesetih 
- šah in zgodbice na temo oborože­
nega odpora proti njegovi vladavini. 
Površno so oponašali film noir, saj 
so »revolucionarji« prevzeli vlogo 
gangsterjev. Tu je malo vrednih del. 
Skupina dobrih režiserjev je s sloga­
nom, da so njihove super osem mili­
metrske kamere močnejše od kakr­
šnegakoli orožja, posnela ogromno 
materiala na temo iraško-iranske voj­
ne. Toda le dva filma sta se pojavila 
v javnosti. Osem režiserjev je na 
fronti umrlo. Koliko slabih senzacio­
nalističnih in avanturističnih filmov 
na temo vojne z Irakom posnamejo,

priča že dejstvo, da imajo v Tehe- 
ranu vsako leto festival vojnih filmov. 
Iz vsega tega ni težko sklepati, kako 
se rojeva iranski sodobni film. Dolga 
tradicija represije je cineaste »usme­
rila« v izjemno simbolen filmski jezik, 
prepoln alegorij in metafor. Zanimiva 
je zgodba o animiranem filmu Mišje 
mesto, ki je nastal pod islamsko 
vlado (1985). Film se z enostavno 
nerafinirano risbo obrača predvsem 
na otroke. Toda to, zaradi česar je 
tako zaslovel med starejšim oziroma 
»odraslim« občinstvom, je dejstvo, 
da opisuje skupino miši, ki bežijo iz 
svojega mesta, misleč, da jih prega­
nja tiranska mačka. Ko jih mačka 
ujame, jo miši s skupnimi močmi, 
skratka kolektivno, Potolčejo in pred 
njimi je krasno novo mesto, v kate­
rem se cedijo vse miškam ljube do­
brote.
V simbolno govorico zavita filmska 
dela - kot način »surfanja« cenzur­
nih kodov - pa so po drugi strani 
filmsko proizvodnjo usmerjala v kla- 
novstvo in hermetični elitizem. Inte­
lektualci »so vedeli«, toda množicam 
tega vedenja niso mogli posredovati. 
Oblasti je bil ta sindrom pravzaprav 
všeč: disidentom je sicer pustila go­
voriti, razumel jih pa tako tako ni 
nihče. V sedemdesetih, ko je oblast 
postala absolutna, ko so zamrle tleče 
iniciative osveščenih posameznikov, 
se je inteligenca obrnila proti sami 
sebi in začela dvomiti o tem, kar 
resnično misli. V tistem trenutku torej 
ni več mislila. Ali pa je mislila le 
zunaj iranskih meja.
Na mednarodni Mostri novega filma 
v Pesaru smo videli kar nekaj novej­
ših iranskih filmov (sicer nič iz retro­
spektive šahove vladavine). In vse 
prejšnje trditve o zatekanju h komor­
nim občečloveškim temam, ki jih pre­
žemajo dejanja, vedno razrožljiva s 
pomočjo simbolnih aplikacij, zago­
tovo držijo - kot tudi drži že zapisano 
dejstvo, da ni iranskega filma, ki bi 
se ne končal srečno, s pravilnim 
moralnim naukom ali pomiritvijo do 
zadnjega trenutka še sprtih misli in 
ljudi. V filmu Onkraj ognja K. Ayya- 
rija npr. v zadnjem kadru poslušamo 
valček Na modri Donavi. Hreščeči iz 
nekega tranzistorja v naftnem blatu. 
Tam je pristal potem, ko sta se 
stepla brata, ki se skozi ves film 
poskušata pobiti zaradi nepravično 
razdeljenih materialnih dobrin. Nekaj 
drobiža sta dobila kot nadomestilo 
za dom, ki so jima ga odvzeli, da bi 
zgradili rafinerijo (ki jo, mimogrede, 
vodijo le z interesom motivirani in 
alienirani tujci). Eden od bratov je 
pacek in je imetje investiral v spreje, 
kolonjske vodice, zlate zobe in sinte­
tične barvaste srajce - v bistvu pa 
ni nič na boljšem od drugega brata 
(ki se sicer ni prodal in je zato moral 
v zapor). Skratka, njun boj za pred­
mete, njuna slepost se konča z 
zmago pravičnega načela, da stre- 
muštvo za »predmetnim svetom«, 
da posnemanje materialnim dobri­
nam zavezanih neokolonialistov, ne 
prinaša sreče - na kar jih opozori 
nemo dekle, čistokrvno utelešenje 
tradicije, vere, skromnosti, odrekanja 
in žrtve. Čeprav oba poražena - bila 
sta oba eksploatirana - ostane eden 
zmagovalec; jasno, da tisti, ki nima 
grešnih želja, da bi postal drugačen 
in da bi se kinčal z »umazanim« 
denarjem.
Druga logična posledica, ki sledi si­
tuaciji, v kateri imaš roke skoraj po­
polnoma zavezane, je način, ko po­
skušaš predmet, ki ga tipaš z zave­
zanimi rokami, gnetiti čim bolj senzi­
bilno, čim bolj umetelno, na način

angažiran vsak prst posebej - četudi 
je roka v celoti nemobilna. Iranski 
filmi so zatorej bogati tam, kjer sicer 
ne bi pričakovali: v detajlu, v izrezu, 
v fotografiji, v - če se mu lahko 
prepustimo - lirizmu, nostalgiji, »je- 
senskosti« in pomenski negibnosti, 
ki že z zaustavljeno, kaj šele z gib­
ljivo sliko hoče dosegati učinek - 
recimo estetskega ugodja, tistega 
ugodja, ki ga sicer drugje nado­
mešča odločna in eksplicitna pripo­
ved, akcija, spektakularnost ali pa 
tematika, s pomočjo katere naj bi se 
revidirala politična mišljenja. Tujec 
lahko zato take filme bere večpo-. 
mensko in kadrom pripisuje poslan­
stva, ki jih le-ta razen oniričnega - 
mogoče sploh nima. Sprašuje se 
lahko npr., zakaj režiser kadrira po­
glede skozi okna. Zato, da bi podčrtal 
pogled nekoga, ki ostaja zunaj meje, 
ki jo zarisuje okvir v zid montirane 
odprtine ? Zato, ker je ta, ki gleda, v 
temi, in ker je to, kar gleda, svetlo­
ba? Zato, ker je črta biti zunaj in biti 
znotraj zareza, ki jo moramo prena­
šati ne glede na to, ali jo potrebujemo 
ali ne? Zato, ker je vsako zatočišče, 
votlina, streha, zid, skrivališče ali 
dom, odvisen od pogleda, ki ga nudi 
vse to? Ali preprosto zato, ker je 
okno tisto, ki podvoji izrez posnetku, 
ki ga še enkrat omeji in s tem opozori 
na njega samega?
Ali zato, ker je igra senc, temnim, 
svetlob... praigra vsega filma?
Kdo bi vedel, predvsem pa, zakaj bi 
razlagali iz konteksta vzete slike in 
jim z besedo dajali pomen, ki je 
lahko tako subjektiven, da bi bil edini 
njegov namen ta, da fascinira s su­
bjektivnostjo samo.
Kar pa je zagotovo objektivno in s 
stališča vsega napisanega sploh ne 
nepričakovano, še manj pa fascinan­
tno, je dejstvo, da večina, če ne že 
skoraj vsi filmi, ki sem jih letos v 
Pesaru videla (o selekciji pa človek 
ne more soditi, kolikor ne pozna 
celote), so filmi z otroki, o otrocih, 
med otroki ali vsaj s »spremnimi" 
otroci. Zakaj, pa lahko iz vsega nave­
denega sklepate sami. Otroci so bili 
vedno (naše) upanje, otroci so živeli 
posledice naših upanj, otroci so tisti, 
v katerih so se odsevali odrasli, 
otroci so produkt odraslih, so njihova 
posledica, oni so apriori nedolžni jn 
s svojo nevednostjo za igre odraslih 
razmejujejo zlo od dobrega. Otroci 
nosijo posledice iransko-iraške voj­
ne, travmatizirani so z njo, prevze­
majo tradicijo umnih očetov, z njih1 
dovoljeno zlobo manipulirajo rnikro- 
sistem, v katerem na nekakšen način 
pač morajo preživeti. Toda vsi so 
pošteni in zaradi njih bo veliki projekt 
vzgoje drugačnega srca tudi preži' 
vel.

MAJDA ŠIRCA




