191

Tine Hribar

ODPRTOST ZA ODPRTOST
(Dichten, Denken, Danken)

BrZkone sta najpogostej$i besedi iz vsakdanje govorice besedi
prosim... in hvala... Ceprav je pri besedi molitev vedja pomenska tefa
na prod$nji in pripro¥nji, se veZeta nanjo, kakor navaja v svojem
raz€lenjevanju molitve Ze Origen, tudi zahvala in zaobljuba.

Podobno je v nem3¢ini z besedo Gebet, ki pomeni priblizno
isto kot slovenska molitev. Martin Heidegger te besede skoraj ne
uporablja. Nanjo naletimo na primer v predavanjih Kaj pormeni misljenje?
(Niemeyer, Tiibingen 1954, str. 158), v glagolski obliki pa znotraj najbolj
znane, Ze znamenite Heideggrove misli o razmerju med metafizi¢nim
in boZjim bogom iz predavanja Onto-teo-loski ustroj metafizike (1957).
V metafiziki in s tem tudi v kr¥¢anski teologiji, kolikor se opira na
metafiziko, je bog po Heideggru razumljen kot causa sui, kot vzrok
samega sebe in nato kot vzrok vsega, kar je po njem ustvarjenega
oziroma povzrofenega. O tem bogu (Bogu) Heidegger pravi:

"Pred tem bogom {lovek ne more niti moliti niti mu ne more
darovati. Pred causa sui ¢lovek ne more niti iz strahospoStovanja
poklekniti niti ne more pred tak¥nim bogom igrati in plesati.

Temu ustrezno je brezboZno misljenje, ki opuSta filozofskega
boga, boga causa sui, morda bliZje boZjemu bogu. To pomeni samo:
Je bolj odprto zanj, kot pa si more misliti onto-tco-logika.'@

Iz teh Heideggrovih opredelitev ne izhaja, da bo ¢lovek pred
boZjim bogom spet plesal ali molil na kolenih. Ti opisi se nanaSajo na

i Martin Heidegger: Identditeta in diferenca, Obzorja, Maribor 1990, str. 41,



192

Clovekovo razmerje do dosedanjih bogov, na primer do judovskega
Jahveja ali grikega Dioniza pa tudi do krianskega Boga, kolikor je
to Bog odakov, ne pa filozofski, z metafiziko preparirani bog. Ob tem
je tezko redi, kaj je za Heideggra pravzaprav boZji bog, ki ga tu, v
tem predavanju, uvede, ne da bi o njem povedal kaj ve. Morda je
to poslednji bog (a zakaj ga potem tako tudi ne imenuje?) izpred
desetletja, iz Prispevkov k filozofiji (O dogodju), o katerem je tedaj
zapisal: "Povsem drugi glede na bivie, zlasti glede na kr¥¢anskega." (GA
65, 403) V zvezi s poslednjim bogom Heidegger ne omenja molitve
kot take, marveC govori o CaSenju, na primer v stavku: "Pripraviti
moramo utemeljitev resnice in kaZe, kakor da bo s tem Ze vnaprej
doloCeno cadCenje (Wiirdigung: izpostavljanje dostojanstva), s tem pa
tudi ofuvanje poslednjega boga." (GA 65, 413)

O tem bogu, o katerem v naslednjih letih ni ve govora, pove
Heidegger na koncu njemu posvefenega poglavja tole: "Kako malo jih
ve za to, da bog Caka na utemeljitev resnice biti in s tem na skok
¢loveka v tu-bit. Namesto tega se zdi, kakor da bi moral Clovek Zakati
na boga. In brikone je prav to najzaletnej$a oblika brezbostva in
otrplienje pred nemocjo prestati dogoditev tistega vmesnega tu-prihoda
biti, ki Sele nudi mesto vstopa bivajoega v resnico ter mu podeljuje
predpravico, da pri mimohodu stoji v najoddaljenejii daljavi, predpravico,
katere dodelitev se dogaja le kot zgodovina: pri preobrazbi bivajotega
v Dbistveno njegove dolofenosti in pri osvoboditvi iz zlorabe
operativnostnega, ki z uporabo, vse sprevraajoé, izérpava bivajode.” (GA
65, 417; Phainomena 1/1992, 79) Heidegger Zeli redi, da &lovek, kakrSen
zdaj je, 8¢ ni dosegel tistega dostojanstva samega sebe, da bi sploh
lahko bil na ravni poslednjega boga. Ce ga &aka kot subjekt, je to ne
samo nadutost tako postavljenega ¢loveka, ampak ga v tej, se pravi
moderni postavi tudi nikoli dotakal ne bo. Prihod poslednjega boga je
namre¢ lahko Je bitno-zgodovinski dogodek dogodja, ne pa kako
upredmetenje &loveka. Clovekova naloga je, da se pripravi na dogoditev
dogodka, ki se bo, & se bo, dogodila s premeno resnice biti: iz do-godja
in po do-godju. Ta pa se ne more zgoditi drugae kakor v biti in z
bitjo, ki je tu, torej skoz ¢&loveka, kot tu-bit. Odtod tolikSen, kljub
vsemu, -Clovekov -pomen. Biti ni brez ¢loveka kot tu-biti, zato je tudi



193

takanje poslednjega boga zaman, &e ¢lovek ne bo sposoben slediti temu,
kar se bo zgodilo.

Caka torej bog, &loveku pa &akanje ne pritie. Vendar se
Heidegger te omejitve glede ¢loveka, ko konec 3tiridesetih let vpelje
detverje zemlje in neba, smrtnih in bo¥tvenih, ne drZzi veé. Znotraj
tetverja dodeli Eloveku prav fakanje: "V refevanju zemlje, v sprejemanju
neba, v ¢akanju bostvenih, v uvajanju smrtnih se dogaja domovanje kot
Getverno Suvanje Eetverja." (VA 151) Cakanje je zdaj razumljeno kot
¢uvanje, kot izrecna ¢lovekova pri-€ujoCnost sredi zrcalne igre, ki se
odigrava med stranmi Cetverja.

O molitvi v tej igri ni besede. Poleg pri-Cujonostnega ¢akanja
Heidegger omenja v predavanju ".. pesnifko domuje Clovek..." iz leta
1951 ¢&lovekovo sveto-tvorno polaganje mere, ki jo sprejema, ko zre
navzgor k bostvenosti (boZjosti) in se meri z njo, zatrjujot: Tudi sam
hofem biti tako! Kajti, se glasita Holderlinova stiha: Mar je na zemlji
kak§na mera? Ni je, / Nobene. Mcro prina3a, ko prebiva med zemljo
in nebom, na zemljo Sele ¢lovek; se pravi Clovek sam, kolikor domuje
pesnisko. Pesnistvo kot poetiéno snovanje in pesniki so zato prvi glasniki
Sloveskosti tloveka, &loveka v njegovi konénosti in/ali smrtnosti.

Tudi misljenje kot osmisljanje, kot misljenje iz smisla in o smislu
biti, je moZno le ob pesni§tvu, Toda izvornej§e od snujofega pesniStva
in zasnovalnega misljenja je tisto, ¢emur pravi Heidegger Danken oz.
Dank. Zakaj?

Clovek je pesnik in mislec le, kolikor je tu-bit: kolikor je odprt
za odprtost Dbiti. Clovekova odprtost za odprtost biti se dogaja iz
ne-skritosti kot resnice biti, drugace receno, odprtost za odprtost je ta
resnica, je resnica kot ne-skritost, se pravi: kot jasnina biti. Skoznjo se
dogaja do-godje kot bitje biti. Se dogaja, kajti do-godje je po Heideggru
ime biti kot biti, bitje biti kot zgodovina bivajofega v njegovi biti,
namred skoz zgodovinske epohe biti kot bivajocosti bivajolega: od biti
kot prisotnosti (Parmenid) in biti kot navzocnosti (Platon) prek biti kot
predstavljenosti (Descartes) oz. predmetnosti (Kant) do biti kot
izoblikovanosti (Nietzsche) in po-stavja (Heidegger). Te epohe biti so



194

dogodki dogodja. TakSen dogodek, dogodek na koncu metafizike, torej
postmetafizidni ali postmoderni dogodek, je tudi po-stavje kot poslednja
epoha v zgodovini biti kot bivajoCosti bivajolega. Po-stavie kot bistvo
tehnike pomeni razpoloZljivost vsega bivajoega. Po njem je vse in vsako
bivajode nekaj razpoloZljivega, nekaj, kar je vsakokrat na razpolago na
drugaden nafin, pal glede na sestav, katerega sestavni del ali deléek
je. Zato na metafizitno vpraSanje, kaj je bivajofe, sploh ne moremo
ved najti dokonénega odgovora in prav v tem jc konec metafizike, se
pravi: zadetek nafe metafizi¢ne izgubljenosti.

Ker smo kot bivajoli tudi sami zajeti v obro¢ razpoloZjjivih
odgovorav o razpoloZljivem, smo po po-stavju v svoji lastni biti izzvani,
vselej znova izzivani v razpoloZenjsko razpoloZljivost, s tem pa Ze tudi
ogroZeni v tem, kar in kakor, namreC kot smrtna bitja, smo. Toda brz
ko se te izzvanosti in ogrozenostl zavemo, se zavemo Ze tudi tega, da
v svoji biti nismo ni¢ bivajocega. Torej tudi nié razpolozljlvega Kolikor
biti bivajode pomeni zdaj isto kot biti nekaj razpoloZljivega, iz osmislitve
razlike med bitjo in bivajodim izhaja, da je ta razlika kot taka moZna
le, e za razliko med bivajocim in bitjo kot bivajocostjo bivajolega tici
§¢ neka druga razlika: razlika med bitjo kot bitjo bivajodega in bitjo
kot bitjo. To pa je razlika med po-staviem in do-godjem, razlika, ki
jo je bilo mo¢ ugledati Scle v dandana¥nji dobi po-stavja, ko se je
pokazalo in izkazalo, da na razpolago ni samo bivajoe, ampak bit kot
bivajofost bivajoCega sama. V tem je postmetafizina ambivalentnost,
dvozna&nost po-stavja, zaradi katere po-stavje ni le poslednja oblika
metafiziCne bivajoosti, ampak tudi predoblika, predigra do-godja.

Po-stavie kot tako ni ni¢ po-stavljenega; ni niti Clovekova
postavitev niti samopostavitev, marve je dogodek dogodja. Do-godja,
ki se, é¢ se spomnimo Ze recenega, kot resnica biti, kot ne-skritost
lahko dogaja le skoz clovekovo odprtost za odprtost biti. Skoz cloveka
kot tu-bit. Z vidika dvojne ali podvojene razlike, ontoloske diference,
nato pa Se diference med bitjo bivajodega in bitjo kot bitjo &lovek ni,
kakor je zapisano v Biti in Casu, le izjemnostno, tubit nostno bivajode,
ampak ni sploh ni¢ bivajofega. Clovek kot tu-bit, kot eksistenca v
do-godju, seveda ni ne hlapec ne gospodar bivajofega, a tudi zgolj




195

bivajodi pastir biti, kakor je opredeljen v Pismu o humanizmu, ni.
Marved je pricujoda pri¢a do-godija.

Misljenje biti v tem smislu, misel o smislu biti kot biti smisla,
se pravi osmislitev biti kot do-godja, po kateri se spomnimo, da nas
v skrajni nevarnosti po-stavja kot poslednji metafiziéni epohi bivajodosti
more-biti ¢aka redilno biti kot biti, tj. do-godje samo, potemtakem Ze
nosi, prinafa tako reko¢ s seboj &lovekovo izvorno hvaleZnost; tisto
hvaleznost, ki se na zaCetku filozofije razpre kot ¢lovekovo &udenje
¢udezu nad Cudezem, da vse to, kar je, je; zdaj, ko smo vse to uzrli
kot v ogledalu, pa prehaja v trajno odprtost za skrivnost: za resnico
kot ne-skritost v njenem skrivnostnem bistvu.

Tej izvorni hvaleZnosti, ki izvira iz ¢lovekove odprtosti
za odprtost biti in se kaZe skoz odprtost za skrivnost, pravi Heidegger
der reine Dank, ob emer ta njegova beseda kot vedina njegovih bitnih
besed ostaja dobesedno neprevedljiva, saj poleg hvale in hvaleZnosti v
asociaciji z Gedanke in Gedichinis oz. Denkmal pomeni tudi spominsko
misel in spominjanje. Tako v Kaj pomeni misljenje? lahko preberemo:
"Tako bi bilo milljenje pravzaprav najvifja hvaleznost (der hdochste
Dank)? In najgloblja nehvaleZnost (der tiefste Undank) brezmi-
Sljenjskost? Tedaj prava hvaleZnost ni nikoli v tem, da bi prifli s kakimi
darovi in bi popladali dar z darom. Marve¢ je &ista hvaleZnost v tem,
da enostavno mislimo, namre¢ to, kar je edino in zares treba misliti."
(WhD 94) To pa je bit kot bit, resnica biti kot ne-skritost oz. do-godje
kot dogajanje Cetverja nad krizno pre€rtano bitjo kot bitjo (bivajocostjo)
bivajotega.

O tem je Heidegger leta 1963 napisal posebno pesem, ki jo je
posvetil Renéju Charu in jo naslovil s preprostim Dank, recimo
HuvaleZnost, pesem (GA 13, 163) se glasi:

Biti hvaleZen: pustiti si narekovati posluSanje

prigodujoce-rabecega dogodja.

Kako daljna je pot do tega kraja, na katerem

zmore miljenje na primernosten nadin misliti

zoper samo scbe, da bi tako reiilo

bogastvo svojega uboStva,



196

Kar pa je ubogo, skrbno &uva tisto svoje malo,

katerega dedisdino neizreteno velikostno

ohranja v spominu:

Redi aletheia kot: jasnina:

razkrivanje sebi odtegujofe se mere.

Gre torej za pesem, za proizvod pesni§tva kot poeti¢nega
snovanja, ki govori o mifljenju; toda o mifljenju, ki je po meri miSljenega
in tako primerno tistemu, kar naj misli, le, kolikor misli zoper sebe,
zoper sebe kot miselne zasnutke proizvajajole midljenje, s Cimer se
zaobrne v spomm;an]e vseskozi poslu§anega, a ne sh§anega, se pravi:
v hvaleZno sprejemanje narekovanega. Zato je razumljivo, da si pesni§tvo,
miSljenje in hvaleZnost prav v tem zaporedju sledijo tudi v verzih iz
pesml, ki jo je Heidegger posvetil (1975) prijatel]u Erhartu Kistnerju
in ima naslov [Qe pa smo mi..; napovedani verzi (GA 13, 186) teko
takole:

Stiftender allechten,
griindender auch als Denken,
bleibt der Dank.

V prostem, pomene izpostavljajoem prevodu: Bol] usta ovno
utemeljujo¢a kot pesni§tvo, bolj temeljno utemeljujoda kot mis ienje
ostaja spominjajoda se hvaleZnost. .

Kako se izraZa ta in takSna hvale¥nost? Menim, da podrobne;si
opis nahajamo v Heideggrovem predavanju iz leta 1955, v predavaau,
- ki ga dobesedno spet nismo zmoZni prevesti. Naslov predavanja, povz:t
po temeljni besedi mistika Mojstra Eckharta, se glasi Gellasenheit, pogcjni
prevod bi bil Spokojnost; v tem predavanju Heidegger ¢lovekovo dr¥o,
ki naj bi bila primema v dobi po-stavja, zarife kot spokojnost ob
stvareh in odprtost za skrivnost. Ti dve plati avtenti¢ne &lovekove diZe
se ujemata z dvojnostjo molitve kot pripro3nje in zahvale, vendar se z
* njo ne pokrivata.

Heideger misli iz resnice kot ne-skritosti, iz ¢lovekove odprtosti
za odprtost biti, torej v prostoru jasnine kot svet(l)osti sveta, ki je
pred-prostor ¢lovekovega razmerja do bogov, se pravi tudi do
bitno-zgodovinsko dogodnostnega boga, kakrSen je kri¢anski Bog. Temu



197

pristopu smo priéa Ze v Biti in dasu, ko Heidegger izhaja iz ¢lovekove
krivde kot eksistenciala, ki je, kolikor je &ovek eksistenca, v vsakem
cloveku, v ¢loveku kot &loveku, v greh pa se razvije le pri ljudeh, ki
verujejo v Boga kot Osebo. Isto je z razmerjem med ¢élovekovo odprtostjo
za odprtost biti, tj. odprtostjo za skrivnost, in molitvijo; vsak c&lovek
kot tu-bit, kot priujofa prifa do-godja, je odprt za skrivnost, k tej
skrivnosti kot Skrivnosti pa moli le religiozni vernik.

Vzvratno to pomeni, da tisti greh, ki ni doZivet iz eksistencialne
krivde, nima ¢love$kostnega, temved le institucionalno konfesionalni
temelj. Ni ni¢ drugega kot izraz strahu pred takSno ali dugacno kaznijo.
Enako je z molitvijo, ¢e gre zgolj za navado, za klanjanje Instituciji in
moledovanje pred "Bogom", Ce torej ne izvira iz odprtosti za skrivnost
in se ne steka v spokojnost do stvari.



