Vakhtang Kebuladze

FENOMENOLOGIJA JAVNOSTI

Politicna antropologija javnosti Hannah
Arendt v strukturah vsakdanje izkusnje po
Alfredu Schiitzu in Thomasu Luckmannu

Za filozofsko-politi¢ni koncept javnosti Hannah Arendt je temeljnega pomena
razlikovanje med gospodinjstvom in polisom, oziroma med oikos-om' in polisom
v Casu antike. Sfera gospodinjstva je sfera zasebnih zadev (privacy), na drugi stra-
ni pa je sfera polisa, tj. politi¢na sfera, sfera javnosti. Poskusimo prikazati v nizu
kratkih citatov glavne razlike teh sfer ¢loveske eksistence, ki jih izpostavlja Han-
nah Arendt:

»Znacilno obelezje sfere gospodinjstva je bilo, da so v njej ljudje Ziveli skupaj za-
radi zelja in potreb (...) Zato je naravna skupnost gospodinjstva nastala zaradi
nuje in ta nuja je krojila vse dejavnosti, ki so potekale v njej.

Podrogje polisa, nasprotno, je bila sfera svobode in ¢ée je obstajal odnos med tema
dvema sferama, je bilo pomembno seveda, da je bilo obvladovanje Zivljenjskih
potreb v gospodinjstvu pogoj svobode polisa.«?

1 Pojem »oikos« je izvor modernega pojma »ekonomija«. Tak$no poreklo tega pojma ima poseben pomen
za Hannah Arends, v kolikor politiko kot v prvi vrsti javno dejavnost zoperstavlja ekonomiji oziroma go-
spodarstvu, kot sferi uresni¢evanja zasebnih interesov. Toda iz pojma »oikos« izvira tudi ime druge moderne
znanosti in sicer ekologije, pri kateri ekonomski moment tega pojma ne igra prav nobene vloge.

2 Hannah Arendt, 7he Human Condition, The University of Chicago Press, Chicago & London 1958, str.
30.

143



144

PHAINOMENA XV1/62-63 EvVRoOPA, SVET IN HUMANOST V 21. STOLETJU

»Polis se je razlikoval od gospodinjstva v tem, da je poznal le enake, medtem ko
je bilo gospodinjstvo sredis¢e najdoslednejse neenakosti.«?

»lzstopajoca (...) ne-zasebna znacilnost zasebnosti je, da $tiri stene zasebne la-
stnine nudijo edino zanesljivo skrivalis¢e pred skupnim javnim svetom, ne le
pred vsem, kar se dogaja v njem, pa¢ pa tudi pred njegovo pravo javnostjo, pred
tem da si viden in sli$an.«*

Temeljne poteze privatne in javne sfere lahko povzamemo na slede¢ nacin: zaseb-
na sfera (privacy) je skrivna, intimna sfera nujnosti in neenakosti, v kateri ljudje
v prvi vrsti razvijajo gospodarske (to pomeni ekonomske) dejavnosti. Javnost pa
je odprta sfera svobode in enakosti, v kateri ljudje v prvi vrsti izvajajo politicne
dejavnosti.

Najprej gre pripomniti, da temelji taka konceptualizacija druzbeno-politi¢nega
zivljenja na nekriti¢cnemu privzetju avtonomnega subjekta tako gospodarskih kot
tudi politi¢nih dejavnostih. Cloveka obravnava kot bitje, ki lahko obti¢i bodisi v
nesvobodi in neenakosti zasebne sfere, ali pa preide k svobodi in enakosti javne-
ga. Prehod sam je odvisen zgolj od odlocitve ¢loveka, da preide od skrivne sfere
nujnosti v odprto sfero svobode. Taka odloéitev zahteva pogum, kateri mora rav-
no zaradi tega veljati kot glavna vrlina javnega ¢loveka. Ravno zato je izklju¢no
javna sfera tista (tako Arendtova), v kateri ima sploh smisel govoriti o vrlinah.

Drugi pomemben moment tega pogleda je nekriti¢na redukcija zasebnih zadev
na gospodarsko oziroma ekonomsko dejavnost. Arendtova seveda priznava, da je
bila jasna meja med zasebnim, kot prvenstveno gospodarsko oziroma ekonom-
sko bitjo in javnim, kot politi¢no bitjo, znacilna le za antiko in deloma za srednji
vek; za novi vek pa je nasprotno tipi¢na ekspanzija gospodarske oziroma eko-
nomske dejavnosti v javno oziroma politi¢no sfero. Avtorica obravnava ta pro-
ces kot izkrivljanje izvornega socialno-politi¢nega prostora, ki je bil strukturiran
v polisu.

Enacenje sfere javnosti (Offentlichkeit) s sfero odprtega (Offenheit), ki je znacil-
na za nemski jezik, ima zelo pomembne pozitivne posledice za moznost analize
sfere javnosti. S tega stalis¢a lahko razumemo, zakaj srednjeveska druzba ni bila
niti druzba v smislu anti¢nega polisa, niti druzba v novoveskem smislu. Bila je
namre¢ organizirana po nacelu druzine:

3 Ibid., str. 32.
4 Ibid., str. 71.




FENOMENOLOGIJA JAVNOSTI

»Struktura Zivljenja skupnosti je bila oblikovana po vzorcu odnosov med ¢lani
druzine, ker so bili ti znani kot nepoliti¢ni in celo antipoliti¢ni. Polje javnosti ni
nikoli vdiralo v odnose med ¢lani druZine in zato je bilo malo verjetno, da bi se
polje javnosti razvilo iz zivljenja kr$¢anske skupnosti, ¢e je bilo to Zivljenje ukro-
jeno po nacelih dobrote in ni¢ drugega.«’

Toda usmiljenje ne more biti organizacijsko nacelo odprte sfere javnosti. Kajti
dobrota se mora, da bi to dejansko ostala, izogibati slehernemu druzbenemu iz-
kazovanju, to pomeni, javnosti in odprtemu.

Ravno v tem smislu moramo razumeti Machiavellija, ko pise, da zeli ljudi pre-
pricati, naj ne bodo dobri. To ne pomeni, da Zeli ljudi prepricati, da naj bodo zli,
kajti tako zlo kot dobrota spadata k skriti sferi zasebne intime. »Macchiavellijevo
merilo za politi¢no delovanje je bila slava ...«.¢ Slava pa je mozna le v javni sferi,
kjer za dejanja izvejo vsi ali vsaj vecina ¢lanov druzbe. »Zlo, ki izhaja iz skrivanja/
skrivalis¢a (hiding), je predrzno in neposredno unicuje skupni svet; dobro ki pri-
haja iz skrivanja/skrivalis¢a in prevzame javno vlogo, ni ve¢ dobro, pac pa je ko-
rumpirano v svojem jedru in to nacetost bo nosilo s seboj kamor koli ze gre.«”

Prav zaradi tega tako zaprte skupnosti, kot so npr. religiozni rodov, niso temeljile
na principih javnosti, kjer je temeljni kriterij dejavnosti slava, ki nagradi dosez-
ke. Arendtova pokaze to na primeru nekaterih meniskih redov, v katerih morajo
menihi opustili svoj poklic, ki so ga brezhibno izvrsevali. To nacelo se da razsiriti
na zaprte skupnosti in celo na druzbe.

Na tem mestu mojih izpeljav predlagam, da preidemo od analize zasebne in javne
sfere k preiskovanju sovisja pojmov javnosti in modi.

Arendtova pise: »Tisto, kar politi¢no telo ohranja, je vsakokratni potencial obla-
sti (Machtpotenzial), medtem ko politi¢na telesa propadejo zaradi izgube oblasti
(Machtverlust) in kon¢no nemoc¢i (Onmacht). Postopek sam je neoprijemljiv: za
razliko od sredstev nasilja (Mittel der Gewalt), ki jih je mogoce kopi¢iti, da bi jih
potem v sili nedotaknjene uporabili, obstaja potencial oblasti samo v aktualiza-
ciji. Tam, kjer oblast ni realizirana, temve¢ jo obravnavajo kot nekaj, na kar se je
mogo¢ opreti v sili, propade, in zgodovina je polna primerov, ki kazejo, da izgube
oblati ne more nadomestiti nobeno materialno bogastvo tega sveta.<

5 Ibid., str. 53—54.

6 Ibid., str. 77.

7 Ibid., str. 77.

8 Hannah Arendt, Vita activa, Krtina, Ljubljana 1996, str. 211

145



146

PHAINOMENA XV1/62-63 EvVRoOPA, SVET IN HUMANOST V 21. STOLETJU

Habermas komentira ta pogled Hannah Arendt v okviru njegove komunikativ-
ne filozofije na slede¢ nacin: »... Hannah Arendt vztraja, da lahko neka politi¢-
na javnost ustvarja legitimno mo¢ toliko ¢asa, dokler izraza strukture neke neiz-
krivljene komunikacije«.? V tem kratkem komentarju razlozi Habermas moc¢ kot
izraz normalne komunikacije v javni sferi. Na osnovi tega lahko pojav moc¢i opi-
$emo na slede¢ nacin: Mo¢ se generira v neizkrivljeni, to pomeni normalni javni
komunikaciji.

Habermas uvede pojem komunikacije in sicer neizkrivljene komunikacije, ki po-
trebuje nadaljnjo pojasnitev. Da bi pojasnili pojem komunikacije, je potrebno
seveda odgovoriti na dve vprasanji:

1. kdo je subjekt komunikacije?
2. kaj je kriterij izkrivljenosti oziroma normalnosti komunikacije?

Pustimo ta vprasanja do nadaljnjega neodgovorjena in preusmerimo naso po-
zornost na pojem nasilja (Gewalt). Ta pojem je na paradoksen nacin na eni stra-
ni komplementaren pojmu oblasti (Macht), po drugi strani pa mu je nasproten,
kajti nasilje nastane prav tam, kjer obstaja manko oblasti, oz. nastopi celo popol-
na odprava oblasti.

Da bi razumeli vzroke izgube oblasti, moramo odkriti pogoje njenega normal-
nega generiranja. Arendtova to opise in ilustrira na primeru razvojne zgodovine
evropske civilizacije: »Edini neizogiben vsebinski dejavnik pri snovanju oblasti
(power), je skupno zivljenje ljudi. Le kjer ljudje Zivijo tako tesno skupaj, da so
moznosti delovanja vselej navzoce, lahko oblast ostane med njimi; in ustanovitev
mest, ki so kot mesta drzave ostale paradigmati¢ne za vso zahodno politi¢no or-
ganizacijo, je zato dejansko najpomembnejsi materialni pogoj za oblast.«

Temeljni pogoj generacije oblasti je potlej skupno Zivljenje ljudi ali — fenome-
nolosko receno — intersubjektiviteta izkustva, kajti zgolj biti-eden-ob-drugem v
prostoru in ¢asu ne smemo na noben nadin imeti za pristno sobivanje. Fizi¢no
biti-eden-ob-drugem velike vecine ljudi, brez normalnih intersubjektivnih od-
nosov, lahko pripelje do skoraj popolne izgube oblasti (Machtverlust) oziroma
do brezvladja, ki se v politi¢ni ureditvi, kot je tiranija, kompenzira preko nasilja
(Gewalt): »Montesquieu se je zavedal, da je bila izstopajo¢a znacilnost tiranije
ta, da temelji na izolaciji — na izolaciji tirana od njegovih subjektov in na izola-
ciji subjektov med seboj zaradi vzajemnega strahu in sumni¢enja — zato tiranija

9 Jurgen Habermas, Philosophisch-politische Profile, Suhrkamp, Frankfurt/M. 1981, str. 234.
10 Hannah Arendt, 7he Human Condition, Chicago & London, The University of Chicago Press, Chicago
& London 1958, str. 200.




FENOMENOLOGIJA JAVNOSTI

ni bila oblika vladavine kot druge, saj je bila v nasprotju z bistvenim ¢lovekovim
pogojem pluralnosti, skupnim delovanjem in dialogu, kar je pogoj vsake politi¢-
ne ureditve. Tiranija preprecuje razvoj oblasti in to ne le v posameznem segmen-
tu javne sfere, pa¢ pa v celoti; z drugimi besedami, ze sama po sebi generira ne-
moc¢, tako kot ostala politi¢na telesa generirajo oblast.« " Nasilje (Gewalt) je izraz
nemoci (Ohnmacht) in izgube moci (Machtverlust). Ravno zaradi tega »(lahko)
nasilje (...) unici oblast in nikoli ne (more) postati nadomestilo zanjo«™

Razlog za tako izgubo moci je razkroj normalne intersubjektivne interakcije ¢la-
nov skupnosti tako med seboj, kot tudi z institucijami oblasti (Machtinstitio-
nen). Empiri¢ni izraz tega procesa je izkrivljanje komunikacije v druzbi. Tukaj se
vratamo k zgoraj postavljenemu vprasanju po subjektu komunikacije in po kri-
terijih normalnosti le-te.

Zelim zaceti z odgovorom na drugo vprasanje, v kolikor prevzemam pojem splo-
$ne teze vzajemnih perspektiv, ki omogoca sleherno komunikacijo. Vzajemna
perspektiva obstaja na osnovi dveh idealiziranj:

1. Idealizacija zamenljivosti polozajev: »Ce bi bil tam, kjer je sedaj on, bi izkusil
stvari v enaki perspektivi, distanci in dometu tako kot on; in ¢e bi bil on tukaj,
kjer sem sedaj jaz, bi on reéi v izkusil isti perspektivi kot jaz.«

2. Idealizacija kongruence relevantnih sistemov: »Jaz in on se udiva sprejeti kot
dano, da so razlike v dojemanju in razlaganju, ki izhajajo iz razli¢nosti moje in
njegove biografske situacije, za njegove in moje, za najine pric¢ujoce prakti¢ne
smotre irelevantne; da jaz in on, da midva lahko tako delujeva in se sporazume-
vava, kot da bi v najinem dosegu stojece objekte in njihove lastnosti aktualno in
potencialno izkusila in razlagala na identi¢en nacin.« ™

Normalna oziroma neizkrivljena komunikacija je mozna v javni sferi pod pogo-
ji zamenljivosti polozajev in kongruence relevantnih sistemov. Tukaj se moramo
vprasati, komu pripadajo te strukture in polozaji. To vprasanje je preoblikovanje
nasega prvega vprasanja, vprasanja po subjektu komunikacije. Ce razumemo su-
bjekt v smislu Kantovega avtonomnega subjekta izgubimo njegovo zasidranost v
zivljenjskem svetu vsakdana, v tistem, kar lahko opisemo s starogrskim pojmom
»ethos«. Zategadelj dobimo namesto Zivecega subjekta intersubjektivne komuni-
kacije umetno konstrukeijo, ki nam sluzi kot toga shramba vseh vrlin in grehov.

1 Ibid. str. 202.

12 Ibid., str. 202.

13 Alfred Schiitz, Thomas Luckmann, Strukturen der Lebenswelt, Hermann Luchterhand Verlag, Neuwied
und Darmstadt 1975, str. 74.

14 Ibid.

147



148

PHAINOMENA XV1/62-63 EvVRoOPA, SVET IN HUMANOST V 21. STOLETJU

V nas$i analizi bi morali, nasprotno, izhajati iz »ethos-a« kot vira konstrukcije vrlin
in ne iz umetnega avtonomnega subjekta:

»Tudi v bodo¢emu, 'globalno’ zraslemu ¢lovestvu bo humanost temeljila na etho-
su, tj. na sovisju vrlin. To prepri¢anje je v nasprotju pogledom, ki ga danes za-
stopajo mnogi filozofi: menijo, da bo v 'globaliziranem' svetu tisto, kar se je v
stari evropski tradiciji imenoval 'etos' izginilo; kajti vsak etos bi naj bil vezan na
dolo¢eno kulturo. Ker bi naj lahko rac¢unali, da bodo v bodo¢em svetu na dolgi
rok vse razlike med kulturami izginile, bi naj veljalo zahtevati in morda pricako-
vati le eno: ravnanje po povsem splosnih, za vse kulture v enaki meri zavezujocih
pravilih.«

Opozoriti je treba, da bi morali v moderni druzbi, ki pozna razli¢ne ne-tradicio-
nalne organizacijske oblike vsakdanjega zivljenja nase razumevanje pojma »etho-
sa« nekoliko modificirati. Na paradoksen nacin lahko re¢emo, da postane v mo-
derni postindustrijski druzbi ne-tradicionalni nacin vsakdanjega Zivljenja zelo
pogosto tradicionalen. Najbolje lahko ta pokazemo na primeru tako klasi¢ne
oblike ethosa kot je druzina. Danes namre¢ postajajo znadilne alternativne orga-
nizacijske oblike odnosov med pripadniki ene generacije in med pripadniki raz-
licnih generacij. Primeri: veliko $tevilo samskih moskih in Zensk, ki svoje otroke
samostojno vzgajajo, institucije posvojitev otrok, homoseksualni zakonski pari,
ki so bili v nekaterih demokrati¢nih druzbah uradno priznani itd. V primerjavi
s to transformacijo klasi¢cne monogamne evropske druzine tradicionalna musli-
manska poligamija niti ne izgleda tako eksoti¢no.

V tem smislu predlagam, da uporabimo ob interpretaciji pojma »ethos« pojma
»okolje« (Umwelt) in »so-svet« (Mitwelt) Alfreda Schiitza in Thomasa Luckman-
na, ki ju opisujeta kot temeljne strukture Zivljenjskega sveta vsakdanje izkusnje.
Okolje je svet neposredne intersubjektivne interakcije, ki jo Schiitz in Luckmann
oznalujeta s pojmom »face-to-face situation«. Ta situacija je zaznamovana z naj-
vi$jo stopnjo intimnosti intersubjektivnih odnosov. »Jaz« kot subjekt socialnih
odnosov nima tu ni¢ skupnega z abstraktnimi socialnimi tipi, pa¢ pa z Zive¢imi
akterji socialne realitete, ki seveda zastopajo razli¢ne socialne tipe. Ti tipi pa kon-
stituirajo v taki situaciji le ozadje socialne interakcije. »Najin« socialni odnos ima
v tem primeru znacaj midva-odnosa, ki se konstituira preko odprave ti-naravna-
nosti udelezencev interakcije. Lahko bi ozna¢ili razli¢ne oblike socialnih odno-
sov, ki so postale obicajne kot razli¢ne oblike ethosa, med njimi seveda druzino
(seveda v vseh, celo ne-tradicionalnih oblikah), kot tudi vse ostale socialne orga-

15 Klaus Held , »Zur phinomenologischen Rehabilitierung des Ethos«, Otvoritveno predavanje na simpoziju
»Evropa, svet in humanost v 21. stoletju: fenomenoloske perspektive «, Ljubljana, 16-19. November 2006.




FENOMENOLOGIJA JAVNOSTI

nizacijske oblike vsakdanjega intersubjektivnega izkustva. Ravno te oblike vsak-
danjega izkustva utelesajo zgoraj imenovano idealizacijo zamenljivosti polozajev
in kongruenco relevantnih sistemov z najvisjo stopnjo njihove aktualizacije. Za-
radi tega je tukaj mozZna resni¢no neizkrivljena komunikacija. Toda sfera takih
odnosov je v prvi vrsti zasebna sfera.

Intersubjektivni so-svet (Mitwelt) vsakdanjega izkustva pa je zaznamovan, na-
sprotno, s tipizacijo in zaradi tega z visoko anonimnostjo. To je sfera vi-odnosov,
ki so konstituirani preko vi-naravnanosti udelezencev interakcije. Zaradi tega je
uresnicitev idealiziranja zamenljivosti polozajev in kongruence relevantnih siste-
mov v tem so-svetu veliko bolj problemati¢na kot v okolju (Umwelt). Zaradi tega
je tudi riziko izkrivljanja komunikacije tukaj dokaj visok. Dejansko izkrivljanje
komunikacije se zgodi tam, kjer so meje med okoljem in sosvetom uni¢ene. V
tem primeru postanejo intimni in skoraj netipizirani midva- -odnosi imitirani s
pomocjo oblastnih institucij v so-svetu, to pomeni, v sferi anonimnih in skoraj
povsem tipiziranih vi-odnosov in na ta nacin izkrivljeni. Na drugi strani pa se
zaradi ekspanzije javnega so-sveta unici okolje, kot sfera intimnih privatnih od-
nosov. V totalitarnih druzbah na primer, kjer drzavna oblast imitira vlogo oceta
druzine in poskusa odnose vseh ¢lenov druzbe predstaviti kot odnose znotraj ve-
like druZine, izgine meja med okoljem in so-svetom, med zasebnim in javnimi
zadevami. To privede do uni¢enja normalnih zasebnih in javnih odnosov med
¢lani druzbe, do izkrivljanja komunikacije, do pozabe ethosa kot sfere privatnega
zivljenja in do korupcije javnosti, kot sfere javnih aktivnosti ¢loveka.

Na osnovi teh premislekov predlagam $irSo interpretacijo pojma ethos. Ethos je
ugotovljeni nacin vsakdanje eksistence skupnosti ljudi znotraj horizonta njihovih
medsebojnih intersubjektivnih interakcij, to pomeni, znotraj intersubjektivnega
okolja (Umwelt); in nadin vsakdanje eksistence s pripadniki drugih skupnosti, to
pomeni, znotraj intersubjektivnega so- -sveta (Mitwelt). Ta splosni intersubjek-
tivni horizont vseh mogocih okolij in so-svetov je sfera javnosti. Njihovi akterji
niso atomarni subjekti, pa¢ pa dolo¢ene skupnosti oziroma pripadniki teh sku-
pnosti, ki so v njihovih intersubjektivnih dejavnostih pogojeni s posebnostmi la-
stnega ethosa, oziroma lastnega okolja. Mnos$tvo atomarnih subjektov moramo
zamenjati z mnostvom tipov ethosa oziroma okolij, ki v komunikaciji konstitui-
rajo oblast kot alternativo nasilju, kajti zahteva posameznega subjekta po splosno
veljavni moralni poziciji pogosto postane v socialno-politi¢cnem diskurzu totali-
tarna zahteva.

Drugacnega stali$¢a, ki mojemu nasprotuje, mi ni treba spostovati zato, ker je
lahko izraz splosne ¢loveske pozicije, pa¢ pa ga moram spostovati, ker je to sta-
lis¢e cloveska pozicija, ki je lahko tudi napa¢na. Zaradi tega ne izgine svoboda

149



PHAINOMENA XV1/62-63 EvVRoOPA, SVET IN HUMANOST V 21. STOLETJU

atomarnega subjekta, pa¢ pa se transformira v nekem drugem kontekstu v koli-
kor format moje dejavnosti ni splo$na zakonodaja, pa¢ pa fleksibilno ravnotezje
razli¢nih zakonodaj.

Prevedel Rok Svetlic

150




