
Življenje med kulturami in jeziki: 
pripovedi Gorana Vojnovića in 
Widad Tamimi

Mateja Curk
mcurk3@gmail.com

107

Primerjalna književnost (Ljubljana) 48.1 (2025)

Prispevek raziskuje literarne pripovedi sodobnih avtorjev, ki pišejo o večkulturnosti 
v evropskem prostoru in so družbeno kritični. Zanimajo nas predvsem tiste 
pripovedi, ki učinkujejo avtentično in prinašajo kritičen odziv na stereotipe o 
Drugem in Drugačnem, kot so prisotni v javnem diskurzu. Zgodbe o življenju med 
več kulturami in jeziki med drugim pripovedujeta Goran Vojnović in Widad 
Tamimi. Goran Vojnović v svojem prvencu Čefurji raus! pripoveduje o življenju 
potomcev priseljencev v Sloveniji, v delu Jugoslavija, moja dežela pa o spominu na 
razpad nekdanje Jugoslavije. Pisateljica palestinsko-judovskega rodu Widad 
Tamimi pa v Vrtnicah vetra pripoveduje zgodbo o nekdanjem izgnanstvu svoje 
judovske družine v času fašizma v Italiji ter izgnanstvu palestinske družine, ki pa 
je pred vojno zbežala v Jordanijo. Ob primerih avtorjev, kot je Feridun Zaimoğ lu, 
poskušamo življenjske zgodbe protagonistov izbranih proznih del umestiti v širši 
nadnacionalni kontekst literarnega ustvarjanja. Namen prispevka je opazovati 
spreminjanje percepcije literature, ki je danes ni mogoče fiksirati z nacionalno, 
religiozno, jezikovno ali kulturno pripadnostjo, ampak gre za transnacionalni 
sistem, v katerem ustvarjajo avtorji najrazličnejših kultur in jezikov. To se kaže 
tudi v avtentičnosti literarnega jezika, ki je postal množica jezikovnih idiomov in 
kulturnih ozadij.

Ključne besede: sodobna književnost / »drugi« / večjezičnost / večkulturnost / avtentičnost / 
Vojnović, Goran / Tamini, Widad

Literatura in ustvarjanje »drugega« v sodobnem evropskem 
prostoru

V prispevku so analizirane literarne pripovedi sodobnih avtorjev, ki 
pišejo o večkulturnosti med nami in s svojim subtilnim občutkom kri­
tično motrijo preteklost in sedanjost. Gre za izrazito heterogeno skupino 
avtorjev, ki je ni mogoče zamejiti le na avtorje, ki živijo na zgodovinsko 
dvojezičnih območjih etničnih manjšin, in avtorje, ki so se priselili iz 
drugih kultur ali so potomci migrantov. Vključuje namreč vse, ki pišejo 



PKn, letnik 48, št. 1, Ljubljana, maj 2025

108

o življenju različnih kultur in jezikov v sodobnem evropskem prostoru. 
Med njimi so tudi večjezični avtorji, ki imajo izkušnjo migracije ali so 
potomci priseljencev in pišejo o izkušnjah življenja v večkulturnem evrop­
skem prostoru: Widad Tamimi, Yoko Tawada, Emine Sevgi Özdamar, 
Rafik Schami, Feridun Zaimoğlu, Terézia Mora, Melinda Nadj Abonji, 
Anna Kim, Olga Grjasnowa, Dimitré Dinev, Julya Rabinowich idr. Ti 
ustvarjalci se sami pogosto istovetijo z manjšino in v javni diskurz pri­
našajo zgodbe o ljudeh in njihovih življenjskih izkustvih. Čeprav v lite­
rarnem pisanju posredujejo spomine in izkušnje iz življenja med jeziki 
in kulturami, pa se izogibajo pojmoma »integracija« in »identiteta«, saj 
ju razumejo kot konstrukt, ki je pogosto rabljen v političnem kontekstu 
(Nadj Abonji 14).

Med avtorji, ki se v današnjem evropskem prostoru identificirajo z 
manjšino in pišejo v jeziku večinskega naroda, podrobneje obravnavamo 
roman Le rose del vento (2016), ki je izvorno napisan v italijanskem 
jeziku in v prevodu nosi naslov Vrtnice vetra (2018). Avtorica pripo­
vedi o življenju svojih prednikov, Widad Tamimi, je hči migrantov iz 
Palestine in Izraela, rojena je bila v Milanu, zadnjih nekaj let pa s svojo 
družino živi v Ljubljani. Kompleksno zgodbo o preteklosti, svojem 
očetu in razpadli družini, s tem pa tudi o razpadu ideje o enakosti in 
solidarnosti med južnoslovanskimi narodi in veroizpovedmi na ozemlju 
nekdanje Jugoslavije v slovenskem jeziku pripoveduje tudi protagonist 
drugega romana Gorana Vojnovića, Jugoslavija, moja dežela (2012). 
Zgodbi Widad Tamimi in Gorana Vojnovića sta napisani v standar­
dnem jeziku, v katerega so le v manjši meri vključeni citati v drugem 
jezikovnem idiomu. V tem se omenjena teksta razlikujeta od tistega dela 
sodobnega literarnega ustvarjanja, kjer glas govorcev dvojezične sodobne 
migrantske skupnosti sestavlja več jezikov. Enega najbolj avtentičnih 
primerov literarne upodobitve dvojezičnega potomca priseljencev pred­
stavlja Vojnovićev prozni prvenec Čefurji raus! (2008).1 Bistvena značil­
nost izbire jezika v tem delu je alternacija kodov, kar pomeni, da se v 
nestandardnih govoricah literarnih oseb pojavlja več jezikov nekdanje 
jugoslovanske države.2 Večjezične prakse, ki jih v literarnih pripove­
dih sodobnih avtorjev zasledimo v širšem evropskem prostoru, spomi­
njajo na in dokumentirajo obstoj mnoštva svetov na prostoru sodobne 
Evrope, hkrati pa v središče raziskovanja postavljajo pojem večjezično­

1 Poleg proznega prvenca je tematika večjezičnosti značilna tudi za Vojnovićeva 
romana Figa (2016) in Đorđić se vrača (2021).

2 Pojavne oblike alternacije kodov so podrobneje analizirane v mojem doktorskem 
delu Govorice družbenih okolij v sodobni slovenski prozi (Curk). Pričujoči prispevek ne 
povzema nobenega dela disertacije.



Mateja Curk:     Pripovedi Gorana Vojnovića in Widad Tamimi

109

sti. Večjezična pripoved »čefurja« iz Vojnovićevega dela Čefurji raus! je 
del širšega konteksta pisanja sodobnih literarnih pripovedi v več jezikih, 
o čemer pričajo besedila več pisateljev druge generacije priseljencev v 
Nemčiji, med njimi tudi Feriduna Zaimoğluja, ki je v enem od literar­
nih del ubesedil večjezično pripoved turškega priseljenca mlajše genera­
cije, slabšalno poimenovanega »kanake«.

V sodobnih literarnih pripovedih so izbire jezika, kot kažejo primeri, 
ki nastajajo v širšem evropskem prostoru, raznolike. Vsem, vključno 
s podrobneje analiziranimi pripovedmi Gorana Vojnovića in Widad 
Tamimi, pa je skupno, da jih bistveno zaznamuje izkušnja večjezično­
sti. To se kaže tako v izbiri jezika kot v življenjskih zgodbah posame­
znikov in družbenem okolju, ki ga kritično reflektirajo. Kaj za pisanje 
pomeni izkušnja večjezičnosti, posebej natančno razlaga tudi ena od 
pisateljic. Za Melindo Nadj Abonji, ki se je iz nekdanje Jugoslavije 
kot otrok preselila v Švico, »odraščati večjezično pomeni negotovost, 
vendar tudi bogastvo«, saj kot pisateljica večjezični jezik ne le upora­
blja, ampak ga tudi izumlja in ob tem ugotavlja: »[Pisatelji z izkušnjo 
večjezičnosti] pogosteje postavljajo pod vprašaj večjezični jezik, izhajajo 
iz tega, da je jezik tudi minsko polje. Vendar sem proti združevanju, 
zavračam pojem 'migrantska literatura', ker je pomembno ob paralelah 
dojeti tudi razlike« (Nadj Abonji 14).

Izbira jezika in drugi implicitni elementi, ki jih je pri branju literar­
nega teksta treba priklicati v spomin na podlagi sklepanja, simbolizirajo 
kulturne vzorce in družbene procese, v katere so vpete zgodbe literarnih 
subjektov (Juvan, Intertekstualnost 237–238). »O tem, kaj je aktualno 
in kaj ne, kaj je mogoče reči in o čem še ni oz. o čem ni več mogoče 
govoriti«, v družbeno-jezikovni situaciji odločajo ideologije in njihovi 
kolektivni jeziki ali sociolekti (Zima 9). Družbene govorice ali sociolekti 
in kulturno izročilo pa imajo v literarnem diskurzu specifično funkcijo, saj 
v njem ponotranjajo, reflektirajo resničnost, ki je v literaturi predstavljena 
s perspektive individualne izkušnje (Juvan, Intertekstualnost 238–239). 
Družbeno okolje in zasebno življenje se v literarnem diskurzu povezu­
jeta, in sicer je literarni diskurz način, kako povedati zgodbo o »zgodovini 
posameznika« (Grøndahl 132). Zgodbe v izbranih delih Widad Tamimi 
in Gorana Vojnovića pripovedujejo o tem, kako med jeziki in kulturami 
živeti s samim sabo in drugimi. Ob primeru različnih izraznih možnosti 
literarnega pisanja analiziramo, kako se v mnoštvu jezikov in kultur obli­
kuje širša družbena zavest in vodilne ideje, pa tudi odpira nov odnos med 
jezikom posameznega govorca in narodno skupnostjo.

Da se odnos govorca do izbire jezika v literaturi spreminja, ugotavlja 
že Andrej Leben, ki pri slovenskih literarnih ustvarjalkah in ustvarjalcih 



PKn, letnik 48, št. 1, Ljubljana, maj 2025

110

na avstrijskem Koroškem opaža razmah dvojezičnih pisav po letu 2010. 
Izbira literarnega jezika pri mlajših avtoricah in avtorjih, kot pojasnjuje 
Leben, pogosto ni več primarno povezana z izvorom, kulturno zavestjo 
ali manjšinsko pripadnostjo, temveč je odvisna od življenjskega okolja, 
družbenih mrež, individualne poetike, pa tudi od osebnega občutka 
za jezik in ocene lastnih jezikovnih zmožnosti (Leben 283). V primer­
javi z Lebnovo analizo položaja slovenščine in slovenske manjšine v 
Avstriji, kjer Leben odločilno vlogo pri izbiri jezika pripiše političnim 
spremembam in spremenjenemu položaju slovenščine v Avstriji, nas 
zanima, kako izbira jezika v prozi Widad Tamimi in Gorana Vojnovića 
spreminja percepcijo jezika literature. Več študij se v novejšem obdobju 
ukvarja s kriteriji, po katerih definirati »slovensko literaturo« (Köstler 
in Leben; Koron in Leben; Leben in Kohl), ki je v novejšem obdobju 
vse bolj prepoznana tudi kot večjezična in večkulturna. Modelov, ki 
poskušajo razložiti, kaj obsega slovenska literatura, je več, a nobeden 
od njih ni enoznačen ali dokončen. Nacionalna etnojezikovna para­
digma je v raziskavi Andreja Lebna in Felixa Oliverja Kohla označena 
kot nasilna do literature, ki je, kot pravita avtorja, »v številnih pogledih 
večjezična in transkulturna«:

Bolj ko neka družba skrbi za pluralne razmere na področju literature, tem 
večja je verjetnost, da bo literarno življenje splošno sprejeto in zaznavano v 
njegovi raznolikosti. Na takšni podlagi bo slovenska literatura dejansko lahko 
postala tudi samoumevna oznaka literature vseh, ki živijo v Sloveniji, kar bo 
koristilo tudi slovensko pišočim zunaj Slovenije. (Leben in Kohl 273)

Izpostavljenost večjezičnosti kot temeljnemu elementu sodobne defi­
nicije literature je posledica dolge tradicije vztrajanja pri etničnih in 
nacionalnih kategorijah, preko katerih se regulirajo odnosi med večin­
sko in manjšinskimi skupnostmi (272). Tudi v prihodnje ni verjetno, 
da bi nacionalna paradigma in dominantnost jezika večinskega naroda 
izgubili veljavo in diskurzivno premoč (273); ključno pa je, kako se v 
študijah in pri bralcih nasploh dojema prisotnost večjezičnosti v lite­
raturi. Ustvarjanje številnih obrazov večjezičnosti v sodobni literaturi 
je mogoče interpretirati kot poskus preseganja ideje o enojezičnosti 
kot prevladujoče paradigme v moderni nacionalni državi, ki se je v 
Evropi pojavila v poznem osemnajstem stoletju in je zagovarjala idejo 
o ločevanju ljudi na podlagi jezika, narodne pripadnosti in državnih 
meja. Ta ideja je zabrisala vpogled v dejansko razširjenost večjezičnih 
praks; Yasemin Yildiz opaža, da je raznolikost kot vrednota vse bolj 
pod pritiskom ideje o homogenem evropskem prostoru, zaradi česar 
je raziskovanje položaja jezikovnih manjšin in stikanja več jezikov še 



Mateja Curk:     Pripovedi Gorana Vojnovića in Widad Tamimi

111

toliko bolj pomembno. Na podlagi raziskovanja evropskega literarnega 
sistema raziskovalka oblikuje sodoben metodološki pristop v razisko­
vanju diskurza, v katerem enojezičnost in večjezičnost soobstajata in 
sta opredeljeni prek medsebojnih napetosti – imenuje ga »paradigma 
postmonolingvizma« (Yildiz, Beyond the Mother Tongue 4). Paradigma 
večjezičnosti odpira nov pogled na odnos med jezikom govorca in naro­
dno skupnostjo, ki ga v naslednjih razdelkih interpretiramo ob primeru 
izbranih proznih del, ki jih na ravni jezika in literarnih zgodb bistveno 
zaznamuje izkušnja večjezičnosti.

Metodološki pristop k analizi jezika literature

Skozi zgodbe in govorice literarnih del sodobnih avtorjev, ki pripove­
dujejo o večkulturni družbi, poskušamo pokazati, kako se spreminja 
percepcija literature, ki je danes ni več mogoče fiksirati zgolj z nacional­
nostjo, religiozno in kulturno pripadnostjo itd., temveč je tudi njena 
govorica postala množica trenj jezikov in kulturnih ozadij. Literarni 
sistem se danes interpretira kot kraj, kjer živijo in delajo avtorice in 
avtorji vseh generacij najrazličnejših kultur in jezikov; zdi se, da je lite­
raturo mogoče razumeti zgolj kot prehajanje, kot migracijo in napo­
tenost: od tam, od koder se piše, tja, kamor je namenjena, in nekam 
drugam, kamor pride (Košir). Da so dimenzije ideološkega, kulturnega 
in imaginarnega prostora tako odprte in nedefinirane, je po mnenju 
Nikosa Themelisa posledica tega, da se družbeni, ekonomski in kul­
turni procesi dandanes dogajajo na transnacionalni ali transregionalni 
ravni. Prostor in čas, v katerem nastaja sodobna literatura, so v zadnjih 
desetletjih temeljito preoblikovali razvoj komunikacijskih tehnologij, 
množični mediji, informacijska revolucija in množične migracije. Če so 
identiteto evropskega prostora tradicionalno opredeljevali kultura, zgo­
dovina in jezik, pa je ta prostor danes prežet z ideologijo globaliziranega, 
multipolarnega, nestabilnega sveta in v njem prevladujoče tržne ideo­
logije (Themelis 286). V tem času splošne globalizacije, računalniških 
tehnologij in trgovinskih centrov je v različnih vrstah diskurzov pogost 
pojav popularizacija, ki jo v prispevku opazujemo z vidika zanjo značil­
nega razširjanja stereotipov o »drugem«.

Podoba idealnega »drugega« je bila ustvarjena v dolgi evropski zgodo­
vini in se danes pojavlja kot »modni« diskurz o unikatnih, eksotičnih 
družbenih, jezikovnih in drugih fenomenih (Themelis 286). V času  
ekspanzije množičnih migracij in večjega zanimanja za razpravljanje 



PKn, letnik 48, št. 1, Ljubljana, maj 2025

112

o življenju migrantov stereotipne predstave o »čefurju«, »kanaku«,3 
»fureštu«4 ali kako drugače imenovanem »drugem« pogosto razširjajo 
zahodni mediji. Pri preučevanju percepcije »drugega« je pomemben 
premik pomenila študija Edwarda Saida Orientalizem (1978), ki anali­
zira reprezentacije Orienta v zahodni literaturi, slikarstvu in glasbi. V 
njej je Said ugotovil, da zahodni svet (Evropa, ZDA) obravnava države 
in narode na Bližnjem vzhodu skozi »objektiv«, ki izkrivlja dejansko 
realnost teh krajev in ljudi. Ustvarjanje idealnega »drugega« za Evropo 
je tako že za Saida v nasprotju z dejstvi zgodovine, odraža interese impe­
rializma in je ideološko motivirana praksa (Said; Said in Jhally). Na 
percepcijo »drugega«, kot jo vse od obdobij evropskega osvajanja drugih 
prostorov in kultur ustvarja Zahod, se odzivajo pisatelji, ki so kritični do 
širjenja stereotipnih vzorcev namesto avtentičnega pisanja o sodobnih 
družbenih fenomenih. V njihovih pripovedih je vloga »drugega« dode­
ljena prišleku, ki živi v evropskem prostoru, ima izkušnjo bivanja med 
kulturami in svojo zgodbo pripoveduje v več jezikih (npr. Vojnović in 
Zaimoğlu) ali pa jo zaznamuje tako, da izbere jezik večinskega naroda 
(Grjasnowa npr. piše v nemškem jeziku, Tamimi pa je tudi delo Il caffè 
delle donne iz leta 2014 napisala v italijanskem jeziku).

Zgodbe, ki pripovedujejo o osebnih življenjskih izkušnjah, nastajajo 
znotraj polja literature, ki jo bistveno določajo fiktivnost, domišljijskost 
in estetska funkcija. V posebnem literarnem diskurzu se med literarnimi 
pripovedmi in resničnostjo ter med protagonistom in avtorjem vzpo­
stavlja specifično razmerje (Skubic, Obrazi 105–129). Metodološki 
pristop, s katerim je mogoče pojasniti specifičnost razmerja med prota­
gonistom in avtorjem literarnega dela, je v svojih teoretskih razpravah 
razvijal Mihail M. Bahtin. V knjigi Estetika in humanistične vede (1999) 
Bahtin razlaga, da se v primeru, ko se protagonistova življenjska zgodba 
v večji meri sklada z avtorjevo in ima avtobiografske elemente, upošteva 
odmik od neposrednega razmerja avtorja do protagonista. Tudi v 
pripovedih, v katerih je protagonist avtobiografski, »avtor doživlja 
junakovo življenje v popolnoma drugačnih vrednostnih kategorijah, 
kot doživlja svoje lastno življenje – avtor osmišlja junakovo življenje 
v docela drugačnem vrednostnem kontekstu«; »postati mora drugi v 

3 Kanake je rasistična oznaka za migrante in njihove potomce, ki živijo v Nemčiji, 
t. i. gastarbajterje (Gürsel).

4 »Furešti so bili prišleki. Ko sem bil otrok, so se v Istro priselili pripadniki vseh 
narodov tedanje Jugoslavije, ki so zapolnili demografsko praznino po izselitvi italijan­
skega prebivalstva po drugi svetovni vojni, natančneje po letu 1947. Istra je bila del 
Hrvaške, toda vzdevek furešti so dobili celo Hrvati, ki so prišli iz drugih delov repub­
like, torej so tudi oni spadali med druge« (Velikić 250).



Mateja Curk:     Pripovedi Gorana Vojnovića in Widad Tamimi

113

razmerju do samega sebe, pogledati mora nase z očmi drugega« (Bahtin 
24). Tak pristop k razmerju med avtorjem in resničnostjo na eni strani 
ter literaturo na drugi opisuje tudi eden od sodobnih avtorjev, ki je lite­
rarni tekst označil kot »mozaik faktov in fikcij«, v katerem so resnični 
dogodki lahko podlaga za leposlovni opis, »ampak že samo uokvirjanje 
v romanu jih naredi za fikcijo« (Skubic, »Ključno pa je« 527–528).

Poleg opisane metodologije specifičnega razmerja med resničnim 
in literarnim je v raziskavi treba upoštevati specifične značilnosti oblik 
večjezičnosti v proznih delih, ki znotraj literarnega sistema stopajo v 
odnos z vsemi ostalimi literaturami. Teoretski pristop, ki raziskuje, 
kako se znotraj literarnega sistema vzpostavlja kanon tekstov, avtor­
jev, idej in predstav, je razvil Marko Juvan v teoriji intertekstualnosti 
oziroma medbesedilnosti. Teorija zagovarja stališče, da prek komunika­
cije literature z drugo literaturo in z drugimi diskurzi (politiko, religijo) 
kanon literarnih tekstov postaja medij kulturnega spomina (Juvan, 
Intertekstualnost 241). »Zaradi nanašanja na govorjene, zapisane ali 
natisnjene svetove literature ni več upravičeno imeti samo za mimezis 
zunajliterarne resničnosti« (240). S svojo zmožnostjo za posnemanje 
teoretskega, tehničnega, praktičnega in zgodovinskega diskurza litera­
tura povzema in – z izmišljenimi liki, zgodbami, motivi, ki so mimezis 
tistega, kar se je zgodilo ali bi se lahko zgodilo – predstavlja, preizkuša 
in ponazarja njihove problematike. Z individualizacijo in ponazoritvijo 
splošnejših problemov prek zgodb, likov in perspektiv fikcije se literarni 
diskurz kot simulaker približa življenjskemu izkustvu, doživljanju in 
spominu posameznikov. Zato literatura kot medij kulturnega spomina 
modelira tudi ideje, čustva, doživetja, zaznave in strukture delovanja 
individualnega spomina (Juvan, »Kulturni spomin« 389).

Jezik Vojnovićevega prvenca Čefurji raus! v širšem kontekstu 
jezika »drugega«

Vojnovićev prozni prvenec je eden najbolj izrazitih poskusov rabe 
sociolektov v slovenski literaturi in je v prispevek vključen kot primer 
avtentične upodobitve literarnega govorca, ki v slovenskem jezikovnem 
okolju govori »drugačen« jezik, saj v njem preklaplja med slovenskim 
in srbohrvaškim idiomom. Ker v oblikah alternacije med kodoma ni 
mogoče najti predvidljivega vzorca okoliščin, v katerih se kodni pre­
klop v njegovi govorici pojavi, se je na določeni točki analize protago­
nistove govorice smiselno odmakniti od razčlenjevanja oblik alterna­
cije kodov in poskušati to govorico razumeti v širšem nadnacionalnem  



PKn, letnik 48, št. 1, Ljubljana, maj 2025

114

diskurzu ustvarjanja v več jezikovnih kodih in v družbenem kontekstu, 
ki ga na različne načine zaznamuje ideja večjezičnosti. Da bi se odma­
knili od političnih in ideološko obremenjenih pomenov večjezično­
sti, v prispevku opazujemo perspektivo pisateljev, ki tako kot Goran 
Vojnović v evropskem prostoru ustvarjajo iz izkušnje življenja med več 
jeziki in kulturami. V nekaterih literarnih delih je prisotna raba več jezi­
kov, druga so v veliki meri napisana (ali prevedena) v standardni jezik. 
Vsem pa je skupna kritičnost do dominantnih diskurzov svojega časa 
in v njih razširjene ideje o »drugem«. V pisanju o življenju migrantske 
skupnosti v ljubljanskem predmestju Fužine Goran Vojnović v delu 
Čefurji raus! (2008) zaznava nesporazume in pretiravanja, zavrača pred­
sodke in reflektira krizo identitete sodobnega človeka. Opis vsakdana 
potomcev priseljencev iz nekdanje Jugoslavije v literarni govorici pro­
tagonista Marka Đorđića zaznamuje izbira jezikovnih prvin, s katero 
pisatelj ustvarja vtis prisotnosti v okolju in skupnosti, ki jo določa 
položaj na družbenem obrobju in življenje med več jezikovnimi kodi. 
Kritični, provokativni, včasih tudi žaljivi izrazi, ter sleng, ki je izrazito 
ustni in namerno nepravilen, družbo opisujejo kot izrazito razdeljeno 
na mainstream in obrobje. Na različnih jezikovnih ravneh se v Markovi 
pripovedi pojavlja alternacija med slovenskim in srbohrvaškim jezikov­
nim kodom, ki ima prav tako simbolen, ob rabi disfemizmov pa tudi 
provokativen pomen:

V vsakem od teh milijon fletov lahko v vsakem trenutku poči i gotovo. Vsi so 
zjebani, nervozni, nesrečni, slabo plačani, vsi so u govnima do guše, kot bi rekel 
Radovan. In vsakemu od milijon Fužinčanov lahko pukne film. Ni zadovoljnih 
in srečnih Fužinčanov, ker če bi bili srečni in zadovoljni, ne bi živeli na Fužinah. 
To je dejstvo. Ker ni enega človeka na svetu, ki je kot dete sanjal o tem, da bo 
živel v predmestju Ljubljane, na dvanajstem štuku, v dvoinpolsobnem stanova­
nju, s petčlansko familijo in pogledom na sosednji blok. (Vojnović, Čefurji 144)

V jeziku, ki učinkuje avtentično, protagonist Vojnovićevega teksta 
pripoveduje zgodbe potomcev priseljencev, ki skozi literaturo razmiš­
ljajo o svojem odnosu do jezikov in kultur nekdanje Jugoslavije, od 
koder so se v Slovenijo priselili njihovi starši. V zgodbah potomcev 
priseljencev, ki jih v tekstu pripoveduje Marko Đorđić, se predvsem 
na eni strani pokaže propad ideje o bratstvu in enotnosti, enakosti, 
solidarnosti in zavezništvu med južnoslovanskimi narodi na ozemlju 
nekdanje Jugoslavije, na drugi strani pa se izrisuje jezikovna in kul­
turna raznolikost slovenskega prostora, ki nikakor ni etnično, kulturno 
in jezikovno homogen. Pripovedovanje zgodb o kulturni heterogenosti 
sodobne družbe, pisanje v več jezikovnih kodih in težnja po avtentičnem  



Mateja Curk:     Pripovedi Gorana Vojnovića in Widad Tamimi

115

približevanju sodobnim govoricam pa ni specifična le za Vojnovićevo 
pisanje, ampak že uvodoma našteti primeri avtorjev in avtoric kažejo, 
da gre za značilnosti, ki so prisotne v širšem kontekstu sodobnega lite­
rarnega ustvarjanja.

Med širokim naborom sodobnih avtorjev naj v prispevku poleg 
Vojnovića izpostavimo pisatelja, ki se je star eno leto s starši prese­
lil iz Turčije v Nemčijo in pri pisanju v nemškem jezikovnem okolju 
ustvarja literarne govorice turških priseljencev. Feridun Zaimoğlu trdi, 
da je jezik romana Kanak Sprak. 24 Mißtöne vom Rande der Gesellschaft 
(1995)5 osnovan na govoru mlajšega moškega, ki ga je intervjuval 
(Yildiz, »Critically 'Kanak'« 320). V delu, ki je nastalo več kot desetle­
tje pred Vojnovićevim, se pisatelj iz druge generacije turških priseljen­
cev sprašuje, kako se kot »kanake« (nemška slabšalnica za Turke) živi v 
Nemčiji. Obrobni družbeni položaj priseljencev in njihovih potomcev 
v nemški družbi poleg prvega ponazarja tudi drugi roman Abschaum 
(Izmeček) iz leta 1997,6 v katerem se Zaimoğlu giblje na družbenem 
obrobju, ponekod že tudi v njenem podzemlju: »V knjigi spoznavamo 
torej tiste družbene sloje, v katere navadno nimamo nobenega vpogleda 
ali pa le zamegljenega, nejasnega« (Šerc 173). Čeprav v njem lahko 
najdemo nekaj konfliktnih okoliščin, ki dokazujejo, da med Nemci 
in Turki (tujci) ne gre za sožitje, avtentične literarne podobe v delu 
presegajo raven poročanja o nemški družbi in velemestih. Težnji po 
avtentičnem, realističnem upodabljanju družbenega obrobja sledi tudi 
jezik – prevladuje pogovorni jezik Hamburga in njegove okolice, kamor 
se umešča literarno dogajanje. Izmeček je zgodba Ertana Onguna, ki je, 
kot beremo v epilogu dela, pisatelja prosil, naj jo zapiše: »Dajem ti 
čisto snov [Stoff, »(literarna) snov«]. Si moj diler. Prodaj to stvarco« 
(Zaimoğlu, Abschaum 173). Tako Feridun Zaimoğlu kot tudi Goran 
Vojnović pripovedujeta o položaju posameznika, ki se na podlagi jezika 
in kulture staršev opredeljuje kot pripadnik manjšinske skupnosti. Tej 
je v večinsko nemškem oziroma slovenskem jezikovnem okolju dode­
ljen obrobni družbeni položaj, kar je med drugim razvidno iz protago­
nistove pripovedi in slabšalno rabljenih poimenovanj, kot sta »čefur« 
oziroma »kanake«. Podobno kot v ustvarjanju Feriduna Zaimoğluja v 
nemškem prostoru tudi v prozi Gorana Vojnovića nestandardni idiomi 
različnih jezikov v govoricah potomcev priseljencev iz republik nekdanje  
Jugoslavije simbolizirajo napetosti med idejo o jezikovno homogeni 

5 Roman Kanak Sprak ni preveden v slovenski jezik. V prostem prevodu bi se slo­
venski naslov lahko glasil Jezik kanakov. 24 zgrešenih tonov z roba družbe.

6 Odlomke romana Izmeček je v slovenski jezik prevedel Slavo Šerc in jih leta 2000 
objavil v reviji Literatura.



PKn, letnik 48, št. 1, Ljubljana, maj 2025

116

slovenski nacionalni državi in dejansko prisotnostjo večjezičnih praks v 
tem kulturno raznolikem prostoru: »Nimamo mi pa Slovenci šans. […] 
Lahko se mi kao družimo pa štekamo pa neki izigravamo kolege pa to, 
samo ne moremo se pa zares poštekat. Tako bratski. Nimamo istih 
stvari v krvi pa gotovo. Mi smo čefurji in oni so Slovenci in to je to. 
Jebiga« (Vojnović, Čefurji 67).

Družinske zgodbe in spomini v delih Jugoslavija, moja 
dežela in Vrtnice vetra

Poleg tekstov, v katerih je protagonistova zgodba o »drugem« skladna 
z izbiro jezikovnih kodov, nadalje analiziramo primer Vojnovićevega 
romana, ki ga protagonist v veliki meri pripoveduje v standardnem slo­
venskem jeziku, in roman Widad Tamimi, ki je v izvirniku napisan v 
italijanskem jeziku. Gre za teksta, pri katerih je v ospredju vsebina pro­
tagonistove pripovedi o iskanju lastnega jaza. Bistveno vlogo imajo spo­
min in povezave s kulturnimi prizorišči minulih obdobij. Pisateljevanje 
predstavlja spominsko obujanje in novo interpretacijo te dediščine, pri 
čemer je za literarno izročilo, ki je shranjeno v kulturnem spominu, 
specifična »literarna imaginacija« (Juvan, Intertekstualnost 67). Diskurz 
pogojuje tudi posameznikove izbire jezika, saj jezik po Juvanovi raz­
lagi obstaja in deluje prek diskurzov kot družbena vez, ki prek simbo­
lov pogojuje in izmenjuje izkušnje, znanja, čustva in občutja (Juvan, 
»Kulturni spomin« 384). Izbira jezika v zgodbah iz vsakdanjega življe­
nja torej ni le sredstvo sporazumevanja, ampak jezik predstavlja kul­
turni simbol, katerega pomen se kaže skozi delovanje in vedenje ljudi, 
ki govorijo določen jezik (Olenik 24). Z izbiro jezika so med drugim 
povezani posameznikovi osebni spomini, o katerih pripovedujeta prvo­
osebna odrasla protagonista del Jugoslavija, moja dežela in Vrtnice vetra.

Čeprav so literarizirane, zgodbe pripovedujejo o osebnih izkušnjah 
življenja v večkulturnih okoljih in prav tako kot Vojnovićev prozni 
prvenec tudi te zgodbe dajejo vtis življenjskosti in pristnosti, ki pa ga 
ustvarjajo na drugačen način. Realni zgodovinski dogodki in druž­
bene okoliščine v Sloveniji in v Jugoslaviji v roman Jugoslavija, moja 
dežela vstopajo prek individualnega spomina prvoosebnega pripove­
dovalca Vladana Borojevića. V njegovi pripovedi se bralcu razkrivajo 
travme in strahovi mladega človeka, ki poskuša svojo zaznamovanost 
z jugoslovansko preteklostjo predelati in najti svoj lastni jaz v sodobni 
postjugoslovanski stvarnosti (Olenik 26). Podobno doživlja pisanje 
tudi Widad Tamimi, ki je pojasnila, da je brskanje po preteklosti 



Mateja Curk:     Pripovedi Gorana Vojnovića in Widad Tamimi

117

materine in očetove družine zanjo pomenilo, da je lahko bolj zavestno 
začela oblikovati svojo prihodnost: »[Raziskovanje preteklosti je bilo 
zame] pomembno, da sem lahko razumela, kdo sem, kaj delam in kaj 
bi rada v življenju počela« (cit. v Maličev 261). Življenje otroka je po 
Mauriceu Halbwachsu močno odvisno od družbe, prek katere prihaja 
v stik z bolj ali manj oddaljeno preteklostjo. Preteklost je okvir, v kate­
rem so zajeti otrokovi spomini, na katere se kot odrasel opre in se, ne 
da bi se tega zavedal, bolj reflektirano približuje življenju svoje družine 
(Halbwachs 63).

Zgodbo po svetu razseljenih posameznikov iz palestinske in judovske 
družine bistveno zaznamujejo avtobiografski elementi, saj je Tamimi 
potomka družin, katerih zgodovinsko dediščino zapisuje. Pisanje o 
življenjskih izkušnjah družine, ki živi med več kulturami, daje avtenti­
čen vpogled v »drugega« in »drugačnega«, v družbenopolitične konflikte 
in dileme o posameznikovi identiteti. Pisateljeva izkušnja »drugega« je 
zlasti zaradi občutka izobčenosti že bila prepoznana kot jedro ustvar­
jalnega procesa. V njem z manjšino poistoveteni avtor poskuša vzpo­
staviti »drugega«, velikokrat problematizira nesporazume, pretiravanja, 
prepričanja o ogroženosti in predsodkih, ki izvirajo iz nevednosti ali celo 
ravnodušnosti (Velikić 251). Sodobne pisave zavzemajo kritično stališče 
do percepcij »drugega« in z izkušnjo »drugega« v literarni diskurz prina­
šajo spoznanje, da so različnosti zgolj vzorci naših možnosti, t. i. drugi 
pa je »le naša projekcija. Zmeraj smo to mi – in naš drugi je zgrajen iz 
predsodkov, zablod in stereotipov« (243). Kot je v enem od intervjujev 
povedala italijansko pišoča pisateljica, ki zadnja leta živi in ustvarja v 
Sloveniji, je roman Vrtnice vetra eden od poskusov prenašanja sporočila 
miru. V njem se protagonistka romana spominja svoje matere, ki je 
v njenem otroštvu naredila samomor, in tako začne zgodbo o iskanju 
družinske dediščine, v kateri ves čas išče sledi matere: »O njej je hotela 
izvedeti čim več, morda zato, da bi ugotovila, kakšni so bili videti svet 
in ljudje skozi njene oči« (Maličev 260). Pred avtorico se je tako izpiso­
vala pripoved, do katere ni bilo preprosto vzpostaviti razdalje, saj jo je 
pripeljala k trenutku materine smrti, a je skozi soočenje s preteklimi in 
sedanjimi bolečinami lahko osvobodila sebe (261).

Podobno kot odkrivanje življenjskih zgodb prednikov od prota­
gonistke romana Vrtnice vetra zahteva, da izstopi iz znanega sveta, je 
tudi odkrivanje zamolčane družinske zgodbe iz časa vojne na Balkanu 
v romanu Jugoslavija, moja dežela polno dvomov in zahtevnih samo­
refleksij. Idejo za roman je Goran Vojnović črpal iz resnične zgodbe 
oficirskih otrok, s katerimi se je do svojega enajstega leta vsako poletje 
družil v Pulju, potem pa so nekega dne »izginili«. Podobno kot se je leta 



PKn, letnik 48, št. 1, Ljubljana, maj 2025

118

1991 z besedo »prekomanda« (»premestitev«) končalo idilično življenje 
družine Borojević, ki se ga protagonist zgodbe Vladan Borojević spomi­
nja kot srečnega in brezskrbnega otroštva, kjer je občutil pripadnost 
družini, vrstnikom, domu. Tega občutka pripadnosti ne občuti več od 
trenutka, ko je družina poleti 1991 zapustila dom v Pulju in se je del 
njegove identitete porušil (Olenik 22). V spominih na dogodke iz otro­
štva, na starše in sorodnike iz Novega Sada ter slovenske stare starše 
pripoveduje o pomanjkanju občutka pripadnosti, občutju praznine in 
izgubljenosti zaradi nezmožnosti interakcije s skupnostjo. Ta občutja 
lahko v primeru Vladanove družine povezujemo z vprašanjem naro­
dne identitete, ki po Anthonyju Smithu pomeni identificiranje posa­
meznikov z dediščino in njenimi kulturnimi prvinami (Smith 30). Ker 
Vladan ne ve, zakaj z očetom nima več stika, saj mu mati prikriva, da je 
oče vojni zločinec, hkrati pa se sama sina izogiba, saj v njem vidi svojega 
moža, Vladan kot otrok v svoji družini ne zmore zgraditi temeljev lastne 
identitete in se tudi kot odrasel povsod počuti kot tujec (Olenik 22). 
Temna družinska skrivnost se začne razkrivati sedemnajst let pozneje, 
ko protagonist romana v spletni iskalnik vpiše očetovo ime in nepriča­
kovano odkrije, da njegov oče ni padel v vojni, in to ga požene na pot 
po Balkanu, da bi našel pobeglega očeta.

Na potovanju po Balkanu Vladan Borojević odkriva zgodbo svojega 
očeta Nedeljka, Srba, oficirja nekdanje Jugoslovanske ljudske armade, 
danes vojnega zločinca na begu pred oblastmi, ki je sina Vladana in ženo, 
Ljubljančanko Dušo, nenapovedano zapustil v začetku devetdesetih let 
in od takrat v otroških očeh obveljal za mrtvega. To je tesnobno potova­
nje, na katerem se Vladan sooča s svojimi spomini iz otroštva, življenj­
skimi travmami, strahovi in ponovno išče svojo identiteto. Zgodba 
družine Borojević skozi spomine na otroštvo in pripovedovalčevo seda­
njost prikazuje podobe Balkana nekoč in danes ter pripoveduje o tragič­
nih usodah ljudi, ki živijo z izkušnjo vojne. Iskanje družinske dediščine, 
vojna in druge izkušnje prednikov, ki jih ubesedita obravnavani zgodbi 
Gorana Vojnovića in Widad Tamimi, imajo tudi skupno lastnost, in 
sicer gre v obeh delih za pripoved o spominih na dogodke, ki so prota­
gonista v življenju zaznamovali: »Živeti. O tem sem spraševala dedka in 
o tem mi je govoril. O življenju družine, ki je moja, a je nisem spoznala 
in sem jo morala rekonstruirati« (Tamimi, Vrtnice 113).

Protagonistka romana Vrtnice vetra se najprej retrospektivno osredo­
toči na pretrese dvajsetega stoletja, drugo svetovno vojno in izraelsko­
-palestinski konflikt, ki sta temeljno spremenila tok zgodovine in usodno 
vplivala na življenjske poti njenih prednikov, pri čemer se kolektivna 
družbena izkušnja izrazi in zapisuje skozi majhne, posamezne zasebne 



Mateja Curk:     Pripovedi Gorana Vojnovića in Widad Tamimi

119

zgodbe (Koprivnikar). Pri obujanju spominov protagonistka uporablja 
besede, ideje, podatke, ki jih je dobila od drugih, in tako ustvarja živo 
vez med generacijami, ki živijo skupaj: s komunikacijo med babicami, 
materami in hčerkami, očeti in sinovi ter sorodstveno nepovezanimi 
sodobnimi rodovi krožijo skupne predstave, občutja, načini življenja 
(Juvan, »Kulturni spomin« 385). Na ozadju zgodovinskih pretresov je 
večji del romana namenjen rekonstrukciji spominov dveh družin iz sicer 
različnih prostorov, ki pa imata obe izkušnjo izgnanstva (Koprivnikar).

Družinska dediščina, iz katere avtorica črpa pripovedne elemente za 
roman, je posebna in združuje očetovo palestinsko in materino judov­
sko družinsko zgodovino. Po materini strani je bil ded Widad Tamimi 
Jud, ki je zaradi rasnih zakonov zapustil Trst, njen oče pa je leta 1967 
moral zapustiti Hebron, ki so ga takrat okupirali Izraelci (Tamimi, 
»Konflikt«). »Izkušnja življenja med dvema ali več kulturami, begunstvo 
v vseh svojih oblikah in iskanje identitete je osrednje zanimanje 
pisateljice, saj ne samo zapolnjuje njeno osebno življenje, pač pa tudi 
literarno ustvarjanje« (Koprivnikar). To, da je hotela poznati zgodo­
vino svoje družine, za pisateljico ni bila odločitev, temveč potreba:

Postala sem skrinja krhkih zakladov, med spomini in bolečinami, veselji in 
zamerami, hrepenenji in strahovi mojih družin. Kakor centrifuga so me vsr­
kala vprašanja, odmevi groze v tišini. Čutila sem, da sem sama, […] po prahu 
kopljem, odkar sem bila deklica, in iščem točke, kjer se neločljivo spletata 
zasebna zgodovina in Zgodovina sveta. (Tamimi, Vrtnice 9, 116)

Zasebni spomini, o katerih pripoveduje protagonistka dela Vrtnice 
vetra, nastajajo v vsakdanji interakciji z drugimi in se sklicujejo na širši 
družbeni okvir, ki ga teorija imenuje »kolektivni spomin«. Tako kot 
tradicija in kulturni spomin je tudi kolektivni spomin povezan z že 
omenjeno teorijo medbesedilnosti, del katere je tudi veščina spomi­
njanja. Po Halbwachsu kolektivni spomin ne označuje razreda, naroda 
ali duha časa, ampak je »proizvod govorne in simbolne interakcije, ki 
jo ponotranjijo posamezniki. Kolektivni spomin sicer črpa iz tega, da 
je njegov nosilec skupek ljudi, vendar se kljub temu spominjajo posa­
mezniki kot člani skupine […]; sleherni individualni spomin [je] en 
pogled na kolektivni spomin« (Halbwachs 52). Tako je tudi Widad 
Tamimi, kot pravi sama, v odkrivanju in pisanju o zasebnih spomi­
nih svoje družine našla način, kako se soočati z družbenopolitičnimi 
temami, ki so prvenstveno kolektivne. V enem od intervjujev se avto­
rica sklicuje na prepričanje, da je z zgodbami romanov mogoče vstopiti 
v življenje drugih in odživeti izkušnjo, ki je sicer nikdar ne bi. Pisanje 
tako za avtorico, ki je študirala pravo in mednarodne odnose, preden je 



PKn, letnik 48, št. 1, Ljubljana, maj 2025

120

postala pisateljica, ni samo ustvarjalna in umetniška dejavnost, ampak 
je predvsem politično udejstvovanje (Tamimi, »To, da hočeš«).

Dedek je bil ateist, čisto pravi. In vendar je bil Jud, ponosen, da je Jud, Jud do 
zadnjega diha. »To, da smo Judje, smo začutili tistega dne, ko smo doumeli, 
da se moramo kot taki braniti,« mi je rekel. »Še dan prej smo bili Italijani, 
govorili smo veliko jezikov, bili smo otroci ali odrasli, funkcionarji ali podjet­
niki, iredentisti, ateisti ali agnostiki, bankirji, študentje, očetje, sinovi, matere 
ali pianistke. Potem smo postali Judje, v nas so uperili prst, in to je o nas pove­
dalo nekaj, kar ni imelo opraviti z religijo.« Judovstvo ni religiozna zadeva, to 
ne more več biti. […] Judovstvo je postalo večplasten pojav, kakor val pre­
plavlja generacije otrok, rojenih drugje, v naročju mešanih zakonov, na sledi 
neizbežnega razkroja. (Tamimi, Vrtnice 115–116)

V družinski zgodbi protagonistke se na zasebni ravni kaže izkušnja zgo­
dovinskega trenutka, ko so vsakdanje življenje močno določali medet­
nični odnosi med obrobnimi, manjšinskimi in večinskimi skupnostmi, 
ki v primeru izbranega citata izhajajo iz verske in etnične opredelitve 
manjšinske skupnosti v fašistični Italiji. Do ideologij in njihove moči 
prepričevanja ljudi je protagonistka na več mestih kritična. Tak primer 
je prepričanje o etnično, kulturno in jezikovno homogeni družbi, o 
katerem v zgodbi beremo, da to prepričanje v resničnem življenju skozi 
celotno zgodovino sproža konflikte in nemir, pa tudi osebne travme. 
Kot lahko beremo v spodnjih citatih, to velja tako za družino prota­
gonistkinega očeta iz Hebrona kot tudi za njenega pradedka Ottocarja 
Weissa, ki se je želel iz Švice vrniti nazaj v Trst, kjer pa sta takrat vladali 
cerkvena in fašistična ideologija:

Odkrila sem, da so mojega pradedka po materini strani iskali Angleži, ker je 
sodeloval v odporniškem gibanju proti britanski okupaciji. Zato je dal hitro 
omožiti svoje hčere in pobegnil v Egipt. Moj dedek je prišel k tastu, saj je iskal 
delo, in se, tako so pravili, dolgo ni mogel vrniti v Palestino, ker so mu ukradli 
dokumente. Nikoli mi ni bilo jasno, ali si je v vseh teh letih ustvaril drugo 
družino, katere sledi so se izgubile (očka je bežno nakazal to možnost), ali pa 
je sodeloval v odporništvu in je to ogrožalo njegovo vrnitev, ker je bil tudi on 
med iskanimi osebami. (102)

Ko je [Ottocaro Weiss] prispel na glavno postajo v Milanu, je preveril, s kate­
rega perona mora nadaljevati potovanje, potem pa se je usedel v kavarno, da 
bi počakal na svoj vlak. Na mizici je nekdo pustil časopis. […] Zapisan na 
široko in z razločnimi črkami, sredi dvojne strani, se je naslov glasil: Weiss, le 
kdo je ta žid in seksualni manijak? V tistih letih sta Cerkev in fašistični režim 
našla skupno točko v nasprotovanju psihiatrični stroki. […] Cerkev je ščitila 
spodobnost, medtem ko je fašizmu prišlo prav, da je v tej novi veji medicine 
delovalo veliko Judov. (106–107)



Mateja Curk:     Pripovedi Gorana Vojnovića in Widad Tamimi

121

Zaključek

Izbor podrobneje obravnavanih proznih del dokazuje, da je v sodob­
nem literarnem diskurzu prisotna težnja po avtentičnem in življenj­
skem prikazovanju večkulturnih družbenih okolij. V literaturi opažena 
težnja je način kritičnega odzivanja na stereotipne podobe »drugega« 
v populariziranih javnih diskurzih, ki so pod vplivom globalne tržne 
ideologije na družbo, politiko in kulturo. Vpliv te ideologije se kaže kot 
razvrednotenje vrednot in načel evropske misli zadnjih stoletij, vsiljeva­
nje poenostavljenih dilem v okoliščinah, ko postajajo problemi vse bolj 
zapleteni (Themelis 286). Tudi literati, med katerimi smo bolj poglob­
ljeno obravnavali dela Gorana Vojnovića in Widad Tamimi, so do 
populariziranih diskurzov in množice iluzij, ki jih ti ustvarjajo, kritični 
in literarizirajo življenjske situacije posameznikov, ki se vsakodnevno 
gibljejo med številnimi tržnimi ekonomijami sodobnega sveta.

V zgodbah o protagonistovih intimnih izkušnjah bralec spremlja, 
kako se oblikuje protagonistov lastni jaz, hkrati pa lahko sam podoži­
vlja dogodke iz preteklosti in lažje ozavesti situacije iz sedanje družbene 
resničnosti. Poleg avtentičnosti jezika in življenjskosti zgodb literaturo, 
ki nastaja v današnjih pogojih, zaznamuje tudi to, da nastaja v evrop­
skem prostoru, ki je simbolični, ideološki in kulturni prostor preseganja 
meja naroda ali regije. V tej vlogi prozna dela Vrtnice vetra, Čefurji raus! 
in Jugoslavija, moja dežela učinkujejo kot kulturni medij, prek katerega 
se predelujejo kolektivne izkušnje iz preteklosti in razkrivajo stereotipna 
prepričanja o »drugem«. Literarni teksti so, kot se metaforično izrazi že 
Juvan, »posode kulturnega spomina« – z izbiro snovi, oblikovanostjo 
in vsebino teksti postanejo dokumenti nekdanjih dogodkov, so sledi 
dojemanja in pojmovanja sveta, pa tudi jezikovnega in zgodovinskega 
položaja posameznika (Juvan, »Kulturni spomin« 389).

V prispevku omenjeni avtorji in avtorice, njihove osebne zgodbe 
in literarne pripovedi o življenjskih zgodbah, ki nastajajo v sodobnem 
času, so kulturno in jezikovno izrazito heterogeni in ne zdržijo zameje­
vanja znotraj pojmov »slovenska literatura« ali »migrantska literatura«. 
Prvi pojem omejuje za evropski prostor tradicionalno značilna ideja o 
nacionalni državi, ki znotraj svojih meja združuje en narod, en jezik in 
eno kulturo. Drugi pojem pa prav to idejo enojezičnosti nacionalne 
države ruši, a je po mnenju samih avtorjev tudi ta preozek (Nadj Abonji 
14). Migrantska izkušnja je namreč le ena od zgodb med številnimi 
drugimi, ki vsaka na svoj način razkrivajo plasti zgodovinske dediščine 
in iščejo svoj jaz v večglasju sedanje družbe. Z opredelitvami se poskuša 
poenostaviti razumevanje dogajanja v družbi; v resnici pa je ključno 



PKn, letnik 48, št. 1, Ljubljana, maj 2025

122

pozorno opazovanje spreminjanja okolja, ljudi in tudi jezikov, da bi – 
tako kot poskusijo literati in filozofi – uvideli svoje bitje v večglasju 
kultur in njihovih jezikov, onkraj kulta nacionalne države:

Vsaka regija je mesto križanja več kultur, naša identiteta pa bo natanko takšna: 
kot mozaik, sestavljena iz delcev, izmed katerih je vsak potreben za splošno 
popolnost te identitete. Ne bomo je podedovali, ampak ustvarili. Čeprav bo 
imel vsak izmed nas svoj prvi jezik, bo večjezičnost postala norma. In pre­
pričan sem, da bodo prav pisatelji postali pionirji tega sveta prihodnosti. 
(Venclova 344)

LITERATURA

Bahtin, Mihail M. Estetika in humanistične vede. Ur. Aleksander Skaza, prev. Helena 
Biffio et al., Studia humanitatis, 1999.

Curk, Mateja. Govorice družbenih okolij v sodobni slovenski prozi. 2016. Podiplomska 
šola ZRC SAZU, doktorska disertacija.

Grøndahl, Jens Christian. »Zapiski eskapista«. Evropske pisave. Kaj je evropskega v 
evropskih literaturah? Eseji iz triintridesetih evropskih držav, ur. Ursula Keller in 
Ilma Rakusa, prev. Emica Antončič, Aristej, 2004, str. 127–135.

Gürsel, Duygu. »Kanak Attak: Discursive Acts of Citizenship in Germany«. openDe-
mocracy, 9. 11. 2012, https://www.opendemocracy.net/en/can-europe-make-it/
kanak-attak-discursive-acts-of-citizenship-in-germany/.

Halbwachs, Maurice. Kolektivni spomin. Prev. Drago B. Rotar, Studia humanitatis, 
2001.

Juvan, Marko. Intertekstualnost. DZS, 2000.
Juvan, Marko. »Kulturni spomin in literatura«. Slavistična revija, let. 53, št. 3, 2005, 

str. 379–400.
Koprivnikar, Aljaž. »Usodna prepletenost zgodovine in intime«. LUD Literatura, 21. 

5. 2020, https://www.ludliteratura.si/kritika-komentar/usodna-prepletenost-zgo­
dovine-in-intime/.

Koron, Alenka, in Andrej Leben, ur. Literarna večjezičnost v slovenskem in avstrijskem 
kontekstu. Založba ZRC, 2020.

Košir, Izak. »Literati o migracijskih prostorih na nemškem govornem področju«. 
Mladina, 13. 1. 2016, https://www.mladina.si/171868/literati-o-migracijskih-pro­
storih-na-nemskem-govornem-podrocju.

Köstler, Erwin, in Andrej Leben. »Metodološki pogledi na nadregionalni interakcijski 
prostor sodobne koroške slovenske literature v Avstriji«. Historični seminar 13, ur. 
Katarina Šter in Mojca Žagar Karer, Založba ZRC, 2018, str. 137–154.

Leben, Andrej. »Izbira jezika slovenskih literarnih ustvarjalk in ustvarjalcev v avstrij­
skem kontekstu«. Obdobja 42. Slovenska literatura in umetnost v družbenih konte-
kstih, ur. Andraž Jež, Založba Univerze v Ljubljani, 2023, str. 279–285.

Leben, Andrej, in Felix Oliver Kohl. »Literatura in nacija: kako slovenska je slovenska 
literatura?« Razprave in gradivo, št. 87, 2021, str. 253–277.

Maličev, Patricija. »Kjer smo nekoč že bili«. Vrtnice vetra. Zgodba o prekrižanih nitih 
usod, Widad Tamimi, prev. Gašper Malej, Sanje, 2018, str. 260–264.

Nadj Abonji, Melinda. »Besedama integracija in identiteta se izogibam«. Intervjuval 
Slavo Šerc. Delo, let. 55, št. 186, 2013, str. 14.



Mateja Curk:     Pripovedi Gorana Vojnovića in Widad Tamimi

123

Olenik, Barbara. »Identiteta v sodobnem slovenskem romanu Jugoslavija, moja dežela 
pisatelja Gorana Vojnovića«. Slovenščina v šoli, let. 22, št. 1, 2019, str. 18–27.

Said, Edward W. Orientalizem. Zahodnjaški pogledi na Orient. Prev. Lenca Bogovič et 
al., ISH Fakulteta za podiplomski humanistični študij, 1996.

Said, Edward W., in Sut Jhally. »Edward Said o orientalizmu«. Društvo za razvoj 
humanistike, 14. 7. 2016, https://zofijini.net/edward-said-o-orientalizmu/.

Skubic, Andrej E. »Ključno pa je, da nekaj tam spodaj je«. Intervjuval Andrej Blatnik. 
Literatura, let. 15, št. 150, 2003, str. 517–528.

Skubic, Andrej E. Obrazi jezika. Študentska založba, 2005.
Smith, Anthony D. Nacionalizem. Teorija, ideologija, zgodovina. Prev. Borut Cajnko, 

Krtina, 2005.
Šerc, Slavo, prev. »Izmeček. Resnična zgodba Ertana Onguna (odlomki iz romana)«. 

Feridun Zaimoğlu. Literatura, let. 12, št. 109–110, 2000, str. 160–173.
Tamimi, Widad. »Konflikt, ki vseskozi tli in občasno izbruhne kot vulkan«. Intervjuvala 

Jaruška Majovski. Primorski dnevnik, 22. 5. 2021, https://www.primorski.eu/se/
konflikt-ki-vseskozi-tli-in-obcasno-izbruhne-kot-vulkan-NI846917.

Tamimi, Widad. »To, da hočeš vedeti, ni odločitev, temveč potreba«. Intervjuvala 
Patricija Maličev. Delo, 6. 4. 2018, https://old.delo.si/sobotna/to-da-hoces-vedeti­
-ni-odlocitev-temvec-potreba.html.

Tamimi, Widad. Vrtnice vetra. Zgodba o prekrižanih nitih usod. Prev. Gašper Malej, 
Sanje, 2018.

Themelis, Nikos. »Iskanje razširjene samozavesti«. Evropske pisave. Kaj je evropskega 
v evropskih literaturah? Eseji iz triintridesetih evropskih držav, ur. Ursula Keller in 
Ilma Rakusa, prev. Emica Antončič, Aristej, 2004. str. 285–291.

Velikić, Dragan. »Dopustiti drugega«. Drugi v bližini. Antologija avtorjev Jugovzhodne 
Evrope, ur. Richard Swartz, prev. Drago Bajt et al., Slovenska matica, 2007, str. 
243–253.

Venclova, Tomas. »Kaj lahko Litva ponudi Evropi prihodnosti«. Evropske pisave. Kaj je 
evropskega v evropskih literaturah? Eseji iz triintridesetih evropskih držav, ur. Ursula 
Keller in Ilma Rakusa, prev. Emica Antončič, Aristej, 2004, str. 339–345.

Vojnović, Goran. Čefurji raus! Študentska založba, 2008.
Vojnović, Goran. Jugoslavija, moja dežela. Študentska založba, 2012.
Yildiz, Yasemin. Beyond the Mother Tongue. The Postmonolingual Condition. Fordham 

University Press, 2012.
Yildiz, Yasemin. »Critically 'Kanak': A Reimagination of German Culture«. Globalization 

and the Future of German, ur. Andreas Gardt in Bernd Hüppauf, Mouton de Gruyter, 
2004, str. 319–340.

Zaimoğlu, Feridun. Abschaum. Die wahre Geschichte von Ertan Ongun. Rotbuch 
Verlag, 1997.

Zaimoğlu, Feridun. Kanak Sprak. 24 Mißtöne vom Rande der Gesellschaft. Rotbuch 
Verlag, 1995.

Zima, Peter V. »Primerjalna književnost in družboslovne vede«. Primerjalna književ-
nost, let. 27, št. 2, 2004, str. 1–14.



PKn, letnik 48, št. 1, Ljubljana, maj 2025

124

Life Between Cultures and Languages: The Stories 
of Goran Vojnović and Widad Tamimi

Keywords: contemporary literature / the »Other« / multilingualism / multiculturalism 
/ authenticity / Vojnović, Goran / Tamimi, Widad

This article explores literary narratives by contemporary authors who write 
about multiculturalism in the European space and are socially critical. We are 
particularly interested in those narratives that have an authentic impact and 
bring a critical response to the stereotypes of the Other as they are present in 
public discourse. Goran Vojnović and Widad Tamimi, among others, tell sto­
ries of life between several cultures and languages. In his debut book Southern 
Scum, Go Home! Goran Vojnović tells the story about the lives of descendants 
of immigrants in Slovenia, and in Yugoslavia, My Fatherland about the mem­
ory of the disintegration of the former Yugoslavia. In Roses of the Wind, Widad 
Tamimi, a writer of Palestinian-Jewish origin, tells the story of her Jewish fam­
ily’s former exile during fascism in Italy and the exile of a Palestinian family 
who fled to Jordan because of war. Taking the examples of authors such as Fer­
idun Zaimoğlu, the life stories of the protagonists of the selected prose works 
are placed in a broader transnational context of literary creation. The aim of 
the paper is to observe the changing perception of literature, which today 
cannot be fixed by national, religious, linguistic or cultural belonging, but is 
a transnational system in which authors from a wide variety of cultures and 
languages work. This is also reflected in the authenticity of literary language, 
which has become a multitude of linguistic idioms and cultural backgrounds.

1.01 Izvirni znanstveni članek / Original scientific article
UDK �82.091 

821.163.6.09Vojnović G. 
821.131.1.09Tamini W.

DOI: https://doi.org/10.3986/pkn.v48.i1.07


