CHARLES TAYLOR

Zakaj potrebujemo radikalno
redefinicijo sekularnosti?

glavnem se vsi strinjamo, da morajo biti

moderne demokracije 'sekularne’. Ceprav
je taizraz najbrz nekoliko problematicen, saj
vsebuje nekaj etnocentrizma. Vendar tudi v
zahodnem kontekstu izraz ni povsem jasen.
Kaj pravzaprav pomeni? Prepric¢an sem, da
obstajata vsaj dva modela sekularnega reZima.

Oba vkljucujeta tudi neke vrste locitev
cerkve in drZave. Drzava namrec¢ ne sme biti
uradno navezana na neko veroizpoved; razen
na zelo obroben in povsem simboli¢en nacin,
kot v Angliji ali Skandinaviji. Vendar pa seku-
larnost zahteva vec kot to. Zaradi pluralnosti
druzbe je potrebna neke vrste nevtralnost ali,
¢e uporabim izraz Rajeeva Bhargave, "nacelna
distanca™.

Ce poskusamo $e natanéneje raziskati seku-
larnost, pa bomo ugotovili, da v bistvu pomeni
zelo kompleksno zahtevo. Tu si namre¢ priza-
devamo za vec kot le za eno vrlino. Izpostavimo
lahko triin jih uvrstimo v tri kategorije, ki jih
je poudarjala Ze francoska revolucija: svoboda,
enakost, bratstvo. (1.) Na podrocju religije ali
temeljnih prepri¢anj ne sme biti prisile. Tako
obicajno definiramo versko svobodo, ki seveda
vkljucuje tudi svobodo do nevere. Temu lahko

FILOZOFIJA

reC¢emo tudi "svobodno izvr§evanje" religije,
kot pravi prvi amandma ameri$ke ustave. (2.)
Med pripadniki razli¢nih verstev ali temeljnih
prepric¢anj mora vladati enakost; nobeno
versko prepricanje ali (verski ali neverski)
svetovni nazor ne sme uZzivati privilegiranega
poloZaja, kaj 3ele, da bi postal uradno stalice
drzave. In (3.) prisluhniti je potrebno vsem
duhovnim druzinam in jih vkljuéiti v nenehen
proces ugotavljanja, emu sluZzi druzba (kaksna
je njena politi¢na identiteta) in kako bo dosegla
svoje cilje (vzpostavila natancen sistem pravic
in privilegijev). Temu (e pojem vsebino nekoli-
ko raztegnemo) pa lahko re¢emo 'bratstvo'.

Seveda si lahko ti cilji med seboj tudi na-
sprotujejo; v€asih moramo zato loviti ravno-
tezje med vrlinami, za katere si prizadevamo.
Preprican pa sem, da bi na tem mestu lahko
dodali Se Cetrti cilj: da si ¢im bolj prizadevamo
za ohranjanje harmoni¢nih in spostljivih
odnosov med zagovorniki razli¢nih verstev in
svetovnih nazorov (morda bi lahko pravzaprav
Sele temu rekli 'bratstvo’, a se bom vseeno
drzal urejene sheme s tremi tradicionalnimi
vrlinami.)

Nekateri véasih trdijo, da je ta ali ona
definicija sekularnosti zmoZzna razreSiti
vprasanje, kako uresniciti te cilje, na ravni



vecnih nacel, tako da ne bo potrebno nobeno
nadaljnje prizadevanje ali urejanje, da bijih
lahko dolo¢ili za naSo druzbo. Temelj teh
nacel pa naj bi nasli v razumu ali v nekem
staliScu, ki je osvobojen religije, ki je povsem
laicen. To mnenje so zagovarjali jakobinci, pa
tudi zgodnji Rawls.

TeZava pri tem pa je, da (a.) tak sklop
brezcasnih nacel, ki bi ga lahko opredelili
na podlagi ¢istega razuma, vsaj ne v take
podrobnosti, kot bi jih potrebovali za posa-
mezen politi¢ni sistem, ne obstaja; in (b.)
da se posamezne situacije med seboj zelo
razlikujejo, zato potrebujemo tudi razli¢ne
nacine konkretnega uresnicevanja sploSnih
nacel, o katerih se vsi strinjamo, to pa pomeni,
dajih je potrebno v vsaki situaciji do neke
mere prilagoditi. Iz tega sledi, (c.) da kr§imo
3. nacelo, ¢e ta nacela od zgoraj diktira neka
domnevno visja avtoriteta. S tem namrec
nekatere duhovne druZine prikrajsamo za
sodelovanje pri prilagajanju nacel. In zato se
(d.) zelo pogosto znajdemo v tezkih sporih in
dilemah glede svojih temeljnih ciljev.

Tocko b. dobro ponazarjajo spremembe, ki
so jih v zvezi s sekularnostjo v zadnjih desetle-
tjih doZivele razli¢ne zahodne druzbe, kjer so
se vere, ki so v teh druzbah navzoce, zame-
njale. Ce se namre¢ zastopanost verstev ali
temeljnih filozofij raz3iri, kot se je na primer v
Evropi ali Ameriki zgodilo s prihodom vedjih
skupin muslimanov, moramo spremeniti tudi
nacin svojega delovanja.

V povezavi s tocko c. pa si poglejmo spre-
membe francoske zakonodaje, ki po novem
prepoveduje nos$njo hidZaba v Solah. Seveda
se je o teh stvareh potrebno pogovarjati.
DeZela gostiteljica pogosto posilja dvojno spo-
rocilo: (i.) tega (pobijati bogokletne avtorje,
pohabljati Zenske spolne organe) tu ne smete
poceti, in (ii.) vabimo vas, da postanete del
naSega procesa izgradnje konsenza. Toda zdi
se, da si to dvoje med seboj nasprotuje; tocka
i. namre¢ onemogoca in jemlje verodostoj-
nost toc¢kiii. In to je Se en razlog, zakaj se je
potrebno, Ce je le mogoce, izogniti enostran-
skemu uveljavljanju tocke i. Vcasih to seveda

8 TRETJIDAN 2016 7/8

ni mogoce. Neke osnovne zakone je namre¢
potrebno spostovati. Toda na splo3no naj velja
nacelo, daje treba v verskih skupnostih videti
predvsem sogovornike in ¢im manj groznjo,
Ce le situacija to dovoljuje.

Ce namre¢ te skupnosti vklju¢imo v proces
redefinicije, ki poteka v demokrati¢nem,
liberalnem kontekstu, se bodo tudi same
spremenile. José Casanova je opozoril, da so
za ameriSko katoli§tvo v devetnajstem stoletju
govorili, da se ne more prilagoditi demokra-
ti¢nim navadam, na nacin, ki je zelo podoben
danasnjemu nezaupanju, s katerim ljudje
negodujejo nad islamom. Toda v nadaljevanju
je zgodovina pokazala, da se je ameri$ko
katoliStvo razvilo, s tem pa se je pomembno
spremenilo tudi katoli§tvo v svetovnem
merilu. In nobenega razloga, ki bi bil zapisan
v naravo stvari, ni, da se podoben razvoj ne bi
mogel odviti tudi v muslimanskih skupnostih.?
Ce se to ne bo zgodilo, pa bo to najverjetneje
posledica predsodkov in slabega vodenja.

Preprican sem, da je ena izmed temeljnih
tezav, ki jih imamo pri soo¢anju s temi
problemi, ta, da uporabljamo napacen model,
ki Se vedno obvladuje naSe misljenje. Mislimo
namred, da se sekularnost (ali lai¢nost) nanaSa
na odnos med drzavo in religijo, ¢eprav se v
bistvu nanas$a na (pravilen) odziv demokra-
ti¢ne drZave na raznolikost. Ce pogledamo tri
zgoraj omenjene cilje, imajo skupno to, da se
vsi ukvarjajo s tem, (1.) kako bi zas¢itili ljudi,
da bi ti lahko pripadali oziroma zagovarjali
katerokoli stali$ce, ki so si ga izbrali; da (2.)
biljudi obravnavali enako, ne glede na to,
kaksna stalis¢a imajo; in da bi (3.) vsem
ljudem tudi prisluhnili. Nobenega razloga
torej ni, da bi izpostavili religijo nasproti
nereligioznim, 'sekularnim’ (v drugem Siroko
uporabljenem pomenu te besede) ali ateistic-
nim zornim kotom.

Bistvo nevtralnosti drzave namre¢ ni zgolj
v tem, da ne daje prednosti in ne zapostavlja
religioznih prepri¢anj, ampak da tega ne
pocne tudi z nobenim temeljnim preprica-
njem, ne glede na to, ali je religiozno ali ne.
Ne moremo torej dajati prednosti kr§¢anstvu



pred islamom, pa tudi ne religiji pred nevero
ali obratno ne.

Eden izmed nacinov, kako prikazati
vecvrednost modela sekularizma, ki temelji
na teh treh nacelih, v primerjavi tistim, ki se
ukvarja le z religijo, je tudi ta, da prvi ne bi
nikoli zmotno priznal reZima, ki ga je vzposta-
vil Atatiirk, za pristno sekularnega, saj bi ga
osvetlil v lu¢i temeljnih nacel in celo v luci
locitve drzave in verskih institucij.

To dokazuje tudi vrednost pozne Rawl-
sovske formulacije sekularne drzave. Ta
se namrec zelo moc¢no oklepa nekaterih
politi¢nih nacel: ¢lovekovih pravic, enakosti,
vladavine prava, demokracije. Prav to so
namrec tisti temelji drZave, ki jih moramo vsi
podpirati. Toda tovrstno politi¢no etiko lahko
in tudi jo podpirajo ljudje z zelo razli¢nimi
politi¢nimi stali$¢i (ki jim Rawls pravi "celostni
pogledi na dobro"). Kantovec bo pravico do
Zivljenja in svobode utemeljil s tem, da bo
izpostavil dostojanstvo razumnega delovanja;
utilitarist bo govoril o nujnosti, da z bitji, ki
lahko izkusijo sreco in trpljenje, ravnamo tako,
da bodo doziveli ¢im najvec prvega in ¢im
manj slednjega. Kristjan pa bo govoril o tem,
da smo ljudje ustvarjeni po BoZzji podobi. Glede
temeljnih nacel se torej vsi strinjajo, razlikujejo
pa se pri razlogih, zakaj zagovarjajo to etiko.

In drZava mora braniti etiko, ne da bi dajala
prednost kateremu izmed teh globljih razlogov.

II

deja, da se sekularnost Se posebej nanasa na

religijo, je posledica zgodovine pojavljanja
sekularnosti na Zahodu (pravzaprav zgodovi-
ne pojavljanja te besede). Na kratko povedano,
obstajata dva pomembna temeljna konteksta,
v katerih se je sekularni reZim razvijal, ZDA
in Francija. V primeru ZDA je na zacetku
obstajala cela vrsta celostnih pogledov ali
globljih utemeljitev, ki pa so v bistvu vse
izhajale iz (protestantskega) kr§¢anstva,
Ceprav je bilo zraven Se nekaj malega deistov.
Skozi nadaljnjo zgodovino se je paleta
pogledov sicer razsirila tudi onkraj kr§¢anstva

FILOZOFIJA

in nato tudi onkraj religije. Toda na zacetku so
bila vsa prepri¢anja, med katerimi je morala
drzava ohranjati nevtralnost, religiozna. Zato
Prvi amandma pravi: Kongres ne bo sprejel
nobenega zakona, s katerim bi ustanovil
kaksno religijo ali oviral njeno svobodno
izvrSevanje.

Beseda sekularnost se v prvih desetletjih
ameriSke drzavnosti zato ni pojavljala. To
je znamenje, da se takrat Se niso spopadali
z na§im temeljnim problemom. Zato je Prvi
amandma, ki se je nanasal zgolj na lo¢itev
cerkve in drZave, religiji lahko dal mesto, ki ji
ga danes nih¢e ne bi priznal. Tako je lahko v
tridesetih letih 19. stoletja sodnik Vrhovnega
sodiS¢a zagovarjal mnenje, da Prvi amandma
sicer prepoveduje, da bi se zvezna oblast
poistovetila s katerokoli cerkvijo, toda ker so
bile takrat vse cerkve kr§¢anske (pravzaprav
protestantske), se je bilo mogoce pri razlaga-
nju zakonov sklicevati na kr¢anska nacela.

Po mnenju sodnika Josepha Storyja pa
je bil cilj Prvega amandmaja sicer, "da bi
izkljudili vsakr$no rivalstvo med kr§¢anskimi
sektami,” toda vseeno "bi moralo kr§¢anstvo
dobiti podporo drzave."” Kr§¢anstvo je namre¢
za drZavo bistvenega pomena, saj je vera v
"nagrade in kazni, ki nas ¢akajo v prihodnosti,
nepogresljiva pri uveljavljanju pravi¢nosti." Se
ved, "nemogoce je, da bi tisti, ki verujejo, da je
kr§¢anstvo resni¢no BoZje razodetje, dvomili
v to, da je posebna dolZznost oblasti pospe3e-
vati in spodbujati njegovo sprejemanje med
drzavljani."

Ta primat kr$¢anstva so zagovarjali tudi
kasneje v 19. stoletju. Se leta 1890 je namreé
kar 37 od 42 zveznih drZav priznavalo BoZjo
avtoriteto v preambulah ali samih besedilih
svojih ustav. Soglasna odlo¢itev Vrhovnega
sodi$ca iz leta 1892 pa pravi, da je, ¢e bi Zeleli
opisati "ameriski nacin Zivljenja, kot se kaze
v naSih zakonih, trgovini, navadah in druzbi,
/.../ povsod in povsem jasna ena in ista
resnica /../ daje to kr§¢anski narod.™

Ceprav se je ob koncu tega stoletja Ze zacel
pojavljati upor proti takemu pojmovanju,
je bila leta 1863 ustanovljena Nacionalna



reformna zveza (National Reform Association
- NRA, op. prev.), in sicer z naslednjim ciljem:

Namen te druZbe je skrbeti za obstojece

kr$¢anske vrednote ameriske oblasti, /.../

dose¢i amandma k ustavi ZdruZenih drZav,

ki bo potrdil zvestobo naroda Jezusu Kris-

tusu in sprejel moralne zakone kri¢anske

vere, da bi tako pokazali, da smo kr3c¢anski

narod, in pravno neizpodbitno postavili vse

krscanske zakone, dejavnosti in navade za
temeljni zakon te deZele.

Po letu 1870 so se v boj na eni strani
vkljudili podporniki tega ozkega pojmovanja,
na drugi strani pa tisti, ki so si Zeleli resni¢ne
odprtosti do vseh drugih religij in tudi do
ne-religije. Toda med slednjimi niso bili
samo Judje, ampak tudi katoli¢ani, ki so (po
pravici) menili, da jih 'kr§¢anstvo’, kot ga
pojmuje NRA, izkljuéuje. In prav v tem boju
se je na ameriSki sceni kot kljuéni pojem
prvic pojavila beseda sekularno, vendar
pogosto v polemi¢nem pomenu, kot ne- ali
protireligiozno.’

V francoskem primeru pa se je beseda
lai¢nost zacela pojavljati ob spopadu proti
mocni Cerkvi. Drzava je bila namrec v veliki
skus$njavi, da bi vzpostavila moralni temelj,
neodvisen od religije. Marcel Gauchet tako
dokazuje, da je Renouvier oblikoval temelje za
stali§¢a radikalnih privrZzencev Tretje republi-
ke v boju proti cerkvi. Drzava bi morala biti
"moral et enseignant” (moralna in uditeljska).
Ima namrec "charge d’ames aussi bien que
toute Eglise ou communauté, mais a titre plus
universel” (odgovornost za duse, prav tako kot
cerkev ali druga verska skupnost, vendar v
bolj univerzalni obliki). Morala je torej klju¢ni
kriterij. Toda da ne bi bila podrejena Cerkvi,
mora drZava imeti "une morale indépendante
de toute religion” (moralo, ki je ne odvisna
od vsakr3ne religije) in "suprématie morale”
(moralno prevlado) v odnosu do vseh religij.
Temelj te morale je svoboda. Da pa bi se lahko
zagovarjala pred religijo, mora biti morala, ki
je osnova drzave, utemeljena na necem, kar
presega zgolj vrline ali ob¢utek; potrebuje
resni¢no "théologie rationnelle”, kakr$no je

10 TRETJIDAN 2016 7/8

imel Ze Kant.® Sicer je modrost Julesa Ferryja,
kasneje pa tudi Aristida Brianda in Jeana
Jaureésa, Francijo v ¢asu Zakona o lo¢itvi (1905)
obvarovala pred takim neuravnotezenim
rezimom, toda vseeno se je ohranila ideja, da
se lai¢nost nana$a zgolj na nadzorovanje in
obvladovanje religije.

Ce presezemo ta dva izvorna konteksta in
si ogledamo, v kaksnih druzbah danes zivimo
na zahodu, pa je prva lastnost, ki jo takoj opa-
zimo, da je danes paleta ne samo religioznih
prepricanj, ampak tudi takih, ki ne vkljucujejo
religije, da ne govorimo o tistih, ki jih v ti dve
kategoriji sploh ne moremo razvrstiti, veliko
bolj pestra. In zgornji trije razlogi zahtevajo,
da enakopravno obravnavamo vse.

III

bsedenost z religijo je zapletena in

povezana s Se dvema potezama, na kateri
pogosto naletimo v debatah o sekularnosti:
prva je teznja, da bi sekularnost ali lai¢nost
opredeljevali kot neko institucionalno ure-
ditev, namesto da bi izhajali iz ciljev, ki sem
jih predlagal. Zato pogosto kot prave mantre
poslusamo izjave o "locitvi cerkve in drzave"
ali kako nujno je, da religijo odstranimo iz jav-
nega prostora ("les espaces de la République”,
kot so temu rekli v nedavni debati v Franciji).
Druga poteza pa iz prve izhaja oziroma se vsaj
zlahka zdi, da je tako. Ce namre¢ sekularnost
opredelimo kot neko institucionalno formulo,
potem moramo doloditi tudi, katera ureditev
stvari tej formuli najbolj ustreza, da nam
naprej o tem ne bo treba vec razmisljati. Da
se ne bomo ve¢ znasli v dilemi, kar bi se nam
sicer rado zgodilo, ¢e bi si prizadevali za ve¢
kot le en cilj, saj bi tako imeli tudi vec kot le
eno osrednjo formulo.

Zato pogosto posluSamo razne mantre,

ki so prikladne za prekinitev razprave ali
kot kon¢ni in odlo¢ilni odgovor, ki utia vse
ugovore. V ZDA se ljudje pogosto sklicujejo
na Jeffersonov "zid lo¢itve" (The Wall of
Separation, op prev.), ki ga postavljajo za
zadnji kriterij, hiperrepublikanci v Franciji pa



Skrivnost

11

FILOZOFJJA



zadnjo besedo dajejo lai¢nosti. (Seveda, Ce bi
se kdo skliceval na prvi amandma ameriske
ustave, bi mu omenili dva cilja: da ne dovolju-
je ustanavljati religije in da zagotavlja njeno
"svobodno izvrS§evanje". In ni nepredstavljivo,
da si ta dva lahko med seboj nasprotujeta.)

Toda s perspektive, ki jo tu zagovarjam,
take poteze pomenijo fetiSizacijo posame-
znikove najljubS$e institucionalne ureditve.
Morali pa bi izhajati iz ciljev in konkretne
ureditve izvajati iz njih. Ne gre za to, da
neke vrste locitev cerkve in drZave, neke
vrste medsebojna avtonomija vladnih in
religioznih institucij v sekularnem rezimu ne
bi bila neizbeZno potrebna. Isto velja tudi za
nevtralnost javnih institucij. Oboje je nujno
potrebno. Kaj te zahteve pomenijo v praksi, pa
je mogoce dolo¢iti samo izhajajoc iz tega, kaj
v kar najvedji meri omogoca doseganje nasih
treh (ali $tirih) temeljnih ciljev.

Poglejmo na primer zakon, ki musliman-
skim Zenskam prepoveduje no$njo hidzaba v
javnih Solah, kar je bila vroca tema v tevilnih
zahodnih demokracijah. Najznamenitejsi
primer je Francija, kjer so u¢enkam vjavnih
Solah prepovedali no$njo naglavne rute, ker je
to "signe religieux ostantatoire” (bahavo versko
znamenje), kot pravi razvpiti Stasijev zakon
izleta 2004. V nekaterih nemskih zveznih
deZelah naglavne rute lahko nosijo samo
ucenke, uciteljice pa ne. V Veliki Britaniji in
drugih drZavah pa neke splosne prepovediniin
lahko o tem vsaka Sola odlo¢a sama.

Zakaj prihaja do takih razlik? O¢itno so v
vseh teh primerih zakonodajalci in uradniki
poskusali uravnoteziti dva cilja. Na eni strani
je 8lo za ohranjanje nevtralnosti v javnih insti-
tucijah, kar predstavlja bistvo 2. cilja: enakost
vseh temeljnih prepricanj. Na drugi strani
paje Slo za 1. cilj, za zagotavljanje ¢im vecje
mozne verske svobode ali v najbolj splo3ni
obliki za svobodo vesti. Sicer se zdi, da nas 1.
cilj spodbuja, naj hidZab dovolimo povsod.
Vendar pa so bili navedeni tudi razli¢ni
razlogi, zaradi katerih tega cilja v francoskem
in nem$kem primeru niso upostevali. Nemce
je namrec motilo, da bi bil nekdo, ki ima v

12 TRETJIDAN 2016 7/8

javni instituciji neko avtoriteto, religiozno
zaznamovan. V francoskem primeru pa so
nekateri poskusali zasejati dvom v trditev, da
je no$nja hidZaba sploh svobodno dejanje.
Govorili so celo, da druZine ali mos$ki vrstniki
dekleta silijo v tak nacin oblacenja. To je bil
en argument, ki so ga pogosto uporabljali,
pa Ceprav se zdi precej dvomljiv, Se posebej v
luci socioloskih raziskav med samimi ucen-
kami, ki jih Stasijeva komisija v glavnem ni
upostevala.

Drugi glavni argument pa je bil, da noSnja
naglavne rute v Soli ni toliko dejanje poboz-
nosti kot izraz sovraZnosti proti republiki in
njeni lai¢nosti. To so hoteli povedati s pojmom
"signe ostantatoire”. ManjSe, diskretnejSe
znamenje ne bi predstavljalo nobene tezave,
je trdila Stasijeva komisija, oblacila, ki ple-
nijo pozornost, pa so dajala izjemno sporno
sporocilo. Muslimanske Zenske so torej zaman
protestirale, da "le foulard n’est pas un signe”
(naglavna ruta ni znamenje).

Na eni ravni torej lahko vidimo, da raz-
liéni odgovori posameznih narodov na isto
vpraSanje odraZajo razli¢ne poglede na to,
kako uravnoteZiti ta dva glavna cilja sekular-
nega rezima. Toda na drugi ravni dilema in
njena reSitev ostajata skrita za prividom, da
obstaja samo eno nacelo, nacelo lai¢nosti, in
da iz tega izhaja ena sama logi¢na posledica,
nevtralnost javnih institucij in prostorov ("les
espaces de la République”). Slo je torej samo
za to, kako uveljaviti bistveno znacilnost
naSega republikanskega reZima; nobene
potrebe in nobenega smisla torej nima, da bi
izbirali ali tehtali razli¢ne cilje.

Najskodljivej$a znacilnost te fetiSizacije
paje, da pogosto prikriva dejanske dileme, s
katerimi se na tem podrodju sre¢ujemo in ki
postanejo o€itne, ko enkrat priznamo plural-
nost nacel, o katerih tu govorimo.

Iv

Zavedati pa se moramo, da je ta fetiSizacija
odsev globoke znacilnosti Zivljenja v
sodobnih demokracijah. Zakaj je tako, lahko



razumemo, ¢e pomislimo, kaj pomeni, da
imamo sami oblast, in kaj pravzaprav daje
legitimnost drzavam, ki so utemeljene na
ljudski suverenosti. Da je ljudstvo lahko
suvereno, mora oblikovati svojo entiteto in
imeti osebnost.

Revolucije, ki so utrle pot rezimom z ljudsko
suverenostjo, so torej oblast s kralja prenesle
nanarod ali ljudstvo. V tem procesu pa so obli-
kovale tudi novo vrsto kolektivnega delovanja.
Ta dva pojma sta sicer obstajala Ze prej, toda to,
kar pomenita danes, nova vrsta njunega delo-
vanja, to je nekaj, Cesar pred tem Se ni bilo, vsaj
ne v neposredni povezavi z zgodnjo moderno
Evropo. Idejo 'ljudstva’ je sicer mogoce povezati
tudi s skupnostjo subjektov v kraljestvu ali
z ne-elitnimi sloji druzbe, vendar pa se pred
omenjenim prevratom ne more nanasati na
entiteto, ki bi lahko skupaj odlocala ali delovala
in ki bi ji lahko pripisali voljo.

Da bi ljudje lahko delovali skupaj, z
drugimi besedami, da bi lahko razmisljali
in oblikovali neko skupno voljo, na podlagi
katere bodo delovali, pa je potrebna visoka
stopnja medsebojne povezanosti, obutek
za identifikacijo s skupnostjo. Taka druzba
mora temeljiti na zaupanju, na temeljnem
zaupanju, ki ga morajo imeti njeni ¢lani in
skupine, ki jo sestavljajo, in na prepric¢anju, da
so vsi dejansko del tega procesa in da jih bodo
drugi sliSali in upostevali. Brez te vzajemne
povezanosti bo namrec njihovo zaupanje
usodno spodkopano.

Torej imamo v moderni dobi novo vrsto
kolektivnega delovanja. Posamezniki namrec
v druzbi identificirajo uresniéitev/branik
svoje svobode in/ali kraj, kjer lahko izrazijo
svojo narodno/kulturno pripadnost (ali, kar
je najbolj obicajno, kombinacijo obojega).
Gotovo so se tudi v predmodernih druzbah
ljudje pogosto "identificirali' z rezimom,

s svetimi kralji ali hierarhi¢nim redom.
Pogosto so bili tudi subjekti z lastno voljo.
Toda v demokrati¢ni dobi v sebi prepoznavajo
svobodnega akterja. In prav zato ima koncept
'ljudske volje’ klju¢no vlogo v utemeljevanju
legitimnosti drZave.”

FILOZOFIJA

To pomeni, da je moderna demokrati¢na
drzava v glavnem sprejela skupne cilje ali re-
ferencne tocke, znacdilnosti, na podlagi katerih
lahko trdi, da je branik svobode in kraj, kjer se
lahko drZavljani izraZajo. In ne glede na to, ali
so te njene trditve dejansko utemeljene ali ne,
si morajo drzavljani drzavo tako predstavljati,
e ta hoce biti legitimna.

Torej silahko v zvezi z moderno drZavo
zastavimo vpraSanje, ki v predmodernih drza-
vah nima primerjave: Cemu ali komu drzava
sluzi? Cigavi svobodi? Cigavemu izrazanju?
Zdi se, da ta vpraSanja nimajo nobenega
smisla, Ce sijih zastavimo, na primer, za
avstrijsko ali tur§ko cesarstvo - razen Ce na
vprasanje, komu je namenjeno, odgovorimo,
da habsburski ali otomanski dinastiji, kar pa
jima zelo tezko daje kakr3nokoli legitimnost.

Gre namre¢ za to, da drzava, kot temu
pravim sam, politi¢no identiteto, ki jo lahko
opredelimo kot splo$no sprejet odgovor na
vpraSanje, cemu ali komu drZava sluzi. In ta
identiteta je drugac¢na od identitet drzavljanov,
od referencnih tock, ki so mnoge in razli¢ne
in ki za vsakega izmed njih opredeljujejo, kaj
je v njegovem Zivljenju pomembno. Dobro je
seveda, da se identitete drZavljanov med seboj
vsaj nekoliko prekrivajo, ¢e Zelimo, da bi se ti
mocno poistovetili z drZzavo; toda identitete
posameznikov in skupin, ki drZzavo sestavljajo,
so obicajno bogatejSe in bolj zapletene, pogosto
pa se med seboj tudi precej razlikujejo.®

Z drugimi besedami, moderna demokrati¢-
na drZava zahteva 'ljudstvo’ z moc¢no kolek-
tivno identiteto. Demokracija nas namrec
obvezuje, da pokaZemo veliko vec solidarnosti
in zavzetosti za skupen politi¢ni projekt,
kot pa je bilo tega potrebno v hierarhi¢nih
in avtoritarnih druzbah iz preteklosti. V
dobrih starih ¢asih avstro-ogrskega cesarstva
namrec poljski kmet iz Galicije morda ni imel
nobenega pojma, kaj se dogaja z madzarskim
zemljiskim posestnikom, me3¢anom Prage
ali dunajskim delavcem, pa to ni niti malo
ogrozalo stabilnosti njegove drzave. Prav na-
sprotno. Tako stanje je postalo nevzdrzno Sele,
ko so se zacele pojavljati ideje ljudske oblasti.

13



Sele v tistem trenutku so skupine, ki niso
hotele ali niso mogle biti med seboj povezane,
zacele zahtevati svoje lastne drzave. To je bilo
obdobje nacionalizma in padca imperijev.

Ker je vmodernih demokrati¢nih drZzavah
politi¢no nujno imeti mo¢no skupno identi-
teto, je torej potrebno oblikovati ljudi, razmis-
ljujo¢e posameznike, o Cemer sem Ze govoril.
Toda to je pomembno tudi zaradi Stevilnih
drugih razlogov. Tudi misleci drZavljanske
humanisti¢ne tradicije od Aristotela do
Arendtove so ugotovili, da svobodne druzbe
zahtevajo viSjo raven zavzetosti in sodelovanja
kot pa despotski in avtoritarni rezimi. Drza-
vljani morajo namre¢ sami narediti tisto, kar bi
sicer zanje naredili vladarji. To pa se bo zgodilo
samo, ¢e bodo drzavljani ¢utili mo¢no vez iden-
tifikacije s svojo politi¢no skupnostjo, pa tudi s
tistimi, s katerimi si to skupnost delijo.

Ce na stvar pogledamo 3e z drugega
zornega kota, ker te druzbe zahtevajo mo¢no
zavzetost, da bi opravili skupne naloge, in
ker bi bila situacija, v kateri bi nekateri nosili
breme sodelovanja, drugi pa zgolj uzivali v ko-
ristih, nevzdrzna, svobodne druzbe zahtevajo
tudi visoko stopnjo medsebojnega zaupanja.
Z drugimi besedami, drZavi ves ¢as grozi, da
bo med drZavljani pri§lo do nezaupanja, da
nekateri ne prevzemajo svojih odgovornosti
- npr., da ne pla¢ujejo davkov, da goljufajo pri
prispevkih ali da kot delodajalci izkori§¢ajo
ugoden trg dela, ne da bi prevzeli kakrSnekoli
druZbene obveznosti. Tovrstno nezaupanje
pa ustvarja izjemno napetost in grozi, da bo
razdrlo mreZo navad in odgovornosti, ki jih
demokrati¢ne druzbe morajo imeti. Zato je
neprestana in vedno znova obnovljena medse-
bojna odgovornost bistvenega in temeljnega
pomena za sprejemanje ukrepov, s katerimi
bomo vzpostavili medsebojno zaupanje.

Na odnos med narodom in drzavo sicer
pogosto gledamo zelo enostransko, kakor
daje vedno narod tisti, ki hocCe imeti drZavo.
Toda obstaja tudi obraten proces. Da bi drzave
lahko e naprej uspesno delovale, nekatere
izmed njih namrec ustvarjajo obcutek skupne
pripadnosti. To je pomembno za razumevanje

14 TRETJIDAN

2016 7/8

zgodovine Kanade, na primer. Ce pa Zeli druzba
v demokrati¢ni dobi oblikovati drzavo, se

mora lotiti tezavne in nikoli dokoncane naloge
opredeljevanja svoje kolektivne identitete.

To, kar sem imenoval politi¢na identiteta, je
za moderne demokrati¢ne drzave torej izjemno
pomembno. Ta identiteta je obiajno deloma
dolocena na podlagi nekaterih temeljnih
nacel (kot so demokracija, ¢lovekove pravice,
enakopravnost), deloma pa na podlagi svojih
zgodovinskih, jezikovnih in religioznih izro¢il.
Zato je razumljivo, da v€asih znadilnosti te
identitete dobijo tudi skoraj svetniski status,
saj bi, Ce bi jih hoteli spremeniti ali spodkopati,
ogrozili temelj edinosti, brez katerega demo-
krati¢na drZava ne more delovati.

In prav zaradi tega se zdijo dolo¢ene
zgodovinske oblike institucionalne ureditve
nedotakljive. Morda so videti kot bistveni
gradnik temeljnih nacel nekega reZima, ali pa
jih razumemo kot klju¢ne sestavine njegove
zgodovinske identitete. Na ta nacin lahko
gledamo tudi na lai¢nost, na katero se sklicu-
jejo mnogi francoski republikanci. Ceprav je
ironija, da se kljub moderni politiki (multikul-
turne) identitete sklicujejo na to nacelo, kot da
je to klju¢na znacilnost (francoske) identitete.
To je sicer Zalostno, toda zelo razumljivo. Prav
tako pa ponazarja splo$no resnico: da bodo
morale sodobne demokracije, ki so si med
seboj vedno bolj razli¢ne, opraviti redefinicijo
svojih zgodovinskih identitet, kar pa bo lahko
zelo daljnoseZzno in bolece.

A"

Na tej tocki bi rad spregovoril Se o zanimivi
trditvi, ki jo Habermas izpostavlja v
svojem prispevku 'Politi¢no’: na zacetku

so politi¢no avtoriteto opredeljevali in
zagovarjali s pomo¢jo kozmiéno-religioznih
utemeljitev. Opredeljevali so jo s pomocjo
"politi¢ne teologije". Toda zdi se, da Haber-
mas razmislja, da bi moderne sekularne
drZave lahko preZivele tudi povsem brez
nekega analognega koncepta, kar pa se mine
zdi povsem pravilno.



Kljuéni premik, ki ga spremljamo na
modernem zahodu od sedemnajstega stoletja
dalje, premik, s katerim zapu§¢amo kozmic-
no-religiozno pojmovanje reda, ustvarja nov
pogled na druzbo, pogled 'od spodaj navzgor',
kije namenjen temu, da bi drZavljane zascitil
in prina$al vzajemno korist njenim (ena-
kopravnim) ¢lanom. To novo razumevanje
paima tudi mocan normativni vidik, ki sem
ga poimenoval "moderni moralni red™°.

Ta red v bistvu varuje tri nacela (po enem
moZnem $tetju): (1.) pravice in svobos¢ine
¢lanov, (2.) enakopravnost med njimi (ki so jo
seveda razlagali na razli¢ne nacine, s¢asoma
pa je njeno pojmovanje postalo vedno bolj
radikalno) in (3.) nacelo, da pravilo temelji na
soglasju (ki so ga prav tako zagovarjali v bolj
ali manj radikalnih oblikah).

Te temeljne norme so bile izoblikovane v
Stevilnih razli¢nih filozofskih antropologijah
in v skladu z zelo razli¢nimi pojmovanji
¢loveSke druzbene narave. Zelo hitro je bil
preseZen tudi atomizem, ki je zozil pogled
tistih, ki so jih prvi razvijali, kot sta bila
Locke in Hobbes. Vseeno pa te temeljne
norme ostajajo in so bolj ali manj nelo-
¢ljivo povezane z modernimi liberalnim
demokracijami.

Zavracanje kozmic¢no-religioznega ute-
meljevanja je bilo torej preseZeno z novim
pojmovanjem 'politi¢nega’, z novo temeljno
normo, ki, kot pravi Lefort, vkljucuje svojo
lastno utemeljitev politi¢ne avtoritete, Ceprav
osrednje mesto v njej paradoksalno ostaja
prazno. Ce namre¢ obdrzimo idejo suvereno-
sti, se z njo ne sme poistovetiti nobena oseba
ali skupina.

Ni torej nujno, da so demokrati¢ne druzbe
organizirane okoli "civilne religije”, kot je trdil
Rousseau, gotovo pa so organizirane okoli
moc¢ne "filozofije drzavljanskosti”, ki varuje tri
norme, ki jih sodobne druzbe pogosto imenu-
jejo: (1.) Clovekove pravice, (2.) enakopravnost
in ne-diskriminacija, in (3.) demokracija.

Toda v dolo¢enih primerih se lahko
pojavi civilna religija: religiozno prepri-
¢anje, ki vkljucuje in zagovarja filozofijo

FILOZOFIJA

drZavljanskosti. To se je gotovo zgodilo

v zgodnji amerisSki republiki. Prevzela je
namrec obliko, kot da bi bila o¢itno del nacrta
BoZje previdnosti za ¢lovestvo. ("Za nas so
samoumevne resnice, da so vsiljudje ustvarje-
ni enaki ..."). Po drugi strani pa se lahko pojavi
tudi kot ne- ali celo protireligiozna ideologija,
kot v Prvi francoski republiki. In prepric¢ani
smo lahko, da se Stevilnim naSim sodobnikom
zdijo tovrstna vseobsegajoca stalisca celo

bolj nmaravna'. Konec koncev se zdi, da nacela
nase drzavljanske filozofije zahtevajo globljo
utemeljitev. Ce je namreé tako pomembno, da
se strinjamo glede teh nacel, so gotovo stvari
trdneje, ¢e sprejmemo tudi neko skupno
utemeljitev. Ali pa je vsaj videti tako in se

zdi, da o tem prica tudi ve¢stoletna tradicija
politi¢nega Zivljenja.

Toda prekrivajoci se konsenz med razli¢-
nimi temeljnimi pogledi na skupno filozofijo
drzavljanskosti je nekaj precej novega in
relativno nepreizkuSenega v zgodovini. In
zato tudi nekaj tveganega. Poleg tega pa
se nam pogosto dozdeva, da tisti, ki imajo dru-
gacno temeljno prepric¢anje, ne morejo zares
sprejeti teh nacel, vsaj ne tako kot mi. (Saj,
kot [mi] vemo, "ateisti ne morejo imeti nacel”,
ali kot [drugi] vedo, "vse religije nasprotujejo
svobodi in/ali enakopravnosti”.)

TeZava je v tem, da zares raznolika demo-
kracija nikakor ne more postati civilna religija
ali antireligija, ne glede na to, kako pomir-
jujocCe je to videti, Ce ne izda svojih lastnih
nacel. Obsojeni smo torej na to, da Zivimo s
prekrivajo¢im se konsenzom.

VI

ideli smo, kako nam lahko moc¢no spod-

bujen korak v smeri feti§izacije nasih
zgodovinskih ureditev prepreci, da bi svoj se-
kularni rezim videli v jasnejsi luci, ki bi pou-
darila osnovne cilje, za katere si prizadevamo,
in nam omogo¢ila, da bi prepoznali dileme, s
katerimi se soo¢amo, in o njih razmislili. To
je povezano tudi z drugim glavnim razlogom
za zmedo, ki sem ga Ze navedel, z naSo

15



obsedenostjo s tem, da je problem v religiji. V
Stevilnih zahodnih drzavah smo Ze napravili
korak naprej iz osnovne faze, v kateri je bila
sekularnost tezko priborjen dosezek, ki
preprecuje nekak$no religiozno nadvlado, v
fazo, v kateri se sre¢ujemo s tako Siroko paleto
temeljnih prepricanj, religioznih in areligio-
znih, da nam lahko samo jasno osredotocanje
ta to, da je potrebno iskati ravnovesje svobode
vesti in spoStovanja enakopravnosti, omogoci,
da lahko ocenimo nastalo situacijo. Sicer
tvegamo, da bomo zaradi svoje zgodovinske
institucionalne ureditve brez potrebe ome-
jevali versko svobodo priseljenih manj$in in
obenem tem istim manj$inam sporocali, da
nikakor ne uZivajo enakega poloZaja kot Ze
dolgo uveljavljena vecina.

Pomislite na argument nekaterih nemskih
zveznih dezel, zakaj je uciteljicam prepoveda-
no nositi naglavne rute. Seveda, to so ljudje,
ki imajo avtoriteto; toda, mar imajo avtoriteto
lahko samo ljudje, ki niso zaznamovani? Mar
tisti, ki zaradi svojih religioznih prepricanj v
tem smislu izstopajo, v tej druzbi ne morejo
imeti poloZaja, ki bi jim dal avtoriteto? To je
sporocilo, ki ga najbrz nocemo privzgojiti
svojim otrokom v druzbi, ki se tako hitro
spreminja.

Toda problem obsedenosti z religijo ni
samo zgodovinska ostalina. Ve¢ina naSega
miSljenja in nekateri pomembni misleci se
namrec Se vedno drZijo te poti. Iz religije
hocejo narediti nekaj posebnega, vendar ne
vedno iz razlogov, ki bi jim bili lahko v ponos.

Kaj naj si mislimo o ideji, ki jo je nekaj
Casa zagovarjal Rawls, da lahko upravic¢eno
zahtevamo religiozno in filozofsko raznoliko
demokracijo, v kateri bo vsak razpravljal
vjeziku samega razuma, svoja religiozna
prepricanja pa bo pustil v preddverju javnega
prostora. Tiransko naravo te zahteve je Rawls
hitro sprejel, kar mu ni ravno v ¢ast. Toda
morali bi se vpra$ati, zakaj se je taka misel
sploh pojavila. Rawls je to omejitev zagovarjal
s tem, da bi moral vsak uporabljati jezik, za
katerega je mogoce razumno pricakovati, da
se bodo njegovi sodrzavljani z njim strinjali.

16 TRETJIDAN 2016 7/8

Zdi se, da je ideja nekako taka. Sekularni
razum je jezik, ki ga govori vsak, v katerim
lahko vsak utemeljuje svoje ideje in v katerem
lahko vsak vsakogar preprica. Religiozni
jeziki pa delujejo zunaj tega diskurza, saj
uvajajo drugacne predpostavke, ki jih lahko
sprejemajo samo verniki. Zato bi morali vsi
govoriti skupen jezik.

Za to idejo stoji nekak3no spoznavno
razlikovanje. Obstaja sekularni razum, ki ga
lahko uporablja vsak in z njegovo pomocjo
sprejema sklepe, sklepe, ki jih lahko razume
vsak. Nato pa obstajajo Se posebni jeziki,
ki uvajajo dodatne predpostavke, ki morda
celo nasprotujejo predpostavkam obic¢ajnega
sekularnega razuma. Te so zato v epistemolo-
Skem smislu veliko bolj krhke; pravzaprav vas
sploh ne bodo prepricale, ¢e jih ne zagovarjate
Ze vnaprej. Torej, religiozni razum lahko pride
bodisi do enakih zakljuckov kot sekularni
razum, vendar je v tem primeru nepotreben,
bodisi do nasprotnih, s ¢imer postane nevaren
in razdiralen. Zato ga je potrebno postaviti na
stranski tir.

Kar se ti¢e Habermasa, je ta vedno zaznaval
spoznavni prelom med sekularnim razumom
in religiozno mislijo, prednost pa je dajal
prvemu. Sekularni razum je povsem dovolj
za to, da pridemo do normativnih zakljuc¢kov,
ki jih moramo napraviti, kot sta dokaz za
legitimnost demokrati¢ne drZave ali opredeli-
tev naSe politi¢ne etike. V zadnjem ¢asu pa se
je njegovo stalisce glede religioznega diskurza
pomembno razvilo; do te mere, da je priznal,
daje zaradi svojega "potenciala [da ubesedi
vec obcutkov] religiozna govorica postala
resno orodje za morebitno usvajanje resnice.”
Toda po njegovem mnenju 0snovno spoznav-
no razlikovanje Se vedno drZi. Zato je potreb-
no, ko gre za uradni jezik drZave, uporabo
religiozne govorice ¢rtati. "V parlamentu,
na primer, mora poslovnik predsedujocemu
dati mo¢, da lahko iz uradnega zapisnika ¢rta
religiozna stali3¢a in utemeljitve."

Mar stalis¢a Rawlsa in Habermasa kazejo,
da $e nista spoznala normativnega temelja
sodobne sekularne drzave? Prepri¢an sem, da



Trenutek

17

DFIJA

{

FILOZ(



dobro vesta, da obstajajo podrocja sekularne
drzave, kjer je potrebno uporabljati nevtralni
jezik. Toda med ta podrocja ne spadajo
razprave drZavljanov, kot je najprej mislil
Rawls, ali celo razprave o zakonodaji, kot se
na podlagi zgoraj navedenega odlomka zdi,
da je Habermasovo staliSce. To podrocje bi
lahko opisali kot uradni jezik drzave: jezik, v
katerem je potrebno oblikovati zakonodajo,
upravne odloke in sodne odloc¢be. Samo po
sebi je jasno, da zakoni, sprejeti v parlamentu,
ne morejo vsebovati pojasnjevalnih odloc¢b
tipa: "Ker nam Sveto pismo pravi, da..." Isto
pa mutas mutandis velja tudi za utemeljeva-
nje sodnih odlo¢itev in razsodb sodis¢. Enako
neprimerni bi bilo namred, ¢e bi se sodna
odlocba glasila: "Ker je Marx dokazal, da je
religija opij za ljudstvo ..." Ali: "Ker je Kant
dokazal, da je edina stvar, ki je dobra brez
omejitev, dobra volja ..." Razlog, da je to dvoje
neprimerno, je nevtralnost drzave.

Drzava torej ne sme biti niti kr§¢anska, niti
muslimanska, niti judovska, obenem pa iz
enakih razlogov ne sme biti niti marksisti¢na,
niti kantovska, niti utilitarna. Seveda bo
demokrati¢na drZava na koncu izglasovala
zakone, ki (v najboljSem primeru) odsevajo
dejanska prepric¢anja njenih drzavljanov, ki so
bodisi kristjani bodisi muslimani, ali pa kaj
drugega, kar spada v paleto prepricanj ljudi v
moderni druzbi. Vendar odloc¢itve ne smejo biti
oblikovane tako, da bi bile posebej naklonjene
enemu izmed teh prepricanj. Kar pa ni eno-
stavno; tezko je namrec potegniti ¢rto in vsakic
jo je potrebno potegniti na novo. Toda taka
je narava projekta, kot je moderna sekularna
drZava. Obstaja morda kas$na bolj$a alternativa
namesto takih raznolikih demokracij?*2

Ideja, da je nevtralnost drZave v bistvu
odziv na raznolikost, med 'sekularnimi’
ljudmi na zahodu, ki so nenavadno obsedeni
s tem, da je religija nekaj cudnega in morda
celo ogrozajocega, tezko prodre v ospredje. To
teZavo Se dodatno krepijo vsi spori liberalnih
drZav z religijo, tako pretekli kot sedanji, pa
tudi specifi¢no spoznavno razlikovanje: da je
religiozno oblikovano misljenje nekako manj

18 TRETJIDAN 2016 7/8

razumno kot pa Cisto 'sekularno’ razmisljanje.
In to razmerje ima tako politi¢ni (religija kot
groznja) kot tudi epistemoloski temelj (religija
kot zmotni nacin razmisljanja).”

Zdi se mi, da ta dva motiva sre¢amo tudi
v priljubljeni sodobni knjigi Marka Lille z
naslovom Mrtvorojeni Bog. Po eni strani Lilla
hoce trditi, da obstaja velik prepad med mis-
ljenjem, ki ga oblikuje politi¢na teologija, in
"mi§ljenjem in govorjenjem o politiki izkljuc-
no na ¢loveski nacin."* Novoveski misleci
so namrec dosegli "osvoboditev, opredelitev
in razjasnitev tipi¢nih politi¢nih vpraSanj
ter njihovo locitev od ugibanj o povezavah z
bozanskim. Politika je torej postala, razum-
sko povedano, svoje lastno podrocje, ki si
zasluZzi neodvisno raziskovanje in sluzi to¢no
dolocenemu cilju, da poskrbi za mir in obilje,
ki je lastno ¢lovekovemu dostojanstvu. To je
Vélika locitev.s Take prispodobe o radikalni
lo¢itvi namigujejo, da je iz ¢loveka izhajajoce
politi¢no misljenje zanesljivejse vodilo pri
iskanju odgovorov na vprasanja s tega
podrodja, kot pa teorije, ki jih je zaznamovala
politi¢na teologija.

Toliko o epistemoloSkem razvr§c¢anju.
Proti koncu svoje knjige pa nas Lilla vabi tudi,
naj ne izgubimo Zivcev in ne dovolimo, da
bi Véliko locitev odpravili,’* s ¢imer morda
namiguje na nevarnost, da se to lahko zgodi.
Povratek religije v tem smislu bi bil namreé
huda groznja.”

VII

Zgornji pojav pa si zasluZi temeljitejSo
obravnavo. Najbolje bi bilo, ¢e bi lahko
natanc¢no pregledali oba temelja, ki podpirata
staliSCe nezaupanja, ju komentirali in nato
povedali nekaj o morebitnih negativnih
politi¢nih posledicah zagovarjanja takega
staliS§¢a. Toda v tem poglavju imamo samo
toliko prostora, da bom predstavil zgolj
korenine epistemoloskega temelja.

Mislim, da ta temelj izvira iz tega, Cemur
bi lahko rekli mit, da je razsvetljenstvo
(Aufkldrung, Lumiéres) prehod iz teme v lu¢,



da je to izjemen korak s podroc¢ja misljenja,
polnega napak in prividov, na podrocje, na
katerem je resnica vsaj dosegljiva. K temu

pa naj takoj dodamo, da nasprotno stalisce
pomeni 'reakcionarno’ misljenje: daje
razsvetljenstvo dokoncen korak v zmote, v
hudo pozabo koristnih in pomembnih resnic
o ¢lovekovem stanju.

V polemiki okrog modernosti se pogosto
dogaja tudi, da so bolj dodelane razlage
potisnjene ob stran, medtem ko se ti dve
strani med seboj poSteno obdelujeta. Ob tem
mi na pamet prihaja Arnoldova misel, kako se
"nevedni vojski spopadata pono¢i.”

Toda namesto da bi objokoval to dejstvo,
bi na tem mestu rad pojasnil, zakaj nekateri
razsvetljenstvo razumejo kot absoluten,
popoln korak naprej. V tem prepoznavam
'mit’ razsvetljenstva. (Nisem se mogel upreti
tej bodici, saj prav za razsvetljenstvo pravijo,
da nas je resilo pred 'mitom'.)

In preprican sem, da se je s tem smiselno
ukvarjati, saj je ta mit veliko bolj razsirjen, kot
se nam morda zdi. Celo pronicljivi misleci, ki
ga sicer morda zavracajo, ¢e ga kdo navede v
obliki splo$ne trditve, se v drugih kontekstih
vc¢asih naslanjajo nanj.

Obstaja torej stalisce, ki v razsvetljenstvu
vidi korak z obmodja, za katerega je Razodetje,
alireligija na splo3no, trdila, da je vir spoznanja
o ¢loveku, na obmocje, na katerem c¢loveka
razumemo povsem tuzemsko ali na ¢loveski
nacin. Seveda ni vprasanje, ali so nekateri
dejansko napravili ta korak. Vprasljiva je ideja,
ali ta korak pomeni o¢iten spoznavni napre-
dek, ker smo z njim ob stran porinili razmislek
o dvomljivi resnici in njenem pomenu ter se
osredotocili na stvari, za katere smo prepricani,
da so seveda pomembne. Temu pogosto pravi-
mo korak od Razodetja k samemu razumu (h
Kantovemu blosse Vernunft).

Jasne primere tega premika lahko sre¢amo
pri sodobnih politi¢nih mislecih, na primer,
pri Rawlsu in Habermasu. Kljub vsem njunim
razlikam se namrec zdi, da sta prihranila
posebno mesto za Razum, ki ga ni oblikovala
nobena religija (recimo mu 'sam razum'), ker

FILOZOFIJA

naj bibil ta (a.) sposoben razresiti nekatere
moralno-politi¢ne teZave na nacin, ki lahko
legitimno zadovolji vsakega iskrenega misle-
ca, ki ni zmeden, in ker bodo (b.) zakljucki, ki
temeljijo na religiji, vedno vpra3ljivi in bodo
na koncu prepricali samo ljudi, ki so Ze pred
tem sprejeli dogme, o katerih govorijo.
Gotovo je v ozadju te ideje, ki sem jo omenil
Ze v 6. poglavju in sta jo nekaj ¢asa na razli¢ne
nacine gojila tudi oba omenjena misleca,
misel, da lahko omejimo uporabo religiozne-
ga jezika na podrocju javnega razglabljanja.
Se enkrat moramo omeniti, da sta to trditev
oba misleca v veliki meri tudi Ze zavrnila;
vidimo pa lahko, da je trditev sama po sebi
nesmiselna, razen Ce drZi kaj takega, kot je
ain b. Rawlsov argument, zakaj je predlagal
tako omejitev, je bil, da mora javno razglablja-
nje potekati na tak nacin, da bi se naceloma
lahko z njim vsi strinjali. In kot je trdil, bi ta
standard lahko dosegli zgolj s samim razu-
mom (a.), medtem ko religiozni jezik Ze po
svoji naravi ne bi bil primeren za to (b.).
Preden nadaljujemo, pa bi rad samo pove-
dal, da ta razlika v razumski verodostojnosti
med religioznim in nereligioznim diskurzom,
kijo predpostavljata a in b, zame nima povsem
nobene utemeljitve. Sicer se lahko neko¢
izkaZe, da religija temelji na prividu in da je
zato tisto, kar iz nje izhaja manj verodostojno.
Toda dokler dejansko ne doseZemo te tocke, ni
nobenega apriornega razloga, da bibili do nje
bolj sumnicavi. Verodostojnost tega razliko-
vanja je torej odvisna samo od predpostavke,
da nek precej 'tuzemski' argument zadovoljivo
dokazuje dolocene moralno-politi¢ne zakljuc-
ke. Besedo 'zadovolji' pa mislim v smislu
tocke a.: da legitimno preprica kateregakoli
iskrenega misleca, ki ni zmeden. Tovrstne
trditve sicer obstajajo in segajood '2+2 =4,
pa vse do nekaterih dobro utemeljenih izrekov
moderne naravoslovne znanosti. Toda klju¢nih
idej, ki jih potrebujemo, da bi, na primer,
vzpostavili svojo osnovno politi¢no moralo,
ni med njimi. Dve najbolj razsirjeni tuzemski
filozofiji v naSem sodobnem svetu, utilitarizem
in kantovstvo v vseh svojih razli¢icah, na neki

19



toCki ne uspeta prepricati iskrenih ljudi, ki niso
zmedeni. Ce vzamemo katero izmed kljué¢nih
trditev naSe sodobne politi¢ne morale, kot

so, na primer, ¢lovekove pravice in pravica do
Zivljenja, si ne morem predstavljati, kako je
lahko dejstvo, da smo hrepeneca/uZzivaska/
trpeca bitja, ali ugotovitev, da smo razumni
akterji, kakorkoli zanesljivejsi temelj te pravice
kot dejstvo, da smo ustvarjeni po Bozji podobi.
Seveda je nasa zmoznost trpljenja ena izmed
tistih temeljnih, nespornih trditev v smislu
tocke a, to, da smo ustvarjeni po Bozji podobi,
pa ne, toda manj gotovo je tisto, kar normativ-
no izhaja iz prve trditve.

Gotovo bi bilo to razlikovanje veliko bolj
verodostojno, ¢e bi imeli povsem trden
'sekularni’' argument za pravice. In najbrz to
pojasni razliko med mano in Habermasom
glede zgoraj omenjenega. On je nasel ta trden
temelj v 'diskurzivni etiki', ki pa mene na
Zalost ne preprica prevec.

Razlikovanje a in b, ¢e ga uporabljamo na
moralno-politi¢cnem podrocju, je eden izmed
sadov razsvetljenskega mita; oziroma, najbrz
bi morali reci, da je to ena izmed oblik, ki
jo ta mit ima. Zato bi bilo zanimivo slediti
tej iluziji skozi vrsto korakov, ki so nekateri
dobro utemeljeni, nekateri pa so tudi sami
utemeljeni na prividih. V nekem drugem
eseju sem prepoznal tri korake, izmed katerih
sta dva dokaj dobro poznana, tretji pa zahteva
natancne;jsi opis.”® Naj na tem mestu na
kratko omenim zgolj prva dva.

Najprej je na vrsti (1.) fundacionalizem,
ki ga najocitneje vidimo pri Descartesu. To
je kombinacija domnevno nesporne zacetne
toCe (razdrobljenih idej v glavi) in nezmotljive
metode (jasnih in o¢itnih idej), s pomo¢jo
katerih bi morali priti do zakljuckov, ki
ustrezajo trditvi a. Toda to se je izjalovilo - in
sicer na dveh mestih. Nesporne zacetne tocke
je mogoce postaviti pod vprasaj z odlo¢nim
skepticizmom, kakr$nega najdemo pri Humu,
metoda pa se veliko prevec zana$a na apriorno
utemeljitev in premalo na empiri¢ne prvine.

Toda Ceprav sta bila njegov fundacionali-
zem in njegova apriorna fizika zavrnjena, je

20 TRETJIDAN 2016 7/8

Descartes za seboj pustil (a.) prepri¢anje, da
je pomembno najti pravo metodo, in (f.) klju-
¢en opis, ki je podpiral idejo samega razuma.
Trdil je namred, da se je potrebno oddaljiti
od vsake zunanje avtoritete, ne glede na to,
ali izhaja iz druZbe ali iz tradicije, ne glede
na to, ali nam jo vcepijo starsi ali ucitelji, in
se zanaSati zgolj na to, kar lahko kot gotovo
potrdi razum sam. Pravilna raba razuma je
torej jasno locena od tega, kar prejemamo od
avtoritet. In v zahodni tradiciji je to domnev-
no zunanje vsiljevanje vkljucevalo, kasneje
pa naslo tudi svojo paradigmo v religioznem
razodetju. Kot pravi Marquis de Condorcet

v svojem porocilu o napredku ¢loveskega
razuma:

Kon¢éno je bilo dovoljeno odlo¢no razglasiti
to pravico, ki tako dolgo ni bila priznana, da
bomo vsa mnenja podvrgli svojemu lastnemu
razumu, oziroma da bomo za odkrivanje
resnice uporabili svoje edino orodje, ki ga
imamo za spoznavanje. Vsak ¢lovek je s
ponosom ugotovil, da njegova narava ni
absolutno obsojena na to, da mora verjeti
besedam drugih; praznoverje starih ¢asov in
poniZevanje razuma v deliriju nadnaravne
vere je izginilo tako iz druZbe kot iz filozofije.*

NaSa moc razumevanja je tu opredeljena
kot samostojna in samozadostna. Pravi razum
torej v nobenem pomenu te besede nicesar
ne sprejema z 'vero'. Temu lahko re¢emo tudi
nacelo 'samozadostnega razuma'. Zgodba o
njegovem vzponu in njegovi samouveljavitvi
se zdi kakor nekaks$na klju¢na tocka v razvoju
¢lovestva. Kot je dejal Kant, nedolgo zatem,
ko je zgornje besede zapisal Condorcet,
razsvetljenstvo pomeni vzpon ljudi iz stanja,
ko so bili pod skrbnis§tvom, za katerega so bili
sami odgovorni, vzpon iz "selbstbeschuldigte
Unmiindigkeit” (iz nezrelosti, ki smo si jo
sami nakopali).?®

Prvi kljucni korak je bil torej korak k
samozadostnemu razumu. Drugi korak (2.)
pajebil, da je naravoslovna znanost postala
vzor znanosti o druzbi. To idejo sre¢amo pri
Hobbesu, na primer. Te teme tu ne bom dalje
razvijal, saj imajo poenostavljeni pogledi na



druZbene vede danes manj verodostojnosti,
Ceprav so na zalost Se vedno navzodi.

To vpraSanje si v celoti zasluZi ve¢ poglob-
ljenega razmisleka, kot ga tu lahko opravim.
Toda prepric¢an sem, da bi tudi tak razmislek
dal samo 3e vec verodostojnosti obnovljeni
vecpomenskosti, ki jo tu zagovarjam in
pomeni tole: Da si v sodobni demokraciji kak
reZim zasluzi, da ga imenujemo sekularen, ga
ne sme predvsem razumeti kot branik pred
religijo, ampak kot dobronameren poskus, da
bi dosegli tri (ali $tiri) osnovne cilje, ki sem jih
orisal na zacetku. To pa pomeni, da ti rezimi
svojih institucionalnih ureditev ne smejo
poskusati oblikovati tako, da bi ostali zvesti
posveceni tradiciji, ampak da bi v kar najvedji
meri dosegali cilja svobode in enakopravnosti
med temeljnimi prepricanji.

Prevedel: Leon Jagodic

1. RajeevBhargava, "What Is Secularism For?" v: Rajeev
Bargava, ur., Secularism and I ts Critics, Oxford University
Press: Delhi 1998, 586-552; e posebej gl. str. 493-494 in 520
kjer obravnava 'nacelno distanco’; in "The Distinctiveness
of Indian Secularism," v: T. N. Srinavasan, ur., The Future of
Secularism, Oxford University Press: Delhi 1997, 39-41.

2. José Casanova, "Nativism and the Politics of Gender in
Catholicism and Islam," v: Hanna Herzog in Ann Braude,
ur., Gendered Modernities: Women, Religion, and Politics,
Palgrave Macmillan: New York 2009.

3. Andrew Koppelman, osebna korespondenca.

4. Church of the Holy Trinity v. United States, 143 U.S. 457 at
471.

5. Christian Smith, The Secular Revolution,University of
California Press: Berkeley 2003. Gl. tudi: Tisa Wenger, "The
God-in-the-Constitution Controversy: American Secula-
risms in Historical Perspective,” Linell Cady in Elizabeth
Shakman Hurd, ur., Comparative Secularisms in a Global Age,
Palgrave: New York 2010, 87-106.

6. Marcel Gauchet, La Religion dans la démocratie, Gallimard:
Pariz 1998. 47-50.

7. Rousseau, ki je logiko te ideje razgalil Ze zelo zgodaj, je vedel,
da demokrati¢ni suveren ne more biti zgolj 'zdruZenje'; biti
mora 'zveza', ki je zmozna moc¢nega kolektivnega delovanja,
"corps moral et collectif” (moralno in kolektivno telo) s
“son unité, son moi commun, savie et sa volonté” (svojo
enostjo, svojim skupnim jazom s svojim Zivljenjem in svojo
voljo). Prav zadnji pojem je kljucen, saj je tisto, kar telesu
daje osebnost, "volonté générale” (splodna volja). Druzbena
pogodba, 1 knj., 6. pogl.

8. Otem odnosu sem pisal v "Les Sources de I'identité
moderne,” Mikhaél Elbaz, Andrée Fortin in Guy Laforest,
ur., Les Frontieres de | ' Identité: Modernité et postmodernisme

FILOZOFJJA

10.

11.

12.

13.

14.
15.
. Isti, 305-306.

17.

18.

19.

20.

au Québec, Presses de I'Université Laval: Sainte-Foy 1996,
347-364.

"In prav ta simboli¢na razseznost zlitja politike in religije
je tista, ki jo lahko ustrezno opiSemo s pojmom 'politi¢no’."
Jiirgen Habermas, "The Political: The Rational Meaning of
a Questionable Inheritance of Political Theology," Judith
Butler in dr., The Power of Religion in the Public Square,
Columbia University Press: New York 2011, 18.

Gl. Charles Taylor, Modern Social Imaginaries, Duke
University Press: Durham 2004.

Jiirgen Habermas, Between Naturalism and Religion,

Polity: Cambridge 2008, 131. Seveda ima Habermas prav:
uradni jeziki v razli¢nih demokracijah se morajo izogibati
dolo¢enim referencam na religijo (¢eprav tega ne bi smeli
raz§iriti tudi na debate v parlamentu), vendar ne za to, ker
so religiozne, ampak zato, ker niso vsem skupne. Bilo bi
nesprejemljivo, ¢e bi, na primer, nek zakon vseboval razlago
'ker ..., nato pa bi se skliceval na ateisti¢no filozofijo, tako
kot bi bilo nesprejemljivo, ¢e bi navajal avtoriteto Svetega
pisma.

Nisem prepri¢an ali se ne strinjam s Habermasom ali je
razlika v formulaciji enaka razliki v praksi. Oba priznavava,
da mora biti jezik drZave v nekaterih kontekstih nevtralen,
v drugih pa je svoboda govora neomejena. Najbrz se bolj
razlikujeva v utemeljitvah kot pa v praksi, ki jo priporocava.

Vcasih je dolZnost drZavljanov, da morajo svoje sonarodnja-
ke nagovarjati v jeziku sekularnega razuma, utemeljena

v dolZnosti, da morajo svoje stali§¢e povedati tako, da jim

bo razumljivo. "Samorazumevanje ustavne drzave se je
razvilo v okviru kotraktualisti¢ne tradicije, ki se naslanja

na 'naravni razum', z drugimi besedami, na povsem javne
argumente, do katerih bi morali vsi ljudje imeti enak
dostop." Jirgen Habermas, "Religion in the Public Sphere,”
European Journal of Philosophy 14, $t. 1 (2006):5. Toda s
kak$nim razlogom lahko razmigljamo, da nam maravni
razum' ponuja neke vrste ideoloski esperanti? Mar sekularni
sonarodnjaki Martina Luthra Kinga niso mogli razumeti,
kaj hoce povedati, ko je enakopravnost zagovarjal s pomocjo
Svetega pisma? Bi njegovo sporo¢ilo razumelo ve¢ ljudi, ¢e
bi se skliceval na Kanta? In poleg tega, kako naj razlikujemo
med religioznim in sekularnim jezikom? Je zlato pravilo
o¢itno na eni ali drugi strani?

Mark Lilla, The Stillborn God, Knopf: New York 2007, 5.
Isti, 162.

Habermas je izjemen lik; na $tevilne nacine, seveda, toda
tubirad izpostavil, da je, ¢eprav je velik mislec na podrodju
epistemoloskega razlikovanja med religijo in razumom
(zaradi ¢esar ga bom kritiziral), izjemno so¢uten in ne
zagovarja politiénega nezaupanja do religije, ki se v taki
situaciji obi¢ajno pojavi.

Charles Taylor, "Blosse Vernunft,” Dilemmas and Connections:
Selected Essays, The Belknap Press of Harvard University
Press: Cambridge 2011, 326.

Nicolas de Caritat, marquis de Condorcet, Esquisse d'un
tableau historique des progres de 'esprit humain, Flammarion:
Pariz 1988, 225. Veliko sem se naucil iz zanimive razprave v:
Vincent Descombes, Le raisonnement de ['ours, Seuil: Pariz
2007,163-178.

Immanuel Kant, "Was ist Aufklarung?" v: Kants Werke,
Walter de Gruyter: Berlin 1968, 13:33.

21



