Mladinska
pastorala
in druzina

Sektor za
salezijansko
mladinsko pastoralo



PASTORALE GIOVANILE E FAMIGLIA
© Sektor za mladinsko pastoralo,
Don Boskovi salezijanci — Centralni sedez, Rim, 2021

Graficno oblikovanje: Artia Comunicacion

llustracije: Javier Carabafio

Prevod: Jure Babnik in Tilen Mlakar

Jezikovni pregled: Kristina AnZelj in Mihaela Zabukovec
Prelom: Marko Suhoversnik

Izdala: Salezijanska mladinska pastorala, Ljubljana, 2022
ZaloZil: Salezijanski inSpektorat, Ljubljana

Nekomercialna izdaja



Mladinska
pastorala
in druzina

Sektor za
salezijansko
mladinsko pastoralo



KRATICE IN OKRAJSAVE

GVS Glasilo vrhovnega sveta Salezijanske druzbe

VPN Vzgojno-pastoralni nacrt

VPS Vzgojno-pastoralna skupnost

\'74 Vrhovni zbor salezijanske druzbe

VIRI

K Konstitucije DruZbe sv. Franciska Saleskega, Salezijanski inSpektorat,
Ljubljana 2015.

Spomini  Bosko, J., Spomini na Oratorij svetega Franciska Saleskega, Salve,
Ljubljana 1996.

FC—-AOD Janez Pavel ll, Familiaris Consortio — Apostolsko pismo o druZini,
Cerkveni dokumenti 16, Druzina, Ljubljana 1982.

LAF-PD Janez Pavel ll, Lettera alle famiglie — Pismo druZinam, Cerkveni
dokumenti 54, Ljubljana 1994.

FD Documento finale del Sinodo dei Vescovi sui Giovani, la Fede ed il
Discernimento Vocazionale [Zaklju¢ni dokument Skofovske sinode na
temo Mladi, vera in razloCevanje poklicanosti] (27. oktober 2018).

AL-RL Papez Francisek, Apostolska spodbuda Amoris laetitia — Radost ljubezni,
Cerkveni dokumenti 152, DruZina, Ljubljana 2016.

CV-KZ  Pape? Francisek, Posinodalna apostolska spodbuda Kristus Zivi — Christus
vivit, Cerkveni dokumenti 158, DruZina, Ljubljana 2019.

EG-VE Pape? Francisek, Apostolska spodbuda Veselje evangelija — Evangelii
Gaudium, Cerkveni dokumenti 140, Druzina, Ljubljana 2014.

FT—-VSB Papez Francisek, Enciklika Fratelli Tutti — Vsi smo bratje, Cerkveni
dokumenti 165, Druzina, Ljubljana 2020.

FS Fonti Salesiane. 1. Don Bosco e la sua opera Raccolta antologica,
LAS, Roma 2014.

TZF Bosko, J., Trilogija zlatih fantov: Dominik Savio, Mihec Magone, Francek
Besucco, Salve, Ljubljana 2004.

BR Braido, P., Don Bosco prete dei giovani nel secolo delle liberta,

LAS, 2003.
Braido, P., San Giovanni Bosco, Scritti sul sistema preventivo
nell’educazione della gioventu, La Scuola, 1965.

CG Ciglar, T., Rad vas imam. Preventivni vzgojni sistem sv. Janeza Boska,
Salve, Ljubljana 2004.

QR -RO Dikasterij za mladinsko pastoralo, Salezijanska mladinska pastorala.
Referencni okvir — La pastorale giovanile salesiana. Quadro di
riferimento, Salezijanski inSpektorat, Ljubljana 2014.

PGF Pastorale Giovanile e famiglia (Mladinska pastorala in druZina).

Dokumenti mednarodnega kongresa (27. november—1. december
2017 v Madridu).




UVOd . 9
»Skrb za druzino« ... ... ... 10
... zagotoviti, da bi druzine »skrbele« zadruge .................... 13
Druzina, ogledalo €asov . ........... .. 15

Poglavje 1

DON BOSKOVA DRUZINA: KONKRETNADRUZINA . ................... 17
1.1. lzgubainodsotnostoceta .............. ... ... ... .. ....... 18
1.2. »Odprta druZina« z materjovsrediSu ..................... 21
1.3. Valdoccokotdom ........ ... ... . ... . . ... 24
1.4. Bog te vidi, glejmokakorBog............ ... .. .. ... . ... ... 28
POV ZETEK . .. 29
Poglavje 2
PREVENTIVNISISTEMINDRUZINA . ... ...t 31
2.1. Preventivni sistem: duhovna in apostolska izkusSnja .......... 32
2.2. »Ustvarjalnost ljubezni«, ki se utelesi v preventivnem sistemu .33
2.3. Druzinski duh in vzgojno pricevanje: dragocena dediscina . . ... 35
2.4. Medgeneracijska komunikacija in vzgojni prenos ............. 37
POVZETEK . . . 41
Poglavje 3
VLAGATI V VZGOJO MLADIH ZA GRADNJO DRUZIN DANES IN JUTRI. . . .. 43
3.1. MladiindruzinevsrediSCUVPS. ... ......................... 44
3.2. Okolja, v katera se druzine lahko vkljuéujejo . ................ 45
3.3. Prispevek druzinevVPS ... ... ... ... .. ... ... 46
3.4. Salezijanska mladinska pastorala in druzina:
vklju€enost in integracijavVPS ... .. ... .. ... ... ... ....... 52
POV ZETEK . . . 65

ZakljuénorazmiSljanje ......... ... ... ... 67



Predstavitev

POt Ce rkve, salezijanske druZbe in sektorja za mladin-

sko pastoralo na podrocdju poglabljanja sinergije med mladinsko pasto-
ralo in druzino se je rodila prav v triletju 2015-2018 ob sinodah, ki jih je
spodbudila Cerkev (Pastoralni izzivi glede druZine v okviru evangelizacije,
2014; Poklicanost in poslanstvo druZine v Cerkvi in sodobnem svetu,
2015; Mladi, vera in razlo¢evanje poklicanosti, 2018). Te tri sinode (dve
o druzini in ena o mladih) so veliko prispevale k mladinski in druzinski
pastorali. Razmisljanje na isto temo na 27. VZ (2014), na mednarodnem
kongresu Mladinska pastorala in druzina (Madrid, 2017) ter na Sektor-
ju za mladinsko pastoralo je poudarilo, da je druzina, kot druzbena in
cerkvena skupina, klju¢ni dejavnik v druzbi in pri vzgoji novih generacij.

V zadnjem delu leta 2020 smo zbirali in analizirali gradivo o druZinski
tematiki iz salezijanskega sveta (srecanja delegatov, dokumenti strokov-
njakov in prispevki kongresa). Isto¢asno smo preucili nedavno literaturo,
ki je po vsem svetu sledila apostolski spodbudi Radost ljubezni in ki se je
nanasala na odnos med mladinsko pastoralo in druZino. Tako smo prisli
do izdelave tega dokumenta.

Poleg tega smo prosili veliko oseb iz razlicnih pokrajin, naj nam posljejo
prispevke in predloge na to tematiko. Isto¢asno sta vrhovni predstojnik in
njegov svet na vec delovnih sejah preucila besedilo dokumenta (januarja
in junija 2021). Potem smo dokument dopolnili s prejetimi prispevki in
predlogi in tako prisli do kon¢ne verzije dokumenta, ki je dodatno izpo-
polnjen in usklajen z izkusnjami na to temo.

Besedilo, ki ga boste prebrali, je zato sestavljeno kot sinteti¢na in or-
ganska zbirka vsega pomembnega iz bogatega in plodnega procesa. Ta
dokument ne Zeli biti prirocnik druZinske pastorale. Njegova vsebina je
plod razmisleka (seveda ne izCrpnega), ki pokaze, kako nas prepletanje in
povezovanje mladinske pastorale in druzine vodi k skupnemu razmislja-
nju o pomenu in potrebah, ki jih ta dvojna perspektiva prinasa za naso
vzgojno in pastoralno prenovo. Ali lahko oblikujemo (vzgajamo) oseb-



nost nasih otrok, mladostnikov in mladih, ne da bi preucili, razjasnili
in ozivili druzZinske vrednote?

Cilj te knjiZice je torej obrniti nas pogled v to pastoralno smer. Njeni na-
slovniki so don Boskovi salezijanci in vsi pastoralni delavci, ki so odgovorni
za animacijo razli¢nih sektorjev in podrocij.

Sooceni z druzinskimi razmerami, ki jih danes Zivimo, smo pravzaprav
mi salezijanci, skupaj s salezijansko druzino, poklicani, da vzpostavimo
vzgojno-pastoralno ponudbo za spremljanje vseh vrst druzin, ki ses-
tavljajo nase VPS, in vseh mladih. Nekateri bralci imajo lahko vtis, da od
prednostne pozornosti do mladih prehajamo k prednostnemu zanimanju
za druzino. Zato je legitimno vprasanje o pomenu, razlogih in posledicah
tega, kar bi se lahko zdelo kot odmik od nase prednostne izbire. Za nas
namrec odloditev za mlade ni zunanja in obCasna, ampak je temeljni del
nase pastorale. Tudi ne izhaja iz organske narave oznanila (evangeliza-
cije), temvec iz karizmaticne preference. OcCitno je tudi, da nismo bili
rojeni kot gibanje za druzinsko pastoralo. Kot salezijanska druZina smo
usmerjeni v poslanstvo za mlade, v prednostno ljubezen do mladih, zlasti
do najbolj ubogih, v dobro Cerkve in druzbe. Z don Boskom lahko re¢emo:
»Gospod me je poslal za mlade; zato je prav, da opustim vse izven tega
in ohranim svoje zdravje zanje.«

Ceprav je vse to res, je prav tako resni¢no, da ne moremo delati z mladi-
mi, ne da bi mislili na njihove druzine. Ze zasluZni pape? Benedikt XVI.
Vv svojem nagovoru salezijancem na vrhovnem zboru (31. 3. 2008) glede
novih obzorjih evangelizacije jasno izrazi, da »skrb za druZine ne odvzema
moci delu za mlade, temvec ga dela trajnejSega in ucinkovitejSega. Zato
vas spodbujam, da poglobite oblike tega dela, ki ste ga 7e zaceli; to bo
koristilo tudi vzgoji in evangelizaciji mladih.« To je torej obzorje tega dela.

Besedilo, ki ga predstavljamo, je sestavljeno iz treh poglavij. Prvo opozarja
na vrednost druZine v izkusnji don Boska in v Valdoccu. Drugo ponuja



nekaj razmisljanj o kakovosti vzgojnega srecanja in o druzinskem duhu v
preventivnem sistemu. V zadnjem poglavju je poudarjen pomen same
druzine, njen prispevek k ekosistemu vzgoje (formacije) mladih, pri ce-
mer je pozitivno izpostavljen prispevek druZine v vsakdanjem Zivljenju
vzgojno-pastoralne skupnosti (VPS). Predstavljenih je nekaj konkretnih
predlogov za VPS, zacensi z nekaterimi trditvami, ki druzino opredeljujejo
kot prvo in skupno poklicanost ter najodli¢nejse okolje Custvenih vezi.
Druzina je pokazana kot aktivni subjekt (nosilec) pastorale v vzgojno-pa-
storalni skupnosti; kot prostor za izku$njo dialoga, sposStovanija, ljubezni,
pozornosti do mladih, ki zelijo vlagati v odnose in druZinske vezi.

Preden vas prepustim branju, bi se iz srca rad zahvalil vsem iz razli¢nih
inSpektorij Sirom sveta, ki so aktivno sodelovali pri snovanju besedi-
la, dr. Antonelli Sinagoga in tistim, ki so nas kompetentno in strokovno
spremljali s predlogi in usmeritvami.

Miguel Angel Garcia Morcuende
Vrhovni svetovalec za mladinsko pastoralo
RIM, 24 JUNIJ 2021




uvobD



_——|

10

»Skrb za druzino« ...

Skrb za druzino vzbuja veliko zanimanja po vsem svetu. Posebno po-
zornost tematiki namenjajo ¢lanki, znanstvene publikacije in dokumenti
konferenc. Hkrati je druzina naproSena, da skrbi za vezi, ki sestavljajo
gosto mrezZo, ki podpira osebnost mladih v procesu rasti in povecluje
kakovost Zivljenja skupnosti. Zato je treba spodbujati ustrezne vzgojno-
-pastoralne strategije v podporo druZini glede vloge, ki jo ima pri gradnji
medosebnih in medgeneracijskih odnosov ter v celostni zasnovi vzgoje
in spremljanja novih generacij.

Papez Francisek nas danes vabi, da razvijemo »pastoralo povezo-
vanja« (AL - RL, 211), saj je vsaka druzinska izkusnja zgodba od-
nosov, zgrajena okoli zZivljenjskega nacrta, povezana s kulturnim,
druzbenim, gospodarskim in politi¢cnim kontekstom. Tekom te
zgodbe vsaka druzina izmenjuje trenutke, v katerih je sposobna
izraziti svoje vire, s trenutki, v katerih gre skozi trenutke ranljivosti
in utrujenosti.

V svoji kompleksnosti je vsaka druZina kot knjiga, ki jo je treba brati,
razlagati in razumeti z veliko skrbjo, pozornostjo in spoStovanjem. V so-
dobni druzbi ima druzinsko Zivljenje resni¢no dolo¢ene okoliscine, ki jo
izpostavljajo krhkosti:

Sibkost in razdrobljenost odnosnih mreZ v kulturi, v kateri je indivi-
dualisti¢na vizija Zivljenja v porastu, oslabljeni so skupnostni odnosi
in izkudnje solidarnosti, osiromasene so vezi blizine, naklonjenosti,
neformalnih mrez pomoci in podpore ter kulture srecanja (prim.
FT — VSB, 30). Kraji srec¢anja so se spremenili. Poleg tega digitalna
kultura predstavlja tako krhkost kot vir: nove tehnologije dajejo vec-
je moznosti za vkljucevanja v druzbeno in odnosno Zivljenje z de-
lienjem virtualnih krajev, vendar ta vklju¢enost ni nujno ucinkovita
in ¢ustvena. Zivimo v dobi hiperpovezanosti, v stiku smo z vsemi in
kadarkoli prek interneta in druzabnih omrezij. Vsak trenutek, tudi
ko na primer sedimo za mizo in bi morali doZivljati trenutke bliZine,



svojih rok in na Zalost tudi misli skoraj nikoli ne lo¢imo od pamet-
nega telefona.

Duhovna susa, oddaljevanje od »duhovnih reci« oz. nezmozZnost
povezovanja z BoZjim, da bi imelo Zivljenje globlji smisel, da bi bila
osebna vera pomenljiva.

Dezorientacija in tveganja, povezana s premagovanjem trenutkov
sprememb, v kulturi, ki je osredotocena na »samozadostnost,
zlasti v razvojnih prehodih Zivljenja (adolescenca, rojstvo otroka,
staranje ...) in v trenutkih nepricakovanih sprememb (npr. izguba
sluzbe, locitev, Zalost ...), ki jih pogosto doZivljamo v zasebnosti do-
macega »domac.

Soocanje s krhkostjo je pomembno tudi zato, ker »nobena druzina ni ne-
beska resnicnost in izdelana enkrat za vselej, temvec zahteva postopno
zorenje svoje sposobnosti za ljubezen. [...] Kljub temu nam razmisljanje o
Se ne doseZeni polnosti tudi dovoljuje, da zgodovinsko pot, ki jo hodimo
kot druZine, vidimo v pravi perspektivi. Tako bomo nehali od med¢lo-
veskih odnosov zahtevati popolnost, Cistost namenov in povezanost, do
katere bomo lahko dospeli Sele v dokonénem kraljestvu. Ta pogled nam
preprecuje, da bi strogo sodili tiste, ki Zivijo v okolis¢inah velike slabosti.
Vsi smo poklicani, da v sebi vzdrzujemo Zivo stremljenje po necem, kar
presega nas same in nase omejitve; vsaka druzina mora Ziveti s to stalno
spodbudo. Pojdimo kot druZina naprej, ostanimo na poti! Obljubljene
so nam Se vecje stvari. Ne obupujmo zaradi svojih omejitev, a se tudi ne
odpovejmo prizadevanju za polnost ljubezni in communio (skupnosti),
ki nam je obljubljena« (AL — RL, 325).

DruZina je podvrzena nenehnim spremembam. Razli¢ne konfiguracije so
jo oblikovale kot raznoliko stvarnost: pomislimo na enostavne ali jedrne/
nuklearne druZine (o¢e, mati in otroci); na enostarsevske druzine (oce
ali mati z otroki) oz. druZine brez zakonske edinosti; razsirjene druZine,
v katerih je ena zakonska vez ter vec skupaj Zivecih sorodnikov (z vec kot
dvema generacijama v isti skupnosti); ve¢ druzin (z ve€ generacijami, vec
zakonskimi vezmi in samskimi osebami). Tipologija druzine se je razsirila:
locene, ponovno zgrajene oz. na novo sestavljene druZine, enostarsev-
ske, vecetniéne, zunajzakonske skupnosti, civilno poroc¢eni. Sorodstvena
vez ali zakonska zveza nista vec€ izkljucni merili za opredelitev druZine.

11



Resni¢nost je postala tako zapletena, da danes ne moremo razmisljati
o druzini v ednini, temvec¢ v mnozini.

NE OBSTAJA DRUZINA, TEMVEC DRUZINE

12

Kljub Stevilnim druzinskim konfiguracijam lahko trdimo, da je druZinski
odnos temeljni sestavni del druZine, saj je odnos edini nacin, kako lahko
v dobrem in slabem gradimo in razvijamo lastno identiteto. Druzina je
odnosno okolje (kontekst), ki podpira preobrazbo; je pravzaprav ustano-
va, ki »organizira« ¢lovekove primarne odnose in temeljne medcloves-
ke razlike. DruZina je torej prostor in »kraj« srecanja raznolikosti, ki so
osnova Cloveske izkusnje med spoloma, generacijami, temperamenti,
identitetami itd.

Za papeza Franciska druzine »niso problem, ampak predvsem pri-
loznost« (AL - RL, 7), pomislite samo na Jezusovo izku$njo v nje-
govi druzini (Lk 2,51-52). So priloznost, da se u¢imo biti, Ziveti
skupaj, pomagati, skrbeti, ljubiti.

Ko govorimo o skrbi za druzino, to v prvi vrsti nujno pomeni skrb za ¢lane
druzine v njihovi raznolikosti, v njihovem dostojanstvu; nobena ustanova
ne sme biti nad osebami in nad njihovim celostnim ¢loveskim razvojem.
Razmisljati in dozivljati druzine kot dobro novico je povabilo, da Zivimo
okolje, iz katerega je mogoce graditi »nas«. DruZina kot veseli projekt
(nacrt) pomeni prepoznavati luci in sence te izkusnje, prepoznavati sebe
kot bitja v odnosu in v obc¢estvu s SirSimi konteksti (okolji).



_——|

... zagotoviti, da bi druzine
»wskrbele« za druge

»Sinodalni proces« o druzini, ki ga je spodbudil papez Francisek
in je bil zasnovan v dveh sinodah (izrednal. 2014 in redna 1. 2015),
je omogocil razumevanje, da, kot je poudaril sv. Janez Pavel II.,
»druzina ni podrocje pastorale, ampak je obzorje in pot Cerkve«
(LAF - PD).

Prepric¢ani smo, da so druZine, vse druZine nosilec (subjekt) in ne le
predmet (objekt) vzgoje in evangelizacije. Zato je za nas, delavce v sale-
zijanski mladinski pastorali, posinodalna spodbuda Radost ljubezni pova-
bilo k ponovnemu premisleku v poslusanju ¢asa in druzine, za pastoralno
sluzbo, ki nam je zaupana.

Druzine so nosilec (subjekt) evangelizacije in vzgoje tako ad intra (do
njihovih otrok) kot tudi ad extra (v cerkveni skupnosti in v VPS, ki jim
pripadajo). Prvi vidik je vsekakor klju¢en, vendar je bolj »obicajen« in po-
vezan z dinamiko druZinske pastorale. Drugi vidik je specifi¢en prispevek
v razmisljanju, ki mu kot salezijanska druzba sledimo.

V tem kulturnem kontekstu in v prehodu skozi dinamiko sprememb, ki
jih prinasa nas ¢as, druzina, Ce je po eni strani izpostavljena krhkosti in
tveganjem, kot smo Ze omenili, po drugi strani predstavlja edinstven in
dragocen vir nasih VPS. V okviru mednarodnega kongresa 2017 v Ma-
dridu se je ta analiza zacela z obseZnimi razmisljanji in razpravami. Poleg
preobrazb, ki so druZino zaznamovale in jo Se zaznamujejo, zaznavamo
tudi naslednje pozitivne vidike:

Kraj sprejemanja in odnosov kot najpopolnejsi izraz temeljne ¢lo-
veske izkusnje, ki je odnos z drugimi (v paru, do otrok, v odnosu
med brati in sestrami, v razsirjenih sorodstvenih odnosih). To je
srecanje oseb, ki imajo priloznost, da skrbijo drug za drugega in
so torej drug drugemu pomenljivi (skozi vsakodnevne odnose, v
katerih lahko ocenijo sebe glede na potrebe drugih in se vzgajajo
za medsebojno poslusanje in dialog).

13



14

Najodli¢nejsi kraj €ustvenih vezi, ki je tudi kraj odgovornosti do
drugega.

Kraj drugosti med ljudmi, ki, ko z zaupanjem premagajo strah pred
drugacnostjo in brezbriznostjo, za¢nejo na pozitiven nacin dozivljati
medsebojne odnose in se jih naucijo dojemati kot vir, ki v dinamiki
izmenjave vsem omogoca rast.

Kraj vzgoje, saj vzgojni proces spodbuja izpopolnjevanje identitete.

Kraj poclovecenja (humanizacije), saj druzina daje ¢loveski znacaj
(obliko), poclovecluje tisto, kar je iz nje rojeno in se v njej povezuje,
ko prispeva k harmonicni rasti oseb.

Kraj rasti v veri; sveta zemlja, kjer vsak ¢lan druZine raste v smeri
edinosti z Bogom.

Prednostni kraj, kjer se doZivlja radost odpuscanja. V druZini se
vzgajamo v odpuscanju, saj imamo gotovost, da bomo kljub napa-
kam, ki jih lahko storimo, razumljeni in podprti.

Kraj upanja, ki pricuje, da v svetu, ki teZi k individualizmu in vide-
zu, Se vedno obstaja nesebic¢na ljubezen, velikodusnost, altruizem,
dobrohotnost in skrb za najsibkejse.



_——|

Druzina,
ogledalo casov

Ustanova druZine kljub spremembam in izzivom razli¢nih vrst, ki jo ogro-
Zajo, ostaja trdna. Vendar je druzina Zivljenjski projekt (nacrt), ki s strani
vseh zahteva dejavno drzo in drZzo nenehne angaziranosti.

Iz pastoralne resni¢nosti vseh pokrajin salezijanske druzbe smo razbrali
veliko izzivov in spoznanj, ki jih je mogoce analizirati na prihodnjih for-
macijskih srecanjih:

Izziv ustrezne umestitve v salezijanski vzgojno-pastoralni nacrt.
Da bi bili zvesti nasi karizmi, je pomembno utemeljiti terminolo-
gijo, ki jo uporabljamo: »mladinska pastorala in druzina«. Binom
uporabljamo v salezijanski perspektivi, ki ne zanemarja prednostne
in prvotne pozornosti do mladih in ki nasi izbiri ne daje zgolj reto-
ricnega pomena brez posledic na operativnem nivoju. Ne gre za
poenostavljeno in nerazlo¢no apostolsko identiteto. Tudi ne gre za
nepovezani pastorali, ampak naj bosta ti dve medsebojno usklajeni.
Razmisljati skupaj o teh dveh temah je antropolosko pravilno, teo-
losko utemeljeno ter pastoralno obetavno in plodno.

Pastorala med mladimi je »slog« in »metodac, kot je navedeno v
20. ¢lenu Salezijanskih konstitucij : »Don Bosko je v stiku s fanti
iz prvega oratorija zivel duhovno in vzgojno izku$njo, ki jo je po-
imenoval »preventivni sistem«. [...] Don Bosko nam ga izroca kot
obliko Zivljenja, da bi posredovali evangelij in odreSevali mlade z
njimi in po njih.«

Izziv protagonizma druZin. Pastoralni cilj ni samo narediti vse pare
in vse druZine za kon¢ni cilj svojih skrbi in pozornosti. Nas pasto-
ralni cilj je tudi, da v istih parih in druZinah prepoznamo aktivne in
odgovorne pastoralne nosilce (subjekte), ki sodelujejo pri Zivljenju
in poslanstvu Cerkve in pri razvoju druzbe ter imajo pri tem svoje
korenine v zakramentu zakonske zveze.

15



16

Izziv sprejemanja in dela z vsemi druzinami in biti pri tem odprti
zlasti za druzine, ki so ranljive in imajo tezave. Sprejemamo jih in jim
pomagamo zdraviti rane, ki se kazejo v medcloveskih odnosih, tako
pred, kakor tudi po nastanku druzine. Tudi na konceptualni ravni
zato govorimo v mnozini — o druzinah, saj se soo¢amo s Stevilnimi
druzinskimi konfiguracijami.

Izziv duhovnega Zivljenja v druzinskem okolju (kontekstu). Ob-
noviti duhovno razseznost, da bi zacutili njeno lepoto in okus. Po-
vabljeni smo, da bi druzinsko Zivljenje predstavili kot dobro novico
in razlog za sreco. Zato je klju¢no, da ljubezen razumemo kot kraj
samopodarjanja, iz katerega izvirajo in zaZivijo odnosi. To nas pe-
lie od preseganja druzinskega jedra vse do njenega projiciranja v
skupnost.

Izziv formacije. Spodbujati formacijska sre€anja na teme, ki so za-
nimive za druzine, in na temo druzine, Se posebej v sodobni kulturi.
Formacijska sre¢anja so namenjena salezijancem, druzinam, mla-
dim odraslim, mladim parom. Razmisljati o BoZjem stvariteljskem
in odreSenjskem nacrtu za zakon in druZino, ki ga je treba bolje
poznati in poglobiti.

Izziv mreZenja. Treba se je povezovati z vsemi ustanovami (Sko-
fijami, drugimi zdruZeniji ...), ki se ukvarjajo z najbolj raznolikimi
druzinskimi konfiguracijami, da tako okrepimo nasa zaveznistva.

Izziv integracije druzin in salezijanske mladine (salezijanskega
mladinskega gibanja), da ne bi izgubili izpred oci mladinskega foku-
sa naSe pastorale. Ob tem poudarjamo plodno prepletanje dveh
pastoralnih vidikov: druZinskega in mladinskega.



DON BOSKOVA DRUZINA:
KONKRETNA DRUZINA



IZGUBA IN ODSOTNOST OCETA

18

Srecanje z don Boskom je vedno aktualno. Slediti njegovim sanjam;
razumeti njegovo vzgojno gorecnost; poznati njegov talent, da mlade
izvle€e iz »nevarnih ulick, da bi jim pomagal postati »dobri kristjani in
posteni drZavljani«, da bi jih vzgajal v krS¢anski veri in v druzbeni odgovor-
nosti, da bi jih pripeljal do postenega poklica. Vse to je izjemna izkusnja
¢loveske in druZinske intenzivnosti.

Don Boskova izkusnja ima globoke korenine. Njegovo Zivljenje je v res-
nici napolnjeno z druZinami, z mnogoterimi odnosi, z generacijami, z
mladimi brez druZine, z zgodbami druZinske ljubezni in druzinskih kriz.
Vse to je ze od zacetkov njegovega Zivljenja, ko se je moral zelo zgodaj
soociti z izgubo oleta. Prvi spomin, ki ga don Bosko pove svojim bralcem
Spominov na Oratorij, se nanasa na dogodek, katerega pomen je lahko
razumel Sele pozneje — izgubo oceta. Praznina oletovstva se je v don
Boskovem Zivljenju spremenila v rodovitno polje in ni postala travma, ki
bi ohromila ali ovirala njegov potencial.

Dogodek poznamo in vemo, kako je don Bosko zakljucil pripoved: »Ne
vem, kaj je bilo z menoj ob tisti Zalostni priloZznosti; spominjam se samo,
in to je prvi dogodek Zivljenja, ki ga imam pred ocmi, da so vsi odhajali iz
sobe pokojnika, jaz pa sem hotel na vsak nacin ostati. »Pojdi, Janez, pojdi
z menoj,« je ponavljala Zalostna mati. »Ce ne pojde o&e, ne grem,« sem
odgovoril. »Ubogi otrok,« je poprijela mati, »pojdi z menoj, nimas vec
oceta.« Ko je to izgovorila, je bruhnila v mocan jok, me prijela za roko in
me odvedla drugam, medtem ko sem jokal, ker je jokala ona. Saj v tisti
dobi gotovo nisem mogel razumeti, kako velika nesreca je izgubiti oCeta.«
(Spomini, str. 14—-15).

Don Bosko dvakrat dozivi bole¢ino ob izgubi oceta. Poleg svoje-
ga bioloskega oceta (Franciska) je izgubil tudi duhovnega oceta
(don Calossa). On, ki je bil poklican skrbeti za sirote, je na lastni
kozi dozivel izkusnjo izgube, ki ga je zaznamovala za vse Zivljenje.

Ko don Bosko opisuje dogodke svojega Zivljenja, se v pripoved vkljuci
osebno. V ozadju pripovedi o druzini ni tezko opaziti velike nostalgije
(hrepenenja) za ocetovsko neznostjo, ki je kot otrok zaradi ocetove smrti



ni mogel uzivati. V resnici ravno okrog ocetove osebe naslika najbolj
tenkocutne in ganljive prizore.

Don Bosko je zmogel predelati izgubo. 1z fanta brez oleta je postal vzor
oCetovstva za svoje fante. V zahodnem druzbenem kontekstu, v katerem
je oCetovski lik neznan ali pasiven, je don Boskov objem njegovega oce-
tovstva znamenje upanija, ki lahko povabi ocete k njihovi specifi¢ni vlogi.

Ob branju zZivljenja Janeza Boska si lahko razlagamo oz. slutimo, da je
njegova druzina »drugacna« in prav zato je to konkretna druzina, s svo-
jimi moc¢nimi in Sibkimi to¢kami, s Custvenimi odnosi in njihovimi teza-
vami. Njegova druZina je preprosta, delavna in podjetna. Zanimivo je, s
kaksno naravnostjo (neposrednostjo) don Bosko govori o teZavah, ki so
bile prisotne v njegovi druZini. Ne skriva jih, ampak preprosto pripovedu-
je vsakodnevno dogajanje in prizadevanje. Dobro ve, da se BoZja volja
izpolnjuje znotraj nasih resni¢nih in Zal zapletenih dnevnih odnosov, ki
jih zaznamujeta BoZja previdnost pa tudi greh in zabloda.

Ocetova smrt, teZave z bratom Antonom, ki ga pogosto ovira, babica, ki
lahko postane breme, revscina, ki pogojuje izbire, delo, ki zapolni dneve
in za katerega se zdi, da ne dovoljuje razmisljanja prek vsakdanjega truda.
Vse to so znacilnosti, ki jih ima tudi druZina Bosko. Ne skriva jih, ampak
jih razkrije, saj bodo prav te v praksi oblikovale prihodnost vsakega od
njenih ¢lanov.

Prav iz teh teZav in »pomanjkljivosti«, ki so skupne Stevilnim druzinam
tedanjega in danasnjega Casa, se bodo rodile nekatere temeljne znacil-
nosti don Boskove duhovnosti. Na straneh tega dokumenta ne zmoremo
podrobno preuciti, kako je druZina vplivala na svetnikovo Zivljenje, lahko
pa takoj prepoznamo nekatere znacilnosti, ki se nam zdijo posebej po-
membne.

Izguba oceta bo Janeza pripeljala do iskanja drugih ocetovskih
likov in do ponovnega odkritja prvinske in nenadomestljive oetove
vloge v druzini. Prvi bo don Calosso, za katerega Janez pove, da je
ob njem zacel okusati, »kaj je duhovno Zivljenje« (Spomini, str. 26).
Ob njem se pocuti ljubljen in njegova smrt ga moc¢no zaznamuje.
Starejsi duhovnik ni bil le njegov dobrotnik in spodbujajoc¢ ucitel;.
Bil mu je tudi oce, prvi duhovni oce, ki je bil po njegovih lastnih

19



20

besedah izjemno pomemben za njegovo notranje Zivljenje in ure-
snicevanje njegovega duhovniskega poklica.

Petingtirideset let kasneje je opisal njegov lik, ki ga je namerno
vklju¢il v dolgo in vzor¢no izkusnjo za svoje duhovnike, kr§¢an-
ske ucitelje mladine in spodbujevalce duhovnih poklicev. Najpre;:
»Popolnoma sem se mu odkril,« piSe on sam. »Brez odlasanja sem
mu povedal vsako besedo, vsako misel in vsako dejanje. To mu je
zelo ugajalo, kajti na podlagi tega me je lahko vodil v duhovnem
in ¢asnem. Takrat sem spoznal, kaj pomeni imeti stalnega vodite-
lja, zvestega prijatelja duse, za katerega sem bil prikrajsan do tis-
tega Casa. [...] Takrat sem zacel okusati, kaj je duhovno Zivljenje,
saj sem prej ravnal bolj materialno in kakor stroj, ki kaj naredi, ne
da bi vedel za vzrok.« (Spomini, str. 26).

Ravno zaradi izkusnje praznine ocetovstva se bo mladi duhovnik don
Bosko zavedal tezav svojih mladih, pa tudi ¢loveske in duhovne kakovo-
sti, ki se je bo moral on sam nauciti v svojem Zivljenju, da bo lahko oce
mnogih, ki nimajo oceta in ki bodo v njem videli nekoga, ki jim bo v vseh
pogledih dal okusiti Zivljenje.

Napor in sre¢a v tem, da imas brate. Valdocco ne bo otok veselja.
Vedno bo skupina mladih in odraslih, ki bodo morali postopoma
oblikovati svoje osebnosti (karakterje) in se boriti sami s seboj, da
bi v celoti Ziveli v slogu dinamicne ljubezni, ki jo sestavljajo odnosi,
poslusanje, trenutki praznovanja, odhodi, podelitve. Samo na ta
nacin bo Valdocco lahko zibelka in dom mnogih. Don Bosko ve, da ni
hiSe brez bratov in sester z razlicnimi lastnostmi, vcasih z razlicnimi
idejami in s tezavami pri skupnem Zivljenju, ki pa vseeno znajo v
osebi poleg sebe videti ¢lana svoje druZine, nekoga, ki me zanima
od blizu, od kogar sem odvisen in komur namenjam svojo naklonje-
nost in pozornost. Tako so Ze od zacetka fantje, ki bivajo pri njem,
povabljeni, da skrbijo drug za drugega, saj tako deluje druzina. Tako
se je vedno obnasal don Boskov brat Jozef, tudi kot odrasel, in tudi
Anton je, Ceprav Sele Cez leta, prepoznal Janezove kvalitete. Brez
bratstva namre¢ ni doma.

Vsakodnevno delo za dobro vseh: skrajna revscina, ki jo je izkusal
kot otrok v Becchijih, in zadovoljstvo ter vrednost vsakodnevnega
dela na polju, bo ostala v don Boskovem Zivljenju kot obcutek za



dolZnost in napor. To mu je sluzilo kot predmet poucevanja in kot
vzgojno orodje, saj si posten drzavljan kruh sluZi s potom svojega
obraza in za to ter s tem hvali svojega Gospoda.

»ODPRTA DRUZINA« Z MATERJO V SREDISCU

Kar don Bosko pise o lastnem dojemanju ocetove smrti, lahko razumemo
tudi kot naknadno predelovanje materinega spominjanja in njegovega
lastnega postopnega zavedanja, da je sirota, vedno bolj navezan na svojo
mater.

Mama Marjeta je zaradi svoje prirojene fizicne in moralne energije ter
pridobljenega obcutka odgovornosti prevzela vlogo ocetovske matere,
tako da je trdno in preudarno vodila Ze utrjeno druzinsko jedro. Zato Ja-
nezovo iskanje ocetovskega lika v dobrohotnih in dobrodelnih duhovnikih
nikoli ni bilo tesnobno. V trdnem in podpirajocem starsevskem okolju je
bil ocetovski lik ocitno Ze dovolj ponotranjen.

Da bi Se bolje razumeli znacilnosti druZine Bosko, nam je v pomo¢ dvoj-
ni pristop k don Boskovemu Zivljenju. Na eni strani bo Valdocco dom
vec generacijam, s protagonisti iz razli€nih druzbenih polozajev, saj bo
preprosto posnemal tisto, kar je bila vsakodnevna resni¢nost druzine
Bosko, ki je pripadala ljudskemu sloju in druZinam tistega ¢asa. Na drugi
strani nas pozornost na prisotnost mame Marjete pripelje v sredisce
druZinskega Zivljenja.

o Ko je Janezek s svojimi Zivel v Becchijih, je bila to vas, kjer so ljudje
Ziveli in delali vpeti v druzbeni in cerkveni kontekst, ki je segal vse do
mesta Castelnuovo. V Janezovih prijateljstvih in razsirjenih odnosih pa je
ta kontekst segal do kmetije Moglia in celo do samega Chierija.

Don Boskova druzina je Zivela v druzbenem kontekstu, v katerem
je biti »del druzine« pomenilo precej ve¢ in $ir§e kot ozke odnose
starsi — otroci, ki smo jih vajeni danes. Slo je za druzbo, v kateri je
hkrati zivelo ve¢ generacij, kjer je bilo skrbeti drug za drugega
nekaj vsakdanjega, saj je bil sosed tudi del druzine.

21



22

K temu je vzgajala mama Marjeta s svojo skrbjo za revne, tudi za tiste, ki
so samo sli mimo. K temu so vzgajali sorodniki in prijatelji, ki so mlademu
Bosku pomagali najti delo, oditi od doma in najti denar za Studij. Don
Boskova druzina je v skladu s svojim druzbenim in socialno-ekonomskim
okoljem v njem tudi Zivela svoje poslanstvo in ga razvijala. To je bil svet
preprostega ljudskega sloja, h kateremu je gravitiralo salezijansko pos-
lanstvo in je bilo privilegirana izbira salezijancev tistega in kasnejSega
Casa. Deljenje izkuSenj revnega sveta z vso njegovo negotovostjo in
vrednotami je prepojilo njegov nacin dojemanja stvarnosti in njegovo
sposobnost soCutja do najbolj ubogih mladih. Skupaj z njegovo mamo
sta Zelela biti odprta druZina, ki sprejema in spremlja tiste, ki niso imeli
pozitivnih izkusenj iz svojih druzin. V vsaki dejavnosti, ki sta jo zaCela, sta
jim Zelela zagotoviti izkusnjo druzine in doma. Od tod njegova pastoral-
na izbira in sposobnost razumevanja tezav preprostih ljudi (ljudskega
sloja).

Tudi s cerkvenega vidika je bila skrb za odnose med druzinami vsakodnev-
na pastoralna pozornost. Mama Marjeta je bila po vsej verjetnosti del
tiste skupine mater, ki so se na pobudo Zupnikov iz Castelnuova zbirale za
molitev in poglabljanje svoje vere. S tem so dejansko postale hrbtenica
verske vzgoje otrok in vseh druzinskih ¢lanov. Skupni dejavnik, ki je postal
temelj don Boskovega druzinskega duha, je lepota pristnega odnosa.

e Mama Marjeta je bila nadalje prav posebna mati za Janezka Boska in
za vse fante prvega oratorija, ki so postali njena druZina. Pogosto jih je
nagovarjala s Salami in pregovori v piemontskem narecju, s ¢imer ji je z
malo besedami uspelo povzeti modrost in izkusnje.

Bila je delavna Zena, Zena vere in molitve, zgled kricanskega Zivljenja za
svojega sina Janeza. V vzgojnem jeziku bi lahko rekli, da se je don Bosko
»vpisal v Solo svoje matere Marjete«, sprejemajoce Zene, ki bi jo lahko
primerjali z usmiljenim Samarijanom iz evangelija. SluZila je otrokom in
ubogim mladim svojega sina, zavrzenim, kot bi rekli danes. Ce je don
Bosko svet, je to zato, ker je imel sveto mater.

V Spominih na Oratorij se don Bosko z izjemno natan¢nostjo spo-
minja kretenj, besed in drz, s katerimi ga je njegova mati Marjeta
pripravljala na prvo sveto obhajilo. Nato prakti¢no na enak nacin
opide pripravo na isti dogodek v Zivljenju Dominika Savia (TZE,
str. 39), Severina in Francka Besucca (TZFE str. 253).



Don Boskov Zivljenjepisec Johannes Jgrgensen (1931) je imel prav, da je
svoje delo zacel z znamenito frazo: »Na zacetku je bila mati.« Marjeta je
bila dejansko sredid¢e druzine v vseh pogledih. Ceprav je bila vdova in
se je trudila za vzdrZzevanje druzine v razmerah revscine in v odnosnih
tezavah (zlasti z najstarejsim, ne njenim sinom Antonom), Marjeti uspeva
obcudovanja vredno vzgojno delo. Zato se jo je don Bosko spominjal z
nostalgijo in jo je Sel sam odloc¢no iskat, ko je ustanavljal svojo valdosko
druZino.

Od svoje mame se je don Bosko naucil ljubeznivosti. To je tista konkretna
materinska ljubezen, polna naklonjenosti, zas¢itniska in sposobna spre-
mljati otroka v njegovi rasti. A hkrati je to tista ljubeznivost, ki »ni Sibka,
nezna, nejasna, ampak mocna, urejena, disciplinirana, vzgojiteljica res-
nih ljudi in znacajnih kristjanov« (BR, 1965, Regolamenti). Njene poteze
spominjajo na besede papeza Franciska o ljubeznivosti (amabilita): »Lju-
biti, pomeni tudi biti ljubezniv. [...] Ho¢e pokazati, da ljubezen ne ravna
surovo, se ne obnasa nevljudno in v odnosih ni osorna. Njeni nacini,
njene besede, njene kretnje so prijetne, ne trde in toge. Drugim noce
povzrocati trpljenja. [...] Dan za dnem ‘vstopati v Zivljenje drugega, ¢eprav
je del nasega Zivljenja, zahteva taktnost nevsiljive drze, ki obnavlja zau-
panje in spostovanje. [...] Kolikor srénejsa in globlja je ljubezen, toliko vec
spostovanja svobode in sposobnosti za ¢akanje zahteva, da drugi odpre
vrata svojega srca’« (AL —RL, 99).

Postopek beatifikacije mame Marjete Occhiena nam pomaga $e
bolje odkriti njeno globino vere pa tudi pedagosko sposobnost;
zgled konkretne dobrodelnosti; sposobnost spremljanja otrok, vsa-
kega na svoj nacin in v okviru njegove lastne poklicanosti; pre-
danost tudi do kriza, ko sledi in podpira don Boska v njegovem
poslanstvu; sposobnost fante, ki ji jih je previdnost podarila v Val-
doccu, sprejeti za svoje otroke, zaradi ¢esar je postala mati vsake-
ga in vseh.

23



VALDOCCO KOT DOM

24

Janezova do sedaj na kratko opisana izkusnja v lastni druzini bo neizbrisno
zaznamovala njegovo vizijo Zivljenja ter njegovo idejo o vzgoji in evange-
lizaciji mladih. Janezek je bil Ze od malih nog vzgojen, da je na resni¢nost
gledal z o¢mi vere in Se zlasti vere svoje mame.

V izvoru salezijancev ni teorija ali nek nacrt misleca, temvec zgodba,
izkusnja, ziveta v skladu s posebno in konkretno poslusnostjo Svetemu
Duhu, tista, ko je don Bosko v Valdoccu, v Chieriju, v konviktu, v zaporih ...
Ta oratorijska resni¢nost se je z leti gradila kot druZina, zahvaljujo¢ sode-
lovanju mame Marjete, prav na nac¢in doma, kjer mama in oce gradita
druZinsko vzdus$je, ki se ga Zivi v vsakdanjem Zivljenju. S¢asoma je to
postalo znacilna in trajna lastnost salezijanske duhovnosti/poslanstva.



V vsem don Boskovemu izjemnemu Zivljenju je veliko razmisljanja
namenjenega druzini in njenemu dragocenemu vzgojnemu in pa-
storalnemu delovanju. Institucije, ki jih je ustanovil v korist revni
in zapus$ceni mladini, krepijo druzinski model in zato jih poime-
nuje »dom«. Vzgojitelji se v njih zavzemajo za medsebojne odno-
se, ki se navdihujejo v »druzinskem duhux.

Vse te znacilnosti, ki so jih vsakodnevno Ziveli v Becchijih, so zaznamo-
vale tudi hiso v Valdoccu in salezijansko druzZinsko vzdusje, ki se je tam
dozivljalo preko:

Jasnega ¢uta za Bozjo previdnost, ki pomaga in spremlja vsakdanje
Zivljenje svojih otrok ter jih podpira v tezkih ¢asih.

Cuta za milost, ki lahko premaga greh in ki lahko vedno usmerja k
dobremu.

Konkretne dobrodelnosti, ki temelji na dobri volji, trudu in zavze-
tosti, pa tudi na veselju in podelitvi.

Moznosti eksperimentiranja in odgovorne uporabe svobode; delaj
tudi »akrobacijex, le grehov ne.

Skrbi za druge kot vsakodnevnega sredstva dobrodelnosti, proti
sebi¢nosti in zaprtosti vase.

Upanja v vseh okoliscinah, tudi v tezavah.

Gradnje doma in resnosti vsakodnevnih obveznosti, kjer lahko
skupaj Zivi ve€ generacij z razli¢nimi idejami, razli¢nimi slogi, raz-
licnimi potrebami. Vse skupaj pa zdruZuje v sposobnost, da si po-
magajo, da si podajo roko, da bi bil tudi drugi srecen, sicer pa »tudi
jaz ne morem biti«.

Diferenciranega spremljanja, ki pusca svobodo delovanja; ki je
trdno v odlocilnih trenutkih; ki kaZe prisotnost in ne zapusca.

Vloge odraslega kot spremljevalca in mladega kot spodbujevalca
novih izkusenj in novih idej, da se ne bi nikoli pocutili, kot da smo
pristali na nivoju izobrazevanja.



26

Protagonizma mladega glede vsega, kar to prinasa za vkljucevanje
mladega v izgradnjo druzinskega ozracja in evangelizacije. Mlada
oseba kot evangelizator drugih mladih in ki jo je don Bosko znal
zaznati in spodbuditi v vsakdanjem Zivljenju (na primer z Domini-
kom Saviom).

V Valdoccu je ustvaril vzgojno okolje, prezeto z odnosi, ki se navdihujejo
pri druZinskih odnosih, v ozracju sprejemanja in zaupanja, v duhu prila-
gajanja in pripadnosti. To so znacilnosti, ki opisujejo ¢lovesko druZino in
ki za svetnika postanejo vir in navdih pri gradnji »oratorijske druZine«.

Nauk o druzini, ki ga je predstavil don Bosko, je v vec pogledih aktualen.
Zlasti je to potreba po ovrednotenju specificnega prispevka, ki ga je vsak
od starSev poklican ponuditi znotraj para pri podelitvi idealov in nalog
v vzgoji otrok. Vse to v skladu s plodovito izmenjavo sredstev in darov,
v osredotocenju na svetost vzajemnosti, z namenom vzpostaviti zavezo
predanosti.

V Zivljenjskih zgodbah, ki jih pripoveduje don Bosko, vidimo tudi kontinu-
iteto med vzgojo mladih v druzini in formacijo, ki so jo prejeli pri obisko-
vanju salezijanskih his in Sol. Tako je bilo na primer pri Dominiku Saviu,
Mihcu Magoneju in Francku Besuccu. Vendarle pa don Bosko v zgodbi
o Valentinu (FS, str. 1026 —1169), nasprotno, prikaZze ucinke kr3¢anske
vzgoje v soli in vpliv slabih zgledov v druzini. Na Zalost je Valentin na
koncu romana nepovratno izgubljen, kar dokazuje, da to, kar prejmemo
v druzini, pusti neizbrisen in tezko spremenljiv pecat.

Druzinski duh v zacetkih Valdocca je temelj tako vzgojno-pasto-
ralne skupnosti kot Salezijanske druzbe in tudi salezijanske dru-
Zine: je proces, ki je obrodil dobre sadove.

Ob koncu recimo, da se don Bosko zgleduje po druzinskem modelu iz
razli¢nih razlogov. Najprej zaradi vpliva, ki ga je druZinska izkusnja imela
na njegovo Clovesko in kr§¢ansko formacijo. Nato zaradi verskih prepri-
¢anj, ki so v njem dozorela v letih priprave na duhovnistvo, globoko za-
sidranih v ideji Cerkve kot velike druzine BoZjih otrok. Kon¢no zato, ker je
Janez Bosko kot duhovnik lahko ugotovil, da je bilo v urbanem okolju To-
rina njegovega Casa veliko mladih, ki so se priselili zaradi dela v tovarnah,
tako reko¢ prikrajsanih za druZino, v sovraznem in njim nerazumljivem
okolju zaradi drugacnih Zivljenjskih slogov.



Don Bosko, inteligentni vzgoijitelj v koraku s ¢asom, neutrudni zagovornik
preventive v vzgoji, je bil prepri¢an, da je druZina prvo in najpomemb-
nejSe mesto, kjer se lahko preventivni sistem uporablja in plodovito
Zivi. Pravzaprav je uspeh vzgoje v najvecji meri odvisen od zavzetosti star-
Sev in tistih, ki to poslanstvo vrsijo. Iz njihove sposobnosti pri¢evanja za
vrednote, iz njihove sposobnosti, da z razumnim in ljubeznivim dialogom
pokaZejo na vse potrebno za celosten razvoj osebe (v skladu z osebnim
ritmom rasti) izvira spodbuda za prepricljivo pot truda za ¢lovesko in
krs¢ansko zorenje mladega.

Poleg tega druZinski model opredeljuje izbiro njegovega vzgojnega sis-
tema, saj je pozoren na mladega ¢loveka, na njegova nagnjenja in vred-
note, ki jih nosi v sebi, tako da strune srca ob njem blago zazvenijo, in
se izogiba vsem oblikam zatiranja in nasilja. To je metoda, ki spodbuja
harmonijo med spontanostjo in disciplino, domacnostjo in spostovanjem
pravil, svobodo in dolZznostmi.

BOG TE VIDI, GLEJMO KAKOR BOG

To poglavje zaklju¢ujemo s ponovnim uc¢enjem od mame Marjete, mocne
in vere polne Zene. Ob njej se bomo naucili pomembno znadilnost za nas
salezijanski vzgojno-pastoralni model.

V zgodovino se je zapisala besedna zveza, s katero je mati Janezku raz-
lozZila ve€no in previdnostno prisotnost Oceta: »Bog te vidi«. To ni bila
groznja, temvec zavedanje, da nas varuje in spremlja Oce, ki nas ljubi
in nas zato ne pusti samih. Danes bi lahko rekli, da je Slo za predhodno
obliko salezijanske asistence, ki jo bo don Bosko kasneje s svojim mod-
rim pastoralnim pogledom zahteval od ¢lanov svoje druzbe v odnosu do
mladih, saj tudi »Bog tako dela z nami«.

Ta zavest je bila v mislih in srcu mame Marjete tako ponotranjena, da si
je pridobila enakovredno frazo, znacilno za ljudsko modrost njenega ¢asa:
ne samo, da te Bog vidi, temvec se tudi ti nauci gledati kakor Bog. Ko
je Janezu razloZila lepoto zvezdnatega neba ali ko je v pripovedi o sanjah
zaslutila BoZji klic, ki je to tudi bil, je Marjeta pokazala, da je odli¢no ra-
zumela pomen dvojne zvestobe Bogu in vsakdanjemu Zivljenju. Ne gre
za dihotomijo, ki bi jo morali sestaviti, niti ne za krizanko besed, ki jih s

27



28

tezavo uskladimo — kakor da bi bila Bog in svet na dveh razli¢nih nivojih.
Gre namrec za sveto preprostost (naravnost) tistih, ki na svet gledajo z
BozZjimi ocmi in te so edine, ki svet resni¢no vidijo taksnega, kakor je,
ki razkrivajo njegovo dobroto in greSnost. Zato najdemo vir, zacetek in
energijo za razvoj salezijanske karizme v ljubezni z dvema nelocljivima
poloma: Bogom in mladimi (najrevnejsimi). V popolni podaritvi samega
sebe Bogu za poslanstvo med mladimiin v pripadajoci popolni podaritvi
samega sebe mladim na poti k Bogu. V tej smeri bo za don Boska dozorela
vzgoja mladih.

Mama Marjeta nas uci, kaj danes v nasih vzgojno-pastoralnih skup-
nostih (VPS) pomeni razlocevati: vedeti, da nas Bog vidi, in nato
skupaj izdelati vizijo, ki nam bo zmogla dati Bozji pogled, da bomo
razbrali sanje, ki jih On seje v srcu vsakega.

Da bi vsaka druzina rasla v zaupanju v to starodavno in vedno novo od-
nosno in skupnostno perspektivo, je treba, da se izu¢imo »v etiki pog-
leda«, v zmoZnosti za pozornost v odnosu do stvarnosti, ki nas obdaja
in ki ji pripadamo ne le v materialnem, temvec tudi v odnosnem smislu.



POVZETEK

V tem poglavju smo videli, kako se je praznina ocetovstva v don
Boskovem Zivljenju spremenila v rodovitno polje in ni postala
travma. Umanjkanje oceta ga je privedlo do iskanja drugih oce-
tovskih likov. Zato se je tudi bolj zavedal teZav in revsc¢ine svojih
fantov in postal je o¢e mnogim. Njegova druZinska izkusnja je
neizbrisno zaznamovala njegov pogled na Zivljenje in njegovo
idejo o vzgoji in evangelizaciji mladih.

V tej perspektivi poudarjamo »trud, ki ga je don Bosko Zivel
v druZini in za druZine: najprej je to storila mama Marjeta in
nato on sam v Valdoccu. Skupaj z mamo sta Zelela biti odprta
in sprejemajoca druzina do te mere, da so bile vzpostavljene
ustanove, ki so krepile druzinski model in jih je don Bosko zato
imenoval »dom«. Vzgojitelje je vkljuceval v graditev medseboj-
nih odnosov, ki se navdihujejo v »druzinskem duhu«. To je bil vir
in navdih za gradnjo »oratorijske druZine«. Za nas je pomembno
poudariti, kako dragocena je ta don Boskova intuicija.

Don Bosko je Zelel ustvariti, Cesar sam ni imel in to se je zgo-
dilo preko konkretnih ljudi. To je salezijancem omogocilo, da
so, Ceprav niso bili neposredna druzina mladih, Ziveli druzinsko
vzdusje. Druzinski model je v resnici znacilna izbira njegovega
vzgojnega sistema, ker je ta model pozoren na mlade, na njiho-
ve drZe, na njihovo okolje (kontekst).

Druzina, ki jo je ustanovil v Valdoccu, je podpirajoca, odprta in
sprejemajoca. V sredisce svoje pozornosti ne postavi sama sebe
in se ne obnasa kot bi bila merilo stvarnosti. Hitro se odzove in
vzame za svoje probleme in stiske najbolj ubogih mladih, ki jih
je druzba zavrgla.

29






PREVENTIVNI SISTEM
IN DRUZINA



PREVENTIVNI SISTEM: .
DUHOVNA IN APOSTOLSKA IZKUSNJA

32

»Pastoralna skrb za druzine in za mlade je Zivljenjskega pomena za
celotno Cerkev in je Se posebej pomembna za sinove don Boska,
ki mu je Marija v sanjah pri devetih letih pokazala mlade kot nje-
govo delovno podrocje« (PGE 15-32).

Duhovna in apostolska izkusnja valdoskega oratorija je izoblikovala nacin
bivanja in dela, Zivljenja in dejavnosti, posredovanja Evangelija in sode-
lovanja pri reSevanju mladih, ki je bil poimenovan preventivni sistem.
Vzgojno-pastoralni model, ki se v njem navdihuje, se vrti okoli osrednjega
jedra, ki je svet mladih, katerega Zivljenje in kulturo smo kot vzgojitelji
poklicani deliti in Ziveti. Ce modelu manjka motivacije ali usmerjenosti,
izgubi razlog za svoj obstoj. Zato je sila ali tok, ki vzdrzuje to gibanje,
pastoralna ljubezen, ki je sredis¢e in povzetek salezijanskega duha.

Za don Boska vzgajati pomeni, da vzgojitelj pokaZze posebno pripravlje-
nost in zakoreninjeno prepri¢anje: najprej iskati duhovno dobro mladih,
njihovo odresenje in njihovo celostno dobro. Povsem se posveca svojemu
poslanstvu, pripravljen je placati njegovo ceno in opustiti vse drugo: »Da
mihi animas, coetera tolle« (daj mi duse, drugo vzemi).

To geslo, ki ga don Bosko jemlje kot molitev, po naSem mnenju predstavlja
sintezo njegove temeljne vzgojne in pastoralne izbire. Njegovo celotno
Zivljenje je posveceno temu nacrtu: videti mlade rasti in zoreti v smeri
vecnosti, razumljeno v najsirSem pomenu. Lahko pritrdimo, da je nasa
»pastoralna ljubezen« v vzgojno-pastoralnem sluzenju v Cerkvi, ki ga sa-
lezijanci ponujamo novim generacijam.

Preventivni sistem je bil za don Boska »ljubezen, ki se zastonj daruje;
zajemal jo je v Bozji ljubezni, ki s svojo previdnostjo prehiteva vsako
ustvarjeno bitje, ga spremlja s svojo navzo¢nostjo in ga odresuje, tako
da mu daje svoje Zivljenje. Don Bosko nam ga izroca kot obliko Zivljenja
in dela, da bi posredovali evangelij in odresevali mlade z njim in po njih.
Preventivni sistem prezema nase razmerje do Boga, nase osebne stike
in Zivljenje skupnosti v izpolnjevanju kr§canske ljubezni, ki spodbuja k
vracanju ljubezni« (K 20).



Na teh straneh Zelimo poglobiti odnos med preventivnim sistemom in
druZino. Vemo, da je ljubezen srce zakona in druZine ter da je »krs¢anski
ideal — posebej v druZini, ljubezen, ne glede na vse« (AL—RL, 119). V tem
smislu Cerkev gleda druzino kot model (vzor), ob katerem se navdihuje,
da si privzame bolj domaco in druZinsko dimenzijo.

»USTVARJALNOST LJUBEZNI,
KI SE UTELESI V PREVENTIVNEM SISTEMU

Temelje don Boskovega preventivnega sistema je mogoce povzeti v dveh
trditvah, ki imata mocan krs¢anski navdih: »Ta sistem sloni ves na razu-
mu, veri in ljubeznivosti«; »Uporaba tega sistema sloni vsa na besedah
sv. Pavla, ki pravi: ‘Ljubezen je dobrotljiva, potrpezljiva; vse pretrpi, toda
vse upa in prenasa kakrsnokoli neviecnost’« (CG, str. 424).

Avtoritarno zapovedovanje in groznjo s kaznijo je bilo treba zamenjati z
metodami prepricljivega predlaganja ljubezni, ki privlaci in si prizadeva
pridobiti srca. Potrebno je bilo, da si je don Boskova pastorala nadela
obraz odresenjske gore¢nosti, ki jo vzljubimo zaradi potez ¢lovecnosti,
socCutja, blagosti, neznost in naklonjenosti.

Tudi vzgojna ljubezen si je nadela (oblekla) ljubeznivost. Ta pe-
dagoska ljubezen vklju¢uje Zeljo in navdusenje nad vzgojo; Zeljo po
delu in veselju v vzgojnih in pastoralnih dejavnostih; biti razpolo-
zljiv in darovati se z veselim srcem; ¢utiti naklonjenost do najbolj
potrebnih; imeti za vredno truda in zlahka premagati majhne fru-
stracije; soociti se s tveganji in tezavami v vzgojnih odnosih, kot
da bi §lo za malenkosti.

Don Boskova »pomembna« beseda »ljubeznivost« je zato, za razliko od
drugih sinonimov, del trinoma, ki vsebuje najvisje ¢loveske in vzgojne
vrednote: razum, vera in ljubeznivost. Ljubeznivost ni samo pedagosko
»sredstvo«, ampak je eden od treh nosilnih stebrov celotnega »preven-
tivnega sistemac.

33



34

Za globlje razumevanje pomena ljubeznivosti, ne samo s ¢ustvenega vidi-
ka, ampak tudi z vidika pedagoske vrednosti, je nujno spomniti, kaj je don
Bosko zapisal v Splosnih ¢lenih v Pravilniku za hise druzbe sv. Franciska
Saleskega (1877). V tem preprostem dokumentu don Bosko predstavi
povzetek preventivnega sistema. Pravi, da se mora vzgojitelj potruditi,
da ga bodo imeli radi. »To je mogoce doseci z besedami, $e bolj pa z
dejanji, tako da pokaZe, da so njegove skrbi izklju¢no izraz za ¢asno in
duhovno korist gojencev. Pri asistiranju naj bo malo besed, mnogo pa
dejanj; gojencem naj se da priloZznost, da svobodno izrazijo svoje misli«
(CG, str. 459).

Custvena vrednost teh besed postane pedagogika, ko ucitelj razume,
da njegova prisotnost ni namenjena le nadzorovanju in izpolnjevanju
pravil, trepljanju po ramenih, ampak da je tam zaradi mladostnika, da
ga spremlja, da ga poslusa in da razume njegovo Zivljenjsko realnost. To
je aktivna prisotnost osebe, ki je sposobna videti onkraj telesa, skoraj
kot da bi znala brati mladostnikove misli. Pripravljen mu je pomagati, ga
objeti, mu dati dober nasvet ali ga preprosto poslusati, kot bi to storila
ocCe ali mati. Pozoren je na realnost, ki obdaja Zivljenja njegovih otrok.

Konkretno ta pedagogika prijaznosti nakazuje drze v vzgojni praksi, ki
po dokazanih druzinskih izku$njah, kakrsna je oratorij, ustvarjajo vzaje-
mnost. Don Bosko to pokaZe in obseZno razvije v svojem pismu iz leta
1884. V pismu nam pokaZze, kako oce, ki globoko ljubi svoje otroke, daje
obcutiti svojo prisotnost ter nam s tem pokaze temeljno drzo druZine in
torej tudi preventivnega sistema. Tak nacin delovanja je konkretiziran v
zmoznosti srec¢anja in pripravljenosti na sprejemanje v druzinskem vzdus-
ju. Uresnicuje se tako, da s potrpeZljivo predanostjo ustvarjamo okolje, v
katerem se ¢lovek pocuti vklju¢enega in podprtega, okolje, ki je bogato s
¢lovecénostjo in v katerem se z veseljem sprejemajo predlagane vrednote.
Ta opazanja nam govorijo tudi o globokem prijateljstvu, ki se vzpostavi
med vzgojitelji in mladimi, ki prebuja zaupanje in ustvarja dolgotrajen
oseben vzgojni odnos, kar resni¢no pomaga celostnemu razvoju mlade
osebe.

To prijateljstvo vodi do dodatnega edinstvenega izraza (manifestacije)
vzgojnega odnosa: ocetovstva. Z drugimi besedami, duhovno ocetovstvo
je razsirjenje vzgojnega ocetovstva, ki ga sestavljajo skupnostno ucenje,
predanost, ljubezniva prisotnost, razumevanje in pripadnost. Duhovno
oletovstvo je vec kot prijateljstvo. Je ljubeca in verodostojna odgovor-



nost, ki nudi Zivljenjsko usmerjanje in ucenje ter pric¢akuje disciplino in
trud. Je tako ljubezen kot avtoriteta.

»Imejte radi, kar imajo radi mladi«, poskrbite zanje, saj je tudi don
Bosko to storil za mlade v zaporu, ki bi se pogubili, ¢e »nih¢e ne bi
skrbel zanje«. Za vsakega fanta je don Bosko spovednik in duhov-
ni voditelj, tudi tisti, ki ga ljubece sprejme, ga podpira, ga uci in
vzgaja, ga spodbuja, da bi dal najboljse od sebe v skupnosti in pri
vsakodnevnem delu. Poleg njega so asistenti, vzgojitelji in mladi
prijatelji, s katerimi si lahko deli iste eti¢ne dileme, iste duhovne
vrednote, v spodbujajoci in plodni dialoski izmenjavi..

DRUZINSKI DUH IN VZGOJNO PRICEVANJE:
DRAGOCENA DEDISCINA

Razumevanje druzine, njenih novih konfiguracij in oblik v nasem 21. sto-
letju ni enako tistemu, ki ga je poznal don Bosko v 19. stoletju. Pravzaprav
»antropolosko-kulturne spremembe vplivajo na vse vidike Zivljenja in
zahtevajo analiti¢en in vsestranski pristop« (AL —RL, 32).

V stanju mladih, v druZini, v obicajih, v na¢inu dojemanja vzgoje, v druz-
benem Zivljenju in celo v sami verski praksi se vidijo razlike med don
Boskovim ¢asom in sedanjostjo. Kljub temu je danes druZina Se vedno
kljuni dejavnik v druzbi in v vzgoji novih generacij.

V Zelji, da bi bila zvesta svoji poklicanosti, je Salezijanska druZba,
razsvetljena s cerkvenim uciteljstvom in temeljeca na svoji bogati tradiciji,
poklicana, da predlaga prenovljen preventivni sistem za boljSe sluZenje
mladim danasnjega c¢asa, prevzemajoc druzinski znacaj in metodo skozi
skupno Zivljenje in delo v VPS-jih.

Med drzami in miselnostmi, ki potrebujejo spreobrnjenje, je zlas-
ti prehod od dojemanja druzine zgolj kot pastoralnega prejemni-
ka k razumevanju druzine kot aktivnega subjekta (nosilca) pos-
lanstva, ki mora biti vklju¢en v vzgojno-pastoralno skupnost (28
VZ; GVS 433, str. 68).

35



36

28. vrhovni zbor (2020) daje glas prosnjam mladih in jasno izraza: »Zave-
damo se konec koncev, da velikokrat ne zmoremo prestreci resni¢nega in
pravega »domotoZzja po skupnosti« mladih in druzin: prosijo nas za cas
in mi jim ponujamo prostor; is¢ejo odnos in mi jim preskrbimo storitev;
prosijo za bratsko skupnost in mi jim ponudimo strukture; prosijo nas
za prijateljstvo in mi jim damo dejavnosti. Vse te stvari nas zavezujejo,
da ponovno odkrijemo bogastvo in potencial ‘druZinskega duha’« (GVS
433, str. 60).

Kot vzgojitelji se dobro zavedamo pomena ustvarjanja druZinskega vzdus-
ja za vzgojo otrok in mladih. »Kot don Bosko moramo tudi mi gojiti umet-
nost prvega koraka, odpravljati razdaljo in ovire ter poZiviti veselje in Zeljo
do ponovnega snidenja, prijateljstva. Ta umetnost obstaja v potrpeilji-
vem in predanem ustvarjanju bogatega okolja ¢lovecnosti, druZinskega
ozracja, kjer se otroci in mladi pocutijo svobodne in sposobne izraziti se
v tem, kar so, ter z veseljem usvojiti vrednote, ki so jim predlagane. Po-
nudimo jim ljubezen in brezpogojno sprejemanje, tako da bodo v osebni
svobodi postopoma odkrili zaupanje in dialog kot izraz skupnostnega
obhajanja in izkusnje vere« (GVS 433, str. 20-21).

Zato za druzinski duh, ki je znacilen za preventivni sistem, velja, da:

se razvija skozi pomenljive odnose, kot so: pastoralno ocetovstvo in
materinstvo, prisotnost, asistenca, bliZzina, bratstvo, pomo¢, med-
sebojno spostovanje, dialog, odpuscéanje, realizem, razpoloZenje, ki
zaceli rane, preseganje ideoloskih stalis¢, enoten nacrt;

postane viden s prepoznavnimi ponudbami, s pozitivnim vzdusjem,
okoljem, ki se prilagaja posamezniku in skupini, s pomocjo pasto-
ralne ustvarjalnosti, ki se osredotoca na slavnostne in praznicne
trenutke.

Vse to je povezano z vero v vecje Ocetovstvo, ki zagotavlja in utemelju-
je nase odnose, saj ne smemo pozabiti, temve¢ moramo poudariti, da
vsa dobrota odnosov ni odvisna od naSega truda, ampak predvsem od
milosti.



V nasi mladinski pastorali verjamemo, da lahko izkoristimo priloznosti, ki
nam jih nudi nase vzgojno poslanstvo: na eni strani moZnost zdruzeva-
nja mladih in druzin okoli istih druzbenih in duhovnih vrednot; na drugi
strani zavezanost ustvarjanju oratorijskega druZinskega okolja. Zato »ima
pastorala dolZnost, da s konkretnimi in prero$kimi gestami veselega in
vsakodnevnega sprejemanja, zaradi ¢esar bo mladim postala dom, ude-
janji univerzalno materinstvo Cerkve v zgodovini« (FD, 138).

Predlagati Zelimo harmonic¢no okolje oseb, ustanov, konkretnih prosto-
rov, orodij in predvsem vzdusje, ki bo mlade vkljucevalo v intenzivno
druZinsko razpoloZenje.

»Za mlade bo pomemben in privlacen le pastoralni program, ki
bo sposoben prenove, temeljece na skrbi za odnose in na moc¢i kr-
$¢anske skupnosti. Na ta nacin se jim bo lahko Cerkev predstavila
kot prijeten dom, za katerega je znacilno druzinsko vzdusje, ki ga
tvorita zaupanje in varnost« (FD, 138).

MEDGENERACISKA KOMUNIKACUA
IN VZGOJNI PRENOS

Druga znacilnost prenovljenega preventivnega sistema je komunikacija
iz srca. Ce je vzgoja stvar srca, potem je komunikacija jezik srca. Sestoji iz
tega, da mladim omogoc¢imo, da v popolni svobodi odprejo svoja srca in
sporocajo, kaj dozivljajo in ¢utijo. Komunikacija srca je izkusnja obcutka,
da smo slisani, razumljeni in podprti. Tisti, ki delujejo v konkretni pasto-
ralni praksi, med spremljanjem in duhovnim vodenjem, med spovedo-
vanjem in preprostim klepetom na trgu, morajo to edinstveno in izvirno
izkusnjo pospesevati pri vsakem mladem. Postavlja se torej vprasanje:
kako spremljati »revolucijo« pubertete in notranjega sveta mladostnika
in pri tem ovrednotiti dozivete izkusnje, da bi mladim pomagali v procesu
zorenja?

Od osebne odprtosti je treba preiti k odpiranju vrat srca drugemu, v
spostovanju osebnih zgodb, izkuSenj in generacij. »Bog ljubi veselje
mladih in jih vabi predvsem k tistemu veselju, ki se Zivi v bratskem ob-

37



38

Cestvu, k tisti vzviSeni radosti ¢loveka, ki zna deliti, kajti »vecja sreca je
dajati kakor prejemati« (Apd 20,35) in »Bog ljubi veselega darovalca« (2
Kor 9,7)« (CV —KZ, 167).

Apostolska spodbuda Kristus Zivi zdruzuje razlicne generacije, zlasti vodi v
odnos med mladimi in starostniki, pri cemer poudari pomen, ki ga imajo
upanje in spomin, prenova in tradicija v kric¢anstvu.

»Ce bomo mladi in stari hodili skupaj, bomo lahko dobro ukore-
ninjeni v sedanjosti in bomo od tod obiskovali preteklost in priho-
dnost: preteklost zato, da se bomo iz zgodovine u¢ili in da bomo
zdravili rane, ki nas v¢asih dolocajo; prihodnost pa zato, da bomo
hranili navdusenje, omogocali rojevanje sanj, prebujanje prerokb
in razcvetanje upanja« (CV - KZ, 199).

Zato mora vsaka salezijanska hiSa prepoznati in sprejeti medgeneracij-
ske vezi in Se zlasti dar modrosti, ki je dozorel v srcih starih starSev in
starostnikov, tako salezijancev kot laikov, ki so prisotni v vsaki nasi hisi in
predstavljajo priloZnost za rast in krepitev druzinskega duha.

»Ce vam kdo predlaga,« pravi Fran&idek mladim, »da se ne menite za zgo-
dovino, da ne spravljajte v kas¢e modrosti izkuSenj starejsih, da zavrzite
vse, kar je minilo, in glejte le v prihodnost, ki vam jo ponuja, mar tega ne
dela zato, da bi vas zlahka omrezil s svojim predlogom in bi poceli samo
tisto, kar vam pravi on? [...] Zato potrebujejo mlade, ki omalovaZzujejo
zgodovino, ki zavracajo duhovno in ¢lovesko bogastvo, ki se je prenasalo
iz roda v rod, ki se ne menijo za nic, kar je bilo pred njimi.« (FT —VSB, 13).

Pomemben element. na katerem v nasih VPS temelji izmenjava med
generacijami, je medsebojno priznavanje izkusenj in vzgojnega talenta,
predvsem odraslih v odnosu do mladih, ki prevzemajo odgovornost.

Vendar pa obstaja neka resni¢na reforma, ki jo je treba izvesti za vse,
resni¢na preobrazba v vzgojni perspektivi in ta je, da spodbujamo vzgo-
jo za Zivljenje skupnosti. Ceniti vse poklicanosti v Cerkvi, z veseljem
sprejemati prispevek vsake od njih v dobro mladih, Ziveti v logiki trajne
izmenjave talentov, tekmovati v medsebojnem spostovanju. Vse to so
cilji, ki jih je Se vedno treba doseci: to je umetnost soodgovornosti.



Za salezijansko mladinsko pastoralo je izjemno pomembno Zive-
ti duhovnost obcestva, ki mora v soglasju omogocati kontinuiteto
in stabilnost vzgojno-pastoralnega nacrta. Posvecene osebe, laiki,
druzine in mladi skupaj v resni¢ni apostolski soodgovornosti. Gre
za to, da vzpostavimo jasno doloceno obliko odnosov, »duhovnost
odnosa« (pravi 24. vrhovni zbor, ki je potekal leta 1996), ki jo je
treba zasejati, gojiti in ji pomagati dozoreti.

39



40

Za skupno delo v skladu z integrirano pastoralo bo za preoblikovanje
procesov potrebno nekaj pastoralnih spreobrnjen;j:

od »delati za mlade in njihove druZine« k »delati z mladimi in nji-
hovimi druZinami;

od pastorale, sestavljene iz »locenih dogodkov, k »pastorali v vsak-
danjem Zivljenjug;

od »mnozi¢nih sre¢anj« k »odgovornemu individualnemu spremlja-
nju;

od »tako se je vedno delalo« k »skupnemu razmisljanju glede na
evangelij«;

od »soodgovornosti pri izvajanju« k »soodgovornosti pri nacrto-
vanjug;

od »sprejemanja« laikov in druZin k »ovrednotenju« le-teh;

od gledanja na starejSe kot na odsluzene k srecanju, v katerem se
potrudimo za dialog med njimi in mladimi;

od pastoralnih ponudb, ki so izklju¢no in nenehno posvecene mla-
dim, k pastoralnim ponudbam, v katerih se mladi vkljucujejo v pre-
ostalo skupnost.

V zvezi s to zadnjo tocko je treba natancneje povedati, kako razsirje-
no je tveganje, da bi bili mladi sistemati¢no loceni od ostale skupnosti
(»mladinska masa«, »otroska masa«, »masa za odrasle«). To prinasa s
seboj nevarnost, da se ob koncu poti mladinske pastorale, v katero so
mladi vkljuéeni, konca tudi njihovo cerkveno Zivljenje. Sodelovanje v li-
turgiéno-zakramentalnem Zivljenju zahteva uvajanje v skrivnost, vzgojo
ne samo za slavljenje in za razumevanje liturgi¢nega jezika, znamenj in
kretenj, temvec je potrebna tudi vzgoja Cuta za skupnost. Zato ¢utimo
potrebo po okrepitvi prakse, ki podpira vzpostavitev naravnih prehodov
za vkljucevanje v skupnost.



POVZETEK

Jasna primerjava med Janezkovo druzinsko izkusnjo in druzin-
skim vzdusjem, ki ga je v Valdoccu vzpostavil odrasli don Bosko,
nam prikaze nekatera bogastva druzinske znacilnosti salezi-
janske karizme, ki jo lahko danes bolj zavestno prevzamemo
in ji sledimo. Duhovna in apostolska izkusnja, ki so jo Ziveli v
valdoskem Oratoriju, je oblikovala nacin bivanja in delovanja,
Zivljenja in dela, oznanjevanja evangelija in sodelovanja pri od-
reSenju mladih, ki je bil poimenovan preventivni sistem. To je
vir, iz katerega se rojeva pastoralna ljubezen, »apostolski polet,
ki nas sili, da is¢emo duse in sluzimo samo Bogu« (K 10).

V tem poglavju smo videli, kako naj pastoralni nacrt, ki je sposo-
ben prenove, temelji predvsem na skrbi za odnose in na komu-
nikaciji iz srca. Za to je treba odpreti vrata svojega srca drugemu
in ob tem spostovati osebne zgodbe, izkusnje in generacije.

Salezijanska druZba je poklicana, da predlaga prenovljen pre-
ventivni sistem, ki bo bolje sluzZil mladim danasnjega ¢asa in bo
imel druzinski znacaj in metodo, kar nam omogoca, da Zivimo
in delamo skupaj v VPS. NajboljSe vzgojno okolje za Zivljenje v
sinergiji z druZzinami v VPS je prav okolje, ki se oblikuje druZin-
skem modelu. To je zunanji izraz notranjega in karizmati¢nega
obcestva iz katerega se rodi »izkusnja domag, v kateri se Custva,
navade, ideali in vrednote komunicirajo prek vsakdanjega zgle-

da.

Ziveti v druzini in kot druZina v vsaki nasi ustanovi ni zgolj nuj-
na strateSka pastoralna izbira, ampak je nacin uresnicitve nase
karizme in prednostni cilj nasega apostolskega poslanstva, ka-
terega glavni namen je vzgoja in evangelizacija mladih..

41






VLAGATI V VZGOJO MLADIH
/A GRADNJO DRUZIN
DANES IN JUTRI



MLADI IN DRUZINE V SREDISCU VPS

44

Temeljni element za uresnicitev salezijanske mladinske pastorale je skup-
nost, ki v druzinskem vzdusju vklju¢uje mlade in odrasle, starSe in ucitelje
vse do tega, da postane izkusnja Cerkve. To je obclestvo, ki v medsebojni
dopolnitvi in vzajemnosti Zivi razli¢ne talente in usluge za izpolnjevanje
istega poslanstva.

Vzgojno-pastoralna skupnost je ena od oblik, ¢e ne najpomembnejsa
oblika, v kateri se uresnicuje druzinski duh. V njej preventivni sistem
postane delujoc kot skupnostni projekt. Kot velika druzina, ki se ukvarja z
vzgojo in evangelizacijo mladih na dolo¢enem ozemlju, je VPS uresnicenje
tiste intuicije, ki jo je don Bosko pogosto ponavljal v zacetkih salezijanske
karizme: »Vedno sem potreboval vse«. Zacensi s tem prepri¢anjem, je
od prvih ¢asov Oratorija okoli sebe vzpostavil skupnost — druzino, ki se
ne ozira na kulturne, socialne in ekonomske razlike sodelavcev in v kateri
so mladi sami protagonisti.

Videli smo, da je don Bosko Ze od zacetka Oratorija okoli sebe
vzpostavil skupnost — druzino, v kateri so mladi sami protagonisti
(vodilni). VPS je salezijanska oblika navzo¢nosti med mladimi
in nacin, kako smo Cerkev (prim. QR - RO, str. 116- 17): biti in
ziveti kot velika druzina, ki deluje v obcestvu, medsebojni delitvi
in soodgovornosti ter katere sredisce je vzgoja in evangelizacija
mladih rodov.

Danes je ena od najbolj nujnih in temeljnih nalog VPS ovrednotiti druzino
in jo podpirati, nacrtovati skupaj z njo, v dialogu. To zahteva obnovljeno
zavezo med druZino in »vzgojnimi okolji« (oratorij oz. mladinski center,
Zupnija, Sola itd.).

Tako kot v druzinskem Zivljenju si tudi v vzgojno-pastoralni praksi procesi
vzgoje in evangelizacije ne sledijo oz. se ne postavijo kot zaporedne
poti, ki bi se medsebojno izklju¢evale. Odgovornosti vzgoje in evangeli-
zacije sta sicer razli¢ni in samostojni, vendar nista lo¢eni druga od druge.
Preprosto vzgajamo, a to delamo kot verniki. Evangeliziramo, a to delamo
kot vzgoijitelji, ki odgovarjajo na poloZaj mladih. Ti dve dimenziji se izra-
Zata na svoboden in prilagodljiv nacin ter vkljucujeta spodbude okolja,
priCevanje vzgojiteljev in starSev, poslusanje vprasanj in skrbi mladih,



podelitev z vero osvetljene Zivljenjske izkusnje, pripravljenost za trud in
sluzenje.

V tej mo¢no odnosni dinamiki pa je treba poudariti, da druzina ostaja
prva in nepogresljiva vzgojna skupnost, celica druzbe in Cerkve. Vzgoja
mladih je najprej naloga starSev in je povezana s podaritvijo Zivljenja.
Vzgojna vloga druZine je prednostna glede na druge vzgojne subjekte.
Vzgojna vloga VPS zato dopolnjuje, ne pa nadomesti vzgojne vioge
starSev. S tega vidika bi se zato morala vsaka VPS najprej truditi, da starse
ozavesca o njihovi vzgojni odgovornosti.

V tem procesu opolnomocenja nas pastoralna teologija razsvetli, ko zatr-
di, da je druzina predmet (objekt), okolje (kontekst) in nosilec (subjekt)
pastoralnega delovanja.

Ko se vprasamo, kaj lahko storimo za druzine, o njih govorimo
kot o predmetu (objektu) pastoralnega delovanja. Ko se vprasamo,
kaksni so najboljsi druzinski pogoji za u¢inkovito pastoralno delo-
vanje, ki vklju¢uje ponizno poslusanje in se zaveda, da nima vseh
odgovorov, govorimo o druzini kot o pastoralnem okolju (kon-
tekstu). Ko se vpragamo, kako druzinam pomagati pri trudu za
evangelizacijo ali vzgojo lastnih otrok in mladih v cerkveni skup-
nosti, govorimo o druzini kot o nosilcu (subjektu) pastoralnega
delovanja.

OKOLJA, V KATERA SE DRUZINE LAHKO VKLJUCUJEJO

Pastoralno delovanje se odvija znotraj nacrta (VPN), ki ga sooblikuje in
uresnicuje VPS. Zato naj »druZina, ki vzgaja« (VPS), dojema druZine ne
le kot prednostno pastoralo podrocje, za katero skrbi, ampak naj ovre-
dnoti tudi konkretna okolja, v katerih nacrtuje vzgojno-pastoralno delo
z mladimi.

V resnici je v salezijanskih hisah veliko struktur, v katerih je druzina pokli-
cana kot protagonistka in sooblikovalka procesov, za¢ensi s svetom VPS.

45



Namen udelezbe druzine v svetu VPS je v zastopanju stalis¢a druzin in
njihovih izkusenj, ko se nacrtujejo in vodijo koraki celotne VPS.

Svet VPS ni predvsem organ vzgoje, niti ne duhovnosti in tudi ne Studija.
Svet VPS je namrec€ okolje, kjer se nacrtujejo ter nato koordinirajo in
preverjajo temeljne smernice za Zivljenje celotne VPS. Fizionomija Zive in
soodgovorne salezijanske ustanove se na konkreten nacin izraza v svetu
VPS, ki zahteva visoko stopnjo soocenja in sodelovanja med razlicnimi
osebami, ki ga sestavljajo.

Zazelena je vedno bolj participativna udelezba druzine pri snova-
nju in pripravi krajevnega vzgojno-pastoralnega nacrta (VPN).
Tako zagotovimo, da je druzina ovrednotena (podprta) kot ne
samo prejemnik, temve¢ tudi nosilec (subjekt) nacrtovanja sale-
zijanske mladinske pastorale.

Da lahko VPS vzpostavimo kot okolje (kontekst) v katerem druZine sode-
lujejo in smo z njimi v odnosu, je potrebna prenova misljenja in navad
ter spodbujanje konkretnih okolij soodgovornosti, vklju¢enosti in so-
delovanja. Zdruzenja starSev, druzinske skupine, programi sodelovanja
med Solami in druZino ter druge pobude se lahko vzpostavijo v skladu
s Sirokim naborom razlicnih ponudb, kot so: dobrodelnost in nudenje
pomodi, formacija, duhovnost in molitev, vzgojno-pastoralne dejavnosti.
Vsaka dejavnost pa je glede na svojo specificnost poklicana, da je mladim
znamenje in spodbuda ter da v vzgojno ponudbo vkljuci bolj bratski slog
odnosov, v katerih se kaZe druZinska razseznost VPS in Cerkve.

PRISPEVEK DRUZINE V VPS

46

To razglabljanje nas pripelje do vprasanja o izvirnosti druzine znotraj VPS.
DruZina lahko zavzame specifi¢no mesto, zato moramo iskati sinergijo in
skupne tocke. Pomembno je, da se poseben prispevek druZine vplete v
mrezo poklicev, ki jo predstavlja vzgojno-pastoralna skupnost.

V resnici so zakonci, laiki in posvecene osebe poklicani, da osvetlijo vzgoj-
no-pastoralno ponudbo z vidika njihovega specifi¢cnega in dopolnjujocega



poklica. Samo na nacin povezane skupnosti lahko vzgojimo osebe, ki so
odrasle v veri in so sposobne odgovornosti za druge. Zato se delovanje
razlicnih delov VPS ne more omejiti le na vzgojno-pastoralne dejavno-
sti, temvel se mora osredotociti na poklicno razseznost, ki je prvotni in
temeljni vidik salezijanske mladinske pastorale.

Vsak ¢lovek je poklican, da zgradi smisla polno Zivljenje, ki je usmerjeno
k pravi sreci. Don Bosko je svojim mladim govoril, da si jih Zeli »srecne
tukaj na zemlji in v ve€nosti«. Vse to lahko dosezemo le, e dovolimo, da
nas razsvetli ljubezen, tista ljubezen, ki okrepljena s krstno milostjo, klice
vsakega ¢loveka k svetosti.

Ob upostevanju povedanega je prispevek druzinskega, starSevske-
ga in zakonskega poklica mogoce opredeliti v vsaj treh osrednjih
temabh, ki so: ljubezen, Zivljenje in vzgoja.

Ce je specifi¢ni poklic druzine ljubezen med dvema osebama, ki se ljubita
in nacrtujeta pot skupnega Zivljenja, potem sta Zivljenje in vzgoja spe-
cifina prispevka druZine za obogatitev vzgojno-pastoralne skupnosti in
njenega vzgojno-pastoralnega nacrta. Ce povemo na kratko, gre za to,
da na moder in ustvarjalen nacin vklju¢imo in prepletemo Stiri stebre
salezijanske karizme, ki so definirani v oratorijskem kriteriju — dom, ki
sprejema; Zupnija, ki evangelizira; Sola, ki uvaja v Zivljenje in dvorisce za
sreCevanje s prijatelji — s temi tremi dimenzijami druZzinskega Zivljenja
(ljlubezen, Zivljenje, vzgoja).

Izvirnost in lepota druZine: poklic za ljubezen

Najpomembnejsi strateski prispevek druZin se uresni¢uje na podrocju
vzgoje za ljubezen: vzgoja Custev in medsebojnega darovanja. Vzgoja po-
meni oblikovanje mladih, da bi razumeli, da je darovanje samega sebe cilj
njihovega Zivljenja, da je pravi odrasel tisti, ki prepozna prejete darove
in si prizadeva, da bi jih daroval naprej, darujoc svoje Zivljenje za druge.
Bistveno je, da za¢nemo pri poklicu za ljubezen, ker »zvestobo in med-
sebojno podaritev lahko pospesujemo, ¢e spodbujamo k rasti, utrjevanju
in poglabljanju zakonske in druzinske ljubezni« (AL — RL, 89).

47



48

Don Bosko je v oblikovanju svoje osebnosti doZivel ozracje izjemne pre-
danosti in dobrote (»darovanje sebe«) svoje druZine v Becchijih. To svojo
izkusnjo je zelel ponoviti v temeljnih znacilnostih Valdoskega oratorija
med revnimi in zapuséenimi mladimi.

Dopolnjevanje med materinskimi in oCetovskimi znacilnostmi v don
Boskovi vzgoji je vsekakor pomembno za dobro vzgojo, v kateri sta pot-
rebna tako materinsko spremljanje kakor ocetovski vzgojni prenos. (Z
obcudovanjem ponovimo, da je mama Marjeta s svojo evangeljsko mod-

rostjo znala na nek nacin nadomestiti ocetovski lik.)

Druzina je povabljena, da zavaruje nekaj ¢asa, obrani nekaj prostora,
nacrtuje nekaj trenutkov za »praznovanje ljubezni«. Pravi protagonist
seveda ni ljlubezen sama po sebi, ampak so protagonisti osebe, mladi
in odrasli, ki se naucijo ljubiti, sprejemati in spremljati drug drugega.
To veliko poslanstvo ni »¢asovno omejeno«, ampak potrebuje ¢as, ne
priganjajo ga roki, ampak ga Zeneta upanje in pogum.

V tej perspektivi je treba mlade vzgojiti, da se prepustijo ljubez-
ni, saj imajo za zgled svojo druzino in oratorijsko nacelo »doma,
ki sprejemac.

Druzina: zibelka in svetisce Zivljenja

V drugem koraku ljubezen postane rodovitna. Govoriti o druZini pomeni
spomniti se temeljne znacilnosti, da smo najprej otroci. Kot pravi pa-
pez Francisek v splosni avdienci 18. marca 2015, nas to vedno vodi do
dejstva, da si Zivljenja nismo dali sami, temvec smo ga prejeli. Veliki dar
Zivljenja je prvi dar, ki smo ga prejeli. Ljubezen je vedno in absolutno
plodno in rodovitno okolje: prav bioloska zasnova moskega in Zenske kaze
na izvirno naravnanost k podaritvi Zivljenja.

Temelj vsake druZine je poro¢na obljuba globoke zakonske zaveze v sluzbi
zivljenja. Ocetovstvo in materinstvo potrjuje medsebojno ljubezen za-
koncev in zato sta sodelavca ¢udovite BoZje ustvarjalne moci. Zakonska
zaveza vklju€uje popolno in nepreklicno »darovanje samega sebe« drug
drugemu. Ocetovstvo in materinstvo v druzini predstavlja tudi duhov-



no nalogo in odgovornost. BoZja ljubezen je ustvarjalna in daruje Ziv-
lienje. Jezus, ki je sam vir Zivljenja (prim. Jn 11,25; 14,6), se v celotnem
svojem zemeljskem Zivljenju nikoli ne utrudi v darovanju in prerojevanju
zivljenja, tako da klice vsakega moskega in vsako Zensko, ki jo sreca, k
novemu Zivljenju. Tudi zakonca z ljubeznijo drug drugega prerojevata in
skupaj dajeta Zivljenje svojim otrokom in svetu.

Liubezen vedno podarja Zivljenje. Zato se »[zakonska ljubezen] ne iz¢rpa
v obcestvu dveh [...]. Ko se zakonca podarita drug drugemu, podarita
poleg samih sebe tudi resni¢nost otroka: Ziv odsvit njune ljubezni, trajno
znamenje njune zakonske skupnosti, Zivo in nerazdruZljivo enoto njunega
oCetovstva in materinstva.« (AL — RL, 165). Cerkev pa v svojem duhov-
nem materinstvu vsebuje Stevilne druzine, ki, ne da bi se nujno izrazile
v rojevanju otroka, Zivijo svojo popolnost oz. pot svetosti v medseboijni
podpori ter velikodusni ocetovski/materinski odprtosti za zascito Zivljenj
mnogih in v skrbi zanje.

Znotraj bogastva Cerkve, ki oc¢itno vkljucuje tudi raven duhovne
rodovitnosti (prim. 1 Kor 4,15), druzina tako ostaja najodli¢nejse
rodovitno jedro, ki ne omejuje svojega delovanja samo na starse-
vstvo, temvec ga $iri izven sebe in to dela v skladu s svojim pos-
lanstvom. Druzinsko pri¢evanje postane dragoceno seme za po-
klicno razlo¢evanje mladih, podpora in upanje za druge druzine,
dialog in deljenje z osebami v posvecenem zivljenju.

Vzgojna pot zunaj in znotraj doma

DoZivljati soodvisnosti med ljudmi in odkriti, da smo si v druzbi medse-
bojno potrebni, pomeni zavedati se vzgojne izkusnje, v kateri smo »drug
za drugega«. »Bog je druzini zaupal projekt, da naredi svet »domac,
tako da bi vsi uspeli vsakega ¢loveka dozZivljati kot brata ali sestro« (AL
—RL, 183). Ta zavest je osnova, ki skozi vsakodnevno Zivljenje odnosov
omogoca izgradnjo druzbe. DruZina je zahtevno potovanje, saj je nosilec
vzgojnih vrednot in kulture solidarnosti v razli¢nih kontekstih, v katerih
Zivijo otroci, mladostniki in mladi.

49



50

Poti odrascanja se danes zdijo manj enoznacne in linearne. Pogojene so
z neStetimi spremembami in hitrim tempom, kar je znacilnost okolja, v
katerem zivimo. V tej kompleksnosti otroci in mladi opazujejo in srecu-
jejo osebe, po katerih se zgledujejo, kot bi te bile del razstave, ki prikaze,
osvetli in prenasa razli¢ne vrednotne vsebine. Stevilni so zgledi, iz katerih
mladi ¢rpajo in ki jih spodbujajo k dolocenim vedenjem, pricakovanjem
in Zeljam. Konkretna in resni¢na prisotnost druzin v vzgojno-pastoralni
skupnosti nas spominja na vzgojni pomen druZine zunaj in znotraj doma
ter da starsi vedno ostanejo prvi vzgojitelji svojih otrok.

A.

Vzgajati danes pomeni opolnomociti mlade, da razumejo, kdo mo-
rajo biti, in jim pomagati, da se usmerijo na neznano podrocje, kar
jim vedno bolj povzroca tesnobo, nelagodje in strah. S pomocjo
sprejemajoce komunikacije in v pristnih odnosih je druZina vsekakor
medosebni prostor v katerem dojemajo sami sebe. Predvsem pa v
druZini izkusijo vrednote in razvijejo temelje svoje osebnosti, tako
da se zavejo pomena Zivijenja in zaupanja v prihodnost.

Na poti odrasc¢anja ponudba (predlog) vere ne more biti nekaj tu-
jega. Biti mora nepogresljiva za celostno vzgojo osebe. Usmerjena
je v pomoc otrokom pri premagovanju egocentrizma, ko postajajo
zmozZni razumnih odlocitev in napredujejo v kriti¢ni presoji prevla-
dujocih Zivljenjskih slogov. V mladih spodbuja ljubezen do resnice.
V njej izkusajo in delijo krs¢anske drze, katerih cilj je ljubezen do
Boga in bliznjega.

Vzgojna razseznost, »skrb za drugega, Siri obzorje smisla in presega
znotraj druzinsko okolje ter se odpira izven druzinskemu okolju. V
tej smeri se druZinska vzgoja vkljuci v temeljni izziv za prihodnost:
vzgoja »postenih drZavljanove«, kar pomeni uresni¢evanje aktivne-
ga drzavljanstva, ko so nasi mladi aktivni, odgovorni in solidarni
drzavljani. Vsakodnevni trud druZine za vzgojo mlajsih generacij v
aktivne drZavljane poteka prek medkulturne vzgoje in vzgoje za mir,
v spoStovanju razlik in medkulturnem dialogu. Mladim pomagamo
pri prevzemanju odgovornosti in solidarnosti, pri skrbi za skupno
dobro ter pri ozavescanju o pravicah in dolznostih.



»Ne smemo misliti«, piSe papez FranciSek, »da je bil Jezus osa-
mljen najstnik ali vase zaprt mladostnik. Njegov odnos z ljudmi
je bil odnos mladega ¢loveka, ki zivi polno Zivljenje druzine, zelo
povezane s svojim krajem.« Papez poudarja, da se Jezus kot naj-
stnik »giblje svobodno in se uci hoditi z vsemi drugimi, ker mu to
omogoci zaupanje njegovih starSev.« Teh vidikov Jezusovega Ziv-
ljenja v mladinski pastorali ne smemo prezreti, »da ne bi ustvarjali
nacrtov, ki mlade zaprejo pred druzino in svetom ali jih spremeni-
jo v izbrano manjsino, zasc¢iteno pred vsakrsno okuzbo.« Names-
to tega »potrebujemo nacrte, ki mlade okrepijo, spremljajo in jih
posljejo v srecanje z drugimi, v velikodusno sluzenje, v poslanstvo«
(CV - KZ, 26-30).

Ne smemo zanemariti celostne druzZinske vzgoje. Smo soodgovorni za
spremljanje in vzgojo mladih, ko v sebi gojijo ljubezen do pravi¢nosti,
enakosti in bratstva. Skrb za skupno dobro in resnico sta dve osi, okrog
katerih lahko bodoci zakon in trdna druZina usmeri ljubezen navzven.
Ko se svobodno darujejo drugim, s tem prispevajo tudi k lastni trdnosti.

Ta vzgojna skladnost na notranji in zunanji ravni nujno zahteva priso-
tnost zrelih in zanesljivih odraslih. V resnici se zdi, da je svet odraslih v
odnosu do kompleksnosti in nedolo¢nosti mladosti prav tako dezorienti-
ran — vse do stopnje, ko se je bolj ali manj odrekel svoji vzgojni vlogi. Kot
pravi psihoterapevt Recalcati: »Odrasli se zdijo izgubljeni v istem moriju,
v katerem so izgubljajo njihovi otroci.

SALEZIJANSKA MLADINSKA PASTORALA IN DRUZINA:
VKLJUCENOST IN INTEGRACIJA V VPS

V prejSnjem poglavju smo na kratko premislili o Spominih na Oratorij,
knjigi, ki jo je napisal in objavil sam don Bosko in ki je postala temeljni
dokument za Zivljenje nasih ustanov.

V nadaljevanju bomo poglobili pomen te knjige, saj v njej don Bosko kaze
svojo pozornost do mladih, s katerimi se je ¢ez dan srecaval v Valdoccu v
raznih rekreativnih, kulturnih in verskih dejavnostih. Te so bile v Valdoccu

51



52

Se pred zacetkom delavnic in notranjih Sol. V Spominih na Oratorij don
Bosko ne predstavi sklopa pravil, ampak izviren nacrt Zivljenja tako za
mlade kakor za vzgojitelje. Lahko bi rekli, da je ustvaril prvi vzgojni nacrt;
operativno skladnost (konvergenco), ki se uresnicuje glede na njegovo
izvirno vizijo oratorija. V Spominih lahko razberemo, kaj je bil za sv. Ja-
neza Boska preventivni sistem in kako se lahko uresnicuje v salezijanskih
ustanovah.

Z drugimi besedami: salezijanski vzgojno-pastoralni nacrt ni
samo besedilo, ampak je $e prej skupnostni proces, ki v VPS
ustvari soglasje glede skupnih meril, ciljev in smernic delova-
nja. VPN znotraj VPS ustvarja in krepi zavedanje o skupnem pos-
lanstvu ter poglablja vzgojno-pastoralno poklicanost, ki jo je treba
nenehno deliti in preverjati.

Nacrtovanje ne pomaga le pri usmerjanju in stalnem spremljanju pasto-
ralnega delovanja, temvec postane tudi proces identifikacije skupnosti,
ki je vedno bolj inkulturiran in ozavescen glede izzivov ¢asa in okolja.
Zato je bistvenega pomena, da so druzine s svojim razmisljanjem in ra-
zvojem vkljucene kot nosilec (subjekt), ki daje izviren prispevek, ter da
so vkljuéene tudi kot prejemniki pastoralnega dela. Gre za participativho
(soudelezeno) nacrtovanje z druZinami in za druZine.

V okviru salezijanskega vzgojno-pastoralnega nacrta je treba tako na lo-
kalni kot na inSpektorialni ravni obravnavati vse mozne nacine sodelova-
nja in vkljuevanja druZin v VPS, kjer druZine kot protagonisti ponudijo
vzgojne dejavnosti v korist mladih. V nadaljevanju bomo razdelali ne-
katere od teh posegov, ki jih je treba ovrednotiti pri izdelavi in razvoju
VPN-ja.



Mladinska pastorala, ki vzgaja
odrasle v veri in odrasle v Zivljenju

Ce premislimo zgodbo vsakega para in vsake druzine, odkrijemo zna-
menja in oporne tocke za razumevanje pomena zakonske duhovnosti,
ki ni abstraktna, temvec je uteleSena v vsakdanjih izku$njah. Otipljivo
znamenje te duhovnosti je druZinska molitev, ki je izraz in negovanje
tesne Zivljenjske skupnosti in ljubezni, ki je znacilna za zakonsko zavezo
in animira druzinsko skupnost.

Iz vzgoje vemo, da je izkusSnja vere, ki jo otroci Zivijo s starsi, katehisti in
vzgojitelji, pogosto odlocilna za razvoj njihove vernosti. Ne pozabimo, da
se je razSirjenje zgodnjega krscanstva zgodilo prek mreZe druZin in da
se tudi danes kaze integracija med vero in Zivljenjem kot najbolj pristna
pot do zrele osebe. Poudarimo tudi, da v mnogih krs¢anskih starsih zavest
odgovornosti za kr§¢ansko vzgojo otrok zori s pomocjo Bozje besede,
oznanjevanja, pricevanja in molitve.

Zivljenje zakoncev in Zivljenje druZine, ki je v skladu z BoZzjim
nacrtom, je samo po sebi »evangelij«, v katerem lahko otroci »be-
rejo« Bozji obraz, njegovo ljubezen do ¢lovestva, potrpezljivo in
zastonjsko ljubezen.

Prek dejanj ljubezni, odpuscanja, sprejemanja in solidarnosti zakoncev
in druzine, »domace cerkve«, sam Gospod govori, sprejema, odpusca,
ljubi ljudi danasnjega Casa in postane solidaren z njimi. Vzgojno prizade-
vanje starsev lahko prepricljivo pri¢uje o verskem pogledu na svet do te
mere, kolikor ga starSi sami Zivijo. Krs¢anski zakonci so price vere drug
drugemu, svojim otrokom in vsem drugim druZinskim ¢lanom. StarSi so in
postanejo price z Zivljenjem, ki je skladno z njihovim govorjenjem, to je
nacin pricevanja, ki ga osvetljuje svetloba vsakdanjega Zivljenja. DruZina
je utelesenje BoZje edinstvene ljubezni do Cerkve.

Ce je klju¢no pric¢akovati, da bodo starsi, ki se imajo za kristjane, spre-
mljali razvoj otrok v veri, ne smemo prezreti Stevilnih neporocenih parov,
zakonov, ki vere niso podedovali ali v katerih vera ve¢ ne vodi v instituci-
onalne verske prostore, ki Zivijo v situacijah, ko jim semena Besede niso
tuja in upajo in Zivijo vrednote Jezusovega evangelija. Za te druZine, ki so
morda izgubile vitalnost in za katere nas Cerkev prosi, naj jih ne pozabi-

53



54

mo, je prav tako mogoce sestaviti pot vere, tako za starSe kakor za njihove
otroke, in sicer prek njih ter z njimi (Prim. AL — RL, 78-79).

V tem smislu se sprasujemo, kako lahko nasi vzgojno-pastoralni nacrti,
ki Zelijo z razliénimi vzgojnimi sredstvi evangelizirati mlade, motivirajo,
spremljajo in pomagajo druZinam, da prevzamejo svojo vlogo ob rasti
verskih vprasanj njihovih otrok.

Mladinska pastorala s celostno poklicno dinamiko«

Postalo je jasno, da poklicnega podrocja ni mogoce lociti od druzinskih
odnosov in da ga znotraj Cerkve ni mogoce lo¢iti od mladinske pasto-
rale. Zato bi radi opozorili na dve nevarnosti, v kateri lahko zapademo
pri svojem pastoralnem delovanju.

a) Prvaje, da si mladinsko pastoralo zamisljamo kot neskoncen itine-
rarij, v katerem se osebe vedno znova vrtijo, vendar ni jasno za-
misljenega izhoda v odraslost in se v njem ne zgodi resno poklicno
razloCevanje.

Skofovska sinoda o Mladih, veri in poklicnem razlo€evaniju je v vseh
svojih uradnih dokumentih rekla, naj ima celotna mladinska pasto-
rala poklicno perspektivo in naj se poklicna animacija razsiri tudi
na podrocje poklicanosti za druZino.

b) Druga nevarnost je ozko usmerjena poklicna animacija, ki ne upo-
Steva celotne palete poklicnih moznosti, temvec se osredotoca le na
tako imenovane poklice »posebne posvetitve, to je na redovnistvo
in duhovnistvo. Zagotovo imata ti dve Zivljenjski izbiri svojo speci-
fiko, ki zahteva posebno skrb in pozornost. Vendar ju ne smemo
dojemati kot posebni in izklju¢ujoci, temvec v okviru celostne in
vklju¢ene poklicne dinamike, katere temelj je poklicanost k ljubezni.

V okroZnici Radost ljubezni je zapisano, da je zakon pristna in izvir-
na poklicanost, zlasti je to klic zakoncema, da sta posrednika daru
ljlubezni, zaradi katere Kristus umre za svojo Cerkev. Gre torej za
pravi Bozji klic, »sad poklicnega razlocevanja« (prim. AL—RL, 72).



V tem kontekstu je za nas velik izziv, da ustvarimo kulturo pok-
licanosti v vsakem okolju, v skladu z druzinskim duhom, tako
da mladi odkrivajo zivljenje kot klic, dar in poklicanost za ljube-
zen. Tako naj vsa salezijanska pastorala postane resni¢no poklicna
(prim. CV - KZ, 254).

Salezijanska mladinska pastorala sodeluje pri zorenju v veri in Ziv-
lienju, zato mladim pomaga, da se srecajo z osebami, ki so dosegle
poklicno zrelost v razli¢nih stanovih krsc¢anskega Zivljenja.

Mladinska pastorala je zato poklicana, da se preoblikuje v poklicnem
smislu, okrepi naj povezavo z druZinami, pastoralno naj deluje z otroki
in mladimi, izpopolni naj vzgojne poti zanje, in sicer tako na vstopu kakor
na izstopu poti. Na vstopu zato, ker udelezenci mladinske pastorale priha-
jajo iz Zivljenjskih obdobij pred mladostjo, se pravi iz detinstva, otrostva
in adolescence. Za otrostvo in detinstvo je prakti¢no edini protagonist
druzina s svojimi primarnimi odnosi. Adolescenca pa na splosno oznacuje
obdobje osebnih izzivov in upornistva proti druzinskemu Zivljenju.

Na izstopu zato, ker so udelezenci, ki koncajo prehod iz mladostnega
obdobja v obdobje mladih odraslih, v veliki vecini primerov poklicani, da
Zivijo svojo krs¢ansko poklicanost z ustvarjanjem lastne druZine. Logi¢no
je torej, da je ena od temeljnih nalog mladinske pastorale spodbujanje
mladih k prevzemanju odgovornosti za odraslo Zivljenje. Na najodli¢nejsi
nacin se to uresnici s prevzemanjem druZinske odgovornosti.

Mladinska pastorala, ki skrbi za mlade
z »druZinskimi revs¢inami«

Na zacetku nase karizme v Torinu je don Boskova skrb za mlade brez
druZin. Okrog njih je don Bosko uspel ustvariti »posvojiteljsko druzino,
ki je tem mladim zmogla povrniti ljubezen in vzgojo, kar so potrebovali,
da so lahko ponovno zaceli v polnosti odrascati in dozorevati.

55



56

Tudi danes se v Stevilnih delih sveta salezijanska mladinska pastorala
ukvarja z mladimi, ki ne ohranjajo ali ne morejo vec¢ ohranjati vezi s svojo
domaco druzino. Vedno bolj se tudi poskusa zagotavljati vzgojne posege,
ki upostevajo mladostnikovo druzino kot zaveznika in partnerja.

Salezijanska tradicija potrjuje, da je don Bosko, ki je dobro razumel po-
membnost druzine v vzgoji mladih, od zacetka zasnoval svoje vzgojno
delo kot druZino za mlade brez druzZine in »Zupnijo za mlade brez zZu-
pnije«.

V dopisih, ki jih je don Bosko posiljal Svetemu sedezu, da bi mu
odobrili Salezijansko druzbo, je vedno poudarjal: »Ta druzba je
bila na svojem zacetku, 1. 1841, preprost verouk, prazni¢no dvori-
$¢e. Temu je bila l. 1846 dodana hisa za revne delavce, ki se je kot
zasebna ustanova oblikovala v slogu velike druzine.« (FS, 80-81).

S karizmati¢nega vidika ostaja nujnost specificnega osredotocenja na
druzZino, saj so materialna, kulturna, moralna in duhovna revscina in
vcasih celo »druzinska revs€ina« tesno povezane z druzinskimi tezavami.

Druzba danasnjega Casa se teh revscin zaveda, saj obstajajo deli druzbe,
ki se soocajo z realnostjo Zivljenja brez druZine in/ali v druZinah, ki so
najbolj prikrajSane. Zdi se, da nam je ta trend dobro poznan: otroci, ki
Ze zelo zgodaj ostanejo brez starSev; otroci edinci, ki zaradi nereSene
custvene nezrelosti ne ustvarijo lastne druZine in se postarajo kot sam-
ski; razseljene druzine, katerih ¢lani Zivijo vec tiso¢ kilometrov narazen;
druZine, ki so se zaradi epizod nasilja locile.

Zato je »obcutek osirotelosti med mnogimi mladimi globlji, kot si mis-
limo,« pravi papeZ FranciSek v avdienci 28. januarja 2015. »Obstajajo
sirote v druzinah, ker ocetov pogosto ni, so fiziéno odsotni od doma,
predvsem pa se, ko so doma, ne vedejo kot oletje, ne vzpostavijo dia-
loga s svojimi otroki, ne izpolnijo svoje vzgojne naloge, svojim otrokom
ne dajejo zgleda, ki ga spremlja beseda in s ¢imer bi jim posredovali
vrednote, Zivljenjska pravila, ki jih potrebujejo kot kruh.« Obstajajo sirote
»tudi v civilni druzbi [...]. Sirote, ker nimajo varne poti, po kateri bi od-
rascali; sirote, ker nimajo uciteljev, ki bi se jim zaupali; sirote, ker nimajo
idealov, ki bi jim ogreli srce; sirote, ker nimajo vrednot in upanja, ki bi jih
podpirali v njihovem vsakdanjiku. Morda jih napolnimo z idoli, a njihova
srca so okradena; spodbuja se jih, da sanjajo o zabavah in uzitkih, vendar



jim ni dano delovno mesto; zaslepi se jih z bogom denarja, toda odreka
se jim pravo bogastvo.« Jezus je svojim u¢encem obljubil: »Ne bom vas
zapustil sirot« (Jn 14,18); od nas se pric¢akuje, da mladih ne zapustimo
osirotelih in da jim damo druzino; da jim damo skupnost, v kateri so
navzoce verodostojne odrasle osebe, ki jih zmorejo vzgajati z »resni¢no
rodovitno mocjo«.

Salezijanska mladinska pastorala je zato poklicana, da skrbi za najbolj
uboge mlade pa tudi za njihove »oddaljene« ali »uboge« druZine s ka-
rizmati¢no zvestim pristopom, to je na preventivni in misijonski nacin.
To je pristop, ki je zmozen okrepiti ¢ustveno in vzgojno trdnost druzin, ko
jih $¢iti pred locitvami in zlorabami. Pristop je misijonarski, ker je sposo-
ben izhoda in srecanja z druZinsko realnostjo mladih v njihovih resni¢nih
situacijah in pogojih ter se trudi, da jih spremlja s potrpeiljivostjo, pre-
udarnostjo in ljubeznijo.

Aktivirati moramo pastoralo, ki jo v teoloSkem smislu imenujemo »pos-
vojitvena« (izraz znanega ameriskega profesorja in svetovalca Chapa
Clarka); pastoralo, ki predlaga, naj ustvarimo skupnosti, ki so sposobne
sprejeti vsakega otroka, vsakega mladega in vsakega odraslega, da bi
vsi ti vedeli, da imajo dom ... kraj, kjer lahko odkrijejo, kdo so in kako
lahko ponudijo svoj prispevek. Z drugimi besedami to pomeni druZino;
skupnost, v kateri ¢lovek diha etos druZinske vzajemnosti, kjer se u¢imo
»kako si pridobiti smisel za sosedstvo, skrb za druge, pozdravljanje« in
spoznamo, da Zivimo z drugimi, »ki zasluZijo naso pozornost, prijaznost
in simpatijo« (AL—RL, 276).

Pastoralna ljubezen don Boskovega preventivnega sistema, ki se
uresnicuje v skrbi za druzine, ni samo ¢ustvo ali nek dusevni vzgib,
ampak je jasna drza, ki vklju¢uje odloc¢itev in zrelost. To je vztrajna
dobrodelnost, sposobna ohranjati in vzdrzati, podpirati in tolaziti.

57



58

Mladinska pastorala, ki spremlja ljubezen mladih parov/druzZin

Posebno pozornost je treba nameniti mladim parom/druzinam, zacensi
s spremljanjem zarocencev; novo porocenih parov; starsev, ki jim je treba
v zacetnih letih njihovih otrok posebej pomagati, da odgovorno prevza-
mejo vzgojno nalogo, ki jim je podarjena. Pri tem ne smemo pozabiti
mladih, ki si ustvarjajo druzino in $e niso prejeli zakramenta sv. zakona.
V vseh teh primerih gre za obcutljive faze osebnega in skupnega Zivlje-
nja, v katerih je dobro zagotoviti posebno spremljanje s strani celotne
skupnosti, tako s strani parov in posameznih odraslih kakor tudi s strani
posvecenih oseb.

Seveda je smiselno, da se povezemo in zdruzimo s Stevilnimi tradicional-
nimi ponudbami, ki delujejo na podrocju, na primer s tecaji za pripravo
na zakon.

Mladi pari niso le predmet pastoralne oskrbe, temvec so tudi nosilci
(subjekti) pastorale na splo$no in na poseben nacin mladinske pastorale.
Ti pari — vsaj najbolj trdni, oblikovani in predani — so lahko edinstven vir
vzgoje za zakonsko in druzinsko Zivljenje tudi znotraj »programov mla-
dinskega pastorale«. Ker so tudi oni mladi, so lahko drugim mladim price
zZivljenja, ki lahko prebudi identifikacijo in posnemanje.

Dve sinodi, ki sta bili posvecéeni druzini, sta govorili o daljni, bliz-
nji in neposredni pripravi na poroko. Taks$na delitev, ki jo najdemo
ze v uCenju Janeza Pavla II., ima povsem prakti¢no-pojasnjevalni
namen. Poudarja kompleksnost stopenj ¢ustvenega zorenja osebe
in pomembnost specifi¢nega in prilagojenega spremljanja v vsa-
kem obdobju. Ni potrebno poudarjati, da bi bila huda napaka, ce
bi skrb za tako odlo¢ilno pot zorenja vsake osebe razdelili (delegi-
rali) med posamezne pastoralne sektorje. Zato je treba, da mladin-
ska in druzinska pastorala, osvetljeni s poklicne perspektive, so-
delujeta pri spodbujanju zrelih in zavestnih Zivljenjskih odlocitev.

Pot priprave na zakon lahko ponazorimo s podobo lijaka, saj se v svojem
napredovanju zoZuje in vedno jasneje usmerja.



Zacne se z daljno pripravo, ki se dogaja Ze od zgodnjega otrostva in spod-
buja vedno vecje ozavescanje Custveno-odnosnega podrocja preko Ziv-
lienja v druZini in s pomocjo drugih vzgojno pomembnih oseb. Bliznja
priprava se osredotoci na temo izbire (odlocitve) in se tako prekriva s
poklicnim podroc¢jem — tematika izbire postaja vedno bolj osebna in za-
vezujoca. Da bi bilo to oblutljivo prehodno obdobje uspesno, je treba
ponuditi poti za zarocence in poti preverjanja poklicne izbire. Z nepos-
redno pripravo se poglobijo vsa vprasanja, povezana s poroko in gradnjo
druZine.

V tem kontekstu je Se posebej pomembna zakramentalna pastorala.
Kolikor je mogoce naj priprava na zakon vsebuje namenske itinerarije z
osebnimi in skupnimi srecevanii, v katerih sodeluje ve¢ poroc¢enih parov, z
namenom, da bi udelezenim pomagali prebuditi, preveriti in poglobiti nji-
hovo vero in poklicanost. Veliko pozornost je treba posvetiti zdaj Stevilnim
druZinam, ki se na zakrament zakona pripravljajo po vec letih sobivanja
in imajo pogosto Ze otroke. V tem zadnjem primeru je lahko prisotnost
otrok in zavest odgovornega materinstva oz. o¢etovstva v veliko pomoc,
saj so otroci vrhunec njihovega odgovora na poklic ljubezni in so dar, ki
ga Bog zaupa njihovi odgovornosti in ga v veri sprejemajo.

Ti prehodi so med seboj povezani in drug drugega podpirajo. Biti pa
morajo tudi podprti s strani vzgojne in pastoralne skupnosti. Ta naj skrbi
za osebo v njeni odnosni kompleksnosti in v vseh njenih razseznostih, v
vsaki fazi odrascanja, vklju¢no z obcutljivim prehodom, ki je salezijanski
karizmi posebej blizu, to je prehodom med mladostjo in odraslostjo. Vse
to je treba mocno upostevati in to je klic, da v vsaki VPS ustvarimo ozracje
druZinskosti, sprejemanja in vere. TakSno okolje omogoca odkrivanje in
usmerjanje poklica in vse to se dogaja v okviru uresnic¢evanja VPN.

Prva leta zakonskega Zivljenja so odlocilna za celoten zakonski in dru-
zinski razvoj in za mnoge mlade pare ostajajo ¢as uvajanja in prilagajanja
tako glede izkuSanja zakonske ljubezni kot glede soocanja z novim Zivlje-
njem otroka. Pogosto se ob tem srecujejo tudi s teZavami glede dela in
stanovanja ter s teZzavami glede otrok. To pa so tudi bogata leta, saj so leta
navdusenja in prvih korakov skupnega Zivljenja, vedrine, intimnosti, ki jo
skusata uravnotezeno Ziveti, uresnicenja nacrtov in sanj, ki sta jih dolgo
gojila, odpiranja novih perspektiv tudi na podrocju rasti v veri. To so leta
veselja in odgovornosti, povezana z rojevanjem novega Zivljenja, spreje-
manja daru otroka in verske razseznosti, ki se razodeva v rojstvu otroka.

59



60

Mladinska pastorala, ki vzgaja Custva in odnose

Custveno podro¢je ima potrebo po vzgoji oz. lahko re¢emo tudi po »pre-
¢isCenju«. Ta vzgoja ni toliko v poucevanju konceptov, temvec gre veliko
bolj za izkusnjo, ki si jo med seboj delimo. Za razvoj vsakega poklica je
nepogresljiva dobra in stalna vzgoja za ljubezen. Za spremljanje mladih
do custvene zrelosti je potrebna celotna skupnost.

Zakonci, ki svojo vero Zivijo blizu salezijanski karizmi, so Se posebej pok-
licani, da pri¢ujejo o ljubezni kot medsebojni predanosti; da pricujejo o
¢ustvenem okolju, v katerem Zivimo prvo izkusnjo ljubezni in odnosne
navezanosti in se postavljajo temelji Custvenega razvoja v odnosu do sa-
mih sebe in do drugega. Custvena vzgoja, vzgoja za ljubezen in spolnost
ter vzgoja za vzajemno darovanje se torej zacenjajo v druzinskem okolju.
Prva in temeljna spolna vzgoja, ki jo mladi prejemajo, se redno zacenja
z zgledom (pri¢evanjem) oseb, s katerimi vstopajo v odnos, torej s tem,
kar jim te osebe s svojim Zivljenjem predajajo.

Nasa naloga je torej mladim pomagati razumeti, da ljubezen presega
romantiko in se lahko dvigne na razlicne ravni odnosa, kot je npr. pri-
jateljstvo, in da se lahko kaze tudi v altruisti¢nih dejanjih in vedenjih.
Ljubezen torej ne Zivi od popolnosti, temvec potrebuje dolgo in potrpez-
ljivo vajo, v kateri sta potrebna navdusenje in Zelja po napredovanju, po
spoznavanju, po sprejemanju, po odpusc¢anju, po ponovnem zacenjanju,
po stalni vkljuc¢enosti, po tem, da se damo voditi in sprejeti drugim.

Ne moremo opustiti govora o krizu. Kriz je postelja popolne Lju-
bezni (»La croce ¢ il letto dell’Amore perfetto«). Papez Francisek
v angelusu 20. junija 2020 opozarja, da »brez kriza ni prave lju-
bezni, kar pomeni, da ima oseba ceno, ki jo je potrebno placati.
In pravim, da je veliko mater, veliko ocetov, ki se zelo Zrtvujejo
za svoje otroke in ker ljubijo, prenasajo resni¢ne zrtve in krize.«
»Kdor ne sprejme svojega kriza in ne hodi za menoj, ni mene vre-
den.« (Mt 10, 38).




Danes zivimo v kulturnem ozracju, ki nas vimenu zavajajocega koncepta
svobode spodbuja, da razlicne dimenzije osebe obravnavamo loceno.
Velik izziv je predlagati poklic za ljubezen v odnosni kompleksnosti te-
lesa, duse in duha. Zlasti telesni vidik je v nevarnosti, da bi ga dojemali
zreduciranega na ucinkovitost, ki se kaze v videzu in rezultatu. S tem bi
lahko popolnoma izgubili izpred odi identitetno funkcijo telesa, ki nam
odkriva, da sta moZ in Zena v njuni razlicnosti in dopolnjevanju ustvarjena
za skupnost in podaritev. Perspektiva za pravilno umestitev spolnosti je
torej lahko le Cistost, ki ni razumljena kot sterilna in nesmiselna odpoved,
temvec kot usvojitev sposobnosti za darovanje in odgovornost, kot pre-
hod od perspektive sebi¢nosti in posedovanja do perspektive odprtosti
drugemu in samopodaritve.

Nazadnje moramo spregovoriti Se o adolescenci, ki je izjemno obcutljiva
in prehodna faza. Medtem ko imamo glede pubertete precej natan¢ne
bioloske in fizioloSke opredelitve, ki kot vrh definirajo obdobje med 11 in
13 letom, pa potem vstopamo v obdobje, ki ga je vse teZje zamejiti—to je
obdobje adolescence. Zagotovo je to Se vedno obdobje, ko mladi kaZejo
ambivalentna Custva: Zeljo po osebni avtonomiji in pristnosti, intelektu-
alno radovednost, v kateri se izraza globoka potreba po resnici. To je Se
vedno obdobje, za katerega je znacilno sozitje mocnih Custev in mocéne
konfliktnosti. Kakor v vsakem drugem Zivljenjskem prehodu, so tudi v tem
potrebne verodostojne odrasle osebe, ki se zavedajo svoje vloge, tudi ko
je potrebno reci: »Ne«.

61



62

Mladinska pastorala, ki spodbuja druzino
kot »poljsko bolnisnico«

Salezijanska mladinska pastorala je poklicana k pospeSevanju medseboj-
ne podpore med druzinami s pomocjo struktur in solidarnostnih mrez,
ki jih vzgojna skupnost ustvarja in srecuje v okolici.

»Da bi druzina postajala vsak dan bolj resni¢na ljubezenska skup-
nost, je treba podpirati vse njene ¢lane in jih vzgajati za njihovo
odgovornost sprico novih vprasanj in tezav, ki se pojavljajo, za
medsebojno sluzenje in za sooblikovanje druzinskega Zivljenja.«
(FC - AOD, 69.1).

Druzina, ki je temeljno jedro druzbe, lahko in mora prevzeti vlogo v med-
sebojni solidarnosti — ta vloga je dragocena in v mnogoc¢em nezamenljiva.
Poleg naloge pomoci in podpore svojim ¢lanom, ki se znajdejo brez dela
ali v negotovih situacijah, je druZina poklicana, da pomaga v Stevilnih pri-
merih revscine in stiske, ki doleti vedno vec ljudi. V okviru VPS so druZine
najprimernejse za izkazovanje posebne skrbi in pozornosti do potrebnih,
to se kaze tudi v zmernem nacinu Zivljenja, ki temelji na modelih potro-
snje, ki spostujejo dostojanstvo vsakega ¢loveka.

Posebna pozornost bo namenjena druzinam migrantov, spostovanju nji-
hove kulture, njihovemu vklju¢evanju v naso druzbo, da se jim, kolikor je
mogoce, pomaga pri ponovni zdruZzitvi z vsemi druzinskimi ¢lani, skrbi za
njihovo versko vzgojo in redno Solanje. VPS mora biti odprta, da jih sprej-
me in vkljuci bodisi s konkretnimi in preprostimi drzami, bodisi z instituci-
onalnimi posegi in v sodelovanju z ustreznimi zdruZenji. V zvezi s tem ne
smemo pozabiti besed papeZa Franciska: »globokega prepri¢anja lastne
vere: o neodtujljivi pravici vsakega ¢loveka ne glede na poreklo, barvo

fves

V krs€anski skupnosti vedno bolj narasca Stevilo tako imenovanih odda-
ljenih. Predvsem osebe, ki jih Se nagovarja nedolo¢ena »tradicionalna«
religija, trkajo na vrata nasih salezijanskih Zupnij s prosnjo za krst, prvo
obhajilo in birmo, poroko in pogreb. Vse to so dragocene priloZnosti, da
bi jih prebudili in izzvali na pot ponovnega srec¢anja z Bogom, ki resuje
prek Besede. Gre za pravo besedo ob pravem c¢asu in bratski odnos, ki
jim ga kot Cerkev ponujamo.



Treba je, se tudi druzine vkljuCujejo v razmisljanje o zakramentalni pasto-
rali, da bi priloZnost stika, ki se ob tem ponuja, izkoristili za pricevanje o
lepoti krs¢anskega Zivljenja s pomocjo ponudb prve evangelizacije.

V nekaterih VPS preizku$ajo in evalvirajo o tem, da ima prisotnost ra-
njenih, a zvestih druZin v VPS zelo visok vzgojni potencial za mlade. V
razli¢nih skupnostih so se nekatere locene Zene, ki ostajajo zveste svoje-
mu zakonu, zacele vkljucevati v vzgojne procese mladih in so zanje price,
kako je zakrament zakona ostal temelj njihovega Zivljenja.

Nasa Zelena perspektiva je, da v vsakem primeru pomislimo na druZine,
ki »skrbijo« za najbolj krhke. Zelimo, da druZine spletejo vezi blizine in
vzajemnosti ter presezejo ozek krog druZinskih in prijateljskih vezi ter
da se odprejo drugemu, vsakemu drugemu, drugemu, ki je »bliznjik,
in drugemu, ki je »oddaljen in neznan«. Zelimo, da se z njimi zadutijo
povezane z novimi oblikami solidarnosti in pripadnosti ter da zmorejo
presegati meje ter premagovati razdalje in razlike. Ta »drugi« je lahko
druzina s krhko in teZzavno zgodovino, pa tudi ranljiva druZina, ki doZivi
nepri¢akovano krizo s posledicami za razli¢na Zivljenjska podrocja.

V tem smislu je klju€nega pomena navzoc¢nost druzin, ki sprejemajo
otroke in mlade. Med moznimi konkretizacijami te naloge so centri za
mladoletne, »druZinske skupnosti«, mreze rejnikov in posvojiteljev, mi-
sijonske in solidarnostne druzinske skupine in zdruzenja.

Papez Francisek trdi, da nas »zdravi in plemeniti odnosi odpirajo
drugim, pri ¢emer rastemo in se bogatimo (FT - VSB, 89) in dru-
zine so lahko prerosko znamenje nove svetovne druzbe, ki spre-
jema in vkljucuje.«

Ce povzamemo: Nujno je sprejeti vsako druZino ne glede na stanje, v
katerem je. Namen mladinske pastorale je biti usmiljeni Samarijan vsem
druzinam. Sprejemanje, spremljanje in ljubezen so trije temelji mla-
dinske pastorale za danasnje druzine.

63



64

Mladinska pastorala, ki podpira poti oblikovanja in spremljanja

Vse, kar smo rekli glede salezijanske mladinske pastorale in druzine, za
svojo uresnicitev zahteva vzpostavitev procesov oblikovanja (formacije)
za vse in za vsakega od ¢lanov VPS: tako za posvecene salezijance kakor
tudi za laike, ki podpirajo razvoj VPN in salezijanske druzine.

Glede na turbulentna spreminjanja druzbenih in vzgojnih pogojev je v
danasnjih casih oblikovanje (formacija) konstantna potreba. To pomeni
nenehno izpopolnjevanje in trajno ucenje za stalno in ustrezno poso-
dabljanje ter prilagajanje razli¢nim situacijam. Na podroc¢ju mladinske
pastorale in druZine je potrebno Se dodatno prizadevanje, saj tudi ¢e ni
nekaj povsem neznanega, je to podrocje, ki od mnogih zahteva ponovno
ovrednotenje in poglobitev.

Govorimo torej o oblikovanju (formaciji), ki nam v prvi vrsti omogoca
sodelovanje in razvijanje milosti, da smo Siroko gibanje z mnogimi darovi,
ki jih lahko delimo. Zagotovo se kaze potreba po nekaterih specifi¢nih
usposabljanjih, kot je to na primer potreba po okrepitvi vescine razlo-
¢evanja in spremljanja, tako osebnega kakor skupnostnega. Prav tako
je dobro izbrati ustrezna orodja, s katerimi bi razumeli kompleksnost in
specifike tako mladih kot druZin, na ravni kraja, na ravni VPS pa tudi na
inSpektorialni ravni.

Salezijanska mladinska pastorala je povabljena, da prepozna specificne
potrebe in vire danasnje druZzine, da jih interpretira s pomocjo Besede in
Duha, da izbere najboljse oblike in nacine za spremljanje mladih in druzin.
Vse to zahteva specificno oblikovanje (formacijo), s posebnim karizma-
ticnim poudarkom na osebni formaciji, ki je osvetljena s spremljanjem in
poklicnim razlocevanjem.

Kot smo videli v drugem poglavju, vsekakor potrebujemo tudi dodatno
formacijo o preventivnem sistemu, ki je srce salezijanske karizme in v
katerem naj vidimo tako duhovno ponudbo kakor tudi vzgojno prakso.
Trinom »razum, vera in ljubeznivost« v resnici ni samo celostni vzgojni
nacrt ali prakti¢na vzgojna metoda, temvec se v njem kaZzejo tudi temelj-
ne znacilnosti salezijanske mladinske duhovnosti, ki jo je treba odkrivati,
Ziveti, oziveti in nenehno obnavljati. Tudi delavci na podrocju salezijan-
ske mladinske pastorale, ki delajo z druzinami in zanje, so poklicani k
sistemati¢ni formaciji in trajnemu izpopolnjevanju o razli¢nih podrocjih



salezijanskega poslanstva, da bi bilo njihovo delo zares usklajeno s sale-
zijansko karizmo.

Glede na perspektivo mladinske pastorale in druzine, osvetljene z do-
kumenti salezijanske druzbe (Referencni okvir SMP) in sinodalno potjo
Cerkve v zadnjih letih, z dokumenti dveh sinod o druZini in sinode o
mladih, veri in poklicnem razlocevaniju, torej sledi, da je treba domisliti
nove vzgojne (formativne) itinerarije v mladinski pastorali, kar naj bo
narejeno v tesnem sodelovanju med lokalno in inSpektorialno ravnjo.

V tem poglavju smo najprej poudarili, da je VPS povezana z
druzinskim duhom, z nasim nacinom biti Cerkev in s skupnostno
razseznostjo poslanstva. V skupnosti postane preventivni sistem
delujoc prek skupnostnega nacrta in v njej se uresnici druzin-
ski duh. Zato je danes ena najbolj nujnih in prednostnih nalog
VPS ovrednotiti druzZino in jo podpirati, ko nacrtujemo skupaj
z njo, v dialogu. To zahteva prenovljeno zavezo med druzino in
»vzgojnimi okolji«.

Vzgoja mladih je najprej naloga starsey, ki se povezuje s poda-
ritvijo Zivljenja, vzgojna vloga druzine je prednostna glede na
druge vzgojne subjekte. Vzgojna vloga VPS zato dopolnjuje, ne
pa nadomesti, vzgojno vlogo starsev.

V tem procesu opolnomocenja nas pastoralna teologija razsvet-
li, ko zatrdi, da je druzina predmet (objekt), okolje (kontekst) in
nosilec (subjekt) pastoralnega delovanja. To razglabljanje nas je
pripeljalo do vprasanja o izvirnosti druZine znotraj VPS in kaksno
je njeno posebno mesto. Prispevek druzinskega, starSevskega in
zakonskega poklica smo opredelili v vsaj treh osrednjih temah:
ljubezen, Zivljenje in vzgoja.

65



66

Zato je tako na lokalni kot na inSpektorialni ravni treba zaceti
nacrtovati tecaje usposabljanja za delavce/vzgoijitelje. Pri tem
druzine vklju¢ujemo v VPN, kjer naj bo vzgojno-pastoralna
ponudba postavljena na dejavnostih, ki druzino dojemajo kot
protagonista v korist mladih. Ti tecaji morajo za osrednje jedro
imeti srecanje, metodologijo druZinske pedagogike in salezi-
jansko duhovnost.

Zato je bistveno, da mladinsko pastoralo preoblikujemo v po-
klicnem smislu; vstopamo v vsakodnevno druzinsko okolje, go-
vorimo njihov jezik, stojimo jim ob strani v krhkosti odnosov
in prepoznavamo njihove Stevilne Zivljenjske napore, skrbimo
za mlade brez druZine, za mlade druzine, za najbolj krhke dru-
Zinske situacije (revscina, neenakost in ranljivost), spodbuja-
mo medsebojno druzinsko solidarnost. Nadalje je potrebno, da
spremljamo ljubezen mladih parov/druzin, da skrbimo zanje ter
nacrtujemo dobro in trajno vzgojo (formacijo) za ljubezen in za
razvoj vsakega poklica.

Vse, kar smo rekli glede salezijanske mladinske pastorale in dru-
Zine, za svojo uresnicitev zahteva vzpostavitev procesov obli-
kovanja (formacije) za vse in za vsakega od ¢lanov VPS: tako za
posvecene salezijance kakor tudi za laike, ki podpirajo razvoj
VPN in salezijanske druZine.



Zakljucno razmisljanje

Druzine so torej vec¢ kot podrocje, za katerega zdruzujemo nasa
prizadevanja. So prednostno izhodis¢e razmisleka in bolj stvar-
nega nacrtovanja mladinske pastorale. To nas vodi do spreje-
manja druZinske raznolikosti, ki je prisotna v nasih dejavnostih,
in da cenimo to veliko vrednoto, v kateri nasi mladi lahko iz-
kusijo veselje ljubezni in daru. Mladi izvirajo iz druZine, ki jih
zaznamuje, druzina je zanje Sola, versko okolje in prednostni
kraj trajne formacije. 1z druzin mladi nato prihajajo v VPS, v ka-
teri se pocutijo sprejeti, domace, cenjeni. V naslednjem koraku
zgradijo svojo druzino oz. novo druZino. Vse to nam govori, da
ima nasa Zivljenjska pot razlicna »druZinska obdobja« in mi jih
Zelimo spremljati.






