
80

G
la

sn
ik

 S
E

D
 6

5|
2 

20
25

	 Jezik, kultura in vrednote	 Rok Mrvič* in Saša Poljak Istenič**

*	 Rok Mrvič, dr. folkloristike, asistent z doktoratom, ZRC SAZU, Inštitut za slovensko narodopisje; rok.mrvic@zrc-sazu.si.					   
**	 Saša Poljak Istenič, dr. etnologije, izr. prof., višja znanstvena sodelavka, ZRC SAZU, Inštitut za slovensko narodopisje; sasa.poljak@zrc-sazu.si.

Uvod

Nekaj tednov pred zakolom so prašiče pitali s posebno 
hrano, da so se poredíli. Poleg redne piče so zanje na 
mleku kuhali laneno seme in jim tečno tekočo krmo po-
lagali enkrat dnevno. Ker je šlo kmetom za čim večjo 
količino maščobe, so za zakol zredili po 200 do 220 kilo-
gramov težke prašiče. (Počkar 2020: 118)

Tako etnologinja Ivanka Počkar opisuje prakse rejenja 
prašiča za domačo rabo v Posavju, ki odražajo, da se pra-
šiča ceni predvsem zaradi mesa in maščobe oz. njunih 
količin. Po drugi strani pa smo lahko pred kratkim bra-
li članek o prašičih v velikosti »čajne skodelice«, men-
da najmanjši sorti prašičev na svetu, ki »nimajo vonja in 
so idealni za hišne ljubljenčke, ne potrebujejo vrta«, ko 
pa so prašiči zrasli in se zredili, lastniki niso več mogli 
skrbeti zanje in so jih morali predati v posebno zavetišče 
na avstralskem podeželju, »namenjeno samo miniaturnim 
svinjam, ki to niso« (24 ur zvečer 2025). Čeprav gre za 
zgodbo iz Avstralije, podobne poznamo tudi iz Sloveni-
je: pred kakim desetletjem so pri znancu soavtorice tega 
članka v pesjaku gojili vietnamskega prašiča, popularno 
imenovanega tudi »pritlikavi prašič«, ki ga sicer v Vietna-
mu gojijo za prehrano, njegova hčerka pa ga je prejela za 
rojstnodnevno darilo kot hišnega ljubljenčka. Ko je postal 
prevelik, so ga predali ljubljanskemu živalskemu vrtu. 
Prav tako najdemo poizvedovanja o »miniaturnih praši-
čih« na spletnih forumih (koroškaAnita 2003), slovensko 
podjetje, ki se ukvarja s prodajo in svetovanjem o hrani 
in opremi za domače ljubljenčke, pa ima na svoji splet- 
ni strani objavljen sestavek o značaju, vzgoji in skrbi ter 

prehrani takšnih prašičkov (Aler 2012). V skladu s spre-
membami vrednot ljudi se je, kot kažejo navedeni primeri, 
spremenilo tudi razumevanje vrednosti prašiča.
Najin članek je navdihnil prispevek Neže Čebron Lipo-
vec in Matija Svetine (2025) o vrednotah in vrednosti, v 
katerem opozarjata, da je opredelitev oz. razmejevanje 
enega pojma od drugega sicer zapleteno, na splošno pa 
ju ločujeta tako, da se vrednote nanašajo na lastnosti ljudi 
in skupin (subjekta), vrednosti pa na lastnosti predmetov 
(objekta) (Čebron Lipovec in Svetina 2025: 27). Vredno-
te so torej življenjska vodila in smernice, ki nam pri vsa-
kodnevnem odločanju pomagajo tako, da dajejo stvarem 
in dogodkom okrog nas vrednost in pomen. »Posamezni 
elementi […] postanejo predmeti našega pomenjenja in 
določanja vrednosti«: glede na hierarhije vrednot, ki se 
vzpostavijo v nekem delu družbe, ljudje z njihovo struk-
turo glede na vrednotni sistem posamičnim pojavom pri-
pisujemo vrsto pomenov in vrednosti. Vrednost je torej 
kot lastnost tega, kar je vrednoteno,1 vedno povezana s 

1	 Razlikovanje med vrednoto in vrednostjo je v slovenskem jeziku 
razmeroma enostavna terminološka rešitev na poimenovalni ravni, 
v analizah pa se pokaže, da je zaradi prepleta kvalitativne (kako-
vostne) in kvantitativne (količinske) razsežnosti dosledno ločevanje 
med njima marsikdaj zelo zahtevno. To se kaže v izrazu vrednotenje 
nekega pojava, ki pomeni proces dojemanja in ocenjevanja dolo-
čenega pojava in njegove skladnosti z neko v skupnosti oz. družbi 
prisotno vrednoto, denimo vrednotenje prašiča glede na prehransko 
preskrbljenost družine, ki je ena od tradicionalno vzpostavljenih 
vrednot v povezavi s prašičem. V nasprotju z nedvoumnima izrazo-
ma vrednost in vrednota izraz vrednotenje v nadaljevanju uporab- 
ljava kot preplet obeh razsežnosti – torej kot proces, po katerem se 
pojav povezuje z vrednotami po kakovostnem predznaku (pozitivno 

Izvleček: Avtorja obravnavata vrednotenje prašiča, kot se kaže 
v slovenskem pregovornem izročilu, in ga umeščata v razmerje 
med materialno vrednostjo in moralnimi vrednotami. Na podla-
gi etnoloških virov o prašičereji oz. kolinah in analize gradiva iz 
zbirke Pregovori 1.1 razkrivata ambivalenten odnos med člove-
kom in prašičem: prašič je pozitivno vrednoten kot rejna žival, 
saj človeku zgotavlja blagostanje, negativno pa kot metafora za 
človeka, saj simbolizira nečistost, požrešnost in pohlep. Ta dvoj-
nost odseva postopne in dolgotrajne spremembe vrednotnih 
sistemov v slovenskem jezikovno-kulturnem prostoru.	

Ključne besede: teorija vrednosti, vrednost in vrednota, pa-
remiologija, ustno izročilo, slovenski pregovori, prašič

Abstract: The authors examine the evaluation of the pig as re-
flected in Slovenian proverbs, positioning it within the relationship 
between material value and moral values. Drawing on ethnologi-
cal sources on pig farming and slaughter practices, and analysis 
of material from the Pregovori 1.1 (Proverbs 1.1) collection, they 
reveal an ambivalent human–pig relationship: the pig is valued 
positively as livestock ensuring prosperity, and negatively as a 
metaphor for humans, symbolizing impurity, gluttony, and greed. 
This duality reflects gradual, long-term transformations of value 
systems in the Slovenian linguistic and cultural context.

Keywords: theory of value, value and values, paremiology, 
oral tradition, Slovenian proverbs, pig

PODOBA PRAŠIČA V SLOVENSKEM PREGOVORNEM IZROČILU 
NA RAZKRIŽJU VREDNOSTI IN VREDNOT 

Izvirni znanstveni članek I 1. 01
Datum prejema: 7. 9. 2025



G
la

sn
ik

 S
E

D
 6

5|
2 

20
25

81

	Jezik, kultura in vrednote	 Rok Mrvič in Saša Poljak Istenič

količino (števno ali neštevno) in jo zato lahko razumemo 
na razmerju osi več – manj, vrednote pa ne (prim. Čebron 
Lipovec in Svetina 2025: 34).
Medtem ko se omenjena avtorja s tem vprašanjem ukvarjata 
v konservatorstvu, pa je naju zanimalo, kaj nam o družbe-
nih vrednotah in pripisanih vrednostih lahko pove folklorno 
gradivo, predvsem pregovori,2 ki jih razumeva kot medij, 
s katerim posamezniki in skupine zgoščeno izražajo sebe, 
svoje vrednote, poglede na družbo in svet. Kot pravi ame-
riška folkloristka in etnologinja Dorothy Noyes (2012: 27), 
so pregovori poustvarjen odziv na vsakokratne družbene 
razmere. Vsebina pregovorov temelji na izkušnjah, vtisih 
in spoznanjih ter zapolnjuje človeško potrebo po njihovem 
povzemanju (Mieder 2004: 1), obenem pa so tesno pove-
zani s stalnimi procesi jezikovne stereotipizacije v družbi. 
Metaforičnost zgradbenih sestavin pregovorov v rabi omo-
goča posplošitve na ravni družbenih norm in vrednot, ki se 
vsakokrat znova preoblikujejo v konkretnih okoliščinah 
izvajanja. Metaforična razsežnost omogoča pregovorom 
spremenljivost in prilagodljivost, zaradi katerih je z njihovo 
uporabo mogoče presegati omejitve konkretnih kontekstov 
izjavljanja (Mieder 1993: x).3 Kljub spremenljivosti pa so 
v pregovore vpisane podobe, ki obsegajo vse od oseb do 
predmetov v specifičnih medsebojnih razmerjih – svoje- 
vrstnih konstelacijah, na podlagi katerih si ustvarjamo kon-
kretne podobe. Lastnosti oseb ali predmetov teh konstelacij 
morajo biti kolektivno prepoznane, sprejete in razširjene v 
dovoljšni meri, da jih skupnost sprejme ter v lastni jezikovni 
praksi uveljavi in ustali (Villers 2022: 8–9). Gre za splošno 
značilnost slovstvenofolklornih pojavov, ko konkretne je-
zikovne uresničitve postopno preidejo v družbena dejstva 
(Jakobson in Bogatyrev 1971: 2).
Namen najine raziskave je bil preučiti, kakšno gospodarsko 
podobo vsakdanjika nam razkrivajo pregovori, prašiča kot 
osrednji pojem analize pa sva izbrala, ker tako gospodarski 
zgodovinarji kot etnologi, ki so se ukvarjali z gospodarski-
mi načini, prehrano ali šegami in navadami, ugotavljajo, da 
so prebivalci na slovenskem ozemlju od mesa uživali naj-
več svinjine (prim. Ložar 1944; Novak 1970; Godina Golija 
2006, 2014). Statistični podatki za izbrana leta v 21. stoletju 
potrjujejo, da to še vedno drži (Burja 2024). Prašičereja je 
tako že več stoletij izredno pomembna gospodarska pano-

ali negativno), če to omogoča narava samega pojava, pa sega tudi v 
količinsko razsežnost. Meso prašiča je npr. glede na zgornjo vred-
noto po kakovosti ovrednoteno kot pozitivno, a je samo vrednotenje 
mesa vedno povezano tudi s količino – meso je dobro, a ker je dob-
ro, je zaželeno v čim večji meri.

2	 V sodobnih paremioloških razpravah se je za tovrstno gradivo uvel-
javil splošni termin paremija, ki pomeni skupno poimenovanje vseh 
paremioloških žanrov, ne le pregovorov (gl. Meterc 2017: 33–39). 
Čeprav so v obravnavano zbirko Pregovori 1.1 vključeni npr. tudi re-
ki in velerizmi, v nadaljevanju uporabljava splošni termin pregovor.

3	  To lastnost pregovorov paremiologi imenujejo heterosituativnost 
(gl. Krikmann 1984). 

ga, hkrati pa so (bile) koline vsaj na nekaterih podeželskih 
območjih eden »največjih praznikov slovenskega človeka« 
(Ovsec 1992: 37). Najin cilj je z analizo etnoloških objav 
o kolinah in pregovorov kot slovstvenofolklornega gradi-
va preučiti temeljne kategorije pozitivnega in negativnega 
vrednotenja, njihovo prekrivnost in ambivalentne položaje, 
ki so posledica človekovega dolgotrajnega bivanja s praši-
čem. Z vpeljavo razlikovanja med konceptom vrednote in 
vrednosti natančneje opredeljujeva diahrone spremembe v 
človekovem sobivanju s prašiči, kot se kažejo v pregovor-
nem izročilu. S tem želiva prispevati k boljšemu razumeva-
nju razmerja med človekom in domačim prašičem (lat. Sus 
scrofa domesticus), ki mu je bila po udomačitvi dodeljena 
zlasti vloga rejne živali (gl. Essig 2015; Lutwyche 2019).

Metodologija

Prispevek ni etnografski, pač pa temelji na pregledu objav- 
ljenih del o kolinah in zbirke Pregovori 1.1 – zbirke slo-
venskih pregovorov Inštituta za slovensko narodopisje ZRC 
SAZU, ki je prosto dostopna na repozitoriju Clarin.si (Babič 
idr. 2023).4 Eno od temeljnih izhodišč za izvedbo raziskave 
je kontrastivna ali sopostavitvena analiza jezikovnega gra-
diva (gl. Kržišnik 2005), ki je tematsko zamejena z besed-
jem za prašiča. Ta pristop pomaga prikazati, kako je podoba 
prašiča prikazana v pregovornem (ali drugem jezikovnem) 
gradivu, s pomočjo analize pomenonosnih sestavin v zgrad-
bi obravnavanih pregovorov pa je mogoče med analizo iz-
ločiti tudi posamične kategorije oz. tipe pregovorov – zlasti 
glede na razmerje med pomenom sestavine in pomenom 
celotnega pregovora.
Pregovore v analizi obravnavava kot nekakšno obliko 
časovnega prereza v jeziku. Pregovori ne predstavljajo 
nujno enot, ki se danes redno uporabljajo, temveč zapise 
folklornih obrazcev (gl. Babič 2015), ki so jih v različnih 
obdobjih in kontekstih zbrali različni zbiralci – od laikov 
do poznavalcev. Francoski paremiolog Damien Villers 
je prenos in razširjanje posamičnih pregovorov v družbi 
predstavil s pomočjo dveh neposredno povezanih pare-
mioloških procesov. Prvi proces je geneza in predstavlja 
»rojstvo pregovora« (Villers 2022: 8–9), ki se odvija v 
treh korakih. Prvi korak je dražljaj (specifične okolišči-
ne poudarijo potrebo po nekem ekspresivnem izrazu), 
drugi domislek (posameznik se, pogosto nevede, domisli 
takega izraza) in zadnji izpostavitev (novi izraz je lahko 
že hkrati s pojavom in avtorjevo domislijo izpostavljen 
množici sredstev prenosa, občinstvu, ki z njim pride v 
stik). Drugi proces, ki sledi genezi pregovora, pa je di-
seminacija oz. širjenje pregovora v jezikovni rabi neke 
skupnosti in pomeni neke vrste življenjski krog prego-
vora v skupnosti, ki nam pove, kako pregovor kroži med 
ljudmi oz. kako se njegova raba krepi ali slabi (Villers 

4	 Za podrobno predstavitev okoliščin nastanka zbirke, njene zgradbe 
in pomena gl. Babič (2022b).



G
la

sn
ik

 S
E

D
 6

5|
2 

20
25

82

	 Jezik, kultura in vrednote	 Rok Mrvič in Saša Poljak Istenič

2022: 8–9). Začne se s sprejetjem (govorec, ki je prišel v 
stik z izrazom, ga razume in sprejema kot celoto, k čemur 
pripomorejo retorične figure, rime ipd.), sledita mu ohra-
njanje (izraz je shranjen v spomin) in izražanje (govorci 
se spomnijo na izraz, ko želijo ubesediti določene misli), 
krog pa se konča s prenosom (izraz dosega potencialne 
nove govorce, s čimer na novo zaganja celoten cikel šir-
jenja). Zavedanje naštetih lastnosti življenjskega kroga 
posamičnega pregovora pomaga razumeti, da je moral 
vsak od pregovornih tekstov, vpisanih v obravnavano 
zbirko, doseči določeno mero razširjenosti v družbi, da 
ga je zapisovalec prepoznal kot relevantno enoto.
Upoštevaje osnovne zakonitosti nastanka in prenosa prego-
vorov v jeziku ter njihovo zmožnost vpisovanja podatkov 
o kulturi jezikovne skupnosti, ki jih ohranja, sva uporabi-
la preprost način iskanja podatkov v zbirki Pregovori 1.1. 
Enote sva iskala s ključnimi besedami, enakovredno prila-
gojenimi iskanju poimenovanj za prašičje samce in samice. 
Ključne iskalne besede sva oblikovala na podlagi besednih 
korenov poimenovanj za prašiča, vključno z morebitnimi 
glasovnimi spremembami. Glavnino rezultatov je dalo is-
kanje z besedami pras*, pres*, praš*, preš*, svinj*, svij*, 
čun* in gud*. Iskanje po zbirki pregovorov sva razširila s 
pregledom pojmov, ki jih asociativno najpogosteje povezu-
jemo s prašiči: blato, kruljenje, cviljenje, svinjak, svinjarija, 
korito, ščetine, riti, rilec, koline idr. Ta razširjeni nabor is-
kalnih besed sva dopolnila z več narečnimi poimenovanji. 
Namesto zgolj osnovne besede koline sva tako iskala tudi 
furovž, firovž, feravš, firavž, firovš in druge možne oblike, 
primerljive z osnovnim iskanim pojmom, v katere bi jih v 
preteklosti lahko vstavili zapisovalci slovenskega prego-
vornega gradiva. Vendar pa narečne oblike pri odkrivanju 
novih pojmov niso prinesle dodatnega uspeha. 

Od prašičereje do kolin

Prašiče so na slovenskem ozemlju glede na najdbe redila 
že predslovanska ljudstva, najstarejši vir o prašičereji pa je 
z začetka 9. stoletja. Poznejši viri, kot so listine, urbarji in 
freske, dokazujejo, da je bila v srednjem veku pomemben 
vir prehrane (Šalehar 2013: 11), v 16. stoletju pa je zaradi 
uporabe masti njen pomen še narasel (Novak 1970: 380). 
Sprva so prašiče redili predvsem na paši5 – še v 17. stoletju 
je bilo precej več z žirom in želodom bogatih hrastovih, 
bukovih in cerovih gozdov kot danes – hlevska živinoreja 
pa se je začela uveljavljati sredi 18. stoletja hkrati z uva-
janjem novih krmnih rastlin; za prašiče predvsem krom-
pirja, koruze in korenovk. Takrat so začeli intenzivneje 
rediti tudi nove angleške in nemške pasme;6 pred tem so 

5	 V nasprotju z živinorejo je prevladovala paša v nižinah; posebnih 
svinjskih planin v slovenskih gorah namreč ni bilo (Ložar 1944: 145).

6	 Prisotnost uvoženih pasem od 18. stoletja, zlasti pa v 19. stoletju, je 
v podobah prašičjih votivov prepoznal etnolog Gorazd Makarovič. 
Votivi so v glavnem voščene in lesene figurice, namenjene različnim 

prevladovali potomci (srednje)evropskega divjega prašiča. 
Ob koncu 19. stoletja so slovenske dežele v prašičereji av-
strijsko povprečje presegale tudi zaradi ugodnega trga za 
klavne in plemenske živali. Ljubljana je imela namreč od 
osemdesetih let 19. stoletja zmogljivo in za tisti čas napre-
dno klavnico, ki je bila razširjena in nadgrajena leta 1928. 
Z nadgradnjo ljubljanskega in vzpostavitvijo dveh novih 
klavnih obratov – v Mariboru in Murski Soboti – so se slo-
venske klavnice po zmogljivosti in tehnologiji uvrstile v 
vrh Kraljevine SHS in pozneje Kraljevine Jugoslavije (gl. 
Lazarević 2022: 172–173). Pod vplivom prometnih in tr-
govskih stikov so se kmetje na določenih območjih načrt- 
no usmerjali v rejo za določen namen (npr. v rejo pujskov, 
plemenjakov ali plemenskih prašičev, špeharjev, pršutar-
jev ipd.), po drugi svetovni vojni pa je rejsko usmerjenost 
posameznih območij zaznamovala tradicija (Novak 1970: 
381, 392). Sprva so prašiče v glavnem redili na kmetijah 
(in ne na državnih posestvih), kmalu pa so začeli graditi 
tudi moderne prašičje farme. Po analizi zootehnika Andre-
ja Šaleharja (2013: 49–50) so se do osamosvojitve Slo-
venije razvile tri glavne oblike gojenja prašičev: farmska 
reja, tržna prireja na kmetijah in domača reja, ki je bila za-
radi ritualnih razsežnosti zakola prašiča in prehranjevanja 
z njegovim mesom zanimiva tudi za etnologe.
Zakol prašiča na Slovenskem najpogosteje imenujejo koli-
ne, kar je tudi izraz za mesne izdelke iz zaklanega prašiča. 
Na severovzhodnem in vzhodnem delu Slovenije zakolu 
pravijo furež oz. uporabljajo narečne različice tega izra-
za, ob teh pa je na Slovenskem znanih še mnogo drugih 
lokalnih ali ožje regionalnih poimenovanj (mdr. koljeri-
ja, klanje, ubijanje prašiča, mesarija, bekarjenje, svinjski 
praznik ipd., več gl. Bogataj 2017b: 21). Čeprav je etnolog 
Boris Kuhar v poljudnoznanstveni razpravi Odmirajoči 
stari svet vasi (1972) zapisal, da koline na raziskovanem 
območju potekajo enako kot drugod po Sloveniji in lokal-
nih značilnosti zato ni popisal, je Janez Bogataj (2017b: 
17) opozoril, da je nemogoče zajeti vse različnosti te pra-
kse, ki so značilne ne le za posamezne pokrajine, ampak v 
posameznih naseljih tudi od hiše do hiše – »Pri nas ni tako, 
mi delamo drugače!« Prašiče so praviloma klali v začetku 
zime, saj so bile živali zaradi pridelkov dobro spitane in se 
je bilo treba pripraviti na čas, ko primanjkuje hrane (Kuret 
1989b: 263), obenem pa so bile nizke temperature primer-
nejše za rokovanje z mesom. Če značilen potek povzame-
mo po Niku Kuretu (1989b), so domači najprej pripravili 
vse potrebno: špile, trske, nože, trugo, stojalo in posodje, 
kolofonij ter nemesne sestavine za klobase. Klal je hišni 
gospodar ali pa so poklicali izurjenega (lokalnega) klav-

blagoslavljalnim, tj. magijskim oblikam varovanja zdravja praši-
čev v krščanskem verovanjskem okviru. Kot ugotavlja, »[figurica] 
očitno ne predstavlja domače temne vrste prašiča, ampak potomca 
berkširskih ali jorkširskih merjascev, katere je Štajerska kmetijska 
družba uvozila leta 1873« (Makarovič 1991: 53). 



G
la

sn
ik

 S
E

D
 6

5|
2 

20
25

83

	Jezik, kultura in vrednote	 Rok Mrvič in Saša Poljak Istenič

ca. Po jutranjem okrepčilu so zvlekli prašiča iz svinjaka 
in ga zaklali. S kože so odstranili ščetine, ga odrli, spustili 
kri in odstranili drobovje. Nato so razsekali meso, ga ob-
rezali in odrezali špeh za zabelo. Zvečer so začeli delati 
klobase: umili čreva, pripravili nadev (kri, zabelo, mastno 
juho, zmleto drobovino, sol, dišave, riž, ajdovo ali prose-
no kašo, lahko tudi ješprenj; za bele klobase je bil nadev 
brez krvi, za kranjske oz. mesene iz začinjenega mesa), 
napolnili čreva, jih zvarili in odcedili. Ponekod so izdelo-
vali tudi druge jedi, npr. želodec ali mavželjne. Slanino so 
predelali v mast ali zaseko. Nekatere izdelke so dali preka-
jevati v dim. Na koncu so za domače, sosede in sorodnike 
pripravili pojedino, ki je bila izrazito družaben dogodek z 
igrami, ponekod so nanjo prišli tudi »koledniki«. Preosta-
nek kolin so jedli ob posebnih priložnostih, nekaj pa so jih 
podarili prijateljem, sosedom, župniku in učitelju.
T. i. delovne šege, kamor so po etnološki sistematiki uvr-
ščali koline, so bile v slovenski etnologiji skromneje in 
manj sistematično raziskano področje kulture vsakdanjega 
in prazničnega življenja kot druge šege in navade (prim. 
Poljak Istenič 2012, 2013). Pregledne etnološke raziskave 
delovnih šeg so po eni strani glavno pozornost posvečale 
poljedelskim šegam, po drugi pa so etnologi, ki so upošte-
vali tudi z živinorejo povezane prakse, te pogosto obšir-
neje popisovali (prim. npr. obravnavo steljeraje v Kotnik 
1943).7 Med preglednimi deli, ki najobsežneje obravna-
vajo koline, sta Praznično leto Slovencev (Kuret 1989b) 
in Velika knjiga o praznikih (Ovsec 1992). Od slovenskih 
etnologov je koline na Slovenskem monografsko obrav-
naval zgolj Janez Bogataj (2017a, 2017b; gl. tudi 2011).8 
Po drugi strani pa je norveški antropolog Robert Minnich 
objavil monografijo, ki ne le v obravnavi kolin, pač pa de-
lovnih šeg nasploh močno odstopa od vseh drugih. Delo 
The Homemade World of Zagaj (1979) se od navedenih 
razlikuje tako po antropološkem pristopu k preučevanju 
ritualiziranih tehnologij kakor po pogledu tujca na sloven-
sko kulturo. Minnichu furež, kot na preučevanem območju 
imenujejo koline, ni bil predmet preučevanja per se, pač 
pa sredstvo za interpretacijo kulture vaške skupnosti. Ra-
zumel ga je kot »dramatizacijo« tehnike, družbenega reda 

7	 V Glasniku Slovenskega etnološkega društva koline (in martinovan-
je) na Celjskem omenja Vladimir Šlibar (2007), poljudni članek o 
kolinah (in še nekaterih drugih letnih praznikih) je objavil Franc Perc 
(2002). Koline so sicer tema najobširnejšega prispevka o delovnih 
šegah v tej publikaciji: Robert Minnich (1987) obravnava menjavo/
obdarovanje s kolinami, postopek klanja prašiča, prvi izdelek, slav-
nostno gostijo ipd.

8	 Treba je omeniti tudi Elaborat Strokovne podlage o dediščini krško-
poljca za projekt »Črno-belo bogastvo s Krškega polja« etnologinje 
Ivanke Počkar (2020), v katerem je avtorica združila etnološke in folk- 
loristične vidike ter v obravnavo vključila tudi s prašičem povezano 
folklorno gradivo – zlasti pregovore, reke, blagoslove in voščila, pa 
tudi posamične izraze in frazeme, značilne za posavsko območje. Ela-
borat ni javno dostopen; za njegovo posredovanje se zato zahvaljujeva 
direktorici Posavskega muzeja Brežice Alenki Černelič Krošelj.

in moralnega sveta preučevane skupnosti, kot osrednje 
sredstvo za izražanje kmečke identitete Zagajčanov. Ute-
meljeval je, da lahko praktično dejanje, ki ga sprva iden-
tificiramo kot posebno rutino ali zaporedje človeških de-
janj – tj. udomačevanje in zakol – razumemo kot celosten 
ritual, saj je prašič posrednik simbolov, ki vzbujajo ne- 
instrumentalne odzive (tj. pomembna je simbolna vrednost 
oz. ritualna izkušnja, ne pa (samo) praktični učinki reje 
in zakola prašiča) (Minnich 1979: 168). Tudi raziskovalci 
kulturnozgodovinske vloge prašiča, kot je npr. strokovnjak 
za redke prašičje pasme Richard Lutwyche, so poudarjali 
poseben odnos med človekom in prašičem, ki se je izobli-
koval z udomačitvijo, rejo in z njima povezanimi procesi 
vrednotenja. K temu so prispevali dejavniki, kot so vse-
jednost (Lutwyche 2019: 19) – prašič je namreč največja 
udomačena vsejeda žival – visoka inteligenca (Lutwyche 
2019: 52–53), ki se odraža v iznajdljivosti in učljivosti te 
živali, ter velika fiziološka sorodnost s človekom (gl. npr. 
Lunney idr. 2021). 
Zaradi pomembne vloge v družbenih razmerjih v kmečki 
družbi – tako v družini kot vaški (in drugi lokalni) skupno-
sti – prašiču med domačimi živalmi tako pripada poseben 
status, ki se kaže v njegovem neposrednem bivalnem oko-
lju: ima svoje bivališče, svinjak, v svinjskem kotlu, ki je na-
menjen samo njemu, pa mu kuhajo posebno hrano.9 Ljudje 
se z njim pogovarjajo, za njim pa tudi žalujejo, najsi gre za 
smrt po bolezni ali po kolinah (gl. Počkar 2020: 99–101; 
prim. Golež Kaučič 2023: 400–401), zaradi česar se nje-
gova vloga pogosto primerja z vlogo družinskega člana. 
Pregled etnografskih zapisov in zapisov pripovedi o različ-
nih verovanjskih predstavah, ki so bile razširjene zlasti do 
začetka 20. stoletja, kaže, da so bile številne magijske varo-
valne prakse uporabljene na enak način in v enakem obse-
gu tako za prašičke kot otroke (gl. Dolenc 1999: 216–219). 
Tudi številni opisi apotropejskih praks in njihovih ostankov 
v besedilih voščil potrjujejo pomembno prašičjo vlogo v 
kmečki družini (gl. Počkar 2020: 121–122).
Kljub temu pa, kot v nadaljevanju pokaževa z analizo pre-
govorov, prašiču v folklornem gradivu niso pripisane zgolj 
pozitivne, temveč tudi številne negativne lastnosti. Slednje 
so še toliko bolj poudarjene oz. izrazite, kadar z živaljo 
primerjamo ali celo enačimo človeške lastnosti in vedenje 
(Keber 1996: 332–333; Bogataj 2017a: 52; Babič 2024: 
77). Kot analizira Janez Bogataj (2017a: 52–55), prašič 
pomeni napredek (ker rije z glavo in rilcem naprej), po-
nazarja prijaznost (ker dá veliko mesa in masti), blaginjo 
in bogastvo (ker je debel in ima veliko mladičev) in na 

9	 Pomembno je poudariti tudi, da gre za edino udomačeno žival, za 
katero se je po prehodu s pašne na hlevsko rejo razvil poseben proces 
priprave in kuhanja hrane. Kjer je mogoče, ta proces poteka v zato 
namenjenem prostoru, imenovanem svinjska kuhinja (gl. npr. Počkar 
2020: 102).



G
la

sn
ik

 S
E

D
 6

5|
2 

20
25

84

	 Jezik, kultura in vrednote	 Rok Mrvič in Saša Poljak Istenič

splošno prinaša srečo (družini in skupnosti po zakolu).10 
Po drugi strani pa ljudje v povezavi s prašiči v ospredje 
postavljajo smrad, nečistočo, grobost, požrešnost in druge 
lastnosti, ki dobijo izrazito negativen pomen, kadar jih s 
prašiča prenesemo na človeka, kar je na posavskem folk- 
lornem gradivu povzela Ivanka Počkar:

Njegovemu kratkemu življenju navkljub smo si ga priličili 
za simbol obilja, bogastva, sreče in zadovoljstva. Temu 
nasprotno pa je prašič že stoletja deležen kovanja zmer-
ljivk, stereotipnih izjav in prispodob o nečistosti, nemar-
nosti in sprijenosti. Za pol anonimno označevanje ničvre-
dneža in njegove sprijenosti je bil v rabi rek: »Včasih je 
več svinj, kot jih je svinja povrgla.« (Počkar 2020: 35)

Katere vrednote torej povezujemo s prašičem in kakšno 
vrednost ima prašič za nas?

Vrednote in vrednosti

Ob že navedenem članku Neže Čebron Lipovec in Ma-
tija Svetine (2025), ki naju je spodbudil k razmisleku o 
vrednotno-vrednostni razsežnosti človeškega odnosa do 
prašičev v pregovorih, je na teoretski okvir raziskave 
najbolj vplival antropolog David Graeber, avtor najte-
meljitejšega dela o antropološki teoriji vrednosti (2001). 
Kot ugotavlja, ima sicer angleški pojem value tri pomene 
– sociološkega, po katerem koncipiramo, kaj je v člove-
škem življenju dobro, pravilno oz. zaželeno; ekonomske-
ga, ki sporoča stopnjo zaželenosti in se meri s tem, koli-
ko so ljudje pripravljeni za to prispevati oz. žrtvovati; in 
lingvističnega v pomenu smiselne razlike – vendar pa sta 
za najino razpravo ključna prva dva, ki ju v slovenskem 
jeziku praviloma tudi različno poimenujemo: o vredno-
tah govorimo, kadar se nanašamo na sociološki pomen, o 
vrednostih pa, kadar imamo v mislih ekonomskega. 
Graeber je bil kritičen do strukturalističnega pristopa k vre-
dnostim, ki ni upošteval, »kako vrednote vplivajo na življe-
nje ljudi in kaj motivira akterje, da jih uresničujejo« (Rob-
bins in Sommerschuh 2023: 6). Navdihoval se je po delu 
Victorja Turnerja in Nancy Munn ter vrednosti razumel kot 

način, na katerega ljudje zase predstavljajo pomembnost 
svojih dejanj; običajno se to odraža v eni ali drugi druž-
beno priznani obliki. […] Vrednost ni proces javnega pri-
znavanja, ki je že del družbenih odnosov, ampak način, 

10	 Ko govorimo o prinašanju sreče, je glede na ohranjene etnografske 
zapise smiselno deliti srečonosnost oz. blagodejnost prašiča za hišno 
gospodarstvo na dve ravni, ki ju ne smemo zamenjevati. Prvo raven 
npr. zaznamuje aktivnost (prašič kot žival nekaj dejavno izvaja), dru-
go raven pa pasivnost prašiča (pozitivni učinki nastanejo z uporabo 
predmetov ali snovi, povezanih s prašičem). Na prvo raven npr. sodi 
dialog s prašičem, v katerem neporočena dekleta prašiča sprašujejo 
po letu poroke (območje Zilje in Kobarida, gl. Möderndorfer 1948: 
120, 134), na drugo pa denimo apotropejske lastnosti prašičjega gno-
ja, npr. za onemogočanje toče (gl. npr. Verdinek 2002: 85–86), naj-
pogosteje pa je navedena dobrodejnost prašičjega mesa za človeka in 
njegovo osebno srečo (gl. npr. Möderndorfer 1946, 1948).

na katerega ljudje, ki bi lahko storili skoraj vse (vključno 
z ustvarjanjem povsem novih vrst družbenih odnosov, če 
bi bile okoliščine prave), ocenjujejo pomembnost tega, 
kar dejansko počnejo, medtem ko to počnejo. To je nujno 
družbeni proces, vendar je vedno zakoreninjen v splošnih 
človeških sposobnostih. (Graeber 2001: 47) 

Družbeno priznane oblike vrednosti, ki jih omenja, so de-
nar in drugi ekvivalenti (npr. školjke kula), a kot poudarja, 
te oblike niso same vir vrednosti: denar – ki ga (po Marxo- 
vem zgledu) razume kot »zelo posebno vrsto simbola« – 
predstavlja vrednost oz. pomembnost ustvarjalnih dejanj 
(dela) v obliki, ki je družbeno priznana in je vir ustvarjalne 
moči, ki jo predstavlja. Ljudje potrebujejo denar za ure-
sničitev želja, zaradi katerih so motivirani, da delajo za 
plačilo. V kontekstu dela je to razlikovanje rezultat nači-
na, kako je delo organizirano: ali je plačano ali neplačano. 
Ljudje govorijo o vrednosti, ko je delo komodificirano, tj. 
plačano, o vrednotah pa, kadar delo ni blago in je torej 
neplačano (Graeber 2013: 224–225).
Podobno kot Čebron Lipovec in Svetina (2025) tudi Grae- 
ber vrednost označuje kot tisto razsežnost vrednote, ki 
omogoča primerjanje in določanje, ali je nekaj enakovre-
dno ali ne. Po drugi strani je vrednota glede na določeno 
vrednost neekvivalentna, enkratna, neprimerljiva, ne more 
(ali ne sme) se pretvoriti v denar: 

Nihče ne bo nikoli mogel sestaviti matematične formule 
za to, kako primerno je izdati svoja politična načela v 
imenu vere ali zanemariti svojo družino na račun umet- 
nosti. Res je, da ljudje takšne odločitve sprejemajo ves 
čas. Toda vedno se bodo upirali formalizaciji – že samo 
predlagati to je v najboljšem primeru čudno, verjetno pa 
žaljivo. (Graeber 2013: 224)

Na to razlikovanje opozarja tudi kulturni antropolog Mi-
chael Lambek, ki dokazuje, da sta (ekonomska) vrednost 
in (etična) vrednota nesorazmerni, saj se prva nanaša na 
navidezno relativne, sorazmerne vrednosti, druga pa na 
navidezno absolutne, nesorazmerne, ki se jih torej ne da 
(iz)računati. Slednje imenuje vrline (angl. virtue) (Lam-
bek 2008). 
Po drugi strani pa tako Graeber in Lambek kot antropolog 
Daniel Miller poudarjajo, da so vrednosti vedno poveza-
ne z vrednotami. Miller je pri tem namesto intelektualnih 
razmislekov o konceptu preučeval vsakdanjo rabo pojma 
in se namesto o tem, kaj ta je, spraševal, kaj počne (Miller 
2008: 1122). Predvideval je, da izraz ustvarja most med 
vrednostjo v pomenu cene in vrednoto kot neodtujljivo la-
stnostjo, ker pooseblja vsakdanje kozmologije, po katerih 
živijo ljudje pa tudi podjetja in vlade (Miller 2008: 1123). 
Na etnografskih primerih iz poslovnega sveta je pokazal, 
da ljudje pri uporabi izraza povezujejo ločene vrednostne 
režime, kot sta cena in moralnost, in da to učinkuje na 
vsakdanje prakse. V idealnem primeru bi se to, kar pre- 
ide iz vrednot v (finančno) vrednost, moralo vrniti nazaj 
k ljudem in okrepiti njihove vrednote; v kapitalističnem 



G
la

sn
ik

 S
E

D
 6

5|
2 

20
25

85

	Jezik, kultura in vrednote	 Rok Mrvič in Saša Poljak Istenič

sistemu bi se torej ustvarjeno bogastvo oz. dobrine, ki jim 
je pripisana pozitivna vrednost, vrnile družbi v obliki višje 
socialne blaginje in boljših storitev – z njo bi podprli uve-
ljavljanje svojih vrednot. Vendar pa odnosi moči in politi-
ka pogosto zavirajo uresničevanje idealov. Kot poudarja 
Lambek (2008: 136), etično naravnanost (narediti pravo 
stvar, biti dober človek, živeti dobro življenje) pogosto 
nadomeščajo izračuni, kako to, kar hočeš, dobiti pred dru-
gimi ali na njihov račun, kar Miller ilustrativno ponazo-
ri z analizo novodobnih (newageevskih) vrednot (2008: 
1126–1127). Iz tovrstnega navzkrižja lahko razberemo, da 
je določene vrednote mogoče hitreje in enostavneje opre-
deliti s pomočjo vrednosti in jih kvantificirati (npr. premo-
ženjsko bogastvo proti duhovnemu miru), zaradi česar je 
njihovo dojemanje manj abstraktno od drugih. Če je vred- 
noto mogoče vrednostno opredeliti z denarno valuto, jo je 
načeloma mogoče laže razumeti, ker je materializirana in/
ali merljiva. 
Za razumevanje tega razmerja je pomembno tudi delo Nan-
cy Munn (1986), ki v svoji študiji prebivalcev otoka Gawa 
opisuje »transformacijo vrednosti«. Glavna vrednota oto-
ških prebivalcev je bila slava, ki se lahko ustvari ali uniči z 
dejanji: poveča z izmenjavo blaga, ki širi glas o lastnikovem 
imenu, zmanjša pa s potrošništvom in čarovništvom. Veliko 
vlogo pri tem ima hrana: njeno dajanje drugim je znak go-
stoljubja, ki se povrne v obliki vrednih stvari, med katerimi 
so najbolj cenjene školjke kula, ki s kroženjem prinašajo 
slavo; uživanje hrane nasprotno uniči možnosti za ustvarja-
nje vrednosti, tj. pridobitev školjk in z njimi slave. Prevelika 
telesna teža tako ponazarja »negativno vrednost«, saj kaže 
na prekomerno uživanje hrane in izgubljeno možnost, da bi 
jo pretvorili v vrednoto – tj. da bi jo dali drugim in tako v 
prihodnosti potencialno postali slavni. 
V nadaljevanju ugotovitve iz tega poglavja aplicirava na 
analizo pregovorov o prašiču. V pregovorih, v katerih ima 
prašič vlogo rejne živali, nekatere njegove lastnosti po-
večujejo njegovo vrednost in se s tem, kot ugotavlja tudi 
Miller, ljudem vrnejo v obliki večje blaginje oz. boljšega 
življenja. Po drugi strani pa so v pregovorih, ki se nana-
šajo na prašiča kot metaforo za človeka, isti atributi ne-
gativno vrednoteni kot človekove značajske hibe. S tem 
se razkrivajo osnovne razsežnosti vrednosti prašiča oz. z 
njim povezanih vrednot, ki jih podrobneje obravnavava v 
naslednjem poglavju.

Prašič kot vrednota in vrednost

[P]ri prašičih ne govorimo le o teži, mesu in slanini, am-
pak tudi o drugih posebnostih, ki se pogosto pojavljajo v 
različnih ekstremnih povezavah in označevanjih pozitiv-
nih in negativnih lastnosti. S tem pa se že približamo po-
vezavam med prašičem in človekom, povezavam, ki so 
to žival verjetno najbolj neposredno postavile tudi med 
člane družinske skupnosti. Skupnosti, ki je leto za letom 
razvijala obred kolin ter tako omogočala združevanje 

sorodnikov in prebivalcev lokalnega okolja za isto mi-
zo. Leto za letom so ob kolinah poskušali odgovoriti na 
številna življenjska vprašanja, razumeti življenje in smrt, 
vrednote, moralnosti in nemoralnosti, celo obscenosti, 
pa tudi razmerja do prednikov. (Bogataj 2017b: 25)

Zgornji citat Janeza Bogataja ponazarja mnoštvo vlog in po-
ložajev, ki jih lahko žival, kot je prašič, zavzema v odnosu 
do človeka. Čeprav je v ospredju zlasti meso, torej mrtva 
žival (po zakolu), pri njegovem uživanju ne gre zgolj za 
konzumacijo in zadovoljitev osnovnih človeških presnov-
nih procesov. Namen analize v nadaljevanju je med drugim 
ugotoviti, ali je človek v prašiču prepoznal in kot vrednoto 
vpisal še katero od lastnosti, ki niso neposredno povezane 
z uživanjem mesa. To je že dlje časa povezano s tržnim od-
nosom do živali, ki živi živalski element umika in razmerje 
poenostavlja na dva neživa elementa, denar in meso (prim. 
Graber 2013; Golež Kaučič 2023).
Enačenje živali z njenim mesom se sicer v najnovejši slo-
varski opredelitvi prašiča ne zrcali, nakazana pa je po-
membna ekspresivno-emotivna razsežnost v jezikovnem 
izražanju, ki je opazno zaznamovala dojemanje in vredno-
tenje prašiča. V Slovarju slovenskega knjižnega jezika (gl. 
eSSKJ 2016–) je namreč prašič opredeljen kot »domača ži-
val z rilcem, valjastim trupom, ščetinasto kožo in krajšim 
ožjim repom«, kar odraža osnovno biološko podobo živali, 
kakršna obstaja neodvisno od človeka (z izjemo pridevnika 
»domača«). Ta predstava se razširi z dvema dodatnima po-
menoma, ki sta opredeljena kot slabšalna: »kdor je umazan, 
zanemarjen ali se mu to pripisuje« in »kdor ima negativne, 
nesprejemljive moralne lastnosti ali se mu to pripisuje«. 
Ta dva slovarska pomena opredeljujeta uporabo besede 
»prašič« kot zmerljivke, kar dokazuje, da je vrednotenje 
prašiča kljub vsemu večplastno in ni omejeno zgolj na pre-
hransko razsežnost. Pojmovanje živali služi označevanju 
drugih ljudi glede na določeno vrednoto; tako sta pri zaže-
leni zmernosti in skromnosti pohlep in požrešnost, kot sta 
pripisana prašičem, nezaželena. Epistemološka težava, ki se 
pojavi pri raziskovanju te razsežnosti, pa je povezana s tem, 
da je tržne odnose na relaciji meso (telesni deli) – denar 
(vrednost) veliko enostavneje opredeliti v odnosu do vre-
dnosti. Vrednoto kot nekakšno splošno prepričanje, ideal ali 
življenjsko vodilo, po katerem se ravnajo posamezniki ali 
skupine, pa je kljub vsemu tudi pri označevanju človeškega 
značaja mogoče opredeliti vsaj kot pozitivno ali negativno. 
Povezavo posrednih in neposrednih znakov vrednotnih in 
vrednostnih razmerij med človekom in prašičem vidiva v 
pregovornem izročilu. To se oblikuje in spreminja razme-
roma počasi (gl. Villers 2022: 8). Čeprav je v folkloristič-
nih analizah rabe pregovorov vedno treba upoštevati kon-
tekst in čim več kontekstualnih dejavnikov, ki vplivajo na 
razumevanje pregovora, to pri delu z zbirko pregovorov ni 
mogoče. To je tudi omejitev te raziskave.
Glede na opisano metodologijo in izbrani pristop k pre-
govornemu gradivu o prašičih sva že ob prvem pregledu 



G
la

sn
ik

 S
E

D
 6

5|
2 

20
25

86

	 Jezik, kultura in vrednote	 Rok Mrvič in Saša Poljak Istenič

zbranega gradiva ugotovila, da je to lahko v številnih pri-
merih dvoumno. Izkazalo se je, da je v zbranih pregovorih 
na eni strani opazna predstava o prašiču kot udomačenem 
živalskem bitju, s katerim človek sobiva zlasti v vzrejnem 
odnosu (gl. Minnich 1987; Bogataj 2017a, 2017b). Ti 
pregovori lahko prašiču odkrito pripisujejo vrednost gle-
de na neko vrednoto – največkrat je to meso v povezavi s 
prehransko preskrbo (oz. preskrbljenostjo) – lahko pa gre 
zgolj za opisne primere z navedbo prašiča z izpostavljeni-
mi lastnostmi, ki jih je tej živali mogoče empirično dolo-
čiti v naravi (npr. vsejednost ali valjanje v blatu). Po drugi 
strani je isti označevalec lahko uporabljen tudi v primerih, 
ko je prašič metafora za ekspresiven in slikovit oris zlasti 
negativnih značajskih in vedenjskih lastnosti človeka. Ti 
kategoriji sva sprva vzpostavila priložnostno glede na kon-
tekst in namen raziskave, saj sta se med pregledovanjem 
pridobljenega pregovornega gradiva zdeli najprimernejši 
za primerjalno analizo vrednot in vrednosti, pripisanih 
prašičem. Na koncu pa se je izkazalo, da je mogoče prav 
vse pregovore uvrstiti vsaj v eno od izbranih kategorij, pri 
čemer izstopa manjša skupina pregovorov, ki jo lahko brez 
dodatne kontekstualizacije uvrstimo ali v eno ali drugo.
V nadaljevanju najprej prikaževa najpogostejše kategorije 
lastnosti, ki neposredno opisujejo žival in jih v interpreta-
ciji pomena pregovora večinoma ne moremo pripisati člo-

veku. V drugem delu navajava najpogostejše podkategori-
je lastnosti, ki opisujejo človeka, a lahko pri tem opišejo 
tudi naravno lastnost prašiča. Posamične podkategorije 
lastnosti so tako pri prvi kot pri drugi kategoriji razdeljene 
glede na to, ali so iz konteksta zbirke oz. vira pozitivno 
ali negativno ovrednotene (kvalitativno vrednote ločiva s 
predznakoma +/-). Pri posamičnih kategorijah, kjer je to 
mogoče, pa poudarjava še morebitna kvantitativna razmer-
ja – ko je vrednoti, povezani s prašičem, pripisana še bolj 
ali manj konkretna vrednost.
Ne glede na to, ali gre za prašiča kot žival ali prašiča kot 
metaforo za človeka, je iz gradiva ene in druge skupine 
pregovorov posebej mogoče izluščiti posamične lastnosti, 
ki so bile za uporabnike pregovorov izhodiščna pomen-
ska motivacija pri oblikovanju pomena pregovora. Kjer so 
možne dvojne interpretacije pomena pregovorov in pre-
govornih sestavin s pomenom »prašič« (npr. prasec ali 
prase), sva te primere za več transparentnosti in nedvo-
umnosti opremila z oznakama ž (= žival) in č (= človek). 
Oznaki torej nakazujeta, kako je mogoče razumeti pomen 
celotnega pregovora – ali leksikalna sestavina, ki v prego-
voru izraža pomen »prašič«, pomeni samo žival ali tudi 
človeka. Če je mogoča razlaga po obeh možnostih, sta pre-
govoru pripisani obe oznaki (ž/č).
Pregovorno gradivo navajava s podatkom o razponu letnic 
izpričanosti pregovora v virih, vključenih v zbirko Prego-
vori 1.1. Pri tem opozarjava, da npr. izpričanost pregovora 
v drugi polovici 19. stoletja ne pomeni nujno, da ga danes 
ne poznamo več, le da se v virih, ki so nastali pozneje in so 
prav tako vključeni v zbirko, ni več pojavil. Enako velja v 
obratni kronološki smeri – če je pregovor v zbirki izpričan 
šele leta 2000, to ne pomeni, da ga v slovenskem jezikov-
nem prostoru v 19. stoletju še nismo poznali.

Pregovorno vrednotenje prašičjih lastnosti

V spodnjih podkategorijah so poimenovanja za prašiča 
uporabljena v pregovorih, s katerimi je ovrednoten prašič 
kot žival v odnosu do človeka. Gre za pregovorno gradivo, 
ki lahko govori o stvari, nauku ali ideji, ki je s prašiči po-
polnoma nepovezana, a pri tem prašičem vseeno pripisuje 
neko lastnost in žival tudi ovrednoti. 
Glasna žival (-): Cviljenje in značilno kruljenje prašiča 
je označeno kot neželeno, saj ga je gospodar nekoč doje-
mal za nepotreben hrup in vznemirjanje – podobno kot pri 
otrocih. Cviljenje obenem označuje proces zakola in čas 
kolin, ki pa je številnim dekletom in ženskam v Posavju 
pustil številne travme (gl. Počkar 2020). Oglašanje prašiča 
tematizirajo pregovori: Sposojen pujs kruli vse leto (2001; 
č); Veliko krika, pa malo volne; kakor tisti, ki je prašiča 
strigel (1887–1889; ž) in Bog ne posluša vsake svinje, ki 
za plotom kruli (2000; č).
Umazana žival (-): Povezave prašiča z zemljo, blatom, 
lužami so zelo stare, saj ga številne kulture povezujejo s 
telesno nečistostjo, ki je posledica vrednotenja prašičjega 

Tabla ob smerokazu na Osolnik v občini Medvode, ki ponazarja pomenske 
razsežnosti besede prašič (foto: Saša Poljak Istenič, 7. 9. 2025). 



G
la

sn
ik

 S
E

D
 6

5|
2 

20
25

87

	Jezik, kultura in vrednote	 Rok Mrvič in Saša Poljak Istenič

ritja ali valjanja po blatu, kar je za človeka nesprejemljivo, 
za prašiča pa biološka potreba (gl. Počkar 2020; tudi Baert 
idr. 2022). Nečisto zunanjost prašiča tematizirajo številni 
pregovori, npr.: Prešič rije v blato, če je prav fajmoštrov 
(1987; č); Obleci prašiča v zlato, a on pojde zopet v blato 
(1931; č) in Svinja se v blatu zredi (1983–1985; č). Most 
oz. povezavo med telesno in moralno nečistostjo, ki jo v 
nadaljevanju podrobneje razčleniva pri naslednji skupini 
pregovorov, pa je pregovor: Kdor se neče osvinjati, naj se 
ne meša ne med prešiče ne med pijance (1987; ž).
Nečistost je pogosto povezana tudi s koprofagijo ali hra-
njenjem z lastnimi iztrebki; gre torej za nečistost ravnanja, 
ki zunanjetelesni dodaja tudi notranjetelesno nečistost. 
Obe razsežnosti sta tesno povezani s prašičjo biologijo in 
sta bili v zgodovini kontekstualizirani zlasti z ozirom na 
verovanjske predstave v judovsko-krščanskih religijskih 
tradicijah (gl. Essig 2015): Gospoda streže na besedo ko 
prasica na govno (1934–1974; ž). Fiziološki učinki kopro-
fagije sicer raziskovalcem še niso povsem znani (Aviles-
-Rosa idr. 2019).
Neugledna, neplemenita žival (-): Zlasti v odnosu do ko-
nja kot najplemenitejše živali na kmetiji pregovori poudar-
jajo kontrast med eno in drugo živaljo (prim. Makarovič 
1991: 31, 32): Kmetovskemu človeku gosposka sukna tako 
stoji kakor prasici sedlo (1842; ž).
Neposlušna, svojeglava žival (-): Zgoraj sva že omenjala 
vzporednice med prašički in otroki ter sovpadanje njihovih 
vlog v nekaterih družinah, na tem mestu pa dodajava, da 
tudi raba pregovorov v preteklosti potrjuje te vloge. Tako 
prašiček kot otrok sta oblika naložbe, ki pravo vrednost za 
družinsko gospodarstvo pokaže šele čez čas, zaradi česar je 
po mnenju gospodarja potrebna čvrsta vzgoja (prim. Huz-
jan 2024: 151–152; v nadaljevanju gl. tudi razlago prašiča 
kot »mesne« naložbe, ki ji je pripisana pozitivna vrednost): 
Detetu in prasetu ni mogoče nič dopovedati (1983–1985; ž).
Vsejeda žival (+): Kot omenjava v prvem delu članka, je 
prašič največja domača vsejeda žival, zato ne preseneča, 
da v pregovornem gradivu prašiči uživajo vse od buč, ko-
renja in želoda do otrobov in pomij. Vsejednost kot last- 
nost se v človeški presoji dopolnjuje zlasti s pripisovanjem 
domnevne požrešnosti (gl. v nadaljevanju). Odnos prašič – 
vrsta krme se jasno odrazi v pregovoru Svinja bere želod, 
pa ne ve, odkod pada (1974; č) ter Kadar je buča zrela, jo 
moramo svinjam položiti (1974; č/ž).
Okusno meso (+): Kakovost okusa mesa se v pregovorih 
poudarja zlasti v drugi polovici 20. stoletja (glede na le-
tnice spodaj navedenih pregovorov), ko svinjsko meso ni 
več ključno za človekovo preživetje in postane dobrina, 
cenjena zaradi maščobe in bogatega okusa; v tem obdobju 
postane svinjina ena od vrst mesa, ki so na voljo posamez- 
niku (potrošniku): Ni ga tiča čez prašiča (1975–1999; ž) 
in Ni ga ptiča čez prašiča (2000; ž); Vsaka jed je boljša, če 

prašič not stop (1999; ž);11 Jed je boljša, če svinja vanjo sto-
pi (2002; ž) in Najboljši jezik je svinjski (1983–1985; ž). Po 
drugi strani pa je treba glede na starozavezni svetopisem-
ski kontekst, ki je pomembno zaznamoval razvoj slovenske 
slovstvene folklore, omeniti, da je svinjina opredeljena kot 
nečisto meso.12 Vendar pa tega nisva uspela zaznati v nobe-
nem delu slovenskega pregovornega izročila.
Cenjeno meso (+): Pregovorno gradivo ohranja prepričan- 
je o pravi vrednosti prašiča, ki se pokaže šele po smrti, in 
sicer v količini oz. teži mesa. V ljudski terminologiji loči-
mo med zvezama živa in mrtva vaga, tj. med telesno težo 
žive rejne živali in končno težo očiščenega in razkosanega 
mesa, pripravljenega za uporabo v prehrani. Razmerje do 
mesa se jasno odrazi v naslednjih pregovorih: Prasci in 
trgovci se vagajo po smrti (1927–1978; ž); Lakomnik in 
prešič sta šele po smrti koristna (1919; ž). Odstopanje, ki 
znova vzpostavlja vzporednico med vzgojo otrok in vzre-
jo prašičev, pa je v poudarku kratkosti življenjskega cikla 
rejne živali: Revnih ljudi prešiči in bogatih ljudi otročiči 
so kmalu zreli (1922; ž).
Zaradi omejenih možnosti za vzrejo in pridobivanje mesa 
je bilo uživanje mesa nevsakdanje in omejeno na praznični 
čas, kar je neposreden odraz vrednosti mesa, ki vzajemno 
označuje tudi praznike (ker so bili pomembni, se je jedlo 
meso, in ker se je jedlo meso, so bili pomembni): Vsak 
udek ma svoj gudek (1957; ž). Razlaga tovrstne načrtne 
porazdelitve uživanja mesa čez leto v naslednjem primeru 
pojasnjuje pomen pregovora in jo je zato mogoče opre-
deliti kot paremiološko razširitev (gl. Meterc 2022): Vsak 
udek ima svoj gudek: glava je za o pustu, pleče je za Veliko 
noč in parklji za žuco13 (1950; ž).
Blagostanje (+): Pregovori prejšnje kategorije označuje-
jo prehod od okusnosti mesa k dobri hrani kot enem od 
domnevnih treh splošnih znakov človekovega (moškega!) 
blagostanja: Tri naj veče dobrote so: vinska kapljica, svinj-
ska reberca pa ženska stegenca (1987; ž). S poosebitvijo 
sreče kot pastirice pa naslednji primer sporoča, da vzreja 
svinj jamči izobilje in srečo: Sreča svinje pase (1987; ž).
Rejena, ješča žival (+): Prašič je bil še zlasti cenjen za-
radi zmožnosti uživanja relativno velikih količin hrane v 
razmerju do lastne telesne mase. Presežek energije, ki ga 
prejme iz hrane, shranjuje v telesno maščobo, ki je še zla-

11	 Razširjene so tudi variante pregovora s konkretnimi poimenovanji 
jedi; Janez Keber denimo navaja primer Ričet je boljši, če je prašič 
vanj stopil (Keber 1996: 332).

12	 Opis simbolne vloge prašiča in njegovega mesa najdemo v Levitiku, 
tj. v tretji Mojzesovi knjigi: »Izmed prežvekovalcev in izmed tistih 
s parklji pa ne smete jesti kamele, ker sicer prežvekuje, pa nima par-
kljev: za vas je nečista; skalnega jazbeca, ker sicer prežvekuje, pa 
nima parkljev: za vas je nečist; zajca, ker sicer prežvekuje, pa nima 
parkljev: za vas je nečist; in svinje, ker sicer ima parklje, preklane 
parklje, pa ne prežvekuje: za vas je nečista. Njihovega mesa ne uži-
vajte in njihove mrhovine se ne dotikajte: za vas so nečiste« (SPP3 
2021: 3 Mz 11,4–8; poudarek avtorjev).

13	 Najverjetneje gre za narečno poimenovanje žolce.



G
la

sn
ik

 S
E

D
 6

5|
2 

20
25

88

	 Jezik, kultura in vrednote	 Rok Mrvič in Saša Poljak Istenič

sti cenjena, prenajedanje in izdatnejše rejenje pa je omo-
gočil šele prehod s pašne reje na hlevsko, v kateri prašič 
dobi bolj kalorično hrano, obenem pa je omejeno njegovo 
gibanje (Li in Patience 2017). Ta prašičja zmožnost obil-
nejšega hranjenja ima neposredno povezavo s trajno pre-
hrambno preskrbljenostjo. Slednjo sta na slovenskih tleh 
v zgodovini zagotovila šele krompir in koruza (Lazarević 
2022: 144), ki sta se začela vse pogosteje uporabljati v 
prehrani ljudi in živali, meso pa je kljub omenjeni klavni-
ški in mesnopredelovalni dejavnosti v tridesetih letih 20. 
stoletja ohranilo status prestižnejšega živila.
Do srede 19. stoletja je postal krompir priljubljena jed in 
je pozitivno vplival tudi na razvoj prašičereje, ki je v pri-
merjavi z ovčerejo postajala vse pomembnejša (Godina 
Golija 2006: 65). Po Makarovičevi oceni je bil prašič zelo 
pomemben za kmečko gospodarstvo, vendar izguba pra-
šiča po njegovem ni bila primerljiva s poginom govedi, ki 
je kmečkim družinam celo leto omogočalo pridobivanje 
mleka in preskrbo s širokim naborom mlečnih jedi. Pra-
šičja mast in meso se zaradi nizke frekvence pridobivanja 
nista mogla količinsko primerjati s pridobivanjem mleka 
(prim. Makarovič 1991: 30). Imeti prašiča je torej pomeni-
lo razpolagati s pomembnim prehranskim virom: Nima ne 
krave ne prasca (1974; ž); Težko hiši, ki nima poleti krave, 
a pozimi prasca (1974; ž); Kdor zelje sadi in prasce redi, 
temu se lakote bati ni (1940; ž); Človeka redi delo, prešiča 
pa človek (1987; ž).
Kot sva že nakazala, se lahko ješčost stopnjuje do požre-
šnosti, ki je pripisana prašičem: Če v zelje prešič cebne, 
malokdaj kaj vstane14 (1852–1859; č). Z rejenostjo praši-
čev je povezano tudi vreme – medtem ko prašiči pozimi 
zaradi večje porabe kalorij počasneje pridobivajo na tele-
sni teži (gl. zgoraj naveden pregovor: Težko hiši ...), pa je 
nekatere mogoče povezati tudi z vremenskimi napotili, ki 
so se ohranjali kot odraz starejših verovanjskih predstav 
(prim. Möderndorfer 1941): Če je Martinje na petek, bodo 
prašiči suhi (1970; ž).
Pregovor Od mlina ne praséta od krčme ne dekléta 
(1868–1912; ž) poudarja možnost razvajanja prašičev pri 
reji, če se jih krmi z boljšo hrano, zaradi česar je mogoče, 
da ne bodo želeli uživati manj kakovostne krme od tiste, 
na katero so se navadili. Neposredno povezavo s hrano 
(med količino hrane in njeno izbiro) pa izraža pregovor, 
ki poudarja tudi razsežnost reje kot naložbe v prihodnost: 
Mast raste iz rilca (1987; ž). Ješčost in z njo povezana 
rejenost gospodarju oz. rejcu sicer narekujeta skrb, da 
prašiča dovolj hrani. Pomen zadostne prehrane prašičev 
in povezava med rejenjem kot rastočo vrednostjo, ki jo 
je mogoče določiti, se tako kaže v pregovoru Še prase 
je malo vredno, če se ne more najesti pri enem koritu 
(1927; ž).

14	 Glede na starost zapisa lahko po smislu predvidevamo, da gre za 
glagol ostati, ne vstati.

Prašič je naložba (+): Najočitnejši primer sovpadanja 
vloge prašiča in otroka je pregovor Otrokove roke in svinj-
sko korito morajo biti zmeraj polni (2000; ž). 
Kratkost življenjskega cikla (+/-): Kratkost življenjske-
ga cikla prašiča, ki se je znašel v prireji in se mu obeta 
zakol, je poudarjena v dveh pregovorih. Prvi nakazuje 
visoko frekvenco menjav za koritom in je nasploh zelo 
priljubljen: Korita ostanejo, svinje se menjajo (2000; č). 
Naslednji primer sva že navedla; opisuje kratkost življenja 
prašičev, ki so v reji pri tistih kmetih, ki jih ne morejo dol-
go rediti ali pa njihovo meso potrebujejo že prej, da lahko 
preživijo: Revnih ljudi prešiči in bogatih ljudi otročiči so 
kmalu zreli (1922; ž).
Žival kot odraz gospodarja (+/-): Odnos na ravni rejec 
– rejna žival je v pregovornem gradivu poenostavljen po 
preprostem vzorcu: kakor je rejen prašič, tako dober je 
gospodar. Pri tem se merila za presojo vsakokrat nekoli-
ko razlikujejo – velikokrat se nanašajo na gospodarjevo 
ali gospodinjino spretnost oz. skrbnost ter koliko hrane 
in časa namenjata živali: Ne glej korita, glej le prešiča 
(1852–1859; č); Skrbnost gospodinje je najboljša met za 
svinje (neznano leto; ž). »Lepa« v naslednjem pregovoru 
pa najbrž pomeni »lepo urejena«, kar pomeni, da je delo 
kmeta ali kmetice, ki se ukvarjata z rejo prašičev, umazano 
in naporno: Lepa ženska ne zredi lepega prašiča (1995; ž).

Pregovorno vrednotenje človeških lastnosti

V tem poglavju so poimenovanja za prašiča uporabljena 
v pregovorih, ki so namenjeni vrednotenju značajskih la-
stnosti pri ljudeh. Če se je del pregovorov prejšnjega po-
glavja nanašal tako na žival kot na človeka, so pregovori v 
nadaljevanju namenjeni izključno metaforizaciji domnev-
nih prašičjih lastnosti, s katero se prenesejo na človeka – 
zlasti na njegovo vedenje in značaj.
Pohlep, požrešnost (-): Zlasti ješčost in rejenost praši-
čev, ki sta v kmetijsko-vzrejnem kontekstu obravnavani 
kot pozitivna atributa, se v metaforizaciji in označeva-
nju človeških značajskih lastnosti preobrazita v prispo-
dobo požrešnosti in pohlepa nasploh. Gre za vse oblike 
prekomernosti, med katerimi ne gre zgolj za požrešnost 
posameznega naslovnika: Kdor se med otrobe meša, ga 
svinje snedo (1825–1999; č). Gmotno ugoden položaj, ki 
omogoča osebno pridobitništvo, je med drugim prego-
vorno opredeljen kot korito, izkoriščevalci tega položaja, 
čeprav zgolj začasni, pa so enačeni s svinjami: Korita 
ostanejo, svinje se menjajo (2000; č). Želja po nečem, ne 
da bi bilo želeno ozaveščeno, od kod prihaja, pa pona-
zarja omejenost in naravnanost k preprostosti, ki vodi v 
brezbrižnost – kaže odsotnost potrebe po refleksiji nečesa 
samoumevnega: Svinja bere želod, pa ne ve, odkod pada 
(1974; č). Ta pregovor je verjetno starejšega nastanka, saj 
je moral nastati v času, ko je bila paša svinj še poveza-
na z želodom in žirom s travniško-gozdnih pašnikov (gl. 
Makarovič 1991: 30).



G
la

sn
ik

 S
E

D
 6

5|
2 

20
25

89

	Jezik, kultura in vrednote	 Rok Mrvič in Saša Poljak Istenič

Preračunljivost (-): S pohlepom in požrešnostjo je pove-
zana tudi preračunljivost. Ta je usmerjena k premagovanju 
šibkejših od sebe, ki so lahek plen, ter k postopni krepi-
tvi moči: Prasec prasca ne požre, če sta oba enako velika 
prasca (1961; č).
Nazadnjaškost, nekulturnost (-): Prispodoba za nazad- 
njaškost izhaja iz že omenjenega stika prašiča z blatom in 
umazanijo ter je povezana z njegovim preprostim življe-
njem, saj mu druge dobrine očitno ne pomenijo kaj dosti. 
Na temelju telesne umazanije oz. nečistosti se je razvila 
tudi oznaka za etično nečistost človeških dejanj: Nima 
smisla dajati svinjam draguljev (1998; č);15 Vsaka svinja 
svinjsko misli (1983; č); Obleci prašiča v zlato, a on pojde 
zopet v blato (1931, č); Ne daj gosel svinji in bobna oslu 
(1852–1859; č).
Razvratnost in pohujšljivost (-): Pregovorom o umaza-
nosti živali, ki vrednotijo prašičje lastnosti, je treba na tem 
mestu dodati pregovor Vsaka svinja svinjsko misli (1983; 
č). Ta se namreč lahko poleg pripisovanja telesne nečisto-
sti uporablja tudi za oznako duhovne nečistosti, ki izhaja 
iz moralno izprijenega in nesprejemljivega vedenja. Gre 
za višjo raven označevanja, ki jo je folkloristka Saša Babič 
med drugim tematizirala s pomočjo prašičjih zmerljivk, 
namenjenih pohotnim in/ali pijanim moškim (Babič 2024: 
77). Moralna izprijenost pa se lahko nagiba tudi k preko-
mernosti in ekscesnosti ter ni povezana le s sebičnim kopi-
čenjem dobrin in izboljševanjem lastnega gmotnega polo-
žaja. V pregovornem gradivu se najpogosteje povezuje še 
s pijančevanjem in razvratnim, pohujšljivim vedenjem, ki 
izhaja iz povezave pohotnih moških s prašiči (prim. Babič 
2024; gl. zgoraj). Svinja tako pomeni skupni splošni sim-
bol nečistega, moralno spornega vedenja in ravnanja: Pri 
prvem kozarcu postane človek ovca, pri drugem lev, pri 
tretjem svinja (neznano leto; č).
Sebično ravnanje (-): Sebičnost je poudarjena zlasti v pre-
hranskem smislu ter se neposredno povezuje z negativno 
vrednoto požrešnosti in siceršnjo prašičjo zmožnostjo za- 
užitja razmeroma velikih količin hrane, ki sva jo že ome-
nila: Vsako prase rije zase (2000; č); Sam zá se, ko prase 
(1887–2001; č); Vsaka svinja naj si rije svoje korenje (1987; 
č) in Vsaka prasica sebi korenje ruje (1983–1985; č).
Dvoličnost, samozaverovanost (-): Vzrok za presojanje 
drugih po dvojnih merilih in namerno hinavščino je lahko 
to, da posameznik ni zmožen videti lastne napake, druge pa 
presoja po drugačnih (strožjih) merilih kot sebe. To prikazu-
je pregovor Nobeni svinji svoj drek ne smrdi (1999; č).
Ozkoglednost (-): Omejenost duhovnega obzorja posa-
meznika in nezmožnost poistovetenja s položajem druge-

15	 Gre za razširjeni biblični frazem metati bisere svinjam (prim. SPP3 
2021: Mt 7,6: »Svetega ne dajajte psom, in svojih biserov ne mečite 
svinjam, da jih ne pomendrajo z nogami in se nato obrnejo ter vas 
raztrgajo.«). Zaradi omejenih podatkov o razširjenosti pregovorne 
oblike razmerja med potencialnim pregovorom (tj. med obliko, za-
beleženo v zbirki Pregovori 1.1) in frazemom ne moreva opredeliti.

ga/drugih se kaže tudi kot ena od oblik ozkoglednosti – ko 
zmore posameznik pojave dojemati le z lastnega gledišča: 
Svinjam je vse svinjsko (1975; č). Pregovor ima kar nekaj 
možnih pomenskih interpretacij (ena od njih je zgoraj ome-
njena pri nemoralnem početju), zato ga navajava posebej.
Brezznačajnost, neodgovornost (-): Nečistost, povezana z 
navadami, ki jih v naravnem okolju razvije prašič, je preko 
umazanije kot metafore za etično sporna dejanja prisotna tu-
di v pregovorih, v katerih je prašič prispodoba za človeka:16 
»Vse, kar družba prepozna za napako, za nedopustno, ne-
korektno, izkoriščevalsko dejanje, označi kot umazanijo, ki 
je ne pozabi. Ob sporazumevanju s takimi člani družbe je 
družba v svarilo izoblikovala misel: Umazana svinja hoče 
še druge umazati« (Babič 2022a: 49, prim. 2002; č). Nečista 
dejanja torej ne vplivajo le na tistega, ki jih izvaja, temveč 
tudi na tiste, s katerimi je človek obdan, zlasti če želi odgo-
vornost za storjeno prenesti na druge.

Kaj nam torej sporočajo pregovori o prašiču?

Pregovori, ki sva jih podrobno razčlenjevala v kategorijah 
prašič kot žival in prašič kot človek, po eni strani izkazu-
jejo simbolno projekcijo stereotipiziranih in izrazito nega-
tivnih značajskih ali vedenjskih lastnosti prašiča na ljudi, 
po drugi strani pa pozitivno vrednotenje enakih atributov 
pri prašiču kot rejni živali, ki je pomemben vir mesa. Med 
pregovori obeh kategorij je občutna razlika. Prašič kot 
žival je v gradivu, ki sega od srede 19. do prvih let 21. 
stoletja, dosledno povezan s hrano in je pozitivno ovre-
dnoten, saj obeta prehransko preskrbljenost in celo izo- 
bilje. Tradicionalno je torej za kmečko družino, ki je skr-
bela za njegovo vzrejo, napovedoval obdobje varnosti. V 
nasprotju s pregovori, v katerih prašič nastopa kot človek, 
pa se mu je dejanska vrednost glede na omenjene vrednote 
(preskrbljenost, obilje, varnost) vsakič znova pripisovala 
šele po smrti, tj. po zakolu, ko je postalo jasno, kakšno 
je njegovo meso, koliko je masti in kolikšen je izkupiček 
rejčeve »žive naložbe«. Takrat se je tudi vedelo, koliko in 
kakšne bodo »mesne transakcije«, kdo vse bo v vaški ali 
neki drugi lokalni skupnosti po kolinah deležen darov. S 
tem je gospodar lahko preračunal tudi, koliko bo ostalo 
zanj in njegovo družino (prim. Minnich 1987). Prašič je 
torej v pregovorih tradicionalno opredeljen kot družinska 
zaloga hrane in živa valuta v lokalnih ekonomskih transak-
cijah vaške skupnosti. Posamezne negativne lastnosti (gla-
snost, umazanost, neposlušnost) se večinoma razume kot 
naravna in sprejemljiva odstopanja, ki jih odtehta končna 
vrednost pridobljenih dobrin po zakolu živali.

16	 Enako denimo svinja (podobno kot pes) označuje človeško ravnanje 
že v svetopisemskem kontekstu: »Za take bi bilo bolje, če ne bi spo-
znali poti pravičnosti, kakor pa da so jo spoznali, a so se kljub temu 
obrnili proč od svete zapovedi, ki jim je bila izročena. Take doleti, kar 
pove resničen pregovor: Pes se vrne k lastnemu izbljuvku, in: Svinja 
se okopa, pa se spet valja v blatni luži« (SPP3 2021: 2 Pt 2,21–22).



G
la

sn
ik

 S
E

D
 6

5|
2 

20
25

90

	 Jezik, kultura in vrednote	 Rok Mrvič in Saša Poljak Istenič

Po drugi strani pa je v pregovorih prašič metafora za ozna-
čevanje človeka, v kateri lahko enake lastnosti dobijo izra-
zito negativno vrednost. Ješčost se spremeni v požrešnost, 
rejenost v pohlep, umazanost v moralno nečistost, nepo-
slušnost v razvratnost. S tem prašič v pregovorih postane 
učinkovita prispodoba, ki se v antropocentrični perspektivi 
uporablja za kritiko človekovih vedenjskih in značajskih 
pomanjkljivosti. Odmik od negativnega vrednotenja živali 
se pojavi takrat, kadar je ta človeku v neposredno gmot- 
no korist. To še zlasti zaznamuje odnos med človekom in 
prašičem, saj gre za odnos, ki vsaj po predstavljenem pre-
gledu gradiva ponazarja eno večjih razlik med pozitivno 
ovrednoteno, tj. glede na vrednoto kvantificirano vredno-
stjo živali (vsota njenih telesnih delov po zakolu), in ne-
gativno ovrednoteno vrednostjo značajskih lastnosti, ki so 
s prašičem kot metaforo preslikane na človeka ter jih je 
znatno teže opredeliti zgolj s pomočjo pomenske analize 
pregovorov in njihovih sestavin.
Med obema sklopoma pregovorov se pojavljajo tudi pri-
meri, kjer je pomen prašiča dvoumen in lahko hkrati po-
meni žival in človeka. Prav ti pregovori kažejo na tesno 
prepletenost materialnega sveta kmečkega vsakdanjika in 
simbolnih jezikovnih sredstev, uporabljenih za izražanje 
moralne presoje. Pregovori tako odsevajo dinamiko med 
vrednotami (npr. skrb za prehransko preskrbljenost, varč-
nost, pridnost) in nevrednotami oz. negativnimi vrednota-
mi (pohlep, sebičnost, nečistost), ki se projicirajo bodisi na 
žival bodisi na človeka. To nasprotje potrjuje, da pregovori 
delujejo kot orodje tako pragmatičnega kot moralnega ori-
entiranja v skupnosti. 

Sklep

Ta razprava je uvod v obsežnejšo etnografsko raziskavo o 
vlogi prašičev v vsakdanjem življenju. Metodologija član-
ka, ki je upoštevala pregovore v digitalni zbirki, ob kate-
rih ni zapisanega niti konteksta rabe niti načina zbiranja, 
je kljub kategorizaciji in sistematični analizi omogočila 
zgolj preliminarne sklepe o vrednotenju te domače živa-
li. Čeprav folklorno gradivo ne razlikuje med pasmami 
prašičev, se nameravava v nadaljevanju podrobneje ukvar-
jati z edino avtohtono pasmo v Sloveniji, krškopoljcem, 
saj je ta glede na etnografske drobce iz dostopnih objav 
in najinih bežnih raziskav izrazitejši primer pripisovanja 
vrednot in vrednosti kot druge prašičje pasme. Kot po- 
udarja Ivanka Počkar (2020: 132), se krepi zavedanje o 
pomenu in načinu reje krškopoljca, ki velja za kulturno 
dediščino in dejavnik biotske raznovrstnosti tako na ob-
močju Krško-Brežiškega polja kot širše, po drugi strani pa 
je njegovo meso (znova) med najbolj cenjenimi vrstami 
svinjine, prireja pa zato večja od povprečne:

Pravijo, da je meso veliko boljše kot od drugih pasem; 
da pa je mastnost odvisna predvsem od prehrane, so po-
kazali tudi v soboto, ko je pod nožem končal kar 450 
kilogramov težak merjasec, ki ni imel niti za dva pr-

sta maščobe. Merjasec v svojem triletnem življenju ni 
plemenil le domačih 16 plemenskih svinj, pač pa tudi 
kakšno iz okolice, tako da se za prihodnost avtohtone 
slovenske pasme ni treba več bati. Iz prašiča, ki je končal 
pod spretnimi rokami mesarja Rasta Glogovška z Velike 
Doline in domačinov ter prijateljev, bo mogoče narediti 
kar spoštljiv kup klobas in drugih mesnih dobrot, prav 
za predelavo pa naj bi bil krškopoljski prašič najboljši. 
(Gazvoda po Počkar 2020: 18)

Tehtnejše zgodovinske in etnološke raziskave prašičereje 
in kolin so v navezavi na pregovore pokazale, da je imel 
prašič izjemno pomembno in izrazito pozitivno vlogo v tra-
dicionalnem kmečkem gospodarstvu, ki pa se je praviloma 
v obliki kolin »izmerila« šele po njegovem zakolu. Koline 
je bilo mogoče prodati ali podariti oz. zamenjati za določene 
usluge. Vsejednost, ješčost in rejenost so bile vrednote, ki so 
po smrti prispevale k večji vrednosti prašiča; ta je podpirala 
vrednote, kot so preskrbljenost, obilje in varnost. Hkrati pa 
so prašiča prav zaradi ključnega pomena v družini in lokalni 
skupnosti pogosto vzporejali z družinskimi člani (še zlasti 
otroki) ter njegovo vedenje oz. lastnosti primerjali s člo-
veškimi. V moralnem obzorju (kmečkega) prebivalstva je 
tako imel prašič pogosteje negativen kot pozitiven prizvok; 
ta je opozarjal na družbeno nezaželeno, neprimerno, skraj-
no vedenje in lastnosti, npr. požrešnost, pohlep, debelost, 
umazanost in razvratnost. Treba je omeniti, da lahko posto-
pni razvoj najbolj negativno ovrednotenih lastnosti prašiča, 
uporabljenih tudi za označevanje človeškega značaja, pripi-
šemo prav človeku in načrtnemu prehodu od čredne reje na 
prostem k hlevski reji v ograjenem prostoru. Omejevanje 
prostora za gibanje, ločevanje posamičnih živali, povečanje 
kaloričnega vnosa, a tudi bolj strukturirana skrb z vzdrževa-
njem svinjaka in pripravo kuhane hrane so povečali število 
in dolžino stikov, namenjenih reji prašičev. Velik del prego-
vorov, ki tematizirajo požrešnost, sebičnost in umazanost, bi 
zato utegnil nastati šele po spremembi načina prašičereje in 
prenosu reje živali s pašnikov v svinjake. 
Anekdotične novejše objave, s katerimi sva uvedla raz-
pravo, nakazujejo na premike v vrednotenju prašiča (pred-
vsem) v nekmečkem okolju: vietnamski prašički so v na-
sprotju s prašiči v (tradicionalni) kmečki družbi cenjeni, 
dokler so majhni in se zanje lahko skrbi kot za hišne lju-
bljenčke, se jih ljubkuje in razvaja; njihova vrednost pa 
pada, ko postanejo podobni »klasičnim« prašičem s kme-
tije in potrebujejo večjo »naložbo« v skrb (prehrano, pro-
stor, zdravje ipd.) – finančno in delovno. V tem primeru 
smrt prašiča lastniku ne prinese vrednosti, pač pa občutek 
finančne in čustvene izgube. V pregovorih je prašičem tra-
dicionalno pripisana le vloga rejne živali, ne pa tudi druge 
vloge, ki jih opravljajo v sodobni družbi – od spremljeval-
cev do službenih in terapevtskih živali.
Pregovorno gradivo sicer kaže, da se v slovenskem jezi-
ku, s tem pa tudi družbi in prostoru, oba pomena angle-
ške besede value – vrednota in vrednost – ne izključujeta. 



G
la

sn
ik

 S
E

D
 6

5|
2 

20
25

91

	Jezik, kultura in vrednote	 Rok Mrvič in Saša Poljak Istenič

Moralna in materialna ekonomija se nenehno prepletata in 
zaznamujeta medsebojne odnose. Značilnosti prašiča, ki 
so družini in skupnosti koristile (vsejednost, ješčost, re-
jenost), so bile v povezavi s člani te skupnosti pojmovane 
kot znak moralne šibkosti, saj so poimenovale odklonsko 
vedenje in lastnosti (požrešnost, pohlep, sebičnost, nesoli-
darnost). Pregovori nam razkrivajo tako pragmatične kot 
moralne orientacije določene skupnosti v nekem času in 
prostoru, ki pa jih zaradi pomanjkljivosti metapodatkov o 
gradivu v zbirkah težko (zanesljivo) določimo. To vrzel bi, 
kot omenjeno, zapolnila etnografska raziskava o odnosu 
človeka in prašiča ter drugih kulturnih vidikih prašiča v 
sodobni (kmečki in urbani) družbi, ki bi lahko – v skladu s 
pozivi za pravice živali (prim. Golež Kaučič 2025) – opo-
zorila tudi na »prijaznejšo rejo, skrb in spoštljiv odnos do 
prašičev kot čutečih in pametnih živih bitij« ter pozvala »k 
ohranjanju nesnovne dediščine znanj in modrosti o vzreji, 
negi, zdravljenju, prosti paši in sočutnem ravnanju s pra-
šiči, preden [s prašiči povezana nesnovna dediščina] pov-
sem izgine, ne da bi se ob njej zamislili in jo upoštevali pri 
svojih ravnanjih« (Počkar 2020: 37).

Zahvala

Raziskavo je finančno podprla Javna agencija za znan-
stvenoraziskovalno in inovacijsko dejavnost Republike 
Slovenije v sklopu projekta Jezik, kultura in vrednote: 
Gospodarska podoba vsakdanjika v slovenskih folklornih 
obrazcih (ARIS P6-50197) in raziskovalnega programa 
Etnološke, antropološke in folkloristične raziskave vsak-
danjika (ARIS P6-0088).

Literatura in viri
24 UR ZVEČER: Miniaturni pujs, ki doseže težo 300 kilogramov. 
24ur.com, 16. 7. 2025; https://www.24ur.com/novice/tujina/minia-
turni-pujs-ki-doseze-tezo-300-kilogramov.html, 16. 7. 2025.
ALER: Vietnamski prašiček kot domači ljubljenček. Aler.si, 23. 
5. 2012; https://www.aler.si/novice/vietnamski-prasicek-kot-do-
maci-ljubljencek, 16. 7. 2025.
AVILES-ROSA, Edgar O., Anoosh Rakhshandeh in John J Mc-
Glone: Preliminary Study: Depriving Piglets of Maternal Feces 
for the First Seven Days Post-Partum Changes Piglet Physiology 
and Performance before and after Weaning. Animals (Basel) 9/5, 
2019, 268.
BABIČ, Saša: Beseda ni konj: Estetska struktura slovenskih folk- 
lornih obrazcev. Ljubljana: Založba ZRC, ZRC SAZU, 2015.
BABIČ, Saša: Pogled v jezik smeti in umazanije. V: Dan Podjed 
in Katarina Polajnar Horvat (ur.), Nevidno življenje odpadkov. 
Ljubljana: Založba ZRC, ZRC SAZU, 2022a, 41–52.
BABIČ, Saša: Raziskovanje paremioloških enot in nastajanje 
znanstvene zbirke pregovorov v okviru Inštituta za slovensko na-
rodopisje ZRC SAZU. Slavistična revija 70/3, 2022b, 289–298.
BABIČ, Saša idr.: Collection of Slovenian Paremiological Units 
Pregovori 1.1. Slovenian Language Resource Repository CLA-
RIN.SI, 2023; http://hdl.handle.net/11356/1853, 2. 6. 2025. 

BABIČ, Saša: Živali kot stereotipizacijski in karakterizacijski ele-
ment v slovenskih poimenovanjih. Traditiones 53/1, 2024, 69–84.
BAERT, Sarah, Lydiane Aubé, Derek B. Haley, Renée Bergeron 
in Nicolas Devillers: The Protective Role of Wallowing Against 
Heat Stress in Gestating and Lactating Sows Housed Outdoors. 
Physiology & Behavior 254, 2022, 113898.
BOGATAJ, Janez: Mojstrovine s kranjsko klobaso iz Slovenije. 
Ljubljana: Založba Rokus Klett, 2011.
BOGATAJ, Janez: Ni ga tiča čez prašiča! Kultura kolin na Slo-
venskem. Ljubljana: Založba Rokus Klett, 2017a.
BOGATAJ, Janez: Koline. Ljubljana: Založba Rokus Klett, 
2017b.
BURJA, Alenka: Potrošnja hrane – proteini živalskega izvora. 
Kazalci okolja v Sloveniji, 27. 9. 2024; https://kazalci.arso.gov.
si/sl/content/potrosnja-hrane-proteini-zivalskega-izvora-0, 16. 7. 
2025. 
ČEBRON LIPOVEC, Neža in Matija Svetina: Vrednosti 
in vrednote: Razmislek o rabi temeljnih pojmov v 
interdisciplinarnem delu konservatorske stroke. Glasnik Sloven-
skega etnološkega društva 65/1, 2025, 27–36.
DOLENC, Milan: Zagovori v slovenski ljudski medicini ter za-
rotitve in apokrifne molitve. Ljubljana: Inštitut za zgodovino me-
dicine Medicinske fakultete Univerze v Ljubljani in Znanstveno 
društvo za zgodovino zdravstvene kulture Slovenije, 1999.
ESSIG, Mike: Lesser Beasts: A Snout-to-Tail History of the 
Humble Pig. New York: Basic Books, 2015.
eSSKJ: Slovar slovenskega knjižnega jezika. Spletni rastoči slo-
var, 2016–. Ljubljana: Inštitut za slovenski jezik Frana Ramovša 
ZRC SAZU; https://fran.si/201, 14. 10. 2024.
GODINA GOLIJA, Maja: Prehranski pojmovnik za mlade. Ma-
ribor: Aristej, 2006.
GODINA GOLIJA, Maja: Hrana in praznovanja: Meso in me-
sne jedi v prazničnih jedilnih obrokih na Slovenskem. Etnolog 
24/75, 2014, 59–79. 
GOLEŽ KAUČIČ, Marjetka: »Človek je najhujša zver«: Živali 
v folklori, literaturi in kulturi. Ljubljana: Založba ZRC, ZRC 
SAZU, 2023.
GOLEŽ KAUČIČ, Marjetka: Home Pig Slaughter; or, the Re-
definition of Tradition and the Industrial Holocaust. V: Marjetka 
Golež Kaučič in Saša Babič (ur.), Animals in Focus / Živali v 
žarišču. Ljubljana: ZRC SAZU, Založba ZRC, 2025, 115–166.
GRAEBER, David: Toward an Anthropological Theory of Va-
lue: The False Coin of Our Own Dreams. New York: Palgrave 
Macmillan, 2001. 
GRAEBER, David: It is Value that Brings Universes into Being. 
HAU: Journal of Ethnographic Theory 3/2, 2013, 219–243.
HUZJAN, Vanja: Ethnological Analysis of Lexeme ‘otrok’ 
(Child) in the Collection of Slovenian Paremiological Units on 
Clarin.si. V: Saša Babič, Nataša Jakop in Rok Mrvič (ur.), Pare-
miologija med tradicijo in sodobnostjo / Paremiology between 
Tradition and Innovation. Ljubljana: Založba ZRC, ZRC SAZU, 
2024, 151–179.
JAKOBSON, Roman O. in Petr G. Bogatyrev: Folʼklor kak oso-
baja forma tvorčestva [Die Folklore als eine besondere Form der 



G
la

sn
ik

 S
E

D
 6

5|
2 

20
25

92

	 Jezik, kultura in vrednote	 Rok Mrvič in Saša Poljak Istenič

Schaffens]. V: Petr G. Bogatyrev (ur.), Voprosy teorii narodnogo 
tvorčestva. Moskva: Iskusstvo, 1971 [1929], 369–383. 
KEBER, Janez: Živali v prispodobah 1. Celje: Mohorjeva druž-
ba, 1996.
koroškaAnita: Vietnamski prašiček. Med.over.net, 17. 2. 2003; 
https://med.over.net/forum/tema/vietnamski-prasicek-1297723/, 
16. 7. 2025.
KOTNIK, France: Slovenske starosvetnosti: Nekaj zapiskov, ori-
sov in razprav. Ljubljana: Svet, 1943.
KRIKMANN, Arvo: On Denotative Indefiniteness of Proverbs. 
Proverbium 1, 1984 [1974], 47–91.
KRŽIŠNIK, Erika: Frazeologija v luči kulture. V: Marko Sta-
bej (ur.), Večkulturnost v slovenskem jeziku, literaturi in kulturi. 
Ljubljana: Center za slovenščino kot drugi/tuji jezik pri Oddelku 
za slovanske jezike in književnosti Filozofske fakultete, 2005, 
67–81.
KUHAR, Boris: Odmirajoči stari svet vasi: Poljudno znanstve-
na razprava. Ljubljana: Prešernova družba, 1972.
KURET, Niko: Praznično leto Slovencev: Starosvetne šege 
in navade od pomladi do zime. 2. knjiga. Ljubljana: Družina, 
1989b.
LAMBEK, Michael: Value and Virtue. Anthropological Theory 
8/2, 2008, 133–157.
LAZAREVIĆ, Žarko: Delo in zemlja: Male študije kmečkega 
sveta. Ljubljana: Inštitut za novejšo zgodovino, 2022.
LI, Qingyun in John F. Patience: Factors Involved in the Regula-
tion of Feed and Energy Intake of Pigs. Animal Feed Science and 
Technology 233, 2017, 22–33.
LOŽAR, Rajko: Pridobivanje hrane in gospodarstvo. V: Rajko 
Ložar (ur.), Narodopisje Slovencev I. Ljubljana: Klas, 1944, 
98–191.
LUNNEY, Joan K., Angelica Van Goor, Kristen E. Walker, 
Taylor Hailstock, Jasmine Franklin in Chaohui Dai: Importance 
of the Pig as a Human Biomedical Model. Science Translational 
Medicine 13/621, 2021, eabd5758.
LUTWYCHE, Richard: The Pig: A Natural History. Princeton 
in Oxford: Princeton University Press, 2019.
MAKAROVIČ, Gorazd: Votivi. Slovenski etnografski muzej: 
Ljubljana, 1991.
METERC, Matej: Paremiološki optimum: Najbolj poznani in 
pogosti pregovori ter sorodne paremije v slovenščini. Ljubljana: 
Založba ZRC, ZRC SAZU, 2017.
METERC, Matej: Razlikovanje med dopolnitvijo in razširitvijo 
pri podaljšavi pregovora v frazeološki teoriji in paremiografiji. 
Slavistična revija 70/3, 2022, 315–331.
MIEDER, Wolfgang: Proverbs are Never Out of Season: Popu-
lar Wisdom in the Modern Age. New York in Oxford: Oxford 
University Press, 1993.
MIEDER, Wolfgang: Proverbs: A Handbook. Westport in Lon-
don: Greenwood Folklore Handbooks, 2004.
MILLER, Daniel: The Uses of Value. Geoforum 39/3, 2008, 
1122–1132.

MINNICH, Robert G.: The Homemade World of Zagaj: An In-
terpretation of the ‘Practical Life’ among Traditional Peasant-
-Farmers in West Haloze, Slovenia, Yugoslavia. Bergen: Univer-
sity of Bergen, 1979.
MINNICH, Robert G.: Koline kot darilo in izražanje identitete v 
slovenski kmečki družini. Glasnik Slovenskega etnološkega dru-
štva 27/3–4, 1987, 115–122.
MÖDERNDORFER, Vinko: Verovanja, uvere in običaji Slo-
vencev: Narodopisno gradivo. V. knjiga: Borba za pridobivanje 
vsakdanjega kruha. Celje: Tiskarna Družbe sv. Mohorja, 1946.
MÖDERNDORFER, Vinko: Verovanja, uvere in običaji Sloven-
cev: Narodopisno gradivo. II. knjiga: Prazniki. Celje: Tiskarna 
Družbe sv. Mohorja, 1948.
MUNN, Nancy: The Fame of Gawa: A Symbolic Study of Value 
Transformation in a Massim (Papua New Guinea) Society. Cam-
bridge: Cambridge University Press, 1986.
NOVAK, Vilko: Živinoreja. V: Pavle Blaznik, Bogo Grafenau-
er, Sergij Vilfan in Fran Zwitter (ur.), Gospodarska in družbe-
na zgodovina Slovencev: Zgodovina agrarnih panog. Zvezek I: 
Agrarno gospodarstvo. Ljubljana: DZS, 1970, 343–394.
NOYES, Dorothy: The Social Base of Folklore. V: Regina F. 
Bendix in Galit Hasan-Rokem (ur.), A Companion to Folklore. 
Malden, Oxford in Chichester: Wiley-Blackwell, 2012.
OVSEC, Damjan: Velika knjiga o praznikih: Praznovanja na 
Slovenskem in po svetu. Ljubljana: Domus, 1992.
PERC, Franc: Zima na Kozjanskem. Glasnik Slovenskega etno-
loškega društva 42/4, 2002, 53–55.
POČKAR, Ivanka: Elaborat Strokovne podlage o dediščini kr-
škopoljca za projekt »Črno-belo bogastvo s Krškega polja«. Bre-
žice: Posavski muzej Brežice, 2020.
POLJAK ISTENIČ, Saša: Tradicija v sodobnosti: Janče – zeleni 
prag Ljubljane. Ljubljana: Založba ZRC, ZRC SAZU, 2013.
POLJAK ISTENIČ, Saša: Šege ob delu: Transformacija 
ritualnih praks in raziskovalni problemi. Doktorska disertacija. 
Ljubljana: Filozofska fakulteta Univerze v Ljubljani, 2012.
ROBBINS, Joel in Julian Sommerschuh. Values. V: Felix Stein 
(ur.), The Open Encyclopedia of Anthropology. Facsimile of the 
first edition in The Cambridge Encyclopedia of Anthropology, 
2023; https://www.anthroencyclopedia.com/entry/values, 10. 2. 
2025. 
SPP3: Sveto pismo: Slovenski standardni prevod. Svetopisem-
ska družba Slovenije, 2021 [1996]; https://www.biblija.net, 24. 
5. 2024.
ŠALEHAR, Andrej: Prispevki k zgodovini razvoja reje in pasem 
prašičev v Sloveniji. Slovenj Gradec: Kmetijska založba, 2013.
ŠLIBAR, Vladimir: Celjani in zagotavljanje prehrambnih sesta-
vin med drugo svetovno vojno. Glasnik Slovenskega etnološke-
ga društva 47/3–4, 2007, 79–82.
VERDINEK, Bojana: Lesene cokle. Ljubljana: Kmečki glas, 
2002.
VILLERS, Damien: What Makes a Good Proverb? On the Birth 
and Propagation of Proverbs. Lexis 19, 2022; http://journals.ope-
nedition.org/lexis/6383, 2. 6. 2025.



G
la

sn
ik

 S
E

D
 6

5|
2 

20
25

93

	Jezik, kultura in vrednote	 Rok Mrvič in Saša Poljak Istenič

The Image of the Pig in Slovenian Proverbial Tradition
At the Crossroads of Values

This article explores how pigs are represented in Slovenian proverbial tradition, focusing on the contrast between their role 
as domesticated animals and as metaphors for human behavior. It derives from the theory of value (Graeber 2001, 2013; 
cf. Munn 1986; Lambek 2008; Miller 2008) and analyzes value’s qualitative and quantitative dimensions. The study is not 
ethnographic but relies on two main sources: published works on pig farming and slaughter practices, and the digital corpus 
Pregovori 1.1, an online collection of Slovenian proverbs compiled by the Institute of Slovenian Ethnology ZRC SAZU. 
Methodologically, the research follows a contrastive linguistic approach, limiting its scope to vocabulary referring to pigs. To 
identify relevant units, the authors conducted a keyword search based on word roots for both male and female pigs, accounting 
for phonetic variation, and expanded the search to associative terms such as mud, grunting, sty, trough, or slaughter. Findings 
show that proverbs attribute ambivalent values to pigs, depending on whether the animal is viewed literally or metaphorically. 
As livestock, pigs symbolize nourishment, wealth, and household security. Proverbs emphasize their role in providing tasty 
and prestigious meat, their ability to consume diverse food sources, and their function as an investment guaranteeing future 
stability. However, when applied metaphorically to humans, the same attributes turn negative: pigs embody greed, gluttony, 
selfishness, dirtiness, or moral corruption. In this sense, proverbs both normalize the pragmatic, economic importance of pigs 
in rural life and simultaneously use the animal as a moral mirror, projecting undesirable traits onto human behavior. This dual-
ity illustrates how proverbial language preserves cultural attitudes toward both animal husbandry and social conduct.


