
68

G
la

sn
ik

 S
E

D
 6

5|
2 

20
25

	 Jezik, kultura in vrednote	 Vanja Huzjan*

*	 Vanja Huzjan, dr. znanosti, raziskovalka in knjižničarka, ZRC SAZU, Inštitut za slovensko narodopisje; vanja.huzjan@zrc-sazu.si.

Kratko pojasnilo

V projektu Jezik, kultura in vrednote: Gospodarska po-
doba vsakdanjika v folklornih obrazcih se osredinjam 
na nekdanje družbene strategije zagotavljanja preživetja 
kmečke družine na Slovenskem pred moderno dobo in v 
obdobju modernizacije. Preživetje podeželskega prebival-
stva na Slovenskem se je stoletja srečevalo z mnogimi iz-
zivi: visokimi dajatvami, ujmami, vojnami, epidemijami, 
načeli kapitalističnega gospodarstva in zadolževanjem. 
V različnih obdobjih so se kmetje različnim socialnim 
in ekonomskim razmeram prilagajali z različnimi preži-
vitvenimi strategijami, na katere sta vplivali vsakokratna 
državna tvorba (habsburška monarhija, avstro-ogrska mo-
narhija, Kraljevina Jugoslavija) z ekonomsko, pravno in 
vse do odprave konkordata »moralno« politiko ter Cer-
kev z navodili za pravilno življenje in nravstveno kritiko. 
Pri raziskovanju primerjam etnološka in zgodovinopisna 
spoznanja s folklornim izročilom. Za gradivo mi služijo 
pregovori in reki, združeni v raziskovalnem repozitoriju 
Clarin.si (Babič idr. 2023), konglomeratu pregovorov od 
16. stoletja do zdaj, torej iz različnih obdobij ter družbenih 
in kulturnih okolij zapisovalcev in govorcev. Paremiolo-
gi se strinjajo, da je čas nastanka posamičnega pregovora 
težko določljiv. Tako npr. Peter Grzybek zapiše, da so »v 
19. in 20. stoletju zbiralci slovenske paremiološke izraze 
v veliki meri iz zbirke v zbirko prepisovali brez podatka 
o viru in te prepise bogatili z gradivom, ki so ga zasledili 
na terenu, vendar so med tema tipoma gradiva redko za-
črtali ločnico« (Grzybek 2008: 43). Zaradi manka znanja, 
ki zeva med nastankom in zapisom pregovora, se Matej 
Meterc sprašuje, ali lahko pomen posamičnega prego-

vora razberemo »z dokaj veliko mero gotovosti […], saj 
je pomenska prosojnost lahko zgolj navidezna« (Meterc 
2021: 46). Vprašanje je resnično pomembno; tolažim se, 
da je miselna igra osrednji del raziskovalnega dela, ki pa 
jo uokvirja odgovornost do ljudi in znanosti.
Pregovori so nosilci ready-made sporočil vladajoče ideo- 
logije in iz nje izhajajočih izkušenj »malega« človeka. Gre 
za individualno utelešenje kolektivne strukture, zato so 
odlično raziskovalno gradivo. Ta stereotipizirana znanja 
se v relativno stabilni obliki (večinoma) ustno medgenera-
cijsko prenašajo in s tem perpetuirajo obstoječa družbena 
razmerja (neenakosti). Ko se spremeni ekonomski in/ali 
politični kontekst, se modificirajo v t. i. antipregovore ali 
pa postanejo nerelevantni in utonejo v pozabo. A se konci-
pirajo novi, saj družbeni red svojo lastno ideološko upra-
vičenost proizvaja s kulturnimi artikulacijami.

Uvod v tematiko

Vse do 19. stoletja je bila kmečka hiša (dom, domačija, 
kmečka posest, kmetija (Vilfan 1970: 559–560)) zaokro-
žena gospodarska-tehnična in organizacijska ter družin-
ska skupnost poročenega para, njunih otrok in sorodnikov 
(bratov, sester in staršev kmečkega para) ter poslov,1 ki so 
bili vključeni v kmečko gospodinjstvo – šlo je za sistem 
‚cele hiše‘ (nem. ganzes Haus), ki je vključeval tudi neso-
rodstvo (Kos 2017: 119). Večgeneracijska kmečka skup- 

1	 Posli so bili samske osebe do poroke: Dekla sme tudi srp proč zag-
nati in se omožiti, pogosto pa vse do smrti (Makarovič 1988/1990). 
V 19. stoletju je oblast poselskim porokam nasprotovala zaradi siro-
maštva; nezakonska rojstva niso bila redka (Vilfan 1980a: 367). Za 
več o poročni svobodi glej Valenčič 1968 oz. Kos 2017. 

Izvleček: Avtorica prakso dedovanja predstavi kot možno 
strategijo zagotavljanja preživetja podeželskega prebivalstva 
v preteklosti na Slovenskem. Poudari, da so bili v nasprotju s 
to strategijo vzrok presežnega zadolževanja v tridesetih letih 
20. stoletja prav dedni odpravki, predvsem izplačila dot, ki naj 
bi prispevala k akumulaciji imetja mladoporočencev. V članku 
etnološka in zgodovinopisna spoznanja prepleta s pregovori in z 
reki iz raziskovalnega repozitorija Clarin.si.			 
	

Ključne besede: pregovori, kmetje, na Slovenskem, 19. in 
20. stoletje, dedovanje, dota, zadolževanje

Abstract: The author presents the practice of inheritance as 
a possible strategy for ensuring the survival of the rural popula-
tion in Slovenia in the past. She emphasizes that, contrary to 
this strategy, it was precisely inheritance payments, especially 
dowry payments supposed to contribute to the accumulation of 
wealth by newlyweds, that were the cause of excessive indebt-
edness in the 1930s. The article intertwines ethnological and 
historical findings with proverbs and sayings from the Clarin.si 
research repository.

Keywords: proverbs, peasants, Slovenia, 19th and 20th cen-
tury, inheritance, dowry, debt

DEDOVANJE KMEČKE POSESTI 
»Majhni otroci in majhni dolgovi dajo veliko opraviti«

Izvirni znanstveni članek I 1. 01
Datum prejema: 10. 4. 2025



G
la

sn
ik

 S
E

D
 6

5|
2 

20
25

69

	Jezik, kultura in vrednote	 Vanja Huzjan

nost, ki jo je Bogo Grafenauer poimenoval kar »kmečki 
obrat« (1970: 619), je omogočala medsebojno pomoč, še 
zlasti v bolezni ali starosti.2 Med kmečko služinčad (hlap-
ce, dekle, pastirje, pestrne) so spadali odpravljeni (mlajši 
in/ali starejši) otroci malih kmetov in neodpravljeni in/ali 
neporočeni potomci kmečkega para. Domačija je včasih 
gostila še gostače, ki so bivali v stranskih kmečkih poslop- 
jih, se preživljali z dnino in imeli v zakupu kako zaplato 
njive, kjer so gojili krompir ali lan, a niso spadali h kmečki 
družini (Sieder 1998: 12, 14). Če je bilo dninarjev dovolj, 
je kmet zmanjšal število kmečkih poslov (prav tam: 57). 
Kmečko hišno gospodinjstvo je – da bi zagotovilo zado-
stno količino materialnih dobrin – vključevalo upravljanje 
s premičnim in z nepremičnim premoženjem in opravlja-
nje (pridobivanje, rabo in porabo) gospodinjskih, hišnih 
in gospodarskih del (npr. kmetijskih in rokodelskih de-
javnosti). Vsi člani kmečke hiše so morali po svojih mo-
čeh skrbeti za hišna in kmečka opravila v skupno korist. 
Pridobitne dejavnosti so bile živinoreja in poljedelstvo, 
gozdarstvo, vinogradništvo, lov, nabiralništvo in obrt ter 
prodaja pridelkov in izdelkov, ponujanje storitev ipd. Raz-
lične dejavnosti so imele v različnih obdobjih in različnih 
slovenskih pokrajinah različno gospodarsko težo; tako sta 
npr. sadjarstvo in vrtnarstvo po svoji razširjenosti relativno 
novi, dobrih sto let stari gospodarski dejavnosti.
Pojem kmečke hiše se navezuje na grški oikos, ki združuje 
hišo in družino v biološkem, socialnem in ekonomskem 
pomenu. Med kmeti (gruntarji), gostači in kajžarji (kočar-
ji) je bila vzajemna odvisnost, vendar družbena asimetrija. 
Prvi so bili delodajalci, preostali pa bazen delovne sile. 
Pregovor Bolje je enimu gospodarju grablje po ledini 
[neobdelani zemlji, travniku] uleči, kakor ob košni jet’ u 
taberh3 daje prednost poselski službi, kjer je bilo služe-
nje stalno, pred dnino (Jakop in Babič 2025). Gostači in 
kajžarji so bili kot dninarji namreč vezani na sezonsko za-
poslitev v kmetijstvu (večja kmečka opravila), zato so se 
za preživetje morali ukvarjati še s kako obrtno dejavnostjo 
(prejo, tkanjem, lončarstvom, izdelavo lesenih orodij ipd.), 
pri kateri so sodelovali vsi člani družine.
Hierarhično razčlenjena patriarhalna družba se je najvid- 
neje pokazala prav v družinskih razmerjih (moči), kar 
odlično sporočajo pregovori: Bog, cesar in hišni gospodar 
se ne morejo odstaviti in Cesar ukazuje deželi, gospodar 
družini. Družbena in ekonomska neenakost je bila bistve-
na značilnost kmečke družine, ki jo je upravljal gospodar. 
Ta je samostojno odločal o reprodukciji delovne sile, vo-

2	 Poleg deklarativne večgeneracijske solidarnosti je obstajala še skup-
nostna solidarnost. Pregovori, ki tematizirajo »soseda«, ga (pragma-
tično) vrednotijo zelo visoko, npr. Dober sosed je boljši kot gotov 
denar, saj Sosed brez soseda ne more živeti. Sosedje so si pomagali 
pri večjih delih, npr. ob žetvi, košnji, gradnji hiš ipd. Obstajale so 
tudi oblike skupnostne zaščite, kot so vaški odbori ali bratovščine 
(Makarovič 1979).

3	 Zaradi preglednosti so pregovori in reki v prispevku zapisani ležeče.

denju gospodarstva in morebitni dodatni delovni moči. 
Imel je nadzor nad imetjem (zemljo, živino) in oblast nad 
njemu podrejenimi družinskimi člani. Ženska je imela v 
kmečkem patriarhalnem imaginariju nižjo vrednost od ži-
vine: Kjer krave teletijo, kobile žrebetijo in žene mrjo, tam 
gospodarstvo dobro napreduje. Zakaj? Mož špara en dela, 
žena pa stran meče. Zato Bolna krava skrbi moža bolj ko 
bolna baba; babo dobi spet kjer jo hoče, krave pa mu ne 
da nihče zastonj.
Družbena hierarhija se je vzpostavljala ne le s pozicijsko 
avtoriteto (V hiši brez gospodarja ni strahu božjega, v de-
želi brez cesarja ni miru oz. Teško hiši, ki nima gospodar-
ja, teško vojski, ki nima poglavarja), temveč tudi v času 
socializacije glede na delovno zmožnost. Tako je imel 
starejši hlapec več družbene moči od kmečkega otroka 
(Sieder 1998: 41, 46, 49). Hierarhija se je izražala pri raz-
vrstitvi za mizo in vrstnem redu razdeljevanja ter količini 
in kvaliteti jedi. Razvrstitev članov kmečke hiše za mizo je 
zrcalila patriarhalno strukturo: Oče je gost, ki se najbolje 
poda k mizi. Zaradi svojega robnega položaja otroci sploh 
niso sedeli za mizo.4 
Življenje posameznika je nadzorovala vaška skupnost. 
Vse do druge polovice 19. stoletja, ko je na podeželje 
prodrlo tržno gospodarstvo5 (Lazarević 1994a), je interes 
hišnega gospodinjstva prevladoval nad individuom. Vsak 
družinski član je imel vsaj na deklarativni ravni svojo vna-
prej začrtano družbeno vlogo, ob čemer se je moškemu 
še dopuščala možnost vertikalne mobilnosti, ženski pa ne: 
Sin lahko postane knez, hči mati. Ženskam naj bi bil Hi-
šni prag – najvišja planina, na katero bi stopile. Zakon 
med žensko in moškim je imel značaj delovnega razmerja, 
v katerem je bil moški delodajalec. Občestvo je s poroko 
odobrilo seksualno dejavnost6 in rojevanje otrok. Z otroki 
naj bi se reproducirala delovna sila za gospodinjska, kme-
tijska in skrbstvena opravila, obnavljala družinska tradici-
ja in varovalo obstoj posestva.
Moja prva raziskava (Huzjan 2024a) v projektu je bila na-
menjena analizi označevalca »otrok« v slovenskih prego-
vorih in rekih, združenih v repozitoriju Clarin.si (Babič idr. 
2023), ki večinoma tematizirajo kmečko življenje; izraža-
jo izkušnjo kmečkega človeka in napotujejo k ustreznim 
kulturnim normam in vrednotam. Eno pomembnejših spo-

4	 Strahospoštovanje avtoritete je mdr. pomenilo, da morajo otroci pred 
odraslimi molčati: Ko stari govore, otroci naj molče. Vendar je gos-
pod L. kot otrok ob povabilu svojega očeta, da pred kosilom vsi na-
vzoči opravijo stolno [mizno] molitev, odvrnil: »Kako naj opravimo 
stolno molitev, ko nikoli ne sedimo za stolom?« Po pripovedovanju 
je očetova roka »poskrbela«, da je »letel« skozi vrata. Pozneje se je 
kot sedemnajstletni mizarski vajenec, naveličan socialnih krivic, leta 
1937 vpisal v Komunistično partijo (L 1995).

5	 Že od nekdaj so na trgu dela konkurirali kmečki posli. Založništvo 
in vinogradništvo pa sta bila celo pod vplivom delovanja širšega, 
mednarodnega trga in zato vpeta v denarno gospodarstvo. 

6	  To so bila bolj ali manj posilstva žensk (Miklavčič 2014).



G
la

sn
ik

 S
E

D
 6

5|
2 

20
25

70

	 Jezik, kultura in vrednote	 Vanja Huzjan

znanj je bilo, da je skrb za otroka pomenila njegovo mo-
ralno zadolževanje. Med starši in otroki je bilo dolžnostno 
razmerje:7 Kar daješ otrokam, to daš kot v posojilnico, če 
pa ženi, pa mečeš stran. Otrok naj bi očetovsko investicijo 
na temelju moralnega dolga odplačal s skrbjo za starše, ko 
bi ti ostareli in postali opravilno šibki. Avtoritativna (Spo-
štuj očeta in mater, da ti bo dobro na zemlji; Ljubi starše, 
če so dobri; trpi in molči, če so slabi) in avtoritarna (Kdor 
se prepira z očetom, mu bodo usta postala gobava; Kdor 
mamo udari, naj se mu roka posuši (usahne)) vzgoja je 
razkrila starševski strah pred neubogljivostjo otrok, strah 
pred neuspešnim prenosom vrednotnega sistema in torej 
otrokovim samovoljnim odpisom dolga, ko zraste. Trda 
vzgoja v poslušnost brez ugovora je bila ena od strategij 
preživetja ostarelih članov kmečke skupnosti v času, ko 
so bile kolektivne prakse skrbi za ostarele redke in po-
deželje ni poznalo skrbstvenih ustanov. Črtica Mačkova 
očeta Janka Kersnika (1937) ponazori, da je bil starševski 
strah, zgoščen v pregovoru Ti očeta do praga, sin tebe čez 
prag, utemeljen.8 Pregovor Ne tepi matere svojih otrok, 
tvoj otrok nekoč te kaznuje, ne Bog potrjujejo opazova-
nja Janeza Trdine (1987: 457): »Tepsti ne dajo se radi še 
otroci ne, več krat maščuje se odraščeni mladič nad onim, 
včasi še nad starši (da jim neče pomagati) ako je bil kot de-
ček pretepan. Osveta včasi celo krvava, sliši se: Le čakaj, 
ti bom že vrnil kedar odrastem.«9 Pregovora ponazarjata 
tragiko majhnih otrok in preužitkarjev, tistih, ki so zaradi 
šibke delovne zmožnosti manj prispevali h gospodarstvu 
kmečke hiše in bili v patriarhalno hierarhično strukturirani 
kmečki družini najšibkejši člen.
Tudi moja druga raziskava (Huzjan 2024b) je tematizira-
la življenje otrok. Kljub temu da so otroci s svojim delom 
temeljno prispevali k preživetju kmečkega hišnega gospo-

7	 Žarko Lazarević (1998: 11) sicer piše, da so imeli nekdanji starši 
nepreložljivo odgovornost do otrok, da jih preživljajo, vzgajajo in 
preskrbijo za prihodnost. Nepreložljivost sicer podpira pregovor 
Pravico tepsti otroka ima samo tisti, ki mu kruh reže, vendar Lazare-
vićevi trditvi oporeka opustitev dedovanja pri nezakonskih otrocih, 
kar kaže na zgolj deklarativno raven (pre)govora o starševski odgo-
vornosti. Tudi v preteklosti ni šlo za otroke, temveč za ohranjanje 
premoženja.

8	  Črtica ponazori transgeneracijski vzorec nasilja nad ostarelim pre-
užitkarjem, čeprav je bilo nasilje polnoletnih otrok nad svojimi starši 
kaznivo dejanje in se je ponekod bolj, ponekod manj sankcioniralo.

9	  Etnolog Angelos Baš je zapisal, da so kmetje »premajhno strogost, 
mehkužno ravnanje in popustljivost glede privajanja k delu šteli za 
kvarno, ker so sodili, da otrok tedaj ne bo kos nalogam, ki ga čakajo 
potem, ko bo odrasel« (Baš 1967: 235–236). To ponazarja spomin 
pripovedovalke, ki ga je med raziskavo žrmelj zapisala etnologinja 
Inja Smerdel: »Če sta bili prepočasni, ker sta si z otroškimi šalami 
krajšali čas in se prerivali, katera bo [žrmlje] držala spodaj (kjer je 
bilo laže), ju je oče tepel s pasom in priganjal: ›A bota hitro mlele! 
P’r nas ni nikol on mlel‹« (Smerdel 2002: 160). Tepež je bil stoletja 
dolgo kulturna norma, o čemer pričajo tudi pregovori: Kdor ne kaz-
nuje svojih otrok, jim ne želi dobro; Komur se šibe škoda zdi, sovraži 
svojega sina, kdor ga pa ljubi, ta ga vedno strahuje ipd.

dinjstva, je njihovo delo veljalo za samoumevno. V (pre)
govorih ne obstaja nekaj takega, kot je »otroško delo«, 
čeprav je v etnoloških in historiografskih prispevkih delo 
otrok še kako navzoče. Kmečko delo otrok je bilo moško 
ali žensko delo, otroškega ni bilo (Ravnik 1996: 169, 177– 
178; Destovnik 2002: 27–28). In vendar delo otrok ni bilo 
ne pomožno in ne dopolnilno (npr. Šmitek 1987), temveč 
primarno; nanj so odrasli »resno računali« (Ravnik 1996: 
181). Nasploh je bila diferencirana delitev dela po starosti in 
spolu patriarhalni ideal, ki so ga morda dosegle premožnej-
še kmetije; vsakdanjik kajžarja, gostača ali viničarja ni po-
znal izrazite starostno in spolno določene delitve dela. Da se 
je delo kmečkih otrok komaj razlikovalo od dela dninarjev, 
je tudi Reinhard Sieder (1998) zatrdil za pretežni del stare 
celine. Tako najemanje poslov ni bilo odvisno le od zahtev 
kmečkega dela, temveč tudi od starosti otrok na kmetiji. 
Kmetje so v predmoderni dobi vse do agrarno-tehnične re-
volucije v 18. stoletju zaradi podložniških dajatev, dežel-
nih davkov (od konca 15. stol), vojn in epidemij živeli iz 
rok v usta, »na robu možnega obstoja« (Grafenauer 1970: 
629). V 16. in 17. stoletju je na podeželje namesto natu-
ralnega gospodarstva začelo prodirati tržno gospodarstvo. 
Takrat so se višale tudi deželne dajatve, kmetje pa so mo-
rali nekatere svoje obveznosti plačevati v gotovini (Gestrin 
in Melik 1966). Država je podpirala razvoj trgovine (mer-
kantilizem), zato je denar začel postajati vse pomembnejši 
del podeželskega vsakdanjika. Tedaj je še veljalo Žalost 
inu dolgovi so naglo sturjeni, al po času zbrisani. Kljub 
temu si je kmečka hiša prizadevala za čim večjo samoza-
dostnost, kar je bil ideal, h kateremu so »težile vse ruralne 
skupnosti v Evropi do 2. polovice 19. stoletja« (Gomiršek 
2012: 244). Družina je za lastno porabo pridelovala hrano 
in surovine za izdelavo tekstila, gojila živino, izdelovala 
material za gradnjo, orodje in gospodinjske pripomočke. 
Namen dela ni bil ustvariti dobiček, temveč preskrbeti 
družino. Vključevanje majhnih otrok v delovna opravila je 
bila strategija zagotavljanja (njihovega) preživetja. Kadar 
družina ni bila zmožna zagotoviti hrane za vse člane, je 
poslala otroke, najmlajše kmečke proletarce, služiti k tu-
jim, premožnejšim kmetijam. 

V hiši se krsti ponavljajo, stari pa se na smrt 
pripravljajo

Ob rojstvu sorazmerno trdno določeni življenjska pot in 
družbena vloga v kmečki hiši in vaški skupnosti nista za-
gotavljali občutka varnosti, ki jo sicer prinašata stalnost in 
predvidljivost. Razmerja med člani kmečke družine so bila 
vertikalno (medgeneracijsko) in horizontalno (med soro-
jenci) dinamična, najvidneje ob dedovanju premoženja, ko 
Stari odhajajo, prihajajo mladi. Sinova poroka v zgodnji 
odraslosti naj bi bila povezana z umikom staršev iz gospo-
darjenja kmetije in otrokovim dedovanjem (Knežević Ho-
čevar 2013: 25). S prehajanjem iz roda v rod naj bi posest 
ohranjala enovitost; dedovanje naj bi bila ena od strategij 



G
la

sn
ik

 S
E

D
 6

5|
2 

20
25

71

	Jezik, kultura in vrednote	 Vanja Huzjan

zagotavljanja preživetja kmečke hiše. Temu se posveča 
pričujoča raziskava. 
Vse do zemljiške odveze je nad kmečkim posestvom 
»držalo čvrsto roko zemljiško gospostvo« (Vilfan 1961: 
257), ki pa je »obdelovalcem svojih zemljišč priznavalo 
neke pravice do dednega nasledstva« (prav tam: 70), po 
odpravi podložništva pa je dedovanje uravnaval obči dr-
žavljanski zakonik. Posest je bilo mogoče pridobiti na dva 
načina: v izročilni pogodbi sta se izročitelj in prevzemnik 
dogovorila o pogojih izročitve kmečkega gospodarstva in 
preužitka ali pa je prevzemnika kmečke posesti določila 
oporoka, a je bil ta način dedovanja manj zanesljiv, saj 
je zapustnik oporoko lahko tudi preklical (Vilfan 1980b: 
466). Pregovor Kdor živ da, da sam, po smrti pa drugi de-
lijo (Dolenc 1936: 38) podpira delitev premoženja pred 
smrtjo in ne po dednem zakonu, ko se je posest delila brez 
zapustnikovega nadzora: »Če je oče umrl brez testamenta, 
so na sodniji sprtili (razdelili) vsakemu nekaj« (Gomiršek 
2022: 41). V nasprotju s kolektivnim spominom, da sta 
premoženje in z njim družbeni položaj avtomatično preha-
jala z očeta na sina ali najbližjega moškega sorodnika, je 
zgodovinar Dušan Kos ugotovil, da: 

kmečka ženitna pisma iz 17. in 18. stoletja razkrivajo, 
da je kmetijo največkrat prevzel tisti sin (ali hči), ki se 
je prvi poročil […]. Očitno je, da so kmetje svojo usodo 
in starostno oskrbo bolj kot s pravnim običajem kroji-
li s pragmatizmom in uveljavljali dedni red, ki je v da-
nem trenutku najbolj ustrezal družini in trdnosti kmetije. 
Drugi (ob poroki dediča pogosto še mladoletni) otroci 
so prejeli nujne dedne deleže, določene v denarju. Bli-
žnji zapustnikovi stranski sorodniki so prišli v poštev, 
le če zapustnik ni imel otrok (šele nato so prišli na vrsto 
starši in stari starši), vdova pa je bila upravičena le do 
svojega premoženja in poročnih daril (jutrne10 in dote); 
njeni sorodniki so po njej lahko dedovali le njeno doto. 
Gospostvo se v družinsko dedovanje ni vtikalo, če je na 
kmetiji vladal red in je dedovanje teklo po običajih. (Kos 
2017: 121–122)

Razpolaganje z »očevino« ali »dedovino« je bilo 
»praviloma urejeno tako, da je [bil] zaščiten obstoj 
rodbinskega premoženja. To izraža na primer pregovor 
›kar dobiš po oči (očetu), varuj podnevi in ponoči‹« 
(Vilfan 1961: 257), da bi preprečil naslednji prizor: Oče 
zbira slamo kot zlato, sin razsipa zlato kot slamo ali Kar je 
oče zbral z motiko, to sin razmetava z lopato. 
Izročanje in prevzemanje kmetije sta obvladovali, kot se 
je izrazil Miran Puconja (2005: 113), »posebna lastniška 
etika« in, kot je nasprotujoča si čustva ob predaji pose-
sti opredelila Duška Knežević Hočevar (2013), »medge-
neracijska ambivalenca«. Na eni strani je izročitelj zaradi 
lastne negotove prihodnosti posest prevzemniku predal z 
veliko težavo (Če so otroci dobri, očeta k možu postavi-

10	 »Darilo, ki ga mož obljubi, dá ženi po poročni noči« (Ahačič 2025).

jo; če so pa hudobni, ga na beraško palico), čeprav se je 
ta zavezal, da bo vzdrževal starša do njune smrti (Vilfan 
1980b: 444), tj. da bosta uživala preužitek, pravico do bi-
vanja in prehranjevanja na kmetiji, in da ju bo ob smrti 
dostojno pokopal. Na drugi strani se je želja prevzemnikov 
po gospodarjenju oz. družbeni moči zgostila v ultimativ-
nem klicu k predaji posesti: Staremu (očetu) luč – mla-
demu (sinu) ključ! Kljub »medgeneracijski ambivalenci« 
so mladi sanjarili o prevzemu brez zapletov, kakor Toma, 
lik iz črtice Ivana Tavčarja (1966: 73): »Bil je edini sin, 
dolga niso imeli, ali oča je bil star in gotovo se ne bode 
branil odložiti bremena, katero je že tako težko prenašal 
na svojih plečih!« 
Konfliktne odnose med pretežno neukim kmetstvom so 
skušali uravnavati pregovori kot del »običajev od starine«, 
ki so bili »jak ščit domovine« (Dolenc 1936: 36). Ob pre-
daji posesti so prevzemniki izročiteljem lahko pojasnili, da 
hram ne more imeti dveh gospodarjev, tako tudi dve ženski 
ne moreta rabiti istega ognjišča ali En Bog na svetu, en 
cesar v deželi, en gospodar v hiši oz. Ena domovina, ena 
gospodinja, in še: Na dvorišču vlada samo en petelin, v hiši 
samo en gospodar; Če ima konj dva gospodarja, je mršav; 
Pes dveh gospodarjev ostane sredi ceste; Če je čoln last 
dveh gospodarjev, pušča vodo ipd. Predajnikovo zavračanje 
realnosti, ko so s prevzemnikom kmetije zavladala drugač-
na pravila (Nov gospodar – nova pravica) in se izročitelj 
ni zmogel podrediti novemu gospodarju, je vodilo v spore, 
češ Tudi star maček se mora privaditi novemu gospodarju! 
Prenos kmetije je pomenil izgubo položaja v patriarhalni 
hierarhični strukturi družbene moči, kar ponazori npr. na-
slednji odlomek: »Kaj pa vi, ali boste večno gospodarili? 
Sina oženite, če ne vam bo prestar!« »Tega pa ne – gospod! 
Sedaj imam še sok, četudi brez zabele – in časih malo žga-
nja; – potem pa nič – nič!« (Kersnik 1937: 31–32). 
Ne osupne ugotovitev Sergija Vilfana (1961: 509), da je 
bil preužitek »eden izmed najpogostejših predmetov civil-
nih pravd«. In vendar se kljub izkušnji Hudobni otroci so 
žeblji v krsto svojih staršev, pogosto »izročitvi ključa ni 
bilo moči izogniti« (prav tam). Drugače rečeno: Bogu du-
šico, sinu možnjico (zemljico). Starša sta dobila svoj pro-
stor na kmetiji (kot, izbo ipd.) in pregovorno navodilo Drži 
se družbe starih in tvoja noga naj brusi prag njihovih vrat! 
je skrbelo, da mladi nanju niso »pozabili«,11 ob čemer je 
bilo Boljše umirati na sinovem pragu [na svoji domačiji], 
kakor na hčerini postelji [v tuji hiši].
Napeto pa je bilo tudi razmerje med sorojenci – dediči; od 
tod pregovor Bratje in bratje [sestre] se daleč narazen naj-
bolj ljubijo (Dolenc 1936: 37) oz. Bratje in sestre se imajo 
daleč narazen najraje. Na območju z načelom nedeljivo-
sti posestva je imel za dediča določeni otrok po pravicah in 

11	 Zgodilo se je tudi, da so starši katero od hčera »sistematično po-
neumili« (Sieder 1998: 40) oz. je niso poročili, da je ostala za deklo 
staršem.



G
la

sn
ik

 S
E

D
 6

5|
2 

20
25

72

	 Jezik, kultura in vrednote	 Vanja Huzjan

dolžnostih v skupini otrok nadrejeni položaj, na območju 
s prosto delitvijo posesti pa je bila skupina bratov in sestra 
manj tekmovalna, a vendar z vprašanji, kdo bo dobil katero 
njivo, pašnik, živino ipd. (Sieder 1998: 39, 40) in naukom: 
Če so si bratje še tako blizu, njihovo imetje in koristi so si 
daleč narazen. Ker so se z dedovanjem ohranjale družbene 
neenakosti in krivice (Goody 2003: 60), so bile zamere med 
sorojenci vsakdanje: Kadar ni dediščine, se otroci na grobu 
svojih staršev ljubijo, če je je pa kaj, se pa grdo gledajo.
Predvsem v alpskem svetu je prevladovalo pravilo ‚prvo-
rojenstva‘ (primogeniture), kjer je kmetijo dedoval najsta-
rejši sin, ki je drugim izplačal njihove dedne deleže kot 
»odpravščino« (Vilfan 1980b: 443), in sicer so dobila De-
kleta teleta [dota], fantini pa cekini [denar]. Tako so dedo-
vali vsi dediči po enakih idealnih deležih, pri čemer se ze-
mlja ni dejansko delila. Strategija Več je vreden na kmetiji 
en slab gospodar, kakor devet dobrih naj bi preprečevala 
drobljenje zemlje in revščino, ko je Dosti gospodarjev – 
malo sukenj. Drugi dediči so običajno odšli služit drugam 
in se pozneje poročili v druge družine, neporočeni so ži-
veli na domačiji pri starših preužitkarjih (Puconja 2005: 
113). Veljalo je: Če so bratje v soglasju med seboj, se de-
diščina ne deli. Toda Bratje so redko v soglasju med seboj. 
Če [torej] bratje niso enotni, jim drugi določajo postave, 
tj. če se ne morejo sporazumeti, bo razsojal dedni zakon. 
Tako je »stari Šarevec« na smrtni postelji raje narekoval 
svojo oporoko, kakor da bi posest zapustil brez nadzora 
nad dedovanjem: »Imetje se bo razbilo, dosti je otrok; če 
bi dal vse enemu, shajal bi za silo, prav za silo! Če pa dam 
vsakemu nekaj, imel bo vsak malo, prav malo! Dekle je 
grdo in snubača ne bo! Naj ima sto goldinarjev, in tista 
sliva pri vogalu hiše je tudi njena!« (Tavčar 1966: 98)
V nekaterih regijah, predvsem na Dolenjskem in v Prek-
murju, je bilo običajno deliti premoženje med vse otroke. 
To je sicer vodilo v drobljenje zemljišč, vendar naj bi omo-
gočalo vsaj osnovno eksistenco vsem dedičem. Do dolo-
čene ravni je koristilo tudi zemljiškemu gospostvu, »saj je 
večje število družinskih gospodarstev povečevalo gospo-
ščinsko rento« (Kos 2017: 122). V 18. stoletju je državna 
oblast spoznala, da so delitve kmečke posesti »nevarne za 
prehrano in obrambno sposobnost države« (Vilfan 1980b: 
458), zato so z dekretom predpisali, da se sme posest de-
liti na največ štiri dele, na kar mora pristati zemljiški go-
spod. Po zemljiški odvezi sredi 19. stoletja se je posest 
lahko svobodno delila. Po ogrskem dednem pravu je bila 
delitev kmetij v Prekmurju največja. Ogrsko pravo ni slo-
nelo na »načelih rimskega prava o delitvi zapuščine med 
dediči po enakih deležih, temveč je dopuščalo tudi realno 
delitev teh deležev tako, da so delili posamezne parcele« 
(Vilfan 1980b: 468), kar je privedlo do neskončnega dro-
bljenja posesti.12 Tudi spori med brati – pridobitelji so bili 

12	 Prekmurci so se ob koncu 19. in na začetku 20. stoletja največ izsel-
jevali prav iz ekonomskih in socialnih razlogov.

neskončni: Poskrbi, da si najdeš prijatelje, za sovražnike 
bo poskrbel trebuh tvoje matere; Ni takega prijatelja, kot 
je brat, pa ga tudi ni takega sovražnika; Bratska ljubezen 
se često spremeni v sovraštvo; Medved je rekel: Nikogar 
se ne bojim – razen svojih dveh bratov; Jeza med brati 
je peklenska jeza, zato laže osvojiš utrjeno mesto kot pa 
brata, ki si ga užalil. 

Ženi se tam, kjer boš imel klobuk obesiti kam

Z dedovanjem kmečkega posestva je bila poroka kot 
»brezpogojna predpostavka, če je hotel kdo priti v posest 
kmečkega imetja ali ohraniti kmetijo« (Sieder 1998: 53), 
povezana z družbenim statusom. Tako kot deklarativno 
spolno in starostno delitev dela ter dedovanjske norme 
je patriarhat obvladoval tudi ženitne odnose. S poroko je 
nadzoroval ekonomsko, kulturno in navsezadnje tudi bio- 
loško reprodukcijo skupnosti. Cerkev je kot patriarhalni 
»lovec na dediščino« (Goody 2003: 61) vse do absoluti-
stičnih reform postavljala pravila primernega družinskega 
življenja, s katerimi je odločala o poročnih pravilih, po-
svojitvah, nezakonskih otrocih ipd. (prav tam). Dedno pra-
vo je sicer »predvidevalo prenašanje premoženja na hčere, 
ki niso imele bratov« (Kos 2017: 118), vendar je bilo to 
redko. Ker je bil dedič v večini primerov moški, so se žen-
ske preselile na moževo domačijo (patrilokalnost). Posle-
dica tega je bil pogost spor mlade gospodinje z moževim 
sorodstvom, češ Nevista i mati saka svoje prati, zato se je 
zdelo ženino sorodstvo precenjeno, moževo podcenjeno: 
Kdor je po ženi v rodu, je zlato – po možu pa blato. 
Ob tem, da se kmečko prebivalstvo v prvih stoletjih raz-
vitega fevdalizma že zaradi »osebne nesvobode ni moglo 
odseliti in poročiti brez dovoljenja zemljiškega gospoda« 
(Kos 2017: 120), se pozneje tudi zaradi narave dela ni veli-
ko selilo. »Sistem enotnega podložništva (kljub nekaterim 
njegovim posebnostim) je pogojeval omejenost poročnih 
izbir« (prav tam). Najprimernejše in pričakovano je bilo 
torej iskanje zakonskega partnerja v domači vasi, navzno-
ter (endogamnost), s sebi enakimi, najbolje po volji star-
šev, kar ni nujno izključevalo ljubezni (Goody 2003: 144). 
»Posredno je to pomenilo, da se je iskanje poročnega part- 
nerja po večini ustavilo na župnijskih mejah, marsikateri 
ženin pa je prej ko slej izbral nevesto, s katero je že bil v 
sorodu«13 (Kos 2017: 120). O nevarnosti biološke degene-
racije zaradi premočne endogamije je opozarjal pregovor 
Kjer je veliko konj, je gotovo eden krumpast (pohabljen). 
Ta je bil za Boža Škerlja v 20. stoletju dokaz za nujnost 
evgeničnih metod (Škerlj 1935: 3). 

13	 Poroka med sorodniki je bila strategija ohranjanja celovitosti kmeč-
ke posesti. »Zlasti za revne edinke brez dote, a z zemljiško posestjo, 
je bila poroka s sorodnikom edina priložnost za osnovanje gospo-
darstva, zadržanje materialne varnosti in statusa zakupnice kmetije« 
(Kos 2017: 125).



G
la

sn
ik

 S
E

D
 6

5|
2 

20
25

73

	Jezik, kultura in vrednote	 Vanja Huzjan

Družbena neenakost se je ohranjala s socialno endogamijo: 
posebej so se poročali dedujoči in posebej nededujoči (od-
pravljeni dediči) kmečki otroci. Slednji so se, če so se uspe-
li primerno poročiti, iz podkmečkega lahko znova povzpeli 
v kmečki sloj (Sieder 1998:11), a je bilo to zelo redko.14 
Družine so pogosto izbirale partnerje iz istega družbenega 
sloja (izogamija) in z bližnjih kmetij (homogamnost), da bi 
ohranile ekonomsko stabilnost oz. premoženje ohranile v 
svoji skupini. Endogamne poroke, tudi poroke med soro-
dniki do te ali one stopnje krvnega in svaškega sorodstva 
(Kos 2017: 107–131), je podpiralo pregovorno izročilo: 
Ženi se pri sosedu, posojila išči v deveti vasi [da je upnik 
čim dlje] ali Ženi se pri ognjišču, botre išči na sejmišču 
[kjer je večja izbira] oz. Ženi se čim bližje domu, botra pa 
išči čim dalje moreš ali Po ženo in po bika pojdi v domačo 
vas.15 Prostorska bližina (v vasi, med bližnjimi vasmi) je 
omogočala vpogled v premoženjsko stanje družine (Ženo 
ali moža od hiše take iskati, da treba ne bo ta starih za 
ohcet poklati), poznavanje razmer v družini (Glej mater, 
jemlji hčer in Če sin skrbi za mater, bo tudi za ženo) in nad-
zor nad upravljanjem dediščine (v idealnem primeru: Oče 
polje skrči, sin ga orje, vnuk z njim bogati). Endogamna 
poročna strategija je omogočala vnaprejšnje poznavanje 
vzorcev obnašanja, pravil in vrednot vaške skupnosti, nje-
no vzdrževanje oz. reprodukcijo: »Medtem ko je sorodstvo 
delovalo skozi več generacij, je mreža vseh socialnih ve-
zi presegala meje sosesk in bila za kmečko življenje celo 
pomembnejša od sorodnikov; nadzor sosedstva ravno nad 
porokami je bil izrazit, pogosto pa so se za moraliziranjem 
skrivali povsem materialni razlogi« (Kos 2017: 127). Po-
sledica njihovega neupoštevanja je bila izpostavljenost ali 
celo izločitev člana iz skupnosti (Segalen 1986; Goody 
1988; Lévi-Strauss 2002 v Malečkar 2005: 17–20). Leta 
1933 je katoliški vzgojeslovec Josip Jeraj priporočal: 

Na zakon [se] temeljito pripravljaj! Skrbno varčuj, da si 
ustvariš gmotno podlago za zakon. Zatajuj se, da boš du-
ševno dozorel za zakon. […]. Previdno izbiraj nevesto! 
Kot kmečki fant si poišči kmečko dekle, ki bo sposobna 
sodelovati s teboj na kmečkem domu. Naj torej ne govori 
pri izbiranju neveste samo srce, ampak tudi razum. Pred 
vsem upoštevaj pridne roke! […]. Tudi na želje svojih 
staršev ter bratov in sester se po možnosti oziraj. Saj 
bodo morali s tvojo nevesto složno živeti tudi domači. 
(Jeraj 1933: 179)

Ženin naj bi izbral dekle, ki bi ustrezala njegovemu »stanu 
in njegovemu načinu življenja, kakor tudi njegovi rodbini« 
(Lazarević 1998: 12) oz. Pri konju se gleda na hojo, pri 

14	 Gl. še op. 2.
15	 »Ostaline te endogamije so tudi v vasovanjskih običajih, ki jih je 

Valvasor omenil pri Vipavcih: če želi fant vasovati pri dekletu iz dru-
ge vasi (posledično si lahko razlagamo, da tam išče nevesto), mora 
fantom iz te vasi plačati odškodnino, če ne ga pretepejo in naženejo« 
(Kos 2017: 120–121). Podobno velja za šranganje.

dekletu pa na rod. Poroka je bila transakcija, »poslovno 
dejanje pri kupoprodajnih odnosih, pri katerem dobi vsaka 
stran določeno vrednost« (Ahačič 2025). Zato Sina ženi 
kedar hočeš, hčer moži, kedar moreš, torej ko se pokaže 
ugodna gospodarska priložnost, ob čemer Do dvajsetega 
leta dekle lepoto moži, po dvajsetem pa doto. Vedno pri-
vlačne za možitev so bile premožne neveste: Pri revnih 
ljudeh kokoši, pri bogatih hčere ne postarajo. Ženitni trg 
je uravnavala fantovščina,16 ki je poskrbela za snubitev – 
gospodarsko pogajanje obeh družin. Kljub kulturnim raz-
ličicam poročnih šeg in navad (Ložar-Podlogar 2024) je 
bil v ospredju snubitve vedno gospodarski moment (La-
zarević 1998: 13). Na pogajanja so vplivali zemljiška po-
sest staršev, ki se bo dedovala, dota in tudi osebna delovna 
zmožnost mladoporočencev. 
Snubljenje so opravili starši na drugem srečanju,17 kjer 
so bili navzoči ženin, njegov oče in stric, ki so predstavi-
li ženina in premoženjsko stanje njegove družine. Nato je 
prišlo na vrsto vprašanje nevestine bale in predvsem dote: 
kakšna je predlagana dota, njen obseg in pogoji izplačila. 

Bodoči ženin je s seboj pripeljal očeta, svojega botra, ve-
likokrat pa jim je družbo delal kdo, ki je imel zvit, pret-
kan in dolg jezik, kajti vse te lastnosti so bile zelo po-
trebne, ko je beseda nanesla na doto. Dokler je šlo zlepa, 
je bilo še v redu. Toda velikokrat se je zataknilo in tedaj 
so padale tudi hude besede. To je bilo razumljivo, kajti 
pri kupčijah tudi danes ni milosti. (Miklavčič 2001: 48) 

Helena Ložar-Podlogar (2024: 59) je poudarila, da je bilo 
snubljenje »pravo mešetarjenje, ki je šlo tako daleč, da je 
že spominjalo na trgovino«. Ponekod sta si nevesta in nje-
na mati ogledali ženinovo domačijo. Naposled so se dogo-
vorili o oklicu v cerkvi in določili datum poroke (Kuhar 
1972: 187–188). Ohranjeno je pričevanje o podpisu poroč-
nih pogodb iz najzahodnejšega dela Goriških brd: 

Pri teh pogodbah [so bili] prisotni ženin in njegov oče, 
nevesta z očetom in štiri priče, od katerih sta bili dve 
navadno uslužbenca na sodnem ali notarskem uradu. Če 
je pogodba vsebovala tudi prenos lastnine ali darilno po-
godbo, je bila prisotna tudi mati, ki je sinu in ostalim 
otrokom določila svoj delež od premoženja. (Gomiršek 
2022: 43; podobno Ložar-Podlogar 2024: 67) 

Kljub pregovornim svarilom Kdor vzame ženo radi blaga, 
se nameri na vraga; Ženska dota, moška zmota, saj mine 
dota, mine lepota; Dota gre svojo pot, a baba (žena) v kot, 
izbira partnerja v večini primerov ni bila stvar osebnih ho-
tenj. To npr. ponazarja naslednji odlomek: 

Po jedi se praznično napravi! Lazarjev Jakopè [snubač] 
pride takoj in potem gresta k Zakobiljekarju pod Gôro. 

16	 Kriterija za pripadnost fantovščini sta bili spolna zrelost in samski 
stan in ne sloj (Sieder 1998: 41; Ložar-Podlogar 2024: 57).

17	 Na prvem srečanju, ki je bilo namenjeno pristanku na poroko, je bil 
navzoč posrednik iz fantovščine. 



G
la

sn
ik

 S
E

D
 6

5|
2 

20
25

74

	 Jezik, kultura in vrednote	 Vanja Huzjan

Včeraj sem govoril s starim in dejal je, da ti dá svojo 
Franico. Imela bo dvanajststo [1200 goldinarjev?] dote. 
Hotel sem imeti še dva letna voliča, a o teh se še nisva 
dogovorila. Dal jih bo tudi! (Tavčar 1966: 75) 

Nevesta je bila medij v ekonomski transakciji, po poro-
ki pogosto moževa lastnina za zadovoljevanje njegovih 
seksualno-agresivnih potreb, večkratna nosečnica in po-
rodnica ter pomembna delovna sila; zgoščeno v pregovoru 
Nevesti pridnost je najlepša dota, nameček so stotaki in 
lepota in Nevesta prinese k hiši doto pa zibel.
Pregovori so ženske nagovarjali k zvezi med starim mo-
škim in mlado ženo, mdr. zato, ker naj bi bil starejši moški 
premožnejši: Star mož zapusti ženi hišo in kmetijo, mlad 
pa kup otrok in dolgov in skrbi; Star mož zapusti ženi hišo, 
mlad pa še dreka ne, ker mu ostane ves v oštarijah. V red-
kih primerih moževe smrti – umrljivost žensk je bila zelo 
visoka zaradi nevarnosti ob porodih – je lahko žena uve-
ljavljala t. i. pravico do vnovičnega prevzema kmetije in 
se znova poročila (matrilokalnost), pogosteje pa je kmetijo 
prepustila moškemu potomcu (Sieder 1998: 54). Kadar je 
bila nevesta bogata je bila rada rogata, saj je s premože-
njem izzivala patriarhalno razporeditev družbene moči, tj. 
Pri bogati ženi ima mož vedno culo zvezano ali Pri bogati 
ženi je prazen mož revež. Vendar je otrok ženskega spola 
le v redkih primerih podedoval kmečko posest; zgodilo se 
je celo, da so kmetje brez moških potomcev raje posvoji-
li otroka moškega spola. Kmetje brez otrok pa so včasih 
»posvojili fanta in dekle, da sta se potem poročila in imela 
družino, drugi pa so šele na starost […] vzeli k sebi mlade 
ljudi, včasih […] sorodnike, da so skrbeli zanje, po njihovi 
smrti pa prevzeli posestvo« (Ravnik 2003: 41).

Dota projde po potu, a žena ostane v kotu 

Ker potomka v večini primerov ni mogla podedovati kme-
tije, ji je bila ob poroki izplačana dota,18 delež premoženja 
kmetije, ki naj bi prispevala k novemu hišnemu gospodinj-
stvu. Izplačilo dote je pomenilo »odpoved kakršnim koli 
drugim dednim pravicam in zahtevkom do starševskega 
premoženja« (Lazarević 1998: 11). Toda žena je ob pode-
dovani lastnini pogosto prišla žejna čez vodo, saj je »brez 
dovoljenja otrok (ki so bili v tem njeni glavni dediči) in 
moža (kot upravljalca) ni smela odsvojiti« (Kos 2017: 
123; tudi Lazarević 1998: 12). Drugače rečeno: »Po večini 
je mož upravljal ženino osebno premoženje z njenim so-
glasjem, vendar tudi ona brez moževega soglasja z njim ni 
mogla prosto razpolagati« (Kos 2017: 124). Žena v praksi 
ni imela nobenega nadzora nad premoženjem, ki ga je pri-
nesla v zakon. Pravnik Metod Dolenc je že leta 1935 za-

18	 Na jezikovnem portalu Fran (Ahačič 2025) in tudi nekaterih drugih 
mestih je dota opredeljena kot »delež, ki ga starši namenijo, določijo 
vsakemu otroku,« ne le potomki, npr. Moška dota in juncov loj sta 
kmalo zvagana. Na tem mestu izraz uporabljam le kot ženski dedni 
odpravek: Ženska ima u rokah doto.

pisal, da »dotalni sistem, ki je prišel po rimskem pravu, v 
ljudski pravni zavesti ni posebno dobro odjeknil v pogledu 
na pravni položaj soproge« (Dolenc 1935: 148). Dolenc je 
svojo trditev oprl prav na pregovore o doti, ki kažejo, da 
»žena, ki nima drugega nego doto, največkrat izgubi še to, 
a v gospodarskem pogledu ničesar ne pridobi« (prav tam). 
V 19. stoletju so ženinu obljubljeno doto imenovali ženi-
tnina, pogodbo pa overili pri notarju. Mož jo je ob opusti-
tvi izplačila lahko izterjal (Lazarević 1998: 12). Če se je 
hči poročila proti volji staršev, čeprav je bila polnoletna, 
so bili starši oproščeni izplačila dote (prav tam). Prav ta-
ko v primeru velike revščine, ko neveste od staršev niso 
pričakovale ničesar in so si skromno balo naredile same: 
Pridne roke si doto same pridobe. Ob prezgodnji ženini 
smrti so doto »celoma ali deloma dobili otroci, sicer pa jo 
je mož vrnil njenim sorodnikom« (Ložar 1952: 229–230). 
Veljala je zapoved: Če varješ sirote, ne snedaj jim dote! 
Dota je bila v večini primerov pogoj za sklenitev zakonske 
zveze. Zaradi dote so se pari poročali znotraj svojega slo-
ja; bila je del sistema, ki je ohranjal družbeno neenakost, 
bila je »zveza med ekonomsko in socialno enakimi« (Go-
ody 2003: 134). O njeni vrednosti so se starši dogovorili 
ob snubljenju, izplačali pa so jo največkrat po poroki. Vre-
dnost je bila odvisna od »prepričevalne moči in spretnosti 
pogajalcev« (Lazarević 1998: 14); pogosto so jo določili 
šele po vrnitvi neveste in njenih staršev od t. i. ogledov 
oz. »razgledov« na ženinovem domu (Orel 1944: 278), ob 
čemer je veljalo Kdor hoče lepo dekle za ženo imeti, mora 
mnogo denarja šteti! Z zaroko kot nekakšno »malo poro-
ko je naš kmečki človek slovesno potrdil [...] dogovor, ki 
so ga nevestini in ženinovi starši sklenili med seboj glede 
dote« (prav tam). Navadno je bila sestavljena iz denarja, 
živine in zemljišč ter nevestine opreme oz. bale (obleka, 
posteljno in namizno perilo, kuhinjska oprava, kolovrat, 
pozneje šivalni stroj, pri premožnejših oprema za spalnico 
oz. Kolovrat, skrinja in povesem [predivo] – nevesti naj-
lepša pesem) ter drugih vrednih stvari. Dota je bila name-
njena gospodarstvu, bala, ki si jo je nevesta pripravljala 
za zakon že od poznega otroštva, pa gospodinjstvu (Ložar 
1952: 230; Vilfan 1961: 257). Del bale se pogosto sploh 
ni rabil, ostal je nedotaknjen kot statusni simbol estetske 
vrednosti.19 
Dota je bila v pregovornem izročilu v primerjavi z moški-
mi dednimi odpravninami ali dedovanjem kmečke posesti 
zelo nizko vrednotena: Ženska dota pride na vrata noter, 
a gre na okno ven; Nevesta ima za nohti doto; Nevesti-
na dota ali pa jeušeu [les jelše je mehek, lahek] plot je 
vse glih; Ženskina dota je samo za eno leto kakor bukova 
[trden les] meja, še zlasti ob upoštevanju naslednjega na-
sveta: Kar dobiš po ženi, skoz gerlo poženi. Vrednotenje 
ženske dote je bilo nizko zaradi njene nizke vrednosti: 
»Vsakdo pa ve, da dekleta, posebno na deželi vsekakor 

19	 Zato je danes lahko razstavljen v muzejih.



G
la

sn
ik

 S
E

D
 6

5|
2 

20
25

75

	Jezik, kultura in vrednote	 Vanja Huzjan

manj podedujejo oziroma vdobijo od svojih starišev kakor 
pa sinovi« (PAM/0645, spis Cg Ia 581/25 v Huber 2012: 
298). Pregovor Dota je (se) zmota, a revščina (baba) 
ostane je »odmotal« Ivan Grafenauer (1952: 17): »Svoj 
čas so doma napredeno nit navijali v klobčič okoli kosca 
koruznega štora, ki se ga je nit dobro prijela; ko se je nit 
porabila, odmotala, je ostal le še štor.« Novejši izpeljanki 
sta bili: Dota se lohku skus rit zmota in Dota se v krčmi iz-
mota.20 Z enakim pomenom pa: Dota je kakor predpustne 
klobase; obeh kmali mine; Dota je potepenka, pride in gre, 
da ne veš kedaj.
Obseg dote je bil seveda odvisen od premoženja kmečke 
hiše, toda njena zgornja meja naj bi »ustrezala zakonske-
mu predpisu o nujnem deležu, to je polovici tistega dela 
premoženja, ki bi ga po smrti svojih staršev dobil vsak 
otrok, če [gospodar] ne bi napravil oporoke« (Lazarević 
1998: 14). Zato je veljalo, da Dota ni kafra; kdor jo prav 
obrne, mu že zaleže in da Dota bi bila že dobra, ko bi se 
držala hiše. Za družbe, ki so se ravnale po t. i. rimskem 
pravu, med katere je spadala tudi večina kmečkega življa 
na Slovenskem, je veljalo, da naj se zakon utemelji na ko-
likor mogoče veliki doti (Goody 2003: 138). In izplačila 
dot so, kot opišem pozneje, v tridesetih letih 20. stoletja 
najbolj prispevala k zadolževanju kmečkega prebivalstva. 
Zato je veljalo: Kdor hoče biti prost, si ne sme želeti dveh 
reči: žene in dolgov, kajti Žena in otroci – to so računi. 
Preživetje je zagotavljalo samsko življenje, češ Lastna to-
plota je nar bolji dota?

Kdor je brez dolgov, je dovolj bogat

Največja sprememba, ki je vplivala na kmečko gospodinj-
stvo, je bila agrarno-tehnična revolucija sredi 18. stoletja, 
ko so kmetijske družbe21 s fiziokratskim naukom kmete 
poučevale o t. i. racionalnem kmetijstvu. Vodilo »racional-
nega kmetijstva« je bila rast kmetijske proizvodnje s pove-
čanjem obsega obdelane zemlje (odprava prahe, gnojenje 
– Gnoj je zlata ruda na njivi), z uvedbo novih kulturnih 
rastlin (koruze, krompirja, stročnic in detelje), hlevske živi-
noreje in boljših pasem (Grafenauer 1970; Smerdel 1990; 
Rösener 2007). Uvajanje tehnično-kmetijskih novitet naj bi 
s sodelovanjem kmečke skupnosti vodilo v udobno avtar-
kijo kmečke hiše, vendar je vladajoča (cerkvena in držav-
na) ideologija vrednoto delavnosti (Makarovič 2004: 82) 

20	 Včasih vsa kmetija: Krčmarska kreda grunte pojeda ali Kdor ljubi 
oštarijo, ljubi beračijo. Alkoholizem je bil navzoč po vsem sloven-
skem svetu; izbira ženina ali neveste, ki sta bila pijanca, pa močno 
odsvetovana: Deklet in mož ne išči v krčmi! Pijana žena se še svinji 
mrzi in Boljši je lejdig stan kot mož pijan ter podobni nasveti pa za-
koncev niso odvrnili od zlorabe alkohola: Mož po grčih [trebušasta 
posoda za pijačo], žena po vrčih, saj je pijanost ugodno vplivala na 
njun odnos: Dokler sta mož in žena pri vinu, se malokedaj stepeta.

21	 Kmetijska družba je bil neke vrste državni organ, ki je združeval za 
fiziokratske ideje vnete fevdalce, uradnike, učenjake ipd., le redko je bil 
med njimi kmet (Cvirn 1999: 192–193).

oglaševala v smislu podjetnosti. Ta naj bi prinesla zaslužek 
kot dobiček, vendar fiziokratski napori ob vsakem ciklu 
slabih letin niso uspeli preprečiti revščine in zato morebi-
tnega zadolževanja. Med strategijami odplačevanja dolga 
so bile mdr. poroke. Bile so:

najenostavnejši mehanizem poravnavanja dolžniških 
razmerij v lokalnih skupnostih, kjer so se usluge običaj-
no obračunavale z brezgotovinskim poslovanjem […]. 
Šlo je za enostavno izravnavanje izgube zaradi izplačila 
dot, tj. obvarovanja jedrne posesti. Seveda take poroke 
niso bile ideja mladih, marveč staršev. Tu pa tam so kot 
razlog resnicoljubno navedli končanje starih sporov ali 
celo združitev nekoč razdeljene posesti. (Kos 2017: 129)

Večje zadolževanje kmečkega prebivalstva se je začelo po 
zemljiški odvezi (1848), ki je od kmetov zahtevala veli-
ke odškodnine. Obdelovalna zemlja je sicer v povprečju v 
več kot 85 odstotkih postala last kmetov, a je bila obreme-
njena s »težko hipoteko« (Grafenauer 1970: 632). Veljalo 
je, da Dobri gospodarji pukrivajo krove eno plačavajo du-
gove, vendar je bilo biti »dober gospodar« in odplačevati 
dolgove vedno teže. To je vedno bolj vodilo k prodaji zem- 
ljišč: »Zaradi neplačanih dolgov so od kmetij odpadala po-
samezna zemljišča in slednjič so prezadolžene kmetije v 
konkurznem postopku lahko šle tudi popolnoma v razdel. 
Posledica je bila drobitev kmečke posesti in diferenciaci-
ja po velikostni strukturi« (Vilfan 1980b: 466). Odprava 
podložništva je torej povzročila veliko drobljenje kmetij 
in nevarno zadolževanje (Lazarević 1993, 1994a, 1994b; 
Kresal 1998; Rösener 2007: 210–229), ki ga je podpirala 
davčna zakonodaja (Vilfan 1980b: 466). Dolgovi ob zem- 
ljiški odvezi so še povečevali strah pred izgubo posesti in 
revščino. Od tod pregovori: Dolgovi so kmetiji, kar črv 
drevesu; Dolgovi so volkovi; Boljše je iti lačen spat ko z 
dolgovi vstat, ker Dolg žre noč in dan in povzroča zaskr-
bljenost oz. jemlje spanec: Dolg ne kriči, pa vendar spati 
ne pusti; Kdor leži na dolgovih, ima trdo ležišče.
Strukturno krizo podeželja je stopnjevala dograditev južne 
železnice (1857) in z njo povezan uvoz cenejšega blaga, 
kar je prispevalo k propadu prevozništva in prodaje teks-
tilnih izdelkov domače obrti. Kraji, ki so bili od železnice 
bolj oddaljeni, so gospodarske posledice občutili pozneje. 
Tanja Gomiršek (2015) tako piše o dvigu kupne moči v 
Brdih, ki se je odrazila v sestavi nevestine bale. 
Drobljenje kmečkih posesti je povzročalo razslojevanje 
kmečkega prebivalstva in nastanek velikega bazena kmeč-
kega proletariata: 

Vse do prve, z manjšimi izjemami pa tudi še do druge 
svetovne vojne [je bila] ponudba poslov večja od pov-
praševanja (razen v obdobju prve in druge svetovne voj-
ne, ko nasploh primanjkuje predvsem moške delovne 
sile in se kmetje rešujejo z intenzivnejšo medsebojno 
pomočjo). (Makarovič 1978: 281) 



G
la

sn
ik

 S
E

D
 6

5|
2 

20
25

76

	 Jezik, kultura in vrednote	 Vanja Huzjan

Tedaj je poselsko življenje obvladovalo še večje siroma-
štvo kot sicer: Hlapec in dekla se z enim uhom pogrneta, 
z drugim se pa odeneta. Težak položaj je mlade silil, da so 
migrirali s podeželja in so kot t. i. neprofesionisti (nekvali-
ficirani delavci) ponujali svojo poceni delovno silo premo-
govništvu in industriji ter za posle meščanskim družinam 
doma in na tujem. Nekateri so migrirali z namenom odpla-
čati dolgove, tudi zanje je bila migracija ena od preživitve-
nih strategij; izkušnja pa je bila lahko tudi nasprotna: Kdor 
po sili z domačega praga hiti, na tujem le gloda obrane 
kosti (se usede na tujem v blato).
Aleksander Videčnik je za Gornjo Savinjsko dolino ugoto-
vil, »da je bil kmečki stan v drugi polovici 19. stoletja zelo 
ogrožen« in da se je takšno stanje »vleklo tudi še v čase 
stare Jugoslavije« (1986: 11). Na začetku 20. stoletja je 
poročevalec v tedniku Štajerc pisal o »kmetskih dolgovih« 
in z njimi v zvezi o »grozovitih razmerah« na vasi, kjer se 
kmetu »godi slabo, kmet trpi, kmeta se izkorišča« (N. N. 
1908: 2). Med obema vojnama se je ne glede na regijo »na 
obzorju […] kazal bankrot kmetijstva« (Lazarević 1998: 
10, 1994a, 1994b, 1994c, 1995) zaradi prezadolženosti in 
razdrobljenosti kmečke posesti kot posledice dedovanja 
– prakse izročilnih pogodb z odpravninami. Zakonodaja 
je skušala zajeziti propad kmetij, najprej s podaljšanjem 
rokov za odplačilo dolgov (Vilfan 1980b; Lazarević 1998) 
in nato z njihovim delnim odpisom (Videčnik 1986; Laza-
rević 1998). Ukrepa, ki naj bi ustavila propadanje kmečke 
zemljiške posesti, sta bila neučinkovita, kar je privedlo do 
»močnega strukturnega razkroja« (Vilfan 1980b: 473). 
Številne kmetije so prehajale v roke raznih oderuhov, ki 
so kmetom posojali denar (Kdor si izposodi, je hlapec 
upniku oz. Dolžnik sužnik) in ga potem brezobzirno izter-
jali (Kdor je zabredel v dolgove, mu ne manjka obiskov) 
– s plačilom v posesti (Izposojen denar ima ostre zobe). 
Zemlja je tako prehajala v roke nekmetov, ki so jo potem 
dajali revnim prebivalcem vasi v najem pod hudimi po-
goji (Videčnik 1986: 11). 
Med strukturno ekonomsko krizo pred drugo svetovno 
vojno je bilo prezadolženih že skoraj 40 odstotkov kmetij 
(Kresal 1998; Lazarević 2022), saj Dolgovi rastejo brez 
gnoja ali pa, če je gnoja preveč. Dolgovi so [bili] kakor 
garje, težko se jih je bilo znebiti, saj Star dolg ne zarjavi in 
Dolgovi ležijo in ne strohnijo. Tedaj so na podeželju vla-
dali strah pred prezadolženostjo: Dolgovi so čudi straho-
vi, dejanska revščina: Dolg je najhujša revščina in obup: 
Kdor je dolžan, je tužen (Dolenc 1936: 39). Vendar Sto 
zdihljajev ne plača enega dolga.
V tridesetih letih 20. stoletja so postali dedni odpravki »ne-
znosno« oz. »izjemno težko« (Lazarević 1998: 14) breme 
kmečke hiše. Četrtina dolgov (25,37 odstotka) več kakor 
»zidanje poslopij« (23,02 odstotka) ali »nakup zemlje« 
(16,92 odstotka) je nastala zaradi dednih izplačil, med ka-
terimi so prevladovale »dote oz. odpravnine hčeram« (prav 
tam: 11). Očetje so dote svojim hčeram obljubljali v dvaj-

setih letih, »ko so bile cene kmetijskih pridelkov in vre-
dnost zemlje še visoke« (prav tam: 14), a v tridesetih letih 
zaradi svetovne gospodarske recesije mnogi svoje obljube 
niso mogli izpolniti. Gospodarji niso več zmogli redno od-
plačevati dolgov, saj so postale cene kmetijskih pridelkov 
in zemljišč zelo nizke. Na eni strani je dedovanje v naturi 
pomenilo razkosavanje že tako majhnih kmetij, na drugi je 
izplačevanje dednih deležev v denarni protivrednosti že na 
začetku prevzema onemogočalo stabilnost kmetije oz. Kdor 
se poroči v dolgovih, bo obresti plačeval s svojimi otroki. 
Rešitev naj bi prinesel nov dedni zakon, o katerem so razmi-
šljali že tedaj (Jeraj 1933; Jamnik 1931), a je bil oblikovan 
in sprejet šele po drugi svetovni vojni.

Sklep

Položaj prvega med neenakimi je kmečkemu patriarhu 
podelila širša neenakopravna in nepravična družbeno- 
ekonomska struktura, ki je generirala izkoriščanje z nasi-
ljem. Tudi razmerja med posameznimi člani kmečke dru-
žine, ki so utelešala to strukturo, so bila družbeno neena-
ka, in sicer glede na spolno (npr. mož–žena), generacijsko 
(npr. oče–sin) ali razredno (npr. gospodar–hlapec) razliko. 
Gospodarja je strukturno obvladoval strah pred gospodar-
sko »smrtjo« kmečke hiše oz. revščino in zapuščenostjo 
na stara leta oz. telesno šibkostjo; na eni strani strah pred 
prezadolženostjo in na drugi strah pred samodejnim odpi-
som »dolga« potomcev.
Od druge polovice 19. stoletja pa vse do konca druge sve-
tovne vojne je bila večina podeželskega prebivalstva na 
robu eksistence, ne le zaradi gradnje železnice in vključe-
vanja slovenskega ozemlja v mednarodno trgovino, temveč 
tudi zaradi dveh velikih dolžniških kriz. Prvo je povzročila 
odkupnina za zemljiško odvezo, drugo prva kapitalistična 
svetovna gospodarska kriza med obema vojnama, ki je že 
zadolžene kmete prezadolžila. Največji vzrok presežnega 
zadolževanja so bili dedni odpravki, predvsem izplačila dot, 
ki naj bi prispevala k akumulaciji imetja mladoporočencev. 
Pregovorno izročilo nas opominja, da je bil obseg hčerki-
nega dednega odpravka v tridesetih letih 20. stoletja, kljub 
morda drugačni težnji, majhen. Dedovanjske prakse, ki naj 
bi načeloma zagotavljale preživetje kmečke hiše in njene 
posesti, so ustvarjale neenakost. Zaradi prezadolženosti v 
času brez državne socialne in zgrešene ekonomske politike 
Kraljevine Jugoslavije so se pokazale kot spodletela strate-
gija za skoraj polovico podeželskega prebivalstva.
Danes se kmetje v Sloveniji zaradi globalnih okolijskih, 
gospodarskih, političnih in zato družbenih kriz soočajo 
s povečanim tveganjem, z negotovostjo in nejasno pri-
hodnostjo (Jarec 2024). Postavlja se vprašanje, kako to 
vpliva na njihova družinska razmerja. Spoznanje Mateje 
Slovenc Grasselli (2017), da se podeželsko prebivalstvo o 
medgeneracijskih odnosih in odnosih med spoloma veči-
noma sprašuje le ob dedovanju, glede na izkušnje iz prete-
klosti ne preseneča. 



G
la

sn
ik

 S
E

D
 6

5|
2 

20
25

77

	Jezik, kultura in vrednote	 Vanja Huzjan

Zahvala

Prispevek je nastal v okviru raziskovalnega projekta Je-
zik, kultura in vrednote: Gospodarska podoba vsakdanjika 
v folklornih obrazcih (ARIS J6-50197) in v okviru pro-
grama Etnološke, antropološke in folkloristične raziskave 
vsakdanjika (ARIS P6-0088).

Literatura in viri
AHAČIČ, Kozma (ur.): Fran, slovarji Inštituta za slovenski jezik 
Frana Ramovša ZRC SAZU. Različica 12.1. Ljubljana: Založba 
ZRC, ZRC SAZU, 2025; https://fran.si/.
BABIČ, Saša idr. (ur.): Collection of Slovenian paremiologi-
cal units Pregovori 1.1. Ljubljana: ZRC SAZU: Jožef Stefan 
Institute, 2023; https://www.clarin.si/repository/xmlui/han-
dle/11356/1853, 27. 1. 2025.
BAŠ, Angelos: Gozdni in žagarski delavci na južnem Pohorju v 
dobi kapitalistične izrabe gozdov. Maribor: Obzorja, 1967.
CVIRN, Janez: Reforme Marije Terezije in Jožefa II. V: Janez 
Cvirn idr., Ilustrirana zgodovina Slovencev. Ljubljana: Mladin-
ska knjiga, 1999, 189–197.
DESTOVNIK, Irena: Moč šibkih: Ženske v času kmečkega go-
spodarjenja. Celovec: Drava, 2002.
DOLENC, Metod: Pravna zgodovina za slovensko ozemlje: So-
stavni načrt. Ljubljana: Akademska založba, 1935.
DOLENC, Metod: Slovenski pregovori in reki pa naše pravo. 
Vodnikova pratika 1936, 36–41.
GESTRIN, Ferdo in Vasilij Melik: Slovenska zgodovina: Od 
konca osemnajstega stoletja do 1918. Ljubljana: Državna založ-
ba Slovenije, 1966.
GOMIRŠEK, Tanja: Skrbništvo mladoletnih v jugovzhodnem 
delu Goriških Brd v 1. polovici 19. stoletja – pravni vidik in re-
alnost. V: Aida Škoro Babić idr. (ur.), Zgodovina otroštva. Lju-
bljana: Zveza zgodovinskih društev Slovenije, 2012, 243–255.
GOMIRŠEK, Tanja: Spremembe v sestavu ženske bale od 1. po-
lovice 19. stoletja do obdobja po 1. svetovni vojni: Vprašanja 
ob interpretaciji ohranjenih tekstilij v etnološki zbirki družine 
Sirk. V: Roberto Dapit, Barbara Ivančič Kutin, Špela Ledinek 
Lozej (ur.), Zbirke povezujejo: Etnološke zbirke, ustno izročilo in 
kulturni turizem med Alpami in Krasom. Videm: Università degli 
studi; Ljubljana: ZRC SAZU, 2015, 283–302.
GOMIRŠEK, Tanja: Naši predniki se pred 500 leti niso poročali 
v cerkvi, temveč doma: Poroka v Kamunu nekoč. Briški časnik 
26/106, 2022, 40–43.
GOODY, Jack: Production and Reproduction: A Comparative 
Study of the Domestic Domain. Cambridge [idr.]: Cambridge 
University Press, 1988.
GOODY, Jack: Evropska družina: Zgodovinskoantropološki 
esej. Ljubljana: Založba /*cf., 2003.
GRAFENAUER, Bogo: Gospodarski obrat kmetije. V: GDZS, 
Zgodovina agrarnih panog. Zv. 1, Agrarno gospodarstvo. Lju-
bljana: Državna založba Slovenije, 1970, 619–651.
GRAFENAUER, Ivan: Narodno pesništvo. V: Ivan Grafenauer 
in Boris Orel (ur.), Narodopisje Slovencev II. Ljubljana: Državna 
založba, 1952, 12–85.

GRZYBEK, Peter: Fundamentals of Slovenian Paremiology. 
Traditiones 37/1, 2008, 23–46.
HUBER, Ivanka: Sociološki vidiki mikrozgodovine družinskega 
življenja v 20. stoletju na periferiji Srednje Evrope: Vas Kančev-
ci in Križevci ter njune družine. Doktorska disertacija. Maribor: 
Univerza v Mariboru, Filozofska fakulteta, Oddelek za sociolo-
gijo, 2012.
HUZJAN, Vanja: Etnološka analiza leksema »otrok« v Zbir-
ki slovenskih paremioloških enot na Clarin.si. V: Saša Babič, 
Nataša Jakop in Rok Mrvič (ur.), Paremiologija med tradicijo 
in sodobnostjo. Ljubljana: Založba ZRC, ZRC SAZU, 2024a, 
151–179. 
HUZJAN, Vanja: Dom je bilo samo delo, nič drugega: Proble-
matika otroškega dela v slovenskih pregovorih. V: Jožica Jožef 
Beg, Mia Hočevar in Neža Kočnik (ur.), Jezik in književnost v 
spreminjanju: Slovenski slavistični kongres, Celje, 26.–28. sep-
tember 2024. Ljubljana: Zveza društev Slavistično društvo Slo-
venije, 2024b, 95–107.
JAKOP, Nataša in Saša Babič: Gospodarske podobe vsakdan- 
jika v luči folklornih obrazcev. Slavistična revija 73/2, 2025, 
295–308.
JAMNIK, Alojzij: Vzroki našega siromaštva. Poti ter sredstva 
za izhod iz njega ter za dosego narodnega blagostanja: Agrar-
nopolitična in narodnogospodarska razmotrivanja. Ljubljana: 
Tiskarna Slovenija, 1931.
JAREC, Morana: Obiteljska poljoprivredna gospodarstva u Slo-
veniji i globalne nesigurnosti: Izazovi i mogučnosti. Narodna 
umjetnost 61/2, 2024, 181–199.
JERAJ, Josip: Naša vas: Oris vede o vasi. Ljubljana: Slovenska 
šolska matica, 1933.
KERSNIK, Janko: Mačkova očeta. V: Janko Kersnik, Kmet-
ske slike in ljudske povesti. Ljubljana: Tiskarna Merkur, 1937, 
27–32.
L., priložnostni klepet, Ljubljana, 6. 12. 1995.
KNEŽEVIĆ Hočevar, Duška: Etnografija medgeneracijskih 
odnosov: Dom in delo na kmetijah skozi življenjske pripovedi. 
Ljubljana: Založba ZRC, ZRC SAZU, 2013. 
KOS, Dušan: Ljubezen, greh in kazen: Podobe in razvoj ljube-
zenske morale na Slovenskem do 19. stoletja. Ljubljana: Založba 
ZRC, ZRC SAZU, 2017.
KRESAL, France: Zgodovina socialne in gospodarske politike 
v Sloveniji od liberalizma do druge svetovne vojne. Ljubljana: 
Cankarjeva založba, 1998. 
KUHAR, Boris: Odmirajoči stari svet vasi: Poljudno znanstve-
na razprava. Ljubljana: Prešernova družba, 1972.
LAZAREVIČ, Žarko: Kmečki dolgovi v avstrijski dobi. Pri-
spevki za novejšo zgodovino 33/1–2, 1993, 3–15.
LAZAREVIČ, Žarko: Kmečki dolgovi na Slovenskem: Socialno- 
ekonomski vidiki zadolženosti slovenskih kmetov 1848–1948. 
Ljubljana: Znanstveno in publicistično središče, 1994(a). 
LAZAREVIČ, Žarko: Pota in zagate slovenskega kmetijstva v 
dobi kapitalizma. Zgodovina v šoli 3/4, 1994(b), 8–13.
LAZAREVIČ, Žarko: Kmečki dolgovi ob severni meji 1918–
1945: (od Rateč do Hodoša). Kronika 42/2, 1994(c), 41–48.



G
la

sn
ik

 S
E

D
 6

5|
2 

20
25

78

	 Jezik, kultura in vrednote	 Vanja Huzjan

LAZAREVIČ, Žarko: Razplet kmečke dolžniške krize v Jugo-
slaviji tridesetih let v primerjavi z nekaterimi evropskimi država-
mi. Prispevki za novejšo zgodovino 35/1–2, 1995, 67–81.
LAZAREVIČ, Žarko: Dota in dedni odpravki v kmečkem oko-
lju v obdobju med obema vojnama. Zgodovina v šoli 7/2, 1998, 
10–16.
LAZAREVIČ, Žarko: Delo in zemlja: Male študije kmečkega 
sveta. Ljubljana: Inštitut za novejšo zgodovino, 2022.
LÉVI-STRAUSS, Claude: Sorodstvena pravila. Časopis za 
kritiko znanosti 209/210, 2002, 399–411.
LOŽAR, Marta: Slovenska ljudska noša. V: Ivan Grafenauer in 
Boris Orel (ur.), Narodopisje Slovencev II. Ljubljana: Državna 
založba, 1952, 166–238.
LOŽAR-PODLOGAR, Helena: Sledi in podobe izročila 1: Iz-
brani etnološki spisi. Ljubljana: Založba ZRC, ZRC SAZU, 
2024.
MAKAROVIČ, Gorazd: Delo. V: Angelos Baš (ur.), Slovenski 
etnološki leksikon. Ljubljana: Mladinska knjiga, 2004, 82.
MAKAROVIČ, Marija: O načinu življenja kmečkih poslov na 
Slovenskem. V: Angelos Baš (ur.), Pogledi na etnologijo 3. Lju-
bljana: Partizanska knjiga in FF, 1978, 275–307.
MAKAROVIČ, Marija: Medsebojna pomoč na vasi na Sloven-
skem. Ljubljana in Muta: Gorenje, 1979.
MAKAROVIČ, Marija: Kmečki posli. Slovenski etnograf 33/34, 
1988/1990, 433–460.
MALEČKAR, Vilma: Dalmatinske neveste: Procesi ženske po-
ročne migracije iz zadrskega zaledja v Brkine v 20. stoletju. Ko-
per: Univerza na Primorskem, Znanstveno-raziskovalno sredi-
šče: Zgodovinsko društvo za južno Primorsko, Založba Annales, 
2005.
METERC, Matej: Aktualna raba in pomenska določljivost 200 
pregovorov in sorodnih paremioloških izrazov. Jezikovni zapiski 
27/1, 2021, 45–51.
MIKLAVČIČ, Milena: Žirovci ob rojstvu, poroki in smrti: Tak 
kat sma bl navajen. Žirovski občasnik 22/31, 2001, 39–54.
MIKLAVČIČ, Milena: Ogenj, rit in kače niso za igrače. Žiri: 
Jutri, 2014.
N. N.: Kmetski dolgovi. Štajerc 9/41, 11. oktober 1908, 2.
OREL, Boris: Slovenski ljudski običaji. V: Rajko Ložar (ur.), 
Narodopisje Slovencev I. Ljubljana: Klas, 1944, 263–350.
PUCONJA, Miran: O kmečki kulturi. Traditiones 34/2, 2005, 
109–134.
RAVNIK, Mojca: Bratje, sestre, strniči, zermani: Družina in so-
rodstvo v vaseh v Slovenski Istri. Ljubljana: ZRC SAZU; Koper: 
Lipa, 1996.
RAVNIK, Mojca: Družina in selitveni pojavi v Nadiških dolinah 
v Beneški Sloveniji. Traditiones 32/1, 2003, 29–55.

RÖSENER, Werner: Kmetje v evropski zgodovini. Ljubljana: 
Založba/*cf., 2007.

SEGALEN, Martine: Historical Anthropology of the Family. 
Cambridge [idr]: Cambridge University Press, 1986.

SIEDER, Reinhard: Socialna zgodovina družine. Ljubljana: Stu-
dia humanitatis: ZRC, 1998 [1987].

SMERDEL, Inja: Prelomna in druga bistvena gospodarska doga-
janja v zgodovini agrarnih panog v 19. stoletju na Slovenskem. 
Slovenski etnograf 33/34, 1990, 25–60.

SMERDEL, Inja: Mati naša, daj nam danes naš vsakdanji kruh! 
O izdelovanju, prodaji in rabi žrmelj v odmaknjenih predelih 
Slovenije. Etnolog 12, 2002, 195–225.

SLOVENC GRASSELLI, Mateja: Strategije družinskih kmetij v 
Sloveniji: Trajnostni razvoj, generacije in spol. Magistrsko delo. 
Ljubljana: Univerza v Ljubljani, Filozofska fakulteta, Oddelek 
za etnologijo in kulturno antropologijo, 2017.

ŠKERLJ, Božo: Evgenika v naših narodnih pregovorih. Evgeni-
ka: Priloga Zdravniškega vestnika 1/1, 1935, 2–11.

ŠMITEK, Zmago: Delo otrok in ostarelih v kmečkih družinah. 
V: Duša Krnel-Umek in Zmago Šmitek (ur.), Kruh in politika: 
Poglavja iz etnologije Vitanja. Ljubljana: Partizanska knjiga, 
1987, 71–77.

TAVČAR, Ivan: Med gorami. V: Ivan Tavčar, Zbrano delo. Knj. 
3. Ljubljana: Državna založba Slovenije, 1966 [1888], 5–119.

TRDINA, Janez: Posnetki in opazke 9 (začenši 20. septembra 
1871). V: Snežana Štabi in Igor Kramberger, Podobe prednikov: 
Zapiski Janeza Trdine iz obdobja 1870–1879, 2. knjiga: »Vsaka 
svinja naj si rije svoje korenje«. Ljubljana: Univerzitetna konfe-
renca ZSMS, 1987, 453–476.

VALENČIČ, Vlado: O ženitni svobodi in njenih omejitvah od 
fevdalizma do liberalizma. Zgodovinski časopis 3/4, 1968, 225–
260.

VIDEČNIK, Aleksander: Kmečko delavstvo v Gornji Savinjski 
dolini med prvo in drugo svetovno vojno. Mozirje: Občinski sin-
dikalni svet, 1986.

VILFAN, Sergij: Pravna zgodovina Slovencev: Od naselitve do 
zloma stare Jugoslavije. Ljubljana: Slovenska matica, 1961.

VILFAN, Sergij: Kmečka hiša. V: GDZS, Zgodovina agrarnih 
panog. Zv. 1, Agrarno gospodarstvo. Ljubljana: Državna založba 
Slovenije, 1970, 559–593.

VILFAN, Sergij: Delavci v agrarnem gospodarstvu. V: GDZS, 
Zgodovina agrarnih panog. Zv. 2, Družbena razmerja in giba-
nja. Ljubljana: Državna založba Slovenije, 1980a, 355–402.

VILFAN, Sergij: Agrarna premoženjska razmerja. V: GDZS, 
Zgodovina agrarnih panog. Zv. 2, Družbena razmerja in giba-
nja. Ljubljana: Državna založba Slovenije, 1980b, 403–479.



G
la

sn
ik

 S
E

D
 6

5|
2 

20
25

79

	Jezik, kultura in vrednote	 Vanja Huzjan

Inheritance of a Farm Estate: “Children and Small Debts are Lots of Work”

The paper enters by summarising the author’s first two researches in the framework of the project Language, Culture and 
Values, in order to introduce the third. This study, weaving together ethnological and historiographical findings with proverbs 
collected in the Clarin.si research repository, is set in the Slovenian countryside in the 19th and first half of the 20th century, in 
and around the farmhouse as the gathering centre for all the members integrated into the family. Each member of the farmho-
use was defined by the biological and social relations of the family: father, son, wife, mother, master, servant, etc. The whole 
of the members was linked to a central authority by a relationship of dependence and obedience. The position of first among 
non-equals was conferred on the peasant patriarch by a wider unequal and unjust socioeconomic structure that generated 
exploitation through violence. Where there is violence, there is fear. The master-father was structurally dominated by fear 
of poverty and abandonment in old age. The two defensive strategies employed were moral indebtedness of children during 
socialisation, and inheritance with lifelong maintenance obligations.
From the second half of the 19th century until the end of the Second World War, the majority of the rural population was on the 
brink of subsistence, not only because of the building of the railway and the integration of Slovenian territory into internatio-
nal trade, but also because of two major debt crises: the first was caused by the ransom for land disenfranchisement, the second 
by the first capitalist world economic crisis between the two wars, which over-indebted the already indebted peasants. The 
over-borrowing was largely due to inheritance payments, in particular dowry payments, which were supposed to contribute to 
the accumulation of newlyweds’ assets. Proverbial tradition reminds us that the size of the daughter’s inheritance allowance 
in the 1930s was small, despite what might have been a different tendency. While the otherwise unfair practice of inheritance 
in principle ensured the survival of the farmhouse and its estate, in the absence of a welfare state and the misguided economic 
policies of the Kingdom of Yugoslavia, inheritance through over-indebtedness proved to be a failed strategy for almost half of 
the peasant population. Highly stratified, they migrated to the outskirts of cities at home and abroad to survive.


