
Kakor hitro je nem{ki biolog Ernst Haeckel leta 1866
formuliral termin “ekologija”, je ta pojem postal podlaga za
najrazli~nej{e radikalne dru`bene filozofe. Medtem ko so eni
na tej podlagi iskali nove, pozitivne re{itve nepravi~nosti,
rev{~ine, lakote, trpljenja ipd., so bili drugi nevarnej{i. Young
(1990: 128) med najnevarnej{imi omenja naciste, ki so verjeli,
da ~love{ka dru`ba ne more transcendirati zakonov narave,
kapitalizmu in laissez-faire ekonomiji pa so naprotovali tudi iz
domnevnih ekolo{kih razlogov1. Ukvarjali so se z organskim
kmetovanjem; tako je Himmler ustanovil ve~ eksperimentalnih
organskih kmetij, med njimi tudi koncentracijsko tabori{~e
Dachau. Hess se je navdu{eval nad biodinami~nim kmetovanjem,
homeopatsko medicino in naturizmom, vendar je njegova
“izdaja” leta 1941 spro`ila odpor proti organskemu kmetovanju
in nudizmu, kar je bilo odslej videno kot deviantni pojav.

Radikalno naravovarstvo je povezano s protesti proti vojni v
Vietnamu, bojem za pravice ~rncev in drugih manj{in. Mejnik
naj bi bil po navedbah Manesa (1990: 47-49) 22. april 1970, dan
Zemlje, ko je 250 tiso~ ljudi na demonstracijah v Washingtonu
zahtevalo odlo~nej{e akcije za za{~ito narave, 100 tiso~ ljudi v
New Yorku protestiralo proti industrijskemu onesna`evanju, v
{olah po vsej ZDA pa so razpravljali o naravovarstvenih temah.
To naj bi bil dogodek, ko so se Ameri~ani zavedeli, da so pri{li
do “zadnje meje” neomejene ekspanzije v omejenem svetu.

^asopis za kritiko znanosti, domi{ljijo in novo antropologijo, let. XXII, 1994, {t. 170-171, str. 203-216. 203

1 Omenimo naj tudi ~as
romantike, ki je v 19.
stoletju dala dodaten
zalet antisemitizmu. V
tej dobi so se `e za~ele
kazati pogubne ekolo{ke
posledice industrializaci-
je. ^astilci narave
romantiki so za
ekolo{ko {kodo okrivili
tiste, ki naj bi bili nosil-
ci industrializacije, to
pa naj bi bili, glede na
implicitno navzo~ anti-
semitizem, bogati @idje,
ki naj bi na {kodo
narave (pa tudi ljudi)
hoteli brezobzirno posta-
ti {e bolj bogati, kot naj
bi tudi sicer `e bili.

Barbara Potrata

Zelena ostrina



Manes {e navaja, da je bilo `e v zadnjem obdobju 60-ih let
sprejetih kar nekaj zakonov za za{~ito narave (nacionalni zakon
o politiki do okolja 1969, zakon o za{~iti ogro`enih vrst 1969,
zavrnitev nacionalnega zakona o za{~iti in gospodarjenju z
gozdovi, katerega pokrovitelj je bila industrija gradbenega lesa,
ki je posku{ala izkoristiti takratno potrebo po lesu za dovoljenje
za intenzivno izsekavanje gozdov), vendar od dneva Zemlje
politiki niso ve~ mogli zanemarjati naravovarstvenih vpra{anj.

Naravovarstvene organizacije, celo tiste konzervativnej{e
(Sierra Club, Audubon Society), so postajale ~edalje uspe{nej{e,
~eprav so ugotavljale, da vpra{anja okolja vzbujajo pozornost
tudi takih ljudi, katerih kon~ni cilj naj bi bil ru{enje demokra-
ti~nih institucij. V 70-ih letih, ko je njihova vloga postajala
~edalje pomembnej{a in so za svoje delovanje za~ele dobivati
ve~je vsote denarja, pa so za~ele zaposlovati profesionalce.
Tako so se po mnenju tistih, ki so trdili, da je ~as za radikal-
nej{e re{itve, spremenile v potro{ni{ko usmerjene korporativne
birokracije oz. postale idealen kraj predvsem za karieristi~ne
profesionalce in manj za idealisti~ne naravovarstvenike. Tudi
oblasti so za~ele upo{tevati mnenja naravovarstvenih organizacij,
za~ele pa so tudi zaposlovati ljudi iz teh organizacij. Manes {e
dodaja, da so se mnogi, ki so `eleli narediti kariero v vladi,
za~eli seliti v Washington, hkrati pa so njihova stali{~a posta-
jala boj kompromisna in zmernej{a, da se z ekstremnimi pred-
logi ne bi zamerili potencialnim delodajalcem.

V o~eh mnogih je bila to izdaja. Tako je norve{ki filozof
Arne Naess leta 1973 objavil prvo napoved moderne ameri{ke
radikalne ekologije. Gre za kratek ~lanek “Plitka in globinska,
dolgoro~na ekologija”, v katerem opisuje razkol med profe-
sionalnimi, velikimi, birokratskimi organizacijami, ki si prizade-
vajo le za kozmeti~ne popravke in zmanj{anje onesna`evanja,
drugo, manj vplivno gibanje pa je bilo globinsko v zahtevi po
radikalni spremembi odnosa na{e civilizacije do naravnega
sveta. Do pravega razkola pa je pri{lo ob koncu 70-ih let, ko
naj bi bil sprejet zakon, ki bi dolo~al, katera obmo~ja bi ostala
nedotaknjena in katera naj bi bila odprta za eksploatacijo. Ta
zakon, imenovan RARE II (Rioadless Area Review and Evalua-
tion), so podprle tudi vse glavne naravovarstvene organizacije,
~eprav mu je bilo o~itano, da je pristranski v korist lesne
industrije, da je predlagal premalo ozemlja, ki naj bi bilo
za{~iteno, pa {e tu je bil preve~ restriktiven in ni upo{teval
{tevilnih dejavnikov, zaradi katerih bi kako obmo~je moralo
biti za{~iteno.

Zakon, ki je zaradi {tevilnih protestov kasneje sicer
neslavno propadel, je tako pokazal ne samo nemo~ glavnih
naravovarstvenih organizacij, temve~ tudi stopnjo njihove
povezanosti z oblastjo. Mnogi naravovarstveniki se tako niso

Barbara Potrata

204 O I K O s



ve~ mogli istovetiti s tako politiko. Eden izmed njih je bil tudi
Dave Foreman, ~lan Wilderness Society , ki je leta 1980 skupaj
s prijatelji ustanovil eno prvih radikalnih organizacij Earth First!

Radikalni naravovarstveniki niso ve~ verjeli, da bo znanost,
ki je ekolo{ke probleme povzro~ila, te te`ave kdaj v prihod-
nosti tudi re{ila. V ekolo{kih problemih so videli imanentno
posledico tako kapitalizma kot socializma, zato so zahtevali
radikalne dru`bene spremembe (Manes, 1990: 58-69).

Radikalni ekologi trdijo, da za ekolo{ko uravnote`eno
so`itje ~loveka z `ivim in ne`ivim okoljem ni primeren noben
dru`beni sistem. Mc Laughlin (1993: 30) trdi, da kapitalizem `e
v temeljih ni kompatibilen s skrbjo za okolje iz treh razlogov.
Prvi~, trgi niso ekolo{ko primerni modeli ~lovekove interakcije
s preostalo naravo, saj dru`beni dejavnik dolo~a, zakaj in kako
se bo proizvajal neki izdelek in ne kak drug. Drugi razlog je ta,
da ima kapital vedno svojo ceno, zato je dejavnik prihodnosti
sistemati~no prezrt, kar pa je nezdru`ljivo z idejo ekolo{ke
uravnote`enosti. In tretji~, kapitalizem zahteva neomejeno rast
v svetu omejenih virov.

McLaughlin (1993: 49-54) pa tudi v
socializmu oz. komunizmu ne vidi alterna-
tive. V za~etku je kazalo, da bo v socializ-
mu mo~ dose~i uravnote`eno so`itje.
Kmalu potem, ko so bolj{eviki prevzeli
oblast, je Lenin sprejel stroge ukrepe za
ohranjanje narave. Leta 1920 so tako na
ju`nem Uralu ustanovili naravni rezervat,
v katerem so bili prepovedani vsakr{no
ribarjenje, lov in celo nabiranje jajc. Kmalu so ustanovili {tevilne
druge rezervate, kjer so znanstveniki preu~evali nespremenjene
ekolo{ke ekosisteme. V letih 1925 do 1929 se je povr{ina takih
naravnih rezervatov v Sovjetski zvezi s 6000 km2 pove~ala na
21000 km2. Toda v spreminjajo~ih se dru`benih okoli{~inah in
uveljavljajo~i se aplikativni znanosti se je krepila struja, ki je
zagovarjala ekonomsko upravi~enost teh rezervatov. Leta 1929
je sovjetski kongres za ohranjanje narave razglasil potrebo po
ekonomski upravi~enosti takih rezervatov, leta 1934 pa je pri{lo
do prvih aretacij uglednih ekologov, ki se s to usmeritvijo niso
strinjali. Ekologija je v o~eh novih oblastnikov tako postala reak-
cionarna, saj je dokazovala, da narava postavlja meje ~lovekovi
kreativnosti pri spreminjanju okolja. Do zgodnjih 50-ih let sta bili
dve tretjini prej{njih rezervatov namenjeni lovu in kmetijstvu,
tretjino pa so spremenili v eksperimentalne kmetijske postaje.

Izkazalo se je, da je s centralnim planiranjem mogo~e skrbno
in pametno voditi politiko ohranjanja naravnega okolja, vendar
je mogo~e `e s preprostimi administrativnimi prepovedmi in
ukazi vse napore tudi izni~iti. Ker je bila v Sovjetski zvezi pro-

Zelena ostrina

O I K O s 205

Radikalni naravovarstveniki verjamejo,

da bo le korenita dru`bena

sprememba, ko bodo ljudje spet `iveli

podobno kot lovsko-nabiralni{ka

plemena, omogo~ila so`itje z naravo.



dukcija najva`nej{i cilj, je bilo to na {kodo ohranjanja narave.
McLaughlin (1993: 52) namre~ trdi, da mora vsaka dru`ba
poskrbeti vsaj za minimalno materialno blaginjo ljudi, ve~ blagi-
nje pa pomeni tudi bolj poslu{ne dr`avljane in torej ve~ji poli-
ti~ni nadzor. Sovjetska vlada je centralni plan zlahka podredila
temu na~rtu.

Tudi socializem pa je `e na~eloma nezdru`ljiv z ekolo{ko
uravnote`enim razvojem, nadaljuje McLaughlin (1993: 53). Vsak
centralizirani socializem mora namre~ uporabljati birokratske
procedure za izvajanje potrebnih administrativnih nalog pri
vodenju dru`be. Ekologija pa je nezdru`ljiva z birokratsko racio-
nalnostjo. Drug problem se pojavlja ob domnevi, ali je ~lovek
res sposoben voditi ekolo{ko uravnote`en ekolo{ki razvoj.

* * *

Radikalno naravovarstvo torej ne verjame, da bo ~love{tvo
v prihodnje sposobno voditi ekolo{ko uravnote`eno politiko in
da bo znanost v prihodnosti toliko napredovala, da bo re{ila
vse ekolo{ke potrebe in probleme. Radikalni naravovarstveniki
verjamejo, da bo le korenita dru`bena sprememba, ko bodo
ljudje spet `iveli podobno kot lovsko-nabiralni{ka plemena,
omogo~ila so`itje z naravo.

Radikalni naravovarstveniki se za ohranitev narave dr`avi
upirajo z vsemi sredstvi, tudi nasilnimi, predvsem takrat, kadar
uni~evalci narave ne spo{tujejo zakonov. Razvili so {tevilne
tehnike ekota`e, ekolo{kih sabota`, ki naj izkori{~evalcem
narave prepre~ijo mo`nost izropanja. Zabijali so `eblje v
drevesa, da bi tako po{kodovali lesne mline, ko bi bil les v
obdelavi. Ko so gozdni delavci za~eli odkrivati `eblje s pomo-
~jo detektorjev kovin, so se tudi radikalni ekologi modernizirali:
za~eli so uporabljati kerami~ne `eblje, ki jih detektorji niso
mogli odkriti. Sabotirali so delovne stroje, pripravljali prepreke,
da bi tako onemogo~ali ekolo{ko sporna dela, plezali na
drevesa, da jih gozdarji ne bi mogli po`agati... [koda, ki so jo
tako povzro~ali, se je kmalu povzpela v desetine milijonov
ameri{kih dolarjev.

Oblasti dr`av, ki so se sre~evale z dejavnostjo radikalnih
naravovarstvenikov, so se ostro odzvale, lahko bi celo rekli, da
pretirano. Manes (1990: 184) tako navaja, da so policisti in
agenti FBI sredi 70-ih let v Minnesoti proti kmetom, ki so
protestirali proti {kodljivim ukrepom elektroindustrije, uporabili
nasilje, aretirali 140 oseb, ve~ ljudi pretepli in enega od
protestnikov naredili invalida. Francoska vlada je julija 1985 v
vodah Nove Zelandije razstrelila ladjo Mavri~ni bojevnik
ekolo{kega gibanja Greenpeace , v eksploziji pa je umrla ena
oseba (ibid.: 200). Tudi sicer se francoska vlada ne obotavlja

Barbara Potrata

206 O I K O s



uporabiti sile, ko gre za vpra{anja jedrske energije. V francoskem
Melvillu je policija leta 1977 med protijedrskimi demonstracijami
ubila eno osebo in ve~ sto ranila (ibid.: 201).

Oblasti prizadetih dr`av pa so razvile tudi druge, manj
drasti~ne metode. Pri aretaciji Davida Foremana, enega od
ustanoviteljev radikalne organizacije Earth First!, je ameri{ki
FBI leta 1989 uporabil metodo, ki bi jo pripisali kak{nim
zakrknjenim stalinistom. Foremana so aretirali ravno na oblet-
nico njegove poroke, `eni pa so prijazno svetovali, naj se
~imprej lo~i, da bi si tako re{ila glavo (ibid.: 194).

Za nadvse dobro metodo zastra{evanja radikalnih naravo-
varstvenikov so se izkazale tudi to`be. Velika podjetja to`ijo
radikalne naravovarstvenike za materialno in/ali moralno {kodo,
ki naj bi jo utrpela zaradi njihove dejavnosti. Posamezniki,
~eprav kasneje ve~inoma doka`ejo, da so obto`be neupravi~ene,
se morajo braniti na sodi{~u. Za obrambo najamejo odvetnike,
katerih honorarji pa se vzpenjajo v desettiso~e dolarjev. Ker
naravovarstveniki takih vsot ne morejo pla~ati, so prisiljeni,
zato da bi podjetja umaknila to`be, obljubiti, da se umikajo iz
javnega `ivljenja. Manes (ibid.: 204) navaja ugotovitve triletne
raziskave, ki sta jo leta 1988 objavila Penelope Canan in
George Pring z denverske univerze, da gre za na~rtovano in
organizirano politiko.

Celo tradicionalno liberalna islandska vlada je pri Paulu
Watsonu ravnala histeri~no. Ta radikalni naravovarstvenik in dva

Zelena ostrina

O I K O s 207

Oblikovanje panoja in foto:
Mizz art – @ivo Zeleni.



njegova prijatelja so leta 1986 v protest, ker je neko islandsko
podjetje spretno izkristilo pravne praznine v prepovedi lova na
ogro`ene kite, povzro~ili veliko {kodo na predelovalnih
obratih za kitovino in uni~ili dve kitolovki. Zatem so vsi trije
pobegnili. Watson se je leta 1988 vrnil v Islandijo in se prijavil
oblastem. Spo{toval je pravila svoje organizacije, da ~lani sprej-
mejo moralne in legalne posledice svojih dejanj. Islandska
vlada ga sicer ni postavila pred sodi{~e, saj bi tako opozorila na
svojo politiko do lova na kite, ga je pa brez obto`be za 24 ur
zaprla in kasneje izgnala, ne da bi navedla razlog za to. To je
bilo dejanje brez presedana v zgodovini liberalne Skandinavije.
[e ve~, islandski policisti so zaprli ve~ novinarjev, ki so Wat-
sona `eleli samo intervjuvati (ibid.: 114-117).

Do danes naj bi se oblikovalo pet glavnih vej radikalnega
naravovarstva (McLaughlin 1993: 198):

1. Na ~loveka usmerjeno naravovarstvo (human centered
environmentalism). Izhodi{~e je prizna-
vanje ekolo{ke krize, zato so v interesu
~love{tva potrebne radikalne dru`bene
spremembe. Ta pristop je zlasti privla~en
za tiste, ki se {e niso odrekli antropocen-
tristi~ni poziciji. Omejenosti tega pristopa
postanejo vidne pri vpra{anjih, kot je
divjina, primeren obseg ~love{tva, ipd.
(McLauglin: 198).

Med glavnimi kritiki te veje so tisti
radikalni naravovarstveniki, ki poudarjajo,
da se na ~loveka usmerjeni naravo-
varstveniki {e vedno gibljejo v
antropocentri~ni perspektivi. Radikalni
naravovarstveniki si namre~ prizadevajo

za “ekocentri~no” pojmovanje ~loveka. Naj tu izpostavimo raz-
liko med biocentri~nim in ekocentri~nim. Medtem ko biocen-
trizem poudarja, da je `ivljenje, bios, sredi{~e nove etike, pa se
zagovorniki “ekocentrizma”, predvsem globinski ekologi,
zavzemajo za etiko, ki bi vklju~evala celotno skupnost `ivega
in ne`ivega, ki tvori ekosistem (Manes, 1990: 144).

2. Socialna ekologija. Ta poudarja potrebo po ukinitvi
vsakr{nih hierarhij, da bi lahko vzpostavili ekolo{ko skladne
odnose med ~love{ko dru`bo in preostalo naravo. ^love{tvo
namre~ ne more spremeniti na~ina ravnanja s svojimi viri, dokler
ne spremeni na~ina ravnanja s so~lovekom. Ko bi bila odpravlje-
na vsakr{na hierarhija, bi ~love{tvo lahko posegalo v evolucijo
in jo na neki na~in pospe{evalo (McLaughlin, 1993: 215).
“Narava bo zaradi ~lovekovega posega tako pridobila intencio-
nalnost, mo`nost razvoja kompleksnej{ih `ivljenjskih oblik in
mo`nost lastne diferenciacije... gre za etiko, ki daje v naravnem

Barbara Potrata

208 O I K O s

Osnovna podmena ekofeminizma je

“prepri~anje o podobnosti mi{ljenja

mo{kih, da imajo na eni strani

pravico izkori{~ati naravo, na drugi

pa izkori{~ati `enske ... Sedanja

ekolo{ka kriza je posledica

tradicionalne izklju~itve `ensk iz

patriarhalnih institucij, med katerimi

je najbolj nevarna ’znanost’, ki v

dana{njih ~asih nadome{~a religijo.”



svetu mesto ~loveku kot agentu pospe{evanja in omogo~anja
evolucije – dru`bene in naravne – popolnoma samozavedajo~e
se in karseda svobodne, in mo`nost kar najbolj racionalnega
pospe{evanja evolucije, ki bi zadovoljevala tako ~lovekove kot
ne~lovekove potrebe.” (Bookchin, 1990: 203-204.)

Kritiki tega pristopa poudarjajo, da so socialni ekologi
prezrli dejstvo, da centralizirane birokracije in vlade niso inhe-
rentno sovra`ne do ekologije. Zatiralska su`njelastni{ka staro-
egip~anska dru`ba ali starodavna polinezijska kraljestva so bila
ekolo{ko stabilna, kar je omogo~ala ravno avtoriteta hierarhi~no
organiziranega duhovni{tva (Young, 1990: 133).

3. Ekofeminizem: Tudi ta je zelo blizu Bookchinovi trditvi,
da je glavni vzrok ekolo{ke krize dominacija nekaterih nad
drugimi. Ekolo{ki feminizem trdi, da je vir vseh ekolo{kih,
predvsem pa dru`benih te`av dominacija mo{kih nad `enskami.
Tako kot si je mo{ki podredil naravo, si je podredil tudi
`ensko. Ekofeminizem skrb za okolje povezuje z “`ensko
duhovnostjo” in gibanji new agea. Povezan je z o`ivljanjem
oz. raziskovanjem kulta Boginje; za~etnice so feministi~ne
teologinje, ki jih je zanimal izvor teolo{kih razlag podrejenosti
`ensk. Osnovna podmena ekofeminizma je “prepri~anje o
podobnosti mi{ljenja mo{kih, da imajo na eni strani pravico
izkori{~ati naravo, na drugi pa izkori{~ati `enske ... Sedanja
ekolo{ka kriza je posledica tradicionalne izklju~itve `ensk iz
patriarhalnih institucij, med katerimi je najbolj nevarna ’znanost’,
ki v dana{njih ~asih nadome{~a religijo.” (Salleh v Young: 134.)
Ekofeminizem zato na {ir{i ravni kulturnih vrednot zahteva
zamenjavo glavne kulturne, mo{ke metafore “boj” za metaforo
“rojstvo” (Bednarowski, 1992: 175). @enske naj bi bile tudi
sicer zaradi svoje reproduktivne funkcije bli`e naravi kot mo{ki.

Ekofeministkam najbolj nasprotujejo ravno feministke.
Poudarjajo, da ekofeministke `enske opisujejo kot “pasivne, s
sinteti~nim mi{ljenjem, emocionalne, `e v bistvu druga~ne od
mo{kih”, kar so natan~no tiste oznake, ki jih uporabljajo
zagrizeni konzervativci pri razlagi, zakaj `enske niso primerne
za javno `ivljenje in zakaj morajo biti podrejene mo{kim.

4. Bioregionalizem: Ta je precej idej povzel iz anarhisti~ne
tradicije Petra Kropotkina (1842-1921), navdihuje pa se pri kul-
turah plemenskih ljudstev in uspe{nej{ih radikalnih skupnostih
(npr. ameri{ki Ami{i). Bioregionalizem je relativno samozadost-
na skupnost, del zemeljskega povr{ja, ki je definiran v okvirih
“bioti~ne spremembe” oz. procentualnih sprememb prostora
ene vrste glede na drugega. ^e je 15-25 odstotkov vrst na
nekem kraju razli~nih od vrst na drugem kraju, potem gre za
razli~ne bioregije (npr. mo~virske, gorske...). Ponavadi imajo
bioregije tudi razli~no klimo in vrsto prsti. Razli~ne bioregije
so tudi razli~na ozemlja posameznih plemen (Young, 1990:

Zelena ostrina

O I K O s 209



135). Glavna zna~ilnost je radikalna decentralizacija ~love{ke
dru`be tako na politi~ni kot na gospodarski ravni, kar naj bi
omogo~ilo resni~no demokracijo in lokalni nadzor nad gospo-
darskimi dejavnostmi. Decentralizacija je potrebna za dosego
pomembne politi~ne demokracije, saj v velikanskih in {tevil~nih
nacionalnih dr`avah ta ni mo`na. Manj{e politi~ne enote ne
bodo mogle biti suverene brez nadzora nad lokalnimi gospodar-
skimi dejavnostmi in minimalizacije izvoza in uvoza bioregij.
Tako kot je nacionalna politi~na suverenost izgubljena zaradi
tr`nih odnosov v razmerah globalnega gospodarstva, tako tudi
lokalne skupnosti za~nejo izgubljati svojo suverenost, ko se
za~nejo gospodarsko vpletati v {ir{i prostor. Politi~na in gospo-
darska decentralizacija bo zahtevala ekolo{ko racionalnej{e
na~ine `ivljenja, ker bodo povezave med ekolo{ko {kodo ter
politi~nimi in gospodarskimi odlo~itvami vidnej{e. Manj{e
prostorske enote bodo tudi ugodno vplivale na ljudi in na
dru`abno `ivljenje ter na ve~jo solidarnost in kohezivnost
(McLaughlin, 1993: 205-208). Bioregionalizem zagovarja tudi
duhovnost, ki naj bi bila posebna oblika spo{tovanja in
~a{~enja `ivljenja.

Do bioregionalizma so kriti~ni `e
radikalni naravovarstveniki, ko opozarjajo
na nevarnosti nasilja v procesu devolucije
v manj{e skupnosti, ~eprav nasilje v tem
primeru ne bi bilo tako obse`no, kot je
nasilje nacionalnih dr`av. Nevarno je tudi
zapiranje bioregij v lastne meje in prob-
lemati~na je tudi majhnost, ko je treba
delovati globalno.

Dodali bi lahko, da je bioregionalizem tudi reakcija na dolo-
~eno nemo~ nacionalnih dr`av ob nastajanju “supranacionalnih”
oblik (kot npr. ES ali NAFTA), ko gospodarska in politi~na mo~
prehajata z nacionalne na internacionalno raven in nastane
vakuum, kar zadeva vpra{anja mo~i, legitimnosti in dru`bene
integracije (Richmond 1985: 4-18).

5. Globinska ekologija: Prvi, ki je za~el oblikovati novo
etiko, je bil Norve`an Arne Naess. Leta 1973 je v reviji Inquiry
objavil ~lanek o “globinski ekologiji”, s predpostavko, da je
~love{ka vrsta le del bioti~ne skupnosti in da je treba iskati in
racionalizirati neantropocentri~ni pristop do `ivljenja. Naess in
njegovi privr`enci so napore drugih naravovarstvenikov {teli za
jalove in plehke, ker naj bi delovali v skladu z antropocentri~no
predpostavko, da je ~lovek sredi{~e vesolja. Naess postavlja
kot sredi{~ni problem redefinicijo osebne identitete. Termin
“samouresni~itev” po Naessovem prepri~anju ponavadi ozna-
~uje tekmovalni razvoj ~lovekovih talentov in delovanje v
skladu s ~lovekovimi specifi~nimi in individualnimi interesi

Barbara Potrata

210 O I K O s

“Samouresni~itev ni le zdru`ljiva,

temve~ je skladna z identifikacijo z

drugimi bitji. To je ~love{ka narava v

dru`bi, kjer imamo prilo`nost polnega

razvoja svojih ~ustev.”



(Young, 1994: 126-127). Naess se zavzema za Samouresni~itev,
pisano z velikim S, ki naj bi pomenila le, da “sebstvo po
definiciji vsebuje druga `iva bitja. Mo`nosti svoje uresni~itve
omejujemo, ~e smo kruti do `ivali, ko si zakrivamo o~i pred
trpljenjem drugih `ivih bitij, ~eprav tega trpljenja sami ne
moremo prepre~iti. Samouresni~itev ni le zdru`ljiva, temve~ je
skladna z identifikacijo z drugimi bitji. To je ~love{ka narava v
dru`bi, kjer imamo prilo`nost polnega razvoja svojih ~ustev.”
(Naess, 1992: 36-37.)

V okviru globinske ekologije naj omenimo {e dva manj{a
miselna tokova:

1. Hipoteza o Gaji. James Lovelock, ~lan skupine NASA,
katere naloga je bila odkriti, ali obstaja `ivljenje na Marsu in
Veneri, je bil dele`en nemalo nejevere in posmehovanj, ko je
postavil hipotezo o `ivljenju na Zemlji, ki naj bi se v svojo
korist dejavno prilagajalo in prilagaja fizikalne in kemijske
razmere na povr{ju, v ozra~ju in v oceanih.
Hipoteza nasprotuje tradicionalnim prepri-
~anjem, da se je `ivljenje prilagodilo pla-
netarnim razmeram (J. E. Lovelock, 1994:
138). Lovelock je hipotezo o Gaji kot
`ivem organizmu prvi~ predstavil leta 1969
na nekem predavanju v Princetonu, ni pa
bil prvi, ki je razmi{ljal na ta na~in. @e leta
1785 je James Hutton, “o~e geologije”, na
predavanju Kraljevega dru{tva v Edin-
bourghu postavil teorijo, da je Zemlja `iva,
najprimernej{a znanost, ki naj jo preu~uje,
pa je fiziologija (Young, 1990: 120-121).

Kritiki poudarjajo, da globinski ekologi
ne delajo razlik med belimi in bogatimi in
med ~rnimi in revnimi ter razli~nim
obsegom in vrsto ekolo{ke {kode, ki jo povzro~ajo. Vendar pa
poudarjamo, da je najresnej{a nevarnost globinske ekologije
dovzetnost za “socialni darvinizem” in povsem fa{isti~ne ideje.
David Foreman, ustanovitelj organizacije Najprej, Zemlja!, se v
nekem intervjuju ~udi: “Ko ljudem re~em, da je najslab{e, kar
lahko naredimo proti lakoti v Etiopiji, to, da jim po{ljemo
pomo~, in da bi bilo bolje, ~e bi pustili naravi, naj vzpostavi
ravnovesje, in naj ljudje stradajo, mislijo, da je tak{no razmi-
{ljanje po{astno” (Young, 1990: 128). ^eprav sam Lovelock
ostaja na naravoslovni ravni, pa njegova hipoteza o Gaji ponuja
na~in razmi{ljanja, po katerem je npr. AIDS nujno potrebno
sredstvo kiberneti~nega sistema za vzpostavitev populacijskega
ravnote`ja, zato za to bolezen nima smisla iskati zdravila.

2. Transpersonalna ekologija. Warwick Fox, vodilni avstralski
globinski ekolog, pa zahteva {e nadaljnjo redefinicijo globinske

Zelena ostrina

O I K O s 211

Tudi sicer je tretji svet sumni~av do

pomo~i Severa. Skrb za globalno

okolje naj bi bila le pretveza, da bi

revni {e naprej ostali revni, opozarjajo

na Jugu in svoje domneve potrjujejo z

dejstvom, da industrializirane dr`ave

vodijo selektivno gospodarsko politiko

na {kodo tretjega sveta in so tudi

sicer nepripravljene deliti (tudi

ekolo{ke) inovacije z nerazvitimi, v

~emer vidijo novo rekolonizacijo.



ekologije v transpersonalno ekologijo. To pomeni, da se jaz ne
identificira le z dru`ino, prijatelji, etni~nimi skupinami, vrstami
ipd. Fox zahteva, naj se ne identificiramo samo s svojim listom
(svojim osebnim, biografskim jazom), svojo vejo (dru`ino),
svojo manj{o podvejo (na{o skupnostjo), svojo glavno podvejo
(na{o raso) in tako naprej, temve~ naj se identificiramo z dre-
vesom. Gre za to, da nepristransko, vendar globoko ob~utimo
identifikacijo z vsem posami~nim in posebnim, skratka z vsemi
listi na drevesu (Fox, 1990).

Globinski ekologi (pa tudi drugi) tudi niso razre{ili eti~nega
problema ubijanja: ~e je vsako `ivljenje sveto in ~lovek samo
del naravnega sveta, potem ~loveku nih~e ne daje pravice
ubijati za svoje pre`ivetje. ^e ubija, se pri tem lahko sklicuje
samo na boj mo~nej{ega v naravi. Radikalni naravovarstveniki
pa tak boj priznavajo, saj npr. Manes (1990: 256) eksplicitno
poudarja, da bo v novi – plemenski dru`bi precej ljudi po
nepotrebnem umiralo zaradi manj sofisticirane medicine in
slab{ih `ivljenjskih pogojev. To je pa~ le del boja za pre`ivetje
in ni nikakr{nega razloga, zaradi katerega bi bil ~lovek privile-
giran. ^e torej priznavamo boj mo~nej{ega v naravi, potem pride
do paradoksa, saj lahko tudi mi ubijamo v imenu tega zakona,
ne da bi nam bilo treba spo{tovati `ivo in ne`ivo naravo kot
enakovredno. Na videz se zdi, da bi morali upo{tevati argu-
ment, da `ivali pobijajo iz potrebe in ne iz zabave. Vendar,

Barbara Potrata

212 O I K O s

Oblikovanje panoja in foto:
Mizz art – @ivo Z



kako pa bomo dolo~ili mejo, kdaj bomo pobijali iz potrebe,
kdaj pa `e iz ~isto ~love{kih kapric?

Radikalni ekologi zahtevajo “ukinitev” civilizacije, ki nujno
vodi k degradaciji okolja. Kako naj bi do tega pri{lo, ali po
nasilni ali po mirni poti, ne vedo. Meja med civilizacijo in kul-
turo se jim ne zdi vpra{ljiva. Nova idealna dru`ba naj bi bila
podobna plemenu Penan v malezijskem Sarawaku, ki je
ohranilo tradicionalni na~in `ivljenja. V njem `ivijo tako, kot so
`e tiso~letja pred njimi `iveli njihovi predniki, v harmoniji z
okoljem. Penan je lovsko-nabiralni{ko pleme, ki dodatno
hrano pridobiva s kolobarjenjem in skrbno pazi, da ne bi
pri{lo do osiroma{itve prsti. Gozdovi pripadajo vsem ~lanom
plemena, vendar imajo ti le pravico usus, vzamejo lahko le
toliko, kolikor resni~no potrebujejo. Ker pleme `ivi ekolo{ko
zmerno, potomcem ne zapu{~a opusto{ene narave, zanj sta
narava in kultura v krhki, a popolni harmoniji. Apetiti multina-
cionalnih dru`b pa to krhko ravnote`je ogro`ajo, ker si
prizadevajo izsekavati gozdove (Manes, 1990: 239). Proti temu
so protestirali {tevilni radikalni in drugi naravovarstveniki.

Neki drug ekolog, Alistair S. Gunn (1994: 24-37) pa opisuje
nekatere naravovarstvene dileme ravno na primeru malezijskega
Sarawaka. Glede izsekavanja gozdov in kr~enja `ivljenjskega
prostora tamkaj{njih plemen navaja malezijske trditve, da je
izsekavanje gozdov del tradicionalne prakse, ne pa posledica
pospe{ene industrializacije. Vlada v Sarawaku zavra~a o~itke,
da nabiralske kulture zaradi izsekavanja gozdov ostajajo brez
vsega, kar dokazujejo tudi nekatere neodvisne {tudije, in doda-
jajo, da je ljudem bolje po ustalitvi, kot pa jim je bilo, ko so
bili {e nomadi. Tudi sicer v tretjem svetu sumijo, da radikalne
naravovarstvenike, ki nasprotujejo izsekavanju gozdov, finan-
cirajo konkurenti stavbnega lesa.

V tretjem svetu niso vedno navdu{eni nad skrbjo (radikalnih)
naravovarstvenikov in jo celo zavra~ajo. Tako trdijo, da medna-
rodne agencije najve~krat ne poznajo dobro lokalnih razmer in
preve~krat streljajo kozle. Tudi sicer je tretji svet sumni~av do
pomo~i Severa. Skrb za globalno okolje naj bi bila le pretveza,
da bi revni {e naprej ostali revni, opozarjajo na Jugu in svoje
domneve potrjujejo z dejstvom, da industrializirane dr`ave vodijo
selektivno gospodarsko politiko na {kodo tretjega sveta in so
tudi sicer nepripravljene deliti (tudi ekolo{ke) inovacije z neraz-
vitimi, v ~emer vidijo novo rekolonizacijo. Da naj bi bila skrb
razvitega sveta za okolje le du{ebri`ni{tvo, naj bi spet dokazoval
primer v Sarawaku, kjer je bil pred nekaj leti velik naravni
po`ar. Sever se zanj ni zmenil, ~eprav je grozila ekolo{ka kata-
strofa, in je poslal pomo~ pri ga{enju {ele na pro{njo malezij-
skega premiera. Na Jugu radikalnim naravovarstvenikom tudi
o~itajo, da ne `ivijo ravno tako, kot pridigajo, na radikalno

Zelena ostrina

O I K O s 213



ekologijo pa gledajo kot na stali{~a prebogatih, kot na post-
affluent fenomen. [lo naj bi za ravnanje, podobno ravnanju
francoske kraljice Marije Antoinette, ki se je v svojem najljub{em
dvorcu Trianonu v bli`ini Versillesa skupaj s svojimi spremlje-
valkami “igrala” kmetico oz. pastirico. V hlevu so imele krave,
ki jih je v~asih pomolzla kraljica sama. Tudi za dana{nje naravo-
varstvenike naj bi bilo “preprosto” `ivljenje le nekak{na igra,
malce zabave v sicer vsega polnem `ivljenju, pomembno pri
tem pa je, da je mogo~e “igro” v vsakem trenutku kon~ati.

Gunn navaja tudi malezijske nacionalne parke. Radikalni
ekologi ravno v primeru Sarawaka opozarjajo na neustrezno
ekolo{ko politiko in domnevno veliko {kodo, ki zato nastaja.
Neodvisne {tudije pa so pokazale, da je politika saraw{ke vlade
glede nacionalnega parka dobra in v skladu z ekolo{kimi
zahtevami. Odpira se torej vpra{anje, komu verjeti, neodvisni
komisiji ali radikalnim ekologom, ki ostajajo pri svojih trditvah.

* * *

Mnogi radikalno naravovarstvo ume{~ajo med postmoderne
pojave. Robert Foreman (1992: 107-129) meni, da je radikalno
naravovarstvo kompatibilno s postmoderno, zato ker:

– tako radikalno naravovarstvo kot posmoderna moderno
racionalnost vidita uni~ujo~o. Postmoderna gre {e dalje,
ko napada osnovne premise modernosti, da je jaz edini
izvor pomena, zavra~a kvantitativne metode kot edino
sredstvo spoznavanja in nasprotuje ekskluzivnosti in
opoziciji razli~nih konceptov (npr. mo{ki/`enski);

– oba sprejemata zunajevropske ideje (iz taoizma, daoiz-
ma, budizma ipd.);

– oba vidita povezavo med dominacijo nad naravo in
dominacijo nad drugimi;

– radikalno naravovarstvo je ekocentri~no, postmoderna
pa anti-avtoritativna.

Vendar pa med njima obstajata tudi razliki:
– postmoderna ne razlikuje med metafizi~nim in politi~nim

kontekstom. Zahteva spo{tovanje razlik, ne vidi pa, da
razlike nastajajo tudi zaradi odnosov dominacije;

– radikalno naravovarstvo zavra~a subjektivizem in indivi-
dualizem postmoderne.

Zlasti slednja razlika je tako bistvena, da lahko ugotovimo,
kako radikalno naravovarstvo nikakor ni postmoderni pojav in
je z idejo postmodernizma nezdru`ljivo. Radikalno naravovarstvo
namre~ ne presega rousseaujevskega razsvetljenskega okvirja,
~eprav se bori proti razsvetljenski logiki. “Divjaki” so {e vedno
“plemeniti”, ~lovek po naravi sicer dober, vendar pa ga pokva-
rijo institucije (in civilizacija). Tako kot J. J. Rousseau tudi oni

Barbara Potrata

214 O I K O s



sanjajo o lepoti in harmoniji `ivljenja v daljni, “mitski” pretek-
losti, ki naj bi obstajala, kar po trditvah radikalnih naravovar-
stvenikov dokazujejo {tevilne {e obstoje~e lovsko-nabiralske
kulture. Dejstvo, da `ivljenje v takih skupnostih morda le ni
tako idili~no, radikalnih naravovarstvenikov ne zanima preve~.

Radikalni ekologi so s svojimi radikalnimi metodami, ki se
upirajo postmoderni moralni mla~nosti, simpati~ni, saj so za
uveljavitev svojih prepri~anj pripravljeni pose~i tudi po manj
konvencionalnih sredstvih. Postmoderni niso tudi takrat, ko za
vse ljudi, ne glede na njihove `elje in interese, v imenu vi{jega
cilja (ohranitev narave oz. `ivljenjskega prostora ~loveka)
pripravljajo isti scenarij, po katerem naj bi vsi `iveli. Tudi {e ni
znano, kako naj bi sploh pre{li v idealnej{i na~in `ivljenja,
znano pa je, da prav gotovo ne s pomo~jo (informacijske)
tehnike, ki bi pripomogla k “razpr{itvi” (dekoncentraciji) mest
in k okolju prijaznej{emu na~inu `ivljenja. Tehnika po trditvah
radikalnih naravovarstvenikov namre~ ne more re{iti vseh
te`av. ^e ne drugega, bi za povezavo med razpr{enimi
~love{kimi bivali{~i {e vedno potrebovali ceste in promet po
njih, ki uni~ujejo divjino.

Poseben problem je demografska eksplozija in preveliko
{tevilo ljudi, ki s svojimi potrebami po naravnih virih ogro`ajo
Zemljo. Re{itev te te`ave bi se prav hitro pokazala v obliki
najrazli~nej{ih nalezljivih bolezni, ki bi tudi zaradi pomanj-
kljivej{e medicine zdesetkale ~love{tvo. Pre`iveli bi le
najmo~nej{i, ki bi se, tako kot neko~ nekateri nacisti, ukvarjali
z anorganskim kmetijstvom in homeopatsko medicino. Kaj
ho~emo, svetovni duh pa~ mora na svoji poti pohoditi kar
precej ro`ic.

VIRI IN REFERENCE

1. FARREL BEDNAROWSKI, Mary (1992): The New Age movement and
Feminist spirituality, Perspectives on the New Age, SUNY.

2. BOOKCHIN, Murray (1990): Remaking Society – Pathways to a
Green Future, South End Press, Boston.

3. FOREMAN, Robert (1992): “Political Roots of Postmodern” v: Environ-
mental Ethics, winter 1992.

4. FOX, Warwick (1990): Toward a Transpersonal Ecology, Sham-
bala Publications, Boston.

5. GUNN, Alistair S. (1994): “Environmental Ethics and Tropical Rain
Forrest” v: Environmental Ethics, let. XVI, {t. 1.

6. LOVELOCK, E. (1994): Gaja: nov pogled na `ivljenje na Zemlji,
Cankarjeva zalo`ba, zbirka BIOS, Ljubljana.

Zelena ostrina

O I K O s 215

Barbara Potrata, diplomirana sociologinja analiti~ne smeri
Fakultete za dru`bene vede, zaposlena kot svetovalka za
odnose z javnostmi v Studiu Marketing, Ljubljana.



7. McLAUGHLIN, Andrew (1993): Regarding Nature – Industrialism
and Deep Ecology, SUNY, New York.

8. NAESS, Arne (1992): “Intervju” v: ^asopis za kritiko znanosti,
{t. 36-37.

9. RICHMOND, Anthony (1985): “Etnic Nationalism and Postindustrialism”
v: Ethnic and Racial Studies, let. I. {t. 7.

10. YOUNG, John (1990): Sustaining the Earth, Harvard University
Press, Cambridge, Massachussets.

Barbara Potrata

216 O I K O s


