








Geschichte
der

c h l i st ! i ch e n K i r ch e
von

Or. M. Robitsch,
Professor der Theologie an der k. k. Uniocrsttiit zu Graß.



°



G e schi ch 1
der

christlichen Kirche.
In populärer Darstellung

zur
X

B e l e h r n n g und E r!i n u u ll g.
*

Bon

Vr. M. Rvbitseh,
Professor der Theologie an der k. k. Universität

zu G r a tz.

Zweite verbesserte Auslage.
Mit einem Nachtrage für die Zeit von 1852 bis 1862.

SckaMnuLLn
F r. H n r t e r ' s ch e B u ch h a n d l u n g.

1 8 6 3.



573641 i'i.'!t "s". ..

Druck von C. Krebs- Sch mitt in Franlfurt L. M.



1462.

Approbation.

Dieses Geschichtswcrk, betitelt: „Geschichte der christlichen Kirche —

in populärer Darstellung zur Belehrung und Erbauung vom Professor

Or. Mathias Nobitsch" — ist im ächt katholischen Geiste, mit edler

Einfachheit und solcher Klarheit geschrieben, das; es zur richtigen Orienti-

rung im Studium der Kirchengeschichte sehr nützlich erachtet und als beleh¬

rende und erbauende Lectüre besonders Studirenden empfohlen zu werden

verdient.

Vom fürstbischöflichen Seckauer Consistvrium in Gratz

am 13. Juli 1853.

Joseph Kramer mp.,

Dvmprobst.

I. Wein Han dl wp.

T-ccreiör.



nLel,L



Vorwort.

E-mkenntniß oder irrige Auffassung des Wesens der katho¬

lischen Kirche,— und überdieß noch Entstellung und Verleum¬

dung derselben sind die Hauptursachen, daß es auf der einen

Seite so viele laue Katholiken, auf der andern so viele er¬

bitterte Gegner gibt. — In den wissenschaftlichen Kreisen

ist zwar zur Aufhellung des christlichen Alterthums und zur

Berichtigung althergebrachter Vorurtheile in der neueren Zeit

Vieles und Treffliches geleistet worden, und ausgezeichnete

Gelehrten sind in Folge dessen zur Kirche zurückgekehrt, oder

doch günstiger gestimmt worden. — Aber in der unteren

Schichte der Literatur, — wie sie in Leihbibliotheken lagert,

in Theatern hervortritt, und in Tagblattern, Flugschriften

u. dgl. (bloß aus deni Jahre 1848 noch eine wahre Fluth)

als Geistesnahrung für die Massen herumgeboten wird, und

bierdurch auch in der alltäglichen Cvnversation — behauptet:

noch häufig vornehmes Jgnoriren der geschichtlichen

Thatsachen, oder deren Zerrbilder, wie sie der blinde

Parteihaß geschaffen, die Herrschaft.

Die vorliegende Darstellung der, Kirchengeschichte mochte

nun etwas dazu beitragen, daß auch in jenen Kreisen, denen

die größeren Geschichtswerke nicht leicht zugänglich sind,

insbesondere auch bei der studirenden Jugend — rich¬

tige Begriffe über das göttliche Wesen und Leben der Kirche



-
— VIII —

Christi verbreitet werden, — zur Verwahrung gegen die von

kirchenfeindlicher Seite beliebte flache oder gehässige

Gcschicktsmachcrei, und zur Kräftigung des Hochgefühles:

jene^ Kirche anzugehören, die schon in ihrer Geschichte

die unwiderleglichsten Beweise darbietct, daß sie Eolles

Werk ist, und unter Seinem Schutze steht.

Es will demnach dieses Buch alle wichtigeren Erschei¬

nungen aus dem Leben der h. Kirche, — ihre Wirksam¬

keit sowohl, als die Bestrebungen ihrer Gegner, — in

bündiger Kürze bei möglichster Vollständigkeit, und in ge¬

meinfaßlicher Darstellung wahr und getreu dem vorurtheils-

freien Leser vorführen, um ihn mit der Idee des Reiches
Oolles ans Erden vertraut zu machen, und ihn in den

Stand zu setzen, seine heilige Mutter, die Kirche, in ihren

Kämpfen zu bewundern, in ihren Siegen sich mit ihr zu

freuen, an ihren Hoffnungen fick zu stärken, und in treuer

Anhänglichkeit an sie verharrend, sich und Andern von seiner

kirchlichen Gesinnung Rechenschaft geben zu können,—

in der festen Ucberzeugung, daß in Ihr, — und N!ir in

Ihr das Heil zu finden sen.

Der Verfasser.



Vorwort zur zweiten Auflage.

Ä^a dieses Werk in den letzten Jahren in mehreren öffent¬

lichen und Privat-Unterrichtsanstalten eingeführt wurde, so

erscheint die nöthig gewordene zweite Auflage mit unver¬

ändertem aber sorgfältig revidirtem Texte; und jene Para-

graphc oder Theile davon, die, als minder wichtig, beim

Unterrichte beliebig übergangen werden können, sind mit

bezeichnet. Der Anhang, der einen Ueberblick über die

kirchlichen Ereignisse für die Zeit von 1852 bis einschließ¬

lich 1862 enthält, wird dem Buche in dieser neuen Auflage

hoffentlich auch zu neuer Empfehlung gereichen.

Gratz, am Neujahrsfeste 1863.

Der Verfasser.



/



Inhalt

Einleitung. S-u-

1. Christus und die Geschichte der Menschheit.1
2. DieKirche.3
3> Die Kirchcngeschichte.5
4. Das Studium der Kirchcngeschichte ...... 6
5. Einteilung der Kirchcngeschichte nach Zeit und Stoff ... 8

Zustand der Welt zur Zeit der Gründung der christlichen Kirche.

6. DieHeiden.10
7. Die Juden. 12
8. Die Vollendung der altenZeit.l3

Erste Periode.
Von der Gründung der christlichen Kirche dis Constantin.

Vom Iahrc 33 bis 306.

I. Aenßcre Schicksale der Kirche.
'9. Gründung der christlichenKirche.15
10. Wachsthum der Gemeinde zu Jerusalem und ihre Lebensweise . 16
11. Blutige Verfolgung und freudige Weiterverbreitung der Kirche . 17
1L.Paulus.18
13- Beginn der Bekehrung der Heiden.19
14. Die apostolischen Stammkirchen.20
45. Apostolische Reisen des h. Paulus.22
16. Schicksale und Wirksamkeit der übrigen Apostel .... 28
17. Jerusalems Zerstörung.25
18. Das Heidenthum dem Christentum gegenüber. Die Verfolgungen 27

Das Ghristenthnm unter den römischen Kaisern.

19. Nero's und Domitians Verfolgung.28
20. Trajan ..29
21.Hadrian.30
22. Antoninus Pius und Marcus Aurelius.31
23. Commodus, — Septimius Severns.33
24. Caracalla, — Philippus. . 33



— XU —
Seite

25. Deeins 35
26. Gallus, — bis Diocletian 36
Ä7. 38
28. Schriften heidnischer Philosophen gegen das Christenthum . . 39

II. Geschichte der kirchliche» Lehre.
29. Das Concilium zu Jerusalem ....

Die Kirchenväter und kirchlichen Schriftsteller.

30. Vorbemerkung

Die apostolischen Later.

31. Barnabas, Hermas, Clemens von Rom
32. Ignatius
33. Polykarpus

Die h. Väter der uachapostolischcn Zeit.

34. Justinus
35. Irenäus
36. Gregorins Thaumaturgus . . . . .
37. Cyprian

Kirchen - Schriftsteller.
38. Clemens der Alexandriner. Die Katechetcnschule . . - -
39. Origenes .
40. Tertulian ,

Kirchliche Streitigkeiten.

41. Vorbemerkung '
42. Streit über ein tausendjähriges Reich Christi . . - -
43. Streit über die Ostcrseier '
44. Streit über die Kctzertause
15. Kirchenspaltungen zu Carthago und Rom

Ketzereien dieser Zeit.
46. Irrlehren durch Vermischung heidnisch-jüdischer Lehren mit den

christlichen. — Simon der Zauberer . . . -
47. Ccrinth .
48. Die jndaisirenden Sectcn. — Nazaräer und Ebionitcn .
49. Dualistische Seelen. — Gnostiker
50. Manichäer
51. Die schwärmerische Secte der Montanisten .
52. Die rationalistischen Serien der Antitrinitarier

in. Emrichtmig der christliche» Kirche.

59
59
61
64
65

53. Versassnng der Kirche. Primat .
54. Diakonen, Priester, Bischöfe



— XIll —
Seite

5!). Die mindern Kirchenämtcr -.^0
56. Gottesdienst. - '
57. Ort und Zeit des Gottesdienstes.72

Ausspcnbung der heiligen Saeramcnte.

58.Taufe.. . - - - '4
59. Das Sacrament der Buße . . . . - - - -
60. Die übrigen heiligen Sacramente . . . . . .76
61. Anbei e heilige Gebräuche ..... - ^7
62. Die christliche Aseese und der Cölibat der Geistlichen ... 79

Zweite Periode.
Von Constantin bis Konifacius, Len Apostel der Dentschrn.

Vom Jahre 306 bis pun Anfänge des 8. Jahrhunderts.

I. Aeußcre Schicksale der Kirche.
63. Die Regierung der sechs Kaiser.81
64. Eonstantin's Bekehrung.82
65. Maximinus Daja und LieiniuS.84
66. Constantin's Verfügungen in Betreff der Kirche .... 84
67. Julian der Abtrünnige.85
68. Julian's Anstalten zur Belebung des Heiden- und Unterdrückung

des Christenthums.87
69. Allmäligcr Untergang des Hcidenthums.89
70. Fall des abendländischen römischen Reiches.90
71. Ausbreitung des Christenthnms in Asien und Afrika . .92
72. Ausbreitung des Christenthums in Europa.93
73. Das Christenthum in Noricnm und Pannonien .... 96
sU.Muhamed.98
75. Der Islam und seine Verbreitung . . . . . AI 99

II Geschichte der kirchlichen 2chrc.
76. Heilige Väter ..101
77. Athanasius. 102
78. Hilarins .102
79. Basilius ..... 103
80. Gregor vonNazianz. 104
81. Joannes Chrhsostomus . . . . . 105
82. Ambrosius. ... 106
83. Hieronymus. .107
84. Augustinus ..... .109
'85. Leo derGroße.111
86. Gregor derGroße. .111
87. 'Kirchenschriftsteller.112



— XIV —
Seite

Spaltungen »nd Irrlehre».
88. Die Donalisten - -
89. Die arianische Irrlehre
90. Concilium von Nicäa
91. Die weiteren Umtriebe der Arianer
92. Die Macedonianer und das zweite allgemeine Concilium
93. Der Apolinarismus
94. Nestorius. Concil zu Ephesus
95. Euthches. Concil zu Chalcedon
96. Der Dreicapitelstreit. Fünfte allgemeine Synode
97. Die Monotheleten
98. Weiterer Verlaus des Monothelctismus. Sechste allgemeine Synode
99. Der Manichäismus. — Priscillian
100. Der Pelagianismus
101. Jovinian und Vigilantius
102. Streit über Origenes

112
114
115
116
118
119
119
121
122
123
124
126
127
129
129

III. Einrichtung der Kirche.
103. Vorbemerkungen
104. Die Hierarchie
105. Wahl der Kirchenobern - - - - '
106. Der Unterhalt des Clerus . - - -
107. Gottesdienst

Das Mönchthum.
108. Asceten und Einsiedler - - -
109. Mönchvereine .
110. Weitere Ausbreitung des Mönchthums
111. Simeon Stylites .
112. Der heilige Benedict . - -
113. Der Cölibat

130
131
133
134
l35

136
137
140
14l
142
143

Dritte Periode.
Uan Donifacius bi» Papst Gregor VII. Uom Anfänge des 8. Mhe

hunderts bis 1073.

I. Reichere Schicksale der Kirche.
114. Bonifaeius, der Apostel Deutschlands - ' ' '
115. Carl der Große und seine Wirksamkeit für die Kirche .
116. Belehrung der Sachsen ....
117. Bekehrungen im Norden Europa's
118. Wirksamkeit der Salzburger Kirchenvorsteher
119. Das Christenthum unter slavischen Völkern .
120. Die Slavenapostel Cyrillus und Methodius .

. 148

. 149

. 150

. 151



XV
Seite

121. Das Christentbum in Polen, Rußland und Ungarn . . . 153
122. Die Normannen.^54

II. Geschichte der kirchlichen Lehre.
123. Kirchenschriststeller. 155

Lehrstrritigkeiterr und Ketzereien.

124. Adoptianismus.150
125. Paulieianer. - 157
126. DerBildersturm.153
127. Wiederherstellung der Bilder. Zweites Coneil zu Nicäa . - 16«)

Die griechische Spaltung.

128. Das „Miogus" im Symbolmn. . 161
129. Photius.162
130. Fortsetzung. Das achte allgemeine Coucilium . . . . 163
131. Ausbruch der Trennung.. 165

Abendmahls - Streitigkeiten.

132. Paschasius Radbertus.166
133. Berengarius. . . .167

III. Einrichtung der Kirche.
134. Die päpstlicheMacht. .169
135. Entstehung des Kirchenstaates.170
136. Wiederherstellung des abendländischen Kaiserthums und dessen Ver¬

hältnis zum Papstthume.172
137. Der päpstliche Stuhl in den Zeiten des dnuklen 10. Jahrhunderts 173
138. Neue Bestimmung über die Papstwahl. Cardinäle . . . 175
139. Die Metropoliten und die Bischöfe.175
140. Einführung des gemeinsamen Lebens der Geistlichen . . . 176
141. Archidiaconen.177
142. Gottesdienst. Festtage. Heiligsprechung.178
143. Bußdisciplin, Exeommunication und Jntcrdiet .... 179
144. Sendgerichte. Gottessriede.180
145. Ordalien. 181
146. Klosterwesen.182
147.Cölibat.183

Vierte Periode.
Vom Papll Gregor VII. bi» zur sogenannten Reformation

1073-1517.

l. Aeußerc Schicksale der Kirche.
148. Vorbemerkung.185
149. Kreuzzüge.185



XVI

150. Fortsetzung.187
151. Die Ritterorden. 190
152. Folgen der Kreuzzüge ..191
153. Ausbreitung des Christcnthnms ...... 192

II- Geschichte der kirchlichen Lehre.
154. HeiligeVäter.. . 193
155. Scholastik und Mystik . ..194
1.56. Kirchenschriftsteller ......... 195
157. Universitäten .. 197

Irrlehren i» der griechischen Kirche.

158. Bogomilen..198
159. Schwärmer in den Klöstern auf Athos.199

Ketzereien im Abcndlande.

160. Vorbemerkung ..199
161. Fanatische Männer in Frankreich und den angrenzenden Ländern 200
162. Katharer, oder neue Manichäer ..201
163.Waldenser.202
164. Albigenser-Krieg.203
165. Das vierte lateranensische Concil ...... 204
166. Inquisition.205
167. Fortsetzung. Die Inquisition als stehendes Glaubensgericht . 207
168. Die spanische Staats-Inquisition ...... 209
169. Kleinere Secten ......... 210
170.Wiclef.211
171.Hus.213
172. Hus auf dem Constanzer Concil.214
178. Hussiten ........... 216

III. Eiurichtnng der Kirche.
Hierarchie.

-174. Vorbemerkung . 218
175. Gregor VII. .......... 218
1-76. Heinrich IV. . , ..220
177. Jnvestiturstreit.223
178. Die Hohenstaufen und die Päpste.224
179. Friedrich II. und das erste Concil zu Lyon. — Ende der Hohenstaufen 225
180. Königreiche als päpstliche Lehen.227
181. Papst Bonifacius VIII. und Philipp IV. von Frankreich . . 228
,482- Verlegung des päpstlichen Sitzes nach Avignon . . . .229
183. Concil von Vienne. Aufhebung de« Tcmplerordens . . . 230
184. Ludwig der Bayer, und die Päpste.231
185. Die abendländische Kirchenspaltung.232



XVII
Seite

186. Folgen der Spaltung, nnd Bemühungen, dieselbe zu heben . . 233
187. Coneilinm zuPisa.
4LL-Concilium zuConstauz.
189. Concilium zuBasel.237
190. Folgen des Basler Concils. Pragmatische Sanction und die deut¬

schen Coucordats.2--8

Die griechische Kirche.

191. Vereinizungsversuche. Zweites Concil zu Lyon .... 239
192. Concil zu Ferrara und Florenz. Untergang des griechischen Kaiser-
thnins.240

193. Die unirte griechische Kirche. Bischöfe i» pnrtikus . . - 241
194. Die letzten Päpste dieser Periode. Das fünfte latsranensische Concil 243
195. Cardinale, Bischöfe, Doincapitcl, Archidiaconen .... 244

Gottesdienst.

196. Die Kunst ün Dienste der Kirche. . 245
197. Cnltus. Festtage.246
198. Bußdisciplin.248
199. NeueOrden.250
200.Cölibat. 255

Fünfte Periode.
Vom Anfänge de« Protestantismus bis zur Aushebung

des Jesuiten-Drdens 1.517 bis 1773.

I. Aeußcrc Schicksale der Kirche.
201. Vorbemerkung.257

Ausbreitung des Gbristenthums.

202. Franziscus Laverius . . . . . . . . ' . 258
208. Weitere Schicksale des Chriftenthnms in Japan .... 259
204. Zn Indien.260
305. Das Christrnthum inChina.261
206. In Amerika. Paraguay ........ 262
207. Das Institut der Propaganda in Nom ..... 263

II. Geschichte der kirchlichen Lehre.
208. Vorbemerkung.. ^ 263
209. Luther .. 265
210. DerAblaststrcik.266
211. Luther'sGegner.267
212. Vorkehrungen von Seite Roms.268
213. Die Leipziger Disputation ........ 269
214. Luther's förmlicher Abfall von der Kirche ..... 270



XVm

215. Der Reichstag zu Worms
216. Luther aus der Wartburg; — Stürme in Wittenberg .
217. Die, Reichstage zu Nürnberg 1522 und 1524
218. Einsührung der neuen Kirchenordnung . . - -
219. Der Bauernkrieg .
220. Zwiespalt unter den Glaübensnenerern - - - -
221. Die Reichstage zu Speicr 1526 und 1529. „Protestanten .
222. Der Reichstag zu Augsburg 1580. Schmalkaldischer Bund.
228. Zwingli, der Reformator in der Schweiz . . . .
224. Calvin .... . . . - -

Seite
. 271
. 278
. 274
. 274
. 275
. 276
. 277
. 278
. 280
. 282

Zug der ncuc» sichre durch Europa.
225. Protestantismus in Schweden, Dänemark und Norwegen . - 288
226. In den Niederlanden Wo
227. In Ungarn und Siebenbürgen 286
228. Protestantisinus in Frankreich 286
229. Fortsetzung. Bartholomäusnacht ..... 289
230. Fortsetzung. Edict von Nantes - 290

Protestantismus in England.

231. Heinrich VIII ' 292
282. Königin Maria 29s
233. Erneuerter Abfall. — Elisabeth 2! 4
234. Puritaner - 296
235. Schottland 296
236. Irland 297
237. Weitere Schicksale der Katholiken in Großbrittanien und Irland . 298
238. Protestantismus in den österreichischen Staaten .... 301
239. Die Gegenreformation in Jnnerösterreich .... 303
240. Der neue und der alte Glaube ...... 305
241. Ursachen der schnellen Verbreitung des Protestantismus . . 307

Writcrr Ereignisse in Deutschland feit der Entstehung des schmal-

kaldischcn Bundes.

242. Die schmalkaldischen Artikel ' ' nw
243. Wiedertäufer in Münster
244. Die Doppelehe Philipp's von Hessen . - < - ' '
245. Nene Gewaltthätigkeitcn der Protestanten .... - '
246. Schmalkaldischer Krieg. Das Interim
247. Augsburger Religionssriede
248. Streitigkeiten unter den Reformatoren
249. Secten unter den Protestanten. Wiedertäufer, Mennomten,

Schwenkfeldianer
250. Antitriuitarier. Socinianer^
251. Quäker . . ' - - » '
252. Methodisten 321
253. Die Herrnhuter ' 'E



XIX
Leite

254. Swedenborgianer . . . ... . . . 323
255. Die Kirchenversammlung von Trient.323
258. Deutsche Zustände nach dem Augsburger Frieden . . . 325
257. Der dreißigjährige Krieg ..327
258. Fortsetzung. Der westphAische Friede.330
259. Vereinigungs-Versuche der Protestanten mit der griechischen Kirche 331
260. Vereinigungs-Versuche zwischen Katholiken und Protestanten . . 333

Theologische Streitigkeiten in der katholischen Kirche.

261. Bajus . . . ' . . . . . . - - 334
262.Molina.335
263. Jansenius.. . 335
264. Die Bulle Unigcnitus . . . . . . . . 337
265. Schisma zu Utrecht ......... 339
266. Pietistische Streitigkeiten in der katholischen Kirche . . . 340
267. Die sogenannten Freiheiten der gallikanischen Kirche . . . 341

III. Einrichtung der Kirche.
268. Wahre Reformation der Kirche.342
269. Das religiöse Leben. Große Kirchenmänner .... 343
270. Die Nachtmahlsbulle .345

Neue L-rdcn.
271. Jesuiten. 346
272. Die übrigen Orden . . . . . ' . . . . 348

Sechste Periode.

Zeit der Aushebung des Jesuiten -Drdrns 1773 bis auf untere Zeit.

278. Vorbemerkung. 353
274. Die „starken Geister".353
275. Aufhebung des Jesuiten-Ordens. 355
276. Unglaube in Deutschland. . 359
277. Kirchlich-politische Bewegungen im katholischen Deutschland.

Fsbronius. Emsercongreß. Josephinismus .... 362
278. Josephinismus in Toscana ....... 364
279. Französische Revolution.364
280. Folgen der Revolution für den Kirchenstaat. Pius VI. und Pins VII. 368
281. Folgen der französischen Revolution für die Kirche Deutschlands . 377
282. Die deutschen Concordate.375
283. Ordenswesen.376
284. Die neuesten Irrlehren.378
285. Der Protestantismus.381
286. Bibelgesellschaften.. 385
287. Die griechischeKirche.886



XX-

Die neueste» Verhältnisse der katholischen Kirche in den verschiedenen

288. Portugal. <'>88
289. Spanien.388
290. Frankreich ..390
291. Die Schweiz ..392
292. Belgien . . . ..395
293. Die katholische Kirche in Großbrittanien und Irland . . . 396
294. Die katholische Kirche in Rußland ..399
295. Die katholische Kirche in Preußen ...... 400
296. Das katholische Oesterreich. . 403
297. Missionen der katholischenKirche.405
298. Rongeanismus. 406
299. Das Jahr 1848 und die Bersaniiulungen der Bischöfe zu Würzburg

und Wien . . ... . . . . . . 409
300. Schluß. 413
Nachtrag. Die Zeit von 1852—1862 415
Reihesolge derPapste.429
Nanien- und Sachregister ..432



Einleitun g.

1. Christus und die Geschichte der Menschheit.

Christus ist der Mittelpunkt der ganzen Welt- und
M e n s ch e n - G e s chichte. Nachdem sein Herabkommen vom Himmel
auf diese Erde durch den Süudenfall der ersten Menschen nothwendig
geworden war, konnten die Menschen, die vor Ihm starben, nur in
der vertrauungsvolleu Hoffnung auf den Verheißenen: — und
die nach seinem Versöhnungstode bis zu seiner einstigen Wiederkunft
Lebenden können nur im gläubigen und innigen Anschlüßen an Ihn,
Gnade vor Gott und somit ihr Heil finden. „Denn es ist kein an¬
derer Name unter dem Himmel den Menschen gegeben, wodurch wir
selig werden sollen." Apostelg. 4, 12.

Diese große Wahrheit ergibt sich aus Folgendem: Die h. Schrift
zeigt klar und die Vernunft begreift es leicht, daß der Zweck der
Schöpfung kein anderer seh, als die Verherrlichung und der Ruhm
Gottes; daher auch die Kirche am Schlüsse ihrer Psalmen und Lieder
immerfort wiederholt: „Ehre seh dem Vater und dem Sohne und
dem h. Geiste." Die seligen Geister im Himmel drücken das aus
durch die ewighin tönende Hymne: heilig, heilig, heilig, Jes. 6, 3,
und „Lob und Herrlichkeit und Weisheit und Dank, Ehre und Macht
und Kraft seh uuserm Gott, in alle Ewigkeit." Offenb. 7, 12.
Die Krone der irdischen Schöpfung, der Mensch, soll denn auch die
Herrlichkeit und Majestät Gottes verkünden in seinem ganzen Wesen:
im Denken, Fühlen, Wollen und Wirken die Macht, Weisheit, Hei¬
ligkeit und Güte Gottes preisen, und hierdurch würdig werden, in
die Gemeinschaft jener seligen Geister im Himmel zu gelangen. —
Was könnte er auch Würdigeres, Höheres Und Edleres erreichen? —

-Die eine Hälfte der Schöpfung verherrlicht Gott unmittelbar
dadurch, daß sie ist und wie sie ist; denn die bewußtlose Schöpfung

1



cs

bringt uns in Allem das — wenn auch jetzt nach dem Falle viel¬
fach verhüllte — Bild der göttlichen Majestät entgegen. Aber die
andere Hälfte der Schöpfung, die freie und bewußte, foll, was
der übrige Theil mit stummer Nothwendigkeit vollzieht, mit freier

Selbstbestimmung thun.
Doch der Mensch bedurfte zur Botlführung dieser seiner großen

herrlichen Aufgabe der Leitung — der Erziehung; — und so be¬
ginnt seine Geschichte im Paradiese mit dem, daß Gott ihm zur
Uebung seiner edelsten Geisteskraft, — der sittlichen Freiheit, em
Gebot gab, — ein leichtes, wie es zu seinem Staude der Unschuld
paßte. Aber der Mensch fiel und zwar dadurch, daß er, anstatt
Gott zu verherrlichen, sich selbst verherrlichen und Gott gleich sehn
wollte!

Er wollte werden wie Gott, und ist darum in den Widerspruch
mit seinem ganzen Wesen gerathcn. In seinem Innern ist die
Erkenntniß des Guten nun getrübt und geschwächt, seine Kraft ist
gelähmt, — er ist elend und zur Erreichung seiner Bestimmung
unfähig. „Ich unglücklicher Mensch, wer wird mich erretten aus
diesem Todeszustaude?" ruft Paulus im Namen der Menschheit
aus, und antwortet darauf: „Die Gnade Gottes durch Iesuin
Christum unfern Herrn." Röm. 7, 24. 25. Gottes Sohn, — die
Schuld des Menschen, nämlich den Mißbrauch seiner Freiheit, von
Ewigkeit voranssehend, hat sich auch von Ewigkeit her dargeboten,
Mensch und Versöhnungsopfer für die Menschen zu werden, den
Menschen Selbst zu erlösen, um ihm dadurch die Erreichung seines
Zweckes auf dieser Erde wieder möglich zu machen, — die jedoch
jetzt nicht mehr ein Ort der Glückseligkeit und Wonne, sondern nur
ein Kampfplatz für ihn sehn kann. So wie also von nun an das
Menschengeschlecht seinen Fortbestand der herablassenden Gnade
des Sohnes Gottes verdankt, so bezieht sich auch jedes Schicksal
desselben, die ganze Geschichte der Menschheit auf Ihn. Alles
ward daher vor seiner Ankunft, nach dem nun nöthig gewordenen
Erziehungsplane Gottes so geleitet, daß die Menschheit auf seinen
Empfang vorbereitet und zu seiner Aufnahme empfänglich gemacht
wurde. Sobald er aber persönlich in Mitte der Geschichte aufge¬
treten und als Mensch erschienen ist, kann die Bedeutung der ganzen
Geschichte wieder nichts Anderes sehn, als den Reichthum der Gnade
und Weisheit, die der Sohn Gottes gebracht, im Laufe der Jahr-



Hunderte zur Entfaltung zu bringen. Somit ist die Erlösnngsthat des
Sohnes Gottes der große Wendcpunct der Zeiten, und Christus der
Mittelpunct der ganzen Wett- nnd Menschengeschichte.

Hieraus wird auch klar, was mit den in der h. Schrift ost
verkommenden Worten: „Nenes Testament oder neuer Bund" und,
Offenb. Ioan. 21, 5: „Siehe, ich mache Alles neu," gesagt werden
will. Wie in der zu Christus bekehrten Menschheit, so auch im ein¬
zelnen Menschen sind zwei Lebensperioden zn unterscheiden: die alte
Zeit vor Christus, nnd die. neue nach nnd mit Christus.

Diese beiden Perioden unterscheiden sich wie Nacht und Tag,
und werden auch in der h. Schrift mit diesem Bilde bezeichnet. Röm.
13, 12. Beweis dafür ist die ganze Geschichte der alten Welt. Laut
spricht noch jetzt dafür der Zustand der Völker in Asien und Afrika,
die außer dem Bereiche des Christenthums geblieben, oder davon
längst wieder abgcfallen sind; es dauert dort die alte Zeit —
die Nacht — noch fort. Und wo in Mitte des Christenthnms ein¬
zelne Menschen oder ganze Bolksmassen den Sohn Gottes noch nicht
zum Mittelpunct ihres Strebens erkoren, oder, weil sie die Finster¬
niß mehr lieben, als das Licht, — von ihm sich wieder, abgewendet
haben, auch da dauert die alte trübe Zeit fort, oder ist wieder-
gekehrt mit ihrem heidnischen Jrrwahne, Selbstsucht, Unfrieden und
dem dämonischen Drange nach Umsturz aller menschlichen Verhält¬
nisse. Wo aber Christas wahrhaft erkannt nnd ausgenommen wor¬
den, da ist die neue Zeit aufgegangcn, und die Menschheit wandelt
wie am Tage, Röm. 13, 13, ihrer Vollendung entgegen; — „denn
wisse, daß das katholische Christenthum die Blüthe der sittlichen Mensch¬
heit und ihre Krone, und die cnnäilio sina gnu mm aller mensch¬
lichen Bildung und Vollendung ist, ohne welches die Philosophie ein
Traum, die Geschichte eine Lüge wäre." (Z. Werner's Bries an
Maher.)

2. Die Kirche.
Christus ist von dieser Erde wieder zurückgekehrt in seine Herr¬

lichkeit, in den Himmel, nachdem er die Erde mit dem Himmel aus¬
gesöhnt, — die Menschheit erlöst hatte. Aber wie sollen nun die
Segensfrüchte seiner Erlösung auf Erden bewahrt nnd für alle kom¬
menden Geschlechter gesichert werden? Dazu stiftete Er eine, Anstalt,
— er nennt sie selbst seine Kirche, Matth. 16, 18, und 18, 17;

1*



4

in derselben soll sein Wirken fortgesetzt werden, bis er
als Richter dereinst wiederkömmt. Er, der Gottmensch, hatte Gött¬
liches und Menschliches gewirkt; — auch in seiner Kirche soll
Göttliches und Menschliches sich vereinen zur Fortführung des
Reiches Gottes unter den Mensche n. Zu diesem Zwecke wählte Er
sich zwölf vertraute Schüler, die Er A p o stel, und darunter Einen,
den Er Petrus, den Fels en mann, nannte — auf welchen Er
seine Kirche bauen wolle. Diesen ertheilte Er die feierliche Sen¬
dung, in seinem Geiste und an seiner Statt fortzuwirken, Joan. 20,
21. und allen Völkern seine Lehre zu verkündigen, Marc. 16, 15.
Zugleich verordnete er, daß die an ihn glauben würden, als Brüder
eines Bundes getauft, 1. Cor. 12, 13. und hierdurch vereinigt wer¬
den sollen zu Einem Leibe, dessen Haupt Er selbst sehn wollte.
Und diesen Verein seiner Gläubigen nannte Er seine Kirche, —
Gottes Reich auf Erden, Apostelg. 1, 3; zu dessen Leitung Er
seine Apostel als Lehrer und Ausspcnder der von Ihm eingesetzten
göttlichen Geheimnisse und Guadeumittel ermächtiget, sie mit der Ge¬
walt zu binden und zu lösen, d. i. seine Kirche zu regieren betraut,
Matth. 18, 18. und ihnen zu diesem Ende den h. Geist und seinen
immerwährenden Beistand verheißen hat. Matth. 28, 20.

Die Apostel trugen nun die vom Herrn überkommene Gewalt
und Gnade nach seiner Anordnung, durch das h. Sacrameut der
Weihe auf Andere (Bischöfe) über, mit der Weisung, auf die näm¬
liche Art weitere Nachfolger zu berufen; und so ist der Epi sc opak
mit dem Primate die ununterbrochene Fortsetzung des von Christo
geordneten Apostolates, zur Regierung seiner Kirche, bis an's Ende
der Welt.

Somit ist diese Kirche menschlich und übermenschlich zugleich;
der h. Geist wirkt der Menschen Heil in und durch den Menschen.

Es ist also die Kirche, die von Christo gestiftete sicht¬
bare Gemeinschaft seiner Gläubigen, in welcher sein
Erlösungswerk durch den von Ihm geordneten und in
Petrus zur Einheit verbundenen Apostolat, (Episeo-
p a t m i t d e m Primate), unter der Leitung s e i n e s G ei-
stes, bis an's Ende der Welt fortgesetzt wird.

Hieraus ist zugleich klar, daß es nur Eine Kirche geben könne,
nämlich jene, die der Eine Herr, Christus gestiftet, — die den
Einen Glauben, den er vom Himmel gebracht, bewahrt, die in der



- 3 -

Einheit ist mit dem Nachfolger des von Christus selbst bestellten
Hauptes Petrus, und in dieser Einheit regiert wird von dem Epis-
copate, welcher durch die Ordination in ununterbrochener Reihe her¬
stammt vom Apostolate. „Denn einen andern Grund kann Niemand
legen, als den, der gelegt ist, welcher ist Christus Jesus." I. Cor.
3, 11. Wenn daher von einer protestantischen, anglicanischen oder
gar heidnischen „Kirche" die Rede ist, so ist das zwar, besonders
in den ersten beiden Ausdrücken, ein sehr gewöhnlicher, jedoch in der
Sache nicht begründeter Sprachgebrauch. Es sind das eigentlich nur
Glaubensgeuosseuschaften, die entweder aus der Kirche hinausgeschie¬
den, oder in dieselbe noch nicht ausgenommen sind. Wohl aber sind
die Ausdrücke: „die österreichische, — die französische, —griechisch
unirte Kirche" zulässig, wie auch die h. Schrift von einer Kirche zu
Corinth — zu Rom spricht; denn es sind das Theile, die den Na¬
men des Ganzen führen, weil sie nur in Bezug auf dieses Ganze
begriffen werden sollen.

Anmerkung. Das Wort „Kirche" ist entstanden aus dem griechi¬
schen so. tL'ior oder sc. Otxt« (das dem Herrn
Gehörige). Auch die deutschen und slavischen Dialccte weisen diese
Abstammung nach. Schwedisch lr^rli«, dänisch kxrko, englisch ebureli;
altslavisch erbov (verkov), böhmisch oiiksv, russisch eorlrove, illhrisch
ourkva. Das lateinische veclosm (kxxlxn««) ist von exxcrlxca, be¬
rufen, versammeln. Das Wort wird übrigens eben so für die
Gemeinde, Versammlung, als auch für das dazu bestimmte
Gebäude gebraucht.

3. Die Kirchengeschichte.

Diese Anstalt, die der Sohn Gottes zum Heile der Menschheit
gestiftet hat, und die wir Kirche nennen, steht nun seit mehr als
18hundert Jahren in der Welt da. Wie ist es ihr nun im Laufe
der Jahrhunderte in der Welt ergangen, und wie hat sie ihrerseits
auf die Welt eingewirkt? Diese Frage beantwortet zwar theilwcise
schon die Weltgeschichte, eine möglichst vollständige Lösung aber er¬
hält diese wichtige Frage in der Kirchengeschichte.

Die Kirchengeschichte ist nämlich der Inbegriff der Begeben¬
heiten und Veränderungen, die in der Kirche, und durch die Kirche
in der Welt, seit ihrem Ursprünge her sich ergeben haben.



Es wird also die Aufgabe der Kirchengeschichte seyn, zu zeigen,
wie diese Kirche in die Welt eingeführt worden, und wie sie sich in
derselben entfaltet und ausgebreitet hat;wie sie durch die Macht
ihrer Lehre, durch den friedlichen Geist und die herrlichen Tugenden
ihrer Bekenner, und durch den Muth ihrer Märtyrer sich siegreich
die Bahn gebrochen hat in die glaubens- und sittenlosen Völker; —

is)wie sie, durch blutige Verfolgung oder hinterlistiges Treiben ihrer
Gegner, in einem Orte oder Lande beengt oder ganz unterdrückt, —
hinwiederum in andern Orten und Ländern durch neue Gründung
und freudige Ausbreitung reichlichen Ersatz gefunden; --A-wie sie
immer und überall das ihr anvertraute Kleinod der göttlichen Wahr¬
heiten gegen die Angriffe des Unverstandes und der Bosheit geschützt
und bewahrt, und die h. Sacramente dem Willen des göttlichen Stif¬
ters gemäß verwaltet, und wie sie in diesen und allen wesentlichen
Dingen keine Veränderung geduldet hat; — wie sie dagegen von
Außen her manchen Wechsel erfahren, und selbst manche Umände¬
rung in minder wichtigen Dingen angeordnet hat, in^weiser Umsicht
die Sitten der Nationen und den Geist der Zeiten beachtend, um
Allen Alles zu werden, und alle irdischen Verhältnisse zu läutern
und zu veredeln. Das Alles zeigt die Kirchengeschichte.

4. Das Studium der Kirchcugeschichte.

Wenn wir nach dem Zwecke des Studiums der Kirchengcschichte
fragen, und nach dem Nutzen, den es gewährt, so liegt die Antwort
in Folgendem:

1. Die Geschichte der christlichen Kirche muß uns schon ein¬
fach deßhalb interessant seyn, weil wir Christen sind.

Wenn schon Jeder die Geschichte der Menschheit überhaupt, und
die Schicksale seines Volkes aus früheren Zeiten so gerne hört: wie
soll denn der Christ sich nicht sehnen, von den Schicksalen seiner
h. Kirche, in der er geboren und erzogen worden, — in welcher und
durch welche er seine ewige Bestimmung erreichen soll, — zu hören,
und sie mit der innigsten Theilnahme zu betrachten? Freilich aber
muß man da auch einen christlichen und kirchlichen Sinn und Geist
mitbringnn, ohne welche die kirchlichen Begebenheiten kaum richtig
verstanden und mit warmer Theilnahme aufgefaßt werden können.

2. Die Kirchengeschichte ist ein schätzbares Bildungsmittel



für Geist und Herz. 5 Üi8tmm 68t malten vitsz, sagt Cicero. Die
Begebenheiten der verflossenen Zeiten geben uns einen Leitfaden durch
das Leben der Gegenwart, und der Christ lernt aus den Tugenden
und Verirrungen des Menschen ans allen Zeiten und Ränincn, was
er zn suchen, was er zn fliehen habe. Die Geschichte der Kirche zeigt
uns auf der einen Seite die christlichen Helden als Wunder mensch¬
licher Tugend, die in einer Welt dastehen, die ihrer nicht würdig ist,
und der sie^gar nicht anzugehören scheinen; und weiset aus der an¬
dern Seite beklagenswerthe Beispiele, die darthun, daß der Wider-
spruch.,und die Feindseligkeit gegen die Kirche, mögen sie sich wie
immer beschönigen, doch jederzeit ans irgend einer trüben Quelle
fließen.

3. Wer sich in der Kirchengeschichte hinreichend nmgesehen hat,
wird sich leicht vor jenen Täuschungen bewahren, denen beson¬
ders hent zn Tage nicht Wenige verfallen. Unter dem verführerischen
Scheine von neuen Ansichten und Ergebnissen neuester Forschungen,
werden Einwürfe und Beschuldigungen gegen die katholische Religion
und Kirche vorgebracht, die den Unkundigen und Schwachen leicht
überraschen und wankend machen. Aber wir werden in den folgen¬
den Erzählungen finden, daß der katholischen Religion und Kirche
seit ihrem Bestehen schon so viele und so verschiedenartige Ein- und
Norwürsc gemacht, und von ihr längst aufs gründlichste widerlegt
worden sind, daß es dem Vernunftstolze und der Schinähsucht kaum
möglich seyu dürfte, hierin' etwas wahrhaft Neues aufzubringen.

4. Ferner war cs von jeher und ist hent zu Tage noch ein
eiLcuithümlicher Kunstgriff der Feinde der katholischen Kirche,
die Geschichte dieser Kirche durch Entstellung der Begebenheiten oder
ganz erdichtete Erzählungen zu v c rfä l s chen. Solche entstellte oder
erdichtete Thatsachen werden dann besonders in kirchenfeindlicheu Tag¬
blättern und Flugschriften so gerne benützt, um die h. Kirche im
falschen Lichte darznstellen und diese göttliche Anstalt verhaßt zu machen.
So werden Unwissende und Leichtgläubige gar leicht bethört; — darum
ist eine richtige Kenntuiß der geschichtlichen Wahrheit ein dringendes
Bedürfniß jedes gebildeten Christen.

5- „Der Mensch denkt und Gott lenkt" — dieses vielsagende
Sprichwort findet der Leser der Kirchcngeschichte überall bewährt, in¬
dem jede bedeutendere Thatsache ihn hinweiset auf Gottes,Vorsehung,
— seine Güte und Weisheit. Obwohl die Wege der Vorsehung mit



8

einem Schleier umhüllt sind, welchen erst jener große Tag des Ge¬
richtes gänzlich heben wird, so ist es doch vorzugsweise der Geschichte
der Kirche Gottes Vorbehalten, in dem Gewirre menschlicher Bestre¬
bungen und scheinbar zufälliger Ereignisse die allwalteude Vaterhand
durchblicken zu lassen.

6. Die herrlichste Frucht endlich, die uns aus dem gründlichen
Studium der Kirchengeschichte entgegenreift, ist die Ueberzeuguug
von der alleinigen Wahrheit und Göttlichkeit der ka¬
tholischen Kirche. Wenn wir da auf jedem Blatte inne werden,
wie augenscheinlich der göttliche Stifter fort und fort seiner Kirche
seinen besonderen Schutz zuwendct, wie sein Wort: „Die Pforten
der Hölle sollen sie nicht überwältigen", sich so wunderbar bewährt
hat, so können wir nicht umhin zu erkennen, daß die katholische Kirche
seine Kirche seh. Sie hat im Laufe der Jahrhunderte schwere Zei¬
ten durchgemacht; durch Feinde von außen bedrängt und durch in¬
neren Zwiespalt beunruhigt, — selbst durch eigene unwürdige Die¬
ner gedemüthigt, sah sie sich zu Zeiten in eine Lage versetzt, die nach
menschlichen Ansichten hoffnungslos scheinen mochte; —- aber aus
jedem Gedränge, ans jeglicher Trübsal ist sie nur herrlicher wieder
hervorgegangen. So manches Reich — so manches Volk ist neben
ihr in Trümmer gegangen, — Hunderte von Secten, die ans ihr
geschieden, sind dahin geschwunden, oder siechen noch hin in sichtbarer
Auflösung; sie steht da — unverändert, und das Großartigste,
was die Welt je gesehen. Vertrauen, treue Anhänglichkeit an die
katholische Kirche, und das Hochgefühl, ihr anzugehören, sind die
edlen Früchte, die die aufrichtigen Forscher aller Zeiten auf dem Ge¬
biete der Kirchengeschichte gefunden haben.

5. Eintheilung der Kirchengcschichte nach Zeit und Stoff.

Jeder Gegenstand, der wissenschaftlich behandelt werden will,
muß in ein bestimmtes Stzstem gebracht, und in folgerichtiger Ord¬
nung dargestellt werden. Es fordern dieß schon die Denkgesetze, und
das leichtere Auffassen und Behalten des wissenschaftlichen Gegen¬
standes hängt sehr davon ab. Da nun der lange Zeitraum von acht¬
zehn und einem halben Jahrhunderte, seitdem die Kirche gewirkt hat,
und die Menge und Mannigfaltigkeit der Begebenheiten in derselben,
schwer mit Einem Blicke zu übersehen oder in einem ununterbrochenen



s

4. .

Zuge zu durchgehen sind, so wird es nothwendig, die Zeit in Ab¬
schnitte zu theilen, und die Ereignisse uach ihrer Gleichartigkeit zu
ordnen.

Die Zeiteintheilung muß nach gewissen Wendepuncten im Leben
und Wirken der Kirche bemessen werden, wenn nämlich die Kirche
irgend in wesentlich andere äußere Verhältnisse und Umgebungen ein¬
getreten ist, wodurch zwar keineswegs ihr Wesen, wohl aber die Art
oder der Umfang ihrer Wirksamkeit sich geändert, und die gegenseitige
Beziehung zwischen Welt und Kirche einen bedeutenden Umschwung
erfahren hat.

Wir theilen demnach die Kirchengeschichte in drei Zeiträume, die
wir auch füglich mit den Benennungen: alte, mittlere und neue
Kirchengeschichte unterscheiden können. , ,

I. Zeitraum. Von der Stiftung der Kirche bis zu den Zeiten
des h. Bonifacius des Apostels der Deutschen, im Anfänge des
8. Jahrhunderts/'— Die Kirche unter Völkern alt-classischer, grie¬
chisch-römischer Bildung, welche allmälig untergeht und in ihren edlern
Theilen durch die Kirche verklärt, an die jungen europäischen Na¬
tionen übertragen wird. — Alte Kirchengeschichte.

II. Die Kirche unter germanischen und slavischeu Nationen wir¬
kend, erziehend und ordnend, indem sie auch ans die Entwicklung der
Staaten einen namhaften Einfluß übt; vom 8. bis zum 16. Jahr¬
hunderte. — Mittlere Kircheugeschichte. < .

III. Die Kirche ans ihrer engen Verbindung mit den Staaten
gelöst, und durch die gewaltsame Glaubensspaltung der sogenannten
Reformation scheinbar erschüttert, erhebt sich durch heilsame Refor¬
men, — einein neuen Zeitgeiste im steten Kampfe gegenüber, — zu
neuem Leben. — Neue Kirchengeschichte.

Jeden dieser Zeiträume theilen wir dann wieder in zwei Pe¬
rioden, die sich folgendermaßen Herausstellen:

I. Zeitraum:
S s 1. Periode. Von der Gründung der Kirche bis Constantin, 306.

Zv^/z-2. Periode. Von Constantin bis Bonifacius, dem Apostel der
Deutschen, Anfangs des 8. Jahrhunderts.

Il- Zeitraum:
? Periode. Von Bonifacius bis Papst Gregor Vll., 1073.

Periode. Vom Papst Gregor Vll. bis zur sogenannten Refor¬
mation, 1517. <



— —

lil. Zeitraum:
-n-5. Periode. Von der Reformation bis zur Aufhebung des Je-

suiten-OrdenS, 1773.
6. Periode. Von der Aufhebung des Jesuiten-Ordens bis auf

unsere Zeiten, 1863.

Die zweckmäßige Eintheilnng des in jeder Periode vorkommen¬
den Stoffes hat einige Schwierigkeiten, und es können die kirchlichen
Erscheinungen nur beiläufig in folgende Abschnitte geordnet werden:

I. Die Geschichte der Ausbreitung der Kirche und ihrer Wirk¬
samkeit im Allgemeinen. — Aeußere Schicksale der Kirche.

kl. Die Geschichte der anftauchenden Irrlehren und ihrer Be¬
kämpfung von Seite der Kirche.

III. Die Geschichte der inneren Gestaltung und Einrichtung der
Kirche in Betreff ihrer Regierung, ihres Gottesdienstes nnd anderer
h. Hebungen und Anstalten, — zur Erhaltung oder Besserung kirch¬
licher Zucht und Sitte.

Zustand der, Welt zur Zeit der Gründung der
christlichen Kirche.

6. Die Heiden.
Als der Erlöser erschien, waren seit seiner ersten Verheißung

nach dem Falle Adams, beiläufig 4000 Jahre verflossen. In der
Geschichte der Menschheit während dieser Zeit haben wir einerseits
die weisen Veranstaltungen Gottes zur Vorbereitung auf die Ankunft
des Verheißenen bei dem Volke Israel zu bewundern, — und an¬
dererseits den tiefen Verfall zu beklagen, in welchen die übrige
Menschheit in ihrer Abkehr von Gott gekommen war. Die biblische
Geschichte und die Geschichte der alten Welt gibt dafür die Belege;
und wir geben hier nur einige Züge über den Zustand der Mensch¬
heit zur Zeit der Erscheinung des Ehristenthnms, nm das Wirken
desselben gehörig würdigen zu können.

Ucber den größten Theil der damals bekannten Welt herrschten
die Römer. Ans den blutigen Bürgerkriegen, wo die Römer um
die Freiheit fochten, deren sie sich durch Verweichlichung und Sitten¬
losigkeit längst unwürdig gemacht hatten, ging Octa via uns Au¬
gustus als Alleinherrscher hervor. Ungefähr im 27. Jahre seiner



II —
Alleinherrschaft wurde der Heiland geboren. Octavian brachte dem
Römerreiche auf längere Zeit Frieden; Künste und Wissenschaften
blühten; durch die herrlichsten Kunststraßen war die Verbindung, —
durch die überall gebrauchte lateinische und griechische Sprache das
Berständniß zwischen den so mannigfaltigen Völkern erleichtert. Alles
dieß war der Verbreitung des Christenthums sehr günstig. Doch
waren dieß nur äußerliche Behelfe wie der Glanz, der die römische
Menschheit damals noch umgab, nur eine Hülle war, der die innere
Verderbniß theilweise verdeckte. In den irdischen und menschlichen
Dingen, — in der Ueppigkeit und Genußsucht findet man alles bis
zum Uebermaße raffinirt; dagegen war die Menschheit in ihren
höchsten Angelegenheiten, in Religion und Sitte, bis zur Trostlosig¬
keit verkommen.

Schon die Vielgötterei au sich, als Unsinn und Widerspruch,
ist für den vernunftbegabten Menschen entehrend und verderblich;
bei weitem verderblicher aber war die Ansicht, daß diese Götter und
Göttinen nur an Macht den Menschen übertreffen, die Sinnlichkeit
aber und die häßlichsten Leidenschaften mit dem Menschen gemein
haben. In den Verirrungen seiner Gottheiten suchte uud fand der
Mensch die Beschönigung seiner angebornen Sündhaftigkeit, und die
entsetzliche Folge davon war,, daß man die Sünde als solche nicht
mehr erkannte, daher ohne Scheu übte; uud die Götter nur als
rach- und eifersüchtige Wesen fürchtete.

Es hatte die Ausartung einen Grad erreicht, daß sich der Christ
schämen muß, davon zu reden, und daß Seneca («Io iru II, 8.) ge¬
steht: „Alles ist voll Laster und Schlechtigkeit, -—und nicht geheim
ist das Laster, — es wandelt vor Aller Augen; und die Unschuld
ist nicht selten, sondern gar nicht mehr zu finden."

Es haben allerdings einzelne Weise, nach dem Vorgänge eines
Sokrates und Plato, bessere Begriffe über das göttliche Wesen auf¬
gestellt, und aus reinere Sittlichkeit, als auf eiu strebcnswerthes Ziel
hmgewiesen; aber das waren nur vereinzelte, nur von Wenigen be¬
achtete Lichtsunken in der großen Finsterniß des Irrwahns. Und
dazu fehlte für ihre noch so schönen Behauptungen der Beweis der
Gewißheit, welchen, wie Sokrates selbst wehmüthig gesteht, nur
Einer bringen könnte, der vom Himmel käme.



12

7. Die Juden.
Bei den Juden war es freilich um einen guten Theil besser.

Bei der strengen Erziehung, die Gott in Ausführung seines Erlö¬
sungs-Planes ihnen hat angedeihen lassen, hatte sich der Glaube an
den Einen wahren Gott bei ihnen erhalten, nnd dieser Glaube war
auch die Stütze einer — wiewohl sehr unvollkommenen Sittlichkeit.
Die unmittelbar von Gott stammende Glaubens- und Sittenlehre
erscheint jedoch in der letzten Zeit durch unwürdige und abergläubische
Meinungen sehr entstellt. Die Beschaffenheit des jüdischen Volkes
zeigt sich am deutlichsten an dem Character der verschiedenen Secten,
die zur Zeit Christi bestanden, denn fast das ganze Volk war, als
Anhang an diese Secten, in sich getheilt. Diese sind:

r») Die Pharisäer, d. i. die Abgesonderten, weil sie sich in
auffallender Weise von Andern zu unterscheiden suchten, waren strenge
Eiferer für das Gesetz, wobei sie aber nur auf das Aeußere, — ans
die Handlung, nicht aber auf die Gesinnung Rücksicht nahmen.

Sie glaubten allein das Gesetz Gottes zu verstehen nnd deuten
zu können; mischten ober demselben, unter dem Vorwande einer
mündlichen Ueberliefernng, alberne Dinge und ein geistloses Cere-
monienwcsen bei. Ihren Hochmuth als Söhne Abrahams, ihre
Herrschsucht, ihre Heuchelei und ihren Aberglauben hat der Heiland
oft und strenge getadelt. Ehrwürdig ist bei ihnen nur ihr Glaube
an eine Vergeltung im künftigen Leben; und daß auch ehrenwerthe
Männer zu ihnen gehörten, sehen wir an den Pharisäern Gamaliel
und Nicodemus.

b) Die Sadducäer waren die Freidenker unter den Juden,
und längneten — um nach Art aller sogenannten großen Geister,
bequemer ein Genußleben führen zu können, — die Fortdauer des
Menschen nach dem Tode. Daß besonders die Reichen und Vor¬
nehmen sich ihnen anschlossen, ist leicht begreiflich.

e) Die Essäer oder Essener bildeten die fromme Partei,
und führten eine ganz eigenthümliche abgeschlossene Lebensweise. Sie
wohnten an der Westseite des todteu Meeres in Dörfern ehelos, und
in Gütergemeinschaft, betrieben den Landban und sonstige Handar¬
beiten, die ihnen unschuldig schienen. So lobenswerth manche ihrer
Ansichten sehn mochten, so zeigen doch ihr Kleinigkeitsgeist, — ihre
sinnlosen Satzungen und ihre Härte gegen die von ihrer Partei Ab¬
gefallenen, eine schiefe Richtung ihrer Frömmelei.



I»
6) Die Samariter oder Samaritaner, ein Mischrolk, das

wahrscheinlich znr Zeit der Abführung der zehn Stämme nach As¬
syrien, ans einigen in der Gegend von Samaria zurückgebliebenen
Inden und dahin verschlagenen Fremden entstanden war. Sie ver¬
ehrten zwar den wahren Gott auf Garizim, — dienten aber nebstbei
auch den Götzen. Obwohl sie nur die fünf Bücher Moses annahmen, -
so erwarteten sie doch mit allen übrigen Juden den Messias. Von
den Juden wurde diese Secte in hohem Grade verabscheut.

Neben diesen Secten gab es noch andere von minderer Bedeu¬
tung, z. B. Zeloten oder Galiläer, Herodianer rc., die jedoch mehr
eine politische Richtung hatten.

8. Die Vollendung der alten Zeit.

Eine aufmerksame Betrachtung der Weltgeschichte zeigt, wie in
jenen Tagen, da der Heiland in die Welt kommen sollte, ein großer
Zciten-Abschuitt gleichsam zum Abschluß gekommen war, nnd man
allgemein einen großen Umschwung erwartete. Jenes kräftige Leben
der alten Völker, womit ein jedes sich zu einem eigenen Character
entwickelt hatte, und welches wir in den Schilderungen der Classiker
noch bewundern, hat sich selbst abgelausen; — Thatlosigkcit, Selbst¬
sucht, niedrige Ueppigkeit, kamen an seine Stelle; jene ahnungsvolle
Scheu vor den Göttern, die auch im Heidenthume früher doch noch
eine Schranke gegen zu arge Unsittlichkeit war, ist verschwunden; —
hohle Glaubenslosigkeit überall; auch die wenigen wahren Sätze der
ältern Philosophie konnten sich gegen die bequemere Zweifelsucht nicht
mehr halten. Mit Schmerz blickten die edlern Gemächer auf diesen
trostlosen Zustand, sie erkannten die Nichtigkeit des bisherigen reli¬
giösen Glaubens, wußten aber nichts Besseres an dessen Stelle zu
setzen, beweinten die zügellose Sitte, — fanden aber kein Mittel
dagegen; und mannigfach spricht sich in den Schriften jener Zeiten
die Sehnsucht nach einer Besserung der menschlichen' Zustände aus,
— wie eine unbewußte Ahnung der Erlösung. Nach den Begriffen
der alten Welt, war solche Erwartung an irgend einen Helden, —
einen mächtigen Herrscher geknüpft, nnd der Blick nach dem Morgen
gewendet. Hierher gehören die Stellen des Tacitus (liist. I. V. n. 6 ):
„Viele waren davon überzeugt, in den alten Büchern der Priester
stehe geschrieben, daß zu eben dieser Zeit das Morgenland mächtig



— IÄ —

werden, und Herrscher aus Judäa kommen sollten." Und des Sue-
tonius (in Vesp. e. 4.); „Im ganzen Morgenlande hatte sich eine
alte, fortdauernde Meinung verbreitet, von dem Schicksale seh be¬
stimmt, daß nm diese Zeit Herrscher von Judäa ausgehen sollten."

Diese Kunde war von den Juden ausgegangen; denn bei ihnen
waren die Erwartungen des Messias, — freilich als eines irdischen
Befreiers, auf das höchste gespannt, und sie hatten auch gute Gründe
dafür; — denn die Zeit der 70 Jahreswochen Daniels war heran¬
gerückt, die Regenten aus dem Stamme Inda hatten aufgehört; —-
ein Fremdling, Herodes, beherrschte das einst so glückliche und an¬
gesehene Bolk Gottes; seit langem batte man kein Prophetenwort
mehr vernommen; — es entstand eine ahnungsvolle Pause; — es
war eine ausgemachte Sache: jetzt oder nie muß der Messias er¬
scheinen. Und er erschien; aber nicht mit irdischem Prunke, —
daher Er, obschon von Bielen geahnt, doch von Wenigen klar erkannt
wurde. Aber Er sagte: Joan. 12, 32: „Wenn ich erhöht sehn
werde von der Erde, werde ich Alles an mich ziehen." Wie dieß
geschehen, wird die folgende Geschichte darthun.



— 13 —

Erste Periode.
Von der Gründung der christlichen Kirche bis

Constantin. Vom Jahre 33 bis 3M».

S. Acußerc Schicksale der Kirche.
9. Gründung der christlichen Kirche.

Der Heiland hatte die Erlösung der Menschheit durch seinen
Opfertod vollendet und durch die Wahl, Unterweisung und Bevoll¬
mächtigung seiner zwölf Apostel die Anstalt getroffen, daß sein Ver-
söhunngstod allen Menschen zu allen Zeiten zu Guten kommen
könne. Die Apostel hatten hierin eine Ausgabe, die jegliche Bien¬
schenkraft übersteigt; daher Christus ihnen wie früher schon, so noch
unmittelbar vor seiner Himmelfahrt, die uöthige Kraft von Oben,
— den h. Geist verhieß, und auch befahl, daß sie von Jerusalem
nicht hinweggeheu, bis der h. Geist über sie käme.

Am zehnten Tage nach Christi Himmelfahrt ging die große
Verheißung in Erfüllung. Und wie hatten die Apostel diese zehn Tage
der Erwartung zugebracht? — Wir dürfen nicht unbemerkt lassen
die Worte der Apostelgeschichte, wo es von dieser Zeit heißt: (1, 14)
„Sie beharrten cinmüthig im Gebete." So erkannten und erfüllten
die Apostel die Grundbedingung des christlichen Lebens, das Gebet,
um sich auf den großen Augenblick vorznbereiten und sich dafür em¬
pfänglich zu machen.

So kam der zehnte Tag nach Christi Himmelfahrt; es war
das große Fest Pentekoste der Juden (Erntefest, zugleich zur Erin¬
nerung der Gesetzgebung ans Sinai). Die Apostel, mit der Mutter
des Heilandes in der Mitte, waren in jenem Saale, wo der Hei¬
land das h. Abendmahl gehalten hatte, in frommer Andacht ver¬
sammelt. (Apostclg. 2, 2.) „Da entstand plötzlich vom Himmel ein
Brausen, gleich den: eines daherfahrenden gewaltigen Windes, und
erfüllte das ganze Hans, wo sie saßen. Und es erschienen ihnen
getheilte Zungen, wie Feuer, und es ließ sich ans einen Jeden von



— Iv -
ihnen nieder. Und Alle wurden mit dem h. Geiste erfüllet, und
fingen an, in verschiedenen Sprachen zu reden. — Es waren aber
zu Jerusalem Juden wohnhaft, gottesfürchtige Männer, aus allerlei
Völkern, die unter dem Himmel sind. Als nun diese Stimme er¬
scholl, kam die Menge zusammen und entsetzte sich; denn cs hörte
ein jeder sie reden in seiner Sprache. — Es erstaunten aber Alle,
verwunderten sich und sprachen zu einander: „Was kann das wohl

sehn?" Da erhob Petrus, — wie es sich dem Haupte der Apostel
geziemte, — das Wort, und verkündete mit erhabenen festen Wor¬
ten Christum den Auferstandenen. Und feine Worte drangen den
Zuhörern iu's Herz, und Viele sprachen, von Gottes Gnade berührt:
„Was sollen wir thun?" Woranf Petrus antwortete: „Thut Buße
und lasset euch taufen im Namen Jesu, zur Vergebung eurer Sün¬
den." Und bei 3000, worunter ohne Zweifel Viele waren, die Jc-
sum schon bei seinen Lebzeiten gehört hatten, ließen sich taufen.

Das war die erste Gemeinde im Geiste Christi. Von diesem
Tage an beginnt seine h. Kirche ihr Leben, um nie
mehr auszuhören bis zum Ende alles Irdischen.

Anmerkung. Glaubenslose Kritiker haben versucht, diese wunder¬
volle Begebenheit des Pfingstfestes auf künstliche Weise aus natür¬

lichen Ursachen zu erklären. Allein nebstdem, daß keinerlei solche
Erklärungen den vernünftigen Leser der Apostelgeschichte befriedigen

kann, darf nicht übersehen werden, daß hier eine zweifacke göttliche
That zu bewundern ist, die eine in den äußern Erscheinungen, —
die andere und größere, in der wunderbaren Umwandlung im In¬
nern der Apostel: denn sie erschienen von diesem Augenblicke an,
als ganz andere Menschen, und der Beweis dieser ihrer
Umwandlung, — die h. Kirche, die sie geschaffen, — steht noch
.da. Wenn nun dieses größere Wunder nicht verkannt werden kann,
warum gibt man sich Mühe, das geringere zu läugnen?

10. Wachsthum der Gemeinde zu Jerusalem und ihre
Lebensweise.

Nach einem so herrlichen Anfänge, gedieh das Wachsthum der
Kirche fortan durch die wunderbare Kraft der Apostel in Wort und
That. Als die Apostel Petrus und Joannes bald darauf zur Bet¬
stunde in den Tempel gingen, sprach sie ein Lahmgeborner, der am



17

sogenannten schönen Thore lag und bettelte, um ein Almosen an.
Petrus sprach zu ihm: „Gold und Silber habe ich nicht, aber was
ich habe, gebe ich dir; im Namen Jesu Christi des Nazareners stehe
aus und wandele." Und er stand mit festen Füßen und Knöcheln
auf, ging mit ihnen in den Tempel und sprang und lobte Gott.
Das Volk kannte ihn und staunte; Petrus nahm das Wort, und
erklärte, daß dieß durch die Wunderkraft des Gekreuzigten geschehen
sei, an den sie glauben sollen. Die Apostel hatten zwar schlechten
Lohn für diese schöne That; den sie wurden von den Priestern und
Sadducäern gefangen genommen; aber sie fühlten sich reichlich ent¬
schädigt dadurch, daß noch an diesem Tage die Zahl der Männer
ans 5000 stieg. Apostelg. 4, 4.

Werfen wir aber nun einen Blick auf das Leben in dieser ersten
christlichen Kirche. Die Apostelgeschichte sagt davon 2, 42.: „Sie
beharrten in der Lehre der Apostel und in der Gemeinschaft des
Brodbrechens (h. Messe) und in Gebeten." „Sie waren ein Herz
und eine Seele, keiner unter ihnen war dürftig, denn alle legten
ihre Habe zu den Füßen der Apostel, und jeglichem ward zugetheilt, .
so viel er bedurfte." (4, 35.) „In Einfalt des Herzens priesen sie
Gott, und fanden Gunst bei dem ganzen Volke." Die ganze
Weltgeschichte kennt keine Erscheinung wie diese, und
es zeigte sich klar, daß das Wort vom Kreuze göttliche Kraft sei
und göttliche Weisheit.

11. Blutige Verfolgung und freudige Wcitcrderbreitung
der Kirche.

Was der Herr deu Seinigen vorausgesagt hatte, daß sie werden
gehaßt und verfolgt werden, blieb nicht lange ans. Zn wiederholten
Malen wurden die Apostel vor Gericht gestellt, eingekerkert, gegeißelt;
— aber sie freuten sich darob, daß sie waren gewürdigt worden,
Schmach zu leiden um des Namens Jesu willen. Immer höher
stieg der Ingrimm der ungläubigen Juden, als selbst viele ihrer
Priester zu der Brüdergemeinde übergetreten waren. Endlich brach
der Sturm los, als der h. Stephanus, einer der kurz vorher ge¬
wählten sieben Diakonen, in glühendem Eifer, vor dem hohen Rathe
selbst, wohin er geschleppt worden, gegen ihre Halsstärrigkeit eine
begeisterte Rede hielt. Da sie mit Worten ihn nicht widerlege n

2



18

konnten, so griffen sie zu Steinen und tödteten ihn. Er ist der
erste Märtyrer (Blutzeuge).

Nachdem die Feinde des Gekreuzigten Blut stießen gesehen hatten,
warfen sie nun alle Scheu weg, und wütheten in ganz Jerusalem
gegen die Gläubigen.

Doch wir werden im Verlauf dieser Geschichte oft Gelegenheit
haben zu bemerken, wie gerade das, was die Feinde der Kirche zu
ihrer Zerstörung ersinnen und ansführeu, unter Gottes Schutz, der
Kirche nur zur größerer Förderung dient. So auch hier. Denn
mit Ausnahme der Apostel, die zu Jerusalem auöharrten, wichen
viele der Gläubigen der Verfolgung aus, zerstreuten sich in alle Gegen¬
den des Jndenlandes, und streuten überall den Samen des göttlichen
Wortes ans, wodurch neue Gemeinden über ganz Palästina und Sa¬
mari«, ja selbst bis nach Phönizien, EhpruS und Syrien entstanden,
welche, nachdem die Verfolgung nachgelassen hatte, vom Apostelfürsten
Petrus besucht, befestiget, und als Tochterkirchen, mit der Mntter-
kirche zu Jerusalem in Verbindung gesetzt wurden. / ,

-

Um diese Zeit wurde durch eiu Wunder der göttlichen Erbarmung
der eifrigste Verfolger — Saulus, in den thätigsten Prediger des
Evangeliums umgewandelt. Er war ein Jude ans Tarsus, Phari¬
säer, ausgezeichnet durch Geistesfähigkeit und Festigkeit des Charak¬
ters ; dabei glühend vom Hasse gegen das Christenthum, welches kennen
zu lernen er sich nicht die Mühe geben wollte.

Bei der Steinigung des h. Stephanus hat er, als Mann von
Stande, nicht mit Hand angelegt, sondern mir die Oberkleider der
Mörder gehüthet. Aber darauf wüthete er in Jerusalem gegen die
Christen, daß er sich schmeicheln mochte, sie dort gänzlich auögcrottet
zu haben. Doch überall soll die verhaßte Secte vernichtet werden,
und dazu erhielt er vom hohen Rathe Briefe an die Synagogen zu
Damaskus, womit er sich bereits in leidenschaftlicher Eile dieser Stadt
näherte.

Da umstrahlt ihn plötzlich ein überirdisches Picht, und indem er
zu Boden stürzt, vernimmt er den Ruf: „Saulus, SaulnS, warum
verfolgst du mich?" In dumpfem Staunen erwidert er: „Wer bist
du, Herr?" und empfing die Antwort: „Ich bin Jesus, den du



1«
verfolgst." Bis ins Innerste erschüttert, fragt mm Saulus weiter,
was er thuu soll, und erhält den Bescheid, nach Damaskus zu gehen,
dort werde ihm angezeigt werden, was er zu thun habe. Als er sich
erhoben und die Augen geöffnet hatte, sah er nichts und mußte an
der Hand nach Damaskus geführt werden. Dort verharrte er drei
Tage lang, — ohne Speise und Trank, — in seiner Blindheit; aber
in seinem Innern ward es Licht, denn „siehe, er betet." Apo-
stelg. 9, 11. Mittlerweile erhielt der fromme Anamas zu Damas¬
kus vom Heilaude in einer Erscheinung den Befehl, den Saulus auf¬
zusuchen. Er that es, legte dem Saulus die Hände auf, dieser ward
sehend, wurde getauft, und sofort verkündigte er, zum Staunen der
Juden, in den Synagogen Iesum, den Sohn Gottes.

Es geschah hier mit dem neuen Apostel, — obwohl unter an¬
dern Erscheinungen, Aehuliches, was an den übrigen Aposteln am
Pfingstfeste geschehen war. Die Hauptsache dabei ist wieder die durch
Gottes Kraft in einem Momente bewirkte Umwandlung des Cha-
racters, und der Uebergang ist hier wie dort vermittelt durch — Gebet.
Was Saulus die nächsten drei Jahre, — die er großentheils in Ara¬
bien zubrachte, — gethan, darüber haben wir keine bestimmten Nach¬
richten. Wohl mag er die Einsamkeit gesucht haben, um in der Wahr¬
heit, die er nun erkannte, sich zu stärken und auf sein Apostelamt
vorzubereiten. — Bemerkenswerth aber ist, daß er dieses Amt nicht
eher antrat, als bis er sich dem Apostelfürsten Petrus zu Jerusalem
vorgestellt hatte. Gal. 5, 18. Jetzt hatte die Kirche auf einige Zeit
Ruhe; und Petrus benützte die Friedenszeit, um als Oberhirt die
Gemeinden von Stadt zu Stadt zu besuchen. Apostelg. 9, 31, 32.

13. Beginn der Bekehrung der Heiden.

Saulus, der später seinen Namen in „Paulus" umänderte,
wird vorzugsweise der Welt- oder Heiden-Apostel genannt; denn es
hatte der Herr von ihm zu Anamas gesagt: „Dieser ist mir ein aus-
erkorues Werkzeug, zu bringen meinen Namen vor Heiden und
Könige." Apostelg. 9, 15.

Bisher waren aber nur die Kinder Israels in die Kirche auf¬
genommen worden; denn im Volke Israel ward das Erlösungswerk
vorbereitet, dort der Erlöser geboren. Auch mußten Anfangs noch



2«

die Ansichten der Juden geschont werden, denen ja ihr Gesetz ver¬
bot, sich durch den Umgang mit Heiden zu verunreinigen.

Dagegen war den Aposteln klar, daß alle Menschen zum
Reiche Gottes zu berufen sehen, aber, wann es Zeit sehn werde,
das Wort auch an die Heiden zu richten, dafür erwarteten sie, —
wie in allen wichtigem Dingen, eine höhere Weisung vom Herrn.
Diese wurde auch, und zwar wieder dem Petrus, dem ersten der
Apostel zu Theil. Als er zu Joppe verweilte, hatte er eine geheim-
nißvolle Erscheinung, Apostelg. 10, 10. Er wußte Anfangs diese
nicht zu deuten, aber bald war ihm alles klar. Es kamen Abge¬
sandte vom römischen Hauptmanne Cornelius, die den Petrus baten,
zu demselben nach Cäsarea zu kommen. Dieser war ein Centurio
in der römischen Cohcrte, zwar ein geborner Heide, aber fromm und
gottesfürchtig, gab viel Almosen und betete immerdar zu Gott. Da¬
her ließ Gott ihn durch einen Engel anweisen, daß er Petrus zu sich

- rufe, der ihm sagen werde, was er thun solle. Petrus kam, predigte
ihm und den dort versammelten Heiden, Christum den Gekreuzigten,
— und während Petrus noch redete, kam der h. Geist mit seinen
Wundergaben über sie. In freudigem Staunen sprach nun Petrus,
wer kann diesen (obwohl sie Heiden sind) die Taufe versagen, da
sie Gott selbst seiner wunderbaren Gnaden in so auffallender Weise
gewürdiget hat? Und er befahl sie zu taufen, und so waren die
Erstlinge der Heiden in die h. Kirche eingeführt, um das Jahr 36
nach Christi Geburt.

14. Die apostolischen Stammkirchen.
1. Die Kirche zu Jerusalem. — Ihre wunderbare Ent¬

stehung haben wir bereits gesehen, und von ihr aus wurden nicht
nur im Judenlande, sondern auch über Samaria, Phönizien und
Syrien neue Gemeinden aus bekehrten Inden gebildet. Als erster

/ Bischof zu Jerusalem war von den Aposteln bestellt der Apostel Ja¬
cobus, Sohn des Alphäus, welcher durch Heiligkeit des Lebens so
hervorlenchtete, daß er bei Christen und Juden den Beinamen des
Gerechten erhielt. Sein Nachfolger war sein Bruder Simeon.

Anmerk. Dieser Jakobus wird an einigen Stellen der h. Schrift
auch der Bruder des Herrn genannt, woher Einige Anlaß
nahmen, die immerwährende Jungfräulichkeit der Mutter Gottes



21

zu läugnen. Allein es ist klar nachgewiesen, daß unter „Bruder",
nach orientalischer Sprachweise nur ein Verwandter zu ver¬
stehen seh. Er war nämlich ein Sohn des Alphäus, der nach der
Ueberlieferung ein Bruder Josephs, des Nährvaters Christi war.
2. Antiochia. Nachdem die heidnische Familie des Cornelius

in die Kirche ausgenommen worden war, trug man kein Bedenken
mehr, die Heiden zum Reiche Gottes eiuzuladeu. Das geschah vor¬
züglich zu Antiochia, der ersten Stadt des römischen Orients. Als
die Apostel davon hörten, schickten sie den Barnabas dahin, und
dieser, eine reichliche Ernte hier voraussehend, führte den Paulus
hierher. Unter ihrer Pflege wurde diese bald die ansehnlichste Kirche
des Orients, und die Mitglieder nannten sich hier zuerst „Christen."
Später übe'mahm Petrus selbst ihre Leitung, und war eine Zeit¬
lang hier Bischof, wozu er, als er nach Rom ging, den Evodius be¬
stimmte, auf welchen dann als Bischof der h. Ignatius folgte.

3. R o m. In der damaligen Hauptstadt der Welt hat nach
Gottes weiser Leitung das Haupt des irdischen Gottesreiches, Pe¬
trus, die Kirche gegründet. Obwohl ohne Zweifel Petrus dort be¬
reits Christen vorfand, so hat doch er sie erst gesammelt und zu
jener h. Gemeinde verbunden, die dadurch, daß Petrus hier sei¬
nen Bischossitz aufschlug, und hier seine Lehre mit dem Mär-
thrertode besiegelte, die erste Kirche der Christenheit war, ist und
sehn wird, bis an das Ende der Zeiten; gleichsam eine Sonne,
um welche alle übrigen Kirchengemeinden sich bewegen. Die Nach¬
folger des Petrus auf dem Hauptsitze zu Rom waren noch im 1. Jahr¬
hundert: Linus, Cletus, Clemens.
Anmerk. Bis in die Zeiten des 16. Jahrhunderts war es Nie¬

manden eingefallen, zn bezweifeln, daß Petrus zu Nom Bischof
gewesen sey, und somit jeder Bischof von Rom, als dessen Nach¬
folger in unausgesetzter Reihe, das Oberhaupt der ganzen Kirche
sey. Auch die Orientalen, die sich im 11. Jahrhundert von Rom
trennten, haben doch die obige Thatsache nicht geläugnet. — Erst
als die Protestanten der von Christus gesetzten Gewalt des römi¬
schen Papstes sich /entzogen, suchte man auch die Anwesenheit des
Petrus, als die Grundlage jener Gewalt, aus der Geschichte zu
verdrängen. Doch die Zeugnisse dafür sind so klar und vielfältig,
daß bereits längst auch die ausgezeichnetsten protestantischen Ge¬
schichtsforscher dieß als eine ausgemachte Thatsache anerkennen.



22

4. Alexandrien. Diese Stammkirche aller Gemeinden in
Egypten nnd Lydien, wurde gestiftet durch den Evangelisten Marcus,
der den Petrus nach Nom begleitet hatte, und auf dessen Befehl
nach Egypten ging, um dort die Botschaft des Heils zu verkünden.
In Alexandrien, der Hauptstadt Egyptens, wo besonders das wissen-
schafliche Leben seit langem blühte, sammelte sich bald eine ahnsehn-
liche Gemeinde, welcher Marcus selbst bis zu seinem Märtyrer-Tode
als Bischof vorstand, worauf ihm Anianus, einer seiner Schüler, folgte.

—
15. Apostolische Reisen des h. Paulus.

Eine großartige Wirksamkeit entfaltete der h. Paulus — der
Weltapostel; nnd die Apostelgeschichte, die seine Thaten erzählt, gibt
ein hehres Bild dieses wunderbaren Mannes. Schon in seinen na¬
türlichen Anlagen, in seinem Feuereifer, seiner Menschenkenntniß,
Beredsamkeit und seiner wissenschaftlichen Bildung, steht er groß da,
aber viel größer noch in seiner demüthigen Opferbereitwilligkeit für
Christus, der ihn berufen. Dafür waren aber seine Bemühungen
dermaßen gekrönt, daß selbst seinen Gürteln und Tüchern die Wnu-
dcrkraft der Krankenheilung mwohnte. Apostelg. 19, 12. Zu An¬
tiochia beginnt seine apostolische Laufbahn; dort erhielt er in feier¬
licher Weise, durch Händeauflegcn der dortigen Kirchenvorsteher, seine
Sendung. Es geschah auf Anordnung des h. Geistes. Apg. 13, 2.

Von dort aus machte er seine drei großen Reisen in den Län¬
dern Asiens nnd Europas, durch mehrere Gehilfen: — Barnabas,
Silas, Timotheus, Lucas, abwechselnd unterstützt. Ueberall stiftete
er christliche Gemeinden, die unter göttlichem Segen schnell und kräftig
erblühten, und mit welchen er durch zahlreiche Briefe sich in Ver¬
bindung erhielt. Die vorzüglichsten davon sind: Philippi, Thessa-
lonica, Corinth, Athen, Ephesus. Zahllose Drangsale, Leiden an
Seel' nnd Leibe waren die täglichen Gefährten des Apostels. Aber
er vermochte Alles durch den Herrn, der ihn stärkte, und ihn in den
Zeiten seiner ersten Arbeiten durch eine Vision in das Paradies führte
und gehcimnißvolle Worte vernehmen ließ. II. Cor. 12, 2. Von
seiner dritten Reise kam er nicht mehr nach Antiochia, sondern zog
nach Jerusalem, obschon er wußte, daß dort neue Leiden seiner harren.
Dort kam er auch in nahe Todesgefahr, und nur schnelle Gefangen-
uehmnng durch die römischen Kriegsleute entriß ihn derselben. Er



23

wurde dem Landpfleger Felix, dann dessen Nachfolger, Festus über¬
geben, vor dessen Richtcrfluhle er, nm den Schlingen der Inden zu
entgehen, als römischer Bürger, an den Kaiser appellirte, und daher
nach Rom gesendet wurde, wohin ihn längst schon seine Sehnsucht
gezogen hatte. So leitete die Hand der Vorsehung ihren Boten nach
der Weltstadt, die er durch seine Lehre erbauen, durch seinen Mar¬
tertod schmücken sollte. Zwei Jahre dauerte seine Gefangenschaft zu
Nom, die jedoch so gelinde war, daß er, an einen Soldaten gefesselt,
frei wohnen durfte. Es läßt sich leicht denken, wie der große Mann
diese Zeit benützte.

Nach zwei Jahren, (63 nach Christi Geburt) durfte er, für
schuldlos erklärt, weiter ziehen. Doch wissen wir leider über seine
weiteren Arbeiten und Reisen, außer einigen Andeutungen in seinen
Briefen, fast nichts. Gewiß ist nur, daß er nach Creta kam, wo
er den Titus, — und nach Ephesus, wo er den Timotheus als Bi¬
schöfe einsetzte. Endlich erreichte er mit Petrus im Jahre 67 zu
Rom das Ziel seiner Sehnsucht: bei Christo zu sehn. Er wurde
am nämlichen Tage enthauptet, an welchem Petrus, mit dem Haupte
abwärts, gekreuzigct wurde.

15. Schicksale und Wirksamkeit der übrigen Apostel.

Unter den Aposteln war Jacobus der ältere, Bruder des
Joannes, der erste, welcher der blutigen Marthrerlrone gcwürdiget
wurde. Er wurde hiugerichtet ans Befehl des Königs Herodes Agrippa,
eiues Enkels des großen Herodes, welcher um das Jahr 44, durch
die römischen Kaiser Caligula und Claudius begünstigt, über die
Juden herrschte.

Agrippa hatte zu diesem Blutbcfehle keinen andern Grund, als
den Wunsch, sich dem hohen Rathe zu Jerusalem gefällig zu erwei¬
sen. Eben darum mußten auch andere Opfer unter den Christen
fallen, und auch dem Apostel Petrus war ein gleiches Schicksal, aus
dem nämlichen Grunde bereitet, er wurde bereits im Kerker sicher
bewacht, uud der Tag seiner Hinrichtung bestimmt. Aber ein Engel
befreite ihn.

Das zweite Opfer unter dpn Aposteln wgr der andere Jaco¬
bus, — der jüngere, Bischof zu Jerusalem. Der Hohe Rath benützte
die Zwischenzeit, als der römische Landpfleger Fp.jtus eben gestorben,



— 2L —

und der neuernannte Albinns noch auf der Reise war. Auf An¬
stiften des Hohenpriesters Ananus wurde Jacobus mit einigen an¬
dern Christen vorgeladen, als Verächter des Gesetzes verurtheilt,
vom Volke gesteiniget, nnd mit einer Walkcrkenle erschlagen.

Von den Schicksalen und dem Ende der übrigen Apostel haben
wir, (Joannes ausgenommen), wenig sichere Nachrichten. Sie, die
nicht ihre Ehre suchten, entschwinden unserm Blick; aber die durch
sie erleuchtete Welt sehen wir in der Geschichte, und auch jetzt noch
vor uns. Einer alten Tradition zufolge sollen sie, in Auftrag ihres
Meisters, zwölf Jahre in Jerusalem geblieben sehn, nnd darauf in
die ganze Welt sich vertheilt haben. Auch wird von Einigen ange¬
geben, daß sie vor ihrer Trennung jenes Glaubensbekeuntniß, wel¬
ches wir noch das apostolische nennen, verfaßt haben.

Nur Petrus, Paulus und zum Theil Andreas finden wir als
Prediger in Europa, die übrigen in Asien und Afrika.

Nämlich: Andreas in Schthien und Griechenland; — Philip¬
pus in Phrygien; Bartholomäus in Arabien; Thomas in Indien;
Mathäus und Mathias in Aethiopien; Simon in Persien, — oder
in Manritanien; Judas Thaddäus in Mesopotamien. Joannes,
der Jünger, „den der Herr lieb hatte" — war in Kleinasien mit
der Predigt des Heiles beschäftiget, und wurde in der Verfolgung
unter Kaiser Domitian (I. 95) auf die Insel Pathmos verwiesen.
Nach dem Tode des Tyrannen, (I. 97), kam er wieder nach Ephe¬
sus, wo er znm Troste und zur Stärkung der Kirche von Kleinasien
wirkte, bis er, mehr als 90 Jahre alt, eines natürlichen Todes
starb. (101) Alle übrigen Apostel, — vielleicht Philippus ausgenom¬
men, — starben nach ehrwürdigen Sagen, den Martertod.

Auch von der Mutter des Herrn wissen wir nicht, wann und
wo sie ihren irdischen Wandel vollendet habe. Sie soll bei dem
eben auch jungfräuliche» Joannes, dem sie ihr sterbender Sohn
übergeben hatte, noch ungefähr zwölf Jahre gelebt haben. Die Kirche
feiert das Fest ihrer Himmelfahrt, wozu der h. Joannes Damasc.
bemerkt: „Wie könnte die Verwesung den Leib berühren, in welchem
das Leben empfangen ward." Von jeher wurde ihr eine, vor der
Verehrung aller andern Heiligen ausgezeichnete Verehrung (O^poi-
<In!in) erwiesen, und sie als Mutter Gottes und Königinn des Him¬
mels begrüßt.



— 23

17. Jerusalems Zerstörung.

Während so die Boten des neuen Bundes die frohe Kunde
(Evangelium) überall hintrugen, ging das Judenthum, mit dem
Gott einst den alten Bund, als Vorbereitung für den neuen, ge¬
schlossen hatte, in seinem Eigensinne und grenzenloser Verblendung
seinem Untergange entgegen. Durch eigene Schuld haben die Juden
jene Tage der Drangsal und der Zerstörung über sich herbeigeführt,
die der von ihnen verkannte Messias mit Thränen voraus verkündet
hatte. Da sie immer noch ihren Messias, — den Befreier aus der
Römerherrschaft erwarteten, so waren sie immerfort zum Aufruhr
bereit, und falsche Propheten reizten sie noch mehr auf.

Im Jahre 66 schien ein solcher Aufstand gelingen zu wollen.
Der römische Landpfleger Florus hatte durch schwere Bedrückungen
das jüdische Volk dazu veranlaßt. Das Volk griff zu den Waffen,
erstürmte die auf den Mauern von Jerusalem erbauten Burgen,
und tödtete die römische Mannschaft treulos, gegen das gegebene
Wort. Die Inden jubelten, aber die Christengemeinde, — eingedenk
der Weissagung ihres Herrn, verließ Jerusalem und begab sich nach
Pella, jenseits des Jordans.

Nun begann der zerstörende Kampf. Der römische Feldherr
Vespasian rückte mit einem Heere in Judäa ein. Er mäßigte die
Kampflust seiner Legionen, und führte sie nur laugsam vorwärts,
da er sah, wie die Juden durch inner» Zwiespalt sich selbst anf-
reiben, und ihm so die Eroberung erleichtern werden. Denn Jeru¬
salem war indessen der Schauplatz der fürchterlichsten Unordnung,
und selbst zum Schlachtfelde der gegen einander erbitterten Parteien
geworden, so daß eine derselben sich sogar im Tempel verschanzte
und von der andern daselbst belagert wurde. Es war geschehen,
worauf Christus in seiner Weissagung, Matth. 24, 15. hinweist:
Wenn ihr den Gräuel der Verwüstung am heiligen Orte sehen
werdet, dann fliehet. '

Es bot sich bald Gelegenheit zur Flucht; denn um diese Zeit
(68) erhielt Vespasian die Nachricht: Kaiser Nero seh erschlagen;
und da ein Bürgerkrieg zur Besetzung des erledigten Thrones bereits
ausgebrochen war, so führte Vespasian seine Legionen nach Italien,
die, in Verbindung mit andern, für Vespasian den kaiserlichen Thron
erkämpften.



— 2tr —

Der neue Kaiser übergab den Krieg gegen die Juden seinem
Sohne Titus. Im Frühjahre 70 führte dieser sein Heer gegen
Jerusalem und schloß es in weitem Kreise ein. Das geschah um
die Zeit des Osterfestes, da eben eine unzählige Menschenmenge in
der Stadt war. Ein Theil der Stadt war bald genommen. Um
das Nebrige zu schonen, sandte Titus den IosephuS Flavins, einen
gefangenen jüdischen Feldherr» und Geschichtsschreiber, in die Stadt,
um sie zur Uebergabe aufzufordern; er wurde mit Hohn zurückge¬
wiesen. Nun ließ Titus der Stadt die Zufuhr abschneiden. Dadurch
wurde die Hungersnoth so groß, daß die ekelhaftesten Dinge zur
Speise dienen mußten.

Gerne hätte Titus wenigstens den Tempel, — dieses Wunder
der Welt, unversehrt erhalten, allein gerade dieser diente, fast wie
eine Burg gebaut, den Aufwieglern zum Schutze.

Da die Mauerbrecher gegen die ungemein festen Mauern nichts
ausrichteten, so wurde an die Thore Feuer gelegt, welches von innen
weiter griff. Der edle Titus befahl seinen Soldaten den Brand zu
löschen, um den Tempel zu retten, aber — die Juden benützten
dieses, um einen wüthenden Ausfall zu machen. Da ergriff ein
römischer Soldat aus eigenem Antriebe einen Feuerbrand, und
schleuderte ihn durch ein Fenster in das Innere des Tempels. Die
Flamme griff mit solcher Gewalt um sich, daß an ein Löschen nicht
mehr zu denken war. Mit dem Falle ihres Tempels fiel der letzte
Muth der Juden. Titus wurde Herr der Stadt (Jahr 70). Einen
Tag und die folgende Nacht brachten die Romer mit Plünderung
und Morden hin. Ueber eine Million war in der Belagerung um-
gekommen; 97,000 wurden zu Gefangenen gemacht, und theils in
die Sklaverei verkauft, theils für den Trinmphzug des Siegers be¬
stimmt. Die noch stehenden Mauern des Tempels wurden vollends
niedergerissen, die ganze Stadt geschleift. So endete, — wie schon
Daniel, und buchstäblich Christus vorausgesagt hatte, die Stadt, die
2000 Jahre unter Gottes Obhnt bestanden hatte. — Aber ihre
einst glücklichen Bewohner hatten den Heiland gekreuziget und dem
Pilatus zngerusen: „Sein Blut komme über uns und unsere
Kinder!" —



27

18. Tas Heidcnthum dem Christenthum gegenüber.
Die Verfolgungen.

Viel hatte die junge Kirche von den Inden zu dulden gehabt,
nun waren diese Feinde gedemüthigt, und konnten ihr fortan nicht
mehr viel schaden. Allein ein mächtiger Feind war noch zu bekämpfen,
— das Heidenthum. Mit den Waffen der Liebe, des Gebetes und
des göttlichen Wortes besiegte sie auch diesen, — jedoch erst nach
beinahe dreihundertjährigem Kampfe, —* nachdem Tausende von
Blutzeugen gefallen waren.

Bis Constantin waren die meisten römischen Kaiser und ihre
Beamten, mehr oder weniger, grausame Verfolger der Christen.

Was war aber die Ursache dieser Verfolgungen?

1. Den Hauptgrund aller Verfolgungen der Kirche hat bereits
der Herr (Ioan. 15, 19.) angegeben: „Wenn ihr von der Welt
wäret, so würde die Welt das Ihrige lieb haben; weil ihr aber
nicht von der Welt seid, darum hasset euch die Welt." Das Reich
Gottes — und das Reich dieser Welt, d. i. die von Gott abgekehrte
Welt, sind und bleiben Gegensätze. Daher kommt die Kirche
hier ans Erden aus den Verfolgungen nie heraus, und heißt auch
die streitende Kirche. Nur treten sie in verschiedenen Formen und
Graden, — offen oder verdeckt, ans.

2. Das reine Leben der Christen war ein stilles Verdammungs-
urtheil über die Ausschweifungen der Heiden; und wie auch jetzt
noch zu geschehen Pflegt, daß jene, die sich einer herrschenden Ver¬
kehrtheit (dem Zeitgeist) entziehen, als Sonderlinge, Obscuranten
und gefährliche Menschen, gehaßt und geschmäht werden, so geschah
es auch dazumal den Christen; daß Tacitus selbst sie „ein licht¬
scheues und dem Menschengeschlechts feindliches Volk" nennt.

3. Der römische Gotterdienst war mit dem Staatswesen innig
verwachsen, und es ist bekannt, wie die Opfer, die Augurien, die
Orakel dem Staate zu Diensten sehn, — das Volk zu Gunsten des
Staates täuschen mußten. Daher selbst edle Imperatoren, wie
Marcus Aurelius, das Christenthum verfolgten; weil sie, mit dem
Verfalle des Götterglanbens, auch den römischen Staat in Gefahr
glaubten.

4. Die heidnischen Opferpriester, die, wie Cicero ihnen das
Zeugniß gibt, sich wohl bewußt waren, daß sie Betrüger und Gaukler



28

sind, und denen es bei der Abnahme der Opfernden um ihren Brod-
erwerb bange wnrde, fachten natürlich den Haß gegen die Christen
bei jeder Gelegenheit an.

Verschiedene andere Ursachen oder doch Borwände, womit man

die Verfolgungen zu beschönigen suchte, werden in der nächsten Ge¬
schichte vorkommen.

An merk. Man hat geltend machen wollen, das; die Römer im
Pnncte der Religion ja so tolerant waren, und nicht nur die Gott¬
heiten anderer Nationen neben den Ihrigen duldeten, sondern selbe
Wohl selbst auch verehrten, daher es unbegreiflich seh, wie sie gerade
bei der christlichen Religion eine Ausnahme gemacht hätten. Allein
die fremden Götter konnten neben den römischen recht wohl bestehen,
nach dem Begriffe der Vielgötterei. Aber die Christen erklärten:
Es gibt keinen Gott außer dem, der sich in Christus geoffenbaret
hat, — daher waren sie in den Augen der Heiden Gottesläugner.

Das Christenthum unter den römischen Kaisern.

19. Ncro's und Domitians Verfolgung.

Unter Augustus war Christus geboren, — unter Tiberius ge-
kreuziget worden. Es folgten die Kaiser Caligula und Claudius;
dann kam Nero 54—68, der vor dem zweiunddreißigsten Jahre
feines Lebens, Mutter, Bruder, Lehrer und viele Senatoren gemor¬
det hat; er steht auch in der langen Reihe der Verfolger unter den
Heiden, als der Erste da. Er ließ, in wahnsinnigem Uebermuthe,
im Jahre 64 Rom in Brand stecken, und bezeichnete, um den Ver¬
dacht von sich abznwälzen, die Christen als Urheber des Unglücks.
In Folge dessen wurde eine nngehenre Menge derselben auf das
Grausamste gemartert: einige gekrenziget, oder in Thierfelle einge¬
näht und von Hunden zerrissen; — andere wurden lebend mit brenn¬
baren Stoffen überzogen und angezüudet, damit sie bei Nacht als
Fakeln leuchteten. Bei solchem Lichte, unter dem Todesröcheln der
Verbrennenden, lustwandelten die entarteten Römer in den Gärten
Nero's! Daß auch die Apostel Petrus und Paulus unter ihm den
Tod erlitten, wurde schon oben bemerkt.

Im Jahre 68 erhielt der Wütherich den verdienten Lohn; der
—enat erklärte Nero für einen Feind des Vaterlandes, und er tödtete



— 2» —

sich selbst. Aber so groß war das Entsetzen über seine Gransamkeit
bei den Christen, daß sich lange die Sage erhielt, er werde als
Antichrist wieder erscheinen. o

Unter den beiden folgenden Kaisern: Vespasian (69—79), und
Titus (,79— 8^,.lebten die Christen in Ruhe.

Domitian, der ^Bruder des Titus (81—96), war ein zweiter
Nero und der zweite Verfolger der Christen. Die Furcht vor dem
prophezeiten Messiasreiche soll den argwöhnischen Kaiser zur Ver¬
folgung der Christen bestimmt haben. Er ließ viele hinrichten, oder
trieb sie in die Verbannung. Auch der Apostel Joannes wurde aus
die Insel Pathmos verbannt/'wo er seine Offenbarung schrieb.

Domitians Nachfolger, der edle Nerva (96 — 98), gab den
Christen den Frieden, da er unter anderm verbot, diejenigen anzu¬
klagen, die nach jüdischer Weise leben, worunter man auch die
Christen verstand.

20. Trajan. - --j

Unter Trajans Regierung (98—117) ist besonders merkwürdig
ein Briefwechsel zwischen ihm und PDnius (dem jüngern), Statt¬
halter in Bithhnien. Dieser fragt sich bei dem Kaiser an, was mit
den Christen geschehen soll. Er gibt dabei den Christen das herr¬
lichste Zeugniß: „Sie versichern", schreibt er, „ihre ganze Schuld
bestehe darin, daß sie an bestimmten Tagen vor Sonnenaufgang
zusammenkommen, und einen Hymnus zur Ehre Christi, ihres Gottes
anstimmen" und sich zu allem Guten verpflichten. Weiter fügt er,
daß die wahren Christen sich auf keine Weise zum Abfalle bringen
lassen. Und doch hatte er bereits mehrere zum Tode führen, andere
auf die Folter spannen lassen! Fürs weitere aber erwarte er des
Kaisers Befehl; denn dieser Aberglaube sei bereits sehr verbrei¬
tet. Der Kaiser antwortet: Aussnchen solle man die Christen
zwar nicht, werden sie aber angegeben und überwiesen, so sollen sie
bestraft werden. Die Reuigen, welche den Göttern opfern, sollen
Verzeihung erhalten. Obwohl nun Trajan keinen Befehl zur Ver¬
folgung gab, so wurde doch hierdurch der Angeberei freie Bahn
geöffnet, und die Christen der Willkühr ihrer Feinde Preis gegeben.

Die merkwürdigsten Opfer dieser Verfolgung sind:



8«
1. Der Papst Clemens, welcher um das Jahr 100 als Mär¬

tyrer starb, obgleich wir über die Art seines Todes keine ganz glaub¬
würdigen Nachrichten haben.

2. Simeon, der 120 Jahre alte Bischof von Jerusalem, wurde
ans Befehl des Proconsnls fürchterlich gemartert, dann ans Kreuz
geschlagen.

3. Ignatius, Bischof in Antiochia, auf des Kaisers eigenen
Befehl nach Rom geschickt, um im dortigen Colossäum von wilden
Thieren zerrissen zu werden. Spater (tz. 32) Mehreres von ihm.

/K /E 21. Hadrian.

Hadrian (117 — 138) gab zwar kein eigenes Verfolzungs-Edict
heraus; verordnete vielmehr, daß man die Christen nur dann, wenn
sie eines Verbrechens überwiesen würden, bestrafen, alle falschen
Anklagen gegen sie aber streng ahnden soll. Allein das half den
Christen Heuig, da ja das Bekenntniß, ein Christ zu sehn, schon
als Verbrechen ungerechnet werden konnte, — im Sinne Trajans.
Doch war diese Verordnung in so weit günstig, daß das Volk
nicht nach eigenem Belieben (VoMjustiz), die Christen martern und
morden durfte.

Die Heiden glaubten nm diese Zeit neue Gründe zur Verfol¬
gung der Christen zu haben. — Es wurden abscheuliche Verleum¬
dungen gegen sie in Umlauf gesetzt, daß sie nämlich bei ihren Ver¬
sammlungen unnatürliche Unzucht treiben, und sogar das Fleisch von
Kindern essen und ihr Blut trinken. Zu der ersten Verleumdung
mochte die sittenlose Seele der Gnostiker Anlaß gegeben haben, es
konnte das jedoch in den Augen der Heiden nichts ans sich haben,
da ja jegliche Art der Unzucht bei den Römern ohne Scheu ver¬
übt werden durfte.

Die zweite Verleumdung, — Essen von Mcnschcnsleisch — ist
aber ohne Zweifel aus dunklen und geheimnißvollen Sagen von der
Feier des allerheiligsten Altarssacramentes entstanden,
wo Christi Fleisch und Blut genossen wird. Somit hätten wir in
dieser Verleumdung selbst einen Beweis, daß dieser Glaube vom
allerheiligsten Sacramentc so alt ist, als die Kirche.

Die wichtigste Begebenheit aus der Regierung dieses Kaisers
ist die zweite Zerstörung Jerusalems und die Zerstreuung der Inden.



rri
Dieses Volk träumte noch immer, daß sein Messias kommen

werde. Als solchen kündigte sich jetzt ein frecher Betrüger Bar¬
chochab an, und das leichtgläubige Volk strömte ihm von allen
Seiten zu, daß es gelang, die Römer aus Jerusalem zu vertreiben.
Doch der Jubel dauerte nicht lange. In zwei Jahren war Jeru¬
salem wieder römisch, hieß nun Aelia Capitolina, und heid¬
nische Tempel und Statuen wurden an den, den Christen so heiligen
Stätten ereichtet, — Palestina fast zur Wüste gemacht, und die
Juden in die ganze Welt zerstreut; in Jerusalem durfte keiner
wohnen.

Seit dieser Zeit ist das einstige Volk Gottes ohne Vaterland,
ohne Oberhaupt, ohne Tempel und Opfer, unter allen Völkern der
Erde zerstreut; und dennoch behielt es — einzig in seiner Art in
der ganzen Weltgeschichte — seine Sprache, Religion und alle Eigen-
thümlichkeiten; — lebendige Beweise für Christus, den sie gekrcu
ziget haben.

22. Antoninus Pins und Marcus Aurelius.

. Unter Antoninus PiuS (138—161) wollte die Kanne des
Volkes einen neuen Grund, gegen die Christen zu wüthen, gefunden
haben. Hungersnoth, Uebcrschwemmungen, Erdbeben und andere
Plagen waren hereingebrochen; — dafür sollten wieder die Christen
büßen. Allein der menschenfreundliche Kaiser erklärte: es seh kein
Verbrechen, ein Christ zu sehn. Zu dieser richtigen Ansicht
trug wohl das Meiste bei eine Schrift, (Apologie, Schutzschrift), die
Justinus dem Kaiser zur Vertheidignng der Christen übergeben hatte,
wovon weiter unten noch die Rede sehn wird.

Marcus Aurelius (161—180), sein Nachfolger, wird von
den heidnischen Geschichtschreibern als das höchste Ideal eines Herr¬
schers dargestellt und bewundert; und allerdings sind manche treff¬
liche Eigenschaften, Weisheit, Standhaftigkeit, Gerechtigkeit in seinem
Leben unverkennbar, -- doch gegen die Christen erwies er sich als
ein blutiger Verfolger. Mag das auch sonderbar scheinen, so ist es
doch aus seiner philosophischen Ansicht nicht schwer zu erklären. Der
Stoicismus, dem er mit steifer Beharrlichkeit huldigte, macht bei
der eigenen Abhärtung des Gcmüthcs auch hart gegen Andere, zu¬
mal, wenn diese eben so fest ihre eigene Ansicht vertreten. Das



32

thaten nun die Christen, und dem philosophirendcn Kaiser, in seiner
frostigen Weisheit, dem die christliche Liebe unbekannt blieb, erschien
der hohe Muth uud die Standhaftigkeit der christlichen Bekenner als
eine strafwürdige Hartnäckigkeit.

Dazu wurden auch die schon fast verschollenen Mährchen von
den geheimen Verbrechen der Christen wieder aufgefrischt. — Auch
allgemeine Drangsale, von denen die Welt um diese Zeit heimge¬
sucht wurde, waren wieder den Christen zur Schuld gelegt worden.
— So erließ der als so weise gerühmte Kaiser barbarische
Befehle zur Vertilgung der Christen, — und die Kirche hatte wieder
die Freude, ihren Glauben durch den wunderbaren Heldenmuth vieler
Blutzeugen verherrlicht zu sehen. Darunter sind:

1. Der fast hundertjährige Bischof zu Smyrna, Polycar-
pus. Er wurde auf Verlangen des durch die Standhaftigkeit der
Christen in Wuth versetzten Volkes dem Feuertode übergeben, —
und als das Feuer ihn wunderbar verschonte, mit dem Schwerte
getödtet.

2. Justin ns, genannt der Philosoph und Märtyrer, wurde
zu Rom als Christ augeklagt und empfing mit mehreren Gefährten
freudig den Todesstrcich. Von diesen beiden großen Männern wird
noch einmal die Rede seyn.

3. Der neunzigjährige Bischof Pothinus uud die zarte Jung¬
frau Blandina ertrugen mit übermenschlicher Kraft die furchtbar¬
sten Martern zu Lyon in Gallien, wo die Verfolgung gegen die dort
^aum erst aufblüheude Kirche schrecklich gewüthet hat. 177.

Anmerk. Als Kaiser Marcus Aurelius (174) gegen die Marko¬
mannen in den Gegenden der Donau im Kriege begriffen war,
trug sich mit ihm und seinem Heere ein merkwürdiges Ereiguiß zu,
welches schon damals, wie jetzt noch, verschieden gedeutet wurde.
Er gerieth nämlich mit seinem Kriegsheere in einen unwirthlichen
wasserlosen Ort, wo es ringsum von den Feinden eingeschlossen,
und vor Durst verschmachtend, — einem rühmlosen Ende entgegen
sah. Doch ein plötzlicher Regen erfrischte die schon verzweifelnden
Römer, und die jetzt angreifenden Feinde wurden von Blitz und
Hagel in Unordnung gebracht und von den Römern völlig ge¬
schlagen. Glaubwürdige Nachrichten versichern, daß eine aus lauter
Christen bestehende Legion (leßio tüImimNrix) durch ihr Gebet die



»3
Rettung von Gott erfleht habe. Daß aber der Kaiser dadurch für
die Christen günstig gestimmt worden seh, wie auch behauptet wird,
war gewiß nicht der Fall; denn die oben erwähnte Verfolgung in
Gallien fällt drei Jahre später. Der Kaiser hatte die Begebenheit
zwar als ein Wunder erkannt, es jedoch seinen Gottern zugeschrie¬
ben, wie noch vorhandene Denkmale nachweisen.

/7^
23. Commodus, — .Septimius Severus.

* K. Commodus (180—192), zwar ein gemeiner Wntherich,
ließ jedoch — man weiß nicht aus welcher Ursache — die Christen
in Ruhe, und ihre Zahl vermehrte sich fortan, auch in den höheren
Ständen.

Commodus wurde ermordet, — eben so sein Nachfolger, der
rechtschaffene Pertinax, nachdem er kanm drei Monate regiert hatte.
Der Römerstaat war bereits so tief gesunken, daß die Prätorianer
es wagen konnten, die Käiserwürde öffentlich zu versteigern. Der
reiche Senator, Didius Iulianus, both die größte Summe und ward
Kaiser. Doch der Feldherr aus Pannonien, Septimins Seve¬
rns, von seinen Legionen znm Kaiser ausgerufen, kam nach Rom,
sprach über Didius das Todesurtheil und blieb Kaiser (192—211).

Daß Severus die Christen verfolgen würde, war von seinem
schroffen und wilden Character zu erwarten; dach waren sie die erste
Zeit verschont geblieben. Erst nach dem Triumphe, welchen der
Kaiser (197) zu Rom gefeiert hatte, fingen die Neckereien gegen die
Christen an, unter dem Vorwande, daß sie bei diesem Triumphe
nicht hinreichend gejubelt hätten. Im Jahre 202 aber kam ein
Befehl des Kaisers, daß bei schwerer Strafe Niemand znm Christen-
thume übertreten dürfe. Dieß gab Anlaß zu einer schweren Verfol¬
gung, in welcher wieder besonders hart die Kirche zu Lyon getroffen,
und der dortige Bischof Irenäus zum Märtyrer wurde.

24. Caracalla — Philippus.
Severus hinterließ das Reich seinen ungerathenen Söhnen Ca¬

racalla und Geta. Der Erstere ließ seinen Bruder in den Ar¬
men der Mutter ermorden, und wurde Alleinherr (211—217). So
lasterhaft und grausam Caracalla sonst war, so ließ er doch die
Christen in Ruhe.



— 34 —

Diese Ruhe dauerte auch unter dem Nachfolger Helioga-
balus (Elagabalns 218—222) fort. Seinen Namen hatte er vom
syrischen Sonnengott, dessen Oberpriester er — als vierzehnjähriger
Knabe, zu Eines« gewesen war. Sein ganzes Streben ging nur
dahin, den syrischen Sonnencnltus, mit seinen schamlosen Mysterien
in Rom einzuführen. Doch wurde seinem schändlichen Leben bald
ein Ende gemacht, und nach einer Reihe von elenden Herrschern
kam wieder einmal ein würdiger Mann an die Spitze des römi¬
schen Staates.

Alexander Severus (222—235) war ein Jüngling von
edlen und reinen Sitten, wie es unter Heiden fast ohne Beispiel ist.
— Es war dieß eine Frucht der Erziehung, denn seine Mutter Julia
Mammäa, war von Origenes im Christenthume unterrichtet worden.
Alexander hatte ein zum Gebete bestimmtes Gemach, wo er unter
den Laren auch das Bildniß Abrahams und Christi verehrte. Den
von Christen erlernten Spruch: „Was du nicht willst, das dir ge¬
schehe, thue auch Andern nicht," führte er ost im Munde, und ließ
ihn an öffentliche Gebäude setzen.

Ein schöner Zug von ihm war es auch, daß er in einem Streite,
den die Christen mit einigen Schenkwirthen nm einen Bauplatz hatten,
den Christen das Recht znsprach, dort eine Kirche zu bauen. Hier
geschieht auch zum ersten Male Erwähnung von christlichen Kirchen
— als eigenen Gebäuden. Er wurde von den verwilderten Legionen
in Gallien erschlagen, wahrscheinlich auf Anstiften seines Nachfolgers.

Maximinus der Thrazier (235- 238), ein roher Barbar
von riesenmäßiger Kraft und Körpergröße, verfolgte die Christen aus
Haß gegen seinen trefflichen Vorgänger; allein die Verfolgung war
kurz, wie seine Regierung, denn schon nach drei Jahren wurde er vor
Aqnilea von seinen Kriegskameraden erschlagen. Nun folgten in kurzer
Zeit mehrere Kaiser auf einander, bis Philippus, ein Araber,
die Herrschaft an sich riß (244);' Dieser erwies sich gegen die Chri¬
sten so günstig, daß viele behaupteten, er seh selbst ein Christ ge¬
wesen. Es mag dieß jedoch billig bezweifelt werden, da er heid¬
nische Gebräuche mitmachte, wie es z. B. bei der Feierlichkeit des
10. Säcnlnms (1000 I.) seit Erbauung der Stadt Rom, die im
vierten Jahre seiner Regierung stattfand, — der Fall war.



— 35 —

25. Tecius.
Es ist eine betrübende, aber durch die Erfahrung bestätigte Er¬

scheinung, daß der Mensch im Glücke und in irdischer Behaglichkeit
so leicht seines Gottes, des Gebers alles Guten vergießt; und erst
Trübsal nnd Unglück ihn wieder auf die rechte Bahn zurücklenken.
Daher vergleicht auch die h. Schrift die Trübsal dem Feuer, wo¬
durch das Gold geläutert wird. (I. Petr. 1, 7.)

Auch bei vielen Christen dieser Zeit zeigte sich das. Sie hatten
seit beinahe vierzig Jahren im Allgemeinen in Ruhe und Frieden ge¬
lebt; ihre Zahl hatte sich dabei außerordentlich vermehrt, aber nicht
alle waren in wahrer Sinnesänderung beigetreten, und viele in Lauig¬
keit und Leichtsinn verfallen.

Das hätte der Kirche Gottes in weiterer Folge großen Nach¬
theil bringen müssen, daher gefiel es dem Herrn, seine Kirche zu
reinigen, nnd neu zu verherrlichen; — es sollte das echte Gold der
christlichen Tugend und Standhaftigkeit im Feuer der Trübsal sich
bewähren, und die unechten Mitglieder als Schlacke ausgeschiedcn
werden.

Kaiser Dec ins (249—251) hat auf Gottes Zulassung diese
Feuerprobe den Christen bereitet. Er war ein erfahrner Kriegs-
rnann, und sorgte mit Einsicht nnd Thätigkeit für die Ordnung im
Staate. Aber zu dieser Ordnung hielt er im blinden Eifer, den
römischen Gottesdienst für unerläßlich. Darum setzte er sich vor, die
christliche Kirche gänzlich auszurotten, und erregte gegen sie eine Ver¬
folgung, die schrecklicher war, als alle bisherigen. Es ergingen Be¬
fehle in alle Provinzen des Reiches, die Christen auf jegliche Weise
zum Abfalle zu zwingen. Es soll dabei nicht so sehr auf ihren Tod
abgesehen werden, sondern man müsse sie durch ansstudirte Martern
mürbe machen. Die hierin nachlässigen Obrigkeiten wurden niit stren¬
gen Strafen bedroht. Ausgesuchte Folterwerkzeuge, eiserne Krallen,
glühende Stühle, wilde Thiere, Scheiterhaufen sollen bereit gehalten
und zum Schrecken der Christen ausgestellt werden. Schon diese Vor¬
bereitungen bewogen viele zum Abfalle; noch mehreren entsank in
den gräßlichen Martern der Muth, und die Kirche hatte den Schmerz,
Viele zn verlieren. Manche glaubten sich damit retten zu dürfen,
daß sie zwar selbst nicht opferten, aber von den Obrigkeiten sich Zeug¬
nisse (iibolios) erkauften, daß sie den Gesetzen genng gethan, d. h.
geopfert hätten. Doch auch sie wurde den Gefallenen beigezählt;

3*



3«

und man unterschied nun solche, die geopfert (saorifieatore«), und
solche, die Zeugnisse gekauft hatten (übollsliei). Doch groß war auch
die Zahl der standhaften Bekenner und Blutzeugen, worunter wir
nur den Papst Fabian nennen.

Gott kürzte die Prüfungszeit der Kirche ab, indem Decius nach
kaum zwei Jahren in einer Schlacht gegen die Gothen fiel — und so¬
mit die Verfolgung für dießmal ein Ende hatte.

An merk. Die Verfolgung gab auch zu einem Mißverständnisse Ver¬

anlassung, welches besonders die Kirche von Carthago auf einige
Zeit beunruhigte. Die Gefallenen, — wollten sie in die Kirche
wieder ausgenommen werden, mußten sich einer, nach Maßgabe
ihres Falles, strengen Buße unterwerfen. Die Buße konnte, —
wenn der Büßende besondern Eifer zeigte, oder auch auf die Für¬
bitte solcher, die sich um die Kirche verdient gemacht haben, ge¬
mildert, — auch ganz nachgesehen werden, (Ablaß). Dabei galt
besonders die Fürsprache der Märtyrer, die sich noch in den Ge¬
fängnissen befanden, sehr viel. An diese nun wendeten sich häufig
dis Gefallenen und erhielten von ihnen Empfehlungsschreiben an
die Kirche (Ablaßzettel). Bald aber kamen Mißbräuche mit diesen

Zetteln vor, indem Unwürdige solche zu erheucheln wußten, — ja

sogar ein schmählicher Handel wurde damit getrieben. Der erleuch¬

tete Bischof Cyprian trat endlich dagegen auf, und machte diesem
Unfuge, der der Kirchenzucht gefährlich zu werden schien, ein Ende.

/f--

26. Gallus — bis Diokletian.
* Der Friede für die Christen nach dem Tode des Decius war

von kurzer Dauer. Gallus (251—253) befahl, daß alle den Göt¬
tern opfern sollen, um eine Pest, die bereits längere Zeit furchtbar
wüthete, abzuwenden. Dießmal gab es fast keinen Abtrünnigen, selbst
die sich unter Decius schwach gezeigt hatten, zeigten hier den freu¬
digsten Muth. Diese Pest gab nebenbei Gelegenheit, die christ¬
liche Liebe in einem schönem Lichte zu zeigen. Während die Hei¬
den ihre Kranken hilflos liegen ließen, übten die Christen ihre Liebe
auch an den verlassenen Heiden.

Der Papst Cornelius war einer der ersten, die in dieser
Verfolgung die blutige Palme errangen. Lucius folgte ihm auf dem



»7

päpstlichen Stuhle, und in sechs Monaten auch schon als Märtyrer
nach. — Gallus wurde von seinen eigenen Soldaten erschlagen.

Valerian (253 — 259) begünstigte im Anfänge seiner Re¬
gierung die Christen mehr als alle seine Vorgänger; aber um das
Jahr 257 wurde er von seinem Höflinge Macrianus zu abergläu¬
bischer Zeichendeuterei verleitet, wobei selbst die Eingeweide erwürgter
Kinder die Zukunft enthüllen sollten Von solchem Gräuel kam es
bald zur Verfolgung des reinen christlichen Glaubens. Wieder war
der Papst — damals Stephanus — eines der ersten Opfer. Aber
auch sein Nachfolger Sixtus endete unter dem Henkerbeile, und drei
Tage später wurde sein Diacou Laurentius auf einem Roste langsam
gebraten. Dann Cypriauus, Bischof von Carthago, der im Ange¬
sichte seiner Gemeinde, als ein wahrer Held durch das Schwert starb,
und dessen Blut die Gläubigen mit Tüchern auffingen, und als kost¬
bares Andenken bewahrten.

K. Valerian mußte im Greisenalter seine übermüthige Grau¬
samkeit schwer büßen. Der Perscrkvnig Sapor nahm ihn gefangen,
und gebrauchte denselben als Fußschämel, wenn er zu Pferde stieg.

Gallienus, sein Sohn, obwohl vom schlechtesten Character, gab
doch den Christen durch einen eigenen Befehl den ersehnten Frie¬
den, dessen sie sich von jetzt an durch geraume Zeit, — bis in die
letzten Regierungsjahre Diocletians (303) zu erfreuen hatten.

An merk. Die Geschichte des römischen Staates ist um diese Zeit
sehr verwirrt; nur so viel ist klar, daß die Menschheit außeror¬
dentlich litt, durch die Naturereignisse sowohl als durch endlose
Bürgerkriege. Eine große Zahl von Herrschern wird angeführt,
die irgend einen Theil des zerrissenen Reiches kurze Zeit bedrück¬
ten, und fast dnrchaus eines gewaltsamen Todes starben. Zur Zeit
der Regierung des Gallienus allein kamen 18 Namenskaiser vor;
und mit Hinzurechnung noch anderer Rebellen, spricht die Geschichte
von den 30 Tyrannen, worauf Claudius II. (268) dem Reiche
wieder einige Festigkeit gab. Die folgenden Kaiser waren: Aure¬
lian (270), der bereits ein Berfolgungs-Evict gegen die Christen

' unterzeichnet hatte, dessen weitere Ausführung jedoch sein Tod ver¬
hinderte. T a c itus (275); P r o bus (276); C a rus mit seinen
Söhnen (282); dann:



38

27. Diokletian.
Die Zeit, in die wir jetzt Hinblicken, ist ein Wendepunct der

Kirchengeschichte. — Die Zeit der Verfolgungen läuft ab, und es
beginnt eine ganz andere, welche Diocletian gegen seinen Willen mit
blutiger Hand herbeiführtc.

Diocletian (284—305) war zwar von niederer Herkunft, der
Sohn einer Sclaviu, aber ein Mann von großen Fähigkeiten, schlau
und kräftig. Er hatte sich durch Glück und Verstand, vom gemei¬
nen Legionär durch alle Grade hindurch, bis zur höchsten militäri¬
schen Stelle hinaufgeschwungen. Mit fester Hand führte er die Re¬
gierung, das Römerreich schien neu anfzuleben; und auch die Christen
hatten während den ersten 19 Jahren nicht nur tiefen Frieden, son¬
dern kamen auch zu Ehren und hohen Stellen, selbst am kaiserlichen
Hofe. Es wurden viele und prachtvolle Kirchen erbaut. Aber es
erprobte sich auch wieder die oben (Z. 25) augedeutcte Erfahrung,
daß die menschliche Tugend eher im Glücke als im Unglücke in Ge¬
fahr kommt. Der Eifer der Christen hatte schon bedeutend nachge¬
lassen, war dem Leichtsinne und dem irdischen Streben gewichen.

Diccletian hatte sich zur bessern Leitung des Reiches drei Re¬
gierungsgenossen gewählt. Dem rohen Maximian ns Hcrku-
lens übergab er mit dem Titel eines Augustus, Italien und Afrika-
dem Galerins, einem wilden Krieger, Jllhrw^^ und..Thrazien-
dem edlen und milden Conststanti.us^Chlorus, Gallien und Brit-
tanien (die beiden Letzteren als Cäsares); für sich behielt er nebst
der Oberherrschaft, den Orient.

Was den Diocletian nach einer 19jährigen Schonung.zur Ver¬
folgung bewogen habe, ist nicht ganz klar. Gewöhnlich legt man es
dem Galerins zur Schuld, daß er ihn dazu verleitet habe, was aber
zum selbstständigen Character des Diocletian nicht recht paßt. Wohl
mag die Vertilgung des Christenthnms schon Anfangs im Plane
Diccletians gelegen haben, nur wollte er früher seine Macht und
die Ruhe des Reiches befestigen. Dazu stimmt auch der Umstand,
daß er um die Zeit, als die Verfolgung begann, mit der Anmaßung
hervorgetretcn war, sich als Herr und Gott (Dominus et Deus)
kniefällig begrüßen zu lassen, da er doch gewiß sehn mußte, daß die
Christen das nie thnn werden. Auch die viermal gesteigerte Strenge
des Verfolgungs-Edictes deutet auf einen tief angelegten Plan. Wahr
ist übrigens, daß der grausame Galerius an der Ausführnrg der



39

.Maßregeln großen Antheil hatte. Am 23. Februar 303 wurde die
schöne Kirche der Residenz Nieomedia am frühesten Morgen von Krie¬
gern erbrochen, geplündert und niedergerissen. Im Verlaufe des
Tages erschien das Edict: die Christen sind aller Würden beraubt,
ihre Kirchen sollen zerstört, ihre h. Bücher verbrannt, und den stand¬
haften Bekeuneru alle Menschenrechte abgesprochen werden. Ein zweites
Edict befahl die Einkerkerung aller Geistlichen. Diesem folgte ein
drittes, demzufolge dieselben entlassen werden sollen, wenn sie den
Göttern opfern, widrigenfalls ist die Folter gegen sie in Anwendung
zu bringen. Endlich (304) wurde die Todesstrafe für alle Christen,
die nicht opfern wollen, anbefohlen, und im ganzen römischen Reiche,
mit Ausnahme der Länder, wo der milde Constantins herrschte, in
beispielloser Grausamkeit gewüthet.

Die auf solche Weise angeordnete Verfolgung war blutiger, von
größerem Umfange und längerer Dauer, als irgend eine der früher«;
es war die letzte Anstrengung des Heidenthums gegen Gottes Reich.

Es war geradezu aus die Vertilgung des Christenthums ab¬
gesehen. Ganze Schaaren von Christen wurden zusammen auf
Scheiterhaufen geworfen. In Phrygien wurden die Bewohner einer
ganzen Stadt, weil sie alle Christen waren und nicht opfern wollten,
insgesammt verbrannt. Nebstbei wurde auch an Unzähligen eine raf-
finirte Grausamkeit, in ausgesuchten Qualen geübt; doch der Hel¬
denmut!) der Christen überwand Alles. Daß es auch Gefallene gab,
ist natürlich, doch war ihre Zahl verhältnißmäßig sehr gering. Die
meisten waren nur gefallen, daß sie die h. Schriften auslieferten,
man nannte sie daher Auslieferer (liucllweo^).

Im Abendlande hörte die Verfolgung ans, als Diocletian 305
die Regierung uiederlegte, und sich nach Salona in Dalmatien in
den Privatstand begab, wo ihm noch die letzten Lebenslage gerade
durch diejenigen verbittert wurden, die er zu seiner frühern Größe
emporgehoben hatte.

Durch einen weitern Wechsel der Weltverhältnisse erhielt die
Obergewalt Constantin, mit dem eine neue Periode cintritt.

28. Schriften heidnischer Phiioftphcn gegen das Christenthnm.

Während die Henker ihre Schwerter gegen die Christen zückten,
schärften auch angebliche Philosophen ihre Griffel wider dieselben,



M

damit alle menschlichen Mittet, die rohe Gewalt und geistige Waffen,
Verleumdung, Spott und Sophisterei, sich au der göttlichen Kraft
und Weisheit versuchen, nnd ihre Ohnmacht offenbaren.

1. Zuerst trat ein gewisser Celsus (um 150) in einer Schrift
gegen die Christen auf. Er hatte wohl nur eine geringe Kenntniß
vom Christenthnme, desto besser verstand er das Verleumden und
Lästern.

2. Lucian (um 200) wollte sogar das Mitleid und die Wohl
thätigkeit, die die Christen den Gefangenen erwiesen, lächerlich finden.

3. Porphyrins (si 305) richtete seine Angriffe besonders auf
die Weissagungen des a. T., weil ihm eben ihre genaue Erfüllung
auffallend erschien.

4. Hierocles, Präfect von Alexandrien (um 300) wiederholte
nur die Einwürfe der früher», und schrieb auch das fabelhafte Leben
des Apollonius von Thana, welchen die Heiden als Wunderthäter
Christo entgegenzustellen suchten. Nebstdem, daß Hierocles die Chri¬
sten mit Gründen zu widerlegen suchte, schämte er sich nicht, sie
auch martern zu lassen.

Diese Männer haben den Glauben und das Leben der Christen
auf die verschiedenste Weise bekrittelt, verdreht, verspottet und mit
unter die seltsamsten nnd widersprechendsten Vorwürfe gemacht.
Z. B. Wenn die Christen standhaft die Martern erduldeten: —
so waren sie halsstärrigc Verblendete; wenn sie sich der Verfolgung
entzogen: — nannte man sie feige und schwach. — So lange sie
ihren Gottesdienst heimlich hielten, waren sie Atheisten; — verehrten
sie offen ihren Gott, fo war das ein Verbrechen, und ihre Kirchen,

wie wir gesehen, — wurden niedergerissen. Bemerkenswerth ist
hier noch, daß diese Bestreiter des Christeuthums bereits so mauig-
fache und zahlreiche Einwürfe gegen dasselbe vorgebracht, nnd in
den trefflichsten nnd gründlichsten Schriften gelehrter und muthvoller
Christen ihre volle Widerlegung gefunden haben, daß es kaum mög¬
lich ist, irgend neue Einwürfe zn ersinnen. Daher es nur ein lächer¬
liches Bestreben ist, das nur Uukündige überraschen und bethören
kann, wenn die Religionsfcinde unserer Zeit — die nämlichen längst
widerlegten Einwürfe immer wieder als etwas Neues zu Markte
bringen.



41

LI. Geschichte der kirchlichen Lehre.
29. Das Concilium zu Jerusalem.

Gefährlicher und betrübender, als die Verfolgungen der römi¬
schen Imperatoren, waren für die Kirche jene Aergernifse, die durch
Streitigkeiten über die kirchliche Glaubenslehre, oder durch offene
Anfeindung derselben, von Zeit zu Zeit in der Kirche selbst ange¬
regt wurden. Die ewigen und unwandelbaren Wahrheiten, die Got¬
tes Sohn vom Himmel gebracht, wurden nämlich bald von schwa¬
chen und ungelehrigen Menschen mißverstanden, bald von über-
müthigen und eigensinnigen verdreht und verfälscht. Es fragt sich
nun, welches Mittel hat die Kirche, um in solchen Fällen die ur¬
sprüngliche wahre Lehre festznhalten, und mit bestimmter Sicherheit
darauf hinzuweisen? Es liegt ja doch das Heil der Menschheit
daran, daß von der himmlischen Wahrheit kein Jota verloren gehe
oder verändert werde. (Matth. 5, 18).

Christus hat die Apostel gegen jeglichen Jrrthum zu schützen
versprochen, durch die oftmals wiederholte Verheißung des h. Geistes,
und durch die Zusicherung: „Ich bin bei euch alle Tage, bis ans
Ende der Welt." Math. 28, 20. Wie aber die Kirche bei auftau¬
chenden Streitfragen zu verfahren habe, um dieses übernatürlichen
Beistandes gewiß zu sehn, dafür gaben die Apostel selbst das Beispiel.

Es hatte sich nämlich schon im Anfänge des Christenthnms der
Streit erhoben, ob die Heiden unmittelbar in die christliche Kirche
ausgenommen werden dürfen, oder ob sie vorher das Jndenthum,
als Vorbereitung auf sich nehmen, — sich beschneiden lassen müß¬
ten u. dgl. Der Streit entbrannte besonders heftig in Antiochia,
wo zuerst Heiden in die Kirche ausgenommen worden waren. Da
selbst Paulus und Barnabas die Sache nicht beiznlegen vermochten,
Apostelg. 15, 2 „so wurde beschlossen, daß Paulus und Barnabas,
und einige andere hinanfzögen zu den Aposteln und Aeltesten in
Jerusalem, dieser Frage wegen. Da versammelten sich die Apostel
und die Aeltesten diese Frage zu erwägen." Petrus, der Apostel¬
fürst, trug nun den Gegenstand vor, Paulus und Barnabas erläu¬
terten denselben, Jacobus macht dann einen Antrag, welcher ange¬
nommen und zum Beschlüsse erhoben wurde. Dieser wurde mit den
Worten bekannt gemacht: „Es hat dem heiligen Geiste gefallen und



— 42 —

uns, euch weiter keine Last anfzulegen, als diese nothwendigen Stücke:
daß ihr euch enthaltet der Götzenopfer und des Blutes und des
Ersticteu und der Hurerei."

Das war (im Jahre bl) die erste Kircheuversammlung (Oon-
cilinn,); sie war das Urbild der nachfolgenden allgemeinen Eoncilien,
in denen, wie es hier geschah, das Oberhaupt der Kirche leitend das
Wort führt, jeder Bischof aber, als ein Wächter des Glaubens, seine

Stimme abzngebcn das heilige Recht hat. Ein solches Concilium
ist in seinen Entscheidungen über Glaubenslehren unfehlbar (infal-

libel), darum fangt auch der Beschluß der Apostel mit den Worten
an: 7>pli»ouit schritui «uneto vt nobiri.u

Die Kirchenväter und kirchlichen Schriftsteller.

30. Borbtinerkung.

Kirchenväter (heilige Väter, — saneti l'sties, ?. ocelesise)
sind jene Lehrer der christlichen Kirche, die in den ersten Zeiten (bis
in's 13. Jahrh.) gelebt, sich durch Frömmigkeit und Wissenschaft

ausgezeichnet haben, und uns den Glauben der ältesten Kirche in

ihren hinterlassenen Schriften bezeugen. Es kömmt übrigens der
Kirche zu, diesen ehrenvollen Titel zu verleihen; die meisten von

ihnen haben ihn jedoch durch allgemeine Anerkennung, einige durch
ausdrückliche Erklärung erhalten.

Die h. Väter sind von großer Bedeutung in der Kirche; denn
sie haben nicht nur bei ihren Lebzeiten durch Wort und That für
das Reich Gottes gewirkt, sondern sie sind anch für uns unschätz¬
bare Zeugen für die Reinheit der christlichen Lehre und für ihre

Gleichförmigkeit, an allen Orten und zu allen Zeiten.
Einige der h. Väter wurden noch mit einem besonder» Vorzüge

ausgezeichnet. Welche sich nämlich durch ein höheres Maaß von Ge¬
lehrsamkeit und Thätigkeit in der Kirche Verdienste erworben haben,
werden h. Kirchenlehrer (voolorns eeolasiw) genannt.

Dagegen gibt es solche kirchliche Männer, deren Schriften zwar
immerhin von großem Werthe, jedoch nicht ganz irrthumslos sind,
oder es war ihr Wandel nicht so entschieden als heilig anerkannt.

Sie heißen Kirchen-Schriftsteller' (Zeriptcnos ncelesinstiei).
Alle diese werden nach der Sprache, in welcher sie Schriften



43

verfaßt haben, in die griechischen (Kirchenväter rc.) nnd in die la¬
teinischen eingetheilt; dazu kömmt noch der shrische Ephrem. Noch
werden von den übrigen besonders unterschieden: die apostolischen
Bäter (patres apostolioi), welche noch das Glück hatten, mit den
Aposteln umzngehen und aus ihrem Munde die Heilslehre zu ver¬
nehmen, wovon sie uns daher eine ganz sichere Kunde geben können.

Die Schriften dieser großen Männer sind nach Inhalt und
Schreibweise von der verschiedensten Art. Einige enthalten in rüh¬
render Einfachheit und Innigkeit, Ermahnungen und Sittenlehrcn,
Andere waren bestimmt, die Christen und ihren Glauben vor den
Heiden zu vertheidigen: —- Schutzschristen (4polop4w). Wieder
andere bekämpfen die Irrlehrer, und erweisen gründlich die christ¬
lichen Wahrheiten. Dazu kommen noch Briefe nnd geschichtliche
Werke. — In der Schreibweise sind manche von ihnen so hervor¬
ragend, daß sie den besten Classikern an die Seite gesetzt zu werden
verdienen, wie z. B. Lactantius der christliche Cicero genannt wird.
Möchten nur auch die Christen unserer Zeit sich diese herrlichen
Schriften so zn Nutzen machen, wie es früher geschah, wo dieselben
häufig in der Kirche nebst der h. Schrift öffentlich gelesen wurden.
Wir wollen nun die vorzüglichsten derselben aus dieser ersten Periode
kennen lernen.

/ I 'Z

Die apostolischen Väter.

31. Barnabas, Hermas, Clemens von Rom.

1. Der h. Barnabas kommt in der Apostelgeschichte, — ins¬
besondere als Gefährte des h. Paulus,, vor. Unter seinem Namen
ist ein Brief vorhanden, von dem zwar Einige bezweifeln, daß er
von ihm seh; sicher aber ist der Brief aus der apostolischen Zeit,
Er enthält Beweise für den christlichen Glauben besonders aus dem
a. T., und dann Sittcnlehren.

2. Hermas, welcher von Paulus Nöm. 16, 14. gegrüßt wird,
hinterließ uns ein Buch unter dem Namen: Hirte (pastor), weil
dem Hermas ein Engel in der Gestalt eines Hirten Belehrungen
gibt, wie das Leben eines Christen eiuznrichten seh.

3. Clemens von Rom, ein Schüler der Apostel Petrus und
Paulus, und der dritte Nachfolger des h. Petrus auf dem päpst-



— 44 —

lichen Stuhle zu Rom (Petrus, Linus, Cletus, Clemens). Ueber
sein Leben und seinen Tod ist nns wenig sicheres bekannt, so viel
ist gewiß, daß er ein ungemein verehrter Kirchenvorsteher war, nnd
nm das Jahr 100 als Märtyrer gestorben ist. Es kommen unter
seinem Namen mehrere Schriften vor, deren Echtheit bestritten wird;
eine Schrift aber, die sicher ihn zum Verfasser hat, ist uns von
besonderer Wichtigkeit, weil dieselbe klar nachweist, daß man damals
schon den Bischof von Rom als Oberhaupt der ganzen Kirche an¬
erkannte. Es ist dieß ein Brief an die Kirche zu Corinth. Diese
hatte sich nämlich an Clemens, als an den Papst, gewendet, mit
der Bitte, daß er eine bei ihnen ausgebrochene Streitigkeit beilege,
was denn in diesem Briefe auch geschieht. Der Beweis, den uns
dieser Brief für Las Ansehen des römischen Papstes gibt, ist um
so klarer, da damals noch der Apostel Joannes zu Ephesus am
Leben war, an den die Corinther sich hätten wenden können, wenn
sie nicht überzeugt gewesen wären, daß nunmehr und für immer der
Bischof zu Rom, als Nachfolger des Apostelfürsten Petrus, derjenige
seh, der als Christi Stellvertreter die ganze Kirche regiert.

32. Ignatius.
Ignatius, genannt der Gottesträger (IRvopüorus), war Bi¬

schof der berühmten Hauptstadt Syriens — Antiochia. Schon wäh¬
rend der Verfolgung Domitians hat er die ihm anvertraute Heerde
durch fortwährendes Gebet, Fasten und Belehrung unter den heftig¬
sten Stürmen aufrecht erhalten. Unter Trajan ward ihm die lange
sehnlichst erwünschte Märtyrerkrone zu Theil. K. Trajan war auf
einem Kriegszuge nach Antiochia gekommen; er ließ den Bischof der
Stadt vor sich führen, und fuhr ihn an mit den Worten: „Wer
bist du, böser Dämon, daß du es wagst, meinen Befehlen zu trotzen,
und auch Andere in gleiches Verderben führst?" Ignatius erwie-
derte: „Wie kann man den einen bösen Dämon nennen, der seinen
Gott im Herzen trägt (auf seinen Beinamen Theophoros anspielcnd),
die Dämonen fliehen vielmehr vor den Dienern Gottes." Trajan:
„Meinst du nicht, daß auch wir unsere Götter in unserm Herzen
tragen, die uns zum Siege verhelfen?" Ignatius: „Du irrst, Kaiser,
die Götter der Heiden sind Dämonen u. s. w." Der Kaiser brach
das Gespräch bald ab, mit dem Urtheilssprnch: „Ignatius soll ge-



4»

fesselt nach Rom geführt, und dort den wilden Thiercn vorgeworfen
werden." Der christliche Held hörte dieses Urtheil mit Dank nnd
Freude; er empfahl seine Kirche Gott, empfing die Fesseln und trat
seine Todesreise an. Das Schiff, das ihn führte, landete zu Smhrua,
dann zu Troas, und an diesen Orten, und sonst überall, wo sein
Weg ihn durchführte, begrüßten ihn die christlichen Gemeinden, und
erhielten von den: dem Tode Geweihten freundlichen Trost nnd Be¬
lehrung. An diese und an andere Kirchen, und an den Bischof Poly¬
karp, schrieb er auf dieser Reise Briefe, sieben an der Zahl, die
voll Salbung und echt christlicher Frömmigkeit sind.

Als er schon Rom sich näherte, hörte er, man wolle für ihn
eine Fürbitte einlegen; allein er bat, keinen Schritt für seine Frei¬
lassung zu thnn, denn er wisse wohl, was ihm fromme; und so
wurde er bald in's Amphitheater (Colosseum zu Rom, dessen Ruinen
noch stehen), geführt, wo er schnell von Löwen zerrissen wurde, so
daß nur die stärkern Gebeine liegen blieben.

Diese wurden wie unschätzbare Kleinodien in ein Kistchen gelegt,
nnd nach Antiochia überbracht, sammt einem Briefe, in welchem
Augenzeugen sein Martyrium beschreiben und beisetzen: „Wir haben
Cuch den Tag angezeigt, damit wir denselben für die Zukunft
feiern können."

Welch' ein schönes Zeugniß für die Verehrung der Märtyrer
und der Reliquien schon in jener Zeit; — es war im Jahre 107.

33. Polykarpus.

Ein Zeitgenosse nnd Freund des h. Ignatius war der h. Po¬
lykarp, Bischof zu Smyrna in Kleinasien. Auch er war noch mit
solchen umgegangen, die den Herrn gesehen hatten, und vom Apostel
Joannes zum Bischöfe eingesetzt worden. Eine lange Reihe von
Jahren stand Polykarp seinem heiligen Amte vor, und hatte ein
Alter von etwa 100 Jahren erreicht, als er unter dem Kaiser M.
Aurelius glorreich endete (nm 164). Der heidnische Pöbel erlustigte
sich eben bei seinen Festspielen mit dem Anschauen, wie die Christen
von wilden Thiercn zerfleischt wurden. Hierdurch schon aufgeregt,
nud durch die von den Christen bewiesene Standhaftigkeit in Wuth
versetzt, fingen die Unmenschen an zu rufe«: „Polykarpus zu den
Löwen!" Er wurde herbeigeschleppt, nnd als man ihm zumuthete.



4«
den Götzen zu opfern und Christum zu lästern, sprach er: „Sechs
und achtzig Jahre diene ich ihm, wie könnte ich ihn, meinen Herrn
— meinen Erlöser, lästern?" Da die Zeit der Spiele vorbei war,
und man den verlangten Löwen nicht mehr loslassen durfte, so ward
er zum Feuertode verurtheilt. Das Volk eilte in die nahen Bäder,
um Hol; herbeiznholen, wobei sich die Juden besonders geschäftig
erwiesen. Freudig bestieg er den Scheiterhaufen und erwartete laut
betend den Flammentod. Aber die Flamme schonte seiner, und Po¬
lykarp stand unversehrt da, mit heilig glänzendem Antlitze, während
die Flammen ihn wie schwellende Segel umgaben. Da wurde be¬
fohlen, ihn durch einen Stoß in die Brust zu tödten. Das geschah,
und es entströmte der Wunde eine solche Menge Blntes, daß der
Brand schnell erlosch. Den entseelten Leichnam wollten noch die
Inden den Christen streitig machen, indem sie boshaft bemerkten,
die Christen würden etwa nun Christum verlassen und Polykarp
anbeten. Wogegen die Christen erwiederten: „Die Thoren, die nicht
wissen, daß wir den Sohn Gottes allein anbeten, die Märtyrer
aber eben als seine muthigen Schüler innigst lieben." Um den
Streit abzuthuu, ließ der römische Hauptmann den Leichnam eiligst
verbrennen. Die Christen aber sammelten die Ueberreste, — „kost¬
bar wie Gold und Edelsteine", begruben sie und feierten alljährlich
an seinem Grabe den Tag seines Martertodes, unter dem schönen
Namen seines „Geburtstages".

Dieser apostolische Vater hatte nicht nur in seiner Gemeinde,
sondern auch für die entfernten, durch Sendschreiben gewirkt, wo¬
von uns jedoch nur eines — der Bries an die Philipper, übrig
geblieben ist. Lr ist in apostolischer Einfachheit voll Würde und
Salbung geschrieben.

A n m e r k. 1. Pvlykarpus war Anfangs der Verfolgung ausgewichen und
hatte sich auf Leu: Lande verborgen gehalten. Anch andere h. Män¬
ner haben sich hier und da den Verfolgungen durch die Flucht ent¬
zogen. Das darf uns jedoch nicht beirren, denn daß es nicht Furcht
und Feigheit war, das erprobten sie im rechten Augenblicke, wie wir
bei Polykarp gesehen haben. Aber sie erkannten in christlicher Weis¬
heit, wann es Zeit sey, sich zum Nutzen der Kirche noch zu erhalten,
und wann die Stunde des Opfers da sey.

2- Es kann auffallcn, daß das Feuer den h. Pvlykarpus



47

wunderbar verschonte, während ihn das Schwert sogleich tödt-
lich traf. So unerforschlich Gottes Rathschlüsse sind, können wir
doch einsehen, daß Gott die Wunder nicht überflüssig wirkt. Wer
da sehen und erkennen wollte, hatte an dem einen Wunder genug.
Nebstbei können wir bei derlei Ereignissen auch Gottes Allmacht
neben seiner heiligen Gerechtigkeit bewundern, welcher den Ele-
menten gebietet, seiner Heiligen zu schonen, die freie Thätigkeit des
Menschen dagegen nicht hemmt, sie aber dereinst richten wird.

Die l). Väter der nachapostolischen Zeit.

34. Justiims.

Iustinus, im Anfänge des 2. Jahrhundertes in Samaria von
griechischen Aelteru geboren, fühlte schon in früher Jugend ein leb¬
haftes Verlangen nach der Erkenntniß der göttlichen Dinge nnd trieb
eifrig das Stndinm der Philosophie, wovon er Befriedigung dieses
Verlangens hoffte. Er ging bei verschiedenen Philosophen in die
Lehre, ohne Befriedigung zu finden, bis er endlich in der platoni¬
schen Weisheit diese gefunden zu haben vermeinte. Allein, als er
einst seinen tiefen Betrachtungen in einsamer Gegend nachhing, be¬
gegnete ihm ein Greis von mildem nnd ehrwürdigen Ansehen, der
ihm in kurzem Gespräche klar nachwies, er habe das Wahre now
bei weiten: nicht gefunden. Auf die trostlose Acnßernng Iustinus, wo
denn diese zu finden seh, verwies ihn der Greis auf die Propheten,
auf Christus und seine Schüler. So wurde er Christ, nnd sein
Bestreben ging fortan dahin, vorzüglich die gelehrten Heiden Christo
zuzuführen, darum trug er auch noch immer seinen Philosophen¬
mantel, — denn jetzt hatte er ja die wahre Philosophie sich eigen
gemacht. Er kain später nach Rom, nnd hielt dort eine Schule.
Dort starb er auch, — von einem heidnischen Philosophen aus Haß
als Christ angegeben, in der Verfolgung unter M. Anrelins (l67).
Er heißt darum der Philosoph und Märtyrer.

Seine vorzüglichsten Werke sind zwei Vertheidigungs- oder
Schntzschviften, deren erste er den K. Antoninus Pins, die andere
dem M. Anrelins übergab, beide sind herrliche Denkmale der Lehre
und des Lebens der Christen jener Zeit.

Dann haben wir von ihm nocb eine wichtige Schrift: „Dialog



48

mit dem Juden Tryphon", worin die Einwürfe der Juden gegen
das Christenthnm widerlegt werden.

35. Irenäus.
Irenäus, von Geburt ein Grieche (geb. um 140), erzählt uns

selbst, daß er in früher Jugend dm Unterricht von Männern ge¬
nossen habe, die mit den Aposteln umgegangen waren, darunter
auch des h. Polhkarpus. Er war aber auch ein würdiger Schüler
solcher Meister, in dem sich tiefe Innigkeit des Geinüthes, mit der
hohen Kraft des lebendigen Glaubens vereinigte. Die Liebe für das
Christenthum drängte ihn, dasselbe den noch uubekehrten Völkern
zu predigen, und in diesem h. Berufe finden wir ihn zu Lyon in
Gallien, wo er bald Priester, dann Bischof dieser Gemeinde wurde,
und (nm 202) unter Sept. Serverus den Märthrertod erlitt. Von
seinen vielen Schriften ist uns doch die vorzüglichste erhalten worden,
jedoch nicht in der griechischen Ursprache, sondern in einer lateini¬
schen Uebersetzung, deren Titel: 5 libri »tlvorsu« limreses, auch
den Inhalt anzeigt.

Gregorius Thaumaturgus.
Gregorius, mit dem Beinamen der Wunderthäter (Umumn-

tiii-Au«), ist eine der merkwürdigsten Erscheinungen in der katholi¬
schen Kirche. In ihm finden sich Wissenschaft, Frömmigkeit und
Wundergabe in außergewöhnlicher Weise vereinigt, daher sein Ruhm
und seine Thaten in allen Kirchen, in Aller Munde gefeiert wurden.
Er war zu Neucäsarea in Pontus, im Heidenthume geboren (Ans.
des 3. Jahrh.). Er sollte zu Rom sich den Wissenschaften widmen,
kam aber auf einer Reise nach Cäsarea in Palästina, wo Origenes
einer Schule Vorstand. Unter der Leitung dieses großen Lehrers
blieb er fünf Jahre, worauf er in seine Heimat zurückkehrte und dort
in der Einsamkeit seine Studien fortsetzte. Dann wurde er, nach
langem Weigern, zum Bischöfe seiner Vaterstadt, die damals erst
17 Christen zählte, geweiht. Von da an war sein Leben fast eine
ununterbrochene Kette von Wundern, deren Frucht die Bekehrung
seines ganzen bischöflichen Sprengels war. Die Größe seines Geistes
leuchtet auch aus seinen Schriften hervor, worunter wir nur seine
herrliche Lobrede auf seinen Lehrer Origenes nennen.



Thascins Cäcilius Chprianus, eine der edelsten Zierden der
Kirche, als Bischof und Schriftsteller, gehörte durch Geburt einer
sehr reichen und angesehenen Senators-Familie zu Carthago an.
Vielseitig ausgebildet, aber noch ein Heide, übernahm er eine Pro¬
fessur der Rhetorik, womit damals die angesehensten Männer sich
abgaben, und lehrte einige Zeit mit Glanz und Rnhm in seiner
Vaterstadt. Hierdurch vergrößerte er noch sein ohnehin bedeutendes
Vermögen, gab sich dem Wohlleben hin, und zwar, wie er selbst
sagt, nicht ohne manche Fehltritte. Aber inmitten dieser Laufbahn
holte ihn die göttliche Erbarmung ein. In seinem Hause wohnte
ein ehrwürdiger Priester, Cäcilius, der seine Zuneigung gewann und
ihn in der christlichen Lehre unterrichtete. Schwer, ja fast unmög¬
lich schien dem Cyprian die Erfüllung der Forderungen, die das
Christenthum an seine Bekenner macht. Doch ließ er sich taufen,
und sieh' da! so schreibt er selbst: „als durch das Wasser der Neu¬
geburt (Taufe), die Makel des früher« Lebens abgewascheu war, da
strömte von Oben her ein heiteres und reines Licht in die entsün-
digte Brust." Er erhielt bald die Priesterweihe und wurde kurz
darauf zum Bischöfe von Charthago begehrt. Seine Demuth hieß
ihn fliehen, aber er wurde ausgesucht und so lange gebeten, bis er
sich fügte. Seine Frömmigkeit, seine Demuth und Milde, seine Kraft
und Strenge in Handhabung der Sitte und Kirchenzucht, machte
ihn zum Ideale eines Bischofes. Eine solche Heiligkeit und Gnaden¬
fülle leuchtete aus seinem Antlitz, daß es die, welche ihn anschauten,
in Verwirrung setzte. Kaum stand er ein Jahr in seiner Würde,
als es in der decianischen Verfolgung (250) hieß: „Cyprian vor
die Löwen!" Doch er erkannte die Nothwendigkeit, dießmal sich noch
zu erhalten. Er zog sich an einen fernen Ort zurück, leitete aber,
von dort aus, unausgesetzt seine Kirche. Im folgendem Jahre kam
er zurück, und sorgte unter sehr betrübenden Umständen, — Pest
und Verfolgung des Gallus, — für die Seinen. Zehn Jahre hatte
Cyprian in der Kirche geleuchtet, als seine ruhmvolle Laufbahn sich
zu einem noch ruhmvolleren Ende neigte. In der Verfolgung Va-
lerians (257) wurde er erst verbannt, dann bald zurückberufen und
nach herrlichem Bekenntnisse, in Gegenwart einer zahllosen Volks¬
menge, die ihn tief betrauerte, hingerichtet. Ueber den Werth seiner
Schriften fetzen wir nur die Worte des Dichters Prudentius her

4



— 3» —
(Vs ooremi«, -ixmm 13.): „So lange Christus das Menschenge¬
schlecht — so lange er die Welt bestehen läßt, wird Jeder, der
Christum liebt, Dich, Cyprian lesen und lernen von Dir!" Seine
Schriften bestehen in 13 verschiedenen Abhandlungen und 81 Briefen,
die uns ein sehr vollständiges Bild von dem Geiste und Leben, der
Disciplin nud Verwaltung der Kirche jener Zeit geben.

Kirchpn-Schriftsteller.
38. Clemens der Alexandriner. Die Katcchetenschule.
In Alexandrien bestand seit der Mitte des 2. Jahrhunderts

die sagenannte katechetische Schule, die dazu bestimmt war, den ge¬
lehrten Heiden, auf dem Wege der Philosophie, das Christenthum
beiznbringen, d. i. nachznweisen, daß das Christenthum nicht nur den
Forderungen der Vernunft vollkommen entspricht, sondern auch die
Bedürfnisse des menschlichen Geistes auf das Vollendetste befriedigt.
Hier finden wir (um 190) den berühmten Lehrer Clemens (^io-
xunciiinus). Er war nach heidnischen Grundsätzen in der Jugend
gebildet worden, und erst im Mannesalter hatte das Licht der christ¬
lichen Lehre ihn erleuchtet. Auf seinen wissenschaftlichen Reisen batte
er viele große Meister gehört, doch Alles, was ihm die Philosophie
varzubieten hatte, befriedigte sein Gemüth nicht, bis endlich das
Christenthum seinen heißen Durst nach Erkcnntniß stillte. Er brachte
die Schule, der er vorstand, zu seltener Berühmtheit, und viele ge¬
bildete und angesehene Heiden wurden seine gelehrigen Schüler.

-ül-vricl/to aol Die Methode, die er bei solchem Unterrichte befolgte, ist in
seinen drei Werken ausgeprägt: 1. „Die Ermahnungsschrift an die
Heiden", worin er diese zur Annahme des Christenthums zu be-
wegen sucht.

2. „Pädagogns" — der Erzieher und Führer auf dem Wege
des Heiles, für solche, die bereits gläubig geworden, und nun zu
einem christlichen Leben practisch geleitet werden sollen.
(- 3. Stromata (Teppiche), eine Schrift sehr mannigfachen In

Halles, — welche schon hinreichend Unterrichtete zur höchsten Stufe
führen soll. Leider hat er in diesem letzten Werke die Philosophie
und Theologie nicht gehörig von einander unterschieden, was zu
Mißverständnissen führen konnte, daher steht er auch — ungeachtet
seiner großen Verdienste — nicht unter den heiligen Vätern.



— M —

39. Origenes. . - ,
Der berühmteste Schüler und dann Lehrer der alex. Ka¬

techetenschule ist Origenes mit dem Beinamen Adamantins (der
Diamantene), geboren 185. Zu der hohen Ausbildung, die wir au
diesem merkwürdigen Manne anstauuen, hat sein christlicher Vater
Leonides, durch eine treffliche Erziehung, von der frühesten Kindheit
an, den Grund gelegt. Er ließ keinen Tag vergehen, ohne daß der
Knabe etwas in der h. Schrift gelesen und überdacht hätte. Leoni¬
des wurde in der Verfolgung des Sept. Severus (202) ergriffen
und in's Gefängniß geworfen, und der siebenzehnjährige Origenes
konnte nur mit Mühe von der Mutter abgehalten werden, freiwillig
die Märtyrerpalme sich zu verschaffen. Doch er schrieb wenigstens
dem Vater einen Ermunterungs-Brief, worin er ihn bittet, der
Familie wegen nicht wankend zu werden. Der Vater starb auch als
Märtyrer, sein Vermögen wurde eingezogen, und die Wittwe mit
sieben Kindern war der äußersten Dürftigkeit preisgegeben. Dock
das beugte den Muth und die Kraft des Origenes nicht; die Familie
fand Unterstützung, und er, erst 18 Jahre alt, erhielt vom Bischöfe
die Lehrstelle in der Katechetenschule. Es ist fast unglaublich, was
Origenes in dieser Stellung geleistet/ Sein glänzendes Talent, sein
geistvoller Vortrag, worin Kraft und Anmuth sich vereinigten, fes¬
selten Alle nut Bewunderung an ihn. Dabei war sein Wandei
ungemein erbaulich, — und so sanft und nachsichtig er gegen Andere
war, so strenge war er gegen sich selbst. Er hatte seine schöne Bib¬
liothek von Classikern verkauft, dafür erhielt er täglich 4 Oboleu
(17 Kr.); das war ihm lebenslang zum täglichen Unterhalte hin¬
reichend, und er war nie zu bewegen, von seinen Zuhörern das
Geringste anzunehmen. Er hatte eine einzige Tunika, und versagte
sich lange den Gebrauch der Schuhe. Der ganze Tag war zum
Unterrichte, Studium und schriftlichen Arbeiten bestimmt; Gebet
und Meditation nahmen dest größten Theil der Nacht weg, und die
kurze Zeit, die er sich zur Ruhe gönnte, schlief er auf bloßer Erde.

Eine Lieblingssache war es für ihn auch, die Märtyrer zur
Richtstätte zu begleiten, und ihnen bis zum letzten Hauche ermun¬
ternd und liebkosend beizustehen; und es ist nur wunderbare Fügung
Gvtttes, daß er nicht selbst auch frühe schon zum Märtyrer wurde.
Erst unter Decius (250) ward er — schon ein Greis, ergriffen,
grausam gefoltert, jedoch wieder befreit; starb aber wahrscheinlich

1*



32

an den Folgen dieser Marter im Jahre 254. Er war der größte
Mann seiner Zeit, sein Ruf als Lehrer, zuerst zu Alexandrien,
später zu Cäsarea in Palästina, in der ganzen Kirche verbreitet.
Auch die Mutter des Kaisers Alex. Serverus und ein arabischer
Fürst genossen seinen Unterricht. Viele Irrende hat er der Kirche
wieder zugeführt; wo ein Streit entstanden war, eilte er, gerufen
oder von eigenem Eifer getrieben hin, und seine Einsicht und liebe¬
volles Zusprechen stellten meist den Frieden wieder her.

Wo er die Zeit hernahm auch noch so viele treffliche Schriften
zu verfassen, ist ganz unbegreiflich. Hieronymus sagt: er schrieb
mehr, als ein Anderer in seinem Leben zu lesen im Stande ist;
und nach Epiphanius hatte man seine sämmtlichen Schriften auf
6000 berechnet, worunter wohl die Bücher (Theile) größerer Werke,
und seine Briefe einzeln mit gerechnet sind. Dagegen reicht zur
Verfassung des einen Werkes, — seiner biblischen Hexapla, — ein
gewöhnliches Menschenleben kaum hin.

Es wurde ihm schon bald nach seinem Tode zur Schuld gelegt,
daß eines seiner bedeutendsten Werke, betitelt: Periarchon (von den
Grundsätzen) von Jrrthümern gegen den reinen christlichen Glauben
nicht ganz frei seh, und das ist der Grund, daß dieser große Mann
die Ehre eines Kirchenvaters nicht erlangt hat. Es ist aber auch
erklärlich, daß er, der so Vieles geschrieben, — das Einzelne nicht
so genau in bestimmte Worte gefaßt hat. Ferner war ein Jrrthum
oder ein Mißverständniß leicht möglich, da er Alles, was die alten
Philosophien irgend Brauchbares hatten, im Christenthume anwen¬
dete, um die heidnischen Gelehrten zur Ueberzeuguug zu führen. Nebst¬
dem aber beklagt sich schon Origenes selbst, daß dis Ketzer so häufig
seine Schriften verfälscht hätten.

40. Tertulian.

Tertulian war zu Carthago um 160 geboren. Seine Aeltern
waren Heiden, und er blieb es auch in seiner ersteren Lebenszeit,
wo ihm das Christenthum eine lächerliche Thorheit dünkte. Aber
im reifer« Altern von 30 bis etwa 36 Jahren trat er zum Chri¬
stenthume über, und entsagte zugleich seinem frühem wüsten Leben.
Als Grund dieser Aenderung gibt er an, die Standhaftigkeit, die
er bei den Märtyrern bewunderte, und die Macht, die er von Chri-



r Ä- '
5
- /^ 5?'

»rr " /
sten bei Austreibung der Dämonen üben sah. Er besaß namhafte
Kenntnisse, besonders auch im römischen Rechte, und es floß aus seiner
Feder eine Reihe von Schriften, worin er Juden, Heiden nnd Irr¬
lehren mit Erfolg bekämpfte. Aber er war von Natur aus etwas
bitter, und düsteren eigensinnigen Gemüthes, was ihn zuletzt zur
Secte der Montanisten führte. In der Irrlehre derselben befangen,
schrieb er mehrere Bücher nun gegen die katholische Wahrheit. Es
ist darum bei seinen Schriften wohl zu unterscheiden, ob er sie vor,
oder nach seinem Abfalle von der Kirche geschrieben hat; sie sind
übrigens in einem harten mitunter dunklen Style geschrieben.

Kirchliche Streitigkeiten.

41. Vorbemerkung.

Es konnte nicht ansbleiben, daß in der Kirche auch Streit¬
fragen über die Glaubenslehre oder auch über andere Kirchen-Ange¬
legenheiten angeregt wurden. Je nach dem Gegenstände und auch
nach den Folgen des Streites, haben wir hierin drei Stufen zu un¬
terscheiden.

1. Wo die widersprechenden Meinungen und Ansichten in christ¬
licher Liebe und mit redlichem Streben nach Wahrheit, vorgebracht
und erörtert wurden, und daher auch Alle, der, durch das kirch¬
liche Ansehen oder durch einzelne Lehrer, klar dargelegten Wahrheit
sich fügten: — das nennt die Geschichte einfach eine kirchliche
Streitigkeit.

2. Wenn die Führer einer solchen streitenden Partei, aus Recht¬
haberei und Eigensinn, ihren rechtmäßigen kirchlichen Obern den Ge¬
horsam versagen, sich von ihnen trennen, und denselben gegenüber
eine eigene Partei bilden, ohne daß sie übrigens eine Glaubens¬
lehre läugnen, so entsteht eine Kirchenspaltung (Schisma).
Die Hauptsache dabei ist, daß eine solche Partei durch ihre Tren¬
nung von ihrem unmittelbaren Obern, auch vom Mittelpunkte der
Kirche, — von Rom getrennt ist, daher es ganz natürlich zugeht,
wenn bei solchen von der Kirche getrennten Parteien sich allmälig
auch Irrlehren entwickeln.

Z. Wenn aber Jemand eine oder mehrere Glaubenslehren der
katholischen Kirche beharrlich läugnet, oder eine von der Kirche ver-



34

worfene Lehre hartnäckig festhält, der verfällt in die Ketzerei (bw-
rvtä«). Wer endlich vom Christenthume, welches er bereits bekannt
hatte, gänzlich abfällt, heißt ein Abtrünniger (.^postala).

' -

42. Streit über ein tausendjähriges Reich Christi. ?. s..
Bei vielen Christen der ersten Zeiten war die Meinung ver¬

breitet, daß Christus bald auf diese Erde zurückkommen, die Gerech¬
ten anferwecken, niit ihnen von Jerusalem aus tausend Jahre hin¬
durch herrschen, ihnen Glück und Freude genießen lassen werde. Diese
miter dem Namen Chiliasmus vorkommende Meinung ging von
den Judenchristeu aus, die darin einigermaßen einen Ersatz für die
getäuschten Erwartungen eines ganz irdischen Messiasrciches fanden.

Man glaubte auch in der h. Schrift, besonders in der Offen¬
barung Joannis (20, 6.), Beweise dafür zu finden. Selbst ehr¬
würdige Lehrer der Kirche, wie Justinus und Irenäus bekannten
sich zu dieser irrigen Meinung, nur mit dem Unterschiede, daß sie
nicht irdische Genüsse, sondern reine geistige Frenden erwarteten.
Nachdem auch Bücher für und wider diese Ansicht geschrieben wor¬
den waren, wobei besonders Origenes das Irrige derselben darthgt,
berief der Bischof von Alexandrien Dionysius, die Anhänger des Chi-
liaSmus (Millenarier), der damals besonders in Egypten herrschend
war, zu einer Besprechung zusammen, wo cs ihm gelang, die Mei¬
sten von diesem eitlen Wahne abznbringen. Doch kommen im 10.
Jahrhunderte wieder Spuren einer ähnlichen Ansicht vor. n

43.» Streit über die Osterfeier.

Das Osterfest, dem Andenken an Christi Auferstehung geweiht,
ist von den Aposteln selbst angeordnet worden, und kommt daher
schon bei den ersten Christen als das größte und freudigste Fest vor.
Der Tag aber, an welchem es gefeiert wurde, scheint schon von An¬
fang an, bei den abendländischen und morgenländischen Christen ver¬
schieden gewesen zu sehn. Die Morgenländer hielten sich an den
alten Gebrauch der Juden, dem zu Folge sie das Auferstehuugsfest
am 14. des jüdischen Monates Nisan begingen, welcher Tag somit
an jeden Wochentag fallen konnte. Da aber der Heiland an einem
Sonntage auferstaudcn ist, so glaubten die abendländischen Christen



— —

diesen Tag für immer festhalten zu müssen, und feierten Ostern stets
au jenem Sonntage, der auf den 14. des Monates Nisan (Früh¬
lingsmonat, März) folgte. Man berief sich auf beiden Seiten auf
eine apostolische Tradition: in Nom auf Petrus und Paulus, in
Asien auf Joannes; wahrscheinlich auch mit Recht. Denn diese
Verschiedenheit betrifft nicht den Glauben, sondern einen Kirchenge¬
brauch, worin Einheit zwar sehr erwünschlich, aber nicht absolut
nöthig ist; und man hatte dabei vielleicht im Morgenlande auf die
vielen Iudenchristen Rücksicht genommen, was bei den Heidenchristen
im Occidente nicht nöthig war. Man machte jedoch bald Versuche
auch hierin Einheit herzustellen, und. schon Polykarp war deßwegen
nach Rom zum Papste Anicet gereift. Sie schieden in Liebe und
Eintracht, obwohl sie sich in diesem Puncte nicht vereinigen konnten.
Gegen das Ende des 2. Jahrhunderts wurde aber die Frage über
diesen Gegenstand ernstlich wieder angeregt. Mehrere Kirchenver¬
sammlungen wurden gehalten, und entschieden sich für den Sonntag.
Aber die Asiaten, an ihrer Spitze Polykrates, Bischof von Ephesus,
wollten von ihrer Gewohnheit nicht weichen. Papst Victor glaubte
sogar mit der Ausschließung ans der Kirche drohen zu müssen, und
erst das allgemeine Concilium zu Nicaa (.425) hat angeordnet: »daß
Ostern stets am Sonntage nach dem ersten Vollmonde im Frühlinge
gefeiert: wenn jedoch dieser Vollmond selbst an einen Sonntag fällt,
auf dem darauf folgenden Sonntage angesetzt werden solle."

Zugleich wurde angenommen, daß unter dem ersten Vollmonde
im Frühlinge, derjenige verstanden werden soll, welcher entweder auf
den 21. März, oder zunächst nach demselben eintritt. Dabei blieb
es, und so wird heut zu Tage noch der Ostersonntag nach dieser
Berechnung bestimmt. )

44. Streit über die Ketzcrtaufe.

* Uebcr die Frage, ob die Taufe, die von Irrlehrern ertheilt
worden ist, gültig sch oder nicht, entstand um die Mitte des dritten
Jahrhunderts ein Streit, welcher großes Aergerniß gab, da sonst
große und heilige Männer sich mit Leidenschaftlichkeit daran bethei-
iigten. Schon zu Anfang des zweiten Jahrhunderts hatte eine Ver¬
sammlung der Bischöfe zu Carthago bestimmt, daß solche, die von
Ketzern getauft Wurden, wenn sie zur katholischen Kirche zurückkehrten.



36

aufs Neue getauft werden sollen. Ohne Zweifel hatte man bei
diesem Beschlüsse solche Ketzer im Auge, welche die katholische Lehre
von der Dreieinigkeit läugncten, wie die Gnostiker; die daher gewiß
nicht gültig taufen können. Aber bald machte sich hie und da die
Ansicht geltend, daß Jrrlehrer überhaupt dieß Sacrament nicht gültig
zu ertheilen vermögen; weil man übersah, daß die h. Sacramente
nicht durch das Verdienst des Ausspenders, sondern durch Gottes
Kraft uud Gnade wirken. Auch Cyprian der Bischof zu Carthago,
war in diesem Wahne befangen, welchem sogar in zwei Concilien zu
Carthago beigestimmt wurde. Cyprian schickte, den Kirchengesetzen'
gemäß, die Beschlüsse dieser Concilien nach Rom zur Bestätigung.
Allein der damalige Papst Stephanus verwarf dieselben, und erklärte,
daß es bei der, in der römischen und vielen andern Kirchen über¬
lieferten Gewohnheit ;n verbleiben habe, und solchen keine neue Taufe
ertheilt, sondern ihnen nur die Hände aufgelegt werden, zur Buße.
Cyprian blieb jedoch bei seiner Meinung, und eine neue Synode zu
Carthago bestätigte die vorigen Beschlüsse. Auch kameü Abgeordnete
von Cyprian nach Rom, die jedoch der Papst Stephan — in der
Strenge zu weit gehend, gar nicht vor sich ließ. Der Bischof von
Alexandrien, Dionysius, suchte den Frieden zu vermitteln; — da
wurde Papst Stephan aber in der valerianischen Verfolgung ent¬
hauptet und im folgenden Jahre traf den Bischof Cyprian das
nämliche Loos. So hörte zwar der Streit auf, aber der Jrrthum
blieb in Afrika noch eine Zeit, bis das Concilium von Nicäa ent¬
schied, daß jedermann — auch ein Ketzer — die Taufe gültig er-
theile, wenn es nur in der von der Kirche vorgeschricbenen Art
geschieht.

Anmerk. Man hat aus dieser Begebenheit entnehmen wollen, daß
Cyprian den römischen Papst nicht als Oberhaupt der Kirche an¬
erkannt habe. Allein, wenn Jemand, wie hier Cyprian, mit der
Ansicht seines Vorgesetzten nicht einverstanden ist, so folgt daraus
noch nicht, daß er ihn überhaupt nicht als Obern anerkenne. Cy¬
prian bezeugte aber seine Unterwürfigkeit vielfach in seinen Schrif¬
ten, und auch in diesem Streite schon dadurch, daß er die Be-
schlüsse seiner Concilien dem Papste zur Bestätigung vorlegte.



37

45. Kirchenspaltungen zu Carthago und Rom.
* In der Verfolgung des Decius war die Zahl der Gefallenen

besonders groß gewesen. Da war die Frage: ob, und nnter welchen
Bedingungen dieselben wieder in die Kirche ausgenommen werden
sollen, von großer Wichtigkeit. Die katholische Kirche hielt den Grund¬
satz fest, daß jede Sünde Vergebung erlangen könne, daß jedoch eine
Bußübung, je nach der Größe der Sünde, voransgehen müsse. Da¬
gegen wollten sich andere Ansichten geltend machen, die Einen wollten
milder, die Andern strenger verfahren, als die Kirche; so ent¬
standen die obengenannten zwei Spaltungen. Zu Carthago hatte sich
in Betreff der Fürbitte Ker Märtyrer eine laxe Gepflogenheit ein¬
geschlichen. (Siehe Z. 25 Anm.) Ein unruhiger Priester, N o va¬
tu s, in Verbindung mit dem reichen Diacon, Felicissimus,
stellte sich dort an die Spitze der Unzufriedenen, die eine eigene kirch¬
liche Partei bildeten, und die Gefallenen ohne Umstände bei sich auf¬
nahmen. So entstand dort eine Spaltung, die nach Felicissi¬
mus benannt wird, da Novatus bald nach Rom ging, um auch
dort für seine Ansicht zu wirken.

In -Rom hatte sich aber nm die nämliche Zeit eine der kirch¬
lichen Praxis feindliche Partei, —- jedoch von entgegengesetzter Mei¬
nung gebildet, behauptend, man dürfe die Gefallenen g.ar nicht
mehr aufnehmen. Als wahrer Parteigänger trat hier Novatns nun
auf diese Seite. Der Führer derselben zu Rom war Novatian,
welcher aus Aerger, daß man ihn nicht zum Papste gewählt hatte,
ein Schismatiker wurde. Es war nämlich Cornelius in rechtmäßiger
Wahl auf den päpstlichen Stuhl gesetzt worden. Novatian ließ sich
betrügerischer Weise von drei Landbischöfen ordiniren, erhielt einigen
Anhang, und war somit der erste Gegenpapst (^nlipgpa). Diese
Partei fügte dem Schisma anch bald die Irrlehre bei, daß in der
wahren Kirche gar keine schweren Sünden vorkommen, daher nicht
die katholische Kirche, sondern die ihrige die wahre seh. Sie hießen
darum auch Oatbarl d. l. die Reinen. Die laxe Partei zu Car-'
thago wurde bald unterdrückt, aber die rigorose in Rom erhielt sich
fast ein Jahrhundert hindurch.



— Z8 —

Ketzereien dieser Zeit.

46. Irrlehren durch Vermischung heidnisch-jüdischer Lehre
mit den christlichen. — Simon der Zauberer.

Zur Zeit, als die erste Kunde des Evangeliums durch den Diacon
Philippus nach Samaria kam, lebte dort Simon mit dem Beina¬
men: der Zanberer (Uupnm); weil er Samaria's Einwohner durch >
seine trügerischen Künste äffte. Nebstbei theilte er ihnen auch eine
neue Religion mit, in der er sich selbst an die Spitze stellte: er
nämlich seh „die große Kraft Gottes" (Apgesch. 8). Doch nahm
er, wohl nur zum Scheine, das Christenthum an, und wurde getauft.
Als bald darauf die Apostel Petrus und Joannes kamen, um den /^.i -
Getauften die Hände aufzulcgen (Firmung), da staunte Simon ob
der Wunder, die da geschahen^ und bot dem Petrus Geld an, wenn
er ihm die Kunst lehrte, durch Händeanflcgung solche Wunder zu
bewirken. Petrus erkannte seinen verkehrten Sinn und verwies ihm
denselben scharf. Simon schien zwar Reue zu zeigen, aber in der
Folge ging er wieder, und führte auch andere den Weg des Ver¬
derbens, indem er der christlichen Religion seine eigenen träumeri¬
schen Lehren beimischte. Von ihm hat auch ein kirchliches Verbrechen
feinen traurigen Namen. Wenn nämlich geistige oder kirchliche Dinge
für irdischen Preis gegeben und angenommen werden, so heißt das
Simonie.

Anmerk. Simon soll auch die Römer so bethört haben, daß sie
ihm, als einem Gott, eine Säule setzten; und eine, jedoch unver¬
bürgte Sage fügt noch bei, er habe in Rom sogar vor einer Menge
Volkes fliegend sich in die Luft erhoben, seh aber auf das Gebet
des Apostels Petrus herabgestürzt, und umgekommen.

47. Cerinth.
Ein anderer, der auch schon zu den Zeiten der Apostel der gött¬

lichen Lehre seine eigenen Phantasiebilder beimengte, war Cerinth.
Er war wahrscheinlich ein geborner Jude, und behauptete, daß Engel
ihm Offenbarungen bringen, die er dann mittheile. Sein Lehrshstem
ist ein Gemisch von Christenthum, Iudenthnm und orientalischen
Fabeln. Er unterschied Christum (auch Verbum, von Jesus,



der nur ein Mensch gewesen setz. Christus habe nur bei der Taufe
Joannis sich mit Jesus vereiniget, ihn aber vor der Kreuzigung
wieder verlassen. Doch werde Christus wieder kommen, und in tau¬
sendjähriger Regierung seinen Anhängern alle sinnlichen Lüste ge¬
nießen lassen. Cerinth trieb besonders in Ephesus sein Unwesen, und
es war wohl Fügung der Vorsehung, daß der h. Apostel Joannes
so lange lebte, um diesem gefährlichen Feinde der jungen Kirche ent¬
gegen zu treten. Joannes schrieb sein Evangelium gegen diesen Jrr-
lehrcr, welches mit der erhabenen Lehre beginnt, daß das Wort (ver-
bum, nämlich der Eingeborne des Vaters) von Ewigkeit her — Gott
ist. So konnte Cerinth dem Chrifteuthume nur geringen Schaden
zufügen.

48. Die judaisircuden Seelen. — Nazaräer und Ebionitcn.

Der Streit, ob die Christen verflichtet sehen, das mosaische Ge¬
setz zu beobachten oder nicht, wurde in der Kirchenversammlung zu
Jerusalem entschieden (tz. 29). Die nun auch nach dieser Entschei¬
dung noch hartnäckig erklärten, das jüdische Gesetz seh znm Heile
nothwendig, bildeten bald der Kirche gegenüber eigene Sccten. Dar¬
unter eine mildere nnd eine strengere. Die mildere d. i. dem Christen-
thume näher stehend, waren die Nazaräer, (der ursprüngliche Name
aller Christen). Sie forderten bloß von den Judenchristcn die Beob¬
achtung des Gesetzes, und unterschieden sich fast nur dadurch, »und
durch ihr besonderes aramäisches Evangelium (nach Matth.), von
den Uebrigen, da sie an die Gottheit Christi glaubten.

Die, Ehioniten erklärten Christum für einen bloßen Menschen,
und suchten ihr Heil bei weitem mehr im mosaischen Gesetze, welches
denn auch die Heidenchristen beobachten müßten. Auch das tausend¬
jährige Reich Christi, mit ganz irdischen Erwartungen, gehört zu
ihren Lehren. Ihr hebräisches Evangelium hatte zwar auch den
Namen des Matth-, war aber vom echten und jenen: der Nazaräer
verschieden. Einzelne Reste dieser Secten dauerten bis ins dritte
oder vierte Jahrhundert.

49. Dualistische Seelen. — Gnostiker.

Eine auffallende Erscheinung, gleich in den ersten Zeiten des
Christeuthums, ist der Gnosticismus: —eine vielgestaltige Irr-



— «v —
lehre, die weit ausgebreitet, der Kirche lange und heftige Kämpfe
bereitete. Der Name kommt her von /rmsr;- - eine tiefere Einsicht
in geheime, — besonders göttliche Dinge. Dunkel und verworren,
wie die Lehre der Gnostiker, sind auch die Nachrichten über den
Urheber und Ursprung derselben. Irenäus weiset in seinem Werke
uckv. I,Droses, auf Simon den Zauberer, als den Urheber hin.
Doch lassen sich die so verschiedenartige Systeme der langen Reihe
der Gnostiker kaum auf Eine Quelle zurückführen, und es hatten

— die jüdische Speculation (Philo der Alex.), die platonische Phi¬
losophie, und die orientalischen Religions-Ansichten theilweise die Ele¬

mente dazu geliefert.
Diese Doctrinen wurden nach der Phantasie der einzelnen Gno¬

stiker zu den seltsamsten Lehrgebäuden znsammenzestellt. Das Ge¬
meinsame bei Allen war ungefähr Folgendes:

Ein allgemeines Weh liegt schwer über dem Menschengeschlechte.
So vielfältige Natnrübel, — die traurige Schwäche, ja mitunter
unbegreifliche Schlechtigkeit der Menschen, lassen sich mit einer gött¬
lichen Regierung dieser Welt nicht znsammenreimen: — nein, fin¬
stere dämonische Mächte müssen da ihr Unwesen treiben. In solch

düsterer Ahnung befangen, grübelten nun die Gnostiker über jene
Frage, die die Weisen und Thoren aller Zeiten beschäftigte, näm¬
lich: „Woher ist das Uebel in der Welt?" Die christliche Religion

gibt darauf die einfache Antwort: „Vom Mißbrauche der Freiheit."
Aber dem stolzen und sinnlichen Menschen genügt diese Antwort
nicht; nicht er selbst, — etwas außer ihm muß die Schuld tragen.
So auch die Gnostiker. Die grobe, in der Gewalt böser Geister
befindliche Materie ward als der Urstoff alles Uebels angesehen.
Aber weder der böse Stoff noch die bösen Geister können unmittel¬
bar vom guten Gott stammen: daher wurde die Materie, als

von Ewigkeit bestehend, neben Gott gedacht (Dualismus);
und die bösen Geister sind durch endlose Fortpflanzungen, aus ur¬
sprünglich guten Wesen entstanden. Zu diesem Ende verfaßten sie
förmliche Geschlechtsregister (Genealogien) der Geisterwelt, nämlich:
der gute Gott schuf, oder strahlte aus sich, Kräfte (ckiauch
Aeonen), die aber in der Fortpflanzung — je weiter vom Ursprünge
entfernt, desto schlechter wurden. Von diesen letzter» Einer (De-
miurgus) oder Mehrere haben aus der ewig todten Materie diese
Welt geformt, und auch de« Menschen hervorgebracht, für den die



til

Welt ein Gefängniß, und jene Geister gleichsam die Kerkermeister
sind. Den Menschen nun aus diesem Elende zu befreien, habe Gott
einen großen Geist (Erlöser) gesendet, der die Menschen lehren soll,
sich von der Macht des Bösen los zu machen.

Vorzüglich bei dieser Lehre von der Erlösung, knüpften die
Gnostiker ihre Phantasien an das Christenthum an, dessen Grund¬
lehren sie jedoch gänzlich umdeuteten. So war ihnen die christliche
Lehre von der Dreieinigkeit fremd; daher Christus ihnen nur für
einen großen Geist, Aeon, galt, der auch keinen wirklichen, sondern
einen Scheinkörper hatte, (Dokcten); denn er konnte sich mit der
bösen Materie ja nicht bekleiden. Das alte Testament mußten sie
ganz verwerfen, da der Gott der Juden und Schöpfer der Welt,
nach ihrer Lehre, nur ein Aeon der niedern Art war. Von ihrer
Sittenlehre wird im folgenden Paragraphen die Rede sehn.

An merk. 1. Die zahlreichen Zweige der gnostischen Secten erhiel¬
ten ihre Namen entweder von einem unterscheidenden Merkmale
ihrer Meinungen, z. B. Ophiten (von der paradifischen Schlange),
Adflmiten, Sethiten, Kainiten; — oder von ihren Häuptlingen;
— dergleichen waren; Karpocrates, Basilides, Valentin, Saturnin,
Bardesanes, Tatian, Marcion rc.

2. Daß derlei Irrlehrer schon zu den Zeiten der Apostel die
Kirche beunruhigten, bezeugen mehrere Stellen der h. Schrift, wie
l. Tim. 4, 3. 6, 20. >l. Tim, 2, 17. Offeub. 2, 2. 20.

50. Manichäer.

Eine der gnostischen sehr verwandte Lehre war der in Persien
entstandene Manichäismus, der daher auch die persische
Gnosis genannt wird. Hier ist der Dualismus (zwei Urwesen)
noch schärfer ausgeprägt. Der Gnosticismus setzt neben dem guten
Gott, die ungöttliche aber ewige Materie; der Manichäismus aber,
von Ewigkeit her einen guten und einen bösen Gott. Der Ur¬
heber dieser Secte ist Mani (Manes oder Manichäus) ein Perser,
der in der Mitte des dritten Jahrhunderts lebte. Seine Lehre, —
ein Gemisch der gnostischen und persischen Religion (Zoroasters), ist:
Von Urbeginn an bestehen zwei Reiche: das des Lichtes und jenes
der Finsterniß. In jedem derselben herrscht ein ewiges Wesen: der
gute Gott erfüllt alles mit Licht und Wonne, und ist umgeben von



«2

seligen Aeonen und Lichtgeuien. Der böse Geist (Satan) herrscht in
der Region der Finsterniß über die Dämonen. Beide Reiche waren
durch einen öden Zwischenraum geschieden, und in keinem ahnete
man das Dasehn des andern. Die Dämonen leben in steter Zwie¬
tracht und im Kriege unter einander. Bei Gelegenheit eines be¬
sonders heftigen Kampfes wurde ein Thcil der Dämonen auf die
Grenzgebirge ihres finstern Landes gedrängt, und sie sahen von wei¬
tem den wunderbaren Glanz des Lichtreiches. Erstaunt, und nach
dieser bisher unbekannten Herrlichkeit lüstern, machten sie unter sich
Frieden, und fielen vereint ins Lichtreich ein. (Es spricht sich hierin
allerdings eine auf Erden sehr gewöhnliche Erfahrung aus, daß die
Bösen stets mit einander im Kampfe sind, aber dennoch gegen das
Gute gemeinschaftliche Sache machen.) Wirklich gelang es den Dä¬
monen eine Menge von Lichttheilen zu rauben, die sie in ihr finste¬
res Reich mitschleppten. Um Schlimmeres zu verhüten, brachte der
gute Gott ans sich selbst den lebendigen Geist hervor, und schickte
ihn zu Hilfe. Diesem befahl Gott auch ein neues Zwischenreich,
die sichtbare Welt, aus der bereits mit Licht vermengten Ma
terie zu schaffen, die daher theils gut, theils böse ist. Dahin wurde
auch Adam gesetzt, welcher aus drei Theilen: — dem Leibe nach
ganz aus dem bösen finstern Stoffe; seinem geistigen Wesen nacb
aber aus der vom bösen Geiste herrühreudeu Seele (Psyche), —
und dem eigentlichen Geiste, der das geraubte Licht ist, besteht.
Adam erzeugte durch Verlockung des bösen Geistes Kinder, und so
wird durch weitere Fortpflanzung des Menschengeschlechtes jenes ge¬
raubte Licht ins unendliche versplittert, und die Rückkehr erschwert.
Den Menschen den Weg zur Rückkehr zu lehren, sandte der gute
Gott Christum. Er hatte nur einen Scheiukörper und thront in
der Sonne (Sonnengott). Er verhieß auch einen Tröster, und dieser
ist Manes, der Vollender seiner Religion. Hiernach ist die Haupt¬
aufgabe des Menschen, sich von der Materie so srei als möglich
zu machen. Das soll durch Enthaltsamkeit von den gewöhnlichen
menschlichen Genüssen geschehen. Verboten war Wein (ans der
Galle des Teufels entsprossen), Fleisch, Milch :c. Eben so die Ehe,
als eine Anstalt des bösen Geistes. Auch kein Thier soll getödtet,
keine Pflanze ausgerissen werden. Da so die Manichäer gar nicht
hätten loben können, so machte mau deu Unterschied zwischen Vvll-
wnuneneu und Hörern (nnäiloi-n-i); die letzten könnten heiraten, aber



unter besondern Bedingungen, auch durften sie Ackerbau treiben, um
die Bollkommenen, die im Müßiggänge lebten, zu ernähren.

Bei den Manichäern und den ihnen verwandten Gnostikern
sind zwei auffallende Erscheinungen besonders bemerkenswerth. Er¬
stens, daß bei ihrer so strengen Moral, unter ihnen doch eine so
grobe Unsittlichkeit und schändliche Ausschweifungen, sogar bei ihren
religiösen Versammlungen, vorkommen. Zweitens ist zu verwun¬
den«, wie es kömmt, daß solche Hirngespinnste von so vielen Men¬
schen, zur Zeit ihres Entstehens sowohl als auch iu den spatern
Jahrhunderten, als bare Wahrheit angenommen werden konnten?
Denn wir werden diese wahnsinnigen Doctrinen — nur etwas um¬
wandelt, und unter andern Namen, noch öfters in der Geschichte
anftanchen sehen.

Was nun den ersten Puuct betrifft, so ging daS ganz natür¬
lich zu. Wird eine Schwärmerei auf die Spitze getrieben, so schlägt
sic leickll iu das Gegcntheil um. So ging auch hier die maßlose
Strenge gegen die Forderungen der Natur, in zügellose Hingabe
an die Triebe über. Es wurde eben diese Hingabe auch ans dem
Systeme leicht erklärt. Beide Secten lehrten, daß der Körper ans
der bösen Materie, und unter der Bothmäßigkeit des Demiurgins,
oder der Dämonen ist. Der Körper — das Fleisch muß darum
verachtet, geschwächt und eutnerft werden; und das geschah durch
Ausschweifungen eben so, — nur bequemer, als durch Casteinng.
Besonders günstig dieser zügellosen Richtung war die Ansicht der
Manichäer von den drei Bestandtheilen des Menschen. Der Körper
und die sensitive Seele des Menschen können sündigen, — das be¬
rührt aber den Geist — das Bessere des Menschen nicht; es
ist höchstens ein Nachgeben, eine Schwäche, die leicht verziehen wirr.
Dieser bequeme Grundsatz war es ja, der selbst den großen Augu
stinus zu dieser Secte verlockte, und eine Zeit festhielt.

Der zweite Punct findet schon in dem eben Gesagten zum Theile
feine Lösung; dazu kam aber noch die prahlerische Verheißung der
Erhebung aus den irdischen Banden, und der Lösung aller Geheim¬
nisse, denn darauf pflegen die Menschen besonders erpicht zu sehn.
Es ist eine Eigenheit des Menschen, daß, wenn die einfache schlichte
Wahrheit ihre überzeugende Kraft an ihm verliert, er von den wi¬
dersinnigsten Phantasien leicht eingenommen wird, und dann aus
den sublimsten Speculationeii in den tiefsten Koth hcrabsinkt. So



— «L —
ist das Resultat erklärlich, zu dem einige Gnostiker der alten und
manche ihrer Geistesverwandten der neuesten Zeit gekommen sind;
daß nämlich der Mensch wirklich weiter nichts als ein Thier,
und die Geistigkeit, womit er sich brüstet, eine bloße Grille seh.
Ebenso erklärlich ist es auch, daß nicht nur die Kirche, sondern vor¬
zugsweise der Staat die Gnostiker und noch mehr die Manichäer,
als der menschlichen Gesellschaft höchst gefährliche Feinde, jederzeit
mit der größten Strenge zu unterdrücken sich veranlaßt sah, wie schon
Diocletian die schärfsten Gesetze gegen sie erließ, „weil sie schänd¬
liche Dinge einführen und Unruhen erregen".

51. Die schwärmerische Seele der Montanisten.
Die Irrlehren, die wir bisher gesehen haben, waren von

außen, aus dem Juden- oder Heidenthume in die Kirche hinein¬
getragen worden; nun aber erhob sich in der Kirche selbst ein Irr-
thum, welcher auch die Frommen verführen konnte; weil keine Glau¬
benslehre geradezu angegriffen, sondern nur viel strengere Sittenvor¬
schriften aufgestellt wurden, als die Kirche sie gibt.

Mont anus ein Phrygier, gegen die Mitte des zweiten Jahr¬
hunderts, ein stolzer Mann, von düsterem, schwärmerischen Gemüthe,
behauptete, daß die Kirche gegen die Sünder viel zu milde und auch
in andern Dingen nicht strenge genug seh. Bisher, meinte er, mag
das hingegangen sehn; denn Christus und die Apostel haben in Man¬
chem der menschlichen Schwäche nachgegeben; aber jetzt fordere der
von Christus versprochene Tröster durch Montanus, eine voll¬
kommene Frömmigkeit. -/ Der Forderungen waren hauptsächlich
vier: — 1. Strengeres Fasten als bisher. 2. Der Verfolgung darf
man sich nie durch die Flucht entziehen. 3. Die zweite Ehe ist ver¬
boten. 4. Wer gewisse schwere Sünden begangen hat, kann nie mehr
in die Kirche ausgenommen werden. Dabei gab sich der angebliche
h. Geist in Montanus und seinen Begleitern, durch prophetische
Aussagen und schwärmerisch aufgeregte Gemüthszustäude kund. Ge¬
rade diese Strenge aber und das scheinbar Außerordentliche, übte
auf manche Gemüther einen besonder» Reiz und erwarb der
Seele viele Anhänger, die stolz auf ihre eingebildete Heiligkeit, die
Kirche, in ihrer von Christus ererbten Milde und Liebe, verachteten.
Die meiste Berühmtheit hat diese Secte durch den Uebertritt des



— —

angesehenen Kirchenschriftstellers Tertulian erhalten; nnd sie dauerte
bis ins sechste Jahrhundert.

52. Die rationalistischen Seelen der Antitrinitarier.

Die christliche Ähre befriediget vollkommen jegliches Geistes¬
vermögen des Menschen, — Verstand, Gefühl und Phantasie, wo
sie harmonisch nnd in rechter Weise dieselbe in sich aufnehmcn.
Wo aber eines dieser Vermögen vorherrschend und regellos das
Christenthum zu denten versucht, kann Einseitigkeit und Irrthum
nicht ausbteiben.

Die Gnostiker und Manichäer haben sich in lockern Phan¬
tasie-Bildern gefallen, nnd die Montanisten ihr düsteres Ge-
müth zu befriedigen gesucht: nun kamen Andere, die mit ihrem
Verstände an dem Ehristenthume irre wurden. Die Ähre von
der Dreieinigkeit Gottes, in Verbindung mit dem Dogma der Mensch¬
werdung des Sohnes Gottes, ist die Grundlage des Ehristenthums.
Allein diese Ähre ist ein Gehcimniß, nnd über (nicht gegen) den
menschlichen Verstand, der sich hier, seine Unzulänglichkeit erkennend,
in Demuth unterwerfen muß. Es gab aber Solche, und gibt deren
noch, die diese Lehre nach ihren Verstandesbegriffen zurecht zu stelle»
sich amnaßten. So entstand die Secte der Antitriuitarier (Gegner
der Lehre von der Dreieinigkeit). Man kann sic in drei Classen
abtheilen.

1. Die Einen blieben bei der flachen Auffassung der Ebio-
niten, daß Ehristns ein bloßer Mensch gewesen. Dazu gehört Theo-
dotus, im zweiten Jahrhunderte, der, weil er Christum in der Ver¬
folgung verlängnet hatte, sich mit dem entschuldigte, er habe ja nur
einen Menschen, nicht Gott verlängnet.

2. Da an so vielen Stellen der h. Schrift, mit klaren Wor¬
ten von drei göttlichen Personen die Rede ist, so mußten die Gegner
neue Erklärungen dieser Stellen ersinnen. Da sagten nun Einige:
Es kommen zwar drei Namen vor, Vater, Sohn und h. Geist;
aber alle diese Namen beziehen sich unr auf Eine Persen. Die
nämliche Eine göttliche Person hat unter dem Beinamen Vater,
die Welt erschaffen, unter der Benennung Sohn sie erlöst u. s. f.
Sie heißen daher auch Patripassianer (Gott Vater hat gelitten);
und solche waren Praxeas nnd NoätnS (nm LOO).

o



— ktt» —

3. Eine größere Bedeutung erhielt diese Irrlehre durch eine
neue Partei nach der Mitte des dritten Jahrhunderts, welche jene
Stellen der h. Schrift dahin deutete, daß in und durch Christus,
die Kraft oder Weisheit (virtns-sapianlin l>m) oder der Geist
Gottes (Logos), wirkte. Oder man suchte durch Gleichnisse das Ge¬
heimnis zu erklären, z. B. Vater, Sohn und h. Geist, sind wie
Körper, Seele und Geist des Menschen, die verschieden an sich,
doch nur Eine Person ansmachcn u. dgl. Dieser Art waren
Sabellius, ein Priester, und Paulus von Samosata, Bi¬
schof von Antiocha. Von ihnen erhielten die Secten der Sabel-
lianer und Pan lian isten ihren Namen.

Au merk. In der Geschichte dieser beiden Irrlehrer finden wir auck
die sprechendsten Beweise, daß man auch zur selben Zeit, das ober-
hirtliche Amt des Bischvfes zu Rom (Papstes) -über die ganze Kirche,
anerkannt hat. Dionysius, Bischof von Alexandria, schrieb gegen
Sabellius, machte sich aber selbst, — wie Einige meinten, — dabei
eines Irrthnms schuldig, nnd wurde beim Papste, auch Dionysius
mit 'Namen, angeklagt, wo er sich auch rechtfertigte, indem er zeigte,
daß man ihn mißverstanden habe. — Paul von Samosata wurde
seiner Ketzerei wegen von mehreren versammelten Bischöfen abge
setzt, er wollte aber, — geschützt durch die Königin von Palmyra,
Zenobia, — nicht weichen. Als Zenobia vom Kaiser Aurelian be
siegt worden war, wendeten sich die Bischöfe au diesen Kaiser nm
Hilse gegen den Widerspenstigen. Der Kaiser, obwohl Heide,
schützte die rechtliche Ordnung der Kircke, indem er den Paulus
vertreiben, und nach Belieben vcr Bischöfe den beschöflichen Stuhl
besetzen ließ, doch müsse es ein solcher seyn, der mit dem Bi
schofe zu Rom in kirchlicher Gemeinschaft steht.

NI. Einrichtung -er christlichen Kirche.
.'>3. Verfassung der Kirche. Primul.

Die Kirche hatte vom Anfänge au die Bestimmung, das ganze
Menschengeschlecht in sich aufzunehmeu, nnd dasselbe, durch die Gna¬
denfülle des in der Kirche uicdergelegten ErlösnngSwerkes Christi,
seinem himmlischen Ziele entgegen zn führen. Diese wunderbar



«7

großartige Anstatt bedurfte eines festen Grundes, und diesen Grund
legte Christus selbst. Als Erlöser steht der Sohn Gottes in einer
dreifachen Beziehung zur erlösten Menschheit. Man nennt diese
dreifache Beziehung, die Aemter Christi: sein Lehramt, Priester¬
amt und Königsamt smunu« jmopkmlmmn, ssoarilotnlc ei re-
»ium). Als Lehrer enthüllte er ewige Wahrheiten; — als Priester
brachte er das Opfer am Kreuze, und als fortwährende unblutige
Erneurung desselben, setzte er die h. Messe ein; — als König
ist ihm alle Gewalt gegeben. Zur Fortführung dieses seines drei¬
fachen Amtes beordnetc er die zwölf Apostel; — als Lehrer,: indem
er ihnen bei verschiedenen Gelegenheiten den Auftrag gab, was sie
von ibm gehört, weiter zu lehren; — alö Priester: da er beim
letzten Abendmahle befahl: das thnt zu meinem Andenken; — als
Regierer und Leiter seiner Kirche: da er sprach: Wie mich der Bater
gesandt Hal, sende ich euch. Und in dem großen Augenblicke, da er,
am Ziele seines irdischen Wirkens, zum letzten Male sie gesegnet
hatte, sprach er, gleichsam Alles zusammenfasscnd: „Mir ist ge¬
geben alle Gewalt im Himmel und auf Erden. Demnach gebet
hin, lehret alle Völker, taufet sie im Namen des Paters, des Sohnes
und des h. Geistes, und lehret sie Alles halten, was icb euch be¬
sohlen habe: und siehe, ich bin bei euch alle Tage bis ans Ente
der Welt." (Matth. 28, 18.)

Jede Gesellschaft aber, soll sie -nicht bald zerfallen, muß eine
feste und sichere Verbindung zu einer Einheit, — einem Mittel-
pnnete haben. Aneb dafür Hai der Heiland gesorgt, indem er seinen
Apostel Simon als den Felsen bezeichnete, auf den er seine Kirche
bauen wolle, -- ihm darum deu Namen Petrus gab. Ihm über¬
gab er „die Schlüssel des Himmelreiches", ihm befahl er, „zu wei
den seine Lämmer — seine Schafe"; zu ihm sprach er: „Du —
befestige deine Brüder." Lnec. 22, .22. Sv ist Christus der Gründer,
Petrus der Grundstein, die Apostel die Säulen der h. Kirche.

Wie nun Petrus - wie die Apostel das ihnen übertragene
Amt übten, ist in der Apostelgeschichte und in ihren Briesen zu
lesen. Sie lehrten, lausten, ertheilteu durch Händeanfleguug die
Gaben des h. Geistes s'Firmnng), „brachen das Brot" sh. Messe),
straften die Schlechten durch Ausstoßung aus der Kirche, wie Paulus
rem blutschänderischen Corinther lhat (l Cor. i>); sogar mit dem
Tode, wie an Anamas und seinem Weibe, (Apostg. r>); sie gäbe«

5>*



allgemein bindende Gebothe, — wie auf der Versammlung zu Je¬
rusalem (Apostg. 15,); sorgten sogar für de» irdischen Unterhalt der
Gläubigen, indem Alle ihre Habe zn den Füßen der Apostel nieder¬
legten, die davon jeglichem zutheilten, was er bedurfte (Apost. 4, 35).
— Dabei steht Petrus durchaus mit besonderer Auszeichnung da.
Er veranstaltet, daß statt Judas ein neuer Apostel gewählt werde
(Apostg. 1, 15); er visitirt die Kirchen (9, 32); er führt das Wort
vor dem hohen Rathe (4, 9) und leitete die Versammlung zu Je¬
rusalem; er nimmt, durch eine Vision belehrt, die ersten Heiden in
die Kirche auf. Ans allem ist klar: Die Apostel — und sie
allein, waren — unter der Oberleitung des Petrus
— die Machthaber in der Kirche. Da aber, bei dem schnellen
Wachsthnm der Kirche, sie allein bald nicht ansreichten, und für
die Zeit nach ihrem Tode Fürsorge getroffen werden mußte, so
wählten sie sich Ge hülfen (Priester und Diakonen) und Stell¬
vertreter (Bischöfe).

54. Diakonen, Priester, Bischöfe.
1. Die Apostelgeschichte C. 6 erzählt uns, daß, da der Jün¬

ger schon viele geworden waren, die Apostel bei der Vertheilung der
Liebesgaben für die irdischen Bedürfnisse der Gemeinde nicht mehr
ausreichten, und darüber bereits Unzufriedenheit entstanden war.
Da erklärten die Apostel: Es geziemt sich nicht, daß wir ablassen
vom Worte Gottes, und den Tisch (den täglichen Unterhalt der
Dürftigen) besorgen; es sollen demnach sieben Männer, die voll h.
Geistes und Weisheit sind, ausgewählt werden zn diesem Geschäfte.
So wurden denn sieben solche auSgewählt und den Aposteln vorgc-
stellt, die ihnen unter Gebet die Hände auflegten, und sie so zu dem
heiligen Dienste weihten. Sie wurden Diakonen (Diener, mi¬
nistri) genannt, und obwohl zunächst zur Armenpflege bestimmt,
dienten sie der Kirche auch durch die Verkündigung des göttlichen
Wortes, wie von Stephanus und Philippus ausführlich berichtet
wird, und standen auch den Aposteln, bei dem heiligen Opfer und
beim Gottesdienste überhaupt, dienend zur Seile. Aber sie waren
nicht befähigt, das Opfer selbst darznbriugen, wie sie auch zwar
taufen, aber nicht den h. Geist ertheilen (firmen) konnten.

2. Doch in immer weitern Kreisei' breitete sich die Kirche aus,



und mehr Arbeiter waren nöchig geworden. So wählten denn die
Apostel Männer aus, die sie durch Händeauflegnng unter Gebet
und Fasten weihten, (Apostg. 14, 22), welche unter der Aufsicht
und Leitung der Apostel den einzelnen Kirchengemeinden vorstanden
und insbesondere auch das h. Meßopfer (Brotbrechung) verrichteten.
Sie wurden Weiteste (.°mnioim8, woher das Wort
Priester) genannt, welche Benennung sich nicht so sehr auf das
Alter, als vielmehr auf das Amt bezieht.

3. Bei weitem das Wichtigste aber war, Fürsorge zu treffen,
daß die den Aposteln von Christus verliehene Vollmacht der
Vermittlung des Göttlichen mit dem Menschlichen, in
der Kirche für alle künftigen Zeiten erhalten werde. Hierzu wur¬
den Einzelne unter den Aeltesteu bordnet, indem sic auch bei Leb¬
zeiten ter Apostel als deren Stellvertreter, und weiterhin als
eigentliche Nachfolger derselben bestimmt und geweiht wurden.
Das sind die Bischöfe (episcopi. Aufseher). So hat Paulus den
Timotheus ;n Epbesus und den Titus in Creta zu Bischöfen bestellt.
Auf sie übertrugen die Apostel die nämliche Beacht, die sie vom
Herrn empfangen hatten. — So erscheinen die Bischöfe als Reprä¬
sentanten des Herrn in feiner dreifachen Beziehung zn den Menschen,
als die Erben und Trager seines Lehramtes, seines Hohenpriester-
tbumS und seiner kirchlichen Herrschaft. Auf ihnen ruht das Wort des
Herrn: „Wie mich der Vater gesandt hat, so sende ich euch;" sie
sind die Grnndvesten der Kirche, gebaut auf dem Felsen, dem je¬
weiligen Bischöfe zu Rom, als dem Nachfolger des Petrus. In
ihnen wohnt die Fülle der Kirchengewalt und sie allein können
die, ihnen von den Aposteln her, in ununterbrochener Folge, ertheilte
Gnade und Gewalt im Ganzen: — wieder auf Bischöfe, oder
zum Theile: — auf Priester, Diakonen n. s. f. übertragen.
Somit ist der Episkopat die Fortsetzung des Apostolates, nur mit
dem Unterschiede, daß die Gewalt jedes einzelnen Bischofs auf Eine
große Kirchengemcinde (Diöcese) beschränkt ist.

An merk. Aus einigen Stellen der h. Schrift, wo die nämlichen
Personen einmal Priester, das anderemal Bischöfe genannt
werden, wollen manche Gegner der katholischen Kirche den Schluß
ziehen, daß in der ersten Zeit zwischen Priestern und Bischöfen
kein Unterschied des Ranges stattgesundeu habe. Allein diesen envas



— 7« —

dunklen Stellen, steht nebst andern das klare Wort des Apostels
Paulus gegenüber, wo er dem Timotheus schreibt: I Tim. 5, 19.
„Gegen einen Priester nimm keine Klage an, es sey denn aus Zweier

rioder Dreier Zengniß." Nebstdem haben wir für dwfe katholische
Lehre die deutlichsten Aussprüche der ältesten Kirchenväter, Clemens
ron,. und Ignatius, welche beide von den Aposteln selbst unterrichtet
worden waren.

5ö>. Die mindern Kirchcniimter.

Zn diesen in der apostolischen Zeit bestehenden Kirchenämtcrn
— dem Episkopat, Presbyterat und Diakonat, sind in der Folge, —
wohl schon im zweiten Jahrhunderte, zur Besorgung des Kirchendien-
stes noch andere von mindern! Range hinzngckommen, und zwar:

Die Subdiakonen, welche, wie schon der Name andentet,
zunächst den Diakonen, deren Siebenzahl man in den einzelnen Kirchen
nicht überschreiten wollte, znr Hilfe beigegeben waren. In der Folge
wurde das Snbdiakonat zu den höheren Weihen gerechnet.

Lectores (Vorleser), welche in den Versammlungen Abschnitte
aus der h. Schrift vorznlesen hatten.

Die Exor eisten (Beschwörer) waren zunächst bestimmt, über
die Catechumenen vor der Taufe, und überhaupt über die von un¬
reinen Geistern Gequälten, Beschwörungen zu sprechen.

Die Ost tarier l Thürhüter) hatten die .uirchenschlüssel in Ver¬
wahrung, und mußten an den Eingängen der Kirche Wache halten,
daß nicht Unberufene cintreten.

Die Akoluthen dienten beim Altäre, namentlich hatten sie
die Gefäße zu reinigen und die Lichter beim Gottesdienste zu tragen.

Man kann sich von der Menge der Geistlichkeit bei einzelnen
Kirchen einen Begriff machen, wenn uns berichtet wird, daß bei
der Kirche zu Rom znr Zeit des Papstes Cornelius im Jahre 252,
bereits 44 Priester, 7 Diakonen, 7 Subdiakcnen, 42 Akoluthen,
52 Exorusten u. s. f. bestanden haben.

Auch weibliche Personen, Diakonissinnen, wurden in der
alten Kirche zum Kirchendienste verwendet. Sie mußten den Frauen
beim Empfange der Taufe beistehcn, Katechumenen und Kranke
weiblichen Geschlechtes unterrichten und pflegen u. dgl.



71

A»merk. So sehen wir schon in der ersten Zeit, die Kirchengewalt
— den Bischof mit seinen Gehilfen, genau ausgeschiedcn von den
übrigen Gläubigen, und zwar durch des göttlichen Stifters eigene
Anordnung: Clerus (von Antheil, Erbe, nämlich Gottes)

und Laien (von Volk). Doch standen damals, wo der Geist
der Liebe alle Glieder erfüllte, der Bischof, sein Clerus und die
Laien im engsten Verbände, und der Bischof handelte in allen wich¬
tigen Angelegenheiten im Einverständnisse mit den Clerikern und
Laien; 'ohne daß deßhalb die Auctorität des Bischofs irgend von
der Gemeinde abhängig gewesen wäre, — seine Sendung ist von
oben. Später, als der Geist der Liebe in den Gemeinden zu er¬

kalten anfing, mußte auch in Bezug auf jenes innige Verhältniß

manches anders werden.

56. Gottesdienst.

Das, was Christus in dem letzten heiligen Momente — bevor
er hinging, sich zu opfern, vor seinen Aposteln gethan, wo er Brot
und Wei» gesegnet und ihnen gegeben mit den Worten:, das ist
mein Leib — mein Blut, und das thut zu meinem Andenken, —
das h. Abendmahl (h. Messe), hielten die Gläubigen stets für die
Krone und den Mittelpuuet ihres Gottesdienstes. Wie in der ersten
Zeit das h. Meßopfer gefeiert worden, wird von Iustinus in seiner

Schutzschrift in folgenden Worten beschrieben: (^poloss65.) „An

den Sonntagen kommen alle, so in der Stabt und auf dem Lande

wohnen, zu einer Versammlung zusammen; dort werden die Schrif¬
ten der Apostel oder der Propheten vorgelesen, so lange die Zeit es
gestattet. Wenn der Vorleser geendigt, hält der Vorsteher eine Rede,
worin er diese erhabenen Lehren zur Beherzigung vorhält und zur
Nachahmung ermuntert. Dann stehen wir alle zusammen auf, und
ergießen nufere Gebete; darauf wird, wie bereits bemerkt worden,
(siehe nnten), Brot gebracht und Wein, nnd der Vorsteher richtet
nun ans aller seiner Kraft Gebete nnd Danksagung zn Gott, und

das Volk stimmt ein, sprechend: Amen. Jedem Gegenwärtigen wird
von dem Gesegneten mitgetheilt, und den Abwesenden wird davon
gesendet durch die Diakonen." Die obigen Worte: „wie bereits be¬
merkt worden," beziehen sich auf folgende wichtige Stelle der näm¬
lichen Schntzschrift. „Diese Nahrung heißt bei uns Eucharistie. Daran



72

Theil zu nehmen, ist keinem erlaubt, außer dem, der das für wahr
annimmt, was von uns gelehrt wird, und der zur Nachlassung der
Sünden und zur Ncugeburt das Taufbad empfangen hat, und nach
Christi Vorschrift lebt. Denn nicht als gemeines Brot und gemeinen
Trank empfangen wir dieses; sondern, so wie durch das Wort Gottes
unser Heiland Jesus Christus Mensch geworden, sowohl Fleisch als
auch Blut zu nnserm Heile gehabt hat: so sind wir auch belehrt,
daß die, kraft des mit Seinem Worte gesprochenen Gebetes, c o ri¬
se er irte Nahrung, sowohl das Fleisch als auch das Blut dieses
Fleisch gewordenen Jesus seh, wodurch unser Blut nud Fleisch,
gemäß der Umwandlung genährt wird (zürn ewigen Leben)."

Wenn wir diesen kostbaren Nachrichten noch beifügen, was Pli¬
nius an Trajan schrieb, daß die Christen aussagen: Sie Pflegen vor
Tagesanbruch zusammeuzukommen und Christo als ihrem Gott einen
Hymnus zu singen u. s. f.; so ersehen wir leicht, daß im Wesent¬
lichen der Gottesdienst der damaligen Christen beschaffen war, wie
der unsere: — Unterricht im göttlichen Worte, Gebete und Gesäuge,
und vor allem die Hauptsache, die Feier und das Opfer der Eucha¬
ristie, die wir die b. Messe nennen; nur mit dem Unterschiede, daß
in jenen schönen Zeiten alle Anwesenden ihre Opfer brachten, und
ebenso alle an der Eucharistie Theil nahmen.

Eine Beigabe des Gottesdienstes waren in jenen Zeiten noch
die Liebesmahle (ä§apm), wozu der, zur Eucharistie nicht verbrauchte
Theil des von den Gläubigen geopferten Brotes und Weines ver¬
wendet wurde, und die vorzüglich zur Erquickung der Armen be¬
stimmt waren.

57. Ort und Zeit des Gottesdienstes.
1. Lauge Zeit hindurch war es den Christen nicht vergönnt,

für ihre gottesdienstlichen Zusammenkünfte eigene, — des erhabenen
Zweckes würdige Gebäude (Kirchen) zu errichten. In den Zeiten
der Verfolgung konnten sie höchstens in gewöhnlichen Wohnhäusern
oder nach Umständen, in abgelegenen Orten, in Höhlen und unter¬
irdischen Gewölben (Katakomben) znsammenkommen. In solchen
Katakomben, wie sie jetzt an vielen Orten, besonders in Rom in
großer Ausdehnung sich vorfinden, pflegten die Christen auch die
Ueberreste der Märtyrer zu begraben, nud es diente zu besonderer



Erbauung der Gläubigen, ihre heiligen Geheimnisse auf den Grä¬
bern der Märtvrer zu feiern.

Erst gegen Ende des zweiten Jahrhunderts geschieht einige Er
wähnung der Kirchen, ausdrücklich aber ist um 222 die Rede von
einer christlichen Kirche zu Rom, deren Bau die dortigen Schenk-
wirthe den Christen streitig machen wollten. Der edle Kaiser Alexan¬
der Severus entschied den Streit jedoch zu Gunsten der Christen.
Zur Zeit Diocletiaus aber baute man solche schon häufig, und die
morgenländifche Hauptstadt, Nicomedia, hatte eine ungemein groß¬
artige und prachtvolle christliche Kirche.

2. Um welche Stunde und an welchen Tagen die Christen
zum Gottesdienste zusammen kamen, hing ebenfalls Anfangs von
den Umständen ab. Wo möglich, sanden sie sich täglich, wenigstens
zu gemeinschaftlichem Gebete ein (Oonst. upost.).

Von Anfang an aber war schon der erste Tag der Woche, der
Sonntag, der dem Gottesdienste geweihte Tag; denn an einem Sonn¬
tage war der Herr auserstanden, und ebenfalls am Sonntage war
der h. Geist über die Jünger gekommen.

DaS Andenken dieser beiden großen Thatsachcn des Erlösungs-
Werkes wurde alljährlich durch das Oster- oder Auferstehungssest
(I'^okm) und das Pfingstfest (konlecosto) feierlich begangen.

Nebstdem wurden noch die Todestage der Märtyrer schon in
den ersten Zeiten gefeiert, wie aus den Martyrer-Acten des h. Ig¬
natius und Polycarpus klar ersichtlich ist. Mau gab ihnen den freund¬
lichen Namen Geburtstag (iwtuliliu) in der Uebcrzenguug, daß ihr
Tod ein Uebcrgaug (Geburt) ins ewige Leben war. Die Feierlich¬
keit wurde, wo es thuulich war, auf den Grabstätten der Märtyrer,
und zwar durch Darbringung des h. Meßopfers gehalten (Cypr.
op. 34).

An merk. Daß auch das Fest der Geburt Christi schon in ältester
Zeit — jedoch unter dem Namen blpstMunm (Erscheinung des Herrn)
stattgefunden hat, ist sicher; genauere Nachrichten hierüber kommen
jedock erst in der nächste» Periode vor.



74

Ausspendun^ der heiligen Sacramente.

58. Taufe.
Da einige von der katholischen Kirche getrennte Religionspar-

teien mehrere Sacramente verworfen haben, so ist es wichtig, we¬
nigstens in Kurzem nachznweisen, daß alle sieben h. Sacramente
bereits in den ersten Zeiten in der Kirche vorhanden waren.

Die Taufe geschah durch dreimalige Untertauchuug, und cs
waren dazu eigene Nebengebäude an den Kirchen (Baptisterien) mit
großen Wasserbecken, bestimmt. Den Kranken jedoch und den schwäch¬
lichen Kindern wurde nur Wasser über das Haupt gegossen. Daß
auch Kinder getauft wurden, bezeugen klar Origenes, Chpriau und
auch Andere. Im zweiten Jahrhunderte waren bereits alle jene
bedeutungsvollen Ceremouieu, womit dieses Sacrament jetzt ausge-
speudet wird, auch die Taufpathen — eingeführt. Als gewöhnliche
Tanftage waren die Samstage vor Ostern und Pfingsten, daher an
diesen Tagen noch jetzt das Wasser des Taufsteines geweiht wird;
und der erste Sonntag nach Ostern heißt noch der weiße Sonntag;
weil die Nengetanftcn das weiße Kleid, das sie bei der Taufe er¬

hielten, noch an diesem Sonntage trugen.

Erwachsene wurden erst lange sorgfältig unterrichtet und ge¬

prüft, ehe sie zur Taufe zugelasseu wurden. Wer sich beim Bischöfe
zur Aufnahme ineldete, wurde vorerst über seine bisherige Lebens¬
weise geprüft, und dann, wenn man ihn für würdig fand, mit dem
Zeichen des h. Kreuzes bezeichnet und den Katechumenen (des
geistlichen Unterrichtes Theilhaftigen) beigesellt. Zn ihrem Unter¬
richte waren eigene Priester, Katecheten, bestellt. Je nach ihrem

Fortschritte in Auffassung der christlichen Wahrheiten wurden sie in
drei Classen getheilt; in die Zuhörer (suckwntvs), die Knicendcn
(AknulloowntM V. substiati) und die Ans erwählt en (olvoti V.
omimottmtos). In der 1. Classe durften sie nur jenem Theile des
Gottesdienstes beiwohnen, wo die h. Schrift gelesen und Gottes
Wort vorgetragen wurde, daher jener Theil des Gottesdienstes
NN888 Lutooüumonoiuin genannt wurde. In der 2. Classe konnten
sie nach der Predigt noch knicend dem stillen Gebete beiwohnen,
wobei sie den bischöflichen Segen empfingen. In die 3. Classe
kamen sie wenige Tage vor der Taufe, und erhielten das Glanbens-
bekenutniß und das Vater unser, letzteres durften sie erst nach der



73

Taufe beten. Eben so wurde ihnen die Lehre vom h. Sacramente
des Altars bis nach der Taufe vorenthaltcn, wie überhaupt die
höheren Geheimnisse des Glaubens uud des Cultus den Katechume¬
nen verdeckt blieben, so daß sie selbst in das Baptisterium nicht
früher als erst zur Taufe hineingelassen wurden. Diese Einrichtung
nannte man Oisciplnm arenni (Geh ei IN lehre), und sie wurde
sowohl zur Hindauhaltung eines möglichen Mißbrauches, als auch
darum eiugeführt, um die Sehnsucht nach diesen hochheiligen Dingen

rege zu erhalten.

59. Das Saccameiü der Buße.

Die von Christus überkommene Macht zu binden und zu losen,
— die Sünden zu vergeben oder vorzubchalten, wurde in der ersten
Kirche mit weit größerer Strenge ausgeübt, als es jetzt der Fall
ist. Bei groben und insbesondere öffentlichen Vergehen war näm¬
lich zur Erlangung der Lossprechung, die geheime Beicht und
Abbüßung noch nicht genügend, vielmehr waren zur Tilgung der
gegebenen Aergernisse, auch öffentliche Neue uud Bußübuugcn,
uud ein öffentliches reumüthiges Bekenntniß erforderlich. Diese
Bußübungen waren je nach der Art des Vergehens sehr strenge,
und zuweilen über das ganze Leben ausgedehnt. Die Einrichtung
war folgende: Erstens mußte der Sünder, — der seiner Sünde
wegen von der Kirche ausgeschlossen (exkommunizirt) war, sich an
den Bischof, oder an den bestellten Bnßpriester mit der Bitte um
Wiederaufnahme wenden, der ihm die nothweudige Belehrung und
Anweisung gab. Zweitens waren die Büßenden in vier Classen
getheilt, in die tlontos, auüivntvs, substrati und eonsistontus, und
drittens wurde die Buß zeit nach Verschiedenheit der Sünder für
jede Elaste bestimmt; doch geschah dieß erst während der Bußübung
selbst, und es konnte dann der Bischof nach Umständen sie ab¬
kürzen (Ablaß, üululKLntia). In der 1. Elaste war eigentlich erst
eine Vorprobe zu bestehen, denn den Sündern wurde erlaubt, in
den Vorhöfen und au den Thüren der Kirche zu stehen, um die
Eintretenden flehentlich zu bitten, ein gutes Wort für sie eiuzulegeu,
daß sie zur Buße zugelassen würden. Die Büßer 2. Classe hatten
bereits die Erlanbniß, an einem für sic bestimmten Orte in der
Kirche, der missn Ca>< cbumcnoruin beizuwohnen. Die 3. Classe



— 7« —

durfte mit der der Catechumenen nach der Predigt noch knieend
in der Kirche bleiben, nm unter Gebeten den Segen des Bischofs
;u empfangen. Darauf wurde ihnen in der 4. Classe feierlich die
Lossprechung ertheilt und sie in die Gemeinschaft der Kirche wieder
ausgenommen. Während der ganzen Zeit ihrer Buße waren ihnen
noch andere Hebungen, Fasten, Todtenbegraben, n. dgl. vorgeschrieben.

Hatte ein Büßer sich durch besonder» Bußeifer bemerkbar ge¬
macht, oder war eine Fürsprache von Seite der Märtyrer für
jemanden eingelegt worden: so Pflegte der Bischof einem Solchen
entweder die Zeit der Buße abzukürzen, oder die Art derselben zu
erleichtern. Das ist die erste Anwendung des Ablasses (imlul-
^entis), welcher in unserer Zeit, bei anderer Einrichtung des Buß¬
wesens, auch eine andere Form erhielt.

60. Tic übrigen h. Sacramente.

1. Unser h. Sacrament der Firmung (conlioinutio) kommt
in der ersten Zeit unter der nämlichen Form vor, wie es jetzt noch
geschieht, nämlich: Mittheilung der Gaben des h. Geistes unter
Handcauflegung der Apostel (wie jetzt des Bischofs), und Gebet.
Am deutlichsten ist das ausgesprochen Apostelg. 8, wo erzählt wird,
wie die Apostel Petrus und Joannes nach Samaria sich verfügten,
nm den vom Diakon Philippus Getauften den h. Geist mitzutheilen.
Denn Philippus als bloßer Diakon hatte wohl die Gewalt zu taufen,
nicht aber zu firmen, was auch die einfachen Priester nicht ver¬
mochten. Diese Firmung wurde da, wo ein Apostel oder Bischof
bei der Taufe anwesend war, gleich nach der Taufe, sonst aber ge¬
legentlich später ertheilt. Die Gegner der katholischen Kirche stoßen
sich zwar daran, daß jene Händeanfleanng wunderbare Erscheinung
zur Folge hatte, was bei unserer Firmung nicht der Fall ist ; aber
sie vergessen, daß damals Wunder überhaupt bei der jungen Kirche in
der Tagesordnung waren, was jetzt, da die Kirche längst in der Welt
dasteht, nicht so nöthig ist. Tie inneren Gnadengaben des h. Geistes
— Stärkung, Erleuchtung u. f. w. blieben aber die nämlichen.

2. Das allerheiligste Sacrament des Altars wurde regel¬
mäßig bei dem Meßopfer ausgespendet, und zwar unter beiden Ge¬
stalten; aber außer der Messe wurde cs häufig nur in einer Ge¬
stalt genommen, denn es wurde niemals bezweifelt, daß auch unter



77

einer Gestalt Christus ganz gegenwärtig seh. So nahmen die
Einsiedler für ihre Brüder in der Wüste nur die Gestalt des Brotes
mist in dieser wurde es den Märtyrern und Kranken gesendet, die
Kinder dagegen erhielten es unter der Gestalt des Weines.

3. Ueber die Art, wie das Sacrameut der letzten Oelung
ertheilt wurde, haben wir zwar auö den ersten Zeiten keine bestimm¬
ten Nachrichten, aber daß es bestanden hat, dafür zeugen die klaren
Worte des Apostels Jacob 5, 14, und anch Origenes, welcher die¬
selbe unter den Mitteln zur Sünden-Vergebnng anfführt. (Hornist
in luv. 2, 4.)

4. Das Sacrameut der Priesterweihe, wofür die h. Schrift
schon hinlängliche Belege liefert, wurde nur von den Aposteln und
ihren Nachfolgern, den Bischöfen, mit Händcanflegnng unter Gebet
nnd Fasten, ertheilt. Es war anerkannt, daß durch dieses Sacra-
ment den Geweihten ein unauslöschliches Merkmal eingedrückt werde
(Bischöfen, Priestern, Diakonen), durch welches sie auf Lebenszeit
von den Laien abgesondert bleiben.

st>. Die Ehe wurde von Christus zu einein Sacrameute er¬
hoben, und schon in den ältesten Zeiten vor dem Bischöfe geschlossen,
mit dem Segen der Kirche bekräftigest und so von Gott genehmigt.
Sie galt für unauflöslich. Eine zweite Ehe nach dein Tode des
einen Ehegatten wurde zwar von der Kirche nicht verworfen, aber
auch nicht besonders gebiliiget.

61. Andere h. Gebräuche.

Nebst mehreren Sacramenten haben die Protestanten auch
manche katholische Gebräuche „als sinnloses Formenwesen" fallen
lassen; der unterrichtete Katholik aber weiß, daß die h. Gebräuche,
die er von Jugend auf zu üben gelernt hat, so alt sind als seine
h. Kirche selbst.

1. Dahin gehört das h. Kreuzzeicheu. Je mehr die Heiden
dasselbe verachteten nnd verhöhnten, desto mehr ehrten es die Chri¬
sten, nnd bezeichneten ihre Stirne damit sowohl beim Gebete als
bei sonst bedeutenden Verrichtungen. So sagt Tertnlian in seinem
Buche '!o cocorm: „Wenn wir ausgeheu, wenn wir in ein Haus
treten, wenn wir in unser Haus zurückkehreu, wenn wir uns au-



78

kleiden, oder zum Speisen setzen, bezeichnen wir die Stirne mit dem
Zeichen des Kreuzes (krvnim» «i^naeulo lerümm)."

2. Die Verehrung der Heiligen und ihrer Reliquien
ist nicht nur tief gegründet in der menschlichen Natur, sondern fließt
auch von selbst aus der christlichen Lehre von der Gemeinschaft der
Heiligen. Wir haben diesen Gebrauch schon oben in der Leidens¬
geschichte des h. Ignatius und Polhkarpus bemerkt. In den Mär¬
tyreracten des Letzter» wird zugleich der echte Begriff dieser Ver¬
ehrung schön ausgesprochen: „Wir kommen, wenn es möglich ist,
an dem Orte, wo seine Gebeine und die Gebeine der Märtyrer,
die uns thenrer sind, als die kostbarsten Edelsteine, sich befinden,
zusammen, um den Tag ihres Märtyrerthnms zu feiern, sowohl
zum Andenken derer, die in rühmlichem Kampfe gesiegt haben, als
auch nm die Nachkommen durch ein solches Beispiel zu unterrichte«
und zu befestigen."

3. Das feierliche k i r chl i ch e B e g rä b n iß findet sich gleich
falls vor. Die entseelte Hülle wurde nicht, wie im Heidenthume
verbrannt, sondern mit einer kirchlichen Feier gab man den Leich
nam, als einen seitherigen Tempel des h. Geistes, der Erde zurück,
in der festesten Hoffnung, daß ihn Christus einst, zu neuem Daseyn
verklärt, ans dem Grabe erwecken werde. Auch brachte mau für
die Hingeschiedenen Gott Opfer und Gebete dar, in der lieber
zeugung, daß das Liebesband durch den Tod nicht zerrissen werde,
und daß die noch Lebenden für die leidenden Brüder jenseits sich
noch hilfreich erweisen können. „Für die Verstorbenen bringen
wir am Jahrestage unsere Opfer dar" — bezeugt Tertnlian (An
varana).

4. Das Fasten. Wenn wir für dieses christliche Tugend-mittel
kein schriftliches Gesetz in der ersten Zeit vorfinden, so folgt
daraus einerseits nicht, daß ein solches nicht vielleicht doch vorhanden
war, andererseits aber war damals ein solches Gebot auch nicht so
nothwendig, da die Christen das Fasten ans freiem Antriebe und
aus Liebe zur Enthaltsamkeit ohnehin übten, und hierin das Bei¬
spiel des Herrn und der Apostel vor sich hatten. — Daß die Faste
vor Ostern schon in der frühesten Zeit gesetzlich bestanden hat, ist
aus Irenäus erweislich. Sie hieß Quadrage sima, weil sie durch
ungefähr 4o Tage, wenn auch nicht durchaus gleichförmig, beob¬
achtet wurde. Origenes berichtet auch (!><»». in i<-vil): „Wir haben



N»
den vierten und sechsten Wochentag, an welchen wir feierlich fasten."
In Rom nahm man bald statt des Mittwochs, den Samstag als
Fasttag an.

62. Die christliche Ascese und der Cölibat der Geistlichen.

1. Ascese von Nebung, bezeichnete bei den Heiden
die enthaltsame Lebensart derer, die sich zu den öffentlichen Kampf-
spielen vorbereiteten, um den Körper gelenkig und kräftig zu er
halten, und leichter den Kampfpreis zu erringen. Ans diese hin
weisend, mahnt Paulus 1. Cor. 9, 25, die Gläubigen zur Ent¬
haltsamkeit, damit sie in ihrem geistigen Tngendkampfe die
unvergängliche Krone erringen. In der apostolischen Zeit, wo das
christliche Leben in seiner Blüthe stand, waren die Gläubigen Alle
mehr oder weniger von ihrem hohen Berufe zum Himmlischen be¬
geistert, und übten Entbehrungen aller Art, nm die sinnlichen
Triebe überall der Vernunft, und die Vernunft dem
Christenthume dienstbar zu erhalten. Doch ragten bald
Mehrere durch eigenthümliche Bestrebungen und durch angestrengtere
Thätigkeit hervor. Sie brachten ihr Leben in freiwilliger Armnth,
Ehelosigkeit, anhaltendem Gebete und Fasten hin. Sie waren unter
dem Namen der Entsagenden eontnwntes) der Gegen
stand besonderer Hochachtung, und wurden als die Blüthen und
schönsten Früchte des christlichen Geistes, von den christlichen Schrift¬
stellern (besonders Cyprian) bezeichnet. „Unter uns," sagt Athena¬
goras in seiner Apologie, „sind viele beiderlei Geschlechtes zu finden,
welche in (freiwilligem) ehelosem Stande alt werden, voll der Hoff¬
nung, daß sie so mit Gott enger verbunden seyn würden."

Wie die christliche Ascese sich bald zu weitern Stufen, zum
Einsiedler- und Mönchsleben ansbildete, wird in der folgenden
Periode die Rede seyn.

2. Daß zu dieser Hoyern Lebensrichtung die Geistlichen vor
zugsweise berufen waren, ist von selbst klar, und die Geschichte be¬
stätigt es. Diejenigen, welche höhere Weihen empfangen hatten,
durften keine Ehe eiugehen, ohne Zweifel nach einer apostolischen
Anordnung. Wenn Verheiratete zu den höheren Weihen zugelasieu
wnroen, behielten sie zwar ihre Gattinnen nicht selten bei sich aber
eben so gewöhnlich war es, daß sie mir ihnen wie mit Schwestern



— 8-S —

lebten. Ein allgemeines Gesetz hierüber findet sich zwar in
der ersten Zeit nicht vor, aber der die ganze Kirche nnd znmal den
Elerus belebende Geist, erzeugte die freiwillige Uebernahme des
Eölibates, der eine der erhabensten und heiligsten Erscheinungen
der Kirche ist. Als aber jener christliche Geist hier und da zu
schwinden begann, mußten Gebote zur Äufrechthaltung nnd Aus¬
bildung dieser apostolischen Einrichtung nachhelfeu, und solche finden
wir bereits anch in dieser Periode; mehrere und bestimmtere aber
in der folgenden.



8ll

Zweite Periode.
Bon Constantin bis Bonifaeius, den Apostel der
Deutschen. Vom Jahr 3V6 bis zum Anfänge des

8. Jahrhunderts.

l. Aeußere Schicksale der Kirche.
63. Die Regierung der sechs Kaiser.

Gleich zu Anfang dieser Periode hatte es der alternde rö¬
mische Staat zu sechs gleichzeitigen Kaisern gebracht. Durch die
Resignation des Diocletiaichund Herkuleus, waren nnn Galerius und
Constantins, Augusti. Zu Cäsarn wurden, auf des Galerius Be¬
treibung, Maximinns Dafa (Daza) Und Severus, beide ohne
alle Verdienste um den Staat, und von gemeinsten Sitten, gewählt.
Den Römern mißfiel der für sie bestimmte Cäsar Severns bald, sie
wählten gegen ihn den Maxentius, dem fein Vater, der abge¬
dankte Herkuleus, als Mitregent beitrat. Severus verlor Krone
und Leben, und sein Gönner Galerius, der gegen die beiden neuen
Herrscher nichts ausrichten konnte, besetzte doch den durch den Tod
des Severus erledigten Platz, mit einem Masfengefährten — dem
Licinius.

Mittlerweile war auch in Gallien ein Regierungswechsel vor
sich gegangen. Constantins Chlorus hatte einen hoffnungsvollen
Sohn, Constantin, welcher früher an dem Hofe Diocletians zu
Nicomedia, als Geisel für die Treue seines Vaters, sich aufhiclt.
Nach Diocletians Abdankung, forderte der jetzt zum Augustus er¬
hobene Constantius seinen Sohn von Galerius zurück. Dieser ver¬
zögerte lange, was er nicht geradezu abschlagen konnte. Denn Con¬
stantin war ein herrlicher junger Mann, seines hohen Muthes und
offenen, redlichen Sinnes wegen bei Allen beliebt. Aber desto ver¬
haßter war er dem Galerius, der in ihm einen Nebenbuhler fürch¬
tete, und darum bereits Versuche gemacht hatte, ihn aus dem

6



82

Wege zu räumen. Constantin mußte endlich eine trist gebrauchen,
um zu entkommen. Er gelangte glücklich zu seinem Vater nach
Gallien, und wurde, nachdem dieser bald darauf gestorben war,
vom Heere als Augustus begrüßt. Galerius mußte ihn, obschon
mit Widerwillen, anerkennen. So stand nun das römische Reich
unter sechs Herrschern, deren jeder sich Augustus nannte, und welche
zusammen zwei große Parteien bildeten, Constantin, Herkuleus und
Maxentius aus einer, — Galerius, Lincinins und Maximums ans
der andern Seite.

klüter diesen Umständen hörte die Christenverfolgung im Abend¬
lande fast gänzlich und für immer ans; aber im Morgenlande,
unter den grausamen Herrschern Galerius und Maximin Daja,
wurde sie mit der früheren Unmenschlichkeit fortgesetzt. Besondere
litt Palästina um diese Zeit, und da manchmal die Zahl zu groß
war, um sie alle zu würgen, so begnadigte man Biele rahin, baß
ihnen nur ein Knie mit Feuer gelähmt unv ein Auge auögestochen
wurde, bann bürsten sie sich in den Bergwerken zu Tode arbeiten.
Im Jahre 311 verfiel Galerius in eine ekelhafte und äußerst
schmerzhafte Krantheii, worin er bei lebendigem Leibe von Würmern
fast verzehrt wurde. In dieser elenden Lage mochte er der Tau¬
sende gedenken, die er hatte peinigen lassen, unb verorbncte, daß der
Verfolgung Enthalt gethau werde, und die Christen für ihn beten
sollen. Bald darauf starb er.

«i4. Constantins Bekehrung.

Ein Jahr früher, als Galerius, war schon HertüleuS vom
Schauplatze abgerreten. Entzweit mit seinem Sohne, war er nach
Gallien geflohen unb von Constantin freundlich ausgenommen worden
Zum Danke bafür stellte er ihm nach dem Leben " ward aber ent¬
deckt, und nur die Wahl des Todes ihm sreigelasseu, worauf er sich
erhängte (310).

Maxentius führte in Rom ein so zügelloses Leben, daß es selbst
die entarteten Römer empörte; und mit Sehnsucht blickten sie auf
den edlen Constantin und seine milde Negierung hinüber. Maxeu
uns aber erklärte ihm den Krieg, um sich seine Länder anzueigneu.
Das war nun für Constantin eine bedeukliche Sache, denn er tonnte
nicht eine halb so starke Kriegsmacht jener des Maxentius entgegen-



83

stellen. Doch Gott hatte den Constantin zn seinem Werkzeuge
auserkoren, so mußte er siegen, und er siegte — durch ein Wunder.

Constantin hatte längst die Thorheit des Götzendienstes einge
sehen, jedoch den einen wahren Gott — zwar geahnt, aber noch
nicht erkannt. Doch flehte er betend um Erleuchtung, daß er den
wahren Gott erkenne, und zugleich rief er ihn um Hilfe an, zu
seiner gefahrvollen Unternehmung gegen Maxentins. Er wurde er¬
hört. Als er an einem Nachmittage vor seinen Legionen einherzog,
sah er ein leuchtendes Kreuz liber der Sonne, mit der Ueberschrift:
Durch dieses siege r/xtt). Staunen ergriff ihn und seine Ge¬
fährten, — aber noch verstand er nicht des Gesichtes Bedeutung.
Indem er, hierüber sinnend, am Abende cingeschlafcn war, erschien
ihm Christus im Traume, ein Krenzbild, wie er es am Himmel
gesehen, haltend, und befahl ihm, dasselbe nachmachen zn lassen,
und sich dessen als Panier zu bedienen ,: dieß Zeichen würde sein
sicherer Schutz sehn. Bei Tagesanbruch ließ Constantin Künstler
kommen und das gesehene Zeichen nachmachen: nämlich einen mit
Gold überzogenen Lanzenschaft mit einer Querstange in Krenzesform.
Daran wurde ein purpurnes Tuch (nach Art unserer Kirchenfahnen)
befestiget, und die Spitze schmückte das Monogramm des Namens
Christus; nämlich dessen erste zwei Buchstaben in einander verschlun¬
gen , so, daß sic zugleich ans den Namen Christus und auf
das Kreuz hindenten.

Das war von nun an die Hauptfahue seines Äriegsheeres und
hieß Labarum. Wo die Gefahr des Kampfes am größten war, da
ließ es Constantin hiutragen, und es fehlte nie der Sieg; auch war
der Träger desselben nie verwundet worden.

Den entscheidendsten Sieg errang Constantin liber Mapentius
an der milvischen Brücke (jetzt ponla mollo) vor Rom. Maxentius
selbst ertrank in der Tiber.

Constantin zog als Sieger unter lantem Jubel der Bewohner
in Rom ein, und benützte seinen Sieg ans die edelste, bisher un¬
gewohnte Weise, indem er nicht heidnische Rache, sondern christliche
Gerechtigkeit mit Milde übte. Noch steht heut zu Tage der Triumph¬
bogen in Rom, den ihm der Senat setzen ließ, mit der Inschrift:
„Dein Befreier der Stadt und dem Friedensstifter" (lüdm-Mori
m bi«, lanäMon ^uwtM).

6*



— 84 —

65. Maximinus Daja und Minins.

Freiheit und Frieden waren die Früchte dieses Sieges für die
Kirche im Abendlande. Damit auch im Morgentande die Leiden
der Kirche abgekürzt würden, mußten noch zwei ihrer gewaltigen
Feinde fallen, Maximinus, einer ihrer wüthendsten Verfolger, und
Licinius, der nur durch Constantins Ansehen genöthiget, sich den
Christen Anfangs günstig erwies, — es aber nicht redlich meinte.
Beide eilten selbst ihrem Untergange entgegen. Während Licinius
mit Constantin, nach der Schlacht an der milvischen Brücke, zu
Mailand zusammen kam, überfiel Maximinus des Licinius Länder
mit einer großen Heeresmacht. Licinius zog ihm mit schnell zu¬
sammen gezogenen, wenn auch viel geringeren Streitkräften entgegen,
'wodurch Maximin bald so in's Gedränge kam, daß er in Verzweif¬
lung Gift nahm, welches ihm jedoch nur langsam und unter ent¬
setzlichen Schmerzen den Tod brachte, da er vorher, um die Lust
des Fraßes zum letzten Male noch zu genießen, sich den Magen
überladen und so die Wirkung des Giftes geschwächt hatte. Das
war das Ende des letzten Christen-Verfolgers. Seine Länder unter¬
warf sich Licinius, der nicht viel besser als der Ueberwundene war.
Er fing an ein schnödes Leben zu führen, und machte seinem Haß
gegen die Christen bald durch neue Verfolgungen Luft, und würde
ihnen in seinen Ländern eine traurige Zukunft bereitet haben, wenn
ihm Constantin nicht zuvor gekommen wäre.

Constantin, von Licinius mannigfach beleidigt und gereizt, war
endlich genöthigt, gegen ihn zu ziehen. Mehrmal besiegt, mußte
nun Licinius alle seine Länder abtreten, und Constantin als Allein¬
herrscher konnte von nun an ungehindert für die, der Kirche von
Rechts- und Gotteswegen gebührende Freiheit im Staate wirken.

66. Coustautins Verfügungen in Betreff der Kirche.

Daß Constantin, — mit dem wohlverdienten Beinamen der
Große (bei den Römern .Vlaxinms), — den Geist des Christenthums
richtig aufgefaßt hatte, zeigte er auch dadurch, daß er es nirgends
darauf anlegte, das Heideuthum mit Gewalt zu verdrängen, oder
dessen Bekenner zu verfolgen. Es mußte der trugvolle Bau des
Götzendienstes, dem freien Christenthume gegenüber, von selbst ;n-
sammensinken, sobald des Staates Macht ihn nicht mehr stützte.



8S

Constantin erließ im Einverständnisse mit Acinius zu Mailand
313 eine Verfügung, wodurch den Christen sowie allen Uebri-
gen die Freiheit der Religionsübung zugesprochen, und angeordnet
wurde, daß die den Christen geraubten Kirchen und Gemeingüter
wieder herausgegeben werden sollen. Bald wurden solche Staats¬
gesetze, welche den Christen und zumal den Priestern lästig fallen
konnten, aufgehoben; auch die Strafe der Kreuzigung für immer
abgeschafft. Ohne die Heiden zurückznsetzen, hatte Constantin doch
seine Freude, wenn ganze Ortschaften und Städte das Christenthum
annahmen, und er bezeugte dieselbe durch Ertheilung von Privile¬
gien. Die Stadt aber, die er sich zu seiner Residenz auserkoren,
sollte eine ganz christliche sehn. Es war Byzanz, von ihm Con-
stantinopel genannt, und diese so herrlich gelegene Stadt wurde mit
allen Zeichen des christlichen Cultus, besonders mit prachtvollen
Kirchen geschmückt. Heidnische Tempel, die überflüssig geworden
waren, wurden zu christlichen Kirchen eingeweiht. Hie und da wur¬
den wohl auch Götzenstatuen von den Tempelaltären genommen und
dem bethörteu Heidenvolke zur Anschauung gegeben, wo denn häufig
der bisher gespielte Betrug der heidnischen Priester, mittelst ausge¬
höhlter Götzenbilder, zu Tage kam. Alles, was übrigens Constan¬
tin zu Gunsten der Kirche verfügte, that er auf Anfragen und auf
den Rath der Bischöfe, die er besonders hochachtete und überall um
sich hatte.

Anmerk. Daß Constantin sich erst am Ende seines Lebens taufen
ließ, wollen manche zn seinem Nachtheile auslegen. Doch deutet
dieß vielmehr auf einen frommen Zug seines Gemüthes, indem er
wünschte, im Wasser des Jordans, welches durch die Taufe Christi
geheiliget worden, seine Sünden abzuwaschen, woran er jedoch fort¬
während durch dringende Staatsgeschäfte verhindert worden war.
Auch die ungeheuchelte Frömmigkeit, mit der er die Taufe em¬
pfangen und sich auf seinen Tod vorbereitet hat, zeugt von seiner
christlichen Gesinnung.

/
tt7. Jnlian, der Abtrünnige.

Constantin starb 337, nnd ihm folgten seine Söhue: Con-
stantius, Constans und Constantin, durch Tbeilung des



— 8« —

Reiches, in der Regierung. Nach dein Tode der beiden letzter«
herrschte Constantins über das Ganze, nnd sein Nachfolger war 361
Julian, Constantins Bruderssohn.

Dieser Julian, der sich auf den Titel eines Philosophen unge¬
mein viel einbildete, fiel vom Christenthume, in welchem er geboren
und erzogen worden, in seinem zwanzigsten Lebensjahre wieder ab,
daher er den Beinamen der Abtrünnige sapostalu) erhielt. Da cs
schwer zu erklären ist, wie ein Mensch von gesundem Verstände,
den christlichen Glauben mit dem thörichten Heideuthume zu ver¬
tauschen vermag; — da überdies; Julian in seiner Regierung mit¬
unter sich als Manu von nicht geringen Geistesfähigkeiten erwies,
so verlohnt es sich der Mühe, nach den Ursachen seines schmählichen
Abfalles zu forschen.

Die Hauptnrsache liegt ohne Zweifel in seiner verkehrten Er¬
ziehung. Als er etwa sieben Jahre alt war, wurde gleich nach
Constantins Tode, sein Vater und sein älterer Bruder nebst meh¬
reren Verwandten, von Soldaten erschlagen. Sein junges Gemüth
wurde dadurch mit Schrecken und zugleich mit Widerwillen gegen
seinen Vetter, Kaiser Constantins erfüllt, der die Gräuelthat nicht
strafte. Dann wurde er lange Zeit, aus des Kaisers Anordnung,
in strenger Absonderung von der Welt gehalten, wo er im Christei:
thnin unterrichtet, und sogar zum geistlichen Stande herangebildct
werden sollte. Allein es wurde ihm ein Christenthum beigebracht,
das nichts weiter war, als die Wortklauberei der arianischen Irr¬
lehre, und es ist nicht zu wundern, daß er es nicht lieb gewann.
Dagegen war ein alter Diener seiner Familie bei ihm verblieben,
der ihn für die Götter-Jdeale Homers zu begeistern wußte. Völlig
entscheidend für die Richtung seines Geistes war seine geheime, von
Constantins streng untersagte Verbindung mit den damaligen heid¬
nischen Philosophen, die ihn in ihre vielversprechenden Geheimnisse
der Theurgie (Verbindung mit der Geisterwelt) einweihten, nnd den
eitlen Philosophen mit der Weisagung berückten, er seh von den
Göttern, als ihr Liebling, zum Wiederhersteller des Heidenthums
berufen. Ans Furcht vor Constautius, mußte er jedoch seiue Ge¬
sinnung verbergen, und dieser Zwang mochte ihnj gegen das Christen¬
thum noch bitterer stimmen, so daß er nicht mehr fähig war, das¬
selbe ernstl.ch zn prüfen. Als er im Jahre 360 nach Gallien als
Statthalter beordnet nnd dort bald von den Legionen znm Augustus



87

ansgerufen wurde, trat er unter Einem als Feind des Constantins
und des Christenthnms auf.

Seines kaiserlichen Widersachers, des Constantins, war er bald
los, denn dieser starb ans dem Kriegszuge gegen ihn 361; aber das
Christenthum war freilich nicht zu besiegen, so klug und fein er
auch seine Vernichtungspläne angelegt hatte,

68. Julians Anstalten zur Belebung des Heiden- und
Unterdrückung des Christenthnms.

Julian hatte zwar den philosophischen Grundsatz ausgesprochen,
es dürfe Niemand zu einer religiösen Ueberzeugnng gezwungen wer¬
den, doch war er nicht Philosoph genug, demselben immer treu zu
bleiben. Seine überschwängliche Neigung zu seinen Göttern, bezeuget
der Heide Ammiauus mit der spöttischen Bemerkung: „Er schlachtete
unzählige Opfer, dergestalt, daß, wenn er länger gelebt hätte, es
vielleicht an Rindern würde gefehlt haben." Ucbrigens gibt er in
allen seinen Anordnungen, womit er dem gefallenen Heidenthnme
wieder anfhelfen wollte, gegen seinen Willen, der katholischen Kirche
das schönste Zeugniß. Was diese Treffliches in ihren Einrichtungen
hatte: Bolksuuterricht, Armenpflege, Kirchenzucht, selbst Klöster, —
alles wollte er ans den heidnischen Boden Hinüberpftanzen, ohne ein-
zuschen, daß derselbe zu solcher Pflanzung ganz ungeeignet war.
Dabei ärgerte er sich in seinen Schriften, daß die „gottlose" Reli¬
gion der Christen so unerreichte Beispiele von Tugend, von Liebe
und Wohlthätigkeit hervorbringe, — die in der heidnischen nirgends
vorkommen

Die Christen, die er immer spottweise „Galiläer" nennt, suchte
er auf alle Weise zu demüthigen. Selbst scheinbare Gnadenbezen-
gnngen hatten nur diesen Zweck. So ließ er alle unter dein Vor¬
gänger verbannten katholischen Bischöfe ans ihre Sitze zurückkehren,
jedoch in der Absicht, die Verwirrung unter den Christen i zwischen
Arianern und Katholiken) zu vergrößern, und in der Hoffnung, sie
würden sich gegenseitig anfreiben. Was die früheren Kaiser zu Gun¬
sten der Kirche und Geistlichkeit angeordnet hatte, schaffte er wieder
ab, verlangte sogar Ersatz für alles früher Verbrauchte, so daß
einzelne Kirchen ganz verarmten. Um die Christen der Nnwissen-



88

heit und Bedeutungslosigkeit preis zu geben, schloß er sie von allen
Schulen und Staatsämtern aus.

Höchst genrein war der Bescheid, den er gewöhnlich den Christen
gab, wenn sie über erlittene Ungerechtigkeit und Bedrückung bei ihm
Klage führten: „Es steht ja, Pflegte er zu erwiedern, in euren b.
Schriften: Seelig sind die Armen — und die, welche Verfolgung
leiden."

Besonders bemerkenswcrth ist der Versuch Julians, die Weis¬
sagung Christi in Betreff des Tempels zu Jerusalem zu Schanden
zu machen. Er rief die Juden der ganzen Welt auf, ihr Heilig-
thnm wieder herzustellen, und unterstützte sie mit Geld und That.
In Jubel darüber schickten sich die Juden, unter Beibringung
großer Schätze, zum Wiederaufbau an. Aber durch wiederholte
Wunder wurde das Unternehmen schon beim Beginne vereitelt.
Den bei Tage gegrabenen Grund fand man über Nacht zerstört:
und später wurde der schon augefangene Ban durch ein Erdbeben
sammt den nächsten Gebäuden zertrümmert; zuletzt kam Feuer aus
der Erde und vertrieb die Arbeiter. Daß diese wunderbare That-
sache gewiß auch wahr seh, beweist die Nachricht des heidnischen
Ammiamis Marcellinns, welcher als Augenzeuge sagt: „Bei
wiederholtem Versuche brachen an dem Orte der Grundlegung fürch¬
terliche Feuerklumpen (motimmii »lobi llnmmm-um) heraus, so daß
sich Niemand mehr dahin wagte, nachdem bereits Mehrere ver¬
brannt worden waren, und da der hartnäckige Widerstand des Feuers
nicht nachließ, hörte die Unternehmung auf, und der Ort wurde
unzugänglich." (Ammian XXIII., I). So hatte der wahnwitzige
Philosoph durch sein Beginnen nicht nur die Weissagung nicht ver¬
eitelt, sondern vielmehr erst ganz buchstäblich erfüllt, indem jetzt auch
in den Liefern Grundmauern des vorigen Tempels, durch das Aus¬
graben derselben, „kein Stein ans dem andern" gelassen wurde.
(Matth. 24, 2). Auch Schriften voll der Bitterkeit verfaßte er
gegen die verhaßte christliche Religion. Doch befreite Gott seine
Kirche bald von diesem heimtückischen Gegner. Nach einem rast¬
losen vergeblichen Leben, fiel er im dritten Jahre seiner Regierung
im Kampfe gegen die Perser, und soll noch sterbend seinen In¬
grimm geäußert, Blut ans seiner Wunde zum Himmel geschleudert
und gerufen haben: „Du bast gesiegt, Galiläer!" —



8»

69. Mmiiliger Untergang des HeidcnthumS.
Wie ein Licht, das keine Nahrung mehr hat, noch einmal hell

aufflackert, dann erlischt, und nnr noch eine Zeit lang fortglimmt,
so war es mit dem Heidenthume. Unter Julian hatte es die letzten
Anstrengungen gemacht, doch war er der letzte heidnische Kaiser,
und vermochte dem fallenden Götterhimmel, mit all seiner Gewalt
und Klugheit so wenig mehr aufzuhelfen, daß nach etwa 20 Jahren,
nur an einzelnen entlegenen Ortschaften noch Heiden zu finden
waren, daher der Götzendienst von dort an Paganismus fi»
l>»oi8, Dorf- oder Bauernreligiou) hieß.

* Nach Julians Tode wurde der Kriegsoberste Jovian zum
Kaiser ausgerufeu. Ein wackerer Mann, der sich unter Julian un¬
erschrocken als Christ behauptet hatte, doch war seii^RegieAng vou«^,
kurzer Dauer. Nach ihm kamen BalcntinianZirnd^ Va'len^dic
das Reich, zum Behufe einer besseren Vertheidigung gegen die von^^^"
allen Seiten drohenden Barbaren,unter sich checkten. Eben so die
folgenden, Gratia /"und T h c o d o 's i n s. ' " " "

Unter diesem^ lptztern war nach Besiegung chech Thror»räubers
Maximus', und nach Ableben Valentinian Ick, 'dN^ganze römische
Reich zum letzten Male unter einem Haupte vereinigt, (394).
Theodosius war ein trefflicher Regent; Ordnung und Ruhe in
Staat und Kirche lag ihm am Herzen. Schon 880 gab er das
berühmte Gesetz gegen Heiden und Jrrlehrer: „daß alle seine Völker
der Religion zugethan sehn sollen, welche der Apostel Petrus den
Römern hinterlassen hat, und zu welcher sich des Petrus Nachfolger,
Damasus, bekennt. Nur die Glaubensgenossen dieser Lehre dürfen
sich Katholiken nennen, und die Andern sollen in Erwartung
göttlicher Strafen, auch noch bürgerliche Strafen zu fürchten haben."

Theodosius hielt mit starker Hand den wankenden Staat noch
aufrecht, und checkte vor seinem Ende, 395, das Reich unter seine
beiden Söhne: Arkadius für den Orient, und Hono.rins für
den Oecident. Von jetzt au blieben diese beiden Gebiete getrennt,
und während sich der Orient noch über ein Jahrtausend behaup¬
tete, ging das abendländische römische Reich rasch seinem Ende
entgegen.

H'/ -



— «« —

76. Fall des abendländischen römischen Reiches.
Unter Honorius und seinen Nachfolgern bietet die Geschichte

des abendländischen römischen Reiches eine nnunterbrochene Reihe
von Zwistigkeiten nnd Empörungen im Innern, und feindlichen
Angriffen von Außen. Diese feindlichen Angriffe kommen von den
allseitig heranstürmenden Völkern (Völkerwanderung), welchen die
Römer stvar den verächtlichen Namen Barbaren beilegten, denen
sie jedoch bald überall weichen mußten, und die von der göttlichen
Vorsehung dazu bestimmt waren, eine neue, bessere Ordnung der
Dinge in Europa herbeiznfuhren.

Schon Marens Aurelius mußte seine ganze Macht aufbieten,
nm die Nordgräuze au der Donau zu bewahren. Um die Mitte

* des dritten Jahrhunderts wurde der Andrang stärker, und Decius
fiel 251 bereits gegen die Gothen. Seit den Zeiten des Honorius
aber wurde eine Provinz nach der andern eine Beute verschiedener
Völker, und selbst Rom wurde 410 von den Westgothen unter
Alarich genommen nnd geplündert. Bald darauf waren Spanien,
Gallien, Helvetien, Britannien und Afrika in den Händen der
Alanen, Franken, Burgunder, Picteu, .Vandalen und anderer
Völker.

Rom jedoch, die alte Weltstadt, nach welcher die siegenden
Barbaren lüstern ihre Blicke richteten, wurde gerettet, und zwar —
durch die Päpste. Wir lassen hier den berühmten protestanti¬
schen Geschichtsforscher Johannes von Müller sprechen, welcher
in seinen „Reisen der Päpste" also schreibt: „Attila, König der
Hunnen, glaubte sich geboren, alle Staaten zu erschüttern; er¬
nannte sich die Geisel Gottes, den römischen Kaiser nannte er
seinen Sklaven. Er zog einher an der Spitze von siebenmal hundert
tausend Mann; jedes Volk war unter der Anführung seines Königs;
die Menge der Könige beobachtete, wie gemeine Soldaten, den Wink
des Attila, alles, was er anzeigte, that jeder mit Furcht, ohne
einigen Widerstand. Er zog einher voll Rachbegirde wegen einer
verlorenen Schlacht; er zog nach Italien. Als die Stadt Aquileja
ihren Widerstand mit schrecklichem Untergang büßte, als von Vi¬
cenza, von Pavia, von Mailand nichts übrig war, als die rauchen¬
den Trümmer, bereitete der barbarische Held in seinem Lager am
Flusse Menzo, der Stadt Rom seine Rache, Kein Kaiser, keine



— -»k —
Legion, kem Senat unternahm die Errettung des Vaterlandes der
alten Beherrscher der Welt."

„Aber der Papst Leo nahm den Bischofsstab in seine Hand,
nnd wagte sich in das hunnische Lager. Er brachte rührende Vor¬
stellungen für den König, nnd Geschenke für seinen Rath. Es wurde
gesagt und geglaubt, Rom, von Gott beschirmt, könne nicht unge¬
straft eingenommen werden; Alarich habe dieses weiland erfahren,
sls er die Eroberung wenige Tage überlebt; Athanlf seh in der
Blüthe seiner Waffen gefallen. Also wurde Rom durch Leo gerettet."
(Attila zog sich zurück 452.)

„Eben dieser Papst beschirmte Rom wider die Flammen Gen-
serichs, Königs der Vandalen, dessen Wuth Earthago empfunden.
Der ganze Adel und ein großer Theil des Volkes nahm die Flucht
in das Gebirge, in die Felsenhöhlen nnd Wälder. Ganz Campanien,
die Paläste, die berühmten Gärten nnd schönen Landhäuser der
Scipiouen, Lnenlli, M. Tnllii und beider Plinier brannten: Eapna,
die die Seele des größten Carthaginensers erweicht hatte, wurde
durch diese neuen Afrikaner von Grund ans umgekehrt; verbrannt
wurde Nota, die Geburtsstadt Augnsti."

„Als nun Sckwert und Feuer keine Sache noch Person schon¬
ten, erhielt Leo durch Flehen und Geschenke, baß Rom nicht in
einen Steinhausen verwandelt würde." (455.)

„Die Kaiser, umringt von Weibern nnd Eunuchen, stritten
indeß über beide Naturen und beide Willen in Christo, sie, die
keinen Willen hatten. Wenn die natürliche Billigkeit ent¬
scheiden kann, so ist wahrlich der Papst mit Recht
Herr von Rom, denn ohne ihn wäre Rom nicht mehr
vorhanden."

Noch zwanzig Jahre nach diesem letztern Ereignis; dauerte das
Scheinleben des römischen Reiches, das von Romulus gegründet
und von Augustus zum höchsten Flore gebracht worden war; — es
fiel endlich unter Romulus Augustutus. Odoacer, Heer¬
führer der Truppen, die in römischen; Solde standen, meist Heruler
und Rugier, rief das Ende des römischen Reiches aus,
nnd nannte sich König von Italien, 475.



— N2 —

71. Ausbreitung des Christenthums in Asien und Afrika.

* Wenden wir nun unfern Blick den entfernteren Völkern zu,
und wir werden auch da Gottes wunderbare Wege erkennen, wie
er dort das Licht des Evangeliums den Völkern hin send et, da
wieder andere Völker zum Lichte heran komm en läßt.

1. In Persien war das Christenthum seit den Zeiten der
Apostel bekannt, zur Zeit Constantins aber machte es dort die er¬
freulichsten Fortschritte, denn Constantin empfahl in einem Schreiben
an König Sapor (Schapur), die Christen dem königlichen Schutze.
Doch nach Constantins Tode hatte auch die persische Kirche Gelegen¬
heit, ihren Antheil an heiligen Bekenner» und Blutzeugen dem
Himmel zu liefern: es entstand eine blutige Verfolgung, in welcher
Tausende geopfert wurden. Auch hier hatten die Juden ihre Hände
im Spiele und erhielten dafür den herrlichen Tempel der Christen
zu Seleucia zur Synagoge, 341. Es erhielt sich zwar das Christen¬
thum unter mannigfachen Schicksalen noch weiter, aber es ward
feit dem fünften Jahrhunderte durch die nestorianische Irrlehre
ganz entstellt.

2. In Armenien erhielt das Christenthum um diese Zeit
eine feste Begründung besonders durch Gregorius Illuminator,
welcher selbst den König Tiridates und einen großen Theil des
Volkes taufte.

3. Nach Jbericn (Georgien) brachte eine christliche Jung¬
frau, die als Sklavin dort dienen mußte, das Licht des Christen¬
thums; denn Gott hatte dieser seiner frommen Dienerin auch die
Gnade wunderbarer Heilung verliehen. Geistliche, die Kaiser Con¬
stantin dahin schickte, vollendeten das durch eine arme Magd be¬
gonnene Werk.

4. Abvssluien wurde eben so durch zwei fromme christliche
Jünglinge, Frumentius und Aedesius, die in die Gefangenschaft
geratheu waren, mit dem Christenthume beglückt. Nach erhaltener
Freiheit kehrte Frumentius, zum Bischöfe geweiht, nach Abyssinien
zurück, und wirkte mit so glücklichem Erfolge, daß sich dort das
Christenthum noch bis auf unsere Tage, wenn auch nicht in seiner
ursprünglichen Reinheit, erhalten hat.



L»rr

72. Ausbreitung des Christmthums in Europa.

Was der Prophet Isaias C. 60, von einer großen Be¬
wegung der Völker zu dem Lichte hin, — geweissagt hatte,
geht um diese Zeit in großartige Erfüllung. In der Völkerwande¬
rung drängen die Bewohner des Nordens und Ostens sich gleichsam
dem neu ausgehenden Lichte des Christenthums entgegen, und es ist
dabei eine bemerkcnswerthe Erscheinung, wie — nach den Worten
desselben Propheten 60, 12, „das Volk und das Reich, das dir
nicht dient/ wird untergehen", — Völker, die das sanfte Joch Christi
von sich abweisen, bald vom Schauplatze der Geschichte verschwinden,
so viel Lärm sie auch gemacht hatten, — wie die Hunnen; wäh¬
rend andere — wie z. B. die Franken, durch christliche Ein¬
richtungen sich eine lange und blühende Dauer sicherten.

1. Die Gothen sind die ersten unter den wandernden Bölker-
stämmen, die die christliche Bildung aufnahmen. Sie zogen im zwei¬
ten Jahrhunderte von Skandinavien herab, südöstlich in die Ge¬
genden der Donau bis hin zum schwarzen Meere, als Ost- und
Westgothen. Durch Gefangene erhielten sie zuerst um die Mitte
des dritten Jahrhunderts Kunde vom Christenthume, und auf dem
Conzil von Nicäa 325 erschien schon ein Bischof der Gothen. Leider
wurde ihnen bald durch Kaiser Valens die arianische Irrlehre auf¬
gedrungen, der ihnen unter dieser Bedingung Wohnsitze in seinen
Staaten bewilligte. Berühmt ist ihr Bischof Ulfilas, um 370,
besonders dadurch geworden, daß er die gothische Buchstabenschrift
schuf, und die Bibel ins Gothische übersetzte. Die Westgothen zogen
dann über Italien nach Spanien, wo sie gegen Ende des sechsten
Jahrhunderts zur katholischen Kirche zurückgekehrt sind; dagegen
das Reich der Ostgothcn, die am Arianismus festhielten, bald
durch die berühmten Feldherr« Belisar und Narses vernichtet wurde.

2. Die Vandalen hatten mit dem Christenthume auch den
arianischen Irrthum ausgenommen, blieben aber bis zu ihrem Unter¬
gänge ein wildes Volk, und „Vandalismus" ist von ihrer Vernich-
tungöwuth hergenommen. Aus Spanien, wo sie von den Westgothen
bedrängt wurden, setzten sie, vom rebellischen römischen Comes Bo-
nifacius gerufen, nach Afrika hinüber (428), wo sie den Katholiken
die grausamsten Verfolgungen bereiteten.

Eine wunderbare Begebenheit, womit Gott seine Kirche in



— —

dieser Verfolgung verherrlichte, ist hier hervorzuheben. Auf des
Vandalen-Königs Hunerich's Befehl, wurden 300 Katholiken zu
Tipasus die Zungen aus dem Halse geschnitten, im Jahre 484.
Die so nnmenschlich Verstümmelten konnten jedoch vernehmlich und
gut sprechen, wie vorhin. Die zuverlässige Wahrheit dieses Wunders
verbürgen Angenzengen; und mehrere Schriftsteller jener Zeit spre¬
chen mit Staunen davon.

Kaiser Iustinian's Feldherr Belisar machte dem arianischen
Baudalenreiche in Afrika ein Ende, 533.

3. Die Longo bar den rückten unter Alboin 568 in Italien
ein, nm welche Zeit sic bereits Arianer waren. Auch von ihnen
hatte die katholische Kirche Manches zu erdulden, bis sie selbst durch
die Bemühungen Gregor's des Großen, des römischen Papstes,
in dieselbe znrückgesührt wurden, um 600.

4. Irland. — Eine besondere Theilnahme erweckte diese
„grüne Insel" in dem geschichtskundigen Katholiken. Ursprünglich
von einem Volke bewohnt, dessen Rohheit und Wildheit Hieronymus
(npi.^l. 83 ml Oennn) als außerordentlich schildert, — heißt dieses
Land später bald „die Insel der Heiligen" und entsendet seine
Glanbensbotcn über das Meer, zur Vertilgung der letzten Reste
des Heideuthums auf dem festen Lande. — Und welche Leiden hat
die dortige katholische Kirche im Laufe der letzten drei Jahrhunderte
unter dem Drucke des protestantischen England durchgemacht, ohne
sie bis jetzt noch beendet zu sehen! Und dennoch steht und wächst
dort kräftig und herrlich die h. Kirche, wie kaum irgendwo anders!

Patricius ist der Glaubensapostel dieses merkwürdigen Lan¬
des, und er wurde von der Vorsehung eigens hiezu vorbereitet.
Wahrscheinlich in der Pikardie geboren, kam er etwa sechzehn Jahre
alt, von Seeräubern gefangen, nach Irland; wo er das Vieh eines
Fürsten dieser Insel hüten mußte, um 400. In Einsamkeit, Elend
und Noch lernte er den Werth und die Kraft des Gebetes kennen,
welches auch fortan seine liebste Beschäftigung blieb. Aus dieser,
und dann auch aus einer zweiten Gefangenschaft erlöst, zog es ihn
unaufhaltsam hin zu den unglücklichen Bewohnern des schönen
Landes, um sie für Christus zu gewinnen. Dazu hatte er sich in
Galliens Klöstern in der Wissenschaft und Ascese gebildet, und des
Papstes Cölestin Segen und Sendung erhalten. Zum Bischöfe ge¬
weiht, fing er sein großes Werk an, und da Sprache und Sitte



— S3 —

ocs Volkes ihm ioohlbekannt waren, da sein heiliger Wandel und
ungemein strenge Lebensweise auch dem rohen Volke ehrwürdig er¬
schienen, da ihm überdieß auch die Gabe der Wunder verliehen
war, und er eine lange Reihe von Jahren wirkte, so konnte sein
Wirken nicht ohne Erfolg bleiben. Diesen Erfolg anch für die Zu¬
kunft zu sichern, sorgte er für Schulen und Kirchen, nnd stiftete
insbesondere mehrere Kloster, als feste Sitze der Wissenschaft
und Frömmigkeit.

Da die Stürme der Völkerwanderung Irland verschont hatten,
so strömte ans den von Patricius gegründeten Schulen nnd Klö
stern, Jahrhunderte hindurch, das Licht des Christenthums nach fast
allen Ländern des Abendlandes aus, und die bis auf die neuesten
Zeiten herab bewährte feste Glaubenstrcue der Irländer, verkündet
noch heut.zu Tage den Ruhm des großen Patricius.

5. Die Franken, in Gallien und den deutschen Grenzlän-
dern, sind für die abendländische katholische Ziirche, dnrch ihren
liebertritt zum Christenthume, das bedeutsamste Volk geworden.
Chlodwig war um 500 ihr Heerführer, und seine katholische
Gemahlin Chl o tilde, eine burgundische Prinzessin, hatte schon
lange sich vergebens bemüht, ihn zu bekehren. Da erkannte er end¬
lich Christum als den Retter in der Roth. Als er in der Schlacht
gegen die Ällemannen bei Zülpich 496 ins Gedränge kam, und
seine Schlachtordnung zu wanken begann, da nahm er seinen Helm
vom Hanptc, kniete nieder, und erhob seine Hände zu dem Gott,
den seine Chlotilde anbetete, mit dem Versprechen, sich zu ihm zu
bekehren, wenn er ihn: den Sieg verleihen würde. Er hatte nicht
vergebens gefleht. Er gewann einen glänzenden Sieg, nnd Älle-
manniens Selbstständigkeit ging an diesem Tage verloren. Chlod¬
wig, seinem Versprechen getreu, ließ sich unterrichten nnd munterte
auch seine Krieger auf, dem Gott sich zuzuwenden, der ihnen den
Sieg verliehen. Er wurde am nächsten Weihnachtsfeste vom Bischöfe
Remigius, mit mehr als 3000 Edlen getauft, und seinem Bei¬
spiele folgte bald das ganze Volk. Seit jener Zeit bis zur franzö¬
sischen Revolution war es üblich, daß die Könige von Frankreich
zu Rheims nach christlichem Gebrauche sich krönen und salben
ließen, wobei man sich jenes Oelfläschchens (ampuli, lilmmoumH
bediente, welches bei Chlodwigs Taufe eine Taube gebracht haben



— N« —
soll. Es wurde zur Revolutionszeit 1794 in vandalischer Weise
zertrümmert.

6. Die Angelsachsen beharrten noch im Heidenthume, als
schon fast alle Völker um sie herum die christliche Lehre angenom¬
men hatten. Die Britten in dem heutigen England hatten das
Christeuthum schon unter den Römern ausgenommen. Jetzt, wo
die Römer sich von der Insel zurückzogen, hatten die Britten gegen
die Einsälle der Picten und Scoten, — die vereinigten Angeln
und Sachsen zur Hilfe beigerufen. Aber die Angelsachsen wurden
aus Vertheidigern — Unterdrücker, nahmen Britannien für sich,
und vertilgten das dortige Christeuthum bis auf einige Gegenden
in den Gebirgen von Malis, wohin sich die Britten flüchteten.
Papst Gregor der Große erbarmte sich dieses Volkes. Er hatte
einst auf dem Sklavenmarkte zu Rom sehr wohlgebildete angel¬
sächsische Jünglinge zum Verkaufe ausgestellt gesehen. Es schmerzte
ihn, daß ein Volk von so edlen Körperformen noch dem häßlichen
Heidenthume diente, und er entsandte den Abt Augustin mit vier¬
zig Mönchen dahin, um demselben das Evangelium zu bringen,
um 600.

Die Glaubensboten landeten in dem Gebiete des Königs Ethel-
bert, dessen Gemalin Bertha, eine fränkische Prinzessin, schon
Christin war. Wohlwollend nahm sie der König ans und erlaubte
ihnen, die frohe Botschaft überall zu verkünden. Der Eifer der
Missionäre und ihr heiliger Wandel gewann ihnen zahlreiche An¬
hänger und der König selbst ließ nach kurzem Zögern sich taufen.
Allmälig folgten auch die übrigen Könige der sogenannten Heptar-
chie mit ihren Unterthanen diesem Beispiele, und in etwa 80 Jah¬
ren war das schöne Werk vollendet, — Angelsachsen war ein christ¬
liches Land, und Canterbury der oberste bischöfliche Sitz.

73. Das Christcnthum in Noricum und Pannonien.

In die südlichen Provinzen der heutigen österreichischen Mo¬
narchie, nach Noricum und Pannonien, drang das Christeuthum
frühzeitig, — bald nach dem Beginne der römischen Herrschaft in
diesen Gegenden, vor. Von Aq ui le ja, der großen und blühenden
Römercolonie am adriatischen Meere, aus, wo schon der h. Evan¬
gelist Marcus das Evangelium gepredigt haben soll, kam das



»7

Christenthum wahrscheinlich schon zu Ende des 1. Jahrhunderts
dahin, und um die Mitte des 3. Jahrhunderts waren Celeja, Peto-
vium und noch früher Laureacum (Lorch an der Enns) bischöf¬
liche Sitze. Auch hier düngte das Blut der Märtyrer den christ¬
lichen Boden: zu Celeja wurde der h. Maximilian 284 ent¬
hauptet; in Petovium litt der feiner Zeit berühmte Schriftsteller,
der Bischof Bictorinus 303; und zu Laureacum fand der h. Flo¬
rian 303 in den Fluthen der Enns den christlichen Heldentod.

In der zweiten Hälfte des 4. Jahrhunderts hatten diese Län¬
der dnrch Raubzüge der Barbaren viel zu leiden, und das 5. Jahr¬
hundert brachte eine Reihe von Verwüstungen und angstvoller Ver¬
wirrung, bei der schon allgemeinen Völkerwanderung.

Aber inmitten der unheilvollen Wirren tritt jetzt in jenen Ge¬
genden eine ungemein liebliche und freundliche Erscheinung auf —
der h. Severin. Er kam in der Mitte des 5. Jahrhunderts in
das nördliche Noricum an der Donau. Niemand erfuhr, wer er
war, und woher er seh. Dem Aenßern nach ein Mönch; aber in
Heiligkeit des Lebens, Lehreifer, Liebe und Wunderkraft ein Apo¬
stel, — wirkte er, in jenen Gegenden umherziehend, durch fast
30 Jahre zum irdischen und ewigen Wohle der Menschheit, indem
cr die Reste des Christenthums erhielt, und besseren Zeiten zum
neuen Wachsthume überlieferte. Am liebsten weilte er bei Fabiana
^(Wien) und starb 482.

Gegen Ende des 6. (nach andern des 7.) Jahrhunderts er¬
scheint in den Gegenden der Donau bis Niederpannonien hinab ein
neuer Apostel — der h. Rupert (Rudbert). Er war aus dem
fränkischen Königsstamme entsprossen und Bischof von WormS. Eben
an seinem Bischofssitze Verfolgung leidend, nahm er gerne die Ein¬
ladung des Herzogs von Bayern, Theodo II. an, und kam nach
Regensburg, wo er den Herzog sammt seinem Sohne und vielen
Adclichen taufte. Mit des Herzogs Bewilligung zog cr die Donau
hinab, bekehrte Heiden, und stärkte jene, die bereits Christen waren.
Auf der Rückkehr baute er am Wallersee eine Kirche (Seekircheu)
und gedachte da ein Bisthum zu gründen. Aber da cr hörte, daß
nicht weit davon die Trümmer der alten herrlichen Stadt Juva-
via sich befinden, machte er sich dahin auf und baute dort die
.Arche und das Kloster St. Peter. Der Ort schien ihm zu einem
Bisthume geeignet, der Herzog gab Güter und Salzsiedereien zum

7



— Ä8 —

Unterhalte, — so entstand das berühmte BiSthum, später Erzbis-
thum Salzburg.

74. Muhamed.

Während so das Reich Gottes im Abendlande sich mehr und mehr
entfaltete, und die Bildung der jungen Völker im Achte des Evan¬
geliums die erfreulichsten Fortschritte machte, formt sich im Oriente
ein neues Reich der Finsterniß, und bereitet der dortigen Cultnr
einen traurigen Verfall. — Wohl mag ° es den Christen wehmüthig
stimmen, wenn ihm die Geschichte zeigt, wie jene schönen Länder,
die einst die Wiege des Christenthums waren, dem blinden Fana¬
tismus eines neuen Irrglaubens verfallen, und bis auf den heu¬
tigen Tag der christlichen Bildung und Gesittung entzogen worden
sind. Doch war hinwiederum das Christenthnm in jenen Gegenden
theilweise durch mannigfache Ketzereien bereits so entartet, daß die
Vertilgung desselben eben als kein größeres Unglück erscheint,
als wenn cs in seiner Verdorbenheit sich weiter verpflanzt hätte.

Muhamed war der Urheber solcher Umwandlung. Er war
zu Mecca 569 geboren, ans dem Stamme der Koreischiten, welche
Fürsten und Priester des Heiligthums der Araber, — der
Eaaba, waren. Diese Araber waren die Nachkommen Ismaels
des Sohnes Abrahams mit der Magd Hagar, welche in die Wüste
verstoßen wurde; und die Eaaba war ein viereckiges Gebäude mit
einem großen schwarzen Steine in der Mitte, wo Abraham schon
gebetet haben soll. Das Gebäude war mit 665 Götzenbildern um¬
geben, da die verschiedenen arabischen Stämme bereits verschiedene
Religions-Vorstellungen hatten.

Muhamed war ein Mann von hoher körperlicher Schönheit
und hinreißender Beredsamkeit, kühn und unternehmend, dabei sonst
einfach und mäßig, jedoch ein gemeiner Sklave der Wollust.

Auf seinen Handelsreisen hatte er Christen, Juden und aller¬
lei Götzendiener rennen gelernt; da fetzte sich in seinem schwärme¬
rischen Gemüthe nach und nach die Einbildung fest, er sei berufen,
diese Alle zn dem Glauben an Einen Gott zu bringen. Bei seiner
oberflächlichen Kcnntniß des Ehristenthums war er nämlich der un¬
sinnigen Meinung, die Christen beten drei Gottheiten, (Dreieinig¬
keit) an. Da er zu Zeiten von einer Art Starrsucht (Epilepsie)



— iw -

befallen wlwde, gab er vor, daß bei dieser Gelegenheit der Engel
Gabriel zu ihm rede, ja, daß er von ihm in den Himmel geführt
werde. Durch seine neuen Lehren, seit 609, schien er seinen Stamm¬
genossen bald so gefährlich, daß sie ihm nach dem Leben trachteten,
und er genöthigt war, nach Iathreb zu entfliehen. Das geschah
622 ; und diese Stadt, die ihn freundlich aufnahm, erhielt bis auf
den heutigen Tag den Namen: Stadt des Propheten (Nmiüm —
nubi oder bloß Medina); und das Jahr 622 (Hedjra d. i. die
Flucht) ist der Anfang der noch gebräuchlichen mnhamedanischen
Zeitrechnung.

In Medina als Prophet und Fürst anerkannt, eroberte er in
verwegenen Raubzügen in kurzer Zeit einen großen Theil Arabiens,
und bald fiel das ganze Land sammt der h. Stadt Mecca ihm zu,
da man, seines Waffeuglückcs wegen, an seiner göttlichen Sendling
nicht mehr zweifelte, und überdieß der Glaube, den er predigte, den '
Gewohnheiten und Neigungen der Orientalen und ihrer sinnlichen
Natur so sehr zusagte.

75. Der Islam und seine Verbreitung.

Die Lehre Muhameds heißt Islam d. i. gänzliche Hingebung
— gläubiges Vertrauen, und deren Bekenner daher Moslem (Mu¬
selmann), so viel als Gläubige. Blinder Glaube und unbedingte
Hingebung an Allah und Mn Hamed seinen Propheten,
ist die Hanpttngend des Moslem. Die übrigen Glaubenslehren sind
nur willkürliche Entstellungen des Christen- und Jndenthums, wo¬
rin Muhamed sich bald lächerlich macht, bald auch in hohem dich¬
terischen Schwünge erscheint. Auch Abraham, Moses und besonders
Christus läßt Muhamed als Propheten gelten, und die h. Schriften
der Juden und Christen enthalten göttliche Offenbarungen, die je¬
doch verfälscht worden sehen; besonders sehen jene Stellen weg¬
gelassen worden, die sich auf Muhamed beziehen.

Wie flach er übrigens die Christuöiehre anffaßte, zeigt unter
anderm der Vorwurf, den er den Christen macht, daß sie sich Gott
wie einen Mann denken, der mit seinem Weibe (Maria) einen
Sohn erzeugt habe.

Zwei cigenthümliche Glaubenssätze haben vorzüglich zur An¬
nahme und Verbreitung des MohamedanismuS beigetragen. Das

7*



10«

mohamedanische Paradies, welches der Phantasie der Orientalier
die üppigsten Sinncngenüssen vorführt. „ Sic werden in wonne¬
vollen Gärten — ruhen ans Kissen mit Gold und Edelsteinen ge¬
schmückt rc.." (56. Sure.) Daun die Hingebung in das unaus¬
weichliche Schicksal, welches von Allah für jeden Sterblichen so un¬
abänderlich bestimmt ist, daß er deinselben nicht entgehen kann, er
möge thun oder lassen, was er wolle. Das war etwas für die
Krieger Muhameds: „Wäret ihr auch in euern Hänsdrn geblieben,
so hätten doch die, denen der Tod bestimmt war, hinaus auf den
Kampfplatz gehen, und dort sterben müssen." (3. Sure.)

Die Sittenlehre enthält als Hauptvorschriften: Gebet fünf¬
mal des Tages, mit dem Gesichte gegen Mecca gewendet (Kebla);
Fasten, besonders im Monate Ramadan; Almosenspcnde; Kampf
für den Glauben und wo möglich, die Reise nach Mecca, die man
auch durch Andere verrichten lassen kann. '

Der verderblichste Punct der Sittenlehre aber ist die gestattete
Vielweiberei bis auf vier Gemahlinen, dabei Sklavinen nach Ver¬
mögen und Belieben. Der Prophet selbst jedoch, dessen Ausschwei¬
fung keine Grenzen kannte, diöpensirte sich in unverschämter Weise
von seinem eigenen Gesetze.

Das sind die Hauptzüge der Religion Muhameds, wobei nicht
übersehen werden darf, daß selbst der von ihm gepredigte und von
Bielen belobte Glaube au Einen Gott, ebenfalls ein irriger
ist, da der muhamedauische Begriff von Allah ein ganz verschiede¬
ner ist von dem, welchen Christus uns gelehrt (Trinität). Mnha-
meds Lehren sind im Koran (d. i. Lesung) verzeichnet, ein Buch,
welches den oben bezeichneten verwerflichen Inhalt bunt durchein¬
ander, aber in einer bezaubernd schönen Sprache darstellt; daher
die Moslem auch jeden Vers desselben ein Wunder (Ajaton) nennen.

Muhamed wußte seine Gläubigen durch den oben angcdeuteten
Wahn des unabänderlichen Fatums, und durch die Aussicht auf die
paradiesischen Genüsse zu wilder Kriegslast zu entflammen, welche
auch nach dem Tode des Propheten, 632, nicht erlosch. Mit an
Wahnsinn grenzendem Muthe stürzten sie sich in die Schlacht, nnd
ihr Kriegszeichen war und ist noch der Halbmond, welcher nach
einer albernen aber fest geglaubten Sage, einst vom Himmel herab¬
kam, und durch den Hemdärmel des Propheten ging. Man darf
sich übrigens durchaus nicht wundern über die so reißend schnelle



— 101 —

Verbreitung der Lehre des Koran, — sie wurde gepredigt mit dem
überall siegenden Schwerte der Mnhamedaner, und schon der erste
C h a life, d. i. Nachfolger und Stellvertreter des Propheten, Abu
Bekr, führte sie über Arabien hinaus nach Palästina. Der zweite,
Omar, zog 638 in Jerusalem ein, war bald Herr von ganz Sy¬
rien und Phönicien, und nahm Alexandrien 640, wo er die be¬
rühmte Bibliothek verbrannt, und als Grund dafür angegeben haben
soll: „Entweder enthalten diese Bücher das, was im Koran steht,
— dann sind sie überflüssig, oder sie enthalten etwas Anderes,
dann sind sie schädlich." Bei seinem Tode 644, war auch beinahe
ganz Persien in der Gewalt dieser Weltstürmer. Nach wenigen
Jahren dehnte sich ihre Herrschaft über die ganze nördliche Küste
von Afrika bis zum atlantischen Meere aus, und ganz Kleinasien
war von ihnen besetzt. Jetzt galt es nur noch Europa. Es schien,
daß diese furchtbare Macht nach zwei entgegengesetzten Richtungen,
wie mit zwei Armen, auch Europa umschlingen und an sich reißen
würde. Denn, 711 gingen sie über die Meerenge von Gibraltar
nach Spanien, und überzogen bereits einen Theil von Frankreich,
während sie im Osten den Hafen von Constantinopel stürmten.
Aber an beiden Stellen wurde ihrem Laufe ein Ziel gesetzt. Der
fränkische Feldherr Carl Märtel (der Hammer) schlug sie bei
Tours anf's Haupt, und jagte sie über die Pyrenäen zurück 732-
und von Constantinopel aus wurde ihre Flotte zerstört durch das
sogenannte griechische Feuer (ein Geheimniß der griechischen Kaiser).
Bon dieser Zeit an besänftigte sich der Fanatismus dieser Nation.

II. Geschichte der kirchlichen Lehre.

76. Heilige Väter.
Eine eigenthümliche Erscheinung dieser Zeit sind die vielen

großen und erhabenen Charactere, die durch wissenschaftliche Bildung
sowohl, als durch ihren heiligen Wandel glänzende Zierden ihrer
Zeit waren, und es ewig bleiben werden. Wir sehen hierin wie¬
der' einen Beweis der Fürsorge des göttlichen Stifters für seine
h. Kirche. Denn es war besonders die erste Hälfte dieser Periode
eine durch kirchliche Streitigkeiten sehr aufgeregte Zeit. Es handelte



M2

sich um den Glauben an die Gottheit des Stifters unserer Kirche,
und um das Geheimniß seiner Menschwerdung. Mit großer Kühn¬
heit und Gewandtheit wurden Irrlehren verbreitet, mit List und
Gewalt, auch von Seite einiger Kaiser unterstützt. Selbst Gutge¬
sinnte kamen in Verwirrung, und wurden getäuscht oder eingeschüchtert.
Desto nöthiger waren da Männer, die mit Hellem Geiste das Ge¬
webe der Schlauheit durchschauten, und mit hohem christlichen Muthe
für die Wahrheit kämpften, nicht achtend die Ungnade der Mäch¬
tigen — die Lästerungen, — Verfolgungen und selbst Todesgefahr.

Wir können hier von diesen großen Männern nur die beson¬
ders Hervorragenden, und auch sie nur in kurzen Umrissen schildern.

77. Athanasius.
Von diesem h. Manne, der den wohlverdienten Beinamen, der

Große, erhalten hat, wird bei der arianischen Irrlehre mehrfach
die Rede sehn. Er war Patriarch von Alexandrien; denn dort war
jene Irrlehre entstanden, und dorthin setzte die Vorsehung diese feste
Säule der Wahrheit. Von seinen Feinden, den Arianern gehaßt,
gefürchtet und verlästert, von den Kaisern bald verfolgt, bald mit
hoher Achtung behandelt, vom eghptischen Volke geliebt wie ein
Volksfreund, und verehrt wie ein Heiliger, hat er die 46 Jahre
seines bischöflichen Hirtenamtes, -- darunter 20 Jahre auf der
Flucht und in der Verbannnng, — oft wunderbar vom Tode ge¬
rettet, — als ein wahrer Mann Gottes, gekämpft für die göttliche
Würde Christi. Von ihm lernen wir insbesondere, wie der, der
seinen Beruf liebt, ihn überall findet : in seinem Leben ist kein
leerer Augenblick. In seinem bischöflichen Glanze und in dem
Schmutze einer trockenen Zisterne, wo er einige Monate znbriugen
mußte; — in Alexandrien und in weiter Ferne zu Trier in der
Verbannung; — unter seinen Gläubigen oder unter den Einsiedlern
in der Wüste, — überall wirkte und schaffte er zum Segen der
Christenheit, (fi 373.)'

78. Hilarius.

Was Athanasius in den arianischen Wirren für das Morgen-
land, das war der h. Hilarius, Bischof von Poitiers (piotuvwnsw)



— iwr —
für das Abendland. Entsprossen ans einer edlen altgallischen Fa¬
milie, und im Heidenthnme erzogen, hatte er in seiner Jugend der
Wissenschaft gelebt und bereits hohen Ruhm erworben; aber seines
Herzens Drang nach unzweifelhafter Wahrheit fand sich in allem
heidnischen Wissen nicht befriedigt. Die richtige Keuutniß Gottes,
— des Urhebers aller Dinge, war es vor Allem, wornach er sich
sehnte. In den h. Schriften endlich, die ihm von ungefähr zur
Hand kamen, fand er die geistige Befriedigung, ward Christ und
bald Bischof. Als die Arianer, unter dem Schutze des Kaisers
Constantins, ihre Ketzerei auch in Gallien auSbreiteu wollten, war
ihnen Hilarius so sehr im Wege, daß sie vom Kaiser dessen Ver¬
bannung bis nach Kleinasien erwirkten. Hilarius benützte diese
Zeit der Muße dazu, nm seine herrliche Schrift cio trinitnto gegen
die Arianer zu verfassen; auch bereitete er an seinem Verbannungs¬
orte der katholischen Wahrheit den Sieg durch Bekehrung vieler
Arianer. Da beeilten sich seine Feinde ihm vom Kaiser die Rück¬
kehr an seinen Sitz zu erbitten, wo er so glücklich war, den Frieden
der Kirche durch Befestigung der katholischen Lehre noch vor seinem
Tove, 368, sicherzustellen. In der neuesten Zeit wurde ihm vom
Papst Pius IX. die Würde eines h. Kirchenlehrers (Dnetor oeoi.)
zuerkannt.

79. Basilius.

Basilius der Große war von der Vorsehung dazu bestimmt,
den h. Athanasius nach dessen Tode zu ersetzen, und dem Arianis¬
mus, der unter dem Schutze des Kaisers Valens im Oriente noch¬
mals sein Haupt erhoben hatte, mit der Kraft Gottes ausgerüstet,
entgegen zu treten. Er war Bischof von Cäsarca in Cappado-
cicu, und den hohen Sinn dieses christlichen Helden möge, statt
aller Schilderung, folgendes Gespräch zeigen. Auf Befehl des Kai¬
sers Valens, sollte der Präfcct Modestus den Basilius auf alle
Weise dahin bringen, daß er mit den Arianern in kirchliche Ge¬
meinschaft trete. Der Prüftet redete ihm nun zu, sich zu fügen,
— dann hätte er große Vortheile zu erwarten, im Gegcntheite aber
alle schlimmsten Nebel zu fürchten. — „Und welche?" sprach Ba¬
silius ruhig, „laß sic mich doch wissen." — Der Prüftet wurde
entrüstet, sprang vom Stuhle ans und rief: „Einziehung der Güter,



— 1V4 —

Verbannung, Qual und Tod!" — Basilius: „O du mußt mir
mit ganz andern Dingen drohen, das Alles schreckt mich nicht. Wer
nichts besitzt, fürchtet keine Einziehung der Güter; oder du möchtest
diese abgetragenen Kleider nnd einige Rollen Bücher einziehen wollen.
Verbannung? — ich wüßte nicht, wohin du mich verbannen könntest,
wo ich nicht zu Hause seh« würde; überall betrachte ich mich als
Fremdling auf Erden. Züchtigungen? — wo möchtest du sie an¬
bringen? mein welker Leib wird wenig mehr lebend ertragen. Den
Tod endlich werde ich als Begünstigung annehmen, und als eine
Wohlthat, die mich zu Gott bringt, für den ich lebe und wirke."
Da sagte der Prüftet erstaunt: „So frei hat noch Keiner mit mir
gesprochen." „Vielleicht", entgegnete Basilius, „bist du noch nie
mit einem katholischen Bischöfe zusammen gekommen, denn ein
solcher hätte keine andere Sprache führen können. Wir schätzen und
ehren die Gunst des Kaisers, wi- aber von Gott und Gottes An¬
gelegenheit die Rede ist, sehen wir ans ihn allein." Als das dem
Kaiser hinterbracht wurde, konnte er sich nicht erwehren, die Festig¬
keit und den Muth des Bischofes zu bewundern, und ließ von ihm ab.
Unter andern vielen Schriften, verfaßte Basilius auch Regeln für
die Mönche, und diese heißen bei den Griechen noch jetzt Basi-
lianer. (si 379.) F,

ö,

^7 / 80. Gregor von Nazianz.

,7, * Der Jugendfreund des eben Genannten, und sein Mitschüler
auf der berühmten Hochschule zu Athen, später dessen Gefährte in
der Einsamkeit, zur Uebung des beschaulichen Lebens. Ueber die
Seligkeit eines solchen Lebens schrieb Gregor, als er schon Bischof
zu Nazianz war, noch an Basilius: „Wer wird mir die glücklichen
Tage wieder geben, da ich beschäftigt mit dir, in gemeinschaftlicher
Arbeit meine Wonne fand? Wer gibt mir jene Psalmodieu, jene
Nachtwachen und Gebete, die uns versetzten weg von dieser Erde,
und hinauf erhoben zum Himmel nnd zu jenem Leben, welches mit
der Körperwelt nichts gemein hat." Bei dieser Vorliebe für das
stille Men brachte er doch das Opfer, daß er die Leitung der zer¬
rütteten Kirche von Coustantinopet provisorisch übernahm, wo er
segenvoll wirkte. Doch hatte er wenig Dank dafür, und da er sah,
daß seine Erwählung zum Bischöfe dieser Stadt Einigen mißfiel.



I»3

und seinetwegen Reibungen entstanden waren, legte er die Würde
sogleich nieder, und lebte fortan in stiller Zurückgezogenheit den
Wissenschaften. Wegen seiner eifrigen Vertheidigung der Gottheit
Christi, wird er auch der Theolog genannt. Er ist einer der größten
Redner der griechischen Kirche. (7 390.)

81. Joannes Chrysostomns.
Der h. Joannes wegen seiner ausgezeichneten Beredsamkeit

Chrhsostomns (der Goldumud) genannt, lebte mehrere Jahre glück¬
lich und geliebt von der Gemeinde, als Prediger zu Antiochia.
Da ward er auf einen schweren Kampfplatz — nach Constantinopel
als Patriarch, gegen seinen Willen versetzt. Ungemein wichtig für
das Heil der Kirche war seine Amtsführung, aber auch ein unaus¬
gesetzter Kampf gegen die Verkehrtheit einer sittenlosen Hauptstadt,
wobei auch der kaiserliche Hof, und sogar ein Theil der Priester¬
schaft keine Ausnahme machte. Einfach in seinen Sitten, und arm
für sich selbst, war er reich für die Armen, denen sein großes Ein¬
kommen zufloß. Sanft und milde im Geiste Christi, trat er doch
wieder mit Feuereifer auf, wo es galt die unterdrückte Unschuld zu
schützen, und das böse Beispiel der Vornehmen zu bestrafen. Kein
Wunder, daß ihm bald mächtige Feinde erwuchsen, darunter selbst
die üppige Kaiserin Eudoxia. Auf ihren Befehl wurde er in die
Verbannung geschickt, doch sogleich wieder zurückberufen, als ein
Erdbeben das Gewissen der Kaiserin erschütterte, und das Volk in
lauter Wehklage und Drohung nach ihm rief. Aber der Triumph,
den das Volk in seiner Freude dem Rückkehrenden bereitete, erbit¬
terte seine Feinde noch mehr, und abermals mußte er fort, wobei
er noch das Volk, das ihn mit Gewalt retten wollte, durch sanftes
Zureden beschwichtigte. Ein entferntes Städtchen in Kleinarmenien
war ihm zum Aufenthalte angewiesen; aber als man erfuhr, daß
die Liebe der Einwohner ihm fein hartes Loos zu erleichtern suchte,
sollte er von dort weg, bis hinter das schwarze Meer hingeschleppt
werden. Sein durch so viele Leiden geschwächter Körper erlag aber
bald den Beschwerden der Reise, 407. Sein h. Leichnam wurde
438 im Triumphzuge nach Constantinopel zurückgebracht. Wie er
in seinem eigenen Leben das Ideal des Priesterthums darstellte, so
hat er es mit Begeisterung in seinem trefflichen Buche üe 8u<wr-



LV«

«jolio geschildert. Nebst diesen: sind unter seinen vielen Werken,
besonders einige Hundert Homilien, ein bleibendes Denkmal der
Innigkeit seines Herzens.

82. Amdrofiuö.

Der h. Ambrosius wurde durch eine ganz besondere göttliche
Fügung zu jener Stelle geführt, in welcher er so segensvoll für die
Kirche wirkte. Sein Vater stand in einem der höchsten Aemter
im Staate; er war Präfect von Gallien, und wohnte zu Trier,
wo auch Ambrosius 340 geboren wurde. Zu dieser Familie gehörte
die h. Jungfrau und Märtyrin Soter, die unter Diocletian ge¬
litten hatte; und auch die Schwester des h. Ambrosius hatte den
jungfräulichen Stand gewählt. Mau kam: hieraus auf den christ¬
lichen Sinn dieser Familie schließen. Durch Talente und rechtliche
Gesinnung ausgezeichnet, wurde Ambrosius zum Lonsulsris (Statt¬
halter) von Ligurien und Aemilien ernannt. Während derselben
Zeit war die Wahl eines Bischofes für Mailand nöthig geworden,
und Ambrosius erschien dabei als kaiserlicher Beamter. Da ver¬
nahm er zu seinem Erstaunen den einhelligen Rus der ganzen Ver¬
sammlung: „Ambrosius seh unser Bischof!" Da alles Streiken
nichts half, so unterwarf er sich der göttlichen Fügung, und mußte
erst getauft werden, da nach der damaligen, obwohl von der Kirche
nicht gebilligten Gewohnheit, viele Familien ihre Kinder nicht gleich
taufen ließen, sondern warteten, bis die leichtsinnige Jugendzeit vor¬
über wäre, damit sie daun in reiferen Jahren ihre Taufunschuld
sicherer bewahren könnten. Wie Ambrosius schon in seinen: welt¬
lichen hohen Amte in christlichen: Sinne gewirkt hatte, so übte er¬
setzt als Kirchenfürst die erhabensten Tugenden, — war das Ideal
eines Bischofes. Durch seine Predigten hat er den in Jrrthümern
und Sinnlichkeit befangenen Augustinus für die Kirche gewonnen,
und bei dessen Taufe den herrlichen Lobgesang gesprochen, der noch
der Ambrosianische heißt (Io 0,-uin Inminmus). Auch Staatsge-
schäftc der wichtigsten Art wurden ihm noch anvertraut; wie zwei
Gesandtschaften nach Trier zu Maximus, der sich zum Kaiser auf¬
geworfen hatte. Auch die Gläubigen trugen alle ihre Streitsachen
gewöhnlich ihm zur Entscheidung vor, und waren mit seinem Ur-
theile immer zufrieden. Unkirchliche Schriftsteller wollen diesem großen



Bischöfe den Vorwurf machen, daß er es gewagt hat, den Kaiser
Theodosius von der Kirchengemeinschaft auszuschließen. Allein
Ambrosius that hierin nur seine Pflicht. Denn der Kaiser hatte
zu Thessalouich aus Zorn über einen Frevel, der von einigen We¬
nigen verübt worden war, eine Menge meist ganz schuldloser Men¬
schen morden lassen. Ambrosius hatte mit anderen Bischöfen den
Kaiser früher für die Unglücklichen um Schonung gebeten, auf daß
wenigstens nicht ohne Untersuchung Rache geübt werde. Deßungc-
achtet ließ der Kaiser, von Uebelgesinnten verleitet, es zu, daß ohne
alle Untersuchung ein furchtbares Blutbad in jener Stadt angerichtet
wurde. Da schrieb Ambrosius dem Kaiser einen ehrfnrchtvollcn,
aber ernsten Brief, worin er bat, daß der Kaiser ein solches Ver¬
brechen und Aergerniß für das christliche Volk eher abbüßen müsse,
bevor er in der Kirche erscheinen könne; denn so forderte es die
damalige strenge Kirchcuzucht. Als der Kaiser aber doch zur Kirche
kam, da trat Ambrosius ihm entgegen und beschwor ihn, nicht ein
so übles Beispiel zu geben. Der Kaiser ward erschüttert, er that
Buße und daö Volk betete für ihn. Doch nahm Ambrosius auch
wieder Rücksicht auf das gekrönte Haupt, und nahm den Büßenden
in kurzer Zeit wieder in die Kirche ans, obschon er nach den Kirchen¬
gesetzen lange hätte entfernt bleiben müssen. Wer nun etwa meint,
dem Kaiser seh hier zu viel geschehen, dem antwortet der Kaiser
selbst dadurch, daß er auch späterhin seinen Bischof ungemein ver¬
ehrte und liebte, nnd dieß gar oft öffentlich geäußert hat. Gottes
Vorsehung ließ diesen großen Bischof durch 23 Jahre zu Nutz nnd
Frommen der Kirche seinem schweren Amte vorstehen. (7 397.)

83. Hieronymus.

Der h. Hieronymus, zn Stridon an der Grenze von Dalma¬
tien und Panönien nm 330 geboren, war seiner Zeit so bekannt
und berühmt, daß kaum eine wichtige Angelegenheit der Kirche ohne
ihn abgethan wurde. Die erste Hälfte seines Lebens widmete er
mit eiserner Anstrengung nnd Ausdauer dem Lernen, um in der
andern Hälfte mit Erfolg lehren zu können. Um sich zu unterrich¬
ten, durchreiste er die halbe christliche Welt, besuchte die wichtigsten
Orte: Rom, Trier, Aquileja, Constantinopel, Jerusalem; machte
sich mit den größten Männern — Asceten und Gelehrten bekannt,



108

und sammelte Schriften. Reich an Kenntnissen und Erfahrung, zog
er sich dann in die., schauerliche Wüste von Syrien zurück, um sein
Gemüth zu ordnen und den Geist zu stärken, durch Gebet und Be¬
trachtung der himmlischen Dinge. Aber das wollte ihm Anfangs
nicht gelingen. Seine Phantasie war durch das Erlebte und Ge¬
sehene sehr aufgeregt, und führte ihm verführerische Bilder vor,
derer er durch Seufzen und Weinen und das Zerschlagen seiner
Brust, nur schwer sich entledigen konnte. Eine neue und schwere
Geistesanstreuguug gab ihm endlich das rettende Mittel an die Hand.
Unter der Leitung eines Einsiedlers, der ein geborner Jude war,
fing er das Studium der hebräischen und dann der chaldäischen
Sprache an, und erlangte niit ungeheuerer Mühe endlich darin jene
Fertigkeit, wodurch er später der Kirche in der Uebersetzung der h.
Schrift so nützlich geworden ist. So in allen Tugenden und im
Wissen erstarkt, kam er, vom Papste Damasus gerufen, nach
Rom, unterstützte denselben in der Leitung der Kirche, und gab
nebstdem Lehrstunden in der Erklärung der h. Schrift. Er erfuhr
hier das Schicksal aller großen Männer; mau drängte sich an ihn,
und was besonders anffallen mußte, die angesehensten Matronen
und Jungfrauen der Weltstadt waren seine eifrigsten Schülerinen.
Dagegen mußte er von der anderen Seite manchen Spott und Ver¬
leumdungen erfahren. Die sogenannten Welt- und Lebemänner konn¬
ten es ihm nicht verzeihen, daß er durch seine beredten Schilderungen
des höheren Lebens, so manche Personen aus den höchsten und reich¬
sten Ständen Roms, zu dem Entschlüsse gebracht hatte, der Welt
zu entsagen, und in die Klöster sich zurückzuziehen. Als sein hoher
Freund nnd Gönner, Papst Damasus gestorben war, hielt Hiero¬
nymus seinen Berns in Rom für beendet. Er sehnte sich nach
Ruhe für seine wissenschaftlichen Arbeiten nnd für seine Andacht.
Bethlehem, wo bereits mehrere seiner thenern Bekannten in den
dortigen Klöstern lebten, war von jetzt an, bis zu seinem Ende,
seine Ruhestätte. Er fühlte sich überans glücklich, in den Gegenden
zu weilen, wo Christus gelebt und gelitten, nnd wo er für uns ge¬
storben ist, und wohin täglich aus allen Weltgegendeu fromme Pilger
kamen. Unter seinen vielen herrlichen Werken, hat er sich insbe¬
sondere durch Ucbersetznug und Erklärung der h. Schrift unsterb¬
liche Verdienste um die Kirche erworben, (st 420.)



— 10» -

84. Augustinus.

Wir haben ein Buch, betitelt: Bekenntnesse des h. Augustinus 5
— kein Christ soll dasselbe ungelesen lassen. Darin hat Augustinus
eine offene Beicht vor Gott und der Welt abgelegt, über die Irr¬
gänge seines Lebens, nnd wie Gottes Gnade ihn zur Erkenntniß
und zum Heile geführt; so daß hierdurch selbst aus den Verirrun¬
gen dieses großen Mannes, die Nachwelt Nutzen schöpfen kann. Es
beginnt mit den Worten: „Du 0 Gott! hast uns erschaffen zu Dir,
und unser Herz bleibt unruhig, so lagge cs nicht ruhet in Dir."
Aus diesen Bekenntnissen entheben wir Folgendes!

Augustinus war zu Tagaste in Numidieu 354 geboren. Sein
Vater war ein Heide, aber die Mutter war nicht nur Christin, —
die Kirche verehret sie auch als Heilige, — die h. Monica, und
nennt sic die Mutter des Gebetes, weil sie die Bekehrung ihres
Sohnes und Gemahls — der wenigstens an seinem Lebensende sich
dem Christenthnme zuwendetc, — erbetet hat. Die fromme Mutter
pflanzte den Keim der christlichen Religion dem Sohne tief iu's
kindliche Herz, aber schon als 17 jähriger Jüngling versank er in
die Freuden und Sünden der Welt. So tief er aber auch versunken
war, so blieb ihm doch eine gewisse Aufmerksamkeit auf sich und
sein Treiben, daß er bald sich vor sich selbst schämte, bald wieder
zu entschuldigen suchte. Ein Spruch des Cicero, vom Wertste der
Philosophie, weckte zuerst seine Sehnsucht nach Besserem. Aber die
h. Schrift schien seiner glühenden Phantasie zn einfach. Da ergab
er sich der Secte der Manichäer, deren Grundsatz: nicht der Mensch
ist es, der Schändliches verübt, sondern nur der böse Stoff an ihm
thue cs, und den Geist berühre das nicht, — seinen sinnlichen
Neigungen trefflich zusagte. Neun Jahre laug wandelte er auf dem
Pfade der Sünde und im Jrrlichte der Ketzerei; — doch fand er im
üppigsten Sinnengenusse keine Ruhe, — in der mauichäischeu Lehre
keine Antwort auf die Fragen seines strebsamen Geistes.

Um einen berühmten Lehrer dieser Secte zu hören, verließ er
heimlich seine tief bekümmerte Mutter, und ging nach Rom. Aber
hier kam er zur Einsicht, daß er getäuscht war, und er fing an zu
zweifeln, ob die Wahrheit irgendwo zu finden seh. Die innere Un¬
ruhe trieb ihn weiter. Er kam nach Mailand, und eröffnete dort
Lehrstunden für die Rhetorik. Da wurden ihm die Predigten des



— u« —
dortigen Bischofs cmgerühmt. Mehr aus Neugierde, als um belehrt
zu werden, ging er auch hin. Er fand zwar, daß Ambrosius eben
nicht nach den Regeln der Rhetorik spreche, dennoch fühlte er sich
von der Macht der Wahrheit auf das wunderbarste ergriffen und
angezogen. Gottes Gnade hatte ihn berührt, und es sing an in
seinem Innern zu tagen, aber die Nebel der Sinnlichkeit verdeckten
ihm noch die Sonne des Heiles; er stand zwischen Gott und der
Welt gleichsam getheilt. Er griff zu den Briefen des h. Paulus;
— und seine Mutter, die ibn aufsnchtc, verdoppelte ihre Gebete für
den tief Gefallenen, und doch so innig Geliebten. Ein Freund, der
von Gallien kam, und ihm von den Heldeutngenden der christlichen
Asceten aus eigener Erfahrung erzählte, regte im Gemüthe des
Augustinus eine tiefe Beschämung über seine Schlechtigkeit an.
Innerlich verwirrt und zerknirscht, brach er das Gespräch plötzlich
ab, nahm die Briefe des h. Paulus vom Tische, ging damit ge¬
dankenschwer in den Garten hinaus, und warf sich, im höchsten
Unwillen gegen sich selbst, unter einem Baume auf die Erde. Da
vernahm er einen Gesang, wie von einem Kinde, worin die Worte:
„Nimm und lies!" oft wiederholt wurden. Wie von einer himm¬
lischen Mahnung angeregt, griff er nach den neben ihm liegenden
apostolischen Briefen, und sieh! worauf seine Augen fielen, waren
die Worte: „Wie am Tage lasset uns ehrbar wandeln: nicht
Schmausereien und Trinkgelagen, nicht in Schlafkammern nnd Un¬
zucht, nicht in Zank nud Neid: —sondern ziehet den Herrn Iesnm
Christum an, nnd Pfleget der Sinnlichkeit nicht zur Erregung der
Mste." Röm. 13, 13.

Augustinus las nicht weiter, weil er bei diesen Worten zu
einer Klarheit des Sinnes gekommen war, die er nie zuvor an sich
wahrgenommen hatte. Seine Bekehrung war vollendet, und Augu¬
stinus nennt sie selbst ein Wunder der Gnade. Er wurde vom h.
Ambrosin's in der Osternacht 387 getauft; dann ordnete er seine
Angelegenheiten, und zog sich aus der Welt in seine Vaterstadt zu¬
rück, wo er mit mehreren Freunden nach der Weise der Mouche
lebte, bis er, gegen seinen Willen, zum Bischöfe von Hippo gewählt
wurde. Seit seiner Bekehrung konnten sich seine herrlichen Geistes-
gabcn erst entfalten, und der Ruhm seiner Verdienste hatte sich
bereits über die ganze Kirche verbreitet, als er 430 unter Buß-
psatmen seinen Geist ansgab.



— ML —

85. Leo der Große.

Bo» diesem wahrhaft großen Manne, der in gefahrvoller Zeit
mit apostolischer Standhaftigkeit von 440— 461 die Kirche regierte,
wurde schon tz. 70 erzählt, wie er durch die Würde seiner Person,
zweimal Rom vom Untergänge gerettet. Wie er auch durch wissen¬
schaftliche Begründung der Heilslehre, siegreich gegen die Ketzerei
gekämpft, wird später vorkommen z hier werde nur noch bemerkt,
daß die Werke dieses h. Kirchenlehrers, in der Schönheit des Stp-
les, den besten lateinischen Classikern nicht nachstehen.

86. Gregor der Große.

Wie Leo der Große Rom gerettet, so hat Gregor der Große
durch Thatkraft und hohe Herrschertalente die ewige Stadt in schlim¬
men Zeiten ruhmvoll aufrecht erhalten. Er war aus senatori-
schem Geschlechte, und bei seinen seltnen Talenten, bereits auf dem
Wege zu den höchsten Staatsämtern. Da erkannte er das Eitle
seines Strebens, brach Plötzlich mit der Welt, und machte ans sei¬
nen! Pallaste ein Kloster, worin er in gottseligen Uebnngen sein
Leben zuzubringen wünschte. Aber die Kirche bedurfte seiner Talente,
er wurde zum Diaeon geweiht, und als Geschäftsträger nach Cvn-
stautinopel geschickt. Später durfte er zwar in sein stilles Heilig-
thunr zurückkehren, aber nebstbei mußte er, als der größte Redner
seiner Zeit, die Kircheukanzel zu seinem Berufe machen, um der
Sehnsucht der Gläubigen zu entsprechen. Dann wurde er zum
Papste gewählt, was er als em Mißgeschick ansah, dem er sich
durch die Flucht zu entziehen suchte. Als er jedoch wie durch ein
Wunder aufgefuudeu und znrückgcbracht wurde, unterwarf er sich
der göttlichen Fügung, schrieb aber darüber an des Kaisers Schwe¬
ster: „Unter dem Vorwande des bischöflichen Berufes, bin ich wie¬
der in die weltlichen Händel zurückgeschlcudert worden."

Die Päpste mußten nämlich nm diese Zeit, wo Rom und Ita¬
lien so vielfach beunruhiget war, viel mit weltlichen Angelegenheiten
sich beschäftigen. Und wie schwer die damaligen Zeiten waren, lesen
wir in einer Rede Gregors: „Was ist wohl in der Welt, das uns
noch gefasten könnte? Wir sehen nichts als traurige Gegenstände,
wir hören nichts als Seufzen und Wehcklagen. Die Städte sind
zerstört, die Felder liegen ungebaut, und die Erde ist zur Einöde



— ris —
geworden; und der kleine Rest von Menschen wird mit immer
neuen Zuchtruthen heimgesucht." In mitten solcher Drangsale war
Gregors Hirtensorgfalt nach allen Seiten hin gerichtet. Er schützte
Rom gegen die Langobarden, sorgte für die Bedrängten; schickte
Glaubensprediger in die fernsten Gegenden (Z. 72); verherrlichte
den Gottesdienst, verbesserte den Kirchengesang (vuntns Arvssormnus)
und ist hierdurch, wie auch durch seine Schriften, der Mit- und
Nachwelt zum Segen geworden, (f 646.)

An merk. Alle diese heiligen Väter hat die Kirche auch mit dem
Titel Kirchenlehrer (Doetoovs verles«) ausgezeichnet.

87. Kirchenschriftsteller.
* Unter den bloßen Schriftstellern der Kirche nennen wir nur:

1. Lactantius, Lehrer der Rhetorik, dann Erzieher des
Crispus, des Sohnes Constantins. Von seiner zierlichen Schreib¬
art wird er der christliche Cicero genannt. In seinen Schriften
ist er der reinen christlichen Lehre nicht ganz tren geblieben, P
um 336.

2. Eusebius, Bischof von Cäsarea, ist der Vater der Kir-
chcugcschichte, welche er in zehn Büchern — von Christo bis zum Tode
des Licinius, beschrieb, wozu auch die vier Bücher vom Leben Con¬
stantins kommen. Sein schwankendes Betragen in den Angelegen¬
heiten der arianischeu Irrlehre, hat Zweifel an seiner Rechtgläu¬
bigkeit veranlaßt, -f um 340.

3. Rusin ns, Priester zu Aquilea, erwarb sich als Schrift¬
steller Verdienste um die Kirche durch Uebcrsetzuug griechischer
Werke, wodurch er einige alte Schriften rettete, und durch einige
Werke historischen und dogmatischen Inhalts. In den Uebersetzuugcn
ist er jedoch nicht verläßlich, 410.

Spaltungen und Irrlehren.

88. Die Donatisten.
Um die Zeit, als Constantin der Kirche den ersehnten Frieden

bereitete, streueten einige ehrgeitzige und leidenschaftliche Menschen
in der Kirche von Afrika den Samen der Zwietracht, der zu einer



L13

traurigen Kirchenspaltung heranwuchs. Zu Carthago wurde 31 l
Cäcilian in rechtmäßiger Wahl zum Bischöfe bestellt. Gegen ihn
erhoben sich drei Parteien, jede aus andern, aber insgesammt
schlechten Beweggründen. 1) Zwei Priester, die selbst gehofft hat¬
ten, gewählt zu werden. 2) Zwei andere, denen die kostbaren Kir¬
chengefässe waren anvertraut worden, und die dieselben zurückznstcllen
sich weigerten. 3) Endlich eine angesehene und reiche Fran, Lucilla,
die Cäcilian früher durch einen verdientermaßen ertheilten Verweis
beleidigt hatte. Alle diese vereinigten sich znm Widerstande gegen
den Bischof, und suchten einen Vorwand, um dessen Wahl bestreiten
zu können. Einen solchen Vorwand glanbren sie darin zu finden,
daß der Bischof, der den Cäcilian geweiht hat, cin Traditor (Z. 27)
gewesen, also die Weihe ungültig seh. (Eine unrichtige Folgerung).
Dann seh anch die Wahl ungültig, weil die Bischöfe der nachbar¬
lichen Provinz Nnmidicn nicht beigezogen wurden. (Das geschah
zwar früher gewöhnlich, war aber nach den Kirchengesetzen nicht -°-
strenge nöthig.)

Diese nnmidischen Bischöfe wurden nun berufen, und wählten
unter dem Einflüße jener drei Parteien, dem Cäcilian gegenüber,
einen Hausfreund. der Lucilla zum angeblichen Bischöfe von Car¬
thago. Da sich bald mehrere Unzufriedene anschlossen, so hatte
Carthago zwei Bischöfe und zwei Kirchcngemeinden, die katholische
unter Cäcilian, die mit Nom und der ganzen Kirche in Gemein¬
schaft stand, und die donatistifche, von ihrem zweiten Bischöfe,
Donatus, so genannt. Diese Partei brachte ein Jahrhundert
hindurch unsägliches Elend über die Kirche von Afrika. Kaiser Con¬
stantin und seine Nachfolger bis Honorius versuchten in Güte und
Strenge mannigfache Mittel, sie zur Ordnung zu bringen; mehrere
Concilien, die die Donatisten selbst verlangten, untersuchten wieder¬
holt diese Angelegenheit, und entschieden gegen sic; in Schriften
wurde ihr Unrecht klar nachgewiesen, — aber alles war fruchtlos.
In verblendetem Hochmnthe erklärten sie vielmehr,, die Kirche seh
überall untergegangen, weil sic Sünder unter sich habe, und nur
bei ihnen bestehe sie noch in ihrer Reinheit, daher auch jene, die
zn ihnen übertraten, neuerdings getauft wurden. Viele traten nur
ans Furcht uud Angst der Partei bei; denn sie wüthete, wo sie
konnte, mit unerhörter Grausamkeit gegen die Katholiken. Fanatische
Rotten, CircumcellioneS, von den Donatisten -Kämpfer gc-

8



I I/t

nannt, führten in wilder Todeslust einen unausgesetzten Räuberkrieg
gegen die Katholiken, plünderten und mordeten; und das nannten
sie Religionseifer.

Erst hundert Jahre nach ihrer Entstehung, gelang es dem
großen Bischöfe von Hippo, dem h. Augustinns, einen nahmhaften
Theil dieser Verblendeten für.die Kirche wieder zu gewinnen. Mit
Zustimmung des Kaisers Honorius, wurden die donatistischen Bi¬
schöfe zu einer freundlichen Besprechung nach Carthago 411 einge¬
laden. Mit gewohnter Beredsamkeit deckte ihnen da Augustinus ihre
Jrrthümer auf, und die Folge davon war einerseits die Bereinigung
sehr vieler Bischöfe und Laien mit der Kirche, andererseits strenge
Maßregeln gegen die Hartnäckigen. Dennoch blieb eine Anzahl davon
unbekehrt, und erhielt sich, vielfach in sich selbst gespalten, bis ins
6. Jahrhundert.

89. Die ariauische Irrlehre.

Wir kommen hier zur Geschichte einer Irrlehre, die nicht nur
an sich selbst, da sie die Grnndlehre des Christenthums angriff,
sondern auch dadurch zu einer traurigen Wichtigkeit gelangte, daß
ihrer giftigen Wurzel mehrere Ketzereien entsproßten, welche die
griechische Kirche drei Jahrhunderte hindurch in ihrem Innersten
erschütterten und deren späteren Fall vorbereiteten.

Arius, Priester zu Alexandria, ein Mann von vielem Wissen,
aber seichtem Verstände, dabei Dichter und Redner, in hohem Grade
ruhmsüchtig und sich mit dem Scheine großer Frömmigkeit umge¬
bend, — behauptete: Christus ist nicht wahrer Gott, ist nicht von
Ewigkeit, nicht gleicher Wesenheit mit dem Vater, — nur ein Ge¬
schöpf, obwohl das erste und höchste aller Geschöpfe; und nur im
uneigentlichen Sinne werde und könne er Gott genannt werden.
Seinen Beweis führte er so: In der Schrift ist die Rede vom
Vater nnd Sohne, nun aber seh es klar, daß der Vater früher
gewesen sehn müsse als der Sohn, somit könne der Sohn nicht von
Ewigkeit, nicht wahrer Gott sehn. Allein dieser scheinbar klare Be¬
weis fällt in Nichts zusammen, wenn man bedenkt, daß in der
Glaubenslehre von der allerheiligsten Dreieinigkeit die Worte „Vater
und Sohn", und „der Vater hat den Sohu gezeugt" durchaus nicht
nach unfern sinnlichen Begriffen zu nehmen sind. Wir haben nur



113

keine eigenen Ausdrücke — wie für die übersinnlichen Begriffe über¬
haupt, so noch weniger für das unbegreifliche Wesen der Gottheit.
Die Worte: „Vater und Sohn" nnd „Zeugung" deuten somit nur
sinnbildlich einiger Maßen jenes Verhältniß der zwei Personen
im göttlichen Wesen an, welches unsere Verstandesbegriffe weit
übersteigt, nnd wobei wir uns nur an die Offenbarung zu halten
haben.

Nachdem der Bischof von Alexandrien, Alexander, sich ver¬
gebens bemüht hatte, den Arms zu besserer Erkenntniß zu bringen,
wurde dieser durch eine Synode der Bischöfe aus der alexandrini¬
schen Provinz, als hartnäckiger Irrlehrer, mit seinen Anhängern
aus der Kirchengemeinschaft ausgeschlossen, 320. Aber Arms fuhr
fort, seine Ansicht durch Gedichte nnd andere Schriften zu verbrei¬
ten, nnd verlockte immer Mehrere, nicht nur in Egypten, sondern
im ganzen Oriente in seinen Irrthum, so daß es bald unter den
streitenden Parteien, auch bei den Laien, zu den ärgerlichsten Aus¬
tritten kam, nnd darob die christliche Religion selbst in den Thea¬
tern von den Heiden verhöhnt wurde.

90. Concilium von Niräa.

Ansdaß offen dargelegt werde, was in dieser Streitfrage die
alte katholische Wahrheit seh, sollten die Bischöfe in einer allgemei¬
nen Kirchenversammlung zusammen kommen. Dieselbe wurde von
Constantin, im Einvernehmen mit den Bischöfen, nach Nicäa, im
Jahre 325 berufen. Die Zahl der Bischöfe war über 300: man
konnte, sagt Theodoretns, sie eine Schaar von Märtyrern nennen;
denn viele von ihnen trugen die Merkmale ihrer Standhaftigkeit in
der letzten Verfolgung, (Narben und Verstümmelung) noch sichtbar
an ihrem Leibe. Arms war mit seinen Anhängern, worunter Eu¬
sebius, Bischof vou Nicomedia, sich besonders hervorthat, auch
auf dem Concilium erschienen. Es wurde ihnen gestattet, ihre An¬
sicht vorzutragen; und die frommen Bischöfe erstaunten ob der un¬
erhörten Gotteslästerung. Dagegen gaben die Bischöfe einstimmig,
mit Ausnahme einiger wenigen, ihr Zeugniß ab, für den apostoli-
.schen in ihren Kirchen von jeher bewahrten Glauben an die Gott¬
heit Christi, setzten ein Shmbolum (Glaubensformel) auf, worin
dieser Glaube auf das schärfste ausgedrückt war, mit dem Worte:

8*



us;
(consiibslkmtiglis, gleicher Wesenheit mit dem Vater.)

Arms, der auch jetzt noch in seinem Jrrthum verharrte, wurde
excomnmuicirt, sammt Allen, die ihm anhingen. Er wurde nebst
zwei Bischöfen vom Kaiser verbannt. Dann wurden noch andere
kirchliche Angelegenheiten verhandelt, nnd in Betreff der Kctzertanfe
(ß. 43) und der Feier des Osterfestes (Z. 44) definitive Bestim-
mungen erlasst«. Das war das erste allgemeine Coucilium,
nnd wahr und schön schrieb hierüber Kaiser Constantin selbst an
die Kirche von Alexandrien: „Was die 300 Bischöfe beschlossen
haben, ist nichts Anderes, als Gottes Stimme, indem der h. Geist
sich den Gemüthern so würdiger und edler Männer eiugesenkt, und
Gottes Willen eröffnet hat."

In Alexandria aber, wo die Ketzerei entstanden war, wurde,
326, der heldenmiithige Kämpfer für die katholische Wahrheit, —
Athanasius, zum Erzbischöfe gewählt.

öl. Die weiteren Umtriebe der Arianer.

Wem es redlich um die Wahrheit zu thun war, mußte sich
nun völlig beruhigt fühlen: aber es ist eben der Character der
Ketzerei: — Widerstand gegen die Entscheidung der Kirche. Die
beschämten Arianer wendeten alle Künste der List und des Truges
an, um die Gunst des Hofes zn erlangen, nnd wußten bald selbst
den Kaiser zu überreden, eS seh die ganze Sache von keiner Wich¬
tigkeit, nnd es sey hart, daß so fromme und gelehrte Männer, wie
Anus und seine Freunde, bloß darum abgesetzt nnd verbannt sehen,
weil sie das Wort „eonsubslantmlis", da es nicht in der Bibel
stehe, nicht annehmen; cs seh also eigentlich nur ein Wortgezänke;
im Glauben sehen sie alle einig (!). Wirklich erfrechte sich ArinS
mit einem falschen Eide dem Kaiser zu versichern, daß er an das
Shmbolum glaube, (wobei der Kaiser das nicäische, — Anus aber
das eigene im Sinne hatte). Der Kaiser ließ sich täuschen, Arms
und die verbannten Bischöfe durften znrückkehrcn.

Von jetzt an ist die weitere Geschichte des Arianismus ein
widerliches Gewebe von tückischen Umtrieben, Verleumdungen und
Gewaltthätigkeitcn gegen die Katholiken; unter dem Deckmantel der
Religion spielten die häßlichsten Leidenschaften.

* Athanasius war den Arianern am meisten im Wege, darum



II'

mußte er um jeden Preis beseitiget werden. Wirklich gelang es, ihn
bei dem Kaiser so weit zu verdächtigen, daß er nach Trier in die
Verbannung wandern mußte. Zugleich hatten es die Arianer ans
die drei Hauptkirchen im Oriente abgesehen, und dieselben an sich
zu ziehen gewußt. Den eifrigen Bischof von Antiochia hatten sie
bereits abgesetzt, und einen Arianer dahin bestellt. Bald gelang es
auch dem Eusebius von Nicomedia, sich in den bischöflichen Sitz
der Hauptstadt cinzndrängen. Auch das auffallende Strafgericht
Gottes, das über Arms erging, brachte sie nicht zur Besinnung.
Man hatte beschlossen, ihn mit großem Pompe in die Kirche zu
Constantinopel einzuführen. Am Tage vorher schon führten ihn seine
Anhänger in einer Prozession feierlich in der Stadt herum, da
überfiel ihn eine Uebelkeit, und er war genöthigt, in einen Abort
sich zu gegeben. Als die Seinigen, weil er zu lange ansblieb, ihn
aufsuchten, fanden sie ihn alldort, mit ausgeschütteten Eingeweide«,
todt, 336.

Im folgenden Jahre 337 starb auch Kaiser Constantin, aber
leider wurde Constantins, sein Sohn nud Nachfolger im Oriente,
sogleich von Arianern gewonnen. Athanasius, die Stütze der Katho¬
liken, durfte zwar auf seinen Sitz zurückkehren, aber bald, wie
voransznsehen war, wurde er wieder beseitiget, welcher Wechsel in
seinem Schicksale später noch einige Male eintraf. Ungemein ver¬
derblich waren die Unruhen und Spaltungen, die die Arianer,
namentlich in den Kirchen von Alexandria, Antiochia und Constau-
tinopel anrichteten, und viel Blut wurde durch ihre Schuld ver¬
gossen. Ein eigener Kunstgriff derselben war es auch, immerfort an
verschiedenen Orten: zu Antiochia, Philippolis, Mailand, Sirmimn,
Selencia und Rimini, — Synoden zn veranstalten, und überall
nene Glaubensbekenntnisse zu entwerfen, nm die Gntmüthigen und
Unvorsichtigen zu bethören und das Ansehen des Shmbolums von
Nicäa herabzusetzen. Aber bald erfuhren sie auch das Schicksal aller
Ketzereien; sie spalteten sich in zwei Parteien. Die Einen blieben
dem Grundsätze des Arms, daß Christus vom Vater gänzlich ver¬
schieden, (anderer Wesenheit) seh: daher auch Anomöer
unähnlich) oder strenge Arianer; die Anderen meinten, daß der
Sohn dem Vater in der Wesenheit zwar nicht gleich, aber doch
ähnlich sch, und nahmen das Wort chwtOEoL statt oz/noEOL
an: Semiarianer. Diese Spaltung bereitete auch ihren allmähligen



118

Untergang vor. Ihre Hauptstütze war ohnhin nur des Kaisers
Constantins despotische Macht; und nach seinem Tode konnte die
katholische Kirche durch die Kraft ihrer Wahrheit, — obwohl vom
Kaiser Julian nichts weniger als unterstützt, wieder ihren mächtigen
Einfluß auf die Irrenden üben.

Die abendländische Kirche, wo Kaiser Constans der katholischen
Lehre treu blieb, hatte weniger gelitten; — nur während der kurzen
Zeit der Alleinherrschaft des Constantins mußte sie einige Gewalt¬
streiche erdulden. Unter den folgenden Kaisern begünstigte nur noch
Valens, im Oriente diese bereits ersterbende Parthei; denn schon
hatten die großen Kirchenlehrer Athanasius, Basilius und Gregor
von Nazianz, dann Papst Damasns, Hilarius und Ambrosius überall
der Wahrheit den Sieg bereitet. Dagegen blieb dem Kaiser Valens
das traurige Verdienst, den Gothen und durch diese noch einigen
anderen barbarischen Völkern, den Arianismus aufgedrnngen zu
haben, welche theilweise bis ins 6. Jahrhundert noch in dem Irr-
thume verharrten.

92. Tie Macedoniancr und das zweite allgemeine Coiicilium.

Ein Irrthnm erzeugt den andern: — läugneten die Arianer
die Gottheit der zweiten Person, so konnten sie auch den h. Geist
nicht als Gott erkennen. Aber auch die zur Kirche zurückgekehrten
Semiarianer, ja selbst sonst Rechtgläubige, waren theilweise hierin
nicht im Klaren. Macedonius, der semiarianische Bischof von
Constantinopel, war der Anführer derjenigen, die dem h. Geiste die
Gottheit entschieden absprachen, daher der Name Macedonianer
oder Streiter gegen den h. Geist (Lnoumakomacln). Um auch hierin
die Wahrheit auf feierliche Weise darznlegen, und die letzten Spuren
des Arianismus zu tilgen, wurde von Kaiser Theodosius und Papst
Damasns 381 ein Concilium nach Constantinopel berufen,
welches das erste zu 6p. und das zweite allgemeine ist. Ohne allen
Widerspruch wurde die katholische Lehre von der Gottheit der drit¬
ten Person und der Trinität ausgesprochen, und zum ewigen Ge-
dächtniß das Shmbolum von Nicäa mit den nöthigen Zusätzen er¬
gänzt. So entstand jenes Glaubensbekenntniß, welches noch heut zu
Tage in der h. Messe (obwohl nicht in jeder), unter dem Namen
6recko gesprochen wird.



119

93. Der Apollinurismns.

In dem nämlichen Concilinm wurde noch eine zweite Irrlehre,
die eben aufgetancht war, — der Apollinarismns — verworfen.
Seit Arms ergaben sich die Kriechen mit Vorliebe philosophischen
Specnlationen über die Menschwerdung des Sohnes Gottes. Apol¬
linaris, Bischof von Laodieaa, wollte die Verbindung der gött¬
lichen und menschlichen Natur in Christus mit mathematischer Ge¬
nauigkeit bestimmen, nm so das Dogma von der Gottheit Christi
desto leichter vertheidigen zu können. Er verfiel aber dabei in einen,
dem Arins gerade entgegengesetzten Irrthum. Arms hatte die Gott¬
heit Christi gelänguet, Apollinaris läugnete die volle Menschheit.
Er theilte nämlich nach der platonischen Philosophie den Menschen
in drei Theile: das thierische Lebenspriucip (chm/h), der vernünftige
unsterbliche Geist und der Körper. Die Stelle des vernünf¬
tigen menschlichen Geistes habe nun in Christus die Gottheit selbst.
eingenommen. So, meinte er, könne man die Gottheit nicht mehr ,
bestreiten; er übersah aber dabei, daß in Christus, nach dieser An-^^/.
sicht, nicht die ganze menschliche Natur vorhanden, und Er nicht
wahrer Mensch wäre. Dieser Irrthum war bereits auf mehreren
Particularshnoden verworfen worden, ohne dessen Urheber und An-
Hänger zur Besserung zu vermögen. Die allgemeine Synode von
6p. machte demselben ein Ende.

94. Nestorius. Concil zu Ephesus.

Um die folgenden drei Irrlehren zu beurtheilen, muß man die
katholische Lehre von der Menschwerdung des Sohnes Gottes im
Auge behalten, welche so lautet: Christus ist wahrer Gott und
Mensch, in zwei Naturen und zwei Willen, aber in Einer und
zwar der göttlichen Person.

Gegen den letzten Theil dieser Wahrheit verstieß Nestorius,
seit 428 Patriarch vou 6p. Er behauptete zwar anfänglich nur, man
müsse die h. Maria nicht Gottesgebäreriu (ö-emo-ws, Ooipars) nennest,
weil sic ja nur einen Menschen und nicht Gott zur Welt bringen
konnte. Mit Wehmuth und Erstaunen wurden seine Gläubigen er¬
füllt, als er fortfuhr in diesem Sinne zu predigen. Selbst Laien
bemerkten ihm, daß Maria allerdings -nicht die Gottheit geboren



12«

habe, — wohl aber Den, der Gott und Mensch in Einer (gött¬
lichen) Person ist, und somit von altersher Gotteögebärerin ge¬
nannt werde.

Er blieb jedoch bei seiner Behauptung und vcrtheidigte sie mit
ungestümer Anmassung; und es wurde bald klar, daß er, wie zwei
Naturen, so auch zwei Personen in Christo annahm. Das ist
die Ketzerei des Nestorins.

Die in diesem ketzerischen Sinne gehaltenen Homilien wurden
in Abschriften bis nach Egypten hin verbreitet, und beirrten Viele
im Glauben. Der h. CyrillnS, Patriarch von Alexandrien, die
Gefahr erkennend, machte den Nestorius in einem ebenso liebevollen
als eindringlichem Schreiben aus seinen Irrthum aufmerksam. Da
aber dieser die wohlgemeinte Mahnung hochmüthig abwics, sah Cy¬
rillus sich genöthigt, diese Angelegenheit dem Papste Celestinu s
ausführlich darzulegen. Das war um so dringlicher, da Nestorius
selbst bereits in einem gleißnerischen Schreiben bei dem Papst um
die Bestätigung seines Irrthnms angesucht hatte. Dieser hielt sofort
in Rom eine Synode, wo die Lehre des Nestorius geprüft, und als
Häresie verworfen wurde. Nestorius soll dieselbe binnen einer
angesetzten Frist widerrufen, oder der Excommunication unterliegen;
und Cyrillus wurde vom Papste mit der Vollstreckung des Ur--
theils beauftragt. Als Bevollmächtigter des römischen Stnhles, setzte
jetzt Cyrillus die katholische Lehre von der Menschwerdung Christi,
in zwölf Sätzen (Anathematismen), gedrängt und scharf auseinander,
und sandte sie dem Nestorius zur Unterschrift. Dieser war jedoch
weit entfernt sich zu fügen, und stellte vielmehr jenen Sätzen, seiner¬
seits zwölf andere entgegen, wobei er die Verwegenheit hatte, den C y -
rillus des ApollinarismuS zu beschuldigen, indem er dessen Worten
durch Verdrehung einen falschen Sinn unterlegte.

Da Nestorins durch sein Ansehen als Patriarch, bereits Viele
in seinen Irrthum gezogen hatte, steigerte sich bald die Verwirrung
dergestalt, daß zu ihrer Beilegung Kaiser Theodosius II. auf Au-
dringen des Papstes, eine allgemeine Kirchenversammlung nach Ephe¬
sus berief 431, welche die dritte allgemeine ist. Auf derselben nahm
Cyrillus im Namen des Papstes den Vorsitz ein; die Lehre des
Nestorins wurde, ungeachtet mannigfacher Umtriebe seiner Parthei,
feierlich verworfen, und der excommunicirte Nestorius vom Kaiser ver¬
bannt, si 440. Doch auch nach seinem Tode fand seine Lehre noch



L21

zahlreiche Anhänger, die sich im persischen und türkischen Reiche bis
ans den heutigen Tag erhielten.

95. Eutyches. Concil zu Chalccdon.
Wenn unwissende und eigensinnige Menschen sich unterfangen,

einen Jrrthnm zu bekämpfen, so behaupten sie leicht zu viel, und
gerathen in den gerade entgegengesetzten Irrwahn. Das widerfuhr
auch dem Eutyches, welcher Archimandrit (Abt) eines Klosters
bei 6p. und ein Manu von geringer theologischen Bildung, dabei
starren Sinnes war. Er kämpfte gegen die Lehre des Neftorius-
und behauptete dagegen ganz richtig: in Christus ist mir Eine
Person; setzte aber, wie er meinte, im Sinne des h. Cyrillus, irr-
thümlich hinzu: und nur Eine Natur. Es seh nämlich alles
Menschliche in dem göttlichen Wesen Christi aufgcgangen, und
mit ihm zu Einer Natur geworden. Das ist die Ketzerei der Eu-
tychiancr oder M on o pH y siten. Er wurde von dem Patriarchen
Flavianus auf eine Synode zu Op. geladen, erschien zwar, ließ
sich jedoch nicht belehren, und wnrde daher abgesetzt und aus der
Kircheugemciuschaft ausgeschlossen. Aber er fand Freunde am kaiser¬
lichen Hofe, nud bei dem leidenschaftlichen Patriarchen von Alexan¬
dria, Dioscurus, Unterstützung. Auf kaiserlichen Befehl kam
eine angebliche Synode zu Ephesus zusammen, wo DioScurus den
Vorsitz führte, um den Eutyches rein zu waschen. Er wurde auch
in Eile für rechtgläubig erklärt, dagegen Flavianus abgesetzt, ja mit
mehreren anderen katholischen Bischöfen selbst körperlich arg miß¬
handelt. Diese Versammlung erhielt den verdienten Namen: die
Räubersynode; doch wurden die Verfügungen derselben vom Kaiser
bestätiget.

Der Triumph des Eutyches und Dioscurus dauerte jedoch nicht
lange. Im folgenden Jahre starb Kaiser Theodosius II. und seine
Schwester Pulcheria mit Marcian, den sie zu sich ans den Thron
erhoben, beschlossen die Berufung eines allgemeinen Conciliums, ob¬
wohl Papst Leo erklärte, daß die Zcitumstände einem solchen nicht
günstig sehen.

Dieses wurde — als das vierte allgemeine — zu Chalcedon
451 gehalten. Papst Leo hatte schon früher, als Flavian ihm über
die Irrlehre des Eutyches Bericht erstattet hatte, an Flavian ein



122

Schreiben abgesendet, worin er mit bewunderungswerther Gründ¬
lichkeit die katholische Lehre, von der Zweiheit der Naturen
und der Einheit der Person in Christus, auseinandersetzte. Dieses
(dogmatische) Schreiben wurde von den Gesandten des Papstes ans
dem Concil zu Chalcedon, uw sie den Vorsitz führten, abgeleseu,
wobei laut der einhellige Iubelruf der versammelten Väter ertönte:
„Das ist der Glaube der Väter, — der Apostel und der nnsrige;
Petrns spricht durch den Mund des Leo, — so haben die Apostel
gelehrt." Demnach wurde vom Concil feierlich erklärt: Es sind
zwei Naturen, die göttliche und die menschliche unvermischt, aber
auch unzertrennlich in der Einen Person Christi vereint.

DioScuruS wurde nicht nur wegen seiner Gewaltthätigkeiten zu
Ephesus, sondern auch wegen anderer groben Vergehen seiner priester¬
lichen Würde entkleidet. Dann wurden noch mehrere heilsame Ver¬
ordnungen über die Kirchenzncht erlassen.

DaS Concilinm hatte nicht vermocht, den Kirchenfrieden überall
herznstellen. Schwache und Boshafte verbreiteten die Ansicht, daß
die Synode von Chalcedon im Sinne des Nestorins zwei Söhne
Gottes, — Christum in zwei Personen dccretirt habe. So wurde
die Verwirrung unterhalten, und cs kam in Palästina, Antiochien
und Alexandrien nicht selten zu schrecklichen Auftritten. Die Gegner
des Conciliums, Monophhsiten, erhielten sich bis ans unsere Zeit;
— in Asien unter dem Namen: Jaco biten; in Afrika als
Kopten.

96. Der Dreicapitelstreit. Fünfte allgemeine Synode.

* Die Zanksucht der Monophhsiten führte einen neuen Streit
herbei, dessen wir hier nur darum erwähnen, weil aus dieser Ver¬
anlassung ein allgemeines Concilinm gehalten wurde. In der Ge¬
schichte des Nestorins und Entyches kommen drei übelberüchtigte
Schriften vor: 1) Die Werke des Theodorus von Mopsvestia^
woraus Nestorius seinen Jrrthum geschöpft; 2) Die Schrift des
Theodor et ns von Cyrus, die gegen Cyrillus gerichtet ist; und
3) der Brief deS Ibas von Edessa, ebenfalls gegen Cyrillus.
Kaiser Justinian, durch Monophhsiten aufgehetzt, verlangte, daß
diese drei Schriften (die drei Capitcl) nebst dem verstorbenen
Theodor, von allen verdammt werden. Die geheime Absicht der



123

Monophhsiten dabei war, dem Ansehen des Conciliums von Chal-
cedon dadurch zu schaden, weil es dieselben nicht ausdrücklich für
ketzerisch erklärt hatte. Doch war die Sache im Grunde von keiner
Bedeutung, denn indirekt hatte das Ccucil allerdings das Urtheil
gesprochen. Der Streit war so weit gediehen, daß ein neues Con-
cilium für nöthig erachtet wurde. Kaiser Justinian berief es im
Einverständnisse mit Papst Vigil ins 553 nach 6p. Es ist das
zweite von 6p. nud fünfte allgemeine.

Auffallend ist das Betragen des Papstes Vigilius in diesem
Streite, und dem Concilium gegenüber. Er hatte zuerst die Ver¬
dammung der drei Capitel in einer Schrift an den Kaiser gebilligt.
Später änderte er seine Meinung, und verbot ihre Verwerfung.
Als das Concilium, wobei er nicht erschien, die Capitel doch ver¬
dammte, stimmte er nach einigem Zaudern dieser Verdammung bei,
doch sollte das dem Ansehen des Concils von Chalcedon keinen Ab¬
bruch thun. Ein so schwankendes Benehmen war zwar für das Ober¬
haupt der Kirche keineswegs geziemend; doch, muß wohl beachtet
werden, daß der Papst hier nicht, wie die Gegner der Kirche es
hinstellen, in einen GlaubenSirrthum befangen gewesen seh. Um
den katholischen Glauben handelte es sich nicht, sondern nur um
die Förmlichkeit eines öffentlichen Ausspruches über Schriften.
Wir entnehmen aber hieraus eine wichtige praktische Lehre. Vigi¬
lius hatte die päpstliche Würde nicht ganz auf dem gesetzmäßigen
kirchlichen Wege, sondern durch besondere Gunst der Kaiserin er¬
halten. Er wurde zwar als rechtmäßiger Papst anerkannt und wirkte
als solcher mit redlicher Gesinnung. Aber das Bewnßtsehn, ein
Amt nicht ganz auf redlichem Wege überkommen zu haben, macht
im Handeln leicht unschlüssig und uustät; und wir lernen hier,
wie wichtig es seh, in Betreff seines Berufes ein gutes Gewissen
zu haben.

97. Die Monothcletcn.
* Wir kommen zu dem letzten Zweige der Häresien, die aus

der arianischen Irrlehre entsprossen sind. Wieder ist es ein Kaiser,
der durch unberufene Einmischung in Glaubensangelcgenheiten den
Jrrthum förderte, obwohl er selbst rechtgläubig sehn wollte. Kaiser
Heraclins (seit 622) bemühte sich, die Monophhsiten mit der
Kirche zu vereinigen. Auf seinem Kriegszuge gegen die Perser suchte



L2L

er den Führer der Monophysiten in Armenien, Paulus, zu ge¬
winnen. In dem Relioginsgespräche, das sie hierüber führten, wurde
aber Paulus nicht nur nicht bekehrt, sondern er steckte den Kaiser
mit einem neuen Jrrthum au, indem er meinte: Wenn man auch
in Christo zwei Naturen mit den Katholiken auuehmen will, so
müßten doch auch die Katholiken zngcben, daß in Christo nur Ein
Wille wirksam seh. Der Kaiser wurde uachdcnkend, und befragte,
nach seiner Rückkehr, hierüber den Patriarchen von (ich-, Sergius.
Dieser war aber leider selbst in diesem Irrthume befangen, und
bestärkte den Kaiser im Glauben au Einen Willen (Monothe-
letismus). Zum Unglücke fanden sich noch andere Bischöfe, die gerne
glaubten, was dem Kaiser als der rechte Glaube schien; darunter
namentlich der Bischof Cyrus. Zum Lohne für seine Fügsamkeit,
wurde dieser bald zum Patriarchen von Alexandria gewählt, und
ihm empfohlen, die dortigen Monophysiten zu gewinnen. Das war
eine leichte Sache. Sie vereinigten sich gerne mit der Kirche, wenn
diese, wie Chrus versicherte, sich zu dem Glauben an Einen Wil¬
len bekenne. Diese Vereinigung kam auf einer Shnodc zu Alexan¬
dria zu Stande. Nur ein scheinbar unbedeutender Mönch, Sophro-
uius, stellte sich dagegen, und beschwor den Cyrus, eine solche
Bereinigung nicht zu fördern; denn nicht die Monophysiten seycn
Katholiken geworden, sondern die Katholiken würden ans diese Weise
in die Ketzerei der Monophysiten, oder aber in den ApollinarismuS
verfallen. Cyrus beachtete seine Mahnung nicht, sondern wies ihn
zu Sergius. Sophronius eilte nach Constantinopel und machte dem
Patriarchen die nämlichen Vorstellungen. Dieser hörte ihn an, und
obwohl er bei seinem Jrrthum blieb, so erkannte er doch, daß,
wenn die Sache weiter geführt wird, er vielen Widerspruch finden
könnte. Darum trug er dem Sophronius auf, hierüber zu schweigen
und keinen weiteren Streit zu veranlasse». Sophronius glaubte sich
als Mönch nicht berufen, noch mehr zu thun, und zog sich in sein
Kloster nach Jerusalem zurück.

98. Weiterer Verlauf des Monothelctismus. Sechste
allgemeine Synode.

* Sophronius wurde bald darauf zum Patriarchen von Jeru¬
salem gewählt. Jetzt war er gleichsam auf den Leuchter der Kirche



— 12S —

gestellt, und cs war seine Pflicht, für die wahre Lehre cinzusteheu.
Das that er auch in seinem ersten Rundschreiben an die Bischöfe;
er brachte darin diesen dogmatischen Pnnct zur Sprache. Der
schlaue SerginS hatte aber schon voraus den Papst Honorins
für seine Ansicht zu gewinnen gesucht; indem er in einem künstlich
abgsfaßten Schreiben die Sache einseitig darstelltc, um den Papst
zu täuschen. Das gelang ihm leider auch, der Papst gab ihm Recht;
weßwcgcn Manche behaupten wollen, der Papst seh selbst der Ketzerei
des Sergius, — des MonotheletiSmns, theilhaftig gewesen. Allein
aus dem dießfälligen Briefe läßt sich Nachweisen, daß der Papst den
Sinn des Sergius nicht durchschaute. Er bekennt darin zwar Einen
Willen in Christus, aber darum, „weil die Gottheit nicht unsere
Sünden — sondern unsere Natur an sich genommen hat." Offen¬
bar bezieht sich der Papst nur auf den Einen Willen in der mensch¬
lichen Natur Christi; indem er den sündhaften Willen der mensch¬
lichen Natur Christi mit Recht nicht zugibt. Er hatte mithin nicht
sorgfältig geprüft, was allerdings Tadel verdient, aber er war nicht
irrgläubig.

Kaiser Heraclius, als er den Streit wachsen sah, wollte den¬
selben mit seinem Machtworte abthun, und erließ zu diesem Ende
eine Glaubeuserklärung (Ekthesis). Darin wird verboten, von Einem
oder zwei Willen zn reden; am Ende aber doch wieder Ein einiger
Wille zn glauben befohlen. Die orientalischen Bischöfe nahmen
Alles an; Sophronius aber war bereits gestorben, bald daranfauch
Papst Honorius; und so ruhte der Streit kurze Zeit.

In ein neues Stadium trat der Streit, als Kaiser Coustans II.
648, durch ein neues Ediet, „Typus", alles Disputireu über Einen
oder zwei Willen ans das strengste untersagte. Da sich Papst Mar¬
tin I. diesem unbefugten Machtsprnche zur Unterdrückung der Wahr¬
heit nicht fügen wollte, wurde er zum Märtyrer. Unter dem nich¬
tigen Vorwande, daß er an einer Empörung Theil genommen habe,
wurde er nach Op- geschleppt, auf's ärgste mißhandelt, dann ins
Exil abgeführt, wo er noch im nämlichen Jahre verschied, 655^

Um den lange gestörten Frieden wieder herzustellen, und allen
weiteren Irrungen vorzubengen, veranstaltete Kaiser Constanti-
nns PogonatnS ein Concilium zu Op, 680, aus welchem die
Gesandten des Papstes Agatho den Vorsitz führten; — das dritte
von 6p. und sechste allgemeine. Hier entsagte der Patriarch von



126

Georg, der Ketzerei; aber Macarius, Patriarch von Antiochia, ver¬
focht mit solchem Eigensinne,die Irrlehre, daß er sogar eine Samm¬
lung verfälschter Vaterstellen dem Concilinm als Beweis aufdringen
wollte. Die Fälschung wurde leicht nachgewiesen, und der Unver¬
besserliche abgesetzt. Dann wurde als Glaubenssatz erklärt, daß in
Christus wie zwei Naturen, so auch zwei Willen, untrennbar und
unvermischt anzunehmen sind, jedoch so, daß der menschliche Wille
dem göttlichen nicht entgegen, sondern demselben untergeordnet
ist. Am zahlreichsten erhielten sich die Monotheisten noch in Syrien,
wo unter der Herrschaft der Araber alle christlichen Secten freien
Spielraum hatten. Ihre Hauptniederlassung war der Libanon,
nm das Kloster des h. Maro, daher Maroniten genannt. Im 12.
Jahrhundert vereinigten sich diese jedoch wieder mit der römisch-
katholischen Kirche.

99. Der Manichäismns. — Priscillian.

* Durch die in Arins beginnende, und im Monotheletismus
sich schließende Reihe von Irrlehren, hat, wie wir gesehen, beson¬
ders nur die griechische Kirche gelitten, und große Schuld daran
trugen die Kaiser, die auch in Glanbenssachen befehlen wollten.
Wir kehren mm in das Abendland und nm 200 Jahre zurück.
Dort waren zwar auch Irrlehren anfgetaucht; aber sie wurden
meistens gleich bei ihrem Entstehen wieder unterdrückt, so daß sie
sich selten zu förmlichen Secten gestalten konnten.

1. Der Manichäismns — aus der vorigen Periode be¬
kannt, — schlich während der arianischen Unruhen still und unbe¬
merkt von einer Provinz zur anderen fort. Als diese gedämpft
waren, wendeten die Kaiser selbst dieser auch staatsgefährlichen Secte
ihre Aufmerksamkeit zu, und verpönten sie mit schweren Strafen.
Die h. Väter, vor Allen Augustinus, der einst ihnen angehört hatte,
bekämpften sie durch Reden und Schriften. Am meisten aber wirkte
Papst Leo, unter dessen Regierung sie sich häufig in Rom Herum¬
trieben, gegen sie, so, daß sie für jetzt nicht offen hervorbrechen
konnten.

Nur in Spanien trieb der Manichäismus einen neuen Zweig,
den Priscillianismus.

2: Priscillian, ein vornehmer Laie, wärmte den mani-



127

chäischen Unsinn mit einigen Zuthaten neu auf, und verführte Meh¬
rere, — darunter zwei Bischöfe. Gegen ihn traten die Bischöfe
Idacius und Jthacius auf, aber mit etwas unerleuchtetem Eifer,
wodurch das Uebel noch größer wurde. Als nämlich eine Synode
gegen Priscillian erfolglos blieb, nahmen diese beiden zum welt¬
lichen Arm ihre Zuflucht. Eben war Kaiser Gratian ermordet
worden, nnd die Sache kam vor den Thronränber Maximus. Da
Priscillian selbst sich auf den neuen Kaiser Maximus berufen hatte,
so übergab dieser den Priscillian einem strengen weltlichen Richter
zur Untersuchung. Diese siel dahin aus, daß Priscillian zum Tode
verurtheilt, und das Urtheil 385 zu Trier vollstreckt wurde. Maxi¬
mus wollte hiedurch seinen Religionseiser bethätigen; und die Kirchen¬
feinde unterlassen nicht, hämisch auf dieses Factum hinzuweiseu, wo
die Kirche angefangen habe, sich ihrer Glaubensgegner mit dem
Schwerte zu entledigen. Aber Maximus nnd seine Richter waren
keine kirchlichen Personen. Die größten Kirchenmänner jener Zeit:
der h. Martin von Tours, ver h. Ambrosius, der um diese Zeit
nach Trier kam, und der h. Papst Siricins tadelten aber auf das
strengste eine solche blutige Ketzerbekehruug. Auch erhielten sich die
Anhänger des Hingerichteten noch bis ins 6. Jahrhundert.

100. Der Pelaginnismiis.

Das Wort „Freiheit" wird sowohl im politischen als religiösen
Sinne leicht mißverstanden. Nach der katholischen Lehre wurzelt
die Freiheit des Menschen nur in seiner Abhängigkeit von
Gott. Ohne Gottes Gnade kann der Mensch gar nichts Gutes
(vor Gott Verdienstliches) thnnz und seine Freiheit äußert sich
nur in so weit, daß er mit der Gnade Gottes wirken, oder ihr
widerstehen kann. Diese Lehre hängt mit dem Dogma der Erb¬
sünde und der Erlösung auf das Innigste zusammen, und die Fol¬
gerung davon ist die für den Menschenverstand dunkle und seinen
Stolz demüthigende Lehre von der Prädestination (Berufung, Vor¬
herbestimmung).

P e l a g i n s > nnd Cöl e st i n s, zwei Mönche aus Brittanien,
verbreiteten im Anfänge des 5. Jahrhunderts zuerst zu Rom, dann
zu Carthago und Palästina Irrlehren, die den obigen katholischen
Glaubenssätzen in verschiedener Beziehung entgegen waren. Der



128

Hauptsatz dieser Irrlehren ist: die Gnade Gottes ist dem Menschen
zur Hebung des Guten nicht durchaus nothwendig. Dieser ergab
sich ans den irrigen Behauptungen: 1) Adam würde gestorben sehn,
wenn er auch nicht gcsündiget hätte. 2) Seine Sünde hat nur ihm,
nicht seinen Nachkommen geschadet. 3) Die nengeborneu Kinder sind
in dem nämlichen Zustande, in welchem Adam vor der Sünde ge¬
wesen. 4) Es besteht also keine erbliche Verdorbenheit des Men¬
schen (Erbsünde), und er kann mit seinen natürlichen Kräften (ohne
die Gnade) Gutes wirken und selig werden.

Diese Lehren wurden zuerst in einer Synode zu Carthago 412,
dann in andern Particularsynoden, und 416 nochmals zu Carthago
als ketzerisch verworfen. Die Shnodalacten wurden nach Rom ge¬
sendet, Papst Jnnocentins I. bestätigte sie, wobei Augustinus äußerte:
„Rom hat gesprochen und die Sache ist beendet."

Dennoch wollten sich die beiden Irrlehrcr nicht fügen; sondern
suchten sich bei dem neuen Papste Zosimus zu rechtfertigen. Cöle¬
stins stellte sich persönlich zn Rom, und PelagiuS schickte ein Glau-
bensbekenntniß. Zosimus ließ sich bei seiner milden Gesinnung,
durch die Winkelzüge dieser verschlagenen Männer, und besonders
durch die heuchlerische Zusicherung des Cölestins, daß er Alles glaube,
was die Kirche glaubt, täuschen, und erklärte sie für rechtgläubig.
Die Carthager hielten jedoch eine dritte Synode nnd machten den
Papst auf den eigentlichen Sachverhalt aufmerksam. Dieser berief
die beiden zn einer neuen Prüfung; aber sie fanden für gut, zu ent¬
fliehen, worauf Zosimus die Entscheidungen jener Synoden bestätigte.
Von den beiden Irrlehrern schweigt die weitere Geschichte und die
Schriften des h. Augustinus trugen zur Befestigung der katholischen
Lehre gegen Pelagins das Meiste bei; denn er — das Wunder der
Gnade — war am besten geeignet, über die Gnade zu sprechen.

Einige Lehren des Pelagins fanden noch weiterhin bei manchen
Kirchcnschriftstellern Eingang, und so entstand der Semipelagia-
nismuS, dessen Hauptsatz ungefähr heißt: Der Anfang des Glau¬
bens ist Sache des freien Willens; aber das Vollbringen unterstützt
die göttliche Gnade. Die Anhänger dieser unkatholischen Ansicht
hießen auch Massilienser, da die Mönche von Massilia (Marseille)
dieselben vornämlich vertheidigtcn.



— 12?) —

101. JovilülM und Bigilantius.

Diese beiden Männer versuchten der Kirche einige neue An¬
sichten aufzudringcn, wurden jedoch durch die großen Kirchenlehrer
jener Zeit schnell zurechtgewiesen, ohne Secten stiften zw können.
Iovinian war um 370 Mönch zu Nom, ward aber dieses Standes
bald überdrüssig nnd kehrte in die Welt zurück. Um seinen Schritt
zu beschönigen, suchte er durch ein herausgegebenes Buch zu erweisen,
daß ein frommer Mönch kein größeres Verdienst habe, als ein from¬
mer Laie; — der jungfräuliche Stand vor dem Ehestande nichts
voraus habe; und wer faste, nicht besser thue, als wer sich nach
Belieben sättige; —kurz er länguetc die Verdienstlichkeit der soge¬
nannten evangelischen Räthe (eonsilia evan^elien). Der h. Hiero¬
nymus fertigte ihn in einer Gegenschrift in etwas derber Weise
ab, der h. Augustinus widerlegte ihn mit der ihm eigenen Gründ¬
lichkeit und Klarheit, und Papst Siricius stieß ihn aus der Kirchen¬
gemeinschaft. Dasselbe that der h. Ambrosius, als Iovinian nach
Mailand kam.

Geistesverwandt mit ihm war Bigilantius in Gallien, zu
Anfang des 5. Jahrhunderts. Dieser scheint von dem bekannten
Grundsätze: wilalur ubusus, «eck «ervelur usus nichts gewußt zu
haben. Da bereits in manchen kirchlichen Dingen, wie es unter
den Menschen nicht anders zu erwarten ist, Mißbräuche vorkamen,
so meinte er, es seh die Sache selbst zu verwerfen. Er eiferte gegen
die Verehrung der Heiligen und Reliquien; weil auch manche Wunder
erdichtet, und viele Reliquien nicht echt sehen; — gegen die Vigi¬
lien (Nachtwachen in der Kirche vor den Festtagen), weil schlechte
Leute dabei ihr Unwesen treiben können; selbst gegen den Cölibat,
weil er manchmal die Ursache geheimer Unsittlichkcit seh. Seine
seichten Behauptungen wurden von Hieronymus scharf widerlegt,
und er war bald vergessen.

102. Streit über Origenes.

* Origenes hatte sich durch seine Schriften große Verdienste
um die Kirche erworben, und sie wurden von den gelehrten Kirchen¬
männern der spätem Zeit fleißig benützt. Dabei aber waren diese
Schriften auch von Jrrthümern nicht frei, und mußten daher mit
Vorsicht gelesen werden.

9



13«

Dieser Umstand veranlaßte mehrere, mitunter ärgerliche Strei¬
tigkeiten; selbst zwischen den berühmtesten Männern des 4. Jahr¬
hunderts. Vor allen war der h. Epiphanius ein heftiger Gegner
des Origeues und Aller, die denselben vertheidigten; weil er in des
Origenes Schriften die Quelle des Arianismus entdeckt zu haben
glaubte. Zwischen ihm und dem Bischose Joannes von Jerusalem,
einem Vertheidiger des Origenes, hatte der Zwist angefangen. Bald
wurden der h. Hieronymus und Rufinus, — beide damals Mönche
zu Jerusalem, in denselben hiueingezogen. Hieronymus erklärte sich
gegeu, Rufinus aber für Origeues. Zwischen diesen beiden ent¬
brannte der Streit besonders heftig, wnrde zwar ans eine Zeit —
da Rufinus nach Rom sich entfernte, beigelegt; aber später auf
Veranlassung dieses Letzteren erneuert.

Den betrübtesten Ausgang nahm dieser Streit für den h. Chry-
sostomus. Er hatte einige Mönche bei sich ausgenommen, welche
vom Patriarchen zu Alexandria, Theophilns, als Anhänger des Ori¬
genes vertrieben worden waren. Dadurch zog er sich den Haß deö
Theophilus zu. Dieser kam nach Constantin opel, verband sich mit
den dortigen Feinden des Chrysostomus, hielt die After-Synode zur
Eiche, und trug am meisten dazu bei, daß Chrysostomus endlich
in's Elend wandern mußte, wo er nach argen Mißhandlungen starb

(8- 81).,

III. Einrichtung der Kirche.
103. Vorbemerkungen.

1. Die Kirche war durch die Bekehrung Constantins in ein
neues Stadium getreten. Das innere Wesen der Kirche, als einer-
göttlichen Anstalt, bleibt ewig dasselbe; aber die Art ihrer
Wirksamkeit zum Heile der Menschheit, und manche äußere For¬
men, müssen sich nach Maßgabe der Umstände und Verhältnisse auch
mannigfach gestalten.

2. Die römischen Kaiser sind aus Verfolgern nun Bekenner,
und mit Rücksicht auf ihre Stellung, Beschützer der Kirche ge¬
worden. Dagegen unterstützte die Kirche den weltlichen Staat,
durch ihre Lehre: daß Gehorsam gegen die von Gott gesetzte
Obrigkeit Gewissenspflicht ist. So entwickelte sich auf sehr natür-



131

liche Weise ein inniges Verhältniß zwischen Kirche und Staat. Kaiser,
die, — als wahrhaft kirchlich gesinnt, — von der Kirche gleichsam
als ihre erstgeborenen Söhne betrachtet wurden, übten mit Zustim¬
mung der Kirche, manche Rechte in kirchlichen Dingen, die nicht
strenge in ihrem Wirkungskreise lagen, beriefen z. B. Concilien,
ernannten Bischöfe und dergleichen. Aber immer von Unheil be¬
gleitet war die willkürliche Einmischung der Regenten in eigentliche
Glanbenssachen, wie aus der Geschichte der Irrlehren genugsam
zu ersehen ist. Die griechische Kirche ist besonders hierdurch immer-
mehr in Verfall geratheik, und selbst das morgenländische römische
Reich dadurch seinem Untergange zugeführt worden.

3. Die Kirche hatte durch drei Jahrhunderte unter Druck und
Verfolgung ihr Heilsgeschäft meist im Verborgenen üben müssen.
Sie hatte durch Demnth und Geduld die Welt gewonnen, nun trat
sie offen in derselben auf, und zwar in Glanz und Schmuck,
wie es der Braut des Sohnes Gottes geziemte. Die Kaiser selbst
umgaben die Diener der Kirche mit weltlichem Ansehen und äußerem
Glanze, und schmückten die Kirche mehr als ihre eigenen Paläste;
die Kirche entfaltete die innere Größe und Herrlichkeit ihrer An¬
stalten auch in äußerlicher Pracht und Anmuth.

104. Die Hierarchie.

Auf Einheit und Einigkeit beruht das Gedeihen jeder
Gesellschaft, daher auch der göttliche Stifter der Kirche, in seiner
Abschiedsrede, zum himmlischen Vater für die Seinen betete: „daß
sie Alle Eins sehen, wie du, Vater, in mir bist, und ich in dir
bin." Joannes: 17, 21. Je mehr nun der Umfang der Kirche
sich erweiterte, desto mehr mußte der von Christus in Petrus ge¬
setzte Einheitspnnct — das Oberhaupt der Kirche — in ein Helles
Licht treten; und neue Mittelstufen in der Kirchen-Regierung wurden
nöthig, um die innige Verbindung der einzelnen Kreise, zu einem
großen Ganzen, in fester Ordnung zu erhalten. Hierüber schreibt
Chprian: „Wie alle Strahlen von Einer Sonne ausgehen und alle
Zweige eines Baumes von einer Wurzel, so sind alle in der Welt
zerstreuten Gemeinden zu Einer Kirche verbunden."

1. Daß der Papst zu Rom, als das höchste sichtbare Ober¬
haupt der Kirche, in dieser Periode durchaus anerkannt wurde,



132

dafür spricht die Geschichte klar genug. Jeder irgend bedrängte Bischof
wandte sich um Schutz an den Papst, im Zweifel suchte man bei
ihm Lösung, bei Streitigkeiten Entscheidung, und selbst die Irrlehrer,
wie Nestorius und Pelagius, zeigten durch ihr Bemüheu, seine Zu¬
stimmung zu gewinnen, thatsächlich, daß sie dessen höchste kirchliche
Würde anerkannten. Der h. Augustin spricht die Ansicht der ganzen
Kirche jener Zeit in den Worten aus: „Roms Urtheil ist das Ur-
theil der gesummten Kirche; es kann keiner Prüfung mehr unter¬
liegen; wer von Rom verurtheilt ist, ist vom ganzen Erdkreise ver-
nrtheilt; Rom hat gesprochen, die Sache ist abgethan (Koma loeuta,
oausa lmita ost).

2. Unter den Bischöfen erhielten bald einige einen höheren
Rang, wodurch sich nach und nach zwei Mittelstufen zwischen dem
Primas und den einfachen Bischöfen bildeten, die Metropoliten
und Patriarchen. Die Entstehung der ersteren erklärt sich zu¬
meist aus der allmäligen Verbreitung des Christenthums von den
Hauptstädten der Provinzen aus, in die kleineren Städte und Dörfer.
Diese Letztem kamen so in ein Abhängigkeitsverhältniß zu dem Bi¬
schöfe der Hauptstadt (molropolis), und erhielten von dort ihre
Kirchenvorsteher. Dieses Verhältnis wurde dann durch Kirchenge¬
setze geordnet, und Metropoliten (Bischöfe der Hauptstädte), über¬
kamen bestimmte Rechte über die Bischöfe ihrer Provinz.

3. Unter den Metropolen des römischen Reiches hatten längst
Rom, Alexandrien und Antiochien ein hervorragendes Ansehen; eben
so waren die dortigen Kirchen schon von ihrer Gründung an von
ausgezeichnetem Range, welchen das Concil von Nicäa noch beson¬
ders bestätigte. Die Vorsteher derselben — und auch einiger anderen
Kirchen, z. B. Ephesus in Asien, Heraklea in Thrazien, hießen
Erarchen, (wie die politischen Vorsteher alldort), oder Erzbi¬
schöfe; wofür aber bald für Rom, Alexandrien und Antiochien,
das ausgezeichnete Prädicat: Patriarch in Uebung kam. Nach¬
dem Constantinopel' die Hauptstadt des Reiches geworden, gab man
auch dem dortigen Bischöfe den Titel eines Patriarchen. Endlich
wurde derselbe auch dem Bischöfe von Jerusalem — „als der
Mutter aller Kirchen" — zu Theil. Diese fünf Patriarchen übten
ungefähr die nämlichen Rechte über die Metropoliten ihres Sprengels,
wie diese über ihre Provinzial-Bischöfe, wobei es sich von selbst
versteht, daß die Patriarchen-Würde von Rom, mit jener des Ober-



— 133 —

Hauptes über die ganze Kirche verbunden war, und in derselben fast
aufging.

4. Jede einzelne Diöcese wurde von ihrem Bischöfe regiert,
und das innige Verhältniß des Bischofes zu derselben, wurde einem
unauflöslichen Ehebande gleich geachtet, daher die Uebersetzung eines
Bischofes in eine andere Diöcese —- mit seltenen Ausnahmen —
von den Concilien verboten war. Um den geistlichen Bedürfnissen
der ihnen anvertrauten Gläubigen zu genügen, sahen sich die Bi¬
schöfe häufig genöthigt, sich Gehilfen zu wählen, welchen sie, unter
dem Namen von Landbischöfen (Lünrapiseopi), einen Theil der
Diöcese anvertrauten. Sie waren gewöhnlich nur einfache Priester,
und nur ausnahmsweise auch mit bischöflicher Weihe ausgerüstet;
aber jedenfalls ganz dem Diöcesanbischofe untergeordnet. Bald fand
man auch die Eintheilung der Diöcesen in einzelne kleinere Kirchen-
Gemeinden mit einem eigenen, natürlich ganz von dem Bischöfe ab¬
hängigen Priester, für uöthig; so entstanden die Pfarren, zuerst
auf den: Laude (acelosiri; plvbanse), dann auch in den Städten
(pai-oelnw), mit den Pfarrern.

105. Wahl der Kirchenobern.

1. Die ersten Bischöfe wurden bekanntlich von den Aposteln
selbst ernannt. Längere Zeit darauf findet sich keine bestimmte Vor¬
schrift über die Wahl der Bischöfe, nur so viel zeigt sich überall,
daß dieselbe der hohen Stellung gemäß, mit besonderer Sorgfalt
von den Bischöfen und dem Clerus vorgenommen wurde. Auch
das Volk hatte daran einen gerechten Antheil, in so lange, als ein
tiefer christlicher Sinn im Volke durchaus vorherrschte; doch be¬
schränkte sich dieser Antheil größtentheils nur auf das Zeugniß der
Würdigkeit des zu Wählenden. Keineswegs aber wurde die
Auctorität des so gewählten Bischofes hierdurch irgend von der Ge¬
meinde abhängig, so daß sie ihn etwa auch hätte absetzen können,
vielmehr wurde seine Sendung, als von Christus herrührend, betrachtet.

2. Als später der religiöse Geist bei dem christlichen Volke in
Abnahme kam, und bei den Bischofswahlen Parteiungen und Leiden¬
schaften sich zu äußern begangen, mußte den Gemeinden der Einfluß
entzogen werden, und Concilien, wie z. B. jenes von Laodicäa (372)
bestimmten, daß die Bischöfe nur vom Clerus, den Bischöfen der



13L

Provinz und dem Metropoliten gewählt und eingeführt werden sollen;
und dieß blieb fortan als Regel. Doch verletzten nicht selten will¬
kürlich herrschende Kaiser das Kirchengesetz, und ernannten eigen¬
mächtig Bischöfe. Andererseits aber haben auch fromme Regenten,
tnmnltuarischen Bewegungen, durch Ernennung eines würdigen Vi-
schofes, vorzubengen gewußt, wobei die kirchlich zur Wahl Berech¬
tigten mit Dank ihre Zustimmung gaben.

3. Zu allen Kirchenämtern innerhalb einer Diöcese wählte der
Bischof ganz nach eigenem Ermessen die Vorsteher, wovon im Laufe
dieser Periode viele Neue nöthig wurden. Dahin gehören nebst
den oben erwähnten Landbischöfen und Pfarrern noch die Erz-
pri ester (urdnprosbMri), für die geistlichen Functionen, wenn der
Bischof selbst verhindert war; — die Archidiacouen, für die
Verwaltung des Oekonomischen; ferner die geistlichen Notare, die
Defensoren w. Zu jedem erledigten Amte wählte der Bischof den
Geeigneten aus, und ertheilte dem Gewählten die uöthige Ordina¬
tion, eben für diesen Platz und für die bestimmte Kirche.

106. Der Unterhalt des Clerus.

1. Das Wort des h. Paulus: „Also hat es der Herr ver¬
ordnet, daß die, welche das Evangelium predigen, vom Evangelium
leben sollen," l. Cor. 9, l.4, war maßgebend in Betreff des Unter¬
haltes des Clerus. Nebstdem hatte man das Vorbild im alten
Bunde, wo die Leviten und Priester ihren Antheil an dem Tempel¬
opfer und andere Gaben bezogen. So war der Clerus an die Liebe
und Wohlthätigkeit der Gläubigen angewiesen, und diese spendeten
dann auch nach Vermögen ihre Opfergaben, die theils bei den gottes¬
dienstlichen Versammlungen auf den Altar gelegt, theils in die
Wohnung des Bischofes gebracht wurden, und die nach Kirchenge-
setzen in drei Theile zu vertheilen waren: für den Clerus, — für
die Erhaltung der Kirchengebäude und Geräthschaften (pro tübriou
oeolosise), und für die Armen; denn auch für diese Letzter« trug
die Kirche von jeher die zarteste Sorgfalt.

2. Auch die Abgabe der Zehnten leitete man aus dem alten
Bunde ab, und sie wurden schon im 3. Jahrhunderte für eine
Pflicht der Gläubigen erklärt.

3. Im Verlaufe der Zeit, besonders als schon christliche Fürsten



irr»

auf den Thronen saßen, vermehrten sich die Einkünfte der Kirche
ansehnlich, durch Schenkungen und Vermächtnisse in mannigfacher Art.

4. Alle derlei Gaben wurden nach der Meinung der Geber,
als Gott dargebacht betrachtet, daher auch das Vermögen der ein¬
zelnen Kirchen nicht als ihr Eigenthum, sondern als allge¬
meines Kirchengnt angesehen wurde, wovon diese Kirchen nur die
Nutznießung hatten, und welches sie, als anvertrautes Gut, unver¬
sehrt den Nachfolgern überliefern mußten.

107. Gottesdienst.

1. In dieser Periode haben wir bereits bestimmte Nachwei¬
sungen, daß das h. Meßopfer im Wesentlichen ganz so gefeiert
wurde, wie es noch jetzt bei einem solennen bischöflichen Amte der
Fall ist. Es hatten zwar die Hanptkirchen z. B. Jerusalem, Alex¬
andria u. a. ihre eigenen Liturgien, die jedoch unter sich wie mit
der jetzigen, in der Hauptsache ganz übereinstimmen. Dabei blieb
die Abtheilnng in — miss» Oweüumeroium, bis zum Offerto¬
rium, und die darauf folgende mi88u liünlimn, woran nur die be¬
reits getauften Gläubigen Theil nehmen durften. Es wurde jedoch
nur Ein heiliges Opfer, vom Bischöfe selbst oder seinem Stell¬
vertreter dargebracht. Der übrige Clerns assistirte und erhielt die
Communion — gleichwie alle Gegenwärtigen, in beiden Gestalten.
Doch war der Gebrauch, das h. Abendmahl nur in einer Gestalt
zu empfangen, auch schon weit verbreitet. Dasselbe nüchtern zu
empfangen, was früher schon gewöhnlich war, wurde jetzt als Gesetz
ausgesprochen.

2. Da die Christen auf die Feier ihrer heiligsten Geheimnisse
einen so hohen Werth legten, so wurde auch die möglichste Pracht
auf die Festgewänder und heiligen Gefäße verwendet. Besonders
war die bischöfliche Kleidung glanzvoll ausgezeichnet. Goldene und
silberne Geräthschaften waren nichts seltenes. Auch Bilder wurden
jetzt zum Schmucke der Kirchen und zur Versinnlichung des Reli¬
giösen angewendet.

3. Die Tempel waren nun viel zahlreicher und prächtiger,
Constantin und seine Mutter Helena gingen, durch Erbauung herr¬
licher Gotteshäuser, mit schönem Beispiele voran. Auch heidnische
Tempel und andere geräumige öffentliche Gebäude wurden in christ-



13«

liche Kirchen umgeschaffen. Diese letzteren erhielten den Namen
Basiliken; von , König; weil sie von Kaisern geschenkt,
und dem König der Könige geweiht wurden. Die nenerbauten Kir¬
chen erhielten die Form des Schiffes oder Kreuzes. Der Altar stand
gegen Osten im Heiligthume; im Westen war die Vorhalle, für
die Catechumenen und Büßenden bestimmt; in der Mitte das Schiff,
bei Basiliken meist durch Säulenreihen abgetheilt. — Die Heiligkeit
der Kirchen wurde auch dadurch anerkannt, daß nach kaiserlichen Ge¬
setzen, Niemanden, der dort seine Zuflucht suchte, Gewalt angethan
werden durfte, — Asyl.

4. Der Festkreis des Kirchenjahres erweiterte sich mehr und
mehr, durch neu eiugeführte Feste des Herrn und seiner jungfräu¬
lichen Mutter. Auch dem heiligen Kreuze wurden zwei Erinuerungs-
feste geweiht: das der Erfindung, durch die h. Helena, und jenes
der Erhöhung, zum Andenken an das vom Kaiser Heraklius wieder
eroberte Kreuz, welches die Perser bei ihrer Besetzung von Jeru¬
salem, geraubt hatten.

Das Mönchthum.

108. Aöceteu und Einsiedler.

Es ist kaum irgend eine Anstalt so vielfach verkannt und irrig
beurtheilt worden, als die Klöster und Mönche; es thut daher
Noth, diese christliche Lebensentwickluug näher zu betrachten, und
wir wollen hierin den tiefsinnigen Ideen des gefeierten Möhler folgen.

1. Bei allen gebildeten Völkern zeigt uns die Geschichte, unter
mannigfachen Gestalten, Aehnliches mit dem, was wir Mönche
nennen. Allenthalben werden wir auf Männer aufmerksam gemacht,
welche sich ausscheiden von der großen Masse und dem Gewühle
der Menschen, und durch einen geheimnißvollen Zug in die Ein¬
samkeit, in Wälder und Wüsten geführt werden, wo sic die Schätze
und Freuden der Welt gerne entbehrend, oder eigentlich gar nicht
vermissend, das inhaltvollste Leben suchen, und wo ihnen auch die
höchsten Freuden und Leiden, welche die menschliche Brust bewegen
können, zu Theil werden. Solche sind in ihrer Abgeschiedenheit,
oder später daraus hervortretend, oft die größten Wohlthäter ihrer
Mitmenschen geworden.



137

2. Unter den ersten Christen fehlte deßhalb das Mönchthnm
auch nicht; ja ganz neue und eigenthümliche Gründe für dasselbe
stossen unmittelbar ans dem Christenthume. — Aus seinem tiefsten
und innersten Wesen entwicktelte sich erst die wahre Bedeutung
dieser absonderlichen Lebensweise. Es kann im wahren Sinne gesagt
werden, daß die Christen in den ersten drei Jahrhunderten allzu¬
mal Mönche gewesen sehen. Von der Welt nicht verstanden und
von ihr ansgeworfen, lebte der Christ mitten in ihr als Einsiedler,
getrennt von ihr durch seine Sitten, wie durch seinen Glauben. Er
war todt für die Welt, und wie Panlus sagt, begraben mit Christo,
er hielt seine Sinne nur für eine höhere Welt offen und thätig,
war ein Fremdling hier unten, ein Bürger dort oben.

3. Unter den Christen, zumal des Morgenlandes, ragten jedoch
selbst wieder Mehrere durch eigenthümliche Bestrebungen, durch hö¬
heren Sinn nnd angestrengtere Thätigkeit hervor. Ohne sich örtlich
von ihren Glaubensgenossen zu sondern, vielmehr in Mitte derselben
lebend, verwendeten sie all' ihr Eigenthum in milden Gaben für
wohlthätige Zwecke, blieben ehelos, und bestritten die wenigen Be¬
dürfnisse ihres entsagöndeu Lebens, durch den Ertrag irgend eines
Gewerbes, wo es ihnen sogar noch möglich wurde, abermal Man¬
ches zum Besten der Nothleidenden zu erübrigen. Von solchen Ent¬
sagenden (ssvutw, continvntes) war schon in der früheren Periode
die Rede.

4. In dieser Entsagung gingen bald Einige um einen Schritt
weiter, sie entsagten auch der menschlichen Gesellschaft, wurden
Einsiedler oder Eremiten, entweder aus freiem Entschlüsse,
oder sie hatten in einer Verfolgung sich in die Einöden geflüchtet,
gewannen aber die Einsamkeit lieb, die ihnen gestattete, sich ganz
einer höheren Welt hinzugeben, nnd die sie vielfältigen Versuchungen
und Gefahren entriß. Aus der großen Zahl solcher Wüstenbewohner
hat uns die Geschichte jener Zeit, nur den Namen des h. Paulus
bewahrt, der daher als erster Einsiedler gilt.

109. Mönchvereille.
Dieses Einsiedler-Leben wurde einer neuen Entwicklung zuge¬

führt, indem mehrere in einer Gegend lebende Eremiten in einen
gewissen Verband mit einander traten.



138

1. Es wurden nämlich manche von ihnen gar bald gewahr,
daß auch das sorgfältig bewachte einsame Leben, lange fortgesetzt,
seine eigenthümlichen Gefahren habe, und es mußte der Gedanke
entstehen, ob nicht etwa Einsamkeit und Verkehr mit Andern, be¬
sonders mit Gleichgesinnten, in der Art verbunden werden könnte,
daß das Wohlthätige des einsamen und gemeinsamen Lebens mög¬
lichst vereinigt, ihnen zu Theil werde. Und siehe da! Gottes Vor¬
sehung hatte bereits den Mann in der Einsamkeit erzogen, welcher
der christlichen Ascese diese neue segensreiche Richtung zu geben be¬
stimmt war.

2. Dieser Mann war Antonius mit dem Beinamen der
Große. In einem oberäghptischeu Dorfe von begüterten Eltern 251
geboren, hatten sich seine herrlichen Anlagen in häuslicher Stille
entfaltet; aber jedes Wort der heiligen Schrift, das er in der Kirche
vernommen, prägte sich tief seinem Geiste ein, und frühe reifte in
ihm der Entschluß, Ascet zu werden. Nach dem Tode seiner Eltern
verfügte er demnach über sein beträchtliches Vermögen zum Besten
der Armen, und lebte in einiger Entfernung von seinem Geburts¬
orte der stillew Betrachtung der göttlichen Dinge, äußerlich mit
Handarbeit beschäftiget.

Ein greiser vielgeübter Ascet der Nachbarschaft, theilte ihm
seine Erfahrungen im höheren Geistesleben mit, und nach genügender
Vorübung zog sich Antonius in die innerste Wüste zurück, die seine
Bestrebungen, seine Kämpfe, seine Gebete und Betrachtungen ver¬
bergen sollte. Doch ward er bald ausgeforscht, und erhielt Besuche
von leidenden, irgendwie gequälten und bekümmerten Seelen, die er
getröstet und erquickt entließ; auch Krankheiten des Leibes heilte Gott
durch seine Fürbitte. Bald sammelten sich auch Asceteu um diesen
Meister. In einfachen, aber wundersam weisen und eindringlichen
Worten, gab er ihnen Lehren und Mahnungen mit in ihre einsamen
Zellen, und förderte so ringsum das geistige Leben.

Da wurde von vielen Seiten der Wunsch laur, den großen
Geistesmann fortwährend in der Nähe, als Führer und Lehrer zu
haben, und so sammelte sich ein Verein von Einsiedlern, die Anto¬
nius in die Wüste gegen das rothe Meer hinführte, wo sie in Pis-
piri, auf zwei von einander entfernten Hügeln, in einzelnen Woh¬
nungen lebten, fasteten, beteten und arbeiteten, um Almosen spenden
zu können. Man nannte sie Anachoreten d. i. Abgesonderte, auch



13S

Mönche (monscbi) und ihre Anzahl stieg später auf Tausende.
Antonius besuchte sie von Zeit zu Zeit; im hohen Alter zog er sich
jedoch wieder ganz zurück, starb 105 Jahre alt, und ließ als Muster
jeglicher Tugend, einen ungemein wohlthätigen Eindruck auf seine
Zeitgenossen und auf spätere Jahrhunderte zurück.

3. Was Antonius geschaffen, brachte Pachomius zu weiterer
Vervollkommnung; er führte das Mönchs- oder Klosterleben nach
jetziger Weise ein. Pachomius war auch aus Egypten, der Sohn
heidnischer Eltern. Er wurde Soldat und erhielt gleich in den ersten
Tagen sein Quartier bei einer Familie, die ihn so liebevoll auf¬
nahm, daß er verwundert fragte, was denn das für Leute sehen.
Er erfuhr, sie sehen Christen, die aus Liebe zum Sohne Gottes,
gegen Jedermann sich wohlthätig erweisen. Das machte auf den
unverdorbenen Jüngling einen unaustilgbaren Eindruck, und sobald
er vom Kriegsdienste entlassen war, bat er um die Aufnahme in
die christliche Kirche. Höheres anstrebend, begab er sich zu P a le¬
mo n, einem in jener Gegend besonders verehrten Einsiedler, an
den er sich wie an einen Vater anschloß, und mit dem er längere
Zeit in gottseligen Uebungen verlebte. Endlich aber erklärte er dem¬
selben, er seh durch höheren Beruf aufgefordert, in einem nahen
verlassenen Dorfe, Namens Tab en ne, fromme Einsiedler zu ver¬
sammeln. Dem Palemon war es zwar schwer, sich von dem ge¬
liebten Gefährten zu trennen, doch half er ihm zu Tabcnne eine
größere Wohnung für Mönche bauen, und zog sich dann in seine
Zelle zurück. Es sand sich bei Pachomius bald eine so große An¬
zahl von Schülern ein, daß sie in mehrere Vereine abgetheilt wer¬
den mußten. Dieß geschah um die Zeit des Concils von Nicäa 325.
Diese Vereine waren von jenen, die Antonius gestiftet hatte, darin
unterschieden, daß sie gemeinsam in Klöstern (ouanobium, daher
Cönobiten) wohnten, und nach einer gemeinsamen Regel lebten;
ohne jedoch, wie es jetzt gewöhnlich ist, Priester zu sehn. Gebet,
Betrachtungen und andere religiöse Uebungen wechselten bei ihnen
mit Arbeiten der mannigfachsten Art ab. Die Erträgnisse ihrer Ar¬
beit kamen den Dürftigen zu Guten, da sie selbst für Nahrung und
Kleidung so ungemein wenig bedurften. Es waren Colonien der
Gottseligkeit und eines heiligen Friedens.



14«

110. Weitere Ausbreitung dem Mönchthums.

* 1. Zu gleicher Zeit, als sich diese Mönchvereine in Egypten
bildeten, sammelten sich auch Ascetinen daselbst zu einem gemein¬
samen Leben. Die Schwester des Antonius und jene des Pachomius
waren die ersten Leiterinen, und Pachomius gab ihnen passende
Lebensregelu. Sie wurden in der Sprache des Landes Nonnen,
d. i. ehrwürdige Frauen genannt.

2. Bei der verdienten Verehrung und Bewunderung, die dem
Mönchthum in Egypten gezollt wurde, konnte es nicht fehlen, daß
es bald in weitern Kreisen seine Verbreitung fand. Nach Palästina
und Syrien wurde cs verpflanzt vom h. Hilarion. Dieser war
von seinen heidnischen Eltern aus Palästina nach Alexandrien ge¬
schickt, nm sich dort den schönen Wissenschaften zu widmen. Dort
wurde er nicht nur Christ, sondern das Beispiel des Antonius,
welchen er besucht hatte, wirkte so begeisternd ans ihn, daß sofort
der Entschluß in ihm feststand, in seiner Heimat nach diesem Vor¬
bilde zu leben. Nach Hause zurückgekehrt, thcilte er sein Erbtheil,
da die Eltern bereits gestorben waren, unter die Armen und lebte
nun noch 50 Jahre in der strengsten Abtödtung. Die Zahl derer,
die sich nach und nach seiner Leitung unterwarfen, belief sich bald
auf Tausende, welche einzelne Genossenschaften an mehreren Orten
von Palästina und Syrien bildeten. Hilarion starb um 370.

3. Von Palästina ans schritt das Mönchthum weiter gegen
Osten vor, und zwar mit solcher Schnelligkeit, daß der h. Basi¬
lius (siehe tz. 79), im Jahre 357, also nur ein Jahr nach dem
Tode des Vaters Antonius, schon in Coelesyrien und Meso¬
potamien wohl eingerichtete und blühende Klöster vorfand. Er
selbst aber stiftete die ersten Klöster in Pontus und Kappadocieu,
und er hat das neue und große Verdienst um das Mönchthum, daß
er in demselben nebst dem fromm-beschaulichen Leben und der Hand¬
arbeit, auch eine wissenschaftliche Thätigkeit anregte. Von den
Zeiten des h. Basilius an gab es in der orientalischen Kirche kaum
eine Provinz ohne Mönchvereine.

4. Nicht so rasch entwickelte sich das Mönchthum im Abend¬
lande: dafür wurde es hier später bedeutungsvoller, als in seiner
ersten Heimat. Die erste bestimmte Kunde von dieser besonderen
Lebensweise brachte der h. Athanasius nach Rom, als er im Jahre



— Ml —
340 von den Arianern verfolgt, bei dem Papste Julius Schutz
suchte. Er erzählte vom Leben des h. Antonius und von den Ein¬
richtungen in Tabenne. Die zwei Mönche, die er als Begleiter bei
sich hatte, stellten jene erhabenen und wunderbaren Beschreibungen
durch anmuthige Einfalt und ihr liebenswürdiges Wesen gleichsam
in lebendigen Bildern dar. Allmälig erwachte auch hier die Be¬
geisterung für diese Lebensweise, wo man bald viele, selbst von
den vornehmsten Familien, sich ihr widmen sah, und wofür später
besonders der h. Hieronymus, bei seiner Anwesenheit in Rom viel
beitrug, so daß die Villen der alten Senatoren sich in Klöster ver¬
wandelten.

5. In Gallien war der h. Martin, der berühmte Bischof
von Tours, der Beförderer des Mönchthums. Als Sohn eines heid¬
nischen Militär-Tribuns zu Sabaria (Stein am Anger), war er
genöthigt, Kriegsdienste zu nehmen, was mit seinem inneren Drange
zum Mönchslebcn wenig übereinstimmte. Doch wußte er die Tugen¬
den eines Christen mit seinem Soldatenstande zu verbinden, und
bekannt ist von ihm jene herrliche Thal, daß er einen entblößten
Armen, mit der Hälfte seines Mantels beschenkte. Nach erhaltenem
Abschiede konnte er seiner Neigung folgen und sich in die ascetische
Stille zurückziehen, woraus er, als einer der ausgezeichnetsten und
liebenswürdigsten Bischöfe hervorging, gleich verehrt von den Großen
und Mächtigen, wie von dem Volke. Bei seiner Todesfeier waren
schon zweitausend Mönche, aus den von ihm gestifteten Klostern
zugegen, um das Jahr 400.

6. In Oberitalien finden wir den h. Ambrosius, in Africa
den h. Augustinus, als Gründer und Beschützer des Mönchthums,
und aus Africa ging eS bald nach Spanien über. Auch in Brit-
tanien ist schon am Ende des 4. Jahrhunderts von Klöstern
die Rede.

111. Simcou Stylites.

Bei einzelnen Mönchen finden wir Uebungen und Entbehrungen,
die weit über die gewöhnlichen Menschenkräfte hinausgehen, die da¬
her zwar kein Gegenstand der Nachahmung sehn können, wohl aber
der verweichlichten Menschheit zur Beschämung dienen, die da lernen
kann, wie viel der menschliche Wille in der höheren Weihe, für Gott



1Ä2

und durch Gott vermöge. Das außerordentlichste dieser Art unter¬
nahm Simeon Stylites (der Säulensteher). Nachdem er sich
in Klöstern und in der Einsamkeit durch staunenswerthe ascetische
Uebungen abgehärtet hatte, setzte er sich bei Antiochia 420 eine
Säule, welche er, um dem Drängen der vielen Besucher sich zu
entrücken, bestieg, und zu seinem immerwahrenden Aufenthalte machte.
Die Säule wurde später allmälig erhöht, und so stand er, als ein
Mittler zwischen Himmel und Erde, 30 Jahre lang da, predigte
Buße dem von allen Weltgegeuden herströmenden Volke, — stiftete
Frieden zwischen den Parteien, die ihm häufig ihre Streitigkeiten
zur Entscheidung vorlegten, und gab selbst den Kaisern Theodosius
dem Jungem und Leo, die ihn um seine Meinung befragten, die
weisesten und heilsamsten Rathschläge. Er wurde darum nicht ohne
Grund genannt „ein Stern, welcher der ganzen Erde leuchtete, und
ein Wunder des Universums?'

112. Der h. Benedict.
Als über die katholische Kirche und über die Menschheit über¬

haupt, durch die wiederholten Heereszüge kriegerischer Horden, eine
schwere Zeit eingebrochen war, erzeugte die Kirche aus der ihr in-
wohnenden göttlichen Kraft den Benedictiner-Orden, welcher der
Kirche für eine weite Zukunft hin, zu unermeßlichem Segen ge¬
reichte. Bei den Stürmen der Völkerwanderung war das noch junge
Mönchleben im Abendlande mit Verfall bedroht; da gab ihm Be¬
nedict eine erneuerte feste und dauernde Gestaltung.

Benedict von Nursia, geboren 480, sollte in Rom sich den
Wissenschaften widmen. Von der Sittenlosigkeit der Stadt sich weg¬
wendend, floh er in eine Felsenschlucht bei Subjaco, wo er bald
ein Gegenstand der Verehrung, aber auch mannigfacher Anfechtung
wurde. Mit einigen Auserwählten zog er sich 529 nach Monte
Cassino, im heutigen Neapolitanischen zurück, wo, er ein Kloster
gründete, das wohl das berühmteste der Welt genannt werden kann.
Hier vollendete er auch seine Regel, die mit großer Kenntniß der
menschlichen Natur verfaßt, strengen Ernst mit Milde und Nachsicht
vereint. Die Gefahren des einförmigen Mönchslebens Wohl erwä¬
gend, sorgte Benedict für fortwährende aber mannigfaltige Beschäf¬
tigung, durch Haud- und Feldarbeit, Lesen, Abschreiber, von Büchern,



143

Unterricht der Jugend außer den kanonischen Gebetstunden, welche
nach Psalm 119 „Siebenmal des Tages spreche ich dein Lob" fest¬
gesetzt waren. Dabei fand er für nöthig, die in den morgenländi-
scheu Klöstern gebräuchliche Strenge in Betreff der Nahrung, mit
Rücksicht auf das abendländische rauhere Klima, bedeutend zu mil¬
dern; steuerte aber dafür dem großen Unfuge der Wanderung aus
einem Kloster ins andere, durch seine Vorschrift des beständigen
Aufenthaltes in Einem Kloster (slubilüss loci). Unzählige Klöster
dieses Ordens entstanden bald in ganz Europa, und die Verdienste
desselben nm die Wissenschaften, nm die Urbarmachung von Wild¬
nissen, um die Cultnr der europäischen Völker überhaupt, sind un¬
berechenbar.

113. Der Cölibat.

1. Aus der h. Schrift ist klar, daß Christus, und mit ihm
die Apostel, die Jungfräulichkeit als eine der schönsten Blüthen, als
eine der reinsten und höchsten Entwicklungen der evangelischen Kraft
im Leben, hinstellten. Dieser Schmuck sollte vor allen den von den
Aposteln eingesetzten Priestern nicht fehlen, in welchen sich noch
dazu von selbst jene religiöse Kraftfülle und himmlische Sehnsucht
regte, ansschließend Christo und seiner Braut, der Kirche an¬
zugehören, — ehelos zu bleiben. Es zeigk auch die Geschichte un-
widersprechlich, daß die Sitte, als Priester nicht mehr zu
heiraten, im höchsten christlichen Alterthume, in den apostoli¬
schen Zeiten selbst, ihren Ursprung nahm, und die Synode von
Neucäsarea (314) beschloß schon die Absetzung dessen, der als Prie¬
ster heirate.

5. Wir finden jedoch, daß bis in die Zeiten des ConcilinmS
von Nicäa, auch verheiratete Männer in den höheren Clerus ausge¬
nommen wurden, wenn nämlich ihre übrigen hervorragenden Eigen¬
schaften es räthlich machten. Dabei entdecken wir jedoch zwei Eigen¬
heiten; die eine: daß auch solche aus innerem Drange meistens des
Umganges mit der Fran sich enthielten; die andere: daß die Zahl
solch verheirateter Priester immer geringer wurde. Hierher gehört
eine Verhandlung des ConcilinmS von Nicäa. Man war schon
daran, das Gesetz zu erlassen, daß alle, die, als sie ordinirt
wurden, bereits verheiratet waren, sich nun als Priester von ihren



144

Frauen enthalten müßten. Da stand ein ehrwürdiger Bischof aus
Egypten, Paphnutius ans, welcher bemerkte, daß ein solcher Zwang
für jetzt noch zu gewagt sehn dürfte, und er setzte hinzu: man
solle es bei dem belassen, daß der, welcher unverhei-
tet in den Clerus trete, auch für die Zukunft nicht
heirate; und er nennt diese Sitte: eine alte Ueberliese-
rung. Dabei ließ es das Concilium bewenden. Zu bemerken ist
noch, daß die Bischöfe von jeher den Cölibat im strengsten Sinne
beobachteten.

3. So standen die Dinge, als eine immer mehr sich ent¬
wickelnde Verwilderung des römischen Reiches sich bemächtigte, und
eine gewisse Rohheit allenthalben hin sich verbreitete. Es war nun
nicht anders zu erwarten, als daß auch ein beträchtlicher Theil des
Clerns nicht mehr geistig genug war, nach dem Ideale eines wah¬
ren Priesters zu leben, daher von jetzt an, vielfältige Kirchengesetze
das erzwingen mußten, was früher freudig und freiwillig geleistet
wurde. Alle großen Kirchenlehrer eiferten für diese alte Disci¬
plin, die Päpste wiederholten und verschärften die kirchlichen Anord¬
nungen, ja sogar die weltlichen Gesetze Justinians drangen
auf Beobachtung derselben.

, 4. In den Bestrebungen, diese apostolische Disciplin aufrecht
zu erhalte», nahm aber seit Ende des 7. Jahrhunderts, die morgen¬
ländische Kirche einen von der abendländischen abweichenden Gang.
Während man im Occidente mit Conscquenz verfuhr, und die apo¬
stolische Einrichtung, wiewohl langsam und schwer (erst im 11. Jahr¬
hunderte), wieder zur voller Geltung brachte, beging das Morgen¬
land die Schwäche, in der Synode zn Trullos 692, wieder ein
Zugeständniß zn machen, daß nämlich den zum geistlichen Stande
Aspirirenden die Erlaubniß gegeben wurde, vor der Ordination sich
zu verehelichen, und das ist bei den Griechen gesetzliche Gewohnheit
geworden, und gilt noch bis jetzt.



— L46 —

Dritte Periode.
Von Bonifacius bis Papst Gregor VH.

Vom Anfänge des 8. Jahrhunderts bis 1073.

I. Fcußcrc Schicksale der Kirche.
114. Bonifacins, der Apostel Deutschlands.

Aus der Insel der Heiligen (Irland) kamen im Laufe des
7. Jahrhunderts zahlreiche Glaubeusboten, um unter den verschie¬
denen Stammen der Deutschen das Glaubenslicht zu verbreiten.
Darunter war besonders thätig Colu m b a n, f 615, mit seinen
zwölf Gefährten, unter diesen auch Gallus, der Stifter des Klo¬
sters von St. Gallen, -f 646. Dann Kilian in der Gegend von
Würzburg, Emmerau nm Regensburg und Willibrod 695,
mit feinen Schülern, bei den Friesen. Diese hatten zwar viel Gutes
gewirkt; aber immer noch lebten zahlreiche Völkerschaften Deutsch¬
lands in den dunklen Wäldern und in den Finsternissen des Hei-
denthums.

Auch dort, wo das Christenthum bereits gepflanzt worden, hatte
es aus Mangel einer geregelten Kirchenorduung, keinen festen Halt,
und wurde selbst von zu wenig gebildeten Priestern wieder mit dem
Heidenthnme vermengt. Da war eine umfassende und kräftige Hilfe
nöthig, und diese sandte Gott durch den Engländer Winfried
(Bonifacins). Winfried, geboren 680 und in den Benedictiner-
Klöstern von Angelsachsen gebildet, kam um 715 nach Deutschland
nnd zwar zuerst zu den Friesen, wo eben König Radbod christliche
Kirchen zerstörte. Er scheint hier wenig Erfolg gefunden zu haben
und zog sich wieder in sein Kloster zurück. Nach drei Jahren unter¬
nahm er eine zweite Missionsreise. Aber diesmal ging er, mit Em¬
pfehlungsschreiben seines Bischofs versehen, vorerst nach Rom, nm
sich vom Oberhanpte der Kirche, Gregor U. die Sendung nnd den
Segen zu seinem apostolischen Werke zu erbitten. Nun zog er zuerst

10



— 14« —

nach Thüringen, dann als er Radbod's Tod erfuhr, zu den Frie¬
sen, endlich zu den Hessen. Der Erfolg war überall ungemein er¬
freulich, und Winfried erstattete dein Papste darüber Bericht. Dieser
lud ihn ein, nach Rom zu kommen und weihte ihn 723 zum Bi¬
schöfe für Deutschland. Zugleich gab er ihm den neuen Namen
Bonifacins; und wie bedeutungsvoll ist dieser Name für Deutsch¬
land geworden! Dabei legte Bonifacins den Eid der Treue in die
Hände des Papstes, worüber er sammt dem Papste von kirchen¬
feindlichen Schriftstellern getadelt wird, daß nämlich dadurch Deutsch¬
land vom Papste abhängig gemacht worden seh. Allein diese kirch¬
liche Abhängigkeit versteht sich nach dem Geiste des Christenthums
von selbst, und war Deutschlands Glück. Auch nur in dieser innigen
Verbindung mit dem Obcrhaupte der Kirche, konnte Bonifacins so
Großes wirken. Denn der Papst gab ihm Empfehlungsschreiben an
die Mächtigen in Deutschland und Franken mit, und der hierdurch
erwirkte Schutz förderte die Glaubenspredigt ungemein. Bouifacius
ging nun rüstig ans Werk, baute Kirchen und Klöster, und berief
Gehilfen aus England. Der Nachfolger Gregor's !!., Papst Gre¬
gor III., sandte ihm das erzbischöfliche Pallium mit dem Auf¬
trage, überall, wo es Noth thue, Bischöfe zu ordiniren und an
zustellen.

Dreizehn BiSthümer nebst mehreren Klöstern wurden nun er¬
richtet, und Bouifacius nahm zu Mainz seinen Metropolitansitz.
Noch im späten Alter unternahm er eine neue Bekehrungsreise zu
den Friesen, schon mit der Ahnung seines nahen Todes. Auch dies¬
mal hatte er schon Tausende getauft; aber als er 755 eben eine
Anzahl von ihnen zur Firmung erwartete, wurde er sammt allen
Begleitern von einer Schaar Heiden erschlagen. So wurde zu den
Verdiensten dieses großen Wohlthäters Deutschlands, auch noch die
Siegespalme des Märthrerthnmö beigefügt, und schnell und üppig
wuchs das Christenthum fort auf dem Boden Deutschlands, der
nun gedüngt war mit dem Blute seines Apostels.

115. Carl der Große und seine Wirksamkeit für die Kirche.

Die Herrscherfamilie des großen Frankenreiches (die Merovinger)
war so herabgekommeu, daß es nöthig schien, statt des unthätigen
Childerich I!l. (mit dem Beinamen der Dumme) den thatkräf-



— IL7 —
tigen mggor äomus, Pip in (der Kurze, 0XIAUU8, genannt), zum
Könige auszurufen. Das geschah auf dem Landtage zu Soissons nm
das Jahr 750. Sein Nachfolger war Carl der Große (regierte
von 768—814), — einer der mächtigsten Herrscher der Welt, —
dabei ein treuer Schn der Kirche. Der Gedanke seines Lebens war,
die ihm von der Vorsehung anvertrauten Völker der Civilisation
cntgegenzuführen. Er erkannte aber -— was so viele Politiker nicht
beachten, — daß wahre Bildung ohne Christenthum nicht möglich
seh, und so war die Verbreitung und Befestigung desselben, auch
über die Gränzen seines Ungeheuern Reiches hinaus, der Haupt¬
zweck seiner Regierung. Für diese Idee führte er einen dreißig¬
jährigen Krieg gegen die christenfeindlichen Sachsen. Aber die Ver¬
breitung des Christenthums, wie es hier geschehen müßte, durch Ge¬
waltmittel, konnte wenig nützen; darum war Carl auf das eifrigste
bemüht, wahrhaft christlichen Sinn und christliche Bildung überall
zu pflanzen. Daher errichtete er Bisthümer und Klöster, die er
freigebig mit Gütern ausstattete, rind zu Pflanzstätten der Bildung
und Wissenschaft machte.

Auf seine Einladung traten die Bischöfe häufig in Synoden
zusammen, und die gefaßten weisen Beschlüsse wurden mit aller
Kraft durchgeführt. Ans England und Italien rief er Gelehrte
heran, darunter den Alenin, einen englischen Mönch, den gelehr¬
testen Mann seiner Zeit. Dieser richtete am königlichen Hoflager
eine Schule ein, wo Carl selbst, seine Prinzen und Priuzessinen
nebst den Hofleuten, lernbegierig nnter den Zuhörern saßen. Nach
solch schönem Beispiele wurden in allen Diözesen für alle Stände
Schulen errichtet. In allen diesen Bestrebungen handelte er in
Uebereinstimmung mit den Bischöfen, und vor Allem im Einver¬
nehmen mit den Päpsten. Sein Ansehen erhielt noch einen mächtigen
Zuwachs dadurch, daß Papst Leo III. ihm am Weihnachtsfeste im
Jahre 800, mit Zustimmung der Geistlichkeit und des Volkes, zu
Rom in der Kirche die Kaiserkrone aussetzte. So wurde, nach einer
Unterbrechung von 324 Jahren, die Würde des abendländischen
römischen Kaiserthnms, in neuer Form, wieder hergestellt; und Carl
zum obersten weltlichen Machthaber und zum Schirmherrn der
Kirche (ackvoemus eoelosirv) erhoben. Die Zeit Carl's gab den
schönen Beweis, welch' mächtigen Aufschwung die Menschheit nehmen
kann, wenn die oberste weltliche und geistliche Macht (kmeonkuimn

10*



IL8

sl Imperium) in aufrichtiger Harmonie und gegenseitiger Unter¬
stützung, zu gemeinsamem Wohle wirken.

IW, Bekehrung der Sachsen.

Man tadelt an Carl dem Großen, daß er die Sachsen mit
dem Schwerte zu Christen machte. Allein er handelte hierin als
christlicher Regent, der seine christlichen Unterthanen an den sächsi¬
schen Grenzen, schützen und sicher stellen wollte. So lauge aber die
Sachsen Heiden blieben, war an ihre volle Unterwerfung, und so¬
mit an die Ruhe der anliegenden christlichen Länder nicht zu denken.
Die Missionäre, die öfters dahin sich wagten, richteten nichts ans.
Carl hatte die Sachsen zweimal schon besiegt, nnd durch friedliche
Mittel ihre Sitten zn mildern und sie dem Christenthnme zugäng¬
lich zu machen gesucht; aber sobald er abgezogen war, brachen sie
die,, beschworue Treue, plünderten die Kirchen nnd Klöster nnd mor¬
deten die Priester, und es war kein dauerhafter Friede zn hoffen,
so lauge sie Heiden blieben. Nachdem er sie neuerdings in furcht¬
baren Schlachten gänzlich überwunden, forderte er, nebst sonst sehr
milden Bedingungen, die Annahme des Christenthums, nnd die Ab¬
gabe des Zehnten an die Geistlichkeit; und setzte das mit Strenge
durch. Gewann so auch das Christenthum durch diese gezwungenen
Bekenner wenig, so war doch für die nächste Generation nnd für
alle Zukunft dasselbe gesichert.

117. Bekehrungen im Norden Europas.

* Schon Carl der Große hatte die Absicht gehabt, zn Hama-
burg (Hamburg) einen Metropolitausitz für die nordischen Völker zu
errichten; aber erst sein Sohn, Ludwig der Fromme konnte
dieß ausführcn. Harald, ein nordischer Fürst, hatte sich au seinen
Hof geflüchtet, und bat um Unterstützung zur Wiedererlangung sei¬
nes Thrones. Bei dieser Gelegenheit erhielt Harald die heilige
Taufe, und nahm einen jungen Mönch Ansgar oder An sch ar
in seine Länder mit. Da wurde mit des Papstes Bewilligung zn
Hamburg ein Erzbisthum gegründet, von wo aus Ansgar nach Jüt¬
land, Schleswig, Dänemark und Schweden seine apostolischen Rei¬
sen unternahm. Unter beständigen strengen Uebungen, fast nur von
Brot nnd Wasser, nach einem bestimmten Gewichte, sich nährend,



— IL9 —
und Netze flechtend, lebte er nach der Regel Benedicts, wahrhaft
evangelisch arm; baute dagegen Hospitäler für Kranke, Arme und
Fremde, wußte Geschenke für die Fürsten anfzubringen, kaufte Ge¬
fangene los, und trug Sorge für die Witwen und Waisen. Einem
solchen Manne konnte des Himmels Segen nicht fehlen, und was
er gesäet, wuchs, — manches zwar erst unter seinen Nachfolgern,
in jenen Ländern zu reicher Ernte heran.

//<-
118. Wirksamkeit der Salzburger Kirchenvorsteher.

Um die Zeit, als Bonifacius in Deutschland wirkte, war
Virgilius Bischof zu Salzburg von 754 bis 784. Er wurde vom
Herzoge der Karantaner, Ketumar, gebeten, nach Karantauien (K;ärn-
then) zu kommen, um das Volk im Christenthume zu unterrichten.
-Virgilius konnte selbst nicht kommen; aber er sandte den von ihm
geweihten Bischof Modestus, mit einigen Priestern dahin, mit
der Vollmacht, Kirchen und Geistliche zu weihen. Unter den vielen
von ihm errichteten Kirchen, ist Maria Saal die berühmteste.

Des Virgilius Nachfolger (nach kurzer Verwaltung des h. Ber-
tricus) war Arno, ein vertrauter Freund Alcuin's. Da er auch
das Vertrauen des Bahernfürsten Tassilo, des Kaisers Earl des
Großen, und des Papstes Leo III. in hohem Grade besaß, so war
er in der Lage, desto mehr zu wirken. Durch seine Anordnungen
wurden die Bekehrungen in Karantauien fortgesetzt und au der Bc
kehrung der Avaren nahm er persönlich Antheil.

Die Avaren, welche über einen Theil von Oesterreich und Un¬
garn hin wohnten, wurden von Carl dem Großen bis zum Jahre
797 völlig überwunden, und Arno ging im folgenden Jahre auf
Cärl's Aufforderung selbst nach Niederpannonicn, verkündete das
Christenthum, weihte Kirchen und stellte Priester an. Hierdurch er¬
hielt er zugleich Gelegenheit, seine Diöcese namhaft zu erweitern,
nämlich nm das Gebiet zwischen der Donau, der Raab und der
Drau. Um die nämliche Zeit wurde Salzburg vom Papste Leo III.
zum Erzbisthnme erhoben. Ein Streit, der wegen der Grenze zwi
scheu dem Patriarchate von Aquileja und deni Salzburger Erzbis
thume entstanden tüar, wurde durch Vermittlung Carl des Großen
dahin beigelegt, daß die Dran die Grenze zwischen diesen beiden
Sprengelu bilden soll (810).



130

119. Das Christenthum unter slavischen Völkern.
1. Neben den Germanen finden sich die Slaven als der zweite

noch umfassendere Hauptstamm in Europa, und sie erstreckten sich
nm diese Zeit von der Saale bis zum Ural, und vom adria¬
tischeu bis zum baltischen Meere unter verschiedenen Völker-
namen.

2. Die Krowaten zwischen dem adriatischen Meere und der
Drau waren, — so viel bekannt, — die ersten, welche die christ¬
liche Religion, und zwar freiwillig annahmen. Ihr Fürst Porga
hatte sich deßhalb an Kaiser Constantin Pogonatus gewendet, wurde
aber an den Papst verwiesen, und die von diesem gesandten Glau¬
bensboten tauften den Fürsten (760) und einen Theil des Volkes.
Sie mußten als Christen den Räubereien und Angriffskriegen ent¬
sagen; damit aber ihr Land von fremden Angriffen sicher seh, nahm
der Papst dasselbe, als Eigenthum der römischen Kirche, in seinen
apostolischen Schutz.

3. Die im heutigen Kram, Steiermark und Kärnthen ansäs¬
sigen Slaven empfingen ohne Zweifel frühzeitig von Aqnileja Her¬
das Licht des Evangeliums. Noch mehr aber bewirkte die Nähe des
schon christlichen Bayern und die spätere Abhängigkeit von fränki¬
scher Herrschaft, und (tz. 118) das Bisthnm Salzburg.

Wenigstens ließ der Karantanerfürst Borut, seinen Sohn Ka-
rost ((.'neatius) und Neffen Ketumar, in Bayern christlich er¬
ziehen, und als diese znr Negierung gelangten (nm 760) wurden
von Salzburg aus eifrige Missionen unternommen. Bis zum Plat¬
tensee im heutigen Ungarn, wo der Slavenfürst Priwina seine
Mosburg und mehre Kirchen baute (850), dehnte sich die Wirksam¬
keit dieser Missionen aus.

Auch die Bischöfe von Passau und Regensburg bemühten sich,
den an ihre Sprengel grenzenden slavischen Völkern in Böhmen nnd
Mähren unter Vermittlung Carl des Großen das Christenthum bei-
znbringen. Aber die Verbindung mit Deutschland war unter den
Slaven zu verhaßt, deutsche und lateinische Sprache zu fremd, um
das Christenthum mit Erfolg verbreiten und befestigen zu können.
Erst den zwei griechischen Mönchen, den Brüdern Cirillus (Con¬
stantin) und Methodius gelang dieß, weil sie den Slaven Pre¬
digt, Gottesdienst und die h. Schrift in der slavischen Sprache dar¬
zubieten vermochten.



151

120. Dic Slavcnapostcl Cirillus und Methodius.
1. Den Cirillus finden wir zuerst unter den Chaz ar en auf

der Halbinsel Krimm, welche ihn vom Kaiser Michael IH. als
Glaubensprcdiger erbeten hatten. Er predigte dort, taufte, versah
sie mit Lehrern, und kehrte wieder nach Constantinopel zurück
(um 850).

2. Unterdessen war sein Bruder Methodius bei den Bul¬
garen thätig, welche seit 680 im Süden der Donau gegen das
schwarze Meer hin anfaßig waren. Sie hatten schon durch Gefan¬
gene den christlichen Glauben kennen gelernt, und eine Schwester
ihres Königs Bogoris (Boris), war während ihrer Gefangen¬
schaft in Constantinopel christlich geworden. Als sie ihrem Bruder
wieder gegeben war, suchte sie ihn zur Annahme des Christenthums
zu bewegen. Aber ihre Vorstellungen waren vergeblich, bis eine
schwere Hungersnoth ihn antrieb, den mächtigen Gott der Christen
anzurufen. Obschon sein Gebet erhört worden war, so mußte doch
Methodius, der mit seinem Bruder dahiugekommen war, das
starre Gemüth des rohen Heiden noch durch die Verfertigung eines
Gemäldes vom jüngsten Gerichte erschüttern, — worauf Bogoris
nm das Jahr 863 sich taufen ließ. Aber Bogoris begehrte bald
darauf vom Papste neue Prediger, die ihm zwar gesandt, aber nach
einigen Jahren vom Könige wieder vertrieben und mit griechischen
Priestern vertauscht wurden.

3. Von den Bulgaren zogen die beiden Brüder zu den Mo¬
ra vern (863), deren Reich damals sehr bedeutend war. Sie wur¬
den vom Fürsten Rastislaw selbst gerufen, der sich nebst seinem
Neffen Swatopluk (Svetopolk) taufen ließ.

Als Papst Nikolaus von dem glücklichen Erfolge des Christen¬
thums in Mähren hörte, beschied er den Cirill und Method nach
Rom, wo beide zu Bischöfen geweiht wurden. Cirill starb in Rom,
und nur Method kehrte als Erzbischof nach Mähren zurück. Im
Jahre 872 finden wir ihn auch bei Cocel, dem Sohne Priwiuas
in Pannonien. Aber der slavischc Ritus schien den deutschen Prie¬
stern verdächtig, Methodius wurde in Rom angeklagt, und er mußte
dahin, um sich zu vertheidigen. Er that das auch siegreich, und er¬
hielt vom Papste Johannes VIII. die Bestätigung seiner slavischen
Liturgie. Dennoch fand er bei seiner Zurückkunft nach Mähren
nicht mehr die verdiente Aufnahme, ging daher 881 wieder nach



IZ2

Rom, und dann verschwindet er ans der Geschichte. Bald darauf
908, wurde das mährische Reich von den Böhmen nnd Ungarn
mit dem Schwerte getheilt, und nur im böhmischen Antheile wurde
zu Olmütz ein Bisthnm errichtet. Der slavische Ritus erhielt sich
weiterhin nur in einzelnen Kirchen.

4. Nach Böhmen war seit 845 das Christenthum durch einige
Häuptlinge, die sich in Deutschland tanfen ließen, gekommen; der
eigentliche Stifter aber ist auch hier Methodius, welcher den
böhmischen Fürsten Boriwoi, als dieser am mährischen Hofe
gegen die Deutschen Hilfe suchte, getauft und von Priestern in sein
Land begleitet wurde. Später kam Methodius selbst nach Böh¬
men, zwischen 870 nnd 880, und taufte auch Boriwoi's Gemalin
Ludmilla — die erste Heilige Böhmens, und den Prinzen Wra-
tislaw nebst vielen Andern. Doch mnßte auch hier erst Märthrer-
blut fließen, bevor das Christenthum recht gedeihen konnte. Lud¬
milla wurde durch ihre Schwiegertochter Drahomira, — und
Wenzeslaus, Ludmilla's Enkel, durch seinen Brnder Boleslaw
ermordet, 938. Nun sollte das Heideuthum wieder hergestellt wer¬
den; aber der deutsche Kaiser Otto I., welchem Boleslaw den
Tribut verweigert hatte, kam, überwand und zwang ihn znr Wieder¬
herstellung des Christenthnms. In Prag wnrde 973 ein Bisthnm
gestiftet, welches Papst Johannes Xlll., unter der Bedingnug be¬
stätigte, daß der lateinische Ritus eingeführt werde.

5. Die Wenden zwischen der Saale und Oder, unter meh¬
rere Volksstämme verthcilt, erwehrten sich mühsam der Deutschen.
Otto I. wollte die mit dein Schwerte erworbene Herrschaft durch
die Taufe sichern, und cs wurden mehrere BiSthümer angelegt.
Diese bischöflichen Sitze waren aber zum Theil auch Burgen einer
drückenden deutschen Zwinghcrrschaft, darum waren sie, und mit
ihnen das Christenthum verhaßt. Es folgten furchtbare Empörungen,
nnd erst, als das wendische Reich (um 1130) wieder zerfallen
war, wurden die einzelnen Stämme, insbesondere durch die sächsi¬
schen Fürsten, bezwungen und bekehrt. Deutsche Colonien zogen in
das verödete Land, alles wurde deutsch und christlich, bis auf
kümmerliche Ileberreste wendischer Sitte nnd Sprache.



133

121. Das Christenthum in Pole», Rußland und Ungarn.

1. Nach Polen brachten Flüchtlinge bei dem Sturze des mäh¬
rischen Reiches das Evangelium. Aber erst durch die Vermählung
des Herzogs Miecislaw (Miesko) mit der christlichen Prinzessin aus
Böhmen Dombrowka wurde das Christenthum Staatsreligion
966. Doch war bei dem Volke die Erinnerung an die alten Götzen,
die man in's Wasser werfen mußte, schwer zu vertilgen. Der
h. Adalbert, der vertriebene Bischof von Prag, hatte einen großen
Theil an der Bekehrung dieses Volkes, nicht nur bei seinen Leb¬
zeiten, sondern fast noch mehr nach seinem Tode, nachdem er in
einer Mission von den heidnische Preußen erschlagen 997, und sein
Leichnam nach Polen znrückgebracht worden war. Unter den an¬
dächtigen Pilgerschaaren, die des h. Adalbert Grab besuchten, war
im Jahre 1000 auch Otto III., und durch seine Vermittlung
wurden in Polen fünf Bisthümer, und in Posen das Erzbisthnm
errichtet.

2. Die Russen hatten das Christenthum schon seit dem
9. Jahrhunderte auf Schlachtfeldern und Handelswegcn von Con-
stantinopel aus kennen gelernt; doch konnte noch nach hundert Jah¬
ren die Großfürstin Olga, Witwe Igors, die 955 in Constanti-
nopel getauft wurde, nur wenig wirken. Erst ihr Enkel Wladi¬
mir 980, führte klug und fest das ganze Volk dem Christeuthume
zu, nachdem ihm bei seiner Vermählung mit der griechischen Prin¬
zessin Anna, dieß zur Bedingung gemacht worden war. Die Bo¬
jaren des Reiches, wie das Volk, fanden sich willig, wozu die sla-
vische Bibelübersetzung und slavische Kirchensprache das Ihrige bei¬
trugen. Kiew war die Metropole.

3. Die Magyaren (Ungarn) waren in der Mitte des
9. Jahrhunderts in Pannonien eingewandert und durch hundert
Jahre eine Geißel für Europa, wobei an ihre Bekehrung nicht ge¬
dacht werden kann. Erst nach ihrer vollen Niederlage auf dem Lech¬
felde 9.55, kamen sie zur Ruhe, die eine Vorbedingung des fried¬
lichen Christenthums ist. Um diese Zeit Hache zwar der Häuptling
Gyula in Constantinopel das Christenthum angenommen, und seine
Tochter Saiolta (spr. Scharolta), hatte ihren Gcmal Geisa
nebst vielen anderen zur Taufe vermocht. Geisa baute zwar Kirchen,
opferte aber zugleich den Götzen, und erst seinem Sohne Stephan



IM

um das Jahr 1000, war es Vorbehalte«, Ungarn in den Staaten-
vcrband civilisirter Völker, und in Ungarn das Christentum ein¬
zuführen. Die Bischöfe Piligrin von Passau und Adalbert von
Prag, hatten durch Missionäre, nnd der Letztere noch persönlich, be
reits viele Ungarn bekehrt; und der tapfere, gerechte, großmüthige,
und bis zum Heiligen verklärte König Stephan vollendete das
schöne Werk, indem er dem Lande eine politische und feste kirchliche
Verfassung gab. Er stiftete vier Benedictiuer-Abteien und das Erz-
bisthum Gran mit mehreren Bisthümern. Papst Sylvester ll.,
hierüber erfeeut, zeichnete ihn mit dem Titel: „rex nposlolicus"
aus, und soll ihm auch eine goldene Krone nnd ein goldenes Kreuz
übersandt haben.

122. Die Normannen.

Die Normannen waren seit Ludwigs des Frommen Zeit
eine Plage für das nördliche Frankreich und Deutschland. Auf
leichten und zahlreichen Schiffen, brachen sie aus der Nord- und
Ostsee ans der Seine und dem Rheine ein, und beraubten die Küsten¬
länder. Unter einem ihrer berühmtesten Seekönige Rollo, setzten
sie sich sogar zu Rouen fest, und der damalige König von Frank¬
reich, Carl der Kahle faßte den Entschluß durch Aufopferung
einer Provinz sie zu friedlichen Nachbarn zn machen. Er bot den:
Rollo unter der Bedingung, daß er mit seinem Volke die christliche
Religion bekenne, jene Provinz, die nachher die Normandie ge¬
nannt wurde, und seine Tochter Gisela zur Ehe an, 912. Rollo
und seine Normannen ließen sich die Bedingung gefallen, nnd die
dieser Nation eigenthümliche Willenskraft nahm von dieser Zeit au
eine christliche Richtung. Im 11. Jahrhunderte siedelten sie sich im
südlichen Italien an, wohin sie von den Einwohnern zur Vertrei¬
bung der Saracenen eingeladcn worden waren. Sic vertrieben die¬
selben zwar, nahmen aber Apulien nnd Calabrien nnd später auch
Sicilien selbst in Besitz, und gründeten unter dem Herzoge Ro¬
bert Gnischard eine Monarchie, jedoch unter der Lehenshoheit
des Papstes.



— ISS —

kl Geschichte der kirchlichen Lehre.

123. Kircheiischriftsteller.
1. Die Zahl der Kirchenschriftsteller ist in dieser Periode gering.

Die griechische Kirche bietet in wissenschaftlicher Beziehung über¬
haupt wenig Erfreuliches. Die Patriarchate von Alexandria, An¬
tiochia und Jerusalem, standen schon vor Anfang dieser Periode
unter dem Drucke muhamedanischer Herrschaft; jenes von Consian-
tinopel erfreute sich zwar christlicher Fürsten, aber sie drangen der
Kirche, wie wir schon gesehen haben und noch sehen werden, häufig
ihren Glauben auf. So konnte nirgends die christliche Literatur
gedeihen. Nur der h. Joannes Damascenus, von seiner
Geburtsstadt so genannt, macht eine erfreuliche Ausnahme. Er
stand als Rath im Dienste eines mnhamedanischen Fürsten, zog sich
aber später in ein Kloster zn Jerusalem zurück. Er war ein ge¬
lehrter und scharfsinniger Theologe, schrieb mehrere Werke philoso¬
phischen und theologischen Inhalts, und starb um das Jahr 755.

2. Etwas besser stand es in der lateinischen Kirche. Da aber
auch hier die fortwährenden Unruhen einen Aufschwung der Wissen¬
schaften nicht gestatteten, so suchte man wenigstens zn erhalten und
zu retten, was die früheren Zeiten geschaffen hatten. Die Klöster
blieben die Zuflucht, wie der frommen Sitte, so auch der Wissen¬
schaft, und die Mönche waren in ihren einsamen Zellen eifrig be¬
schäftiget, die umfangreichen Werke geistlichen nnd weltlichen In¬
halts auf das Zierlichste abzuschreiben. Die Bischöfe empfahlen
bei jeder Gelegenheit ihrem Clerus die Pflege der Wissenschaft nnd
die Anlegung von Schulen, kurz, die Kirche war es nebst Carl dem
Großen allein, welche in dem allgemeinen Verfalle der Bildung das
heilige Feuer bewahrte, welches die späteren Zeiten erleuchten sollte.
Die bedeutendsten unter den Schriftstellern sind:

Beda der Ehrwürdige (vvmwabilis) der größte Gelehrte
seiner Zeit. Er war geboren in England 674, nnd kam, sieben
Jahre alt, in ein Kloster, wo er über 50 Jahre betend, lernend
und lehrend verlebte. Seine wichtigste Schrift ist eine Kirchen¬
geschichte.

Alkuin, ebenfalls ein englischer Mönch, wurde von Carl dem



Gr. 793 an den Hof berufen, wo er Mathematik, Philosophie und
Theologie lehrte, und hierüber Schriften hinterließ.

Rabanus Maurus, Schüler des Vorhergehenden, geboren
zu Mainz 776, und später Erzbischof alldort, gehört ebenfalls zu
den Begründern der Gelehrsamkeit iu Deutschland.

Auch Roswitha, Aebtissin zu Gandersheim iu Sachsen,
mag hier genannt werden, welche gegen das Ende des lO. Jahr¬
hunderts lebte, geläufig latein und griechisch sprach, und Lebensge¬
schichten der Heiligen und einige andere Schriften hinterließ.

Der h. Petrus Dam ia u i aus Ravenna, geb. 1006, h 1072,
Benedictiner-Abt, dann Cardinal; ein strenger Sittenprediger für
Geistliche und Laien, und ein unermüdeter Eiferer gegen die Miß¬
bräuche, welche sich in der Kirche ein geschlichen hatten. Er wurde
von Papst Leo XII. zum Ooolor veolor>i!v erklärt.

Lanfrank, geboren zu Pavia um 1005, Mönch in Kloster
Bec in der Normandie und berühmter Lehrer daselbst, später Erz¬
bischof zu Kanterburh in England. Er hat das Stndinm der Phi¬
losophie unter den Lateinern neu erweckt und ihren Gebranch in der
Theologie eingeführt, daher er für den Urheber der Scholastik, welche
in der nächsten Periode ihre Rolle spielt, gehalten wird.

Lehrstreitigkeiten der Ketzereien.

124. Adoptianismns.

*Den katholischen Glaubenssatz, daß Christus zwei Naturen
in einer Person vereinigt, suchten zwei Bischöfe der spanischen und
fränkischen Kirche mit dem Verstände zu ergründen, indem sie lehrten:
Christus sch seiner göttlichen Natur nach wahrer und wirklicher
Sohn Gottes, seiner menschlichen Natur nach aber seh er nur an¬
genommener (adoptirter, mlopiivus) Sohn Gottes. Dabei wurde
übersehen, daß hierdurch zwei Personen in Christus angenommen
werden müßten, und diese neue Lehre nichts weiter, als der alte
Nestorianismus seh. Dieser, unter dem Namen des Adoptianis-
mus verkommende Irrthum wurde zwar schon früher auf einem
Concil zu Toledo 675 verworfen, aber die Bischöfe Elipandus
von Toledo und Felix von Urgel vertheidigten denselben von neuem
(um 780) mit Hartnäckigkeit, und stützten sich dabei ans angebliche



— k »7 —

Stellen in den mozarabischen liturgischen Büchern. Ihre Partei,
zu welcher bald viele Bischöfe sich schlugen, ersuchte Carl den Großen
und die Bischöfe von Gallien, nm den Rechtssprnch in dieser An¬
gelegenheit. Carl sprach feierlich seine katholische Ueberzengung ans,
und die Bischöfe widerlegten nud verwarfen den Adoptianismus
in einer zahlreichen Versammlung. Aber der Gang aller Ketzerei
bleibt sich gleich; man verlangt Entscheidungen von den Fürsten und
von der Kirche, ohne die aufrichtige Absicht, sich zu unterwerfen.
Weder Mipandus noch Felix nahmen diese Entscheidungen an, auch
eine gründliche Gegenschrift Alcuins blieb ohne Erfolg. Bei den
verführten Priestern und Laien hatten jedoch eigens dahin beordnete
Missionen einen glücklichen Erfolg, und die Ketzerei erstarb mit ihren
Urhebern.

An merk. Mit ähnlicher Hartnäckigkeit hat etwas später, um 850,
der Mönch Gottschalk absonderliche Ansichten über die Gnade
und Prädestination aufgestellt, und sich dadurch herbe Schicksale
bereitet. Das Verständniß seiner Irrlehren fordert jedoch ein tiefes
Eingehen in die katholische Dogmatik, was hier nicht thunlich ist.

125. Paulicianer.

* In der Geschichte des Manichäismus wurde schon bemerkt,
daß diese verderbliche Sectc, wenn sie auch einmal vertilgt schien,
doch immer wieder, unter verschiedenen Namen vnd mannigfach
ummodelten Lehren, zum Vorschein kam. So taucht sie in der
Mitte des 7. Jahrhunderts auf der Grenze des griechischen und
arabischen Reiches unter dem Namen der Paulicianer wieder
ans. Die Stifter sind zwei Brüder, Paulus und Joannes,
welche den alten manichäischen Unsinn in neuen Formeln answärm-
ten, und im Gegensätze zur katholischen Kirche, angeblich nach der
Weise dcö h. Apostel Paulus, Gemeinden stifteten. Da der Wandel
dieser Leute als besonders verworfen geschildert wurde, so wurden
von den griechischen Kaisern strenge Maßregeln gegen sie angewcndet,
und besonders Kaiserin Theodora ließ viele hinrichten, 845. Ein
großer Thcil flüchtete sich ans das Gebiet der Araber, legte Städte
an, und machte mit dem grausamsten Fanatismus, häufig Einfälle
in das griechische Reich. Sie wurden später überwältigt; und nm
sich ihrer ans gute Art zu entledigen, wies ihnen Kaiser Joannes



— 1Z8 —

Zimiskes Sitze um Philippopolis in Thracien an, 970. Im Laufe
der Zeit wurden zwar mehrere bekehrt, aber viele zogen allmälig
westwärts, wo wir sie in der nächsten Periode unter veränderten
Namen wieder finden werden.

120. Der Bildersturm.

1. Bei den ersten Christen waren Bilder nicht gewöhnlich, da
sowohl für die Juden- als Heidenchristeu die Gefahr eines neuen
Götzendienstes nahe lag. Als diese Gefahr sich nach und nach ver¬
minderte, konnte man es nicht für Unrecht ersehen, wenn die na¬
türliche Vorliebe des Menschen für bildliche Darstellungen auch in
der Religion sich kund gab, und sowohl häusliche als kirchliche
Geräthc, und die Wäude mit Bildern geziert wurden, die vorzugs¬
weise aus der biblischen Geschichte entlehnt waren. Man betrachtete
die Bilder als Bücher der Unmündigen, deren Anblick ihnen zu
lieblicher Belehrung diente.

2. Bald fing man auch an, den Bildern in mannigfacher Form
eine Verehrung (eultus) zu erweisen, was auf die natürlichste
Weise zuging. Wie nämlich ein guter Sohn das Bildniß seines
verstorbenen Vaters in Ehren hält, gerne sinnend vor demselben ver¬
weilt, es wohl auch bekränzt u. dgt.; — eben so fühlten sich die
Christen zu den Bildern ihres Erlösers, seiner h. Mutter oder an¬
derer selig vollendeten Mitbrüder hingezogcu, und erwiesen denselben
äußerlich jene Verehrung und Liebe, die sie im Herzen zu jenen
trugen, die hier bildlich dargestellt waren. Eben so natürlich ist cs
aber auch, daß in dieser Bilderverehrung (Bilderdienst), Mißbrauch
und Uebertreibnug stattfindcn konnte. Es ist aber eine Eigenheit
schwacher und eingebildeter Menschen, den allfälligen Mißbrauch einer
Sache recht hoch anzuschlagen, um so den guten und richtigen Ge¬
brauch derselben z« verunglimpfen. So erging es auch der Bilder¬
verehrung.

3. Kaiser Leo der Isanrier bildete sich ein, die damals
schon allgemeine Verehrung der Bilder seh purer Götzendienst; und
gewohnt, wie seine Vorgänger, über die Kirche und de» Glauben
seiner Uuterthanen unbedingt zu gebieten, gab er im Jahre 726
ein Edict gegen den Bilderdienst heraus, und ließ alle Bilder in
den Kirchen höher stellen, nm sie der Verehrung des Volkes zu ent-



— 138 —

rücken. Als sich von allen Seiten ein großer Widerstand knnd gab,
ward ein förmlicher Sturm gegen die Bilder (Jkonoklastie) anbe¬
sohlen und ausgeführt. Der Anfang wurde gemacht mit einem in
der Hauptstadt allgemein verehrten Bilde des Gekreuzigten, welches,
der Sage nach, seit Constantin's des Großen Zeiten über dem
Hauptthore des kaiserl. Palastes ausgestellt war. Der Hauptmann
der Leibwache, der im Auftrage des Kaisers selbes zu zertrümmern
begann, wurde sammt seiner Begleitung vom empörten Volke um¬
gebracht. Das steigerte noch die Wuth des Kaisers und die Bilder
wurden schonungslos vertilgt. Auf öffentlichem Markte mußten die
Bürger Scheiterhaufen aus Bildern errichten, und wer nicht Folge
leistete, dem wurde der Kopf oder wenigstens eine Hand abgehaucn.
Der Patriarch von Constantinopel suchte vergebens dem unsinnigen
Reformeifer des Kaisers Einhalt zu thun, —- er wurde seines Amtes
entsetzt. Auch der gelehrte Joannes Damascenus schrieb zu Gunsten
der Bilder, und der Papst Gregor III. protestirte feierlich gegen
den Vorwurf: daß die Kirche seit Jahrhunderten den Götzendienst
geduldet oder begünstigt habe. Als der Befehl, die Bilder zu zer¬
stören nach Rom kam, erfüllte man denselben nur in so weit, daß
alle kaiserlichen Standbilder niedergerissen und zertrümmert
wurden; und nur mit Mühe konnte der Papst verhindern, daß man
nicht einen andern Kaiser wählte. Kaiser Leo rächte sich damit,
daß er die Besitzungen der römischen Kirche, die sie seit längerer
Zeit in Unteritalieu sich erworben hatte, einzog.

4. Sein Sohn und Nachfolger Constantin, mit dem Spott¬
namen Kopronhmus, betrieb die unselige Angelegenheit mit glei¬
chem Eifer, aber noch größerer Grausamkeit. Um jedoch den Schein
eines rechtlichen Vorganges zu erborgen, trieb er über 300 Bischöfe
zu einem angeblichen Concilinm zusammen 754, welche dem kaiser¬
lichen Willen gemäß, die Bilder insgesammt, unter Anführung
lächerlicher und sinnloser Argumente, verdammen mußten. Nicht
nur der Papst, sondern auch die drei Patriarchen des Orients, ver¬
warfen die Bestimmungen dieser kaiserlichen Shnode. Doch sollten
alle Unterthanen schwören, die Bilder nie wieder zu verehren, und
da man dennoch Widerstand fand, so wurde mit der raffinirtesten
Grausamkeit gegen die Vertheidiger der Bilder, und insbesondere
gegen die Mönche gewüthet, und Constantin hatte die Freude, die
Bilder, so weit seine Macht reichte, vertilgt zu haben.



Ivu
128. Wiederherstellung der Bilder. Zweites Coucil zu Niciia

1. Der folgende Kaiser Leo IV. (775—780) war zwar auch
ein Feind der Bilder, übte jedoch keine weitere Verfolgung, da er
die Sache für abgethan hielt, bis er durch die Entdeckung, seine
eigene Gemalin Irene verehre heimlich die Bilder, seine Täu¬
schung gewahrte. Eine harte Untersuchung begann, endigte jedoch
bald mit seinem Tode; da Irene, statt ihres unmündigen Sohnes
Constantin IV. die Regierung übernahm. Aus Klugheit ließ sic An¬
fangs die Angelegenheit der Bilder ruhen. Aber im vierten Jahre ihrer
Regierung gab ein Ercigniß ihr eine erwünschte Veranlassung, diese
Sache wieder aufzunehmen.

2. Der damalige Patriarch von Coustantinopcl, Paulus, legte
unversehends seine Würde nieder, und begab sich in ein Kloster.
Man war erstaunt über einen solchen Entschluß, und auf dringen¬
des Befragen von Seite der Kaiserin, erklärte er, er habe schwer
gesündiget, daß er aus Menschenfurcht in Betreff der Bilder die
Wahrheit verschwiegen, und sich gegen dieselben erklärt habe; nun
bleibe ihm nichts übrig, als die kurze Zeit seines Lebens, die ihm
noch übrig bleibt, dafür Buße zu thun. Dieß öffnete vielen Ver¬
blendeten die Augen, und die nun folgenden Anordnungen der Kai¬
serin fanden eine willige Aufnahme. Es wurde ein neuer Patriarch
gewählt: aber der Gewählte, Taras ins erklärte, die Wahl nur
dann annehmen zu wollen, wenn ein allgemeines Concilium zur
Herstellung der kirchlichen Ordnung gehalten würde. Demnach

,^^-wurde Papst Hadrian I. gebeten, ein solches anzuorduen, und es
«wurde auch im Jahre 787 zu Nicäa versammelt. Nachdem die
Bischöfe, die bisher gegen die Bilder waren, widerrufen hatten und
in die Kirchengemeinschaft wieder ausgenommen wurden, zeigte man
aus Stellen der heil. Schrift und der Väter, daß die Verfertigung
und die Verehrung religiöser Bilder erlaubt und nützlich seh, und
die verkehrten Aussprüche der Synode des Kopronymus wurden
widerlegt. Der Papst bestätigte die Beschlüsse des Conciliums, wel¬
ches das siebente allgemeine und zweite zu Nicäa ist.

3. Ungeachtet der Beschlüsse dieser Synode kamen noch drei
bilderstürmende Kaiser: Leo der Armenier 813, Michael der
Stammler 821 nnd Theophilus 829—842. Es wiederhol¬
ten sich vielfach die früheren Grüuelscenen, doch zeigten dießmal
wenigstens die Bischöfe mehr Standhaftigkeit als vorhin, und die



— klil —
bestimmten und klaren Grundsätze, die das Concil von Niciäa auf¬
gestellt hatte, hielten auch im Nolke die kirchliche Lehre aufrecht, so
daß endlich durch die Bemühung der Wittwe des Theophilus, der
Kaiserin Theodora, es gelang, den traurigen 120jährigen Kampf
für immer zu beendigen, indem sie in einer kirchlichen Versamm¬
lung die Beschlüsse von Nicäa neuerdings einprägen, und zu immer¬
währendem Gedächtnisse ein eigenes Fest, das Fest der Orthodoxie
einführen ließ.

* Anmerk. Die Verwirrung der Begriffe über den Gebrauch der
Bilder bei den Griechen, veranlaßte auch einige Mißverständnisse
in der fränkischen Kirche. Die Conciliarbeschlüsse von Nicäa kamen
nämlich in einer sehr fehlerhaften Uebersetzung den fränkischen Bi¬
schöfen zu, so, daß diese sich veranlaßt fanden, sie zu widerlegen,
und das Concil zu verwerfen, was mittelst der vier svgenannten
karolingischen Bücher, und 794 auch aus der Frankfurter Synode
geschah. So sehr sich aber auch diese Bischöfe gegen das Concil,
dessen Beschüsse sie mißverstanden hatten, ereiferten, so stimmen
doch ihre Beschlüsse mit denen des Concils in der Wesenheit voll¬
kommen überein.

Die griechische Spaltung.

128. Das ,sl!iiostu6" im Symbolnm.

Der Abfall der griechischen Kirche von der römischen Einheit,
welcher im 11. Jahrhunderte erfolgte, hat sich lauge vorher durch
verschiedene Anlässe vorbereitet. Ein solcher Anlaß war die Bei¬
fügung des Wörtchens „lilioque" im Symbolum des ersten Concils
von Constantinopel. Das Shmbolum des Concils von Nicäa schloß
mit den Worten:' „Wir glauben an den heiligen Geist". Das
Concil von 6p., das sich eigens mit der Glaubenslehre über die
dritte göttliche Person, den h. Geist, befaßte, fetzte unter andern bei:
„Welcher vom Vater ausgeht" l<pü ex patre proeeckit). Man fand
es aber im Abendlande bald für nöthig, das Verhältnis der drei
göttlichen Personen zu einander auch in diesem Shmbolum bestimm¬
ter auszudrücken, nnd so wurde das Wörtchen „üliogue" (man
weiß nicht wo zuerst) eingefügt, so, daß es jetzt hieß: „Welcher
vom Vater und Sohne ausgeht" (qui ex patre lilioque proceclit).

11



— rr;2 —

Da dieser Glaubenssatz in Schrift und Tradition fest gegründet ist,
so wurde derselbe bald in der ganzen abendländischen Kirche ange¬

nommen. Aber die Griechen erhoben dagegen gewaltigen Wider¬
spruch, und beschuldigten die abendländische Kirche, daß sie nicht nur
das Spmbolum verfälscht habe, sondern auch in die Ketzerei ver¬
fallen sch. Und je klarer man den Griechen aus ihren eigenen
h. Bätern die Richtigkeit des obigen Glaubenssatzes nachwies, desto
hartnäckiger beharrten sie bei ihrer Ansicht, so, daß zuletzt diese
Differenz einen vorzüglichen Grund der Spaltung ausmachte, und
jetzt noch die griechische Kirche, außer der Verwerfung des römischen
Primates, in diesem einzigen Glaubenssätze von der katholischen
Kirche abweicht.

129. Photius.

Die Spannung, welche zwischen der griechischen und römischen
Kirche eingetreten war, wurde durch die Umtriebe des Photius
nicht nur rege erhalten, sondern noch sehr gesteigert. Dieser Pho¬
tius, zwar der gelehrteste Mann seiner Zeit, aber vom schlechtesten
Character, kam auf folgende Weise ans den Schauplatz der Kirchen
geschichte. Für den zur Regierung unfähigen Michael Ul., Theo¬

doras Sohu, leitete dessen Oheim Bardas die Angelegenheiten des
Staates. Der fromme Patriarch Ignatius, — eines Kaisers
Sohn — fand sich genöthiget, den Bardas, wegen öffentlich getrie¬
bener Sittenlosigkeit nach fruchtlosen Ermahnungen von der Kirchen-
gemeiuschaft auszuschlicßen. Dafür wurde er entsetzt, mißhandelt
und in die Verbannung geschickt, und der geschmeidige Hofbeamte

Photius, damals noch Laie, sollte auf den Patriarchenstuhl gesetzt

werden 858. Doch war dem ränkevolleu Bardas, sowie dem ge¬
lehrten Photius so viel klar, daß eine neue Besetzung des Patriar-
chcnstuhles nicht ohne Genehmigung des römischen Papstes
geschehen könne. Ueberhaupt müssen wir in der ganzen Geschichte
des Photius darauf ein besonderes Gewicht legen, daß der Primat
des Papstes in der griechischen Kirche durchweg anerkannt worden
ist, weil wir billig fragen, wie es denn komme, daß gleich darauf
uuversehends dieser Primat in Abrede gestellt wird.

Also, der Regent Bardas sowohl, als der Eandidat Photius
baten in gleißucrischeu Briefen den Papst Nicolaus I. um feine



Ki'!

Einwilligung. Dieser schickte Gesandte nach Constantinopel, die
Sache zu untersuchen, die aber entweder sich täuschen ließen, oder
von Photius bestochen wurden; — sie willigten in Alles, und Pho-
tius ward als rechtmäßiger Patriarch erklärt. Der Papst gelangte
jedoch bald zur Kenntniß der Wahrheit, bestrafte die Gesandten,
verwarf den Photins, der gegen die kirchlichen Vorschriften inner¬
halb sechs Tagen alle heiligen Weihen bis zum Bischöfe erhalten
hatte, und erklärte den Ignatius für den rechtmäßigen Patriar¬
chen. Allein Photins blieb unter dem Schutze des Bardas tat¬
sächlich Patriarch, und der Clerus mußte bei schwerer Strafe ihn
anerkennen. Seine freche Anmaßung ging so weit, daß er nun
ein eigenes Concilinm hielt, oder, was wahrscheinlicher ist, die Acten
eines solchen erdichtete, worin der Papst ercommnnicirt wurde, wor¬
aus er ein Schreiben, voll der gehässigsten Vorwürfe gegen die
abendländische Kirche in Umlauf setzte. Die Vorwürfe waren:
daß die Lateiner am Samstage fasten, die 40tägigc Fasten nicht ge¬
hörig halten, Milchspeisen in der Fastenzeit essen, die von Priestern
ertheilte Firmung verwerfen, das Shmbolnm verfälscht hätten u. dgl.

130. Fortsetzung. Das achte allgemeine Concilinm.

I. Ein Regierungswechsel machte bald dem unheilvollen Treiben
des Photius für dießmal eine Ende. Der neue Kaiser Basilius
der Macedonier, 867, ließ den Photius in ein Kloster bringen,
und den vertriebenen Ignatius wieder einsetzen. Wieder erkannte
man die Nothwendizkeit, sich auch dießfalls mit dem Papste in's
Einvernehmen zu setzen, auch bedurften die durch Photius so ver¬
wirrten Verhältnisse der griechischen Kirche, der heilenden Hand des
Kirchenoberhauptes. Eine Gesandtschaft wurde vom Kaiser nach
Rom beordnet, welche nebst dem kaiserlichen Schreiben auch einen
ehrfurchtsvollen Brief vom Patriarchen Ignatius überbrachte. In
Gegenwart dieser Gesandten wurden in einer Shnode zu Rom die
Angelegenheit der Kirche von Op. Wohl erwogen und heilsame An¬
ordnungen getroffen, die dann in einer allgemeinen Shnode zu (P.
in Ausführung gebracht werden sollten. Wirklich wurde diese Sh¬
node im Jahre 86^als die achte allgemeine, zu Op. (vierte all-
dort) gehalten, wo aus weiser Vorsicht, den disputirsnchtigen Griechen
alle Gelegenheit zum Streite dadurch benommen wnrve, daß man

11*



— —

die Berhandlungsacten der römischen Synode zum Grunde legte und
nach solchen die Beschlüsse faßte. Photius, dessen vielfache Fälschungen
hier klar ausgedeckt wurden, ward excommunicirt und Ignatius be¬
stätiget. Doch blieb zwischen diesem und dem römischen Stuhle
noch eine Differenz in Betreff der patriarchalischen Jurisdiction
über die bulgarische Nation. Hier hatten nämlich griechische Geist¬
liche zuerst das Christenthum eingeführt, aber die Bekehrung wurde
durch römische Missionäre fortgesetzt. Der Patriarch von Constan-
tinopel wollte die Neubekehrten seiner Jurisdiction unterwerfen, was
der Papst als Patriarch des Abendlandes nicht zugestehen wollte.
Thatsächlich blieb die Jurisdiction doch dem Patriarchen, weil dem
Kaiser dieß erwünscht war.

2. Der schlaue und gewandte Photius wußte jedoch in seiner
Verbannung die Gunst des Kaisers Basilius wieder zu gewinnen,
so, daß er nach des Ignatius Tode wieder, zum Patriarchen vom
Kaiser ernannt wurde. Doch erkannte er auch diesmal, daß er ohne
des Papstes Lossprechung und Genehmigung sich nicht werde behaup¬
ten können. Es wurden Gesandte nach Rom geschickt, die vom
Kaiser und Photius Briefe überreichten, welche in den demüthigsten
Ausdrücken Verzeihung und Bestätigung begehrten. Der Papst, da¬
mals Johann Vlil., wollte sich dem Kaiser gefällig erweisen, in
der Hoffnung, daß dieser dann den von Saracenen hart bedrängten
Einwohnern von Unteritalien zu Hilfe kommen werde. Er gab sei¬
nen Abgeordneten den Auftrag, den Photius in feinem Amte zu
bestätigen, unter der Bedingung, daß er öffentlich, wegen der früher
gegebenen Aergernisse, um Vergebung bitte, und die Ansprüche auf
Bulgarien aufgebe. Allein, Photius wußte auch diesmal die römi¬
schen Gesandten zu täuschen, und hielt eine Synode, deren Acten
zum Theil (oder ganz) von ihm gefälscht sind, die aber doch bei
den Griechen als die achte allgemeine gilt. Bon Erfüllung der
vom Papste gestellten Bedingungen war keine Rede, und der Papst
sah sich bald genöthigt, den Bann gegen Photius zu erneuern,
und Kaiser Leo VI. (886 — 911) fand für gut, den Photius
abermals abzusetzen, und in ein Kloster zn verweisen, wo er um
891 starb.



1«3

131. Ausbruch der Trennung.
Mit der Absetzung des PhotinS endigte zwar für jetzt die

Spaltung zwischen den Griechen und Lateinern, und bis zur Mitte
des 11. Jahrhunderts fand eine ununterbrochene Gemeinschaft Statt,
obwohl die hochmüthigen Patriarchen von Constantinopel mehrmals
in die Schranken der gesetzlichen Unterwürfigkeit von den Päpsten
gewiesen werden mußten. Da machte aber im Jahre 1053 der da¬
malige Patriarch von Op. Michael Caerularius, in stolzer An¬
maßung den für die griechische Kirche so verhängnißvollen Schritt,
und sandte ein Schreiben an den Bischof von Trani in Apulien,
voll von unsinnigen Schmähungen gegen die lateinische Kirche, und
forderte ihn auf, dieß Schreiben allen Bischöfen und auch dem
Papste mitzutheilen. Die Vorwürfe, welche er deu Lateinern darin
macht, find: daß sie bei der Eucharistie ungesäuertes Brot nehmen,
am Samstage fasten, zu gewissen Zeiten das Alleluja nicht sängen
u. dgl. — das sehen nämlich lauter verdammenswerthe Ketzereien.
Zugleich kam die Nachricht nach Rom, daß dieser Cärularius die
Kirchen der Lateiner in 6p. geschlossen, nnd die lateinischen Mönche
aus ihren Klöstern vertrieben habe. Der Papst Leo IX. war über
diesen muthwilligen Friedensbrnch sehr betrübt, nnd suchte durch
ein ausführliches Schreiben an den Patriarchen, diesen auf ver¬
nünftigere Gedanken zu bringen. Auch der Kaiser Constantin
Monomachus war mit diesem Treiben seines Patriarchen nicht
einverstanden, und bat den Papst, eine Gesandtschaft nach Op. zu
schicken. Die Gesandten unter der Führung des berühmten Cardi¬
nals Humbertus, gaben sich, unterstützt vom gutgesinnten Kaiser,
alle Mühe, die durch Michael aufgeregten Gemüther zu besänftigen,
und der Mönch N i k e t a s P e c t o r a tus, der vorzüglichste Gehilfe
des Patriarchen i» der Verketzerung der Lateiner, sah seinen Jrr-
thnm ein, verbrannte seine Schriften, und trat in aufrichtige Ge¬
meinschaft mit der Kirche. Dem Patriarchen aber war auf keine
Weise beizukommen, er trotzte auch dem Kaiser, und weigerte sich
mit den Gesandten auch nur zu sprechen, daher diese sich genöthiget
sahen, über ihn die Excommnnication ansznsprechen. Sie legten
dieses Urtheil auf den Altar der Sophienkirche nieder, und zogen
ab. Der erboste Patriarch ging nun so weit, daß er einen Auf¬
stand gegen die abziehenden Gesandten zu erregen suchte, in der
Absicht, dieselben bei solcher Gelegenheit morden zu lassen. Diese



168

Absicht erreichte er zwar nicht, aber er sprach nun seinerseits den
Bann gegen den Papst und seine Anhänger ans, und der Bruch
war vollendet.

Seither siecht die griechische Kirche, wie ein vom Baume abge¬
brochener Ast sichtbar dahin, und der heilige Geist, über dessen
Wesenheit sie sich von der wahren Kirche nicht belehren lassen wollte,
ist von ihr gewichen. Doch gelang es den unausgesetzten Bemühungen
der katholischen Kirche, von Zeit zu Zeit einzelne von den getrenn¬
ten Brüdern, und auch ganze Gemeinden wieder zu gewinnen, welche
die uuirte (mit der katholischen vereinigte) griechische Kirche bilden,
>vie die folgende Periode zeige» wird.

/
Abendmahls - Streitigkeiten.

132. Paschasius Radbertus.

In den Schriften der Akatholiken, besonders in ihren Com-
munionpredigten, findet sich nicht selten die Behauptung, die jetzige
Glaubenslehre der katholischen Kirche über das allerheiligste Sacra-
ment des Altars, sei erst im 9. Jahrhunderte durch einen Mönch
aufgekommen und allgemein angenommen worden. Wer aber nur
einigermaßen in der Geschichte unserer Kirche sich umgesehen hat,
dem wird das Thörichte einer solchen Behauptung einleuchten. Denn
immer und überall, wo irgend eine Neuerung in GlaubenSsachcn
versucht wurde, finden wir gleich, wie die erleuchteten Kirchenmänner,
insbesondere die eigentlichen Glaubenswächter, die Bischöfe, in Schrif¬
ten und auf Shnoden den Gegenstand reiflich untersuchen, und der
katholischen Wahrheit Zeugniß geben. Und in der Lehre vom aller¬
heiligsten Sacramente, welches den Mittelpunct des katholischen
Lebens bildet, sollte sich eine Neuerung unangefochten eiugeschlichen
haben! — Wir werden aber gleich sehen, was an der Sache ist.

Paschasius Radbertus, Mönch, und später Abt des
Klosters Corbie, schrieb im Jahre 831 eine Abhandlung vom
Leibe und Blute Christi, zum Unterricht der neubekehrten
Sachsen. In dieser Abhandlung stellt Paschasius über das hoch¬
heilige Geheimniß ganz jene Lehre ans, wie sie von Anbeginn in
der Kirche — nach den Zeugnissen der Väter und der Liturgien —
vorhanden war, nur drückte er sich im Einzelnen in scharfer und



- .167 -

bisher ungewohnter Weise ans, z. B. baß wir mit dem Fleische
Christi genährt und mit seinem Mute getränkt werden; daß
dieß Fleisch und Blut Christi wahrhaft geschaffen, hervorgcbracht
und geopfert werde auf eine geheimnißvolle Weise; und daß es eben
das Fleisch sei, was von der Jungfrau Maria geboren
ist, am Kreuze gelitten hat, und auferstanden ist. Ob¬
schon nun auch diese Aeußerungen nicht unkatholisch waren, so nah¬
men doch Blanche Anstoß daran, weil sie von Unverständigen zu
sinnlich aufgcfaßt werden könnten, daher der Klosterbruder Fre-
dcgard entgegnete, cs wurde schauderhaft sein, wenn wir das
Fleisch unseres Heilandes mit den Zähnen kauen sollten, wie ge¬
meines Fleisch. Dieß war auch die Ursache, daß mehrere Gelehrte
jener Zeit gegen Paschasius schrieben; sie waren jedoch, was
ihre Schriften klar zeigen, über das Wesen des Sacramentcs,
d. i. über die wirkliche und wahre Gegenwart unseres Heilandes,
mit Paschasius vollkommen einverstanden; und nur um die Vor
stellungsweise, um das Wie, war es ihnen zu thun: wie nämlich
Christus unter den Gestalten des Brotes und Weines gedacht wer¬
den müsse: ob in derselben Gestalt und Weise, wie er hier auf
Crdeu im menschlichen Fleische gewandelt war, oder ans einer an¬
dern Weise. Nur einer der Gegner des Paschasius, Joannes
Crigena, war, wie es scheint, auch im Wesentlichen einer anderen,
d. h. einer irrigen Meinung. Paschasius hatte also im Wesentlichen
durchaus nichts Neues vorgebracht; denn gegen eine neue Lehre
pflegte die Kirche ganz anders aufzutreten, wie wir einen solchen
Fall in Betreff des nämlichen Glaubenssatzes gleich sehen werden.

133. Bcrengarius.

Berengar, Canonikus zu Tours, kam durch seine übrigens
sehr oberflächlich^ Spekulation auf irrige Ansichten über die Eucha¬
ristie, setzte dieselben eigensinnig gleichsam der ganzen Welt ent¬
gegen, nnd brachte dadurch eine große Bewegung in der Kirche her¬
vor. Man weiß zwar nicht genau, worin seine Irrlehre bestand,
was wohl auch darin seinen Grund hat, weil er unfähig war, seine
Behauptung in klaren Begriffen darzulegen, und weil er in den ge¬
gen ihn unternommenen Verhandlungen sich so zweideutig und wankel-
müthig benommen hat. Doch ersieht man aus einzelnen Schriften,



!-! si //'si
« -si si > ' - L«8. -

daß er die substantielle Verwandlung leugnete und nur
einen geistigen Genuß annahm,( und man meint, daß er seine
Jrrthümer aus dem Werke des obengenannten Joannes Erigena
geschöpft habe. Die Sache kam zuerst ans einer Synode zu Rom
1050 zur Sprache, und die Veranlassung gab ein Brief, welchen
Berengar an Lanfrank, Prior des Klosters Bec, in dieser An¬
gelegenheit geschrieben, und wodurch Lanfrank selbst in den Verdacht
der Ketzerei gekommen war. Dieser reinigte sich jedoch hiervon,
und wurde freigesprochen, Berengar aber excommunicirt. Wenn
man ihn hier auch ungehört aus seiner Schrift verurtheilte, so gab
man ihm doch Gelegenheit zur Rechtfertigung, indem ihn der Papst
Leo IX. auf eine nach Vercelli berufene Synode vorlud. Mitt¬
lerweile aber suchte Berengar auch weltliche Herrscher — den Her¬
zog Wilhelm von der Normandie und König Heinrich I. für sich
zu gewinnen, aber dieser Letztere ließ ihn als einen gefährlichen
Irrlehrer verhaften. So konnte er zu Vercelli nicht erscheinen, aber
seine Lehre wurde dort wieder verdammt. Im Jahre 1054 finde«
wir ihn wieder in Tours, wo der päpstliche Legat Hildebrand
(später Papst Gregor VII.) ihn vor eine Synode berief, wo Beren¬
gar zwar die katholische Lehre beschwor; aber es war ihm nicht
Ernst, denn im Jahre 1059 begab er sich nach Rom, und nachdem
er sich vergebens bemüht hatte, seine Lehre zu vertheidigcn, mußte
er vor einer Synode ein im strengsten Sinne abgesaßtes Glaubens-
bekenntniß unterschreiben, und seine Schriften ins Feller werfen.
Doch kaum war er über die Alpen, als er erklärte, daß nur die
Furcht ihm jenes Glaubensbekenntniß abgenöthiget habe. Aber nicht
nur Schriftsteller, sondern auch Synoden wie zu Angers 1062
und zu Poitiers 1076 erklärten sich wiederholt gegen ihn.
Endlich nahm sich Papst Gregor VH. nochmals seiner an, berief
ihn 1078 nach Rom, brachte ihn zur Ablegung eines katholischen
Bekenntnisses und entließ ihn mit väterlichen Ermahnungen. Aber¬
mals wurde er rückfällig und mußte auf der Synode zu Bordeaux
1080 Rechenschaft ablegen. Von dieser Zeit an verhielt er sich bis
zu seinem Tode 1088 wenigstens ruhig, doch ist es ungewiß, ob er
seinen Sinn vollkommen geändert babe.



lliiS»

LH. Einrichtung -er Kirche.
134. Die Päpstliche Macht.

Bald nach Anfang dieser Periode sehen wir die Päpste nach
allen Seiten hin, auch in weltlichen Angelegenheiten, einen Einfluß
üben, und eine Macht entfalten, wie es bis dahin nicht der Fall
gewesen war. Die Feinde der Kirche sind auch beflissen, über jene
weltgebietende Macht der Päpste bei jeder Gelegenheit zu schmähen,
und deren segensvolle Wirksamkeit zu entstellen. Der aufmerksame
und redliche Geschichtsforscher aber wird hierin Gottes besondere

Fügung und Leitung verehren, daß in den so bewegten Wellen jener

unruhigen Zeit der Felsen Petri unerschütterlich, als Leuchte und
Schutz, für die irrende nnd bedrängte Menschheit dastaud. Je
wilder die Zeiten, je roher die Begierden und die Leidenschaften
sind, desto nöthiger wird es, daß die Zügel der Herrschaft eine
kräftige Hand erfasse. So wurden die Päpste von der Vorsehung
an die Spitze der Menschheit gestellt, nm die zügellosen Fürsten
mit Vorstellungen und Bitte», oder wo die nichts fruchteten, mit
den geistigen Waffen der Excommunicationn an ihre Herrscherpflich¬
ten, nnd eben so die Untergebenen an die ihrigen zn mahnen; zwi¬
schen den siegenden nnd besiegten Völker die Vermittler des Frie¬
dens zu sehn, den Sieger zn zügeln und den Besiegten zu versöh¬
nen ; auch den Mächtigen nnd Großen Zucht und Sitte zu lehren;

— überhaupt für Hohe nnd Niedere die Ausleger nnd Wächter des

göttlichen Gesetzes zu sehn. Dabei kam den Päpsten, wie dem Cle-
rns, überhaupt der Umstand zu Statten, daß die jungen, nament¬
lich germanischen Völker eine große Hochachtung nnd unbedingten
Gehorsam gegen die Geistlichen, als die Organe der Gottheit, schon
aus dem Heidenthnm in das Christenthum mitbrachten, und desto
lieber sich unterwarfen, da der christliche Clerns, nnd vor Allen die
Päpste in der geistigen Bildung so hoch über jenen Völkern standen.
Auch haben sich die Päpste keineswegs den Völkern als Lenker und
Richter aufgedrnngen, nein, die Völker unterwarfen sich nicht nur
willig der Leitung des Statthalters Christi, sondern baten bei wich¬
tigen Gelegenheiten nm seinen Schutz oder Urtheilssprnch. Ein auf¬
fallendes Beispiel hiervon gaben die Franken, als sie für nöthig
erachteten, die Regierung vom schwachen nnd fast blödsinnigen König



170

Childerich III. auf den thatkräftigen Major Domus (obersten Haus¬
hofmeister) Pip in zu übertragen. Sic ließen nämlich vorher bei
Papst Zacharias anfragen: „ob es nicht recht fei, daß derjenige,
welcher die königliche Macht habe, auch den Titel König führe",
und der Papst entschied für Pipin, in Berücksichtigung des dem
Adel znstehenden Wahlrechtes, und ließ ihn durch den heiligen Bo-

nifacius zum Könige krönen. Anch die feierliche Kaiserkröuung,
welche seit Carl den Großen von den Päpsten vorgenommen, und

nach den damaligen Begriffen, häufig als ein Uebertraguugsact der
Staatsgewalt betrachtet wurde, trug zu dem hohen Ansehen der
Päpste viel bei.

* Anmerk. Um die Mitte des 9. Jahrhunderts erschien im Franken¬
reiche ein Buch, betitelt: voerotule« lsiäoi-i Illoreatorm, welches eine

Sammlung von Rechtsgrundsätzen der Kirche aus verschiedenen
Quellen enthält. Insbesondere kommen darin auch gegen hundert
Decretalbriefe von Päpsten aus den ersten Jahrhunderten vor,
welche ganz oder theilweise unecht sind. Wir erwähnen dieses
Werkes nur darum, weil neuere Schriftsteller behauptet haben,
durch selbes seyen neue kirchliche Rechte eingeführt, namentlich aber
die päpstliche Macht vergrößert worden. Allein es ist von anderen

Seiten zur Genüge nachgewiesen worden, daß diese Decretalen nur
die damals bereits bestandene Praxis mit Beweisen aus frü¬
heren Jahrhunderten zu begründen und zu klarem Bewußtscyn zu
bringen suchten. Das päpstliche Ansehen ist hierdurch keineswegs
vermehrt worden, vielmehr ist es einleuchtend, daß die Päpste be¬
reits damals ein hohes Ansehen gehabt haben mußten, weil man
auf ihre (wenn auch erdichteten) Briefe ein so großes Gewicht legte.

13st. Entstehung des Kirchenstaates.

b. Durch die göttliche Vorsehung haben die Päpste ein welt¬
liches Reich erhalten, dem jeder Papst als Fürst vorsteht, welches
ihnen durch den mannigfachsten Wechsel der politischen Verhältnisse
/bis auf den heutigen Tag bewahrt worden ist. Seit den Zeiten

der Völkerwanderung, wo nacheinander verschiedene Völker mit den
orientalischen Kaisern nm den Besitz Italiens stritten, waren die
Päpste, ohne weltliche Macht, dennoch durch ihren moralischen Ein-



L7Z

fluß die Beschützer der Schwachen und die Friedensvermittler. Mehr
als einmal haben sie, wie z. B. Leo der Große — Rom gerettet.
(8. 70.)

2. Da die italienischen Völker mehr und mehr erfahren
mußten, wie wenig sie die orientalischen Kaiser zu schützen ver¬
mochten, und wie ein großer Theil von Italien fast herrenlos ge¬
worden war, verbanden sich nach und nach mehrere Städte, und
stellten sich freiwillig unter des Papstes Schutz; und die Päpste
waren damals schon, nicht dem Worte nach, aber in der Thal die
Beherrscher des größten Theiles von Italien. Die griechischen Kaiser
behaupteten nur mit Mühe einen Landstrich um Ravenna, und
hatten dort einen Statthalter mit dem Titel eines Exarchen.

3. Besonders gefahrdrohend wurde Italiens Zustand, als die
Longobardeu in Oberitalien festen Sitz genommen hatten. Der er¬
oberungssüchtige König Aistulph machte ernstliche Anstalten, ganz
Italien unter seine Herrschaft zu bringen; er hatte Ravenna er¬
obert, und bedrohte Rom. Vergebens wurde Kaiser Kopronhmus
um Hilfe angerufen, er hatte mit der Vertilgung der Bilder vollauf
zu thnn. In dieser äußersten Noth wandte sich Papst Stephan III.

an Pipin, König der Franken. Dieser nahm in zwei Feldzügen den
Longobarden die gemachten Eroberungen ab, 756, und gab der
römischen Kirche nicht nur die ihr entrissenen Güter zurück, sondern
schenkte derselben auch das eroberte Exarchat und die sogenannte
Peutapolis. Daß Pipin das Recht hatte, über seine Eroberungen
zu verfügen, kann Wohl nicht bestritten werden, denn die griechischen
Kaiser hatten ihr Gebiet tatsächlich preisgegeben und Pipin er¬
klärte: die Franken hätten ihr Blut nicht für die Griechen, sondern
für den h. Petrus zum Heile ihrer Seelen vergossen.

4. Als der folgende longobardische König Desiderius (Diet¬
rich) in die Länder der Kirche eingefallen und bis Rom vorgerückt
war, rief Hadrian l. seinen Freund Carl den Großen zu Hilfe,
der dem lombardischen Reiche ein Ende machte 774, und die Schen¬
kung seines Vaters nicht nur bestätigte, sondern auch noch vermehrte.
Später kamen noch andere Schenkungen hinzu, und so bildete sich
der Kirchenstaat, dessen große Wichtigkeit für die Wirksamkeit
des Kirchenoberhauptes einleuchtend ist. Es ist nämlich dadurch dem
Papste eine von dem Einflüsse der weltlichen Fürsten unabhängige,
freie, allen Völkern gegenüber unparteiische Stellung gesichert. Zu



172

diesem Zwecke ist auch der Kirchenstaat gerade groß genug, während
er wieder zu klein ist, um den Papst in die großen Welthändel zn
Perwickeln.

136. Wiederherstellung des abendländischen Kaiserthnms
und dessen Verhältnisse zum Papstthumc.

Als Carl, der sich jetzt König der Franken und Lombar¬
den nannte, auf Einladung Papst Leo III. im Jahre 800 nach
Rom kam, setzte ihm dieser am Weihnachtsfeste in der Kirche die
Kaiserkrone auf, unter dem lauten Zurufe des Volkes: „Heil dem
von Gott gekrönten Kaiser Carolus Augustus."

Es war dieser feierliche Act eine Wiederherstellung des abend¬
ländischen Kaiserthnms in einer neuen für die Zeiten des
Mittelalters bedeutungsvollen Form.

Dieses neue Kaiserthum war nämlich auf christlicher Grund¬
lage erbaut, und die Kirche wollte durch dasselbe einen großen
Bruderbund der Völker stiften, und wies dem Kaiser durch diese
kirchliche Krönung die hohe Bestimmung zu, der Mittler und Frie¬
densbewahrer der Christenheit und der Beschützer der Kirche zn sehn.
Es sollte zwar diese Erhebung dem Kaiser nicht eine neue Terri¬
torialherrschaft, sondern nur eine Oberhoheit über die anderen welt¬
lichen Fürsten (nach der späteren Ausbildung in Deutschland und
Italien) verleihen. In so fern nun der Papst der weltliche Sou¬
verän der Kirchenstaates war, mußte er gleich den übrigen Fürsten
die kaiserliche Macht über Rom anerkennen; dagegen huldigte der
Kaiser dem Papste in Betreff seiner geistigen Stellung, als dem
Ob er Haupte der allgemeinen Kirche. So verwirklichte sich
die schöne und richtige Idee des christlichen Doppelreiches
(sseerckotium et Imperium) auf Erden, zum allseitigen Wohle der
Völker; daher fand man es auch natürlich, daß jeder neugewählte
Kaiser vom Papst bestätigt und gekrönt, wie hinwiederum jeder
neugewählte Papste vom Kaiser anerkannt werden sollte. Leider
wurde dieses schöne Verhältniß bald verrückt, zum Schaden der
Kirche und der Staaten.



173

137. Ter päpstliche Stuhl in den Zeiten des dunklen
10. Jahrhunderts.

Unter dein „dunklen 10.. Jahrhundert" versteht man jene trost¬
lose Zeit, die mit der Absetzung des letzten Carolingers Carl's
des Dicken, im Jahre 888 begann, wo eine lange andauernde
Anarchie, und ein unausgesetzter Kampf nm die Herrschaft über
Italien und nm die römische Kaiserwürde, einen Zustand herbei¬
führte, der einer dunklen Nacht vergleichbar, einen tiefen Verfall
der Wissenschaft und der Sitten zur Folge hatte, und woraus end¬
lich das neue zum Theil bis jetzt bestehende europäische Staateu-
System hervorging.

Die traurigen Wirren hatten damit angefangen, daß die Söhne
Ludwigs des Frommen (Carls des Großen Sohn und Nachfolger)
zuerst gegen den Vater und dann untereinander verderbliche Kriege
führten. Dazu kamen die Verwüstungen der Normannen in West¬
sranken, so wie der Sarazenen in Italien, — endlich der Ungarn
in Deutschland. Die furchtbaren Spuren davon waren, wie die
Bischöfe auf dem Concil zu Troslh 909 klagen: „verwüstete Städte,
zerstörte und verbrannte Klöster, in Wüsteneien verwandelte Aecker,
— womit zugleich alle Geisteskraft in den Menschen verschwunden
zu sehn scheint."

Die Päpste hatten bis zum Ende des 9. Jahrhunderts mit
mehr oder weniger Geschick und Erfolg das Uebel zu heben, oder
wenigstens aufzuhalten sich bestrebt, aber im 10. Jahrhundert blieb
der Stuhl Petri selbst nicht verschont, und mit Vorliebe weisen die
Feinde der Kirche auf die Reihe der sittenlosen Männer hin, die
in jener Zeit den päpstlichen Stuhl entehrten. Aber man soll dabei
nicht übersehen, daß alle diese tadelnswerthen Männer nicht durch
die kirchliche Wahl vom Clerns, sondern durch die Willkühr von Macht¬
habern, die in Rom herrschten, sogar durch zügellose vornehme Weiber,
der Kirche mit G ew a lt a n s g e d r n n g e n wurden. Insbesondere
war es der Hof von Toscana unter dem Markgrafen Adalbert,
und die daselbst einflußreichen Weiber: Theodora und ihre Töchter-
Theodora und Marozia, welche ein heilloses Spiel mit der Besetzung
des päpstlichen Stuhles durch ihre Günstlinge trieben. Die Päpste,
die aus solche Weise auf den römischen Stuhl erhoben, und häufig
wieder herabgestürzt wurden, sind: Sergius !II., 904, Johann X.,
914, Johann XI., 931 und Johann XII. Doch muß zur Ehre



I7Ä

der römischen Kirche bemerkt werden, daß in dieser traurigen Zeit,
wenn inzwischen die Umstände eine frei kirchliche Wahl znließen,
allemal wieder würdige Päpste gewählt wurden. Auch darf uicht
außer Acht gelassen werden, daß, wenn auch jene Päpste durch ihren
schlechten Lebenswandel Aergerniß gaben, sie doch nie in Gegen¬
ständen des christlichen Glaubens irgend einem Jrrthume bei¬
stimmten.

Nachdem mittlerweile das in sich zerrissene Deutschland durch
den trefflichen Heinrich l. wieder zum Gefühle seiner Kraft gekom¬
men war, konnten die folgenden Könige, namentlich die Ottonen
auf Italien einen größeren und für die Kirche erfreulichen Einfluß
üben. Otto I. wurde vom Papst Johann XII. nach Rom zu Hilfe
gerufen, und zum römischen Kaiser gekrönt; welche Würde von nun
an den deutschen Herrschern verblieb. Zwar konnte die römische
Kirche sich nur langsam und unter wiederholten Kämpfen von der
weltlichen Tyrannei, die in Italien noch einige Male auftanchte,
erholen, und erst mit dem Pontificatc LeoS IX., 1048—1054 fängt
eine neue bessere Zeit an.

Dieser große Manu wurde zwar vom Kaiser Heinrich III.
auf dem Reichstage zu Worms zum Papste ernannt, aber in Rom
freiwillig angenommen. Er begann kräftig den Kampf gegen die —
in den Wirren der Zeit bereits weit gediehenen Grundschäden:
Simonie und Sittenlosigkeit des Clerus. Er hielt in
Rom, Frankreich und Deutschland Synoden, gab scharfe Gesetze
und verfuhr gegen die Uebertretcr strenge, zum Besten der Kirche
und der Sittlichkeit, und verdient unter der Zahl der Heiligen
zu stehen.

An merk. Aus dieser trüben Zeit der römischen Kirche erzählt man
auch das bekannte Mährchen, daß dazumal eine Päpstin mit Na¬
men Johanna aus dem römischen Stuhle gesessen sey. Das
Ganze ist aber auch unter den der Kirche feindlich gesinnten Ge¬
schichtsforschern längst als Lüge anerkannt. Diese erweist sich
unter andern aus dem Widerspruche der Nachrichten, die erst 200
Jahre später auftauchen, und aus dem erwiesenen Umstande, daß
Papst Benedict Ul. unmittelbar auf Leo IV. im Jahre 855
folgte, also für Johanna, die zwischen diesen Beiden regiert Haden
soll, keine Zeit übrig bleibt.



17 5

138. Nene Bkstimmlmg über die Papstwahl. Cardinale.
Die traurigen Erfahrungen, die man ein Jahrhundert hindurch

gemacht hatte, wo unter Kampf und Ränken Päpste ein- und ab¬
gesetzt wurden, verlangten dringend eine Umstaltnng der Papstwahl,
und ihre Znrückführnng auf das rein kirchliche Gebiet. Daher
wurde unter Papst Nicolaus II. auf einer Synode zu Rom 1059
verordnet: „Beim Absterben eines Papstes sollen zuerst die (sieben)
Cardinalbischöfe zur Wahl zusammentreten. Wenn diese, ihrer
Pflicht gemäß, mit aller Sorgfalt über die Person des zu Wählen¬
den sich besprochen haben, ziehen sie die übrigen Cardinäle (earcli-
nalvs elerieo«) auch zur Theilnahmc an der Wahl heran; dann
erst mögen die übrigen Geistlichen und das Volk (nicht eingeutlich
zur Wahl, sondern), um ihre Bestimmung zu geben, beitreten."
Unter den Cardinalbischöfen verstand man aber von früherer
Zeit her die Bischöfe der in der Nähe Roms liegenden Diöcesen,
die regelmäßig zum feierlichen Gottesdienste in Rom erschienen.
Eben so hießen Cardinalpriester die Vorsteher der vielen Pfarr¬
kirchen (tituli) in Rom. Durch obige Verordnung erhielten also
diese bisher schon unter dem Namen der Cardinäle hervorragen¬
den Cleriker ein neues ausgezeichnetes Amt, indem sie, und sie allein
zur Papstwahl berufen waren. Das ist der Ursprung des noch
jetzt bestehenden Cardinal-Collegiums.

139. Tie Metropoliten und die Bischöfe.
1. Die althergebrachte Metropolitanverfassung, zufolge welcher

die Bischöfe einer Provinz mit ihrem Metropoliten in kirchlich ge¬
setzlichem Verbände standen, erlitt in dieser Zeit manche Abände¬
rung, und hörte hie und da fast ganz auf, theils weil in den politischen
Kämpfen solche Kirchenprovinzen getheilt und verschiedenen Fürsten
nntcrthänig wurden, theils auch, weil einzelne herrschsüchtige, oder
unter dem Einflüsse weltlicher Herrscher stehende Metropoliten ihre
Macht nicht immer zum Besten der Kirche übten. Daher mußten
die Päpste durch ihre Legaten hier häufig einschreitcn, und manche
Rechte und Obliegenheiten, die bisher den Metropoliten zukamen,
an sich ziehen. Eine den Metropoliten (Erzbischöfen) cigenthümlichc
Auszeichnung war und ist noch das Pallium, ein weißwollenes
Band, mit eingcwebten schwarzen Kreuzen, welches sie vcm Papste
als Zeichen der Kirchengemeinschaft erhalten.



l7<i

2. Die Bischöfe und auch Stiftsäbte wurden in Deutsch¬
land jetzt Reichsfürsten, und gelangten als solche zu großen Be¬
sitzungen und Reichthümern, geriethen aber dafür als Lehe ns Va¬
sall en in eine eigenthürnliche Stellung zum Staate, die ihre gute,
wie auch ihre gefährliche Seite hatte. Sie mußten ihren LehenS-
herren, den Kaisern oder auch anderen Fürsten, den Lehenseid lei¬
sten, wurden von ihnen in den Besitz ihres Lehens eingeführt(in-
vestirt), und waren verpflichtet, Kriegsleute für den Heerbann zu
stellen. Anderseits hatten sie aber als Reichsstände und Räthe der
Krone Gelegenheit, an der weltlichen Gesetzgebung Theil zu nehmen,
und selbe zum Wohle der Kirche zu lenken. Das Schlimmste da¬
bei war, daß die weltlichen Herrscher, bei Besetzung der Bisthümcr,
bald einen mächtigen Einfluß, und später eine absolute Gewalt
ausübten, wodurch der Kirche oft Unwürdige aufgedrungen wurden,
und wobei verderbliche Simonie, d. i. die Hindangabe geistlicher
Güter für Geld und Geldeswerth, üppig zu wuchern anfiug.

140. Einführung des gemeinsamen Lebens der Geistlichen.

1. Die Kirche war in den Mitteln zur Erziehung der Mensch¬
heit immer reich und erfinderisch, und jedem auftauchenden Bedürf¬
nisse der Zeit, wurde durch passende Anstalten entsprochen. Die
Rohheit nud Verwilderung der Völker, die aus der Völkerwande¬
rung hcrvorgcgangen waren, machte eine gewisse Absonderung des
Clerus vom Alltagsleben dringend nöthig. Vieles geschah schon
durch die Klöster, in deren stillem Heiligthume die großen Männer
heranreisten. Aber auch für den Weltclerus wurde eine Art des
Klosterlebens eingeführt. Den Anfang machte Chrodegang, Bi¬
schof von Metz, welcher um 760, nach dem Vorbilde des heiligen
Augustinus, seine Geistlichkeit, um sie in der geistlichen Wissenschaft
und im höhern Seelenleben zu üben, an seiner bischöflichen Kirche
zu einem gemeinschaftlichen, nach einer Regel geordneten
(canonischen) Leben versammelte. Sie wurden daher Canonici
genannt, und lebten, aßen und schliefen gemeinschaftlich unter der
unmittelbaren Aufsicht ihres Bischofs (oder an anderen Orten des
Abtes), beteten ihre canonischen Stunden (Brevier) noch tief in
der Nacht beginnend; pflegten die Wissenschaften und arbeiteten in
der Seelsorge. Der Bischof sorgte für ihren Unterhalt aus dem



Kirchengute, doch konnten die Einzelnen auch Einiges besitzen. Bald
waren solche Canoniken - Institute (Münster, monsstarw) an den
meisten bischöflichen und auch an anderen Stadt- und Landkirchen,
(daher Cathedra!- und Collegialcanoniker; Dom- und Collegialstifte)
eingeführt.

2. Aber mit diesen Anstalten ging in der Folge eine eben
nicht durchaus vortheilhafte Aenderung vor sich. Die hohe Ver¬
ehrung für dieselben brachte ihnen im Laufe der Zeiten große Reich-
thümer zu, und diese beschleunigten den Verfall. Der Anfang der
Aenderung geschah dadurch, daß der Erzbischof von Cöln 873 sei¬
nem Canoniker-Capitel die eigene Verwaltung seiner Güter überließ.
Bald fand man es bequemer, die bisher noch gemeinschaftlichen
Güter zu theilen, und das gemeinschaftliche Wohnen aufzugeben.
Doch bildeten die Canonici (Domherrn) noch immer eine Körper¬
schaft mit den früheren Vorstehern: dem Propste (prespositus), De¬
chant (llaoanus) und anderen Würdenträgern, auch die Persolvirung
der kanonischen Tagzeiten behielten sie noch bei, oder ließen das
durch Stellvertreter, Chorvikare geschehen. Auch in dieser neuen
Form blieb den Domherrn eine bedeutende Stelle unter dem Cle-
rus, sic überkamen häufig die Wahl der Bischöfe und gewisse Rechte
auf die Verwaltung der Diöcese. Eine Folge davon war, daß nun
auch Adelige sich hinzudrängten, — daß Cononicate eigens für"
Adelige gestiftet wurden, und manche Domstifte zuletzt nur diesen
offen standen.

3. Dagegen blieben auch einzelne solcher Anstalten bei ihrem
ursprünglichen gemeinschaftlichen Leben, öder es wurde solches hie
und da neu eingeführt, und es kommen von da an die Canonici in
zweifacher Form vor, esnoniei 8gscul-ne8 (Domherrn) und re^u-
limas (Chorherrn).

141. Archidiaconeu.

Archidiaconi und Archipresbhteri (Erzpriester) kommen zuerst
in den Cathedralcapiteln vor, wo jene in ökonomischen, diese in
gottesdienstlichen Verrichtungen dem Bischöfe zunächst zur Seite stan¬
den. Die Archidiaconen erhielten auch bald einen Antheil an der
bischöflichen Amtsführung, einzelne Districte der Diöcese mit be¬
stimmten, vom Bischöfe auf sie übertragenen Rechten und Amts-



178

pflichten zugwiesen. In dieser Eigenschaft kommen sie auch unter
der Benennung Erzpriester oder Decaue vor. Das erste Beispiel
davon findet sich im Bisthum Straßburg, wo 774 der Bischof den
Papst um Genehmigung der Diöecsan-Eintheilung in sieben Archi-
diaconate bittet. Dafür finden sich nach dieser Zeit die Landbischöfe
(cüorapiboopi) nicht mehr vor.

142. Gottesdienst. Festtage. Heiligsprechung.
1. Bei dem heiligen Meßopfer gingen jetzt nicht mehr, wie

vorhin, alle Anwesenden zur Opferung und zur Commnnion. Die
große Zahl der Gläubigen und zum Theile ihre Lauheit brachte
das mit sich. Als einiger Ersatz bildete sich der Gebrauch, daß an
Sonn- und Festtagen nach der heiligen Messe Eulogien (geseg¬
nete — nicht consecrirte Brote) ausgetheilt wurden. Neben der
inissa solumms, wo der Kirchenvorstcher unter Assistenz des ganzen
Clerus celebrirte, kamen auch die nü8SW private (Privatmessen)
nach der heutigen Uebung schon frühzeitig auf. Damit hängen auch
die Meßstipendien zusammen, welche daraus entstanden sind, daß
man anstatt des früher geopferten Brotes und Weines oder anderer
Utensilien jetzt Geld opferte, und sich dafür die besondere Fürbitte
bei dem h. Meßopfer auf seine Meinung (intonlio) erbat. — Das
Opferbrot (kloslla) wurde jetzt eigens und mit frommer Sorgfalt
bereitet. — Zum Gottesdienste gehörte auch die tägliche Absingung
der canonischen Stunden, und an Sonntagen die Predigt. Zur
Verherrlichung des Gottesdienstes stiftete Carl der Große Sänger¬
schulen, und dessen Vater Pipin hatte bereits vom griechischen Kaiser
die erste Orgel erhalten.

2. Zu den früheren Festen kommen jetzt nebst anderen auch
die Mari en feste, wie sie heut zu Tage noch die Kirche feiert.
Das Aller hei lige nscst wird allgemein, und daran reihet sich
das Fest Allerseelen, als treffender Ausdruck der Gemeinschaft
der triumphirenden, leidenden und streitenden Kirche. Es soll zuerst
im Kloster zu Clugnh 998 gefeiert worden sein.

3. Bisher hatten die Bischöfe das Recht der Heiligsprechung
geübt, und es hatte fast jede Diöcese oder Provinz ihre eigenen
Heiligen, außer jenen, deren Rus und Verehrung sich über die ganze
Kirche erstreckte. Zur Berhüthuug von Mißgriffen aber, und weil



L79

die Sache überhaupt von großer Wichtigkeit ist, behielten die Päpste
seit Johann XV. 985 dieses Recht sich vor. Seit jener Zeit ge¬
schieht die Heiligsprechung zn Rom nach genau bestimmten Gesetzen.
Sie, erfolgt nur nach strengster Prüfung und erst dann, wenn der
heilig Verstorbene bereits bei den Gläubigen in weiten Kreisen ein
besonderes Vertrauen gefunden, und Gott selbst, durch Erhörung
der durch den Heiligen eingelegten Fürbitte und durch Wunder,
dessen Heiligkeit gleichsam bestätiget hat.

142. BusMciplin, Excomumnication und Juterdict.

1. Im Bußwesen sind seit dem 8. Jahrhunderte manche Mil¬
derungen eingetreten. Die alten strengen Gesetze wurden zwar nicht
aufgehoben, aber der Bußgeist, der die Christen früherer Zeiten be¬
seelte, war gewichen, und die Kirche, welcher der Herr die Gewalt
zu binden und zu lösen gegeben hat, mußte sich mit geringeren
Leistungen zufrieden stellen, um den glimmenden Docht der Buße
und Besserung nicht vollends verlöschen zu lassen.

Im Allgemeinen blieb der Grundsatz, daß für geheime Sünden
die Privatbuße, und nur für öffentliche Aergernisse die öffentliche
Bnße gefordert wurde. Es finden sich noch zahlreiche Beispiele, wo
sehr strenge und lang dauernde Büßungen auferlegt wurden. Da¬
neben aber kommen immer häufiger die Redemtiouen (Loskau¬
sungen) vor, indem z. B. der, der nicht fasten konnte, dafür einen
nach Tagen bestimmten Geldbetrag für die Armen oder für die
Kirche leisten, oder auch eine Anzahl Psalmen beten mußte. So
legte Petrus Damiani einem Erzbischöfe von Mailand eine Buße
von 100 Jahren auf, die er jedoch für jedes Jahr um eine Summe
Geldes einlösen konnte.

2. Zum Gebrauche der Bnßpriester (Beichtväter) wurden jetzt
Bußbücher (libri poenilentiulis) verfaßt, worin die einzelnen
Gattungen der Sünden mit Rücksicht auf erschwerende oder mil¬
dernde Umstände anfgeführt, und die durch die Kirchengesctze be¬
stimmten Bußwerke uebst der allfälligen Nedemtion angegeben waren.

3. Durch diese Redemtioncn, die selbst schon eine Art des
Ablasses waren, bildete sich ein von den früher» etwas verschie¬
dener Begriff des Ablasses; er war jetzt die Umänderung der
früher« harten Bußübungen in minder beschwerliche gute Werke,

12 *



18«

die sich häufig auf die Beisteuer zu Werken des öffentlichen Wohles:
Spitäler, Brückenbau u. dgl. bezogen.

4. Als besondere Arten von Bußübnngen kamen vor die Wall¬
fahrten nach dem gelobten Lande und nach Rom; und gegen Ende
dieser Periode die Geißelung, die der Pönitent entweder selbst sich
gab, oder auch vom Beichtvater erhielt, wie es auch Kaiser Hein¬
rich III. von sich selbst erzählt.

5. Wenn ein öffentlicher Verbrecher der Kirchenstrafe sich
nicht unterziehen wollte, so wurde.er excommunicirt, und das hatte
bei der damaligen innigen Verbindung zwischen Kirche und Staat
gewöhnlich zur Folge, daß er auch zu allen bürgerlichen Aemtern
und Geschäften für unfähig erklärt wurde. Nach dieser Ansicht
konnte demnach auch ein excommunicirtcr Regent seiner Herrscher¬
rechte verlustig erscheinen.

6. War ein Missethäter mächtig, und achtete er die Excom-
munication nicht, so wurde über sein Gebiet das Jnterdict aus¬
gesprochen, d. h. aller Gottesdienst hörte ans, die Taufe geschah ini
Geheimen, keine Ehe durfte eingesegnet, — die Leichen nur in der
Stille begraben werden u. dgl. Allerdings ein furchtbares Zwangs¬
mittel der Kirche, aber in jenen Zeiten einer rohen Willkür oft
nöthig und heilsam.

144. Sendgerichte. Gottesfricde.
1. Eine wohlthätige Einrichtung für die Sittlichkeit, besonders

auf dem Lande, waren die seit dem 8. Jahrhundert bestehenden
Sendgerichte. Die Bischöfe hielten nämlich alljährlich, von Ort
zu Ort herumziehend, entweder selbst, oder durch ihren Archidia-
con ein geistliches Gericht. Aus jeder Gemeinde wurden hierbei
sieben ehrbare Männer gewählt, welche als Schöffen (testos
nollciles) die vorkommenden Vergehen anzeigen und die Schuld aus¬
sprechen mußten. Die Strafen und Bußen wurden sogleich nach
den Kirchengesetzen verhängt.

2. In jenen Zeiten der Gewaltthätigkeit, wo der Mächtige das
Ansehen der Gerichte und jede Beschränkung seines eigenen Willens
verhöhnte, — das überhanduehmende Faustrecht alle Ordnung
und Sicherheit zerstörte, und von keiner weltlichen Macht unter¬
drückt werden konnte, war es wieder die Kirche, welche wenigstens



181

zeitweilig die Herrschaft des Rechtes und der Sitte zur Geltung
brachte. Es wurde zuerst in Aquitanien 1033, und später allge¬
mein, der sogenannte kanonische Waffenstillstand oder Got¬
tesfriede (troun-g, trevis, trorvg voi) Angeführt, wornach zur
Feier der durch das Leiden und die Auferstehung Christi geheiligten
Tage, von Mittwoch Abends bis Montag Früh, keine Gewalt ver¬
übt, keine Fehden geführt werden durften. Später wurde in diesen
Gottesfrieden auch die Advent- und Fastenzeit eingeschlossen. Die
strengsten kirchlichen und bürgerlichen Strafen, worunter Excom-
munication und Interdict selbst den Frechsten noch schreckten, sollen
den Uebertreter treffen. Diese heilsame Anordnung dauerte bis
zum allgemeinen Landfrieden Kaisers Maximilian I. im 16. Jahr¬
hunderte.

145. Ordalicn.

Die Gottesgerichte (Gottesurtheile, Orllalia, Ordalien),
waren schwierige, oder ihrer Natur nach Schaden bringende, mit¬
unter auch bloß auf Erschütterung des Gewissens berechnete Proben,
denen sich ein Angeklagter beim Mangel anderer Beweise unter¬
ziehen durfte oder mußte, um seine Unschuld zu erhärten. Man
gründete diesen Gebrauch auf die Idee einer sittlichen Weltregie¬
rung und folglich auf den Glauben, daß Gott dem Unschuldigen
dnrch Wunder zu Hilfe kommen und die Wahrheit aus Licht brin¬
gen werde. Daher finden sich solche Gottesurtheile auch bei fast
allen heidnischen Völkern, und sie hatten bei vielen zur Zeit ihrer
Christianisirung schon durch National-Herkommen gesetzliche Kraft
erlangt. Dem Christenthume widersprechen sie im Allgemeinen aller¬
dings; doch möchte man nicht alle einzelnen Fälle in die Kategorie
des Aberglaubens verweisen, zumal die Apostel selbst die Wahl
des Apostels Mathias einem (freilich harmlosen) Gottesurtheile
unterwarfen. Denn, wo ein evidenter Beweis absolut oder wenig¬
stens bei der damaligen mangelhaften Gerichtsordnung unmöglich
war, waren diese Prüfungen, obgleich keine untrüglichen Entschei¬
dunzsmittel, doch theils durch ihren Ernst an sich, theils durch die
religiösen Vorbereitungen dabei, vielfältig geeignet, auf die Ge-
müther zu wirken, und den Schuldigen zum Geständnisse zu be¬
wegen. Die Kirche hat zwar bei manchen Gelegenheiten sich dagegen



182

ausgesprochen, doch mußte sie im Drange der Zeitvcrhältnisse diese
Gerichte Jahrhunderte lang dulden, suchte dieselben aber nach Mög¬
lichkeit unter ihren Einfluß zu stellen, und umgab sie mit liturgi¬
schen Gebräuchen. Die vorzüglichsten derselben waren: Das Bahr-
recht (öxmnmi lerelri), wo der des Mordes Verdächtige die Wun¬
den des Tobten berühren mußte. Die Feuerprobe (suclieium
i^nis, — per esnäen8 fvrrum), wo der Angeklagte glühendes Eisen
in die Hand nehmen, über glühende Stangen oder Pflugschaaren,
oder zwischen angezündcten Scheiterhaufen wandeln mußte. Die
Wasserprobe, die kalte und die heiße. Das Kreuzgericht
(smlicümn aü orncmm), in verschiedener Art. Die Abendmahls¬
probe bestand im feierlichen Empfange der Eucharistie während
der Probemessc. Die Probe durch den geweihten Bissen (per
ollüm LaerMiim), über welchen vorher Verwünschungen für den
Schuldigen gesprochen wurden. Endlich der Zweikampf (cluei-
Inm). Die Ordalien waren durch weltliche Gesetze, wie in den
Capitnlaren der fränkischen Könige, förmlich anerkannt; und obwohl
schon im dritten lateranensischen Coucilium die Feuer- und Wasser¬
proben verboten wurden, so erfolgte die gänzliche Abschaffung der¬
selben nur langsam.

146. Klosterwesen.

4. Die Klöster des Abendlandes folgten jetzt alle der Regel
des h. Benedict, iiüd der h. Bonifacius, der Klöster als Fe¬
stungen oder Colonien ansah, die die christliche Eroberung schützen
und neue Arbeiter ausrüsten, sorgte für die Hebung der hie und
da verfallenen Disciplin, und stiftete neue Klöster, darunter das
berühmteste zn Fulda 742. Später wirkte der fromme und eifrige
Abt Benedict von Aniane (f 821) für die Reform der Klö¬
ster, die aber nicht von langer Dauer war. Die Klöster wurden
nämlich bald in den allgemeinen Verfall der Sitte mit hineinge¬
rissen. Zum Theil erkrankten sie an ihren Reichthümern, aber das
größte Nebel kam von außen. Was die feindlichen Normannen
und Ungarn nicht zerstört hatten, wurde von Laien-Aebteu
besetzt; selbst Prinzen und Herzoge rissen Klöster an sich, oder
verschenkten sie an ihre Anhänger. Die Shuode von Troslh sagt
darüber: „Jetzt Hausen in den gottgeweihten Wohnungen der



— 183 —

Mönche die Laien-Aebte mit ihren Weibern, Kindern, Soldaten
nnd Hunden."

Endlich erschien wie ein weithin leuchtender Stern das
Kloster von Cluggh (Clunmoum) in Aquitanien. Es wurde von
Herzog Wilhelm 910 gestiftet nnd erhob sich schon unter den ersten
Aebten, den h. Berno und Odo, auf eine hohe Stufe von Er¬
bauung nnd wissenschaftlicher Bildung, so, daß in kurzer Zeit alle
Klöster iu Frankreich, und viele in anderen Ländern, durch An¬
nahme der Lebensweise in Clugnh, sich an dieses Kloster anschlos¬
sen und so die Congregatiou (Klosterverein) von Clugnh bildeten.
Viele ausgezeichnete Männer, der Segen der folgenden Jahrhun¬
derte, gingen aus den Klöstern dieser Congregatiou hervor.

3. Für Italien standen zwei andere Reformatoren des Kloster¬
wesens auf. Durch Romuald, aus dem Geschlechte der Herzoge
von Ravenna, wurde der Orden von Camaldoli um 101s, und
durch den florentinischen Edelmann Johannes Gualbert, der
Orden Vallombrosa um 1038 gegründet, beide in den Wild¬
nissen der Apenninen, ursprünglich für Eremiten, allmälig mit Klö¬
stern verbunden. Beide Orden blieben jedoch in mehr beschränkter
Wirksamkeit.

147. Cölibat.

Auch der Clerus verfiel -großentheilö dem allgemeinen Vcrderb-
niß in dieser trüben Zeit, und die Nichtachtung der Cölibatsgesetze
war etwas ziemlich Allgemeines. Nicht nur im Concubinate lebende,
sondern förmlich vereh lichte Geistliche waren nichts Seltenes.
Diese Unsitte wurde außer der allgemein herrschenden Ungebunden¬
heit auch durch die sogenannten vagirenden Cleriker (Geistliche ohne
Anstellung) und die herrschaftlichen (in Ritterburgen dienenden)
Geistlichen befördert, die von den Kircheugesctzen ausgenommen zu
sehn sich einbildeten. Synoden und die Päpste, namentlich die letz¬
ten dieser Periode, Nicolaus II. (1058—1061) und Alexander U.
(1061—1073) drangen wiederholt auf die Beobachtung des alther¬
kömmlichen Cölibatsgesetzes, nnd ihre kräftigen Legaten, Petrus Da-
miaui und Hildebrand, suchten durch persönliches Auftreten in ver¬
schiedenen Provinzen dem Uebcl abznhelfen. Um die Häßlichkeit
dieser Unsitte zu bezeichnen, nannte man sie die Ketzerei der



— I8Ä —

Nicolai te n (anspielend auf die Ausschweifungen jener gnostischen
Secte), und nm auch das Volk ans die Unwürdigkeit solcher Prie¬
ster aufmerksam zu machen, wurde verboten, der Messe eines Prie¬
sters beizuwohnen, der verheirathet ist, oder eine Concubine bei sich
hat. Doch mußte erst der große Papst Gregor VII. kommen, nm
den Clerus aus dieser schmählichen Lage mit kräftigem Arm empor¬
zuheben.



183

Vierte Periode.
Vom Papst Gregor 111 bis zur sogenannte»

Reformation 1V73 bis 1317.

L. Aeußere Schicksale der Kirche.
148. Vorbemerkung.

Wie der Wanderer, der über neblichte, mit verdorbenen Dünsten
angefüllte Moorgründe hinübereilend, frendig ausathmet, wenn eine
reinere Luft aus heiterem Himmel ihm wieder entgegenweht; so
fühlt sich der sinnige Leser der Kircheubegebenheiten, wenn er aus
deni trüben Gebiete der vorigen Periode in diese neue herübertritt.
Zwar geben manche Erscheinungen schon bei dem Ablaufe jener
Periode der frohen Hoffnung Raum, daß eine bessere Zeit sich die
Bahn brechen werde. Die wiederkehrende Ruhe nach schrecklichen
Kriegsstürmen, die Wahl thatkräftiger Herrscher in Deutschland,
und vor Allem die verbesserte Disciplin der Klöster und der eifrige
Betrieb der Wissenschaften in denselben, unterstützten mächtig die
Kirche bei ihrem Streben, sich herauszuarbeiten aus der traurigen
Lage, in welcher sie durch das Schwanken und den Umsturz aller
bürgerlichen Verhältnisse so lange festgehalten worden. Doch immer
bleibt der unerwartet schnelle Umschwung überraschend, und beur¬
kundet aufs Neue die hohe der Kirche Christi inwohnende Kraft,
denn von daher, insbesondere vom Stuhle Petri kam die Ret¬
tung, — von den großen Päpsten, die mit christlicher Weisheit und
apostolischer Kraft in die Verhältnisse der Welt cingrisfen, und gleich¬
sam eine Wiedergeburt der Menschheit herbeiführten. Als Ergebnis
eines völlig umänderten Zeitgeistes sind schon die Kreuzzüge zu
betrachten.

149. Kreuzzüge.

Eine der großartigsten Begebenheiten in der ganzen Menschen¬
geschichte ist jene wunderbare Völkerbcwegnng, wo die Abendländer,



I8i»

Hohe und Niedere, durch einen Zeitraum von fast 200 Jahren,
Gut und Leben einsetzten, nm Palästina den Händen der Ungläu¬
bigen zu entreißen, und die dort wohnenden christlichen Brüder und
die heiligen Orte von einer schmählichen Behandlung zu befreien, —
die Kreuzzüge.

Schon seit den ersten Zeiten walletcn die Christen, aus Buß-
eifer, oder von frommer Sehnsucht geleitet, aus allen Weltgegenden
an jene Orte, wo der Sohn Gottes gewandelt, und das Werk der
Erlösung vollbracht hat. Nachdem die Mnhamedaner 638 Jeru¬
salem erobert hatten, wurden solche Wallfahrten zwar gefährlich,
aber doch noch möglich, da die Mnhamedaner gewöhnlich, wenn auch
nicht immer, den Christen gegen Erlegung eines Tributes, den Be¬
such der heiligen Orte gestatteten. Als aber 1073 die seldschnkischen
Türken von Palästina Besitz nahmen, wurden bei der Wildheit
dieses Nolkes, diese Wallfahrten fast unmöglich, und die in Palä
slina wohnenden Christen wehklagten über unerträgliche Mißhaud
luugen, und über die Schmach, die den heiligen Orten von den Un¬
gläubigen zugefügt wurde. Nebstdem war ein baldiger Einbruch
dieser wiloen Horden in Europa zu befürchte», uud es war hohe
Zeit, für die heilige Sache der Menschheit und der Religion in die
Schranken zu treten.

Dieß erkannte Papst Gregor VII., und aus seinen Mahnruf
waren schon 50,000 Manu bereit, unter seiner Anführung dahin
zu ziehe»; aber die gefahrdrohenden Verhältnisse in Deutschland
vereitelten den Plan, den erst Papst Urban II. in Erfüllung brachte.

Ein scheinbar unbedeutender Manu, der Einsiedler Petrus
von Amiens, trug nicht wenig zu der großen Unternehmung
bei. Es war ihm nämlich gelungen, die Wallfahrt nach Jerusalem
zu vollbringen. Nun kam er zurück, uud erzählte dem Papste von
dem traurigen Zustande der heiligen Orte, und der dortigen Chri¬
sten, uud überbrachte flehende Briese von dort. Der Papst gab
ihm den Auftrag, alleuthalbsu die Leiden der morgcudläudischen
Christen zu schildern, nnd zu ihrer Hilfe zu mahnen, was Petrus
nicht nur bereitwillig, sondern mit Begeisterung ausführte. Nachdem
auf solche Weise die Gemüther vorbereitet waren, schrieb der Papst
eine große Christen-Versammlung nach Clermont 1095 aus, kam
selbst dahin, und hielt zu dem erhabenen Zwecke eine ergreifende
Rede, welche bald durch den einstimmigen Ruf: „Gott will es"



L87

unterbrochen wurde, worauf der Papst erklärte: „Dies; „Gott will
es", seh euer Feldruf in jeder Gefahr, welche ihr für Christi Lehre
unternehmt; das Kren; aber seh euer Zeichen zur Kraft und zur
Demnth :c."

Der Erfolg war ein ungeheurer. Wer oon Clermont in seine
Heimat zurückkehrte, predigte das Kreuz, und es entstand eine Be¬
wegung bei den Völkern, wie noch niemals. Hunderttansende hef¬
teten sich zum Zeichen ihres Entschlusses ein Kreuz von rothem
Tuche auf die rechte Schulter. Wohl mag Manche dabei irdische
Absicht, oder eine gemeine Triebfeder, oder auch nur. romantische
Lust bestimmt haben; doch war im Ganzen der Geist, der die
Massen bewegte, nicht von dieser Welt. Denn die Unterneh¬
mung galt eben so der schönen Sehnsucht nach dem heiligen Grabe,
wie der christlichen Ehre, dem Siege des unterdrückten Christenthnms
im Morgenlande, und der Herrschaft des gesitteten Europa über asia¬
tische Barbarei.

Zum Ausbruche war der 15. August 1096 bestimmt worden,
bis dahin soll sich jeder bereit halten. Aber große Schaarcn von
Ungeduldigen und Zügellosen, waren bereits vorausgeeilt, uud gingen
zwecklos zu Grunde. Den Hanptzng aber führte mit kriegerischer
Zucht und fürstlicher Pracht, der christliche Held, Herzog Gott¬
fried von Bouillon, dem viele edle Fürsten uud Ritter mit
ihreu Zügen sich anschlossen. Nach unbeschreiblichen Mühseligkeiten,
vielen Siegen und Niederlagen, wurde endlich am 15. Juli 1099
Jerusalem erobert, und Gottfried einstimmig daselbst zum Könige
ausgerusen. Als jedoch von seiner Krönung die Rede war, weigerte
sich sein frommer Heldensinn, da eine goldene Krone zu tragen,
wo der Sohn Gottes die Dornenkrone getragen hatte.

150. Fortsetzung.
1. Die christliche Begeisterung und der gottergebene Sinn hatte

das Land der Verheißung errungen, aber in dem Maße, als die
Begeisterung erkaltete, und die Gesinnung in's Irdische herabsank,
ging das schwer Errungene allmakg verloren. Die anfkeimende
Selbstsucht der christlichen Fürsten in Palästina hatte den politischen
Fehler zur Folge, daß das Land in Fürstenthümer: wie Antiochia,
Tiberias, Edessa vertheilt wurde, deren Herrscher zwar dem
Könige von Jerusalem unterworfen sehn sollten, aber durch Um



188

eiuigkeit und selbstsüchtiges Treiben, sich selbst und die Sache der
Christenheit den Ungläubigen als leichte Beute Hingaben.

2. Zuerst fiel Edessa 1144. Ein Schmerzensruf durchdrang
Europa; — Papst Eugen UI. ließ die Trauerkunde an König
Ludwig VII. von Frankreich gelangen, und forderte den heiligen
Bernhard, vor dessen Frömmigkeit und Geisteskraft sich die ganze
Christenheit in Ehrfurcht beugte, zur Predigt eines neuen Kreuz¬
zuges auf. Ludwig VII. und König Conrad III. von Deutsch¬
land, brachen 1147 aus, und jedem folgten an 70,000 Reisige.
Doch konnte Mancher- der vor 50 Jahren den Zug Gottfried'?
gesehen hatte, beobachten, daß statt jenes frommen, gottergebenen
Sinnes — hier viel eitles Selbstvertrauen zn schauen war. Die
stolzen Heere, besonders das deutsche, gingen aber schon in Klein¬
asien durch Verrath der Griechen und des Himmels Ungunst großen-
theils zu Grunde, und die Fürsten kamen mit den Trümmern ihrer
Völker, ohne etwas ausgerichtet zu haben, 1149 nach Europa zu¬
rück. Bernhard, der zu dem Zuge aufgemuntert hatte, mußte jetzt
bittere Reden vernehmen; er wies aber auf die Nnergründlichkcit
göttlicher Nathschlüsse, und ans den Umstand hin, daß die siegvcr-
heißeude Unternehmung durch die Schlechtigkeit der Theilnehmer
vereitelt worden ist.

3. Der berühmte Sultan Sa lad in eroberte 1187 sogar Je¬
rusalem. Der Fall der heiligen Stadt weckte die schon gleichgiltig
gewordenen Abendländer noch einmal zu hoher Begeisterung. Die
drei mächtigsten Fürsten der Christenheit, der greise Held Fried¬
rich I. Barbarossa, Philipp August von Frankreich und
Rich a r d Löw e n h e rz von England, von der Blüthe ihrer Ritter¬
schaft begleitet, zogen auf verschiedenen Wegen nach Palästina.
Friedrich ertrank in einem Flusse iu Kleinasien; sein Sohn mit
einem großen Theile des deutschen Heeres unterlag der Pest. Die
beiden anderen Fürsten erstürmten zwar Ptolemais (Alton, Acre),
zerfielen aber dabei in ärgerliche Zwietracht. Auf die Eroberung
von Jerusalem war nicht mehr zu denken, doch erzielte man noch
einen Waffenstillstand von drei Jahren, während welcher Zeit den
Pilgern die heilige Stadt offen stehen sollte.

4. Im Jahre 1202 ging auf Betreibung Papst Jnnocenz III.
ein neuer Kreuzzug von Venedig zu Schiffe aus, aber das Ziel
war dießmal nicht Jerusalem, sondern Constantinopel, um den von



I8N

seinem Bruder vertriebenen Isaak Angelus li. wieder als Kaiser
einzusetzcn. Als dieser den versprochenen ungeheueren Lohn dafür
nicht leisten konnte, nahmen die Kreuzfahrer Constantinopel 1304
für sich, und errichteten dort ein lateinisches Kaiserthum, welches
sich jedoch nur 57 Jahre lang erhalten konnte, und wovon nur die
Veuetianer den besten Vortheil zn ziehen wußten.

L. Papst Innocenz III. bot zwar, nach der Eroberung von 6p.
Alles auf, um auch Jerusalem zu befreien, und Kaiser Friedrich II.
gelobte im Jahre 1215 feierlich, das Kreuz zu nehmen. Aber als
der folgende Papst Honorius III auf Erfüllung des kaiserlichen
Wortes drang, sand Friedrich II. allerlei Entschuldigungen; und nur
beim Könige Andreas II. von Ungarn fanden die Bitten des
Papstes Gehör. Aber der von Andreas unternommene Zug war
abermals erfolglos, Jerusalem blieb in den Händen der Ungläu¬
bigen; dafür hörte man bald von neuen Unfällen der Christen im
Morgenlande. Kaiser Friedrich II., von Papst Gregor IX. auf¬
gefordert, versprach auf's Nene in das heilige Land zu ziehen, und
wurde nach wiederholtem Wortbruchc excommunicirt. Jetzt, noch
mit dem Banne belegt, unternahm er 1228 den Zug, und es ge¬
lang ihm, mehr durch geschickte Unterhandlungen, als durch die Ge¬
walt der Waffen, einen zehnjährigen Waffenstillstand zu erlangen,
wobei auch Jerusalem mit dein nächst umliegenden Lande den Christen
übergeben wurde.

6. Jerusalem ging bald wieder verloren. Der wilde Stamm
der Chowaresmier, durch die Mongolen von Osten her gedrängt,
stürmte über Palästina, nahm Jerusalem und zerstörte die heilige
Grabeskirche. Ludwig IX. von Frankreich, ein eben so großer
Herrscher als frommer Christ, nahm sich der christlichen Sache
an, führte sein Heer zuerst nach Egypten, und eroberte 1249 die
wichtige Festung Damiette; aber das weitere Nordringen siel un¬
glücklich aus. Er wurde mit einem großen Theile seines Heeres
gefangen, mußte sich loskanfen, zeigte jedoch auch im Unglücke sich
ungebeugt und heilig, — bewundert selbst von den Ungläubigen.
Noch einmal beschloß Ludwig, — schon im hohen Alter, 1270,
einen Kreuzzug. Er landete bei Tunis, aber die Pest raubte ihm
das Leben, als man kaum die Belagerung begann. Mit ihm er¬
losch die Begeisterung für das heilige Land, und im Jahre 1291
ging die letzte Besitzung der Christen alldort, Ptolemais, verloren.



— L9O —

151. Die Ritterorden.
Es ist eine schöne Eigenschaft der Kirche, daß sie alle irgend

bedeutsamen Erscheinungen der Welt in ihren Dienst zu nehmen,
und so zu veredeln sucht. So geschah cs auch mit der Blüthe des
damaligen weltlichen Lebens, mit dem Ritterthume; es wurde
als ein des Mannes höchst würdiger Dienst, znm Schutze der Be¬
drängten geheiligt. In noch höherer Bedeutung aber vereinigten
sich die beiden höchsten Bestrebungen der Zeit, Mönchthnm und
Ritterthnm in den heiligen Kriegen zu einem geistlichen Ritter-
thume, es entstanden die drei berühmten Ritterorden.

1. Die Io au ui ter. Schon vor der Zeit der Kreuzzuge be¬
stand zu Jerusalem ein Hospital zur Aufnahme der Pilger mit
einer Kapelle zum h. Joannes. Die Brüderschaft dieses Hospitals
nahm nach der christlichen Eroberung Jerusalems die Mönchsge-
lübte als Hospitalbrüder zum h. Joannes dem Täufer.
Der zweite Vorsteher Raimund du Puy ftia?oäia), unter dem
die Anstalt durch Schenkungen bedeutend erweitert werden konnte,
fügte dem ursprünglichen Berufe der Gastfreundschaft und
Krankenpflege noch den ritterlichen Kampf gegen die Ungläu¬
bigen bei, 1118. Durch päpstliche Bestätigung entstand so der Or¬
den der Ioanniter, welche später, von den Sarazenen gedrängt,
ihren Sitz nach Rhodus und von hier nach Malta verlegten,
daher sie auch Rhodiser und Malteser heißen. Ein schwarzer
Mantel nut weißem Kreuze war ihre Auszeichnung.

2. Im nämlichen Jahre 1118 legten neun französische Ritter
mit Hugo de Pa he ns (cla l'a»nms) das ritterliche Mönchsge-
lübde mit blos militärischer Bestimmung ab, und legten so den
Grund zu dem später so mächtigen Orden der Templer, nach
ihrem ersten Sitze im Palaste neben dem ehemaligen Tempel in
Jerusalem so genannt. Ein weißer Mantel mit rothem Kreuze ge¬
hörte zu ihrer einfachen Ordenstracht.

Z. Bei der Belagerung von Ptolemais 1190, wurde, weil die
kranken Deutschen in den Hospitälern geringe Unterstützung fanden,
ein Spital für Deutsche gegründet, welches, von den deutschen Für¬
sten begünstigt, unter Heinrich von Walpot znm Orden der
deutschen Ritter der heiligen Jungfrau Maria herauwuchs,
unter ähnlichen Ordensregeln, wie die Ioanniter. Die Ordens¬
tracht war ein weißer Mantel mit schwarzem Kreuze. Der Hoch-



— —

meister verlegte seinen Sitz später nach Venedig, nnd der Orden
zeichnete sich weiterhin durch Unterwerfung und Bekehrung der heid¬
nischen Preußen aus.

4. Wo noch sonst die Kirche weltlicher Waffen bedurfte, ent¬
standen, — wie in Liesland die Schwertbrüder, — ähnliche
Ritterorden von geringerer Bedeutung.

152. Folgen der Kreuzzüge.
1. Wenn man die Wirkungen der Kreuzzüge nach bloß mate¬

riellen Rücksichten, nnd oberflächlich betrachtet, findet man eben kein
vortheilhaftes Resultat. Die 200jährige Anstrengung der christ¬
lichen Völker zerfloß zuletzt in Nichts; — Millionen Menschenleben
gingen zu Grunde; — Tausende von Familien verarmten n. dgl.
Im Lichte des Christenthums, nnd mit Rücksicht ans die höhere
Weltorduung aber wird das Urtheil anders ausfallen.

2. Eine edle Handlung im Gefühle des Rechtes, und mit re¬
ligiöser Begeisterung unternommen, bleibt edel, wenn auch die An¬
strengung nach außen hin erfolglos bleibt. So wird auch das christ¬
liche Hochgefühl, das jene Massen über alle irdischen Rücksichten
erhob, um Gut und Leben für Gottes Ehre zu opfern, stets be¬
wunderungswürdig bleiben.

3. Aber die Wege der Menschen sind nicht Gottes Wege, —
und sein Rathschluß leitet die Bestrebungen einzelner Menschen, wie
ganzer Völker, die nur seine Werkzeuge sind, zu Resultaten, die
kein Sterblicher voraussieht. Auch die Kreuzzüge sind für die
Menschheit wohlthätig geworden, wie Niemand ahnen mochte. So
bildete sich in denselben ein schöner Gemeinsinn aus, gestützt
auf die christliche Idee, daß von Gott, zu dessen Ehre man in dem
h. Kriege stritt, der Geringste und Aermste dem Größten gleich,
und der Demüthigste der Gottgefälligste seh. In diesem Geiste
übten die edelsten Ritter die Pflege gemeiner Kranken nnd Leiden¬
den ; — erkannten die Herren die Verpflichtung zu einer leutseligen
Behandlung ihrer Mitchristen. Den streitlustigen Rittern, die in
endlosen Fehden gegen einander, Europa in eine Wüste zu verwandeln
drohten, wurde ein würdiges Ziel ihrer Tapferkeit und ihrer Schlach¬
tenlust gewiesen. —Die bisher in Selbstsucht isolirten Nationen
traten in eine gemeinsame Thätigkeit, wodurch der Austausch



— I'»2 —
der Ideen und Kenntnisse zur Beförderung jeglicher Cultur ermög¬
licht wurde. Die drückenden Verhältnisse der Leibeigenschaft
und Hörigkeit lösten sich, indem viele Herren ihre Güter und
Rechte verkauften, um die Kosten der Ausrüstung zu bestreiten. —
Wissenschaften und Künste erhielten einen Aufschwung, durch die
Bekanntschaft mit dem Morgenlande, nnd durch ein regsameres
Leben überhaupt. Kurz, das ganze Leben und Treiben der Völker
erhielt einen bedeutenden wohlthätigen Aufschwung, der die mate¬
riellen Nachtheile bald verschmerzen ließ.

4. Wenn man endlich über den Aberglauben klagt, der in den
Kreuzzügen vielfältige Nahrung gefunden habe, so ist dieß als eine
Schattenseite bei dem großartigen Wi e v e rerw a ch e n des Glau¬
bens nur gering anzuschlagen.

153. Ausbreitung des Christcnthuins.

1. Die Bekehrung der wendischen Völkerschaften wurde in
dieser Periode fortgesetzt nnd großentheils unter dem Schutze der
Waffen zu Ende geführt. Solches geschah in Pommern, Meck¬
lenburg, Holstein und auf der Insel Rügen.

2. Die Finnen unterwarf König Erich der Heilige, sich
und der Kirche 1157. An der Bekehrung der Lieven arbeitete
zuerst der Canonicus Meinhard von Bremen, der auch bis
1196 ihr erster Bischof war. Sein zweiter Nachfolger Albrecht
gründete Riga als seinen Bischofssitz, und stiftete zum Schutze der
Kirche und der Kultur 1202 den Orden der Schwertbrüder
(fratres militiao Obristi), welcher auch an der Bekehrung der
Esthen Antheil nahm.

2. Den hartnäckigsten Widerstand leisteten die heidnischen
Preußen. Seit dem 10. Jahrhunderte hatten dort alle Missionäre
ihren Tod gefunden; darunter Adelbert von Prag und Bruno.
Glücklicher waren polnische Cisterzienser seit 1207. Als aber diese
Bekehrungen von den polnischen Fürsten zur Unterjochung der Preu¬
ßen benutzt wurden, ermordeten diese alle Christen und verheerten
die polnischen Grenzlande. In dieser Noch wurde der deutsche
Ritterorden 1226 zu Hilfe gerufen. Unter der vom Kaiser
und Papst bestätigten Bedingung, daß das zu erobernde Land dem
Orden angehören soll, begannen die Ritter das schwierige Werk.



183

Aber erst nach 50 jährigem Kampfe konnte das ganze Land unter¬
worfen, nnd das Heidenthum — mit einem großen Theile seiner
Bekenner vernichtet werden.

». Geschichte der kirchlichen Lehre.
154. Heilige Väter.

Die Reihe der großen Männer, welche die Kirche als heilige
Väter ehrt, schließt in dieser Periode mit vier Heiligen ab, die
alle noch dazu den ausgezeichneten Titel Kirchenlehrer (ciootor
eoelösiaa) erhielten, nnd wovon jeder einem andern Orden ange¬
hörte. Zwar fehlt es der Kirche auch in der Folge nicht an from¬
men und gelehrten Männern, aber obige Auszeichnung ist bisher
keinem ertheilt wordcu.

1. Anselm ns, ein mächtiger Geist in demüthiger Gestalt,
1033 zu Aosta in Piemont, von vornehmen und begüterten Aeltern
geboren, lernte die geistliche Wissenschaft von dem berühmten Lan-
frank in Bee. Im Wissen ebenso, wie in strenger Abtödtung bald
ein Meister, suchte er doch einen Aufenthalt, wo er so wenig als
möglich beachtet werden würde; nnd entschied sich für das Kloster
Bec in der Normandie. Hier mußte er bald die Stelle seines
Meisters Lanfrank einnehmen, nnd den Klosterbrüdern die heilige
Wissenschaft vortragen; — wurde dann zum Abte und endlich vom
Könige Wilhelm von England zum Erzbischöfe von Canterbury ge¬
wählt. Diese hohe kirchliche Stellung verwickelte ihn in schwere
Kämpfe nm die Freiheit der Kirche mit dem despotischen Könige,
was ihn jedoch nicht hinderte, nebstbei wissenschaftliche theologische
Werke zu verfassen, die an Scharfsinn und Tiefe der Gedanken
wenige ihres Gleichen haben, st 1109.

2. Bernardus, geboren 1091 zu Fontaine in Burgund, aus
einer ritterlichen Familie, und in ritterlichen Hebungen erzogen, die
er jedoch bald verließ, um in dem ärmsten Kloster der damaligen
Zeit: bei den Cisterziensern, ein höheres Leben zu beginnen. Bald
ward er Abt des von ihm gestifteten Klosters Claixveaux., und der
ganze Orden erhob sich durch ihn zu außerordentlicher Blüthe. Durch
die Macht der Rede, den Glanz seiner Tugenden und übcrdieß durch
eine Menge wunderbarer Thaten verherrlicht, ragt dieser hochbe-

13



gnadigte Mann unter seinen Zeitgenossen wie eine Erscheinung aus
einer andern Welt hervor, so, daß er der Rathgeber der Päpste
und Fürsten bei den wichtigsten Angelegenheiten war. Von seiner
Rednergabe erhielt er den Beinamen Ooetor nmllilluim. st 1153.

3. Thomas aus dem Geschlechte der Grafen von Aquino,
geboren >226, wurde als fünfjähriger Knabe den Mönchen von
Monte cgssüio übergeben, trat aber, nach Ueberwindung vielfacher
Hindernisse von Seite seiner Familie, in den Prediger-Orden.
Er war einer der größten christlichen Denker, dabei von engelreinem
Gemüthc, daher vooloi- mi^olmuL., der Engel der Schule ge¬
nannt. Zu Köln, Paris, Rom und in anderen Städten Italiens
lehrte er mit ungeheurem Beifalle, und starb, nachdem er noch eine
große Zahl der herrlichsten Schriften verfaßt hatte, auf der Reise
zum-Lhoner Concil, 1274. Sein Hauptwerk 8umma lbeolo^mo,
erhielt sich lange Zeit in den Schulen, und ist von großem Werthe.

4. Bonaventura, ein Florentiner, geboren 1221, trat in
den Franciscanerorden und wurde schon in seinem 34. Lebensjahre
Ordensgeneral, dann Cardinal. Sein Beiname Vovlnr «oraiRious
deutet auf die seraphische Glnth seines gottliebenden Gemüthes,
wovon auch seine meist der Erbauung gewidmeten Schriften beseelt
sind. Au seinem Sarge trauerten die Repräsentanten des ganzen
Abendlandes, denn er starb auf dem Concil zu Lyon 1274.

155. Scholastik und Mystik.

1. Mit dem Aufschwünge des kirchlichen Lebens erwachte anch
gleich ein regeres wissenschaftliches Streben. In den stillen Kloster¬
mauern erhielten sich bei dem allgemeinen Verfalle noch die Keime
der Wissenschaft. Sie wurden nun bei günstiger Zeit eifrig gepflegt,
und so eine Wissenschaftlichkeit geschaffen, die man mit dem Namen
Scholastik bezeichnet, wie schon früher in den Klostern derjenige,
der den Ordensbrüdern die heilige Wissenschaft vortrug, Lelmlasli-
ev8 genannt wurde. Das Eigenthümliche der Scholastik besteht
vor Allem darin, daß sie zum Unterrichte in der Theologie auch
die Philosophie zu Hilfe nahm, und sich bemühte, das Christen-
thum als der Vernunft gemäß darzustellen, und dabei die Vernunft
christlich anszubilden. Bisher hatte man sich für das Christenthum
mit positiven, aus der heil. Schrift und Tradition genommenen



— m; —
Beweisen begnügt, nnd die Männer dieser Lehrweise hießen, den
Scholastikern gegenüber, die positiven Theologen. Eine weitere
Eigenthümlichkeit der Scholastik liegt in der Form dieser Lehrart.
Es wnrde nämlich irgend ein theologischer Glaubenssatz ausgestellt,
dann die Untersuchung über das Wie? oder über dessen Vor¬
stellbarkeit eingeleitet: durch Definitionen, Divisionen, Distinc-
tionen; endlich die Widersacher dieser Wahrheit bekämpft durch den
Beweis (clomonstrotio), für welche der Stpllogysmus als Waffe
diente. Als Folge davon kamen öffentliche Disputationen in Schwung,
die eine Nachahmung der Turniere auf wissenschaftlichem Boden waren.

Die Scholastik war daher geeignet, große Denker zu bilden,
und Licht in die theologischen Wissenschaften zu bringen, so lange
sie in den gehörigen Schranken sich bewegte, und nicht in leeren
Spitzfindigkeiten sich überstürzte,- und so lange insbesondere der
Grundsatz des Anselmus in Anwendung blieb: „Man muß erst
glauben, und dann das Verstäudniß dessen, was man glaubt, er¬
streben."

2. Neben der Scholastik, oft auch gegen sie, brach sich eine
andere Geistesrichtung Bahn, die Mystik, d. i. das Streben
nach Einigung mit Gott, eben so in tiefem Gefühle wie
in hoher Thatkraft des Lebens. Wie die Scholastik nach
klarem Erkennen, so strebte die Mystik nach inniger Liebe -
des Schöpfers. 'Wo aber beides, Erkeuntniß und Liebe,
Wissen nnd Leben harmonisch zusammenwirkte, da gingen jene
herrlichen Erscheinungen hervor, die dem Mittelalter ein so groß¬
artiges Gepräge ausdrückten.

156. Kitchenschriftstcller.

* Die Schriftsteller dieser Periode waren demnach theils Scho¬
lastiker, theils Mystiker. Viele jedoch verbanden beides: die Innig¬
keit des Gemüthes mit der Klarheit und Schärfe des Gedankens,
und dahin gehören vor allen die oben angeführten heiligen Kir¬
chenlehrer.

Von den Schriftstellern nennen wir noch:

1. Die beiden Mönche von St. Victor in Paris: Hugo und
sein Schüler Richard (o. 8. Victore) im 12. Jahrhundert. In

13*



— INV —
ihren Schriften ist Scholastik und Mystik, wie Licht und Wärme
zur Belehrung und Erbauung verbunden.

2. Abälard ist mehr durch seine tragischen Schicksale, wo¬
ran er aber großeutheils selbst Schuld war, als durch gediegene
Wissenschaft berühmt geworden. Er war zu Nantes 1079 von
adeligem Geschlechte geboren. Seine herrlichen Geistesanlagen: leichte
Auffassung, Heller und scharfer Verstand, wurden aber verdunkelt
durch ungemessenen Ehrgeiz und keckes Selbstvertrauen, wodurch er
zwar die Jugend gewann, aber die tüchtigsten Männer gegen sich
reizte. Er lehrte an verschiedenen Orten mit ungeheurem Beifalle
und Zudrange von Schülern; aber seine Bekanntschaft mit Heloise,
die durch ihn zwar wissenschaftlich hochgebildet, aber zugleich mora¬
lisch mißleitet wurde, zog ihm manche Verdrießlichkeiten zu, wo zu¬
letzt Heloisen's Verwandte an ihm die gemeine Rache der Ver¬
stümmlung übten. Vor Scham und Trauer wurde Abälard im
Kloster zu St. Denys Mönch, und auch Heloise nahm den Schleier.
Nochmals bestieg er den Lehrstuhl, aber jetzt wurde er auch der
Ketzerei beschuldigt; und allerdings war schon sein ganzes Lehrshstem:
daß man vom Zweifel ausgeheu, und vom Wissen erst zum
Glauben gelangen soll, äußerst verfänglich. Er vertheidigte sich
nach Möglichkeit, und starb in der Abgeschiedenheit im Rufe der
Mechtgläubigkeit mmo 1142.

3. Petrus Lombardus, matter sententiurum, Lehrer
der theologischen Schule zu Paris, dann seit 1159 Bischof alldort,
schrieb die berühmten vier Bücher Sentenzen, worin er die
Dogmatik systematisch, dabei mit Einfachheit und Verständlich¬
keit behandelte, welche über 100 Jahre in den Schulen als Hand¬
buch herrschten, und worüber unzählige Commeutare versaßt wurden.

4. Alexander von Hales (lioator irrekruAubilis), ein
Engländer, Franciscanermönch, zu Oxford dann zu Paris gebildet,
endlich Lehrer an der Universität zu Paris, ff 1245.

!5. Albertus Magnus, von Geburt ein Graf von Döll¬
städt) Lehrer der Theologie zu Paris und Cöln, dann nothgedrungen
Bischof zu Regensburg; gegen Ende seines Lebens aber in wissen¬
schaftlicher Zurückgezogenheit in Cöln, ff 1280. Er war der um¬
fassendste Gelehrte seiner Zeit, und besaß neben seinem theologischen
und philosophischen Wissen auch ausgebreitete Naturkenntuisse.

6. Duns Scotns (vootor sublilis), Franciscaner aus



187

England, Lehrer zu Oxford, Paris und Cöln. Er war der spitz¬
findigste unter den Scholastikern, und trieb mit den kühnsten Fragen
gleichsam nur ein Spiel. Hierdurch, und bei der Eigenthümlichkeit
seiner Schreibweise, ist das Verständniß seiner Schriften sehr er¬
schwert, st 1308. Eine eigene Schule bildete sich nach ihm, die
der Sco tiste», welche lange Zeit hindurch mit den Thomisten
(von Thomas Aquin), im wissenschaftlichen Streite lag.

7. Joannes Tauler, (genannt vootor sublimis et il!n-
minatus) ein zart- und tiefsinniger Mystiker, Dominikaner zu Cöln
und Straßburg, erschütterte durch seine Predigten die Herzen der
Zuhörer, und erbaut durch seine Schriften, darunter vorzüglich:
Nachfolge des armen Lebens Jesu Christi, noch jetzt gottsuchende
Seelen, st nm 1360.

8. Thomas Hämmerken von Kempen, die Krone der
Mystiker, Augustiner auf dem Berge der h. Agnes, unweit Zwoll
in den Niederlanden. In seinen Schriften voll lieblicher Bilder,
ladet er zur Herzensreinheit und Gottcsliebe ein. Sein bekanntes
Werk ,<von der Nachfolge Christi" ist nach der h. Schrift
das verbreitetste Buch der Welt geworden, und befriediget in seiner
wundersamen Weise, wie es die Seele zum stillen Umgänge mit
Gott und Christus anlcitct, den tiefsten Denker ebenso, wie den
Ungelehrten.

157. Universitäten.

Die Kirche war auch die Schöpferin von Anstalten, von wel¬
chen man sie leider, zum großen Nachtheile eben dieser Anstalten,
allmälig ganz ausgeschlossen hat, — der Universitäten. Durch
die Thätigkeit der Mönchscongregationen wurden jetzt die berühm¬
testen Werke des Alterthums verbreitet, und das Studium erleich¬
tert. In Kloster- und Domschulen schlugen die tüchtigsten geist¬
lichen Lehrer unter Freigebung des Zutrittes ihre Lehrstühle auf.
Das Zuströmen von Lernbegierigen machte Erweiterungen nöthig;
es entstanden öffentliche Lehrstühle „in der Welt", und so bil¬
deten sich die Universitäten, die jedoch anfangs nicht alle Wis¬
senschaften, sondern einzelne Fächer umfaßten. Zu Salerno wurde
besonders Medizin, zu Bologna (1200) die Rechtswissenschaft, zu
Paris (1206) Dialectik und Theologie gelehrt. Doch wurde das



188

Studium bald auf mehrere, oder alle Fächer ausgedehnt, und es
entstanden im Laufe von zwei Jahrhunderten mehr als fünfzig
Universitäten, darunter zu Rom 1303, Prag 1348, Wien 1365.
Durch kirchliche Stiftungen wurde für den Unterhalt der
Lehrer und Lernenden gesorgt, und die Päpste, und nach ihrem
Beispiele die Kaiser, Könige und Städte ertheilten ihnen Privile¬
gien, — auch jenes der eigenen Gerichtsbarkeit, wornach sie eigene
Corporation en von großer Bedeutung wurden, daher auch der
Name: Universität, Univoisitas, — Corporation, Innung.

Irrlehre» in der griechischen Kirche.

158. Bogomilen.

* Der griechische Kaiser Alexius Comnenus war eben, und
nicht ohne Erfolg bemüht, die nach Philippopolis versetzten Pauli-
cianer (Z. 125) zu bekehren, als er 1111 inne ward, daß in seiner
Hauptstadt eine ähnliche ketzerische Secte sich anSbreite. Man nannte
sie Bogomilen, von den bulgarischen Worten niilus (Gott
erbarme dicht), welche sie häufig hersagten. Es gelang dem Kaiser,
den Führer der Secte, Basilius, — dem äußeru Scheine nach
Mönch und Arzt, in seine Gewalt zu bekommen. Doch blieb Basi¬
lius verschlossen, bis der Kaiser durch List, unter der Nolle eines
wißbegierigen Schülers, ihm die Auseinandersetzung seiner Lehre
entlockte. Diese Lehre war eine abenteuerliche Variation des alten
gnostischen und mauichäischen Unsinns, mit Einschluß der äußer-
lichen-Strenge und der heimlichen Ausschweifungen dieser Ser¬
ien. Basilius, als er nicht mehr läugnen und heucheln konnte, er¬
klärte sich bereit, jede Qual für die Wahrheit seiner Lehre zu
erdulden. Er wurde auch nach fruchtlosen Bekehrungsversnchen ver¬
brannt. Seine Anhänger wurden ausgeforscht, die Halsstärrigeu
in den Kerkern behalten, die übrigen mit Belehrungen entlassen.
Einige Ueberreste erhielten sich im Stillen, verpflanzten sich in das
Abendland, und bildeten dort den Uebergang zu den sogenannten
neuen Manichäern.



ir»s
159. Schwärmer in den Klöstern auf Athos.

* Auf dem Berge Athos (im jetzigen türkischen Bezirk von
Salonik atü Halbinsel ins Meer ragend), der wegen der vielen,
dort befindlichen Klöster noch jetzt der heilige Berg genannt
wird, entstand im 14. Jahrhunderte bei den dortigen Mönchen
eine Schwärmerei ganz eigener Art. Der Abt Symeon lehrte:
Der Mönch soll sich in einen Winkel seiner Zelle zurückziehen, den
Kopf ans die Brust legen, und so unbeweglich und nichts denkend
den Nabel schauen. Anfangs werde man Finsterniß, dann aber ein
überirdisch strahlendes Licht erblicken und in Wonne versenkt werden.
Man sehe nämlich mit leiblichen Augen das göttliche Licht, dasselbe,
welches den Heiland auf Tabor nmleuchtet hat. Viele behaupteten,
das wirklich erfahren zu haben. Der Mönch Bar la am spottete
darüber, und nannte sie Nabelbeschauer (ompbnlopssoüi), und be¬
schuldigte sie, daß sie neben Gott noch etwas Nnerschaffcncs, (das
göttliche Licht) annehmen. Es wurden Synoden darüber gehalten.
Barlaam mußte widerrufen, und die Mönche, von jener betrachten¬
den Ruhe auch Hesich asten genannt, blieben im Rechte. Die
Verhandlungen zeigten übrigens den alten Character der griechischen
Kirche: subtile, anbei unfruchtbare Erörterungen, Einmischung des
Hofes, Entsetzungen, Epcommnnicationen, Körperstrafen.

Ketzereien im Abendlande.

100. Vorbemerkung.

Dem schönen Bilde religiösen Lebens, das uns das Mit¬
telalter im Abendlande darstellt, gegenüber finden sich auch grelle
Gegensätze, wo unter dem Scheine des Strebens nach einer reineren
Religion und strengeren Sittlichkeit fanatische Männer und ganze
Secten, Kirche und Staat in große Gefahren brachten. Wenn
frühere Häretiker nur einzelne Glaubenssätze läugneteu, so ist der
Grundton, der um diese Zeit hervortrctcnden: Verachtung der Kirche,
des Priesterthums, des Gottesdienstes, der h. Sacramente. In die¬
sem Puncte, — im fanatischen Hasse gegen die Kirche stimmten
alle zusammen, so verschieden sonst ihre Ansichten und Tendenzen
sind. Bei vielen kommen noch verschiedene Elemente des Mani-
chäismus, zuletzt auch noch Pantheismus hinzu. Die Er-



2VU

scheinungen finden zum Theil darin ihre Erklärung, daß alles Große'
und Gute in der Welt den Widerspruch des Schlechten hervorruft.
Die Kirche war reich und mächtig geworden: der weltliche Sinn
vermochte das nicht zu ertragen nnd verlangte, daß die Kirche zu
ihrer ursprünglichen Armuth zurückkehre. Der religiöse Geist baute
prachtvolle Dome, verherrlichte den Gottesdienst: — das seh thö-
richte Verschwendung, hieß es aus der anderen Seite; man müsse
Gott im Geiste anbeten, und das brauche nicht in Kirchen zu ge¬
schehen. In Folge des Reichthums und der Verweltlichung waren
sittenlose Geistliche nicht selten, nnd Mißbräuche aller Art kamen
zum Vorscheine: das gab dem Mißverstände und der Bosheit den
Vorwand zu behaupten, daß ein schlechter Priester kein Sacramcnt
gültig ertheilen könne, und durch Hinweisung auf die Mißbräuche
wurden die Gläubigen an den Hcilsanstalten irre gemacht. Unter
solchen Umständen konnten auch die aus Griechenland hereinbrechen¬
den Paulicianer und Bogomilen mit ihrer Scheinheiligkeit und Ge-
heimnißkrämerei sich leicht Anhang verschaffen. Es ist übrigens
schwer, die einzelnen Secten dieser Zeit nach Namen nnd Lehre
genau zu sondern; denn, die nämliche Secte kommt oft unter ver¬
schiedenen, mitunter wunderlichen Namen vor, nnd umgekehrt. Wir
wollen hier die wichtigsten bezeichnen: Hochmuth und religiöser Wahn¬
sinn zeichnet alle aus. Zugleich findet sich der Erfahrungssatz bestä¬
tiget, daß in aufgeregten Zeiten, wenn der große Haufe
den Gebrauch der Vernunft verloren hat, er sich die
auffallendsten Thorh'eiten gefallen läßt.

161. Fanatische Männer in Frankreich und den angrenzenden
Ländern.

* 1. Peter von Brnis predigte zu Anfang des 12. Jahr¬
hunderts in Südfrankreich gegen die Kindertanfe und gegen die hei¬
lige Messe, verbrannte die Kreuze, und forderte zur Zerstörung der
Kirchen auf, weil Gott in der Schenke oder im Stalle augerufen,
so gut wie in der Kirche, höre. Nachdem er manche stürmische Be¬
wegungen Hervorgernfen hatte, wurde er von einem Volkshaufen
verbrannt.

2. Dessen Schüler Heinrich (Henri) ein Mönch von ehr¬
würdigem Aeußern und feuriger Nedekraft, die er dazu gebrauchte.



201

um die Menge zur Bertilgung der Priester, die alle gottlos sehen,
zu reizen. Sogar der christliche Kirchengesang war ihm anstößig.
Die Gesaugensetzung in einem Kloster 1148 machte seinem Treiben
ein Ende.

3. Tauchelm verführte nm dieselbe Zeit das Volk in Bel- -
gien. In Antwerpen, welche Stadt damals leider nur einen Prie¬
ster hatte, trieb er lange Zeit sein Unwesen. Der oben genannte
Heinrich führte die Armuth zur Schau, — Tanchelm dagegen er¬
schien in glänzender Pracht und mit vielem Gefolge, und brauchte
Gewalt gegen die Widerstrebenden. Er schaffte den katholischen
Gottesdienst ab, und stellte keck seine eigene Person als Gottessohn
zur Verehrung hin. Das verblendete Volk erwies ihm diese auch,
obschon er sein Ansehen zu schändlicher Wollust mißbrauchte. Der
h. Norbert kam endlich nach Antwerpen, und rettete das getäuschte
Volk durch seine Predigten und durch Gründung einer besseren
Seelsorge.

4. Eon (Endo von Stella) gab sich gleichfalls für den Sohn
Gottes ans, sammelte eine Anzahl Schwärmer um sich, eiferte wü-
thend gegen das Verderben der Kirche, während er mit den Seinen
in der größten Schwelgerei lebte. Mit einem kühnen Haufen er¬
schien er bald hier bald dort im nördlichen Frankreich, lebte so köst¬
lich vom geraubten Gute der Kirchen und Klöster, daß man im
Volke alles für Zauberei hielt und auch behauptete, Eon könne sich
unsichtbar machen. Mit Mühe wurde man seiner habhaft, worauf
er im Kerker starb, nm 1148.

162. Katharer, oder Manichäer.

Die Gegner der Kirche im Abendlande erhielten, wie es scheint,
auch ans dem Morgenlande einen starken Zuwachs, denn das zahl¬
reiche Vorkommen von Secteu mit m a n ichäi s ch e n G ru n d sätz e n
läßt sich kaum anders erklären, als daß Panlieiancr und Bogomi¬
len, in Griechenland vertrieben, sich allmälig im Abendlande ein-
schlichcn und ihr Gift verbreiteten. Sie nannten sich gewöhnlich
Kathari (die Reinen) als Gegensatz zur angeblich durchaus süu-
denbefleckten katholischen Kirche. Von dieser Benennung im weiche¬
ren Ausdruck, Kazaren, soll das Wort Ketzer Herkommen. Sonst
hießen sie auch Paterini (Pater noster Beter), Bulgari (vom



202

Stammlande), Publicani (vielleicht aus Panliciani), in Frank¬
reich auch gute Leute von ihrer Scheindemuth. Sie finden sich
am häufigsten in Südfrankreich und Oberitalien, dann auch in Eng¬
land und Deutschland. Mit den albernen Glaubenssätzen der frü¬
heren Manichäer verbanden sie noch verderblichere Sittenlehren, und
ihre Tendenz ging nach völligem Umsturz der Kirche und des Staates
hinaus, daher jene Zwangsmaßregeln gegen sie, wie wir später sehen
werden, durchaus nöthig waren.

163. Waldenser.

Peter Wal do, ein reicher Kaufmann zu Lyon, wurde um
1170 durch den plötzlichen Tod eines Freundes in Schrecken versetzt
und fing an für sein Heil zu sorgen, fiel aber, wie es unwissenden
Leuten, die sich nicht um einen weisen Seelenführer umsehen, leicht
geschieht, aus einem Extrem ins andere. Er ließ sich die h. Schrift
übersetzen, las fleißig darin und glaubte bald gefunden zu haben,
daß die absolute Armnth für jeden, der selig werden will, un¬
bedingt nothwendig seh. Er verkaufte Alles, warf das Geld den
Bettlern vor die Füße, die nun seine Freunde wurden, lebte dann
selbst von Almosen und predigte die Armnth. Er gewann einen
zahlreichen Anhang, und bald gab es eine Menge apostolischer
Prediger, die, wie nicht anders zu erwarten war, viel Unsinn
vorbrachten. Der Bischof von Lyon untersagte den Waldensern
deßhalb das Predigen, und sie wandten sich an Papst Alexander III.,.
später noch an Papst Lucius und Innocenz IH., die aber alle die
Excommnnication über sie aussprachen. Allein sie meinten die
Worte der Apostel: „Man muß Gott mehr als den Menschen ge¬
horchen", auch ans sich anwenden zu müssen, und bestätigten so ihr
Mißverständnis) der h. Schrift.

So traten sie in offene Opposition gegen die Kirche, und nach
Art aller Secten nahmen sie immer mehr und mehr Jrrthümer
ans. Vor allem wollten sie ihre apostolische Armuth der Kirche
anfdringen. Papst, Bischöfe, Priester, sollen keine Pfründen, keinen
Zehent haben, sondern von ihrer Hände Arbeit leben; und dem rei¬
chen Clerns ist man keinen Gehorsam schuldig; — die Excommn¬
nication ist zu verachten. Die Sacramente wurden abgeschafft, jeder
fromme Christ (Waldenser) ist Priester, und kann Sünden verge-



203

ben rc. Auch alle kirchlichen Ceremonien, alle Fest- und Fasttage
und die Gebete für die Abgestorbenen wurden für nutzlos erklärt.
Dabei galt ihnen die h. Schrift als alleinige Glaubensquelle.

Es scheint leider, daß der katholische Clerns im südlichen Frank¬
reich weder guten Willen noch Fähigkeit genug besaß, nm den un¬
berufenen Predigern mit Erfolg entgegentreten zu können. Die
Waldenser erhielten bei dem Volke und noch mehr bei dem mäch¬
tigen Adel großen Beifall, was übrigens leicht zu erklären ist, indem
jenem die Befreiung von manchen kirchlichen Lasten, besonders vom
Zehenten, diesem aber an den Kirchengütern eine reiche und leichte
Beute in Aussicht stand.

Zudem beflissen sich die Waldenser im Aeußern einer großen
Sittsamkeit und Einfachheit, und manche mochten es auch damit
redlich gemeint haben, aber durch ihre Verbindung mit den Katha¬
rern wurde die Masse wo möglich noch mehr verdorben.

164. Albigenser-Krieg.

Unter dem Namen der Albigenser, wird von mehreren
Geschichtschreibern eine eigene Secte anfgeführt, es scheint aber viel¬
mehr ein Sammelname für verschiedene Ketzer, Katharer, Wal¬
denser und andere zu sein, und kommt von der Stadt Albi in
Frankreich, in deren Umgegend sich zur Zeit des Ketzerkrieges be¬
sonders viele vorfanden. Dieser Ketzerkrieg (Kreuzzug) war endlich
der letzte Noth behelf, nicht nur zur Erhaltung der Kirche, son¬
dern auch zur Wiederherstellung der gesellschaftlichen
Ordnung im südlichen Frankreich. Weder die Kirche noch der
Staat konnte mehr dem um sich greifenden Verderben ruhig zusehen.
Ermahnungen und Belehrungen hatten nichts gefruchtet, die Ketzer-
Hatten nicht nur ihre Irrthümer gelehrt, sondern auch thatsächlich
Priester mißhandelt, heilige Gefäße entehrt und zerstört, Kirchen
beraubt. Hören wir über Heu damaligen Zustand einen Heiligen
und einen Weltmann. Der h. Bernard schreibt in einem Briefe:
„Die Kirchen sind leer, das Volk ohne Priester, die Sacramente
ohne Achtung: so stirbt das Volk ohne Hilfe der Kirche, ohne Buße
und Bekehrung." Und Graf Raimund von Toulouse (der ältere)
berichtet: „Diese Häresie hat so überhand genommen, daß die Kirchen
verlassen sind nnd in Trümmer zerfallen, und Kinder gar nicht



mehr getauft werden. Kirchliche Censuren sind ganz vergeblich.
Hier muß das weltliche Schwert gehandhabt werden." Als endlich
noch einer der päpstlichen Gesandten, Peter von Castelnau, von den
Häretikern ermordet wurde, da ließ Papst Jnnocenz III. 1209 einen
Kreuzzug gegen sie predigen, indem er laut erklärte: „diese Ketzer
sind ärger als Sarazenen". Der Kreuzzug begann unter Leitung
des Grafen von Montfort und im Beisein des Cistercienserabtes
Arnold. Von den mächtigen Adeligen, unter deren Schutz bisher
die Ketzer ihr Unwesen trieben, wurden einige aus Furcht zur Um¬
kehr gestimmt, und schlossen sich selbst dem Kreuzzuge an, wie ein
Graf von Tonlose, andere, wie der Vicomte Roger von Biziers,
wurden bezwungen.

Daß in diesem Kriege auch nnnöthiger Grausamkeiten verübt
wurden, kann zwar nicht gelängnet werden, allein das fällt nicht
den Päpsten, viel weniger der Religion und Kirche zur Last. Zur
ursprünglich wohlthätigen Absicht trat bald die Leidenschaft und
zügellose Kriegslast; und man kämpfte zuletzt nicht mehr der Ketzer
wegen, sondern um Städte und Landgebiete. Im Jahre 1229
wurde unter Vermittlung des Papstes der Friede hergestellt und gegen
die im Verborgenen noch sortwühlenden Secten eine eigene Fürsorge
getroffen, durch die Inquisition.

165. Das vierte lateranensische Coiicil.
Gegen die oben anfgeführten Irrlehren hat die Kirche sich auch

auf Synoden ausgesprochen, worunter das von Papst Jnnocenz III.
1215 im Lateran, einem Palaste zu Rom gefeierte, das glänzendste
von allen bisherigen war. Die Zwecke dieser allgemeinen Synode
waren: die Anregung eines neuen Kreuzzuges nach Palästina, Aus¬
rottung der Ketzereien und Reformation der Kirche. Es erschienen
dabei gegen 506 Bischöfe, 800 Aebte, die Gesandten fast aller
christlichen Fürsten, und von diesen letzeren mehrere persönlich, zwei
morgendländische Patriarchen ebenfalls in Person, von den zwei
anderen die Legaten. So war hier gleichsam die ganze christliche
Völkerfamilie um ihren allgemeinen Vater, den Papst, ver¬
sammelt. Unter den siebenzig herrlichen Beschlüssen, die leider nicht
alle in Ausführung kamen, bemerken wir nur das Gebot, daß alle
Christen jährlich wenigstens einmal ihre Sünden dem eigenen



2V3

Seelsorgen beichten, und das h. Abendmahl zum wenigsten um
Ostern ehrerbietig empfangen sollen. Es war das nichts als eine
neue Einschärfung eines alten Gebotes; wobei auch auf die Ka¬
tharer und Waldenser, welche die Sacramente verwarfen, Rücksicht
genommen war. Die Protestanten stellten jedoch häufig die alberne
Behauptung ans, daß auf dieser Kirchenversammlung die h. Beichte
zuerst eingeführt worden seh.

* An merk. Dieses Concil ist unter den allgemeinen das zwölfte
und zur Uebersicht setzen wir auch die seit dem achten (Z. 129)
gehaltenen hierher:

Das nennte allgemeine — erste lateranensische Coneit 112ö un¬
ter Papst Calixt II., worin in Betreff der Investitur das Concordat
von Worms bestätiget, der im Orient und in Spanien bedrängten
Christen gedacht, und mehrere Disciplinargesetze gegeben wurden.

Das zehnte allgemeine — zweite lateranensische, von Papst
Inneren; il. 1139 berufen zur Herstellung des Kircheufriedens und
Unterdrückung einiger Schismatiker und Ketzer.

Das eilfte allgemeine -— dritte lateranensische 117Ä^ unter
Papst Alexander lll., wo ein neues Decret für die Papstwahl ge¬
geben, — die Ketzerei der Albigenser verdammt, und Manches zur
Hebung der gesunkenen Kirchendiseipliu augeordnet wurde.

F/?,
166. Inquisition.

Inquisition! — Bei diesem Worte schon kommt so Man¬
chem ein Granen an, da man nach den in so vielen Büchern ver¬
breiteten falschen Nachrichten gewohnt ist, gleich an finstere Kerker, blu¬
tige Martern und Scheiterhaufen zn denken. Es ist aber auch kaum
eine geschichtliche Thatsache jemals so sehr entstellt worden, als es
von den Gegnern der Kirche, mit der Inquisition geschah,
wodurch häufig selbst sonst gutgesinnte Katholiken irre geleitet wurden.
Obschon übrigens die gründlichen Forschungen der neuen Zeit klar
dargethan haben, daß es keineswegs eine so fürchterliche Sache nm
diese Inquisition seh, so lassen doch die Protestanten dieses Schreck¬
bild, das sie vor die katholische Kirche hingestellt haben, ungern
fallen, da es ein geläufiges Mittel geworden ist, diese Kirche damit
zu verleumden. Desto nöthiger ist die Kenntniß, des wahren Sach¬
verhaltes.



20V
? >

1. Bor allem muß man die kirchliche Inquisition von der
Staatsinquisition, wie sie sich später in Spanien gebildet
hat, wohl unterscheiden.

Was nun die rein kirchliche Inquisition betrifft, so hat sie
ihrem Wesen nach immer bestanden, und besteht noch: sie ist ein¬
fach die p flichtmäßi g e Wachsamkeit der Kirche über die Rein¬
erhaltung der Glaubenslehren, - daun, wo es nöthig wird, die
Untersuchung (Inquwjtio) über etwaige Jrrthümer, und das
hierauf gegründete Verfahren gegen die Irrlehrer. Das ist ganz
im Wesen und im Zwecke der Kirche gegründet. Solche, die vom
gemeinsamen Glauben der Kirche abweichen, konnten und können
nie in der Kirche geduldet werden. Die Irrgläubigen, zumal die
Verbreiter von Irrlehren, wurden ermahnt, gewarnt, und wo das
nichts half, bestraft, freilich nur geistiger Weise, durch die Entzie¬
hung der kirchlichen Gnadenmittel und zuletzt mit der Excommuui-
catiou, — der Ausstoßung aus der kirchlichen Gemeinschaft. Von
äußerlichen bürgerlichen Strafen konnte in den ersten Jahrhunder¬
ten natürlich nicht die Rede sehn, weil die Kirche selbst keine phy¬
sische Zwangsgewalt besitzt.

2. Anders gestaltete sich die Sache, als der römische Staat
christlich geworden. Zu allen Zeiten und bei allen Völkern hat
man die Religion mit Recht auch für politisch wichtig gehalten.
Daher traten schon die Kaiser von Constantin an, auch mit welt¬
lichen Gesetzen und Strafen gegen diejenigen auf, welche gegen die
Religion und Kirche sich vergangen hatten. Das thaten sie auch
jin Jute resse des Staates, welcher durch Irrlehrer und
Spaltungen in der Kirche, und die daraus hcrvorgehenden Unruhen,
große Nachtheile erleiden kann.

3. Im Mittelalter waren Kirche und Staat noch enger
mitsamen verbunden und es erschien ein Angriff gegen Religion
und Kirche auch als Hochverrat!) gegen den Staat, und wer
aus der Kirche gestoßen wurde, war auch vom Staate als geäch¬
tet, als rechtlos erklärt. Da geschah es, daß der Staat viel
strenger gegen die Ketzer verfuhr, als die Kirche. Doch war bis
ins 12. Jahrhundert die Todesstrafe nicht in Uebnng; sondern die
Strafen bestanden in Verlust der Güter und Rechte, Verbannung
oder Verwahrung in einem Kloster.

4. Mit dem 12. und 13. Jahrhundert trat ein strengeres



Verfahren gegen die Ketzer ein, was aber in dem Character der
damaligen Häresien seine volle Erklärung findet, und man darf
sicher annehmen, daß auch zu unseren Zeiten solche Secten, wie sie
damals anftraten, nicht gelinder behandelt werden könnten. Denn
die verschiedenen Secten, die damals unter dem allgemeinen Namen
der Albigenser besonders im südlichen Frankreich, ihr Unwesen
trieben, läugncten nicht etwa, wie frühere Ketzer, einen oder den
anderen Glaubenssatz, sondern sie verbreiteten Grundsätze, die das
ganze gesellschaftliche Leben zu erschüttern, und alle Sittlichkeit und das
Schamgefühl zu vernichten drohten. Daher hat sich das dritte La-
teran-Concil gcnöthigt gefunden, die Obrigkeiten anfzusordcrn, daß
sie mit aller Strenge einschreiten gegen die Ketzer, — „da sie
öffentlich ihre Irrthümer verbreiten, grausam gegen die Katho¬
liken sind, nicht Kirchen, — nicht Witwen und Waisen verschonen."
Innocenz Ul. hatte nebst mehreren anderen den Peter von Ca¬
stet na n nach Südfrankreich beordnet, um gegen die Ketzer zu pre¬
digen und andere nvthige Vorkehrungen zu treffen; —'der wurde
von den Ketzern ermordet, und es kam zu einem Kreuzzuge gegen
die Ketzer (tz. 164). Nach Beendigung desselben (des Albigenser¬
krieges) entstand erst die Inquisition als ein stehendes
Glaubensgericht.

167. Fortsetzung. Die Inquisition als stehendes Glaubensgericht.

1. Durch die mit Waffengewalt bewirkte Unterdrückung der
Ketzer und ihrer mächtigen Beschützer war zwar die nächste Gefahr
für Kirche und Staat beseitiget, aber es mußte Fürsorge getroffen
werden, gegen die noch im Verborgenen schleichenden Ucberreste der
Häresie, nm für die Zukunft gesichert zu sehn. Daher wurde aus
der Synode von Toulouse 1229 Folgendes verordnet: 1) Jeder
Bischof soll in seinen einzelnen Pfarren einen Priester und zwei
oder drei rechtschaffene Laien bestellen, und sic eidlich verpflichten,
den Ketzern und ihren Beschützern nachzuforschen, und sie der geist¬
lichen und weltlichen Behörde auzeigen; 2) die einen Ketzer ver¬
bergen, sollen ihr Besitzthum verlieren; 3) jedes Haus, in welchem
ein Ketzer verborgen gefunden wird, soll niedergerissen werden;
4) doch soll Niemand als Ketzer bestraft werden, bevor der Bischof
ihn nicht für einen solchen erklärt hat, u. s. w. Wer nun als nn-



2N8

verbesserlicher Ketzer befunden worden, wurde dem weltlichen Arme
zux Bestrafung überliefert, wobei aber immer um Schonung seines
Lebens gebeten wurde. Das war die bischöfliche Inquisition.

2. Da diese nicht überall zu genügen schien, bestimmte Papst
Gregor IX., 1232, die Dominikaner zu Inquisitoren, welche
nun überall, wo es nöthig war, ihre Tribunale aufrichteteu. Wenn
es einerseits richtig ist, daß die Inquisitoren mitunter in mensch¬
licher Leidenschaft die Strenge übertrieben, so muß man anderer-

. seits nicht übersehen, daß sie von den Ketzern mannigfach gereizt,
viele von ihnen auch erschlagen wurden. Den Päpsten aber muß
das Zeugniß gegeben werden, daß sie, wie Junocenz IV., Bonifa-
cius VIII. und Clemens V., jede nnnöthige Grausamkeit durch Ver¬
ordnungen zu hindern suchten.

3. Daß man damals die Inquisition für nützlich, ja für
nothwendig erachtete, bewiesen auch weltliche Fürsten durch ihre
Bemühungen, die Inquisition in ihren Staaten einzuführen, und zu
unterstützen. Der von weltlichen und kirchlichen Schriftstellern mit
Recht hochgeachtete König Ludwig IX. von Frankreich, bat den
Papst AlexanderMl 1255, nm die Einführung der Inquisition in
seinen Staaten. Besonders aber müssen wir den von Profangeschicht-
schreibern hochgerühmten Kaiser Friedrich II. nennen. Ihm war
sicher an der Reinbewahrung des Glaubens nicht viel gelegen, und
doch empfahl er zu Padua 1234 die Dominikaner als Inquisitoren,
und verhängte weit schärfere Strafen gegen die Ketzer, als es die
kirchlichen waren. Im Königreiche Arragonien wurde die Inqui¬
sition gleichfalls schon 1234 mit Bestätigung des Königs Jacob,
in Venedig erst 1289 eingeführt. Hier war sie jedoch Anfangs ein
halbpolitisches Institut und wurde im 16. Jahrhunderte zu einem
durchaus politischen. In Deutschland ist ein gewisser Conrad von
Marburg als Ketzerrichter um 1233 sehr berüchtiget geworden,
und er wurde aus Rache ermordet. Neuere Untersuchungen haben
jedoch über ihn ein günstigeres Licht verbreitet.

Uebrigens wird Niemand alle Handlungen der Inquisition
rechtfertigen wollen; nur haben die Protestanten kein Recht, die
katholische Kirche darob zu schmähen, da auf ihrer Seite grausame
Verfolgungen Andersdenkender nichts Ungewöhnliches waren, wobei
man nur an Calvin, an die Henkerseenen im protestantischen Eng¬
land und daran erinnern darf, daß in der einzigen protestantischen



2ttS

Stadt Nürnberg von 1577 —1617, über 350 der Ketzerei und
Zauberei Verdächtige hingerichtet wurden.

168. Die spanische Staats-Inquisition.
Einen von der kirchlichen ganz verschiedenen Character hatte

die spanische Inquisition; sie war durchweg eine politische An¬
stalt. Als nämlich durch die Vermählung Ferdinand's des Ka¬
tholischen mit Isabella, die Königreiche Arragouien und Castilien
vereinigt wurden, 1479, gelang es endlich, der Herrschaft der Mu-
hamedaner (Mauren) in Spanien (nach 800jährigem Kampfe) ein
Ende zu machen. Da war es allerdings nöthig, ans die gewaltsam
bekehrten Mauren, die heimliche Einverständnisse mit ihren Brüdern
im nahen Afrika unterhielten, ein wachsames Auge zu haben; und
in so fern möchte eine kirchliche Inquisition nicht überflüssig ge¬
wesen sehn. Aber dem Könige lag noch weit mehr daran, die
reichen Juden, nnd die übermächtigen Granden auf kräf¬
tige Weise niederzuhalteu. Zu diesem Zwecke diente ihm die Inqui¬
sition, die er einführte, und die zugleich eine reiche Quelle des
Staatseinkommens durch Gütereinziehung wurde. Diese spanische
Inquisition nun ist es, deren Grausamkeit nicht ganz mit Unrecht
bitter getadelt wird. Allein sie fällt am allerwenigsten der Kirche
zur Last. Waren die Inquisitoren auch zum Theile Geistliche, wie
der berüchtigte Torquemada, so waren sie doch ganz allein vom
Könige angestellt, ihm verantwortlich, und von seinem Winke ab¬
hängig. Ganz irrig sind auch die Vorstellungen, die man sich heut
zu Tage von den sogenannten uto du b 6 (sotus üdei, — Glau¬
bensact) macht, wobei man sogleich an brennende Scheiterhaufen
mit ihren unglücklichen Opfern denkt. Allein es hat gar viele ^ulo
<iu gegeben, wobei nichts brannte, als die Kerzen, die die
reuigen Ketzer zum Zeichen der Buße und der Bekehrung in der
Hand trugen, worauf sie entlassen wurden. Es waren das nämlich
meist nur Feierlichkeiten zur Lossprechung und Versöhnung der Ir¬
renden mit der Kirche, und nur wenige ^ulo du kv'8 endeten mit
dem Tode der Schuldigen, was eine nur allein von der weltlichen
Behörde (nach Entfernung der Inquisitoren) vollzogene Handlung
war.

14



— 2IV —

169. Kleinere Seelen.
* Neben den obengenannten weit verbreiteten Sccten, finden

sich um diese Zeit noch manche von minderem Einflüsse mit ver¬
schiedenartigen Lehren. Die Unzufriedenheit mit den bestehenden
Verhältnissen in Kirche und Staat gab ihnen meistens das
Daseyn, und sie suchten dieselben entweder zu ändern, in der
schwärmerischen Hoffnung, daß ein neues Zeitalter, (das dritte Te¬
stament) im Anzüge seh, oder sie erfanden eine neue Sitten-
lehre, in welcher die Freiheit von göttlichen und menschlichen Geboten
die Hauptrolle spielte. Hierzu war die pantheistische Absicht, daß
jeder Mensch ein wahrer Sohn Gottes seh, ganz willkommen. Der¬
gleichen waren:

1. Die Ioachiten, genannt vom Abte Joachim in Cala-
brien, 1202, welcher aus der Bibel herausbrachte, daß es drei
Zeitalter: das Testament des Vaters, des Sohnes und des heiligen
Geistes gebe, und dieß letztere müsse jetzt kommen, da die Ausar¬
tung im zweiten Zeitalter (im damaligen) zu arg, — Rom ein wah¬
res Babylon seh u. s. w.

2. Eine schwärmerische Partei der Franciskaner faßte diese An¬
sicht Joachim's auf, und meinte, diese neue Zeit müßte von ihren
Orden ansgehen. Sie lehnte sich unter Führung Peter's de Oliva
selbst gegen die Päpste auf, und verfiel zuletzt der Inquisition.

3. Die Stedinger, ein kleines Volk im heutigen Oldenburg,
fingen mit Zehntverweigerung gegen die Geistlichkeit an, verachteten
das über sie gesprochene Jnterdict, verfolgten dann grausam den
Clerus, und kamen znlctzt zu abscheulichen manichäischen Ausschwei¬
fungen. Durch einen Kreuzzug wurden sie endlich 1234 gebändigt,
und zu Gehorsam nnd Sitte zurückgebracht.

4. Amalerich von Bena, Lehrer an der Pariser Universität,
huldigte dem Pantheismus so weit, daß er behaupteten „Jeder
Fromme ist Christus, und der Geist, der in dem Menschen waltet,
kann nicht sündigen; und man braucht keine Kirche mehr."

5. Die Brüder und Schwestern des freien Geistes
(auch Begharden und Begutten genannt), scheinen sich diese bequeme
Philosophie des Amalerich angeeignet zu haben, indem sie sich un¬
gestört den größten Ausschweifungen Hingaben, und erklärten, den
freien Geist, der mit Gott Eins ist, berühre das gar nicht.



211

Von ihrer Gewohnheit, Weiber als Schwestern mit sich zu fuhren,
hießen sie auch Schwesterionen.

6. Mit diesen verwandt sind die Apostelbrüdet, gestiftet
um 1300 von Gerhard Sagar elli, einem ans dem Franscis-
canerorden ausgewiesenen Jünglinge in Parma, der sich auch be¬
rufen glaubte, die Kirche in die apostolische Zeit zurückzuführen, und
eine Secte von Vagabunden sammelte, welche bettelnd und singend
das Reich Gottes verkündete. Der Nachfolger des Obigen, Dul-
cino, führte mit seinen Anhängern zuletzt einen offenen Krieg gegen
die römische Kirche, und mußte durch einen Kreuzzug zur Ordnung
gebracht werden. Beide wurden hingerichtet.

7. Arnold von Brescia, ein Schüler Abälards, streng
in seinen Sitten, furchtbar beredt, lehrte, daß der CleruS keine welt¬
lichen Güter besitzen dürfe, denn hiedurch sehen alte Mißbräuche in
der Kirche entstanden. Die Weltlichen hörten solche Lehren von jeher
gerne. Arnold wurde der Liebling des römischen Volkes, und Rom
wurde auf fünfzehn Jahre der Schauplatz von Parteikämpfen, bis
Papst Hadrian der IV. 1154 Rom mit dem Jnterdict belegte, —
worauf der flüchtige Arnold in die Hände Kaiser Friedrich I. fiel,
der ihn dem Papste auslieferte. Der Präfect von Rom ließ ihn,
ohne Vorwisseu des Papstes hängen.

8. Savan arolla, ein Dominikaner zu Florenz, ein scharfer
Strafprediger, der auch des päpstlichen Hofes nicht schonte, aber
bald auch politische Dinge auf der Kirchenkanzel behandelte, und
dadurch, wie auch durch seine Weissagungen, sich in Verlegenheiten
verwickelte, bis er als Unruhestifter zum Tode verurtheilt wurde, 1498.

170. Wiclef.

Diese ganze Periode hindurch ließ sich der Ruf nach Verbes¬
serung der kirchlichen Angelegenheiten und Abschaffung der Miß¬
bräuche vielfach vernehmen; nur besteht zwischen den Männern, die
solchen Ruf erschlallen ließen, eine große Verschiedenheit. Die Einen,
wie der h. Bernhard, fingen diese Verbesserung bei sich selbst an,
und unterstützten in geziemender Ehrfurcht mit weisen Rathschlägen
die Kirchenvorsteher, von welchen ans jede Aenderung kommen muß.
Andere, wie wir bereits bei den oben beschriebenen Secten gesehen
haben, riefen entweder das Volk oder die weltlichen Fürsten gegen

14*



212

die Kirche auf, woraus nur Unheil und Verwirrung entstehen mußte.
Zu dieser Classc der Reformatoren gehört auch Wielef und sein
Nachbeter H u s.

Johann Wiclef (Wiclif, Wicliffe) in England 1324 geboren,
studierte zu Oxford, wurde Priester, und wird als ein in seinen
Sitten sehr strenger Mann und als scharfsinniger Gelehrter ge¬
priesen. Seinen Scharfsinn zeigte er jedoch vorzüglich in maßlosen
Schmähungen gegen die Bettelmönche und gegen das Papstthum;
und — der Grund dazu lag zumeist in seinen persönlichen Ver¬
hältnissen. Er mußte nämlich die einträgliche Präfekteustelle an
einem neugestifteten Collegium einem Mönche abtreten, weil die
Stiftung ursprünglich für einen Mönch bestimmt war; — daher
sein Haß gegen das Mönchthum. Dann wurde er einer Gesandt¬
schaft an den Papst beigegeben, welche Streitigkeiten zwischen diesem
und dem Hofe von England ausgleichen sollte, und welche nicht nach
Wunsch ausfiel; — daher sein Schimpfen gegen den Papst. Bei
Hofe aber erhielt er Beifall und wurde 1372 zum Professor in
Oxford befördert. Da er in Wort und Schrift immer heftiger ge¬
gen Mönche, Geistliche und Päpste loszog, und auch andere Jrr-
thümer vorbrachte, so wurden 18 irrige Sätze Wiclefs nach Rom
gesandt, worauf der Erzbischof von Canterbury und der Bischof von
London den Auftrag erhielten, ihn zur Verantwortung zu ziehen.
Das geschah; aber weil der Hof und die Universität ihn in ihren
Schutz nahmen, konnte gegen Wiclef nichts Entscheidendes vorgekehrt
werden. Hierdurch ermuthigt, ging Wiclef weiter und griff nun auch
die katholische Glaubenslehre von der Eucharistie an, behauptend,
Christus seh darin nur bildlich und geistiger Weise gegenwärtig:
zugleich machte er sich eine eigene Uebersetznug der h. Schrift, um
bequemer disputiren zu können. Da berief 1382 der Erzbischof eine
Synode, worin mehrere Sätze Wiclefs verdammt wurden. Er nahm
wieder seine Zuflucht zur Gunst des Hofes, allein, da derselbe aus
Wiclefs neuen Irrlehren keinen Vortheil hoffen konnte, wurde das
Urtheil bestätiget, und Wiclef der Professur entsetzt. Er gab nun
eine Art von Widerruf, und zog sich auf seine Pfarre zu Lutter-
Worth zurück, wo er zwei Jahre darauf 1384 starb.

Von seinen Jrrthümeru nennen wir außer den oben angedeu-
tetcn über die Eucharistie noch folgende: Ein Bischof oder Priester,
der schwer gcsündiget hat, kann kein Sacrament spenden; wenn der



213

Papst unsittlich und darum ein Glied des Teufels ist, so hat er
keine Gewalt über die Gläubigen; die Geistlichen sollen in Armuth
leben, nnd die Fürsten sind in ihrem Gewissen verbunden, die geist¬
lichen Güter zum Wohle des Staates und zur Ehre Gottes einzu¬
ziehen. (Seine eigene Person nahm Wiclef natürlich davon aus,
denn neben seiner Professorsstelle besaß er noch ein Canonicat und
eine Pfarrpfründe.) Auch bis zum Pantheismus verflieg sich seine
Speculation, er behauptete: „Alle Natur ist Gott und jedes Wesen
ist Gott, — auch der Esel."

Uebrigens gewann Wiclef seine Angehörigen mehr unter den
Gelehrten nnd Vornehmen, als bei dem Volke; doch durch strenge
Maßregeln wurden dieselben in England fast gänzlich unterdrückt.
Dafür tauchten die Lehren Wiclef's in Böhmen wieder auf.

171. Hus.

Als Wiclefs Schriften auf der berühmten und damals sehr
zahlreich besuchten Universität zu Prag bekannt wurden, entstanden
dort heftige Streitigkeiten darüber, indem zwar die Mehrzahl der
Doctoren, die darin enthaltenen Irrthümer anerkannte, und das
darüber ergangene kirchliche Verdammungsnrtheil billigte, während
andere sie begierig lasen und priesen. Unter diesen that sich beson¬
ders Joannes Hus, seit 1398 Professor der Universität, Pre¬
diger in der Kapelle Bethlehem, und Beichtvater der Königin, her¬
vor. Er war nicht ohne Talente, und von äußerlich strenger Lebens¬
weise, aber ungemein anmassend; und dick Grundlage einer wahren
Frömmigkeit, — die Demuth, fehlte ihm gänzlich. Hierdurch hat
er sich ein trauriges Schicksal bereitet und in dem schönen Böhmer¬
lande einen 15 jährigen Krieg unter furchtbaren Verwüstungen her¬
beigeführt.

Hus hatte sich schon früher darin gefallen, scharfe Strafpre¬
digten gegen alle Stände — insbesondere gegen Geistliche zu halten;
nachdem er aber mit Wiclefs Schriften bekannt geworden war, über¬
setzte er nicht nur einige davon ins Böhmische, und machte dessen
Irrthümer so dem Volke zugänglich, sondern verbreitete Wiclefs An¬
sichten immer dreister in Wort und Schrift, z. B. Petrus seh nicht
das Oberhaupt der Kirche gewesen, und auch vom Papste seh das
ungewiß; man seh den kirchlichen Vorstehern keinen Gehorsam schul-



2IÄ

dig; — wenn cin geistlicher oder weltlicher Vorgesetzter eine schwere
Sünde begeht, so seh er kein Vorgesetzter mehr; — kurz, wenn es
nach dem Willen dieses Reformators gegangen wäre, so müßte alle
kirchliche und bürgerliche Ordnung anfhören. Er trieb es in Schule
und Kirche im Schimpfen so arg, daß einmal ein Zuhörer ihm zu¬
rief: „Magister, ich bin in Rom gewesen, habe den Papst und die
Cardinale gesehen, aber so schlimm, wie ihr da sagt, ist cs nicht."

Gleicher Gesinnung mit Hns war Hieronymus von Prag,
welcher den aufrührerischen Worten auch Gewaltthaten hinzufngte,
zwei Mönche ins Gefängniß, und einen dritten in die Moldau warf.

Ans die Klagen, die bei dem Papste über Hns einliefen, wurde
dieser zwar nach Rom zur Verantwortung gerufen, aber König
Wenzeslans (der nämliche, der den h. Johann von Nepomuk in
der Moldau ersäufen ließ) nahm ihn in seinen Schutz; doch wurde
Hns excommnnicirt. Mittlerweile vergrößerten sich die Unruhen in
Prag noch dadurch, daß Hns und Hieronymus sich der Verkündi¬
gung eines Ablasses, der eben vom Papst Joannes XXIII. ausge¬
schrieben worden war, in Reden und Schriften widersetzten, wovon
die Folge war, daß an: nächsten Sonntage die Prediger in den
Kirchen beschimpft und mißhandelt wurden. Der Magistrat von
Prag ließ, um die Ruhe herznstellen, die ersten Rädelsführer fest¬
setzen; das Volk sammelte sich, und forderte deren Loslassung; der
Magistrat versprach glimpflich mit ihnen zu verfahren, — ließ aber
in der Nacht drei hinrichten. Das war nun freilich übereilt; die
Hussiten verehrten die Hingerichteten als Märtyrer, der Tumult
war jetzt noch größer, — da zog Hns sich auf das Land in der
Nähe seines Geburtsortes zurück und reizte nun auch das Land¬
volk auf.

172. Hus auf dem Constanzer Concil.

Zur selbigen Zeit 1414 wurde eine Kirchenversammlnng zu
Constanz gehalten. Hns hatte sich öfters ans ein Concilium berufen,
daher forderte ihn Kaiser Sigismund auf, dahin zu ziehen, um sich
zu verantworten. Dazu versprach ihm der Kaiser einen Geleits¬
brief (literas salvi concluelus) ausznstellen. Diesen Geleitsbrief
erhielt er übrigens erst, als er bereits in Constanz sich befand. Daß
ein solcher Geleitsschein, wie etwa heut zu Tage ein Reisepaß, nur



21Z

uuter der Bedingung Sicherheit gewähren konnte, wenn der Besitzer
desselben sich fortan ordentlich betrug, und sich nicht weiter etwas
zu Schulden kommen ließ, versteht sich wohl von selbst. Von die¬
sem Gesichtspunkte aus, muß der so gewöhnliche Vorwnrf: daß das
Concil das sichere Geleite verletzt habe, bcnrtheilt werden. Hus ge¬
noß volle vier Wochen hindurch in Constanz volle Freiheit; dann
aber wurde Anfangs eine gelinde, später eine strenge Hast über ihn
verhängt. Welchen Grund hatte das Concil dazu? diesen: Hus
war bekanntlich seit einem Jahre excommuuicirt, und dem zu Folge
von allen priesterlichen Verrichtungen, namentlich vom Messelesen
und Predigen snspendirt. Man hatte ihm bei seiner Anknust in Con¬
stanz die Gunst erwiesen, seine Excommuuication in so weit anfzu-
heben, daß er mit Andern umgehen, und kirchlichen Functionen bei¬
wohnen konnte, (was sonst solchen nicht erlaubt war); keineswegs
aber ihm selbst das Messelesen nnd Predigen gestattet. Aber das
war kein Hinderniß für Hns. Wie er schon in Prag gewohnt war,
sich um Befehle nnd Strafen seiner kirchlichen Obern nicht zu küm¬
mern, indem er dagegen eine neue Art von Appellation, nämlich .
unmittelbar an Christum den Herrn, erfunden hatte, so that er deß-
gleichen während seiner Reise nach Constanz, so that er in Constanz
selbst. Mit wem er zusammen traf, Geistlichen wie Laien, unterließ
er nie, seine Strafreden gegen Papst und Geistlichkeit vorzntragcn,
und er rühmt selbst von sich, daß er dafür Lob geerntet. Dazu kam
noch, daß mehrere, die aus Böhmen hier sich einsanden, ihre Ver¬
wunderung darüber äußerten, wie ein Mann, der ganz Böhmen
in Aufruhr gebracht hatte, hier frei herumgehen könnte. So mußte
das Concil eine Vorkehrung treffen. Der Kaiser war allerdings An¬
fangs hierüber entrüstet, als man ihm aber diesen Umstand auf¬
klärte, nnd ihn ans der andern Seite erinnerte, daß er dem Con-
eilium feierlich zugesichert habe, eS solle mit aller Freiheit seine
kirchliche Gerichtsbarkeit und apostolische Vollmacht üben, so erkannte
auch der Kaiser die Rechtlichkeit des Vorganges, und unterstützte das
Concil auch hierin. Es kam dabei immer noch darauf an, wie sich
Hus, in Betreff seiner unheilbringenden Behauptungen, verhalten
werde, und Kaiser Sigismund erklärte ihm offen: „Was uns be¬
trifft, so werden wir niemals deine verstockten Jrrthnmer in Schutz
nehmen; wir werden lieber mit unseren eigenen Händen das Feuer
anschüren, als zugeben, daß du in deinem unnachgiebigen Trotze



21«

verharrest." Hus wurde nun mehrere Male vor das Concilium be¬
rufen; er suchte sich zwar über seine ihm vorgelesenen irrigen Be¬
hauptungen zu verantworten, aber von einem Widerruf wollte er
nichts wissen; denn, daß er in irgend etwas irren könnte,
hielt er für unmöglich. Da alle Bitten und Ermahnungen,
selbst von Seite des Kaisers, fruchtlos blieben, wurde er als ein
Ketzer vernrtheilt, seiner priesterlichen Würde entkleidet, und dem
Kaiser übergeben. So wurde denn die damals für Ketzer (nach welt¬
lichen Gesetzen) bestimmte Strafe an ihm vollzogen, er wurde zum
Scheiterhaufen geführt, auf welchem er mit einer Standhaftigkeit,

- ' die einer besseren Sache würdig wäre, endete.
Wenn es übrigens auch zu bedauern ist, daß eine so schwere

Strafe über ihn verhängt wurde, so findet diese Strenge doch ihre
Erklärung in den Zeitumständen. Zur Kirchenversammlnng war
eiue große Zahl von frommen und gelehrten, — dabei meist frei¬
sinnigen Männern,-—dann geistlichen nud weltlichen Fürsten
zu dem Zwecke zusammen gekommen, um in der Kirche und in den
Staaten die gestörte Ruhe wieder herznstellen. Das war größten-
theils gelungen; — nun stand dieser Mann da, von dessen Grund¬
sätzen und unbeugsamen Starrsinne neue Verwirrungen zn befürch-
waren. Zu einer anderen Zeit wäre er wohl gelinder davon
gekommen.

Auch Hieronhmus von Prag erlitt den Feuertod, nachdem er
Husens Irrthümer im ersten Verhöre vor dem Coucil abgcschworen,
im zweiten aber sich wieder für dieselben erklärt hatte.

173. Hussiten.
Nachdem die Scheiterhaufen in Constanz erloschen waren, brach

aber das Feuer der Empörung von Hus und Hieronhmus in Böh¬
men angefacht, mit furchtbarer Heftigkeit aus. Um die Zeit, da
Hus zu Constanz war, hatte der Magister J a k o n b e k von M i e s
in Prag die Gemüther noch mehr erhitzt durch die Neuerung, das
Abendmahl unter beiden Gestalten, in Brot und Wein, auszntheilen.
Hus hatte sich darüber erklärt, es seh zwar nicht nothweudig, jedoch
zu billigen; aber seine Anhänger verlangten nun mit Ungestüm den
Kelch, daher sie auch Calixtiner oder Utraquisten genannt
wurden. Durch den Kelch erhielten die Hussiten einen sichtbaren



217

Vereinignngspunct, und kündeten, — ganz im Geiste ihres Meisters,
— nicht nur der Geistlichkeit, sondern auch ihrem Könige Wenzel
allen Gehorsam auf. Von einem Berge, wo sie 1419 eine große
Versammlung veranstalteten, und welchen sie Tabor nannten, hieße»
sie auch Taboriten. Noch im nämlichen Jahre hielten sie einen
öffentlichen Aufzug in Prag, mit dem Kelche voran, bei welcher Ge¬
legenheit man das Rathhaus stürmte, dreizehn Mitglieder des Ra-
thes bei den Fenstern hinauswarf, die unten der Pöbel jubelnd mit
Spießen auffing und ermordete. Die Folge davon war eine fünf¬
zehnjährige heillose Verwirrung in Böhmen. Der Anführer der
Hussiten war der schreckliche Johann Ziska,. der in kurzer Zeit
die Bauern in mörderische Soldaten umwandelte. Vor ihm her ging
das Entsetzen, Blut bezeichnete seine Schritte, hinter ihm loderten
Schlösser, Dörfer und Märkte in Flammen auf.

Nur dann erst kehrte der Friede wieder zurück, als die Hussi¬
ten nach Art aller Secten sich in mehrere Parteien (Taboriten, Or-
phaniten, Horebiten, Prager) auflösten, die einander selbst zu be¬
kämpfen anfingen. Ein Theil der Hussiten kam nämlich zu einiger
Besinnung, und folgte der Einladung des Basler-Concils, Deputirte
dahin zu schicken. Diese brachten vier Artikel mit, — wenn diese
bewilliget würden, so wollten sie sich mit der katholischen Kirche
vereinigen. Die erste Verhandlung hatte zwar keinen Erfolg, aber
einer zweiten Gesandtschaft wurden die Artikel in anderer Form,
darunter auch der Kelch bewilliget, und ein großer Theil der Hus¬
siten (Calixtiner) war damit zufrieden, und schloß sich wieder der
katholischen Kirche, und dem neuen Könige von Böhmen, Sigis¬
mund, an. Um dem unglücklichen Vaterlande den Frieden wieder
zu geben, sahen sich diese genöthiget, ihren ehemaligen Brüdern 1434
eine Schlacht zu liefern, und sie so zur Ordnung zu zwingen.

Nur eine kleine Partei der strengen Hussiten, hatte sich in der
Absonderung von der katholischen Kirche, im Geheimen erhalten,
welche später den Namen der böhmischen oder mährischen
Brüder erhalten hat.



218

III. Einrichtung der Kirche.

Hierarchie.

174. Vorbemerkung.

Noch einmal mußte das Papstthnm die Welt von dem drohen¬
den Verfall retten. In der vorigen Periode haben die Päpste durch
Bändigung des Barbarenthums der heidnischen Völker, die schwan¬
kenden Verhältnisse zn christlicher Ordnung gebracht. Eine neue Bar-
barbei breitete sich über die christlichen Völker durch die Stürme
des dunklen 10. Jahrhunderts ans, und die Schilderungen, die wir
im 11. Jahrhunderte über die überall herrschende Unsitte und Zügel¬
losigkeit finden, sind wahrhaft erschütternd. Und wir haben gesehen,
wie selbst der päpstliche Stuhl, vou frechen Parteien beherrscht, in
den allgemeinen Verfall mit hineingezogen wurde. Doch nur vorüber¬
gehend konnten die Fesseln menschlicher Willkür auf dem göttlichen
Institute lasten. Die Päpste, die wieder aus kirchlicher Wahl her¬
vorgingen: Leo IX., Victor II., Nicolaus II. und Alexander II., von
1048—1073, hatten bereits mit Erfolg gekämpft gegen die Haupt¬
übel der Zeit, die Sittenlosigkeit des Clerus, und die Willkür und
Zügellosigkeit der Großen, und der sehr verkümmerten Freiheit der
Kirche wieder die Bahn gebrochen. Doch Vieles blieb noch zu thun
übrig: — da gab Gottes Vorsehung seiner Kirche den großen Papst
Gregor VII.

175. Gregor vn.

Cardinal Hildebrand, — so hieß Gregor VII. früher, —
war im ToScanischen geboren, und das Kloster zu Clngnh war seine,
wie vieler anderen großen Männer Bildungsstätte gewesen. Er hatte
schon unter den vier letzten Päpsten, als Rathgebcr und Freund, an
der Regierung der Kirche den größten Antheil genommen. So hatte
er die Gebrechen der Kirche, und den schwierigen Standpnnct des
Papstthums vollauf kennen gelernt, und cs ist bei seinem Character
erklärlich, daß er die ihm aufgedrungene Würde nur ungern über¬
nahm; denn, hätte er darnach gestrebt, so wäre sie ihm Wohl früher
schon zu Theil geworden. Den Znstand der Christenheit, wie er ihn
bei seiner Erhebung zum Papste 1073 vorfand, lernen wir am



2IS

besten aus einem seiner Briefe aus selbiger Zeit kennen. Gregor
schreibt: „Die orientalische Kirche ist vom Glauben abgefallen, und
wird durch die Ungläubigen von außen her bedrängt. Wirft man
seinen Blick nach Westen, Süden oder Norden: so findet man kaum
irgendwo Bischöfe, welche auf die rechte Weise ihr Amt erlangt
haben, oder deren Lebenswandel den Anforderungen desselben ent¬
spricht; nirgends solche Fürsten, welche Gottes Ehre ihrer eigenen,
und die Gerechtigkeit dem Gewinne vorziehen. Die Menschen, unter
denen ich wohne, Römer, Lougobardcn, Normänner, — wie ich es
ihnen oft sage, sind ärger als Inden und Heiden." — Da war
Weisheit nnd Kraft nöthig. Beide besaß Gregor in hohem Grade;
— und er begann mit Gott, scharf und entschieden.

Auf der Synode zu Rom 1074, erneuerte er unter den schärf¬
sten Drohungen chie alten Cölibatsgesetze. Denn die Wild¬
heit der Zeit hatte große Unordnung unter den Clerus gebracht.
Die mit Weibern lebenden Priester empörten sich zwar, aber auch
das Volk erkannte den Werth eines reinen Clerus, und unterstützte
die Anordnung des Papstes durch Geringschätzung der nneuthaltsamen
Geistlichen.

Noch ein anderes großes Hinderniß lag der Verbesserung der
Kirche im Wege: die Wahl der Bischöfe und Aebte durch die welt¬
lichen Fürsten. Dieß führte ein doppeltes Uebel mit sich: Ver¬
weltlichung und Knechtschaft der Kirche, und die Si¬
monie, d. i. den schändlichen Handel mit geistlichen Gütern.
Daher verordnete der Papst in einer zweiten Synode zu Rom 1075:
„Wer irgend ein geistliches Amt aus der Hand eines
Laien annimmt, soll abgesetzt, und weltliche Fürsten,
welche die Investitur solcher Acmter ertheilen, sollen
aus der Kirchengemcinschaft ausgeschlossen werden."

Dem Papste schwebte dabei die erhabene Idee vor, daß die
heilige Kirche durch sittliche Kraft im Innern, nnd durch Un¬
abhängigkeit von weltlichen Fesseln nach Außen, das Heil
der Welt wirke. Dieser Grundgedanke seines Lebens spricht sich
klar in allen seinen Worten und Thaten aus. Und wenn sein großer
Geist sich noch höher erhob, — zu der Idee einer geistlichen
Uni Versal-Monarchie, wo mitten in einer Zeit der Willkür
nnd des Faustrechtes ein Statthalter Christi zwischen Fürsten
und Völkern stehe, der die Gesetze des göttlichen Rechtes mit seiner



22«

176. Heinrich iv.

geistigen Macht geltend mache, — so stellt sich auch dicß nicht als
persönliche Anmaßung, sondern als Mittel zum großen Zwecke dar.
Von diesem Staudpuncte aus sind die Kämpfe zu beurtheilen, die
Gregor Vll. mit fast allen Fürsten, vorzüglich aber mit König Heim
rich IV. zu bestehen hatte, und worin er zwar zuletzt zu unterliegen
schien, während doch der Sieg seiner Sache, wenigstens im Wesent¬
lichen, für alle Zukunft gesichert war.

Der Streit Gregor's VII. mit Heinrich IV. hat den Papst
unverdientermaßen in ein schlimmes Andenken gebracht; desto er¬
freulicher ist es, daß selbst die bedeutendsten protestantischen
Geschichtsforscher in neuerer Zeit ihm ihre Achtung zollen. Hein¬
rich IV. war bei dem Tode seines Vaters, Heinrich III-, erst fünf
Jahre alt. Durch eine verfehlte Erziehung, bildete sich sein Cha-
racter zu einem hohen Grade von Leidenschaftlichkeit und Leichtsinn
aus. Die edle Gemahlin, die man ihm gab, um seinen frühen
Ausschweifungen zu steuern, behandelte er auf die schnödeste Weise,
und ließ sich von ihr scheiden. Bisthümer und Abteien verkaufte
er für Geld und niedrigste Dienste. Gegen seine Unterthanen, ins¬
besondere gegen die Sachsen, zeigte er sich als rücksichtsloser Despot.

Als Gregor zu Rom zum Papste gewählt worden war, zeigte
er dieß dem Könige mit der Bitte an, er möge die Wahl nicht be¬
stätigen, denn als Papst könnte er dessen allbekannte Laster nicht un¬
gestraft lassen. Dennoch gab Heinrich seine Zustimmung, versprach
sogar, in einem Anfluge guten Sinnes, dem Papste Besserung.
Durch dieses Versprechen war der Papst einstweilen beschwichtiget,
und Heinrich gab auch zu weiteren Klagen keinen Anlaß, so lange
er mit der Unterdrückung der Sachsen, deren gerechte Klagen er
mit Füßen trat, beschäftigt war. Aber kaum hatte er diese gede-
müthigt, so änderte er sein Betragen, besetzte, ohne Rücksicht auf
die päpstliche Verordnung, geistliche Stellen, und nahm jene Räche,
die vom Papste wegen Simonie waren excommunicirt worden, wieder
zu sich.

Als nun auch die Sachsen ihre Klagen über unerhörte Miß¬
handlungen vor dem Papste laut werden ließen; — als Heinrichs
Buhlerinen mit den Edelsteinen der geraubten Kirchengefäßen um-



221

hergingen, kamen im Jahre 1076 Gesandte des Papstes, welche ein
Schreiben an den König überbrachten, worin er auf sein gegebenes
Versprechen aufmerksam gemacht, und mit mildem Ernste vermahnt
wird. Als Heinrich, nicht darauf achtend, sogar in Gegenwart der
Gesandten widerrechtliche Handlungen vornahm, wurde er zur Ver¬
antwortung nach Rom vorgeladen, mit Androhung des
-Bannes, wenn er nicht erscheint.

Es war ein Unglück für den König, daß er größteutheils von
Hofmännern und Bischöfen, die verdienterweise excomm unicirt
waren, umgeben war. Mit diesen und anderen feilen Bischöfen hielt
er noch im Jahre 1076 einen Reichstag zu Worms, wo er in
thörichtem Uebermuthe den Papst Gregor für abgesetzt erklärte. Ein
leichtfertiger Geistlicher, Roland, brachte das königliche Absetzungs-
Decret nach Rom, und verlas es in der Synode zu Rom, die der
Papst eben abhielt. Diese Unbesonnenheit hätte er mit dem Leben
gebüßt, wenn nicht Papst Gregor ihn beschützt hätte. Am folgenden
Tage sprach der Papst vor einer zahlreichen Versammlung über
Heinrich den Bann aus, entsetzte ihn seiner königlichen
Würde, und entband die Unterthaneu des Eides der
Treue gegen ihn. " / -

Mag man heut zu Tage diesen Schritt Gregors wie immer
beurtheileu, damals stand die öffentliche Meinung für
das Recht des Papstes. Auch die seltsamen Todesarteu, die
bald einige der eifrigsten Feinde Heinrichs trafen, und als Gottes-
urtheile galten, verminderten schnell dessen Partei. Die Fürsten
Deutschlands aber kamen im October 1076 in Tribur zusammen,
erklärte dem Könige, daß, wenn er nicht binnen Jahresfrist vom
Banne losgesprochen seh, er den Thron verliere. Dabei wurde be¬
dungen, daß er zu Lichtmeß des nächsten Jahres aus dem Reichs¬
tage zu Augsburg sich zu stellen habe, wohin auch der Papst als
Schiedsrichter zu kommen gebeten wurde.

Von Allen verlassen, suchte nun der König wenigstens die Los¬
sprechung vom Banne noch vor jenem Reichstage zu erwirken, und
reiste zu diesem Ende zum Papste, den er schon auf der Reise nach
Deutschland, zu Canossa antraf. Der Papst hatte alle Ursache,
dem Könige zu mißtrauen, dabei war er den deutschen Fürsten
gegenüber in Verlegenheit, wie er mit dem Könige verhandeln soll.
Er zögerte darum drei Tage ihm Gehör zu geben, während welcher



222

der König unter den Manern des Schlosses in tiefer Demüthigung
harrte. Endlich wurde er vorgelasseu, versprach Alles, was der
Papst forderte, mit einem Eide, insbesondere, daß er sich aus der
deutschen Reichsversammluug stellen werde, um dort das Urtheil zu
vernehmen, ob er das Reich behalten oder verlieren soll. Sodann
sprach ihn der Papst vom Banne los, (lind reichte ihm zum Zeichen
der. Versöhnung das heilige Abendmahl. f? X -

Doch Heinrich war nicht der Manu, der feine Eide zu halten
pflegte. Kaum war er in der Lombardei, so schmähte er, zur Freude
der dortigen zahlreichen Gegner des Papstes, laut über diesen, ging
nicht nur selbst nicht nach Augsburg, sondern traf auch Anstalten,
die Reise des Papstes zu verhindern. Unterdessen wählten die Deut¬
schen im Frühjahre 1077 den Rudolph von Schwaben zum
Könige, welchen Gregor erst nach langer Zögerung anerkannte. Ein
trauriger Bürgerkrieg begann in Deutschland, in welchem Heinrich,
durch verschiedene Umstände begünstigt, bedeutende Vortheile errang.
Unterdessen hatte er auch auf der Versammlung von einigen Bi¬
schöfen zu Brixen den Papst nochmals seiner Stelle entsetzt, und
den verufenen Erzbischof von Ravenna unter dem Namen Cle¬
mens IU. zum Papste bestellt. Mit diesein zog er 1081 nach Roni,
eroberte nach drei Jahren einen Theil davon, ließ sich da von sei¬
nem Papste zum Kaiser krönen, mußte aber bald darauf dem Bun¬
desgenossen Gregors, dem normannischen Herzog Robert Guis-
chard aus Rom Weichen. Gregor hatte sich in die Engelsburg
geflüchtet, wo ihn Robert Guischard befreite. Aber die Verwüstun¬
gen, welche die Deutschen und die Normannen in Rom angerichtet
hatten, erbitterten nun auch die Römer gegen den Papst, so daß
er sich geuöthigt sah, mit seinem Bundesgenossen sich nach Salerno
zurückzuzieheu. Er behielt auch in der äußersten Bedränguiß seinen
unwandelbaren Starkmuth, und starb zu Salerno 1085, wobei er
im Angesichte des Todes noch die Ueberzeugung von der Rechtlich¬
keit seines Strebens aussprach in den Worten des Psalmes: „Ich
habe das Recht geliebt, und das Unrecht gehaßt, darum sterbe ich
im Exil."

Heinrich aber erntete für seine verkehrten Bestrebungen trau
rige Früchte am Abende seines Lebens. Vor seinem eigenen Sohne
flüchtig, starb er ans Grain bei dem Bischöfe von Lüttich 1105;
und selbst sein Leichnam blieb fünf Jahre nnbeerdigt.



223

177. Invesütursm-it.
Die Investitur war eine symbolische Handlung, durch welche

der Lehensherr seinen Vasallen in den Besitz der Lehensgüter ein¬
führte. Nachdem nämlich die Fürsten der abendländischen Reiche
das Christenthum angenommen hatten, waren viele von ihnen eifrig
darauf bedacht, die Kirche glänzend und reichlich auszustatten, gaben
Bischöfen und Aebten ganze Landgebiete als Lehen zum Besitze, wo¬
durch diese landesherrliche Rechte erhielten. Durch die Investitur,
welche gewöhnlich iu der feierlichen Ueberreichung des bischöflichen
Stabes und Ringes bestand, führten die weltlichen -Fürsten nun
die erwählten Bischöfe in ihren weltlichen Besitz ein. Es geschah Wohl
noch mehr, — die Fürsten wählten selbst die Bischöfe; und so lange
dieß die Fürsten mit Weisheit und Redlichkeit zum Heile der Kirche
übten, ließ es die Kirche auch geschehen. Als man aber anfing
hiermit argen Mißbrauch zn treiben, und die Bisthnmer für Geld
an Unwürdige zu vergeben; als man geltend machen wollte, daß
dem weltlichen Fürsten das Recht znstehe, die g e i st lich e n Acmter
aus eigener Macht zu verleihen, weil Ring und Stab als Zeichen
des geistlichen Amtes von weltlichen Fürsten übergeben wurden:
da durfte die Kirche das nicht mehr dulden. Darum war Gregor VII.
mit der ganze» Kraft des päpstlichen Ansehens gegen solche Ver¬
weltlichung der Kirche nicht nur gegen Heinrich, sondern auch gegen
die Könige von Frankreich und England aufgetreten. Doch erst
nach einem 50jährigen Kampfe konnte die Kirche diese Fesseln ab¬
streifen. In England stritt der h. Anselm heldenmüthig für die
kirchliche Freiheit, und auch Frankreich fügte sich bald. Aber iu
Deutschland verfolgte Heinrich V. die unheilvolle Bahn seines Va¬
ters, und wollte die Investitur mit Ring nnd Stab nicht ausgebcn.
Papst Paschalis II., von Heinrichs Heeresmacht in Rom bedroht.
Machte sogar den Antrag, daß die Kirche allen Gütern ent¬
sage, damit der Kaiser keinen Grund habe, zn investiren. Allein
eine solche plötzliche Verarmung der Kirche hätte auch ihre großen
Nachtheile gehabt, daher der Antrag widerrufen wurde; wogegen
Heinrich die Investitur sich vorbehielt — und in den Bann gethan
ward. Als bei dem Widerstande des Kaisers die Unruhen in Deutsch¬
land immer bedenklicher wurden, fügte er sich endlich; es wurde
das Wormser C o n c v r d a t 1182 mit Papst CalirtnSL (daher
such Irrmsaetio Lrllixtinn genannt) geschlossen, mit den Bestim-



22Ä

niungen: der Kaiser verzichtet auf die Investitur mit Ring und
Stab; — die Bischöfe und Aebte werden nach den Kirchengesetzen
und in Gegenwart des Kaisers — ohne Gewalt und Simonie ge¬
wählt und der Kaiser belehnt sie dann mit den Reichsgütern durch
das Re ichs-Scepter. Diese Verfügung wurde auf dem ersten La-
teronconcil (9. öcum.) 1123 bestätiget. So wurde der lange
Streit geendigt, indem die Kirche ihre Freiheit wahrte, aber auch
den Kaisern so viel zugestanden wurde, als sie billiger Weise an-
sprechen konnten.

178. Die Hohenstaufen und die Päpste.

Auch aus der denkwürdigen Epoche des 100jährigen Kampfes
der Päpste mit den Kaisern aus dem Hause der Hohenstaufen
müssen wir einiges erwähnen. Der Ursachen zum Zwiste gab cs
viele und verschiedene schon in deni Persönlichkeiten der Strei¬
tenden; aber der Hauptgrund lag tiefer, und war die einseitige
Auffassung der Idee einer Universalmonarchie von
Seite dieser Kaiser. Es stand ihnen das Beispiel des absoluten
orientalischen Kaiserthnms vor Augen; und in gleicher Weise von
Rom aus zu herrschen, war ihr Streben. Dabei aber stand ihnen
nicht nur die in ihrem Wesen unüberwindliche päpstliche
Macht, sondern auch die bereits entwickelte bürgerliche Frei¬
heit, besonders der Städte Oberitaliens, — welche die Päpste eifrig
schützten, — entgegen. Da der Streit sich zuletzt zu einem wahren
Vernich tungs kämpfe steigerte, so war es natürlich, daß zwar
die unüberwindliche Kirche geschwächt und mißhandelt werden, der
Kampf aber nur mit dem Untergange des anderen Theils (der Ho¬
henstaufen) enden konnte.

Mit Papst Hadrian IV. (1154) und Kaiser Friedrich I.
Barbarossa beginnt diese Epoche. Der Kaiser unternahm 1155
seinen Römerzug, um die in Rom fast vergessenen kaiserlichen Rechte
wieder herzustellen. Einige Mißverständnisse, die sich da ergaben,
wurden noch durch guten Willen von beiden Seiten ausgeglichen.
Ein besonderer Frieden, den Hadrian mit dem Könige beider Sici-
lien abschloß, mißfiel dem Kaiser, und er rächte sich, indem er Bis-
thümer zu vergeben ansing. Der Papst machte ihm darüber Vor¬
würfe durch seine Gesandten, und eine größere Mißstimmung war



22S

die Folge davon. Nach Hadrians Tode 1159 wurde Alexander III.
gewählt; der Kaiser dagegen bewirkte, daß Gegenpäpste wie Victor III ,
und nach dessen Tode Paschalis Hl. erstanden. Da bannte Alexander
den Kaiser, und schloß ein Bündniß mit den Lombarden gegen Fried¬
richs beabsichtigte Universalmonarchie. Die Lombarden,
eingedenk der grausamen Behandlung, die sie früher vom Kaiser
erduldet hatten, schlossen sich eng an Alexander, und die neue Stadt
und Festung, die sie zum Schutze gegen die Deutschen bauten, nann¬
ten sie, dem Papste zu Ehren, Alessandria. Rachedurstig zog
der Kaiser zum fünften Male nach Italien, verlor aber die ent¬
scheidende Schlacht bei Leguano 1176. Da endlich wurden dem
Kaiser seine eitlen Bestrebungen klar, er begehrte den Frieden, und
Papst Alexander ließ ihm sagen, es seh ihm nichts erfreulicher, als
Frieden von dem größten Helden der Welt zu erhalten. Venedig
wurde zur Zusammenkunft bestimmt. An der MarcuSkirche erwartete
Alexander den Kaiser. Dieser neigte sich und wollte dem Papste
den Fuß küssen, aber der Papst hob ihn auf und gab ihm den
Friedenskuß. (Daß bei dieser Gelegenheit der Papst seinen Fuß
auf des Kaisers Nacken gesetzt habe, ist eine arge Fälschung der
Geschichte.) Der Friede wurde zur beiderseitigen Zufriedenheit ab¬
geschlossen.

179. Friedrich n. und das erste Coucil zu Lyon. —
Ende der Hohenstaufen.

Friedrich l. wurde in neue Streitigkeiten mit den Nachfolgern
Alexanders verwickelt, als er das Erbe der Päpste, die Güter, welche
Mathilde, die Landgräfin von Toskana, den Päpsten übermacht
hatte, in Besitz nahm, und durch die Verheiratung seines Sohnes
Heinrich VI. mit Constantia, der Erbin von Sicilien, seine Macht
vergrößerte. Aber die traurige Kunde von dem Falle Jerusalems
bewog den greisen Helden zu einem Kreuzzuge, auf welchem er starb,
1190. Sein Sohn, Heinrich VI., wäre vielleicht ein schlimmerer
Feind der Kirche geworden, wenn ihn nicht frühe der Tod übereilt
hatte, 1197. Sein Sohn Friedrich war erst drei Jahre alt, und
der jetzige Papst Jnnocenz lll. übernahm die Vormundschaft über
den kaiserlichen Sprößliug, sorgte für dessen glänzende Erziehung, und
vermittelte seine Wahl zum deutschen Könige schon 1212 unter dem

15



22«

Vorbehalte, daß Friedrich dann ans Sicilien verzichte. Vom Papste
gesegnet nnd reichlich mit Geld unterstützt, zog der Hohenstaufe über
die Alpen. Er wnrde zu Aacheu 1215 als König gekrönt, wobei
er einen Krenzzng gelobte, nnd offen erklärte, „er verdanke Alles,
was er habe, dem römischen Stuhle." Im folgenden Jahre starb
Papst Jnnoccnz lll., welcher den römischen Stuhl zu einem Aw¬
sehen gebracht hatte, wie vor nnd nach ihm keiner.

Friedrich II. aber entsprach den Erwartungen, die Jnnocenz
von ihm hatte, keineswegs. Vielmehr nahm er den Gedanken seiner
Vorfahren - ein absolutes Kaiserthnm ans Kosten der Kirche und der
städtischen Freiheit zu bcgrüudeu, sogleich wieder auf, wobei er aber
auch an Rechtlichkeit des Characters seinem großen Vorgänger Fried¬
rich I. bei weitem nachstand. Er zog 1220 zur Kaiserkrönung nach
Rom und mußte da eidlich versprechen, die kirchenfeindlichen Gesetze
aufzuheben, die mathildischen Güter znrückzustellen, nnd seinem Sohne
Sicilien nicht als Reichs--, sondern als päpstliches Lehen abzntreten.
Dabei gelobte er wiederholt einen Krenzzng. Sogleich nach der
Krönung aber ging er nach Sicilien, entsetzte Bischöfe und investirte
andere; und obgleich neue Drangsale aus Palästina gemeldet wurden,
wollte er sich doch nicht zu einem Kreuzznge entschließen. Es lag
ihm mehr daran, ganz Italien, als Palästina zu erobern. Nach¬
dem Friedrich das zum dritten Male gegebene Wort in Betreff des
Kreuzzuges wieder gebrochen hatte, belegte ihn Papst Gregor IX.
mit dem Banne. Endlich ging er — ohne vom Banne gelöst zu
sehn, — nach Palästina, was als ein nenes Vergehen betrachtet
wurde. Mehr durch seine politischen Künste als durch Waffen er¬
langte er einen zweideutigen zehnjährigen Waffenstillstand. Zurück¬
gekehrt, trat er mit offener Gewaltthätigkeit gegen den Papst auf,
und wnrde dafür neuerdings mit dem Banne belegt. Der Nach¬
folger Gregors IX. Papst Jnnocenz IV. wollte den Kaiser vom
Banne lösen, wenn dieser ans einem allgemeinen Concilium sich zu
rechtfertigen vermöchte. Friedrich antwortete mit einem Heereszuge
und rückte plündernd bis Nom vor; der Papst mußte nach Frank
reich fliehen, nnd beschied nun nach Lyon eine allgemeine Kirchenver¬
sammlung 1245.

Auf diesem Concil, welches das dreizehnte öcumenische ist, wurde
über das Verhältniß der griechischen Kirche mit der lateinischen,
dann über Hilfe gegen die Tartaren, über die Sitten der Geistlich



227

keit berathen, und das Betragen des Kaisers besprochen. Dieser
ließ sich durch seinen Kanzler Thaddäus von Suessa verthei-
digen, was jedoch wenig Eindruck machte. In feierlicher Weise
wurde der Kirchenbann über den Kaiser ausgesprochen. Dieser pro
testirte zwar, aber sein Rundschreiben an die Fürsten mit der Bc
hauptung, daß der Papst nicht befugt seh, Herrscher zu bestrafen,
fand keine Anerkennung. Im rastlosen Kampfe gegen die Kirche
zehrte sich sein Leben auf, er starb 1250.

Innocenz IV. erklärte das Geschlecht der Hohenstaufen nun
der Herrschaft verlustig, — und schnell und tragisch war das Ende
desselben: Friedrichs Sohn, Conrad IV. überlebte den Vater nur
vier Jahre, und hinterließ den dreijährigen Sohn Conradin.
Die Krone Sieiliens wurde von dem Papst an Carl von Anjou
übergeben, der das Land tyrannisch beherrschte. Die Unzufriedenen
riefen den jungen Conradin ans Deutschland herbei, um sein ver¬
meintliches Erbe, Sicilien, auzutreten. In der Schlacht vou Ta g^
l iacozza wurde er jedoch besiegt, und auf der Flucht sammt seinem
Freunde Friedrich von Oesterreich gefangen. Beide wurden zu Neapel
auf öffentlichem Platze enthauptet 1268.

180. Königreiche als päpstliche Lehe».

* Nach den Begriffen der Zeit machten die Päpste, günstige
Umstände benützend, einzelne Länder zu Lehen der römischen Kirche.
Für den mäßigen Lehenszins, der mehr ein Zeichen der Abhängigkeit
als eine wirkliche Abgabe war, genossen sie den mächtigen Schutz
des römischen Stuhles.

1. So geschah es mit Calabrien und Apulien. Die Norman¬
nen hatten sich dort festgesetzt, und schienen auch für den römischen
Staat gefährlich zu werden. Die Kriegsmacht, die Papst Leo IX
ihnen entgegensetzte, vermochte nichts, aber sein päpstliches Ansehen
war so groß, daß Robert Guischard diese Länder und Sicilien, das
erst zu erobern war, als päpstliches Lehen von Papst Nicolaus II.
gegen einen Lehenszins übernahm.

2. Demetrius Suimur wurde vom Clerus und dem Volke zum
Könige von Croatien und Dalmatien gewählt, und in einem C o n -
cilium in Salona vom Legaten des Papstes Gregor VII. in-
vestirt. Er leistete der römischen Kirche den Eid der Treue, und

15*



228

versprach einen jährlichen Tribut von zwei Hundert Byzantinern zu
zahlen, „zur Anerkennung der vom apostolischen Stuhle ihm ver¬
liehenen Krone."

3. In anderer Weise wurde England ein Lehen. Der König
Johann ohne Land weigerte sich hartnäckig den kirchlich gewähl¬
ten Erzbischof von Canterbury Langton anzunehmen. Papst Ju-
nocenz Hl. sprach nach fruchtlosen Verhandlungen das Jnterdict
über England aus. Der König vertrieb dagegen alle Anhänger des
Papstes ans seinem Lande und trotzte noch vier Jahre. Da griff
endlich der Papst zum äußersten Mittel, das ihm zu Gebote stand.
Er entband die Vasallen des Königs ihres Lehenseides, und for¬
derte den König von Frankreich auf, England in Besitz zu nehmen.
Mau fand gegen diese Handlungsweise des Papstes so wenig ein¬
zuwenden, daß vielmehr Philipp von Frankreich sogleich ernste An¬
stalten machte, den päpstlichen Willen auszuführen. Jetzt beugte
sich König Johann, und, um seine Krone zu retten, sagte er Alles,
was der Papst forderte, zn, und leistete auch demselben den Lehens¬
eid, 1213. »

181. Pupst Bonifacius vni. und Philipp iv. von Frankreich.

* Unter Bonifacius VIII. (1294—1303) erlitt die päpstliche
Weltherrschaft zum ersten Male einen gefährlichen Widerstand. Bei
dem Antritte seiner Regierung waren die Verhältnisse in Europa
nach allen Seiten sehr verwickelt, die den Papst in Anbetracht der
bisherigen Ansicht, daß die päpstliche Macht über jeder irdi¬
schen Gewalt stehe, zu entscheidendem Eingreifen aufforderteu. Boni¬
facius scheint jedoch nicht beachtet zu haben, daß die Anerkennung
dieser Ansicht zuletzt auf der freien Ueberzeugung der weltlichen
Herrscher beruhe, und sich nicht erzwingen lasse. Dazu hatte er¬
es mit einem Manne, Philipp IV. dem Schönen zu thun, der
in den Künsten einer schlauen und eigennützigen Politik Meister war,
ja, man möchte behaupten, daß er einer neuen Epoche solcher Staats¬
wissenschaft die Bahn brach.

Philipp führte mit dem Könige von England, Eduard !., einen
mörderischen Krieg, in welchen die meisten europäischen Mächte ver¬
flochten waren. In herkömmlicher Weise wollte Papst Boni¬
facius den Friedensrichter machen, aber Philipp verwarf seine Ein-



22S

Mischung. Da die Kosten des Krieges großentheils aus Kirchensteuern
bestritten wurden, so verbot der Papst diese Besteuerung der Kir¬
chen. Dagegen untersagte der König jede Ausfuhr von Geld und
Kostbarkeiten aus Frankreich. Da hierdurch auch Roms Einkünfte
von Frankreich bedroht wurden, so milderte der Papst seine Ver¬
ordnung, wodurch der König versöhnt wurde, und er und Eduard I.
überließen nun die Entscheidung Ihres Streites dem Bonifacius, je¬
doch nicht als Papst, sondern als erwähltem Schiedsrichter. Seine
Entscheidung war vollkommen gerecht, aber Philipp, der die bereits
errungenen Bortheilc nicht wollte fahren lassen, nahm dieselbe nicht
an. Als der König auch durch andere Verfügungen seine feindlichen
Gesinnungen gegen den Papst an den Tag legte, entspann sich ein
Briefwechsel, worin der Papst zwar in seinen Forderungen und Be¬
hauptungen etwas schroff erscheinen mag, der König aber jeden An¬
stand bei Seite setzte. Der Papst beschied den hohen Clerus von
Frankreich 1302 nach Rom, um über Abstellung der Mißbräuche
im französischen Reiche zu berathen; der König aber suchte schlau
seine Angelegenheit zur Volkssache zu machen, und berief die Stände
des Reichs, welche i h m natürlich, dem Papste gegenüber, das Recht
zusprachen. Auf eine neue Bulle des Papstes „Onam sanotam".
Worin das Verhältniß der weltlichen Gewalt zur päpstlichen dargc-
legt war, antwortete eine neue Ständeversammlnug in Frankreich
mit der Anklage, daß Bonifacius ein Ketzer seh. Zugleich wurde
der heftigste Gegner des Papstes, der Siegelbewahrer Nogaret,
mit dem vom Papste vertriebenen Cardinal Colonna nach Rom ge¬
sandt. Der Papst erkannte die Gefahr solcher Gesandtschaft, und
floh von Rom nach seinem Geburtsorte Anagni. Von hier aus
wollte er die Absetzung Philipps und das Interdict über Frankreich
aussprechen, aber er wurde von Nogaret und Colonna überfallen,
gröblich mißhandelt und gefangen genommen. Solchem Frevel setzte
Bonifacius den Anstand eines Märtyrers entgegen; er wurde jedoch
nach drei Tagen von seinen Mitbürgern befreit, und kehrte nach
Rom zurück, wo er bald darauf starb, 1303.

182. Verlegung des päpstlichen Sitzes nach Avignon.

Auf Bonifacius VIH. folgte Benedict XI., der jedoch schon im
nächsten Jahre 1304 starb. Nach dessen Tode wurden die Cardi-



srn
näle nicht sogleich über eine nene Wahl einig. Das wußte König
Philippiner Schöne schlau zu beuützen: er bewirkte, daß ein ihm
ganz ergebener Franzose, der Erzbischof von Bordeaux, zum Papste
gewählt wurde, unter dem Namen: Clemens V., 1305. Dieser
hörte nicht auf die dringenden Bitten der Cardinale in Rom, dahin
zu kommen, sondern blieb, theils aus Furcht vor deu Unruhen in
Rom und Italien, theils aus Liebe zu seinem Baterlaude, und auch
vom Könige znrückgehalten, in Frankreich, und nahm 1309 förmlich
zu Avignon seinen Sitz. Er berief daun die Cardinale aus Nom
zu sich, ernannte mehrere französische Cardinäle, nnd so geschah es
leider, daß noch sechs seiner Nachfolger zu Avignon blieben, durch
einen Zeitraum von siebenzig Jahren, zum großen Nachtheile der
katholischen Kirche^ Daher nannte man auch diese Zeit die sieben-
zigjährige (babhlMsche) Gefangenschaft der Päpste.

Die traurigen Folgen davon waren:
1. Die Päpste standen in einer unwürdigen Abhängigkeit von

den französischen Königen, nnd mußten öfters gegen die übrigen
Fürsten thun, was jenen beliebte.

2. In Italien, vorzüglich in Rom wuchs durch die Abwesen¬
heit der Päpste die Unordnung.

3. Endlich erwuchs hieraus in weiterer Folge auch die verderb¬
liche abendländische vierzigjährige Kirchenspaltung, wo Anfangs zwei,
endlich gar drei Päpste sich die Herrschaft über die Kirche streitig
machten.

183. Coucil von Vieiinc. Aushebung des Tcplcrordcus.

Clemens V. versammelte zu Vienne 1311 eine allgemeine Sy¬
node, auf welcher mehrere Ketzereien verdammt, die Unterstützung
für die wieder nnter das türkische Joch gefallenen morgenländischen
Christen berathen, und eine Reformation der kirchlichen Disciplin
angeregt wurde. Der merkwürdigste Gegenstand der Verhandlungen
aber war die Aufhebung des Templerordens.

Dieser Orden hatte ungeheure Reichthümer erworben, wovon
ein großer Theil in Frankreich, seinem damaligen Hauptsitze, lag.
Philipp den Schönen gelüstete es nach diesen Schätzen, und das war
jedenfalls die Hauptursache der Vernichtung des Ordens; den Schein¬
grund dazu aber mußten die angeblichen Verbrechen liefern, deren



231

der Orden angeklagt wurde. Diese waren: Abfall vom Christcu-
thurne, Anbetung des Götzenbildes Baff omet und unnatürliche
Wollust. Daß einzelne Ritter sich solcher Verbrechen mochten schul¬
dig gemacht haben, ist möglich, aber daß der ganze Orden so tief
gefallen sei, wurde nicht im mindesten erwiesen. Die Geständnisse,
die man dießfalls erhielt, wurden größteutheils auf der Folter er¬
preßt. Das gerichtliche Verfahren, das der König gegen sie ein¬
leiten ließ, war durchaus nurechtlich.

Der Papst Clemens V. erhob zwar Anfangs seine Beschwerde
gegen solchen Vorgang, mußte aber — abhängig, wie er war, den
Orden dem Könige opfern. Als mau diesen Gegenstand im Concil
zu verhandeln begann, waren alle Väter, mit Ausnahme von dreien
dafür, daß man dem Orden gestatten sollte, sich zu vertheidigeu.
Allein bevor weiter etwas geschah, erließ der Papst, ohne Zweifel
auf Andringeu des Königs, die Aufhebuugsbulle, und zwar,
wie es hieß, nur aus Fürsorge, nicht durch richterlichen Spruch.
Der Großmeister Jacob von Molah wurde ans königlichen Be¬
fehl mit zweckloser Grausamkeit verbrannt 1314. Die Ordensgüter
sollten den Ioannitern und anderen Ritterorden zufallen, doch in
Frankreich ließ sie der König nimmer aus. Außerhalb Frankreich
wurden die Güter und die Mitglieder des aufgehobenen Ordens
meist anderen Orden einverleibt. Uebrigens ist der Streit, ob und
in wie ferne der Orden schuldig war, bis auf den heutigen Tag
nicht vollkommen entschieden.

184. Ludwig der Bayer, und die Päpste.

* In der deutschen Reichsgeschichte dieser Zeit zeigt sich auf¬
fallend die Abhängigkeit der Avignoner Päpste von den Königen
Frankreichs. In der zwiespältigen Kaiserwahl von 1314 wählte
eine Partei Ludwig den Bayer, die andere Friedrich den
Schönen von Oesterreich. Der auf Clemens V. folgende Papst
Joannes XXII. dupf-te keinen von beiden anerkennen; denn Frank¬
reichs Könige hatten ihre Freude daran, daß sich Deutschland in
einem achtjährigen Bürgerkriege verzehrte. Als aber Ludwig seinen
Gegner gefangen nahm, sich als König betrug, und die Feinde des
Papstes in Italien unterstützte, lud ihn der Papst zur Verantwor¬
tung vor. Da er nicht erschien, den Papst vielmehr „als einen Be-



232

schützen der Ketzer" schmähte, wurde er mit dem Banne, und Deutsch¬
land mit dem Jnterdict belegt. Ludwig zog nach Italien, und wäh¬
rend der Papst damit umging, einen anderen König in Deutschland
zu setzen, setzte Ludwig einen anderen Papst, einen Franciskaner,
Nikolaus V. genannt, in Rom ein, und ließ sich von ihm zum
Kaiser kröneu. Eine Partei der Franciskaner hielt es nämlich mit
Ludwig gegen den Papst, weil sie mit dessen Entscheidungen in Be¬
treff ihrer Ordensregel nicht zufrieden waren. Auch in Büchern
wurde jetzt der Kampf heftig geführt, indem einige Gelehrte die
päpstlichen, — andere die kaiserlichen Rechte vertheidigten, die einen
wie die anderen mit Uebertreibnngen. Ludwig mußte sich ans Ita
lien bald zurückziehen, und sein Papst wurde an Joannes XXlI.
ausgcliefert, der ihn gut behandelte, jedoch in Gewahrsam behielt.

Der folgende Papst Benedict XII. hätte den Kaiser gerne mit
der Kirche ausgesöhnt, aber Philipp V. von Frankreich, verhinderte
es durch Drohungen gegen den Papst.

Als Ludwig fortfuhr anerkannte päpstliche Rechte zu verletzen,
verlor er immer mehr auch bei dem Volke sein Vertrauen, daher
es dem Papste Clemens VI. gelang, mehrere Churfürsten zn ver
mögen, einen anderen Kaiser, in der Person des Königs von Böb
men, Carl IV., ;n wählen. Der Krieg zwischen beiden begann,
wurde aber bald durch den unerwarteten Tod Ludwigs 1347 been
digt, woraus Carl IV. bald allgemein als König anerkannt, und
zum Kaiser gekrönt wurde.

185. Die abendländische Kirchenspaltung.

Gregor XI., der siebente der Avignoner Päpste, faßte den Muth
die französische Knechtschaft abznschütteln, und entkam glücklich sammt
allen Cardinälen bis auf fünf, nach Rom 1376. Er meinte es gut,
doch hatte die Sache einen üblen AnSgang, denn nach seinem Tode
1378 fing die große Kirchenspaltung an.

Die Cardinäle versammelten sich nämlich zur neuen Wahl, —
da umringte das Volk den Palast und schrie nnaufhörlich: „Oir
wollen einen Römer oder doch Italiener zum Papste." Sie meinte.'
dabei, ein solcher würde nimmer nach Avignon znrückkehren. In
diesem Tumult wählten die Cardinäle den Erzbischof von Bari (im
Neapolitanischen) zum Papste. Dieser, der sich Urban Vl. nannte.



233

brachte bald die Cardinale gegen sich auf, da er mit etwas unzei
tigem Eifer und zu großer Strenge gegen sie verfuhr. Freilich aber
war bei den Cardinälen manche Verbesserung nöthig geworden, da
zu Avignon der französische Leichtsinn auch auf sie einen üblen Ein¬
fluß geübt hatte.

Um sich dieses Papstes zu entledigen, zogen die Cardinale, einer
nach dem anderen, sich auf das neapolitanische Gebiet, kamen dort
zu Fondi zusammen, und wählten in großer Unbesonnenheit einen
neuen Papst, Clemens VII. Ihre Erklärung hierbei, daß sie den
vorigen Papst nur durch Furcht gezwungen gewählt hätten, war eine
ungültige Ausrede; denn sie hatten ihn ja nach jener Wahl durch
fünf Monate anerkannt, und überdieß hatten sie auch an die in
Frankreich zurückgebliebenen Cardinäle ein Schreiben erlassen, worin
sie sagten, sie hätten ungeachtet jenes Volkstumultes doch frei¬
willig Urban VI. gewählt.

Es waren nun zwei Päpste vorhanden, wovon nur einer der
wahre sein konnte. Das Uebel wurde vergrößert, als wirklich einige,
obwohl nnr wenige Nationen, Frankreich zuerst, ans Politik den zweit¬
gewählten Papst Clemens VII. als rechtmäßigen Papst anerkannten,
der denn auch zu Avignon seinen Sitz anfschlug. Verlängert aber,
auf die Dauer von vierzig Jahren, wurde das Uebel dadurch, daß
nach dem Tode eines jeden der Päpste dessen Cardinäle sogleich
einen andern zum Papste wählten, weil keine Partei der anderen
nachgeten, keine sich mit der anderen vereinigen wollte. So geschah
es, daß auf Seite der römischen (rechtmäßigen) Partei nacheinander
die Päpste: Urban VI., Bonifacius IX., Jnnocenz VII. und Gre¬
gor XII. erstanden. Ans der anderen Seite wurde nach Clemens VII.,
Benedict Xlll. gewählt.

186. Folgen der Spaltung, und Bemühungen, dieselbe zu heben.

Die Folgen dieser Spaltung sielen schwer ans die katholische
Kirche; denn:

1. Die beiden Päpste excommnnicirten sich gegenseitig, und
gaben dadurch der Kirche großes Aergerniß.

2. Jeder derselben bedurfte zu seiner Hofhaltung großer Sum¬
men, und die Gelderpressungen nahmen unter verschiedenen Namen zu.



23«

3. Wenn irgend Jemand eine Gnade, eine Dispens — ein
Amt von einem Papste nicht erhalten konnte, so wandte er sich an
den anderen, woraus mancherlei Unfug entstand.

4. Viele in der Christenheit, die diese Sache näher zu prüfen
nicht Gelegenheit hatten, wurden ängstlich durch die Ungewißheit,
auf welcher Seite das Recht, wo somit das Oberhaupt der Kirche seh.

Daher wurden schon seit dem Beginne der Spaltung von den
Bischöfen, — von den Universitäten, besonders der Pariser, wie
auch von den beiderseitigen Cardinälen, verschiedene Mittel, die
Spaltung zu heben, in Vorschlag gebracht, z. B. daß die beiden
Päpste durch eine persönliche Zusammenkunft eine Ausgleichung tref¬
fen, oder daß beide ihre Würden niederlegen und einein oder meh¬
reren dazu Beauftragten die Entscheidung überlassen sollten, — oder-
endlich, daß ein allgemeines Concilium berufen werde. Die ersten
beiden Vorschläge wurden nicht angenommen; als aber endlich Frank¬
reich seines bisher beschützten Papstes Benedict XIU, seiner wieder¬
holten Wortbrüchigkeit wegen, überdrüssig, ihm den Gehorsam anf-
kündctc, und dieser nach Arragonien entfloh, da vereinigten sich die
meisten Cardinäle beider Parteien dahin, zu Pisa ein Concilium
abzuhalten, und beide Päpste dazu einznladen.

187. Concilium zu Pisa.

Zur bestimmten Zeit 1409 kamen zwar viele Cardinäle, Bi¬
schöfe, Depntirte von Nationen und Universitäten in Pisa zusam¬
men; doch war der Erfolg ein geringer, es fehlte von vielen Sei¬
ten an redlichem Willen und somit an Einigkeit. Von den vorge¬
ladenen Päpsten erschien keiner, nnd selbst der deutsche König
Ruprecht und Ladislaus von Neapel protestirten gegen das
Concilium.

Die vorzüglichsten Verhandlungen dieses Couciliums waren:
1. Man widerlegte die Einreden der beiden Könige.
2. Erklärte die beiden Päpste Gregor und Benedict ^fnr Störer

des Kirchenfriedens, und kündigte ihnen allen Gehorsam auf.
3. Die Cardinäle gaben ein feierliches Versprechen, daß der

neu zu wählende Papst dieses Concilium nicht anflösen werde, bis
die längst gewünschte Reformation der Kirche an Haupt nnd Glie¬
dern wirklich geschehen sehn wird.



233

4. Wurde der neue Papst gewählt, Alexander V., ein ge¬
lehrter und frommer Mann, dessen Herzensgüte jedoch oft zur
Schwäche herabsank.

Bei dem redlichsten Willen konnte der neue Papst doch wenig
durchsetzen; imd seine Schuld war es uicht, daß für die angesagte
Kircheuverbessevung hier fast nichts geschah.) (Es fehlte, wie oben be¬
merkt wurde, an Einigkeit, und die meisten Anwesenden verließen
Pisa bald wieder- Doch stellte der Papst so viel Mißbräuche ab,
als unter diesen Umständen geschehen konnte. Nachdem noch be¬
stimmt worden war, daß nach drei Jahren wieder ein allgemeines
Concil gehalten werden sollte, wurde die Versammlung aufgelöst.

So blieb also dieses Concilium, von dem man so viel erwartet
hatte, gänzlich fruchtlos, denn, da die beiden früheren Päpste fortan
noch Anerkennung (Obedienz) fanden, so mochte sich die Christenheit
verwundern, jetzt sogar drei Päpste zu sehen.

Hiervon waren aber größtentheils die weltlichen Fürsten Schuld,
-die auf den lauten Nus der Christenheit nicht achteten, nach Will-
kühr über den päpstlichen Stuhl verfügen wollten, und Zwietracht
nährten, statt selbe mit Ernst zu beseitigen.

(Alexander V. starb bald, und es traf die Kirche das neue Un¬
glück, daß ihr ein Papst Joannes XXIII. gegeben wurde, der zwar
ein guter Kriegsmann, aber ein wenig tauglicher Kirchenvorsteher
war. Als geschickter Vermittler wußte er jedoch seinen Anhang zu
vermehren, und nach langen Verhandlungen mit Kaiser Sigismund,
willigte er ein, daß das schon zu Pisa angeordnete Concilium in
Constanz 1414 gefeiert werden soll.

188. Concilium zu Constanz.

Die Versammlung zu Constanz war eine der größten und glän¬
zendsten, die die Geschichte kennt. Es waren anwesend: Papst Jo¬
annes XXIII., Kaiser Sigismund, gegen zweihundert Fürsten
und Grafen, eben so viele Doctoren und an 18,000 Geistliche.
Die Hauptaufgaben des Concils waren: 1) Beilegung der Kirchen¬
spaltung; 2) Ausrottung der hussitischen Jrrthümer; 3) Feststellung
von Beschlüssen zur Verbesserung der kirchlichen Angelegenheiten.

Kaiser Sigismund sorgte löblich für die Ausrechthaltung der
Ordnung, «Wirte auch bei dem Hochamtc am Weihnachtsfeste,

' . .. /



23«

welches der Papst hielt, in Diaconenkleidung und sang das Evan¬
gelium. Die vorzüglichsten Redner des Concils, nach deren Ansichten
meist vorgegangen wurde, waren: der edle Gerson, Kanzler der Pa¬
riser Universität, und der Cardinal d'Ailly (Xlliaeo). Der Eifer
war allgemein groß und herrlich, nur wurde, wie gewöhnlich auf
Versammlungen, viel mehr Schönes gesprochen als aus-
geführt.'

Vor allem forderte das Concil die.freiwillige Resignation aller
drei Päpste. Joannes XXIII., darüber betroffen, zeigte sich Anfangs
geneigt; entfloh aber später durch Unterstützung des Herzogs Fried¬
rich von Oesterreich. Da wurde in der vierten Sitzung der
Beschluß gefaßt: „daß die heilige Synode, im heiligen Geiste recht¬
mäßig versammelt, die katholische Kirche darstelle, und ihre Gewalt
unmittelbar von Christus habe, der Jedermann, weß Standes und
welcher Würde er seh, wenn selbst von päpstlicher, in dem ge¬
horchen müsse, was den Glauben und die Ausrottung der Schisma
angehe." . - ,

Man muß hierzu bemerken, daß dieser Grundsatz kein allge¬
mein gültiger sehn kann, und nur für diesen Fall ausgestellt wurde.
Ist die Kirche in ihrem ordnungsmäßigen Zustande, und hat sie
einen rechtmäßigen Papst, so versteht es sich von selbst, daß kein
Concilium ohne den Papst, und auch der Papst nicht gegen ein
wahres Concilium sehn wird. Im Falle aber, wie dieser war, wo
drei zu gleicher Zeit mit päpstlicher Würde prangten, mag dich wohl
das beste Aushilssmittel sehn.-

Da Joannes XXIII., wiederholt vor das Concil geladen, nicht
erschien, so mußte sein Beschützer, der Herzog von Oesterreich, vom
Kaiser durch die Gewalt der Waffen zur Auslieferung desselben ge¬
zwungen werden. Als dieser nun vom Concilium feierlich für abge¬
setzt erklärt wurde, entsagte er auch willig seiner Würde, die ihm,
wie er sagte, keinen einzigen frohen Tag gewährt hatte.

Vorsichtig und edel aber handelte nun Papst Gregor XII., für
dessen Rechtmäßigkeit entscheidende Gründe sprachen. Er war längst
bereit zum Wohle der Kirche abzudanken, wie er bei Besteigung des
heiligen Stuhles versprochen hatte. Damit aber das in der gehöri-

. gen Form geschehen könne, so hat er noch als Papst, und von
der Versammlung als solcher anerkannt, zum Concilium vorerst durch
seinen Gesandten seine Zustimmung gegeben, und so dasselbe zu



2»7

einem gesetzmäßigen erhoben. Dann erst erklärte der Gesandte
nnd zu diesem Zwecke Bevollmächtigte die Verzichtleistung des Pap¬
stes Gregor XII. Da sich nun auch die Anhänger Benedicts XIII.
dem Concil anschlossen, nnd dieser keine Obedienz mehr hatte, so
konnte mit Recht der päpstliche Stuhl als erledigt angesehen und
erklärt, hierauf aber zur Wahl eines Nachfolgers Gregors XII. ge¬
schritten werden. Zwar wäre es erwünscht gewesen auch mit Bene¬
dict XIII. sich gütlich abzufinden, und Kaiser Sigismund reiste selbst
zu diesem Zwecke zu ihm, aber er blieb unbeweglich, und spielte auf
einem Schlosse in Spanien bis zu seinem Tode 1424 den Papst,
obschon außer seinen vier Cardinälen Niemand mehr sich um ihn
kümmerte.

Man schritt zur neuen Wahl, und sie fiel auf einen trefflichen
Mann, der die Eigenschaften eines Fürsten und die Tugenden eines
Bischofs in sich vereinigte, — Martin V.

Für die so sehnlich gewünschte Reform der Kirche geschah auch
hier nur Weniges, da die dazu gesetzte Commission aus Cardinälen
und Depntirten einzelner Nationen, nicht zum Einverständniß kom¬
men konnte. Dafür schlossen einzelne Nationen nach ihren Bedürf¬
nissen mit dem Papste sogenannte Concordate. Nachdem man
dann noch einige Puucte für die künftige vorzunehmcnde Reforma¬
tion aufgesetzt und beschlossen hatte, nach fünf Jahren wieder ein
Concil nach Pavia zu berufen, wurde diese Kirchenvcrsainmlung
geschlossen 1418, da sie ohnehin schon drei Jahre und sechs Mo¬
nate gedauert hatte.,

189. Concilium zu Basel.
Zu dem zu Pavia 1423 zu veranstaltenden Concil kamen nur

sehr wenige, und auch diese gingen aus Furcht vor der Pest, die
in jenen Gegenden erschien, anseinander, nachdem der Papst für das
Jahr 1431 Basel zum Versammlungsorte bestimmt hatte.

Martin der V. starb noch vor Eröffnung dieses Conciliums,
welches jedoch mit Beistimmnng seines Nachfolgers EugcuiuS IV.
zur bestimmten Zeit begann. Es erhoben sich zwar Anfangs einige
Schwierigkeiten zwischen den Vätern des Concils unter Vorsitz des
Cardinals Julianus Cäsarini, nnd dem Papste, welcher zu Gunsten
der Griechen, die eine Bereinigung mit der katholischen Kirche wünsch¬
ten, das Concil nach einer näheren Stadt in Italien verlegen wollte.



— 238 —

Die Sache wurde jedoch wieder ausgeglichen, und nun wurde von
der Synode zwar viel Gutes und Heilsames beschlossen, aber auch
Manches, was dem Papste sehr mißfallen mußte; indem man z. B.
die ihm jetzt besonders dringend nothwendigen Einkünfte entziehen,
und manche wohlerworbenen Rechte einseitig anfheben wollte. Dieß
und die bereits erfolgte Ankunft der Griechen bewog den Papst, das
Concil nach Ferrara zu übertragen. Ein großer Theil der zu
Basel Gegenwärtigen wollte aber davon nichts wissen, und als end¬
lich das Concil den Papst in Anklagestand versetzte, und wegen an¬
geblicher Halsstarrigkeit zur Verantwortung citirte, legten auch die
Könige von Spanien und England Einsprache ein gegen solche An¬
maßung. Es entstand Entzweiung, die Bischöfe entfernten sich nach
und nach, und ihre Zahl kam bald auf sieben herunter, daher kön¬
nen die nach der 24. Sitzung gefaßten Beschlüsse nicht mehr für
gültig angesehen werden. Diese waren meist gegen den Papst ge¬
richtet, und dje wenigen Doctoren, Rechtsgelehrteu, Priester und die
sieben Bischöfe verstiegen sich in eitler Ueberhebung so weit, daß
sie 1439 den Papst Engenius absetzten, und den vormaligen Herzog
von Savoyen, Amadäus, der als Einsiedler am Genfer-See lebte,
als Felix V. zum Gegeupapste wählten. Er schien aber selbst von
der Rechtmäßigkeit seines Papstthums keine hohe Meinung zu haben,
wurde auch nur von wenigen Fürsten zeitweilig anerkannt, und legte
gntmüthig seine Würde nach neun Jahren in die Hände des Papstes
Nicolaus V., des Nachfolgers Engenius IV. nieder.

19V. Folgen des Basler Concils. Pragmatische Sanction
und die deutschen Concordate.

Frankreich machte sich auf seine Art die Zeitverhältnisse zu
Nutzen, nm die Abgaben an den römischen Stuhl, und manche von
demselben bisher in der französischen Kirche ansgeübte Rechte zu
vermindern. In einer Versammlung zu Bourges 1438, aus der
Geistlichkeit und dem hohen Adel bestehend, wurden einige Constanzer
und Basler Reformdecrete und andere alte und neue Gepflogen¬
heiten der französischen Kirche zum Gesetze erhoben, unter dem Na¬
men der pragmatischen Sanction, womit der Grund gelegt
wurde zu den späteren sogenannten Freiheiten der gallicani
scheu Kirche.



In Deutschland bemerkt man mit Pedauern schon m dieser
Zeit das allmälige Schwinden eines gemeinsamen deutschen Natio¬
nalsinnes. Der Eigennutz, — nicht Recht und Billigkeit, und noch
weniger das allgemeine Wohl wurde die Triebfeder der Forderungen
an die Kirche. Man stellte zn widerholten Malen sogenannte prs-
vknnimi (Beschwerden) gegen Rom auf, forderte Abschaffung von
Mißbrauchen, ohne daß es klar wurde, worin sie eigentlich ihren
Grund haben, und wie ihnen abgeholfen werden könne. Die BaSler
Decrete gefielen den Deutschen in so weit, als sie die päpstlichen
Rechte schmälerten, und man mäckelte mit dem Papste nm die
Durchführung dieser Decrete in Deutschland. Nach langen Ver¬
handlungen kam endlich mit Papst Engenius IV. das Frankfurter
und später mit Nicolaus V. das Aschaffenburger Concordat 1448
zn Stande, wodurch wenig Heilsames bewirkt und keine Partei ir¬
gend befriediget wurde.

Die griechische Kirche.

' Illi. VcrcinignlnMcrsuche. Zweites Coucil zu Lyon.

In der griechischen . Kirche verfielen Wissenschaften, Kunst und
echte Frömmigkeit, diese Stutzen jeglicher Bildung, immer mehr und
mehr. Daneben wuchs aber bei den Griechen die Geringschätzung
gegen die Abendländer — als Barbaren, und die Verachtung der
katholischen Kirche. Die Päpste suchten bei verschiedenen Gelegen¬
heiten die Getrennten durch gütliche Vorstellungen wieder an sich
zu ziehen, und so noch vom Untergange zu retten. Aber nur, wenn
dem griechischen Reiche irgend eine Gefahr drohte, zeigten sich die
Kaiser und die Bischöfe dazu bereit, es war ihnen nm irdische Vor-
theile, nicht um die Wahrheit zn thun. Das war der Grund, daß
die Vereiuigungsversnche größteutheilS ohne Erfolg blieben; denn
Gottes Segen steht nicht zn hoffe», wo eigennützige Absichten und
Hinterlist sich den Schein geben, ein schönes und großes Werk her-
znstellen.

Dieß war der Fall auf dem Concil zu Lyon. Als der
Kaiser Michael Paläolognö 1262 Eonstantinopel den Lateinern wie
der genommen hatte, wandte er sich an Papst Urban IV. mit der
Bitte um Aufnahme in die katholische Kirche. Seine Absicht aber



2LN

war nur, hierdurch die abendländischen Fürsten für sich zu gewinnen,
nnd so sein Reich vor einem neuen Angriffe zu sichern. Papst Gre¬
gor X. verwies den Kaiser auf das eben angesagte allgemeine Con-
cil zu Lyon 1274 (das II. zu Lyon). Es erschienen demnach dort
die Gesandten im Namen des Kaisers und die griechischen Bischöfe.
Nach langem Streite kam die Vereinigung zu Stande. Die Ge¬
sandten unterzeichneten ein Glaubensbekenntniß, worin sie den Aus¬
gang des h. Geistes vom Sohne und den Primat des Papstes an¬
erkannten, und nur die Beibehaltung der alten griechischen Gebräuche
forderten. Darauf entsagten sie feierlich mit einem Eide der bis¬
herigen Trennung.

Aber die scheinbare Versöhnung war von kurzer Dauer, nud
besonders nach dem Tode des Kaisers ging Alles schnell wieder
zurück Der edle Patriarch Veccus, der am meisten zur Ver¬
einigung beigetragen hatte, und die wenigen gutgesinnten griechischen
Bischöfe konnten weiter nicht wirken, wurden vielmehr abgesetzt und
mißhandelt.

192. Coucil zu Ferrara und Florenz. Untergang des
griechischen Kaiscrthums.

Immer mehr wurden die Griechen von den Türken bedrängt,
und seit der Thronbesteigung des Sultans Muhamed I. 1413 blitzten
die türkischen Säbel den Griechen ganz nahe vor den Augen. Ganze
Schiffe voll griechischer Bischöfe, Geistlichen und Laien kamen um
diese Zeit nach Italien, um sich der römischen Kirche anzuschließen.
Diese günstige Stimmnng benützte Papst Eugen IV. und lud die
Griechen zu einem Concilium nach Ferrara. Dieß war auch die
Hauptursache, warum der Papst das Coucil zu Basel, wie oben
gesagt wurde, nach Ferrara verlegt wissen wollte. Der Kaiser er¬
schien selbst mit großem Gefolge 1438; nnd fast wäre das Ganze
gleich Anfangs an kleinlichen Rangstreitigkeiten, welche die eitlen
Griechen erhoben, gescheitert. Nebst der Lehre vom h. Geiste kamen
noch einige andere streitige Puncte, nämlich über das Brot des
Abendmahls, über das Feg feuer und natürlich auch über den
Primat zur Sprache. Der gelehrteste unter den Griechen, Bes-
sarion wies nach, daß die Lehre der Lateiner über den Ausgang
des h. Geistes von jener der h. Väter nicht abweiche; und auch in
Betreff der übrigen Puncte kam eine Ausgleichung zu Stande.



2LI

Man kam überein: 1) daß der h. Geist von Vater und Sohn
ausgehe; 2) daß das heilige Abendmahl sowohl in gesäuertem als
ungesäuertem Brote gefeiert werden könne, und jede Kirche bei ihrer
Gewohnheit bleiben möge; 3) daß die Seelen der wahrhaft Büßen¬
den, die im Leben für ihre Sünden nicht hinlänglich Buße gethan
haben, in den Reinigungsort kommen, wo ihnen durch Gebet und
gute Werke geholfen werden kann; 4) der hohe Priester zu Nom
hat den Primat der ganzen Kirche u. s. w. Das Document der
geschehenen Vereinigung wurde 1439 zu Florenz, wohin das Concil
verlegt worden war, ausgefertigt, und von ollen Mitgliedern der
Synode, den einzigen Marcus, Bischof von Ephesus ausgenommen,
unterfertiget. Dieser Unhold, welcher, obschon von der ganzen Ver¬
sammlung klar widerlegt, doch unbeugsam blieb, war es auch, der
bei seiner Rückkehr nach Griechenland zur Vernichtung der schönen
Hoffnungen das Meiste beitrug. Er bewirkte durch lügenhafte Um¬
triebe Empörungen, so daß die meisten Bischöfe ihr auf dem Concil
für die Vereinigung gegebene Unterschrift sogleich widerriefen, um
dem aufgeregten Pöbel zu willfahren.

Ein solches Volk ist zum Untergänge reif. Muhamcd II. be¬
lagerte mit einem furchtbaren Heere 1453 Constantinopel. Ver¬
letzte Kaiser hieß Constantin XI. und war durch Frömmigkeit
und Tapferkeit würdig über ein besseres Volk zu herrschen. Vor¬
dem letzten Sturme bereitete er sich durch den Empfang der heili¬
gen Sacramente zum Tode, legte den kaiserlichen Pupur ab, und
fiel unerkannt, wie es sein Wunsch gewesen, unter dem Schwerte.
Mit ihm fiel die Kaiserstadt und das alte schon lange morsche
Reich; der herrliche Sophientempel wurde zur Moschee umgestaltct,
die griechische Kirche wurde zur Magd des Islam herabgewürdiget,
und die Türken blieben für mehr als zwei Jahrhunderte die Geißel
von Europa.

193. Die unirte griechische Kirche; Bischöfe in pintibus.

1. Papst Eugen IV. war bei dieser Gelegenheit auch bemüht,
die in der griechischen Kirche bestehenden Secten, die durch frühere
Irrlehren vom rechten Wege abgekommen waren, Nestorianer, Mo-
nophisiten, Monotheisten zur Einigkeit mit der katholischen Kirche
zurückzubringcn. Die Folge war, daß der Patriarch der Armenier,

16



242

dann jener der Jacobiten in Mesopotamien, so wie die jacobitischen
Patriarchen zu Mxandria und Antiochia Abgeordnete an das Con-
cilium zu Ferrara sendeten. Die meisten zeigten einen guten Willen,
und einige von ihnen hatten schon zu den Zeiten der Kreuzzüge Ver¬
bindungen mit der katholischen Kirche angeknüpft. Die Vereinigun¬
gen waren jedoch nicht bei allen von Dauer, woran wohl meist
ihre weite Entfernung, der schwierige Verkehr mit den türkischen
Ländern, und der Mangel tüchtiger Priester bei ihnen die Ursachen
waren. Nur das kräftige Volk der Maroniten, welches in den
Gegenden des Libanon eine ziemlich uuabhänge Stellung behauptet
hatte, schloß sich seit 1182 immer fester au die katholische Kirche
an, und erhielt hierzu in dem zu Rom 1584 gegründeten Maro¬
ni tischen Collegium einen dauernden Anhaltspunct. Auch die
Armenier, deren Kirchenvorsteher von jeher durch Liebe zu den
Wissenschaften sich ausgezeichnet haben, sind zum Theile seit 1145
mit der katholischen Kirche in Verbindung. Diese wurde zu Flo¬
renz 1439 erneuert, und wird seit Anfang des 18. Jahrhunderts
durch die berühmte Congregation armenischer Mönche, — die Me-
chitaristen, erfolgreich unterstützt.

Diese nun, die Maroniten, Armenier, und noch eine große
Zahl von Gläubigen des griechischen ritus sind mit der katholischen
Kirche vereinigt, und sind nicht in der Glaubenslehre, sondern blos
in einigen Ceremonien und Disciplinar-Gegenständen, wie auch in
der gottesdienstlichen Sprache von uns verschieden. Sie machen die
sogenannte unirte griechische Kirche aus.

2. Noch muß hier die Gepflogenheit der katholischen Kirche —
sogenannte Bischöfe in partibus zu ernennen, berührt werden. In
den Zeiten der Kreuzzüge nämlich wurden für die Bisthümer in
Palästina, so wie während der Dauer des lateinischen Kaiserthums
zu Constantinopel, für jene Gegenden lateinische Bischöfe, Erzbischöfe
und Patriarchen ernannt. Nachdem diese Länder vom Abendlande,
und größtentheils auch wieder von der katholischen Kirche abgefallen
waren, blieb die katholische Kirche doch dabei, für jene Sitze noch
fortan Bischöfe zu ernennen, welche daher blos den Titel von jenen
Diöeesen haben, Bischöfe in partibug (iniiävlium) genannt werden,
und solchen Aemtern in der katholischen Kirche vorstehen, für welche
des Ansehens wegen die bischöfliche Würde, jedoch ohne eigene Juris¬
diction, erforderlich scheint.



243

194. Die letzten Päpste dieser Periode. Das fünfte
lateranensische Concil.

* Das abendländische Schisma, dann die Concilien zu Constanz
und Basel hatten die Macht und das Ansehen der Päpste nach der
weltlichen Seite hin gewaltig erschüttert. Das war um so mehr
zu bedauern, weil sie nun ihren Mahnungen zu einem Zuge gegen
die Türken, deren Stellung immer drohender wurde, keinen Nach¬
druck mehr geben konnten. So mahnten hierzu vergebens Cülix-
tns III. und Pius II. (Aeneas Piccolomini). — Die Fürsten blie¬
ben unthätig.

Bei weitem trauriger noch als dieser Umstand war es für die
Kirche, daß sie nun eine Reihe von Päpsten erhielt, die ihren hohen
Berus gänzlich mißkannten. Sixtus IV. 1471, aus dem Fran-
ciskaner-Orden, mißbrauchte seine päpstliche Gewalt um seine Ver¬
wandten emporzubringen. Innocenz VUI. 1484 war vor seiner Er¬
hebung schon wegen Unsittlichkeit in üblem Rufe, und als Papst
ein willenloses Werkzeug in der Hand seiner Günstlinge. Die tiefste
Schmach aber erlitt der apostolische Stuhl durch seine Besetzung
mit Alexander Vl. (Roderigo Borgia) 1492, welcher zwar große
Talente besaß, aber in seinem Wandel sich die gemeinsten Verbre¬
chen zu Schulden kommen ließ. Er starb an Gift 1503. Nach
kurzem Pontificate (10 Tage) Pius des III. kam Julius II., ein
hoher kriegerischer Geist, mehr befähigt Armeen anzuführen, als dem
Kirchenregimente vorznstehen. Vergrößerung des Kirchenstaates, oder
wo möglich Eroberung von ganz Italien war sein Hauptziel.

Da der Papst blos Kriege führte, so glaubten die welt¬
lichen Fürsten, Kaiser Maximilian und König Ludwig XII. von
Frankreich, Kirchenversammlungen halten zu müssen. Es
wurde wirklich eine nach Pisa 1511 ausgeschrieben. Doch war das
Concil wenig, fast nur von Franzosen besucht, und der Papst eröff¬
nete dafür das fünfte lateranensische Concil 1512, welchem auch
der Kaiser durch seinen Gesandten, Mathäus Lang, Bischof von
Gurk, beitrat. Frankreich aber wurde vorgeladen wegen der prag¬
matischen Sanction; da starb Julius II. mitten unter den groß¬
artigsten Plänen 1513. Kaiser Maximilian soll da den abnormen
Gedanken gefaßt haben, sich zum Papste wählen zu lassen. Es
wurde jedoch der Cardinal Medici als Leo X. gewählt, ein klassisch
gebildeter und knnstliebender Mann, der Rom zum Hauptsitze der

16*



2Ä4

Kunst, was es bisher blieb, gemacht hat. Er setzte das Lateran-
concil fort, wo es ihm nach einer Zusammenkunft mit dem Könige
Franz k. gelang, die pragmatische Sanction förmlich aufzuhcben, die
jedoch in Frankreich praktisch in Uebung blieb. Dann schloß er
das Concil 1517, ohne daß damit viel Ersprießliches bewirkt wor¬
den, obschon viele Zweige des kirchlichen Lebens einer Erneuerung
und Kräftigung bedurften, und zürnende Stimmen eine schlimme
Zukunft verkündeten.

195. Cardinale, Bischöfe, Domcapitel, Archidiaconen.

* 1. Die Papstwahl war durch Alexander III. 1179 ausschließ¬
lich dem Cardinalcollegium übergeben, und diesem auch die Vor¬
steher der Armen- und Krankenanstalten, dann einige Officiale des
päpstlichen Hofes als C a r d i n a l - D i a c o n e n zugetheilt. Seitdem
besteht das Cardinal-Collegium aus Cardinal-Bischöfeu — Priestern
und Diaconen, in allen siebenzig an der Zahl.

2. Da der Metropolitcnverband, zu Folge dessen die Provinzial-
Bischöfe mit ihrem Metropoliten und durch diesen mit dem Papste
in Verbindung standen, schon zu Anfang dieser Periode sehr locker
war, und bald fast ganz sich löste, — kam es darauf an, ob den
Bischöfen eine unabhängigere Stellung oder nähere An¬
schließ uug an den Papst zu Theil werden sollte. Die Concilien
von Constanz und Basel kämpften für größere Unabhängig¬
keit; aber erleuchtete Bischöfe erkannten, daß das enge An schlie¬
ßen an den Papst eben so im Geiste der Kirche gegründet, als der
Klugheit angemessen seh, da sie sonst nur zu leicht in die Netze der
weltlichen Macht gerathen. Daher leisteten die Bischöfe, wenn sie
auch nicht vom Papste selbst gewählt wurden, demselben doch immer
den Eid der Treue.

3. Die Domcapitel erhielten seit der Beilegung des In¬
vestiturstreites fast durchgehends das Recht, den Diöcesan-Bi¬
schof zu wählen. Dabei kam, besonders in Deutschland, die
Uebung auf, daß mau zu Domherren meist Adelige wählte, und
die Capitel so zu Versorgungsanstalten der jüngeren Söhne des
Adels wurden. Vergebens waren die Verwendungen der Päpste
und der Concilien, daß nur wissenschaftliche Männer diese einfluß¬
reichen Stellen erhalten sollen.



243

4. Die Archidiaconen, denen von den Bischöfen für einzelne
Diöcesan-Bezirke gewisse Vollmachten eingerämnt worden waren,
fingen an, ihr Ansehen anch den Bischöfen gegenüber ungebührlich
auszndehnen, daher man eine Beschränkung ihrer Rechte und zuletzt
ihre Unterdrückung für nöthig erachtete. An ihrer Stelle ernannten
sich die Bischöfe ihre Officiale nnd Generalvicare.

Gottesdienst.

196. Die Kunst im Dienste der Kirche.

Neben den Kreuzzügen nnd geistig mit diesen befreundet ist
die heilige Kunst, — als die Darstellung des Unendlichen in
sinnlicher Form, die herrlichste Erscheinung dieses Zeitalters. Schon
das allein sollte jeden, der einigen Sinn für das Erhabene und
Schöne bewahrt hat, mit dem Mittelalter aussöhnen können.

1. Der gethische Bausthl, den man füglicher den germa¬
nischen (oder den heiligen) nennen möchte, setzte sich die Aufgabe,
das fromme Gefühl und das christliche Streben in möglichst großartigem
Baubilde vor Augen zu stellen, worin jeder Stein ein Gedanke ist.
Als Grundform ist das Kreuz vorherrschend — das Zeichen der
Erlösung und der Mittelpnnct der christlichen Religion. Das eigen-
thümliche aber ist der Spitzbogen, getragen von kühn aufstreben¬
den Pfeilern, als Sinnbild der Erhebung und Richtung nach Oben.
Zart nnd schwach scheint jeder einzelne Träger, aber die streng
gemessene Vertheilnng nnd innige Verbindung gibt dem Ganzen
eine ungeahnte Festigkeit; — ein Bild der ewigen Dauer der Kirche
bei aller Schwachheit der einzelnen Mitglieder. Die sinnigen Or¬
namente sind meist der Pflanzenwelt entnommen, weil die Pflanze
sich der Erde entwindet und zum Himmel strebt; die bezwungene
Drachenbrut und ekelhaftes Gethier verkriecht sich in dunkle Winkel.
In die hohen düstern Räume fällt durch die gemalten Fenster ein
geheimnißvolles Licht, und der Aufblick zu den Lichtöffnungen be¬
gegnet heiligen Bildern im brennenden Farbenschmnckc. Auch von
außen weisen meist zwei himmelanstrebende Thürme am Portale,
nnd rings um die Kirche die Spitzsäulen der Strebepfeiler, deren
Spitze nnd Kanten mit Kreuzblumen geschmückt sind, nach Oben.

Diese Bauten waren eine große Volkssache; es vereinigten



2Ä«

sich dazu fromme Bruderschaften, und man sah unter ihnen oft
Grafen und Ritter in höchster Stille, nur durch Gebete unterbro¬
chen, die schwersten Arbeiten vollbringen. Die ersten Baumeister
aber und Steinmetzen gingen aus den Klöstern hervor. Seit An¬
fang des 12. Jahrhunderts übergab ein frommes Geschlecht dem
anderen die Fortsetzung des begonnenen h. Baues; das Meiste blieb
jedoch unvollendet, weil der religiöse Gemeinsinn immer mehr er¬
kaltete. In Italien wurde meist die alt römische Form der Ro¬
tonda bei Capellen, und der Basilika für größere Kirchen bei¬
behalten. Die Peterskirche zu Rom, au Pracht und colossaler
Größe die erste der Christenheit, aber in eigenthümlichem Style an¬
gelegt, wurde von Papst Julius II- begonnen.

2. Um die christliche Baukunst, gleichsam als die Herrin,
schaarten sich bald die übrigen Künste, zunächst die Maler- und
Bildhauerkunst. Auch diese kennen im Mittelalter kaum andere
Zwecke und Gesinnungen, als die Religion, und gingen eben so
aus den Klöstern hervor. Noch jetzt bewundert man die herrlichen
Initialen-Malereien in den Anfangsbuchstaben der Capitel in
alten Handschriften, die als die ersten Versuche und Hebungen in
der Malerei betrachtet werden können. In schnellem Aufschwungs
aber schuf sie die Bilder zur Feier des Heiligen, die jetzt noch un¬
erreicht dastehen. Unter dem Schutzpatron, dem h. Lucas, bildete
sich zu Anfang des 13. Jahrhunderts in Italien ein Verein, —
die italienische Schule; zwei Jahrhunderte später am unteren Rhein
die deutsche. Die wundersame Verschmelzung des Himmlischen mit
dem Irdischen in den Madonnen, der Ausdruck des gottseligen Ge-
müthes in den Gesichtern der Heiligen, beurkunden den gottinnigen
Sinn und die religiöse Begeisterung der damaligen Künstler; mag
auch die neuere Kunst, die sich dafür im Sinnlichen und Nackten
gefällt, dort den Mangel an Anatomie und Proportion tadeln.

197. Cultus. Festtage.

Groß war das Verlangen des christlichen Volkes nach kirch¬
lichen Andachten, und es wurde die Anzahl der Tage, die dem Herrn
geweiht und dem irdischen Treiben entzogen waren, bedeutend ver¬
mehrt, ohne daß man befürchtet hätte, deßwegen zu verarmen.

1. Der höchste Grad religiöser Begeisterung wandte sich dem



247

allcrheiligsten Altarsacramente, dein Mittelpuncte des ganzen
Cultus zu. Es entstand ein eigenes Fest zur Verherrlichung des¬
selben, das Fest des Frohuleichnams (Frohn — dem Herrn
gehörig: wie Frohndienst), welches zuerst von Hugo, Bischof zu
Lüttich 1246 angeregt, und von Clemens V. auf dem Coucil zu
Lie'uue für die ganze Kirche bestätiget wurde. Bei demselben ent¬
faltete die Kirche die größte Pracht, und Thomas von Aquino
verfaßte dazu die noch jetzt bestehenden unvergleichlichen Hymnen.

Dafür ging beim Empfang dieses h. Sacramentes eine Ver¬
änderung vor sich. Bei der religiösen Scheu, das h. Blut dnrch
Vergießung zu verunehreu, machte man sich immer mehr mit dem
Gedanken vertraut, daß ja dem Glauben gemäß unter jeder
Gestalt der vollständige lebende Leib Christi enthalten
seh, und somit in der alleinigen Brotesgestalt, mit dem Leibe zu¬
gleich das Blut genossen werde. Die größten Gelehrten der Zeit
sprachen sich in diesem Sinne aus; so ward der Genuß des Kelches
immer seltener. Als später einige — wie die Hussiten, den Kelch
hartnäckig für nothwendig erklärten, sah die Kirche den Glauben an
die in jeder Gestalt vollständige Gegenwart Christi in Gefahr
schweben, und mußte aus dieser Rücksicht den Gebrauch des Kelches
in der Laiencommnnion verbieten. Gegen die h. Schrift, wie die
Gegner behaupten, ist das durchaus nicht, denn Christus hat beim
letzten Abendmahle zugleich das Opfer und das Sacrament
eingesetzt. Nur im h. Meßopfer ist daher der Kelch unerläßlich.

3. Zu Ehren der heiligen Gottcsgebärerin wurde das neue
Fest der unbefleckten Empfängniß Mariä eingeführt, welches
zuerst die Domherren zu Lyon 1140 feierten. Es fand jedoch dieses
Fest, wie die zu Grunde liegende Ansicht, daß Maria ohne die
Mackel der Erbsünde empfangen worden seh, manchen
Widerspruch selbst von solchen gelehrten Kirchenmännern, die als
eifrige Verehrer der Mutter Gottes, wie der heilige Bernhard und
Thomas Aquino, bekannt waren. Als der Franciscaner Duns
Scotus die unbefleckte Empfängniß zu verfechten anfing, entspann
sich Mischen den Orden der Dominicaner und Franciscaner ein
lebhafter Streit, den selbst das Concil von Basel durch Erklärung,
daß diese Lehre dem katholischen Glauben und der Vernunft gemäß
seh, und Papst Sixtus der Vl., der ans die Feier des Festes einen
Ablaß verlieh, den Streit nicht vollends beizulegen vermochten.



2Ä8

4. In anderer Weise wurde die Verehrung der Mutter Gottes
geleitet und gefördert durch das Rosenkranzgebet, welches seinen
ersten Urspnng schon bei den alten Einsiedlern hat, nnd jetzt durch
die sinnige Einflechtung der Geheimnisse unserer Erlösung besonders
durch die Dominicaner verbreitet wurde.

5. Um ein Grundgesetz der katholischen Kirche, die Einheit
auch in der Liturgie so viel als möglich einznführen, wurde durch
Gregors VII. Bemühung die sogenannte mozarabische Liturgie
in Spanien, nnd die slavische in Böhmen und Polen aufgehoben
nnd durch die römische ersetzt.

6. Auch die Poesie dieser Epoche spendete köstliche Gaben zur Er¬
hebung des Gemüthes. Der Franciscaner Thomas von Celano,
si 1220, hinterließ den erhabenen Schreckensgesang Dios iree, nnd
ein anderer dieses Ordens, Iacopona, si 1306, dichtete das Lied
der Schmerzen: 8tubat mater. Daß auch der Volksgesang beim
Gottesdienste nicht ganz vernachlässiget, — nnd das deutsche
Lied nicht erst von Luther eingeführt wurde, wie vielfältig behauptet
wird, beweisen mehrere geschriebene und gedruckte Gesangbücher, die
wir ans den Zeiten vor Luther noch besitzen.

-

198. Bnßdiscipliu.
1. Unter den Nachtheilen, die die Kreuzzüge mit sich geführt

haben sollen, wird auch häufig erwähnt, daß die alte heilsame Buß-
disciplin durch den den Kreuzfahrern ertheilten allgemeinen Ab¬
laß in Verfall gekommen seh. Dem ist jedoch nicht so. Es wurde
schon in der vorigen Periode bemerkt, daß die alte Strenge in dieser
Hinsicht immer seltener in Anwendung kam, nnd in den mähe- nnd
gefahrvollen Kreuzzügen, die zugleich eine« kirchliche» Zweck hatten,
fand sich vielmehr ein passender Ersatz für die früher gewöhnlichen
schweren Bnßübungen, die schon ohnedieß immer mehr und mehr in
Abnahme kamen.

2. Ein anderer Vorwurf, den man der Kirche dieser Zeit macht,
ist, daß sie in Ertheilung von Ablässen zu freigebig gewesen seh.
Mag man auch in einzelnen Fällen den heiligen Zweck des Ablas¬
ses — den Bußeifer zu nnterstützeu, außer Acht gelassen haben,-
im Allgemeinen aber waren Ablässe für das Heil der Sünden jetzt
desto nothwendiger, je mehr die alte Bußaustalt außer Uebuug kam.



24»

Denn auf irgend eine Art muß für die begangenen Sünden gebüßt
werden; und das wie? hat die Kirche zu bestimmen.

3. Eine besondere Art des Ablasses ist der Jubiläums-
Ablaß, der um diese Zeit in Uebnng kam. Non jeher wurden
von den Menschen gewisse bedeutende Zeitabschnitte, z. B. das hun¬
dertjährige Bestehen irgend einer wichtigen Sache oder Anstalt, fest¬
lich begangen. So hatte man auch in Rom die Bemerkung gemacht,
daß beim Ablaufe eines Jahrhunderts immer große Pilgerzüge da¬
hin stattfanden, um dort einen solchen Zeitabschnitt mit Andacht
zu feiern. Dieß bewog den Papst Bonifacius VIII. für das Jahr
1300 einen vollkommenen Ablaß allen Gläubigen zu ertheilen, welche
die Kirche des h. Petrus und Paulnö bußfertig besuchen würden.
Die Folge davon war, daß sich bei 200,000 Wallfahrer einfanden.
Papst Clemens) VI. setzte diesen Ablaß auf jedes fünfzigste Jahr, und
so erhielt er den Namen Jubel-Ablaß, von dem jüdischen Jubel¬
jahre, das auch alle fünfzig Jahre nach dem Gesetze zu feiern war.
Später wurde diese Zeit auf drei und dreißig Jahre (Lebensjahre
Christi) und endlich, damit mehrere Generationen dieser Gnade theil-
haftig werden können, auf jedes fünf und zwanzigste Jahr festgesetzt;
wobei es bis auf unsere Zeiten blieb.

Berühmt war und ist auch der P o rti n n c n l a - A blaß, wel¬
chen der h. Franziscus sich vom Papste Honorius III. für alle Jene
erbeten hat, welche die kleine Kirche bei Assisi, Portchncula genannt,
mit Andacht besuchen würden. Dafür erhielt auch der Dominicaner-
Orden für die durch denselben verbreitete Rosenkranz-Andacht
einen vollkommenen Ablaß. Es versteht sich übrigens von selbst (was
aber die Feinde der Kirche nicht einsehen wollen), daß jeder Ablaß
immer an das Bekenn tniß der Sünden (Beicht) und an wahre
Reue mit dem Vorsatze zur Besserung, als unerläßliche Bedingungen,
geknüpft war und ist.

4. Die eigenthümliche Bußübung durch das Geißeln nahm
immer mehr überhand, und während cs früher nur in Klöstern ge¬
bräuchlich war, giug es mm in Privathäuser uud in das öffentliche
Leben über, so daß ganze Prozessionen solcher Geißler zu sehen waren,
welche bis zum Gürtel entblößt und sich bis auf's Blut geißelnd
herumzogen, besonders dann, wenn irgend allgemeine Drangsale zu
besonderer Buße aufznfordern schienen. Durch Ueberschätzung dieser
Bußübung fanden sich aber bald auch Mißbräuche und der Aber-



— SS« —

glaube dabei ein, z. B. daß nur mit Blut Sünden getilgt werden
können, und au die Stelle der Wassertaufe jetzt die Bluttaufe
getreten seh. Das war namentlich der Fall, als 1348 eine furcht¬
bare Pest— der schwarze Tod, fast in ganz Europa zu wüthen
anfing. Die damals auftauchenden Geißler, die mitunter auch Ju¬
den — als angebliche Ursache der Pest, mordeten, mußten durch
kirchliche Censuren unterdrückt werden.

199. Neue Orden.

Seit dem 11. Jahrhundert haben nächst den Päpsten am mei¬
sten die religiösen Orden zur sittlichen Erhebung der Menschheit ge¬
wirkt. Beinahe Alles, was die Zeit Großes aufzuweisen hatte, die
ausgezeichnetsten Kirchenvorsteher, Philosophen, Theologen, Gelehrte,
Dichter, Künstler, Baumeister gingen aus den Klöstern hervor. Selbst
verheiratete Laien schlossen sich an die Klöster an, brachten ihr Ver-
mögen als Gemeingut dar, und beobachteten, in der Umgebung des
Klosters wohnend, die Regel desselben, in so weit ihre Verhältnisse
es gestatteten. In diesen Klöstern wurde theils die Benedictiner-
regel, jedoch in neuer und verschärfter Form, theils Regeln ganz
neuer Orden beobachtet.

1. In vielen Benedictiner-Klösteru war die alte Disciplin ver¬
fallen. Die Ursache davon lag großentheils in den Reichthümer, die
sie sich erworben, und dem daraus entstandenen Wohlleben. Es
gingen daher von dem alten Stamme der Benedictiner viele neue
Ordenssprößlinge hervor, die alle die Armuth als Grundlage
ihrer Einrichtung betrachteten. Den Anfang machte der Orden von
Clugn^ von dem schon in der vorigen Periode die Rede war.—
Noch größeres Ansehen als dieser erhielt bald der Orden der Ei¬
st er ciens er. Robert, Abt zu Molesme, verließ mit einigen
Mönchen sein Kloster, weil daselbst die Regel des h. Benedict nicht
strenge genug beobachtet wurde. Sie bauten sich in einem einsamen
und wilden Waldthale unweit von Dijon einige Zellen, welcher Ort
Cisterz (Liteunx, Oistertium) genannt wurde. Der Herzog von Bnr-
"gnnd baute ihnen 1098 Wohnungen. Aber die ungemein strenge
Lebensweise der neuen Mönche schien zu abschreckend; nur wenige
Candidaten meldeten sich. Da schloß sich der große Bernhard der
kleinen Gemeinde 1113 an, und der Orden erhob sich so schnell,



— 2S1 —

daß fünfzig Jahre nach der Stiftung fchon fünfhundert Abteien ver¬
handel: waren.

2. Die Carthäuser stiftete Bruno, Vorsteher der Dom¬
schule zu Rheims, welcher durch das ärgerliche Leben seines Erz-
bischofes verletzt, der Welt entsagte, und in einer schauerliche!: Ge¬
birgsschlucht bei Grenoble, genannt eimrtrvuso (Karthause), sich
mit seinen Gefährten Hütten baute 1084. Hier lebten sie einsied¬
lerisch in der strengsten Abtödtung nur von Brot, Hülsenfrüchten
und Wasser, unter beständigem Schweigen, Arbeit und Chorgesang
bei Tag nnd Nacht. Doch fanden sich darunter, wie der Protestant
von Raumer gesteht: „Männer von herrlichem Gemüthe nnd einer
bewunderungswürdigen Tiefe des Geistes." Die Gefahr der Reich-
thümer ward so strenge hintangehalten, daß alle Schenkungen, die
nothdürftige Nahrung und Pergamenthänte zum A b s chr e ib e n von
Büchern ausgenommen, verschmäht wurden. Spätere Schenkungen
wurden meist zur Ausschmückung prachtvoller Kirchen benutzt. Bruno
wurde von seinem ehemaligen Schüler Papst Urban II. nach Rom
berufen, war aber bald des Hoflebeus alldort müde, und baute sich
in Calabrien eine neue Karthanse, wo er 1101 starb. Dieser Or¬
den bewahrte bis in die spätesten Zeiten in: Wesentlichsten seine
ursprüngliche Strenge.

3. Das verfallene Institut der früheren Canoniker erhielt einen
Reformator an Norbert, einen: reichen Edelmann und Canonicus
in seiner Vaterstadt Cöln. Aus seinem üppigen und leichtsinnigen
Leben weckte ihn ein Blitz, der neben ihn herabfuhr und ihn zu
Boden warf. Als seine Besinnung wiederkehrte, stand er als völlig
geänderter Mensch auf. Er gab seine einträglichen Pfründen zurück,
verkaufte auch sein Erbe, gab den Erlös den Armen, und fing au,
als Bußprediger Frankreich zu durchwandern. Dann siedelte er sich
mit einigen Genossen 1120 in der Einsamkeit von Premontrv (llrrv-
mvnstrstum) bei Laon an, woraus der neue Orden derPrämon-
stratenser hervorging. Norbert gab seinem Orden die alte
Regel des gemeinsamen Lebens der Geistlichen (auch Re¬
gel des h. Augustin genannt), verband aber damit das Studium
der Wissenschaften, das Predigtamt und die Seelsorge. Er wurde
später zum Erzbischof von Magdeburg erhoben, und hatte so Ge¬
legenheit, diesen wohlthätigen Orden in weiten Kreisen, besonders
in Deutschland, einzuführen.



232

4. Die Carmeliteu. Geschichtlich nachweisbar ist der Stifter
dieses Ordens der Kreuzfahrer Berthold auö Calabrien, der um
1155 mit einigen Gefährten auf dem Berge Carniel, bei der Grotte
des Propheten Elias, sich Einsiedeleien baute. Da hier feit Jahr¬
hunderten in der Erinnerung an Elias sich Zellenbewohner befan¬
den, so wurde behauptet, daß dieser Prophet selbst der Stifter die¬
ses Ordens gewesen seh. Die erste Regel der Carmeliten als Ana-
choreten wurde vom Patriarchen zu Jerusalem 1209 bestätiget.
Nachdem die Sarazenen Palästina wieder erobert hatten, bezogen
die Carmeliten neue Klöster in Europa, unter dem Namen der
Brüder der heiligen Jungfrau vom Carmel, und gaben
unter päpstlicher Bestätigung das Anachoreteuleben größtentheils auf.

5. Die christliche Liebe findet für jegliches Uebel ein Heilmit¬
tel; so wurden auch die armen Christensclaven bedacht, wovon sich
eine große Zahl in den Ländern der Sarazenen befand. Im Jahre
1200 sah man das erhebende Schauspiel, daß 200 losgekaufte Chri¬
sten in ihre Heimat znrückgefnhrt wurden. Dieß geschah durch den
Orden der Trinitarier, welchen zwei Franzosen Joannes von
Math« und Felix von Valois gestiftet hatten, mit Bestätigung
des Papstes Jnuocenz III. 1198. Spanien schien eines eigenen Or¬
dens dieser Gattung zu bedürfen, und dort gründeten Petrus
Nolascns und Raimund von Pennaforte 1135 den Or¬
den der heiligen Jungfrau de Mercede zu gleichem Zwecke.
Die Mitglieder gelobten nicht nur ihr ganzes Habe, sondern wo es
nöthig wird, auch sich selbst zur Auslosung von Gefangenen hinzngeben.

6. Zu den ohnehin schon zahlreichen und mannigfachen Orden
erschienen mit einem Male noch zwei, welche in ihren Grundlagen
eben so einfach, als in ihren Wirkungen unermeßlich waren, — die
beiden großen Bettelorden (menüieantes). Hier wurde das Ge¬
lübde der Armnth iu neuer überraschender Form als absolute
Armuth anfgefaßt. Bei allen Orden war es zwar Gesetz, daß
der Einzelne nichts besitzen durfte; — das hinderte aber
nicht, daß der Orden oder das Kloster große Reichthümer au
sich bringen konnte. Daran war aber schon manches Kloster erkrankt.
Da kam Fran zis cu s mit seiner Regel, nach welcher nicht nur
der Einzelne, sondern auch der Orden selbst schlechthin nichts be¬
sitzen, — sondern nur das Nothdürftige von Tag zu Tag sich er¬
betteln soll.



2S3

Franziscus S sr atzten s (ein Seraph in irdischem Leibe)
war zu Assisi im IMigen Römischen Staate 1182 geboren, der
Sohn eines reichen Handelsmannes. Obwohl längere Zeit den Freu¬
den der Jugend hingegeben, zeigte er doch immer, besonders durch
Wohlthun, den Adel seiner Seele. Durch ein langwierige Krankheit
wurde sein Gemüth von Außen mehr abgelenkt, und als er nach
seiner Genesung einst in der Kirche aus dem Evangelium die Worte
hörte, die Christus zu den Aposteln sprach: Math. 10, 8 — 10.
„Ihr sollt weder Gold noch Silber, noch Geld in euren Gürteln
haben, auch keine Tasche ans dem Wege, noch zwei Röcke, noch
Schuhe, noch Stab, denn der Arbeiter ist seiner Nahrung Werth;"
— öffnete sich eine neue Welt in seinem Innern. Er beschloß die
Gründung eines Vereins, der in der Apostelweise die Welt mit Buß¬
predigt durchziehen sollte. Eine Kapelle bei Assisi, Portiuncula ge¬
nannt, die ihm von Benedictinern geschenkt wurde, war der Ans-
gangspunct dieses Vereins. Dort war die Stätte seiner feurigen
Andacht, unweit davon seine noch bestehende Einsiedelei. Franziscus
mit einer braunen Kutte (wie die dortigen Hirten) angethan, mit
einem Stricke nmgürtet, Buße predigend, Kranke und Aussätzige
pflegend, und mit gesammeltem Allmosen Arme unterstützend, wurde
von seinem reichen Vater verstoßen, von seinen Mitbürgern bald
als Irrsinniger verspottet, bald als Heiliger verehrt; aber seine
kühne Weltverachtung, seine aufrichtige Demnth und seine innige
Gottes- und Menschenliebe versammelte bald Jünger zu Tausenden.
Liebe, Demuth, Einfalt, Armuth und Freudigkeit in Christo war
ihr Gesetz; — hierdurch wurden sie die Lieblinge des Volkes. Papst
Jnnocenz HI. bestätigte 1209 die einfache, großentheils wörtlich der
heiligen Schrift entnommene Regel. Eine geistesverwandte Jung¬
frau, Clara von Assisi, hatte einen weiblichen Orden gegrün¬
det, welchem Franziscus eine Regel vorschrieb. Endlich gab er in
einer Bruderschaft von solchen, welche in der Welt zurückblieben
(der dritte Orden — 'Isrliaiü), seinem Orden eine breite Grund¬
lage. Franziscus starb in seiner Kapelle 1226, und die Verehrung
dieses Gottes-Mannes, der mit den Wundmahlen des Erlösers be¬
gnadiget worden, von dem es schien, daß er die sündhafte Menscheu-
natur schon auf Erden ausgezogen, und der daher auch über die
vernunftlose Natur eine wunderbare Macht geübt hatte, war so
groß, daß er schon zwei Jahre nach seinem Tode von Papst Gre-



234 —

gor IX. unter die Heiligen versetzt wurde. Nach vierzig Jahren
zählte sein Orden schon 1800 Klöster.

Ueber die von Franziscus anbefohlene absolute Aruiuth ent¬
standen noch bei seinen Lebzeiten Streitigkeiten in seinem Orden.
Während er nach Egypten gereiset war, nm den Mnhamedanern
Christum zu verkünden, führte sein Stellvertreter Elias manche Mil¬
derung in der Ordensregel ein, die jedoch Franziscus bei seiner
Rückkunft schonend beseitigte. Nach seinem Tode aber wurde dieser
Elias zum Ordensobern gewählt, und seine Bestrebungen zur Mil¬
derung des sogenannten Testaments des h. Franziscus erhielten den
Beifall vieler Brüder. Ihm gegenüber stand Antonius von Pa¬
dua, st 1231, der im Sinne des Meisters nur in der vollkomme¬
nen Weltverachtuug das Heil sah. Der Streit dieser Parteien wurde
mitunter mit großer Heftigkeit geführt, und selbst die Entscheidungen
der Päpste vermochten nicht den Frieden herzustellen. Ja ein Theil
verfiel im stürmischen Eifer zuletzt in vollen Widerspruch nut der
Kirche, und fiel der Inquisition anheim. Nach und nach erkannte
man, daß jede Partei ihre gute Seite habe, und es bildeten sich
zwei besondere Zweige des Ordens: Die Strengen (Observnnles,
spirituales, Lslalores), und die Mildern (oonventuales, Irntres clu
ooinmunitgte), wovon bei uns jene Franziskaner, diese Mino¬
rite« genannt werden.

7. Der Dominicaner-Orden. Während man sich im
südlichen Frankreich zu einem Kreuzzuge rüstete, um die Albigenser
mit Waffengewalt zu unterdrücken, wandelte unter diesen ein Mann
umher, der mit den friedlichen Waffen des Gebetes, der Geduld und
einer gottbegeistcrten Predigt die Verirrten zu gewinnen suchte. Es
war Dominic ns, ein Canoniker aus Spanien, voll Liebe zu den
Menschen, voll Eifer für den alleinseligmachenden Glauben. Er sah
die Verwüstung der Kirche im südlichen Frankreich, und die prunk¬
volle Weise, in der die dortigen Glaubensprediger — Cistcrcieuser —
auftraten, schien ihm ganz unpassend; daher er mit einigen Gefähr¬
ten barfuß und in dürftiger, strenger Lebensweise den Ketzern ent¬
gegentrat, und so das wahre Beispiel jener Armuth und Demuth,
die auch sic zur Schau trugen, ihnen vorhielt. Da der Erfolg sol¬
cher BekchrnngSweise ein ungemein glücklicher war, ging Dominicus
nach Rom, und erlangte 1215 von Papst Jnnocenz III. die Bestä¬
tigung eines Vereines unter der Regel der Augustiner-Canoniker,



233

dessen Zweck Aufopferung für den wahren Glauben, zumeist durch
Predigten, war, — Prediger-Orden. Auf der ersten allgemei¬
nen Versammlung des schnell wachsenden Ordens zu Bologna
1220, wurde manches ans der Fanziskaner-Regel, namentlich der
Grundsatz evangelischer Armuth, ausgenommen. Im Jahre darauf
zählte der Orden schon sechzig Klöster. Auch weibliche Kloster wur¬
den angelegt, die besonders zur Aufnahme bekehrter Albigenserinen
bestimmt waren. Dominicas starb 1221 und wurde 1234 canonisirt.

Allgemein war die Verehrung dieser beiden Orden, ungemein
segensreich ihre Wirksamkeit, die sie in der Seelenführuug, im Pre¬
digen, und auch in der Wissenschaft entfalteten: — beide Orden
hatten bald die gelehrtesten Männer auf den Lehrstühlen der Uni¬
versitäten.

8. Die Serviten entstanden zu Florenz durch eine religiöse
Erregung unter Männern aus reichen und vornehmen Geschlechtern,
welche ihr Vermögen verschenkten, sich einer strengen Lebensweise
Hingaben, und insbesondere dem Dienste der heiligen Jungfrau wid¬
meten, daher servi bantos Nariso V. — Serviten genannt; bestä¬
tiget 1255.

9. Augustiner-Eremiten, die in Italien zerstreut lebten,
wurden vom Papst Jnnocenz IV. 1252 zu einem Orden vereinigt,
und den Mendicanten beigesellt.

200. Cölibat.

Es ist eine selbst unter Katholiken nicht seltene Behauptung,
Papst Gregor VII. habe erst den Cölibat ein geführt. Allein
Jeder, der in der Kirchengeschichte sich einigermaßen umsieht, findet
leicht, daß diese Einrichtung so alt ist, als die Kirche, obwohl sie
nicht immer mit gleicher Strenge dnrchgeführt, und nicht immer in
der nämlichen Form beobachtet wurde. Die wildeu Zeiten des
10. Jahrhunderts waren auch nach dieser Seite hin besonders ver¬
derblich gewesen, und nicht erst Gregor VII., sondern schon seine
beiden Vorgänger Nicolaus II. und Alexander ll. hatten das Uebel
erkannt, und gaben Gesetze zur Ausrechthaltung dieser alther¬
kömmlichen Disciplin. Doch erst Gregor's Geist und Kraft hat,
wie im Uebrigen, so auch hier durchgreifend zu wirken vermocht.



— 23« —

Aber überall in seinen Anordnungen wird sich auf das alte Ge¬
setz bezogen, und nicht etwa bloß denen, die künftig hierin sich
etwas zu Schulden kommen lassen, wird mit Strafen gedroht, son¬
dern es werden über die bereits Verheirateten oder im Concubiuate
lebenden Priester strenge Strafen verfügt. Wie aber kann Jemand
bestraft werden, ,der nicht ein bereits vorhandenes Gesetz
übertritt? Da das Nebel so groß gewachsen war, konnte es natür¬
lich nicht mit einem Schlage beseitiget werden. Aber die Bahn war
gebrochen, der kirchliche Grundsatz gerettet, und der hohe Beruf des
Priesterthnms fand wieder bei Clerus und Volk die gerechte Wür¬
digung; und so steht diese heilige Disciplin bis auf den heu¬
tigen Tag als eine der erhabensten Erscheinungen des Christenthums
da, und die möglichen Verletzungen derselben können ihrer Heilig¬
keit eben so wenig Eintrag thun, als man die Ehe des verkom¬
menden Ehebruchs wegen verwerfen kann.



237

Fünfte Periode.
Vom Anfänge des Protestantismus bis zur Aufhe¬

bung des Jesuiten-Dr-ens 1317 bis 1773.

I. Äeußere Schicksale der Kirche.
201. Vorbemerkung.

Besonders wichtig sind die Ereignisse, die uns die Geschichte
der sogenannten Neformationszeit vorführt. Die h. Kirche wurde
gleichsam zum Kampfe auf Leben und Tod gefordert; und gar oft
ließ sich seither der voreilige Sicgesruf vernehmen: „Rom muß
fallen!"

Wo nun immer, wie zu dieser Zeit, von der Gefahr der Kirche
die Rede ist, so gedenkt der Katholik dabei zwar ganz ruhig der
Worte des Herrn: „Die Pforten der Hölle werden sie nicht über¬
wältigen" Math. 16, 18., und fürchtet keine Gefahr für das Be¬
stehen der Kirche im Ganzen. Wohl aber können ganze Völker
und Länder in die Gefahr kommen, die Segnungen der h. Kirche
wieder zn verlieren, wenn sie sich derselben unwürdig gemacht; wo
dann erfüllt wird das Wort des Herrn: „Das Reich Gottes wird
von euch genommen und einem Volke gegeben werden, das die Früchte
desselben hervorbringt." Math. 21, 43. In Deutschland, England,
Schottland, Schweden und anderen Ländern haben um diese Zeit
Tausende der katholischen Kirche den Rücken zugekehrt: —und siehe,
in dem uenentdeckten Amerika, in Ostindien, China und Japan
werden zum Ersätze dafür Millionen der Kirche Christi zugeführt.
Und auch in Europa diente jener beklagenswerthe Abfall doch auf
der anderen Seite nur dazu, daß die h. Kirche wie durch einen
Reinigungsproceß der kranken Glieder entledigt zu einem erneuten
kräftigen Leben sich erhob. Die folgende Geschichte wird dieß be^
stätigen.

17



238

Ausbreitung des Christenthums.
202. Franziscus Xaverias.

«Mit den Eroberttngen der Muhamedaner war das Christen-
thuin in Asien und Africa theils ganz vertilgt worden, theils in den
tiefsten Verfall gerathen. Mit dem 16. Jahrhunderte aber beginnt
insbesondere für Asien eine neue religiöse Periode, indem durch die
Entdeckungen der Portugiesen dem Christenthnme eine nene Bahn
dahin eröffnet wurde.

Der ausgezeichnetste der Glaubensboten dieser Zejt ist der heilige
Franziscus im Schlosse Xavier bei Pampeluna 1506 geboren und
einer der ersten Gefährten des h. Jgnazius von Lojola, des Stifters
der Jesuiten. König Johann III. von Portugal hatte den Papst um
Missionäre für Ostindien gebeten, und Franziscus wurde dazu aus¬
erkoren. Zu Goa der Hauptstadt der portugiesischen Besitzungen in
Indien begann er 1542 seine apostolischen Arbeiten. Hier war es
vor Allem nöthig, die sittenlosen Europäer, die den Heiden selbst
zum Aergernisse dienten, erst zu bessern. Es gelang ihm auch gro-
ßentheils, er brachte eine sichtbare Aenderuug zum Bessern bei allen
Ständen hervor. Dann wendete er sich zu den Heiden, und wenn
wir nicht so unwiderlegliche Beweise hätten, —- so würden die Nach¬
richten von der ungeheuren Zahl der durch ihn Bekehrten schwer
Glauben finden. Aber durch seine ungemein strenge Lebensweise,
seine himmlische Milde, seine glühende Liebe und seine gottvertrau-
ende Ausdauer, begleitet von der Gabe der Wunder, bewirkte er s o
Außerordentliches. An der Küste von Travancor taufte er während
eines Monates 10,000 Götzendiener. Von da zog er nach Malacca
und den moluccischen Inseln; und da man ihn durch schreckliche
Schilderung ihrer Bewohner znrückhalten wollte, sprach er: „Min¬
der rohen Nationen wird es ohnehin nicht an Glaubensboten fehlen:
diese Ernte aber ist für mich aufbewahrt, da Jedermann dieselbe
scheut." Als er in Indien das Christenthum bereits weithin zur
Blüthe gebracht hatte, segelte er in das ferne Japan. Hier setzten
ihm zwar die Götzenpriester (Bonzen) große Hindernisse entgegen,
doch gelang es ihm während seiner zwei und einhalbjährigen Wirk¬
samkeit mehrere Tausende und endlich auch einige Prinzen zu be¬
kehren. Ans China waren nun seine Blicke gerichtet; obschon dort¬
hin jedem Fremden der Eintritt auf's strengste verboten war. Nach



— 2SS —

Besiegung mancher Hindernisse kam er zu Schiffe bis zur Insel
Sancian nahe am chinesischen Festlande. Hier erkrankte der hel-
denmüthige Apostel Indiens, und zwölf Tage hilflos schmachtend,
starb er 1552.

203. Weitere Schicksale des Christenthnms in Japan.

Die Ordensbrüder des h. Franziscus (Jesuiten) setzten das
begonnene Werk mit so glücklichem Erfolge fort, daß man selbst in
der kaiserlichen Hauptstadt Mqaco K^rÄ-en baute, deren es bereits
im Lande 250 gab. Schon nährte man die Hoffnung, daß ganz
Japan das Christenthum annehmen werde, als Verfolgungen be¬
gannen, welche mit der völligen Zerstörung des ChristenthumS in
diesem Reiche endeten. Im Jahre 1587 wurden schon siebenzig
Kirchen verbrannt und viele Christen hingerichtet; die Jesuiten soll¬
ten sämmtlich das Reich verlassen; doch erhielten sie sich unter dem
Schutze einiger Fürsten. Die Ursache der Verfolgung soll politischer
Art gewesen sehn; der Kaiser habe nämlich die so sehr wachsende
Menge der Christen für staatsgefährlich gehalten.

Weitere Verfolgungen erregte die Handelseifersncht der calvini-
schen Holländer, welche den dortigen Handel an sich zu ziehen und
die Portugiesen zu verdrängen suchten. Sie erregten bei dem Kaiser
den Verdacht, daß der König von Portngal mittelst der Missionäre
sich des Landes bemächtigen wolle. Es wurde nun die christliche
Religion aufs strengste Vorboten 1615, und die standhaften Be¬
kenner wurden zu Hunderten auf die grausamste Weise zu Tode
gefoltert.

Deßungeachtet erhielt sich noch immer eine' namhafte Zahl von
Christen in Japan, — da wurde 1637 der letzte furchtbare Streich
geführt. Wieder waren es die Holländer, welche die Portugiesen
und die Christen in Japan einer Verschwörung gegen das Leben
des Kaisers anklagten. Sie gaben vor, Briefe anfgefangen zu haben,
die die Beweise dieser Verschwörung enthielten. Es konnte bisher
nicht entschieden werden, ob diese Briefe echt, oder erdichtet waren,
so viel ist sicher, daß die Holländer ans dieser Geschichte große Vor¬
theile für ihren Handel zogen. Ohne alle Untersuchung wurden nun
die Christen als Rebellen hingerichtet, und als die Christen der Pro¬
vinz Arina 37,000 Mann stark beschlossen sich zu vertheidigen, und

17*



2«0

sich des festen Platzes Slnabara bemächtigten, liehen die Holländer
ihre Schiffskanonen her, um ihre christlichen Brüder damit morden
zu lassen. Mit dieser Niederlage war jede Spur des Christenthums
in Japan vertilgt, und kaum dürfte je in einem Lande mehr Chri¬
stenblut geflossen sehn, als in Japan. Von den Jesuiten allein
erlitten in der letzten Verfolgung achtzig einen grausamen Tod.
Allen Ausländern wurde nun der Zutritt ins Reich bei Todesstrafe
untersagt, nur den Holländern wurde erlaubt Handel zu treiben,
jedoch unter unwürdigen Bedingungen, worunter auch die gewesen
sehn soll, daß sie bei ihren Aussteigen ans Land ein hingelegtes Bild
des Gekreuzigten mit Füßen treten mußten.

204. In Indien.

In dem großen Ländergebiete von Indien hatte, wie oben ge¬
sagt worden, der h. Franziscus mit vielem Erfolge gepredigt. Einer
umfassenden Bekehrung war dort jedoch das Kastenwesen im Wege,
wonach alle Menschen in fünf abgesonderte Classen eingetheilt sind.
Die oberste ist die der B rami neu, die niederste, kaum mehr zur
Menschheit gezählte, die der Parias. Hielten sich nun die Mis¬
sionäre an diese letzteren, die eben der christlichen Tröstungen am
bedürftigsten waren, so war ihnen der Zutritt zu den höheren Ka¬
sten abgeschnitteu; und die Brammen waren ohnehin auch für die
Europäer unzugänglich. Der Seeleueifer der Jesuiten wußte auch
hier Rath zu schaffen.

Robert Nobili begab sich 1606 nach dem dortigen König¬
reiche Madaura, lernte die Sprache und Gebräuche der Brami-
nen, kleidete sich nach ihrer Art, und übte jene staunenswerthen
Selbstpciuigungen an sich, wodurch die Brammen die höchste Stufe
der Verehrung, unter dem Namen der Sanias, bei den Indiern
sich erringen. Nachdem er sich auf diese Weise große Achtung er¬
worben, disputirte er, als fremder Bramme, mit den einheimischen,
und war so glücklich, siebenzig Brammen für seine neue Lehre, —
das Christenthum zu gewinnen; worauf bald vom Volke viele Tau¬
sende sich taufen ließen. Andere Jesuiten suchten den Nobili uach-
zuahmen, jedoch nur wenige vermochten die furchtbar strenge Lebens¬
weise zu ertragen, die meisten unterlagen bald. Nobili und seine
Mitarbeiter enthielten sich auch fortan von dem Umgänge mit den



2V1

Parias, was freilich gegen den Geist des Christenthnms ist; aber
sie rechneten darauf, daß dieses Vorurtheil von selbst fallen werde,
wenn das Christenthum einmal feste Wurzeln gefaßt haben würde.
Aber diese Bekehrungsweise durch solche Anbequemung fand bei an¬
deren Missionären ernsten Tadel, und war die Veranlassung zu
einem langwierigen, für die Mission selbst sehr nachtheiligen Streite
über diese sogenannten malab arischen Gebräuche.

205. Das Christenthum in China, s/

Auch in das große von allen anderen Ländern gänzlich abge¬
schlossene chinesische Reich gelang es den Jesuiten einzudringen.
Matthäus Ricci kam 1582 unter dem Schutze einer Gesandt¬
schaft dahin, erkannte aber bald, daß die auf ihre Weisheit und
-feine Bildung stolzen Chinesen das Christenthum nur dann annehm¬
bar finden werden, wenn es ihnen in Begleitung von ausgezeichneter
Gelehrsamkeit vorgetragen würde. Nachdem er daher die schwere
Sprache sich vollkommen ungeeignet hatte, trat er mit wissenschaft¬
lichen und Kunstwerken — einer Weltkarte, Gemälden und künst¬
lichen Uhren auf, erwarb sich so eine hohe Achtung und endlich selbst
den Zutritt zum kaiserlichen Hofe. So war dem Christenthume der
Weg gebahnt, und ein reicher und angesehener Mandarin mit seiner
Nichte Candida unterstützte es mächtig durch sein Ansehen und
durch Erbauung vieler Kirchen.

Riccis Nachfolger auf der ruhmvollen und beschwerlichen Bahn
war Adam Schall 1622. Er wurde als ausgezeichneter Mathe¬
matiker mit der Verfertigung des kaiserlichen Kalenders beauftragt;
erhielt sogar die Mandarinenwürde, und wurde Vorsteher des ma¬
thematischen Tribunals. Nach dem Tode des Kaisers, seines Gön¬
ners wurde aber die junge chinesische Kirche schon von einer Ver¬
folgung heimgesucht, deren Opfer Schall nach martervoller Einker¬
kerung 1669 geworden ist. Der gelehrte Jesuit Ferdinand Ver¬
wiest ersetzte ihn und das Christenthnm gelangte wieder zu Ehren.

Leider Awaren auch in China Streitigkeiten unter den Glau-
benspredigeru selbst über gewisse chinesische Gebräuche ausge¬
brochen, deren Beobachtung die Jesuiten den Neubekehrten gestatte¬
ten; andere Missionäre aber, weil es abgöttische Gebräuche sehen,
untersagten. Auch über das Wort: Tien und Schang —ti für



2l»2

die Benennung Gottes, wurde gestritten, weil es auch aus der chine¬
sischen Religion stamme. Eine päpstliche Bulle 1742 machte dem
langwierigen Streite ein Ende; aber dadurch war auch der Fort¬
gang der Bekehrungen sehr erschwert.

Inzwischen wurde auch das Christenthnm von einigen Kaisern
mit schweren Verfolgungen heimgesucht, doch hielten die Missionäre
aus dem Jesuiten-Orden muthvoll aus, bis zur Aufhebung ihres
Ordens 1773.

206. In Amerika. Paraguay.

Auch an dem weltgeschichtlichen Ereignisse der Entdeckung von
Amerika 1492 hatte der fromme christliche Sinn einen gewichtigen
Antheil. Daß nämlich Königin Isabella dem Columbus zu seinem
kühnen Unternehmen drei Schiffe ausrüsten ließ, bewirkte vorzüglich
ihr Beichtvater durch die Vorstellung, daß in jenen unbekannten
Ländern Menschen wohnen dürften, die von Christus noch nichts
wissen. Auch zogen schon mit den ersten Schiffen nach der Ent¬
deckung Missionäre dahin. Aber die geringe Fähigkeit der Ameri¬
kaner zur Auffassung übersinnlicher Begriffe, und die Armuth ihrer
Sprache zur Bezeichnung derselben, erschwerten die Heilespredigt
ungemein. Doch noch größere Schwierigkeiten der Bekehrung be¬
reitete das Betragen der spanischen Eroberer, —> meist Abenteurer.
Ihre Laster und Grausamkeiten machten einen widrigen Eindruck
auf jene Naturmenschen. Alles Unheil und Elend kam den In¬
dianern durch die Europäer; natürlich konnten sie auch die Religion
dieser ihrer Tyrannen nicht lieben lernen. Die Missionäre thaten,
was sie vermochten, doch konnten sie nicht verhindern, daß auf die
Bekehrung der Indianer gewöhnlich ihre Unterjochung unter graü-
same und sittenlose Herren folgte. Die Jesuiten, erfinderisch durch
die christliche Liebe zu diesen Bedrängten, schlugen einen ganz neuen
Weg ein. Sie stellten dem Könige von Spanien vor, daß die Grau¬
samkeit der Europäer und ihr böses Beispiel das größte Hinderniß
der Bekehrung der Eingeborenen seh, und erhielten die Erlaubniß,
unter den noch freien Indianern christliche Colonien zu gründen, die
kein Europäer ohne ihren Willen betreten durfte. So entstand
Paraguay 1610, eine von den Jesuiten unter spanischer Hoheit
patriarchalisch regierte Republik, die so viel als möglich nach dem



2«3

Vorbilde der ersten Kirche zu Jerusalem eingerichtet wurde. Mit
großer Mühe wurden die Wilden zu festen Ansiedlungen (Reduc-
tionen) vermocht, unv in den nothwendigsten Künsten des Lebens
unterrichtet, und so erst zu Menschen herangcbildet, um dann wahre
Christen aus ihnen zu machen. Diese auf Religion gegründete bür¬
gerliche Verfassung gedieh in den dreißig Reductionen mit fast 300,000
Seelen zu herrlicher Blüthe. Zufriedenheit und alle christlichen
Tugenden entfalteten sich bei den unverdorbenen Naturkindern, denen
die Jesuiten Väter, Seelsorger und politische Vorgesetzte waren.

207. Das Institut der Propaganda in Nom.

Das Gebot, das der Herr den Aposteln gab, allen Völkern
das Evangelium zu verkündigen, hat die Kirche immer als eine hei¬
lige Pflicht betrachtet, und wir haben eben gesehen, auf welch' glän¬
zende Weise sie dieselbe zu dieser Zeit erfüllt hat. Zur Pflege und
Ueberwachung dieses großen Werkes wurde 1622 zu Rom vom
Papste Gregor XV. eine eigene Congregation errichtet und später
auch ein Collegium beigegeben, worin eine Anzahl junger Männer
aus den verschiedensten Nationen ausgenommen und zu dem aposto¬
lischen Berufe herangebildet werden, — die Propaganda (Oongrv-
Autio et enilkAimn cle propaganda ücle). Durch Schenkungen ist
dieses Institut ein ungemein großartiges geworden, und das Fest,
das alldort jährlich am h. Dreikönigstage gefeiert wird, ist einzig
in seiner Art, wo die Kirche, wie einst am Pfingstfeste zu Jerusa¬
lem in vielerlei Zungen das Lob des Herrn verkündet.

Auch in Frankreich wurde 1663 ein Seminar der auswärti¬
gen Missionen errichtet, und eben so gab es in denz übrigen katho¬
lischen Reichen Europas viele diesem Zwecke gewidmete Anstalten.

^c>/— -

II. Geschichte -er kirchlichen Lehre.
208. Vorbemerkung.

Das Wort „Reformation" ist eine geschichtliche Unwahr¬
heit; denn durch die Unternehmungen der sogenannten Reformatoren
ist die christliche Religion und Kirche keineswegs reformirt d. i. ver¬
bessert, sondern vielmehr an einzelnen Orten deformirt d. i. entstellt



2«Ä

Worden. Es ist aber die Aufgabe der christlichen Kirche die Mensch¬
heit im wahren Sinne des Wortes zu reformiren, zum Bessern
umzubilden; denn immer hat sie's mit Menschen zu thun, die in
Sünden geboren und mit Gebrechen aller Art behaftet sind. In
der Lösung dieser großen Aufgabe war nun die Kirche zu verschie¬
denen Zeiten mehr oder weniger glücklich, je nachdem die wider¬
strebenden Elemente in der Menschheit stärker oder geringer
waren. Ja selbst in die kirchlichen Anstalten nnd Einrichtungen
zur Bildung und Veredlung der Menschheit sind zu Zeiten Män¬
gel nnd Gebrechen eingedrungen, die dem großen Zwecke wenig
förderlich waren.

Gegen die Zeiten der sogenannten Reformation sind nun diese
beiden Hindernisse der kirchlichen Wirksamkeit: widerstrebende Ele¬
mente in der Menschheit nnd Mängel nnd Gebrechen in den kirch¬
lichen Einrichtungen, stärker als jemals früher hervorgetreten. Ein
Geist der Unruhe und Unzufriedenheit mit dem Bestehenden hatte
sich weithin, besonders in Deutschland, der Hohen und Niederen
bemächtiget, und eine geringe Veranlassung war hinreichend, die
gährenden Leidenschaften zu einem wilden Ausbruche zu bringen.

Ans der anderen Seite kann nicht geläugnet werden, daß in
der Kirche, die im Laufe vou fünfzehn Jahrhunderten schwere Zeiten
durchgemacht hat, sich manches Fremdartige, Störende und Mangel¬
hafte angehäuft hatte. Es hat aber auch die Kirche ihre eigenen
Gebrechen nie mißkannt; — Beweis dafür ist das in den letzten
Zeiten so oft und von großen Männern wiederholte Verlangen nach
Verbesserung. Dabei muß aber wohl beachtet werden, daß nie von
einer Verbesserung der Religion, — des Glaubens die Rede sein
kann; sondern nur von einer Vervollkommnung der menschlichen
Anstalten in der Kirche, und von Abschaffung von Mißbräuchen,
die sich gegen den Willen der heiligen Kirche eiugeschlichen hatten.

Alle großen Männer, denen das Heil der Menschheit am Her¬
zen lag, sind aber bei dem Streben nach Verbesserung immer von
dem Grundsätze ausgegangen, daß Jeder erst mit seiner eigenen
Besserung begingen müsse, — dann nur könnte es im Ganzen bald
nnd leicht besser werden. Das Alles hatten jedoch jene, die sich
nm diese Zeit zu Reformatoren auswarsen, nicht im Auge, so mußte
die angetragene Reformation vielmehr zu einer kirchlichen Revolu¬
tion ausschlagen, „nnd cs ist", sagt der Protestant l)r. Hinrichs in



2«3

seinem Werke: „Könige" 1852, „die Reformation das größte Un¬
glück gewesen, das Deutschland je getroffen hat."

209. Luther.

Der einflußreichste unter den sogenannten Reformatoren war
Martin Luther, Sohn eines Bergmannes, geboren zu Eisleben 1483.
Er studirte an der Universität zu Erfurt, war 1505 Magister ge¬
worden und sollte sich der Rechtswissenschaft widmen. Aber er
wandte sich gegen den Willen seines Vaters dem Klosterleben zu,
und ward Augustinermönch zu Erfurt. Bald darauf erhielt er eine
Professors-Stelle auf der neuerrichteten Universität zu Wittenberg
und 1512 das Doctorat der Theologie. Neben eifrigem Studium
beschäftigte er sich auch mit Predigten und Beichthören. — Das
sind die Umrisse der äußeren Lebensverhältnisse des Mannes, der
vom Jahre 1517 an der Mittelpnnct gewaltsamer Bewegungen auf
kirchlichem und politischem Gebiete wurde, und einer neuen Reli-
giouspartci den Ursprung und Namen gab.

Es ist aber eine in der Kircheugeschichte bewährte Thatsache,
daß die mannigfachen Irrlehren, eben als bloß subjective An¬
sichten, sich großentheils aus dem Character und den Lebensverhält-
uissen ihrer Stifter erklären lassen. Das ist nun bei Luther recht
augenscheinlich, wenn wir seine Verhältnisse und seinen Character
etwas näher betrachten. Daß er als Knabe schon eigensinnig und
unbeugsam gewesen seh, bekennt er selbst. Als Student hatte er
oft Nahrungssorgen, was zu einer gewissen Verdüsterung seines Ge-
müthes viel beitrug. Entscheidend für sein ganzes Leben aber war
sein Schritt ins Kloster, wofür er durchaus nicht geeignet war. Er
bekannte auch später offen, daß er nicht frei nach Ueberzeugung
diesen Stand gewählt, sondern eine plötzliche Angst um sein See¬
lenheil ihn dazu vermocht habe. Also ein unzufriedener Mönch!
Schon aus diesem einzigen Umstande erklärt sich so Manches. Wie
aber leidenschaftliche und unbedachtsame Menschen sich in Extremen
gefallen, so fing er an in überstrengen Hebungen, Fasten, Gebet und
Casteiung sein inneres Zerwnrfniß zu beschwichtigen; — alles konnte
nichts helfen, weil ihm Demuth und Geduld fehlte. Hieraus erklärt
sich Luthers spätere Lehre, daß die guten Werke nichts nützen. Daß
er in solch peinlichem Gemüthszustande, wobei er heftige Bersnchun-



2ti6

gen zu leiden hatte, auch die Bibel — die er nun fleißig zu lesen
anfing, — leicht mißverstehen konnte, ist nicht zu wundern. Wirk¬
lich glaubte er, besonders in den paulinischen Briefen nun die Ent¬
deckung gemacht zu haben, der Mensch seh durch und durch böse,
und es seh vergebliche Mühe, anders werden zu wollen. Dazu kam
noch die Mahnung eines Klosterbruders: er möge nur fest und un¬
erschütterlich sich dem Glauben hingeben, es werde ihn beruhigen.
Das half, und gab dem schwermüthigen Geiste Luther's ein ganz
neue Richtung, — der Glaube war und blieb ihm nun
Alles. Diese Andeutungen mögen hier genügen, und die folgende
Geschichte wird lehren, wie Luther auf diese Weise von einem Irr-
thume zum anderen vorgeschritten ist. Uebrigens ist nicht zu läug-
neu, daß er auch manche gute Eigenschaft besaß. Er war ungemein
thätig und arbeitsam, uneigennützig und voll hohen Muthes. Da¬
bei besaß er namhafte Kenntnisse, eine hinreißende Beredsamkeit und
treffenden Witz. Aber diese guten Eigenschaften wurden verdunkelt
und zum Bösen verkehrt durch Hochmuth, unbeugsamen Starrsinn,
Herrschsucht, unversöhnlichen Haß und Verfolgung jener, von denen
er glaubte beleidigt worden zn sehn, oder die ihm in irgend einem
Puncte widersprachen. Der Hauptfehler seines Characters war der
gänzliche Mangel de/ christlichen Demuth und Liebe.

'

210. Der Ablaßstrcit.
Es ist eine sehr gewöhnliche Behauptung, daß der Ablaß die

Ursache der Reformation gewesen seh. Das hat aber nur in so
fern seine Richtigkeit, daß derselbe allerdings die erste Veranlassung
zu jener Reihe von traurigen Ereignissen war, aus welchen endlich
die Kirchenspaltung hervorging. Dabei aber ging mau vom Ablasse
bald zu ganz anderen viel wichtigeren kirchlichen Lehren hinüber.

Papst Leo X. hatte einen Ablaß ausgeschrieben, mit der Be¬
dingung, daß das dabei eingehende Almosen zum Ausbaue der von
Julins II. begonnenen, ungemein prachtvollen Peterskirche zu Rom
verwendet werden sollte. Es war das an sich gewiß nichts Tadelns-
werthes; denn warum sollten die Gläubigen nicht aufgefordert wer¬
den zum Baue eines Gotteshauses beiznsteuern, welches das erste
und herrlichste der Christenheit werden sollte. Die Verkündigung
des Ablasses wurde nach damaliger Sitte eigenen Ablaßpredigern



267

anvertraut, und für Deutschland dafür der Dominikaner Tetzel
bestimmt, der als ausgezeichneter Prediger schon lange berühmt war.
Dieser Mann wird beschuldigt, daß er durch seine maßlose Anprei¬
sung des Ablasses Luther's Auftreten hervorgerufen habe. Gründ¬
liche Forschungen haben aber nachgewiesen, daß diese Beschuldigung
ungerecht, oder doch grell übertrieben ist. Bei der Gemüthsver-
fassung Luther's bedurfte es keiner Mißbräuche mit dem Ablaß, um
sein inneres Feuer znm Ausbruche zu bringen. Auch war ihm
Tetzel, — der zugleich Großinquisitor war — aus einem anderen
Grunde verhaßt. Luther hatte nämlich schon früher irrige Lehren
über den freien Willen und die guten Werke behauptet, wogegen
Tetzel in seinen Predigten die Gläubigen warnte. Luther griff dar¬
um die Gelegenheit auf, um mit Tetzel und den Dominikanern an¬
zubinden. Er hielt eine heftige Predigt wider den angeblichen Ab¬
laßhandel Tetzel's, und durch den erhaltenen Beifall aufgemuntert,
verfaßte er fünfundneunzig Sätze über den Ablaß, und ließ sie am
Vorabende des Allerheiligenfestes 1517 an der Schloßkirche zu Wit¬
tenberg öffentlich anschlagen. Diese Thesen sind so diplomatisch
abgefaßt, daß darin eben so viel für als gegen den Ablaß gesagt,
und das letztere in zweideutige Worte gehüllt wird, z. B. die 71.
Th.: „Wer wider die Wahrheit des päpstlichen Ablasses redet, der
seh im Fluch und vermaledeit," und 72. „gesegnet aber wer gegen
den Muthwillen der Ablaßprediger zu Felde zieht." Dann 49:
„Des Papstes Ablaß ist gut, so fern man sein Vertrauen nicht
darauf setzt." — Auch verstoßen einige Sätze etwas gegen die ka¬
tholische Lehre von der Rechtfertigung. Wenn man aber das spä¬
tere Geständniß Luther's: „So war mich mein Herr Jesus erlöst
hat, wußte ich nicht was eigentlich der Ablaß seh," diesen Sätzen
gegenüberstellt, so ist es nicht schwer zu erkennen, welcher Geist be¬
reits damals den Reformator beherrschte.

/
211. Luther's Gegner.

Zwei Umstände trugen nach der Bekanntmachung der fünfund¬
neunzig Sätze viel dazu bei, daß Luther schnell eine unverdiente
Wichtigkeit erlangte. Die Theses fanden vielen Beifall auch bei
hochgestellten Männern, weil sie zeitgemäß schienen, und so sehr der
allgemeinen Mißstimmung entsprachen. Den ohnehin sehr selbstge-



268

fälligen Luther riß der Beifall zu unbesonnenem Uebermuthe hin,
und trieb ihn bald zu anderweitigen Behauptungen gegen die Kir¬
chenlehre. Dann fand seine Anmaßung auch eine behagliche Nah¬
rung in dem Streite mit feinen ersten Gegnern. Diese nämlich
haben durch die ungeschickte Art, mit der sie auch die einzelnen
richtigen Behauptungen Lnther's zu widerlegen suchten, nicht nur
dessen Sieg erleichtert, sondern auch hiedurch sich und die gute Sache
dem Spotte preisgegeben. Diese ersten Gegner waren Tetzel selbst,
dann die beiden Dominikaner Shlvester Prierias und Hoogstraten.
Sie bezeichneten Luthern ohne weiters als Ketzer, und griffen in
ihrem Eifer zugleich die sogenannten Humanisten (die das Studium
der Classiker betrieben) an, und schrieben ihnen alle Schuld zu.
Das machte, daß viele gelehrte Männer, die sich zu den Humani¬
sten zählten, auf Lnther's Seite traten, welcher nun in seinen Ant¬
worten seinem derben Witze freien Lauf ließ. Selbst der treffliche
und gelehrte Dr. Eck, Professor zu Ingolstadt, hielt in seinen
Schriften gegen Luther nicht den richtigen Tact ein.

Indem Luther diese Gegner in deutschen Schriften absertigte,
suchte er zugleich auf das Volk einzuwirken, und stellte darin schon
den Grundsatz auf, der für seinen späteren Lehrbegriff so wichtig
wurde, daß der Glaube allein Vergebung der Sünden gewähre.
Luther war so ein berühmter Name geworden, und seine Theses
und andere Schriften verbreiteten sich ungemein schnell in den Gauen
Deutschlands.

212. Vorkehrungen von Seite Roms.

Einige Monate hindurch führte Luther noch die Sprache de-
müthiger Unterwerfung unter die kirchlichen Obern, und sandte selbst
an Papst Leo X. ein Schreiben, worin er erklärt, daß er im Aus¬
spruche des Papstes die Stimme Christi erkennen wolle, und be¬
reit seh, sein Leben hinzugeben, wenn der Papst es so wolle. —
Der Papst forderte nun Luthern auf, innerhalb sechszig Tagen nach
Rom zu kommen, und sich dort zn verantworten. Bevor jedoch
noch diese Frist verstrich, gestattete der Papst ans Verwendung des
Churfürsten von Sachsen, der es mit Luther hielt, daß die Sache
in Deutschland durch den päpstlichen Gesandten, Cardinal Caje-
tanus abgethan werden sollte. Auf dem Reichstage zu Augsburg



26»

1518 suchte dieser Luthern zum Widerrufe zu bewegen. Nach eini¬
gem Schwanken entwich Luther heimlich, und ließ eine Schrift zurück,
worin er an den Papst appellirte. Dieser erließ eine Bulle, die
gegen Luther's Lehre vom Ablaß gerichtet war; — nun appellirte
dieser an ein allgemeines Concilium.

Da der damals mächtigste Fürst in Deutschland, Friedrich von
Sachsen, Luthern offen seinen Schutz angedeihen ließ, so wurde
es immer schwieriger gegen Luthern nach den Kirchen- und Reichs¬
gesetzen vorzugehen, und der Papst beorderte den geschmeidigen Kam¬
merherrn Miltiz, um auf gütlichem Wege die Sache mit dem Chur¬
fürsten und Luthern beizulegen. Die Sendung hatte einen schein¬
bar guten Erfolg: Luther versprach zu schweigen, wenn auch alle
seine Gegner schweigen würden, ja er richtete sogar ein Schreiben
an den Papst, worin er versicherte, er habe nie die Autorität
des römischen Stuhles antasten wollen, und versprach das
Volk schriftlich und mündlich zur Ehrfurcht gegen die Kirche aufzu¬
fordern. Das war jedoch keineswegs ernstlich gemeint; denn wenige
Tage darauf schrieb er an seinen Freund Spalatin: „Ich weiß
nicht, ob der Papst der Antichrist in Person ist, oder sein Apostel."

Zu dieser Zeit, — März 1519, hatte Luther, wie ans seinen
späteren Schriften erhellet, einen schweren Kampf mit sich selbst zu
bestehen, der sich jedoch bald zu seinem und Deutschlands Verderben
entschied. Er sagt nämlich: Er habe damals gleichsam verwirrt im
Geiste und beinahe sinnlos, „den Geist", erwartet, daß er kaum
gewußt, ob er wache oder schlafe. Sein Gewissen habe ihm vor¬
gehalten, daß er die Kirche hören müsse, und nur mit großem
Kampfe habe er endlich diesen Gedanken überwunden, — „durch
die Gnade Christi," setzte er frevelnd hinzu. Aeußere Anlässe, wie
wir gleich sehen werden, beschleunigten diese traurige Wendung und
führten ihn immer weiter in die Irre.

213. Die Leipziger Disputation.
Luther hatte bald einen Vorwand gefunden das Angclobniß,

schweigen zu wolle», zu brecheu. Der oben genannte Ur. Eck und
Andreas Bodenstein, genannt Carlstadt, Luther's Freuud und
Collega zu Wittenberg, kündigten eine öffentliche Disputation an,
die zu Leipzig im Juli 1519 gehalten wurde. Unter den von Eck



27«

ausgestellten Sätzen waren einige gegen Luther gerichtet, und dieser
erschien darum auch in Leipzig. Zwischen Eck und Carlstadt be¬
wegte sich der Streit meist um die Lehre vom freien Willen, welchen
Carlstadt im Sinne Luther's fast gänzlich läugnete. Luther aber
suchte gegen Eck den Primat des Papstes und die Nothw en¬
dig leit der guten Werke zu bestreiten. Hier zeigte es sich
schon klar, daß Luther für die Wahrheit nimmer zugänglich war.
Er hatte sich früher auf den Ausspruch des Papstes berufen. Da
dieser gegen ihn ausfiel, appellirte er an ein Concilium. Als Eck
Conciliar-Beschlüsse gegen Luther's Behauptungen anführte, verwarf
er auch diese Autorität und wollte aus der h. Schrift überwiesen
sehn. Eck zeigte in der Disputation über Luther's „alleinseelig-
machenden Glauben," diesem die klare Stelle im Briefe Jacobi
„der Glaube ohne die Werke ist todt," — und Luther verwarf ohne
Bedenken die Epistel des h. Jacobus als eine unbedeutende „stro¬
herne" Epistel, weil sie mit seiner Ansicht nicht übereinstimmte.
Eine solche Gemüthsverfassnng machte jede Ueberweisung unmög¬
lich, und an die Stelle der vernünftigen Ueberzeugung tritt die Will¬
kür und der Widerspruchsgeist. Dieser trieb auch Luthern von jetzt
an von einer gewagten Lehre zur andern und zum gänzlichen Ab¬
falle von der Kirche.

Die Disputation hatte übrigens den gewöhnlichen Erfolg von
derlei Wortkämpfen; jede Partei schrieb sich den Sieg zn. Der
Herzog Georg von Sachsen und viele gelehrte Männer, die der Dis¬
putation beigewohut hatten, spendeten lauten Beifall dem Eck. Aucb
die Universitäten von Erfurt und Paris erkläten später diesen für
den Sieger. Luther wußte jedoch durch feine Schriften die öffent¬
liche Meinung zu seinen Gunsten zu bestechen.

214, Luther's förmlicher Abfall bau der Kirche.
Eck war nach der Disputation nach Rom gegangen, um den

Papst von dem wahren Zustande in Deutschland Bericht zu er¬
statten. Luther mochte nun wohl das Gefährliche seiner Lage er¬
kennen, daher bewarb er sich angelegentlich um die Gunst und den
Schutz der Mächtigen und Großen.

Der entsetzlich sittenlose Ulrich von Hutten und der räuberische
Franz von Sickingcn hatten sich bereits für Luther erklärt. Er
wagte sich nun auch an den Kaiser Carl V., welcher nach Maxi-



271

inilian 1. im Jahre 1519 gewählt wurde. Luther gab 1520 ein
Buch heraus, mit dem Titel: „An kaiserliche Majestät und den
christlichen Adel deutscher Nation, von des christlichen Standes Besse¬
rung." Darin führt er gegen die Kirche und ihre Anstalten eine
ungemein verwegene Sprache, die aber klug darauf berechnet war,
jedem Stande der menschlichen Gesellschaft irgend eine Lockspeise
hinzuwerfen, um alle zu gewinnen. Den Kaiser selbst lockte er mit
der Mahnung/ den ganzen Kirchenstaat einzuziehen; dem Adel nnd
den Städten soll das deutsche Kirchengnt znfallen; der großen Zahl
schlechter Priester nnd unzufriedener Mönche machte er Hoffnung
auf Abschaffung des Cölibates und der Klostergelübde; das Bolk
endlich soll befreit werden von allen Kirchengeboten und braucht anck
nicht mehr zu fasten, zu beichten rc. Der zuversichtliche Ton, wo¬
mit Luther dieß Alles zu erweisen schien., gab den Schlechten
Muth und betrog die weniger Unterrichteten; — und so ist nicht
zu wundern, daß die Sache ungeheure Fortschritte machte. Es war
diese Schrift so eigentlich ein aufregender Aufruf des Volkes zur
Selbsthilfe, und so war die revolutionäre Entwicklung der
Reformation entschieden. In einer folgenden Schrift von der
„babylonischen Gefangenschaft" verwirft Luther ohne weiteres vier
heilige Sacramente.

Mittlerweile kam 1520 die päpstliche Bulle, worin 41 Sätze
Luther's als ketzerisch verworfen wurden, und ihm die Excommnni
cation angedroht ward, wenn er binnen sechzig Tagen nicht wider¬
rufe. Jetzt durchbrach Luther's Leidenschaftlichkeit alle Schranken.
Seine Schrift: „Wider die Bulle des Antichrist" überbot an Frech¬
heit Alles, was man bisher in der Christenheit gehört; und am
10. December 1520 warf er, umgeben von ausgelassenen Studen¬
ten, vor dem Thore zu Wittenberg die päpstliche Bulle sammt dem
canonischen Rechtsbuche in's Feuer, unter den hochmüthigen Worten:
„Weil du den Heiligen des Herrn - (Luthern) betrübet hast, so be¬
trübe und verzehre dich das ewige Feuer." Der Reformator wird
offener Rebell. —

215. Der Reichstag zu Worms.
Bei der immer großer werdenden Verwirrung schrieb Kaiser

Carl V. seinen ersten Reichstag nach Worms 1521 aus. Nach den
Reichsgesetzen hätte Luther, da er nun förmlich excommunicirt war.



272

von der weltlichen Macht bestraft oder wenigstens unschädlich ge¬
macht werden sollen. Allein auf Verwendung vieler Fürsten und
besonders Friedrichs von Sachsen, wurde ihm erlaubt auf dem
Reichstage zu erscheinen und sich zu verantworten; der Kaiser sagte
ihm sicheres Geleite zu. Im Bewußtseyn persönlicher Sicherheit und
auf die bereits erlangte Popularität hochmüthig pochend, zog er wie
im Triumphe nach Worms, und betrug sich dort mit solch' kecker
Zuversicht, daß es bei dem Volke noch mehr den Anschein gewinnen
mußte, er verfechte eine gerechte Sache. Nach langem Hin- und
Herreden erklärte er in der Versammlung, daß er nicht wiederrufen
könne, es seh denn, daß er mit klaren Worten der Schrift wider¬
legt werde. Dagegen bemerkte ihm der Official don Trier, daß
dieß eine unsinnige Forderung seh, da Luther die h. Schrift nur
nach eigener beliebiger Weise auslegt, und Stellen und Bücher,
wenn sie gegen ihn lauten, sogleich als unecht oder unbedeutend ver¬
wirft. Da er bei der Weigerung des Widerrufes verharrte, wurde
vom Kaiser und Reiche das Edict gegeben: „daß er sich entferne
unter dem versprochenen Geleite (noch zwanzig Tage dauernd), mit
der Bedingung, daß er auf der Rückreise nicht predige und keine
Unruhen veranlasse." Nach seiner Abreise wurde die Reichsacht über
Luther verhängt, und Jedem untersagt, ihm heimlich oder öffentlich
Beistand oder Vorschub zu leisten. Churfürst Friedrich hatte aber
schon dafür gesorgt, daß sein Schützling gesichert werde; er ließ
Luthern, nach vorheriger Verabredung, auf seiner Rückreise von
Worms aufheben und in Geheim aus die Wartburg bei Eisenach
bringen.

Auch andere Umstände traten jetzt ein, die das Wormser Edict
ganz wirkungslos machten. Der Kaiser verließ Deutschland gleich
nach dem Reichstage, kam acht Jahre nicht mehr dahin zurück, und
konnte, in einen schweren Krieg mit Frankreich verwickelt, den Ver¬
wirrungen in Deutschland wenig Aufmerksamkeit schenken. Dazu
kamen im Osten die gefährlichen Anfälle von Seiten der Türken.
So war die öffentliche Aufmerksamkeit nach Außen gelenkt, indessen
konnte die Kirchenspaltung in Deutschland unaufhaltsame Fortschritte
machen und sich vollkommen befestigen.



273

216. Luther auf der Wartburg; — Stürme i» Wittenberg.
Die Verborgenheit und Stille auf der Wartburg sagte dem

unruhigen Geiste Luther's wenig zu. Seine düstre Phantasie führte
ihm die wildesten Bilder vor, und er weiß viel zu erzählen, wie der
Teufel ihm häufig erschienen, — ihn geplagt, und sogar — na¬
mentlich über die Verwerflichkeit des Meßopfers — gründlich belehrt
habe. Die Briefe und Schriften aus dieser Zeit athmen einen be¬
sonders heftigen Widerspruchsgeist. Auch fing er hier an die heilige
Schrift in's Deutsche zu übersetzen, und rühmt sich, er habe dieselbe
„unter der Bank hervorgezogen" und zuerst übersetzt; da ihm doch
die bereits vorhandenen deutschen Ausgaben nicht unbekannt sehn
konnten. Nur so viel ist richtig, daß die Bibel durch Luther zum
Volksküche wurde, aus welchem Jedermann nach Belieben sich sei¬
nen eigenen Glauben formte. Auch war die Uebersetznng nach
Luther's System gemodelt.

Inzwischen gingen zu Wittenberg Dinge vor, daß Luther zu
fürchten begann, es werde die von ihm hervorgerufene Bewegung
ihm selber über den Kopf wachsen und ihn bei Seite schieben. -Carl-
stadt, Lnther's Freund und erster Anhänger, fing an, die neuen
Lehren mit stürmischer Eile überall in die Praxis einzuführen. Er
drang mit den Gleichgesinnten in die Kirchen, zerstörte die Altäre,
warf die Heiligenbilder hinaus, und in den so gereinigten Kirchen
wurde eine neue Art Gottesdienstes gehalten. Noch weiter gingen
die Kirchenverbesferer in dem benachbarten Zwickau. Sie rühmten
sich neuer Offenbarungen, — weissagten, und bewiesen nebenbei aus
der Schrift, daß die Kindertaufe uugiltig seh, und Jeder nochmals
getauft werden müsse (Wiedertäufer). Das Loos aller Secten: Spal¬
tungen und Widersprüche unter sich, hatte sich hier schnell erfüllt.

Da kam Lnther unverhofft von der Wartburg und stellte, vom
Chnrfürsten unterstützt, für diesmal die Ruhe wieder her. Man hat
ihn darüber belobt, allein es war wohl meist gekränkter Ehrgeiz,
der ihn trieb, keinen Reformator über sich aufkommen zu lassen.
Beweis dessen ist seine erste Rede zu Wittenberg, wo es heißt:
„Ihr sollt wissen, daß ich allein es bin, den ihr zu hören habt",
— und sein Haß, womit er von jetzt an seinen alten Freund und
einstmaligen Lehrer Carlstadt verfolgte. Dieser mußte Wittenberg
verlassen, und es wurde ihm das Predigen und sogar der Druck
seiner Schriften verboten.

18



-- - 274 -

217. Die Reichstage z» Nürnberg 1522 und 1524.

Man hat behauptet, daß, wenn man den Lutheranern in bil¬
ligen Dingen nachgegeben und zur Abschaffung der Mißbräuche sich
bereit gezeigt hätte, alles noch ausgeglichen worden wäre. Daß diese
Ansicht irrig ist, zeigte der Reichstag zu Nürnberg 1522. Kaiser
Carl V. hatte ihn wegen großer Bedrängniß von Seite der Türken
berufen. Papst Hadrian VI., Nachfolger Leo X., ein Deutscher,
voll religiösen Sinnes und redlichen Willens der Menschheit zu hel¬
fen, ließ durch seinen Gesandten auf dem Reichstage erklären, daß
er die selbst am päpstlichen Hofe obwaltenden Mißstände Wohl kenne
und bereit seh sowohl da, als sonst überall ihnen abzuhelfen; be¬
gehrte aber dabei, daß die Deutschen indessen kräftige Maßregeln
gegen Luther ergreifen sollen, sonst werde die jetzige kirchliche
Empörung bald in eine politische umschlagen. Was er¬
wirkte er aber? Man trinmphirte, als ob endlich der Papst selbst
das Verderbniß der Kirche eingestehe, und setzte hundert Beschwer¬
den gegen den päpstlichen Stuhl auf. Von Maßregeln gegen die
gewaltsamen Neuerungen wollte man nichts wissen. Die Betrübniß
über solche Verblendung und das Mißlingen fast aller seiner so red¬
lichen Absichten raubte dem Papste bald das Leben (1523).

Anch sein Nachfolger Clemens VII. (1523—1534) konnte auf
dem nächsten Reichstage zu Nürnberg 1524 nicht erwirken, daß das
Wormser Edict in Erfüllung gesetzt werde. Mit Recht bemerkte der
Papst: daß die Reichsstände mit dem kaiserlichen Ansehen nur Spott
zu treiben scheinen. Die redlich gesinnten deutschen Fürsten mußten
nun wohl auf entschiedene Maßregeln denken, und es kam zu Re¬
gensburg ein Bündniß zum Schutze des katholischen Kirchenthums
zu Staude, welchem Oesterreich, Bayern und zwölf süddeutsche Bi¬
schöfe beitraten. Dagegen verbanden sich zu Torgau 1526 zur Auf¬
rechthaltung des Lntherthums der neue Churfürst von Sachsen Jo¬
hann und Philipp von Hessen mit anderen Fürsten und Städten,
So war der Grund zur Spaltung des katholischen und
lutherischen Deutschlands gelegt.

218. Einführung der neuen Kirchenordnnng.

Luther hatte nicht nur die bischöfliche Gewalt, sondern das
ganze katholische Priesterthum verworfen und Anfangs gelehrt, daß



273

die Kirchenverfassung demokratisch seh, und die Gemeinde ihre Pre¬
diger ein- und abzusetzen habe. Doch die Fürsten wollten sich das
nicht gefallen lassen, und Luther ließ es zu, daß diese sich die ganze
Kirchengewalt aneigneten, und der Grundsatz zur Geltung kam:
eusu8 iDKw, iliius et religio. So lange jedoch Luther lebte, betrach¬
tete er sich als das Kirchenoberhaupt und als Quelle aller Kirchen¬
gewalt, und weihte die neuen Prediger.

Zuerst wurde in Sachsen 1525 die neue Ordnung der Dinge
eingeführt. Eine Kirchenvisitation durchzog das Land, setzte die der
katholischen Kirche treu gebliebenen Priester ab, und die abgefalle¬
nen, ja selbst gemeine Handwerker an ihre Stelle. Das Kirchengut
wurde eingezogen und die Prediger als Staatsdiener besoldet. Diese
aber, so wie die neuen Gemeinden mußten sich genau nach der in
Wittenberg fabricirten Kirchenordnung bequemen und nur das pre¬
digen und glauben, was Luther in seinem großen und kleinen Kate¬
chismus zu glauben vorgestellt hat; von der „christlichen Freiheit",
die Luther nur für sich in Anspruch nahm, durfte Niemand einen
Gebrauch machen.

Die nämliche gewaltsame Umstaltung wurde bald darauf im
Gebiete des Landgrafen Philipp von Hessen dnrchgeführt.

Zunächst darauf wurde Preußen dem Lutherthume zugeführt
durch den dreifachen Verrath des dort im Namen seines Ordens
regierenden Hoch- und Deutschmeisters Albrecht von Branden¬
burg. Auf Luthers Zureden brach er sein Ordensgelübde und hei¬
ratete, nahm das dem Orden gehörige Land, von lutherischen Für¬
sten unterstützt, für sich, und machte sich vom deutschen Reiche los.
So entstand das protestantische Preußen.

219. Der Bauernkrieg.

Das Wort des Papstes Hadrian VI., daß es von der kirch¬
lichen Empörung zur weltlichen kommen werde, ging nur zu bald
in Erfüllung. Im Jahre 1525 begann in Schwaben eine furcht¬
bare Bewegung unter den Bauern, und verbreitete sich schnell über
die Rheingegenden, —- über Franken bis nach Thüringen und Sach¬
sen hin. Städte wurden verheert, Burgen und Schlösser zerstört,
Klöster niedergebrannt, ganz Deutschland war am Rande des Ver¬
derbens. Es war eine Frucht der Lehren und Thaten Luthers. Er

18*



27«

hatte unabläßig von der „christlichen Freiheit" gesprochen, und ob¬
wohl er meistens die geistige meinte, so konnte er doch nicht über¬
sehen, daß das Volk es anders verstehen werde, nm so mehr, da
er es auch aufforderte, das Joch der Tyrannen „die das Evange-
linm verfolgen" abzuschütteln. Durch sein Betragen hatte er das
Volk gewöhnt alles Ehrwürdige und Hohe gering zu achten und zu
verspotten. Die Bauern beriefen sich auch in ihren zwölf Artikeln
auf die h. Schrift und auf vr. Luther.

Zwar erließ Luther gleich Anfangs eine Ermahnung zum Frie¬
den; aber er mußte hierdurch die Sache nur ärger machen, da er
hierin die Bischöfe und katholischen Fürsten mit grellen Uebertrei-
bungen anklagt und erklärt, sie hätten das Alles Wohl verdient; —
die nachstehende Aufforderung an die Bauern, sich geduldig zu fügen,
konnte demnach wenig wirken, und das Wüthen dauerte fort.

Als Luthers Gegner auf diese Gräuel als sein Werk hinwiesen,
schrieb er „wider die räuberischen und mörderischen Bauern" und
befahl „sie todtzuschlagen, wie tolle Hunde". Es ist auch so ge¬
schehen : auf das Grausamste wurden die gewiß zum größeren Theile
von Luther Irregeleiteten und mm Besiegten hingemordet. Eras¬
mus konnte jetzt mit Recht zu Luther sagen: „Wir ernten jetzt die
Frucht deines Geistes"; und eine Folge von Luthers Betragen in
dieser Sache war, daß er anshörte ein Mann des Volkes zu
seyn; — er ward nun ein Mann der Fürsten.

Ungemein auffallend war es auch, daß Luther mitten unter
diesen Iammerscenen sich verheiratete mit einer dem Kloster ent¬
führten Nonne, Catharina von Bora.

r /?. —-—
220. Zwiespalt unter den Glaubensneuerern.

Luther hatte behauptet: „Es ist auf Erden kein klarer Buch
geschrieben, denn die h. Schrift", aber schon der sogenannte Sacra-
mentsstreit hätte ihn eines Bessern belehren können. Er hat, wie
er selbst sagt „den Papisten zum Trotz" die katholische Lehre von
der Wesensverwandlung (Traussubstantiation) verworfen, behielt aber
doch die Gegenwart Christi in dem h. Abendmahle bei, behauptend,
daß mit und in dem Brote Christus wirklich genossen werde.
Carlstadt dagegen fand in den Worten der Schrift: „das ist mein
Leib" nichts weiter, als eine bloße Erinnerung an den Tod Christi.



277

Luther gerieth über diese abweichende Meinung seines einstigen Freun¬
des in die heftigste Aufregung, und kam dabei in der Hitze des
Streites zu der wunderlichen Behauptung, daß Christus auch leib¬
lich allgegenwärtig seh. Als später Zwingli sich auch für Carlstadt
aussprach, jedoch die Worte: „das ist mein Leib" durch „das be¬
deutet meinen Leib" übersetzte und erklärte, das Brot sei nichts
weiter als ein Zeichen des Leibes Christi; — da entspann sich

ein Streit der bittersten Art. Luther schalt sie allgesammt Sacra-
mentirer und Schwärmer, deren Lehre vom Teufel seh, verfluchte
ihre Schriften und verlangte, daß sie von der weltlichen Macht zu
Paaren getrieben werden sollen. Beide Parteien riefen: „Die Schrift
ist ja deutlich", und doch war jedem von ihnen nur so viel deut¬
lich, daß die Auslegung der Anderen verkehrt und gottlos seh. Wohl
ein klarer Beweis, wie nöthig ein von Christus selbst bestellter Aus¬
leger der h. Schrift seh, — und das ist seine h. Kirche.

Luther selbst wußte sich in diesem Streite zuletzt nicht anders
zu helfen, als daß er schrieb: „das Zeugniß der ganzen h. christ¬
lichen Kirche soll uns allein genug sehn bei diesem Artikel zu bleiben.
— Kann Gott nicht lügen, also auch dis Kirche nicht irren." So
schrieb hier der Mann, der sonst die Kirche so verhöhnt und ihre
Aussprüche, wo sie gegen ihn waren, so verachtet hatte.

Au merk. Die Unfehlbarkeit der Kirche hatte Luther mit Hohn ver¬
worfen; aber seine eigene unfehlbare Auctorität wollte er von Allen
anerkannt wissen, und Jedermann, der es wagte, eine von der sei-
nigen abweichende Ansicht zu vertheidigen, wurde von ihm auf bei¬
spiellos pöbelhafte Art behandelt. So erging es dem gelehrten und
allgemein verehrten Erasmus, der zwar Anfangs dem Luther
beistimmte; aber dann, als er sah, daß derselbe die Grenze des
Rechten und Wahren zu überschreiten anfing, ihn mit eben so viel
Anstand als Gründlichkeit zurechtwies. So wurde auch König
Heinrich VIII. von England, der gegen Luther die sieben Sacra-
mente in Schutz genommen hatte, von diesem mit den gemeinsten
Schmähungen angefallen.

221. Die Reichstage zu Speier 1526 und 1529. „Protestanten."
Der durch die Reformation angeregte Freiheitsschwindel war

bei den Bauern blutig unterdrückt worden, desto mehr aber wurden



278

jetzt die höheren Elasten, die Fürsten und städtischen Obrigkeiten
davon ergriffen, und so gelangte die Reformation bald zu einer
hohen politischen Wichtigkeit. Besonders war der Landgraf
Philipp von Hessen auf das Eifrigste bemüht, Bündnisse zu Gunsten
des Lutherthum's zu Stande zu bringen. Daher konnten auf dem
Reichstage zu Speier 1526 die lutherischen Fürsten, durch den Um¬
stand begünstigt, daß der Kaiser noch fortwährend in Kriege ver¬
wickelt war, unter der Maske ihres Religionseifers, ihrer Neigung
zu politischer Unabhängigkeit freien Spielraum lassen; — sie setzten
den Reichsbeschlnß durch: „daß in Betreff des Wormser-Edictes
jeder Stand es so halten solle, wie er es gegen Gott und den
Kaiser verantworten könnte."

Noch weiter gingen sie auf dem anderen Reichstage zu Speier
1529. Hier wurde durch Stimmenmehrheit der gewiß billige Be¬
schluß gefaßt: „Daß diejenigen Stände, die bisher das Edict von
Worms gehalten hätten, es auch ferner halten sollten, die anderen
aber bei den Neuerungen, die sich nicht ohne Gefahr des Aufruhrs
abstellen ließen, bis zu einem allgemeinen Eoucil ungehindert blei¬
ben möchten; doch solle nicht gegen das Altarssacrament öffentlich
geprediget, die Messe nicht weiter abgeschafft werden, und wo das
Letztere geschehen, doch Niemanden verwehrt sehn, Messe zu halten
oder zu hören." Die Katholiken ließen sich also schon so weit herab,
daß sie nur noch die Duldung ihrer heiligsten Angelegenheit ver¬
langten, — allein die lutherischen Fürsten protestirten feierlich
gegen ein solches Zugeständniß, und wurden nun Protestanten
genannt, welcher Name ihnen auch blieb und bleiben wird, als der
passendste für eine Parthei, deren Glaube sich durch Protestiren und
Verneinen gebildet, und in seiner negativen Natur folgerichtig
bis zum gänzlichen Unglauben sich ausgebildet hat.

222. Der Reichstag zu Augsburg 1530. Schmalkaldischer Bund.

Im Jahre 1529 konnte endlich der Kaiser mit Frankreich einen
ehrenvollen Frieden schließen. Auch mit dem Papste, — der es mit
Frankreich gehalten hatte, aber dafür schwer büssen mußte, indem
Rom von deutschen Truppen geplündert wurde, hatte er sich aus¬
gesöhnt. Zudem waren auch die bis vor Wien's Maueru vorgcdrnn-
genen Türken im nämlichen Jahre znrückgeworfen worden. Jetzt



27»

konnte der Kaiser endlich nach acht Jahren wieder nach Deutschland
kommen, und den Religionswirren seine ungetheilte Aufmerksamkeit
znwenden. Doch es war zu spat, — das Uebel war unheilbar
geworden. ' Der Kaiser erschien selbst am Reichstage ;u Augsburg
1530, und immer noch voll Hoffnung einer friedlichen Lösung ver¬
langte er, daß die protestirenden Fürsten sich schriftlich über ihre
neuen Glaubensansichten aussprechen. Diese, denen es um ganz
andere Dinge, als um den Glauben zu thun war, überließen dies
Geschäft ihren Theologen, und so verfaßte Melanchthon, der gelehr¬
teste unter Luther's Anhängern, eine Bekenntnißschrift der Prote¬
stanten, welche vor dem Kaiser und den Fürsten abgelesen wurde.
Diese Schrift, — das Augsburger Bekenntniß (oonlessio »u<;u8-
tsnr») erhielt später das Ansehen eines symbolischen Buches, und
die Lutheraner nennen sich daher auch Anhänger der Augsburger
Coufession. Sie ist bei weitem nicht so abweichend von der katho¬
lischen Lehre, als die späteren Schriften dieser Parthei, und in
vielen Stücken ist die katholische Lehre arg verleumdet und hand¬
greiflich verdreht, um nur die einmal geschehene Trennung zu be¬
schönigen und widersprechen zu können. Nach Vorlesung dieser Schrift
ließ der Kaiser von den gegenwärtigen katholischen Theologen eine
Widerlegung verfassen, welche gleichfalls vorgelesen wurde, worauf
aber Melanchthon eine Vertheidigung (Apologie) seines Bekenntnis¬
ses zusammenstellte, die jedoch der Kaiser nicht aunahm, und erklärte,
die Protestanten sehen hinreichend widerlegt, und sie sollen, aller
Zwietracht entsagend, zur katholischen Kirche zurückkehrenz „ansonsten
müßte er handeln, wie er als Schirmvogt der Kirche im Gewissen
verpflichtet seh." Aber die Protestanten protestirten dagegen, und
obschon noch einige Versuche zur Verständigung gemacht wurden, so
scheiterte doch alles aus dem Grunde, den Melanchthon in einem
Briefe an Lnther angibt: „Es streiten die Unsrigen nur für ihre
Herrschaft, nicht für's Evangelium."

Der Kaiser konnte jedoch seinen gerechten Entschluß auch dieß-
mal nicht durchführen, denn er bedurfte in der neuerdings drohenden
Türkengefahr der Hilfe des Reiches, somit auch der protestantischen
Fürsten. Diese aber erklärten, nach Luthers Anleitung, den Türken
weniger zu fürchten als den Papst, und wollten keine Hilfe leisten,
wenn ihnen nicht ihre kirchliche Unabhängigkeit (als Deckmantel der
politischen) zugestandcn würde. Auch schlossen sie unter sich ein Bünd-



28»

niß zur bewaffneten Vertheidigung ihrer Sache — den sch mal¬
ta ldi sch en Bund. Der Kaiser sah sich genöthigt nachzugeben, und
im Nürnberger Beschluß (1532) zu gestatten, daß bis zu
einem Coucil vder neuen Reichstag, die Protestanten, bei ihren Mei¬
nungen in Frieden belassen werden sollen./ /

Anmerk. Die schmalkaldischen Verbündeten bewarben sich zur Ver¬
fechtung ihrer Sache angelegentlich auch um den Schutz auswärtiger
Mächte, besonders Frankreichs und Englands, und gaben so einen
auffallenden Beweis ihrer politischen Gesinnung; was sich
auch später überall wiederholte, indem die Protestanten gerade mit
den Erbfeinden ihrer Nationen Bündnisse schloffen. So machten
die französischen Neuerer mit den Engländern, die ungarischen sogar
mit den Türken gemeinsame Sache.

/'-" - 2^.-- -. -

223. Zwingli, der Reformator in der Schweiz/'

Die um diese Zeit von der katholischen Kirche Abgesallenen

theilten sich bald, nebst einer Unzahl von kleinen Glaubenssectcn,
in zwei größere Zweige: die Lutheraner und Calviner. Diese Letz¬
teren haben ihren Namen von Calvin, welcher in der Schweiz die
von Zwingli begonnene Reformation, freilich in sehr abweichender
Weise, zur Ausbildung brachte.

Ulrich Zwingli war der Sohn eines Landmannes zu Wild¬
hausen, geboren 1484. Er besaß viel Talent und eine große Red¬
nergabe, aber er war bloß Verstandesmann ohne Tiefe des Ge-

müthes.' Seine erste Anstellung erhielt er in Glarus, wo ihm zur

weiteren wissenschaftlichen Ausbildung, vom päpstlichen Nuntius jähr¬
lich 50 fl. zugesichert wurden, welche Wohlthat er noch längere Zeit
genoß; aber zum Danke dafür bald gegen die Kirche anftrat. Er
wurde dann Pfarrer zu Einsiedeln, wo er bereits heftig gegen die
Mißbräuche beim Wallfahrten und bei der Heiligenverehrung zu
predigen begann, aber wegen seines ausschweifenden Lebens diesen
Ort verlassen mußte. Von da kam er nach Zürch, und hielt am
Neujahrstage 1519 seine erste Reoe, worin er gegen Kirche und
Papstthum, und gegen die schlechten Sitten loszog, ohne Kirche und
Papstthum selbst richtig anfznfassen, und zu bedenken, wie er durch
seine eigenen schlechten Sitten ein böses Beispiel gab. Der Rath



281

von Zürch, der in Zwingli ein Werkzeug erkannte, sich von der kirch¬
lichen Autorität loszusagen, und nebstbei die Einkünfte durch Kirchen¬
gut vermehren zu können, unterstützte ihn eifrig. Somit legte Zwingli
gleich Hand an, es wurden die Kirchen geplündert, alles, was an
den katholischen Gottesdienst erinnerte, selbst die Orgeln hinausge-
worsen. Zugleich wurde verboten, daß Niemand etwas anderes pre¬
dige, als was sich aus der heil. Schrift erweisen lasse. Zum Un¬
glücke erschien auch hier ein Ablaßprediger, gegen den er in Luther's
Geiste auftrat, der aber auch ans Anordnung des Bischofs nicht zu¬
gelassen wurde. Hierdurch in seinem Treiben ermuthigt, trat Zwingli
mit dem Bittgesuche an den Bischof ans, daß er ihm und allen
Priestern, die es begehren würden, die Ehe gestatte. Er wurde na¬
türlich abgewiesen, und trat nun entschieden als Gegner der Kirche
in vielen wesentlichen Glaubenslehren auf. Auch hier wurde der
Kunstgriff angewendet, daß durch öffentliche Disputationen die Wahr¬
heit zu Tage gefördert werden sollte. Sie mußten zu Gunsten der
Reformatoren ausfallen, da sie unbedingt die h. Schrift als allei¬
nige Glanbeusquelle gelten ließen, somit sich von vornhinein auf
falschen Standpunct stellten, nnd sich davon nicht abbriugen ließen.
Indeß fanden die Zwinglianer in der h. Schrift wieder ganz andere
Glaubenslehren, als die Lutheraner. Zwingli läugnete die Erbsünde, f
verwarf die Sacramente, ließ das Abendmahl nur als Bild des/---—
Leibes und Blutes Christi gelten, daher H^bisherWi Gottesdienst
eine Art theologischer Vorlesung und Erklärung der h. Schrift, mit
dem Genüße eines gemeinen Brotes nnd Weines ersetzen mußte.
Ueberhaupt bestand die Reformation Zwingli's fast einzig nur im
Zerstörer! der bisherigen kirchlichen Einrichtung. Auch darin un¬
terschied er sich von Luther, daß er das Kirchenregiment dem Volke
zusprach; und nur im Hasse gegen die katholische Kirche, Verwer¬
fung ihres Ansehens, und in der Aufstellung der h. Schrift als
alleinige Glaubeusnorm, war er mit Luther und allen Irrlehrern einig.

Die Neuerungen wurden bald in den meisten Cantonen zwangs¬
weise durchgesührt; aber die drei Waldstädte Schwyz, Uri, Unter¬
walden, die einst die schweizerische Freiheit erkämpft hatten, dann
Luzern, Zug und Freyburg verharrten standhaft bei dem altväter¬
lichen Glauben. Und diese waren gerade die in ihren Sitten ein¬
fachsten nnd unverdorbensten Cantone! Doch sie sollten gezwungen
werden die Neuerungen anzunehmen, nnd die Zürcher sperrten ihnen



282

zu diesem Zwecke alle Zufuhr ab. Die Katholiken waren genöthigt
mit den Waffen in der Hand ihre gerechte Sache zu vertheidigen:
— es kam 1531 bei Kappel zur Schlacht, wo die Zürcher geschla¬
gen und Zwingli, der nut in die Schlacht gezogen war, getödtet wurde.

Anmerk. Wie dem Luther Melanchthon, so stand dem Zwingli
Oekolompadins (Hausschein), als getreuer Gehilfe zur Seite,
welcher mit seinem Anhänge zu Basel die Reformation mittelst
Aufruhrs durchsetzte.

224. Calvin.

Die durch Zwingli reformirte Schweiz erhielt iu Calvin einen
neuen Reformator, der wieder anders als Luther und Zwingli zu
glauben befahl. Johann Calvin war 1509 zu Nohon in der
Picardie geboren, und genoß als Knabe schon die Unterstützung der
katholischen Kirche durch mehrere Beneficien. Nachdem er mit Lu-
ther's Schriften bekannt geworden, förderte er zu Paris, Basel,
Straßburg uud an mehreren Orten, wohin ihn sein wechselvolles
Schicksal trieb, endlich bleibend in Genf, seine neue Lehre durch
Wort und Schrift, und zugleich durch Starrsinn, Stolz und Herrsch¬
sucht. „Denn nicht nur unbeugsam und abstoßend war Calvin, son¬
dern selbst fanatisch, düster und grausam und auf empörende Weise
unduldsam." (So schreibt Rotteck in seiner allgemeinen Geschichte.)
Seine neuen Lehren sind auch ein deutlicher Abdruck des hier be¬
schriebenen Characters, eine — Temperaments-Theologie. Hatte
Luther schon dem Menschen allen Freiheitsgebrauch genommen, und
ihn zum „Steine und Stocke" gestempelt, so geht Calvin in seiner
Prädestinations-Lehre noch viel weiter. Nach ihm hat Gott
von Ewigkeit einen Theil seiner Geschöpfe verworfen und zu ewiger
Strafe bestimmt, um au ihnen seine Gerechtigkeit zu offenbaren.
Damit er Anlaß habe, sie zu hassen und zu strafen, habe er
Adam zum Süudenfalle genöthigt, und nöthiget noch weiter
Diejenigen zur Sünde, die er bereits von Ewigkeit verworfen hat;
— er reizt sie zum Ungehorsam u. s. w. Mit dieser mehr als
muhamedanischen Ansicht, und einer strengen äußerlichen Disciplin
hat er seinem Anhänge ein Gepräge von Düsterheit gegeben, das
sich jetzt noch überall bei dieser Neligionspartei künd gibt. Ueber



- 283 -

das Abendmahl spricht er sich schwankend aus; im Allgemeinen heißt ,,
es: es bsieibeu Brot und Wein, aber es strömt im Augenblicke
des Empfanges in die Seele des gläubigen Empfängers eine
göttliche Kraft des im Himmel befindlichen Leibes Christi.

Genf war der erste Schauplatz der Reformatio» Calvin's. Er
führte dort seit 1541 eine wahre Schreckens-Regierung in kirchlichen
und bürgerlichen Angelegenheiten ein. Sein düsteres Gemüth sah
auch in unschuldigen Vergnügungen, in der Musik, um so mehr im
Tanzen, sittliche Vergehen, die vom Consistorium, das er ein¬
setzte, bestraft wurden. Die seiner Lehre nicht unbedingt sich unter¬
warfen, mußten es hart büßen, denn er erklärte unumwunden, daß
Ketzer mit dem Tode bestraft werden müssen. Dem zu
Folge wurde Servede, weil er über die Dreieinigkeit dem Cal¬
vin nicht beistimmte, verbrannt, Grüet und Gentilis enthauptet,
Andere verbannt. Calvin starb 1564, und sein Nachfolger im Re¬
formations-Geschäfte war der Franzose Theodor Beza. Die
Calviner nahmen den Ehrennamen „Reformirte" bald allein
in Anspruch, und ließen den Lutheranern den Namen: Prote¬
stanten.

Zug der neuen Lehren durch Europa.

225. Protestantismus in Schweden, Dänemark und Norwegen.

Viel rascher als einst das ursprüngliche Christenthum zogen die
neuen Lehren von Land zu Land, und bald war ein großer Theil von
Europa mehr oder weniger ihnen verfallen. Aber welch' ein Unter¬
schied zwischen der ersten Verbreitung der christlichen Kirche und die¬
ser angeblichen Verbesserung derselben! Jene hatte den Völkern
Liebe, Versöhnung und Frieden — diese Haß und Zwietracht ge¬
bracht. „Die Reformation hat überall, wo sie eiudrang, Bürger¬
krieg hervorgcrufen", schreibt der Protestant vr. Hinrich's. Und in
der That findet sich nicht E i n protestantisirtes Land, wo die Neue¬
rungen nicht entweder schon mit gewaltsamen Umstürze durchgesetzt
wurden, oder doch Staats-Revolutionen im Gefolge hatten.

* Schweden wurde durch Gustav Wasa 1521 vom Joche
der Dänen befreit, und dieser dafür zum Könige ausgerufeu, 1523.
Er hatte aber bereits Luther's Lehre kennen gelernt, und besonders



28L

an dem Satze Gefallen gefunden, daß die Kirche keine irdischen
Güter besitzen soll. Denn die Kirche hatte in Schweden sehr große
Besitzthümer, und nach diesen verlangte der König)? Darum kamen
ihm die Brüder Olaf und Lorenz Peterson, die zu Wittenberg
studirt hatten, und die neuen Lehren dem schwedischen Volke pre¬
digten, sehr gelegen. Dem Volke gefiel zwar die neue Lehre keines¬
wegs, und die Beiden kamen ihres ungestümen Reformirens wegen
in Lebensgefahr, aber der König schützte sie. Unter seinem Schutze
wurde auch eine Disputation zu Upsala 1526 gehalten, wo der
König den Sieg den Protestanten zusprach, weil sie ihre Sache aus
der Schrift erwiesen hätten. Allmälich rückte Gustav mit seinem
Plane heraus, und auf dem Reichstage zu Westeräs, 1527, gab er
seine Absicht zur Einziehung der Kirchengüter kund, aber der An¬
trag wurde znrückgewiesen. Da stellte er sich, als wolle er die Re¬
gierung niederlegen. Das half. Es entstand eine allgemeine Gäh-
rung, man fürchtete schlimme Folgen; die Neuerer hatten bereits
einen namhaften Anhang gewonnen; mau mußte wenigstens einen
Theil der Kirchengüter dem Könige überlassen, und die Gewalt ein¬
räumen, die Kirchen-Atzgelegenheiten zu ordnen, und Geistliche ab-
und einzusetzen. Nun wurden die katholischen Bischöfe beseitigt, die
zwei eifrigsten zum Tode verurtheilt, und die Reformation durch¬
geführt. Zwar erhielt sich der Katholicism'us noch au vielen Orten,
aber von seinem Mittelpuucte gewaltsam abgeschnitten, starb er all¬
mälich ab; Der Protestantismus erhielt jedoch in Schweden in so
ferne eine neue Form, als hier auch Bischöfe (verheiratete) ausge¬
stellt wurden, wovon Luther nichts wissen wollte. König Gustav
erntete übrigens noch bei seinen Lebzeiten den Dank für seine neuen
Einrichtungen. Die er am meisten begünstiget hatte, eben die Häup¬
ter der Reformation, schmiedeten eine Verschwörung gegen das Leben
des Königs, die jedoch unterdrückt wurde, 1540.

Dänemark wurde auf merkwürdige Weise mit dem Lichte
der neuen Lehre beglückt.' Christian II. (Christiern) mußte seinen
Versuch, das Lutherthum auf blutigem Wege einzuführen, noch mit
dem Verluste des Reiches büßen. Seinem Oheime, Friedrich I.
von Holstein, wurde die Krone unter der Bedingung augeboten, daß
er die katholische Kirche aufrecht erhalte. Er beschwor die Be¬
dingung; — aber seine Regierung war eine Reihe von Uickerdrü-
ckungen Alles dessen was katholisch war. Sein Nachfolger, 'Chri-



stian IH., wandte ein ganz einfaches Mittel an, die Reformation .
zu Ende zu fuhren. Er ließ am 20. August 1536 alle Bischöfe
auf einmal gefangen nehmen, und bot ihnen die Freiheit nur unter
der Bedingung an, wenn sie ihren Würden entsagen und versprechen,
der Reformation nichts in den Weg zu legen^ Man kann übrigens
eben keinen hohen Begriff von der Würdigkeit dieser Bischöfe haben,
wenn man erfährt, daß nur ein einziger sich fand, der die Bedin¬
gung nicht einging, »nd im Kerker als Märthrer starb) Nun wurde
eine neue Kirchenordnung Angeführt; und nach Beschluß des Reichs¬
tages von Copenhagen, 1546, theilten sich König und Adel in die
Kirchengüter. Die Katholiken wurden aller Aemter und des Erb¬
rechtes verlustig erklärt, katholischen Geistlichen unter Todesstrafe der
Aufenthalt verboten. Das war die Freiheit des Evangeliums!

In Norwegen (mit Dänemark verbunden) ging die Neuerung
etwas friedlicher vor sich, aber in Island empörte man sich gegen
die Zumuthnng, lutherisch zu werden. Als aber einer der Bischöfe
enthauptet ward, hörte der Widerstand allmälich auf))

226. In den Niederlanden.

* Hier traf die Reformation mit politischen Unruhen zusam¬
men, die die despotische Regierung Philipps Il.Ivon Spanien) her¬
vorgerufen hatte. Es sammelte sich eine Schaar von Mißvergnügten,
an deren Spitze der Unterstatthalter Wilhelm von Oranien
stand, der sich entschieden zum Protestantismus hineigte. Die zahl¬
reich aus Frankreich herbeigeeilten Calvinisten durften unter dem
Schutze der Regiernngsfeinde selbst in großen Städten Kirchen und
Klöster plündern und zerstören. Es kam endlich zu innerm Kampfe,
worin der König Philipp siegte, aber die Unklugheit beging, den
ranhen und harten Herzog Alba als Generalstatthalter dahin zu
senden. Die Empörung brach von Neuem ans, 1568, in deren
Folge die nördlichen Landschaften als Republik erklärt, und die Aus¬
übung der katholischen Religion darin untersagt wurde, 1609. Doch
erhielt sich bei allem Zwange eine bedeutende Anzahl Katholiken in
Holland und die südlichen Provinzen Belgiens blieben ganz katholisch.



28«

227. In Ungarn und Siebenbürgen.

Nach Ungarn gelangte das Lutherthum durch junge Männer,
welche von der Universität Wittenberg heimkehrten. Aus dem Un¬
glücke, welches das Land 1526 in der Türkeuschlacht bei Mohacs
traf, wußte der Protestantismus seine Vortheile zu ziehen. Dort
waren auch mehrere Bischöfe gefallen; Edelleute bemächtigten sich
der Güter derselben, und bekannten sich nun zu jener Lehre, die die
Bischöfe für überflüssig erklärte. Anch König Ludwig hatte in
jener Schlacht den Tod gefunden, und der Bürgerkrieg, welchen der
von einer Partei zum Könige ansgerufeue Johann von Zapo-
lha gegen Ferdinand von Oesterreich anregte, gab dem Protestan¬
tismus weitere Gelegenheit sich zu verstärken. Endlich waren selbst
die Einfälle der Türken, die den Protestanten nach Luther's Aus¬
spruch ohnehin lieber waren, als die Papisten, willkommen, denn
sie waren instinctmäßig den Protestanten bei weitem nicht so feind,
als den Katholiken. Mit der Verbreitung der neuen Lehren hielt
aber auch der Zank um dieselben gleichen Schritt. Viele waren
von Luther zu Zwingli übergegaugen, endlich aber wurde der Cal-
viuiömus unter ihnen vorherrschend.

In Siebenbürgen verbreiteten zuerst Kaufleute aus Herr-
mannstadt, die in Leipzig gewesen waren, die neue Lehre 1521.
Daß die in Siebenbürgen ansäßigen Sachsen die Lehren ihres Lands¬
manns Luther begierig erfaßten, ist erklärlich, wogegen die Magya¬
ren meist dem Calvin zusielen. Zur Verbreitung trugen die näm¬
lichen Verhältnisse bei wie in Ungarn, da beide Länder gleiche
politische Schicksale hatten.

228. Protestantismus in Frankreich.

In Frankreich fand der Protestantismus durch die früheren
Seelen, und die durch die pragmatische Sanction gelockerte Ver¬
bindung mit Rom, einen günstigen Boden. Nur die unerbittliche
Strenge, mit der König Franz I. die ersten Versuche niederschlug,
hemmte Anfangs die Verbreitung. Als nämlich die Protestanten
unter dem Schutze der Königin von Navarra, Schwester Franz li,
sich erkühnten, Bilder des Erlösers und der heiligen Jungfrau zu
verstümmeln, sogar eine Schmähschrift gegen das allerheiligste Al-
tarssacramcnt zn verbreiten, und selbst an die Kammerthür des



287

Königs anzuschlagen, 1534, da wurden einige hingerichtet, andere
zur Flucht genöthiget. Unter den Letzteren war auch Calvin, der
aber später von Genf aus — Frankreich zu reformiren wußte. Der
König handelte jedoch nicht ans religiöser Ueberzeugnng, sondern
weil er das politische Unheil sah, welches die Protestanten in Deutsch¬
land bereiteten; daher er sie hier (in Deutschland) mit schlauer
Politik unterstützte. Diese Politik befolgten auch seine Nachfolger,
wobei Deutschland und Frankreich litt, und nur der Protestantis¬
mus gewann.

Heinrich II., 1547, erließ strenge Verordnungen gegen die
Neuerungen, dennoch bildeten sich in allen größeren Städten prote¬
stantische Gemeinden, die sich auf einer Generalshnode zu Paris
1559, zu einem calvinischen Glaubensbekenntnisse einigten, und da¬
bei sonderbarer Weise die Hinrichtung der Ketzer als Pflicht
erklärten. Sie erhielten in Frankreich den Namen Hugenotten,
dessen Ursprung zweifelhaft ist, — vielleicht von dem Worte Eid¬
genossen, weil die Lehre aus der Schweiz kam.

Zum Unglücke für Frankreich kamen nun nacheinander zwei
unmündige Könige, Franz II. und Carl IX. auf den Thron, für
die ihre Mutter, die ränkevolle Katharina von Medici, die
Regentschaft führte, während zwei einflußreiche Parteien am Hofe:
die Prinzen von Bourbon (Verwandte des regierenden Hauses),
und die Herzoge von Gnise um die Oberherrschaft rangen. Die
Guisen waren am Hofe die Hanptfeinde der Hugenotten, — die
Bourbonen waren diesen zngeneigt. Dieser Umstand, daß diese po¬
litisch sich gegenüberstehenden Parteien zugleich religiöse Gegner-
Waren, darf in der nun folgenden trüben Geschichte Frankreichs
nicht außer Acht gelassen werden; denn unter dem Deckmantel der
Religion spielte die Herrschsucht und der politische Haß.

Franz II., sechzehn Jahre alt, trat die Regierung 1559 an,
starb aber schon 1560. In diesem Jahre bildeten die Hugenotten
die Verschwörung von Amboise in der Absicht, die Guisen zu stürzen,
den König und die Regentin gefangen zu nehmen, nm dem Prinzen
Don Condv (Bourbon) die Verwaltung des Staates zu übergeben.
Sie wurde noch rechtzeitig entdeckt, und Condo zum Tode verurtheilt.
Aber der eingetretene Tod des Königs rettete ihn und er erhielt
die Freiheit.

Nun folgte der eilfjährige Carl IX. Die Regentin, Katharina



288

von Medici, suchte die beiden Parteien im Gleichgewichte zu erhal¬
ten, und verdarb es mit Beiden. Ein zu Poissy 1561 veranstal¬
tetes Religiosgespräch führte zu Nichts. Als die Regentin, den
Guisen zum Trotze, den Hugenotten größere Duldung einräumte,
wurden diese bald dreister, tödtetcn Priester und Mönche, zerstörten
Kirchen, trieben die Leute mit Gewalt von der Straße zu ihren
Predigten, und die Synode zu Nimes, 1562, aus siebenzig Predi¬
gern bestehend, befahl sogar alle katholischen Kirchen der Diöcese
niederzureißen. Durch solche Uebergriffe mußten die Katholiken in
ihrem Innersten sich verletzt fühlen. Es entzündete sich ein gegen¬
seitiger glühender Haß, der sich endlich zn verheerenden Bür¬
gerkriegen steigerte. Drei solche Kriege erlitt Frankreich kurz
nacheinander. In dem ersten erzwangen die Hugenotten Freiheit
des Cultus in ihren Städten, 1563. — Damit nicht zufrieden er¬
regten sie 1567 einen zweiten Krieg, den sie damit eröffneten, daß
sie sich des Königs zu bemächtigen suchten an dem nämlichen Tage,
an welchem eine Abtheilung der Hugenotten zu Nimes, die unter
dem Namen der Michela de bekannte Gräuelthat verübten, wo
achtzig der angesehensten Katholiken aus ihren Wohnungen gerissen,
ermordet und in einen Brunnen gestürzt wurden. Mit Hilfe des
Churfürsten von der Pfalz errangen sie wieder einen vortheilhaften
Frieden, 1568. Aber noch im nämlichen Jahre begannen sie, jetzt
durch die Königin Elisabeth von England unterstützt, den dritten
Krieg, der an Grausamkeit die vorige» übertraf. Briquemaut, der
Hauptanführer der Hugenotten, trug ein weites Halsband von Ohren
ermordeter Priester. -/ Die Hugenotten wurden zwar geschlagen,
dennoch bewilligte man ihnen einen ungemein günstigen Frieden,
1570. Es wurde ihnen freie Religionsübnng in ganz Frankreich,
Paris ausgenommen, und der Zutritt zu allen Aemteru bewilligt,
und vier Festungen, die sie allein besetzen durften, eingeräumt. Mit
diesem Zugeständnisse schlug sich Frankreich eine unheilbare Wunde,
denn es wurde eine der Regierung feindliche Partei zur Mitherr¬
schaft im Reiche erhoben, was nur zu neuen Kämpfen führen mußte.

Das fühlten die Katholiken tief; und die Erinnerung an die
Gräuelscenen der Hugenotten nährten in ihnen einen dumpfen Groll.
Da trat jenes Ereigniß ein, welches, sohäufig mißdeutet, — eine be¬
sondere Beachtung verdient, die sogenannte Pariser Bluthochzeit oder
die Bartholomäusnacht.



28»

229. Fortsetzung. Bartholomäusnacht.
Um Frieden zu haben, suchte König Carl IX. den Admiral

Colignh, das Haupt der Hugenotten, zu gewinnen, und zog ihn
an seinen Hof. Das war für die katholische Partei schon an sich
ein Anstoß, noch mehr aber wurden sie erbittert durch die Wahr¬
nehmung, daß Colignh seinen Einfluß auf den König zur Beseiti¬
gung der Königin Mutter benutzte, und ihn zu einem Kriege gegen
Spanien reizte. Katharina wollte sich dieses Gegners um jeden
Preis entledigen, aber bei dem veranstalteten Mordversuche wurde
ihm nur eine geringe Wunde bcigebracht. Die Hugenotten waren
hierdurch aufgeschreckt, und die heftigsten Drohungen ließen sich ver¬
nehmen. Katharina und ihre Vertrauten boteu nun alles auf, um
den König zu bewegen, in die Ermordung des Colignh und seiner
vorzüglichsten Anhänger einzuwilligen, weil sonst das Leben des Kö¬
nigs, und die Wohlfahrt des Reiches in Gefahr schwebe. Der
König willigte ein, und so geschah der Schlag bei Gelegenheit der
Vermählung des Hugenotten Heinrich von Navarra (später
Heinrich IV.) mit Margaretha, der Schwester des Königs. In
der Nacht vor dem Bartholomäfeste, den 24. August 15V«. drang
zuerst der Herzog von Guise, als Rächer seines Vaters, der im
ersten Bürgerkriege mit Einwilligung Colignh's ermordet worden
war, in das Haus Colignh's ein, und tödtete ihn. Die Glocke des
königlichen Palastes gab den Parisern, zu Folge früherer Aufreizung,
das Zeichen zur Ermordung der anwesenden Hugenotten. In Be¬
treff der Zahl der Getödteten sind die protestantischen Angaben iu's
Ungeheure übertrieben. Zufolge genauer Forschungen sind in Paris
und in den Provinzen, wohin der blutige Befehl auch ergangen war,
gewiß nicht über 4000 umgckommen, darunter auch viele Katho¬
liken; denn da die Leidenschaften einmal entfesselt waren, so ent¬
ledigte sich mancher eines verhaßten Feindes, ob er daun Calviner
oder Katholik war. Das Verzeichniß aber, welches 1582 nach den
Berichten der Pastoren jener Städte, wo Metzeleien vorfielen, ver¬
öffentlicht wurde, enthält nur 786 Namen von getödteten Huge¬
notten. Dabei bedenke man noch, daß die Calvinisteu seit 1560
nur von Priestern und Mönchen sicher nicht weniger als 4000 er¬
mordet hatten.

Das ist die allerdings bedauernswerthe Thatsache, die aber
mit Unrecht häufig der katholischen Kirche als ein Schandfleck an-

1S



gehängt wird. Daß die katholische Kirche und die Religion damit
nichts zu schaffen hatte, zeigt der beschriebene Hergang. Wenigstens
war nicht der Umstand, daß Colignh und seine Parteigänger Cal-
viner waren, der Hauptbeweggrund der blutigen That, sondern die
Furcht vor ihrem politischen Uebergewichte. Daß aber aller¬
dings auch das katholische Bewußtsein gegen diese Partei bis zur
Rachewuth empört war, läßt sich zwar keineswegs billigen, aber
leicht erklären aus den gegen die heiligsten Anstalten der Kirche
zahllos verübten Freveln der Calviner. Uebrigens war kein Bischof,
kein Priester am Rathschlage betheiligt, viele Calviner wurden viel¬
mehr durch Geistliche gerettet, und der Bischof von Lisieur nahm
sie gegen den königlichen Befehl in seinen eigenen Schutz, was die
Folge hatte, daß fast alle zur katholischen Kirche zurückkehrten.
Wenn endlich noch getadelt wird, daß Papst Gregor Xiil. ein D-
veum in Rom über das Gelingen dieser That hielt, so muß be¬
merkt werden, daß ihm vom französischen Hofe berichtet wurde, es
sev eine Verschwörung gegen das Leben des Königs und gegen das
Reich entdeckt und mit Hinrichtung der Schuldigen vereitelt worden,
— dieser Rettung galt jene Danksagung.

230. Fortsetzung. Edict von Nantes.'

* Durch die Bartholomäusnacht wurde die calvinische Partei
so wenig geschwächt, daß sie vielmehr mit erneuerter Wuth sich
zum vierten Bürgerkriege rüstete, 1573, und ein neues Friedens-
cdict errang.

Im folgenden Jahre, 1574, starb Carl IX./ und hinterließ
das in Parteien zerrissene Reich seinem Bruder Heinrich III., der
seit kurzem König von Polen war. Kraftlos und schwankend in
allen seinen Handlungen, mußte er den überlegenen Hugenotten
einen günstigeren Frieden als alle früheren zugestehen, 1576. Da¬
rüber sprach sich der Unwille der Katholiken laut aus, und man
suchte das Heil in Vereinigung aller Kräfte gegen die Heranwach¬
sende Macht der Religionsfeinde durch Gründung der heiligen
L i g u e.

Eine neue Verlegenheit bereitete sich für die Katholiken vor,
als der jüngere Bruder und Thronfolger Heinrich's lil. starb, und
nun ein calvinischer König Heinrich von Navarra (Bourbon)



2S1

in Aussicht stand. Die Ligue machte ernste Anstalten dagegen, und
wollte den Cardinal Bourbon als nächsten katholischen Ver¬
wandten auf den Thron erheben, wodurch jedoch der Führer der
Agne, Herzog vou Guise, nur sich selbst den Weg zum Throne
ebnen wollte. Dagegen war auch Heinrich von Navarra ge-
rüstet seine Thronansprüche zu verfechten, und es entspann sich ein
abermaliger Krieg. Der König schwankte zwischen beiden Parteien
hin und her, bis er zuletzt selbst der Partei Heinrich's von Na¬
varra, somit den Hugenotten sich anschloß, dafür aber von dem Fa¬
natiker Clement ermordet wurde, 1589. Jetzt betrug sich Hein¬
rich vou Navarra (Heinrich IV.) als König von Frankreich. Er
sand jedoch ungeachtet seiner sonstigen trefflichen Eigenschaften als
Calviner bei den Katholiken wenig Anerkennung, und fühlte bald,
daß er als solcher über das katholische Frankreich nicht herrschen
könne. Er ließ sich daher in der katholischen Religion unterrichten,
und trat 1593 in die katholische Kirche zurück. Jetzt fand er freu¬
dige Unterwerfung, nur seine früheren Glaubensgenossen, die Hu¬
genotten, verharrten in ihrem Geiste der Unruhe, bis ihnen im
Edicte von Nantes, 1598, alles Mögliche zugestanden wurde.
Durch selbes wurde ihnen der ungestörte Aufenthalt im ganzen
Reiche, freie Religionsübung mit Ausnahme vou Paris, Zutritt zu
allen Aemtern, mehrere Sicherheitsplätze ans acht Jahre, und große
Summen Geldes zur Förderung ihrer Zwecke bewilligt. Um solch
hohen Preis erhielt endlich das tief erschütterte Frankreich einige
Rnhe, während welcher Heinrich IV. durch die Hand des Mörders
Ravaillac fiel, 1610.

Die Hugenotten bildeten indeß ihre kirchliche und politische
Verfassung immer mehr aus, und zeigten nicht undeutlich ihre Ab¬
sicht, sich auch vom Staate loszureißen, und sie nahmen cs bereits
dem Könige Ludwig XIII. sehr übel, daß er eine Katholikin heira-
thetc. Sie griffen 1621 sogar wieder zu den Waffen. Da ward
für nöthig befunden La Rochelle, den Hauptsitz des Aufruhrs, ihnen
zu nehmen. Hierdurch wurde ihre politische Macht endlich gebrochen,
und sie wurden vernünftigen Belehrungen zugänglicher. Viele wur¬
den durch den trefflichen katholischen Clerus, der aus den Schulen
eines Fran.z von Sales und Vincenz v o n P a n l hervorging,
bekehrt. Bis zum Jahre 1685 hatten ganze Städte und Dörfer
dem Calvinismus entsagt, und König Ludwig XIV. hob das Edict



2»2

von Nantes förmlich ans, 1685, wodurch eine große Zahl zur Aus¬
wanderung sich entschloß. Eine kurze Zeit wurden auch übertrieben
strenge Maßregeln durch den Minister Louvois in Anwendung ge¬
bracht, die sogenannten Dragonaden. Doch blieben noch immer
viele Calvinisten in Frankreich zurück, die der Regierung bis in die
Zeiten der Revolution genug zu schaffen machten.

Protestantismus in England.

231. Heinrich vm. '

Die Geschichte der Reformation Englands ist voll von schrei¬
enden Ungerechtigkeiten und schauderhaften Blutscenen, daß selbst
Voltaire meint, sie könnte am besten von einem Scharfrichter dar¬
gestellt werden. Heinrich VIII. (seit 1509) hatte zwar gegen
Luther ein Buch zur Vertheidigung der sieben Sacramente geschrie¬
ben, und dafür vom Papste den Titel: vokensor llllsi erhalten,
welchen Titel sonderbarer Weise die Herrscher Englands jetzt noch
führen; aber seine Weibersucht machte ihn bald zum blutdürstigen
Feinde der römischen Kirche. Er hatte bereits seit achtzehn Jahren
mit seiner tugendhaften Gemahlin Katharina von Arragouien
gelebt, als er zu einer Hofdame derselben, Anna von Bolehn,
eine verbrecherische Zuneigung faßte und nach ihrem Besitze zu stre¬
ben begann. Er suchte nach Mitteln, seine Gemahlin zu beseitigen,
und weil er Katharina als Wittwe seines Bruders geehelicht hatte,
so suchte er jetzt zu beweisen, diese Ehe sei ungültig, und verlangte
vom Papste den Ausspruch der Ungültigkeit, welchen dieser nicht
geben konnte. Gefällige Rathgeber, darunter der Protestant Kran-
Mer, unterstützten den König in seinem Streben; einige Universi¬
täten gaben Gutachten im Sinne des Königs ab, — er heirathete
die Bolehn im Geheim. Kranmer, der auch heimlich verehelicht
war, .wurde zum Erzbischöfe von Cantebury ernannt, und als sol¬
cher erklärte er die frühere Ehe für ungültig und die neue als recht¬
mäßig und Gott gefällig. Der Papst vernichtete diese Erklärung und that
Heinrich und Anna in den Bann, falls sie sich nicht trennen würden.
Dafür aber trennte Heinrich die kirchliche Verbindung Englands
mit dem Papste, und machte sich selbst zum Oberhaupte der Kirche.
Von dieser Zeit an (1532) wurde Heinrich der ärgste Despot sei-



2»3

ner Unterthemen, seine Gemahlinen nicht ausgenommen. Er hatte
deren sechs nacheinander, wovon Anna Bolehn und noch eine andere
hiugerichtet wurden. Wer den König nicht als Haupt der Kirche
anerkennen, und seine Ehescheidung nicht gntheißen wollte, wurde
mit dem Tode bestraft. Die Klöster wurden aufgehoben, dabei die
herrlichsten Denkmale der Kunst und Wissenschaft der Zerstörung
Preis gegeben, und durch sinnlose Verschwendung des Kirchenver¬
mögens dem Pauperismus die Thore geöffnet. Dabei wollte der
König als Katholik gelten nud sechs, besondere Artikel sollten die
katholische Religion gegen Neuerungen wahren. Er starb 1547.

In seinem Sohne Eduard Vl. erhielt Staat und Kirche ein
neunjähriges Oberhaupt. Der Protector des Reiches, Herzog vou
Sommcrset, war ein eifriger Anhänger der Reformation, und Kran-
mer, der Erzbischof, der nuter Heinrich den Katholiken spielen mußte,
konnte nun offen hervortrctcn. An die Stelle der sechs katholischen
Artikel Heinrichs kamen nun zweiundvierzig protestantische, die Messe
wurde abgeschafft, die Priesterehe erlaubt, ein neuer Gottesdienst in
der Landessprache eingeführt, und damit die Prediger wußten, wie
sie zn lehren haben, wurde ein Katechismus und ein Homilienbuch,
woraus beim Gottesdienste vorgelesen werden mußte, verfaßt.
Bischöfe, die sich widersetzten, wurden beseitigt, ihre Güter eingezogen.

An merk. So wie der König von England, erhielten auch andere
Fürsten von den Päpsten bei verschiedenen Anlässen Ehrentitel, die
die Herrscher jener Länder jetzt noch führen. So die Könige von
Ungarn seit Stephan d. H. (jetzt die Kaiser von Oesterreich) rox
apostoüous; in Frankreich, seit Chlodwig, der damals der einzige
katholische Fürst war: »ex oliristiiuüssiinus; in Portugal: rox üäo-
Ü88ünu8; in Spanien: rox eutüolioii«.

232. Königin Maria.

Die Nachfolgerin Eduards war Maria 1553, die Tochter
Heinrichs VIII. aus der rechtmäßigen Ehe mit Katharina. Sic
wird von protestantischen Schriftstellern häufig die „blutige
Maria" genannt — mit Unrecht! denn wenn auch zu bedauern ist,
daß unter ihr bei zweihundert Protestanten hingerichtet wurden, so
war doch die Zahl der katholischen Schlachtopferuntereinzelnen



2»4

Regenten vor und nach ihr bei weitem größer) Bedachtsam und
milde war der Anfang ihrer Regierung, sie that nur, was sie
nach ihrer katholischen Ueberzeugung zu thun verpflichtet war. Die
unter der vorigen Regierung unrechtmäßig abgesetzten katholischen
Bischöfe erhielten ihre Stellen wieder; und die Neuerungen mußten
den früheren katholischen Einrichtungen weichen. Um die Trennung
von Rom zn beheben, kam der Cardinal Pole und gab im Parla¬
mente feierlich die Absolution. Dabei wurde die kluge Nachsicht
geübt, daß die Besitzer der Kirchengüter nicht beunruhigt werden
sollen, nur die von der Regierung in Besitz genommenen Kirchen¬
güter gab die Königin wieder heraus) Bald wurde Maria jedoch
durch Verschwörungen, die die Protestanten gegen sie erhoben, und
durch die heftigen Reden und Schriften derselben gereizt. Nebstdem
wurde ihr Gemttth verstimmt durch ihre unglückliche und von der
Nation mißbilligte Heirath mit Philipp von Spanien. So wur¬
den denn zu Anfang des Jahres 1555- die heftigsten Gegner der
katholischen Kirche hingerichtet, wobei Maria aber nur die unter der
vorigen Regierung gegebenen Gesetze in Betreff der Glaubensgegner
buchstäblich befolgte. Unter den Hingerichteten war auch der nichts¬
würdige Kranmer. Er hatte eine heftige Schrift gegen den ka¬
tholischen Cultns erlassen, und war auch des Hochverraths ange¬
klagt. Um sich vom Tode zu retten, betheuerte der Heuchler seine
Anhänglichkeit an die katholische Kirche; als er jedoch sah, daß ihm
das nichts nützte, widerrief er, was er eben hoch betheuert hatte.
Maria starb 1558.

233. Erneuerter Abfall. — Elisabeth.

In England herrscht gegenwärtig die sogenannte anglika¬
nische Kirche, ein Gemenge von Lutherthum, Calvinismus und
katholischen Einrichtungen. Wenn es sich um den Ursprung dieser
neuen Kirche frägt, so weist die Geschichte auf Königin Elisa¬
beth als die eigentliche Stifterin hin. Sie war die Tochter der
Anna Bolehn, war unter Eduard in den Grundsätzen des Kran-
mer'schen Protestantismus erzogen worden, hatte unter Maria sich
zur katholischen Religion bekannt, ließ sich noch nach katholischem
Ritus krönen, und beschwor die Aufrechthaltung der katholischen
Kirche, war aber von Anbeginn ihrer Regierung eine Verfolge-



2k)3

rin derselben. Das erste Parlament 1559 wurde noch mit einem
katholischen Hochamte, und — c a l v i n i s cher Predigt eröffnet.
Dasselbe trug aber sogleich den Supremat der Kirche auf die Kö¬
nigin über und brach alle Verbindung mit Rom ab. Ferner wurde
verordnet: alle geistlichen und weltlichen Beamten müssen bei An-
trit ihres Amtes einen Eid schwören, daß sie Königin für die höchste
Beherrscherin in geistlichen und weltlichen Dingen anerkennen; das
von Kranmer verfaßte, und jetzt verbesserte „allgemeine Ge¬
betbuch" darf allein nur, bei Gefängniß und selbst Todesstrafe,
von allen gebraucht werden; wer die päpstliche Auctorität behauptet,
soll als Hochverräther bestraft werden u. dgl. Die von Kranmer
einst geschmiedeten zweiundvierzig Artikel wurden neuerdings durch-
geseheu, auf neununddreißig zusammengezogen, vnd diese sind bis
auf den heutigen Tag das Glaubensbekenntniß der anglikanischen
Kirche. Lutherische und calvinischc Lehren stehen da bunt durch
einander, und wo sie sich schroff widersprechen, wie in der Präde-
stinations- nud Abendmahlslehre, werden allgemeine Ausdrücke an¬
gewendet. Das war innerhalb dreißig Jahren die vierte Religions-
Veränderung in England. Die Bischöfe legten alle, bis auf einen,
ihre Stellen nieder, und wurden durch reformirtc ersetzt, denn die
bischöfliche Würde wollte man beibehalten. Dem Volke war die
Religion nach so vielfältigem Wechsel gleichgültig geworden; — und
das katholische Bekenntuiß war schon dadurch der Verachtung Preis
gegeben, daß kein Katholik ein Amt übernehmen, -- weil er den
obigen „Suprematseid" nicht leisten konnte. Bald aber war es
auch eine höchst gefährliche Sache katholisch zu sehn.

Die katholische Königin von Schottland Maria Stuart,
kam nämlich, von ihren calvinischen Unterthaneu gedrängt, und von
ihrer Verwandten, der Königin Elisabeth ein gela den, nach Eng¬
land, — sand aber da ein Gefängniß, wohl aus keinem anderen
Grunde, als weil sie katholisch war.' - Einige katholische Edelleute,
hierüber entrüstet, erhoben zu ihren Gunsten einen Aufstand, worin
Elisabeth einen erwünschten Vorwand fand, ihrem angebornen Hasse
gegen die Katholiken freien Lauf zu lassen; sie wurden zu Hunder¬
ten hingerichtct. Als nun Papst Pius V. sich veranlaßt sah gegen
Elisabeth die Excommunication auszusprechen 1570, da wurde das
Loos der Katholiken höchst traurig. Es wurde eine Commission nie¬
dergesetzt um Schuldige ausznsuchcn (eine wahre Inquisition —



2SK

obwohl unter anderem Namen). Wer dem protestantischen Gottes¬
dienste nicht beiwohnte, wurde nach Umständen mit körperlicher Züch¬
tigung oder schwerem Gelds bestraft. Im Jahre 1584 wurde ver¬
ordnet, daß jeder katholische Priester', der nach vierzig Tagen noch
im Lande gefunden, nnd jeder, der ihn anfnehmen würde, als Ver-
räther hingerichtct werden soll.

Die unglückliche Maria Stuart mußte nach zwanzigjährigem
Gefängniß auf Befehl der Königin das Blutgerüst besteigen, nnd anch
die letzte Gunst, der Beistand eines katholischen Priesters, wurde ihr
verweigert. Bei all dem bliebe» die Katholiken treue Nnterthanen
ihrer blutdürstigen Herrscherin, was sie insbesondere zeigten, als
König Philipp II. England mit Krieg bedrohte. Gleichwohl wurde,
nach wie vor, mit Aufhängen, Bauchaufschlitzen, Kerker nnd Folter
gegen die Katholiken verfahren, so lauge Elisabeth regierte, f1603.
So wurde die englische Hochkirche etablirt.

234. Puritaner.

Die unter Maria aus England gewiesenen protestantischen Pre¬
diger zogen, da sie bei den Lutheranern in Deutschland keine günstige
Aufnahme fanden, nach der Schweiz, und hatten da die nackten
calvinischen Kirchenformen liebgcwonnen. Als sie nach England zu¬
rückkamen, fanden sie die von Elisabeth anbefohlenen kirchlichen Ein¬
richtungen, weil sie noch manches papistische enthielten, höchst anstößig,
und wollten sich denselben nicht fügen, (Nonconformisten). Sie ver¬
langten einen ganz reinen (leeren) Gottesdienst (Puritaner). Endlich
verwarfen sie entschieden die bischöfliche Würde (Presbyterianer). Ge¬
gen das Glaubensbekenntuiß der neunnnddreißig Artikel wendeten sic
wenig ein, weil sie ihren calvinischen Ansichten nicht buchstäblich
entgegen waren. Die Königin betrachtete zwar diese Secte mit Wi¬
derwillen und Mißtrauen, aber da ihr Hauptaugenmerk nnr ans die
Katholiken gerichtet war, welche von dieser Secte eben so gehaßt
wurden, so konnte diese^Presbyterial-Kirchc neben der könig¬
lichen Episcopal-Kirche groß wachsen und sich fest setzen.

l>235. Schottland.

* Einen auffallend heftigen Character nahm die Reformation
in Schottland an, nnd der Clerus, durch Reichthümer erschlafft.



— 297 —

war wenig zum Widerstande geeignet; dazu waren die Bisthümer
meist in den Händen der jüngeren Söhne mächtiger Familien. Pa¬
trik Hamilton, der zuerst Luthers Grundsätze dahinbrachte, wurde
1528 verlrannt. Doch solche gewaltsame Maßregeln mußten ihren
Zweck verfehlen, und als der Primas des Reiches Cardinal Beatoun
1546 wieder einen Reformator hinrichten ließ, übte sein Anhang
blutige Vergeltung; er ward ermordet, und sein Palast von den
Empörern besetzt. Der furchtbare Johann Knox war der Führer
der Empörung, nnd später, nachdem er sich einige Zeit flüchtig in
der Schweiz herumgetricben, nnd dann den schottischen Boden wie¬
der betreten hatte, der Held der dortigen Reformation. Die Thron¬
erbin Maria Stuart war am französischen Hofe erzogen, und
dem Prinzen Franz II. angetraut worden. Nach dessen Tode kam
sie nach Schottland zurück, welches während der schwachen Regent¬
schaft ihrer Mutter, eigentlich nur von Knox regiert, und auch
ganz reformirt worden war. Man erlaubte der Königin nicht ein¬
mal in ihrer Kammer eine Messe. Durch unglückliche Wahl bei
ihrer neuen Verehelichung wurde sie den Empörern noch verhaßter;
sie mußte endlich zu Gunsten ihres dreizehnmonatlicheu Sohnes ab-
danken, wurde in Anklagestand versetzt, und floh in die mörderi¬
schen Hände ihrer Verwandten Elisabeth, die sie später enthaupten
ließ, 1587.

Ihr Sohn Jacob VI. wurde in calvinischen Grundsätzen er¬
zogen; während seiner Minderjährigkeit wurde fort reformirt; der
Adel theilte sich in die Kirchengüter, und die Reformation im Sinne
der Presbyterianer war vollendet, obwohl noch ein großer Theil des
Reiches sich zur katholischen Kirche bekannte.

236. Irland.

Erschütternd und erhebend zugleich sind die Schicksale, die das
katholische Irland von Seite seiner protestantischen Tyrannen in
England erfahren mußte. Unter Heinrich VIII. war erst ein Theil
dieser Insel von den Engländern erobert worden, und das dort
ans Fremdlingen gebildete Parlament erkannte den König als Ober
Haupt der Kirche, womit die katholischen Einwohner durchaus nicht
einverstanden waren. Unter Eduard VI. durchzogen englische Predi¬
ger das Land ohne allen Erfolg, wobei bemerkenswerth ist, daß man



288

den Irländern anch die neue Liturgie und zwar in englischer
Sprache aufdringen wollte, welche das irische Volk eben so wenig
verstand als die lateinische. Kurze Ruhe gewährte dem Lande die
Regierung der Königin Maria; aber unter Elisabeth und den fol¬
genden Herrschern wurde ein Unterdrückungs- oder vielmehr Ver-
tilgungs-System geübt, wie die Geschichte kaum etwas Aehnliches
aufznweiseu hat. Als endlich das ganze Land 1603 erobert war,
erhielt Elisabeth, nach dem Berichte eines Zeitgenossen, in dem un¬
glücklichen Laude kaum etwas Anderes, als „Leichen und Asche".
So war den Irländern die politische Freiheit genommen; aber ihren
katholischen Glauben ihnen zu nehmen, stand nicht in der Macht
ihrer Henker. Zwar wurden überall die katholischen Bischöse und
Priester vertrieben und zum Theil hingerichtet, und eine protestan¬
tische Geistlichkeit, — die keine Gläubigen hatten, — eingesetzt, nm
sich vom katholischen Kirchengute zu mästen; aber der katholische
Clerus blieb unter Gefahren und Entbehrungen aller Art die Stütze
und der Trost des Volkes, — so daß bis zum Tode der Königin
Elisabeth kaum sechzig Irländer sich zum Protestantismus verlei¬
ten ließen.

237. Wertere Schicksale der Katholiken in Großbrittanien
und Irland.

1. Auf Elisabeth, h 1603, folgte der Sohn der gemordeten
Maria Stuart, Jacobi., als König von England, Schottland
und Irland. Die Katholiken hofften einige Erleichterung, und wohl
mochte er dazu geneigt sehn; aber die Puritaner, in deren Glanben
er erzogen war, verwehrten es. Vielmehr wurden durch den Einfluß
dieser Fanatiker die Strafgesetze gegen die Hochveräther (Katholiken)
geschärft. Hierdurch bis zur Verzweiflung getrieben, ließen sich drei¬
zehn katholische Edelleute in eine Verschwörung ein, 1605, welche den
Zweck hatte, den König mit seinem Parlamente durch Pulver in die
Luft zu sprengen (Pulververschwörung). Der Plan wurde noch recht¬
zeitig entdeckt, und die Theilnehmer hingerichtet. Den protestantischen
Zeloten Ivar dich Ereigniß sehr willkommen, denn man konnte das
Verbrechen, das Einige begangen hatten, den Katholiken sammt
und sonders, und der katholischen Kirche selbst als Schuld aufbür-
dcu, als ob sie dergleichen billigte. Ein alljährliches Fest zur Erin-



2»tt
nerung dieses Tages (5. November) wurde eingeführt, damit die
Prediger Gelegenheit hätten, pflichtmäßig gegen die „grausamen und
blutdürstigen Feinde" ihren Haß auszuschütten, was getreulich bis
ans den heutigen Tag geschieht. Auch den Puritanern war Jacob
aus politischen Gründen abgeneigt, denn er pflegte zu sagen:
„Wo kein Bischof ist, da wird sich auch ein König nicht halten
können." Aber seine Anordnungen gegen die Presbyterial-Versas-
sung rief einen Sturm hervor, der seinen Nachfolger aufs Blut¬
gerüste brachte.

2. Carl I., der jetzt, 1625, den Thron bestieg, war eines ed¬
leren Characters, als eine Reihe seiner Vorgänger, aber eben er,
der Bessere, fiel als Opfer für die Sünden feiner Ahnen. Von
Episcopalen uud Presbyterianern wurde ihm als Verbrechen ange¬
rechnet, daß seine Gemahlin, Henriette von Frankreich, katholisch
war. Es entstand jetzt das Losungswort: IXo pnpor;- (kein Papis¬
mus), welches der Pöbel Englands bis auf den heutigen Tag noch
gerne im Munde führt. Die Presbyterianer hatten ihre demokratischen
Grundsätze vom kirchlichen Boden jetzt auch auf den politischen übertra¬
gen, und der Revolutionsschwindel wurde um so schrecklicher, da er den
Schein frommen Eifers annahm; — sie ließen sich: „Heilige" nennen.
Der König begünstigte grundsätzlich die Episcopalen und schonte der Ka¬
tholiken keineswegs, aber obschon er mehrere Priester hiurichten ließ,
blieb er doch des Papismus verdächtig. Die schottischen Presbyte¬
rianer eröffneten ven Bürgerkrieg; zwei neue Secten unter ihnen:
die Independenten, dann die Leveller (Gleichmacher) ver¬
mehrten die Wirren in Kirche und Staat, und die Verlegenheit des
Königs. Auf den Schlachtfeldern besiegt, und von den Parlamenten
verlassen, wurde er endlich vor Gericht gestellt. Unter Vorsitz des
schrecklichen Cromwell, des Führers der Reformation nnd Revo¬
lution, wurde mit Berufung auf die Bibel das Blut des Königs
gefordert. Sein Haupt fiel in London 1649 durch das Beil; —
das erste Beispiel eines Königsmordes in Form Rechtens unter
christlichen Nationen. Nun wurde die Republik ausgerusen, in wel¬
cher Cromwell als Protektor despotischer regierte, als jemals ein
König.

Während dieser ganzen Zeit war das Loos der Katholiken
schrecklich. Unter Carl l. wurde sogar angetragen, daß ihnen die
Kinder genommen und protestantisch erzogen werden sollen. Zwei



:;ol>

Drittheile vom Vermögen jedes Katholiken wurden eingezogen, und
auf den Kopf jedes Priesters ein Preis gesetzt. In Irland wurde
der größte Thcil der Ländereien den Katholiken genommen, nnd an
Engländer und Schotten verschenkt oder verkauft. Cromwell gestat¬
tete endlich allen Secten Duldung mit Ausnahme der Papisten.

3. Nach Cromwell's Tode 1659 wurde das Köuigthum wieder
hergestellt. Carl II., Sohn des Gemordeten, der sich nach Frank¬
reich gerettet hatte, bestieg den Thron. Auch die bischöfliche Würde
wurde in England und Schottland wieder in's Leben gerufen, nur
die Katholiken konnten keine Duldung erhalten. Es wurde gegen sie
der sogenannte Testeid eingefnhrt, wodurch Jeder, der ein Amt
annahm, verpflichtet wurde, den Suprcmateid zn leisten, und das
Abendmahl nach englischem Ritus zn empfangen.

4. Ein Hoffnnngsstern erschien den Katholiken im Regiernngö-
antritte Jacobs ll. 1685, Bruder des Vorigen, welcher selbst
katholisch war. Er verkündete allgemeine Gewissensfreiheit und freie
Religionsübnng. Wäre er dabei stehen geblieben, so hätte er den
Katholiken viele Erleichterung verschafft; aber er wollte die katho¬
lische Kirche zur herrschenden machen; und das bereitete ihm bald
den Sturz. Wilhelm von Oranieu, Schwiegersohn Carl's II.,
wurde herbeigcrufen 1688, und bestieg den Thron. Ein Toleranz-
patent 1689 gewährte wieder allen Secten freie Religionsübung,
nur den Sociniaucrn und Katholiken nicht. Die Irländer waren
ihrem rechtmäßigen Könige Jacob II. getreu geblieben, und mußten
es, bald besiegt, schwer büßen. Wieder wurden ihnen Ländereien
abgenommcn, so daß sie Fremdlinge im eigenen Lande wur¬
den. Dazu kamen barbarische Gesetze, z. B. daß jeder Sohn, wenn
er protestantisch wird, das Vermögen seines katholischen Vaters sich
aneignen dürfe. In dieser Lage blieb die katholische Kirche in Groß-
brittanien bis in die letzten Zeiten des 18. Jahrhunderts. Wie
sie sich unter solchen Umständen, insbesondere in Irland durch drei
Jahrhunderte hat erhalten, und in den neueren Zeiten so herrlich
erheben können, ist eine wundersame Erscheinung, die an die ersten
drei Jahrhunderte der Kirche Christi erinnert.

—- ^ 4' o.



— 3N1 —

238. Protestantismus in den österreichischen Staaten.
1. Auch in die österreichischen Erblande war Luthers Lehre

frühzeitig eingedruugen, und daß sie auch Beifall fand, zeigte sich
schon im Jahre 1520, als die drei weltlichen Facultäten der Wie¬
ner Universität die gegen Luthers Sätze vom Papste erlassene Ver¬
dammungsbulle nicht wollten pnblicireu lassen, und erst durch des
Kaisers Carl V. Befehl dazu verhalten werden mußten. Ein aus
Salzburg vertriebener abtrünniger Priester, bereits verheiratet, Pau¬
lus Speratus hielt 1522 die erste lutherische Predigt iu der Ste-
phanskirche, mußte sich jedoch flüchten. Im nämlichen Jahre trat
Ferdinand l., Bruder Carl's V., die Regierung der österreichischen
Lande an, und richtete sein Augenmerk sogleich auf die ReligionS-
neueruug. Die lutherischen Bücher wurden verboten, und ein hart¬
näckiger Verbreiter der Irrlehre, der Bürger Tauber, wurde
enthauptet. Aber die neuen Lehren fanden immer mehr Anhänger,
vorzüglich bei dem durch frühere Unruhen sehr wüste und sittenlos
gewordenen Adel; dem es auch hier, wie überall, nach den reichen
Kirchengütern gelüstete. Sie schickten häufig ihre Söhne nach Wit¬
tenberg, die dann nicht nur selbst ganz lutherisch zurückkehrten, son¬
dern auch derlei Studenten, Magister und Prädikanten mitbrachten.
Diese wurden als Prediger, Schullehrer und Beamte iu ihren
Schlössern angestellt. Da die Edelleute als Land stände einen
großen Theil der Laudesverwaltung in Händen hatten, und Erzher¬
zog Ferdinand meist abwesend und in Deutschland beschäftiget war,
so wurden auch zu den öffentlichen Aemtern meist lutherisch Ge¬
sinnte bestellt.

2. In Steiermark bezeichnete das Lutherthum seinen Einzug
mit Blut. Der Bauernkrieg in Deutschland fand Nachahmung in
Salzburg, wo 1525 eine Rotte sich wider den Landesherrn, den
Erzbischof, anflehnte, und denselben iu seinem festen Schlosse bela¬
gerte. Der Aufruhr verbreitete sich nach Steiermark herüber, und
die Bewohner des obern Ennsthales machten mit den Salzburgern
gemeinsame Sache. Der Landeshauptmann von Steiermark, Diet¬
richstein, zog mit fünftausend Mann gegen sie, wurde aber ge¬
schlagen und gefangen. Die Empörung wurde zwar 1526 unter¬
drückt, aber der ausgestrcnte Same der Empörung und des Lnther-
thums wuchs und trug bald Früchte. Seit den: Jahre 1530 finden



;;»2

sich in Gratz lutherische Schullehrer und Prediger. Eben so in
Kärntheu und Krain.

3. Ferdinand erließ zwar strenge Verordnungen dagegen, allein
sie konnten nicht durchgeführt werden, denn ein neues Ungemach kam
über seine Länder, welches aber den kirchlichen Neuerungen mehr-
fach vortheilhaft war, der Türken krieg. Die Türken kamen
1529 vor Wien, belagerten es zwar vergeblich, verwüsteten aber
auf ihrem Rückzüge Oesterreich und Steiermark fürchterlich. Wie
diese Türkennoth von den Protestanten in Deutschland benützt wurde,
— daß sie dem Kaiser keine Hilfe leisten wollten, bis er ihnen
ihren Willen erfüllte, haben wir oben gesehen. Aber auch auf an¬
dere Weise arbeiteten die Türken dem Protestanten in die Hände.
Da viele Kirchen zerstört, und die Priester getödtet worden waren,
blieb das Volk häufig ohne Hirten, wuchs roh und unwissend ans,
und wurde leicht eine Beute der lutherischen Prediger, die sich auf
verschiedenen Wegen eindräugteu.

4. Ferdinand I. theilte seine Länder unter seine Söhne, und
gab ihnen noch vor seinem Tode die Vermahnung, die katholische
Religion aufrecht zn erhalte«. Daher wies auch Maximilian II.,
welcher Böhmen, Ungarn und das Erzherzogthum Oesterreich erbte,
und auch die deutsche Kaiserwürde erhielt, das Verlangen der öster¬
reichischen Stände nach freier Ncligionsübnng 1564 zurück. Aber
1568 benützten die Protestanten die Geld- und Kriegsverlegcnheiten
des Kaisers, und ertrotzten die freie Religiousübung in ihren Schlös¬
sern und Häusern, die in den ihnen gehörigen Städten, Märkten
und Dörfern lagen. Auf die nämliche Weise mußte Carl II., wel¬
cher Iunerösterreich erhielt, ans dem Landtage zu Bruck 1578 deu
Protestanten auf ihren Schlössern, daun zu Gratz, Judenburg, Lai¬
bach uud Klagenfurt freie Religiousübung zugestehen. Ueberall aber
wurde zur Bedingung gemacht, daß dieser Gottesdienst nur für die
Ihrigen gelten, uud Niemand sonst zugelassen werden soll. Allein
es ist eine in der Geschichte aller Jrrlehrcr immer und überall
erprobte Thatsache, daß die Sectirer jedes Zugeständuiß zur Er¬
weiterung und Verstärkung ihrer Sache mißbrauchen. So geschah
es jetzt in Oesterreich, so in Steiermark uud Krain, für welche
Länder auch eine slovenische Bibel zu Wittenberg gedruckt wurde;
— überall wurde mit Leidenschaft reformirt, katholische Kirchen
wurden geplündert, Priester mißhandelt und Prediger eingeführt.



rrvrr
5. In Böhmen erkannten die Utraquisten in den Prote¬

stanten sogleich ihre Geistesverwandten, und reichten unter Maximi¬
lian II. ein Glaubensbekenntnis; ein, dessen Uebnng dieser ihnen zu¬
gestand, wodurch sie dem Namen nach als Utraquisten, der Sache
nach als Lutheraner, sich auszubreiten suchten. Nach Maximilians
Tode wußten sie den zwischen Kaiser Rudolf und seinem Bruder
Erzherzog Mathias ausgebrochenen Zwist trefflich zu benützen, um
von Rudolf den berüchtigten Majestätsbrief zu erwirken 1609,
worin den Herren, Rittern und königlichen Städten Religionsfrei¬
heit und der Bau eigener Kirchen bewilliget wurde.

239. Gegenreformation in Znncrösterreich.

So war nun zu Ende des 16. Jahrhunderts der Zustand der
österreichischen Erblande in hohem Grade bedenklich geworden, und
zwar nicht nur in kirchlicher, sondern auch in politischer Beziehung.
Die Türkengefahr von außen, und der offene Widerstand der Pro¬
testanten gegen die Anordnungen der Landesfürsten im Innern, der
bereits so weit ging, daß die Protestanten in Jnnerösterreich, wie
Erzherzog Ferdinand au den Kaiser Rudolf berichtet, schon von
der Einführung einer Republik redeten. Da kam der kräftige und
umsichtsvolle Ferdinand, Carl's Sohn, 1595 zur Regierung, und
machte dem Protestantismus in Jnnerösterreich (Steiermark, Kärn-
then, Kram) wunderbar schnell ein Ende. Die protestanti¬
schen Geschichtschreiber überschütten darum diesen edlen Fürsten mit
ihrem giftigen Hasse'ünd unterlegen seinen Handlungen finstere Be¬
weggründe. Allein, wenn auch seine religiöse Ueberzeugung nicht so
fest und klar gewesen wäre, so hatte er ja die Trübsale, welche die
Protestanten seinem trefflichen Vater Carl ll. bereitet hatten, zum
Theile selbst gesehen, und mußte auf Mittel denken, sich eine solche
Partei vom Halse zu schaffen. Denn nicht nur hatte der Prote¬
stantismus dem Erzherzoge Carl II. die ganze Regierung verleidet,
sondern ihn einmal auch in Lebensgefahr gebracht, und wenigstens
mittelbar seinen frühen Tod herbeigeführt, 1590.

Als Ferdinand seinen Entschluß zur Herstellung der katholischen
Kirche kundgegeben hatte, und sich dabei auf den Augsbnrger-Reli-
gionöfrieden (1555) berief, zufolge welchem es ihm eben so gut zu
stehe, keine andere Religion, als die er wolle, zu dulden, wie z. B.



3V4

der Churfürst von Sachsen, und jener von der Pfalz, keine Katho¬
liken duldeten: — erfuhr er nicht nur allseitigen Widerspruch, son¬
dern man meinte, es sei dieß, bei der weit überwiegenden Anzahl
seiner protestantischen Unterthanen, geradezu unmöglich. Doch
er begann das Werk im unerschütterlichen Vertrauen auf Gott.
Am 13. September 1598 erließ er ein Edict, worin er befahl, daß
die Prädikanten binnen vierzehn Tagen aus Gratz und aus allen
übrigen Städten seiner Länder sich zu entfernen haben. Man war
zwar überrascht, aber Niemand glaubte an die Möglichkeit der Aus¬
führung. Die protestantischen Stände reichten ein langes Gesuch
nm die Zurücknahme dieser Verordnung ein, und wiesen auf die
Türkengefahr hin, gegen welche gerade sie am wenigsten etwas ge-
than hatten.

Unter dem 23. September antwortet ihnen Ferdinand, verweist
ihnen ihre Widersetzlichkeit, und setzt neuerdings einen Termin von
acht Tagen für die Entfernung der Prädikanten. Die Protestanten
überreichten eine neue Gegenvorstellung mit Drohungen, hielten ge¬
heime Zusammenkünfte, und die Prädikanten liefen umher, schimpf¬
ten öffentlich gegen den Fürsten und gegen die Katholiken, machten
aber nicht die geringste Anstalt zur Abreise. Da fand es Ferdinand
für nöthig, dreihundert Mann verläßlicher Krieger in Gratz zu vcr-
theilen, und ließ am 28. September Vormittag den Befehl an-
fchlagen, daß die Prädikanten bei Todesstrafe noch vor Sonnen¬
untergang Gratz, und binnen acht Tagen das Land räumen sollen.
Das gelang; sie zogen noch bei scheinender Sonne fort, und bald
folgten ihnen die Prädikanten in den anderen Städten, Da einige
Edelleute auf dem Lande noch Prädikanten bei sich behielten, so
wurde diesen mit der Todesstrafe gedroht, wofern sie nicht das
Land verließen. Obschon nun mehrere Widerspenstige ausgegriffcn
wurden, so ist doch an keinem die Todesstrafe vollzogen worden,
einen einzigen ausgenommen, welcher sich in Gratz eingeschlicheu, und
nicht nur als Prediger, sondern auch als Prophet ausgetreten war.

Nachdem nun das Land von den Verführern gesäubert war,
kam es darauf an, die Verführten zurückzubringen. Zu diesem Ende
wurden Kircheuvisitationen im ganzen Lande angeordnet, katholische
Seelsorger eingesetzt, und die Leute durch Belehrung, Mahnung,
und durch die bestimmte Erklärung, daß sie entweder zur katholischen
Kirche zurückkehreu, oder auswandern müssen, zur Besimmng gebracht.



»US

Es gab zwar manche Tumulte, doch ging im Ganzen diese Gegen¬
reformation viel leichter von Statten, als man zu hoffen gewagt
hatte. Ein großes Verdienst hatte dabei der Bischof von Seckan,
Martin Prenner, der durch seine Predigten vielen Verirrten
die Augen öffnete; — dann der Bischof von Lavant, Stobäus
von Palmaburg, eine zeitlaug Statthalter von Gratz, welcher
in einem Berichte an den Papst, den so unerwartet schnellen und
vollständigen Sieg der katholischen Kirche, ein wahrhaft wunder¬
bares Ereigniß nennt.

240. Der neue und der alte Glaube.

Nachdem wir nun gesehen, wie die neuen Lehren weithin ver¬
breitet wurden, wird cs nicht überflüssig sehn, dieselben in kurzer
Uebersicht in's Auge zu fassen. Da fällt vor Allem gleich auf, daß
hier das Meiste auf bloße Verneinung und Verwerfung ka¬
tholischer Lehren und Einrichtungen hinausläuft. Der Quellenpunct
aber, woraus alle Irrlehren Lnther's hervorgingen, wurde schon
oben in der ersten Schilderung dieses Reformators angedcutet, näm¬
lich die irrige Antwort auf die Frage, wie das Heil der Menschen
begründet, — oder (wie die Dogmatik sich ausdrückt) wie der Mensch
gerechtfertigt werde. Luther hatte nach seiner eigenen Aussage
im Kloster sich bemüht, durch Werke strenger Abtödtung Gott ge¬
fällig zu werden, und die Seelenruhe zu finden. Dieses seh ihm
nicht gelungen, bis er auf den Rath eines Klosterbruders sich ein¬
zig dem Glauben aus die Verdienste Christi in die Arme warf.
Der Glaube, und zwar der Glaube allein war nun sein Alles.
Hiernach bildete er seine Lehre von der Rechtfertigung, und die übri¬
gen, die innig damit Zusammenhängen, und zwar:

1. Das dem Menschen anerschaffene göttliche Ebenbild, d. i.
seine höheren geistigen Kräfte, Vernunft und Freiheit, ist durch
die Erbsünde im Menschen gänzlich ausgelöscht worden, dergestalt,
daß er für alles Höhere und Bessere völlig erstorben, und nur wie
ein willenloser Klotz oder Stein (liuneuns, lupis) durch Gottes
Gnade weiter bewegt wird.

Die katholische Kirche lehrt, daß die geistigen Kräfte des Men¬
schen, Vernunft und Freiheit, durch die Erbsünde zwar sehr ge¬
schwächt, aber doch nicht ganz vertilgt sind.

20



3M»

Der Mensch wird gerechtfertigt durch den Glauben
allein fauch ohne die Liebe, und ohne die Werke der Liebe) und
die Rechtfertigung selbst besteht darin, daß Gott den Glaubenden,
um der Verdienste Christi willen, bloß für gerecht erklärt, und
seine Sünden deckt, ohne daß dieser in der That gerecht ist, oder
die Sünden wirklich von ihm hinwezgenommen wären.

Die katholische Lehre: Der von Gott gerechtfertigte Mensch
wird zugleich auch im Innern gerecht und geheiligt; daher ist
nicht der Glaube allein, sondern der von der Liebe bewegte
Glaube zur Rechtfertigung erforderlich.

3. DaS ganze Werk der Rechtfertigung (Wiedergeburt) ist die
alleinige That Gottes, wobei der Mensch gar nichts thut, sondern
sich durchaus leidend verhält.

Die katholische Kirche sagt: Es steht in der Macht des Men¬
schen, mit der göttlichen Gnade mitzuwirken, oder ihr zu wider¬
stehen.

4. Weil Gott allein die Rechtfertigung wirkt, so ist der
Mensch, — wenn er nur fest au Gottes Barmherzigkeit glaubt, —
vollkommen gewiß und sicher, daß er selig wird.

Der katholische Christ vertraut zwar auf Gottes Barmherzig¬
keit unerschütterlich, hat aber Ursache, sich selbst zu mißtrauen, da¬
her er nach den Worten des Apostels: „m Furcht und Zittern"
sein Heil wirkt.

5. Diese durch den Glauben allein gesicherte innere Ge¬
wißheit der Rechtfertigung macht dann die äußeren Heilsmittel, wie
die S a c rain e n te, entbehrlich; ihre Siebenzahl wurde verworfen,
und nur die Taufe und das Abendmahl, jedoch in anderer Vorstel¬
lung , beibehalteu.

6. Vom heiligen Abendmahle lehrt Luther, daß keine Verwand¬
lung vor sich gehe, sondern mit und unter dem Brote Christi
Leib genossen werde. Das, meinte Luther, sei verständlicher, als
die Verwandlungslehre (Transsubstantiation) der katholischen Kirche.
Daher auch keine Anbetung der consecrirten Hostie, und kein
Opfer der heiligen Messe. Indessen sind die jetzigen Lutheraner
längst hinaus über den Glauben an den wirklichen Genuß des
Leibes Christi.

7. Da Gott rechtfertiget, so rechtfertiget er ganz und ohne



307

Fürbitte anderer; daher kein Fegefeuer und keine Anrufung
und Verehrung der Heiligen.

8. Da Luther vermöge seines Characters keine Autorität über
sich duldete, so läugnete er die von Christus feiner Kirche über¬
gebene Gewalt und das Priesterthum. Nicht die Kirche soll
man hören, wie Christus befiehlt, sondern in der heil. Schrift
soll man lesen, diese ist die einzige Glaubensquelle, welche
auch nach Lnther's Behauptung vollkommen klar und verständ¬
lich ist. Da aber die Erfahrung bald das Gegentheil lehrte, so
fand man nöthig, den uenen Glauben in sogenannten symboli¬
schen Büchern zu siri reu, an die Jedermann in seinem Glau¬
ben gebunden sein sollte; — ein Widerspruch, der den Keim zur
Auflösung des lutherischen Lehrbegriffcs schon gleich Anfangs in
sich trug.

Anmerk. Die wesentlichsten Abweichungen der Lehre Calvin's von
der lutherischen wurden schon oben (H. 224) angegeben.

241. Ursachen der schnelle» Verbreitung des Protestantismus.

Die Protestanten thnn sich ans die reißend schnelle Verbreitung
ihrer Sache viel zu Guten, und meinen, daß sic schon darin als
Gottes Sache sich bewährt habe. Allein die schnelle Verbreitung hat
ihren Grund keineswegs in der Allmacht Gottes, sondern in der
Schwachheit der Menschen, und erklärt sich leicht theils aus
der Beschaffenheit der neuen Lehre, theils aus den Zeitumständen,
und aus der Art und Weise, wie die Reformatoren zu Werke gingen.

1. Der Hauptbeweggrund, daß Tausende der neuen Lehre sich
anschloßen, waren die lockenden Worte: „Ihr braucht dieß und je¬
nes nicht mehr zu glauben, und ihr könnt dabei eurer Seligkeit
ganz gewiß sehn" Die von den Reformatoren ohne Unterlaß ans-
gerusene „evangelische Freiheit" war der Köder, der Leute jeglichen
Standes hcrbeizog. Das Volk soll befreit sein von den die Sinn¬
lichkeit belästigenden Anstalten: vom Beichten, Fasten und allem
kirchlichen Gehorsam; Mönche und Priester vom Zwange der be-
schwornen Gelübde und des Cölibates; Alle von der Nothwendigkeit,
gute Werke zn üben. Auch die Anflöslichkeit der Ehe lockte Manche,
die mit ihren Gatten unzufrieden waren.

20*



»«8

2. Um dieses Wegwerfen der heiligsten Anstalten zu beschö¬
nigen, stellte man die Sache so dar, als handle es sich nur um die
Abstellung von „Mißbräuchen und menschlichen Satzun¬
gen." Allerdings fehlte es nicht an Mißbräuchen; auch hat Luther-
Anfangs großentheils gegen wirkliche Mißbräuche augekämpft, und
so führte er manche irre, die es nicht merkten, daß bald nicht mehr
Mißbräuche, sondern katholische G la üben sichren abgestcllt wur¬
den, und man kann sagen, Viele wurden so um ihren Glauben
eigentlich betrogen.

3. Die Verbreitung der Bibel, und die Einführung des Got¬
tesdienstes in den Landessprachen, waren sehr geeignet, selbst Besser¬
gesinnte den Neuerungen zuzuführen; jedenfalls aber schmeichelte
dieses der Eigenliebe des großen Hansens. Es war so bequem, sich
seinen Glauben selbst aus der Bibel herauszulesen; daß das nicht
genügen könne, wurde von Wenigen begriffen. Und die erhebenden
Gebete und Lieder, die mau bei dem deutschen Gottesdienste ver¬
nahm, überraschten ungemein, daß aber die meisten und schönsten
davon aus dem katholischen Meßbuche genommen waren, das ver¬
schwiegen die Reformatoren weislich.

4. Entstellung und Verl eumdung der katholischen Kirche
und ihrer Lehren war ein so wirksames Mittel zur Verbreitung
der sogenannten Reformation, daß man selbes heutzutage noch zur
Erhaltung derselben anwendet, und es ist schwer zu entscheiden, ob
das mehr dem dösen Willen, oder der Unwissenheit zuzuschreiben ist.

2. Viele Fürsten reformirten ihre Länder blos ans Eigennutz
und Habsucht. Dadurch wurden sie Oberhäupter der Kirche, und
Kirchen- und Klostergüter waren eine willkommene Beute. Luther
selbst ärgerte sich zuletzt daran. In einer Predigt sagte er: „Viele
sind noch gut evangelisch, weil es noch katholische Monstranzen und
Klostergüter gibt," und in den Tischreden wünscht er den Fürsten
und den Adeligen, welche die geraubten Kirchengütcr für sich be¬
halten, — den Teufel, weil er sehen mußte, daß dabei die Diener
seines Evangeliums so arm waren, „daß sie möchten verschmachten
sammt Weib und Kind."

6. Der Zeitgeist überhaupt war einem kühnen Absprechen
über die heiligsten Gegenständen günstig. Die frühere Einfalt des
Glaubens trat in den Hintergrund, und ein durch die neue Vuch-
druckerkunst verbreitetes eitles und halbes Wissen gefiel sich im



3NS

Zweifel, und im keckem und spöttischem Spiele mit dem Chri-
stenthume.

7. Von großem Einflüsse war auch der damalige politische
Zustand der europäischen Staaten, und Schiller selbst sagt: „Durch
eine sonderbare Verkettung der Dinge, mußte es sich fügen, daß die
Kirchentrennung mit politischen Umständen zusammentraf,
ohne welche sie vermuthlich eine ganz andere Entwicklung würde ge¬
habt haben." Die Protestation gegen die vom Kaiser beschirmte
Kirche war bei den deutschen Fürsten zugleich ein Widerstand gegen
die kaiserliche Gewalt. „So streiten die Unsrigen nur für
ihre Herrschaft, nicht sür's Evangelium," schreibt Me-
lanchthon au Luther. — Das nämliche gilt von den protestantischen
Ständen in den österreichischen Ländern, ihren Fürsten gegenüber.

8. Daß endlich in den einzelnen Ländern noch verschiedene
ganz eigenthümliche Beweggründe die Reformation förderten, ver¬
steht sich von selbst, wie z. B. Friedrich II. als den wahren Grund
derselben in Deutschland: die Nanbsncht; in Frankreich die Nene-
rungssucht; in England: die Weibersucht angibt.

Anmerk. Sehr verbreitet ist die Ansicht, daß das Berderbniß der
Kirche die einzige Ursache der Reformation (daher Kirchcnverbesse-
rung) gewesen sep, und diese nothwendig habe erfolgen müssen.
Daß in der Kirche im Laufe der Zeiten sich manches Unkirchliche

angehäuft; — und daß man schon seit zwei Jahrhunderten den
ernsten Mahnruf nach einer Reformation häufig vernommen hat,

ist allerdings wahr. Allein, wer einen richtigen Begriff von der
Kirche Christi hat, kann nie zugcben, daß je ihre Lehre einer
Reformirung bedürfe, und daß man so von ihr abfallcn könne.
Wäre das Berderbniß der Kirche der Grund des Abfalles gewe¬
sen, so war mit der wahren Reformation der Kirche auf
dem Concilium zu Trient derselbe behoben, und der Wiedervereini¬
gung stand nichts im Wege. Aus dem Verderbnisse in der Kirche
läßt sich der ungeheure Abfall allerdings einigermaßen erklären,
die eigentlichen Beweggründe aber waren, wie wir gesehen haben,
ganz anderer Art.



LIN

Weitere Ereignisse in Deutschland seit der Entste¬
hung des schmalkaldifchen Bundes.

242. Die schmalkaldischeu Artikel.

Wenden wir den Blick wieder in das Innere von Deutschland.
Der gegen den Kaiser geschlossene schmalkaldische Bund (tz. 222)
bewährte sich als treffliches Mittel zur Förderung des Lutherthums.
Unter seinem Schutze wurden neue Provinzen, darunter Wörtern -
berg und das Herzogthum Sachsen protestantisirt. Natürlich wurde
die neue Partei, je mächtiger sie anwuchs, auch desto anmassender
gegen die katholische Kirche. Daher wiesen sie auch die Anträge
des Papstes Paul III. zur Theilnahme an dem zu Mantua 1537
angekündigtem allgemeinen Concil von sich, obgleich sic oft an ein
Concil appellirt hatten. Sie erwiederten, sie hätten ein frommes,
freies und christliches Concil verlangt, worunter sie ein solches ver¬
standen, wo die lutherischen Prediger zu Gericht fitzen würden, um
den Papst und die Bischöfe zu verdammen. Ucbrigens hatte ja
Luther schon erklärt: „Sagt das Concil ja, so sagen wir nein, und
sagt das Concil nein, so sagen wir ja." Doch hielten die Pro¬
testanten ans Anlaß der Einladung zum Concil eine Zusammen¬
kunft zu Schmalkalden 1537, wo die von Luther verfaßten soge¬
nannten schmalkaldifchen Artikel voll der schärfsten Gegen¬
sätze gegen die katholische Lehre, genehmiget wurden. Diese Schrift
zeigt, wie sehr die Gesinnung der Protestanten seit dem Augsbur¬
ger Reichstage (1530) sich geändert hat, und ist ein auffallendes
Gegenstück zu der Augsburger Confession. Sie gehört zu den sym¬
bolischen Büchern der Lutheraner. Luther verließ diese Versamm¬
lung mit dem Abschiedsgruße: „Gott erfülle euch mit dem Hasse
des Papstes."

243. Wiedertäufer in Münster.

Nicht Wenige brachte die Reformation zu schauderhaftem Irr¬
wahne, indem sie ihre Leidenschaften zu göttlichen Gesetzen stämpel-
ten. Das zeigte sich insbesondere an der Secte der Wiedertäufer,
die schon Luther aus Wittenberg mit Gewalt vertreiben mußte.
Von solchen wurde 1533 zu Münster eine theokratische Pöbelherr¬
schaft errichtet, als Anfang des kommenden Reiches Christi auf



— »M —
Erden. Johann Bockhold aus Leyden, war unbeschränkter König
der Welt, ein gewisser Matthiesen sein Prophet, und Knipperdoling
sein immer beschäftigter Scharfrichter. Propheten wurden ausge¬
sandt, alles Gold und Silber mußte als Gemeingut ansgeliefert
werden, und nachdem der König mehrere Frauen genommen, wurde
die Vielweiberei unter ihnen allgemein, und jeder Gräuel als gött¬
liche Eingebung geübt; bis 1535 Münster von den benachbarten
Fürsten erobert, dem Unwesen mit dem Schwerte ein Ende gemacht,
und der katholische Gottesdienst wieder hergestellt wurde. Diese Ge¬
schichte hatte wenigstens den Nutzen, daß Münster nun nimmermehr
zum Protestantismus sich verleiten ließ.

244. Dic Doppelehe Philipp's von Hessen.
Dieser Wahnsinn der Wiedertäufer war freilich nur eine Aus¬

artung des Protestantismus; aber ein bedenkliches Exempel solcher
Ausartung fand bald darauf die förmliche Gutheißung der prote¬
stantischen Theologen und Lmhers selbst. Der ausschweifende Land¬
graf Philipp von Hessen, der Vorkämpfer des Lntherthums,
bereits sechszehn Jahre mit Christina, Prinzessin von Sachsen ver¬
heiratet, und Vater von acht lebenden Kindern, erklärte in einem
Schreiben au Luther und Melanchthon, daß er mit Einer Frau
sich nicht begnügen könne, er wolle Margaretha von Sahl als zweite
Frau heiraten; — er wünsche aber, daß sie ihm dazu die Erlaub-
niß geben, und schriftlich erklären, daß diese Doppelehe nicht gegen
das göttliche Gebot seh. Die Reformatoren gerietheu darüber in
Verlegenheit; als aber Philipp ihnen seine Gunst zu entziehen
drohte, so gestatteten sie ihm sein Begehren schriftlich: „um so für
das Heil sein Leibes und seiner Seele zu sorgen, und Gottes
Ehre dadurch zu befördern." Die Ehe wurde 1540 in
Gegenwart Melanchthon's geschlossen. Man hatte zwar ansbeduugen,
daß die ärgerliche Sache geheim bleiben sollte; als sie jedoch bald
bekannt wurde, machte das dem Melanchthon solchen Kummer, daß
er erkrankte, Luther aber wollte, wie er sich ausdrückte, des Teufels
und der Papisten wegen seinen Verdruß verbergen.



»12

245. Neue Gewnltthätigkeiten der Protestanten.

* So wie in der dem Landgrafen gestatteten Doppelehe der Sitt¬
lichkeit offen Hohn gesprochen wurde, so ward bald darauf durch
mehrere Handlungen das Rechtsgefnhl eben so offen verletzt.
Für düs BiSthum Naumburg wurde in gesetzlicher Wahl der ge¬
lehrte und milde Julius von Pflug gewählt; aber der Chur¬
sürst Johann Friedrich von Sachsen riß das Bisthum an sich,
vertrieb den katholischen Bischof und setzte dafür den lutherischen
Nicolaus von AmSdorf ein, 1542. Um das Maß höhnender
Willkühr voll zu machen, wurde Anisdorf von Luther feierlich zum
Bischöfe geweiht. Daß die Einwohner des Bisthumes nun auch
lutherisch werden mußten, versteht sich von selbst.

Dieser Gewaltthat folgte gleich eine zweite. Der katholische
Herzog Heinrich von Braunschweig war mit der Stadt
Braunschweig, die gegen seinen Willen sich dem schmalkaldischen
Bunde angeschlossen hatte, in Streit geratheu. Als er sich rüstete,
seine rebellischen Unterthanen zum Gehorsam zurückzuführen, über¬
fielen ihn plötzlich die Hänpter des schmalkaldischen Bundes, bemäch¬
tigten sich seines Landes, nvthigten ihn zur Flucht, und führten
nun mit bewaffneter Hand die Reformation in dein geraubten Ge¬
biete ein, 1542.

Beinahe wäre es ihnen auch gelungen, das herrliche Chur-
fürsten- und Erzbisthum Cöln an sich zu reißen. Der unwissende
und schwache Chnrfürst von Cöln, Hermann, ließ sich beifallen,
von Mclanchthou und Bucer verlockt, seinem Lande den Protestan¬
tismus aufzudringen, um es dann als weltlicher (lutherischer) Lan¬
desfürst für sich und seine Erben in Besitz zu nehmen. Protestan¬
tische Prediger hatten das Werk bereits begonnen, 1542; doch die
feste Haltung des Domcapitels und des Stadtrathes vereitelten den
niederträchtigen Plan. Hermann wurde vom Kaiser seines Chur-
fürstenthumes entsetzt, und vom Papste excommunicirt. Zum Glücke
war der schmalkaldische Bund nicht in der Lage, den Meineidigen
zu unterstützen, er starb 1552.

246. Schmalkaldischer Krieg. Das Interim.

Solche Thaten waren schreiend genug, um den Kaiser zu über¬
zeugen, weß Geistes der Protestantismus seh, und doch glaubte er



3L3

noch immer, es werde sich Frieden und Eintracht Herstellen lassen.
Von einem Concilinm hoffte er Alles, und übersah dabei, daß ein
Concilium nur über kirchliche Dinge verhandeln könne, der Pro¬
testantismus aber längst im rein weltlichen Interesse feste
Wurzeln geschlagen hatte. Das Concilium wurde wirklich nach
Trient für das Jahr 1545 ausgeschrieben. Als es bereits be¬
gonnen hatte, lud der Kaiser die Protestanten auf einen Reichstag
nach Worms, 1545, um über ihren Beitritt zu dem Concilinm zu
berathen. Wie zu erwarten stand, lehnten die Protestanten jede
Theilnahme ab, und um ihre Gesinnung recht offen darznlegen,
vertheilten sie auf dem Reichstage unter die Katholiken die neueste
Schrift Luthers: „das Papstthnm vom Teufel gestiftet," ein Mach¬
werk, worin Luther an Wuth und Wahnsinn sich selbst übertoffen hatte.

Jetzt blieb dem Kaiser nur die Entscheidung durch die Waffen
übrig. Er rüstete sich, und erklärte den protestantischen Fürsten,
die ihn fragen ließen, ob er der Religion wegen Krieg beginnen
wolle, im gerechten Unwillen: nicht der Religion wegen werde der
Krieg unternommen, sondern gegen jene Friedensstörer, die unter
deni Scheine 1>er Religion Deutschland zerrütten. Der Krieg war
von kurzer Dauer. Die schmalkaldischen Verbündeten unter Leitung
des Churfürsten Friedrich von Sachsen und Philipp von Hessen,
waren zwar an Hecresmacht dem Kaiser weit überlegen, aber die
protestantische Uneinigkeit verhalf dem Kaiser zum Siege. Viel
hatte dazu auch Herzog Moritz von Sachsen beigetragen, der, ob¬
wohl Protestant, auf des Kaisers Seite getreten war. In der
Schlacht von Mühlberg 1547 wurde der Churfürst besiegt und ge¬
fangen. Sein Churfürstenthum erhielt Moritz. Philipp stellte sich
als Gefangener des Kaisers. So war der schmalkaldische Bund
gelöst, und die protestantischen Fürsten zum Gehorsam zurückge¬
führt, und es fragt sich, was in Betreff der Religion geschehen
soll. Da beging der Kaiser den Fehlgriff, daß er auch hierin An¬
ordnungen treffen wollte.

Da das Coucil zu Trient während der Kriegsunruhen aufge-
gelöst worden war, so wollte der Kaiser von katholischen und pro¬
testantischen Theologen durch eine Art von Vergleich bestimmen lassen,
wie es unterdessen (interim), bis ein Coucil etwas anordnet,
in kirchlicher Beziehung gehalten werden soll. In dem hierüber
verfaßten Dokumente, das „Interim" genannt, wurde den Prote-



314

/ f v "

stanten der Kelch und ihren Geistlichen die Beibehaltung der Frauen
gestattet, auch der weitere Besitz der geraubten Kirchengüter still¬
schweigend zugestanden. Die Glaubenslehren sind im katholischen,
doch möglichst mildem Sinne dargestellt. Es war ein Meisterstück
der Halbheit, verfehlte aber seinen Zweck gänzlich. Als eigen¬
mächtige Verfügung des Kaisers in Religionssachen, wurde es
pon den Katholiken, und als zu sehr papistisch, von den Prote¬
stanten verworfen. Selbst der neue Churfürst von Sachsen, Moritz,
nahm es nicht au, sondern ließ von Melanchthon, ein anderes, —
das Leipziger Interim, — verfassen. In diesem wurde er¬
klärt, daß man in Betreff der Adiaphora, d. i. in minder wich¬
tigen Dingen, wie z. B. Gottesdienst, den Katholiken nachgeben
könne; Anderes aber sich Vorbehalten müsse. Uebrigens ist dieses
Leipziger Interim schon wieder sehr nachgiebig in Betreff der lu¬
therischen Lehre, und man merkt es ihm an, daß der stürmische
Luther damit nichts zu thun hatte. Er war nämlich schon im Jahre
1546 gestorben, und hat in seinem frevelhaften Sinne bis zu Ende
verharrend seinem Testamente noch die Unterschrift beigefügt: vr.
M. Luther: „Notar Gottes, und Zeuge seines Evangeliums."

An merk. Das Leipziger Interim gab zu heftigen Streitigkeiten unter
den Protestanten Veranlassung, wovon später die Rede sehn wird.

237. Augsburger Religionsfricde.
Durch den neugewählten Papst Julius Hl. wurde das Trien¬

ter Concil 1551 wieder eröffnet. Papst und Kaiser suchten die
Protestanten dahin zu stimmen, daß sie an demselben Antheil nehmen.
Wirklich erschienen bald Abgeordnete einiger protestantischen Fürsten.
Auch Chnrfürst Moritz schickte nach einigem Zaudern seine Gesand¬
ten ab, und man mochte sich einiger Hoffnung zur Ausgleichung
hingeben, als plötzlich die doppelte Verrätherei dieses Fürsten
am Kaiser und am Vaterlande, der Sache eine ungeahnte Wen¬
dung gab. Moritz, der vom Kaiser so begünstigt worden war, und
daher auch dessen ganzes Vertrauen besaß, täuschte dieß Vertrauen
in schmählicher Weise. Der Kaiser hatte ihm noch die Bezwingung
Magdeburgs, das sich des Ungehorsams schuldig gemacht hatte, auf¬
getragen. Das gab dem Treulosen Gelegenheit, sich ohne Aufsehen
zu rüsten. Zugleich schloß er mit dem Erbfeinde Deutschlands,



313

mit König Heinrich II. von Frankreich, 1551, ein Bündniß, dem
zufolge dieser in Deutschland cindringen, und die Bisthümer Metz,
Toul und Verdun für sich nehmen sollte. Das war protestan¬
tischer Patriotismus! Nachdem Alles vorbereitet war, brach
Moritz 1552 auf, und bemächtigte sich der Stadt Augsburg; die
Franzosen aber nahmen obige Bisthümer in Besitz. Der Kaiser
lag krank zu Jnsbrnck; Moritz zog dahin, und der Kaiser rettete
sich kaum durch schnelle Flucht. Der Kaiser machte keinen Ver¬
such zur Gegenwehr, er mochte erkennen, daß es ihm nicht beschic¬
ken seh, das zerrissene Deutschland wieder herzustcllen, da er dreißig
Jahre vergebens dafür sich angestrengt hatte. Er überließ es seinem
Bruder Ferdinand, den Frieden zu vermitteln, welcher nach einem
vorläufigen Vertrage zu Passau 1552, erst 1555 zu Augs¬
burg definitiv abgeschlossen werden konnte. In diesem Frieden
wurde bedungen: 1) kein Reichsstand soll den andern zum Wechsel
seiner Religion nöthigen; 2) die Jurisdiction des Papstes und der
Bischöfe ist in den Staaten der Augsburger Confession suspendirt;
3) die Protestanten bleiben im Besitz der Kirchengüter, wie es im
Jahre 1555 steht, inskünftige aber darf kein Theil dem anderen
etwas nehmen; 4) jedem ist erlaubt, die katholische oder die Augs¬
burger Confession zu wählen, und wenn sein andersgläubiger Lan¬
desfürst ihn nicht duldet, frei auszuwandern; 5) alle anderen Reli-
gionSsccten z. B. Wiedertäufer, Zwinglianer, sind von diesem Frieden
ausgeschlossen; 6) wenn ein Bischof oder andere geistliche Personen
zur Augsburgischen Confession übertreten, sollen sie ihre geistlichen

Würden und die damit verbundenen Einkünfte verlieren. Dieser

Artikel hieß der geistliche Vorbehalt, und sand von Seite der
Protestanten den größten Widerspruch.

So war zwar äußerlich der traurige Streit beigelegt, aber die
inneren Gegensätze blieben, und Deutschland war zur Freude seiner
Feinde grundsätzlich in sich gespalten.

An merk. 1. Moritz genoß nicht lange die Früchte seines Berra-
thes, er fiel schon 1553 im Kampfe gegen einen seiner früheren
Bundesgenossen.

2. Kaiser Carl V. legte die Regierung nieder, und schiffte
1556 nach Spanien, wo er den Rest seiner Tage in Einsamkeit,
neben dem Kloster San Justo verlebte, und 1558 in einem Alter
von 59 Jahren starb.

1



— —

248. Streitigkeiten unter den Reformatoren.
Die neue Lehre, von der durch Christus gesetzten unfehlbaren

Autorität der heiligen Kirche losgetrennt, mußte dem Wechsel alles
Menschlichen anheimfallen. So lange Luther mit mehr als päpst¬
licher Autorität den Glauben dictirte, wagten es nur Wenige sei¬
nem Glaubensbefehle: l)r. Uortinns sie clioo, sie Mbeo"
offen zu widersprechen, und die es thaten, wie Carlstadt, mußten
es schwer büßen. Aber nach seinem Tode fing der Zank um die
wichtigsten Glaubenslehren au, und dauert bis auf unsere Tage
fort, so daß Or. Harms mit Recht erklärte, er könne die Glaubens¬
lehren, über die die Protestanten unter sich einig sind, auf den Na¬
gel seines Daumens schreiben. Nur in der völligen Glaubens-
losigkeit sind allerdings viele einig. Wir wollen die bedeutendsten
dieser Streitigkeiten kurz berühren.

"° 1. Der Abendmahlsstreit, wovon schon früher die Rede
war (ß. 220).

2. Die adiaphoristischen Streitigkeiten, die das Leip¬
ziger Interim veranlaßte. Melanchthon hatte darin den Grundsatz
angenommen, daß man in uclmjRnris (in minder wichtigen Dingen)
den Katholiken nachgeben könne. Daraus entspann sich ein zwei¬
facher Streit. Die Einen erklärten, auch hierin dürfe man nicht
nachgeben, die Anderen zeigten, daß Dinge, die Melanchthon min¬
der wichtig genannt, äußerst wichtig seien, z. B. daß der Papst der
Antichrist ist.

Z. Ueber die guten Werke. In dem nämlichen Interim
wurde der Satz ausgenommen: „daß die guten Werke zur Seligkeit
nothwendig wären." Dem setzte Amsdorf die Behauptung entgegen:
„die guten Werke sind zur Seligkeit schädlich." Sein Gegner, der
Superintendent Georg'Major, mußte sich flüchte^, nnd starb
arm nnd verlassen.

4. Der synergistische Streit (über die Mitwirkung mit
der Gnade). Luther hatte erklärt, daß Gott allein das Gute wirke.
Melanchthon kam später zur Erkenntniß, daß der Mensch doch auch
Mitwirken müsse. Die Theologen singen bald an leidenschaftlich,
die einen dafür, die anderen dagegen zu eifern. Strigel, Profes¬
sor zu Jena, war für den Synergismus, er wurde dafür aus die
Festung gesetzt. Sein Hauptgegner Flaeins verfiel aber hierbei



- rri7 —

in einen anderen Gegensatz, „daß die Erbsünde Substanz des
Menschen sei", und mußte dafür flüchtig im Elende sterben, 1575.

5. Streit über die Rechtfertigung,, auch der Osran-
drische genannt. Professor Osiander in Königsberg eröffnet den¬
selben, und die Folge davon war eine völlige Entzweiung der dor¬
tigen Professoren, und ein förmlicher Aufruhr gegen Osiander, von
dem man ganz im Ernste behauptete: wenn er an der Tafel schwelge
(was er gerne that), fitze unterdessen der Teufel an dessen Pulte,
und schreibe für ihn. Er starb bald, und seine Anhänger wurden
mit Gewalt unterdrückt.

6. Der Kryptoca Ivin ismus (geheimer Calvinismus). Phi¬
lipp Melanchthon war in Manchem mit seinem Meister Luther nicht
einverstanden. Aber bei dessen Lebzeiten behielt er das weislich für
sich. Später trat er offener hervor, und neigte sich insbesondere in
der Abendmahlslehre zu Calvin hin. Viele stimmten seiner Ansicht
bei, und so kam es zu heftigem Kampfe zwischen diesen Philip¬
pi st en und den strengen Lutheranern. Viele wurden in Kerker ge¬
worfen, und starben in denselben, und in Sachsen wurden öffent¬
liche Gebete zur Ausrottung der calvinischen „Ketzerei" angestellt.

7. Die Concordienformel. Zur Beilegung des krypto-
calvinischcn Streites, oder vielmehr zur Sicherung der lutherischen
Lehre wurde auf Anordnung des Churfnrsten August von Sachsen
ein neues symbolisches Buch, die Concordienformel, verfaßt, worin
die calvinische Lehre verworfen war. Allein die Calviuisteu fügten
sich nicht, und so wurde die Eintrachtsformel zur Zwietrachts¬
formel, wobei zwar der Calvinismus auf kurze Zeit siegte, aber
bald wieder der gränzenlosen Parteiwuth der Lutheraner Weichen
mußte. Der Hauptführer der calvinischen Sache, Kanzler Crell,
wurde über zehn Jahre im Kerker gefangen gehalten und dann
hingerichtet.

8. Der synkretistische Streit (Religiousmengerei). Ca¬
li p tu s, Professor in Helmstädt, hatte behauptet, daß fromme Ka¬
tholiken doch auch selig werden könnten, und der Unterschied im
Glauben zwischen den streitenden Parteien seh im Wesentlichen nicht
so erheblich. An solchen milden Ansichten ärgerten sich die lutheri¬
schen Eiferer gewaltig, es entstand eine heftige Bewegung, und man
war nahe daran, ein neues symbolisches Buch darüber anfzusctzeu.
Calixtus wurde dem Streite durch den Tod entrückt.



KIS

9. Pietistische Händel. Unter den angeführten Streitig¬
keiten war die Sittlichkeit und der kirchliche Sinn unter den Luthe¬
ranern sehr herabgekomwen. Jacob Spener, geboren 1635,
Prediger zu Straßburg, dann zu Frankfurt, endlich Oberhofprediger
zu Dresden, wollte hier nachhelsen, hielt andächtige Versammlungen
in seinem Hause nud gab eine Schtift: „kiu closiüarig" (fromme
Wünsche) heraus, worin er für innere Gottseligkeit und kirchlichen
Sinn eiferte, und Mittel dafür in Vorschlag brachte, aber dabei in
den Verdacht eines heimlichen Papisten verfiel. Die Universität zu
Halle, gestiftet im Jahre 1694, wurde der Hauptsitz seiner An¬
hänger (Pietisten), gegen welche die Universitäten zu Leipzig und
Wittenberg einen heftigen Kampf eröffneten. Besonders wurde auch
darüber gestritten, ob die Beicht bei den Lutheranern wieder ein-
geführt werden soll. Bei aller Schwärmerei, welcher Spener hul¬
digte, kann nicht geläugnet werden, daß sein immerhin lobenswerthes
Streben dem Herz- und geistlosen Lutherthume auf einige Zeit eine
bessere Richtung gab.

10. Die obigen Streitigkeiten betreffen zunächst die lutherische
Partei; in der calvinischen ist der Streit über die Prädesti¬
nation der merkwürdigste, er gab auch einer neuen Secte den
Ursprung.

Jacob Armin ins, Professor in Leyden, verwarf die düstere
Lehre Calvins, daß Gott den Menschen ohne sein Verschulden
zur Verdammung vorherbestimme, und fand einen heftigen Gegner
an seinem College« Gomarns. Beide wurden Parteihäupter; öffent¬
liche Disputationen hatten die gewöhnliche Folge; das Volk trennte
sich in arminianische nnd gomaristische (calvinische) Gemeinden. Die
Arminianer überreichten der Regierung eine Rechtfertigung ihres
Glaubens, Remonstranz 1610, (daher Remonstranten). Die
Gomaristeu gaben dafür eine Gegenvorstellung (daher Contraremon-
strauten). Auch die Politik kam dabei in's Spiel, nud der Statt¬
halter und Feldherr der Republik — nach der absoluten Gewalt
strebend, — ließ einige Gomaristeu, als eifrige Republikaner, dar¬
unter den berühmten Hugo Grootius, in den Kerker werfen.

Endlich kani es zu einer allgemeinen Synode (!) zu Dortrecht
1618. Hier behandelte, in sonderbarem Widerspruch mit den neuen
Principien, die vorherrschende calvinische Partei ihre Gegner ganz
so, wie die katholische Kirche von jeher die Glaubensgegner zu be-



rsiK

handeln pflegt. -Die Arminianer forderten freie Meinungsäußerung
auf Grundlage der heiligen Schrift, eö wurde ihnen abgeschlagen.
Nach der unfehlbaren Autorität des bestehenden (calvinischen)
Glaubens mußte entschieden werden. So wurde über die Arminia-
ner das Verdammungsurtheil gesprochen; mehr als zweihundert ver¬
loren ihre Stellen, au achtzig wurden des Landes verwiesen. Sie
erhielten doch als Secte in der calvinischen Secte später Duldung,
und zerfielen ihrerseits weiter in Infralapsarier, Snpral či¬
psa rier und Collegia Uten.

249. Setten unter dm Protestanten. Wiedertäufer, Mcnnoniteu,
Schwenkfeldianer.

* Die von Luther zum Grundsatz erhobene freie Schriftaus¬
legung brachte folgerichtig nicht nur Streitigkeiten, sondern auch neue
Secten zum Vorschein.

1. Schon zu Luthers Zeit entstanden die Wiedertäufer,
welche aus den Worten der Schrift: „Wer glaubt und getauft
ist, wird selig werden", bewiesen, daß nicht Kinder, da sie nicht
glauben können, sondern Erwachsene getauft werden müssen. Lu¬
ther hatte sie von Wittenberg vertrieben, und auch in Münster wurde
ihrem schrecklichen Unwesen ein Ende gemacht. Sie wurden jedoch
nicht unterdrückt, sondern pflanzten sich in mehreren Zweigen fort,
darunter die von Menno (st 1Ö61) gestifteten Mennonitcn.
In Nordamerika bilden in der neueren Zeit mit den Wiedertäufern
verwandte Secten, unter der allgemeinen Benennung Baptisten,
die zahlreichste alter protestantischen Parteien. Unter verschiedenen
Namen (Tanfgesinute, — General- und Particular-Baptisten, —
Sabatharier, Christitcn, Dunker :c.) machen sie bei zehntausend Ge¬
meinden aus mit vier und einer halben Millionen Seelen.

2. Die Schwenkfeldianer, so genannt von Caspar Schweuk-
feld aus Schlesien, der in der Lehre von der Rechtfertigung und
vom Abendmahle von Luther abwich. Der Grundcharacter dieser
Secte ist die Ausbildung des innern frommen Lebens, wobei
das äußere Kirchenthnm als mehr gleichgültig betrachtet wird.



32«

250. Antitrinitarier. Socinianer.

An ti tri nitarier (Gegner der Lehre von der Dreieinigkeit)
standen von Zeit zu Zeit unter Protestanten und Calvinern auf,
und wurden von diesen als Ketzer häufig mit dem Tode bestraft.
So wurde Hetzer 1529 zu Constanz, und Gentilis 1566 zu
Bern enthauptet. Den Ser vede ließ Calvin 1553 langsam braten.
Campanuö starb zu Cleve im Kerker um 1578. Um solchem
Schicksale zu entgehen, flohen mehrere nach Polen, und stifteten
ganze Gemeinden von Unitarieru. Auch in Siebenbürgen erwarben
sie sich öffentliche Anerkennung.

Endlich gründete Faustus Socinus, aus Oberitalien, eine
besondere Secte dieser Art in Polen, — die Socinianer um
1580. Nach ihrer Ansicht ist in der Gottheit nur Eine Person.
Christus ist aus der Jungfrau Maria zwar durch die Kraft Gottes,
aber doch als bloßer Mensch geboren. Vor dem Antritte seines
Amtes ist er in den Himmel entrückt worden, und hat von Gott
Vater selbst vernommen, wie er die Menschheit erlösen soll. Nach
vollbrachtem Werke erhielt er im Himmel zum Lohne seines Lebens
die Herrschaft über Alles, nud muß als vergöttlichter Mensch
angebetet werden. — Aus Polen wurden sie wegen frevelhafter Zer¬
störung eines öffentlich ausgestellten Crucifixes 1658 vertrieben. Die
Meisten zogen nach Holland und England. In Siebenbürgen war
ihre Zahl im Jahre 1852 noch 46,000.

251. Quäker.

Die Quäker haben ihren Ursprung in der anglikanischen Kirche.
Georg Fox, st 1690, ein Schuhmacher, nahm Aergerniß an den
geistlosen Formen des anglikanischen Cnltus, und an dem wilden
Treiben der vielen dortigen Seelen, und beschloß daher eine neue
Secte zu stiften,Jie gar keinen Cultus brauche. Das Glan-
bensprincip seiner Anhänger ist: „das innere Licht", welches jeden
Menschen erleuchtet, wenn er darauf achtet, und »den Tag der Heim¬
suchung", wo sich dieses Licht entzündet, gehörig benützt. Dieses
Licht allein ist die Quelle des frommen Lebens, und macht selig,
alles Aeußere ist unnütz, — auch das Lehr- und Predigtamt. Ihr
ganzer Gottesdienst besteht in ruhigem Zusammensitzen und Harren,



321

ob irgend Einem dieses Licht aufflimmert, der dann eine Ermah¬
nung oder ein Gebet spricht. Kriegsdienst, Eid, jegliche Weltlust und
die Rangordnung (dazu Hutabnehmen, Anreden mit „Sie" oder mit
besonderem Titel) sind für sie verächtliche Dinge. William Penn
trug am meisten zu ihrer Verbreitung bei durch den Ankauf eines
Landgebietes (Pennsylvanien) in Amerika, das auf seine Einladung
zur Hälfte von Quäkern besetzt wurde. Der Name Quäker bedeu¬
tet nach dem Englischen einen Zitternden.

252. Methodisten.

Die Methodisten gingen gleichfalls aus der anglikanischen
Kirche hervor, und haben ihren Namen von der abgemessen pedan¬
tischen Lebensmethode, welche Johann Wesley zuerst in einem
frommen Studentenvereine in Oxford einführte, 1729. Der Hin¬
blick'auf den Unglauben und die religiöse Gleichgültigkeit, die in
der englischen Hofkirche herrschte, brachte Wesley zu dem Gedanken
einer Aufbesserung solch trostloser Zustände. Bon dem kirchlichen
Glauben trennte er sich zwar nicht, aber in begeisterten Predigten
war er und sein Geistesverwandter White sield bemüht, den reli¬
giösen Sinn zu wecken und durch schreckenhafte Schilderung des Ge¬
richtes, der Hölle u. dgl. die Gemüther zu erschüttern. Bei derlei
Predigten kamen nicht selten unter auffallenden Scenen plötzliche
Bekehrungen verhärteter Sünder vor, was sie den „Durchbruch der
Gnade" nannten. Von der anglikanischen Hierarchie verfolgt, bilde¬
ten sie bald eigene Gemeinden mit strenger Kirchenzucht, ohne jedoch
von der anglikanischen Glaubenslehre abzufallen. Wesley erhob sich
selbst zum Bischöfe und weihte Prediger. Durch seine Bekanntschaft
mit den Herrnhutern (siehe folg. H.) wurde sein Kirchensystem eini¬
germaßen modificirt, es wurden nach jenem Muster die Gemeinden
in Classen und Banden eingetheilt. Auch Zwiste fanden sich
bald ein, und selbst die beiden Hauptführer Wesley und Whitesield
entzweiten sich über die Lehre von der Prädestination, und jeder er¬
hielt seine besondere Partei. Die Methodisteu, deren Zahl in Eng¬
land und Amerika eine Million betragen dürfte, haben sich in ihrer
Art um die Besserung roher Volksclassen, um die Emancipation
der Negersklaven u. dgl. manche Verdienste erworben. Leider sind
sie aber auch in den Missionen zur Verbreitung des Christenthnms

21



322

noch heutzutage sehr thätig, und beeinträchtigen oder vereiteln dabei
das edle Streben katholischer Missionäre.

253. Die Herrnhuter.

Graf von Zinzendorf, geboren 1700 — st 1760, Prote¬
stant, war nach seinen Gemüthsanlagen und durch die Erziehung
ein pietistischer Schwärmer. Auf seinem Gute Berthelsdorf in der
Oberlausitz, wo er eigene Betstunden unter seiner Leitung einführte,
sammelten sich die sogenannten mährischen Brüder,—Ueber-
bleibsel der Hussiten, — dann auch fromme Lutheraner und Re-
formirte. Von dem Platze ihrer Ansiedlung am Hntberge, Herrn¬
hut, erhielten sie den Namen: Herrnhuter; sie selbst nennen sich
gerne: „Erweckte." Ihre Eigenthümlichkeit liegt, wie bei den Me¬
thodisten, nicht in neuen Glaubenslehren, sondern in einer einseitig
frommen Lebensweise, die durch äußere kirchliche Einrichtung, durch
Absonderung der Gemeindeglieder, strenge Zucht u. dgl. auf das
Genaueste geregelt ist. Der Glaube an den Erlösungstod Christi,
die „Blut- und Kreuztheologie" ist der Grundzug aller ihrer Vor¬
träge und Schriften, worin süßliche, phantastische nnd auch unan¬
ständige Redensarten sehr gebräuchlich sind. Da gleich Anfangs die
Glaubcnsverschiedenheit der drei Parteien einen Streit veranlaßte,
so beschwichtigte Zinzeudors die entstandene Aufregung mit dem An¬
träge, daß, da sie alle in den „fürnehmsten Artikeln" ohnehin iiber-
einstimmen, — in den übrigen Artikeln jede Partei bei ihrem Glauben
bleiben, und die Gemeinde sich in drei „Tropen" : mährisch, lutherisch
nnd reformirt, theilen solle. Nur die äußerliche Gemeiudeverfassung,
die strenge Unterwerfung jedes Einzelnen in allen seinen Lebensbe-
ziehnngen unter die Gemeinde, so daß z. B. die Gemeinde dem
Bräntigam auch die Braut wählt! — solle sie Alle vereinen. In
der katholischen Kirche ist das gerade umgekehrt: In gläubiger An¬
nahme der Einen Wahrheit sind Alle vereiniget, im Uebrigen
herrscht eine wüuschenswerthe Freiheit, in so weit die Sittenlehre
nicht verletzt wird. Schon zu Lebzeiten Zinzendorf's wurden Herrn¬
huter-Gemeinden in Amerika, Holland und Preußen errichtet.



— 323 —

254. Swedenborgianer.

Eine der geheimnißvollsten Erscheinungen der Geschichte ist der
Bergrath Emanuel Swedenborg, st 1772, Sohn eines schwe-
dischen Bischofs, ausgezeichnet durch Scharfsinn und gründliche Kennt¬
nisse in der Chemie und Bergkunde, worüber er sehr brauchbare
Schriften verfaßte. Plötzlich jedoch gab er um 1743 vor, daß er
mit der Geisterwelt in persönlichem Umgänge stehe, von Gott und
seinen Engeln belehrt werde, nnd bernfen seh, der christlichen Kirche
die Vollendung zu geben, einen neuen Himmel und eine neue
Erde: „das neue himmlische Jerusalem" auf Erden einzu¬
führen, welches mit dem 19. Juni 1770 als dem Tage, wo er
seine dießfällige Schrift vollendet hat, beginne. In dieser und in
anderen Schriften beschreibt er auf das Genaueste das Jenseits,
— Himmel und Hölle, den dortigen Zustand der Engel und der
verstorbenen Menschen. Sein Auftreten machte nm so mehr Auf¬
sehen, da er seinen Beruf als Gottgesandter durch mancherlei un¬
erklärliches Wissen, z. B. was im nämlichen Augenblicke in weiter
Ferne geschah, zu erweisen schien. Mag man über diese sonder¬
bare Erscheinung wie immer urtheilen (gewöhnlich schreibt man
sie dem sogenannten animalischen Magnetismus zu), so viel ist ge¬
wiß, daß in seinen phantastischen Erzählungen und den daraus ab¬
geleiteten Lehren keine Wahrheit ist, was schon daraus hervorgeht,
daß er unleugbaren Thatsachen der Geschichte, — geschweige denn
der heiligen Schrift, offen widerspricht. Seine Lehre ist insbeson-
ders gegen die lutherische Rechtfertigungs- nnd die christliche Trini¬
tätslehre gerichtet, indem in letzterer Beziehung Christus die einzige
Person in der Gottheit ist, gewöhnlich „der Herr" genannt. Doch
erhielt dieser phantastische Seher Anhänger in Schweden, England
nnd auch in Deutschland, was nicht zu verwundern ist. Denn wo
die einfache Erhabenheit der christlichen Lehre nnd die geistige Be¬
stimmung des Menschen wenig Anklang finden, da werden eben
groteske Fabeln, nnd eine Geisterwclt, die man mit Swedenborg
sieht und hört, die krankhafte Phantasie desto leichter gewinnen.

- - ..... -
255. Die Kirchcnvcrsnmmlimg von Trient.

Den Neuerungen der sogenannten Reformation stellte die Kirche
nach alter Sitte ein Concilinm entgegen, worin die alte Lehre

21*



324

der Kirche Christi in klares Licht gestellt, und eine wahre Reformation,
die nur von der Kirche selbst ausgehen kann, eiugeleitet wurde. Daß un¬
geachtet der allgemeinen Sehnsucht nach einem Concilium dasselbe doch
so lange verzögert wurde, daran waren die Zeitverhältnisse, insbe¬
sondere der Krieg zwischen Carl V. und Franz I. Schuld. Die
Päpste wenigstens waren dazu bereit; Beweis dessen ist die Aus¬
schreibung eines Coucils nach Mantua 1537, dann nach Vicenza
1539, die aber nicht zur Ausführung kamen. Daun ward Trient
zur Versammlung bestimmt, welche 1542 beginnen sollte, die aber
durch einen neuen Krieg zwischen Carl und Franz vereitelt wurde.
Kaum aber war der Friede zu Cresph geschlossen, als Papst Paul III.
das Coucil zu Trient 1545 eröffnen ließ. Doch durch die Fügung
der Vorsehung wurde diese Verzögerung zum Segen gewendet,
denn es mußten erst jene großen Kirchenmänner heranreifen, die in
dieser Versammlung so Herrliches leisteten; — es mußte auch die
Leidenschaft und die Aufregung sich abkühlen, die der wilde Andrang
der sogenannten Reformation hervorgerufen hatte.

In den drei ersten Sitzungen wurde die Art und Weise der
Verhandlungen besprochen. Der entstandene Streit, ob mau die
Glaubenslehre oder die Verbesserung der Disciplin zuerst in Angriff
nehmen soll, wurde einsichtsvoll dahin entschieden, die Verhand¬
lungen über beide mit einander zu verbinden, daher jede Sitzung
ein doppeltes Decret, über die Lehre und über die Disciplin
(cks rskormation«) enthält.

In der vierten bis zur achten Sitzung wurden dann mehrere
von den Neuerern angegriffenen Glaubenslehren in ihrer ursprüng¬
lichen Wahrheit auseinandergesetzt. Es wurde der Canon (das
Verzeichniß der Bücher) der heiligen Schrift bestimmt; die unter
dem Namen „Vulgata" bekannte lateinische Uebersetznng der Bibel
für authentisch erklärt, dann die Lehre von der Erbsünde,
von der Rechtfertigung, von den Sacramenten im Allgemeinen,
und von der Taufe und Firmung insbesondere entwickelt.

Leider wurde der weitere Fortgang durch den schmalkaldischen
Krieg gestört 1547, und in der achten Sitzung die Uebertragung
des Conciliums nach Bologna beschlossen. Doch konnte hier in
der neunten und zehnten Sitzung wegen geringer Zahl der Anwe¬
senden nichts von Bedeutung vorgenommen werden; und Papst
Paul starb darüber hinweg.



32S

Sein Nachfolger Julius III. eröffnete die Fortsetzung des Con-
cils zu Trient 1551. Die eilfte und zwölfte Sitzung wurden mit
Erörterungen hingebracht, weil der König Heinrich II. von Frankreich
das Concil nicht anerkennen, und seine Bischöfe nicht dahin ent¬
lassen wollte. In den folgenden bis zur fünfzehnten Sitzung wurde
die Lehre von den Sacramenten: des Altars, der Buße und der
letzten Oelung dargelegt, und in der sechzehnten das Concil über¬
mal suspendirt, — als Moritz von Sachsen die Verrätherei an
dem Kaiser begangen und die Tiroler Engpässe besetzt hatte.

Erst unter Papst Pius IV. 1561 konnte das Concilinm wieder
ausgenommen werden. Es war erfreulich, daß die Anzahl der
Väter, die sich dießmal einfand, sehr angewachsen war. Die Gegen¬
stände, die weiter zur Sprache kamen, waren: die Communion unter
beiderlei Gestalt, das heilige Meßopfer, das Priesterthnm, die Ehe,
das Fegefeuer, Verehrung der Heiligen, — endlich der Ablaß.

Damit wurde das Concil 1563 geschlossen, und 255 anwe¬
sende Väter unterschrieben die herrlichen Beschlüsse, welche Pius IV.
feierlich bestätigte.

Nebst den angeführten Glaubenslehren, wurden die vortrefflich¬
sten Reformations-Decrete aufgestellt über die wichtigsten Gegen¬
stände der Kirchenregierung, der Disciplin, des CultuS und der
Sitten; und würde Alles genau befolgt, die Kirche müßte sich eines
blühenden Zustandes erfreuen. Aber obschon das Concil in Betreff
der Dogmen in allen katholischen Staaten verkündet und angenom¬
men wurde, so fanden doch die Neformations-Decrete bei
den Regierungen mannigfachen Anstand, wodurch die Ausführung
mancher trefflichen Anordnung verhindert oder verzögert wurde.

2Ä». Deutsche Zustände nach dem Augsburger Frieden.

*Der für die katholische Kirche so wichtige und so klar im
natürlichen Rechte gegründete Punct des Angsburger Friedens, —
der kirchliche Vorbehalt, vermög dessen ein zum Protestantis¬
mus übertretender Kirchenoberer, Bischof, Abt u. dgl. nicht das
Recht haben soll, sein bisher im Namen der Kirche regiertes Land
mit hinüber zu ziehen, und zu protestantisiren, wurde von den pro¬
testantischen Fürsten wenig beachtet. Ihid da es ein alter Erfah¬
rungssatz ist, daß die Partei der Uebelgesinnten immer mehr Muth



32«

und Selbstvertrauen entwickelt, als die der Rechtlichen, so geschah
es, daß die katholische Kirche da und dort angegriffen und geplün¬
dert wurde, ohne einen ernsten Widerstand zu wagen. Im Laufe
von etwa vierzig Jahren wurden wieder vierzehn Bisthümer einge-
zogen und reformirt. Das Mittel, dessen sich die protestantischen
Fürsten dabei bedienten, war, daß sie vom Kapitel einen Prinzen
ihres Hauses zum Administrator des Bisthums wählen ließen, oder
auch aus eigener Macht solche Administratoren bestellten, und so
unvermerkt die Verwaltung des Bisthums mit der eigenen Landes¬
regierung vereinigten.

Auch das Erzbisthum Cöln wäre beinahe verloren gegangen.
Der Erzbischof und Churfürst Gebhard hatte sich verheiratet, und
glaubte dessenungeachtet sein Erzbisthum zu behalten, und vielleicht
auch reformiren zu können. Seine Schlechtigkeit war jedoch mit
der Unklugheit gepaart, daß er nicht den lutherischen, sondern den
calvinischen Glauben annahm; daher er von den mächtigen luthe¬
rischen Fürsten keine Hilfe erhielt, während die Calviner noch zu
schwach waren. Das Domkapitel und der Stadtrath von Cöln er¬
klärten sich gegen ihn, und er wurde 1583 entsetzt, und mit Ge¬
walt vertrieben.

Eben so hatte sich Straßburg mit genauer Roth der Pro-
testantisirung erwehrt, als die dortigen protestantischen Dom¬
herren (darunter auch der von Cöln vertriebene Gebhard) einen
fünfzehnjährigen protestantischen Prinzen zum Bischöfe haben wollten.

Im Angesichte solcher Scandale brachten aber die Protestanten
in unverschämter Weise unaufhörlich noch Beschwerden vor, als sehen
sie die Bedrängten; — eine klug berechnete Maßregel, deren sie sich
noch heut zu Tage gern bedienen. Wo ein katholischer Landesfürst
sein Reformationsrecht, zu Folge des Augsburger Friedensschlusses in
Anspruch nahm, wie in Bayern und Oesterreich und in einigen Bis-
thümern, da wurde sogleich über Verfolgung geklagt; während pro¬
testantische Fürsten dieses Recht ohne Schonung übten, wie z. B.
die Churpfalz innerhalb sechzig Jahren viermal die Religion ändern
mußte; obschon Friedrich III. 1563 den Heidelberger Kate¬
chismus als symbolisches Buch zur Befestigung des Calvinis-
mus verfassen ließ.

Ihren Haß gegen Alles, was von der katholischen Kirche
kommt, seh es auch noch so gut, zeigten die Protestanten auch da-



— Ä27 —

durch, daß sie die von Papst Gregor XM. 1581 emgeführte Ver¬
besserung des Kalenders nicht annehmeu wollten, wodurch Streit
und Verwirrung in der Zeitrechnung entstand.

Ein ruhiges Zusammenleben nüt Katholiken ist gegen den Geist
des Protestantismus; — er will herrschen, wenn irgend seine Kraft
ausreicht. Hierin liegt die einfache Erklärung der Entstehung des
nun folgenden Neligionskrieges.

Der Vorfall zu Donauwörth regte nämlich neuerdings die
Gemüther gewaltig auf. Diese Reichsstadt bekannte sich zur Zeit des
Friedensschlusses zur katholischen Kirche. Bald schlich sich der Pro¬
testantismus ein, und erhielt allmälig die Oberhand, so daß zuletzt
der katholische Cultus ganz unterdrückt werden sollte. Bei Gelegen¬
heit einer Procession 1595 fielen die Protestanten über die Katho¬
liken her und trieben sie in die Flucht. Da die kaiserlichen Mah¬
nungsschreiben zum Schuhe der Katholiken Jahre lang fruchtlos
blieben, wurde 1606 die Reichsacht über die Stadt verhängt, und
deren Vollstreckung dem Herzog Maximilian von Bayern anbe¬
fohlen. Dieser zwang die Stadt bald zur Uebcrgabe, und da sie
die Execntionskosten nicht erstatten konnte, so blieb sie (nach altem
Herkommen) in der Gewalt des Herzogs, der ganz nach dem Re¬
formationsrechte den protestantischen Gottesdienst abschaffte.

Nun wurde ein gewaltiger Lärm erhoben über die Gefahr, die
der protestantischen Sache drohe, und die alte Politik, die Turken-
hilfe zu verweigern, kam am nächsten Reichstage wieder zum
Vorschein. Man ging noch weiter- Die protestantischen Fürsten
schlossen 1608 in Verbindung mit Frankreich die Union zur
Vertheidigung (und Verbreitung) ihrer Sache. Die katholischen
Fürsten sahen sich genöthigt, auch ein Bündniß, die Liga, zu
schließen. Der Kampf schien unvermeidlich und groß war die Ge¬
fahr der Kirche und des deutschen Reiches der Union gegenüber, die
durch Frankreichs Unterstützung furchtbar zu werden drohte. Da
ward König Heinrich IV. von Frankreich 1610 ermordet, und die
Union, dieser Stütze beraubt, konnte nicht wagen loszuschlagen.

257. Der dreißigjährige Krieg.

1. In Böhmen kam jener Krieg, durch protestantischen Ueber-
muth zum Ausbruche, der dreißig Jahre lang Deutschland von



328

einem Ende zum anderen verwüstete. Der Majestätsbrief hatte
zwar den Ständen und königlichen Städten die Erbauung prote¬
stantischer Kirchen gestattet, keineswegs aber den Unterthanen ka¬
tholischer Gutsherren. Doch bauten die Unterthanen des Prager
Erzbischofes zu Klostergrab, und jene des Abtes zu Brannan
solche Kirchen. Auf kaiserlichen Befehl wurde die eine niederge¬
rissen, die andere geschlossen. Wie gewöhnlich schrieen die Prote¬
stanten über Unterdrückung und Verletzung des Majestätsbriefes,
und die erhitzte Menge fand schnell in dem Grafen Mathias
von Thurn einen entschlossenen und ehrgeizigen Anführer. Als
auf die protestantischen Beschwerden ein strenger Verweis vom
Kaiser Mathias erfolgt war, zogen die Rebellen ans das Prager
Schloß I6k8, und warfen dort zwei Räthe und den Secretär (nach
altem hussitischen Brauche) durch's Fenster in den tiefen Schloß¬
graben hinab. Dann setzten sie eine Regierung von dreißig Direc¬
toren ein, hoben Truppen aus, und vertrieben mit Hilfe der pro¬
testantischen Union die Kaiserlichen aus ganz Böhmen. Darüber
starb Kaiser Mathias, 1619.

2. Ferdinand II., der bis dahin Jnuerösterreich beherrscht, und
dort den Protestantismus so glücklich beseitiget hatte, gelangte nun
zur Regierung der sämmtlichen Erblande. Aber in welchem Zu¬
stande waren dieselben damals! — kaum war je die Lage eines
Monarchen verzweiflungsvoller, als jene Ferdinand's, da er nach Wien
kam. Die ungarischen Protestanten hatten sich mit Bethlen Ga¬
bor und dieser mit den Türken verbunden, er stand bereits vor
Preßburg. Ferdinand's Truppen waren von den böhmischen Re¬
bellen geschlagen worden, und waren so gut wie eingeschlosseu.
Graf Thurn stand vor den Thoren Wiens. Die Stände von Ober-
und Niederösterreich versagten die Huldigung und schlossen sich an
Thurn. Schon sprach man davon, den König Ferdinand in ein
Kloster zu stecken, und seine Kinder protestantisch zu erziehen. Die
Todesstunde für das Haus Oesterreich und für die katholische Kirche
Deutschlands schien geschlagen zu haben. Doch verlor Ferdinand,
auf sein gutes Recht und Gott vertrauend, den Muth nicht, selbst
als es anf's Aeußerste kam. Am 11. Juni 1619 nämlich traten
unversehens sechzehn protestantische Landstände in die öde, schon
von protestantischen Kugeln durchlöcherte Burg und verlangten pol¬
ternd mit Hintansetzung jeglichen Anstandes von Ferdinand die An-



32»

erkennung ihres Bundes mit den böhmischen Rebellen. Ferdinand
zog sich einen Augenblick in sein Cabinet zurück, uud sank betend
vor dem gekreuzigten Heilande nieder. Da vernahm man plötzlich
Trompetenschall; eine Truppe Kürassiere des Dampierre'schen Re¬
gimentes unter Oberst St. Hilaire sprengte auf den Burg¬
platz. Von Schrecken gejagt, eilten die Majestätsbeleidiger davon
uud flüchteten sich in's Thurn'sche Lager. Neuer Muth belebte
die katholischen Einwohner Wiens; 600 Studirende griffen für ihren
Fürsten zu den Waffen, und die Bürger folgten diesem Beispiele.
Bald kam die neue frohe Nachricht, daß der königliche Heerführer
Boncquoi in Böhmen gesiegt und sich der Hauptstadt Prag genähert
habe. Eiligst hob nun Thurn sein Lager vor Wien auf, und zog
sich nach Böhmen zurück. Nach solch' wunderbarer Rettung begab
sich Ferdinand zur Kaiserwahl nach Frankfurt, uud erhielt die
Kaiserkrone.

3. Die Lage des neuen Kaisers blieb dennoch sehr bedenklich.
Denn während Ferdinand zu Frankfurt die Kaiserkrone erhielt, ver¬
lor er die böhmische Königskrone. Zn Prag wurde von den Rebel¬
len der zwanzigjährige Churfürst von der Pfalz, Friedrich V. zum
Könige ausgerufen. Ans dieser neuen Gefahr rettete ihn sein Ju¬
gendfreund, Herzog Maximilian von Bayern, uud die Reli¬
gionseifersucht der Lutheraner gegen die Calviner. Friedrich V. war
nämlich dem calvinischen Bekenntnisse zugethan, darum leisteten ihm
die deutschen lutherischen Fürsten nur geringen Beistand. Auch bei
den böhmischen Lutheranern erregte er vielen Unwillen, als er,
kaum in Böhmen angekommen, aus den Kirchen allen Schmuck,
selbst Crucifixe hinaus werfen, und die nackten calvinischen Formen
bei dem Gottesdienste einführcn ließ.

Unterdessen hatte sich Maximilian von Bayern gerüstet. Er
zog zuerst uach Oesterreich, und führte die noch immer widerspän-
stigen Stände zu ihrer Unterthanenpflicht zurück. Dann ging er ver¬
einigt mit den kaiserlichen Truppen unter Tilly nach Böhmen, uud
stand bald vor Prag, wo in der berühmten Schlacht am weißen
Berge, 8. Mai 1620 das kurze Königthum Friedrichs V. schmäh¬
lich zu Ende ging. Prag ergab sich uud die Stände von Böhmen
huldigten neuerdings ihrem rechtmäßigen Könige. Der Majestäts-
bricf, dessen Mißbrauch so großes Unheil angerichtet hatte, wurde
vernichtet.



rr;w
4. Der Krieg wäre zu Ende gewesen, wenn ihn nicht einige

Abenteurer, wie Graf Mansfeld in Deutschland zu Gunsten des
verjagten Friedrich V. eigentlich aber aus Raublust fortgesetzt hätten.
Sie wurden von dem Feldherrn der Liga, Tilly und dem kaiser¬
lichen General Wallenstein in den Jahren 1622—1626 besiegt.
Auch Dänemark trat auf den deutschen Kriegsschauplatz, mußte
aber 1629 allen ferneren Einmischungen entsagen. So war endlich
Kaiser Ferdinand II. überall Sieger geblieben.

25^. Fortsetzung. Der westphälischc Friede.
1. Der Zeitpunkt schien nun gekommen, wo der katholischen

Kirche Gerechtigkeit widerfahren, und die ihr von den Protestanten
geraubten Güter zurückgestellt werden sollen. Ferdinand II., von den
Katholiken Deutschlands dringend dazu aufgefordert, erließ das Re-
stitutions- oder Rückerstattnugsedict, dem zufolge alle seit
dem Passauer Vertrage (1552) eingezogeneu katholischen Güter
herauSgegeben werden sollen. Dieses Edict war mit dem damals
als Grundsatz geltenden Augsburger Religionsfrieden (1555) in ge¬
nauer Uebereinstimmung. Mag man es also, — die traurigen Fol¬
gen erwägend, — politisch unklug neunen; ungerecht war es durch¬
aus nicht. Daß dieses Edict die protestantischen Fürsten schmerzte,
ist natürlich. Diese irdischen Güter waren ja der Hauptbeweggrnnd
ihres Abfalles von der Kirche gewesen. Und es war nicht wenig,
was sic herausgeben sollten. Zwei Erzbisthümer, zwölf Bisthümer
und eine unzählige Menge reicher Abteien, Klöster u. s. w. befanden
sich darunter. Daher erhob sich ein allgemeines Geschrei gegen das
Restitutionsedict, und die Anhänglichkeit au das geraubte Gut er-
muthigte zum Widerstande. Dabei sah inan sich sogleich um aus¬
wärtigen Beistand um, und das gelang. Von Frankreich kam Geld
und von Schweden beutelustige Schaaren, — die als Retter Deutsch¬
lands begrüßt wurden. Gustav Adolph, der längst schon ans
Deutschland gelauert hatte, führte 1630 sein schwedisches Heer nach
Deutschland; und obwohl er in der Schlacht von Lützen 1632 fiel,
führten doch seine Feldherrn den Krieg fort. Bald nahm auch
Frankreich offenen Antheil an Deutschlands tiefster Erniedrigung,
durch Sendung von Truppen. Vergebens boten Kaiser Ferdinand II.
und nach dessen Tode Ferdinand III. wiederholt ernstlich die Hand
zum Frieden, wornach sich Fürsten und Völker sehnten. Aber der



— .rrrr —
Friede wurde durch die Franzosen und Schweden nud die in Deutsch¬
land einheimischen Landesverräther verhindert. Deutschland mußte
erst völlig entvölkerst sein Wohlstand vernichtest seine schönsten Pro¬
vinzen verwüstet werden.

2. Endlich 1645 versammelte sich ein Friedenskongreß zu
Münster und Osnabrück und 1648 kam der westphälifche Friede
zu Stande; — der schmachvollste Friede der Weist in welchem Deutsch¬
land im Westen und Norden seine Greuzprovinzeu als offene Thore
den Feinden einräumte. Zum Lohne, Deutschland verwüstet zu haben,
erhielt Frankreich den Elsaß mit Straßburg, dem Schlüssel zu
Deutschland; Schweden bekam Vorpommern, die Insel Rügen und
Anderes, nebst einem Geschenke von fünf Millionen Thalern; und
wo irgend ein Protestant auf Kriegsentschädigung Anspruch machte,
wurde ihm ein Stück katholischen Landes von Bisthümern, Stiftern,
Klöstern zugemessen durch — Säcularifation, ein Ausdruck,
der hier zum erfreu Male vorkömmt. In Betreff der Religions¬
übung wurde der Augsburger Friede (4555) bestätiget, aber auch
auf die Calviner unter dem Namen „Reformirtc" ausgedehnt. Dazu
das Jahr 1624 als Normaljahr festgesetzt: — wo in diesem
Jahre die Katholiken oder Protestanten freie ReligionSübuug hatten,
soll sie ihnen bleiben, sonst blieb dem Landesherrn das Rechst An¬
dersgläubigen die Auswanderung zu gebieten. Für seine Erbländer
jedoch wollte sich der Kaiser nichts vorschreiben lassen. Auch über
den Besitz geistlicher Güter entschied das Normaljahr 1624: was
davon eine Religionspartei am 1. Jänner dieses Jahres besaß, das
soll ihr bleiben. In Religionssachen solle künftig nicht Stimmen¬
mehrheit entscheiden, sondern ein gütlicher Vergleich stattfinden u.s.w-
Das war der westphälische -Friede. Durch ihn ist Deutschland in
eine vertragsmäßige Zerrissenheit versetzt worden, worin es sich
noch heut zu. Tage befindet.

Papst Jnnocenz X. konnte unmöglich die kirchenräuberischen
Beschlüsse bestätigen, er protestirte feierlich dagegen.

259. Veceiuignilgsversnche der Protestanten mit der
griechischen Kirche.

Es war und ist noch eine gewöhnliche Behauptung der Prote¬
stanten: die katholischen Glaubenslehren, die sie verworfen haben,
z. B. die sieben Sacramente, Beicht, Meßopfer, Fegefeuer, sehen



332

erst von den Scholastikern nnd „von unwissenden lateinischen Mön¬
chen" erfunden, und von den Päpsten seit Gregor VH. Angeführt
worden. Wäre dem so, dann könnte die griechische Kirche, die schon
vor jener Zeit sich von der katholischen loögesagt hatte, von jenen
angeblich neuen Glaubenslehren nichts wissen. Nun aber ist sie in
allen Hauptdogmen, mit Ausnahme jenes vom Ausgange des heili¬
gen Geistes, mit der katholischen Kirche vollkommen einverstanden,
und hat dieselben wie die katholische Kirche seit Anfang des Christen-
thums bekannt. Diesen, für die Protestanten beschämenden Beweis
haben sie sich noch dazu selbst geholt.

Die Tübinger Theologen schickten 1574 die von Crusins ins
Griechische übersetzte AngSburger Confession an den Patriarchen
Jeremias von Constantinopel, und baten um sein Urtheil. Die¬
ses erhielten sie zwar, aber es enthielt einen scharfen Tadel der
protestantischen Lehren. Die Protestanten suchten noch in weiteren
Zuschriften den Patriarchen zn belehren, aber dieser verbat sich
dieselben.

Auch die Calviner machten einen solchen Bersnch. Ein gewisser
Cyrillus Lucaris ans Candia hatte in Padua studirt und dann
auf seinen Reisen in Genf und England mit Calviuern Verbindun¬
gen geschlossen. Nach seiner Rückkehr in die Türkei wurde er, wahr¬
scheinlich durch Bestechung, Patriarch zu Alexandria, nnd 1621 so
gar zu Constantinopel. Da faßte er den unsinnigen Gedanken, die
griechische Kirche zu calvinisiren; aber als er mit seinen Ansichten
hervortrat, wurde er nach Rhodos verbannt. Durch große Geld¬
summen, nnd vom englischen Gesandten unterstützt, gelangte er zwar
wieder zu der verlornen Würde. Aber noch nicht gewitzigt, veröf¬
fentlichte er ein ganz calvinisches Bekenntnis;, und gab sich den
Schein, als ob dieß der Glaube der griechischen Kirche wäre. Da¬
für wurde er wieder abgesetzt, aber noch einmal erhielt er 1637
den patriarchalischen Stnhl. Da er auch jetzt von seinem thörichten
Treiben nicht abließ, wurde er als Ketzer erklärt, und auf Befehl
des Sultans erdrosselt. Die Synoden zu Alexandria und Jerusa¬
lem verdammten strenge die calvinische Ketzerei, und ihre Aussprüche
sind in den wichtigsten Glaubenspuncten wörtlich gleichlautend mit
den katholischen Dogmen.



333

260. VeremiginiiMcrsuchc zwischen Katholiken und Protestanten.
* Die Betrachtung des Unheiles, welches für den Staat und

die Familien aus der Religionsspaltung entstanden war, regte in
edlen Gemächern zu wiederholten Malen den Wunsch an, daß Ver¬
suche zur Ausgleichung gemacht würden. Es ist bemerkenswerth,
daß die Vorschläge dazu immer von katholischer Seite, und insbe¬
sondere von solchen ansgingen, welche aus dem Protestantismus zur
katholischen Kirche zurückgekehrt waren. Schon Carl V. hatte sich
viel darum bemüht. Eben so Ferdinand I. Nachdem Erasmus eine
Schrift hierüber verfaßt hatte, forderte Kaiser Ferdinand den gelehr¬
ten und milden Cassander zn einem schriftlichen Gutachten auf.
Diese Schrift war äußerst gemäßigt, und stellt die Wiederverei¬
nigung als eine heilige Pflicht dar. Aber Calvin widersetzte sich
einer solchen Zumuthung mit großer Heftigkeit und vereitelte weitere
Verhandlungen. Eben so wenig Erfolg hatten die trefflichen Frie¬
densschriften des Wi celi ns und Staphhlus, welche beide vom
Protestantismus zur katholischen Kirche zurückgetreten waren. In
Frankreich betrieb besonders Cardinal Richelieu die Vereinigung,
doch nicht immer im wahren kirchlichen Geiste. In Polen suchte
der treffliche König Wladiölaw IV. dafür zu wirken, und der
Rücktritt mehrerer protestantischer Gelehrten belebte seine Hoffnun¬
gen. Der Erzbischof Lubienski von Gnesen verfaßte ein freund¬
liches Einladungsschreiben zu einem Religionsgespräche nach Thorn
1643. Es kamen auch einige Theologen dahin, aber die Sache zer¬
schlug sich vorzüglich durch den erbitterten Parteihaß zwischen den
Lutheranern und Calviuern.

Nach dem westphälischen Frieden wurden die Versuche mit er¬
neutem Eifer vorgenommen. Große Vorbereitungen dazu machte
Christoph de Spinola, Bischof zu Neustadt, st 1695, durch
seine Reisen zu diesem Behufe, als Bevollmächtigter Kaisers Leo¬
pold I. Der Hof von Hannover ging in die Vorschläge ein, und
beauftragte den protestantischen Abt Molanus von Lockum und
den berühmten Philosophen Leibnitz, sich mit Bossuet in Kor¬
respondenz zu setzen. Man verständigte sich in edlem versöhnlichem
Geiste über Manches, aber, da eben dem haunoveranischen Fürstcn-
hause die Aussicht auf Englands Thron sich öffnete, glaubte cs, je¬
den Schein von Gunst gegen die katholische Kirche meiden zu müssen,
und MolannS bekam den Wink, sofort abzubrechen.



— ;r;r4 —

Den besten Erfolg hatte eine bei dieser Gelegenheit von Bos-
suet verfaßte Abhandlung über die katholischen Glaubenslehren, wo¬
rin er die verkehrten Begriffe der Protestanten über den katholischen
Glauben aufdeckte, und zeigte, daß sie meist aus Unkenntniß die ka¬
tholische Kirche verlassen hatten. Das ist auch überhaupt der Punct,
auf den bei einer allfälligen Vereinigung alles ankömmt. Manche
redliche Protestanten, wie wir an den Puseyten in England das
neueste Beispiel haben, werden nur durch irrige Vorstellungen über
die katholischen Lehren von der Rückkehr abgehalten; sie müssen
daher diese recht kennen und achten lernen, um sie gläubig anzu¬
nehmen. Die katholische Kirche aber kann zu Gunsten einer solchen
Vereinigung nicht den geringsten Glaubenssatz anfgeben, und höch¬
stens nur in Disciplinarsacheu, wie sie es den Griechen gethan, Zu¬
geständnisse machen. Ans diesem Wege der Erkenntnis? fanden auch
fort und fort Bekehrungen mancher Fürsten Statt, darunter: der
Landgraf Ernst von Hessen, 1652, — Johann Fried¬
rich von Braunschweig, 1651, Friedrich Augnst I-, Chur¬
fürst von Sachsen, 1697, — Christian August, Herzog von
Holstein, 1705, — und An ton Ulrich von Braunschweig, 1710,
beide mit ihren Familien; Carl Alexander von Würtemberg,
1712; Friedrich, Erbprinz von Hessen-Cassel, 1755, und Andere.

Theologische Streitigkeiten in der katholischen
Kirche.

261. Bajus.

* Ueber die Erklärung der so schwierigen Glaubenslehre von
der Gnade, dem freien Willen und der Prädestination ist seit den
Zeiten des heiligen Augustinus selbst im Schooße der katholischen
Kirche viel gestritten worden. Auch unter den Scholastikern war
dieser Gegenstand ein Streitpunkt zwischen den Thomisten und Sco-
tisten. So lange es sich hiebei nur um die Erklärungsweise handelt,
läßt die Kirche die Wissenschaft walten, daher hat auch das Trienter
Concil nur die Glaubenssätze festgesteklt, ohne sich in jene Streitig¬
keiten einzulassen. Nur wo das Dogma selbst angegriffen erscheint,
muß die Kirche ihre Stimme erheben.

Auch Michael Bajus, Professor zu Löwen seit 15)51, hat



— ;rr;s —

über obige Gegenstände im Sinne der Thomisten geschrieben, aber
dabei manche irrige Sätze, angeblich als Lehre des heiligen Augu¬
stinus, vertheidigt. Diese wurden durch eine Bulle des Papstes
Pius^ lind wiederholt vom Papste Gregor XHI. als irrig ver¬
worfen, welchem Urtheile sich Bajns 1580 unterwarf, nnd daher
nicht weiter belästiget wnrde.

26Z. Molim.

* Das System des Bajns hatte theilweise noch Vertheidiger
gefunden, welche jetzt von den Jesuiten nach den Ansichten des Sco-
tus bekämpft wurden. So entspann sich ein Streit zwischen den
Dominicanern (Thomisten) nnd den Jesuiten (als Scotisten). Da
erschien 1588 das Buch des spanischen Jesuiten Motina, „Aus¬
gleichung des freien Willens mit der Gnade u. s. w." dessen Ab¬
sicht war, die gegenseitigen Meinungen möglichst zu vereinigen und
auszugleichen. Allein, statt Vereinigung, war größere Entzweiung
die Folge. Die Dominicaner wollten in diesem Buche semipelagia-
nische Irrthümer finden, nnd griffen selbes heftig an. Dagegen
stritten gelehrte Jesuiten für Molina. Papst Clemens VIII. von
gegenseitigen Anklagen der zwei berühmten Orden gedrängt, fetzte
eine Congregation von Prälaten nieder, 1599, zur Beantwortung
der Frage: Wie sich der Beistand der göttlichen Gnade zur Freiheit
des Menschen verhalte («mpru-ziUio äe nuxilüs). Die Congregation
setzte die Untersuchungen bis zum Jahre 1607 fort, wo sie von
Papst Paul V. entlassen wurde, mit der Erklärung, daß die Ent
scheidung später erfolgen werde. Unterdessen solle keine Partei die
andere wegen dieser Angelegenheit in üblen Ruf bringen. Im
Jahre 1611 fand es der Papst, da die Streitigkeiten heftiger zu
entbrennen drohten, für nöthig, ein allgemeines Stillschweigen hierin

ans,zulegen.

263. Jauscuius.

1. Die Streitigkeiten wurden neuerdings angeregt durch ein
Buch des Cornelius Jansenins, seit 1630 Professor zu Lö¬
wen und später Bischof von Ipern. Er grübelte zwanzig Jahre
hindurch über obige Glaubenslehre, nnd das Resultat davon war



336

ein Buch unter dem Titel: „Xu^cwtinus", wo jedoch in der Ein¬
leitung die Erklärung stand, daß der Verfasser des Buches
den Inhalt desselben dem Urtheile des apostolischen
Stuhles unterwerfe. Wäre dieß doch von seinen Anhängern
beachtet worden! — Das Werk ist gegen die Moli nisten gerich¬
tet, und Jansenius ist in dem Wahne befangen, daß alle, die es
nicht mit ihm (oder wie er meint, mit Augustinus) halten, ohne
weiters Molinisten, folglich wenigstens Semipelagianer sehen. Das
Buch wurde nach Jansenius Tode gedruckt, und verursachte einen
heftigen Schriftenwechsel, daß Papst Urban VIII. für gnt fand, das
Lesen des Buches zu untersagen. Das schien nicht zu genügen, denn
die Jesuiten wiesen nach, daß sich darin Behauptungen vorfindcn,
die schon in Bajus von den Päpsten verworfen worden waren, und
daß der ganze Inhalt des Buches ein verhüllter CalviniSmus seh.
Man legte fünf Sätze vor, worin das Irrige dieses Buches kurz
zusammengefaßt war, und schickte sie an den Papst mit dem Er¬
suchen, über dieselben eine Erklärung zu erlassen. Der erste dieser
Sätze war wörtlich im Buche enthalten, die anderen dem Sinne
nach; sie bildeten, wie Bossuet sagte, die Seele desselben. Nach
zweijähriger genauer Prüfung erfolgte von Papst Innocenz X. die
Verdammungsbulle.

2. Die Anhänger des Jansenius konnten zwar nicht bestreiten,
daß die vom Papste verworfenen fünf Sätze auch wirklich ketzerisch
sind, aber sie erfanden die Ausflucht, daß diese Sätze im Buche des
Jansenius nicht enthalten seyen. Das Erstere müsse man glauben,
aber in Betreff des zweiten dürfe man zweifeln; denn die Kirche
seh zwar unfehlbar, wo es sich nm ein Dogma handelt, nicht aber,
wo von Thatsachen die Rede ist, z. B. ob ein Satz in einem
Buche enthalten seh, oder nicht. Durch diese Distinction der
Thatsache, und des Rechtes (Dogma), wurde der Gegenstand
auf ein neues Feld versetzt, und der Streit, der darob, insbeson¬
dere zwischen den Jesuiten und Jansenisten geführt wurde, gehört
zu den betrübendsten Ereignissen der katholischen Kirche. Nicht nur
die Geistlichkeit, auch der Hof, das Parlament, die Universität, be¬
sonders die theologische Facultät (Sorbonne) nahmen Theil daran.
Die heftigsten Jansenisten waren: Anton Arnauld, Nicole
und Pascal, Männer, denen mau Gelehrsamkeit und Sittenstrenge
nicht absprechcn kann. Der Hauptsitz der jansenistischen Umtriebe



— 337 —

aber wurde das Nonnenkloster Port-Royal, dessen Aebtissin Ar-
nauld's Schwester war.

3. Um den Ausflüchten der Iansenisten zu begegnen, erließ
1656 Papst Alexander VII. eine Bulle, worin die frühere bestätiget
und erklärt wurde, daß jene fünf Sätze im Buch des Jansenius in
jenem Sinne, in welchem sie verdammt wurden, enthalten sehen.
Auf Ansuchen der französischen Bischöfe schickte der Papst noch eine
hierauf bezügliche Formel nach Frankreich, welche die Geistlichkeit,
die Klosterfrauen, und die Vorsteher der Lehranstalten unterschreiben
sollten. Aber selbst vier Bischöfe verweigerten die Unterschrift, im¬
mer obige Distinction vorschützend. Endlich wurde durch die Mah¬
nungen der großen Bischöfe, Bossuet und Fenelon die Sache dahin
vermittelt, daß auch jene vier unter dem milden Papste Clemens IX.
sich dahin verstanden, aufrichtig zu unterschreiben, ohne daß man
strenge nach ihrer eigentlichen Gesinnung forschte, 1669. Man
nannte das den Clementinischeu Frieden.

* 4. Diesen Frieden, den man den Iansenisten gewähren wollte,
störten sie 1702 selbst durch die Vorbringung eines Gewissensfalles,
wo es sich fragte, ob ein Geistlicher absolvirt werden könne, welcher
zwar die Formel unterschrieben hat, aber nicht glauben könne, daß
der Papst in Ausmittlung einer Thatsache untrüglich seh, wobei er
jedoch ein sogenanntes frommes Stillschweigen beobachtet
habe. Es wurde neuerdings heftig für und wider gestritten, bis
Papst Clemens XI., 1705, eine Bulle mit der Erklärung erließ,
daß das sogenannte fromme Stillschweigen keineswegs genüge, son¬
dern ein aufrichtiger Glaube erforderlich seh. Gegen die «och im¬
mer Widerstrebenden wurde jetzt mit Strenge verfahren, und auch
die Nonnen von Port-Royal mußten ihren Eigensinn schwer büßen;
sie wurden in andere Klöster abgeführt, und Port-Rohal zerstört.

264. Die Bulle Unigenitus.

* 1. Den Höhepunct erreichte der jansenistische Streit durch
Paschasius Quesnel^einen vertriebenen Iansenisten,.Priester
des Oratoriums. Er gab 1671//in Erbauungsbuch heraus: „Mo¬
ralische Reflexionen über das neue Testament", — welches mit viel
Geist und Salbung geschrieben, aber besonders in den letzten Aus¬
gaben bis 1693, mit jansenistischen Grundsätzen durchflochten und

2



338

eben, weil zpr Erbauung bestimmt, desto gefährlicher war. Anfangs
sprachen sich mehrere Bischöfe) vortheilhaft darüber aus, und Car¬
dinal Noailles, Erzbischof von Paris,, der im nun folgenden
Streite die Hauptrolle spielte, empfahl das Buch in einem Hirten-
fchreiben. Bei genauerer Erwägung aber erklärten sich bald mehrere
Bischöfe dagegen, und Papst Clemens XI. fand sich bewogen, das
Buch einer Prüfungskommission zu übergeben; worauf 1713 die
berühmte Bulle erschien, die, wie gewöhnlich, von dem Anfangs¬
worte: „Cnitzwnitus" ihren Namen hat, und welche hundert und ein
Sätze aus dem Buche verdammtes

2. Der Cardinal Noailles verbot nun zwar die Lesung des
Buches, aber als auf einer vom Könige veranstalteten Versamm¬
lung der Bischöfe die Bulle zur Annahme vorgelegt wurde, ver¬
weigerte er die einfache Annahme, mit der Einwendung: einige
dieser Sätze können auch einen guten Sinn haben, und man müsse
erst eine weitere Erklärung vom Papste verlangen. Persönliche Auf¬
reitzungen, die Noailles im Betreff des von ihm früher empfohle¬
nen und jetzt verworfenen Buches erfahren hatte, scheinen der Be¬
weggrund seiner Handlungsweise gewesen zu sehn. Aber auch sieben
andere Bischöfe standen auf seiner Seite. Auch in der Sorbonne
gab es Streit hierüber. Um die auftanchenden Leidenschaften zu
unterdrücken, beabsichtigte König Ludwig XIV. ein Nationalcon-
cilium, aber sein Tod, 1715, verhinderte die Ausführung.

3. Unter der nun folgenden Regentschaft des sittenlosen Her-/^'^
zogs von Orleans, dem der Papst so gleichgültig war, wie Chri-lii^
stus, konnten die Iansenisteu ihre Häupter erheben. Vier Bischöfe
appellirten gegen die Bulle an ein allgemeines Concilium, ihrem
Beispiele folgte Noailles, die Sorbonne, Geistliche, Nonnen, und
Laien; — es entstand die Partei der Appellanten, die bei dem
Parlamente Unterstützung fanden. Der Papst erließ dagegen 1718
eine strenge Bulle, wornach jeder, der die Annahme der Bulle ver¬
weigert, aufhören soll, ein Glied der Kirche zu heißen. Die Appel¬
lanten fuhren zwar fort zu protestiren, doch Noailles schien allmälig
zur Erkenntnis; zu kommen, welch' verderblichen Weg er gehe, und
auch andere mit sich verleite; er böt die Hand zum Frieden, und
nahm 1728 die Bulle unbedingt an, worauf die meisten Bischöfe
seinem Beispiele folgten.

4. Die Partei der Appellanten blieb aber immer noch zahl-



rrrrs
reich, und nahm jetzt zu angeblichen Wundern ihre Zuflucht. Ueber
dem Grabe eines jansenistischen Bolksheiligen, Franz von Pa¬
ris, sollen Krankenheilungeu unter wilden Verzuckungen und Exta-
sen stattgefunden haben, womit die Jansenisten ans das Volk zu
wirken suchten. Aber sie machten sich zuletzt nur lächerlich, um so
mehr, da sie unter sich selbst in Parteien zerfielen.

5. Allmälig kehrte äußerlich der Friede zurück, aber besonders
die nachtheilige Folge erhielt sich, — daß der Staat, der bei die¬
sen! Streite vielfach in die religiösen Angelegenheiten war gezogen
worden, sich an dieses Einmengen gewöhnte. Das zeigte sich, als
der Erzbischof Beaumont von Paris gegen die heimlichen Janse¬
nisten verordnete, jedem Sterbenden, der sich nicht mit einem Beicht-
zengnisse seines Pfarrers ausweise, die Sacramente zu verweigern;
denn die Appellanten hatten ihre eigenen Beichtväter. Das Parla¬
ment nahm sogleich die Appellanten in Schutz, und wollte den Erz¬
bischof zur Verantwortung ziehen, der jedoch dagegen protestirte. Es
wäre wieder zu schlimmem Conflicten gekommen, wenn nicht Bene¬
dict XIV., 1756, den Frieden vermittelt hätte, durch die Erklärung,
daß zwar die Anordnung des Erzbischofs in Kraft bleiben, aber
nur auf notorisck bekannte Gegner der Bulle angcwendct werden solle.

2si5. Schisma zu Utrecht.

* Ein- dauerndes Uebel hat der Jansenismus in den Nieder¬
landen angerichtet, es entstand ein förmliches Schisma. Dort waren
bei der politisch-religiösen Umwälzung die Bisthümcr aufgehoben
worden, obwohl sich Katholiken in bedeutender Anzahl erhalten hat¬
ten. Der Papst bestellte daher apostolische Vicare, worunter Peter
Kodde mit den ans Frankreich vertriebenen Jansenisten sich offen
in's Einverständniß setzte. Papst Clemens XI. snspendirte ihn deß-
wegen, aber er behielt einen bedeutenden Anhang. Auch die hollän¬
dische Regierung begünstigte ihn und den JansenismusfiMach seinem
Tode wählte das Utrechter Capitel (ans bloßen PfarrM bestehend)
den Cornelius Steenoven zum Erzbischöfe, und es fand sich
ein aus Frankreich vertriebener jansenistischer Bischof, Barl et, der
ihn und noch drei seiner Nachfolger weihte, ohne sich an die Pro¬
testation Roms zu kehren. Der letzte von diesen war Meindarts,
der zwei andere Bisthümer, Harlem und Deventer, wieder

L , . ... r

A -- A,- s-'



34«

herstellte und besetzte, damit der schismatische Episcopat vor dem
Erlöschen bewahrt bleibe. In dieser Weise besteht das Schisma
noch bis heute.) Die Utrechter verweigern noch fortan die Annahme
der Bulle Unigenitus, erkennen zwar den römischen Primat an, und
jeder neu gewählte Bischof bezeugt dem Papste seine Verehrung,
und sucht, jedoch immer vergebens, seine Bestätigung nach. Jedoch
sind nicht alle dortigen Katholiken am Schisma betheiligt, und ihre
Zahl in allen drei schismatischeu Bisthümern ist etwa fünftausend.
Die katholische Kirche in den Niederlanden erhielt 1852 vom heili¬
gen Vater eine neue Hierarchie mit einem Erzbisthume zu Utrecht.
Sie findet zwar, wie zu erwarten stand, Widerspruch, wird aber
hoffentlich segensreich wirken, und auch das Schisma seinem Ende
zuführen.

X §
266. Pietistische Streitigkeiten m der katholischen Kirche.

* 1. Auch Verirrungen des frommen Gefühles und falscher
Mysticismus erregten einigen Streit. Michael Molinos, ein Spa¬
nier, lebte seit 1669 in Rom, wo sich, durch den Schein tiefster
Frömmigkeit anzezogen, viele angesehene Personen seiner geistlichen
Leitung anvertrauten. Aber ein von ihm herausgegebenes Buch:
„Geistlicher Wegweiser", zeigte seine falsche Richtung, er mußte
seinen Jrrthum abschwören, und starb im Gefängnisse. Seine Jrr-
thümer nannte man Quietismus, weil er den höchsten Grad
der Vollkommenheit darein setzte, daß die Seele in völliger Ver¬
nichtung ihrer selbst, — nichts denkend, und nichts begehrend, in
das Wesen Gottes versunken ruhe, u. s. w.

2. Dieser Quietismus fand Anhänger. Darunter war auch
die geistreiche, und durch ihren Wandel ausgezeichnete Frau Jo¬
hanna Gnhon, welche durch mehrere Schriften Grundsätze ver¬
breitete, die bei genauer Prüfung Besorgnisse erregen mußten. Nach
ihrer Ansicht gibt es einen Zustand der reinen Liebe Gottes, wo
der Mensch selbst gegen sein Seelenheil gleichgültig ist, und er aus
Gottesliebe auch darein willigt, die ewige Verdammuiß zu ertragen,
wenn Gott sie ihm bestimmt, u. s. w. Aus Veranlassung des fran¬
zösischen Hofes verfaßte Bossuet vierunddreißig Artikel, die Guhon
zum Beweise ihrer Rechtgläubigkeit unterschrieb. Die Sache wäre
vielleicht abgethan gewesen, wenn nicht der berühmte Bischof Fene-



341

lon sich ihrer angenommen, und in einige Opposition mit Bossuet
gesetzt hätte. Es entspann sich zwischen diesen beiden großen Män¬
nern ein Schriftenwcchsel, und Fenelon verfaßte seine „Erklärung
der Grundsätze der Heiligen", wo er die Lehre von der reinen un¬
eigennützigen Liebe in etwas auffallender Weise darstellte. Bossuet
bekämpfte diese Schrift, und Fenelon legte sie endlich dem Papste
zur Entscheidung vor. Nach genauer Prüfung durch mehrere Ge¬
lehrte, erschien 1699, das päpstliche Urtheil, womit drciundzwanzig
Sätze aus jener Schrift verworfen (jedoch nicht für ketzerisch erklärt)
wurden. Der Papst soll geäußert haben, Fenelon habe nur aus
Uebermaß der Liebe Gottes gefehlt. Fenelon war eben im Begriffe,
die Kanzel seiner Cathedrale zu besteigen, als er das Verdammungs-
urtheil erhielt. Er verlas dasselbe sogleich, und bat die Gläubigen
sich auch diesem Urtheile zu fugen, und sein Buch nicht mehr zu
lesen. Damit war der Streit beendigt, zur Beschämung Vieler,
besonders der Ianseuisten, die gehofft hatten, Fenelon werde sich
auch jener Distinction bedienen, daß diese Sätze in seinem Buche
nicht in dem vom Papste verworfenen Sinne enthalten sehen.

267. Die sogenannten Freiheiten der gallikanischcn Kirche. ''
In Folge der Zwistigkeiten, die zwischen Papst Jnnocenz Xl.

und dem Könige Ludwig XIV. entstanden waren, berief der König,
16tz2, eine Versammlung von Bischöfen und Baronen nach Paris,
welche in einseitiger Auffassung des Verhältnisses zwischen Kirche
und Staat, folgende vier Artikel, die wahrscheinlich von Bossuet
formulirt wurden, als angebliche Grundsätze für die gallikanische
Kirche aufstellten: 1) Petrus und seine Nachfolger haben nur Macht
im Geistlichen, nicht im Weltlichen. 2) Diese Macht ist beschränkt
durch die Beschlüsse von Constanze (lÄ Papst untersteht den ökume- -
nischen Concilien). 3) Eben so soll die apostolische Gewalt geregelt
werden nach den Vorschriften, Gewohnheiten und Grundsätzen der
Kirche in Frankreich. 4) Die Aussprüche des Papstes, wenn nicht
das Ansehen der ganzen Kirche hiuzukömmt, sind nicht unverbesser¬
lich. Ein königliches Decret bestätigte diese Declaration, und
befahl, daß sie in allen Schulen gelehrt werde. Der Papst Jnno¬
cenz XI. protestirte dagegen, und sein Nachfolger Alexander VIII.
erklärte sie für nichtig. Aber erst dem Papste Jnnocenz XII. gelang



342

es den König zur Rücknahme jenes Decretes zu vermögen, nach¬
dem die an jener Versammlung betheiligten Bischöfe ihre Betrüb-
niß darüber dem Papste erklärt hatten. Doch half diese Rücknahme
wenig, die Artikel wurden in der Praxis häufig als Grundsatz gel¬
tend gemacht, unter dem Titel der Freiheiten der gallika Ni¬
schen Kirche. Die französischen Bischöfe erfuhren aber häufig,
daß diese Freiheit in Hinsicht des Papstes mit einer knechtischen
Abhängigkeit von der weltlichen Macht vertauscht wurde, und Fene-
lon sagt mit Recht: „Gegenwärtig kommen die Anmaßungen und
Eingriffe von der weltlichen Gewalt, nicht von Rom; der König
ist in der Wirklichkeit mehr das Oberhaupt der französischen Kirche,
als der Papst; und Laien beherrschen die Bischöfe."

----.
1LI. Einrichtung der Kirche.
268. Wahre Reformation der Kirche.

Durch die Ereignisse der sogenannten Reformation ward die
Kirche zwar in allen ihren Theilen tief erschüttert, aber durch die
ihr inwohnende Gotteskraft hat sie nicht nur die ihr geschlagenen
Wnnden bald zu heilen vermocht, sondern sie stand auch, wahrhaft
reformirt, herrlicher als ehedem da. Auf dem Concil zu Trient
feierte sie gleichsam ihre Wiedergeburt, wo neben der Feststellung
der Lehre, durch die trefflichsten Verordnungen nicht nur dtp Miß¬
bräuche abgestellt, sondern nach allen Seiten hin die alte Ord¬
nung neu gegründet wurde. Wir geben hierüber nur einige An¬
deutungen:

1. Am Papstthume hatte natürlich das Concil nichts zu refor-
miren. Die Stellung des Papstthums blieb trotz der Vernichtung,
die ihr die Protestanten geschworen hatten, in ihrem Wesen die
nämliche. Wenn übrigens einerseits die Päpste bei dem veränderten
Zeitgeiste sich nicht berufen fühlten, mit jener Allgewalt wie im
Mittelalter, in die weltlichen Verhältnisse Einfluß zu nehmen, so
sind sie doch immer mit apostolischer Kraft aufgetreten, wenn, wie
nun nicht selten geschah, selbst katholische Fürsten die geistliche Ge¬
walt der weltlichen unterordnen wollten.

2. In Betreff der bischöflichen Verwaltung hat das Concil
die Exemtionen der Klöster und Corporationen, wodurch die Bi-



»43

schüfe vielfach beschränkt waren, größtenthcils aufgehoben : und über
die Verwaltung der Diöcesen heilsame Vorschriften gegeben. Zur
Hebung des kirchlichen Lebens wurde die Abhaltung von Provinzial-
nnd Diöcesan-Shnoden anbefohlen.

3. Zur Bildung des Clerus war die Anordnung von Semi-
uarien von unberechenbarem Vortheile; nur hat die Ungunst der
Zeit fast bis auf unsere Tage, wo endlich auch die Knabensemina-
rien überall errichtet werden, die volle Ausführung gehemmt. Die
Seelsorge will das Concil nur jenen anvertrant wissen, die in
einer besonderen Prüfung sowohl über ihre Kenntnisse als über ihr
sittliches Verhalten Beweise gegeben haben.

4. Ueber das ganze kirchliche Leben hat das Concil eine Reihe
der heilsamsten Verordnungen für den christlichen Unterricht, den
Gottesdienst, die Administration der Sacramente, insbesondere über
die Ehe erlassen; leider, daß in dieser letzteren so wichtigen Ange¬
legenheit die weltlichen Regierungen vielfach ihre Stellung verkannten.

269. Das religiöse Leben. Große Kirchenmänner. ---

Die von dem Trienter Concil angeordnete Kirchenreformation
fand ihren Widerhall und kräftige Unterstützung in einer großen
Anzahl herrlicher Persönlichkeiten unter Päpsten, Bischöfen und ein¬
fachen Priestern, die ganz in der Weise der früheren Kirchenväter
in dieser Zeit gleich Sternen leuchteten. Der Katholik muß sich
dessen um so mehr freuen, und seiner Kirche desto inniger anhän¬
gen, wenn er die sogenannten großen Männer der Refor¬
mation mit den seinigen vergleicht. Wir wollen hiervon nur
einige nennen.

1. Carl Borromeo, aus hohem Adel am InKo mag-Kinrs
1532 geboren, ein wahrer Reformator der Kirche. Schon in seiner
Jugend gab sich mannigfach das Wehen des heiligen Geistes in
diesem seinem anserwählten Organe kund, und es konnte ihm schon
in seinem zweiundzwanzigsten Lebensjahre das Erzbisthum Mailand
anvertraut werden. Hier entfaltete sich sein reiches inneres Leben
segensreich über die Diöcese, und durch seine innige Verbindung
mit dem römischen Stuhle — dann durch seine Anwesenheit auf
der Trienter Synode, wirkte er für die ganze Christenheit. In un¬
nennbarer Milde wie in weiser Strenge, hat er eben so Ketzer zu



3ÄÄ

bekehren, wie seine Priester zu kirchlichem Ernste emporzuheben und
Orden zu reformiren gewußt. Iu seiner Neigung zum Wohlthun
entäußerte er sich oft der nothwendigsten Lebensbedürfnisse für seine
eigene Person. Bei der Hungersnoth und während der Pest in
Mailand 1576, rettete seine Aufopferung und schnelle Anordnung
zweckmäßiger Hilfe, einen großen Theil der Bevölkerung. Aber frühe
erlag sein Körper den mannigfachen Anstrengungen; und man konnte
sagen, er gab sein Leben für die Seinigen 1584. Als Ideal eines
Seelsorgers und Spiegel für jeden Geistlichen, wurde er 1610 heilig
gesprochen.

2. Vincenz von Paul, in Frankreich am Fuße der Pyre¬
näen, von armen aber frommen Aeltern 1576 geboren. Er hütete
in seiner Jugend die Heerde, und theilte da schon sein karges Brot
freudig mit den Armen, weswegen sein Vater ihn eines edleren Be¬
rufes würdig hielt, und ihn zum Geistlichen bestimmte. Er wurde
ein wahrer Priester Gottes, brachte es zwar sein Leben lang zu
keiner glänzenden kirchlichen Stellung, aber sein Leben ist dabei so
reich an Thaten, die größtentheils bis auf unsere Zeit herab von
ungeheurem Erfolge sind, daß es kaum möglich scheint, wie ein
Menschenleben zu deren Vollführung hinreichen kann. Ganz arm
stand er in der Welt da, denn auch sein geringes Erbtheil ließ er
seiner Mutter und den Geschwistern: — aber er gab Allmosen,
die sich nach Millionen berechnen. Ein widriges Geschick brachte
ihn in die Sclaverei nach Tunis: aber hochbeglückt führte er seinen
Herrn zum Christenthume und nach Europa zurück. Die Hütten
der Armuth, wohin er geistige und leibliche Hilfe brachte, waren
sein liebster Aufenthalt: aber auch am königlichen Hofe war er
geliebt und verehrt. Als Erzieher, Beichtvater, Pfarrer, endlich als
Geistlicher der Galeeren - Sträflinge hatte er das allgemeine Weh
kennen gelernt, und sann nach Anstalten, es zu lindern. Begüterte
Freunde, und fromme Seelen gaben die Mittel dazu her, und so
wurde eine große Zahl der verschiedenartigsten Institute gegründet,
denen sein praktischer Geist die einfachen Regeln gab. Dahin gehö¬
ren vorzüglich das Institut der milde» Frauen oder grauen Schwe¬
stern (ülles <io olmritö, sooui z grisos); das Institut der Missionen
(Lazzaristen); ferner die Stiftung von vielen Seminarien, Hospi¬
tälern u. dgl. Nach einem so rastlosen und weltbeglückenden Leben
wurde er zum ewigen Lohne abgerufen 1660.



3. Franz von Sales, auf dem Schlosse Sales 1567 ge¬
boren. Als schwächliches Kind ward er von treuer Mutterliebe früh¬
zeitig für die Uebung jeglicher Tugend herangebildet. Nach dem
Willen seiner Eltern befaßte er sich daun mit jenen Wissenschaften
und Uebungen, die man für einen Edelmann für nothwendig erach¬
tete; wodurch er sich jenen feinen Anstand aneignete, der ihn auch
den höheren Ständen so liebenswürdig machte. Dabei unterließ er
jedoch die Uebungen der Gottseligkeit und auch das Studium der
Theologie nicht. Bereits hatte man ihm eine Rathsstelle verschafft
und eine reiche Braut ausersehen; aber er erhielt endlich ans in¬
ständiges Bitten die Erlaubniß, Priester zu werden. Der Bischof
von Genf nahm ihn bald zum Amtsgehülfen au, und nach dessen
Tode ward er daselbst Bischof. Sauftmnth und Liebe waren die
Hauptzüge seines Charactcrs, — dazu ein Heller Verstand; — daher
vermochte er besonders in Bekehrung der Calviner das Unglaubliche
zu wirken. Er führte viele Tausende in den Schooß der katholischen
Kirche zurück. Er starb 1622 und hinterließ ein schönes Denkmal
der Kirche, in dem von ihm gestifteten weiblichen Orden der „Heim¬
suchung Mariä". Aber auch in seinen Schriften wird er un¬
sterblich bleiben. Die bekannteste: „Philothea" hat schon Vielen zum
gottseligen Leben als Anleitung gedient, und wird mit Gottes Gnade
noch ferner dazu dienen.

^0. Die Nachtmahlsbulle. -

Von der Bulle »in ovons ciomini«, so genannt, weil sie am
Feste des letzten Abendmahles, am grünen Donnerstage, alljährlich
in Rom verlesen wurde, geschieht hier nur darum eine kurze Er¬
wähnung, weil sie von den Feinden der Kirche vielfach mißverstanden
Wird. Sie ist das Werk mehrerer Päpste schon aus dem 14. meist
aber aus dem 15. Jahrhundert, und enthält Excommunications-
Sentenzen gegen die Ketzer, Seeräuber, Verfälscher der päpstlichen
Bullen, gegen die, welche den Türken und Ketzern Waffen liefern,
Pilger mißhandeln u. dgl. Dann wird aber auch der Bann ver¬
hängt gegen jene, die ungesetzlich in ihren Ländern die Steuern er¬
höhen, Cleriker vor das weltliche Gericht ziehen, der Kirche einen
Tribnt auflegen n. s. w. So zweckmäßig der eine Theil erscheint,
so ist der andere Theil mehr nach den Begriffen des Mittelalters



»4«
gebildet, und ds ist begreiflich, daß, als Papst Pius V. (1566 —
1572) diese Bulle überall zu verkünden befahl, die weltlichen Für¬
sten dagegen protestirteu. Indeß erkannten die Päpste selbst, daß
die darin enthaltenen Ansprüche bei den ganz veränderten Verhält¬
nissen der Staaten nicht mehr durchgesetzt werden können, daher
ließ Papst Clemens XIV. 1769 die Bulle auch in Rom nicht mehr
verkünden, und dabei blieb es seither.

Neue Q r d e n.

271. Jesuiten.
Dem großen Nebel der Zeit, dem Protestantismus begegnete

die Kirche durch eine großartige Anstalt, — durch den Orden der G e-
sellsch ast Jesu. In seiner ganzen Einrichtung schon ist dieser
Orden der protestantischen Tendenz der Negation, nnd der Auf¬
lösung entgegengesetzt, durch seiuen absoluten Gehorsam und
durch sein festes und genaues In ein an der sch ließen.

Der bekannte Stifter Ignaz Lohola ist in Spanien aus
vornehmem Geschlechte 1491 geboren. Er hatte noch bei der Ver-
theidigung von Pampelona 1521 ritterlich gekämpft und wurde da
schwer verwundet. Während der langsamen Genesung begehrte er
Ritterromane zum Zeitvertreibe. Da die nicht zu haben waren, so
blätterte er in den Lebensgeschichten der Heiligen und fand sich bald
wunderbar angeregt, denn er fand da Helden, die ihm allein der
Nachahmung würdig schienen. Kaum hergestellt, hielt er seine letzte
ritterliche Nachtwache vor dem Bilde der heiligen Jungfrau
Maria in Montserrat, legte dann die Rüstung ab, und trat in dem
Hospitale zu Mauresa durch Werke der Liebe und strenger Ascese
seinen neuen Lebensweg an. Die Liebe führte ihn sogar nach Je¬
rusalem zur Bekehrung der Ungläubigen; allein er mußte bald be¬
merken, daß es ihm noch an der gehörigen Wissenschaft in geist¬
lichen Dingen mangele. Ein schönes Muster von Demuth und
Beharrlichkeit, finden wir ihn nach seiner Rückkehr nach Europa,
in der Elementarschule zu Barcelona, wo er, dreiunddreißig Jahre
alt, unter Knaben die lateinische Grammatik lernt. Die weitere Aus¬
bildung suchte er auf den Universitäten zu Alcala und Paris.
In letzterem Orte beschäftigte sich sein Geist bereits mit der Idee



— 3Ä7 —

der Stiftung einer Gesellschaft für die höchsten Zwecke der Mensch¬
heit. Einige Studiengenossen wurden von ihm dazn gewonnen, und
die Kirche von Montmartre bei Paris nahm 1534 die Gelübde von
sieben hochbegeisterten Männern auf. Sie waren nebst Ignatius:
Le Fevre, Franz Xaver, Lainez, Salmeron, Bobadilla und Rodrigucz.
Ihr nächstes Ziel, Bekehrung der Ungläubigen im Oriente, mußten
sie, eines Krieges wegen, aufgeben. Dafür stellte sich Ignatius
mit Le Fevre und Lainez dem Papste Paul III. vor, nnd sie fügten
ihren Gelübden der Armuth, Keuschheit, des Gehorsams, noch das
vierte bei: die Bereitwilligkeit, überall hinzugehen, wohin der Vater
der Christenheit sie senden wolle. Ignatius entwarf demnach die
Grundzüge der Regel eines neuen Ordens, welchen der Papst 1540
unter dem Namen der Gesellschaft Iesn bestätigte.

Das höchste leitende Gesetz des Ordens ist die Verbreitung der
größeren Ehre Gottes (onmia all innjorem Dai Klorimn).
Darum sollte die Gesellschaft eben so für das Heil der Mit¬
menschen: — durch Predigen, Missionen, Katechisiren, Bekäm¬
pfung der Häretiker, — vorzüglich durch Jugendunterricht; als auch
für das eigene Heil durch alle Arten asketischer Hebungen ar¬
beiten. Dieser erhabene Zweck soll der eine Gedanke sein, wel¬
cher die Tausende der Mitglieder dieser Gesellschaft in unbedingtem
Gehorsame auf das innigste mit einander verbindet. Jedes Mit¬
glied soll dem Oberhaupte in Allem vollkommen sich unterwerfen,
und in demselben gleichsam Christum als gegenwärtig erkennen und
verehren. Darin lag die Welt überwindende Kraft des Ordens:
— ein einziger durch christliche Weisheit und Liebe geleiteter
Wille lenkte die ganze Gesellschaft.

Zwei Jahre dauerte das Noviziat in mannigfachen strengen
Hebungen, worauf die Bewährtgefundenen zu den Studien über¬
gingen. Daun folgte noch ein Noviziat. Säinmtliche Mitglieder
waren in drei Classen eingetheilt: die Professen, welche die vier
Gelübde abgelegt hatten, — der Kern und die Veteranen des Or¬
dens; Coadjutoren, ohne das vierte Gelübde, meist für Seel¬
sorge und Schulämter verwendet; endlich die Scholastici, d. i.
die jungen Männer, die bloß einfache Gelübde ablegten, und mit
Lernen und Lehren beschäftiget waren. Hiernach waren auch ihre
Ordenshäuser eingerichtet: Profeßhäuser, dann Collegien
mit Lehranstalten; ferner Residenzen für Bejahrte und Schrift-



348

steller, endlich Missionshäuser zur Aushilfe in der Seelsorge.
Die Localvorsteher: Superioren und Rectoren standen unter
dem Provinzial, und den ganzen Orden leitete der General
zu Roni, dem über jedes Mitglied die genauesten Berichte erstattet
werden mußten. Dadurch wurde es möglich, jeden da zu verwen¬
den, wo er nach Fähigkeiten und Kenntnissen am geeigneten Platze
war, und jedem Gelegenheit zu geben, sich in jener Wissenschaft oder
Kunst auszubilden, wozu Anlagen und Neigung ihn eigneten; dagegen
jeden Untauglichen oder Unwürdigen bei Zeiten auszuschließen. Darum
konnten auch die ärgsten Feinde der Jesuiten ihnen keine Unsitt¬
lichkeit nachweisen. Dagegen gehörten die größten Männer der
Zeit: Gelehrte und Künstler, Dichter und Weltweise, Erzieher der
Fürsten und Märtyrer diesem Orden an. Die Form ihrer geist¬
lichen Uebnngen (die Jgnazianischen Exercitien) wird immer als
Muster dasteheu: und ihre Erziehungsmethode wurde bis auf die
neuesten Zeiten herab, selbst von vielen Akatholiken als trefflich
anerkannt.

Ignatius starb 15)55 und hinterließ schon über tausend Mit¬
glieder, die bereits in ganz Europa eine segensreiche Thätigkeit ent¬
wickelten, während Franz Xaver in Asien schon Tausende bekehrt
hatte. Oesterreich insbesondere hat es großentheils diesem Orden
zu danken, daß dem Protestantismus noch zu rechter Zeit Schran¬
ken gesetzt wurden. Ferdinand l. hat sie 1551 nach Wien berufen,
wo sie inmitten der protestantischen Umtriebe durch unermüdeten
Unterricht in Predigten und Christenlehren, durch neue Organisa¬
tion der Universität, und durch den von Canisins verfaßten Ka¬
techismus uicht nur die katholische Sache befestigte^ sondern auch
viele Protestanten zur Kirche zurückführten. Aehnliches geschah auch
in anderen Ländern, und so ist der wüthende Haß der Protestanten,
der bis auf den heutigen Tag gegen diesen Orden sich erhalten hat,
wohlerklärlich. - ' . /"

^4— ""
272. Die übrigen Orden.

1. C a p n c i n er, ein Zweig des Franziskaner-Ordens, gestiftet
von Matteo Baschi, Franziskaner im Kloster Monte Falco, der,
von dem Wunsche beseelt, die strenge Armuth und die nach seiner
Ansicht echte Kleidung des h. Franziscus, die spitze Capuce wieder



34»

herzustellen, bei dem Papste Clemens VII. die Erlaubniß uachsnchte,
dieß Kleid und einen langen Bart tragen, die Regel des h. Fran-
ziscus in Einsiedeleien beobachten und predigen zu dürfen; was ihm
auch 1526 unter der Bedingung zugestanden wurde, sich jährlich
einmal vor dem Provinzial der Observanten zu stellen. Der etwas
sonderbare Mann fand gegen Erwarten viele Anhänger, die schon
zwei Jahre daranf einen eigenen vom Papste bestätigten Orden bil¬
deten. Ganz ihrer Tendenz gemäß waren ihre Kirchen schmucklos,
und ihre Klöster höchst einfach. Durch Aushilfe in der Seelsorge
und besonders durch ihre volksthümlichen Predigten haben sie
sich durch lange Zeit sehr verdient gemachte

2. 'Theatiner^ ein Orden regulärer Clcriker, von römischen
Prälaten vorbereitet, als ein Verein, dessen Oberhaupt Caraffa,
Bischof von Chihti oder Theatc war) Als derselbe später unter
dem Namen Paul IV. auf den päpstlichen Stuhl gelangte, hob sich
der Verein noch mehr, und wurde als neuer Orden 1524 bestätiget.
Seine Thatigkeit war besonders ans Hebung des sittlichen und wissen¬
schaftlichen Lebens des Clerus, ans würdevolle Abhaltung des Gottes¬
dienstes, auf geistliche Krankenpflege und Missionen gerichtet, und
der Orden ist eine Pflauzschule des höheren Clerus" geworden.

3. Somasker, auch regulirte Cleriker, nach dem mailändi¬
schen Städtchen Samoscha so genannt und gestiftet 1528 von dem
Venetianer Hieronymus von Emiliani. Sie befaßten sich vor¬
züglich mit der religiösen Erziehung armer Waisenkinder, errichteten
jedoch auchu-höhere Schulen.

4. Barnabiten> ebenfalls reguläre Cleriker, haben ihren
Namen von einer Kirche des h. Barnabas in Mailand, und wur¬
den gegründet von drei dortigen Edelleuten, die sich zu gemeinsamem
Leben, ausschließlich für den Zweck des Unterrichtes, vorzüglich durch
Missionen innerhalb der christlichen Länder, vereinigten 1530.

5. Die Congregation des Oratoriums stiftete der
Florentiner Philippus Neri in Rom, welcher seine Lebensstun¬
den in Wohlthun und Gebet theilte, die Tage in Spitälern und
unter Kindern, die Nächte zum größten Theile in Gebet und Be¬
trachtung zubrachte. Die mit ihm zu frommen Hebungen Verein¬
ten kamen im Oratorium einer Kirche zu geistlicher Lesung und
gegenseitiger Erbauung zusammen, und dienten die übrige Zeit den
Kranken und anderen Nothleideudcn. Auch ein großes Hospital



330

wurde durch milde Beiträge erbaut; und uu Betsaale desselben
(Oratorium) fromme Lesung gehalten. Papst Gregor XIII. be¬
stätigte den Verein 1574, als Väter des Oratoriums ohne Ge¬
lübde. Große Gelehrte gingen ans diesem Vereine hervor.

6. Mauritier) Einige französische Benedictiner-Klöster ver¬
einigten sich 1618, die Regel ihres Stifters wieder herzustelleu.
So entstand die Cougregation der Mauriner, genannt nach dem
h. Maurus, einem Schüler des h. Benedict, die ihre Thätigkeit auf
deu Jugendunterricht und auf gründliche Gelehrsamkeit wandte;
und in letzter Beziehung sehr Bedeutendes geleistet hat, durch For¬
schungen sowohl, als durch die Herausgabe großartiger Werke, be¬
sonders von Kirchenvätern.

7. Pi ar iste n. Der Spanier Joseph Calasanza hatte
in Rom bei einer grassircuden Krankheit der leidenden Menschheit
geistliche nnd leibliche Hilfe gespendet, und sich insbesondere der ver¬
lassenen älternlosen Knaben liebreich angenommen. Mit Gleichge¬
sinnten stiftete er, um dieses Liebeswerk für die Zukunft zu sichern,
eine Cougregation von Weltpriestern, zum Unterrichte der Knaben,
unter Approbation Clemens VIII., 1600, welche bald den Rang
eines Ordens (orelo patium piaiium scllolarum) erhielt.

8. Brüder der christlichen Liebe. Der Portugiese Jo¬
hannes von Gott war bis zum 45. Lebensjahre in einem man¬
nigfach bewegten Leben herumgeirrt, bis er seit 1545 zu Granada
neben ernster Sorge um sein Seelenheil sich der liebreichen Pflege
der Kranken zn widmen ansing. Seine Freunde verewigten sein
Andenken durch Stiftung eines Ordens mit der Verpflichtung zur
unentgeltlichen Krankenpflege, die auch auf Nichtkatholiken ausge¬
dehnt werden sott. Die Mitglieder waren alle Laien, nur einer
soll in jedem Hospitale Priester sehn. In Spanien nannte man
sie Brüder der Gastfreundlichkeit, in Frankreich: der christlichen
Liebe, in Deutschland: barmherzige Brüder.

9. Die Priester der Missionen, von ihrem Hauptsitze,
der Kirche des h. Lazarus in Paris, auch Lazaristen genannt, ge¬
stiftet 1626 vom h. Vincenz von Paul. : Den geistlichen Sinn bei
dem Landvolke von Zeit zu Zeit neu zn beleben, durch besonders
berechneten Unterricht, eindringliche Predigten nnd AndachtSübungen
(Missionen) ist die Aufgabe dieses Vereins. Die Mitglieder sind
Weltgeistliche, legen jedoch die Gelübde der Armuth, Keuschheit, des



— 331 —

Gehorsams und der Beharrlichkeit ab; widmen sich acht Monate
im Jahre den Missionsgeschästen mit Genehmigung der Bischöfe;
außerdem stehen sie auch Seminarien Lor, in welchen Geistliche ge¬
bildet werden. Papst Urban VIII. bestätigte den Orden 1632.

10. Trappisten, der strengste aller Orden. Bouthillier
de Raneb, ein reicher und gelehrter Prälat, wurde inmitten seines
glänzenden und leichtsinnigen Lebens von einem erschütternden Er-
eigniß überrascht, das ihn veranlaßte, seine Habe den Armen zu
Vertheilen, alle seine einträglichen Pfründen aufzugeben, und sich in
das Cistercienser Kloster la Trappe, dessen Abt er schon als
Knabe war, zurückzuzichen. Hier legte er sich und Denjenigen, die
sich ihm anschlossen, eine furchtbare Enthaltsamkeit auf, in Harter-
Arbeit, besonders Feldbau, beständigem Schweigen, das nur
durch Psalmengesaug unterbrochen wird, und durch alle mögliche
Entbehrung in Kleidung, Wohnung und Kost. Der Trappist stirbt
gleichsam für diese Welt, und darf keine Verbindung mit seinen
Anverwandten unterhalten; seine Schlafstätte ist ein Sarg; seine
Sprache darf er nur gebrauchen zum Gebete, zum Gruße: „me-
Ikwnlo mori", und zur Anklage über feine, wenn auch noch so ge¬
ringe Vergehen gegen die Regel. Dennoch erhielt der Orden viele
Jünger und hat sich bei aller Frivolität der Zeit bis jetzt in all'
seiner Strenge erhalten, wo er auch im französischen Afrika eine
großartige Ansiedlung gründete.

11. Die Ursulinerinnen stiftete Angela von Bres¬
cia um 1537;. Sie war eine von jenen engelrcineu Seelen, die
sich selbst vergessen, um das Unglück Anderer zu mildern. Sie
widmete ihre Sorgfalt verwahrlosten Personen, und vereinigte sich
daun mit mehreren Gleichgesinnten unter dem Schutze der h. Ursula.
Die Genossinen, fromme Frauen und Jungfrauen, sollten inner¬
halb des Familienlebens Krankenpflege und die Erziehung jnirger
Mädchen übernehmen. In der Folge nahm der bisher freie Verein
eine Ordens-Verfassung an, welche Papst Paul III. 1544 bestätigte.

12. Der Orden der Heimsuchung unserer lieben Frau,
als ein weiblicher Verein vorzüglich zu eigener Vervollkommnung im
geistigen Leben nnd zur Pflege der Kranken 1Ä0 zu Anuech in
Savohen, durch die vereinten Bemühungen des h. Franz» o n
Sales und der Baronin von Chantal gestiftet. Der Verein
wurde von Paul V. 1618 zu einem Orden erhoben, der sich zu-



332

gleich auch der Erziehung der Kinder annehmen sollte. Die Ge-
nossinen dieses Ordens sind unter dem Namen Salesianerinen
bekannt.

13. Die barmherzigen Schwestern (Töchter der christ¬
lichen Liebe, graue Schwestern; ülles clo okuritch soeurs ssrisos),
ursprünglich als Verein frommer Frauen und Inngsrauen gegründet
vom heiligen Vincenz von Paul, und in seinem Entstehen geleitet
durch die Wittwe le Gras. -In die Hände dieser in allen Liebes¬
werken geübten Schwestern legt das französische Volk seine Kranken
und Armen, und ihre großartigen Anstalten zur Milderung und
Heilung jeglichen Elendes verbreiten sich zum Heile der Menschheit
immer mehr und mehr. Neben diesen Vereinen bestanden und
bestehen noch viele andere zu ähnlichen Zwecken der christlichen Liebe,
darunter der bekannte Orden der Elisabethinerinen, ein Zweig
des dritten Ordens des heiligen Franziscus.

14. Endlich müssen wir auch der Regeuerirnng des Carme-
literordens erwähnen. Der strenge Ordensgeist war auch hier
nach und nach erstorben; da erweckte die Vorsehung (die. heilige
Theresia zur neuen Belebung desselben. Sie war die Tochter
eines spanischen Granden, von frühester Jugend zur Gottseligkeit
sich hinneigend, und begabt mit einem Herzen, das gleichsam vom
Pfeile der göttlichen Liebe durchbohrt war. Durch mannigfache
Prüfungen an innerer Lebenserfahrung bereichert, und in Geist und
Gemüth verklärt, begann sie 1562 den weiblichen Zweig des Car-
meliterordens zu reformiren, was ihr nach unsäglichen Schwierig¬
keiten vollkommen gelang. Im Einverständnisse mit ihr, führte
auch unter den Mönchen dieses Ordens, der h. Johann vom
Kreuze, die Reform durch; so entstanden chie unbeschuhten
Carmeliter und Carmeliterinen. >

1



»S3

Sechste Periode.
Seit der Aufhebung des Jesuiten-Drdens 1773

bis nuf unsere Zeit.

273. Vorbemerkung.

Wir sind nun bis zu jenem Zeitpuncte gekommen, welchen man
gewissermaßen als den Ansang der Jetztzeit nennen kann; d. h. in
welchem jene Saat gesäet wurde, deren Früchte unsere Zeit erntet,
— wo jener Giftstoff dem Mcnschengeschlechte eingeimpft worden,
an dem es noch krank darniederliegt.

Aber es mußte von früher her conseqnent so kommen; denn
„das ist der Fluch der bösen That, daß sie fortzengend Böses muß
gebären." Was warnende Stimmen schon zu Luthcr's Zeiten weis¬
sagten, ist im vollen Maße erfüllt worden. Die Glanbensneuerung
mußte zum Glaubenözweifel, dann znr GlanbenSlosigkeit führen; die
von Luther angerühmte evangelische Freiheit bildete sich durch manche
Mittelstufen znr heidnischen Wildheit aus, — die frevelhafte Um-
staltnng der Kirche Gottes führte zum Umstürze der menschlichen
Gesellschaft; — die Reformation ward zur Revolution.
Das ist der kurze Inhalt der nun folgenden Geschichte, deren wei¬
terer Ausbau in unseren Tagen und darüber hinaus in Gottes um-
wölkter Hand liegt. Uebrigens ist diese Geschichte als die eines noch
nicht geschlossenen Zeitalters nothwendig nur ein Fragment, daher
wir auch von der Eintheilung in die früheren Perioden abgehen.

274. Die „starken Geister".

1. Wir müssen nm einige Jahre in die abgelaufene Periode
zurückkehrcn, um die Erscheinungen in dieser nach Ursache und Wir¬
kung zu überblicken. Die Reformatoren hatten die göttliche Aucto-
rikät in Sachen des Glaubens verworfen, und dafür die mensch¬
liche (oder vielmehr jeder seine eigene) Vernunft als Glanbens-
norm eingesetzt. Hieraus wäre schon in den nächsten Tagen eine

' 23



— 334 —

allgemeine Glaubensconfusion entstanden, wenn man den neuen
Glauben nicht an gewisse symbolische Bücher gebunden hätte. Aber
für die Dauer konnte das nicht auslangen. Man nahm das Recht
des „Selbstdenkens" in Anspruch, und jeder glaubte das Recht zu
haben (und nach dem protestantischen Grundsätze hatte er es auch)
seine Religions- und Lebensgrundsätze sich nach seiner
Vernunft zu formen. So entstand eine neue Art von Wissen¬
schaft, — ein oberflächliches Gerede, — das man Philosophie
nannte, und welche sich am meisten über Alles, was bisher (bei
Katholiken und Protestanten) für wahr und heilig gehalten wurde,
hinwegsetzten, gaben sich selbst den Namen: „starke Geister,
Freidenker, Rationalisten" n. dgl.

2. Solche finden sich zuerst in England, was sehr begreiflich
ist, da die dortige Staatsreligion, von einem Weibe (Elisabeth) eta-
blirt, keinen Denker befriedigen konnte, und der englische Hochmuth
sich nicht herabließ, die Wahrheit der katholischen Lehre zu prüfen.
Die Namen: Lord Cherbury, st 1648, Hobbes, Toland, Collins,
Woolston, Tindal, Morgan, Hume, st 1776, gehören hierher.

3. Von diesen englischen Gegnern des Christenthum's ging die
antichristliche Richtung nach Frankreich über, wo sie einen vorberei¬
teten fruchtbaren Boden fand. Dort hatte seit der Neichsverwesung
unter dem sittenlosen Herzoge von Orleans, als Vormund Lud¬
wigs XV., das Laster offen triumphirt, und zum völligen Ruine
der Gesellschaft traten nun noch offene Gegner des Christenthums,
und Feinde jeglicher Religion auf. Der Hugenotte Bayle war
mit seinem sinnlosen Skepticismus, und seiner Behauptung: daß
die menschliche Gesellschaft auch ohne Religion gar wohl bestehen
könne, vorangegangen. Andere folgten ihm, bis um 1750 sich eine
eigene Partei bildete, die mit dem wüthendsten Hasse gegen das
Christenthum und seinen göttlichen Urheber erfüllt, sich die Ver¬
nichtung dieser Religion zum Ziele ihrer vereinten Thätigkeit setzte.
An ihre Spitze stellte sich der bekannte Voltaire, eben so geist¬
reich als boshaft. Das furchtbare Losungswort dieser Rotte war:
öorasor I'inlamo (Vernichtet die infame, d. i. die christliche Kirche
oder Christum selbst). Das ganze Leben Voltaire's verzehrte sich in
diesem entsetzlichen Streben, bis er 1777 in Verzweiflung starb.
Seine vornehmsten Mitverschworncn waren: d'Alembert, der es
verstand, die Religion auf versteckte Weise zu untergraben; Di-



3SS

derot, der sich des Atheismus offen rühmte, und D amila -
ville, den Voltaire selbst nicht einen Gottesläugner, sondern einen
„Hasser Gottes" nannte. In den verschiedenartigsten Schriften, wie
im gesellschaftlichen Verkehr wurde das obige Thema behandelt, am
weitläufigsten aber in dem von ihnen veranstalteten Hauptwerke:
Enchklopädie, welche neben trefflichen Stücken, die aus katholi¬
schen Schriftstellern entlehnt waren, jene Denkweise (als Aufklä¬
rung) weithin verbreitete. Eine Menge leichtfertiger Schriftsteller
schloß sich, wohlfeilen Ruhm zu erlangen, ihnen an. Da die Schrif¬
ten in elegantem Sthle, mit Witz und Sathre gewürzt, und einer
schönen Oberflächlichkeit verfaßt waren, wurden sie besonders von
den sogenannten gebildeten Ständen begierig gelesen, und so in
vollen Zügen das Gift eingesogen, das Frankreich an den Rand
eines furchtbaren Abgrundes führte, in welchen es bald darauf jäh¬
lings hinabstürzte.

4. Diesen leichtfertigen Spöttern gegenüber stand der tiefernste
„Naturphilosoph" aus Genf, Rousseau, von Voltaire zwar ge¬
haßt, aber im Grunde doch mit ihm im Bunde. Er spottete nicht
über das Christenthum, erklärte aber, die Evangelien enthielten vie¬
les, was ein vernünftiger Mensch nicht glauben könne. In man
cher Beziehung wirkten seine verderblichen Grundsätze nachhaltiger
als die der Enchklopädisten. In seinem Werke: „6ontrat sooial'-
(Gesellschaftsvertrag), spricht er der noch heut zu Tage practicirten
„Volkssouveränität", ja selbst dem „Communismus" das Wort.
Zum Beweise dürfte ein Satz aus jenem Werke genügen: „Der
Erste, der ein Stück Land einfaßte, und auf den Einfall kam zu
sagen: das ist Mein; — der Erste der Leute traf, die einfältig
genug waren, ihm diese Behauptung zu glauben, war der eigentliche
Begründer der bürgerlichen Gesellschaft."

275. Aufhebung des Jesuiten-Ordens.
Es gereicht den Jesuiten zur Ehre, daß sie von den Feinden

der Religion, als eine vorzügliche Stütze der katholischen Kirche
angesehen wurden, und darum als das erste Opfer ihres Hasses
fallen mußten.

1. In Portugal wurde der erste Schlag gegen sie geführt.
Hier herrschte im Namen des schwachen Königs Joseph, Carvalho,

23*



33«

Marquis von Pom bal, der von der Wuth des Reformirens, und
vom Dünkel einer absoluten Selbstherrschaft ergriffen, des Ordens
erbitterter Feind war, weil dieser durch seinen Einfluß auf das Volk
und auf die Großen, seinen Planen entgegenstand. Den Anlaß, den
Orden zu verderben, gab ihm ein zwischen Portugal und Spanien
geschlossener Tanschvertrag, 1750, wornach Spanien an Portugal
sieben Distrikte von Paraguay, jenem so musterhaft von den Je¬
suiten verwalteten Landes; dagegen Portugal au Spanien die Co-
lonie San Sagramcnto abtrat. Die Bewohner von Paraguap,
welche dieser Regierungsveränderung abgeneigt waren, erhoben die
Waffen gegen die Portugiesen. Das legte man den Jesuiten zur
Schuld, und man erdichtete überdieß das Märchen, die Jesuiten
hätten dort weiter im Innern eine eigene Republik mit ungeheuren
Reichthümern. Dazu kam bald ein anderer Vorfall. Der König
wurde eines Abends durch einen meuchelmörderischen Anfall ver¬
wundet. Das Ereigniß ist noch bis ans den heutigen Tag nicht
aufgeklärt, aber ohne weiteres wurden die Jesuiten als die Schul¬
digen angeklagt. Obgleich in der Untersuchung gar nichts derart
erwiesen werden konnte, wurden sie doch aus Portugal weggeschafft,
und nach der Küste des Kirchenstaates gebracht, 1759, nachdem
schon ihre Güter cingezogen waren. Viele ließ man als Hochver¬
räter in tiefen Kerkern schmachten, bis sie nach dem Tode des Kö¬
nigs, 1777, die Freiheit erhielten.

2. In Frankreich waren die Jesnitcnfeinde zahlreicher und
mächtiger als irgendwo. Jansenistcn, Encyklopädisten, die Parla¬
mente, die königliche Maitresse Pompadour und der Minister Choi-
seul wirkten zusammen. Schon früher hätte man sie gerne in die
Verbrechen des Chatel, der einen Mordversuch gewagt, und des
Ravaillac, der den Mord an König Heinrich IV. vollbracht hatte,
verwickelt, aber es war natürlich keine Spur von Thcilnahme von
ihrer Seite aufzufinden. Jetzt fand sich eine andere günstige Ge¬
legenheit. Der Jesuit la Valette in Amerika hatte sich in große
Handelsunternehmungen eingelassen, seine Schiffe wurden aber von
den feindlichen Engländern, 1755, weggenommen, und er konnte
demnach die großen Summen, die er zweien Handlungshäusern in
Marseille schuldete, nicht ansbringen. Die Klage kam vor das Par¬
lament in Paris, welches entschied, daß der Orden die Entschädi¬
gung leisten müsse. Damit wäre die Sache abgethan gewesen; aber



3»7

die Jesuiteufeinde wußten diesen Anlaß auszubeuten. Bei Verhand¬
lung des Prozesses kamen auch die Constitutionen nnd Privilegien
des Ordens znr Sprache. Obschon diese längst überall gedruckt zu
lesen waren, so stellte man sich doch, als ob man ganz neue uner¬
hörte Dinge anfgefunden hätte, und das Parlament ordnete eine
Untersuchung des Institutes au. Ein angeblicher Auszug der ver¬
derblichen Lehren aus den Büchern der Jesuiten wurde veranstaltet
und verbreitet. Die Verteidigungsschriften dagegen wnrden öffent¬
lich verbrannt. Den Jesuiten wnrden die Schulen genommen und
die Aufnahme von Novizen verboten. Der schwache König Ludwig XV.
snspendirte zwar diese Anordnung, aber man kehrte sich nicht daran.
Eben so wenig achtete man die einstimmige Erklärung des ganzen
französischen Episcopates, daß die Entfernung der Jesuiten von den
Schulen den größten Nachtheil haben würde. Das Parlament deere-
tirte, 1762, der Jesuitenorden seh als staatsgefährlich in Frank¬
reich aufgehoben. Den Mitgliedern sicherte man eine Pension, und
auch Aemter zu, wofern sie den Eid darauf leisteten, daß ihr In¬
stitut gottlos seh, »vozu sich nur wenige verstanden. Daher wurden
die meisten verbannt, und Ludwig XV. dceretirte endlich 1764 gleich¬
falls die Aufhebung, gestattete aber den Mitgliedern unter Aufsicht
der Bischöfe als Privatpersonen in Frankreich zn leben. Die drin¬
gendsten Vorstellungen des Papstes Clemens X!II. waren unbeachtet
geblieben.

3. In Spanien erlitten die Jesuiten zwei Jahre später ein
noch härteres Schicksal. Sie wurden 1767 plötzlich an allen Orten
des Nachts überfallen, auf Wägen gesetzt, gewaltsam nach der Küste
geschleppt, und auf Schiffen nach dem Kirchenstaate geschickt. Das
Aufhebnngsdeerct Carl's III. erfolgte erst nachher, worin nur im
Allgemeinen versichert wurde, die Aufhebung seh aus wichtigen
Ursachen geschehen. Es ist gegründeter Verdacht vorhanden, daß der
König durch einen Betrug seines Ministers Aranda zu diesem
Schritte verleitet worden ist. Aranda soll nämlich erdichtete Briefe
dem Könige in die Hand gespielt haben, worin angeblich Jesuiten
über die eheliche Geburt des Königs Zweifel aufstellten, wodurch
der Haß des Königs angeregt wurde. Seh dem jedoch wie immer,
es war jedenfalls schmählich, den Jesuiten jedes Mittel der Ver¬
teidigung zu benehmen, was sonst jedem gemeinen Verbrecher un¬
benommen bleibt.



388

4. In Neapel, wo ein Sohn Carl's III. und in Parma„
wo sein Bruder regierte, hatten die Jesuiten 1767 und 1768 ganz
das Schicksal ihrer Ordensbrüder in Spanien. In allen diesen
Ländern wurden die Jesuiten ohne alle Rechtsform und ohne Ur-
theil verdammt, und viele verdiente Männer einem hilflosen Alter
preisgegeben.

5. Nach dem Tode Papst Clemens XIII. 1769 wurde Cle¬
mens XIV. gewählt, und von den bourbonischen Höfen sogleich mit
der Zumuthung bestürmt, den Orden aufzuheben. Er suchte die Zu¬
dringlichen mit anderweitigen Zugeständnissen hinzuhalten, aber sie
verlangten wiederholt den Orden zum Opfer, wenn sie wieder in
freundschaftliche Verhältnisse mit dem römischen Stuhle treten sollten.
Doch der Papst nahm die Sache erst in ernste Ueberlegung und
erklärte: „Ich will nicht die Welt glauben machen, daß ich mich
in der Iesuitenangelegeuheit durch irgend eine menschliche Rücksicht
bestimmen lasse, oder aus Zwang oder aus Gefälligkeit gegen Höfe
hierbei handle. Was ich thun werde, soll die Frucht meiner ernsten
Ueberzeugung sehn: ich will frei, nach Gewissen, Billigkeit und Ge¬
rechtigkeit, aber auch zugleich mit der nöthigen Umsicht handeln."
So erschien endlich am 21. Juli 1773 das Breve: Dominus -io
keckemtor noster, worin es heißt: „in Anbetracht, daß die erwähnte
Gesellschaft die reichen Früchte nicht mehr bringen und den Nutzen
nicht mehr schaffen könne, wozu sie gestiftet wurde; ja daß es kaum
oder gar nicht möglich seh, daß, so lange sie bestehe, der wahre und
dauerhafte Friede der Kirche wieder hergestellt werden könne, — aus
diesen wichtigen Beweggründen also, und aus anderen Ursachen,
welche Uns die Klugheitsrcgeln und die gute Regierung der allge¬
meinen Kirche an die Hand geben, und die Wir in Uuserm Herzen
verschlossen behalten, — heben Wir mit reifer Ueberlegung aus
gewisser Kenntniß und aus der Fülle der apostolischen Macht die
erwähnte Gesellschaft auf u. s. w." So hörte ein Institut aus zu
sehn, das damals über 22,000 Mitglieder in allen Zweigen des
kirchlichen Lebens, in allen Weltgegenden zählte; und das Missions¬
und Schulwesen aller katholischen Länder wurde durch diese Auf¬
hebung gewaltig erschüttert.

6. Nur ein protestantischer König und eine schismatische Für¬
stin wollten den Orden nicht fallen lassen; wobei es zweifelhaft
bleibt, ob die Werthschätzung der Verdienste des Ordens, oder bloße



S3S

Opposition gegen den römischen Stuhl sie leiteten. Friedrich II. von
Preußen erklärte, daß er die Väter in den Schulen Schlesiens nicht
entbehren könne; doch gestattete er ihnen auf ihre Bitten, daß sie
ans Gehorsam gegen den Papst sich als Corporation auflösten, und
ihr Ordenskleid ablegten, doch auch ferner als Weltpriester den
Schulinstituten vorstehen sollten. Aber Katharina von Rußland,
welche in ihren Landantheilen zwei Jesuiten-Collegien (zu Mohilew
und Plock) hatte, verbot trotz aller Vorstellungen der päpstlichen
Legaten, die Verkündigung der Aufhebnngsbulle, übergab ihnen das
ganze Schulwesen an jenen Orten, und befahl ihnen sogar einen
General-Vicar des Ordens für Rußland zu wählen. Auch Kaiser
Paul begünstigte sie und räumte ihnen in Petersburg eine Kirche ein,
worauf Papst Pius VII. 1801 ihnen die Ansiedelung in Rußland
gestattete.

§76., Unglaube in Deutschland.
1. Die Deutschen sind von jeher gerne bei den Franzosen in

die Schule gegangen, und wie die französische Sprache, französische
Moden und Manieren in Deutschland zum guten Tone gehörten,
so wurde auch die sogenannte französische Philosophie und jene seichte
Aufklärerei zunächst von den Protestanten in Deutschland mit Freu¬
den begrüßt, und, was die Sache nur schlimmer machte, häufig mit
deutschem Ernste behandelt. Auf Friedrich 11. von Preußen fällt
dabei eine große Schuld. Viele leichtsinnige Religionsverächter aus
Frankreich fanden in seiner Hauptstadt Aufnahme; die französische
frivole Literatur wurde begünstigt, und verbreitete Verderben beson¬
ders unter den vornehmen Ständen. Das nannte man Auf¬
klärung. Sie wurde bald in großartiger Weise verbreitet durch
die sogenannte deutsche Bibliothek, von Nicolai seit 1764
herausgegeben, worin die schlechtesten Schriften am meisten belobt
und empfohlen wurden. So konnte Lessing, 1781, seine „Wol-
fenbüttel'schen Fragmente" in die Welt schicken, worin das Unter¬
nehmen Christi als verunglückter Empörungsversuch, und seine Auf¬
erstehung als Lüge dargestellterscheint. So konnte sogar ein Bahrdt,
1792, auf beifällige Leser rechnen, der die ganze Geschichte der

h. Schrift durch abenteuerliche Hypothesen zu zerstören suchte.
2. Derlei Bücher waren auf den Volksverstand berechnet, aber

auch die theologische Wissenschaft ging keinen besseren Weg. Die



3««

bedeutendsten protestantischen Theologen faßten jetzt die heil. Schrift,
ohne auf ihren göttlichen Ursprung Rücksicht zu nehmen, lediglich
wie ein gewöhnliches profanes Buch auf. Der Schaden war unbe¬
rechenbar, denn auf diese Weise ging ihnen die einzige göttliche
Auctoritat, die ihnen früher noch etwas gegolten hatte, verloren;
und es blieb als Quelle des Glaubens und der Moral nur mehr
die Vernunft übrig. (Rationalismus; — natürliche Reli¬
gion). Daß die protestantischen Theologen auch auf diesem Wege
nicht lange zusammen gehen konnten, ist erklärlich, und so nehmen
heut zu Tage einige noch etwas von einer Offenbarung (als bloße
Nachhilfe der Vernunft) und die Wahrheit der Wunder in der
Schrift an, andere erklären sie auf natürliche Weise; wieder andere
halten die Erzählungen der heiligen Schrift für annehmbare Mythen
oder Sagen, — oder endlich gar für Betrug.

3. Auch mehrere geheime Gesellschaften suchten planmäßig
den Unglauben zu befördern, und zu befestigen, darunter die der
alten Freimaurer, vor welchen noch Papst Pins VIII. warnt,
„da ihre Tendenz von aller positiven Basis der Kirche ablenkt, und
den Indifferentismus fördert und hegt". Noch gefährlicher aber
wurde der Illuminatenorden, von Professor Weishanpt zu
Ingolstadt 1776 gestiftet. Der Zweck des Ordens, der aber erst
in den letzten Stufen der Weihe bekannt gegeben wurde, war die
Auflösung der jetzigen Gesellschaft in ein patriarchalisches Leben,
wo jeder Hausvater der einzige König und Priester seiner Familie
sehn soll, denn „alle Religion ist Betrug und die Fürsten sind Usur¬
patoren, — jeder Hausvater aber souverän". Die Gesellschaft wurde
entdeckt, und aus Bayern 1786 vertrieben, doch wirkte sie noch lange
im Geheimen fort.

4. Kant, der Philosoph von Königsberg hat der rationalisti¬
schen Richtung der Theologie einen wissenschaftlichen Anhaltspunkt
gegeben in seinen seit 1790 herausgegebeneu Schristen. Nach ihm
gibt es keine Erkenntniß in den übersinnlichen (transcendentalen)
Dingen, und auch Gottes Dasein lasse sich theoretisch nicht be¬
weisen. Aber die „prakt ische Vernunft" (das sittliche Bewußtseyn)
fordere einen Gott, der das Gute belohne. Allein bei wenigen
Menschen hat das sittliche Bewußtseyn allein (ohne Glauben) jene
von diesem Philosophen geforderte Kraft, und dann ist diese Philo¬
sophie darin mit sich selbst im Widerspruche, daß sie auf einer Seite



3VI

«ine Tugend verlangt, ohne Rücksicht auf Lohn, und auf der ande¬
ren Seite diesen Lohn für die Tugend — und somit das Dasehu
Gottes sordert.

5. Seit Kant hat die Philosophie in verschiedener Weise ihre
Fortschritte gemacht, und ist endlich mit Hegel, 7I8ZI, dort ange¬
kommen, wo das Christeuthum aufhört. Was einst Spinoza
im 17. Jahrhunderte träumte, hat Hegel — oft in biblischen Aus¬
drücken, oft in schönen, oft auch in wenig verständlichen Phrasen
zur Ausbildung und weitverbreiteten Anerkennung gebracht, — daß
Gott das Eine und das All' im Allem und Jedem sch,
— Pantheismus. Hiernach gibt es keinen andern (Persönlichen)
Gott, als das All', oder einfachhin die Natur; und dieser bewußt-
nnd gedankenlose Gott, kommt erst in der menschlichen Ver¬
nunft zum Bewußtsein". Es gibt also keine göttliche und keine
menschliche Freiheit, und keine persönliche Fortdauer. Die ganze
Natur ist gleichsam ein ewig wiederkäuendeS Ungeheuer, das fort
und fort allerlei Dinge, darunter auch die menschliche Vernunft
'hervorbringt und seinerzeit wieder verschlingt.

Das hier über den Unglauben Gesagte gilt zwar zumeist von
den Protestanten, allein daß auch die Katholiken von obigen Ein¬
flüssen nicht ganz frei blieben, braucht kaum bemerkt zu werden.

Anmerk. Die Extreme berühren sich, und der Unglaube gibt
leicht dem Aberglauben die Hand. In dem glaubenslosen
Berlin war es nichts Seltenes, daß selbst Hofdamen in allem
Ernste im Kartenaufschlagen die Zukunft erforschten. Auch die
durch Teufelsbeschwörung verrichteten Kraukenheilungcn des Pfar¬
rers Gaßuer seit 1774, welche damals so viel besprochen und
beschrieben wurden, find gleichsam ein ironischer Gegensatz gegen
den Unglauben der Zeit. Katholiken und Protestanten strömten
anS ganz Deutschland zu ihm nach Ellwangen. Es geschah viel
Wunderliches, aber es kamen doch die meisten beschämt und unge¬
heilt zurück, wenigstens waren die Heilungen von keiner Dauer.
Endlich traten Kaiser und Papst den angeblichen Wundern entge¬
gen, und man hat diese Kuren seither durch den Manguetismus
zu erklären versucht.



362

277. Kirchlich-Politische Bewegungen im katholischen Deutschland.
Febronius. Emfercongreß. Josephinismus.

1. Der durch die französische Literatur verwirrte Zeitgeist konnte
sich natürlich auch mit der päpstlichen Kirchengewalt nicht zurecht
finden. Es erschien 1763 in Deutschland ein Werk von Hontheim,
Weihbischof von Trier, unter dem Namen „Justinus Febronius",
worin die demokratischen Grundsätze des Rousseau auf die Kirchen¬
regierung angeweudet werden. Rach demselben wäre der Primas zu
Rom nicht von Christus, sondern von der Kirche bestellt, und er
habe zwar gewisse Vorrechte in der allgemeinen Kirche, aber keine
Jurisdiction. Dem zufolge werden viele wesentliche Rechte des Pap¬
stes entweder völlig widersprochen, oder als schwankend dargestellt.
So unbeholfen und ganz ungeschichtlich auch die Darstellung in die¬
sem Werke ist, so ungeheures Aufsehen machte es; und obwohl der
Verfasser später, 1778, sein Buch widerrief, so haben die darin aus¬
gestellten Grundsätze doch weithin einen verderblichen Einfluß geübt.

2. Durch die Verbreitung unkirchlicher Grundsätze wurden die
päpstlichen Nuntiaturen bei einigen Bischöfen ein Gegenstand des
Mißbehagens, weil durch die Nuntien die päpstlichen Reservatrechte
den Bischöfen gegenüber geübt wurden. Es fehlte zwar auch nicht
an Eingriffen in die bischöflichen Rechte, doch solche Eingriffe konn¬
ten in rechter Weise beseitiget werven. Die Erzbischöfe und Chnr-
fürsten von Mainz, Cöln und Trier und der Erzbischof von
Salzburg wollten aber die Nuntiaturen ganz abgeschafft wissen,
und überhaupt den Papst in der Ausübung seiner Kirchengewalt in
jene Gränzen zurückweisen, wie es in den ersten Jahrhunderten ge¬
wesen seh. Sie bedachten dabei nicht, daß ihre Existenz als Reichs¬
fürsten auch keineswegs aus den ersten Jahrhunderten stamme. Nach¬
dem sie sich der Beistimmung des Kaisers versichert hatten, hiel¬
ten sie 1786 den berüchtigten Congreß zu Ems, wo die Forde¬
rungen näher bestimmt wurden (Emserpunctation). Der Kaiser war
mit den Vorschlägen ganz einverstanden, nur meinte er, daß auch
die Beistimmung der Bischöfe erforderlich seh. Aber die
Bischöfe waren mit den Erzbischöfen nicht gleicher Meinung, und
erkannten, daß diese die päpstlichen Rechte nur darum angegriffen,
um sich dieselben selbst anzueignen; — und der Bischof von Speyer
erklärte offen, er seh der Meinung, daß der römische Stuhl un¬
möglich ans einem Besitzstände von mehr als tausend Jahren ge-



3VS

waltsam herausgeworfen werden könne. Der damalige Nuntius zu
Cöln, der geistreiche Pacca trug in fester Sprache das Seinige zur
Aufklärung bei, und so traten die Churfürsten bald von ihren An¬
massungen zurück, worauf Papst Pius Vs. in einer ausführlichen
Schrift den Gegenstand gründlich auseiuandersetzte.

3. Die Grundsätze des Febronius wurden mit der Thronbe¬
steigung Ioseph's II. auch in Oesterreich herrschend. Kaiser Jo¬
seph II. war gewiß von dem besten Willen beseelt, das Glück seiner
Völker zu schaffen, daß er sich aber in den Mitteln dazu vielfach
vergriffen, — darüber hat bereits die Geschichte ihr unparteiisches
Urtheil gesprochen schon dadurch, daß das Wort: „Josephinismus"
heut zu Tage in der ganzen Welt so viel heißt als unkirchlicher
Sinn. Was er im Gebiete der Kirche mit offenbarer Verletzung
ihrer Rechte unternommen, und mit unseliger Hast — als ob er
eine Ahnung seiner kurzen Regierung gehabt hätte, — durchgeführt
hat, erschütterte zum großen Nachtheile des Staates, die Kirche,
verletzte das religiöse Gefühl seiner Uuterthanen, und war großen-
theils Schuld, daß Belgien für Oesterreich verloren ging. Gesetz
auf Gesetz wurde in kirchlichen Dingen erlassen, von der Vorschrift,
wie die Bischöfe sich gegen den Papst zu benehmen haben, bis auf
die Anordnung herab, wie viele Kerzen auf dem Altäre brennen
dürfen. Der größte Theil der Klöster wurde aufgehoben, und Hun¬
derte von Millionen aus dem Verkaufe der Güter gelöst, die aber
nach dem Sprichwörter Unrechtes Gut gedeiht nicht, spurlos ver¬
schwunden sind, und nur im dürftigen Religionsfonde ein kleines
Andenken hinterlassen haben. Abgesehen von der religiösen Seite,
war bei dieser Einziehung auch der Schaden für Kunst und Wissen¬
schaft unermeßlich. Mit wahrem Vandalismus wurden die kostbar¬
sten Manuskripte aus den Klosterbibliotheken weggeworfen, und nur
mit tiefster Wehmuth kann man die herrlichen Bauten schauen, die
seit jener Zeit mehr und mehr, viele schon zu nackten Rinnen ver¬
fallen sind. Was Joseph zerstört hat, blieb zerstört, — was er
geschaffen, wollte nicht gedeihen. Selbst die Reise des um die öster¬
reichische Kirche bekümmerten Papstes Pius VI. nach Wien hatte
nur geringen Erfolg. Daß übrigens die Reformationen des Kai¬
sers nicht noch nachtheiliger wurden, ist nur dem Umstande zu dan¬
ken, daß der größte Theil derselben in der Praxis nie zur Aus¬
führung kam.



31iÄ

278. Josephinismus in Toscana.
Der Großherzog Leopold von Toscana, suchte das Bei¬

spiel seines Bruders Ioseph's II. nachzuahmen, und wollte ebenfalls
der Kirche seines Landes eine Reform aufdringen. Doch ging er
vorsichtiger zu Werke, und vermied wenigstens den Schein eigen¬
mächtigen Verfahrens; durch die Bischöfe selbst suchte er seine Re¬
formpläne durchzusctzen. An Scipio Ricci, Bischof von Pistoja,
fand er auch einen bereitwilligen Bundesgenossen. Dieser versam¬
melte eine Diöcesanshuode, und legte ihr die vom Großherzoge an-
getrageneu sieben und fünfzig Reformartikel vor, die großentheils
aus den sogenannten gallikanischen Freiheiten und jansenistischen
Grundsätzen zusammengestellt waren. Die zu Tage geförderten Be¬
schlüsse enthielten neben manchem Guten viel Unkirchliches; und als
diese den in Florenz 1787 versammelten Landesbischöfen zu weiterer
Verhandlung vcrgelegt wurden, widersetzten sich diese standhaft dem
Ansinnen. Leopold sah bald die Gefährlichkeit seines Versuches ein,
und mußte sogar sehen, daß das Volk den Pallast des ihm befreun¬
deten Bischofs zu Pistoja stürmte. Bald darauf, 1790, trat Leopold
uach Ioseph's Tode die österreichische Negierung au, Ricci mußte
seiu BiSthum aufgebeu, und das Neformiren hatte ein Ende. Die
Beschlüsse von Pistoja wurden von Papst Pius VI. verworfen, und
auch Ricci widerrief dieselben 1805.

279. Französische Revolution.
1. „Der schrecklichste der Schrecken ist der Mensch in seinem

Wahn;" -— die Wahrheit dieses Satzes haben die Gräuel der
französischen Revolution in furchtbarer Weise bestätiget. Um das
Jahr 1787 hatte sich in Frankreich eine allgemeine Gährung und
Unruhe verbreitet; die Aufklärung und Philosophie rückte an ihr
Ziel, und dieses Ziel war kein anderes als — Beseitigung des
„Fanatismus und der Tyrannei, d. i. der Religion
und des Köuigthum's. In kluger Berechnung mußte jedoch
zuerst die Kirche beraubt, untergraben, und sammt aller
Religion vernichtet werden, dann gab sich das weitere von
selbst. In diesem Streben fanden die Philosophen eine mächtige
Unterstützung bei den Iansenisten und Protestanten. Jene
Ideen von Freiheit und Gleichheit, wie sie die Reformation



383

wachgerufen, wie sie 1525 im Bauernkriege blutig verfochten worden
sind, waren jetzt in Frankreich neben zügelloser Unsittlichkeit wieder
Modcsache geworden. Der amerikanische Freiheitskampf, worin
Frankreich mit Geld und Waffen theilgenommcn hatte, verbreitete
jene Ideen noch mehr.,

2. Die nächste Veranlassung znm Ausbruche der Gährung gab
die Finanznoth des Staates, dessen Schulden schon seit der Regie¬
rung Ludwig's XIV. in's Ungeheure gestiegen waren. Um Abhilfe
zu schaffen, wurde der treffliche König Ludwig XVI. veranlaßt, 1789
die Gencralstaaten (die drei Stände des Reiches, Geistlichkeit,
Adel und Bürgcrstand) zu berufen. Der dritte Stand, dem man
unkluger Weise doppelt so viel (600) Deputirte gestattete, als jedem
der beiden anderen, zeigte gleich im Anfänge der Versammlung
seinen revolutionären Geist. In einer stürmischen Sitzung be¬
schlossen diese Depntirtcn, daß sie die einzige gesetzliche Versamm¬
lung sehen, und legten sich den Namen: „ National-Versamin-
lnng" bei.

Leider traten dieser Versammlung bald auch mehrere Geistliche,
darunter der Bischof von Autun, Tall ehr and, bei. Da befahl
der König selbst dem Adel und der Geistlichkeit, sich mit dem dritten
Stande zu vereinigen, und nun durchbrach der revolutionäre Hoch¬
muth der bürgerlichen Deputirten, mit dem verhetzten Pariser Pöbel
im Bunde, alle Schranken.

3. Die Nation« l-Versammlnng gab nun eine Reihe
von Decreten zur Beraubung der Kirche. Zuerst wurden die geist¬
lichen Zehenten aufgehoben, und damit der Clerns nm einen großen
Theil seiner Einkünfte gebracht. Mit Würde fügte sich der Clerns
und war auch zu weiteren Opfern bereit. Der edle Erzbischof von
Paris, >— der Vater der Armen genannt — macht im Namen des
Clerns den Antrag, alle nicht durchaus nothwcndigen kostbaren Kelche
und Kirchcngefäße einzuschmelzen, und zur Unterstützung des Staates
zu veräußern. Durch solchen Edelmnth wurden zwar die raubsnch-
tigen Patrioten in einige Verlegenheit gebracht, aber bald ging doch
der Antrag durch: „Daß alles Kirchcngnt für National-
gut erklärt, znm Besten des Staates eingezogen, und
verkauft werde." Vergebens sprach selbst der berüchtigte Rc-
volutionsmann Siehes die strafende Worte: „Ihr wollt frei
sehn, und wisset nicht gerecht zn sehn;" cs wurde be-



3««
schlossen, sogleich für 200 Millionen Kirchengüter zu verkaufen. Da¬
bei wurde versprochen für die Unkosten des Gottesdienstes, den Un¬
terhalt der Geistlichkeit, und für die Unterstützung der Armen Rath
zu schaffen.

4. Da man mit Recht befürchtete, die nun zwar gänzlich
verarmte Kirche werde doch noch bestehen, so lange sie die katho¬
lische bleibt, so mnß nach Mirabeau's Ausdruck, die katholische
Kirche auch noch „dekatholisirt" werden. Demnach wurden die
katholischen Institute, Orden und Congregationen aufgehoben, und
die Gelübde für nichtig erklärt. Der Verband mit dem Papste
wurde möglichst gelockert; die ganze Verfassung der französischen
Kirche umgestoßen, die 135 Bisthümer auf 83, nach der Zahl der
Departements reducirt. Die Bischöfe und Pfarrer sollen ans den
gewöhnlichen Wahlversammlungen der Departements, wo auch Cal-
vinisten und Juden mitstimmten, erwählt werden. Die Bischöfe
wurden in der Ausübung ihrer Kirchengewalt an ihren Senat, näm¬
lich an die Pfarrer der nächsten Kirchen gebunden, u. s. w. Man
nannte das die bürgerliche Constitution des Clerus, als ob
es sich dabei bloß um bürgerliche Dinge handle. Um der Sache
sicher zn sehn, sollten nun alle Geistliche den Eid auf diese bürger¬
liche Constitution leisten, oder ihre Stellen verlieren. Nur vier Bi¬
schöfe und einige wenige Geistliche ließen sich herbei, bei 50,000
in ganz Frankreich hatten den religiösen Muth die Eidesleistung zu
verweigern. Ihre Stellen wurden mit anderen besetzt, und Tal-
lehrand weihte die ersten constitntionellen Bischöfe. Papst Pius Vl.
verwarf die Civil-Constitution, und verbot den Eid, dafür wurde
das ihm gehörige Gebiet von Avignon Frankreich einverleibt. Auch
das noch gläubige Volk verachtete die konstitutionellen Bischöfe und
Pfarrer, und schloß sich an die Eidverweigernden an. So war die
französische Kirche bis auf die untersten Schichten herab in zwei
Theile gespalten.

5. Die Verordnungen der National-Versammlung waren nn-
kirchlich und ungerecht, die Decrete der nun folgenden gesetz¬
gebenden Versammlung (1791) waren aber geradezu gott¬
los. Das Tragen geistlicher Kleidung wurde verboten, und die
eidverweigernden Priester zur Deportation verurtheitt. Bevor jedoch
das zur Ausführung kam, wurden in den blutigen Septembertagew
von 1792 zu Paris allein gegen 300 Geistliche ermordet. Um die-



387

selbe Zeit wurde das Königthum abgeschafft, und am 21.Jän¬
ner 1793 mußte der fromme liebevolle Ludwig XVI. das Blutge¬
rüst besteigen. So waren die Lehren der französischen Philosophen
zu gräßlichen Thaten geworden. Wer sich öffentlich als Christ
zeigte, war der Guillotine verfallen. Alle Erinnerung an das Chri-
stenthum ward vertilgt, sogar ein neuer Kalender eingeführt, wo
statt des Sonntags jeder zehnte Tag (Decaden) ein Nationalfesttag
sehn soll. Der katholische Cultus wurde gesetzlich abgeschasft, und
der Götz e n d i e nst der Vernunft eingeführt, deren Priesterinen und
Göttinen feile Dirnen waren. Ueber dem Gottesacker stand die
Aufschrift: „Der Tod ist ein ewiger Schlaf." Das Dasehn Gottes
wurde öffentlich verleugnet, nud seine Rache frech herausgefordert.

6. Von der Gottlosigkeit kam man zur Albernheit; — der
Convent gab, auf Anregung des Dictators Robespierre, das De¬
kret, daß es ein höchstes Wesen gebe, und daß die Seele des Men¬
schen unsterblich seh. Diesem höchsten Wesen wurde ein abgeschmack¬
tes Nationalfest gefeiert, 1794. Unterdessen ereilte die entmenschten
Nevolutionsmänner das göttliche Strafgericht durch die Revolution
selbst, indem immer eine Partei durch die nächstfolgende auf die
Guillotine geschickt wurde. Nachdem auch der schreckliche Robes¬
pierre gefallen war, zeigte sich allmälig ein Schimmer von Besin¬
nung und Verstand, und ein Decret von 1795 erlaubte das lange
Zeit Unerhörte: die Uebung der katholischen Religion. Da dieß
von dem besseren Theile der Bevölkerung so freudig begrüßt wurde,
so verfiel, aus Aerger darüber, die antichristliche Parei in einen
neuen Unsinn: — es entstand 1796 die Secte der Theophilan-
thropen mit einem kurz gefaßten Glaubensbekenntnisse über Gott,
Unsterblichkeit und einige Menschenpflichten, und mit einer lächer¬
lichen Liturgie. Sic erhielt sich, selbst von dem Spotte der öffent¬
lichen Meinung verfolgt, nur kurze Zeit.

7. Endlich trat der gewaltige Napoleon auf, der die Revo¬
lution brach, und Frankreich in eine andere, nicht minder heillose
Bahn führte. Mit der höchsten Gewalt als erster Consul bekleidet,
erkannte Napoleon, obwohl selbst ohne alle Religion, doch, daß
man über ein Volk ohne Religion nicht herrschen könne. Er
schloß daher mit dem Papste Pius VU. 1801 ein Concordat zur
Wiederherstellung der katholischen Kirche in Frankreich. Zwar war
dieses Concordat für die Kirche wenig vortheilhaft, aber es war



368

wenigstens eine Einleitung zu einer besseren Gestaltung der Dinge,
Nur darum hatte der Papst alles zngcstanden, was nur immer
möglich war, damit vor der Hand Schlimmeres verhütet, und
Besseres angebahnt werde. Es zeigte sich dabei, wie tief die katho¬
lische Gesinnung in den Gemüthern immer noch hastete; aus dem
Blutstromc, in welchem Schuldige und Unschuldige -untergegangcn
waren, stieg wie ein Morgenrot!) die Erinnerung an die altväter¬
liche Kirche, und ein vom Papste bewilligter Jnbiläumsablaß schloss
das Werk der Wiederherstellung auf würdige Weise.

280. Folgen der Revolution für den Kirchenstaat.
Pins vi. und Pins vii.

1. Daß daS Papstthum den französischen Rcvolutionsmännerir
ein Gegenstand des Hasses war, bedarf keiner Erinnerung. Der
Haß wurde gesteigert durch die von Papst Pius VI. erlassenen
Bullen gegen die bürgerliche Constitution des Clcrus. Als die
französische Republik durch Napoleon in Oberitalien siegreich vorzc-
drungen war, hatte der Papst die Grenzen seines Staates militä¬
risch zu decken gesucht, wofür er mit Verlust von Läudergebictcu
und Bezahlung von einundzwanzig Millionen Franks einen Waffen¬
stillstand 1796 erkaufen mußte. Nuu verlangte Napoleon die Auf¬
hebung aller gegen Frankreich erlassenen Decretc, und als PiuS das
verweigerte, wurde der Waffenstillstand für aufgehoben erklärt, und
der Papst zu dem Frieden von Tolentino 1797 gezwungen, wor-
nach die Provinzen von Bologna, Ferrara und Romagna abgetreten,
wieder dreißig Millionen gezahlt, und eine Anzahl kostbarer Ma¬
nnscripte und Kunstwerke ausgelicfcrt werden mußte. Um den Kir¬
chenstaat planmäßig zu revolutionireu, kam Joseph Bonaparte als
Gesandter dahin, und sein Palast wnrdc der Mittelpunct der Um¬
triebe gegen die päpstliche Regierung. Häufig gab cs Aufrnhr-
sccnen und bei einer solchen wnrdc der französische General Duphot,
der sie unterstützte, getödtct. Das gab die willkommene Veran¬
lassung, zur Besetzung des ganzen Kirchenstaates von General Ber¬
icht er, welcher Rom als Republik proclamirte 1798. Nun
wiederholten sich hier die Scenen von Paris, der niedrigste Pöbel
führte die Herrschaft. Der ehrwürdige 80jährige Greis Pins Vl.,
der weder die Flucht ergreifen, noch dem Kirchenstaate entsagen



3«S

Wollte, wurde gefangen nach Oberitalien gebracht, und als er, zum
Aerger seiner Kerkermeister, überall die rührendsten Beweise des
Mitleides und der Theilnahme erhielt, bis nach Valence in Frank¬
reich fortgeschleppt, wo er als wahrer Märtyrer 1799 starb.

2. Nun hatte der Jubel der Kirchen- und Religionsfeinde
seinen Gipfel erreicht, denn es schien klar, daß die letzte Stunde
für die katholische Kirche geschlagen habe. Es gab keinen Kirchen¬
staat und keinen Papst mehr, und daß nicht ein neuer Papst gewählt
werde, dafür war gesorgt, denn die Cardinale waren theils in alle
Welt zerstreut, theils im Kerker. Selbst glaubenstreue Katholiken
sahen mit trübem Blicke in die Zukunft. Aber der Herr hat seiner
Kirche eine ewige Dauer verheißen, und die Wege der Vorsehung
sind wunderbar. Durch sie aufgernfen, traten selbst Ungläubige,
Schismatiker und Ketzer (die Türkei, Rußland und England) auf,
um das Erbe der Kirche von den Gottlosen zu befreien; und unter
dem Schutze des letzten römisch-deutschen Kaisers Franz II. ver¬
sammelten sich von verschiedenen Seiten füufunddreißig Cardinäle
zu Venedig 1800, und wählten den Papst Pius VII. Bald konnte
der Gewählte auch wieder in Rom einziehen, wo ihn die Bevölke¬
rung des sinnlosen und verderblichen Repnblikenspieles müde, mit
Frohlocken empfing.

3. So hatte die Kirche den wunderbaren Beistand des Herrn
erfahren; aber diese Erfahrung war ihr auch nöthig, um in den
schweren Prüfungen, die noch ihrer warteten, muthig auszuharren.
Pius VII. war sogleich darauf bedachte, die der Kirche durch die Re¬
volution geschlagenen Wunden zu heilen, durch Sparsamkeit den
Haushalt des Kirchenstaates zu heben, und im Volke bessere Sitten
und Ordnung einzuführen. Dann lenkte er seinen Blick auf das
tiefgefunkene Frankreich. Er schloß mit Napoleon 1801 jenes Con-
cordat, von dem schon oben die Rede war, und welches bei allen
seinen Mängel doch als ein Sieg der Kirche betrachtet werden konnte.
Auch die 1804 vom Papste unternommene Reise nach Paris wor¬
ein neuer Sieg der Kirche in Frankreich, so sehr auch Napoleon
denselben zu schmälern suchte. Napoleon hatte sich nämlich zum
Kaiser der Franzosen aufgeworfen und wünschte seinen Kaiserthron
dadurch zu befestigen, daß der Papst ihn salbe und kröne. Unge¬
achtet vieler abratheuder Stimmen zog der Papst doch dahin, einzig
in der Absicht, die Sache der heiligen Kirche dadurch zu befördern.

24



37«

Mit Staunen und Aerger mußten da die Kirchenfeinde sehen, mit
welcher Verehrung und Liebe der Vater der Christenheit überall
ans seinem Wege empfangen wurde. Schaarenweise drängte man
sich auch in Paris herbei, um seinen Segen zu empfangen, so daß
Napoleon eifersüchtig wurde, und dem Papste nicht weiter gestattete,
nach Belieben die Kirchen in Paris zu besuchen. Aber als dem
Papste endlich erlaubt wurde, gleichsam zur Verherrlichung der kai¬
serlichen Reise nach Italien im Gefolge des Kaisers nach Rom zu¬
rückzukehren, hatte der Kaiser den neuen Verdruß, zu sehen, daß
der Papst zu Lyon und Turin feierlicher empfangen wurde, als
er selbst.

4. Es lag aber im Character Napoleons, keine Macht in der
Welt neben sich zu dulden, die den Menschen mehr als die seinige
galt. Nachdem er demnach sich des Papstes zu seiner eigenen Ver¬
herrlichung bedient hatte, suchte er nun Feindschaft mit dem Papste,
um das Papstthnm sich zu unterwerfen, wie bereits die
Könige seine Oberherrschaft anerkannten. Wie bei seinem Länder-
ranbe überhaupt, so fand auch Napoleon leicht eine Veranlassung,
den Kirchenstaat sich anzueignen. Der erste Schritt dazu war die
plötzliche Einnahme des päpstlichen Hafens Ankona, unter dem Vor¬
wande, der Papst seh zu schwach ihn zu vertheidigen. Unter man¬
chen anderen ungerechten Forderungen erklärte der Kaiser 1806 in
einem Schreiben: „Eure Heiligkeit sind Souverain von Rom, ich
aber bin dessen Kaiser. Alle meine Feinde müssen auch die ihri¬
gen sein", und verlangte, der Papst solle alle Nnterthanen jener
Staaten, mit denen Napoleon im Kriege war, aus seinem Lande
vertreiben und seine Häfen denselben, namentlich den Engländern,
verschließen. Der Papst wies diese Zumuthung von sich, da er als
Vater der Kirche, die den Frieden predigt, an dem blutigen Kriegs¬
system Napoleons keinen Antheil nehmen könne. Als dieser immer
drohender und gewaltthätiger auftrat, verkündete ihm der Papst die
prophetischen Worte: „Wenn seine Majestät sich im Besitze der
Macht fühlen, so erkennen wir dagegen, daß über alle Monarchen
ein Gott ist, der die Gerechtigkeit nnd Unschuld rächt und dem jede
menschliche Gewalt unterthan ist." Im Jahre 1808 befahl Na¬
poleon dem General Miollis Rom zu besetzen. Eine Reihe von
Gewaltthaten nnd Kränkungen des Papstes folgten nun, ohne daß
sie seinen apostolischen Muth beugen konnten. Endlich erschien jenes



371 —

berüchtigte/von Wien datirte kaiserliche Decret (17. Mai 1809),
wornach der Kirchenstaat mit dem französischen Reiche vereinigt,
und Rom von nun eine kaiserliche und freie Stadt werden
soll. Der Papst sollte eine Besoldung von zwei Millionen erhalten.
Dieser unterzeichnete sogleich einen feierlichen Protest gegen solche
unerhörte Verfügungen. Da der Papst eine solche Gewaltthat längst
erwartet hatte, so war auch für diesen Fall das letzte Vertheidi-
gungsmittel, eine Epcom munications-Bulle vorbereitet wor¬
den. Am 10. Juni 1809 des Morgens verkündeten die Kanonen
der Engelsburg das Aufhören der päpstlichen Regierung, und am
Abende desselben Tages war die Excommunications-Bulle gegen die
Räuber des Erbgutes des heiligen Petrus an den drei Hauptkirchen
angeheftet. Napoleon spottete über den Bann, und schrieb unter
anderen an den Bicekönig von Italien: „Glaubt denn der Papst,
daß wegen seiner Excommunication meinen Soldaten die Waffen aus
den Händen fallen werden?" — aber schon drei Jahre später heißt
es in einem Armeeberichte von den Schncefeldern Rußlands wört¬
lich: „Unseren Soldaten fallen die Waffen aus den
Händen" (vor Kälte).

5. Es war ein Lieblingsgevanke Napoleons, den Papst als
seinen ersten Beamten in Paris zu haben, und durch ihn
desto leichter die ganze katholische Welt zu regieren. Daher wurde
dem Papste auf alle Weiss zugesetzt, seiner weltlichen Regierung zu
entsagen, in Paris seine Residenz zu nehmen und von dort aus
seine geistlichen Rechte (natürlich so weit cs der Kaiser gestattet) zu
üben. Da der Papst unerschütterlich seiner Pflicht getreu blieb,
wurde er in der Morgendämmerung des 6. Juli 1809 gefangen
nach Frankreich abgeführt, und da er dort zu viele Theilnahme er-

> regte, zurück nach Savona, im italienischen Gebiete, geschleppt.
Damals stand Napoleon auf dem Gipfel seines Glückes. Der
ganze Continent beugte sich vor ihm, nur der Papst, obwohl in
seinen Händen, hatte den Mnth, ihm entschieden Widerstand zu
leisten. Napoleon ernannte neue Bischöfe, — der Papst erklärte
diesen schriftlich, daß solche Institutionen nach kirchlichen Gesetzen
ohne Rechtskraft sind. Dafür wurde dem Papste für die Zukunft
sogar alles Schreibmateriale verweigert. Aber durch solches Ver¬
fahren gegen den Vater der Christenheit verwickelte sich der Kaiser
in Verlegenheiten, die er nicht geahnt hatte, und die ihn um so

24*



372

mehr Aerger verursachten, da er gewohnt war, daß ihm Alles auf
dem Wink gehorche. Das gläubige Volk bedurfte mannigfacher
Dispensen, aber Niemand hatte die Vollmacht, sie zu ertheilen. Der
Kaiser besetzte zwar mehrere bischöfliche Sitze, aber der Papst ver¬
weigerte die Bestätigung. Der Kaiser berief daher 1811 zuerst
einige Bischöfe, dann ein seynsollendes National-Concilinm nach
Paris, nm über obige zwei Puncte einen Ausweg zu treffen. Nach
vielen Hin- und Herreden im Concilinm und Verhandlungen mit
dem Papste sah der Kaiser zu seinem Verdrnße, daß man dem
Ziele um keinen Schritt näher gekommen war.

6. Im folgenden Jahre .1812 unternahm Napoleon seinen
verhängnisvollen Zug nach Rußland, und erließ von dort den Be¬
fehl, den Papst ganz incognito von Savona nach Fontainebleau
bei Paris zu bringen. Die Reise war für den schwachen und kran¬
ken Greis eine schmerzenvolle, und da man schonungslos mit ihm
forteilte, kam er zu Fontainebleau in einem Zustande an, daß man
für sein Leben fürchtete. Cardinale und Bischöfe, die des Kaisers
Gunst besaßen, umdrängten ihn nun, um Zugeständnisse von ihm
zu erwirkeu. Bald kehrte auch der Kaiser, — zum ersten Male
vom Kriegsglücke verlassen und gedemüthigt, aus Rußland zurück.
Mehr als jemals lag ihm jetzt daran, sich mit dem Papste auszu¬
söhnen. Auch der Papst war von vielen Leiden gebeugt und über
den Zustand der französischen Kirche in Traner versenkt und weich
geworden; überdieß wurde Niemand bei ihm zugelassen, mit dem er
in Vertrauen sich hätte berathen können. Als daher Napoleon im
Jänner 1813 selbst nach Fontainebleau kam, und persönlich mit
dem Papste verhandelte, brachte er jene unglücklichen eilf Artikel
zu Staude, welche als Grundlage eines künftigen Con¬
cordates (nur in diesem Sinne hatte sie der Papst unterzeichnet)
gelten sollen. In diesen Artikeln machte zwar der Kaiser manche
Zugeständnisse, aber von der Wiederherstellung des Kirchen¬
staates ist darin keine Rede, und so hatte es den Anschein,
als ob der Papst darauf verzichtet hätte. Obschon der Papst die
Artikel nur als Grundlage künftiger Unterhandlungen betrachtet
wissen wollte, unv sich vorbehielt, daß sie vor der Bekanntmachung
erst in einer Cousistorial-Sitzung berathen werden sollen, so publi-
cirte sie der Kaiser doch sogleich als wirkliches Concord at,
und ließ diesen Sieg überall durch ein Io I)oum feiern. Darüber



373

versank der heilige Nater in tiefe Trauer, und als er mit den Car-
dinälen, die jetzt erst sich ihm nähern dursten, die Sache reiflich
überlegen konnte, fand sich kein anderes Auskunftsmittel, als daß
der Papst in einem eigenhändigen Schreiben an den Kaiser jene
Artikel für null und nichtig erklärte, was er mit Recht thun konnte,
da ja vom Kaiser die Bedingung des einstweiligen Aufschubes ver¬
letzt worden war. Ohne Rücksicht daranf erklärte der Kaiser die
Artikel als Reichsgesetz. Doch schon war seine Zeit nm. Der
Herr der Welt, der sich dieses zweiten Attila als Geißel zur Züch¬
tigung der Menschheit bedient hatte, warf nun das Werkzeug hin¬
weg. Als die verbündeten Heere vor Frankreichs Grenzen standen,
versuchte Napoleon einen neuen Vergleich mit dem Papste, und
schlug ihm vor, nach Rom zurückzukehren; und er wolle vom Kir¬
chenstaate so viel zurückgeben, als das vorletzte kaiserliche Decret
davon übrig gelassen hatte: Rom und Trasimene. Pius weigerte
sich, das Erbgut des heiligen Petrus anderes als unverkürzt, wie es
die Gerechtigkeit fordert, anznnehmen. Darauf erhielt er den Be¬
fehl, abzureisen. Es sollte zwar incognito geschehen, aber bald
wurde der Papst erkannt, und unter den rührendsten Ehrenbezei¬
gungen der Einwohner zog er durch Frankreich, und wurde am 25.
März 1814 von den Verbündeten in Oberitalien, und am 24. Mai
in seiner Stadt Rom unter großen Feierlichkeiten und Jubel em¬
pfangen. Im folgenden Jahre 1815 wurde der Kirchenstaat durch
den Wiener Congreß in seinen alten rechtmäßigen Grenzen wieder
hergestellt; nur Avignon blieb bei Frankreich, und ein kleines Ge¬
biet dießseits des Po erhielt Oesterreich.

281. Folgen der französischen Revolution für Vie Kirche
Deutschlands.

Auf dem Congresse zu Ems 1786 hatten die deutschen Kir-
chcnfürsten den vermessenen Versuch gemacht, den römischen Stuhl
in seinen wohlerworbenen Rechten zu schmälern: — und jetzt nach
kaum achtzehn Jahren wurden sie selbst ihrer Fürstensitze und ihrer
weltlichen Besitzungen durch die Revolution beraubt, und aus ihren
Diöcesen verdrängt, und sie machten die Erfahrung, wie die Auf¬
lehnung gegen den rechtmäßigen Obern sich zuletzt meist an dem
Untergebenen rächt. Durch den Lüneviller Frieden 1801 kam das
ganze linke Rheinufer von Deutschland an die französische Republik,



— 374

und das dortige Kirchengnt wurde eingezogen. Die weltlichen Für¬
sten aber, die dadurch verloren, oder sonst in Paris Gunst gefun¬
den hatten, sollten mit Kirchenländern entschädigt werden. Die da¬
gegen erhobene Vorstellung, daß die Rechte der geistlichen Fürsten
eben so heilig sehen, als die der weltlichen, und daher diese Ent¬
schädigung billiger Weise von allen Ständen getragen werden müsse,
fand nicht nur kein Gehör, sondern man hat die Kirche so rein
ausgeplündert, daß die weltlichen Fürsten nicht nur Ersatz für ihre
Verluste, sondern reichlichen Gewinn dabei fanden. Dieß geschah
durch den sogenannten Deputations-Hauptbcschluß 1803. Alle Bis-
thümer und Stifter wurden säcularisirt, nur der Metropolit
von Main; mit dem Sitze zu Regensburg in der Person des
geschmeidigen Dalberg behielt ein weltliches Fürstenthum, das
jedoch nicht von langer Dauer war. So mußte die katholische Kirche
die Schuld des größtentheils protestantischen deutschen Reiches zah¬
len, nnd wurde überdieß von den protestantischen Fürsten, in deren
Hände ihre Anstalten kamen, fast wie rechtlos behandelt. Denn
bei der Säkularisation war die Bedingung gestellt worden, den zu
erhaltenden Domcapiteln eine feste Einnahme und den Geistlichen
und Mönchen jährliche Pensionen daraus zu geben. Aber man
hatte das Kirchengnt nicht ausgeschieden, nnd es hing vom guten
Willen der neuen Fürsten ab, etwas oder nichts zu zahlen. Als
daher ans Mangel an Existenzmitteln mehrere Canoniker sich zer¬
streuten, andere starben, hatten die Bischöfe keine Capitel, und ent¬
behrten sonst des Nothwendigsten. Unter solchen Umständen resig-
nirten mehrere Bischöfe, andere starben, so daß allmälig die meisten
deutschen Kirchen ohne Bischöfe waren, und der Papst an deren
Stelle apostolische Vica re aufstellen mußte, um der Noth eini¬
germaßen abzuhelfen. Da auch für theologische Seminare nicht ge¬
sorgt war, so trat auch bald großer Mangel an Priester ein, und
die wenigen noch vorhandenen wurden mannigfach geneckt, denn die
irreligösen Grundsätze von Frankreich waren auch in Deutschland
eine Modesache geworden. So schien zur Freude der Protestanten
die katholische Kirche in Deutschland ihrem Ende allmälig entgegen
zu gehen, und während selbst in Frankreich die Kirche sich schon neu
belebte, dichtete man in Deutschland Grablieder auf die katholische
Kirche, und die ihr verbürgte freie Religionsübung stand nur gleich¬
sam zum Hohne in den Gesetzbüchern.



373

282. Die deutschen Comordate.
* Der Wiener Congreß, 1815, sollte die durch die Revolution

zerrütteten Verhältnisse wieder Herstellen, und die Kirche Deutsch¬
lands war zu neuen Hoffnungen berechtigt, da ja das linke Rhein¬
ufer, welches sie mit ihrem Hab und Gut hatte ersetzen müssen, sür
Deutschland 1814 wieder gewonnen wurde. Doch wurde den ge¬
rechten Erwartungen auch hier nicht entsprochen; vielmehr noch der
letzte Rest des kirchlichen Besitzthums in Deutschland, das Erzbis-
thum Regensburg vertheilt. Der päpstliche Stuhl suchte nun durch
Concordate mit den einzelnen Staaten die kirchliche Ordnung
nach den obwaltenden Verhältnissen wieder herzustellen. Die Grund¬
lage dieser Concordate waren: Wiederherstellung der früheren oder
Gründung neuer Bisthümer mit Domcapiteln und Priestersemina-
rien; die Ermittlung der Dotation derselben, wo möglich in liegen¬
den Gründen oder sicheren Capitalien, auf daß die Existenzmittel
der kirchlichen Anstalten nicht von der Willkür der Regierung ab¬
hängen; genaue Bestimmungen über die Wahl der Bischöfe und
Domcapitnlaren; Sicherung des Einflusses der Bischöfe auf die
Erziehung ihres Clerus; nach Umständen (wie in Bayern) auch die
Wiederherstellung von Klöstern. Die meisten Schwierigkeiten zeig¬
ten sich überall bei den Bestimmungen über die Stellung der bi¬
schöflichen Amtswirksamkeit den Regierungen und ihren Behörden
gegenüber, da der protestantische Grundsatz, daß der Landesfürst
auch das Oberhaupt der Kirche seh, selbst katholischen Fürsten, dem
Zeitgeiste gemäß, eingeredet wurde.

Nach längeren Verhandlungen kam zuerst mit Bayern 1817
ein Concordat zu Stande. Dann folgte Preußen 1821 und
Hannover 1824. Würtcmberg, Baden, Churhessen,
Hessen-Darmstadt, Nassau und Frankfurt a. M. unter¬
handelten gemeinschaftlich mit Rom, und nach Ueberwindnng vieler
Schwierigkeit wurde 1827 das Concordat sür die oberrheinische
Kirchen-Provinz geschlossen. In diesen Concordaten ist die
Freiheit der katholischen Kirche in vielen Stücken ans ein Minimum
beschränkt; doch auch dieses wurde ihr seither häufig noch verküm¬
mert, und nur die der Kirche inwohnende Gotteskraft hat sie unter
solchen Umständen in Deutschland erhalten, und in den neueren
Zeiten noch hoch verherrlicht.



37V

283. Ordmswesm.
1. Diese Periode, die wir mit der Aufhebung des Jesuiten-

Ordens begonnen haben, zeichnet sich ganz besonders aus durch die
in Wort und That durchgeführte Stürmerei gegen die geistlichen

^. / Orden und Congrcgationen, was sich ans der Tendenz des Zeit¬
geistes: Vernichtung der kirchlichen und bürgerlichen Ordnung ganz
natürlich erklärt. Eben so natürlich erklärt sich das Bemühen der
Freunde der Ordnung, namentlich des Kirchen-Oberhauptes, diese
Vesten der Religion und Kirche, nachdem jener Sturm sich einiger¬
maßen legte, wieder herzustellen. Das that Pius VII. gleich nach
seiner Rückkehr nach Rom 1814 in Betreff des Jesuiten-Or-
dens, nachdem er schon 1804 im Königreiche beider Sicilien auf
den Wunsch des Königs dessen Einführung genehmigt hatte. Ein
Augenzeuge, Cardinal Pacea, schildert uns den Eindruck, den d(ese
Wiederherstellung auf das Volk machte: „Ich habe mich während
der beiden Epochen, bei der Aufhebung des Ordens und bei der
Wiederherstellung desselben in Rom befunden, und erinnere mich
sehr wohl der Wirkungen, die beide hervorbrachten. Damals (1773)
sah man auf den Gesichtern aller Einwohner Roms das Erstaunen
und Mißvergnügen über die Aufhebung: — es ist aber unmöglich,
den Freudcuruf und die Beifallsbezeugungen des guten römischen
Volkes bei der Wiederherstellung (1814) zu schildern." — Dagegen
wurden die Jesuiten 1815 aus Moskau und 1820 aus ganz Ruß¬
land verbannt. Es wurde ihnen Proselytenmachern zur Schuld ge¬
legt, weil viele ihrer griechischen Zöglinge die katholische Kirche lieb¬
gewonnen hatten, und ihre Bitten um Aufnahme in dieselbe von
den Jesuiten nicht zurückgewiesen wurden.

2. Der Orden der Red em tori st en wurde zwar schon in
der vorigen Periode 1732 gestiftet, erhielt aber erst in dieser eine
weitere Verbreitung. Der Stifter ist Alphons Maria Lignori,
aus adeligem Geschlechte in Neapel 1690 geboren, welcher nach
zurückgelegten Studien der Rechte, sich bereits als Anwalt ausge¬
zeichnet hatte, aber von innerem Berufe getrieben, sich daun der
Theologie und dem Kirchendienste widmete. Die schmerzliche Er¬
fahrung, daß für die geistigen Bedürfnisse des Landvolkes nicht hin¬
reichend gesorgt seh, führte ihn auf den Gedanken, ein Institut zu
gründen, welches sich insbesondere durch Missionen der religiösen
Erziehung und Anregung des Volkes widmen sollte. Mit Bewilli-



377

gung des Papstes Clemens XII. errichtete er 1732 einen Verein
von Weltgeistlichen als: „Congregation des allerheiligsten
Erlösers" (Nedemtoristen, Liguorianer). Mit diesen wirkte er
als Bischof von St. Agatha de Goti freudig und gottbegeistert
durch Predigten und zahlreiche salbungsvolle Schriften bis in sein
spätes Greisenalter für das Heil der Seelen. Er starb 1787 und
wurde 1839 heilig gesprochen. Die Zeitvcrhältuisse waren der Ver¬
breitung dieser Congregation außer Italien nicht günstig, bis sie
erst in diesem Jahrhunderte auch anderwärts in Europa und in
Amerika Eingang fand.

3p Der Johanniterchv>sn>:s,von Rhodus durch die türki¬
sche Uebermacht verdrängt, erhielt 1'530 von Carl V. die Insel
Malta, und nahm noch lange Zeit hindurch ruhmvollen Antheil an
allen Kämpfen gegen die Türken. Zur Zeit der französischen Re¬
volution nahm 1798 Napoleon Malta, aber 1800 mußte sich die
Insel an England ergeben. In den folgenden europäischen Kriegen
verlor der Orden seine Güter überall, nur in Oesterreich und Sici-
lien blieben ihm dieselben zum Theile. In der neuesten Zeit, seit
1839, wurde er in Oberitalien und Neapel wieder etwas gehoben.
Der Vorsteher des Ordens (Bailli) residirt gegenwärtig in Rom,
und leitet von dort aus das Großpriorat von Böhmen, und die
Priorate von Venedig, Modena und beider Sicilien mit ihren
Commenden.

4. Der deutsche Orden hatte durch den schmählichen Ueber-
tritt seines Hochmeisters Albert von Brandenburg, 1525, seine preußi¬
schen Länder, und damit den größten Theil seiner Macht eingebüßt.
Von 1527 an war das Fürstenthum Mergentheim der Sitz des
Ordensobern, bis in der Revolutionszeit 1797 auch dieses großcn-
theils verloren ging. Im Prcßburger Frieden wurde bestimmt, daß
das Hochmeisterthum immer einem österreichischen Prinzen zukom¬
men sollte; aber in den folgenden Kriegen nahm Napoleon dem
Orden alle Besitzungen. Nur in Oesterreich und in Italien be¬
hielt er seine Güter, und besteht gegenwärtig noch unter dem
Deutschmeister Maximilian von Oesterreich-Este.

5. Passionisten. Diese Congregation wurde gestiftet von
Paul vom Kreuze, einem Piemontesen, st 1775. Ihr Zweck
ist Selbstheiligung durch ein strenges Bußleben, und Förderung des
Seelenheiles des Nächsten durch Missionen, geistliche Hebungen u. dgl.



378

Sie legen nur einfache Gelübde ab, fügen aber zu den gewöhn¬
lichen drei noch ein viertes hinzu: den Gläubigen das Leiden Jesu
Christi nach Kräften an's Herz zu legen. Der Stifter wurde am
l. Mai 1853 selig gesprochen, und die Congregation hat be¬
reits in Italien, Belgien, Frankreich, England und Amerika ihre
„Häuser der Zurückgezogenheit, ratiri, rolraits."

6. Eine weibliche Ordensgesellschaft, die erst wenige Jahre
ihres Bestehens zählt, und schon in Europa und Amerika segens¬
reich wirkt, sind die Schwestern (Damen) vom heiligsten Herzen
Jesu. Das Institut wurde ursprünglich gegründet von Nicolao
Paccanari, einem frommen Trienter, und weiter ausgebildet in
Frankreich unter dem Pontificate Leo XII. (1823—29). Ihre Be¬
stimmung ist, die weibliche Jugend der höheren Stände zur Erzie¬
hung zu übernehmen.

An merk. 1. Die übrigen Orden aus früherer Zeit bestehen in ver¬
schiedener Ausdehnung und Wirksamkeit, und es ist ein erfreuliches
Zeichen des christlichen Ernstes, daß für Oesterreich eine allgemeine
Visitation der Klöster zu allfällig nöthiger Regulirung vom heiligen
Vater 1852 angeordnet wurde.

2. Noch manche andere Congregationen und religiöse Vereine,
die in den neueren Zeiten, vorzugsweise in Frankreich, entstanden
sind, bilden eine fast unübersehbare Heerschaar, die dem wachsenden
Elende und der sittlichen Verkommenheit aller Art in christlicher
Aufopferung sich entgegenwirft; wie z. B. die verschiedenen Zweige
der christlichen Schulbrüder und Schulschwestern, dann der Tochter
der christlichen Liebe. Ein Beweis der Fülle des göttlichen Lebens in
der Kirche zu einer sonst so sehr dem Materiellen zugekehrten Zeit.

284. Die neuesten Irrlehren.

Es fehlte auch in den neueren Zeiten nicht an Männern ans
der katholischen Kirche, welche alte und neue Jrrthümer zu verbrei¬
ten, und sich einen Anhang zu verschaffen suchten. Doch gelang es
nicht, irgend eine neue ketzerische Secte von Bedeutung zu bilden.
Aber dieser Umstand möchte den Katholiken nicht sehr znr Beruhi¬
gung gereichen, denn es dürfte der Grund davon nicht so sehr in der
allgemeinen Festigkeit des Glaubens, als vielmehr in der Erschlaf-



37k)

sung und Gleichgültigkeit zu suchen sehn; weswegen auch jene Seele,
die allen Glauben wegwarf (Rongeaner), die weiteste Verbreitung
fand. Von dieser wird später die Rede scyn, die Uebrigen werden
hier kurz angegeben.

* 1. Pöschel nnd Boos haben beide in Oberösterreich, jener
zu Ampfelwaug km Hausruckkreise, dieser zu Gallneukirchen, ein¬
fältigen Leuten die Köpfe verwirrt. Die Pöschlianer waren Schwär¬
mer, welche Offenbarungen zu erhalten glaubten, das ncne Jeru¬
salem erwarteten, und zuletzt sogar zu Menschenopfern schritten.
Strenge Maßregel und geistliche Belehrung machte dem Unwesen
1817 ein Ende, und Pöschel, an dem sich Spuren der Gcistcszer-
rüttung zeigten, wurde nach Wien abgcführt, und bis zu seinem
Tode in Haft gehalten. — Boos, ans Bayern entlassen, erhielt
.1806 die Pfarre Gallneukirchen in der Linzer Diöcese, und verbrei¬
tete dort irrige Grundsätze über die Rechtfertigung nnd den felig-
machenden Glauben, verbunden mit falschem Mysticismns. Nach
seiner Entlassung gelang cs nnr schwer die Verführten wieder zur
Besinnung zu bringen. Er starb in Coblenz 1826.

2. Aus der französischen Kirche tauchten drei Abnormitäten ans.
De la Meunais, längere Zeit einer der einflußreichsteu Schrift¬
steller, glaubte sich berufen, die politische und religiöse Zukunft
Frankreichs zu ordnen. In schroffer Nebetreibnng forderte er, daß
der Clerns allem Gehalte, aber auch aller Einmischung des Staates
entsage, und so wieder arm nnd frei werde. Diese Ansicht wurde
vom Papst Gregor XVI. 1832 verworfen, nnd Lamenais widerrief
dieselbe. Aber, daß es ihm nicht ernst war, zeigte er bald durch
die Herausgabe jener berüchtigten Schrift: »karvlas <k'un oeo^ant«
(Worte eines Gläubigen), welche, wie es in dem Verdammnngs-
breve heißt, zwar gering an Umfang, aber unermeßlich an Ver¬
kehrtheit ist. Er stellte darin die Kirche an die Spitze eines allge¬
meinen Aufruhrs, und predigt ans dem Evangelium den Völker-
nnd Königömord. Hiermit schied Lamenais aus der Kirche, ohne
einen besonderen Anhang zu hinterlassen.

3. Der Abbö Chatel wollte zur Zeit der Jnlirevolution
(1830) eine neue französisch-katholische Kirche stiften, und hatte be¬
reits in Paris ein Local für den Primas der neuen Kirche einge¬
richtet (einen großen hölzernen Schuppen). Doch war diese Kirche
nicht nur keine katholische, sondern auch keine christliche, vielmehr



»80

eine flache Naturreligiou, und nur der französische Leichtsinn konnte
ihm einige Anhänger verschaffen, bis 1842 fein moderner Tempel
auf Befehl der Regierung geschlossen wurde.

4. Bedeutender war der St. Simonismus, nicht so sehr
als Religion, wie vielmehr als Anregung zur Auflösung der mensch¬
lichen Gesellschaft in Socialismns und Communismus.
Der Graf C l a n d e St. Simon schrieb seit 1807 viele Bücher,
worin er seine Ideen verkündete. Da diese keinen Absatz fanden,
verbrauchte er dabei sein Vermögen, und wollte sich 1825 durch
einen Schuß tödten, an dessen Folgen er erst nach einiger Zeit
starb. Seine Ideen sind: Das Paradies liegt nicht hinter uns,
sondern vor uns; um die Menschheit dahin einzuführcu, müssen
ganz neue Einrichtungen im gesellschaftlichen Leben getroffen werden.
Die Standesunterschiede und das Vererben des Vermögens müssen
aufhören. Jeder soll ein Geschäft nach seinen Fähigkeiten bekom¬
men, und nach seinen Arbeiten belohnt werden; wonebst auch das
Familienleben und die Ansammlung von Vermögen aufhört. Seine
Religion ist ein purer Pantheismus. In Revolutionszeiten
sind solche Grundsätze besonders anziehend, daher traten Vie An¬
hänger St. Simons gleich nach der Iulirevolution 1830 in Paris
und Lyon hervor, wobei (Vater) Enfantin mitunter eine lächer¬
liche Rolle spielte, als er in allem Ernste auch die Vielweiberei
einführen wollte. Ihr Versammlungssaal zu Paris wurde 1832
geschlossen, die geistreicheren Mitglieder kehrten zur katholischen Kirche
zurück, einige wurden polizeilich zur Strafe gezogen.

5. Die Zerwürfnisse in Betreff der Hermesi anischen Leh¬
ren wären sicher nicht zu jener Ausdehnung nud Bitterkeit — die
zum Theil noch fortdaucrt, — gediehen, wenn nicht die protestan¬
tische Regierung Preußens an dieser rein theologischen Angelegenheit
theilgenommen hätte. Georg Hermes, fl 1831, Professor zu
Bonn, weithin berühmt und allgemein hochverehrt, hatte in seinen
Vorträgen und Schriften Grundsätze entwickelt, die dem Rationa¬
lismus und Semipelagiauismus verwandt, und für die katholische
Kirche in weiterer Anwendung gefährlich erschienen. Namentlich
hat Hermes den Satz des Anselmus, daß mau vorerst glauben,
und dann trachten soll, das Geglaubte zu verstehen, umgekehrt, in¬
dem er, wie einst Abälard vom Zweifel zu Glauben gelangen wollte.
Seine Grundsätze wurden 1835 zu Rom verworfen. Die Tüchtigsten



381

seiner Schüler unterwarfen sich der Entscheidung; andere aber be¬
dienten sich der jansenistischen Unterscheidung, die vom heiligen Va¬
ter verworfenen Lehren sehen in den Schriften des Hermes nicht
enthalten; und hiebei verharren noch heut zu Tage einige seiner
Anhänger.

285. Der Protestantismus.
1. Seinem Grundsätze gemäß schritt der Protestantismus im

Protestircn und Negiren rüstig fort. Die symbolischen Bücher ver¬
loren ihre bindende Auctorität, und nachdem man auch die heilige
Schrift ihres göttlichen Charactcrs entkleidet hatte, blieb nur die
Vernunft, oder vielmehr die subjective Einsicht jedes Einzelnen
die einzige Glaubensnorm. Consequenter Weise protestirtcn die Pro¬
testanten jetzt auch gegen die Benennung „Lutheraner" und „Cal-
viner", denn was diese Männer als christlichen Glauben in ihren
Schriften niederlegten, ist vielen ihrer jetzigen Schüler leerer Wahn.
Aber auch der Name „Evangelische", welchen sie ansprechen, klingt
wie Ironie, da den meisten das Evangelium höchstens als Erbauungs-
lectüre dient. Zwar suchte diesem trostlosen Zustande König Fried¬
rich Wilhelm II. 1788 durch ein Religionsedict abzuhelfen, welches
alle Geistliche, die sich der neuen Aufklärung hi »geben, und
sich nicht an die symbolischen Bücher halten, mit Entsetzung,
und auch härteren Strafen bedrohte; aber sein Nachfolger Friedrich
Wilhelm III., das Fruchtlose solchen Zwanges erkennend, nahm das
Edict 1796 zurück. Auf solche Weise blieb auch bei den besseren
Protestanten von Religion nichts weiter übrig, als eine süßliche
Gefühlsschwärmerei, die ihren vollkommensten Ausdruck in den
„Stunden der Andacht", von dem protestantischen Zschokke in Aarau
seit 1807 herausgegeben, gefunden hat; und der ungeheure Beifall,
den sie erhielten, ist eben ein Beweis, des allgemeinen Verfalles
der positiven Religion.

2. Diesen gegenüber suchten einzelne, besonders in Zeiten schwerer
Drangsale und großer Bewegungen, wieder Trost und Sicherheit
in etwas Positivem und Ewigem, und klammerte sich — freilich
iuconseqnent, an den von dem ersten Reformator ausgestellten Lehr¬
begriff (Alt lntheraner). In so ferne sie zur Hebung des re¬
ligiösen Lebens sich auch zu Conventikeln vereinigten, und in mystisch-



382

pietistischer Reaction sich von den Rationalisten sonderten und sie
verketzerten, nannte man sie auch Pietisten und Neuevan¬
gelische. Herder und Schleiermacher haben viel zn diesem Um¬
schwungs beigetragen.

3. Da bei Lutheranern und Calvinern die früheren Grund¬
sätze in dem allgemeinen Jndisferentismns ziemlich aufgegangen
waren, so machte man sich allmälig mit dem Gedanken an eine
Vereinigung (Union) vertrant. In Betreff des Glaubens
fand auch der Antrag wenig Schwierigkeit, mehr aber in Hinsicht
des Kirchengutes, der Verfassung und des Gottesdienstes. Bei der
Jubiläumsfeier der Reformation 1817 wurde eine solche Union
zuerst in Berlin (durch königlich preußischen Erlaß), dann in Wür-
temberg, Baden und Nheinbayern theilweise durchgeführt. Aber
der altbegründete Einwurf, daß der Protestantismus naturgemäß
zur Zersplitterung und Entzweiung führe, wurde hierdurch nicht ge¬
hoben, sondern verstärkt, denn zu den früheren zwei Parteien, Lu-
therauern nnd Calvinern, kam jetzt die dritte, die Unirteu, da
viele Gemeinden dieser Union sich nicht anschließen wollten.

4. Die vollzogene Union bedurfte einer neuen Gottesdienstord¬
nung (Agende). Uebcrdieß war schon lange allgemein die Klage
laut geworden, daß die protestantischen Bethäuser so sparsam be¬
sucht werden, nnd viele wollten die Ursache davon in den trockenen
und leeren liturgischen Formen finden. Da theologische Commis¬
sionen hierüber ohne Erfolg blieben, mußte wieder eine Cabinets-
Ordre Friedrich Wilhelms III. 1822 nachhelfen. Zufolge derselben
wurde eine neu verfaßte Agende für die Garnisonskirche be¬
sohlen, den übrigen Gemeinden aber nur empfohlen. Ueber
die Zulässigkeit derselben entspann sich ein heftiger Streit, merk¬
würdig dadurch, daß Einige diese Agende zu ceremoniös nnd katho¬
lisch, andere dagegen zn leer und calvinisch fanden. Auch wollten
manche der weltlichen Regierung das Recht absprechen, über die
Liturgie Gesetze zu erlassen. Im Jahre 1828 erschien eine neue
Redaction dieser Agende durch die kirchliche Behörde, die etwas gün¬
stiger ausgenommen wurde.

5. Einen wichtigen Schritt vermeinte der Protestantismus zu
machen, als er im Jahre 1841 die Welt mit Errichtung eines pro¬
testantischen (anglo-preußischen) Bisthums in Jerusalem überraschte.
Als Gründe dafür wurden unter anderen angegeben: „weil zn er-



383

warten stehe, die verschiedenen protestantischen Parteien würden über
dem Grabe des Erlösers sich die Hand des Friedens und der Eini¬
gung reichen; — und die orientalischen Kirchen sollen gegen das
Umsichgreifen des römischen Stuhles gestärkt werden." Was hier¬
von zu erwarten stand, zeigte sich schon bei dem Einzuge dieses Bi-
schofes in Jerusalem 1842. Das in Menge versammelte Volk,
Griechen, Juden und Türken, fanden es unendlich lächerlich, einen
Bischof mit Fran und Kindern aufzicheu zu sehen.

6. Im nämlichen Jahre, 1842, entstand der Verein zur
Unterstützung armer protestantischer Kirchen in ka¬
tholischen Landen. Dagegen wäre nichts einzuwenden, wenn
den Verein der Geist wahrer Liebe und Duldung leitet.
Daran ist aber billig zu zweifeln, da er sich „Gustav Adolphs-
Verein" von jenem Manne nennt, dessen Andenken kein Deut¬
scher segnen kann. Das katholische Deutschland hat diesem Vereine
den Bonifacius-Vereiu entgegengesetzt.

An merk. 1. Bei all' diesen Kraftanstrengungen kömmt immer nur
die innere Haltlosigkeit des Protestantismus neuerdings zu Tage,
weßwegen auch von Zeit zu Zeit gerade die größten Denker und
edelsten Menschen davon ausscheiden und zur wahren Kirche zurück¬
kehren. Wir nennen darunter nur: Friedrich, Graf zu Stollberg,
der große Geschichtsforscher, 1800; Ludwig von Haller, der Re¬
staurator der Staatswissenschaft, 1820; Friedrich von Hurter,
jetzt Hofrath und Reichshistoriograph in Wien, 1844.

2. Unter den vielen Gecten, die fort und fort aus dem in
dieser Art fruchtbaren Boden des Protestantismus aufsprossen, schei¬
nen zwei in der neuesten Zeit von einiger Bedeutung werden zu
wollen: die Irvingianer und Mormonen. Die Secte der
Irvingianer hat sich 1847 als „allgemeine Kirche" angekündigt in
einer Zuschrift, welche gerichtet ist „an die Patriarchen, Erzbischöfe,
Bischöfe und andere Vorsteher in der Kirche Christi in allen Landen;
an die Kaiser, Könige, Fürsten und andere Regenten der Nationen
der Getauften". Dieser neuen religiösen Richtung hat Ursprung
und Namen gegeben Edward Irving, 1792 in Schottland ge¬
boren, der als presbyterianischer Prediger seit 1822 mit einem
an Fanatismus grenzenden Feuereifer gegen die Verdorbenheit der
Menschen redete, und die baldige Wiederkunft des Herrn verkündete.



38L

Unter seinen begeisterten Zuhörern wollte man auch Weissagungen
und die Sprachengabe (Znngenreden) bemerkt haben, was als Be¬
weis der wiederkchrenden apostolischen Gnadenfiille in der neuen
Gemeinde gelten sollte. Abgesehen von der Schwärmerei und Ueber-
treibung war diese Secte in Cultus und kirchlichen Ansichten, wie
im religiösen Ernste überhaupt, auf gutem Wege, von dem jedoch
neuestens ihre „Engel" wieder sehr abkommen. Auch in Deutsch¬
land hat sie in der neuesten Zeit Anhänger gefunden. Irving
wurde von dem schottischen Presbyterium entsetzt und starb 1834.

Die Mormonen stiftete J o s e p h S m ith, ein ungebildeter
und sittenloser Mensch in New-York, der durch Offenbarung gol¬
dene Platten gefunden zu haben vorgab, worauf Mormon, der
letzte Prophet der Indianer, die alte Geschichte dieses Volkes in
egyptischer Sprache verzeichnet habe. Smith übersetzte angeblich
die Schriftzüge in's Englische, und daS Buch kam 1830, als
Bibel der Mormonen heraus; — die goldenen Platten aber
sind spurlos verschwunden. Der gemeine Betrug gelang dem „Pro¬
pheten Smith" so gut, daß er bald eine große Zahl von Anhän¬
gern fand, die er mit unsinnigen Prophezeihungen und schamlosen
Lehren, darunter auch Vielweiberei, in einen Fanatismus versetzte,
daß sie aus Ohio und Missouri von den Einwohnern vertrieben
wurden, worauf sie am großen Salzsee in den Rocky-MountainS,
einen eigenen Staat gründeten mit 25,000 Seelen. Nach den
neuesten Berichten soll die Zahl der Mormonen am Salzsee, daun
in Nordamerika und England bereits auf 100,000 angewachsen
seyn. Bei ihrem letzten Iahresfeste am Salzsee wurde beschlossen,
Missionäre in alle Welt zu senden, um das neue Evangelium zu
predigen, wobei auf Deutschland besonders Bedacht genommen wurde.
Daß die Sache von Bedeutung sey, zeigt ein Rescript des preußi¬
schen Ministeriums (Mai 1853), womit eine besondere Ueberwa-
chung der Mormonen-Missionäre angeordnet wird. Die schnelle
Verbreitung dieser und anderer Secten auf protestantischem Ge¬
biete, ist ein neuer Beweis, wie leicht eine glaubenslose Ge¬
neration, bei all' ihrer prahlerischen Aufklärung, dem absurdesten
Aberglauben und einer kläglichen Schwärmerei verfällt.



383

286. Bibelgesellschaften.
Wie sich der Protestantismus das Heilsgeschäft in allen Dingen

so bequem als möglich macht, so glaubt er auch zur Verbreitung des
Christenthums ein bequemes Mittel ersonnen zu haben: man schickt
die Bibel, in allen Sprachen übersetzt, in alle Winkel der Welt.
Die erste Gesellschaft znr Verbreitung der Bibel ent¬
stand in London 1804. Die anfängliche Aufgabe war, für Groß-
brittanien und Irland durch Geldsammlungen Bibeln drucken zu
lassen, und sie um geringen Preis, oder auch unentgeltlich zu ver¬
breiten. Bald aber dehnte man diese vermeintliche Wohlthat wei¬
ter ans, und die Bibel wurde seither in 148 Sprachen und etwa
43 Millionen Exenrplaren verbreitet, nachdem in Nordamerika, in
der Schweiz, in Frankreich, Deutschland und Rußland Zweiggesell¬
schaften sich gebildet hatten. Vom protestantischen Standpunkte aus,
wornach der todte Buchstabe das Fundament des Christenthums.
sehn soll, ist solches Beginnen erklärlich, aber daß die erfolglose
Verschwendung von Millionen noch so wenigen die Augen geöffnet
hat, ist sonderbar. Wenn auch die Apostel des Herrn bloß die
Evangelien und ihre Briefe herumgeschickt hätten, so wäre die ganze
Welt jetzt noch heidnisch. Der Katholik aber weiß, daß die Kirche
Christi auf das lebendige Wort gebaut, und daß nur in der innig¬
sten Lebensgemeinschaft mit seiner Kirche, nicht im todten Buch¬
staben, das Heil zu finden ist. Es lehrt ihn auch die Erfahrung,
daß das Lesen in der heiligen Schrift ohne die gehörigen Vorkcnnt-
nisse für den Glauben und die Sittlichkeit leicht höchst gsfährlick
werden kann. Daher wurden auch solche Bibelgesellschaften von
den Päpsten Pins VH. und Leo XII. offen mißbilligt. Keineswegs
aber gehört die heilige Schrift, wie die Protestanten mit Hohn be¬
haupten, in der katholischen Kirche zu den verbotenen Büchern. Ein
klarer Gegenbeweis liegt bei allen Buchhandlungen vor, in der vom
Papste approbirten Bibelübersetzung von Allioli. Nie erging
ein allgemeines Verbot des Bibellesens, aber gegen den
Mißbrauch des Lesens, ohne Anleitung, ohne Vorkenntnisse, hat
die Kirche bei verschiedenen Anlässen ihre Stimme pflichtmäßig
erhoben.

25



386

287. Die griechische Kirche.
1. Die griechische Kirche hat seit dem Falle von Constanti-

nopel (1453) fast gar keine Geschichte. Nachdem sie die von der
katholischen Kirche znletzt auf dem Concil zu Florenz (1439) zu
ihrer Nenbelebung dargebotene Hand zurückgewiesen, ward sie die
Magd des Islam, und lebte seither unter harten Bedrückungen,
ohne Wissenschaft, ohne Aeußerung innerer Schwungkraft, fast nur
in den äußeren Formen der Hierarchie und Liturgie fort. Das
Oberhaupt ist der Patriarch von Constantinopel; unter ihm stehen
die Patriarchen von Alexandria (jetzt zu Cairo), Antiochia (zu Da-
mascus) und Jerusalem, die alle nur wenige und fast verfallene
Kirchen regieren. Die Wahl eines Patriarchen von Constantinopel
muß immer bei dem Sultane nachgesucht und theuer bezahlt wer¬
den. Auch ist seine Würde immer ein gefährliches Amt; Erdrosse¬
lung, Verbannung oder Degradirung ist nicht selten sein Loos bei
der argwöhnischen türkischen Regierung. In der Glaubenslehre
stimmt die griechische Kirche mit der katholischen überein, mit Aus¬
nahme der Lehre vom Ausgange des heil. Geistes; — in den Kir¬
chengebräuchen ist manches verschieden. Der Ritus des heiligen
Meßopfers, in der Wesenheit dem unserigen ganz gleich, wird in
griechischer Sprache und in gedehnteren Formen gehalten. Die
Priester dürfen in der Ehe, die sie vor der Ordination geschlossen
haben, leben; die Bischöfe aber werden bloß aus den Mönchen ge¬
wählt. Diese leben alle nach der Regel des heiligen Basilius.

Die mit der lateinischen Kirche unirten Griechen haben
zu Constantinopel, Smhrna und Damaskus ihre apostolischen, vom
Papste ernannten Vicare, mit bischöflichem Character. Dagegen
haben die nichtunirten Griechen in den österreichischen Staaten ihren
Bischof (Patriarchen) zu Carlowitz in Sirmien, unter welchem sie¬
ben Bischöfe stehen.

2. Noch trauriger ist der Zustand der alten griechischen See¬
len, die sich in den türkischen und persischen Ländern noch erhalten
haben. Monophysiten unter dem Namen Jacobiten in Sy¬
rien nnd Mesopotamien, und Kopten in Egypten; dann Nesto¬
rianer, als Thomaschristen in Ostindien, und Chaldäer in
Mosul. Diese letzteren erlitten im Jahre 1846 von einem fana¬
tischen Pascha eine grausame Verfolgung, in der sie fast gänzlich
auSgerottet wurden.



387

3. Nachdem sich die griechische Kirche von der katholischen
Einheit abgelöst hattte, tonnte sie anch ihre eigene Einheit nicht
lange bewahren; nnd es bestehen jetzt drei selbstständige griechische
Kirchen, von denen sich jede die orthodoxe nennt: — die dem
Patriarchen von Constantinopet untergebene, — die russische, —
und jene des Königreiches Griechenland.

Die russische Kirche stand früher unter dem Patriarchen von
Constantinopel, aber 1589 wurde ein eigener Patriarch für Ruß¬
land in Moskau, gegen Bezahlung einer Geldsumme von dem Pa¬
triarchen Jeremias II. bewilligt; doch sollte er zum Zeichen der Ab¬
hängigkeit immer die Bestätigung bei dem Patriarchen von Constan¬
tinopel einholen. Endlich 1660 verzichtete dieser auch auf die Be¬
stätigung, wodurch der Patriarch von Moskau das unabhängige
Oberhaupt der russischen Kirche wurde. Aber die Politik der Czare
duldete eine selbstständige Kirchenregierung nicht lange. Nach dem
Tode des eilften Patriarchen, 1702, ließ Czar Peter der Große
keinen neuen mehr wählen, und 1721 errichtete er die sogenannte
„heilige Synode" als höchste kirchliche Behörde in seiner Haupt¬
stadt, die bis jetzt besteht, und bloß nach dem Winke des Czar alle
kirchlichen Angelegenheiten regiert, wodurch die Kirche nur als po¬
litischer Hebel dienen, und den Kaiser und Papst in der Person
des Czar anerkennen muß (Cäsaropapi).

Trotz aller Zwangsmittel konnten auch in der russischen Kirche
Seelen und Spaltungen nicht verhütet werden. Dergleichen sind
die Raskolniki (Getrennte), welche die vom Patriarchen Nicon
1655 verbesserten Kirchenbücher nicht annehmen wollten. Sie nennen
sich Altgläubige, und sind unter den donischen Kosaken sehr-
zahlreich. Dazu kamen noch die Molochani (Milchesser) und
Ducho borzi (Streiter des Geistes).

4. Nachdem Griechenland sich von der türkischen Herrschaft
unabhängig gemacht hatte, erklärte eine Versammlung von Bischöfen
1833 zu Nauplia, daß die orthodoxe Kirche Griechenlands kein an¬
deres Haupt erkenne, als Christum, daß die Verwaltung der
Kirche dem Könige zukomme, und durch eine von ihm einge¬
setzte permanente Synode von Erzbischöfen geschehen werde.

25*



388

Die neuesten Verhältnisse der katholischen Kirche
in den verschiedenen Ländern.

288. Portugal.

* In einem Consistorium im Jahre 1834 beklagte Papst Gre¬
gor XVI. den betrübten Zustand der Kirche von Portugal, die sich
sonst durch Frömmigkeit ausgezeichnet habe, und bedrohte die Ur¬
heber mit den kirchlichen Censnren. Der vorzüglichste Urheber war
Don Pedro, welcher als Kaiser von Brasilien vertrieben, 1833
in sein Stammland kam, dort von den Liberalen unterstützt, den
König Don Miguel, Gemahl seiner Tochter vertrieb, und die
Regentschaft übernahm. Sogleich hob er die meisten Klöster auf,
vertrieb den Nuntius, setzte Bischöfe ab, und es schienen sich über¬
haupt die Zeiten Pombals zu erneuern. Er starb schon 1834
und seine Tochter Maria da Gloria übernahm die Negierung,
folgte aber in der Mißhandlung der Kirche dem Beispiele ihres
Vaters. Dieses Verfahren und dazu die fortdauernde Spannung
zwischen den Miguelisten und Constitutionellen brachte das
Land an den Rand des Verderbens. Als daher Minister C a bral
1841 sich geneigt zeigte, mit Rom um ein Concordat zu unter¬
handeln, fand das bei beiden Parteien Beifall. Durch die Weisheit
und Mäßigung des päpstlichen Stuhles und die Bemühungen seines
Nuntius Cappacini kamen die kirchlichen Angelegenheiten wieder
in einige Ordnung.

289. Spanien.

* Mehrere Ereignisse der neueren Zeit wirkten zusammen,
die so blühende Kirche in Spanien zu untergraben. Die Herr¬
schaft Napoleons brachte die französische Philosophie und die Frei¬
maurerei dahin, und die Feldzüge der Engländer begünstigten die
politische und religiöse Revolution. Der 1814 wieder eintre¬
tende rechtmäßige König Ferdinand VII. war derselben nicht ge¬
wachsen, und mußte 1822 eine Constitution annehmen, in Folge
welcher die Klöster unterdrückt und Geistliche gemordet wurden.
Nachdem der König durch Frankreichs Intervention 1823 wieder
zu seiner Macht gelangte, geschah einiges für die Kirche, aber durch
seine Anordnung, daß die Tochter seiner dritten Gemahlin Chri-



389

st in a, anstatt seines Bruders Don Carlos, ihm in der Regie¬
rung folgen solle, stürzte er das schöne Land in einen langen Bür¬
gerkrieg, welcher gleich nach seinem Tode 1833 ausbrach, wo seine
nun zur Königin ausgerufne Tochte Isabella erst drei Jahre alt
war, und die Königin Mutter Christina die Regentschaft übernahm.
Sie schloß sich an die Liberalen und Radicalen an, da der
Clerus, die Mönche und der Kern der Nation earl isti sch ge¬
sinnt waren.

2. Die Radicalen entfalteten nun ihre Macht zunächst gegen
die kirchlichen Institute. Als bei dem Ausbruche der Cholera in
Madrid 1834 das unsinnige Gerücht entstand, die Brunnen sehen
vergiftet, leitete man böswillig den Verdacht «ist die Mönche, und
die Regierung sah ruhig zu, wie wüthende Volkshaufcn die Klöster
plünderten, und die Mönche mordeten. Auf diese Weise gewöhnte
sich das vorhin tief religiöse Volk schnell an die Mißhandlung
der kirchlichen Anstalten, was eben die Tendenz der Gewalt¬
haber war. Schon im nächsten Jahre 1835 begann die Plünde¬
rung der Kirche, wobei sich der Minister Me ndizabal, ein Jude,
besonders thätig erwies. Es wurden nach und nach alle Klöster
aufgehoben; die Mönche oft mitten in der Nacht hinansgestoßen,
und ihrem Schicksale überlassen. Im März 1836 vergaß sich der
Civilgouverneur so weit, daß er durch die Unterbehörden alle Geist¬
liche vom Predigen und Beichthören snspendiren ließ, bis man
ermitteln würde, welchen man dieses gestatten könne. Bischöfe wur¬
den in die Verbannung geschickt, Geistliche, Mönche und Nonnen,
für die die Negierung gewöhnlich kein Geld hatte, schmachteten im
Elende; und doch wurde 1837 auch noch der Zehent aufgehoben
und im Sinne der französischen Revolution alles Kirchengut für
Staatseigenthum erklärt.

3. Als 1840 durch eine politische Bewegung die Regentin
Christine Spanien verlassen mußte, wurde der kirchliche Zustand durch
die Regentschaft Espartero's noch mehr verwirrt, und alle Ver¬
bindung mit Rom durch Ausweisung des päpstlichen Nuntius aus
Spanien aufgehoben. Papst Gregor XVI. erhob in einer Allocu-
tion 1841 seine Stimme gegen die Unbilden, welche die spanische
Negierung auf die Kirche gehäuft. Diese rein kirchliche Sprache
bezeichnete die revolutionäre Regierung in arglistiger Verdrehung
als eine „Kriegserklärung des weltlichen Regenten von



380

Rom;" und die Maßregeln, die man nun gegen die Kirche und
Geistlichkeit in Anwendung brachte, erinnerten an die Zeiten des
Heidenthums. In solcher Noth ries der heilige Vater die Christen¬
heit zum Gebete für die bedrängte Kirche Spaniens auf,
in der Form eines Iubiläumsablasses. Ueberall wurde mit Rührung
und Eifer entsprochen, nur in dem Schweizer Cantone von Basel-Land¬
schaft durfte nicht öffentlich gebetet werden, „weil Basel-Landschaft
nnt Spanien im tiefsten Frieden lebe!" Das Gebet war nicht ohne
sichtbaren Segen, die Verfolger der Kirche wurden gestürzt, Espar-
tero aus dem Lande getrieben, und die Königin Isabella II., für
volljährig erklärt, übernahm 1844 die Regierung.

4. Die neue Regierung gestattete sogleich den vertriebenen
Bischöfen die Rückkehr, und enthob sie der politischen Bevormun¬
dung ; aber tief waren die Wunden der Kirche und des Staates,
deren Heilung nur langsam von statten ging. Namentlich wurde
dem Verkaufe der Kirchengüter noch kein Einhalt gethan, obschon
bei Beginn der Verhandlungen mit Rom mit Recht dieß wieder¬
holt gefordert und versprochen wurde. Erst am 5. September 1851
konnte Papst Pius IX. der Welt verkündigen, daß mit Spanien
ein Eoncordat abgeschlossen seh, worin eine neueDiöcesau-
Umschreibung zugestanden und die Wiederherstellung religiöser Orden
bedungen wurde. Die noch nicht veräußerten Kirchengüter sollen
zurückgestellt, und die Dotation der Bischöfe, Capitel, Seminarien
und Pfarrer, obwohl in geringem Betrage soll gesichert werden.
Nebstbei beklagt der Papst die verderblichen Lehren des Socialismus
und Communismus.

An merk. In der nämlichen Allocution vom 5. September 1851
erwähnt der heilige Vater auch des Concordates, welches unterm
15. April 1851 mit Toscana abgeschlossen wurde, und dessen
Grundlage in den Eingangsworten ausgesprochen ist: „Die Ge¬
walt der Kirche ist gänzlich frei in Dingen, die zu
ihrem heiligen Berufe gehören".

t». .

290. Frankreich.

1. Frankreich war von jeher das Land der Bewegung und der
Gegensätze, und dieser Character prägte sich aus in der Religion



— —

und Kirche seit der Revolution. So tief auch die Revolution den
Boden aufgewühlt hatte, so entsproßten ihm doch bald wieder die
herrlichsten Blüthen religiöser Begeisterung und heldenmüthiger That-
kraft. Unter Ludwig XVIII,, der als legitimer König nach Napo¬
leons Sturze zur Regierung kam, wurde kirchlicherseits Vieles zur
Wiedergeburt Frankreichs gethan; begeisterte Missionspriester
durchzogen das Land und stifteten viel des Guten, — aber die im
Unglauben der Revolution ausgewachsene Jugend hatte dafür nur
Hohn und Spott. Das dringendste Bedürfnis; für die französische
Kirche war die Besetzung der vacanten Bisthümer und die Besei¬
tigung des Concordates von 1801. Bis zum Jahre 1822 zogen
sich die Verhandlungen mit Rom hin, weil die Kammern vielfache
Schwierigkeiten erhoben, wo endlich das schon im Jahre 1817 fest¬
gestellte Concordat zur Wahrheit wurde. Die Vermehrung der Bis¬
thümer und eine angemessene Dotation der kirchlichen Anstalten, be¬
sonders der theologischen Studien, wirkten sehr heilsam, denn der
Mangel an Geistlichen war seit langem sehr fühlbar. Fromme
Vereine und Bruderschaften zu den verschiedensten Werken der christ¬
lichen Liebe erhoben sich, und Männer von Talent und frommen
Sinne, wie Chateaubriand, de Maistre, Frahssinons, Bonlogne u. A.
wirkten auch auf die gebildeten Classen.

2. Auf Ludwig XVIII. folgte 1824 sein Bruder Carl X. Unter
seiner Regierung erhob die Revolution wieder ihr Haupt, und die
Mittel, die er dagegen ergriff, waren zwar gut gemeint, aber es
mangelte die Umsicht und Kraft. Carl hatte gleich zu Anfang fei¬
ner Regierung die Presse freigegeben; --- sie wurde bis zum Ueber-
maß mißbraucht. Im Juli 1830 hob er die Freiheit der Presse
auf, und dieß war, (nebst anderen fünf Ordonnanzen) das Signal
zur Julirevolution, in deren Folge er abdanken mußte.

Z. An die Stelle des Königs von Gottes Gnaden trat jetzt
der durch die Volkssonveränität eingesetzte Bürgerkönig Ludwig
Philipp. Da dieser seine Erhebung zumeist den Feinden der
Kirche zu danken hatte, so konnte die Kirche auch wenig von ihm
erwarten; und es konnte nicht befremden, daß Ludwig Philipp ruhig
zusah, wie am 14. Februar 1831 eine Kirche, wo man für den
legitimen Thronerben, den gemordeten Herzog von Berry, die Todten-
fcier gehalten hatte, verwüstet, das Kreuz herabgeworfen, und am
folgenden Tage der erzbischöfliche Palast in eine Ruine verwandelt



3!>2

wurde. Da Ludwig Philipp jedoch durch ein kluges Friedenssystem
in einer kritischen Zeit die Ordnung zu erhalten wußte, so forderte
Papst Gregor XVI. selbst den Clerus auf, sich au die neue Dy¬
nastie anzuschließen, und leistete hierdurch Frankreich, ja ganz Europa
einen wesentlichen Dienst. Auch der König erwies sich nicht un¬
dankbar, und mochte wohl auch den Vortheil begreifen, die Geist¬
lichkeit nicht gegen sich zu haben. Nur für die so wichtige Lebens¬
frage der Kirche, für die Freiheit des Untere ichtes entspann
sich unter seiner Regierung ein schwerer Kampf, der erst in den
neuesten Zeiten zum Besten der Kirche sich zu lösen scheint. Im
Uebrigen hat der Clerus in Frankreich bei aller Ungunst der Ver¬
hältnisse schon Herrliches geleistet, was zu den schönsten Hoffnungen
berechtiget. Hierzu trägt wohl der Umstand das Meiste bei, daß
den Bischöfen Frankreichs bei den manigfachsten Beschränkungen
doch dieWahl ihrer Pfarrer seit dem Concordate von
1801 immer ganz frei blieb. Auch im Jahre 1848, das
den König Ludwig Philipp aus Frankreich trieb, und die Republik
zurückrief, erfüllte der Clerus heroisch seinen Friedensberuf, in dessen
Erfüllung der Erzbischof von Paris sogar sein Leben opferte. Auch
das neue Kaiserthmn in Frankreich vom Jahre 1852 zeigt bisher
gegen die Kirche eine würdige Haltung.

291. Die Schweiz.

. Was die menschliche Gesellschaft vom Radicalismus der
Neuzeit zu erwarten habe, liegt in der „freien" Schweiz aller Welt
vor Augen, denn hier ist zu ernster Lehre und Warnung in engem
Raume als Thal und Handlung zusammengedrängt, was an¬
derwärts aus seinen Aeußerungen erst als Gedanke und Ahnung er¬
scheint. Daß es auf die katholische Kirche zuerst und zn meist ab¬
gesehen ist, liegt in der Natur des Radicalismus.

1. Die französische Revolution hatte auch die schweizerischen
Verhältnisse durcheinander geworfen. Um sie zu ordnen, wurde der
Bundesvertrag 1815 errichtet, welcher in gerechter Würdigung
der katholischen Sache im Artikel 12 festsetzt: Die Bundesge¬
walt mischt sich in die confessio nellen Verhältnisse
nicht ein, sondern überläßt dieselbe den einzelnen
Can tonen, mit Ausnahme der katholischen Stifter



3S3

und Klöster, welche auf Verlangen des Nuntius und
der katholischen Cantoue, unter die ausdrückliche Ga¬
rantie der Eidgenossenschaft gestellt werden. Aber
was sind beschworue Verträge einer Partei gegenüber, welche, wie
die reformirten Genfer im Jahre 1817, als Losungswort gebraucht:
„Nieder mit Christus, nieder mit der Religion!"

2. Schon bei der nöthig gewordenen neuen Regulirnng der
Diöcesen trafen die Bemühungen des Papstes auf viele Schwierig¬
keiten, bis gegen das Jahr 1840 für die beiläufig 900,000 Katho¬
liken (neben beiläufig 1,300,000 Reformirten) folgende Bisthümer
bestimmt wurden: Basel, Lausanne-Genf, Sion (Sitten) und Chur-
St. Gallen; die italienischen Schweizer sind nach Como nnd Mai¬
land zugetheilt. In Luzern hatte der «postalische Nuntius seinen Sitz.

3. Bis in das Jahr 1830 ging Alles einen ziemlich geregelten
Gang, aber die französische Juliusrevolution hat auf kein Land eine
so große Rückwirkung ausgeübt, als auf die Schweiz. Radicale
Elemente drängten sich überall ein und gelangten, besonders durch
eine ruchlose Presse mit planmäßiger Irreführung des Volkes, zur
Herrschaft. Das Land wurde ein Herd der Revolution, und für
die Kirche begann eine Leidensperiode, aus der sie noch jetzt nicht
befreit ist.

Im Jahre 1831 war schon in fast allen Cantonen mitunter
durch blutigen Entscheid die Verfassung geändert, an die Stelle der
bisherigen Patrizierherrschaft kam die Repräsentativ-Demokratie,
und man meinte die alte Republik hergestellt zu haben. Aber der
alte Geist der Redlichkeit und des Glaubens fand sich bei den
neuen Führern der Republik nicht, und ein sicherer Instinkt trieb
sie zunächst gegen ihren Hauptfeind, gegen die katholische Kirche.
In der revidirten Bundesverfassung von 1832 vermißt
mak schon die in der früheren enthaltene Garantie für Klöster und
geistliche Stiftungen. Die Regierung von St. Gallen erklärte 1833
das Bisthum Chur-St. Gallen für erloschen, zog die Dotation des¬
selben ein, und versperrte dem neugewählten Bischöfe den Zugang.
Im Jahre darauf, 1834, traten die Contone der radicalen Partei
zu Baden zusammen, und entwarfen, völlig unbekümmert um die
bestehenden rechtlichen Verhältnisse und Garantien, die sogenannten
Badner Conferenz-Artikel, worin die Kirche in einer Weise
von politischer Fürsorge umstrickt erscheint, als wäre sie das staats-



3SL

gefährlichste Institut. Das katholische Volk protestirte dagegen in
einer Menge von Petitionen, der Clerus sprach sich in würdigen
Schriften dagegen aus, aber das wurde als „Aufreizung zum
Aufruhr" gestraft. Im Canton Glarus forderte 1835 die refor-
mirte Regierung von den Geistlichen einen unbedingten Staatseid,
in Folge dessen sie sogar verpflichtet gewesen waren, die im Beicht¬
stühle erfahrnen Verbrechen der Staatsgewalt anzuzeigen. Da diest
alle verweigerten, wurden einige entsetzt, andere verbannt, oder sonst
bestraft.

4. Doch der Hauptpreis, um welchen die Radicalen rangen,
waren sieben Millionen Klostergutes, welche die „freisinnigste" aller
Schweizer Regierungen, die von Aargau, für sich in Anspruch nahm.
Dreihundert Jahre hatten die Klöster neben der reformirten Con-
fession bestanden, ohne daß sie je Klagen über Unfriedenftiftung er¬
weckt hätten, vielmehr waren sie auch für die umliegenden protestan¬
tischen Bezirke nur wohlthätig gewesen. Jetzt sollten sie aufhören,
weil ihre geistige Macht den Radicalen lästig, — ihre Besitzthümcr
ihnen erwüscht waren. Im Jahre 1841 wurde die Aufhebung von
acht Klöstern beschlossen, und wie wilde Horden sielen die Be¬
setzungstruppen über dieselben her. Vergeblich waren die Verwah¬
rungen des päpstlichen Stuhles und des österreichischen Gesandten.
Die Tagsatzung zu Bern vom selben Jahre erklärte zwar diese Auf¬
hebung für unvereinbar mit dem Artikel 12 der Bundesacte, und
Aargau stellte wie zum -Hohne die drei ärmsten Klöster wieder her,
aber die Tagsatzung von 1842 erklärte sich mit dem, was geschehen,
zufrieden, und die Sache war abgethan.

5. Nun kam die Iesuiten-Angelegenheit. Luzern berief 1844
sieben Jesuiten auf die theologische Lehranstalt und in das Priester-
semiuar. Dieser Orden hatte in Freiburg seit 1818 segensreich
gewirkt, und man betrachtete die Berufung als eine rein katholische
Angelegenheit, worüber die reformirten Cantone nichts zu entscheiden
haben. Wirklich ließ auch die Tagsatzung den Antrag, die Jesuiten
aus der Schweiz auszuweisen, fallen. Aber durch diese Entscheidung
war die Aufregung bei den Radicalen nur gesteigert, und was auf
gesetzlichem Wege nicht gelang, sollte durch Gewalt erreicht
werden. „ Frei schaaren" bildeten sich, und am 8. December
1844 fand der erste Freischaarenzug gegen die „Iesuitcnregiernng"
in Luzern Statt, der mit leichter Mühe zurückgeschlagen wurde.



383

Im nächsten Jahre kam ein zweiter stärkerer Freischaarenzug, der
nicht glücklicher als der erste war. Auch im offenen Kampfe be¬
siegt, schritt die finstere Partei zum Meuchelmorde: Leu, ein
einfacher Landmann, aber von klarem Verstände, eine Stütze der
Katholiken, wurde in der Nacht von: 19. Juli 1845 in seinem
Bette ermordet.

6. Bei dieser besorglichen Lage der Dinge schlossen zur Noth-
wehr die sieben katholischen Stände den Sonder bund, 1845,
um ihre katholischen Interessen zu wahren. Dieser wurde nicht ge¬
duldet, und in der Tagfatzung von 1847 für aufgelöst erklärt. Die
sieben katholischen Stände gaben dagegen eine Verwahrung ein, weil
dieser Sonderbund nur ihre selbsteigenen Interessen betreffe.
Das führte zum Sonderbundskriege, der für den katholischen
Bund unglücklich ausfiel, und die confessionelle und finanzielle Lage
der katholischen Cantone noch verschlimmerte, und eine Reihe von
höchst ungerechten Anordnungen zur Folge hatte. Dahin gehört
die Gefangennehmung und Verbannung des Bischofs von Lausanne-
Genf, Ma rilleh, die ohne Verhör und ohne Eröffnung der An¬
schuldigung geschah. Nebstbei ist der Klosterraub noch fortan au
der Tagesordnung, — sogar auf das in der ganzen civilisirten
Welt bekannte und so wohlthätige Hospiz auf den eisigen Höhen
des Bernard war es abgesehen, und daß sich Niemand über das
Vorgehen der schweizerischen Regierung wundere, sprach der Bundes¬
präsident Druey in der Sitzung des Nationalrathes vom 3. Mai
1850 offen den Satz aus: „Die Politik braucht die Ge¬
setze der Moral und des Rechts nicht zu befolgen".

292. Belgien.

Eine erfreuliche Erscheinung auf dem kirchlichen Gebiete der
neueren Zeit ist das katholische Belgien. Unter österreichischer
Herrschaft widerstand es eben so dem Josephinismus, als unter
französischer (seit 1792) dem frivolen Gallicanismus. Im Wiener
Congreß wurde Belgien mit Holland vereiniget, — eine Verbin¬
dung, die bei den entgegengesetzten Eigenthümlichkeiten der beiden
Völker keinen Halt haben konnte. Einen Hauptgegensatz bildete
allerdings die Verschiedenheit der Religion; und die gefährdete Frei¬
heit der katholischen Kirche hat zur Losreißung Belgiens von Hol-



39«

land 1830 beigetragen; aber es muß ausdrücklich erwähnt werden,
daß der katholische Clerus sich von den revolutionären Bestrebungen
frei und ganz neutral gehalten hat. Das selbständig gewordene
Belgien nahm zum Könige den Prinzen Leopold von Sachsen-
Coburg. Er ist Protestant, aber bei seiner Landung 1831 sprach
er zu den ihn begrüßenden Bischöfen: „Sie nehmen an allen Gü¬
tern der Verfassung Theil, stehen gleich mir unter ihrem Schutze,
und sind dnrch sie vollkommen frei in Führung ihres
Amtes und in ihren Verhältnissen zum römischen Stuhle. Ich
selbst habe mit seiner Heiligkeit, dem Papste, von jeher freundschaft¬
liche Verhältnisse unterhalten, und erfreue mich seines Wohlwollens
n. s. w." In solch verbürgter Freiheit entfaltete die Kirche in
Belgien ein reiches Leben, wozu die im Jahre 1835 eröffnete, aus
freiwilligen Beiträgen errichtete rein katholische Universität zu Lö¬
wen viel beiträgt. In keinem christlichen Staate ist gegenwärtig
die Kirche freier als in Belgien, und es verdient hohe Beachtung,
daß eben dieses Belgien von der allgemeinen Bewegung im Jahre
18-18 fast allein nnberührt geblieben ist.

293. Die katholische Kirche in Großbrittanicn und Irland.

Der geistreiche Bossuet hatte sich schon über die anglikanische
Kirche geäußert: „Eine so tüchtige, der gelehrten Forschung zuge¬
wandte Nation kann aus die Dauer in dieser etablirten Kirche nicht
ausharren, — ihre Forschungen über das Alterthum werden sie
zu der Lehre der ersten Jahrhunderte (somit zur katholischen Kirche)
zurückführen." Diese Ahnung sehen wir in der neuesten Zeit we¬
nigstens theilweise in Erfüllung gehen. Gerade gelehrte Forscher
sind bereits in großer Zahl zur heiligen Kirche zurückgekehrt, denen
massenhafte Bekehrungen folgten; und die Zeitungsblätter bringen
fast täglich die Kunde neuer Triumphe der katholischen Kirche in
England. Seit dem die Fesseln, die sie dort durch drei Jahrhun¬
derte darniederhielten, nach und nach sich lösten, und ihr eine freiere
Bewegung gestattet wurde, entfaltete sie in Großbrittanien ein Le¬
ben, das die Augen der ganzen christlichen Welt auf sich zieht.

1. Erst im Jahre 1778 erhielten die Katholiken in Irland
wieder das Recht, ihren Cultus frei (in Capellen) auszuüben, Erb¬
schaften anzunehmeu, und Contracte einzugehen. In dem irischen



3S7

Parlamente von 1782 wurde ihnen das Besitzrecht wieder ein¬
geräumt, und viele herbe Strafgesetze wurden aufgehoben, wie z. B.
die Strafen gegen Messe lesende Priester, das Verbot, Iugeud-
lehrer oder Vormünder zu sein, Pferde von höherem Werth als
fünf Pfund Strl, zu besitzen. Man kann hieraus ersehen, in wel¬
cher Sclaverei bis dahin die irischen Katholiken geschmachtet haben.

2. Die französische Revolution flößte der englischen Regierung
Furcht ein, und bewog sie, den katholischen Unterthanen wieder
einige Gerechtigkeit zukommen zu lassen. Der Rest der Pönalgesetze
wurde abgeschafft, auch sollten sie zn den niederen Staatsämtern,
welche den Testeid nicht erfordern, fähig sehn. Aber ein eigener
Staatsstreich setzte sie mit einem Male wieder weit zurück. Das
eigene irische Parlament wurde aufgehoben, und die berüchtigte
Union (mit dem englischen Parlamente) 1801 vollzogen.

3. Der Nachtheil wäre indeß nicht so groß gewesen, wenn
England, das bei dieser Gelegenheit gegebene Wort gehalten hätte,
nämlich, Irland in jeder Beziehung auf gleichen Fuß
mit England zu stellen. Allein, so oft auch oie Emanci-
pation der Katholiken seit 1807 ins Parlament kam, immer
wurde die Bill verworfen. Daniel O'Connell, der kühne
Volksredner und begeisterte Patriot wurde der Führer in dem großen
Kampfe nm Gerechtigkeit für seine bedrängten Landsleute und
Glaubensgenossen. Das Ministerium Wellington ent¬
schied sich endlich 1829 für die Gewährung der Eman-
cipation. Den Katholiken wurde das Recht zugestanden, in das
Parlament zu treten, und zu den meisten Staatsämtern gewählt
zu werden; und zu diesem Behufe wurde für sie ein mit dem ka¬
tholischen Glauben vereinbarer Staatsbürgereid aufgestellt.

4. Viel war hiermit erreicht, aber ein Hauptübel blieb in
Irland bis auf den heutigen Tag: die englische Staatskirche,
die wie ein Alp auf dem armen Lande lastet. Irland zählt bei
einer Million Anglikaner, sieben Millionen Katholiken, und doch be¬
sitzt die anglikanische Geistlichkeit dort nicht nur die reichen Güter,
die einst Katholiken für die katholische Kirche stifteten, sondern die
Katholiken müssen ihr noch den Zehent von allen Erzeugnissen des
Landes verabreichen, und zwar oft an Pfarrer, die außer ihrer
eigenen Familie gar keine Pfarrkinder haben. Daneben lebt der
katholische Clerus dürftig von dem Almosen seiner Gläubigen. So



— 398 —

lange dieser enorme Mißstand nicht gehoben ist, kann sich Irland
nicht zufrieden stellen.

5. Die Mißachtung der Katholiken in Großbrittanien ist großen-
theils den krassen Vorurtheilen und Nebelbildern zuzuschreiben, die
bei dem Volke über die katholische Religion und Kirche verbreitet
sind. Daher bedienen sich begabte Katholiken mit herrlichem Er¬
folge der Presse, um nur endlich einmal richtigere Begriffe
über das Wesen der katholischen Kirche den Gegnern beizubringen.
Die so sehr verfälschte Geschichte England's stellte Lingard zurecht.
Sogar der protestantische William Cobbet ruft in seiner Geschichte
den anglikanischen Bischöfen zu: „Wie lautet denn eigentlich Name
und Titel Eurer Kirche? Protestantische Kirche von England, wie
sie durch das Gesetz etablirt ist, nicht wie sie von Christus gestiftet
wnrde. Dem Staate gefiel es, eine göttlich instituirte Kirche zu
berauben nnd zu zerstören, und dann eine andere Kirche aufzurich-
tcn, und mit dem Raube auszustatten, nnd diese neue Kirche wurde
.mittelst der Blutgerichte, Galgen und Scheiterhaufen gegründet und
gemästet". O'Connell, Thomas Moore und besonders Wise-
mann, öffneten durch ihre geistreichen Schriften vielen die Augen.

6. Seit dem Jahre 1833 gibt sich in England eine eigene,
für die katholische Sache besonders erfreuliche Erscheinung kund:
der Pusehasmus. Mehrere durch Wissenschaft und Frömmig¬
keit gleich ausgezeichnete Mitglieder der Universität Oxford, des
Musensitzes der Episcopalen, verbanden sich, nm auf eine Refor¬
mation der anglikanischen Kirche von Innen heraus
hinzuarbeiten. An ihrer Spitze stand Pfarrer Newmann,
aber den Namen gab Edw. Puseh, Professor des Hebräischen,
dieser Partei. Anfangs sprachen sie zwar von der katholischen
Kirche sehr verächtlich, aber da sie mit gründlicher Gelehrsamkeit
auch einen unparteiischen Forschungsgeist verbanden, konnte es nicht
fehlen, daß sie sich unbewußt derselben mehr und mehr näherten.
So ist es gekommen, daß seit 1842 gegen vierzig Mitglieder der
verschiedenen Collegien zu Oxford, und einige Mitglieder der Uni¬
versität Cambridge zur katholischen Kirche rückkehrten. Auch New¬
mann wurde 1845 in Rom Katholik, was von großer Wirkung
war, nnd bei der persönlichen Achtung, welche er allenthalben genoß,
massenhafte Uebertritte (über 6000) zur Folge hatte. Mit Rührung,
konnte die katholische Welt in diesen Erfolgen die Früchte der Ge-



3»S

bete erkennen, die sie seit längerer Zeit zur Bekehrung Englands
znnr Himmel sandte.

7. Mit der Zahl der Katholiken vermehren sich in England
von Tag zu Tag auch die kirchlichen Anstalten, Kirchen, Collegien
und fromme Vereine, und in väterlicher Fürsorge theilte der Papst
1840 England in acht Districte, welche seither in förmliche Diöce-
sen mit Bischofssitzen unter dem Erzbisthnme von West Münster
(London) umgestaltet wurden. Der gelehrte und geistreiche Wise-
m a n n wurde zum Erzbischöfe ernannt, nnd zum Cardinale erhoben.
Daß die Sache von großer Bedeutung war, zeigte der Lärm, der
darüber in England entstand, als gelte es den Umsturz der angli¬
kanischen Kirche. Auch die Regierung trat mit einem neuen Ver-
solgungsacte entgegen, durch die Titelbill, der zufolge die katho¬
lischen Kirchenvorsteher die Titel von ihren Bischofssitzen in Eng¬
land sich nicht beilegen dürfen. Bald erschien auch das Gesetz, daß
kein katholischer Geistlicher auf der Straße in seiner Amtstracht
erscheinen, und keine Function des katholischen Gottesdienstes (Auf¬
züge, Prozessionen) außerhalb der Kirche stattfinden dürfe. Zu sol¬
chen Mitteln greift England, um der äußeren Entfaltung der ka¬
tholischen Kirche Schranken zu setzen, aber ihr Geist weht über
England hin, und wird es in nicht gar ferner Zeit zu dem Glau¬
ben, den es vor dreihundert Jahren verlassen, znrückführen.

294. Die katholische Kirche in Rußland.

Einen herben Verlust hat die katholische Kirche in der neueren
Zeit in Rußland zu beklagen. Kaiser Nikolaus l. gab gleich beim
Antritte seiner Regierung, durch verschiedene Edicte seine Absicht zu
erkennen, die mit der römischen unirt griechische Kirche in seinen
Staaten systematisch zu unterdrücken. Nach mehreren, diesem Zwecke
entsprechenden Verordnungen wurden 1832 sogar alle hohen und
niederen Schulen für die unirte Geistlichkeit der beiden Metropolien
von Weißrußland und.Lithanen geschlossen, und die Candidaten der
Theologie genöthigt, aust der schismatischen theologischen Schule zu
Petersburg ihre Studien zu machen. Im nämlichen Jahre wurde
die unirte Kirche unter die Regierung der schismatischen heiligen
Synode gestellt, wodurch sie alle Selbstständigkeit verlor. Mittler¬
weile wurde unter allerlei Vorwänden eine Kirche um die andere



4««
den Unirten genommen, und den Schismatikern übergeben; Geist¬
liche, welche sich den schismatischen Anordnungen widersetzten, wur¬
den ohne Umstände nach Sibirien geschickt. Der ehrgeizige und ge¬
wissenlose Bischof Joseph Siemazko, ließ sich als Werkzeug
hierbei gebrauchen. Er war es auch, der 1839 mit noch zwei an¬
deren Bischöfen und 1300 Geistlichen sich von der römisch-katholi¬
schen Kirche lossagte, und den Kaiser und die heilige Synode nm
Ausnahme in die schismatische Kirche bat! — was natürlich gerne
zugestanden wurde. So sind zwei und eine halbe Million Katho¬
liken durch eine schmähliche Politik ihrer Kirche entfremdet worden.

Mit tiefem Schmerzgefühle verkündete Papst Gregor XVI. in
einer, auch für die Öffentlichkeit bestimmten Allocution 1842, den
beklagenswerthen Zustand der katholischen Kirche im russischen Reiche.
Im Jahre l845 vernahm aber die Welt die überraschende Kunde,
daß Kaiser Nikolaus dem schwer gekränkten Papste einen Besuch
abstattete. Von der eben so offenen als würdigen Ansprache des
heiligen Vaters ergriffen, willigte der Czar in die Eröffnung neuer
Verhandlungen, die jedoch bisher noch zu keinem Resultate geführt
haben. Aber der vorzüglichste Beförderer jenes unseligen Abfalles,
der oben genannte Siemazko hat an seinem Todteubette 1852,
seine aufrichtige Rene über jene Verirrung in einem Schreiben
geäußert.

295. Tie katholische Kirche in Preußen.
Preußen läßt sich gerne den „Schutz- und Schirmvogt des

Protestantismus" nennen, und man mag ihm diese Ehre gerne
gönnen, wenn nur auf der anderen Seite die katholische Kirche
Preußens nicht schütz- und schirmlos der Willkür einer protestanti¬
schen Bureaukratie prcisgegeben wird. Das ist, Gott Lob! nnter
der wohlwollenden Regierung des jetzigen Königs Friedrichs Wil¬
helm IV. (feit 1840) nicht mehr der Fall.

1. Das protestantische Preußen hatte 1740 durch Eroberung
das katholische Schlesien, und durch den Wiener Congreß die herr¬
lichsten katholischen Provinzen in Westphalen und am Rheine er¬
worben. Die Wahrung der katholischen Interessen wurde dabei
zwar feierlich zugesichert, und offenkundige Verletzungen wurden
möglichst vermieden; aber der Geist des Protestantismus konnte



— 4<)L —

seine Tendenz, die katholische Kirche zu unterwühlen, nicht verläugnen.
Selbst scheinbar ganz unparteiische Gesetze waren ans den allmäh-
tigen Ruin derselben berechnet. Dahin gehört vor Allen die Vor¬
schrift (Cabinetsordre vom Jahre 1825, für Rheinland und West¬
phalen), daß in gemischten Ehen alle Kinder in der Religion
des Vaters erzogen werden sollen. Scheinbar ist, wie gesagt,
diese Vorschrift unverfänglich, da sie für Katholiken und Protestan¬
ten das Nämliche verfügt. Aber abgesehen vom katholischen Grund¬
sätze, wornach keine Ehe als erlaubt angesehen werden kann, wo
nicht die katholische Erziehung aller Kinder gesichert ist, war dieses
Gesetz für die katholischen Provinzen Preußens höchst verderblich,
da man weislich dafür sorgte, daß dort fast ausschließlich nur pro¬
testantische Beamte und Offiziere augestellt wurden, die durch
ihre Verbindungen mit den katholischen Töchtern des Landes die
kommenden Generationen dem Protestantismus sichern sollten. Dieser
Umstand führte auch das so denkwürdige Cölner Ereigniß her¬
bei, welches in seiner Anlage eine Wehethat für die katholische Kirche
sehn sollte, aber in seinen Folgen für sie nur heilbringend wurde.

2. In Folge der Verhandlungen, die über obige Cabinetsordre
zwischen Preußen und Rom gepflogen wurde, erließ Papst Pius Vlll.
1830 das Breve: „Venernbilas krslres", worin der preußischen
Regierung die möglichsten Zugeständnisse gemacht wurden. Solche
gemischte Ehen, wo die katholische Erziehung der Kinder nicht ga-
rantirt wird, werden zwar für unerlaubt, jedoch für giltig erklärt,
und die katholischen Pfarrer mögen bei Schließung derselben die
passive Assistenz leisten; von einer kirchlichen Einsegnung jedoch könne
keine Rede sehn. Das preußische Cabinet war damit nicht zufrie¬
den, und verlangte vom folgenden Papst Gregor XVI. eine Abän¬
derung, die derselbe nicht gewähren konnte, ohne einen Grundsatz
der katholischen Kirche anfzugeben. Die Sache blieb bis 1834 auf
sich beruhend. Da kam der preußische Gesandte Bunsen aus
Rom nach Berlin, und durch unredliche Politik von der einen, und
nachgiebige Schwäche von der anderen Seite wurde zwischen Bunsen und
dem Erzbischöfe von Cüln, Grasen von Spiegel, eine geheime
Convention geschlossen, zufolge welcher die katholischen Pfarrer alle
gemischten Ehen kirchlich einsegnen sollen, ohne die Brautleute über
die Erziehung ihrer Kinder zu befragen. Doch hieß es, diese Con¬
vention seh dem Breve Pius Vill. von 1830 gemäß!

26



ÄV2

3. Am 1. December 1835 kam Clemens von Droste auf
den erzbischöflichen Stuhl von Cöln. Er gerieth bald mit der
Regierung in Conflict wegen der Hermesi sch en Lehre, die er
verwarf, während die Regierung sie schützen wollte. Aber viel wich¬
tiger wurde die Angelegenheit der gemischten Ehen. Der Erzbischof
erkannte jetzt bei näherer Einsicht, daß jene geheime Convention,
die man dem Breve von 1830 gemäß nannte, vielmehr der Ca-
binetsordre von 1825 gemäß war, und erklärte, daß er nach dem
päpstlichen Breve zu handeln sich verpflichtet fühle. Er mußte auch
um so nachdrücklicher darauf halten, da eben, 1836, der Bischof
von Trier, Ho mm er, auf seinem Sterbebette noch sich von jener
Convention losgesagt, und dem Papste schriftlich Abbitte geleistet
hatte. Da geschah unversehens am 20. November 1837 Abends
die gewaltsame Abführung des Erzbischofes von Cöln nach der Fe¬
stung Minden, wovon als Grund angegeben wurde, daß er das Breve
Pius VIII. nicht im Sinne der Vereinbarung ausführen wolle, und
weil er „mit zwei revolutionären Parteien in Verbindung gestanden
habe." Ungeheuer und für die preußische Regierung ganz uner¬
wartet war der Eindruck, den dieser Act nicht nur in Deutschland,
sondern in ganz Europa, und bis nach Amerika hin machte; es
zeigte sich in der katholischen Kirche ein Selbstbewußtsehn und eine
Begeisterung, wie es ihre Feinde nimmer geahnt hatten.

Mittlerweile hatte auch der Erzbischof von Gnesen und Posen,
M a rti n v o n D u n in, ganz unabhängig von dem Cölner Ereig¬
nisse, schon seit Jänner 1837 ganz die gleichen Vorstellungen an
das Ministerium gemacht, und von hier zurückgewieseu, einen ern¬
sten Hirtenbrief im Sinne des päpstlichen Breve von 1830 an seine
Geistlichkeit erlassen. Er wurde am 6. October 1839 ans die Fe¬
stung Colberg gebracht. In seiner Diöcese trat hierüber eine all¬
gemeine Kirchentrauer ein, die Glocken schwiegen, Orgel und Musik
verstummten.

5. Das Oberhaupt der katholischen Christenheit erhob sogleich
auf die erhaltene Kunde des Cölner Ereignisses seine Stimme, und
sprach im Geiste der Kirche Christi ernste Worte der Anklage, die
in den Herzen aller katholischen Völker Wiederhall fanden (10. De¬
cember 1837). Auch die 1840 zu Baltimore versammelten zwölf
amerikanischen Bischöfe erließen eine Adresse, worin sie den beiden
muthigen Bischöfen ihre Anerkennung zollen. Die preußische Re-



403

giernng aber antwortete auf die päpstliche Beschwerde mit einer
Staatsschrift, die von Rom aus ihre gründliche Widerlegung erhielt.

6. Die Vorsehung kam diesen Zerwürfnissen zu Hilfe durch
die Abberufung des damaligen Königs Friedrich Wilhelm IH.
ans diesem Leben, 1840. Sein Nachfolger Friedrich Wilhelm IV.
trat mit der erhabenen Gesinnung seine Regierung am 7. Juni 1840
an, allen seinen Unterthanen ein aufrichtiges Wohlwollen, und der
katholischen Kirche Gerechtigkeit zu Theil werden zu lassen. Schon
im nächsten Monate durfte Dunin in die für ihn ohne Unterlaß
betende Erzdiöcese zurückkehren. In Betreff des Erzbischofes' von
Cöln erklärte der hochherzige König: „daß der Gedanke, er habe an
politisch-revolutionären Umtrieben theilgenommen, von ihm nie ge-
theilt worden seh." Zur Verwaltung der Erzdiöcese aber beord-
nete der Papst aus Friedensliebe, und um der freundlichen Gesin¬
nung des Königs einigermaßen entgegen zu kommen, den bisherigen
Bischof von Speyer, Johann von Geissel zum Cvadjntor des
Erzbischofs Clemens, mit dem Rechte zur Nachfolge. So trat alles
wieder in die Schranken der Ordnung und des Friedens zurück.
Der König aber zeigte auch in anderen Beziehungen sein aufrich¬
tiges Streben, die katholische Kirche seiner Staaten in ihrer natur¬
gemäßen freien Entwicklung nicht hemmen zu wollen. Er gab
den Verkehr mit Rom frei, errichtete eine besondere katholische
Abtheilung in: Cultusininisterium für die Angelegenheiten der ka¬
tholischen Kirche, und gestattete freiere Bischofswahlen.

290. Das katholische Oesterreich.
1. An dem christlichen Heldenmuthe und der Glaubenstreue

des österreichischen Erzherzogs Ferdinand II-, hat sich einst die Biacht
des Protestantismus gebrochen; — seither war dem Hanse Oester¬
reich von der Vorsehung der Berns zugewiesen, der Hort der katho¬
lischen Kirche und der Katholiken in Deutschland zu sehn, und eben
so wahr als schön spricht sich der Luxemburger Piusverein in seiner
Dankadresse 1851 an den Kaiser Fran; Joseph hierüber aus:
„Unsere Vorfahren waren es gewohnt, in den Herrschern ans dem
Hanse Habsburg die treuesten und stärksten Beschützer der katho¬
lischen Sache zu erblicken, und das eben ist es, was dem Kaiser¬
hanse einen Ehrenrang in der Liebe der katholischen Völker znge-

20*



sichert hat." Die Iosephinische Periode steht in dieser Hinsicht als
eine Abschweifung auf dem Lebenswege Oesterreichs da, und eben
darum trugen ihre Anstalten vorn Anfänge an den Keim der Ver¬
wesung in sich, und nur das nachhaltige Unheil der französischen
Revolution hinderte eine frühere Umkehr, so daß leider auch noch
auf dem Wiener Congresse 1815 der Beruf Oesterreichs, die katholi¬
schen Interessen Deutschlands zu schirmen, ein frommer Wunsch blieb.

2. Die Josephiuischen Bestrebungen waren übrigens nicht nur
für die katholische Kirche in Oesterreich, sondern auch in anderen
Staaten höchst betrübend. Das Beispiel des Kaisers, als des ersten
und mächtigsten Monarchen der Welt, war zu lockend, als daß seine
Maßregeln nicht von anderen katholischen Fürsten, und besonders
von protestantischen, ihren katholischen Unterthauen gegenüber, nach¬
geahmt worden wären. Fast überall griff man nach jenem unglück¬
lichen System, und die Päpste mußten auf ihre Vorstellungen gegen
solches Beginnen häufig die Bemerkung hinnehmen, in dem gut ka¬
tholischen Oesterreich seh es ja auch so. Dabei wurde freilich der
für Oesterreich günstige Umstand nicht beachtet, daß Ioseph's Nach¬
folger aus Oesterreichs Throne den in den Gesetzbüchern stehenden
unkirchlichen Vorschriften in der Praxis eine mildere Auslegung
gaben, wenn sie dieselben nicht geradezu aufhoben. So war es
schon unter Leopold II. und noch mehr unter Franz I., der sich in der
schwierigen Lage des apostolischen Stuhles nach dem Tode Pius Vl.
1799, wahrhaft als Schirmvogt der heiligen Kirche erwies. Zu
besonderem Ruhme gereicht es auch dem frommen Kaiser Franz,
daß er bei der Wahl der Bischöfe nur darauf bedacht war, was der
Kirche wahrhaft förderlich ist, uud zur Hebung des religiös sittlichen
Lebens seine Staaten dem Jesuitenorden und den Redemtoristen
öffnete, und überhaupt religiösen Vereinen seine Gunst zuwandte.
Es lag ihm auch eine volle Ausgleichung mit dem päpstlichen
Stuhle sehr am Herzen, und es wurden 1833 dießfalls Verhand¬
lungen angeknüpft, die jedoch zu keinem Resultate führten z aber an
seinem Todtenbette noch gab er in einem rührenden Schreiben dem
Fürsten Metternich den Auftrag, diese wichtigen Fragen im Sinne
der kirchlichen Grundsätze ehestens mit dem römischen
Stuhle anszugleichen.

3. Als 1835 Ferdinand i., der sich bei seinen Völkern in
kurzer Zeit den Beinamen des Gütigen erwarb, zur Regierung



kam, hatte sich in anderen Staaten bereits Alles zum Vortheil der
katholischen Kirche gestaltet, insbesondere wurden durch das Cölner
Ereigniß die Geister wachgerufen. Man mußte auch in Oesterreich
mehr und mehr zur Einsicht gelangen, daß die Bevormundung der
Kirche durch den Staat, weder dem Staate, noch der Kirche fromme,
und daß etwas Durchgreifendes geschehen müsse. Vorläufig wurde
die Angelegenheit der gemischten Ehen nach einer päpstlichen In¬
struction vom Jahre 1841 geordnet. Die Verhandlungen zur
Schließung eines Concordates wurden wieder ausgenommen, aber
durch die Bedachtsamkeit der Staatsmänner aus der alten Schule
verzögert, bis der 13. März 1848 das politische und kirchliche Sy¬
stem mit einem Schlage zusammenwarf. — Das politische steht in
überraschendem Aufschwungs bereits verjüngt da, — für die Kirche
blühen schöne Hoffnungen.

297. Missionen der katholischen Kirche.

Die Kirche Christi ist eine Mission, eine von Gott ausgehende
Sendung an die Menschen, und das Streben, sich immer mehr und
mehr in die Menschheit eiuzubauen, liegt in ihrer Natur. Die groß¬
artigen Fortschritte der Missionen, deren sich die Kirche seit den
Zeiten des heiligen Franziskus Xaverius in Asien und Amerika
gleichsam als Ersatz für den Abfall in Europa zu erfreuen hatte,
wurden auf einige Zeit gehemmt durch die Aufhebung des Jesuiten¬
ordens, und noch mehr durch die französische Umwälzung, die selbst
das herrliche Institut der Propaganda in Rom verschlang. Seit¬
dem aber dieser Centralpunct der Mission wieder hergestellt wurde,
sendete die Kirche mit erneuertem Eifer ihre begeisterten Apostel so¬
wohl zu den Heiden in die entferntesten Welttheile als auch nah
und fern zu den früher ihr entführten Brüdern, den Irrgläubigen.
Die katholischen Völker betheiligen sich freudig durch Spendung von
Almosen und durch Gebet an diesem Heilsgeschäste, und die Päpste
beleben den frommen Sinn durch Ertheilung von Ablässen. Am
mächtigsten haben sich die Missionsanstalten in Frankreich ent¬
wickelt, wo die Mission des heiligen Lazarus zu Paris seit
1784 für die Levante und China, nnd die Genossenschaft von
Picpus seit 1830 für Ostoceanien sorgt. Eine großartige Er¬
scheinung ist der zu Lyon 1822 entstandene Verein zur Ver-



bre itn n g des Glaubens, welcher so glücklich ist, seine jähr¬
lichen Einnahmen nach Millionen zu berechnen (im Jahre 1852
4,700,000 Francs), — jährlich fast Hundert von Glaubensboten
entsendet, und seinen Einfluß zum wenigsten über ein halbes Tau¬
send von Kirchen des Erdkreises ausdehnt. In Bayern besteht der
Ludwigsverein (im Jahre 1852 mit einer Einnahme von
129,000 st.) und in der Erzdiöcese Cöln seit 1842 der Xave-
riuövereiu. In Oesterreich hat die Leopoldinenstiftung
durch reichliche Beiträge für Amerika schon ungemein viel gewirkt,
und in der neuesten Zeit hat das katholische Oesterreich durch die
Missiousanstalt für Central-Afrika (Marien-Verein) ein großes
Werk begonnen. Eigentümlicher Art ist der in der neueren Zeit
fast über alle katholischen Länder verbreitete Verein der heiligen
Kindheit Iesn, dessen Mitglieder Kinder sind, die mit ihrem
kleinen Almosen jenen unglücklichen Neugeborenen in China Rettung
bringen, die von ihren heidnischen Aeltern weggeworfen werden.

Offenkundig ist Gottes Segen mit dieser apostolischen Tätig¬
keit der Kirche, sie feiert fort und fort neue Triumphe. Insbeson¬
dere ist es Amerika, wo nicht nur die wilden Indianer den Schwarz¬
rock freundlich aufnehmen, sondern anch die civilisirten Einwohner
fühlen sich von der Würde und dem Ernste der katholischen Kirche
angczogen, und verlassen mehr nnd mehr den in zahllose Seelen
zersplitterten Protestantismus. Dabei kommt der katholischen Kirche
in dem vereinigten Nordamerika die volle Freiheit und Unabhängig¬
keit gut zu statten, da sich bekanntlich die dortige republikanische Re¬
gierung um das Kirchliche gar nicht kümmert. Im Jahre 1852
hielten die Bischöfe der vereinigten Staaten am erzbischöflichen Sitze
zu Baltimore ein National-Concilinm, nnd sagten in einem
an den österreichischen Leopoldinen-Verein gerichteten Dankschreiben:
„Wo noch vor nicht langer Zeit der Wilde seinen Kriegstanz feierte,
und sich an der Todesqual seines besiegten Feindes weidete, da er¬
heben sich von Tag zu Tag neue Kirchen, ärmlich zwar nnd un¬
scheinbar, aber gleich dem Stalle in Bethlehem, doch die Wohnung
des Herrn u. s. w."

298. Nongcaiiismus.
In den Jahren von 1845 bis 1850 ging eine große Prüfung

der Geister durch Deutschland, nnd an der Menge der Haltlosen



4S7

und Gefallenen in Kirche und Staat (1848) konnte man die Tiefe
der moralischen Fäulniß ermessen.

Johann Nonge, 1813 in preußisch Schlesien geboren, trat
1840 in den Priestcrstand, wohin ihn keineswegs Neigung und Be¬
ruf, sondern Nahrungssorgen nnd die Wünsche seiner Angehörigen
geführt hatten. Er ward als Kaplan in Grottkau angestellt, aber
schon 1842 in Folge eines veröffentlichten Schmäh-ArtikelS: „Rom
und das Breslaner Domcapitel" seines Amtes entsetzt und sus-
pendirt, worauf er eine Hauslehrerstelle zu Laurahütte in Ober-
schlcsien annahm.

Im Jahre 1844 entsprach der Bischof von Trier dem viel¬
fach geäußerten Wunsche der Gläubigen, nnd ließ die im dortigen
Dome aufbewahrte kostbare Reliquie, das heilige Gewand Christi,
zur Verehrung, mit Verleihung eines vollkommenen Ablasses, aus¬
stellen. Bei der ungeheueren Zahl der frommen Pilger, bei der
Ordnung und Andacht, die dabei herrschte, konnte dieß Ereigniß als
eine Siegesfeier des katholischen Bewußtseins betrachtet werden, das
von der einen Seite mit lauter Freude begrüßt, von der anderen
mit Ingrimm betrachtet wurde.

Zu den letzteren gehörte auch Rouge. Es erschien ein Brief
von ihm in den sächsischen Vaterlandsblättern an den Bischof Ar¬
noldi von Trier, worin er diesen mit beispielloser Anmaßung zur
Rechenschaft forderte. Dieser Brief machte ein ungeheures Auf¬
sehen in Deutschland. „Ronge war in wenigen Wochen der ge¬
feierte Held aller seichten Köpfe und flachen Herzen, — es regnete
Gedichte und Adressen auf den Helden, auf den Glaubensstifter, auf
den Reformator Ronge herab, auf diesen zweiten Luther, der noch
größer war, denn Luther selbst." (Florencourt.) Auch die Juden-
schaft von Görlitz überreichte ihm fünfzig Thaler.

Bald trafen mehrere Umstände zusammen, die Ronge. veran¬
laßten, als Stifter einer neuen Seele aufzutreten. Das Domca¬
pitel von Breslau beantwortete den Brief Rouge's durch ein Send¬
schreiben an den Bischof Arnoldi, worin cs demselben seine Teil¬
nahme an der durch Ronge erlittenen Kränkung bezeugt, und sprach
die Excommunication über Rongc. Dafür jauchzten ihm die pro¬
testantischen Blätter ihren Beifall zu, nnd erweckten in ihm den
Gedanken, er seh ein großer Mann. Nun vereinigte sich Ronge
mit dem wegen Concnbinats abgesetzten Hilfspriester, Johann



— 408 —

Czerski in Schneidemühl, nnd es begann die „deutsch-katho-
lische" Bewegung.

Tie weltlichen Behörden waren leider Anfangs auf Seiten der
neuen Partei, nnd der Magistrat von Breslau sagte ihr auf drei
Jahre eine Unterstützung von Tausend Thalern zu; die Presse fand
nicht Worte genug des Beifalls und der Ermunterung, nnd bald
schlossen sich noch ein Paar verkommene Geistliche an. So bilde¬
ten sich fast in allen Städten Niederschlesiens „deutsch-katholische
Gemeinden,"und erhielten häufig protestantische Predigtamtscandida¬
ten zu Seelsorgern. Anch in Sachsen sand Rouge Beifall und
schon 1845 wurde zu Leipzig eine „allgemeine Kirchenversammlung"
gehalten, an der die Deputirten von fünfzehn Gemeinden Theil
nahmen, und wo einnndfünfzig Beschlüsse über Lehre, Cultus und
Verfassung ausgestellt wurden. Es zeigte sich übrigens hier und in
den vielen anderen von den Führern der Secte veröffentlichten Glau¬
bensbekenntnissen, daß die Uebereinstimmung im Unglauben
ihr eigentlicher Einigungspunct war. Namentlich wurde die Gott¬
heit Christi durchweg geleugnet, und sein Erlösuugswerk mit sinn¬
losen Redensarten als ein menschlicher Weltverbesserungsversuch dar¬
gestellt. Daher erhielt die Secte unter den Protestanten, denen
nach der Geistesrichtung der Zeit der christliche Glaube gänzlich ab¬
handen gekommen war, bei weitem mehr Anhänger als unter den
Katholiken.

Zur Vermehrung seines Anhanges und zu eigener Verherr¬
lichung unternahm Rouge einen Zug durch Deutschland, wo pro¬
testantische Städte, insbesondere Frankfurt, „den Luther des 19.
Jahrhunderts" mit Jubel und festlichem Gepränge empfingen. Be¬
rauscht von Triumphen ließ sich damals Ronge in seinem „Zuruf"
vernehmen: „Der große Wurf ist gelungen, der Fortschritt des Jahr¬
hunderts ist gerettet; der Genius Deutschlands greift schon nach
dem Lorberkranz. — Und Rom muß fallen!" Aber seine
Heldenzeit war bald um, selbst die blödesten Beobachter mußten er¬
kennen, wohin diese Geistesrichtuug führe, und sie konnte nicht besser
bezeichnet werden, als durch jene Demonstration in Constanz, wo
Rouge ans seinem Siegeszuge mit lustigen Narrenlicdern em¬
pfangen wurde.

Auch die Regierungen, besonders Preußen und Würtemberg,
die bisher diesem Treiben ruhig zusahen, oder es noch unterstützten.



sahen ihren Mißgriff ein, da es sich bald herausstellte, daß die Secte
bei weitem mehr politische als kirchliche Elemente enthielt. Mehrere
abgefallene Priester traten reuevoll in die Kirche zurück, die Häupter
der Kirche hatten sich schon früher entzweit, so verfiel dieses neue
Heidenthum eben so schnell, als es emporgeschossen war.

Nur im Jahre 1848, wo durch Aufwühlnug des faulen Sum¬
pfes allerlei Ungeziefer zu Tage kam, erschien auch diese Secte auf
dem Schauplatz der Revolution, nnd nahm, ihrer Natur gemäß,
daran den größten Antheil. Jetzt konnte Rouge selbst dem katholi¬
schen Oesterreich die Schmach anthun, und einige „freie Gemeinden",
— zum größten Theile aus glaubenslosen Weibern nnd arbeit¬
scheuen Handwerksgesellen zusammen bringen. Bei der Wiederher¬
stellung der politischen Ordnung erkannten aber die Regierungen
überall die Gefahr, welche nicht so sehr der Kirche als vielmehr
dem Staate von Seite dieser Secte droht, und ergriffen die geeig¬
neten Maßregeln zu ihrer Unterdrückung.

299. Das Jahr 1848 und die Versammlungen der Bischöfe
zu Würzburg und Wien.

1. Das denkwürdige Jahr 1848 hat den Fürsten und Völkern
sine große Lehre gegeben; leider scheint noch nicht überall ihre volle
Bedeutung anerkannt zn werden. Es ist die alte Wahrheit nach
Psalm 126, 1: „Wenn der Herr das Haus nicht bauet, so ar¬
beiten die Bauleute umsonst; wenn der Herr die Stadt nicht be¬
hütet, so wachet der Hüter umsonst". Die moderne Staatsweisheit
hat häufig (nach den Priucipien der französischen Philosophie) das
Wohl der Völker auf anderen Grundlagen, als sie das Christen-
thum setzt, bauen wollen: — hat das Christenthum bloß als her¬
kömmliches Erziehungsmittel der rohen Menge noch gebraucht, daher >
die Kirche Christi als Magd im Staatshaushalte sich dienstbar ge¬
macht, und die materiellen Interessen: Wohlstand, und der hier¬
durch gesicherte Genuß, wurde das Ziel des allgemeinen Strebens.
Aber bei Tausenden blieb der Wohlstand weit zurück hinter der
maßlosen Geunßsncht, —-und diese trieb die Unzufriedenheit
des Proletariates zuletzt hin zur (offenen oder verdeckten) Forde¬
rung der gleichen Vertheilung des Wohlstandes und
Aufhebung des Eigenthnms: — Cvmmunismus. So



LI«

kam die weitverzweigte Revolution des Jahres 1848, — ein son¬
derbares Gemisch von Freveln und Thorheiten, die nicht nur Staa¬
ten und Throne, sondern die ganze sociale Ordnung, — weil viel¬
fach den christlichen Ideen entfremdet — aufs Spiel setzte.

Die Regierungen hatten nichts Eiligeres zu thun, als, zur ver¬
meintlichen Abhilfe, den Völkern eine Fülle von politischen Frei¬
heiten zu crtheilen, wo dann auch die Kirche mehr oder weniger
bedacht wurde.

Die Revolution wurde jedoch überwältigt; durch Gottes Vor¬
sehung wurde die Menschheit einer drohenden neuen Barbarei ent¬
rissen, durch die Schaar der Getreuen, die sich Gott auserwählt
hatte für die Tage schwerer Kämpfe; — und die abgedruugeuen
Couccssionen an die Völker konnten wieder auf das ihnen wahrhaft
frommende Maß zurückgeführt werden.

2. Bei der großen Frage um das Wohl der kommenden Ge¬
schlechter aberkannte die Kirche, zufolge der Lehren und Warnungen
der neuesten Geschichte, erwarten, daß sie vor Allen werde gehört
werde. Daher glaubte der deutsche Episcopat den wichtigen Zeit¬
punkt benützen zu müssen, um, gestützt auf das uralte, gute und
verbriefte Recht der Kirche, ihre naturgemäße freie Bewegung im
Staate zur vollen Wahrheit zu machen; auf daß die Kirche Christi
ihren Beruf, Hüterin zu sehn des Glaubens und der Sitte in dein
drohenden Kampfe der rohen Gewalt und Willkür, kräftig und un¬
gehemmt zu erfüllen vermöge. Im November 1848 hatte die alt¬
ehrwürdige Stadt Würzburg den erhebenden Anblick einer Ver¬
sammlung der deutschen Bischöfe, fünf und zwanzig an der Zahl,
mit dem Cardinal und Fürsterzbischofe von Salzburg an der Spitze,
welche über die Stellung, die die Kirche in der neueingebrochenen
Zeit einzunehmen, und über die Rechte, die sie zu fordern habe, in
apostolischer Weise klar und entschieden sich aussprachen. — Sie
wünschen keine Trennung vom Staate, aber sie wollen die vollste
Freiheit und Selbstständigkeit der Kirche Christi. Den Be¬
kennen! anderer Glaubenslehren gegenüber wollen sie jenes gleiche
Vollmaß der Liebe und Gerechtigkeit beobachten, welches den bürger¬
lichen Frieden sichert, ohne den verderblichen Indisferentismus zu
begünstigen. Unter den Rechten der Kirche stellen sie oben an das
göttliche Recht der Lehre nnd Erziehung. Sie weisen dabei hin auf
die Geschichte: „Mochte Besitzthnm und Glan; und Ehre, mochte



411

Alles der Kirche genommen werden: das Recht, das von Gott em¬
pfangene, — zu lehren, zu erziehen, zn sittigcn die Völker des Erd¬
kreises — hat die Kirche nie preisgegeben". Sie nehmen daher
die Errichtung und Leitung eigener Erziehnngs- und Unterrichtsan¬
stalten, die Verwendung der für katholische Schulen bestimmten
Einkünfte, die Besorgung des Religionsunterrichtes in niederen
und höheren Schulen, die ausschließliche Leitung der Seminarien
in Anspruch. Die Kirche will auch fernerhin die leibliche Wohl-
thäterin der Völker sehn und auch hierin frei und selbstständig
schalten. Die Bischöfe fordern das göttliche freie Recht, den Eul-
tuö der Kirche ohne alle Dazwischenkunft der weltlichen Macht
selbstständig zu ordnen und nehmen für geistliche Vereine das gleiche
Maß der Freiheit der Association in Anspruch, welches die Verfas¬
sung des Staates allen Staatsbürgern gewährt. Sie rcklamircn
das Recht der freien Verwaltung des Kirchenvermögens, und ver¬
wahren sich endlich gegen die böswillige Ansicht, als sei ihre Ver¬
bindung mit Rom der deutschen Sache gefährlich: denn zum inner¬
sten Wesen der Kirche gehört die Einheit; daher bethenern sie ihren
innigsten Anschluß an das Oberhaupt der Kirche.

Die Denkschrift, in der die versammelten Bischöfe diese Sätze
aussprachcn, konnte nicht verfehlen, allenthalben auch unter den
Protestanten einen günstigen Eindruck zu machen; aber die Klagen,
zu denen in der neuesten Zeit (1853) die Bischöfe der oberrheini¬
schen Kirchenprovinz den Regierungen gegcnüben sich veranlaßt sahen,
zeigen zur Genüge, daß die dortigen protestantischen Regierungen
weder das Wesen der katholischen Kirche noch ihren eigenen Vortheil
erkennen, und die Zeichen der Zeit noch immer nicht beachten.

3. In Oesterreich bestieg am 2. December 1848 den Thron
Franz Joseph, dessen reicher Geist der großen Aufgabe ent¬
spricht, die ihm von der Vorsehung geworden. Mit klarem Blicke
die Forderungen der Zeit überschauend, unternahm Er cs, die Frei¬
heit mit dem Rechte zu versöhnen, und er erkannte es als eine der
dringendsten Angelegenheiten, die Beziehungen des Staates zur ka¬
tholischen Kirche zu ordnen. ES wurden demnach die Bischöfe jener
Länder, für welche die Verfassung vom 4. März 184l) galt, zn
einer Versammlung (dritten Sonntage nach Ostern 1849) nach
Wien eingeladen, um ihre Wünsche und Vorschläge über die'künf¬
tige Stellung zum Staate zu vernehmen und darüber zu berathen.



LI2

Dieser wohlwollenden Aufforderung leisteten die Bischöfe um so be¬
reitwilliger Folge, als sie ihren eigenen Wünschen entgegenlam.
Während im Süden und Osten des österreichischen Staates und
auch auswärts der heftigste Kampf wüthete, welcher das Schicksal
der europäischen Menschheit entscheiden und die gesellige Ordnung
vor dem drohenden Zerfalle retten mußte, widmeten die in Wien
versammelten Bischöfe, neun und zwanzig in eigener Person, und
sechs durch Abgeordnete vertreten, unter dem Vorsitze des Cardinals
und Fürsterzbischofs von Salzburg, ihre angestrengte Thätigkeit einem
Werke, welche znförderst unter Gottes segensreichem Beistände die
Kraft des Glaubens und der Liebe in den Herzen der Katholiken
verjüngen, aber eben dadurch auch die Lebensbcdingungen des Staa¬
tes erneuern soll.

Die schriftlichen Aeßerungen, welche die Versammlung dem Mini¬
sterium vorlegte, haben zum Gegenstände: 1) Eine einleitende Erklä¬
rung; 2) die Negierung und Verwaltung der Kirche, die geistlichen
Aemter und Pfründen, das Patronatsrecht, die Pfarrcoucursprüfung
und den Gottesdienst; 3) die geistliche Gerichtsbarkeit; 4) den Un¬
terricht; 5) das Klosterwesen; 6) die Ehefrage; 7) den Religions-,
Studien- und Schulfond; 8) das Pfründen- und Gotteshaus-Ver¬
mögen. Das Ministerium äußerte sich hierüber in dem Vortrage
an Seine Majestät unter andern: „Schon aus dieser.Andeutung
erhellet, wie reichhaltig der Inhalt ist, und wie viele und wichtige
Verhältnisse derselbe berührt. Die bischöfliche Versammlung hat,
während sie die Ansprüche der Kirche mit Eifer vertrat, in aner-
kennenswerther Weise das Streben beurkundet, die Geltendmachung
der kirchlichen Rechte mit den wesentlichen Interessen des Staates
in Einklang zu setzen". Die kaiserlichen Verordnungen vom 18.
und 23. April 1850, und einige nachträgliche Bestimmungen ge¬
währten bereits mehrere wichtige Puncte, darunter: die Aufhebung
des Placetes, die freie Ausübung der kirchlichen Disciplinargewalt,
die selbstständige Anordnung in Gegenständen des Cultnö, und die
Wahrung des bischöflichen Einflusses auf den Religionsunterricht in
den niederen nnd höheren Lehranstalten und auf die theologischen
Seminarien. Hinsichtlich der übrigen von der Versammlung an¬
geregten Fragen aber werden die Verhandlungen mit dem am
Schlüsse der Versammlung gewählten Comitv der Bischöfe fort¬
gesetzt, nnd die uöthigen Vorbereitungen für ein Concordat mit



Ä13

dem päpstlichen Stuhle, in so weit ein solches erforderlich ist,
getroffen.

300. Schlu ß.

Gelobt seh Jesus Christus in seiner heiligen Kirche!
so mag jeder ausrufen, der die Geschichte dieser Kirche mit sinni¬
gem Gemüthe und unbefangenem Geiste überblickt, und anerkennen
muß, wie es ohne Gottes wunderbare Hilfe nimmer geschehen
konnte, daß sie unter so schweren Kämpfen und mannigfachen Prü¬
fungen in einer widerstrebenden Welt sich nicht nur erhalten, son¬
dern als das Großartigste, das die Welt je gesehen, als die einzige
erbende Macht so vieler gefallenen Größen, auf ihrem unverrück¬
baren Felsen dasteht. Und worin besteht ihre Stärke und Sieges¬
kraft? — Nebst dem Gebete, in der Liebe und Ausdauer, in Leiden
und Geduld. Auch hierin aber ist sie nur ein Abbild ihres gött¬
lichen Stifters. Wie sie nämlich die Fortsetzung seines Erlösungs¬
werkes ist, eben so findet in ihr eine fortwährende Wiederholung
seiner Leidensgeschichte statt. Seit achtzehnhnndert Jahren zieht die
Kirche, wie es vom Heilande, Apstgsch. 10, 38, heißt, Wohlthaten
spendend durch die Welt, aber jegliche Generation hat für sie irgend
ein Kreuz in Bereitschaft. Immer auch gab es da und dort einen
Judas in ihrer Mitte, die sie verrathen, und Schwachherzige, die
sie, wenn die Häscher nahen, verlassen und verläugnen. Wie der
Heiland, wird sie zu Pilatus und Herodes hin und her geschickt,
wenn es sich um ihre Rechte handelt. Häretiker maßen sich an zu
entscheiden, was ihres Glaubens seh; und glaubenslose Richter neh¬
men sie fortwährend in's Verhör, verurtheilen sie und waschen sich
die Hände (neuestens in der Schweiz und in England). Ist sie
endlich irgendwo an's Kreuz geschlagen (alle ihre Bewegung ge¬
hemmt), da werden ihre Kleider, ihr wohlerworbenes Besitzthnm,
vertheilt, wie im Westphälischen- und Lüueviller Frieden großartig,
und theilweise fast überall geschehen. Dabei fehlt es auch nie an
Spott und Hohn. Und oft schon schien es einem gottlosen Zeit¬
geiste gelungen, die dreifache Krone sammt der dreieinigen Gottheit
abzuthun, und die vielgeplagte und bereits erstorbene der Gra-
besnacht zu völliger Verwesung zu übergeben. Aber immer wie¬
der werden die Grabeswüchter anfgeschreckt durch eine unerwartete



— 414 —

Lichterscheinuug. Die Frevler wiederholen zwar das Kunststück,
die Welt zu bereden, der Leichnam sei gestohlen worden (durch
ultramontane Umtriebe), aber bald wird die Welt inne, daß die
Kirche wahrhaftig lebe, daß sie herrlich und verklärt aus ihrer
Leidenswoche hervorgegangen ist. Das ist die fast in jeder Gene¬
ration sich wiederholende Geschichte der Kirche Christi; jedesmal
wird die auf's neue sich regende Hoffnung ihrer Feinde zu Schan¬
den, und gerade nach ihrer tiefsten Erniedrigung wrrd sie erhöht,
nach jeder Mißhandlung feiert sic stets ihre glänzendsten Triumphe,
wie eben in unseren Tagen wieder. So erfüllt sie ihren Beruf
als streitende Kirche; — ist aber auch die selig machen de,
indem ihre Geschichte auch eine fortwährende Auferstehung und
Himmelfahrt für Alle ist, die in ihr bewährt gefunden worden.

Wie aber der Herr schließlich seine Apostel ausgesendet in die
ganze Welt, so sendete auch seine Kirche fortwährend ihre Glaubens-
Loten unter alle Volker, und auch der materielle Fortschritt des
Jahrhunderts in Eisenbahnen und Dampfschiffen wird dazu dienen,
daß das Reich Gottes schnell allenthalben verkündet und das end¬
liche Schicksal der Menschheit entschieden werde. Das Beste aber,
was die Kirche vermag, und wozu sie ihre Gläubigen ohne Unterlaß
aufrnft, ist das Gebet, daß Gott die Zeiten abkürze, wo, wie in
den unsrigen, bei den Individuen wie in ganzen Staaten christliches
Glauben und christliche Sitte sehr abhanden gekommen, und das
Maß der Gottlosigkeit und des Unfriedens überfüllt ist; und daß
die Drangsale und Züchtigungen, die die Verblendeten sich und der
Menschheit bereiten, durch Umkehr und Buße geheiligt werden. „Es
ist aber ein wahres und wahrhaftiges Wort", — so mahnen die in
Würzburg versammelten Bischöfe, — „der Herr unser Gott wird
seine strafende Hand nicht znrückziehen von diesem Geschlechte, bis
daß es Ihn von Neuem erkennt, in Demuth nm das verachtete
Kreuz sich sammelt und in der Kirche, die sich Christus mit seinem
heiligen Blute erkauft hat, die Mutter wieder ehrt, welche allein
die Menschen den Weg des Heiles führt". — Doch gibt es hin¬
wiederum der Erscheinungen viele, welche geeignet sind, den Blick
des Katholiken zu erheitern über die Zukunft, „wie sie schon däm¬
mert und sichtbarlich sich entwindet der kreisenden Zeit; daß nach
schwerem Jrrthume und Abfall die Völker beginnen sehnsüchtig ihre
Blicke zn wenden auf die Siegestrophäe des Kreuzes, und daß sie



41s

auch das Heil für die politische Entwicklung und die
sociale Zerrüttung immermehr suchen und finden bei der
alten Mutter, der Kirche Christi, die von jeher gestillt hat das
Leiden und die Noth mit dem Balsam, der vom Kreuze floß, und
mit der göttlichen Kraft des apostolischen Wortes".

Nachtrag
für die Zeit von 1832 bis 1862.

In einer alten Aufzeichnung über die Schicksale der künftigen
Päpste, die dem Erzbischöfe Malachias von Armagh in Irland
aus dem 12. Jahrhundert zugeschrieben wird, und die als eine
Art von Prophezeihung schon bei mehreren Päpsten in überraschen¬
der Weise eingetroffen ist, wird der gegenwärtige Papst Pius IX.
als „Kreuz vom Kreuze" (ei-ux cle erneu) bezeichnet. — Nun
aber hat das Königreich Sardinien ein Kreuz in seinem Wap¬
pen, und von dorther, (d. h. von der Regierung, nicht vom red¬
lichen katholischen Bolke), stammt hauptsächlich das Kreuz, das auf
dem edlen Papste und der Kirche so schwer lastet. Die Macht¬
haber auf Erden bleiben dabei, — in einer Politik ohne Treue
und Glauben befangen oder gehemmt — unthätig; andere, — dem
Papsttyume und der Kirche vom Hause ans feindselig, — freuen
sich dessen. Die Gläubigen, vom Vater der Christenheit aufgerufeu,
senden ihre Gebete zum Himmel und ihre Almosen, als Peters-
pfeuuige nach Rom, im Vertrauen, daß der Herr das, was die
Launen und Leidenschaften der Menschen gegen die Kirche ersinnen
und erstreben, zum Besten seiner Kirche wenden werde. Zwar hat
die Kirche in der neuesten Zeit auch manche Triumphe gefeiert,
aber ihre Feinde suchen auf alle Weise ihr dieselben wieder zu ver¬
kümmern, wo nicht ganz zu nehmen. — Das ist in Kurzem die
Geschichte der Kirche in den jüngsten zehn Jahren, und wir wollen
im Folgenden die wichtigsten Ereignisse dieser Zeit überblicken, wobei
wir, des Zusammenhanges wegen, bis zum Regierungsantritte des
gegenwärtigen Papstes zurückgehen.



LI«

Papst Pius IX. erließ beim Antritte seiner Regierung 1846
aus angeborner Milde eine ausgedehnte Amnestie nnd gab jene
Reformen, die er für den Kirchenstaat für zuträglich erachtete;
worüber man ihm als „dem Bringer goldener Zeiten, dem Engel
der Freiheit" zujubelte. Aber die Partei des Umsturzes benutzte
beides nur zu stürmischen Votksdemonstrationen in der Absicht, den
edlen Papst zu ihren verderblichen Zwecken immer weiter zu drängen.
So wurde bald von ihm verlangt, an Oesterreich den Krieg zu er¬
klären; wogegen er in einer Allocution sich aussprach, daß er als
Nachfolger Petri alle Völker mit Liebe umfasse. Die fortwühlende
Revolution wollte ihm endlich ein ganz demokratisches Ministerium
aufdringen, nnd Kugeln flogen bei dieser Gelegenheit in seine Vor¬
zimmer. Er mußte 1848 nach Gaöta flüchten, — Rom war einer
wüsten Anarchie verfallen, welcher die französische Regierung durch
die Einnahme der Stadt ein Ende machte, und der Papst konnte
im April 1850 unter dem Jubel der Bevölkerung wieder dahin
znrückkehren.

Der Papst war nach seiner Rückkehr redlich bemüht, die ge¬
störte Ordnung wieder herzustellen, und seine Regierung den An¬
sichten der neuen Zeit anzupassen; — es wäre auch uoch mehr
und Besseres in dieser Richtung ungeordnet worden, wenn nicht
Piemont und hinter ihm England ihn fortwährend offen vor
der Welt gedrängt und gemeistert hätten. Dabei unterwühltcn
rastlos die vielen geheimen Gesellschaften im Solde Piemont's den
politischen Boden.

Wenden wir nun unseren Blick nach den übrigen Ländern.
In Deutschland hatten die dortigen Revolutionen von 1848 eine
erfreuliche Belebung des religiösen Sinnes und die Vermehrung
des kirchlichen Ansehens zur Folge. Denn, der Ernst der Zeit,
die Gefahr, der Einblick in das tiefe Verderbniß der verführten
Massen, weckte das schlummernde religiöse Gefühl, und die katho¬
lische Kirche suchte von der allgemeinen Freiheit, die überall aus¬
gerufen wurde, sich ihren Antheil im edlen Sinne des Wortes zn
sichern. Es bildete sich in Deutschland 1848 der Pius-Verein
„für Freiheit und Einheit der Kirche"; 1849 der Vincenzius-
Verein „für innere Mission", und der Bonifacius-Verein
„zur Unterstützung von Katholiken in protestantischen Ländern"; und
nach diesen Vorbildern, Katholiken-Vereine in den einzelnen



__ 417 —

Provinzen, darunter auch die Gesellen-Vereine „zur sittlichen
Hebung des Handwerkerstandes"; und segensreich wirken die seit
1848 alljährlich abgehaltenen Generalversammlungen aller
Katholiken-Vereine Deutschlands zur Belebung und Stärkung des
katholischen Bewußtseyns.

Die Kirchenvorsteher legten, — nach dem Vorgänge der bischöf¬
lichen Versammlungen zu Würzburg und Wien (wovon tz. 299 die
Rede war), — den Regierungen Denkschriften vor, worin sie die
Gewährung der ihren Kirchen so lange vorenthaltenen Rechte ver¬
langten ; — so die Bischöfe der oberrheinischen Kirchenprovinz unter
dem Vorsitze des Erzbischofs von Freiburg im Breisgau 1851, dann
1852 die Bischöfe von Bayern; — aber die ersteren erhielten keine
Antwort, die anderen wurden ablehnend beschieden.

In Oesterreich kam endlich im Jahre 1855 das Concordat
mit Rom zu Stande, wo durch redliches Bemühen und Nachgiebig¬
keit von beiden Seiten der Grundsatz des Heilandes: „Gebet dem
Kaiser, was des Kaisers, und Gott, was Gottes ist", zur Geltung
kam. Diese für jeden Unbefangenen so billige und rechtmäßige
Vereinbarung ist jedoch in seltsam ungerechter Weise entstellt und
hartnäckig angefeindet worden, so daß, wie sich die jüdische und prote¬
stantische Presse vernehmen läßt, es fast kein Staatsübel in Oester¬
reich gibt, an welchem nicht das Concordat die Schuld tragen soll.
Und während man jeder Gesellschaft und jedem Gewerbe die Grän¬
zen der freien Thätigkeit erweitert, soll allein die katholische Kirche
eingeschränkt und bevormundet bleiben. Und doch sind im Concor¬
date, — besonders im Vergleiche mit der im kaiserlichen Patente
vom 8. April 1861 den Protestanten zugestandenen vollen Freiheit,
— die Grundrechte der Kirche nur in bescheidenem Maße berück¬
sichtigt; — aber freilich das Freimaurerthum will die Kirche als
ganz rechtlos betrachtet und behandelt wissen.

In Spanien erhob sich 1854 eine neue Revolution, wobei
das Concordat von 1851 einseitig gebrochen wurde. Neue Ver¬
handlungen führten zur Convention von 1859 zwischen Pius IX.
und Isabella II-, worin die spanische Regierung verspricht, jedwede
Verletzung des Concordates von 1851 zu verhüten. Auch war es
ein schönes Zeichen des katholischen Sinnes, daß zur Zeit der Be-
drängniß des heiligen Stuhles Isabella es wagte, den heiligen
Vater zu ermuthigen, daß er vertrauensvoll seine Blicke nach Spa-

27



L18

nien richte, und dort nöthigen Falles em Asyl suche. Es ist über¬
haupt eine bessere Stimmung in dem altkatholischen Spanien
unverkennbar. Im Jahre 1860 konnte man es wagen, einen Ge¬
genstand der Versichrung des edlen frommen Volkes — schlechte
Bücher — öffentlich zu verbrennen; und noch in der Eröffnungsrede
der Cortes von 1862 äußert die Königin ihr Bedauern über die
peinliche Lage des Papstes, der der Gegenstand ihrer tiefsten Ver¬
ehrung seh.

In Frankreich übt die Kirche unter mannigfachen Wechsel¬
fällen ihre altbewährte Kraft zum Wohle des Landes. Dort hat
sich Ludwig Napoleon, —- der 1848 als Deputirter in die
Nationalversammlung gewählt, ganz bescheiden aus London erschie¬
nen, und von den öffentlichen Blättern als völlig unbedeutend dar-
gestellt, ja verspottet worden war, — durch schlau angeordnete
Volkswahlen zum Präsidenten der Republik, dann am 2. December
1852 zum Kaiser ausrufen lassen. Es ist anerkannt, daß die Kirche
ihn hierbei mächtig unterstützte, mit der er sich gleich dadurch be¬
freundete, daß er sich für die Rückkehr des Papstes nach Rom durch
eine Militär-Expedition verwendete, und das Pantheon dem katho¬
lischen Gottesdienste wieder zurückgab. Freilich aber zeigte die Folge,
daß Ludwig ganz im Geiste des alten Napoleon mit seinen Ver¬
fügungen für oder gegen die Kirche (für oder gegen den Papst), nur-
schlaue Politik zu eigenem Nutzen treibt. Doch ist auch wieder un¬
verkennbar, daß die feste kirchliche Haltung des französischen Epis-
copates, welcher wieder in der Stimmung des katholischen Volkes
seinen Rückhalt hat, auf den jetzigen Lenker der Geschicke
Europa's, auch gegen seinen Willen, einen bedeutenden Einfluß
übt. Das Vorgehen Napoleon's Ui. in Italien kommt weiter unten
zur Sprache.

In der freien Schweiz ringt die katholische Kirche in der neu¬
sten Zeit mit einigem Erfolge um ihre Freiheit, während jedoch die
Radicalen sich in der obersten Leitung behaupten. Der ihnen (den
Radicalen) unbequeme Bischof Marilley von Freiburg wurde des
Landes verwiesen, und erst jüngst 1862 ist ihnen das alte Kloster-
Rheinau zur Beute gefallen. Dagegen steht das tausendjährige
Stift Einsiedelu noch als Bollwerk da. Vorzüglich aber ist es der
Pius vere in, der seit fünf Jahren auch in der Schweiz eine feste
geschlossene Thätigkeit entfaltet; und es konnte im Jahre 1859 in



41»

Genf, — diesem calvinischen Rom, wo bis 1793 bei Todesstrafe
verboten war Messe zu lassen, — die prächtige Liebfrauenkirche unter
Assistenz von vier Bischöfen und 150 Priestern geweiht werden.

In England baut sich die katholische Kirche immer mehr
ein. Cardinal Wisemann, ein wahrer ApostelMr England, sagt
in einem Vortrage im Jahre 1859, daß dort in den letzten zehn
Jahren neunzehn Missionen gegründet, achtzehn ganz neue Kirchen
gebaut, mehrere vergrößert wurden, und fünfzehn neue Klöster ent¬
standen sind, meistens zum Zwecke der werkthätigen Nächstenliebe;
und im Jahre 1854 wurde eine katholische Universität in Dublin
eröffnet, welche große Erfolge verspricht. — Auch der Schmerzens¬
schrei in der Jahresversammlung des Gustav-Adolph-Vereins zu
Leipzig am 31. Juli 1862 gibt hiervon eine für die Kirche erfreu¬
liche Kunde. Es wird dort geklagt, daß in dem erzprotestantischen
England vor dreißig Jahren nur 449 katholische Kapellen existirten,
jetzt haben sich gegen Tausend prächtige Kirchen dort erhoben; eben
so sehen seit dreißig Jahren 37 Klöster, zwölf Bildungsanstalten
für katholische Geistliche und mehrere Hundert katholische Schulen
entstanden, und alljährlich sehen 5—6000 Uebertritte zum Katho-
liciSmus zu verzeichnen; — dagen seh eine beklagenswerthe Gleich¬
giltigkeit der Protestanten zu Tage getreten.

Für die Niederlande, wo seit dreißig Jahren an siebenzig
katholische Kirchen gebaut worden sind, wurde durch eine Breve
Pius IX. 1853 die definitive Ordnung der katholischen Kirche mit
vier Bischöfen und einem Erzbischöfe hergestellt, wogegen der Pro¬
testantismus wie gewöhnlich seine Unduldsamkeit, jedoch vergeblich,
anstrengte.

Schweden beharrt starrsinnig in seiner harten Intoleranz
gegen die katholische Kirche. Im Jahre 1856 wurden sechs katho¬
lische Frauen der Religion wegen des Landes verwiesen. Der
König selbst trug zwar 1857 auf Religionsfreiheit an, aber der
Reichstag verwarf dieselbe; dagegen kommen seit 1851 Mormonen
dort sehr zahlreich vor.

Die orientalischen Christengemeinden, die von der
katholischen Kirche noch getrennt sind, waren und sind noch ein vor¬
züglicher Gegenstand der Sorge und Liebe des Papstes Pius IX.;
dafür aber auch in der neueren Zeit die Quelle manches Trostes.
Schon im Jahre 1848 erließ er >au die Orientalen eine Breve

27*



42«

mit freundlicher Einladung zur Einigung. Der schismatische Pa¬
triarch von Constantinopel suchte zwar durch ein hochmüthiges Rund¬
schreiben an seine Untergebenen die Bemühungen des Papstes zu
vereiteln, aber Gottes Gnade war mit dem redlichen Streben des
Papstes und die Gläubigen halfen mit ihrem Gebete mit. Durch
den leider zu früh 1862 verstorbenen Bischof Anton Slomschek
von Lavant wurde nämlich der Gebetverein des heiligen Ciril und
Metod für Wiedervereinigung der schismatischen mit der katho¬
lischen Kirche gegründet, und vom Papste 1852 bestätiget. Auch
in Frankreich entstand 1853 zu diesem Zwecke die „Morgenländische
Gesellschaft", angeregt durch Jacob Pitzipios. Und seit einigen
Jahren schon kommen von Zeit zu Zeit aus dem Morgenlande er¬
freuliche Nachrichten über die Rückkehr von Tausenden sammt ihren
Bischöfen vom Schisma zur römischen Kirche; und es ist unver¬
kennbar, daß eine hoffnungsvolle Bewegung in der seit Jahrhunder¬
ten erstarrten griechischen Kirche vor sich geht. Vorzüglich ist es die
rührige Nation der Bulgaren, von welcher schon zahlreiche Ge¬
meinden ihre Vereinigung erklärt haben, während andere dieselbe
noch anstreben. Das nämliche gilt von einzelnen griechischen Secten.
Noch in diesem Jahre 1862 führte der syrische Patriarch von An¬
tiochia gegen 2000 Jacobiten zur katholischen Einheit zurück. Die
Erfolge wären noch viel bedeutender, wenn der Rückkehr nicht so
viele Schwierigkeiten in den Weg gelegt würden. So müssen die
Kirchengebäude kraft einer türkischen Verordnung, auch wenn die
ganze Gemeinde katholisch wird, doch den Schismatikern verbleiben.
Dann sind die Bekehrten von Seite der Schismatiker den größten
Verfolgungen ausgesetzt, welche so weit gehen, daß z. B. der bul¬
garische Primas Sokolsky, der thätigste Beförderer der Vereinigung,
durch List und Gewalt in Constantinopel gefangen genommen, nach
Odessa und daun nach Kiew gebracht und dort in ein Kloster ge¬
sperrt wurde, da er sich weder durch Bitten noch durch Drohungen
abwendig machen ließ; wobei man die Lüge verbreitete, er seh wieder
zur griechischen Kirche zurückgetreten und bald darauf gestorben.

Eine schreckliche Begebenheit aus dem Oriente ist hier noch zu
verzeichnen: der blutige Kampf zwischen den katholischen Maroni-
ten und den halb muhamedanischen halb heidnischen Drusen im
Libanon und über ganz Syrien 1860. In wildem Fanatismus
wurden die Christen dort Wochen lang hingemordet, die türkischen



42L

Soldaten, anstatt Schutz zu gewähren, halfen selbst mit und man
zählte über 15,000 Leichen. Und bei diesem so gräßlichen Drama,
das bereits im Mai 1860 begonnen hatte, stritten die christlichen
Mächte noch im August, ob und vom wem Hilfe geleistet werden
sollte! — bis endlich eine französische Expedition einen zweifelhaften
Frieden erzielte.

Papst Pius IX. wendet sich in seinen Nöthen gerne zur mäch¬
tigen Fürbitte der jungfräulichen Mutter des Erlösers, zu der er
eine innige Verehrung hegt. Schon aus seiner Verbannung in
Gaeta erließ er 1849 eine Aufforderung an die Bischöfe, um ihre
Gebete und um Erklärungen in Betreff der unbefleckten Empfäng-
niß der Gottesmutter. Ueber 500 derselben erklärten sich zu Gun¬
sten dieses Glaubenssatzes. Da verkündigte der Papst am 8. De¬
cember 1854 inmitten einer glänzenden Versammlung von etwa
500 geistlichen Würdenträgern (darunter 192 Cardinäle und Bi¬
schöfe) das Dogma der unbefleckten Empsängniß Mariä,
welches zwar in der Kirche von jeher vorhanden war, aber jetzt zu
geeigneter Zeit, — einer Zeit der religiösen Erkaltung, — feier¬
lich ausgesprochen wurde.

Während so die Kirche einen Sieg ihrer ewigen Glaubenseinheit
feierte, hatte sie an ihren zeitlichen Interessen manichfache Unge¬
rechtigkeit zn erdulden. In Sardinien erschien unter Minister
Cavour 1855 das Gesetz zur Aufhebung von 365 Klöstern. So¬
wohl der Papst als der Erzbischof Franzoni, der einen Monat lang
im Kerker schmachten, dann nach Frankreich flüchten mußte, prote-
stirten vergeblich dagegen. Nonnen wurden von GeuSdarmen mit
Gewalt aus ihren Zellen herausgerissen auf Wägen gepackt und
fortgeschafft.

- Auf dem Pariser Congresse 1856 legte Cavour das Ansinnen
vor: der Kirchenstaat solle säcularisirt, d. h. wenn
auch (scheinbar) unter päpstlicher Oberhoheit, doch durch
einen weltlichen Vicar (den König von Sardinien) regiert
werden. Zur Unterstützung dieses Zweckes wurden nun durch
die piemontesischen Zeitungen unausgesetzt die schmählichsten Lügen
über die Verhältnisse und Verwaltung des Kirchenstaates in die
Welt geschickt. Vergebens veröffentlichte dagegen der französische Ge¬
sandte zu Rom einen ausführlichen Beweis, daß der Papst schmäh-



422

lich verleumdet werde, und daß „seine Maßregeln den Stempel der
der Vernunft, der Weisheit und des Fortschrittes an sich tragen".

Im Sommer 1857 machte der Papst eine Rundreise durch
seine Staaten über Loretto bis Bologna, und wurde überall mit
ungeheuerem Volksjubel empfangen; denn das unbefangene Landvolk
hing fest an der Kirche und die städtischen Wühler verbargen sich
damals. Aber der Haß und Fanatismus der Gegner wurde durch
solchen Triumph der päpstlichen Sache nur vermehrt und schritt
systematisch zu seinen finsteren Thaten.

Napoleon Hl. hatte im Jahre 1831, als junger Mensch, der
damaligen revolutionären Partei in der Romagna einen fürchter¬
lichen Eid geleistet, für die Freiheit und Unabhängigkeit Italiens
leben und sterben zu wollen. Jetzt hatte Cavour sich mit Napoleon
zur „Freiheit und Einheit" Italiens ins Einvernehmen gesetzt, —
die geheime Partei unter Führung Mazzini's erinnerte Napoleon
an den Eid, — und Garibaldi, der bekannte Rebellenführer,
erschien auf Caprera.

Zuerst mußte aber der österreichische Schutz des Papstes
beseitiget werden. § Frankreich und England waren darin einig, und
Rußland wurde durch Frankreich gewonnen. Da Napoleon jedoch
zögerte, so sah der geheime Bund von Italien ihn als ein Hiuderniß
seiner Plane an, und Orsiui's Bomben sollten ihn am 14. Jänner
1858 aus dem Wege räumen. Das Bubenstück mißlang zwar, aber
Napoleon wurde dadurch doch anfgeschreckt, daß er sich entschloß,
im Sinne jener Meuchelmörder vorzuschreiten.

Ein geringfügiger Vorfall 1858 wurde geschickt benützt, um
das protestantische England und Deutschland und die Iudenschaft
von ganz Europa gegen den Papst aufzustacheln. Zu Bologna hatte
nämlich vor sechs Jahren die christliche Magd des Juden Mor¬
tara dessen todtkranken, damals einjährigen Knaben aus reinem
Mitleid heimlich getauft, damit er selig werden könne. Der Knabe
war aber wider Vermuthen genesen, und die Thatsache der Taufe
blieb verschwiegen. Ais sie aber im Juli 1858 bekannt wurde,
ließ die kirchliche Behörde den Knaben seinen jüdischen Eltern weg¬
nehmen, um ihn als Christ, — was er durch die Taufe geworden, —
zu erziehen. Die Sache wurde nun, als ob es sich um ein welt¬
historisches Ereigniß handelte, ausgebeutet, um die römische Kirche
der abscheulichsten Tyrannei anzuklagen; da es doch, nach dem christ-



Ä23

lichen Begriffe von der Taufe, ein einfach cousequentes Vorgehen,
dem Knaben selbst zum größten Vortheile, und auch seinen Eltern
keineswegs so unangenehm war, als man vorgab. Am frechsten
benahm sich Cavour, der dem Papste einen Protest zuschickte, als
ob er schon Herr in ganz Italien wäre.

Immer enger umzog die im Finstern schleichende Macht mit
ihren Netzen den Papst und den Kirchenstaat. Im Laufe des Jahres
1859 besprachen zahlreiche Flugschriften, von Napoleon inspirirt, die
Lage Italiens und Roms. Anfangs wurde auf einen Föderativstaat
angetragen, worin der Papst den Vorsitz haben müsse; — bald aber
wurde trocken die Säcularisirung des Kirchenstaates und die Be¬
schränkung der weltlichen Herrschaft des Papstes auf die Stadt
Rom verlangt. „Je kleiner sein Gebiet, desto größer wird der
Souverän sehn", war die widersinnige Phrase, mit der bewiesen
werden sollte, der weltliche Besitz habe dem Ansehen des Papstes
immer nur geschadet.

Nach dem Frieden von Villafranca am 11. Juli 1859, wo¬
durch dem Papste der bewährte Schutz Oesterreichs verloren ging,
hatte Sardinien, das längst schon die katholische Kirche auf alle
Weise mißachtet hatte, endlich freie Hand, dem Papste ein Stück
Landes nach dem anderen zu rauben (aunexiren). Zuvörderst ge¬
schah dieß mit dem Gebiete von Bologna, welches man jetzt
mit dem heidnischen Namen Aemilia bezeichnete. Victor Ema¬
nuel verlangte geradezu die Abtretung dieser Provinzen vom Papste.
Als dieser natürlich sie verweigern mußte, erklärte der König infolge
einer angeblichen Volkswahl (Plebiscit) sich zum Herrn der Romagna.
Infolge dessen verhängte der Papst am 26. März 1860 die Excom-
munication über alle Urheber und Theilnehmer der Revolution im
Kirchenstaate, ohne sie jedoch namentlich zu bezeichnen, (die milde
Form der Excommunication). Daß sich auch Napoleon damit ge¬
troffen fühlte, zeigte das strenge Verbot gegen die Bekanntmachung
päpstlicher Edicte ohne des Kaisers Einwilligung. Die Bischöfe der
auuexirten Provinzen, da sie sich dem Raubsysteme nicht fügen woll¬
ten, wurden mannigfach verfolgt und bestraft.

Im April 1860 erschien der berühmte französische General
Lamoriciöre, ein eben so tapferer Krieger als frommer Ka¬
tholik, in Rom, und wurde päpstlicher Obergeneral. Wie immer
in Zeiten der Bedrängniß der Kirche, zeigte sich auch jetzt die Opfer-



Ä2Ä

Willigkeit der Gläubigen. In ganz Europa wurden für den Papst
theils Truppen geworben, theils ein Anlehen contrahirt, und der
Peters Pfennig freudig dargeboten. Unter diesem letzteren ver¬
steht man freiwillige Liebesgaben, wo auch der Arme seine Opfer
spendet zur Unterstützung des Vaters der Christenheit, wenn die
Mächtigen der Erde ihn der nothwendigen Mittel berauben. Nebst
reichlichen Spenden (bis zum Jahre 1862 über acht und zwanzig
Millionen Francs), kamen auch Tausende muthiger Krieger, ins¬
besondere aus Irland, um für die heilige Sache der Kirche zu
kämpfen. Doch bevor noch Lamoriciere hinreichende Anordnungen
treffen konnte, fiel der Sardenkönig ohne Kriegserklärung Plötzlich
in den noch übrigen Theil des päpstlichen Staates ein, und Lamo-
ricwre unterlag am 18. September 1860 bei Castelfidardo der
räuberischen Uebermacht. Napoleon nahm zwar die Miene an,
als ob er diesen Raub mißbillige, — aber niemand glaubte ihm.

So ist der Papst jetzt ans Rom und beiläufig den sechsten Theil
des rechtmäßigen Kirchenstaates beschränkt, — früher mit 3,200000,
jetzt mit 500000 Einwohnern. — Seitdem setzt der vielgeprüfte
Pius IX. den vielfachen, bald schmeichelhaften, bald drohenden Aner¬
bietungen von Paris und Turin in Betreff der Entsagung seiner welt¬
lichen Regierung, in unerschütterlicher Geduld sein »non possunnm«
entgegen, und setzt sein Vertrauen, wie er sich bei einer solchen Ge¬
legenheit ausdrückte, „allein auf den gekreuzigten Heiland, der ihn
noch nie getäuscht habe". Fast alle Bischöfe von Europa aber
haben schon im Februar 1860 mit apostolischer Freimüthigkeit laut
ihre Stimme gegen solches Treiben erhoben, und die weltliche Herr¬
schaft des Papstes als eine Nothwendigkeiit für die ganze katholische
Welt dargestellt; und auch die Gläubigen sandten treuherzige Er¬
gebenheitsadressen mit zahllosen Unterschriften an den Vater der
Christenheit.

Auf der anderen Seite ist aber der Hauptagent der Nanb-
politik, Cavour, vom ewigen Richter bereits 1861 abberusen; —
Garibaldi wurde auf seinem Zuge zur „Befreiung" Roms mit
dem Freibeuterrufe: „Rom oder den Tod", durch eine Kugel seines
königlichen Freundes lahm geschossen; — Victor Emanuel nennt
sich „König von Italien", die Freimaurer aber regieren; — die
vom Staate geraubten Klostergüter haben dort, wie überall, so
wenig Segen gebracht, daß das neue „Königreich Italien" für das



425

einzige Jahr 1862 ein Deficit von mehr als 374 Millionen nach¬
weist; -— und Napoleon III. zeigt sich neuestens (Ende 1862)
gegen Rom günstiger gestimmt, in welcher Absicht? — wird die
Zukunft lehren.

Den bedrängten Znstand des Papstthums in weltlicher Bezie¬
hung machte die gegnerische Partei sich zu Nutzen, um auch dessen
geistige und kirchliche Anctorität zu untergraben. Die Wühlereien
gegen das Concordat in Oesterreich fanden bald einen Widerhall
in der oberrheinischen Kirchenprovinz. Der König von Württem¬
berg hatte 1857 eine billige Convention mit Rom zur Regelung
der Rechtsverhältnisse der Katholiken abgeschlossen. Die württem-
bergische Kammer aber erklärte sich 1861 gegen diese Convention,
und läugnete, daß ihr eine rechtliche Verbindlichkeit zukomme. Die
Staatsregierung ließ darauf die Convention fallen, und legte am
17. December 1861 den Kammern einen Gesetzentwurf über
das Verhältniß der Staatsgewalt zur katholischen Kirche vor, ob¬
schon Rom unterm 3. August eine Verwahrung eingelegt hatte, daß
man nicht zugeben könne, daß von der weltlichen Gewalt Gesetze
über kirchliche Angelegenheiten gegeben würden. Aehnliches geschah
im Großherzogthume Baden; auch da wurde die Convention von
1857 in der Kammer durch Beschluß vom 30. März 1860 auf¬
gehoben; und in Nassau stellte die zweite Kammer 1860 an die
Regierung die Forderung, von dem Abschlüsse eines Concordates
abzustehen.

Nach all diesem soll also die Kirche willenlos sich fügen, was
man über ihre Angelegenheiten weltlicherseits anzuordnen für gut
findet! — Daher protestirte der Papst durch Allocution vom 17. De¬
cember 1860 gegen diese beliebigen Aufhebungen zu Recht bestehen¬
der Verträge, und gegen solch einseitige Maßregelung der Kirche.

Der Haß und Neid einer gewissen Partei, die sich gerne die
„liberale" nennen läßt, gegen die katholische Kirche ging so weit,
daß sie sogar den Organen derselben die Uebung der christlichen
Liebeswerke zu verwehren suchte. — In Belgien wurde 1857
das sogenannte Wohlthätigkeitsg esetz vor die Kammern ge¬
bracht, welches die Verwaltung der milden Stiftungen betraf, und
den Geistlichen ihren gebührenden Antheil an der Verwaltung neben
den Laien sicherte. Die „liberale" Partei, unter dem Einflüsse
der zahlreichen Freimaurer, erhob sich aber wüthend dagegen;



42«

und als die Kammern das Gesetz dennoch annahmen, wurde ein
Aufstand in Brüssel organisirt, wobei der Pöbel, angeführt von
vielen wohlgekleideten Herren, eine katholische Druckerei, das
Hotel des Iustizministers und die Klöster stürmte, und Mönche
und Nonnen zur schleunigen Flucht zwang. Auch in anderen Städ¬
ten, insbesondere in Antwerpen warf man in allen Klöstern
und Häusern der Conservativen die Fenster ein; überall waren die
Tumultuanten aus den mittleren und höheren Ständen. In Ie-
mappe wurden die „Brüder von der christlichen Lehre" mißhan¬
delt, man schleppte die Blutenden sogar zum Feuer, um sie zu ver¬
brennen, was durch Besonnene doch noch verhindert wurde. Und
die Regierung überließ diesen gebildeten Cannibalen den Sieg, und
zog das Wohlthätigkeitsgesetz zurück! —

Auch in Frankreich hat die Regierung die wohlorganisirten
Vereine vom heiligen Vincenz, die jährlich Millionen für
die leidende Menschheit nach allen Richtungen verwenden, in ihrer
Wirksamkeit dadurch zu beengen gesucht, daß die Centralleitung des
Vereines 1861 unterdrückt wurde.

Was den Protestantismus betrifft, so zeigt sich in neuerer
Zeit in Deutschland ein reger Eifer, die sehr gesunkene Macht der
protestantischen „Kirche" wieder zu stärken und zu Ehren zu bringen.
Dafür sollte der sogenannte „Kirchentag", seit 1848 alljährlich in
einer anderen Stadt abgehalten, wirken; aber Altlutheraner, Unio¬
nisten und Rationalisten geriethen bald mit einander in offene Op¬
position. Auch die „Conferenzen der Abgeordneten aller protestan¬
tischen Staaten", welche seit 1852 alljährlich in Eisenach tagten,
hatten wenig Erfolg; eben so wie die in England gegründete „Lvan-
Aölioal ^Iliunoe", die zuerst 1855 in Paris zusammentrat. Natür¬
lich, wo die Glaubensartikel so weit auseinandergehen, wird sich der
einheitliche religiöse Verband nimmer finden. Nur im „Gustav Adolph-
Verein", der dem Protestantismus in die katholische Kirche hinein
die Bahn ebnen soll, einigen sich die sonst so vielfach Getrennten
zu reichlicher Unterstützung.

In Oesterreich aber war dem Protestantismus die neueste
Zeit in Bezug auf seine äußeren Verhältnisse ungemein günstig.
Durch das kaiserliche Patent vom 1. September 1859 wurde den
Protestanten in Ungarn eine Verfassung gegeben, welche, wie selbst
der ultraliberale Protestant, Professor Baur gesteht, „so liberal



427

war, daß sich, mit geringer Ausnahme, keine evangelische Landes¬
kirche in Europa einer solchen zu erfreuen hat". Doch die Prote¬
stanten in Ungarn waren damit nicht zufrieden; sie wollen keine
Einmischung des Staates in ihre Angelegenheiten. Es entstanden
in Folge dessen mannigfache Reibungen, und an den Wirren, woran
Ungarn dem übrigen Oesterreich entfremdet, noch leidet, hat der
dortige düstere Calvinismus keinen geringen Antheil.

Durch das kaiserliche Patent vom 8. Aprl 1861 für die Pro¬
testanten der deutsch slavischen Länder sind endlich alle Wünsche
derselben erfüllt, — wenigstens sollte man das meinen, denn das
Ganze ist von der protestantischen Oberbehörde zu Wien selbst ent¬
worfen. Nebstdem hat die österreichische Staatsregierung der prote¬
stantischen „Kirche" eine jährliche Unterstützung aus dem Aerare
gewährt, dessen Bemessung im Verhältnisse zur Seelenzahl der Pro¬
testanten ein unverkennbarere Ausdruck kaiserlichen Wohlwollens ist;
— die theologische Lehranstalt in Wien wurde durch Berufung
„tüchtiger Kräfte" nach Wunsch bestellt; — reichliche Stipendien
für die Studirenden ausgeworfen, und anderes mehr; — und doch
ist Unzufriedenheit vorhanden, und nimmt immer zu, zwar vor der
Hand nicht gegen die Regierung, sondern gegen den obersten Kir¬
chenrath und gegen die Kirchenordnnng (A. A. Z. No. 320, 1862).
— Man sieht, bei den günstigsten äußeren Verhältnissen fehlt
die innere Einheit.

Uebrigens muß bemerkt werden, daß der obligate Freudenruf
der Protestanten, als ob sie jetzt erst in dem intoleranten Oester¬
reich emancipirt worden wären, insoferne nur erkünstelt ist, als
sie bekanntlich schon seit vielen Jahren hier die vollkommenste Frei¬
heit genossen hatten, mit Ausnahme von Throl, wo es sich gegen¬
wärtig darum handelt, ob das für ein Land gewiß unschätzbare Gut
der Glaubenseinheit, das Throl von seinen Altvordern ererbt, und
mit eifersüchtiger Sorgfalt bisher bewahrt hat, ihm auch ferner er¬
halten und gesichert bleiben könne, oder ob es gleichwohl wie ander¬
wärts der Gefahr religiöser Spaltung und Zerrissenheit anheimfallen
soll; da ja die Erfahrung genugsam lehrt, daß der Protestantismus
die ihm einmal zugestandene Freiheit überall zu seinem Vortheile
auszubeuten versteht, und nicht friedlich neben, sondern herrschend
über der katholischen Kirche stehen will.

Ein grelles Schlaglicht auf die innere Zerfahrenheit des Pro-



428

testantismus wirft der eben erst (1862) entstandene Katechis-
mns streit in Hannover; wo die Regierung einen neuen lutheri¬
schen Katechismus mit positiven Dogmen vorgeschrieben hatte, aber
vielfältig auf Widerstand stieß, weil das Fürwahrhalten mancher
geoffenbarter Lehren, wie z. B. der Glaube an die Existenz eines
persönlichen Teufels ein längst überwundener Standpunkt seh.

Dagegen zeigt sich in der katholischen Kirche bei ihren in der
ganzen Welt zerstreuten Organen ein Herz, ein Sinn, ein Glaube,
— zeigt sich desto herrlicher, wenn die Kirche irgend in Bedräng-
niß ist. Staunend hat die Welt eine solche Manifestation jüngst in
Rom gesehen. Gegen 300 Bischöfe nebst mehr als 2000 Priestern
aus allen Welttheilen fanden sich auf den Ruf des heiligen Vaters
zu Pfingsten 1862 in Rom ein, um dem erhabenen Acte der Hei¬
ligsprechung der japanesischen Märtyrer beizuwohneu, und zugleich
denen, die dem Falle Rom's und der Kirche von Jahr zu Jahr
mit Ungeduld entgegensehen, durch ihr inniges Anschließen an den
Vater der Christenheit, in Erinnerung zu bringen, daß die Kirche Christi
noch jene geistige Macht seh, gegen welche auch die mächtigsten und
listigsten Feinde aller Jahrhunderte vergeblich ankämpften. Mit
hoher Kraft und Salbung sprach der Stellvertreter Christi in einem
Consistorium zu den Versammelten über die Noth der Zeit, die im
Unglauben ihre Quelle habe, und wie ihre vereinte Anstrengung
nöthig seh, um die menschliche Gesellschaft vor dem drohenden Un¬
tergänge zu retten. — In demselben Consistorium wurde auch eine
von sämmtlichen Bischöfen unterzeichnete Adresse dem heiligen Vater
überreicht, worin ihm für seine unbesiegbare Standhaftigkeit die Dank¬
barkeit der Christenheit ausgedrückt, und die Unabhängigkeit des Kirchen-
Oberhauptes, als eines weltlichen Souveräns, in den heutigen Welt¬
verhältnissen als nothwendig nachgewiesen wurde. Diese denkwür¬
dige Manifestation der der Kirche gegen Erwartung und Willen
ihrer Feinde noch immer imvohuenden weltüberwindenden Kraft, hat
auch ihren Eindruck auf Freunde und Feinde der Kirche Christi
nicht verfehlt, — und es ist in den feindlichen Bestrebungen und
Hetzereien gegen den Papst und die Kirche mit Schluß des Jahres
1862 eine bemerkbare Pause eingetreteu.

0. N. v. 6.



42N

Reihenfolge -er Päpste.

Der hl. Petrus 42—67.
Hl. Linus 68—78.
„ Cletus (Auacletus) 78—91.
„ Clemens 91—100.
„ Evaristus 101—109.
„ Alexander 109—119.
„ Xistus (Sixtus) 119—27.
„ Telesphorus 127—39.
„ Hyginus 139—42.
„ Pius I. 142—57.
„ Anicetus 157—68.
„ Soter 168—77.
„ Eleutherius 177—92.
„ Victor 192—202.
„ Zephyrinus 202—19.
„ Calixtus 219—23.
„ Urbanus 223—30.
„ Pontianus 230—35.
„ Anterus 235—36.
„ Fabianns 236—50.
„ Cornelius 251—52.
„ Lucius 253.
„ Stephanus l. 253—57.
„ Xistus II. 258.
„ Dionysius 259—69.
„ Felix 269—74.
„ Eutychianus 274—83.
„ Casus 283—96.
„ Marcelliuus 296—304.
„ Marcellus 308—10.
„ Eusebius 310.
„ Melchiades 311-14.
„ Sylvester 314—35.
„ Marcus 336.
„ Julius I. 336—52.

Liberius 352—66 (Felix II. 355, als
Verweser).

Hl. Damasus 366—84.
„ Siricius 385—98.
„ Auastasius 398-402.
„ Jnnocenz I. 402—17.
„ Zosimus 417—18.
„ Bonifacius I. 418—22.
„ Cölestinus I. 423—32.
„ Sixtus III. 432—40.
„ Leo 1. d. Gr. 440- 61.

Hl. Hilarius 461—68.
,, Simplicius 468—83.
„ Felix III. 483—92.
„ Gelasius 492—96.
„ Anastasius II. 496—97.
„ Symmachus 498—514.
„ Hormisdas 514—23.
„ Joannes I. 523—25.
„ Felix IV. 526—30.
„ Bonifacius II. 530—32.
„ Joannes II. 533—35.
„ Agapetus I. 535—36.
„ Sylverins 536—40.

Vigilius (537) 540—55.
Pelagius I. 555—60.
Joannes III. 560—73.
Benedict I. 574—78.
Pelagius II. 578—90.
Hl. Gregorius I. d. Gr. 590—604.
Sabinianus 604—605.
Bonifacius III. 606.
Hl. Bonifacius IV. 607—14.
„ Deusdedit 615—18.

Bonifacius V. 619—25.
Honorius I. 625—38.
Severinus bis 640.
Joannes IV. 640—42.
Thcodorus I. 642—49.
Hl. Martinus 1. 649—55.
Eugenius I. 655—57.
Hl. Vitalianus 657—72.
Adeodatus 672—76.
Domnus (Donns) I. 676—78.
Hl. Agatho 679—82.
„ Leo II. 682—83.
„ Benedictus II. bis 685.
Joannes V. 686.
Conon 687.
Hl. Sergius I. 687—701.
Joannes VI. 701—705.
Joannes VII. 705—707.
Sisinnius 708.
Constantinus 708—15.
Hl. Gregor II. 715-31.
„ Gregor III. 731—41.
„ Zacharias 741—52.



43«
Stephanus II. 752.
Stephanus III. 752—57.
Hl. Paulus I. 757—57.
Stephanus IV. 767—72.
Hadrian 772—95.
Hl. Leo III. 795—816.
Stephan V. 816.
Hl. Paschalis I. 817—24.
Eugenius II. 824—27.
Valentinus 827.
Gregor IV. 827—44.
Sergius II. 844—47.
Hl. Leo IV. 847—55.
Benedict III. 855—58.
Hl. Nicolaus I. 858—67.
„ Hadrian II. 867—72.

Joannes VIII. 872—82.
Marinus I. 882—84.
Hadrian III. 885.
Stephan VI. 885—91.
Fvrmosus 891—96.
Bonifacius VI. 896 (15 Tage).
Stephanus VII. 896—97.
Romanns 897.
Theodorus II. 89.
Joannes IX. 898—900.
Benedict IV. 900—903.
Leo V. 903.
Christophorus 903.
Sergius III. 904—11.
Anastasius III. 911—13.
Lande 913.
Joannes X. 914—28.
Leo VI. 928.
Stephan VIII. 929—31.
Joannes XI. 931—36.
Leo VII. 936—39.
Stephan IX. 939—42.
Marinus II. 943—46.
Agapetus II. 946—55.
Joannes XII. 956—64 (Leo VIII. 963

Gegenpapst).
Benedict X. 964.
Joannes XIII. 965—72.
Benedict VI. 972—73.
Donus II. 973.
Benedict VII. 975—83.
Joannes XIV. 983—84.
Joannes XV. 985.
Joannes XVI. 985—95.
Gregor V. 996—99.
Sylvester II. 999 —1003 (Joannes

XVII. 1003 Gegenpapst).
Joannes XVIII. 1003.
Joannes XIX. 1005—1009.
Sergius IV. 1009—1011.
Benedict VIII. 1012—1023.

Joannes XX. 1024—33.
Benedict IX. 1033—44.
Gregor VI. 1044—46.
Clemens II. 1046—47.
Damasus II. 1048.
Hl. Leo IX. 1049—54.
Victor II. 1055—57.
Stephan X. 1057—58.
Nicolaus II. 1058—61.
Alexander II. 1061—73.
Hl. Gregor VII. 1073—85.
Victor III. 1086—87.
Urban II. 1088—99.
Paschalis II. 1099—1118.
Gelasius II. 1118.
Calixtus II. 1119—24.
Honorius II. 1124—30.
Jnnocenz II. 1130—43.
Cistestin II. 1143.
Lucius II. 1144.
Eugen III. 1145—53.
Anastasius IV. 1154.
Hadrian IV. 1154—59.
Alexander III. 1159—81.
Lucius III. 1181—85.
Urban III. 1181—85.
Gregor VIII. 1187.
Clemens III. 1187—91.
Cölestin III. 1191—98.
Jnnocenz III. 1198—1216.
Honorius III. 1216—27.
Gregor IX. 1227—41.
Cölestin IV. 1241 (17 Tage).
Jnnocenz IV. 1243—54.
Alexander IV. 1254—61.
Urbau I V. 1261—64.
Clemens IV. 1264—68.
Gregor X. 1271—76.
Jnnocenz V. 1276.
Hadrian V. 1276.
Joannes XXI. 1276—77.
Nicolaus III. 1277—80.
Martin IV. 1281—85.
Honorius IV. 1285—87.
Nicolaus I V. 1288—92.
Hl. Cölestin V. 1294.
Bonifacius VIII. 1294—1303.
Benedict XI. 1303—4.

Avignon'sche Päpste:
Clemens V. 1305—14.
Joannes XXII. 1316—34.
Benedict XII. 1334—42.
Clemens VI. 1342—52.
Jnnocenz VI. 1352—62.
Urban V. 1362—70.
Gregor XI. 1370—78.



431

Römische und Avign on 's che
Pä P ste:

Urban VI. 1378—89.
(Avign. Clemens VII. 1378—94).

Bonifacins IX. 1389—1404.
(Avign. Benedict XIII. s. 1394).

Jnnocenz VII. 1404—1406.
Gregor XII. 1406—15.
Alexander V. 1409 zu Pisa ernannt.
Joannes XXIII. 1410.
Martin V. 1417—31.
Eugen IX. 1431—47.
Nicolaus V. 1447—55.
Calixt III. 1455—58.
Pius II. 1458—64.
Paul II. 1464—71.
Sixtus IV. 1471—84.
Jnnocenz VIII. 1484—92. ,
Alexander VI. 1492—1503.
Pius III. 1503.
Julius II. 1503—13.
Leo X. 1513—21.
Hadrian VI. 1522—23.
Clemens VII. 1523—34.
Paul III. 1534—49.
Julius III. 1550—55.
Marcellus II. (21 Tage).
Paul IV. 1555—59. '
Pius IV. 1559—65.
Hl. Pius V. 1566—72.

Gregor XIII. 1572—85.
Sixtus V. 1585—90.
Urban VII. (13 Tage).
Gregor XIV. (10 Monate).
Jnnocenz IX. 1591 (2 Monate).
Clemens VIII. 1592—1605.
Leo XI. (27 Tage).
Paul V. 1605—21.
Gregor XV. 1621—23.
Urban VIII. 1623—44.
Jnnocenz X. 1644—55.
Alexander VII. 1655—671
Clemens IX. 1667—69.
Clemens X. 1670—76.
Jnnocenz XI. 1676—89.
Alexander VIII. 1689—91.
Jnnocenz XII. 1691—1700.
Clemens XI. 1700—1721.
Jnnocenz XIII. 1721—24.
Benedict XIII. 1724—30.
Clemens XII. 1730-40.
Benedict XIV. 1740—58.
Clemens XIII. 1758—69.
Clemens XIV. 1769—74.
Pius VI. 1775-99.
Pius VII. 1800—23.
Leo XII. 1823—29.
Pius VIII. 1829-1830.
Gregor XVI. 1831—46.
Piü S IX. s. 1846.



432

Namen- und Sachregister.

Abälard 196.
Abendmahlsstr. 166, 976.
Ablaß 36, 75, 179, 248, 266.
Abyssinien 92.
Adalbert 154.
Adamiten 61.
Adoptianer 156.
Aeneas Piccolomini 243.
Aeonen 60.
Adiaphor. Str. 316.
Agapen 72.
Agatho P. 125.
Agenden Str. 382.
Aistulph 171.
Akoluthen 70.
Albertus M. 196.
Albigenser 203.
Alenin 147, 155.
Alex. Severus 34.
Alexander Hales 196.
Allerheiligenfest 178.
Allerseelen 178.
Altgläubige 387.
Altlutheräner 381.
Amalerich v. Bena 210.
Ambrosius 106.
Amerika 262.
Xmgulu libem. 95.
Anachoreten 138.
Angelsachsen 96.
Anomöer 117.
Anselm 193.
Ansgar 148.
Autitrinitarier 65, 320.
Antoninus Pius 31.
Antonius Eins. 138.
Apolinarismus 119.
Apostelbrüdet 211.
Appellanten 338.
Aquilea 96.
Araber 105.
Archidiakoneu 134, 177, 243.
Arms 114.
Armenien 92.
Armenier 242.
Arminiauer 318.

Arno 349.
Arnold v. Brescia 211.
Ascese 79.
Ascetcn 136.
Asyl 136.
Athanasius 102.
Athos 199.
Attila 90.
Augsburger Reichst. 278.
— Religionssr. 314.

Augustinus 109.
Augustiner 255.
Aurelian 37.
Xum-Mi-bX; 209.
Avaren 149.
Avignon 230.

Badner Lons. 393.
Bafsomct 231.
Bahrdt 359.
Bahrrecht 182.
Bajus 334.
Baptisten 319.
Baptisterien 74.
Barchochab 31.
Barnäbiten 349.
Bartholomäusnacht 289.
Barmherzige Brüder 350.
— Schwestern 352.

Basler Concil 237.
Basiliken 136.
Basilius 103.
Basilianer 104.
Bauernkrieg 275.
Bayle 354.
Beda d. Ehrw. 155.
Begharden 210.
Begräbnis; 78.
Benedict v. Nursia 142.
— v. Auianc 182.
— P. XI. 229, XII. 232, XIII. 233.

Berengar 167.
Beruo 183.
Bernhard 193.
Bertha 96.
Bessariou 240.



433
Bethlen Gabor 328.
Bettelorden 252.
Beza 283.
Bibelgesellsch. 385.
Bild^rstr. 158.
Bischöfe m uarl. 242.
Blandina 32.
Blnthochzeit 28,1.
Bockhold 311.
Böhm. Brüder 217.
Bogomilen 198.
Bogoris 151.
Boleslaw 152.
Bolehn Anna 292.
Bonaventura 194.
Bonifacins 145.
— P. VIII. 228, IX. 232.
— Verein 383.

Boos 379.
Boriwoi 152.
Bornt 150.
Brammen 260.
Bulgaren 151, 420.
Bunsen 401.
Buße öffeutl. 75.
Bußbücher 179.

Caaba 98.
Cärnlarins 165.
Calixtiner 216.
Calvin 282.
Canisius 148.
Canoniker 176.
Capuciner 318.
Caracalla 33.
Cardinale 175.
Carl Borr. 343.
— II. Erzh. Steir. 303.
— Gr. 172.
— Märtel 101.
— Kais. IV. 232.
— Kön. IX. 289, X. 392.
Carlstadt 269.
Carmeliten 252, 352.
Carthänser 251.
Cavour 421.
Celesa 97.
Celsus 40.
Cerinth 58.
Chalcedon Concil 121.
Chaldäer 386.
Chalifen 101.
Chatel 379.
Chazareu 151.
Chiliasmus 54.
China 261.

Chlodwig 94.
Chlotilde 94.
Chorherrn 177.
Chrodegang 176.
Chrysostomns 105.
Lircnmcellioncn 113.
Cisterzienser 250.
Clara 253.
Clemens Alex. 50.
— Rom. 43.
— P. III. 222, V. 230, VII. 233,
XIII. u. XIV. 358.

Clugni 183.
Cocel 150.
Cölibat 79, 143, 183, 255. '
Cönobiten 139.
Columban 145.
Commodns 33.
Communion unter einer Gest. 76, 247.
Communismus 411.
Concordate 375.
Coucordienformel 317.
Conradin 227.
Constantin Gr. 81.
Constcmtinopel Concil I. 118, II. 122,

III. 124, IV. 163.
Constanzer Concil 235.
Cornelius P. 36.
Cromwel 299.
Ciril Slav. ÄP. 151.
Cyprian 49.

D'Alembert 354.
Damasus P. 108.
Damilaville 355.
Decaden 367.
Decius 35.
Demetrius Snimnr 227.
Demiurg 60.
Deutsches Lied 248.
Deutsche Ritter 190, 377.
Diakonen 68.
Diaconissinen 70.
Diderot 354.
Dios irre 248.
Dietrichstcin 301.
Diokletian 38.
Dioscorus 121.
Doketen 61.
Dombrowka 153.
Domherrn 177.
Dominikaner 254.
Domitian 29.
Donatisten 112.
Drahomira 152.
Dreikapitelstr. 122.

28



— L3L —
DreißigjAhr. Kr. 327.
Duchoborzi 387.
Dunin 402.
Dunker 319.
Duns Scotus 196..

Ebioniten 59.
Eck 268.
Ehe 77.
Einsiedler 136.
Ekthesis 125.
Elagäbal 34.
Elipandus 156.
Elisabeth v. Engl. 294.
Elisabethineriueu 352.
Empfängniß Mariä 247, 421.
Emser Congreß 362.
Ephesus Concil 119.
Epiphanins 130.
Episcopalen 296.
Eremiten 137. /
Erigena 16A. ' ' ' '
Erzbischöfe 1S2. s
Erzpriester 134.
Essäer 12.
Espartero 389.
Eudo 201.
Eulogicn 178.
Eusebius Cäs. 112, Nicom. 115.
Eutyches 121.
Exarchen 132.
Excommunication 81, 179.
Exvrcisten 70.

Fasten 78.
Febronius 362.
Fclicissimus 57.
Fenelon 341.
Ferdinand Kath. 209.
— Kais. 1. 301, II. 303.

Ferrara Concil 240.
Feuerprobe 182.
kMogue 161.
Firmung 76.
FlaciuS 316.
Flagellanten 249.
Flavian 130.
Florenz Concil 240.
Florian 97.
Fox 320.
Franken 95.
Franziskaner 252.
Franz Sales 345.
— Xav.'258.
Frankfurter Concord. 239.
Freiheiten der gall. K. 34l.

Freimaurer 360.
Friedrich Kais. 1. 224, II. 225.
— Wilh. III. 403, IV. 403.

Frohnleichnam 247.
Frumentius 99.
Fulda 182.

Galerius 38, 82.
Galienus 37.
Gallus h. 145.
— K. 36.

Garibaldi 422.
Gaßner 361.
Geheimlehre 75.
Geisa 153.
Geisler 249.
Genserich 91.
Gnostiker 59.
Gomaristen 318.
Gothen 92.
Gothische Baukunst 245.
Gottesfriede 180.
Gottesurtheile 181.
Gottschalk 157.
Gran 154.
Le Gras 352.
Gregoriau. Kalend. 327.
Gregor Gr. 111, VII. 218, IX. 226,

XII. 233, XVI. 400.
— Jlluni. 92.
— Naziauz, 104.
— Thaum. 48.

Guisen 287.
Gustav Adolph 330.
— — Verein 383.
— Waasa 283.

Guyon 340.

Hadrian K. 30.
— P. IV. 224, VI. 274.

Hamburg Bisth. 148.
Hedjra 99.
Hegel 360.
Heidelberger Kat. 326.
Heilige Synode 387.
Heiligsprechung 178.
Heinrich Kais. 1.174, IV. 220, VI. 225.
— Kön. VIII. 292.
— Häret. 200.

Helena 136.
Heliogabal 34.
Heloise 196.
Heraklius 123.
Hermas 43.
Hermes 380.
Herrnhuter 322.



— Ä3S —

Herz Jesu Damen 378.
Hesichasten 199.
Hierocles 40.
Hieronymus 107.
Hilarion 104.
Hilarius 102.
Hohenstaufen 224.
Honorius P. 125.
Hontheim 362.
Horebiten 217.
Hostie 178.
Hugenotten 287.
Hugo Viel. 195.
Hurter 383.
Hus 213.
Hutten 270.

Ibas 122.
Jbericn 92.
Ignatius B. 44.
— Loyola 346.

Jlluminaten 360.
Jndepedeuten 299.
Indien 260.
Initialen 246.
Jnnoccnz P. III. 225, 228.
Inquisition 205.
Intentionen 178.
Jnterdict 179.
Interim 312.
Investitur 223.
Irenäus 48.
Irene 160.
Irland 94, 297.
Jrvingianer 383.
Islam 99.

Jacob I. (VI.) 298, II. 300.
Jaconbek v. Mies 216.
Jacobiten 122, 386.
Jansenius 335.
Japan 258.
Jerusalem Concil 41.
— Zerst. 25, 31.

Jesuiten 346, Aufheb. 355.
Joachiten 210.
Johann Chrisost. 105.
— Dainasc. 155.
— v. Gott 350.
— v. Kreuz 352.
— v. Math« 252.
— P. X. XI. XII. 173, XXII. 231,
XXIII. 235.

Johanna Päpstin 174.
Johanniter 190, 377.
Joseph Calas. 350.

Josephinismus 362, 404.
Jovian Kais. 89.
Jovinian 129.
Jubiläum 249.
Julia Main. 34.
Julian Apostat 85.
Julins P. II. 243, III. 314.
Justinus 47.
Jnvavia 97.

Kainiten 61.
Kant 360.
Karos; 150.
Katakomben 72.
Katharer 201.
Katechetenschule 50.
Katechumenen 74.
Kebla 100.
Kctumar 150.
Ketzer Begriff 54.
Kctzertaufe 55.
Kindheit Jesu Verein 406.
Kirchengut 135.
Kirchenstaat 170.
Kirchenväter 42.
Kloster 140, 183.
-Knox M E
Kopten 386.
Koran 100,
Kreuzerfindung 136.
Kreuzzeichcn 77.
Kreuzzüge 185.
Kranmer 292.
Krowaten 150.
Kryptocalvinismus 317.

Labarum 83.
Lactantius 112.
Laien-Aebte 183.
Lamenais 379.
Lamoriciore 423.
Landbischöfe 133, 177.
Lanfrank 156.
Lateransynode I.—IV. 205, V. 260
Laureacum 97.
Lazaristen 350.
Lectoren 70.
Leibnitz 333.
Leipziger Disp. 269.
Leo P Gr. 91, 111, III. 147, IX. 165,

174, X. 243.
Leopoldinenstiftung 406.
Lessing 359.
Levellers 299.
lübellatici 36.
Licinius 81,

- L-
1/v



ÄS«

Liebesmahle 72.
Liga 327.
Liguvri 376.
Lombardus 196
Longobarden 194, 171.
Ludmilla 152.
Ludwig d. Bayer 231.
— Fromme 173, IV. 189.
- Phil.' 392.

Ludwigsvereiu 406
Lüneviller Friede 373.
Luther 265.
Lyon Concil I. 225, I!. 239.
— Missionsverein 405.

Majcstätsbrief 303, 328.
Malerei 246
Macedouianer 118.
Magyaren 153.
Malabarische Gebr. 261.
Malteser 190.
La Menais 379.
Manichäer 61, 126, neue 199.
Mährische Bruder 217, 322.
Marc Aurel 31.
Maria h. Jungfrau 24.
— Köu. v. Engl 293.
— Stuart 295.
— Saal 149.

Marieuverein 406.
Maroniten 126, .242, 420.
Marozia 126
Martin P. I. 125, V. 237.
- v. Tour 141.

Massilicnser 128l
Mauriner 350.
Maxentius 81.
Maxiinianus Herl. 38.
— Daja 81.

Maximilian h. 97.
- Kais. I. 243, 302.

Mazzini 422.
Mechitaristen 242.
Melanchthon 282.
Meunoniten 319.
Meßstipeudien 178.
Methodisten 321.
Methodins 151.
Metropoliten 132.
Miecislaw 153.
Millenarier 54.
Miltitz 369.
Minoriten 252.
Ilissa Ostll. — lld. 135.
Modestus 149.
Molina 335.

Moliuos 340.
Molochaui 387.
Monte Cassino 142 .
Mönche 136.
Monika 109.
Monophysiten 121.
Monothcleteu 123
Montanisten 64.
Moraver 151.
Mormonen 383.
Mortara 422.
Mozarabische Liturgie 248.
Muhamed 98, II. 241.
Mystik 195.

Nahelbeschauer 199.
Nachtmahlsbulle 345.
Nantes Edict 290.
Napoleon 367, III. 421.
Nazaräer 59.
Nero 28.
Nerva 29.
Nestorius 119.
Neuevtmgelischc 382
Newmann 398.
Nicäa Concil I. 115, II. 160.
Nicolaitcn 184.
Nicolaus P. I. 151, II. 183, V. 232.
— Kais. 400.

Nobili 260.
Roötus 65.
Nonconformisten 296.
Nonnen 149.
I>'u popeov 299.
Norbert 251.
Noricum 96.
Normaljahr 331.
Normannen 154.
Novation 57.
Novatus 57.

A'Connell 397.
Odoaccr 91.
Ockolampadius 282.
Oelung lebte 77.
Olga 153/
Olmiitz BiSth. 152.
Dinar 108.
OmflllalogsvolO 199
Opferbrot 178.
Ophiteu 61.
(Ordalien 181. vr 3e,> 1.50
TDratorianer 349.
Origenes 51, Streit. 129.
Orleans Herzog 338.
Orphaniten 217.



437
Osterfeicr 54.
Ostiarier 70.
Otto Kais. I. 174.

Paccanari 378.
Pachomius 138.
Paganismus 89.
Pallium 175.
Pannonien 96.
Pantheismus 361.
Paraguay 862.
Parias 260.
Paschasius Radb. 166.
Passionisteu 377.
Paterini 201.
Patriarchen 132.
Patricius 94.
Patripassianer 65.
Paulianistcu 66.
Paulicianer 157.
Paulus Eins. 1'47.
— v. Samos. 66. i
— v. Kren; 377.

Pedro 387.
Pelagiamsmus 127.
Peter v. Amiens 186.
— Gr. 387.
Petcrskirche 246.
Petovinm 97.
Petrus Brnfins 200,

— Damiani 156.
— Louibardus 196.

Pfarrer 133.
Pharisäer 12.
Philipp v. Hessen 311.
— Neri 349.

Philippistcn 317.
Photius 162.
Piaristcn 350.
Picpus 305.
Pietisten 318, 382.
Pisa Coucil 234.
Pius P. II. 243, VI 368, VI! 369,

IX. 416.
Plinius 29.
I'uoumnwniaolu 118.
Polen 153.
Polykarp 45.
Pombal 356
Portiunkula 249.
Porphyrins 40
Poschel 379.
Pragm. Sanctio» 238.
Praxeas 65.
Prämonstratenser 251.
Preuner 305.

Presbyterianer 296.
Priesterweihe 77.
Priscillian 126.
Priwiua 150.
Propaganda 263.
Pulververschwörnug 298.
Puritaner 296.
Pnseyitcn 398.

Juadragesima 78.
Quäker 320.
Quesuel 337.
Quietismus 340.

Rabanus 156.
Nadbod 145.
Ranco 351.
Raskoluiki 387.
Rastislaw 151.
Rationalisten 360-
Räuberfyuode 121.
Redemtoristcu 376.
Reformation 263.
Reliquien 78.
Remigius 95.
Remonstranten 318.
Restitutions - Edict 330.
Revolution franz. 364.
Ricci Matth. 261.
— Scipio 364.
Ritterorden 190.
Robert Guischard 154
— v. Molesme 250.

Romnald 183.
Ronge 407.
Rosenkranz 248.
Roswitha 156.
Rousseau 355.
Nufinus 112.
Rupert 97.
Rußland 153

Dabellins 66.
Sachsen 148.
Säcularisatiou 331, 374
Sadducger 12.
Salesianerineu 351.
Salzburg 97, 149.
Sanias 260.
Sarolta 153.
Saturnin 61.
Savonarolla 211.
Seldschuken 185.
Sethiten 61.
Schall 261.
Schisma Begriff 52.



Ä38

Schisma Abendl. 232
— Griech. 165.

Scholastik 194.
Schottland 296.
Schmalkald. Artikel 310.
— Bund 280.
— Krieg 312.

Schöffen 180.
Schwenkfeld 319
Schwertbrüder 191.
Schwestrioncn 210.
Scotisten 197.
Semiarianer 117.
Semipelagianer 128.
Sendgerichte 180.
Sept. Severus 33
Sergius 132.
Servede 320
Servitcn 255.
Severin 97.
Sickingen 270.
Siemasko 200.
Sigismund Kais. 235.
St. Simonismus 380.
Simeon Stylit 141.
Simon Zaub. 58.
Simonie 58.
Sixtus P. IV 243.
Slaven 150, Liturgie 248
Sloinschek 420.
Socinianer 320.
Somasker 349.
Sophronius 124.
Sonderbund 395.
Spener 318.
Speratus 301.
Spinola 333.
Linkst instsr 248.
Stcdinger 210.
Stephan Kön. h. 154.
Stobäus PalmaLnrg 305.
Stunden der And. 381.
Swatopluk 151.
Swedenborg 323.
Synerg. Streit 316.
Synkret. - 317.

Taboriten 217.
Talleyrand 365.
Tanchelm 201.
Taufe 74/
Tanler 197.
1« Oeiun 106.
Templer 190.
- Aufheb. 230.

Tcrtullian 52.

Terziarier 252.
Testcid 300.
Tetzel 267.
Theodo II. 97.
Theodosius Gr. 89, 107.
Theatiner 349.
Theresia 352.
Theophilantropen 367.
Thomas Aqnin. 194.
— Kemp 197.

Thomisten 197.
Thurn Gr. 328.
Tilly 329.
Titelbil 399.
Torqncmada 209.
Irsciitorvs 39.
Trajan. 29.
Trappisten 351.
1'rourxs Osi 180.
Trient Concil 323.
Trinitarier 352.
Trullos Syn. 144.
Tschersky 407.
Typus 125.

Ulfilas 93.
Ungarn 153.
— Prot. 286.

Unigenitus 337.
Union 327, 382
Unirte Griechen 241, 386, 420
Uuitarier 320
Universitäten 197.
Urban P. II. 185, !V. 239, VI 232.
Urselinerinen 351.
Utraquisten 216, 303
Utrecht 339.

Valens 89, 118.
Valentinian 89.
Valerian 37.
Valnmbrosa 183.
Vandalen 93.
Vertuest 261.
Victorin 97.
Vienne Concil 230.
Vigilantius 129.
Vigilius P. 123.
Vincenz v. Paul 344.
Virgilius B. 149.
Völkerwandr. 90, 99.
Volksgcsang 248.
Voltaire 354.

Waldenser 202.
Wallfahrten 185.



Wasserprobe 182.
Wenzeslaus h. 152.
Wenden 152.
Wesley 321.
Westphal. Fr. 330.
Wicelius 333.
Wicleff 211.
Wiedertäufer 273, 310, 319.
Wiener Congreß 375.
Wisemann 399, 419.
Withefield 321.

Wladimir 153
Wormser Concord. 223
— Edict 272.

Zacharias P. 170.
Zapolya 286.
Zehent 134.
Zinzendorf 322.
Ziska 217.
ZosimuS 128.
Zwingli -280,







1.

?ro .7 7 7-77 5' /7SS /-77/7

-/-,,//^-Z7 , ^Z/Z/s/-Z/7 ^777 //7/77/Z77 s//

-H/7--///7«^ ,</^

sn^Li' /'i<7^, - /»«/nZ»-i7Vs«^L,^ ^i^Z>z-,s/^n.

- ^L«. /^^ac e/^o^a^ ,c//<^/. /^/«^1,'
6^6-^ ^7 Sx.^ 7,/ «.llt-o'L-

<^-7 c^ L<7l7/°/ Z77/ 7^ -'-2L7tVZ 17 7/7717. nVv (7,^,^ .^,'^n^

e^ ?c^'z , «»e 60»^71^ , <s «/

M /77^/Z/ Ls-^qe 0^^ ,//.
0 !, Im >-' /^7-7,'-777-7 ^^ "SL^ , /ch--6 7772/7 ---/ , 7/ 7/Z

r? ei< - 0^7.7/ .

66->s ^ 7-7 .'

c^^-k» --Ik-r^s ^ä'q. /--L-Z-Ii /^ovr

7>l 771'^ 777^ ^->1-/ /777 c/77 ^7 /« ^ L^,

a^,> , <^>E. Mö,L /ei^^riE /S-^ ,

- _ L/. .. . ,/

-T^

/. §. «/" 6 »-/>L, s,-«/« , ^r,7</
/^c/ -^c^/'^// '? -//-^^ ^//c> ^rr-/^- Äx//-I^zkt-

/)>1L, ^^/ 6^ /rern5--^ .'

-/e /1 <k// c-//o) eo ,r «>,>'/, ^.<5 ,<//1 ^,p< / ^r<-<s /r-s-^^ «^ l», t/,'^

^l-^r< q> L^.t^, (»a. tt!./-»^/ i7?./c^«V/sx76</ e^L-r.rž' «-r^r-,r^

Lc-e.-r--?— ^-7-S ^5^/e<L»i/

c>^/-r.</L s/e -

^1 ^'cL- , s^'c/»tt/,r «/,'9 I^r'l-

/?-// z/''

/r /' ^7^/z/^^k. '

T S/-^-- ^ae-oz - ^s ^ön-/,'Lö .

»/rZ^-tz,



,

/^7^//,^ ^/>>/

§4/

^c) -^->^-l>r,'/^ /^"/^/^->/7/^F<L> X^^Z/^T) t?/^/7^7^7./'-»/^//^r

<^/// ?.' ,/^r/-^>L>r^/--rX/7^ ,/ -r-sr r^/

F /. , 7<-^Vü^ ^/->' //77 7> X'^-< '/--L» 'i'-1 Ä p<

<?^/ /-7 ''^ // / / ^s//^/v

L>>1^ C ^/s, C 0^^ ö' ^7-7

/^r/^,^7 c^ --^^/ --

V?^/77/^^ L7^r, //^-/«»-re <777 7/^0
7^-/^// , 7^/. x> '

-^77f 57/7^

^/7L</ ^0 5/-7s <^/77 /L?7> <7//?^ >^r^>7-7

/? L^r,, 4 /- / /--,^/7 / ^>" ^7 7^- /^

- -^'/ ,: /7-^ ,^*7 /-///^>^

<r 6/777^

/Vz» Lk^-^.,^7 , - X / / ' . / ^



D. <^/!vi/oi.

>^^c- ^z<>>

^7'Z^rcZ. -tt-,, s^/,„ ^//,/s^///^?^-'//.i.
s/?>,E ^/Z c^Z

7^/7sX> -'s^l-?-'/-'^/^ /7/7Z/S>-> Z^ / <7 Z« 7Z-»Z^
/^.,', ZF- ,X»-,„^ ^-<-

/^-^Z ^>« e/Z/. ,><°o /^/^,/»/,'^- ^-»-7
7SL/>^.- s^.-^/»-->. »-^-7,

/,<nX>»,^ ^»»</A^ — Z-i,X/<L- /«»< 1'^' »,«/"- «'^veZ -

-^/1'0. ^-Z /l^</,^ // /vL

!^^,L/e

^Z>.'

,Ä Z ^,,^ / .<>/ Z-

, -tz^/-e<- ^"^ k/ v> e^rz^ c^/V.L^ ,

//z/ .Zs-/zz^--r^ </e ^v/<D
<^. <?. /Z-nZ 6^/ --<7^ kZ

Z/7/s^/7^> i//

Z^Ts, K«-" -^>-K --7
//>-<-? / >// /--,

e/ ,/-» ,Z

Ksi/7«^ ^>''' /6



71°.

- 6^-,

/, 7"/^^

7kl !^f /» l
7c

"--^rs^e^ '

/»-/7-r,^^^ «.^ / ,7 ^.L' /'«^'L,</?---,,e.«, -I/

, /, 7^»^ <5^?, r^^ - ^/e ^,/r ^'d/^-7 SO -

0 ? '^«-«-^^ . -7^^/
,F ^.^-0 ./



^.t^r. s //^-, c^'^/c- -//^/^ (" /<^' v

/-^ //v^

^<2^"^, ^«^e. ^^?tL/s^ ^s <7<<e-/r.^/. f'^/^x/-/c /-/

-r^'e^

--l^,/,^.^. e^, /i^/r-D Z, /?' -

c-i^rl/lt^. )- ^1. ^/«-./^ l, ,.,»<<> 1 ,/'?.<'>/<. - <--^- -^, //'« ^' --«'ro



—

^//> S-/ t/^k

> <Ve/^?-/sl. — ^!?,'/^/

t « ,

/r^^<

<-/^ < «?/ t'/, », /r!

.^/ 7//^/^ > -r-^k

< /, o/

/^->/^ ^? /e e^.

c<Lr. tX--^ //r, ^/^-7/"/c'/,-/<^-^' /^/e^ L^ ^0T^K. ^/5^^

^1^-^v) , /^ t/

t^o /-^-^^^</<1. -<^,,

'. «/ac, ^-0 (/Hv L^,'A»-», ^»'

/ «»-^1^.Vl<„tt^. ^-c v-^r^

«< » - ( ü ,«., e - e>^ z,' ( (i> -<^c /,



^//.<-^c.( ? ^-./ «<<.X «—. - <7

^/>>e ^,>c-> ^/.
Z 7s,'<r<-sx>M

c? c/







j"

" / >--/ v»/, -"^

-^,x' ^-c. / -7 c^§/,

^.^,-^<7^!Ä,, ^S<//

WLS^AI^LL/ I
' -(»'.A/

I<^» .

^^»777Ti /1 ? c-^ 6^1 l/cr^L^, 2 »/»7-v7 k^i ^/, /»v->-^!/^

/>>»^ .' /^- - M---
»7^ / /5^.«, ^-7'-/«//^ .

,.,r/5^^- r,/r ^7///^.



-7.

S--'

O«' -/2^-2

/- F^L ^.7 /LL^„ //>--/,---^ ' --^

6x^57 //^'- ^"> - ^-2 6 » /i/e^K,^/2^2'

</ 5^<- --^/^r-^-7 7? 5- ^__ L?^ z/r-2^^ ^,-7/2/ SS^I --2-77 ^r>/ —

o-,' / >

, -i^, -^7^ 177 7^7

^<7^-6^' /2

0^/ » ^/-^7 L<- —

<7^^- /^/ X.
/r ^// /..

/^l«-^' l///, - n -t t/7^^/^ t^,, -(

-^/«^v-7^ /'-e^k, ^Ve /,. ^ : 6^-47

/-S^^ XE^) q/^ <>. /^ 7-

' /s./ c/ l>^« ^^r-r-^7-?^^ «7.

^/,11 -T-/^I^I ^-«/ t/ ,^«^- ^^7^ ^7

- v/VI ,//, -^, /- / :

//v /^?X^<. vrvr/

„ /s-,'6^e^^ «- / 6-s. L^e/i ,2*/o /2^^-/'^ /' /6

L^X-e/i-O ^--/^ f> 62^7-7'c/ !^7 5/27 / /?' /

--!7 7 "^2rv. 7 lX^ '.

2 ^'. H>e^) >7. v/L/. -





7̂-",
'.7

-//̂^//7^'kfr

"/>/M7



r>/x^»

/«/-7 6^ /'^^v^^'/STV

^77,^

^-/f n?



// a! -

^7^
/ -Lo//^







l., s ß

-/56^^
'^> -e^^.

e/ . ^^"'< .
^-/i kv^L ü/^ -Zs^s^-^c? ,

^-//^
^//0 4 > ^?>

/-./f', /2-.,

'^/<- LL§-
' " ^7^,/ X / ///

- ,/ -> ' <^>7> ' -
'LL 7L»^,^ ^^7^7/.

./^7

V /v« - .-/s /,k,

/ ^kc,

.E,

(7^/ 5













. -





F. ^7 7.^
^-'7 ,, ^/>'^- 1 ^7"^ ->^'/1^

-)^»^/<^>-,--^ /»»,'

i>»,^' /^/ L ^,.6 < -

^7?7 ) tz,>. °^^/
^4 ^/s 7^^ -

?r»^>^->^ , '/»«-' »»»^

^<---<7 V//

s.

Hr^>^ ) - » -^7 ^5K?L,7)^
















