Martin Pogacar

Spomini prihodnosti
po Crnem ogledalu

Ne glede na neskon¢na prisedanjanja in hkratna poza-
bljanja nedokoncanih in nepomirjenih preteklosti, ne
glede na ob¢utek, da Zivimo v kulturi preteklosti,* kjer se
Cas prepogiba vase v kontekstu permavojne in privatiza-
cije,” se ta neukrocena preteklost vendarle kaze kot varno
zavetje. Sploh ¢e pomislimo na negotovost sedanjosti in
izmuzljivost prihodnosti. In v ¢asu disruptivnih digitalnih
tehnologij, ki posredno $e vedno vzdrZujejo tudi pestro
paleto nostalgij in afektivnih rab preteklosti, se zdi, da
sedanjost vse brezumneje Zene pomanjkanje prihodnosti.
Ampak kaksne? In kak3na ta ne-glede-na-vse prihajajoca
prihodnost vendarle je?

Serija Crno ogledalo (Black Mirror, 2011-, Charlie Broo-
ker) odseva Berardijevo idejo o po-prihodnosti, kjer naj bi
se znasli po letu 1977, ko so se Sex Pistols drli »No future«?
in se je koncevala verjetno najzlatejSa doba javnega inve-
stiranja v znanost in tehnologijo (ter s tem v produkcijo
prihodnosti). To je bil okrusek konca druge svetovne vojne,
penultimativne ¢loveske bestialnosti (pol)planetarnega
obsega, ki je hkrati predstavljal tudi ¢as velikega pospeska
(great acceleration). Hkrati je bil to zacetek novega obdobja,
ko so se ob umiranju sanj o boljsi prihodnosti v mitskih
garazah rojevala podjetja, ki so v naslednjih desetletjih
definirala in izpopolnila radikalno privatizacijo tehnologije
in »gadgetizacijo« vsakdanjega zivljenja, mimogrede pa
opustosila druzbe in drZave na obmodjih nahajalisc redkih,
a nujnih kovin in mineralov za digitalno revolucijo. Skozi
intuitivno oblikovanje in iznajdevanje vse bolj nepogresljivih
produktov (2. zakon tehnologije po Melvinu Kranzbergu:
Izum je mati potrebe/nujnosti) se je tehnologija izdatno
udomadila in u¢loveéila; posledica akceleracionizma je bil
antropocentri¢ni, tehno-kulturno-okoljski $ok.*

Boljsa prihodnost, ki je v drugi polovici 20. stoletja dolocala
temeljne druzbeno-politi¢ne in mitsko-sanjave horizonte
na obeh straneh Zelezne zavese in se je, poenostavljeno,
kazala skozi ideje o letecih avtomobilih in medzvezdnih
potovanijih, se je na prelomu stoletij razlila v distopicne
podobe druzbeno-okoljske razgradnje. Transformacija
(deformacija) prihodnosti v po-prihodnost se je izkazala
za bole¢ indikator vse vecje kompleksnosti sveta, ki brsti
na ramenih neprebavljene preteklosti, eksponentne pro-
dukcije znanja in lazi, spopada ekspertize zmnenjem. Oh,

77

ta teror navidezne svobode. Nadzor in podzor (nadzor od
spodaj, sousveillance), mnoziCene (crowdsourced) slike
krvolo¢no-osladnih realnosti, obet kiborgizacije in prevliade
umetne inteligence, obsesivna militarizacija in poraZujoca
infantilizacija, so vir in odraz masovnega pobebljenja (s
tem se ukvarja agnotologija). Dobivamo prihodnost, ki si
je nismo Zeleli in kakrsne niso obljubljali niti najbolj dik-
tatorski diktatorji. A ti procesi so globoko farmakoloski:
problem je vir reditve, in obratno.” Morda pa nam digitalna
tehnologija, ¢e jo razumemo skozi perspektivo antropoteh-
noloske revolucije, vendarle odpre novo razumevanje in
novo pot. Glede na to, da smo na tehnologijo obsojeni, je
prav homeotehnoloska (so-naravna) paradigma tista, ki
omogoci ne samo zlitje cloveske in umetne inteligence, ali
povezovanje mozganov po internetu, ampak tudi preseganje
dihotomije subjekt/objekt, ¢lovek/narava.®

A neposrednejsi je obet (kar tematizirajo tudi nekatere
epizode Crnega ogledala) bolj (ali manj) brezskrbnega po-
vezovanja po druzabnih omreZzjih, vkljuéno z moznostjo, da
nam taista tehnologija, oziroma njena ne/prostovoljna raba,
lahko spodkoplje socialni status. Tako se zgodi v zacarani
spirali, po kateri potuje Lacie v epizodi Nosedive (Crno
ogledalo SO3E01, 2016, Joe Wright). Vseprisotna druZbena
praksa »vSeckanja« pociva na ocesnih implantantih in
povezljivih ocenjevalnikih; uporabnice in uporabnike sili
v medsebojno ocenjevanije (1-5). Posledica je popolnoma
kvantificiran druzbeni status, na katerega se vezZe tudi vrsta
ekonomskih bonitet; in seveda malusov. Prav neprijetno
spominja na bodoco ekstrapolacijo Facebookovih vieckov:
»Bodi viecen, ali crkni.« Lacie se zaplete v splet nenacrtova-
nih zoprnosti; njen druzbeno-ekonomski status nezadrzno
pada proti nicli. Prisila vSeckanja izbriSe avtenticnost in
proizvaja pol-zavestne avtomate (kar potencira pastelizi-
rana fotografija), ki se podrejajo neoprijemljivi ideji o tem,
kako naj bi se obnasali, da bi bili vsem v3ec¢ (ali vsaj tistim z
visokim rejtingom). Kar je seveda norost, ki ukinja osnovno
cloveSkost. In morda taksna izpeljava res ni tako dalec,




H

=S
=]
o
o
3
3
Q
=
]
E
S
(=]
a
=
w
)
=
n=;
o
L
=
o
£
£
=}
=
)

saj naj bi do leta 2020 na Kitajskem uvedli druzbeno tock-
ovanje.” Tema iz slutene temne prihodnosti je o¢itno dovolj
vabljiva, da so jo obdelali tudi v epizodi Majority rule
(SO1E07, 2017, Tucker Gates) serije The Orville (2017, Seth
MacFarlane), ne kaZe pa le problematike »gamifikacije«
vsega, ampak odpira vprasanje razvrednotenja cloveka,
ne nujno v odnosu do tehnologije, ampak v medsebojnih
odnosih, ki se definirajo skozi njeno rabo. Vseeno pa nami-
guje tudi na usodo tehnologiziranega posameznika, ki — v
digitalni medijski ekologiji, definirani skozi povezljivosti
vseh in vsega — svoje intimnosti ne predaja le v raztrganje
soljudem, ampak pusti, da z njo upravlja algoritem. Kaksna
je potem sploh lahko prihodnost, ce je vse delovanje v
sedanjosti podrejeno iskanju vedno izmuzljivega ideala
valute vSecnosti? Mikro-monetizirana ¢loveskost. In kje je,
Ce je vse podrejeno profitu in kotiranju na borzi, prostor
za eno kljucnih specifik ¢loveka — spomin - kot orodja
nevro-druzbenega oZicenja, skozi katero se vzpostavljata
zgodovina in ¢asovnost?

Ekologijo spomina ali histori¢ni senzorium poleg medijsko
posredovanih podob predstavljajo otipljivi predmeti, ki
jih najeda zob ¢asa in jih lahko vonjamo, o njih pripove-
dujemo in poslusamo zgodbe. Tako gradimo ¢asovnost,
individualno in kolektivno. Prihodnost, na drugi strani,
pa nam je dostopna prek gole imaginacije, danes pogosto
predmediacije,® ki pomeni mediatizacijo (zlasti v filmu)
potencialnih scenarijev prihajajocega. Tako prihajajoce
normalizira in mu odvzame grozljivost nevedenja. A priho-
dnostni senzorium je vseeno primarno prostor domisljije.

Crmo ogledalo pa vendarle ni toliko zbirka zgodb o priho-
dnosti, eprav nas o njej sili razmisljati, ampak raje o neki
off-sedanjosti, o anticipaciji moznega. Je mracen odzven
tega trenutka, v katerem se skriva seme prihajajocega;
je ekstrapolacija tehno-dominirane sedanjosti v cini¢no
¢asovno zaporedje pol-koraka-mimo zdajSnjega trenutka.
PokaZe na problematiko rabe tehnologije, a tudi da je teh-
nologija tisto, kar nas dela ljudi. Ne glede na to, kakdna
raba tehnologije je. Ta, kot pravi 1. zakon tehnologije po

78

Melvinu Kranzbergu, ni ne dobra ne slaba, niti ni nevtralna.
Zato iz ¢loveka potegne najboljse in najslabse. Prometej:
e Cloveku ne bi dal ognja, ne bi jedli kuhane hrane, a tudi
ne bi sezigali ljudi na grmadah.

In ta futuriéni senzorium lahko skozi vse Stiri sezone serije
gledamo in hkrati obcutimo. Eden moc¢nejsih primerov
napenjanja cutov in draZenja anticipacije do trzanja nog
je epizoda Metalhead (Crno ogledalo SO4E05, 2017, David
Slade), kjer spremljamo postapokalipti¢no skrivalnico med
¢lovekom in ubijalskim strojem. Zapuscéeno skladisce in
pusta narava, posneta v zrnasto-crno-belem, postavljata
ustrezno ozadje robotskemu pasjemu pregonu protagonistke.
Pes-stroj, programiran za ubijanje, definira brezizhodnost
situacije, o kateri se ni mogoce pogajati, strukturira polje
moznega; in skozi lastno algoritemsko nepopolnost tudi
svoj konec. Z njim ni mogoce debatirati, kakor dobro vedo
Zrtve razosebljenih napadov z droni v razsutih drzavah,
prejemnicah najboljSega zahodnega izvoznega artikla.
»Metalhead« pokaZe, da Crno ogledalo dejansko ni toliko
vprasanje prihodnosti, kot je vprasanje anticipacije. Tako
v zgodbi kot pri gledalcu. Pricakovanje, ki vedno izhaja iz
tega, kje smo, kar smo in kar vemo (in ¢esa ne), iz tega,
kar upamo in ¢esar se hojimo.

Off-sedanjostni svetovi Crnega ogledala so prav v an-
ticipatornosti tudi zamisljeni in domisljeni. Ce Zivimo v
svetu, ki ga je danes ena sama preteklost, v svetu, ki si ne
zna vec zamiSljati prihodnosti in pri samointerpretiranju
parazitira na dobrih starih ¢asih, je v prvi vrsti ogroZen
spomin. Hito Steyerl: ko je Picasso kot odziv na Spansko
drzavljansko vojno naslikal Guernico, je bila ta nova,
narejena v sedanjosti in za sedanjost ...?

Da pa nam spomin vendarle ne bi povsem u3el, ga je treba
nadzirati. Spomin in nadzor sta temi veé epizod Crnega
ogledala: »The entire history of you« (SO1E03, 2011, Brian
Welsh), narejena po scenariju Jesseja Armstronga, raziskuje
implikacije vseobseZne tehnologizacije avdiovizualnega
spomina Liama, ki skozi implantant, »zrno«, spremlja
in beleZi svet okoli sebe, dokler ne ugotovi, da ga je Zena
prevarala in celo rodila otroka drugemu ocetu. Zrno izru-
je iz sebe, s tem pa tudi vse posnete spomine, pri cemer
tvega, da si poSkoduje vid, primarno ali vsaj preferirano
antropotehniko zajema in vnosa osnovnega materiala
spomina, ter moZgane, strojno opremo za hranjenje in
reprezentacijo spomina. Podobno usodo spremljamo v
epizodi Crocodile (Crno ogledalo S04E03, 2017, John
Hillcoat), kjer tréita dva reZima spominjanja in dve vrsti
upravljanja z njim: ¢loveski in tehno-okrepljeni. Protago-
nistka Mia se s prijateljem Robom v jutranjih urah pelje iz
kluba, povozita kolesarja, vrZzeta ga v morje. Oba dogodek
»pozabita«, a Robu ne da miru in se, precej kasneje, odlo¢i,
da ga spravi na dan. Mia, z druZzino in uspesno kariero,



se pozabi noce odredi in Roba v prepiru pokonca; spomin
ostane z njo. Vendar pa jo, ko po umoru skozi okno gleda
na ulico, v svoje vidno polje »ponesreci« ujame ocividka
prometne nesrece. Ta kasneje, v pricevanju zavarovalni
agentki, ki s pomocjo naprave za branje spominov — spo-
minjalca (recaller) — zasliSuje priCe in na malem zaslonu
vidi in slisi njihove spomine kot film, mimogrede »izda«
Mio ob oknu. Staroslavna tehnika pripovedovanja, laZi in
nacrtnega pozabljenja je onemogocena in Miina kurirana
spominska pripoved se med zasliSanjem, ko pride do ko-
lizije Zelje-spomina in »nevtralno« prebranega spomina,
raztresci v finalni kaos in masaker, ki sta mu pri¢a ona (kot
clovek brezprizivno ranljiva pri prisedanjanju zgodbe skozi
spominjalca) ter hréek (novi ¢lan homeotehnoloske paradi-
gme), naklju¢na pri¢a umora agentkinega slepega otroka.
Trcita dva temeljna pravno regulirana postulata: skrb za
dobrobit druzbe kot celote ter nedotakljivost, avtonomija
posameznika. Spominjalec »vidi« globoko v posameznikov
osebnostni ustroj, kar odpira vprasanje meje intimnosti,
pravice do nehotenega vedenja in hotenega pozabljenja,
odpozabljenja in odvidenja, ki jo nacenja nakljuc¢no be-
leZenje niti ne nujno inkriminirajo¢ih dejanj (ko Mia po
umoru Roba stoji ob oknu in opazuje nesreco na cesti).
Nelagodne posledice nenadzorljivega spleta okoli¢in.
Ob tem pa se spominjalec, nediskriminatorni razbiralec
avdiovizualnih zapisov v nevronskih mrezah, izkaZe kot
tehnologija, ki presega klasi¢no antropocentri¢no delitev
na ¢loveka in naravo (zival), saj status price podeli hréku,
ni¢ hudega slute¢emu belezniku umora. Crocodile pokaze

79

na eksponentno bohotenje mreZe mnoZzicene slike realno-
sti, in s tem spomina, ter na Sibkost clovekove imaginacije
v spopadu s spominjalcem, se pravi z masino, ki bere/
nadzira, in med branjem prisedanja spomine neodvisno
od ¢loveka-spominjalca. In eprav je Mia (so)avtorica krva-
vo-zoprnih spominov, se vigri z neosebno, brezprizivno in
»objektivno« verzijo spominov, ki jo ekstrahira spominjalec,
njena ¢loveska usoda, v neobcutljivosti tehno-generiranih
podob preteklosti, izvija takoj$nji brezpogojni obsodhi.
Nekoliko laZje vidimo problem z nadzorom v epizodi
Arkangel (Crno ogledalo S04E02, 2017, Jodi Foster), ki
izkustvo in spomin neposredno poveZe z nadzorom:
mnoZzicenje iz epizode Crocodile evolvira v golo voajersko
sledenje ena-na-ena. Mama Marie, v skrbi za dobrobit
hcerke Sare, sklene pogodhbo s podjetjem — Angelom varu-
hom, kar ji omogo¢i, da lahko s pomo¢jo neodstranljivega
nevro-implantata na tablici 24/7 Saro geolocira in spremlja
njen avdiovizualni zajem. A pri tem ne gre za neintruzivni,
pasivni nadzor, temvec lahko, ne glede na Sarino voljo, vklopi
cenzuro neprijetnih prizorov oziroma dogodkov, recimo
pol-filtrira zoprni lajez sosedovega psa. Realnost/pogled
postane zamegljen, pa tudi dekli¢in pogled na svet zaradi
takSnega nadzora trpi resne posledice. Ob tem se moramo
vprasati, kaksne so implikacije sodobnega, z varnostjo
hiper-obremenjenega starSevstva in kolateralne intruzije
v intimo odraS¢ajocih ljudi. Kako zaupati, ko je zaupanje
temeljno omajano, v obeh smereh in navzven, v druzbo.
»Arkangel« kaZze prav na cenzuro tegob odrascanja, ki jo
do neke mere Ze omogoca dostopna tehnologija, hkrati pa

ledalu

Crnem og

hodnosti po

=
-
£
E
o
-




=)
S
B
]
L
S
)
g
]
=
WS
o
o
=
w
o
=
°
)
.h
a
£
=
o
a
)

na ukinjanje temeljne komponente procesa prihajanja k
svetu: nelagodja, strahu, bolecine, katerih odsotnost te-
meljno zamaje tudi razmislek o prihodnosti ter sposobnost
za soocanje z neznanim prihajajoc¢im.

Nekako se zdi, da Crno ogledalo tiho in jasno pokaze,
»kako nekoristno je vedeti odgovor na napacno vprasa-
nje«, kot pravi prerokovalec Faxe na Gethenu, daljnem
izmisljenem svetu Ursule K. Le Guin v Levi roki teme, in
nadaljuje: »Nepoznano, nenapovedano, nedokazano, na
tem temelji Zivljenje. Nevednost je osnova misli. Nedokaz je
osnova dejanja.«*° Od entropije, neumnosti in impotence
do negentropije (kot proti-procesa entropije) in digitalne
organologije (organologija vidi tehniko kot osvoboditev
in izpopolnitev organov), ki naj bi, tako Yuk Hui in Peiter
Lemmens, lahko presegle sistemsko bebavost in strukturno
brezbriznost, vsiljeno prek digitalne mreZne tehnologije.*

In v tem je, za gledalko in gledalca, klju¢na prvina serije
opazovanje. Opazovanje trenutka, kje(r) smo, kako(r) smo;
kaj prihaja in kaj odhaja. »Kaj ni vse, in zmeraj, v procesu
zaCenjanja in umikanja? Nekatere prihodnosti so Ze tu, le da
so neenakomerno porazdeljene. Nekatere prihodnosti so ze
preteklost. Ali pa prihodnost morda sploh ne obstaja in je
vse, kar imamo, ta trenutek. In ta. In ta. In naslednji ...«** E

80

* Buden, Boris, Zelimir Zilnik et al.,
Uvod u prosiost. Novi sad, Centar za
nove medije, kuda.org, 2013.

2 Hito Steyerl, Duty free art in the
age of planetary civil war, Verso,
London, 2017, 3.

3 Franco Berardi, After the future,
Polity press, London, 2011.

g Christophe Bonneuil in Jean-Bapti-
ste Fressoz, The Shock ofthe anthro-
pocene. The Earth, history and us.
Verso, London, 2016.

5 Bernard Stiegler, »Relational eco-
logy and the digital Pharmakon«,
Culture Machine, letn. 13, 2012.

o Yuk Hui in Pieter Lemmens, »Re-
framing the Technosphere: Peter
Sloterdijk and Bernard Stiegler's
Anthropotechnological Diagnoses
ofthe Anthropocene, Krisis, 2/2017.

7 Rachel Botsman, »Big data meets
Big brotheras China moves to rate its
citizens«, Wired, http:/ /www.wired.
co.uk/article/chinese-government-
-social-credit-score-privacy-invasion,
21. oktober 2017.

8 Richard Grusin, Premediation.
Affect and mediality after 9/11, Ba-
singstoke, Palgrave Macmillan, 2010.

95!9yerl,8,

1% UrsulaK. Le Guin, Leva roka teme,
Kiki Keram, Ljubljana, 2000, 64-5.

e
Hui in Lemmens.

2 Maja Kuzmanovic, »in antici-
pation...«, https://medium.com/
aperiodic-mesmerism/in-anticipa-
tion-24c87c34a34f.



