ANNALES - Ser. hist. sociol. - 16 - 2006 - 2

izvirni znanstveni ¢lanek UDK 811.124'04'42:1
prejeto: 2006-03-27

PRAGMATIKA IN SEMIOTIKA V HISTORICNI PERSPEKTIVI:
KOMUNIKACIJSKI MODELI IN TRANSCENDENTNO
V KULTURI POZNE ANTIKE

Matejka GRGIC
Univerza v Novi Gorici, Fakulteta za slovenske studije Stanislava Skrabca, SI-5000 Nova Gorica, Vipavska c. 13
e-mail: matejka.grgic@p-ng.si

1ZVLECEK

Namen dela je prikazati nekatere specificne komunikacijske modele poznoanti¢ne kulture, kot jih lahko
rekonstruiramo na podlagi izbranega izbora besedil (virov), in izpostaviti problematiko vkljucevanja elementov, ki
jih tako razberemo, v kontekst sodobne semiotike in pragmatike. Vire analize predstavljajo besedila, ki so nastala v
okolju tako imenovanih misterijskih kultov pozne antike, zaradi Cesar se postavljajo izhodis¢na metodoloska in
epistemoloska vprasanja. Gre namre¢ za besedila, ki zaobjemajo tekstualne prvine mita in alegorije ter temeljijo na
pojmovanju jezika kot simbola. Analiza teh virov je privedla do izdelave shem nekaterih komunikacijskih modelov
in specifi¢nih diskurzov misterijskih kultov, ki so prikazani v tem prispevku.

Klju¢ne besede: pozna antika, semiotika, pragmatika, komunikacija, teorija diskurzov, filozofija jezika, zgodovina
jezikoslovnih ved

PRAGMATICA E SEMIOTICA IN UNA PROSPETTIVA STORICA: MODELLI COMUNICATIVI
E IL CONCETTO DI TRASCENDENZA NELLA CULTURA TARDO ANTICA

SINTESI

L’articolo si propone di presentare alcuni modelli comunicativi specifici della cultura tardo antica desunti
partendo da alcune fonti scelte nonche’ la problematica del loro inserimento nel contesto della semiotica e della
pragmatica contemporanea. Le fonti principali dell’analisi sono i testi dei cosiddetti culti misterici della tarda
antichita, sui quali si fondano le questioni di approccio metodologico ed epistemologico. Si tratta infatti di testi che
includono i principi testuali del mito e dell’allegoria e si basano sulla concezione della lingua come simbolo.
L’analisi di queste fonti ha portato all’elaborazione di schemi per alcuni modelli comunicativi e per alcuni discorsi
specitici dei culti misterici scelti per il presente articolo.

Parole chiave: tarda antichita, semiotica, pragmatica, comunicazione, teoria dei discorsi, filosofia del linguaggio,
storia delle scienze del linguaggio

373



ANNALES - Ser. hist. sociol. - 16 - 2006 - 2

Matejka GRGIC: PRAGMATIKA IN SEMIOTIKA V HISTORICNI PERSPEKTIVI: KOMUNIKACISKI MODELI IN TRANSCENDENTNO V KULTURI POZNE ANTIKE, 373-382

UuvoD

Komunikacijski modeli in njihovi specifi¢ni diskurzi
so kulturni fenomen — ¢e sprejmemo to predpostavko,
lahko nadalje sklepamo: 1) da se komunikacijski modeli
v razli¢nih kulturnih okoljih spreminjajo oziroma pojav-
ljajo v razli¢nih oblikah in 2) da je za preucevanje ko-
munikacijskih modelov potrebno umescanje le-teh v po-
samezne in dolocene kulturne kontekste.

V tem prispevku so obravnavani nekateri komuni-
kacijski modeli pozne antike. Smisel ¢lanka ni v iz¢rp-
nosti — torej v obravnavi (potencialno) vseh komuni-
kacijskih modelov danega kulturnega konteksta — ampak
v osredotoc¢anju na nekatere sheme in modele, ki za-
htevajo posebne epistemoloske reze.

Ko gre za histori¢no perspektivo v preucevanju ma-
nifestacij jezika (in med slednje pristevam tudi komu-
nikacijo), smo postavljeni v glavnem pred dve izbiri. Po
eni strani lahko uporabljamo sodobne metode dela
(kategorizacije, katalogizacije, analize, interpretacije...),
ki jih apliciramo na ¢asovno in/ali geografsko oddaljene
fenomene; po drugi strani pa si lahko tudi priznamo, da
je za zadovoljivo obravnavo takih podatkov potreben
epistemoloski zasuk — sprememba gledis¢a. Prvi model
uporabljamo v splosnem takrat, ko gre za obravnavo
podatkov, ki jih je mogoce vkljuciti v kontekst sodobnih
epistemologij;! drugi model je nujen takrat, ko se so-
o¢amo z manifestacijami, ki jih sodobne vede (v tem
primeru: pragmatika, semiotika, analiza diskurzov...)
puscajo ob robu svojega zanimanja.

V nadaljevanju prispevka obravnavamo nekatere
primere iz slednje skupine.

MATERIALI IN METODE
Periodizacija in viri

S terminom pozna antika oznacujemo obdobje (v
grobem) od leta 0 do leta 529.2 V filozofiji je to obdobje
tako imenovanih cesarskih 3ol; tem je po eni strani
skupno pisanje komentarjev, pregledov in ucbenikov
klasi¢ne anti¢ne filozofije, po drugi pa razvijanje in
aplikacija velikih metafizi¢nih sistemov preteklosti. Tem
sistemom so se v pozni antiki primesali elementi drugih
kultur in filozofij Sredozemlja ter BliZznjega vzhoda,

predvsem glede smislu religioznih in teoloskih instanc
(Reale, 1993). Pozna antika je bila ¢as skrajnega razvoja
helenisticnega kozmopolitizma in "pragmatizma", obe-
nem pa tudi kréevitega iskateljstva, hrepenenja in sluten]
propada, zaradi Cesar so se misleci tedanje dobe za-
tekali k svojim idejnim uciteljem (Pitagori, Platonu, Ari-
stotelu...) in pri njih iskali poti razvoja poganskega duha.

Oznaka in periodizacija pozne antike, ki jo uporab-
ljam v tem prispevku, je v veljavi predvsem v zgodovini
anti¢ne filozofije, medtem ko se v drugih vedah (na pri-
mer v literarni zgodovini) postavljajo druga¢ne razmejit-
ve obdobja. Glavni razlog, da je bila v tem prispevku
sprejeta filozofskozgodovinska periodizacija, so viri. Ker
za omenjeno obdobje ne razpolagamo z nobenim do-
kumentom, katerega osnovni namen naj bi bil prikaz
kakega komunikacijskega modela, moramo poseci po
raznoliki mnoZici besedil, iz nje izlud¢iti tisto gradivo, ki
sem nam zdi eksemplarno, in ga primerno obdelati.

V primerjavi s "sinhrono" pragmatiko ali analizo
diskurzov se namre¢ historicne vede s tega in drugih
podrocij soocajo s specifi¢nim vprasanjem virov.3 Prag-
matika in analiza diskurzov izhajata nujno iz nekega
vira — diskurza, namre¢ - ki je v glavnem dostopen v
pisni obliki (tudi kot zapis prvotnega ustnega vira), v
zvocni podobi (tonski posnetek) ali v vizualno-zvocni
podobi (video posnetek). V primeru histori¢ne pragma-
tike razpolagamo samo s pisnimi viri, ki pa pogosto ne
ustrezajo niti statusu pisnega vira, kot ga pojmujemo
danes, niti sodobnim standardom transkripcije ustnega
vira. Gre predvsem za indirektna pri¢evanja, pogosto
koli¢insko omejena na fragmente, ki se nahajajo znotraj
obseZnejsih in vsebinsko zelo raznolikih besedil.

Diskurzom, ki so obravnavani v tem prispevku, so
skupne nekatere temeljne poteze — ena od teh (prav
gotovo vsaj na prvi pogled najocitnejsa) je nagovarjanje
boZanstva. To pomeni, da se kot enega od polov ko-
munikacijskega procesa postavlja boga oziroma bozan-
stvo — komunikacija poteka med ¢lovekom in boZan-
stvom, pri ¢emer se slednje nahaja v obmocju trans-
cendence, kar predstavlja za sleherno pragmatiko svoje-
vrsten izziv, kot bomo videli v nadaljevanju prispevka.
Sodobna (sinhrona) pragmatika se s takimi manife-
stacijami obi¢ajno ne ukvarja;* zato pa se zdijo 3e
posebej zanimive v histori¢ni perspektivi.

1 Med najbolj znanimi komunikacijskimi modeli antike je Sokratova majevtika. Kot vemo, nam Sokrat ni pustil pisnih virov; njegovo
majevtiko lahko rekonstruiramo (¢eprav ne brez potrebnih zadrzkov) le na podlagi Platonovih pri¢evanj. Druge obravnave anti¢nih
besedil z vidika analize diskurzov zadevajo predvsem retori¢na besedila (govore), dialoge in apologije — v vseh teh primerih analiza

diskurza meji in sega na podrocje literarnih ved.

2 To je zadnje obdobje razvoja poganskih Sol, hkrati pa tudi postopnega uveljavljanja krscanske filozofije in kulture. Za mejnik
jemljemo torej leto 0 (ki v krs¢anski tradiciji velja za leto Kristusovega rojstva) in leto 529, ko so bile s cesarskim (Justinijanovim)

ediktom ukinjene vse poganske sole.

3 Epistemologija historiografij in histori¢nih analiz posameznih jezikoslovnih ved je redko obravnavana kot samostojen predmet razis-
kave. Natanc¢nejso predstavo o njenih metodoloskih izhodisc¢ih nam nudi redno pregledovanje nekaterih sodobnih znanstvenih virov,
na primer revij, kot so Journal of Historical Pragmatics, Historiographia Linguistica, Beitrdge zur Geschichte der Sprachwissenschaft.

4 Zaizjemo v tem smislu velja lahko P. Ricoeur, ki je svojo semiotiko osnoval prav na podlagi analize jezika religije (Ricoeur, 1959).

374



ANNALES - Ser. hist. sociol. - 16 - 2006 - 2

Matejka GRGIC: PRAGMATIKA IN SEMIOTIKA V HISTORICNI PERSPEKTIVI: KOMUNIKACISKI MODELI IN TRANSCENDENTNO V KULTURI POZNE ANTIKE, 373-382

Za obdobje pozne antike najdemo diskurze nago-
varjanja bozjega v filozofsko-religioznih besedilih. Pro-
dukcija le-teh je bila v takratni dobi izredno razsirjena,
¢e naj sklepamo po pricevanjih in sklicevanjih oziroma
citatih (Dodds, 1951). A bodisi zaradi specifi¢nih zahtev
obredja in ezoteri¢nih ol bodisi zaradi neenakomerne
vrednosti besedil se je mnogo gradiva izgubilo. V pri-
spevku se sklicujem predvsem na te vire:

a) Corpus hermeticum (CH),”

b) Haldaika logia (Kaldejski oraklji, HL),

c) De Mysteriis (De Myst.),”

d) De E apud Delphos (E v Delfih, E ap. Delph.), De
Pythiae oraculis (Oraklji Pithije, Pyth. or), De defectu
oraculorum (Zaton orakljev, Def. orac.),8

e) De iside et Osiride (Is. et Os.).?

Vsa izbrana besedila so bila napisana v okolju tako
imenovanih ezoteri¢nih oziroma misterijskih'9 kultov in
praks oziroma na njihovem obrobju.!! Iz tega izhajajo
nekatere znacilnosti (skupne ali vsaj pogoste), ki jih
moramo upostevati pri nadaljnjem delu:

- sklicevanje na razodeto resnico, kar je v anti¢nem
(poganskem) kulturnem kontekstu izreden primer
(Schiavone, 2001),

- sklicevanje na prvotna, v nekaterih primerih arhe-
tipska besedila, ki pa jih v vecini primerov ne po-
znamo in jih ne moremo rekonstruirati,

- sklicevanje na religiozna okolja, druga¢na od grske-
ga,

- sklicevanje na naceli afazije in apofatike (zadrza-
nosti, neizrekljivosti) glede doloc¢enih tem, ki so
sestavni del besedila.

Zaradi teh znacilnosti nam izbrana besedila postav-
ljajo s pragmatiskega in semiotiskega stalis¢a kar nekaj
problemov in vprasanj, ki se pojavljajo Ze takoj v za-
cetni fazi.

Problemi in vprasanja

Prvo od takih vprasanj je vprasanje transcendence.
Semiotika in pragmatika, kakr$ni ju poznamo danes, sta
nastali znotraj imanentisticnih filozofij 19. in 20. sto-
letja. Vprasanje, ki si ga moramo postaviti ob prevze-
manju histori¢ne perspektive, je: se lahko pragmatika in
semiotika razvijeta (ali celo: sta se Ze razvili) v smeri
neke aplikacije za preucevanje pojavov transcendence?
Ob preucevanju zgoraj omenjenih besedil se namrec
nenehno srecujemo s tem pojmom, ki se vsiljuje v
strukturo diskurza. Tu pojmujemo transcendenco v smi-
slu, ki ga je postavil Filon Aleksandrijski (Grgi¢, 2005c):
gre torej za gnozeolosko (spoznavno) in semanti¢no
(pomensko, to¢neje "pomenskostno") transcendenco'? —
in predvsem slednjo moramo natan¢neje definirati, ¢e
naj z njo operiramo znotraj semiotike in pragmatike.

Osnovna pojma sodobne semiotike in pragmatike
(pojem znaka in pojem govornega dejanja) sta s seman-
ticnega vidika "imanentisticna". Pojem znaka vkljucuje v
sebi oznacevalca in oznacenca; referenca in interpreta-
cija pa sta z znakom implicitno dani.!3 Tudi pragmatika
je s svojim pojmom izjave zaobjela lokucijo, ilokucijo in
perlokucijo ter s tem govorno dejanje razgrnila Cez
celotno obmocje delovanja. Tako pri semiotiki kot pri
pragmatiki se torej pojavlja vprasanje: kaj ostaja izven
osnovnih pojmov znaka in (govornega) dejanja? Vse je
znak in vse je dejanje — ugotovitev se zdi banalna, a
znotraj semiotike in pragmatike neizogibna.

Teorije, ki so v (pozni) antiki obravnavale sorodne
pojme, so znak in govorna dejanja definirale drugace.
Kakrsna koli semantika je morala nujno temeljiti na
priznavanju transcendence pomena in tudi pomenjanja,
to pa zato, ker naj bi referenca ne bila nujno (ali pa

5 Besedilo enega ali ve¢ neznanih avtorjev je bilo prevedeno v slovenicino (Skamperle, 2001), Zal brez ponatisa izvirnika. Datacija: 2.

ali 3. stoletje po n. 8.

6 Besedilo dela, katerega avtor naj bi bil Julijan Teurg, Se ni bilo prevedeno v slovens¢ino. Za kanoni¢nega velja francoski prevod (Des

Places, 1971). Datacija izvirnika: 2. stoletje po n. s.

7 Besedilo tega Jamblihovega spisa Se ni bilo prevedeno v slovensé¢ino. Naslov ni Jamblihov — v 15. stoletju ga je postavil Marsilio
Ficino, odtlej pa se je splosno uveljavil. Izdaja: Jamblique (1966). Datacija: konec 3. in prva polovica 4. stoletja.
8 Tako imenovani Plutarhovi delfijski spisi. V slovensc¢ino $e niso bili prevedeni; besedilo navajam po izdaji Plutarch, 1927-; datacija

izvirnika: zacetek 2. stoletja.
Plutarhovo delo; besedilo Se ni bilo prevedeno v slovenscino.

10 Zaradi negativne konotacije, ki jo ima termin ezotericen v sodobnem jeziku, uporabljamo raje izraz misterijski. V perspektivi anti¢ne

kulture gre za dva locena pojava: ezoterika je vezana na zaprtost, "ne-javnost",

ne-objavljivost" naukov (tako govorimo npr. tudi o

Platonovih ali Aristotelovih ezoteri¢nih spisih); misterij vkljucuje Se pojem iniciacije, vpeljanosti v skrivnosti nauka, pogosto vezanega

na religiozno okolje ali tradicijo.

11 Glede pojma obrednega diskurza: "There is a natural tension between individuality, responsibility and the potentially totalitarian
implications of ritual discourse. Ritual is claimed to be relatively harmless with respect to the symbolic territories of designated "sacred
spaces", while it is considered dangerous under conditions of "overflow", when the elements of ritual are brought into public space."

(Koster, 2003).

12 To pojmovanje transcendence, ki ga Filon postavi v obravnavi judovskega boga, se v novoplatonizmu pojavi v odnosu do hipostaz

grike metafizike.

13 To je predvsem znacilnost anglosaske semiotike. Za njenega zacetnika imamo Ch. S. Peircea. Anglosaska semiotika je v kontekst svoje
teorije na splosno vedno vkljucevala poleg znaka tudi misel ali razum (kot tisto, iz Cesar se znak poraja) in objekt (tisto, na kar znak

referira). Prim. Clarke, 2003, 33.

375



ANNALES - Ser. hist. sociol. - 16 - 2006 - 2

Matejka GRGIC: PRAGMATIKA IN SEMIOTIKA V HISTORICNI PERSPEKTIVI: KOMUNIKACISKI MODELI IN TRANSCENDENTNO V KULTURI POZNE ANTIKE, 373-382

sploh ne) izrekljiva ali izrazljiva (lekton), so trdili
predvsem novoplatonisti.4

Medtem ko se sodobna semiotika ukvarja s pojmom
znaka, ki je zanjo sredi3¢en, so se avtorji pozne antike
in zgodnjega srednjega veka raje osredotocili na pojem
simbola. Pa ne zato, ker znaka ne bi poznali: za seboj so
vendarle imeli stoisko 3olo in tradicijo, ki bi jo lahko
nadaljevali in razvijali. A predvsem zaradi potreb dis-
kurzov, ki so se jim zdeli relevantni, so opustili stoiski
pojem znaka in na njegovo mesto postavili simbol.

Simbol je znak, ki predpostavlja motus intencional-
nosti, je zapisal Paul Ricoeur (Prim. Ricoeur, 1959).
Umberto Eco, ki je bil bolj zvest semiotiski tradiciji, je
na tej tocki osvojil Goethejevo stalis¢e in izpostavil
dejstvo, da je simbol znak, ki v partikularnem (znakov-
nem) zaobjame univerzalno. Ta dva pojma (intencio-
nalnost v nasprotju z arbitrarnostjo in univerzalnost kot
kozmi¢nost!?) sta bistvena za razumevanje simbola v
poznoanti¢ni kulturi. Zaradi teh svojih specifik je tako
pojmovan simbol predvsem novoplatonistom omogocal,
da so z njim "oznacili" tudi tisto, kar je zaradi svoje
dvojne (torej gnozeoloske in semanti¢ne, saj se v tem
kontekstu z ontologijo ne ukvarjamo) transcendence
neizrekljivo — Enega, boga.

Ob takem pojmovanju znaka se seveda pojavi Se
vprasanje jezika in njegovih manifestacij (ravnin), od
glasov (fonemov) do besedil, tako v govoru kot v za-
pisu.'® Jezik je v anti¢ni kulturi logos, razum-jezik kot
nedeljiva celota. Je oblika razodevanja resnice, ne le
sredstvo komunikacije — s tem se jasno postavlja prej na
raven religije in obredja kot na raven trgovanja in
izmenjave. Jezik kot logos je, skratka, ¢udez (Otto,
1998). Posamezni jezikovni pojavi, kategorije in delitev
nanje sodijo le na omejeno obmocje gramatike (tehne
grammatike); v tem smislu je jezik obravnavan kot
glotta, dialektos, torej "zgolj-jezik". Vprasanje jezika kot
celote (logosa, razuma-jezika) pa je filozofsko, ob pre-
hodu antike v srednji vek tudi teolosko vprasanje
(Maddalena, 1970).

Poseben segment "problema jezika" predstavlja tudi
razmerje med govorom in pisavo, ki je bilo v antiki,
predvsem znotraj posameznih kulturnih segmentov,

pojmovano drugace kot danes (Havelock, 1986). Vsaj za
misterijsko obredje lahko trdimo, da so na odnose med
govorom in pisavo v tem kontekstu mocno vplivale
sredozemske tradicije, razlicne od grske (Grgi¢, 2006).
Tu imamo v mislih predvsem egipcansko in mezopo-
tamsko tradicijo, znotraj katerih pisava ni bila obrav-
navana kot drugotni, pa¢ pa kot vzporedni kod, vsaj
spocetka tesno povezan z religioznim okoljem in dis-
kurzi, ki se v njem porajajo. Delno je na tako pojmo-
vanje vplivala sama struktura/oblika pisave: piktografske
pisave imajo drugacen status kot alfabetske — te so
naceloma "bolj demokrati¢ne", v tem smislu, da moz-
nosti ucenja vescin, kakrsni sta pisanje in branje, ne
izkljuCujejo a priori. Opismenjevalna metoda v primeru
piktografskih pisav pa predvideva tudi neke vrste
iniciacijo, saj je branje in pisanje povezano z obredjem,
v domeni duhovniske kaste ali vsaj zelo ozke skupine
posvecencev (Manetti, 1987).

Med specifi¢nimi diskurzi, ki jih najdemo v reli-
gioznem okolju in v anti¢ni kulturi izraziteje kot v so-
dobni, je diskurz mita.!” V kaksni obliki in v kolikgni
meri je danes sploh 3e smiselno govoriti o mitu, je vpra-
Sanje, ki ga tu ne bomo nacenjali. Tako kot za vse oblike
metaforizacije velja tudi za mit, da ga lahko "odkrivamo"
v vsakem besedilu — ali smemo zato Ze tudi o vsakem
besedilu re¢i, da je mit(ografski)? Ce naj si s pojmom
mita Se kaj pomagamo, ga moramo nujno omejiti, defi-
nirati.

Znotraj konteksta poznoanti¢ne kulture nam mit
predstavlja tisto besedilo, ki se pojavlja kot prvotna
pripoved znotraj razli¢nih besedil. Pri tem ne gre le za
citat: mit ohranja zmoZnost porajanja, ki jo imajo sim-
boli (Ricoeur, 1959). Je sam zase konstitutiven, ne pre-
vaja nobenega drugega besedila, se ne opira na nic¢
izven sebe, govori o tistem, kar bi bilo sicer neizrekljivo
— v takih vlogah in s takimi znacilnostmi se konstituira
mit.'® Pozna antika je ¢as zapisanega mita: mit postane
ali filolosko obdelan (zapisan) kot samostojno besedilo
ali pa se vkljuci kot sestavni, sredis¢ni del v drugotna
besedila, najveckrat filozofska. To se na primer v raznih
oblikah in na razli¢nih stopnjah dogaja v vseh zgoraj
omenjenih virih.

14 Pojem lokton je znacilen za stoisko semiotiko. Za danasnjega raziskovalca tega podrocja predstavlja $e vedno neresljivo uganko —
hipotez o tem, kaj naj bi dejansko predstavljal, je bilo postavljenih Ze vec (Grgi¢, 2005a).

15 Drugih znacilnosti, ki so specifi¢ne za pojem simbola, na tem mestu ne gre omenjati. Za iz¢rpnejso razlago prim. Vital, 2002.

16 Posebno zanimivo je s tega vidika anticno in sploh platonisticno pojmovanje glasu (fone); le-to ni omejeno le na eno ravnino
(fonemsko/fonolosko), ampak zadeva vso strukturo/sistem jezika (Mansfeld, 2005).

17 Glede na nepregledno kolic¢ino gradiva, ki je izSlo na temo mita, je morda za splosno informacijo primerno seci po antolosko, a kljub

temu tehtno zbranih spisih (Lotito, 2003; Vernant, 1974).

18 Vprasanje, ki ga moramo tu vsaj na kratko nakazati, je: ali mit "res" izraza vse to? To vprasanje, ki se obcasno pojavlja v semiotiki in v
teorijah diskurzov, je zavajajoce. Ni namrec problem na primer v tem, ali mit "res" izraza tisto, Cesar diskurz logosa ne more izraziti;
dejstvo je, da se mit takole konstituira — kot tisti diskurz, ki izraza neizrazljivo. Ali to "res" pocne ali ne, je vprasanje, ki zadeva bolj
moralno filozofijo kot pa vede o besedilih. Lep primer tako konstituiranega mita je Platonov mit jame v razmerju do (prav tako

Platonove) alegorije premice — oba primera sta iz dela Drzava.

376



ANNALES - Ser. hist. sociol. - 16 - 2006 - 2

Matejka GRGIC: PRAGMATIKA IN SEMIOTIKA V HISTORICNI PERSPEKTIVI: KOMUNIKACISKI MODELI IN TRANSCENDENTNO V KULTURI POZNE ANTIKE, 373-382

V arhaicni kulturi je bil mit pojmovan kot edini jezik,
izvirni jezik — o tem se lahko prepricamo ob etimologiji
besede. Mythos je $e za Homerja beseda,'? diskurz po
antonomaziji. V tem se locuje od drugih besedil, ki so
izraz metaforizacije. Mit je njen zacetek, izvor — s tem
se tudi loCuje od ostalih besedil, saj predstavlja njihov
arhetip. Alegorija, ki je po strukturi v marsicem sicer
podobna mitu, pa je, na primer, produkt metaforizacije,
njena razlaga.

Alegorija je dobesedno "drug" jezik, to pa implicira
prisotnost oziroma soprisotnost $e nekega prvotnega
jezika. Od mita se lo¢uje vsaj v enem semiotisko rele-
vantnem smislu: predpostavlja raven napisa ali narisa (o
alegorijah govorimo skoraj vedno v zvezi z besedno ali
likovno umetnostjo). To je eden od vzrokov za stati¢nost
alegorije, ki v nasprotju s stalno porajajo¢im se mitom
zacenja v doloceni fazi zahtevati kodeks, normo - po-
javi se ikonografija. Simbol postane alegorem, kodifi-
cirani element alegorije, s tem pa se prostor, ki ga pri
znaku zavzema tyghdnon in ki naj bi bil pri simbolu
prazen oziroma odprt, napolni in zapre (Grgi¢, 2005a).

Vse elemente, ki so tu zgolj nasteti, saj bi njihova
obravnava presegala meje tega prispevka, moramo upo-
Stevati ob obravnavi komunikacijskih modelov in dis-
kurzov pozne antike.

REZULTATI

Rezultati raziskave,20 ki je bila izvedena na zgoraj
navedenih virih, so pokazali, da obstajajo specifi¢ni ko-
munikacijski modeli, ki se pojavljajo znotraj tako ime-
novanih misterijskih kultov in praks. Medtem ko ostaja
locitev in dolocitev teh praks 3e vedno tezavna, celo
sporna, je mogoce izrisati vsaj neke specifike diskurzov,
ki so znacilni za posamezne kontekste.

Mantika

Oglejmo si najprej nekatere znacilnosti diskurzov,
vezanih na mantiko.2! Mantiko delimo v grobem na dve
osnovni obliki: na "prerosko" in na "orakeljsko" mantiko.
Prva se opira na (boZjo) inspiracijo preroka, redkeje
zahteva iniciacijo in ostaja tesneje vezana na religiozno
okolje. Orakeljska mantika se sklicuje na razbiranje ali
interpretacijo znakov — orakljev, naravnih pojavov, Zi-
valskega obnasanja, poloZaja zvezd?2 —, se navezuje na
magijo in pogosto predpostavlja vpeljanost v misterije.

Vprasanje, ki si ga moramo postaviti, je: se taka de-
litev odraZa tudi na ravni diskurza? In Se: kaksen ko-
munikacijski model je znacilen za mantiko?

Model 1: Orakeljska mantika

Bozanstvo Znacilnosti interpreta:

Simboli Znaki .

Posrednik/interpret  f——=y

magijsko-misterijsko
okolje

e inspiracija +
inkubacija + iniciacija

e pretvorba nejezikovni
— jezikovni znak

Simboli Znaki

Prosilec

Sl. 1: Model orakeljske mantike.
Fig. 1: Model of oracular ritual.

Model 2: Preroska mantika

Bozanstvo Znacilnosti interpreta:
A
Simboli ¢  Znaki e religiozno okolje

® inspiracija +
inkubacija

e prevod znaka jezik
bozanstva — jezik prosilca

Posrednik/interpret

Simboli Znaki

Prosilec

Sl. 2: Model preroske mantike.
Fig. 2: Model of prophetic ritual.

Gornji shemi kaZeta, da je osnovni komunikacijski
model pri obeh mantikah enak: gre za komunikacijo
prosilec — bozanstvo — prosilec, ki je vedno posredna;
sredis¢no vlogo ima pri njej interpret. Oba modela se
diferencirata ravno na tej tocki; znacilnosti orakeljskega
interpreta se razlikujejo od znacilnosti preroka, to pa
zaradi specifi¢nega koda vsakega od obeh modelov.

Orakeljski ali znakovni mantiki priznavamo danes
pomembno vlogo pri nastanku in razvoju dolocenih je-
zikovnih kodov ter razmisljanja o njih. V velikih civi-
lizacijah, ki so Ze zelo zgodaj usvojile kako obliko pi-

19 V podobnem smislu se o mitu (sicer posredno) izraza kapadoski krs¢anski mislec Gregorij Nacianski, ko pravi, da je Castilec (bozje)

Besede mytholatros.

20 Rezultati so bili delno predstavljeni na konferenci Poti do medkulturne sporazumevalne sposobnosti v Evropi in drugod, ki jo je

priredila Univerza na Primorskem leta 2005.

21 Iz grskega termina mantike tehné v pomenu zmoZnost napovedovanja prihodnosti. Zanimive informacije o mantiki v anti¢ni dobi nam

nudi tudi Ciceronovo delo De divinatione.

22 Zadnja, astromantika, se je z imenom astrologija ohranila do danes. V antiki je bilo zelo razsirjeno prerokovanje iz pticjega leta, tako

imenovana auspicia (Aune, 1996).

377



ANNALES - Ser. hist. sociol. - 16 - 2006 - 2

Matejka GRGIC: PRAGMATIKA IN SEMIOTIKA V HISTORICNI PERSPEKTIVI: KOMUNIKACISKI MODELI IN TRANSCENDENTNO V KULTURI POZNE ANTIKE, 373-382

save oziroma grafi¢nih znakov, je ocitna tesna vez med
nastankom pisave in manti¢nim obredjem. Tako kot
nam mantika predstavlja eno od predracionalnih oblik
znanosti, nam tudi nastanek, razvoj in raba pisnih
znakov v manti¢nem obredju razkrivajo neko 3ele im-
plicitno, a ze kompleksno dojemanje pojma znaka
(Calabi, 1977-1978). Za semiotiko je najbolj zanimiv
pojem pretvorbe (prevoda, interpretacije, hermenevtike)
znaka iz nejezikovnega v jezikovni kontekst: svecenik
opazuje nejezikovne znake, ki jih nato izrazi v jezi-
kovnem kodu, kar predstavlja osnovno obliko pomen-
janja; indikator tega je na primer glagol semainein, ki je
splosno uporabljen v manti¢cnem obredju Ze vse od
predklasi¢ne dobe dalje (Pellizer, 1997).

Omenili smo interpreta. Sodobna semiotika se je ob
potrebi interpretacije znakov precej pomudila. A pojem
interpretacije v smislu hermenevtike je posebej aktualen
takrat, ko znotraj znakovnih pojavov natanc¢neje defini-
ramo simbol. Znake, ki se pojavljajo v mantiki, lahko na
podlagi dolocenih znacilnosti definiramo kot simbole —
na primer zaradi njihove nearbitrarnosti. Ker pa na ravni
simbola ni arbitrarnosti, je vloga hermenevta klju¢nega
pomena. Ce si semiotika znaka lahko privoi¢i, da pusti
vnemar obravnavo interpreta in ga kve¢jemu postavi na
raven znaka (Peirce, 1931-1958), si semiotika simbola
mora postaviti kot eno svojih izhodis¢nih vprasanj, kdo
je hermenevt. Vprasanje subjekta pomenjanja, ki se mu
je Zelela semiotika znaka vsekakor izogniti, se s pojmom
simbola vraca in celo postavlja v ospredje. Kajti ¢e je
res, da je simbol odprt transcendenci, da izraza neiz-
rekljivo, da zdruzuje nasprotja, da zaobjema univer-
zalno v partikularnem ... — ¢e je vse to res, potem si s
simboli v diskurzu ne moremo pomagati, saj se nam
diskurz konstituira onkraj komunikacije, onkraj besedila.
Zato da lahko govorimo o simbolih v besedilu, diskurzu
in komunikaciji, potrebujemo hermenevta — tistega, ki
nas opozori na simbol in ki nam simbol razlozi,
interpretira.

Lahko se tudi vsemu temu izognemo, preprosto tako,
da zanikamo simbolno raven manti¢nih znakov. Kaj naj
bi torej bili znaki, s katerimi operira mantika, ¢e niso
simboli? Vsaj v nekaterih primerih kaze, da si lahko
pomagamo s pojmom fetisa (Sebeok, 1986a). Primer
takega fetisa bi lahko bil na primer znak E v Delfih, kot
ga obravnava Plutarh (prim. E ap. Delph.). A prav gotovo
velja, da nimajo vsi znaki v mantiskem diskurzu takega
statusa — razlago v smislu fetisa lahko uporabimo le v
nekaterih posebnih primerih, ne moremo pa je aplicirati
na celotno strukturo pomenjanja.

Mantika ustvari in uveljavi svoj lastni, posebni,
ezoteri¢ni kod, ki se razlikuje od obicajnega, splosnega,
vsakodnevnega, takega, kakrSen je dostopen mnozici
govorcev (Manetti, 1987). Zaradi tega spodbuja tudi
razmisljanje o kodu - jeziku; znotraj mantike nahajamo

elemente teorije jezika, ki so zanimivi predvsem za tako
imenovano ljudsko lingvistiko (Brekle, 1989) in teolin-
gvistiko.

Tako se na primer lahko zaustavimo ob pojmih
stoma in stomion, ki se oba uporabljati v okolju oraklja,
posebej tistega v Delfih (Delcourt, 1981, 150). Stoma
pomeni hkrati orakelj, bozjo besedo, a tudi usta, ze-
meljsko odprtino, skozi katero prihaja sporocilo sve-
Cenici Pithiji. Podoben pojem je omphalos (popek,
sredisce, sredis¢na tocka, latinski umbellicus mundi) v
navezi s sorodnim omphé (bozja beseda, orakelj). Oba
primera nam kaZeta na simboli¢no pojmovanje in
razlaganje jezika: jezik (v smislu bozje besede, oraklja)
je v kontekstu mantike povezan z zemljo, luknjo ali
odprtino v njej. To nas privede do ravni mita in mitskega
diskurza. Za grsko mitologijo na splosno velja, da ni
poznala mitov o jeziku, vsaj ne o izvoru jezika. Zato so
za obravnavo grikega (predvsem arhai¢nega) razume-
vanja jezika pomembni tudi taki podatki, ki nam jih
lahko nudi analiza metaforizacij pojma jezik. Za jezik
kot logos na splosno velja, da se navezuje na moski
princip; to nam potrjujejo tudi nekatere mitoloske repre-
zentacije jezika, na primer Hermesova figura (Otto,
1998) ali krs¢anski logos. A vsaj toliko, kolikor je
povezav z moskim principom, je tudi tistih z Zenskim,
kot je razvidno ravno na podlagi raziskav o pojmovanju
jezika znotraj manti¢nega okolja.

Ce se od jezika povrnemo k zgoraj omenjenemu
pojmu znaka, moramo na tem mestu izpostaviti dejstvo,
da se manti¢na praksa omejuje na operiranje z znaki —
na njihovo analizo, interpretacijo, razumevanje. Man-
tika ne posega v znake, ne spreminja jih. Kjer se pojavi
Zelja oziroma potreba po manipulaciji znaka, se diskurz
mantike spremeni v diskurz teurgije.

Teurgija
Model 3: Teurgija
Bozanstvo
A Znacilnosti posrednika:

‘

. : : e votel ki
Simboli Posrednik znaki — . polnjen?e kipa z zelici
e izgovarjanje boZzjih
imen
Prosilec e pretvorba znaka: jezik

prosilca — jezik boZanstva

Sl. 3: Model teurgije.
Fig. 3: Theurgic model.

378



ANNALES - Ser. hist. sociol. - 16 - 2006 - 2

Matejka GRGIC: PRAGMATIKA IN SEMIOTIKA V HISTORICNI PERSPEKTIVI: KOMUNIKACISKI MODELI IN TRANSCENDENTNO V KULTURI POZNE ANTIKE, 373-382

Teurgija?3 je tako kot mantika ena od misterijskih
praks, ki se je posebno razsirila v pozni antiki. Vplivala
je na filozofijo tedanje dobe, za katero sta bili moznost
in oblika stika med ¢lovekom in bogom eno od bist-
venih teoretskih vprasanj.24 Najve¢ podatkov o teurgis-
kem diskurzu nahajamo v HL in Jamblihovem opusu
(posebej v De Myst.). Zanjo sta se nato posebej navdu-
Sevala cesar Julijan Odpadnik in zadnji veliki mislec
antike, Proklos (Crome, 1970).

Vsem virom je skupno, da se sklicujejo — bolj ali
manj pogosto ter bolj ali manj dosledno — na "razodeto
resnico", kar je v griki antiki bolj izjema kot pravilo. To
znacilnost opazamo ze pri CH. Gre, zelo verjetno, za
vpliv sosednjih kulturnih in religioznih okolij na grski
svet (Reale, 1993). Iz tega podatka lahko sklepamo, da
je tudi teurgi¢ni obred, kakr$nega lahko rekonstruiramo
na podlagi grskih besedil iz pozne antike, v resnici
obredna praksa, ki so jo poznale tudi druge kulture Sre-
dozemlja.2>

Na filozofijo jezika je teurgija vplivala predvsem s
predpostavko, da se med clovekom in boZanstvom
vzpostavlja neke vrste dialog, ki ima najpogosteje zna-
¢ilnosti molitve, hvalnice, invokacije, prosnje — torej
"govornih dejanj" v Sirfem pomenu tega izraza. Z razliko
od mantike ali od teologije si teurgija prizadeva pri-
klicati bogove in nanje vplivati. Obred je dvodelen: v
prvi fazi, ki jo lahko imenujemo tudi telestiké, gre za
posvetitev predmeta (najpogosteje votlega kipca), v
drugi fazi pa za vzpostavljanje stika z bozanstvom s po-
sredovanjem tega kipca.

Prva faza predstavlja prehod iz ravni znaka na raven
simbola. Kipec, ki je prej le oznaceval bozanstvo, po-
stane porok za transcendenco pomenjanja, ki je v
misterijskih praksah nujno prisotna. Posveceni kipec je
tako po posvecenju posrednik med bogom in ¢lovekom
oziroma med ¢lovekom in bogom. Kontroverzna, nera-
zloZljiva in polisemi¢na narava simbola se v primeru
teurgi¢nega kipca kaZze v tem, da kipec je Ze in hkrati Se
ni boZanstvo.

Namen teurgije je vplivati na bozanstvo — vpliv pa
omogoca prav simboli¢ni posrednik, torej ta semiotiski

element z znacilnostmi znaka in simbola. Poseganje v ta
znak (njegovo "posvecanje" in pretvarjanje v simbol) je
osnovna znacilnost teurgije. Ves diskurz teurgije je vsaj
v prvi fazi usmerjen v manipulacijo znaka, v njegovo
spreminjanje.2® Do tega spreminjanja prihaja na podlagi
govornih dejanj — telestiké je dejanje posvetitve, ki je
opravljena z besedo, ki se z besedo (ali besedami)
vzpostavi.

Prav tako "besedna" je tudi druga faza teurgiskega
obreda, katere namen je priklicati boZzanstvo in nanj
vplivati. Termin beseda uporabljamo tu namesto termina
izjava, ki je v sodobni pragmatiki bolj pogost in uve-
ljavljen, zaradi specifik tega poznoanti¢nega obredja.
Medtem ko si sodobna pragmatika postavlja za svoje
izhodisce izjavo, si mora histori¢na pragmatika v tem
primeru izbrati druga¢no perspektivo, kot smo opozorili
Ze v uvodu prispevka.

Govorno dejanje telestiké ni na ravni izjave, ampak
na ravni besede, to¢neje imena. Tu gre seveda predvsem
za bozje ime, a praksa temelji na teoretski predpostavki,
da imajo vsa imena mo¢ (energijo), ki izhaja iz njihove
semanti¢ne nearbitrarnosti. Ime je resnica imenovanega
— tako je izhodis¢e poznoanti¢ne teorije imena (Gam-
barara, 1984). Od lastnega imena, kjer semanti¢na ener-
gija najbolj razpoznavna, se ta princip aplicira e na
druge besede — ne smemo namre¢ prezreti dejstva, da je
bila anti¢na definicija imena Sirsa od danasnje, saj je
vklju¢evala ne samo lastna imena, niti samo samostal-
nike, ampak na sploh vse ti. predmetnopomenske be-
sedne vrste (Grgi¢, 2005¢).

V kontekstu teurgije je boZje ime spoznavno in iz-
rekljivo: njegova spoznavnost in izrekljivost sta pravza-
prav temelj vsakega teurgi¢nega diskurza. V nasprotju s
takim stalis¢em se je Ze v antiki zacelo porajati pre-
pri¢anje o nespoznavnosti in neizrekljivosti bozZjega
imena, ki ga, zanimivo, nahajamo ravno v teurgiskih
virih kot poslednjo stopnjo spoznavne poti (Grgic,
2005b). Namesto hvalnice, invokacije, molitve ali ka-
kega drugega diskurza se v poslednji fazi na tem mestu
pojavi tisina.

23 Iz grs. theourgia ("izdelovanje bogov"). Iz osnovnega principa, da je mogoce priklicati bozanstvo, ki se utelesi v kakem predmetu
(obicajno v kipu, ki ga predstavlja), so novoplatonisti izdelali kompleksno teorijo bozjih imen (Lewy, 1987).

24 Teurgija se je razvila predvsem na Vzhodu - zahodna filozofija je s Plotinom in Porfirijem krenila na pot recionalizma, ki je teurgijo
sicer poznal, a jo obravnaval le na ravni "pripravljalne stopnje" do pravega, filozofskega spoznanja.

25 To velja sicer tudi za mantiko, ¢eprav so mnogi raziskovalci mnenja, da je bila slednja vendarle avtohtona grska praksa, medtem ko
naj bi bila teurgija, ravno zaradi nenehnih sklicevanj virov na druge tradicije (predvsem na egipcansko in kaldejsko), po vsej

verjetnosti prevzeta iz drugih kulturnih okolij.

26 Posvecevanje predmeta in spreminjanje semiotiskega statusa znaka je znacilno tudi za katolisko obredje. Lep primer tega je evha-

ristija.

379



ANNALES - Ser. hist. sociol. - 16 - 2006 - 2

Matejka GRGIC: PRAGMATIKA IN SEMIOTIKA V HISTORICNI PERSPEKTIVI: KOMUNIKACISKI MODELI IN TRANSCENDENTNO V KULTURI POZNE ANTIKE, 373-382

Mistika

Model 4: Mistika

Bozanstvo
Simboli Znacilnosti motrenja:
e religiozno okolje
Znaki e inkubacija
e znak - simbol - tigina
Motrilec e govorjenje =
motrenje, ev. videnje

Sl. 4: Model mistike.
Fig. 4: Model of mysticism.

Iskanje stika z bogom, ki je bistveni element teurgije,
je pravzaprav znacilen tudi za vso mistiko,2” pogansko
in krs¢ansko. A ¢e po eni strani teurgija verjame, da je
mogoce boga priklicati, je mistika zagovornica nemega
motrenja (Louth, 1993). Bozje ime je neizrekljivo, bozja
narava nedoumljiva: to so teme, ki jih je poznala tudi
grska, poganska misel in jih je utemeljila v najpo-
membnejsih filozofskih delih pozne antike.

Mistik se sklicuje na naceli afazije in apofatike (za-
drzanosti, neizrekljivosti dolo¢enih vsebin). Ta neizrek-
ljivost postane sestavni del diskurza. V virih, ki so tu
obravnavani, se elementi misti¢nega diskurza pojavljajo
v obliki imen in atributov per negationem, kar je zna-
¢ilno za tako imenovano negativno ali apofati¢no teo-
logijo (Grgi¢, 2006).

Med tem in "onim" svetom je v diskurzu mistike
semioti¢na pregrada — na onem svetu se semioza (po-
menjanje) neha (Pellizer, 1997), zato nastopi tisina.
Tisina pa vendarle ni samo pomanjkanje necesa (hrupa,
besede, jezika, komunikacije...), ampak tudi zacetek; s
tiSino se zacenja spoznavanje, ki pa ni ve¢ omejeno le
na boZje ime, temve¢ zazrto v boga samega. Tako
spoznanje, do katerega pride mistik v svoji tiSini, se v
tisini tudi "izraza": bozZje ime je neizrekljivo, tako kot je
boZja narava v svoji popolnosti nedojemljiva. Vsako
ime, ki ga uporablja mistik, je zato le odsev tistega
imena, ki naj bi razodevalo resnico o bogu.

Diskurz mistike predstavlja skrajno mejo semiotiske
in pragmatiske analize. Sredstva, ki sta jih doslej osvojili

ti vedi, niso primerna za analiza diskurza, ki dejansko
temelji na tiSini. Za jezik (kot sistem znakov ali kot
struktura simbolov, kot dejanje ali delovanje) se zdi, da
ne vkljucuje tudi tisine, da je tiSina pravzaprav njegovo
nasprotje. Vprasanje, ki si ga torej moramo zastaviti, je:
obstajajo tudi drugac¢ne definicije jezika od tistih, ki jih
pozna sodobna zahodna filozofija, znotraj katere sta se
razvili taka semiotika in taka pragmatika, kot ju po-
znamo danes? Bi mogoce tisino lahko vkljucili v tako
pojmovanije jezika, kakrsno nam ponuja grski simboli¢ni
pojem logosa?

PRISPEVEK K DISKUSIJI: PROBLEM AKTUALNOSTI IN
AKTUALIZACIJE

Odgovora na gornji vprasanji e ni mogoce postaviti
z zadovoljivo natan¢nostjo. Za logos veljajo zelo ver-
jetno ugotovitve, ki jih sodobna filozofija postavlja glede
mita. Po procesu demitizacije, ki ga je opravila moderna
filozofija, se je nag odnos do mita spremenil; zgodovina
filozofije ga je pogojevala — ko govorimo o mitu v da-
nasnji kulturi, moramo to upostevati (Vattimo, 1989,
58). Isto velja tudi za logos: izIus¢iti njegove anti¢ne,
celo arhai¢ne pomene je filoloski proces, ki je z vidika
sodobne semiotike ali pragmatike le delno smiseln ozi-
roma produktiven. Bolj smiselno in produktivno je
vkljuciti njegove anti¢ne in arhai¢ne pomene v kontekst
sodobne semiotike, pragmatike in filozofije jezika ob
upostevanju histori¢ne perspektive, ki pogojuje danasnji
pomen logosa.

Analiza diskurzov, ki so nastali v geografsko in
¢asovno oddaljenem kulturnem kontekstu na podlagi
takratnega in tamkaj$njega pojmovanja logosa, nam je
pri tem lahko v pomo¢. Prav zaradi razli¢nega kultur-
nega konteksta, ki je temelj razli¢nih diskurzov in komu-
nikacijskih modelov, nas taka analiza sili k temu, da
razpremo epistemoloske okvire sodobne semiotike in
pragmatike ter da vanje vklju¢imo tudi elemente, ki jih
redkeje uporabljamo. Sem sodijo tudi pojmi simbola,
(bozjega) imena, mita in drugi, ki so omenjeni v gornjem
prispevku.

Sekularna kultura ni kultura, ki bi bila pustila za sabo
mit, ampak kultura, ki mit Se vedno dozivlja, ampak v
obliki sledi, modela (Vattimo, 1989, 57). Do kolikine
mere je potrebno to sled oziroma model rekonstruirati,
da si pridobimo nova sredstva za razumevanje sodobnih
manifestacij jezika?

27 Mistika, ki je etimolosko in pojmovno vezana na svet misterijev, nam danes pomeni predvsem hrepenenje ¢loveka po povratku k
bogu. Ceprav o njej govorimo v sklopu velikih monoteisti¢nih religij (judosvstva, kri¢anstva, islama), moremo njen izvor iskati tudi v
grskem svetu, predvsem v helenisticnem in cesarskem obdobju (Louth, 1993). V hermeti¢nih besedilih, orakljih, pa tudi v spisih
nekaterih filozofov (Jamblih in Proklos sta prav gotovo med temi) je zaslediti dolocene elemente, ki se razvijajo vsaj vzporedno s

kré¢ansko mistiko.

380



ANNALES - Ser. hist. sociol. - 16 - 2006 - 2

Matejka GRGIC: PRAGMATIKA IN SEMIOTIKA V HISTORICNI PERSPEKTIVI: KOMUNIKACISKI MODELI IN TRANSCENDENTNO V KULTURI POZNE ANTIKE, 373-382

SKLEP

V gornjem prispevku so prikazani trije modeli po-
znoanti¢nih diskurzov oziroma komunikacijskih mode-
lov. Izbrani so na podlagi nekaterih skupnih znacilnosti,
zaradi katerih se oddaljujejo od diskurzov in modelov, s

metodoloskih vprasanj in dilem. Nekatera vprasanja in
dileme pa se porajajo ravno z analizo. Izkaze se, da gre
za kulturno zelo oddaljene modele, ki temeljijo med
drugim na pojmovanju jezika, razli¢cnem od sodobnega.
Zato se v kon¢ni fazi postavljata vprasanji, ali sploh
razpolagamo s sredstvi za analizo takih diskurzov in

katerimi najpogosteje operirata sodobna semiotika,
pragmatika in teorija diskurzov.
Analiza takih besedil postavlja vrsto izhodis¢nih, tudi

modelov, oziroma ali so "novi" pojmi, ki jih pridobimo s
tako analizo, smiselni in uporabni znotraj konteksta
sodobne semiotike, pragmatike in filozofije jezika.

PRAGMATICS AND SEMIOTICS IN A HISTORICAL PERSPECTIVE: COMMUNICATION
MODELS AND THE TRANSCENDENT IN THE CULTURE OF LATE ANTIQUITY

Matejka GRGIC
University of Nova Gorica, School of Slovenian Studies Stanislav Skrabec, SI-5000 Nova Gorica, Vipavska c. 13
e-mail: matejka.grgic@p-ng.si

SUMMARY

The present analysis of discourses emerging in the geographically and temporally distant cultural context of late
antiquity on the basis of the concept of logos (in the sense of reason-language) in that region and era, can be helpful
in the attempts to include ancient and archaic meanings of this concept into the context of modern semiotics,
pragmatics and philosophy of language, necessarily, of course, taking into account the historical perspective, which
conditions the contemporary meaning of logos.

Such analysis compels us to open the epistemological frames of modern semiotics and pragmatics to include the
currently less frequently treated notions, such as symbol, (god’s) name, myth, etc.

The discourses treated in the paper present some basic common traits. The selected texts were all created within
an environment of the so-called esoteric or mystery cults and practices or on their outside boundaries. This resulted
in some (common or at least frequently shared) characteristics, one of them being the way of addressing the deity.
This speciticity gives rise to some fundamental starting points and questions: of transcendence, of the concept of
language and the definition of myth.

The paper presents the characteristics of three models, the mantic (oracular and prophetic), Theurgic and mystic.
Typical of all three models is a symbolic comprehension of language. The mantic environment allegedly produced
the first theories of sign or symbol. Theurgy, too, operates with symbols, in the particular sense of the symbolism of
names, while a typical feature of the mystic model is the introduction of the concept of silence as an element of
discourse, which poses a border problem for semiotics and pragmatics; at the same time, mysticism represents one of
the links between ancient pagan philosophy and mediaeval Christian philosophy.

Key words: late antiquity, semiotics, pragmatics, communication, theory of discourse, philosophy of language,
history of linguistic sciences

LITERATURA Calabi, F. (1977-1978): Il signore, il cui oracolo & a
Delfi, non dice né nasconde, ma indica. Bollettino
dell’lstituto di Filologia Greca, IV. Padova, 14-34.
Clarke, D. S. (2003): Sign Levels. Language and its Evo-
lutionary Antecedents. Dordrecht — Boston — London,
Kluwer Academic Publishers.

Crome, P. (1970): Symbol und Unzuldnglichkeit der
Sprache. Jamblichos, Plotin, Prophyrios, Proklos.
Miinchen, Humanistische Bibliothek.

Aune, D. (1996): La profezia nel primo cristianesimo e il
mondo mediterraneo antico. Brescia, Paideia.

Belletti, B. (1990): Il logos come immagine di Dio in
Filone d’Alessandria. Sapienza, XLIII, 3.

Brekle, H. E. (1989): La linguistique populaire. V:
Auroux, S. (ed.): Histoire des idées linguistiques. Liege,
Mardaga.

381



ANNALES - Ser. hist. sociol. - 16 - 2006 - 2

Matejka GRGIC: PRAGMATIKA IN SEMIOTIKA V HISTORICNI PERSPEKTIVI: KOMUNIKACISKI MODELI IN TRANSCENDENTNO V KULTURI POZNE ANTIKE, 373-382

Delcourt, M. (1981): L’oracle de delphes. Paris, Payot.
Des Places, E. (ed.) (1971): Oracles Chaldaiques. Paris,
Les Belles Lettres.

Dodds, E. (1951): The Greeks and The Irational.
Berkeley — Los Angeles, University of California Press.
Eco, U. (1984): Semiotica e filosofia del linguaggio.
Torino, Einaudi.

Farney, R. (1934): La religion de I’'empereur Julien et le
mysticisme de son temps. Paris.

Festugiere, A. ). (1967): Hérmetisme and mystique
paienne. Paris, Aubier-Montaigne.

Gambarara, D. (1984): Alle fonti della filosofia del
linguaggio. Lingua e nomi nella cultura greca arcaica.
Roma, Bulzoni.

Giamblico, A., Moreschini, C. (eds.) (2003): | misteri
degli Egiziani. Milano, Biblioteca universale Rizzoli.
Grgi¢, M. (2005a): Vprasanje semiotike v pozni antiki in
zgodnjem srednjem veku. Doktorska disertacija. Ljub-
ljana, Filozofska fakulteta.

Grgi¢, M. (2005b): Vloga jezika in tisine na poti spo-
znavanja: primer hermeti¢nega korpusa. Solsko polje,
16, 1/2. Ljubljana, 125-138.

Grgi¢, M. (2005¢): Filon Aleksandrijski : jezik alegorije
in alegorije jezika v grsko-judovski filozofski sintezi.
Annales, Series historia et sociologia, 15, 2005, 2. Ko-
per, 385-394.

Grgi¢, M. (2006): Jamblihov De Mysteriis: teorija sim-
bola v poganski filozofiji in kulturi pozne antike. Poli-
grafi (v tisku).

Havelock, E. A. (1986): The Muse Learns to Write.
Reflections on Orality and Literacy from Antiquity to the
Present. London, Yale University Press.

Hirschle, M. (1979): Sprachphilosophie und Namen-
magie im Neuplatonismus. Meisenheim, Hain.
Jamblique (1966): Les mysteres d’Egypte. Paris, Les
Belles Lettres.

Jung, K. G. (1991): The Collected Works of C. G. Jung.
Princeton, Princeton University Press.

Koenen, M. (2004): Loca Loquuntur. Lucretius’ Expla-
nation of the Echo and Other Acoustic Phenomena in
DRN 4. 563-614. Mnemosyne, 57, 6. Leiden, 698-724.
Koster, ). (2003): Ritual performance and the politics of
identity: On the functions and uses of ritual. Journal of
Historical Pragmatics 4, 2. Amsterdam, 211-248.

Kraus, M. (1987): Name und Sache. Ein Probelm im
frihgriechischen Denken. Amsterdam, Griner.

Lewy, H. (1987): Chaldaean Oracles and Theurgy.
Misticism, Magic and Platonism in the later Roman
empire. Paris, Etude augustiniennes.

Lotito, L. (2003): Il mito e la filosofia. La mitologia come
racconto dell’essere. Milano, Mondadori.

Louth, A. (1993): Izvori kri¢anskega misti¢nega izrocila.
Hieron. Ljubljana, Nova revija.

Maddalena, A. (1970): Filone Alessandrino. Milano,
Mursia.

Manetti, G., (ed.) (1996): Knowledge through Signs.
Ancient Semiotic Theories and Practices. San Marino,
Brepols.

Mansfeld, J. (2005): ‘llluminating What is Thought'. A
Middle Platonist Placitum On ’voice’ in Context.
Mnemosyne, 58, 3. Amsterdam, 358-407.

Nock, D., Festugiere, A. ). (eds.) (1946): Corpus
hermeticum. Paris, Les Belles Lettres.

Otto, W. F. (1998): Bogovi Gr¢ije. Podoba bozanskega
v zrcalu grskega duha. Hieron. Ljubljana, Nova revija.
Peirce, Ch. S. (1931-1958): Collected papers. Camb-
ridge, Harvard University Press.

Pellizer, E. (1997): Sign-conceptions in pre-classical
Greece. V: Posner, R. et al.: Semiotik/Semiotics. Berlin —
New York, Walter de Gruyter.

Pépin, J. (1976): Mythe er allégorie: les origines greques
et les constatations judéo-chrétiennes. Paris, Etudes
Augustiniennes.

Plutarch, av., Babbitt, F. C. et. al. (1927-): Plutarch’s
Moralia in Seventeen Volumes With an English Trans-
lation. London — Cambridge, Massatchusets, Loeb Clas-
sical Library.

Proklos (1997): Prvine bogoslovja. Ljubljana, Nova re-
vija.

Reale, G. (1993): Storia della filosofia antica, IV. Le
scuole dell’eta imperiale. Milano, Vita e pensiero.
Ricoeur, P. (1959): Le symbole donne a penser. Paris,
Esprit, 7-8.

Schiavone, V. (ed.) (2001): Corpus hermeticum. Milano,
Biblioteca Universale Rizzoli.

Sebeok, Th. A. (1986): | think | am a Verb: more Con-
tributions to the Doctrine of Signs. New York, Plenum.
Sebeok, Th. A. (ed.) (1986): Encyclopedic Dictionary of
Semiotics. Berlin, Mouton de Gruyter.

Skamperle, 1. (ed.) (2001): Corpus hermeticum. Hieron.
Ljubljana, Nova revija.

Vattimo, G. (1989): La societa trasparente. Milano,
Garzanti.

Vernant, J-P. (ed.) (1974): Divination et Rationalité.
Paris, Seuil.

Verniere, Y. (1977): Symboles et mythes dans la pensee
de Plutarque. Essai d’interpretation philosophique et
religieuse des Moralia. Paris.

Vital, J. (2002): Alla scoperta del simbolo. V: L'uomo e i
simboli. Milano, Jaca book.

Zore, F. (1996): Resni¢nost imen in govora pri Platonu
in Aristotelu. Phainomena. Ljubljana, 15-16.

382



