"

----"_ yishi, duh, um in zavest

KATHY V. WILKES

1. UVOD

Dve zanimivi dejstvi. Prvo: splo3no znano je, da je termina "duh” in "zavest(en)"
(ang. "mind" in "conscious/ness/” - op. prev.) teZzko prevesti v nekatere druge jezike.
Drugo: v angles¢ini (in drugih evropskih jezikih) je eden od njiju (“zavesten”, skupaj z
besedami istega izvora) s svojim sedanjim pomenskim poljem, star komaj tri stoletja.
Vendar sta oba termina ofitno temeljnega pomena za sodobno psihologijo: mar ni
psihologija preucevanje duha (¢eprav bi lahko dodali tudi "in vedénja") in mar ni njen
najvedji nereSeni problem razumevanje zavesti? Za nekatere to nedvomno kaZe na
pomanjkljivost v tch drugih jezikih in v evropskem samorazumevanju pred
sedemnajstim stoletjem, skeptiku pa sugerira strog pogled na sodobne anglelke termine.

Beseda, dve o strategiji. Potrebno je poudariti, da problem prevajanja in (v
angle3¢ini) relativna mladost enega od tch dveh terminov samo sugerirata tak$no
raziskovanje. Ni¢esar ne dokazujeta: lingvisti¢ni podatki vsaj v dveh pogledih niso
odlo¢ujoli: Prvié: pravzaprav je dolgofasna in banalna resnica, da vsak jezik ima
oziroma mu manjkajo termini, ki jih drugi jeziki nimajo oziroma jim manjkajo; vsak
jezik ima termine, ki jih je bolj ali manj teZko prevesti; vsak jezik se v svojem razvoju
vseskozi bogati s pridobivanjem novih terminov, To popolnoma sprejemam. Jezikovne
razlike te vrsie postancjo pomembne samo takrat, ko gre (pomensko) za take termine, ki
izraZajo explananda, tc pa so osrednjega pomena za znanstveno raziskovanje. Prav
gotovo bi podvomili o fizikalni teoriji, v kateri ne bi bilo pojmov "sila", "energija" ali
"masa”: ali je termin "zavest/en/" tudi nekaj takega? Milo receno, gre za problem, vreden
razprave: ali morata biti termina "zavest/en/" in "duh" - Eeprav le-ta v precej manj$i meri
- osrednjega pomena za sedanjo in prihodnjo tcorijo in ali kateri od njiju izraZa za
znanost prave in iemeljne explananda? Zato je prima facie zanimivo, da je videti, kot da v
drugih jezikih in v angle3¢ini pred sedemnastjim stoletjem ni enega ali obeh terminov ali
pa ¢esa, kar bi jima ved kot le pribliZno ustrezalo; z drugimi besedami, zdi se, da je Listo,
kar nekatere od nas tako zelo prizadeva, na druge napravilo le malo viisa.

Drugi razlog, zakaj lingvisti¢ni podatki ne morcjo biti odlo¢ujodi, je prav tako
preprost: v znanstvenih teorijah vsi osnovni termini ne izhajajo iz obi¢ajnega opazovanja
(pomislimo na "cter”, "clektron”, "tcktonske plodée”, "hipokampa", gene"). Ker je tako,
golo dejstvo, da v vsakdanjem jeziku katerckoli kulture taki termini morda manjkajo,
ofitno 3¢ ne dokazuje, da jih njihove znanstvene teorije ne bi smele priznavati. Termin
"zavest/en/" bi bil lahko tak: nanala sc na nckaj, kar psihologija zdravega razuma v
drugih kulturah in v nasi lastni kulturi do sedemnajstega stoletja ni identificirala, kar pa
mora vsaka adckvatna tcorija kljub temu pojasniti. Tudi 1o moZnost popolnoma

333



priznavam. Vendar pa s¢ zagovorniki centralnosti zavesti neprestano sklicujejo na njeno
ocitnost: kako "vsi vemo", da sc zavedamo. To je, "zavest" naj bi bila nckaj lahko
spoznavnega, bolj "tiger" kot pa "clektron”; vemo, da j() imamo - kako pa naj bi jo
opisali in razlozili? Ce pa predpostavimo, da je "zavest" (in seveda tudi "duh") tako
ofitna, pa je ofitno zanimivo, da odkrijemo kulture (skupaj z naso lastno kulturo do
nedavnega), ki zlahka shajajo brez enega ali obeh teh pojmov.

Predlagam torej lingvisti¢no evidentnost kot nekaj, kar naj samo izzove
razmisljanje, ni¢ ved. Argumente, ki kazejo, da nas to vodi v pravo smer, bom navedla
kasncje.

Cemu raziskovati oba pojma, "duh” in "zavest"? Za 1o sta dva razloga. Prvi¢, trdim,
da nam je zelo specifi¢na lastnost "duha" postavila "zavest" v vsej njeni sedanji slavi na
prvo mesto. Vznik tega (ozkega) koncepta duha in zavesti lahko razloZimo skupaj.
Drugi¢, termin "duh” psihologov ne vznemirja ved, in prav je tako. Rada bi rekla, da
prav tako ni potrebno, da jih vznemirja "zavest", in sicer iz povsem istih razlogov. Tako
je "duh"” koristen trojanski konj, Eeprav je osnovni cilj zavest.

Od drugih jezikov bom obravnavala tri: starogrikega, kuajskcga in hrva§kcga
Obstaja namre¢ precejden razpon v Casu, prostoru kulturi in tipih jezikov. V
starogrSkem jeziku ni¢ ne ustreza ne "duhu” ne "zavesti” (od tod "--" v naslovu). V
kitajskem jeziku je precej tezko zajeti termin "zavest/en/". In v hrvaSkem jeziku pozroca
termin "duh” zanimive teZave.

Rada pa bi pojasnila $¢ nckaj bistvenega, Ne zanikam, da obstajajo doloceni
kontesti, v katerih sta ta angleSka termina odli¢no prevedena z grikimi, kitajskimi
oziroma hrvaskimi termini: s psyche, sophia, nous, metanoia ali aisthesis, z "yishi", z
"duh” ali "um”. V bistvu gre bolj za to, da ni splo$no ustreznega prevoda za angleka
termina "conscious/ness” in/ali "mind" ("zavest/en/" infali "duh" - po prev.). Zaradi
integritete teh dveh angleskih pojmov - v kolikor zadeva sistemati¢no (znanstveno)
raziskovanje psihologije ¢loveka (10 je bistvena omejitev: glej zgornja opozorila o
neodlo€nosti ligvistiénih podatkov) - je potrebna raziskava.

Poglejmo zgodovino angleSkega termina "zavest/en/": v svojem sedanjem pomenu
oziroma polju pomenov se pojavi pozno. The Oxford English Dictionary navaja kot prvi
pomen besede "zavesten, zavedajo¢ sc” (ang. "conscious” - op. prev.): "notranje
obcutljiv ali zavedajoc se”, in sicer v pridigi nad$kofa Ussherja iz leta 1620, ki pravi: "s¢
v sebi tako zavedam svoje velike slabost ..."; kljub temu je Hobbes vse do leta 1651 3e
vedno uporabljal ta termin v njegovem ctimolosko utemeljenem pomenu kot "so-
védenje": "Ko imata dve ali ve¢ oseb vednost o enem in istem dejstvu, se o njih pravi, da
medsebojno 'so-vedo' o tem; kar se drugace pravi, da to vedo skupaj” (Leviathan 1, vii).
Nckatere zgodnje rabe termina "vest” (ang. "conscicnce” - op. prev.) - ki so tudi v
sedemnajstem stoletju ohranile pomen skupnega védenja - so bile razSirjene tako, da so
sc prckrivale z nckaterimi dana$njimi rabami termina "zavesten". To pojasnjuje
neposredno nadaljevanje Hobbsovega citata:

In ker so take najbolj ustrezne price dejstev 0 kom drugem ali o tretjem: vedno
je veljalo in vedno bo veljalo za zlo dejanje, &e kdo govori proti svoji “vesti"
ali &e drugega pohuj¥a ali ga sili, da stori tako: tako zclo, da je ¢lovek vedno v
vsch &asih zelo pozoro prisluhnil ugovoru vesti. Kasneje so ljudje zaceli isto
besedo uporabljati metaforiéno: z njo so izrazali vednost o svojih lastnih

! Griko znam precej dobro, druga dva jezika pa skoraj nié, vendar so mi temeljito svetovali domadi govorci (in ncpoznavanje
ima nekaj prednosti, ker se morajo v tem primeru domali govorci bolj potruditi pri razlagi problemov). Posebno sc
zahvaljujem Qui Renzongy, Zhang Lipingu, Xiao Xiaoxinu, Srdanu Lelasu, Nenadu Mi¥evicu, Iva Mimici in MatjaZu Potrtu,
Mxmopu!c. sugestije o hrvatkem jeziku verjetno veljajo tudi za srhski in slovenski jezik. Toda moji svetovalci so bili (skoraj)
vsi Hrvati in zato se mi je zdelo g te trditve

334

JULLH




skritih dejanjih in skritih mislih; in zato je, retori¢no receno, vest tiso¢
prid. (ibid., pod¢rala avtorica. Opozarjam na izraz "metaforiéno” v citatu.)

Pred tem se je tudi srednjeangledki termin "duh” (ang. "inwit" - op. prev.) delno
prikrival z danadnjim terminom "zavest”. Toda raba samega tecrmina "zavesten" v
sodobnem pomenu sc je pojavila Sele v prvi Cetrtini sedemnajstega stoletja. Termin
"zavest" sc je pojavil Scle leta 1678 in termin "samozavedanje" $ele leta 1690. (Ustrezna
termina v francoskem in nem$kem jeziku, ki sta resni¢no enakovredna, se pojavita v
pribliZno istih obdobjih; v francoskem jeziku morda nekaj let kasneje.)

Naslednje poglavje razpravlja o starogrikem jeziku; toda nato na kratko skicira
revolucijo sedemnajstega stoletja, ki je preoblikovala pojmovanje termina duh in
dvignila zavest na piedestal, na katcrem kraljujc 8¢ dancs. Poglaviji, ki sledita, omenjata
razline teZave pri prevajanju terminov "zavest/en/” in "duh” v kitajski in hrvagki jezik.
Potem se bom obmila k sodobni psihologiji.

II. STAROGRSKI JEZIK

V klasi¢ni Gréiji naletimo na veliko in sijajno pojmovanje psihologije. Tega ni treba
dokazovati: Evripidova in Aristofanova dela sama 1o dokazujejo. Pa vendar ni prav
nobenega termina, ki bi vsaj priblizno ustrezal "duhu” in "zavest".

Namesto necesa, kar bi bilo podobno "duhu”, imamo termin psyche - ki je tipi¢no, a
zavajajoce preveden kot "duda"; uporabljala bom transliteracijo. To se je od Homerja do
Aristotela pomensko mocno spremenilo, toda pomen tega termina je v koncni
aristotelski verziji (za sodobnost) izredno pomemben. Ker mislim, da je pomemben za
na$ ¢as, ga bom v grobem odrtala. V vsem svojem razvoju je termin psyche ohranil neko
zelo pomembno konotacijo: biti Ziv, je pomenilo imeti psyche in imeti psyche, je
pomenilo biti Ziv. Torej imata trava in ameba psyche. Imata je prav toliko kot ljudje
(imeti psyche pomeni imeti jo ali pa sploh ne), ¢eprav jo imata v manj sofisticirani
obliki. Pri Aristotelu je bila psyche "oblika"; in oblike so "to, kar je" nekaj. (Vsak
posamezen predmet je oblikovana materija, materializirana oblika; ne oblika in ne "gola”
materija v naravnem svetu ne morcta obstajati lo¢eno.) Toda psyche je bila
najpomembnejdi podrazred oblik in je oznalevala oblike Zivih stvari. Psyche - v
pomenu "to, kar je" Ziva stvar X - je opis znalilnih in definicijskih lastnosti X.
Rudimentarne  oblike Zivljenja - recimo trava - so imele samo metabolizem,
prehranjevanje in rast, Malo vise - na nivoju ameb ali muh - najdemo vse to in $¢ nekaj
sposobnosti gibanja in percepcije. Se vise - recimo pri psih in svinjah - naletimo na bolj
raznolike sposobnosti gibanja in $¢ bolj raznovrstne in bogatejSe sposobnosti
zaznavanja. Nad tem, pravijo, je vse bolj fleksifilen senzomotori¢en nadzor in nekaj
predstavnih sposobnosti. V tej kategoriji je ofitno teZko navesli jasne primere ne-
¢loveskih Zivali; morda bi poskusili z Zivalmi, ki imajo visoko razvite moZgane, kot na
primer opice ali delfini. Laboratorijske in terenske raziskave kaZcjo, da bi lahko nckaj
problemov resili z ncko mero "predvidevanja™: beZen pregled, "z duhovnimi o&mi”,
katere strategije sprejeti. Kako se je sicer, bi kdo lahko vprasal, Kohlerjevi opici Sultanu,
posrecilo doseci banane? (Toda ni¢ na tem podro¢ju ni jasnega; glej tudi Macphail 1982
ali 1986). In kon¢no odkrijemo pri ¢loveski vrsti vse zmoZnosti, ki so znacilne za niZje
nivoje piramide, pa tudi racionalno sposobnost prakti¢nega in teoretskega razuma. Tako
Jje pri "tem, kar je" ¢lovek, bolj kot pri kateri drugi Zivali, potrebna bistvena referenca z
njcgovimi enkratnimi razumskimi  sposobnostmi; vse druge sposobnosti pa so
predpostavljene in obstaja nenchen feedback med vsemi nivoji te piramide. "Tvarina"
vsake Zivali, ki jo oblikuje psyche, so meso in kosti, to pa je telesna realizacija psyche.

335



Vmili s¢ bomo k psyche. Najprej pa poglejmo na§ drugi koncept: kakot to, da griki
jezik nima nobenega termina, ki bi popolnoma ustrezal terminu "zavest/en/"? Mnogi to
omenjajo in so zaradi tega nczadovoljni; glej Hamlyn (1968):

. skoraj popolnoma je zanemarjen vsak problem, ki izvira iz psihofizi¢nega
dualizma in dejstev zavesti, Zdi se, da se tak$ni problemi (Aristotelu) ne postavljajo.
Razlog bi bil v tem, da koncepti, kot je npr. zavest, v njegovi konceptualni shemi sploh
ne nastopajo: ne igrajo nobene vloge v njegovi analizi percepeije, misljenja ipd. (Niti ne
igrajo nobene pomembne vioge v grékem misljenju na splono.) Tako je morda zaradi
tega sama njegova definicija duSe za danasnjega bralca nekako neustrezna (str. xiii).

Hamlyn ima prav, ko pravi, da Aristote! kot tudi sicer griko misljenje nasploh ne
pozna "dejstev zavest" per se. Ker pa se v tej razpravi cksplicitno spraSujem, &e si
"dejstva zavesti” zasluZijo sistematiéno preucevanje, se ne bom preve¢ mudila pri
obrambi Aristotcla. Nedvomno je Hamlynova dolZnost dokazati, in sicer s primeri, ¢esa
Aristotel nc upodteva (in ¢esar domnevno ne upoSteva tudi Evripid v svoji analizi
Medejine psihologije). Toda na kratko lahko omenimo o ¢em Aristotel govori in o ¢em
nc, da bi videli, v éem je tezava, &e ga obtoZimo kakr$negakoli ofitnega greha opustitve;
zdi se, da lahko govori skoraj v vsch fenomenih, ki jih uvr¢amo v skupino "zavestnih”
fenomenov, in za tisto, esar domnevno ne pozna, je morda kar prav, da je opuiceno.

Najprej, 0 ¢em govori: pise o spanju, budnosti in o sanjah z aisthemata (podobami).
Raziskuje pet ¢utov, njihovo povezavo in senzomotoriéni nadzor. Razpravlja o
bole¢inah in Custvih - v nai terminologiji o povsem "zavestnih”, "fenomenalnih™ in
"subjektivnih” fenomenih. Daje dolgo in zapleteno analizo predstavljanja. Veliko govori
o prakti¢nem in teoretskem logi¢nem sklepanju in preudarjanju: to so najznacilnejde
sposobnosti ¢loveka,

Kaj opus¢a? Res je, da ga kaj posebno ne zanima introspektivno samoopazovanje,
"zascbnost” ipd. Res razlozi, da obifajno zaznavamo, da zaznavamo in s¢ 0 tem
redkokdaj motimo: toda preden ga razglasimo za skritega kartczijanca, ki govori o
cpistemoloskem privilegiju v nasem pristopu k mentalnim stanjem, bi morali upoStevati,
da nato razumno pripominja, kako obidajno zaznavamo tdi, da hodimo. Druga
"opustitev" je "opustitev” izkusnje vida, sluha ipd.: fenomenalnih ob¢utkov, qualia,
¢utnih podatkov. Vendar bi kdo lahko zanikal, da jih popolnoma opusca - kajti s tlem ko
(a) dopusca, da Cesto zaznavamo, da zaznavamo in (b) dejansko opisuje aisthemata sanj -
ali sc tako Ze ne priblizuje priznavanju ne¢esa takega kot so "fenomenalne kvalitete”?
Tudi to bi bil sklep, ki zavaja: v grikem jeziku noben termin ne ustreza terminom "¢utni
podatki”, "qualia” ali "grobi ob&utki", poleg tega pa Aristotel nikoli ne govori o Cutnih
izkustvih v mnoZini. (MnoZinska oblika aisthemata se pri njem pojavlja samo v
obravnavi sanj, nikoli v povezavi s ¢uti.) Seveda Aristotel ne misli, da so katerekoli
“fenomenalne kvalitete” na podro¢ju vida in sluha explananda kot take. Ce pa naj bi o
bila "opustitev”, moramo dokazati, da resni¢no obstajajo stvari kot "qualia”. Tega ne bi
smeli predpostaviti (glej tudi Dennctta v tej knjigi); nekoliko kasneje bomo imeli
dodaten razlog, da podvomimo v njihovo integriteto. Seveda ima Aristotel lingvistiéna
sredstva, da izrazi "X misli, da vidi O"; to je pomembno, ker bi dancs mnogi radi
dokazali, da je vsebina stavka: "X ima ¢utni podatck o O" iz¢rpana s stavkom: “zdi se,
da X vidi (misli, da vidi) O"; izrazanje, ki s¢ izogne terminoma “quale” in "Cutni
podatek”, ki sta Stevna samostalnika. Breme dokazovanja ostaja spet na drugi strani - da
to¢no pove, zakaj "vizualnega izkustva” ne morcmo povsem raziskati, ne da bi
postulirali "vizualna izkustva". (O tem glej tudi Matson 1966.)

Tako je navsezadnje nejasno, kje se Aristotel moti, oziroma, ali se sploh moti. Ker
pa je na§ namen ugotoviti, da bi bilo lahko njegovo mesto celo visje, moramo
nadaljevati.

336



Zdaj lahko vsc to povezemo z anglekima terminoma "duh" in "zavest'.
Aristotelovo psiholodko psyche - z njenim "zanemarjanjem dejstev zavesti” - je ovrgel
Descartes v Razpravi o metodi iz leta 1637 (objavljena v francod¢ini), Ceprav je
revolucija najbolj jasno vidna v drugi od njegovih Meditacij (objavljene leta 1641 v
latin&¢ini in leta 1642 v franco$¢ini). Kot pojasnjuje Dcscartcﬁov nacin dokazovanja v
Mcdu.acuah je psyche do takrat vzdrzala preskus ¢asa; ? vendar so cerkveni ofcetje, ki sc
jim je zdelo potrebno v Aristotelov monizem vnesti dualistiéno psyche-substanco, ki bi
prezivela telesno smrt, dodali nekaj, kar je Descartes imenoval "sapa, ogenj ali eter ...
vdahnjeno v moje gostejie dele”. Descartes na borih dveh stranch opravi prehod od
psyche k duhu:

Predvsem se mi je ponujala misel, da imam obraz, roke, lakti in ves ta ustroj
udov, kakrS$nega vidim tudi na mrivem truplu in ki sem ga imenoval tclo.
Poleg tega se mi je ponujala misel, da jem, hodim, ¢utim in mislim, in te
dejavnosti sem povezoval z dufo. A kaj neki je ta dula - na to bodisi nisem
bil pozoren ali pa sem si jo predstavljal kot nckaj neznatnega, podobnega
sapi, ognju ali etru, nekaj, kar je vdahnjeno v moje gostejse dele. (Haldane in
Ross I, str. 151.) (prev. P. Simoniti)

To je skoraj ¢isti Aristotel, ki v pravilnem hicrarhi¢nem redu najprej navede tvarino
(telo) in potem razli¢ne sposobnosti psyche. Vendar samo "skoraj”, zaradi dodatne
cteri¢nosti duse in zato, ker je Descartes pozabil na fantazijo. Medtem pa obrnemo eno
stran:

Kaj sem torej? Misleda stvar. Kaj je 10? Stvar, ki dvomi, ume, zatrjuje,
zanikuje, hoce, node, si wudi predstavlja in Cuti. (ibid. str. 153.) (prev. P.
Simoniti)

Formalno definicijo procesa "misljenja” dobimo v "Argumentih, ki dokazujejo
cksistenco Boga™:

Misel je beseda, ki obsega vse, kar biva v nas na tak naCin, da sc lega
neposredno zavedamo. Misli so tako Jyse dc;avnosu volje, razuma, predstav
in cutov. (Haldanc in Ross 11, str. 52)

Vrhunec vsega tega pa je v pismu Mersennu:

(Trditev)... da ni¢ ne more biti v meni, se pravi v mojem duhu, &esar se ne bi
zavedal, sem dokazal v Meditacijah in w izhaja iz dejstva, da sc duda razlikuje
od telesa in da je njeno bistvo, da misli. (Kenny /ed. 1970, str. 90.)

(Francoski tcksti imajo obiajno "avoir connaissance de /mes pensées/”, latinski pa
"esse conscius”;, oboje navadno prevajamo z "zavedati se" /ang. "to be conscious” - op.
prev./.)

Tukaj zclo cksplicitno opazimo tako rojstvo "zavestnega duha” kot njegovo
dramati¢no lo¢evanje od &esarkoli telesnega. Vendar je to potrebno zaradi
epistemoloskega premisleka, kot je pokazal Rorty (najbolj razumljivo leta 1970; glej tudi

2 Seveda notem redi, da se je Descartesova revolucija pojavila kot strela 7 jasnega. Zaslutimo jo lahko e pri zgodnejfih piscih
(npr. pri Avguitinu in nekatenh helenistiénih in stoifkih piscih). Vendar pa se zdi nedvomno, da je bil Descanes olc
kantezijanske revoludije v tem pamenu, da je razliéne nize zbral, jih cksplicitno dokazoval in eksplicino nastopal proti bolj
md:cxomhlmmglcdmn

Upnhcvnymn da se "obfutek”, ki ga je Descanes ekspli zavmil z opombo, da ne more videti nifesar, &e nima tclesa,
pretihotapi nazaj z argumentom: cclo, &c sc vana, da \ndn s¢ ne morc varali, da sc mu zdi, da vidi; in 1o, zatrjuje, jo "pravi
pomen” za &utne besede. Tore): dobrododli Eutni podatki, qualia, Eutna izkustva (bodimo pozomi na mnoZino) ... ni nakljuje,
da griki jezik nima izrazov, ki bi tem terminom popolnoma ustrezali. Imamo preoblikovan Eut “vida®, ki pa se ne sklada prav
1zrazito 2 vsakdano rabo: enadi se 2 "mislim, da vidim™. (Upoftevajmo tudi, da bi Anstotel lahko od njega zahteval, naj
“gibanje” postavi nazaj na svoje mesto, in sicer 2 natanéno istim argumentom: lahko se motim o tem ali hodim, ne pa o tem, ali
se mi 2di, da hodim.)

337



1980; nekje pravi, da je epistemologija vzrok ontologije, tako kot Greh poraja Smrt). Da
bi premagal skeptika, mora epistemolodki fundacionalist najti "nedvomne” temelje, na
katerih gradi - ¢e je to mogoce. Takinc nepopravljive temelje odkrijemo samo v
psiholodkih trditvah v prvi osebi sedanjega ¢asa, ki zadevajo individualne splo$ne
vsebine introspektivnega opazovanja - opazovanja, ki se osredoto¢a na tako heterogene
objekte, kot so "bole¢ine” in metafizicne "misli o biti”, Duh postane zasebno notranje
prizori§¢e (glej Humovo analogijo, ki prav tako primerja duha z notranjim gledalis¢em),
na katerem vse "mentalno” kaoti¢no popotuje pred nepremi¢nim Notranjim ofesom.
eprav je med nami le malo fundacionalistov, ¢eprav vedina upravi¢eno dvomi o
nepopravljivosti introspekcije in Ceprav Ze tudi sicer epistemologija ofitno  ni
ncposredno relevantna za preuéevanje duha, smo pa le ves ¢as Ziveli s potomci
kartezijanske mens. Angleski empiristi so se polastili "duha" kot "zavestnega duha" -
vendar (delno) zato, ker so skusali braniti fundacionalisti¢no epistemologijo. Po Locku
se spoznanje zdi popolnoma nemogoce brez zavesti ..." ¢e re¢emo, da je telo razseZzno
brez delov, je o prav toliko razumljivo kot ¢e re¢emo, da nckaj misli, nc da bi sc tega
zavedalo” (Essay, 11, i, 19). Njegova definicija identitete je seveda znamenita, stavki, ki
sledijo - tu so poudarjeni s kurzivo - pa so manj pogosto citirani:
(Clovek) je misle¢e umno bitje, ki ima razum, ki lahko presoja in ki samega
scbe opazuje - ista misleca stvar v razli¢nih ¢asih in prostorih; (o pa je s tisto
zavestjo, ki je nelo¢ljiva od migljenja in za katero se mi zdi, da je zanj bistvena;
saj je nemogode, da kdorkoli zaznava, ne da bi zaznaval, da dejansko zaznava
... Kajti, ker zavest vedno spremlja misljenje, se prav po njej ¢lovek imenuje
¢lovek ... (ibid., I1, xxvii, 11.)

Fundacionalisti¢no-epistemolosko trditev pove Hume na kratko: kar naravnost trdi,
da so "percepcije duha popolnoma znane" (Treatise 11, poglavje vi); in da "zavest nikoli
ne vara" (Enquiry, poglavje VII, 1. del, 52. paragraf).

Skoraj ni treba redi, da pojem "duha” ni ble$¢ede jzmcn.“ Znano je, da sc je njcgova
(kartezijanska) omejitev na zavestne fenomene izkazala kot zavora in ovira za razvoj
psihologije. U¢enjaki so cela stoletja delovali znotraj asociacionistiénih humovskih
okvirov; Wundt je v svoji "Volkerpsychologie" moral zapisati "tisti mentalni produkti,
ki 80 ... nerazloZljivi v terminih samo individualne zavesti” (1916, str. 3). "Kartezijansko
revolucijo” v&asih imenujejo "kartezijanska katastrofa”. Ceprav se Thorndike ne
pritozuje samo nad Descartesovo omejitvijo na zavestno mentalnost in nad popolno
dihotomijo med duhom in telesom, bi ga dancs mnogi podprli v njegovem tarnanju iz
leta 1898:

Ze dolgo tega je znanost ovrgla vse (Descartesove) fiziolodke teorije. Nihde
ga nikoli ne navaja kot avtoriteto v morfologiji ali fiziologiji... Vendar pa jih
je Se vedno kar nekayj, ki podpirajo njegovo teorijo o naravi duha; razlike med
njegovim naukom o predstavah, spominu in 0 emocijah in nauki mnogih
danagnjih psihologkih knjig so sorazmemo nepomembne. (The Psychology of
Descertes, v Unpublished Thorndike Papers, str. 91).

To odmeva $c danes. Haves (1986) takole pojasnjuje kartezijanski model "duha":

Zakaj bi se psihologi obotavljali sprejeti, da se ljudje lahko ucijo na ta nacin? (1o je,
da ni potrebno, da je informacija, ki je pomembna za izvrSitev naloge, predstavljena v
obliki, dostopni zavestnemu nadzoru ali da se ljudje lahko naucijo opraviti neko nalogo
brez zaletnega pojasnilnega kodiranja - KVW,) Oc¢iten teckmec temu je vdanost (ki jo
cksplicitno ali implicitno izkazujejo) kartezijanskemu modelu duha. Skladno s tem

4 Squires (1971) na zabaven nadin odkriva dobesedno inkoherenco nadih idiamov, ki opisujejo duba.

338



nazorom je sistemn, ki uci brez plodov svojega u¢enja, in ker je dosegljiv procesom, ki jih
lahko nadzoruje, poro¢a o njih in ¢e je nujno tudi spreminja, sam v bistvu zunaj nadzora.
(MS, str. 4-5.)

Torej: pred Descartesom ni nihée dvomil in nikogar ni vznemirjalo oitno dejstvo,
da duh presega zavest. Od Heraklita naprej je lahko pokazau, da je bilo spoznanje o nas
samih pojmovano kot bistveno delno in omejeno; pomislimo na Plotina, sv. Avgustina
("Duh ni dovolj ob3iren, da bi obsegel samega scbe™), Danteja, Shakespeara, sv. Terezo
Avilsko, Montaigna, Bohmeja; kdo bi dvomil, da so ti - in 3¢ mnogi drugi -
introspektivni pisci. Prav tako lahko najdemo nekatere vrste dualizma (s &rto lo¢nico,
zarisano na razli¢nih to¢kah med nedim grobo "telesnim” in nedim bolj mentalnim,
spiritualnim, intclektualnim ali kakr$nokoli pa¢ je) v vsej zapisani zgodovini: pomislimo
na Platona ali Biblijo. Predkartezijanska misel o duhu je bila brez dvoma nejasna _ kot
vedina zdravorazumskih pojmov - in morda ima v drugih jezikih le malo ustrezno
prevedljivih terminov; toda dotlej ni $e nihée uvidel primemosti zavesti kot odloilne
¢rte lo¢nice med tako radikalno razli¢nima vrstama stvari kot sta duh in telo, mentalno in
fizi¢no.

Potem ko je "duh” Ze pomenil predvsem zavestnega duha, so morali tisti, ki so t¢j
omejitvi ugovarjali - in bilo jih je mnogo - postaviti nasproti svoja lastna staliica; a zdaj
so jih morali redefinirati v terminih "sprejete” postkartezijanske mentalno-fizi¢ne
shizme. To ponazarja preprosta opomba. Pred Descartesom in angle3kimi empiristi ni
bilo potrebno govoriti 0 "nezavednem™: bilo je samo po sebi umevno, da so v psihologiji
¢loveka neraziskana brezna - da so bile heraklitske raziskave psyche in grika zapoved
"Spoznavaj samega scbe” naporna prizadevanja, stvar celega Zivljenja, ne pa nckaj, kar
jc podarjeno z nezmotljivo zavestno introspekcijo. Nobeno razlikovanje med
"zavestnim" in "ne-zavestnim” (ang. "non-conscious” - op. prev.) se ni zdelo potrebno.
Ko pa je bila zavest osvetljena kot dolo¢ujoca lastnost duha, se je tar¢a premaknila in
kdor se je hotel boriti proti kartezijanski revoluciji s poudarjanjem vloge ne-zavestnih
dejavnikov, si je moral izmisliti svoj lastni slovar. In tako s¢ kot recakcija na
postkartezijanski poudarek na zavesti pojavi termin "nezaveden/nezavedno” (ang.
"uncoscious/ness/ - op. prev.): v Angliji prvi¢ leta 1751, &eprav se do prvih let
devetnajstega stoletja le redko uporablja; "unbewusstsein” in "bewustlos” v Nemdiji leta
1776; "inconscient” v Franciji leta 1850 - in nato predvsem v prevodih nemskih besedil.
(Tu je potrechno opozorilo. Danes govorjenje o “nezavednem” nckako napelje
neprevidnega ali pa priloZnostnega bralca na misel o freudovskem nezavednem. Potem
ko sem opozorila na sorazmemno pozen, vendar predfrcudovski as vpeljave teh
terminov, zaradi jasnosti odslej ne bomo govorila o "nezavednih”, temved o "ne-
zavestnih” mentalnih fenomenih.)

Trdim, da je imela "kartezijanske katastrofa" dva glavna ucinka. Prvi¢, vsilila je
lo¢itev med "zavestnim" in “ne-zavestnim” in tako dejansko vsakogar prisilila, da oceni
vlogo enega in drugega in da svoje lasine teorije oblikuje v terminih, ki jih je narckovala
ta dihotomija. Drugi¢, psihologija in filozofija sta zdaj obti¢ali kot dve lo¢eni podrodji in
cela stoletja so se ukvarjali z vprasanjem, kako ju povezat, kako ju spet zdruZiti. Z
drugimi besedami, "duh” je bil pregnan iz telesa. Kaksno izgubo je to povzrolilo,
ugotovimo s ponovnim primerjanjem "duha" z izpodrinjenim terminom psyche.

57a vsakogar, ki sc nagiba k prepnéanju, da je Freud iznadel ne'-zavestnega duha, bo Whyte (1960) uporaben karektiv,

339



Na;oéuncﬂa prednost psyche je v tem, da ne priznava dihotomije med duhom in

telesom’ in da wu'aja pri enotnosti bioloZkih znanosti (kjer blologua vkljucuje

"psihologijo”). To je nadvse pomembno. Pomembno zato, ker se pri tem samo po sebi
razume, da raziskovanje "Cutnih zaznav", "Custev", "Zelja" ipd. - prav tako kot
raziskovanje "prebave”, in tudi iz istih razlogov - predpostavlja povezavo tch
sposobnosti s telesno tvarino. Bolj nas sili k temu, da lo¢eno raziskujemo senzoriéni in
motori¢ni nadzor, kot pa senzacije in lokomocijo (psyche postavlja percepcijo in
lokomocijo na ista, med seboj prepletena, hicrarhi¢na nivoja). Vztraja pri tem, da med
spoznanjem in vedénjem ni teoretsko zanimive locitve. Raziskovanje psyche ne bi
dovoljevalo osamitve "spoznanja”, kar pa se vsc prepogosto dogaja v sodobnih
kognitivnih  znanostih, niti prepri¢anja mnogih postkartezijanskih filozofov in
psihologov, da "percepcijo” lahko razumemo brez "lokomocije” in splodneje, ne tega, da
lahko "psiholoske" sposobnosti razumemo brez "fiziolodkih" in "behavioristi¢nih”.

cprav ne moremo dovolj poudariti pomembnosti razcepa med duhom in telesom za

kasncjlo filozofijo in psihologijo, bi bilo nespametno prezreti, da so temu precej
nasprotovali. Scheerer (1984 in pred izidom) je zalrtal zgodovino motoricnih teorij
spoznanja in percepeije in "migi¢no-senzoriéni koncept”, ki se je razvil v osemnajstem
stoletju, Znacilno je in ne presencéa nas, da so imeli utiralci poti na tem podrocju
fiziolotko izobrazbo - tako kot mnogi zgodnji nemski psihologi - ali pa so se ukvarjali s
podrodji, ki bi jih danes poimenovali fizioloSka psihologija. Vendar pa so bila celo tu
nckatera dela okuZena s kartezijanskim dualizmom v temle pomenu: cilj so v&asih
razumeli bolj kot razlago kako dve popolnoma razliéni vrsti stvari- npr. premikanje o€i
in vidne zaznave - vplivata druga na drugo, kot pa, da bi zanikali kakrinokoli tcoretsko
pomembno razliko. S tem so sprejeli razliko med zavestnim in ne-zavestnim,
fenomenalnim in fizioloSkim, pa tudi obstoj takSnih stvari kot so vidni ob¢utki, esar pa
ne bi smeli storiti. (Spomnimo se, da noben grki termin ne ustreza "vidnim obéutkom” -
bodimo pozorni na mnoZzino.) Podobno je tudi vedina filozofov, ki so pisali o "problemu
duha in telesa”, razumela svojo nalogo kot poskus zdruZitve dveh zelo razliénih vrst
stvari - pa najsi so bili $¢ tako trdni fizikalisti. Watson, nikakrSen Descartesov prijatelj,
je eksplicitno sprejel to dihotomijo s tem, ko je vse odvrgel na cno njeno stran.

Dancs pa vidimo ohrabrujoa znamenja, ki kaZejo, da ta dihotomija - z drugo
besedo, "duh” - vse manj prevladuje. Pomislimo na toliko oZigosano "nevropsihologijo”.
Ko ncvromiholog,i m/iskujcjo hip()kampd ali pa amigdalo, se jim ne zdi potrebno braniti
svo_pcga poéclja da pripisujejo "mentalne” termine kot so "klasificiranje", "dndlmmnjc
ali "primerjanjc” tem moZganskim snovem. Niti seveda brez tak$nih pripisovanj ne
moremo voditi zapletenih racunalnikov. Vsc bolj postaja jasno, da simuliranje
"mentalnosti” ne bo nikoli napredovalo &ez plitek in nezanimiv nivo, ¢e ne bomo - in
dokler ne bomo - bolj uporabljali premikajocih se robotov kot pa "negibne" ratunalnike,
1o je sisteme s senzornimi prenosniki, ki se lahko "uéijo” z zbiranjem informacij iz
okolice in z vzroé¢nim medscbojnim delovanjem z objekti. (O tem glej tudi Gunderson,
1985). Namesto da bi se vpraSali, kako dva nivoja - mentalni in fizi¢ni - delujeta drug na
drugega in kak8ne je njun medsebojni odnos, vse bolj dopuséajo obstoj ducata nivojev:
od abstraktnega misljenja do celiénih membran in $¢ ve¢. To nas seveda ne presencdéa.
Razlika med mentalnim in psiholoskim se je (intuitivno) zdela precej jasna, ko je bila

6 Ne plede na vse te moje domneve, pa je seveda obée znano, da Anstotel ni popoln monist. V De Anima I, 5 imamo
razpravo o loéljivem "aktivnem razumu”, ki nas zbega in o kateri si ne domifljam, da je razumem - sicer pa nisem preprifana,
da jo sploh kdo. Kljub temu je vredno pripomniti dvoje. Prvig, ne gre za “lofevanje” Eesarkoli duhovnega; aktivni razum je
nekaj, kar podpira mifljenje, tako kot svetloba podpira vid: precej sknvnosien mewafizien pojem. Drugié, zdi sc mi, da sc ta
odlomek povezuje 2 njegovimi ponekod enako zavajajodimi komentani o prvem gibalcu kot “Zistem deju”; in kjer se pojavijo
napol teolodki odmevi, pomagajo razloZiti mnoge filozofske nekonsistentnosti (Seprav jih ne opravitujejo).

340



fiksirana s kartezijanskimi kriteriji nepopravljivosti, to je z zavestnim introspektivnim
pristopom. Ko je bilo ne-zavesino ponovno pripud¢eno v duha, je bilo to intuitivno
razmi$ljanje dopolnjeno z "intenzionalnostjo”, priblizno redeno, z mislijo, da so
mentalna stanja "o" stvarch ali "0" stanjih stvari, ki lahko cksistirajo ali pa ne ali ki so
lahko veljavna ali pa nc). Nobena konjunktivna ali disjunktivna razvrstitev tch dveh -
lako razli¢nih - lastnosti "duha" ni nikoli zadovoljila tistih, ki 18¢ejo nacelni temelj
dihotomije med duhom in telesom, med mentalnim in fizi¢nim.,

Pomislimo 3¢ na ncko drugo oditno prednost psyche. NaSo pozornost usmerja k
naravnim sposobnostim organizmov (pravzaprav k sposobnostim organizmov v
povezavi z naravnimi vrstami). Kakor smo videli, aristotelske oblike (psyche je med
njimi) pojasnjujejo, "kaj je biti" sekira, macka ali ¢lovek: sistemati¢ne znadilne lastnosti.
Poudarjanje duha, predvsem zavestnega duha, pa nasprotno, bolj tei k pojasnjevanju
dogodkov oziroma qualia oziroma "idej" - to je Stevnih stvari - kot pa sposobnosti:
poudarjanje individualnih posamcznosti, ki jih vscbinsko doumc introspekceija,
osvetljena na notranjem odru mentalnega gledali§éa. Psihologi (Ceprav morda ne
filozofi) se danes vracajo bolj k prouéevanju sposobnosti kot pa dogodkov ali mentalnih
posameznosti, vendar moramo le pomisliti na Titchenerja: "Duh je torej celota misli,
Custev in drugega, celota procesov. Objekt "duhoslovia' so duhovni procesi, objekti
'mentalne znanosti' so mentalni procesi (1899, str, 7); in "t preprosti procesi se
imenujejo mentalnielementi. So zelo Stevilni: verjetno jih je kakih 50 000" (1bid., str. 21).
Dolga in znamenita zgodovina asociacionistiéne psihologije, ki se je zacela s Humom in
se u€inkovito nadaljevala krepko v nade stoletje pa kaZe, kako dolgo je trajalo, da se je
sredidte premaknilo od mentalnih posameznosti k mentalnim sposobnostim,

I1I. KITAJSKI JEZIK

Zdaj pa poglejmo kitajski jezik. Ker se je danes na$ termin "duh” vrnil k ne¢emu
bolj obSimemu in bolj ncjasnemu kot je kartezijanski termin zavestni duh, ima
prevajalec s tem le malo tezav (Seprav je lahko imel teZave s karterizijanskim duhom).
Ponudi lahko "Xin" (dobesedno "srce") ali "Jing Shén" (dobesedno "duh/Bog" (ang.
"spirit/God" <- op. prev.); &e prevaja sintagmo "problem telesa in duha”, bo "duh in telo”
verjetno "Xin-Shen” (tu bodimo pozorni na naglase: drugi "Shen" pisemo drugace kakor
prvega). S tem bi morali biti kar zadovoljni. Seveda imata oba, tako "srce” kot
"duh/Bog" konotacije, ki jih "duh” (ang. "mind" - op. prev.) nima, in obratno. Zaradi
sorazmerno lahkega prevajanja pa se mi je zdelo, da nejasnost sodobnega angleSkega
termina dovolj ustrezno odseva prav tako nedoloden Kitajski termin oziroma termina.
Vsckakor tudi v angleskem jeziku, in 1o ne samo v religioznih spisih, sem ter tja
odkrijemo termina "duh" (ang. "spirit" - op. prev.) ali "du¥a" kot sprejemljivi
nadomestili za "duha” (ang. "mind" - op. prev.); tudi nasi idiomi ¢esto postavljajo sedeZ
mentalnega delovanja tja, Kjer je bil Z¢ po Aristotelovem mnenju, to je, v srce. Videli
smo 7e, da se 1o, kar velja kot spiritualna, intelektualna ali mentalna stran dualizma, v
razli¢nih dobah in kulturah precej spreminja.

"Zavest/en/" povzrota vedje tezave. "Yishi” je najblizje. Njegovi komponenti "yi" in
"shi" sta prvotno imeli skoraj isti pomen: védenje in spominjanje. Razen tega se zdi, da
Je bil v starokitajskem jeziku "yi" blii.ji7lihcmu, implicitnemu kot pa "zavestnemu”,
predo¢evalnemu spoznanju. Qui Renzong  navaja zanimiv primer:

7 Neizdan rokopis The Vocabulary of "Consciousness” v Chinese Language'

341



V enem izmed kitajskih klasi¢nih del, Da Dai Liu, je bilo re¢eno, da je "Wu
Wang (Vojadki kralj) vpradal, ¢e Tao Huang Dia in Zhuang Xua obstajata v
yi, ali &e ga je moc¢ videti". O¢itno naj bi bil Tao, s katerim Huang Di in
Zhuang Xu vladata deZeli, ncke vrste tihega, implicitnega spoznanja.

Po Qiuju "yi" dandanes vsebuje: a) pomen ali implikacijo, b) Zeljo, poZelenje ali
intencijo, ¢) koncept, idejo, d) anticipacijo ali pri¢akovanje. "Shi" je predvsem védenje
ali spoznanje. Oba korena kombinacije yi-shi sta torej mo¢no kognitivna. Qiu podrobno
opisuje tri sodobne rabe kombinacije. Prva je "nasproten koncept materije ... Obsega
razline procese in produkte psihologije in miSljenja kot so: oblutck, percepcija,
reprezentacija, koncepti, sodba, inferenca, abstrakcija, generalizacija in celo Custvo,
emocija, volja in osebnost". Drugi¢, kot psihologki termin: "Raba na najvi§jem nivoju
psiholoskega razvoja, ki je nelo¢ljivo povezan z jezikom in ki naj bi bil znaCilen za
Clovek". Tretja raba: "zavedanje”, "uvidenje" itn,

Obmodje "yishi" je, milo re¢eno, precej nejasno. Glede na prvega od treh pomenov
bi smeli k "yishi" priSteti precej tega, ¢esar v sloven$¢ini ne bi imenovali "zavesten";
pravzaprav sc zdi bliZji "psiholofkemu” in obscga precej ved, kot sugerirajo Cisto
intelektualni - kognitivini - pomeni obeh komponent, to je "yi" in "shi". Qiu domneva,
da je ta pomen sorazmerno nov. Nasprotno pa drugi pomen izkljuéuje precej tega, kar bi
mi verjetno radi vkljucili: veéina bi hotela zagovarjati nelingivistiéna, a kljub temu
zavestna stanja, tako pri ljudeh kot pri Zivalih. Tretji pomen, ki smo ga pojasnili, pa sc
dejansko ujema z eno od nadih rab - "zavedasti se necesa”: s tem, da s¢ ujema samo z
eno od teh rab, pa ima oZji pomen kot angleski termin, Ze angleski termin "zavesten” ne
tvori skupinc mentalnih fenomenov, ki bi bila koherentna in integrativna. Ti dve
lastnosti sta potrebni za to, da bi bil termin "zavesten” uporaben teoretski termin. Zato
nas ne more preseneati, e kitajski jezik nima nobenega pribliZzno ckvivalentnega
termina, ki bi bil konsistenten, Ceprav se obe komponenti "yishi" (tako "yi" kot "shi")
nanafata na spoznanje, pa moramo ugotoviti, da je videti le malo povezave z
ncpopravljivostjo, neposrednostjo, Notranjim  ofesom, zasebnimi  mentalnimi
posameznostmi na notranjem odru, spoznanjem s pokazom, bolj kot z deskripcijo,
skratka, le malo povezave s tistimi zna&ilnostmi zavesti, ki so tako privlacile Descartesa,
ker se je zdelo, da dajejo osnovo za zmago nad skepticizmom,

IV. HRVASKI JEZIK

Hrvaski jezik predstavlja drugo stran medalje. "Svijest" in njene izpeljanke
zadoS&ajo za "zavest” in njene kolateralne termine. Problem nastane z "duhom” (ang.
"mind" - op. prev.). "Um" je bil splo¥no sprejet tekmee. Nek zagovornik, profesionalen
psiholog, je bil preprian, da je to resni¢no natanten prevod in da torej termin "uman”
ustreza terminu "mentalen”. Toda dva filozofa sta raje prevajala angleki termin "mind”
z "duhom” (in "duSevni” kot pridevnikom), cpray sta dopus¢ala, da ta termin ni &isto
natangen. Nasprotovanje "umu" je izhajalo iz dejstva, da se je ta termin zdel preved
intelcktualen, preved osredotoden na racionalnost, razum, nadzorovane emocije. Ni
izklju¢no "racionalen”: "razum” je neposreden prevod angleSkega termina "analytical
reason”, "um” pa je nekoliko bolj sinteti¢en in sugerira vrednostno sodbo, vendar je
vseeno blize gr¥kemu terminu sophia, kot angleSkemu terminu "duh”. Prav tako kot
sophia, tudi "duh” ne more brez teZay zajeti iracionalnih, nenadzorovanih, nezanesljivih
misli in obCutkov. Vendar pa je imel "duh” malce preve¢ priokusa po "spiritualnem”, da
bi gladko ustrezal angleSkemu terminu "mind”. Zanimivo je, da je slovenski u¢benik za

342



psihologijo iz leta 1924 brez oklevanja uporabljal izpeljanke obeh terminov: alternativa
"psihologiji” je bilo "duseslovje”, "telo in dufa” pa je bila fraza, ki je izraZala nasprotje
med duhom in telesom; vendar pa je prav tako govoril o "psihologiji umskega
doZivljanja".

(Zdi se, da sta bila "um" in "duh" cdina resna ickmeca; omenimo e, da je anglesko-
hrvadki slovar srednjega obsega navajal vsaj deset besed za angleski "mind”, kar dobro
ponazarja kaos tega angleskegatermina.)

Glede na vse to je bilo ofitno zanimivo videti, kako psihologija zdaj oznacuje svoj
predmet. Kot angled¢ina, tudi hrvadki jezik modro uporablja termine, ki so neodvisni
tako od termina "um" kot od termina "duh": psihologija" s pridevnisko obliko
"psiholodki”. Kaj so preucevali? Splogno sprejet tekmec je bila "li¢nost”, o je, pribliZno,
"osebnost”. (Vendar pa bi bil zgoraj omenjeni psiholog prav tako zadovoljen, ¢e bi
psihologijo oznacili kot raziskovanje "uma". Vseeno pa sem imela vtis, da je - napa¢no -
mislil, da kritiziram hrva3ki jezik, ker nima nata¢no cnakovrednega termina za angledki
"mind" in imela sem ob¢utek, da brani svoj jezik z vztrajanjem pri “umu” kot tak§nem
enakovrednem terminu).

Tukaj moramo opozoriti na pomembno tocko: zdi se, da sta se "um” in "duh”
ubranila pred povezavo s terminom "svijest”, ki pa jo (zaradi kartezijanskega in
empiristiénega izrodila) ima angle$ki termin "mind" s terminom "consciousness'.
Hrvadki termin "um” je v primerjavi z anglelkim terminom "duh” nedvomno bliZji
Aristotelovemu pogledu na to, kar je znacilno ¢lovesko. zato bi bilo zanimivo, da &c bi
sociologi znanosti ugotovili, ali si sodobni hrvadki psihologi prav tako belijo glavo s
problemom “svijesti" kot si jo njihovi kolegi z angleSkega jezikovnega podorodja s
terminom "consciousness”. (Zal pa bi ireverzibilni imperializem angle3¢ine kot jezika
znanosti verjetno skvaril tak3ne podatke.) Po drugi strani pa bi se dalo razpravljati o tem,
ali bi bila katerakoli - nova - preokupacija z "zavestjo" korak v pravo smer. V bistvu pa
je prav 1o naSc osrednje vpraanje.

Na koncu drugega poglavja - kjer nenaklonjeno primerjam "duha” s psyche - sem 7e
omenila a) da je bila njegova pomembnost pretirana in b) da izgublja pomen. Zdi se mi,
da hrvadki jezik kaZe, da je ta poscbni koncept nepotreben; ¢e hofe kdo dokazati
nasprotno, bi moral hrvadko zdravorazumsko psihologijo obtoZiti, da je v nekaterih
pogledih pomanjkljiva. Torej je treba noge tistih, ki trdijo, da je ncustrezen, trdo stisniti
s tem argumentativnim $panskim $kornjem. K tej to¢ki se bomo e povrnili.

V. ZNANOST, FILOZOFIJA IN ZDRAV RAZUM

O necem si moramo biti na jasnem. Naj je nasa sodba o koherenci terminov "duh” in
"zavesten” kakrdnakoli, ne more uspeti noben predlog za jezikovno uzakonitev ali
reformo. Komaj kaj naredi viis na vsakdanjega govorca - vsckakor ga ne bodo
premaknili filozofski argumenti. Navzlic vsej bojazni puristov, ljudje vztrajno napadno
uporabljajo izraze, kot je "upapolno” ali ecnalijo izraza “nczainteresiran” in
"dezinteresiran”, Francozom ne uspe odpraviti "frangle$¢ine”. Vse o pofenmo kar
naprej in pri tem veselo omalovaZzujemo slovnigne, politi¢ne in filozofske preokupacije.
V znanosti pa moramo nujno zagotoviti jasne in nedvoumne koncepte. Psihologija jih
ima prav malo; to je hkrati simptom in vzrok njenega nerazvitega stanja.

Gre za delo dr, Franceta Vebra "Otn psihologije” (op. prev.).

343



Za cksperimentalno psihologijo danes termin "duh" morda ne pomeni mnogo, ker ni
vet koekstenziven z "zavestnim duhom”. Videli smo Ze, da dihotomijo med duhovnim in
telesnim, mentalnim in fizi¢nim vedno bolj izpodriva misel, da obstajajo $tevilni nivoji
deskripcije; pravzaprav termini "psiholoski”, "nevropsiholoski” in "nevrofizioloski"
pokrivajo po ve¢ tak3nih nivojev. Hrvadki jezik lepo kaZe, da psihologija lahko
napreduje z alternativnimi termini, ne da bi jo sploh kaj skrbelo (dokler ne pritisne nanjo
kak filozof, ki povsod vtika svoj nos), kateri od obeh, "duh” ali "um”, bolje zajame tisto,
kar pa¢ hotemo, da "duh" zajema. Z drugimi besedami, hrvadki jezik verjetno ne
razlikuje "mentalno/psiholosko” per se, razen da ima blagi termin "psiholo¥ki”, s katerim
opisuje podro¢je znanosti. Le malo psihologov se ¢ pusti zapeljati v to, da bi jih
vznemirjal duh kot tak. Ce sploh ima kak¥no mesto v znanosti, je kot (goljufivi) termin-
deZnik, ki pokriva "skupno vsoto naSih mentalnih ali psiholoskih stanj, dogodkov in
procesov” - in 1o nam pravzaprav ni¢ ne pomaga, ¢¢ ne vemo, kaj mislimo z
"mentalnim” in "psiholo$kim". Re¢emo lahko tudi, da je "duh” splo3en termin, ki izraZa
vsebino vseh ne-behavioristiénih psihologij - in potem moramo skuati povedati, kdaj
ncko podrocje je oziroma kdaj ni "psihologija” (in spet, kaj pa nevropsihologija?). V
vsakem primeru bodo psihologi $¢ naprej poceli to, kar so pa¢ predvsem podeli:
etiketiranje te vrste upraviuje samo birokratska udobnost.” Vendar pa bi "duha" rada
obdrzala v igri, ker bom nakazala, da bi termin "zavest/en/" lahko bil - pravzaprav bi
moral biti - na istem.

Kajti "zavest" je trenutno pomembnej$a. V vsakdanji rabi tudi z njo ni tezav,
Obicajni govorec nima nobene "teorije” o wvcsli.’, in vendar ta termin brezhibno
uporablja. Morda ga uporablja nckonsistentno, toda vsakdanji jezik je, dobesedno
receno, skoz in skoz nckonsistenten. (Govorimo o tem, da sonce vstaja, ¢epray pri tlem
vemo, da je to, o emer govorimo, dobesedno napaéno; nekaj naredimo oziraje se na
nckoga in smo pri tem nepopustljivo anti-realistiéni o tem, kaj je "ozir"; nekoga lahko
ozna¢imo kot "obsedenega”, nekoga drugega kot "oidipskega”, eprav se nam zdijo tako
demonske kot freudovske teorije obZalovanja vredne; nckomu iz srca povemo svoje
mnenje, nckaj nam leZi na srcu, nekaj nosimo v srcu - ne da bi reificirali "sree”.) Naga
raba "zavestnega” se od konteksta do konteksta razlikuje, a to je normalno; tako je s
tiso¢i vsakdanji izrazov. Simo dejstvo, da v vsakdanjem jeziku govori o iksih, ne
pomeni, da iksi obstajajo (pomislimo na "srce”); tudi ¢e iksi dejansko obstajajo, ni
nujno, da so predmet znanstvene raziskave: pomislimo na aktovke, ograje, kropilnice.
Kot je omenil Dupre (1981), se lai¢ni interesi Cesto razlikujejo od znanstvenih, Za
povpre¢nega Cloveka je pomembneje, da razlikuje ¢esen od lilij, kot pa da prepozna
njihovo istovrstnost in "gurman bolj poudarja razliko med ¢esnom in ¢ebulo kot je o
implicirano v taksonomiji” (str. 83). Laikovo nckonsistentno in "neznanstveno” rabo
terminov kot "zavesten” - in seveda "duh" - lahko tako pustimo pri miru,

Znanost ima morda veé tezav z "zavestjo". Eden od razlogov, da 1o omenjamo,
izhaja iz zgomjih argumentov: anti¢ni Grki so bili brez tega termina, Kitajei, se zdi,
razvrSCajo stvari preeej drugace, AngleZi so bili brez njega do sedemnajstega stoletja in
S0 ga nato potrcbovali v povezavi s sumljivim - redefiniranim - konceptom "duha”, ki

# Morda je to precej pomembnejic za filozofijo. Tisu del filozofije, ki preuluje nafo vsakdanjo psihologijo - imenujemo ga
“filozofija duha” - ne more storniti nié boljfega kot da nam ponudi takole obseZno in nejasno definicijo: celotna vsots mentalnih
fenomenov. Tako se obstoj koncepta duha krepi in je okrepljen 2 duali: ki v nasprotju z Ari lom zatrjuje, da obstaja
vrstna razlika med “zaznavanjem” in “hojo”, da resniéno obstaja enkratna razlika med duhovnim in telesnim (mentalnim in
fiziénim).

9 Nedavno tega so dokazovali - posebno Churchland - da psihologija zdravega mzuma vkljuluje “teonjo”. S 1o domnevo se
nikakor ne strinjam: zdrav razum in znanost imata tako dramatiéno razliéne cilje, da se ju zdi absurdno primerjati kot teoniji.
Vendarle ps mona vsak, ki bere 1a Clanck uvedet, da imam za dognano in da w ne dokazujem bistvene razlike med
“psihologijo zdravega razuma” in "zmanstveno psihologijo™.

344




Hrvatom oditno manjka, da so resili specifi¢no epistemolodke probleme. Kot sem Ze
izrecno poudarila, so to samo domneve. Nifesar ne dokazujejo; nekatere kulture imajo
samo dva termina-maski, in kak$ne implikacije lahko sledijo iz tega? Morda bi bil
Evripides celo bolje opisal Medejo, ¢e bi imel kak griki termin za "zavest”. Potrebujemo
modnejse argumente.

VI. NARAVNE VRSTE

Kaj opisuje in razlaga znanost? Eden od obifajnih odgovorov je, da znanost
raziskuje "naravne vrsie": ¢lene, v katere je vklesana narava. Na kratko, naravne vrsie
so sistemati¢no plodne explananda in esplanantia, kjer ¢lene vrste drzi/jo skupaj in jim
vlada/jo zakon/i (ter vasih simetriéni principi ali pa deskripcije struklurnega
izomorfizma; toda zaradi enostavnosti se v nadaljevanju zanje ne bom menila). Tako:
"zlato", vendar nc "aktovke", "tigri”, vendar ne "ograja"”, "privajenost”, vendar (vcrjcll(x;o)
ne "predsodki”. "Spomin” je dober primer termina, katerega status je povsem sporen.

Pri naravnih vrstah moramo poudariti dve bistveni stvari. Prvi¢: vsakdanji
(neznanstveni) jezik je nebrzdano bogat, fleksibilen in v njem vladajo nianse, razvidne iz
konteksta. Nasprotno pa si znanstveni konceptualni aparat prizadeva za ckonomicnost,
natan¢nost (neflcksifiblnost) in kontekstualno nevtralnost. Ce torej znanost sprejema
termine vsakdanjega jezika za svoje lastne namene - in 10 res poéne - si mora prizadevati
odkriti tak3ne, ki so primerni (sistemati¢no plodni: naravna vrsta) in pri tem kot plevel
odstranjevati nedtete vsakdanje termine kot npr. "aktovka”, ki se upirajo sistemati¢nemu
raziskovanju. Kot sta poudarila Mandler in Kessen (1958): potem ko vsakdanje termine
sprejmemo, jih moramo prilagoditi, "Zgati v teoretski Zgalni peci”, tako da eliminiramo
njihovo kontekstualno odvisnost, nejasnost in nenatanénost. Da bi razumeli smiscl tega,
primerjajmo vsakdanjo in znanstveno rabo "sile", "mase”, "energije”, "vrienja
(elektronov)” in "inteligence”. Ce je torej termin “zavest/en/" explanandum naravne
vrsie, je jasno in samoumevno tole: vsaka znanost, ki ga sprejme, ga bo zagotovo hotela
in morala delno ali morda precej prilagoditi - redefinirati.

Drugi¢: nckateri termini naravne vrste so bolj ali manj "enotni” v temle pomenu:
tvorijo skupino individualnih posameznosti, lastnosti, procesov, ki so tak3ni, da
virtualno vsi zakoni ali principi, ki vladajo tej vrsti, virtualno vkljucujejo vse Clane e
vrste. Primeri bi bili lahko "tiger”, "zlato" ali "voda". Po drugi strani pa se lahko nck
vrsien termin razceepi na podrazrede, v katerih se drugi zakoni uporabljajo samo za
sestavne podrazrede, Eeprav nekateri zakoni lahko veljajo za vse primere, ki spadajo v 1o
vrsto; imenovala jih bom "kup&kaste” naravne vrste. "Kovina" bi bil tak primer, pa tudi
"kislina", "vro¢ina" in "riba". UpoStevajmo pa, da obstaja razlika med "vrstami” in samo
"skupinami”. Skupina je lahko popolnoma arbitrarna, tako kot skupina, sestavljena iz
"vseh besed, ki imajo 'g' kot &etrto &rko”. Vrsta pa mora biti bolj koherentna, ¢e naj bo
"naravni ¢len”. Kako koherentna? Takole: éeprav vedina teh zakonov lahko zadeva samo

19 Verjetno ni potrebno poudarjati, da "spomina” danes nimamo za moZnega kandidata, ki bi lahko imel status naravne vrsie,

ftevilo razlik, ki se jih je ljudem zdclo pri pisati (kratkoroden, dolgorofen in "delujot” spomin; ali proceduralen ali
deklarativen; ali semantifen ali epizoden; ikonski, ne-kogritiven, somatski itn.) ponazarja likost tega s Po drugi
strani pa bi lahko dokazali isto s preudevanjem osupljivo raznovrstnih tipov amnezije. Amnezija je lahko anterogradna,
retrogradna ali oboje: nekateni ljudje z amnezijo se lahko spominjajo spretnosti (npr. sestavljanke Hanojski stolp), ne morcjo
pa se spamniti nobenih dejsiey - npr. dejsiva, da so 10 sestavljanko Ze videli: zdi sc, da nekatere spominske pomanjkljivost

povzrota nesposobnost shranjevanja informacij in druge nesposobnost njihovega obnavljanja; pri nekaterih boleznih (npr.

sindrom Karsakova) sc lahko ohranijo daljni spomini, pn drugih (Huntingtonova ali Alzhcimerjeva bolezen) pa ne; bi

lahko nadaljevali. Glej Butters in Miliostis 1985,

L

o
oS
wn



podrazrede, pa lahko obstaja vsaj nckaj zakonov, ki so pomembni - pa ne samo trivialno
- za vse podrazrede; ali pa - celo ¢e temu ni tako - imajo lahko zakoni, ki zadevajo
podrazrede, pomembno strukturno analogijo ali pa izomorfizem."" (O¢itno bo treba
povedati nckaj o tem, kaj tvori znanstveno pomemben zakon.)

Kadarkoli se bomo vpraSali, ¢¢c imamo nck znanstven explanandum, bomo torej
imeli dve med scboj prepleteni moZnosti: (a)ali ta termin - npr. "uéenje” ali "inteligenca”
- sploh izraZa naravno vrsto, in ¢e jo, kak3na redefinicija in modifikacija bo potrebna za
vsakdanji izraz; in (b) ¢¢ je naravna vrsta, v koli¥ni meri je enotna ali kup&kasta. Preden
pa se povrnemo k zavesti, bi bilo koristno to stvar ponazoriti z malce laZjimi primeri.

Ulenje, recimo. Dickinson (1980) npr. misli (v nasprotju z mnogimi drugimi
teoretiki ucenja), da je vsaj moZno, da obstaja neck "splo¥en uéni proces”; v moji
terminologiji bi vsaj za naketere vrste u¢enja rekel, da tvorijo precej enotno naravno
vrsto. Stvari pa $e malo niso jasne. Mnogi drugi pa menijo, da je "ucenje” nalepka, ki
druZi skupine specifi¢nih sposobnosti species, nalog ali ni$; primerjaj Klinga (1971, str.
553), ki predlaga, da "ucenje” razumemo "kot naslov za skupino poglavij v u¢beniku” -
klasifikatoren termin za niz medsebojno povezanih psihologkih in fiziolo3kih procesov,
kjer bi bili domnevno najpomembne;jsi tisti zakoni, ki so specifi¢ni za species ali za
naloge. Ce ima Kling prav, bi bili dve moZnosti: ali "u¢enje” sploh ni naravna vrsta ali
pa je "kupkasta” vrsia,

Zdaj pa poglejmo "prepoznavanje”:

Dejansko mislim, da ne obstaja posamezna sposobnost "prepoznavanja”,
temved, da ta termin pokriva celoto vseh asociacij, ki jih vzbudi nek objekt.
Drugale refeno, "prepoznavamo” tako, da se ustrezno odzivamo:
"prepoznavamo” toliko, kolikor pride do ustreznega odziva. Vendar to
stali¢c razvcljavi pojem cnotne stopnje "prepoznavanja“; namesto lega
imamo mnogovrstne vzporedne procese ustreznega odziva na stimulus
(Geschwind 1974, str. 167).

Po Geschwindu bi bilo "prepoznavanje” lahko naravna vrsta; a ¢e je tako, je na
kupCkastem koncu spektra,

Kaj pa "inteligenca"? Menzel in Juno (1985) razpravljata o njej, in to je precej
relevantno tudi za mojo temo: "

Kot vidimo, je intcligenca marmoseta (o, kar pad marmoseti po¢nejo ...

glavne sestavine vedine definicij inteligence pomenijo predvsem pribliZzne
definicije ¢loveske inteligence ... sodbe, ki zadevajo inteligenco, imamo

lahko prej za neznanstveno kol za znanstveno taksonomijo in ... noben
taksonomist ne bi smel implicitno  zaupati nobenemu zunanjemu "znaku
podroja” ... Species nimajo platonskega "bistva” in inteligenca tudi ne. Pri
vsem tem pa se neznanstvena taksonomija verjetno le ne moti popolnoma ...,
re¢i, da so vpradanja o Zivalski intcligenci "zastarcla" ali "znanstveno

neuporabna”, bi bilo kratkovidno (str. 155-6)-

Ta zadnji citat pojasnjuje vse tisto, kar hoem poudariti. Prvi¢, Menzel in Juno
podpirata trditev, da znanost sprejema vsakdanje termine, a jih mora nato prilagoditi za
znanstvene namene. Zdrav razum ("neznanstvena taksonomija") lahko kaZe na ncko
pravo naravno vrsto; vendar se na koncu lahko izkaZe, da vsi taki termini ne kaZejo
zanesljivo, to je, da niso vsi primerni za sprejetje oziroma za prilagoditev. Drugi,
poudarjata legitimnost vpradanja, koliko "inteligenca” sploh je naravna vrsta, in ¢e je, v

1t Zahvaljujem se Barban von Eckardt za nasvet, naj problem zastavim na ta nadin.
dolgorepa ameniika opica (op. prev.)

346



kak3$ni meri je "cnotna" ali "kup¢kasta”. (Seveda se s tem primerom zdi en odgovor
popolnoma ociten: Cetudi “inteligenca” izraZa naravno vrsto, n¢ more izrazal enotne;
seveda nima "bistva™:)

Vrnimo sc k "zavesti": ali je naravna vrsta, primerna za "prilagoditev”, potem ko je
bila "sprejeta” iz vsakdanjega jezika? Ce to je, potem je - kot vedina psiholoskih
terminov - verjetno blize "kupdkastemu” koncu spektra. O tem sem (z drugacnimi
termini) govorila v novej$i razpravi (1984); iz nje mora biti jasno, da "zavestne
fenomene” razumem bolj kot skupino kot pa ("kupfkasto”) vrsto. Zato bom samo v
odstavku ali dveh povzela razpravo o Surih razliénih sveznjih fenomenov, za katere
mislim, da jih vscbuje "zavest/en/".

Prvi¢: nekdo, ki je buden, se zaveda, nekdo, ki spi, se ne. To se zdi morda dovolj
jasno, a bodimo pozorni na mnoga siva podro¢ja. Ne vemo, kaj na re¢emo o nckom, ki
sanja, o nckom, ki je zacasno izgubil spomin, ki je pod hipnozo ali ki ima epilepti¢ni
napad. Drugi¢, pomislimo na tclesne ob¢utke: boledine, srbecico, rahlo slabost v
Zelodeu, mravljince, Obi¢ajno prepri¢anje je, da je obfutck bolegine (¢e navedemo
paradigmanti¢ni primer iz tc skupine) nadin zavedanja in da ne obstaja ni¢ takega kot ne-
zavestne bole¢ine. Vendar pa nenavadno vedénje nekaterih bolnikov, ki so pod vplivom
analgetikov iz skupine morfinov ali ki so pod hipnotino anastezijo to pojasnjuje manj,
kot bi morda upali. Se veg, zdi se, da so jasni primeri bole¢ine kontinuirano povezani z
neopaznimi pritiski in napetostmi, zaradi katerih - budni in speti - spremenimo lego
glave, premaknemo noge iz prekrizancga poloZaja in podobno. Tisti, ki so necob&utljivi
za bole¢ino, tudi niso sposobni narediti tech neznantnih popravkov telesne lege kot odziv
na manj$o misi¢no preobremenitev; po mojem mnenju (o sugerira, da lahko v znanstveni
laksonomiji take ne-zavestne stimule vkljuéimo v splo¥no poglavje "bolegine”, Eeprav
niso odzivi na zavestne ob¢utke in ¢eprav pri njih "esse” ni "percipi'.

Tretjo kategorijo moram nckoliko bolj pojasniti, ker jo mnogi enacijo in
zamenjujejo z obutki druge kategorije: gre za ¢utno izkustvo na podrodju vida, sluha,
okusa, voha in tipa. Kartezijanska revolucija je to asimilirala z obCutki, kot je npr.
bolecina, ker je mentalne posameznosti izrabila kot objekic nepopravljivega sporodila.
Vendar vid in sluh nista prima facie kot entiteti in - &e se spomnimo aluzij iz grikega
jezika - pred Descartesom v zvezi s ¢uti niso poznali mnoZine tlermina "izkustvo", zato
tudi za opisovanje njunega delovanja niso potrebovali filozofskih terminov kot "qualia®,
"sensa” ali "grobi ob¢utki”. Omenila sem Ze, da se danes mnogi hodejo znebiti Stevilnih
samostalnikov kot npr. "¢utni podatki”, "vidni obfutki" ali "qualia" ter dajejo prednost
nestevnim terminom kot "navidezno gledanje”. Ne glede na dejstvo, da ¢utno izkustvo ni
"sestavljeno", kot so lahko boledine in srbedica ("boletina” je pravi Stevni samostalnik,
"vid" pa ne), pa obstajajo 3¢ druge razlike: Cutno percepcijo per se lahko le redko
imenujemo  "intenzivna", “prijetna/neprijetna”, “locirana”, "ki traja pet minut”,
“zbadajoCa/utripajoca”, "bolje je kot poprej”, kar vse prav zlahka uporabljamo za telesne
ob¢utke; kadar pa take pridevnike vendarle uporabljamo za Cutno izkustvo, se razlogi za
njihovo uporabo v tch primerih precej razlikujejo od razlogov za njihovo uporabo pri
pravih ob¢utkih. Ceprav se v zvezi s telesnimi ob&utki reklo "esse est percipi” ("biti je
biti zaznan") zdi nckaterim moZen, pa je - kot bomo videli - dosti manj moZen, ko gre za
pet ¢utov (katerim moramo dodati $e kinestezijo). Kot kaZze dodana kinestezija, gre tu
nedvomno za kontinuum, vendar so razlike v stopnji lahko bistvene. To razliko sem bolj
obSirno zagovarjala v svojem delu iz leta 1984,

e povzamem: normalno percepeijo - v nasprolju z ne-zavestno percepeijo ali
"slepim vidom" - obi¢ajno imenujemo "zavestna". Tudi i so siva podro¢ja: kaj naj
re¢emo o vidnem izkustvu izurjencga voznika, ki med Zivahnim pogovorom vozi
povsem aviomati¢no in ki se prakti¢no ni¢esar ne spominja o cesti, po kateri je vozil ali

347



o tovornjaku, ki se mu je z zaviranjem izognil?l2 Kaj naj re¢emo o Antonovem
sindromu - zrcalni sliki "slepega vida": o ljudeh s kortikalno slepoto, ki vseeno trdijo, da
vidijo? (Glej Anton 1899, Benson in Greenberg 1969).

In kon¢no, detrti¢: pripisovanje propozicijskih naravnanosti - preudarjanje,
premiSljevanje, Zelenje in prepri¢anje. (Njihova podskupina bi vkljudevala samozavedna
stanja: ko je tisto, o Eemer nekdo razmislja ali preudarja, on sam oziroma njegova lastna
mentalna stanja.) Nekatere so ofitno "zavestne", posebno pojavljajoée se misli -
proustovske poplave spomina - ali misli v besedah, ki nam gredo po glavi kot npr.
"Zmanjkalo mi je zobne paste, moram se spomniti, da jo kupim". Druge se zde "tihe” ali
ne-, pred-, ali pod- zavestine (izberite), kot npr. ¢e vidimo nekoga, ki se spotakne in mu
pripiSemo: "Mislil je, da je ¢ ena stopnica." Prozopagnoziki (ljudje, ki ne prepoznavajo
obrazov, ¢eprav so jim dobro znani - cclo ne svojega lastnega obraza v ogledalu) se
verjetno ne zavedajo misli "To je John", ée jim pokaZejo fotografijo; vendar lahko nanjo
mo¢no reagirajo, ¢e je, recimo, John njihov bliznji prijatelj, ki je pred nedavnim umrl).
Dopustiti moramo torej, da je prepoznavanje dosezeno na nckem ne-zavestnem nivoju.
Tu je mnogo sivih podrocij: predvsem, kaj naj re¢emo o prepri¢anju, ki ga brez
oklevanja pripisujemo ljudem, o katerem pa morda niso nikdar eksplicitno premiSljevali,
a je banalna posledica drugih trditev, v katere so prepri¢ani, kot npr.: "Le malo ljudi jé
narcise."

pa je ta heterogenost dana, kako se odlodit, ali "zavest” sploh je naravna vrsta?
Oc¢itno se marsikaj vrti okoli "uporabnosti” in "pomembnosti” zakonov; to mora biti
stvar stopnje. Lahko se zgodi - Eeprav je malo verjetno - da je "vodna Zival” uporabnej$a
naravna vrsta, ki postavlja ve¢ pomembnih zakonov kakor "riba", MoZno je, da nit
"spomin” niti "inteligenca” navsczadnjc sploh nista nikakrdni naravni vrsti. To se
precejsnji problemi, ki od nas zahtevajo, da obvladamo to, kar velja za pomembne ali
informativne zakone. Ali drugafe: vscbina zakonov, ki sc nanafajo na razli¢nc
podrazrede naravne vrste, ne sme biti iz&rpana z zdruZzevanjem podrejenih zakonov, Ki
opisujejo vsak posamezen razred, ¢e naj bodo ti zakoni “pomembni”, Nancy Cartwright
(1983) misli (¢e jo pravilno razumem), da so mnogi "vigji zakoni" fizike nepomembni
prav iz lega razloga: pravi npr.: "Kar zdruZeni zakoni (vi§ji zakoni) narekujcjo, da se
mora zgodit, s¢ zgodi zaradi zdruZenega delovanja zakonov iz lo¢enih podrodij kot sta
gravitacijski in Coulombov zakon" (str. 71, podrétano v izvirniku). Ce hodemo razumeti
nck fenomen, bomo ravnali najbolj premisljeno, ¢e si ogledamo kontributivne zakone:
"vigji zakoni" lahko prispevajo le malo ali ni¢. A priznati moram, da zaradi prostorskih
omejitev tu podajam le obetajoe opombe; na splodno je odlocanje o tem, kaj velja za
"pomemben” zakon, fascinanten in tehten problem, o katerem zdaj ne bom razpravljala.
Za popolno obravnavo bi morali pogledati vse "vrednosti znanstvenih teorij”, kot npr.
njihovo obmodje, domet, to¢nost, cnostavnost ali varénost, mo¢ napovedovanja,
sposobnost razfiritve na nova podrodja, notranjo logi¢no konsistenco, konsistenco s
teorijami na sorodnih podroc¢jih in tako dalje in tako naprej; in potem bi bilo treba
preudariti, kako se te vrednosti uporabljajo pri posameznih zakonih in delcih teorij. Idejo
0 "pomembnem” zakonu moram tako obotavljaje prepustiti intuiciji.

Nazaj k zavesti. Ce je znanstveno plodna naravna vrsta, bi morali biti vsi Stevilni
fenomeni, ki jih imenujemo "zavestni”

a) za znanstveno raziskovanje koristni explananda in

b) sistemati¢no in pomembno medsebojno povezani.

12 Vprafanje, ali se je voznik aviomobila "zavedal” ali ne, ko je brezhibno vozil in se pri tem pogovaral, je psihologe na
nedavni konferenci v Bielefeldu razdelilo pnbliZno na polovico,

348



VII. POVZETEK IN ZAKLJUCEK

MozZnosti, da je "zavest/en/" znanstveno ploden explanandum, so videt pi¢le. Ne
bom ponavljala argumentov iz razprave iz leta 1984, s katerimi sem hotela eksplicitno
pojasniti skrajno heterogenost fenomenov, ki jih imenujemo "zavestni”. Opirajo¢ se na
to razpravo, lahko re¢em: trditev, da je termin "zavesten” nejasen, ne potrebuje nobenih
argumentov. Samo to ga ne bi izkljucilo iz znanosti; termin “reprezentacija” je prav ak.
Newton-Smith (1981) opozarja, da obstaja ve¢ teoretskih pojmov kot npr. "poljc” in
"prostorsko-Casovni kontinuum”, ki so priznano nejasni, ko jih uvajamo, ki pa
dopustajo - omogo¢ajo - natanéno tak$ne cksperimente, v katerih se - ali so se -
poZlahtnili. Upajmo, da se bo morda za termin "reprezentacija”, ki je v kognitivni
znanosti tako zelo (zlo)rabljen pokazalo, da je prav tako legitimen tcoretski pojem kakor
"polje” in da bo navsezadnje doscgel natanéen pomen. Vendar ne smemo pozabiti, da je
strategija znanosti v tem, da sprejme termin iz vsakdanjega jezika in ga nato adaptira -
redefinira tako, da ga prilagodi za vlogo, ki naj jo ima. V vsakdanjem jeziku obstaja na
tiso¢c psiholoskih terminov in "zavesten" je le eden od njih; z istim obmodjem in
dometom v drugih jezikih sploh ne obstaja; preden ga “sprejmemo”, bi moral obstajati
razlog za oceno, da bo o zadostilo resni¢ni teoretski potrebi.

Take potrebe ni. Ce povzamem: a) niti dva Cloveka se ne strinjata o tem, Kaj
vkljucuje "zavesten™: b) korenine priljubljcnosti termina IcZijo v epistemiologiji, nc pa v
opazovanju ali cksperimentu (tako da mora biti "zavest" mora filozofov, nc pa
psihologov); vsakrina dihotomija med zavestnim in ne-zavestnim vse preved - ali celo
vedino dejansko pomembnih fenomenov - pud¢a neklasificirano v sredini in nas s tem
spadbuja, da jim pripisujemo le malo pomena; d) ni verjetno, da bo nekaj, kar zdruZuje
bolecine in misli o matematiki, zanesljiv kazalec Iegitimne naravne vrste; ¢) ni¢ ne bi
manjkalo, ¢e ta termin opustimo, prav tako, kot & opustimo "duha” tako so Hamlynovi
"problemi zavesti” ali navidezni problemi ali pa nanje lahko bolje odgovorimo s
teoretskim aparatom, ki zancmarja "zavest per s¢'; ) ¢e bi "zavest” opustili, bi lahko
ncovirano premislili, ¢e in do katere mere je vsaka od Stirih vrst (in morda jih je cclo
ved) zgoraj nastetih fenomenov explanandum v povezavi z naravno vrsto in zalo Ze sama
na scbi, brez onesnaZenja iz neutemeljeno zdruZenih podrocij raziskave, vredna
pojasnila. (Zadnje stoletje smo bili obsedeni z "voljo”. Danes pa verjetno le malokdo
misli, da je to "koristna” naravna vrsta, bodisi enotna ali kup&kasta.)

Pravzaprav skudam povedati dve stvari, ki ju moramo razlikovati. Prvi¢, da je
"zavest" s svojimi izpeljankami v vsch kontekstih, v katerih tezi k razvoju in raziritvi,
za znans{vene namene nckoristna in nepotrebna. Urejena obmodja raziskave, ki jih tako
surovo oznacuje termin vsakdanjega jezika, so lahko in bi tudi morala biti vklesana v
taksonomije, ki navzkrizno klasifikacijo uste, ki poudarjajo "zavest”. Drugi¢, da imamo
le malo razloga, ¢c ga sploh imamo, za domnevo, da je tem razli¢nim obmocjem karkoli
pomembnega skupno: to je, zavest nikakor ni (kupdkasta) naravna vrsta.

Na kratko, psihologom se ni treba ubadati z zavestjo, prav tako kot ne preuéujejo
"duha" per se. Ce se ne ubadamo z "duhom" per se, ni¢ ne manjka; prav tako
ruziskovan"g ni omejeno, ¢e se ne ubadamo z "zavestjo". Nazaj - ali raje naprej - k
Aristotelu.

Prevedli: Zdenka ErbeZnik in Viadimira Pene$

3 Zgodnejie osnutke e razprave sem prebrala v Bilefeldu in Liverpoolu. Posehno se zahvaljujem Petru Bienju, Barban von
Eckardt, Timu Shallicu, Georgy Mandleru in Eckan Shereru (med mnogimi drugimi) za njihove konstne komentarje. Veliko
dolgujem Tonyju Marcelu za njegove podrobne pripombe (v Bielefeldu in kasneje). Zavedam se, da s to revidirano verzijo
verjetno nisem spreobmila dvomljiveey,

349



LITERATURA

Anton, G.. "Uber die Selbstwahmehmungen der Herderkrankungen des Gehims durch den Kranken bei
Rindenblindheit und Rindentaubheit”, Archives of Psychiatry 32, 1899, sir. 86-127.

Benson, D.F. and Greenberg, J.P., "Visual Form Agnosia”, Archives of Neurology 20, 1969, str. 82-89,
Butters, N. and Miliotis, P., "Amnesic Disoreders”, in K.M. Heilman and E. Valenstein (eds.), Clinical
Neuropsychology, 2nd. edn., Oxford, 1985.

Canwright, N., How the Laws of Physics Lie, Oxford, 1983,

Descanes, R., The Philosophical Works of Descartes, ed. and tr. E. S, Haldane and G. R. T. Ross, 2 vols.;
Cambridge, 1967,

Dickinson, A., Contemporary Animal Leamning Theory, Cambridge, 1980,

Dupre, D., "Natural Kinds and Biological Taxa", Philosophical Review, %, 1981, str. 66-90.

Geschwind, N., "Disconnexion Syndromes in Animals and Man, Brain 88, 1965, str. 237-94 and 585-644;
reprinted in N. Geschwind, Selected Papers on Language and the Brain; Boston Studies in the Philosophy of
Science 16, Dordrecht - Holland, 1974,

Gunderson, K., Mentality and Machines, 2nd edn., Minneapolis, 1985.

Hamlyn, D. W., Anstotle’s De Anima Books 11, 111, Oxford, 1968.

Hayes, N. A., "Consciousness and Modes of Leaming, MS, 1986.

Hobbes, T., Leviathan, l.ondon, 1946.

Hume, D., A Treatise of Human Nature, ed. L. A, Selby-Bigge, Oxford, 1965,

-~ Enguinies Conceming the Human Understanding, ed. 1. A. Selby-Bigge, Oxford, 1963.

Kenny, A, J. P. (ed. and 1r.), Descartes: : Philosophical Letters, Oxford, 1970.

Kling, J. W., "Leaming: an Introductory Survey”, in J. W. Kling and L. A: Riggs (eds.), Experimental
Psychology, New York, 1971,

Locke, )., An Essay Conceming Human Understanding, ed. A. C. Fraser, New York, 1959.

Macphail, E. M., Brain and Intelligence in Vertebrates, Oxford, 1982.

-- Venebrate Intelligence: the Null Hypothesis®, in L, Weiskrantz (ed.), Animal Intelligence, Oxford, 1985,
Mandler, G., and Kessen, W., The Language of Phychology, New York, 1959,

Matson, W., "Why Isn't the Mind-Body problem Ancient?” in F. Feverabend and G, Maxwell (eds.), Mind,
Matter and Method: Essays in Philosophy and Science in Honor of Herbert Feigl, Minneapolis, 1966,

Menzel, E. W., Jr., and Juno, C,, "Social Foraging in Marmoset Monkeys”, in L. Weiskrantz (ed.) Animal
Intelligence, Oxford, 1985.

Newton-Smith, W. H., The Rationality of Science, London, 1981, Qiu Renzong, "The Vocabulary of
‘Consciousness’ in Chinese Language”, MS, undated.

Rorty, R. "Canesian Epistemology and Changes in Ontology”, in J. E. Smith (ed.), Contemporary Amenican
Philosophy, L.ondon, 1970,

-- Philosophy and the Mirror of Nature, Oxford, 1980,

Scheerer, E., "Motor Theonies of Cognitive Strucwre: A Historical Review”, in W. Pnnz and A. F. Sanders
(eds.), Cognition and Motor Processes, Berlin, 1984,

-- "Muscle Sence and Inncrvation Feelings: A Chapter in the History of Perception and Action”, in H. Heuer
and F. Sanders (cds.), Issues in Perception and Action (forthcoming).

Squires, R., "On One's Mind", Philosophical Quartely 20, 1971, str. 347-66.

Thomdike, E. L., "The Psychology of Descantes”, in Unpublished Thomdike Papers, New York, 1954.
Titchener, E. B., A Pnmer of Psychology, New York, 1898,

Whyte, L. L., The Unconscious Before Freud, New York, 1960,

Wilkes, K. V., "Is Consciousness Important?”, British Jounal for the Philosophy of Sciences 35, 1984, sir.
223-43.

Wund, W. M., Viélkerpsychologie: Eine Unterssuchung der Entwicklungsgesetze von Sprache, Mytus und Sitte,
2 vols.; Leipzg, 1900-1909.

V anglefkem prevodu Elements of Folk Psychology, New York, 1916,

350



