
r.s9 

SOCIJALNI ESEJI 

Temelji marksistička ideologije - Dijalektički 

i Historijski materijalizam - Socijalna nauka 
Crkve. 

19 4 1. 





SOCIJALNI ESEJI 
Napisao: 

De. Felix Niedsielsfii 

Izdalo: 

AGademsfto Kriiarsfio Bratstvo „Mafitiić" u Zagrebu 

19 4 1. 



62789 

Kasalo: 
Temelji marksističke ideologije . . . 3 

Dijalektički i historijski materijalizam 15 

Socijalna nauka Crkve 45 



Temelji marksističke 
ideologije 

U svojoj propagandi marksizam od 
svojih ideoloških zasada uglavnom 
ističe samo dvije: ukinuće privatnog 
vlasništva i klasnu borbu. To je 
sasvim razumljivo iz taktičkih raz-
loga, jer dok ukinuće privatnog vla-
sništva dočarava proletarijatu izvla-
štenje kapitalista — kod čega narav-
no pojedinac manje misli na prena-
šanje eksproprijiranog vlasništva na 
zajednicu, a više na prisvajanje istog 
u ličnu korist —, klasna borba, koja 
je prožeta mržnjom i kojoj je sve 
moralno, što odgovara interesima po-
jedine klase, najbolje je sredstvo za 
održavanje revolucionarnog raspolo-
ženja u širokim narodnim slojevima. 

Pored toga kako ukidanje privat-
nog vlasništva tako i klasna borba la-
ko su pristupačni i razumljivi tako-
đer ljudima sasvim neupućenim u so-
cijalne i ekonomske probleme. Kao 
negativni zahtjevi oni su mnogo pri-
kladniji za demagoško osvajanje ma-
se, nego što bi to bile pojedine toč-
ke nekog pozitivnog programa, koji 



- i _ 

hi pozivao na izgradnju novog dru-
štva. 

Protivnici marksizma, videći, da 
ovaj najviše govori o ukidanju pri-
vatnog vlasništva i klasnoj borbi, 
uperili su svoju borbu najviše protiv 
ova dva zahtjeva, pa zato većina pro-
tumarksističke literature govori o 
štetnim posljedicama klasne borbe i 
o važnosti privatnog vlasništva. 

Ipak ove dvije zasade marksizma 
ne sačinjavaju njegovu bitnost, ne-
go su tek konsekvencije temeljnih 
zasada marksizma. Zato polemika, 
koja se zaustavlja na ovome mjestu, 
ostaje na površini te ne zadovoljava 
inteligentniju publiku. A pored toga 
ona je skrivila, da se počesto uopće 
ne shvaća bitnost marksizma, što on-
da dovodi do posve krivih zaključa-
ka. 

Samo na taj način moglo se poja-
viti pitanje, da li je marksizam pri-] 
hvatijiv u slučaju, da ublaži i modi-
ficira svoje zahtjeve u pogledu kla-
sne borbe i privatnog vlasništva. Do-
šlo je naime u nekim krugovima do 
mišljenja, da marksizam, koji u kla-
snoj borbi zahtijeva upotrebu legal-
nih sredstava te odustaje od revolu-
cionarne metode, a u pogledu privat-
nog vlasništva hoće ovome nametnu-
ti socijalne dužnosti, a eksproprija-
ciju u korist zajednice provesti samo 
kod velikih poduzeća, — da je takav 



— 5 _ 

marksizam odustao od svojih bitnih 
zahtjeva, te da ne stoji više u opreč-
nosti sa uređenjem ljudske zajedni-
ce, kakovo zahtijeva čovječja narav 
i zdrav razum. 

Ovo stanovište, koje proizlazi iz 
površnog poznavanja marksizma, je 
neispravno, jer marksizam, modifici-
rajući svoje zahtjeve o klasnoj borbi 
i privatnom vlasništvu, nije se ništa 
promijenio u svojoj bitnosti. Stoga 
bi kritika marksizma trebala prodi-
rati u dubinu problema te zahvatiti 
temelje marksističke ideologije. 

Govoreći o marksizmu ne smijemo 
nikada zaboraviti, da se radi o je-
dinstvenom svjetovnom nazoru, koji 
počiva na jednom određenom f i l o -
z o f s k o m s i s t e m u i koji ima iz-
građenu n a u k u o e k o n o m i j i i 
ustaljeno s h v a ć a n j e o l j u d -
s k o m d r u š t v u . To su temelji 
marksizma, ovdje treba tražiti nje-
govu bitnost, a dosljedno tome treba 
ovdje da započne i kritika marksiz-
ma. Filozofski sistem marksizma, t. 
j. dijalektički i historijski materija-
lizam, ostavit ćemo ovaj put na stra-
ni, pa ćemo se zadržati na marksi-
stičkoj političkoj ekonomiji i njego-
vu shvaćanju društva. 

Polazna točka i temelj Marksove 
političke ekonomije je njegova t e o -
r i j a v r i j e d n o s t i i v i š k a 
v r i j e d n o s t i . 0 tome nas tako-



— 6 _ 

đer uvjerava Engels, kada ovu teo-
riju zajedno sa historijskim materi-
jalizmom naziva velikim otkrićima, 
po kojima je socijalizam postao nau-
kom. 

Sam pojam vrijednosti spada me-
đu najjednostavnije pojmove, koje 
razumije svaki čovjek, a nejasni mu 
postaju tek onda, kada o njima poč-
ne razmišljati. Svaka stvar, koja 
nam se čini poželjnom, ima za nas 
vrijednost. Da bi jedna stvar imala 
vrijednost, potrebno je, da je ona 
sama po sebi jedno dobro ili da nam 
se barem kao takovo prikazuje. Ta-
kođer čisto duhovna dobra mogu ima-
ti vrijednost. Pošto vrijednost pored 
objektivnog uključuje i subjektivni 
momenat, to vrijednost jedne te iste 
stvari može biti različita za razne 
osobe. To bi bio pojam vrijednosti u 
širem smislu, ali se taj pojam upo-
trebljava još u užem, kao e k o n o m -
s k a v r i j e d n o s t . Ekonomija 
nam dobavlja materijalna dobra za 
podmirenje naših potreba. Kod tih 
materijalnih dobara razlikujemo 
dvije vrijednosti: u p o t r e b n u 
v r i j e d n o s t , koja predstavlja 
prikladnost stvari da nam služe za 
podmirenje potreba, i p r o m e t -
nu v r i j e d n o s t , koja stvarima 
daje sposobnost da ih u prometu za-
mijenimo za druge. 



— 7 _ 

Marx u svojoj teoriji vrijednosti 
razlikuje upotrebnu i prometnu vri-
jednost, ali pored toga tvrdi, da je 
prometna vrijednost sasvim nezavi-
sna od upotrebe. Ono — kaže Marx 
—, što je zajedničko svim robama, 
koje se međusobno zamjenjuju, ne 
može biti njihova upotrebna vrijed-
nost, jer je ona upravo zasnovana na 
fizikalnim, kemijskim i drugim raz-
ličnostima robe, te prema tome ne 
može predstavljati niihov zajednički 
faktor. Hoćemo li dakle odrediti pro-
metnu vrijednost, to moramo apstra-
hirati od upotrebne. Učinimo li to, 
onda robama ostaje samo jedno za-
jedničko svojstvo: da su p r o d u k t 
l j u d s k o g r a d a . Prema tome je 
vrijednost u svojoj bitnosti »krista-
lizirani«. »apstraktni« rad, a mjeri-
lo vrijednosti pojedine robe je d ru -
š t v e n o p o t r e b n i rad , nuždan 
prema stanju tehnike za proizvod-
nju te robe. Svaka viša vrijednost 
predstavlja samo nagomilavanje toga 
radnog vremena. 

U kapitalističkom načinu proizvod-
nje liudski je rad također postao ro-
ba, koju je radnik prisiljen stalno 
nuditi kapitalistima, ako hoće uzdr-
žati svoju es-zistenciju. Pritom se 
prometna vrijednost rada određuje 
na isti način kao kod svake druge 
robe: ona je jednaka radnom vreme-
nu utrošenu za proizvodnju živežnih 



— 8 _ 

namirnica potrebnih za reprodukciju 
radne snage, t. j. poslodavac plaća 
prometnu, a dobiva upotrebnu vri-
jednost rada, koja je veća od pro-
metne. Poslodavac plaća radniku ono, 
što je potrebno, da se ovaj može uz-
državati. Ako je za to dovoljno 6 sa-
ti rada, dok radnik u stvari radi 10 
sati, onda preostala 4 sata radnog 
vremena ostaju u korist kapitalisti 
te predstavljaju njegovu dobit, koju 
Marx naziva v i š k o m v r i j e d n o -
s t i . 

Robe, koje se međusobno izmje-
njuju, moraju imati nešto zajednič-
ko, ali po Marxu je upotrebna vrijed-
nost upravo temelj njihove različito-
sti. Apstrahiramo li od upotrebne 
vrijednosti, tada preostaje svim ro-
bama svojstvo, da su produkt ljud-
skog rada. Ovaj Marxov zaključak 
protivi se osnovnim pravilima logi-
ke. Sigurno su robe kao upotrebne 
vrijednosti međusobno različite po 
svojim k o n k r e t n i m geometrij-
skim, fizikalnim i kemijskim svoj-
stvima, ali se one na isti način razli-
kuju, ako uspoređuiemo k o n k r e t -
ni rad , koji je sadržan u pojedinoj 
robi, jer kao što svaka roba pruža 
drugu korist, tako je isto različit rad 
potreban za proizvodnju raznih roba. 
Kada dakle Marx uspoređuje robe po 
njihovu apstraktnom svojstvu, da 
su produkt ljudskog rada, onda bi ih 



— 9 _ 

podjednako morao promatrati obzi-
rom na njihovo a p s t r a k t n o 
s v o j s t v o , da zadovoljavaju ljud-
ske potrebe, a ovo svojstvo zajednič-
ko je svim robama kao i ono prvo. 

Ispravnost ovoga teoretskog izvo-
da potvrđuje nam također stvarni 
život, jer na prvi pogled susrećemo 
bezbroj roba, čiju vrijednost ne od-
ređuje u njih utrošeni ljudski rad, 
nego njihova rijetkost ili starost, n. 
pr. drago kamenje ili staro vino. Ova 
činjenica nije ostala nezapažena od 
Marxa, pa zato on izuzima od svoje 
teorije vrijednosti zemljišta i stva-
ri, koje se mogu bez ograničenja re-
producirati. Naravno, da tim Marxo-
va teorija vrijednosti gubi karakter 
opće terije, pošto ne obuhvaća i ne 
tumači sve vrste prometne vrijedno-
sti. Pored toga Marx je šutke priznao 
korisnost robe te neprimjetno uveo 
upotrebnu vrijednost u svoj pojam 
vrijednosti. Po njemu vrijednost ro-
be određuje za njenu proizvodnju 
»potrebno društveno radno vrijeme«. 
To znači, da ne dolazi u obzir svako 
radno vrijeme, nego samo ono, koje je 
potrebno i koje je društvu korisno. 
N. pr., ako netko proizvodi robu, ko-
ja nije nikome korisna ili proizvodi 
robu zastarjelim načinom proizvod-
nje, to on u orvom slučaju uopće ne 
će moći plasirati robu, dok u dru-
gom ne će moći u cijenu uračunati 



— 10 _ 

cijelo svoje radno vrijeme, nego sa-
mo ono, koje je bilo potrebno prema 
stanju tehnike. 

Na isti način dolazi Marx, logički 
neispravnim zaključkom, do svoje 
teorije viška vrijednosti, kod koje on 
kao temelj dokazivanja uzima ono, 
što bi upravo ovom teorijom trebalo 
dokazati. Marx hoće da ispita ovom 
teorijom, koji dio socijalng produkta 
otpada na radničku plaću, a koji na 
profit kapitala. I sada jednostavno 
proglašuje radnu snagu robom, čiju 
vrijednost, kao kod svake druge ro-
be, određuju troškovi njene repro-
dukcije. Prema tome se u kapitali-
stičkom načinu proizvodnje radnič-
ka plaća nužno kreće oko minimuma 
egzistencije, dok sav ostali dobitak 
pripada kapitalisti. 

Tim se jednostavno pretpostavlja 
ono, što ie trebalo dokazati. Uosta-
lom sam Marx uvjerio se o neisprav-
nosti svoje teorije viška vrijedno-
sti, ali je zato ne pušta, nego poku-
šava da je spasi duhovitom dosko-
čicom. Radi boljeg razumijevanja 
stvari moramo spomenuti, da Mara 
razlikuje v a r i j a b i l n i i k o n -
s t a n t n i kapital. Pod konstantnim 
razumiie se kapital uložen u z<rrade. 
stroieve i sirovine, dok je varijabilni 
kapital utrošen za radničke plaće. 
Omjer, u kojem stoji unutar nekog 
poduzeća varijabilni kapital prema 



— 11 _ 

konstantnom, naziva Marx o r g a n -
s k i m s a s t a v o m k a p i t a l a . 
Samo varijabilni kapital donosi ka-
pitalisti višak vrijednosti, koji na-
staje tim, što kapitalist plaća pro-
metnu, a zadržava veću, upotrebnu 
vrijednost rada. 

Iz ovoga nužno slijedi, da je višak 
vrijednosti to veći, što je u neko po-
duzeće uloženo više varijabilnog ka-
pitala, a manje konstantnog, t. j. što 
je više radnika, a manje mašina. 
Prema tome bi grane proizvodnje s 
različitim organskim sastavom kapi-
tala davale višak vrijednosti u raz-
nom iznosu. 

Međutim to u stvari nije tako. Va-
deći, da činjenice obaraju njegovu 
teoriju, Marx u trećem dijelu svog 
»Kapitala« priznaje, da postoji pro-
s j e č n a p r o f i t n a s t o p a , te 
da višak vrijednosti pojedinog podu-
zeća ne zavisi od količine varijabil-
nog kapitala, koji je u njemu utro-
šen, nego da se uslijed konkurencije 
razne profitne stope izjednačuju. To 
je pokušaj, da se spasi teorija viška 
vrijednosti, a u stvari predstavlja 
njeno napuštanje. Iz svega ovoga sli-
jedi, da je Marxova teorija vrijed-
nosti i viška vrijednosti naučno ne-
održiva; a pošto ona čini temelj cije-
loj Marxovoj političkoj ekonomiji, 
to zajedno s njom padaju sve osta-
le njegove teorije: teorija akumula-



— 12 _ 

cije, koncentracije i krize, teorija pa-
uperizacije u vezi sa stvaranjem re-
zervne armije nezaposlenih radnika i 
napokon teorija katastrofe. 

Marksističko je shvaćanje ljudskog 
društva materij alističko-determini-
stičko. Društvo se razvija po ne-
umoljivim zakonima nezavisno od 
ljudskog djelovanja, a temelj svakog 
društvenog zbivanja čini ekonomija. 
Vjera, moral, pravo, forma vladavi-
ne, sve je to samo odsjev ekonom-
skih prilika, te se zajedno s njima 
mijenja. U cijeloj kulturi jedne epo-
he samo se zrcale njeni produktivni 
odnosi, način, kako ljudi sebi dobav-
ljaju 1 troše materijalna dobra. Iako 
stoji izvan svake sumnje, da eko-
nomske prilike igraju kapitalnu ulo-
gu u ljudskom društvu, to ovdje 
susrećemo pretjerano naglašavanje 
njihove važnosti. Istina je, da kul-
tura pretpostavlja stanovitu materi-
jalnu bazu, ali iz toga se ne može 
još zaključiti, da je kultura samo od-
sjev te materijalne, ekonomske ba-
ze. Ovako shvaćanje dovodi u poje-
dinom konkretnom slučaju do veo-
ma čudnih zaključaka. Tako n. pr. 
svi mi znamo, da bez sloga i tiska 
nema novinskog članka, ali po mark-
sizmu, ukoliko ostaje dosljedan svo-
joj nauci, svaki novinski članak i 
nije drugo nego odsjev tehnike sla-



— 13 _ 

ganja i tiskanja, bez obzira na mi-
šljenje, koje taj članak zastupa. 

Po marksizmu će kapitalističko 
društvo nužno prijeći u komunistič-
ko, a na prekretnici bit će revolucija. 
Poslije revolucije treba razlikovati 
dvije etape u društvenom razvoju: 
prvo će biti prelazna etapa d i k-
t a t u r e p r o l e t a r i j a t a , koja 
će onda prijeći u drugu etapu, koja 
predstavlja konačni oblik ljudske za-
jednice, a to je b e s k l a s n o dru -
š t v o , u kojem će svaki član davati 
po svojim sposobnostima, a primati 
po svojim potrebama. 

Druga etapa, čini se, da je samim 
marksistima utopija, pa se zato na 
njoj mnogo ne zaustavljaju, te nje-
no ostvarenje prepuštaju dalekoj bu-
dućnosti. To više pažnje posvećuju 
proleterskoj državi, koja u stvari ni-
je drugo, nego kapitalistički poredak 
sa izmijenjenim ulogama klasa, te 
prema tome sadržava sve nedostat-
ke društvenog poretka, koji se teme-
lji na klasnoj borbi. 

Po marksizmu društvo predstavlja 
samo veliko poduzeće, kojemu je je-
dina svrha proizvoditi što više ma-
terijalnih dobara. Da bi se u tom us-
pjelo, potrebno je provesti strogu 
centralizaciju proizvodnje i dosljed-
no tome pojedincu i pojedinim ma-
njim zajednicama oduzeti svaku slo-
bodu u ekonomskom djelovanju. Po-



— 14 _ 

jedinci se u ovakovu poretku dobro-
voljno odriču svoje slobode, ukoliko 
su uvjereni, da je svrha života stica-
nje materijalnih dobara i da maksi-
mum tih dobara dobivaju u tako or-
ganiziranu društvu. Ako toga uvje-
renja nema, što će sigurno kod mno-
gih biti slučaj, može se takav pore-
dak održati samo grubom silom. 

Dakle, pojedinac će bez ikakve slo-
bode i pod najstrožim nadzorom 
obavljati svoje životno zanimanje, 
dok će slobodno vrijeme provoditi u 
potpunoj slobodi, razriješen svih dru-
štvenih obveza. A hoće li biti psiho-
loški moguće, da pojedinac svakoga 
dana pada iz jednog ekstrema u dru-
gi, iz krajnjeg ropstva u slobodu bez 
granica? 

Po ovom shvaćanju ljudski rad i 
društvo gube svoje dostojanstvo, jer 
oboje predstavlja nužno zlo, koje 
po mogućnosti treba ograničiti u tra-
janju i moći. 

Najzad ne smijemo zaboraviti, da 
komunističko besklasno društvo — 
ukoliko bi se uopće dalo ostvariti, — 
predstavlja sumu potpuno izjednače-
nih individua, među kojima nema vi-
še reda, ni hijerarhije, ni autoriteta, 
te da prema tome takovo društvo ni-
je više — društvo. 



— 15 _ 

Dijalektički i Historij-
ski materijalizam 

Uvod. 
Temelji, na kojima počiva cijela 

zgrada marksizma, jesu njegova po-
litička ekonomija i njegov filozofski 
sistem. U jednom ranijem članku 
podvrgli smo kritici političku ekono-
miju marksizma, naročito Marxovu 
teoriju vrijednosti i viška vrijedno-
sti', a sada nam preostaje da to isto 
učinimo sa filozofskim sistemom 
marksizma, t. j . sa dijalektičkim i 
historijskim materijalizmom. 

Moram priznati, da među knjiga-
ma i raspravama, koje obrađuju ovaj 
predmet, nisam našao ni jedne, koja 
bi dala kritiku filozofskog sistema u 
tako sažetoj, a ipak sveobuhvatnoj 
formi i koja bi usprkos teškoće pred-
meta također za lajika u problemima 
filozofije bila toliko pristupačna i in-
teresantna, kao što je to rasprava, 
koju je napisao O. Karlo Grimm D. 
I., pod naslovom »Marksizam ili ka-
tolicizam« (»život«, Zagreb, 1934., 
br. 5.). Stoga ću u ovom članku uglav-
nom reproducirati tok misli iz spo-
menute rasprave. 



— 16 _ 

Raspravljajući o marksizmu nika-
da ne smijemo gubiti s vida, da je 
on surogat za vjeru, nazor o svijetu. 
Marksizam doduše želi ponajprije 
riješiti socijalno pitanje, ali on je pu-
no više od običnog odgovora na nj. 
Marksizam želi dati jedan jedinstve-
ni i zaokruženi sistem svega, što po-
stoji, pa onda iz toga sistema izvesti 
odgovor na socijalno pitanje i na sve 
one probleme, koji su s tim pitanjem 
u vezi. Marksizam dakle niie poli-
tička stranka ili običan recept za rje-
šenje ekonomske krize, nego je on 
svjetovni nazor, i kao takva ga treba 
promatrati. Nije onda teško razu-
mjeti, da će vrijednosti i istinitost 
marksizma najviše zavisiti o tome. 
koliko vri jedi i koliko odgovara istini 
taj sistem, što ga marksizam izgra-
đuje o svijetu i životu. Stoga je za-
pravo suvišno, naročito za inteli-
genta, iznositi praktične posljedice 
marksizma, kad ie svaki onaj, tko 
poznaje neprovedivost Marxova go-
spodarskog programa, neodrživost 
materi jalizma, a naročito neloeričnost 
i revolucionarnu opasnost, koja se 
krije u dijalektici, morao predvidjeti, 
da iz ovakovih načela nužno slijedi 
gospodarski neuspjeh — kakav je n. 
pr. u Sovjetskoj Rusiji morao prizna-
ti već sam Lenjin, uvodeći novu eko-
nomsku politiku (NEP), a koji svo-
jim novim zakonodavstvom, koje je 



— 17 _ 

u oprečnosti s ortodoksnim marksiz-
mom, dandanas priznaje Staljin, — 
i da je neminovno ono neopisivo div-
ljaštvo, koje je pokazao boljševizam 
ovih zadnjih decenija u raznim zem-
ljama. 

Da prijeđemo na samu stvar: 
stavit ćemo filozofski sistem mark-
sizma, dijalektički i historijski ma-
terijalizam, pred sudište zdrava ra-
zuma. 

Odakle i zašto marksizam? 
Ponajprije nam se nameće pitanje, 

zašto se marksistički svjetovni na-
zor javlja upravo u naše dane. 

Od onoga dana, — piše 0. Karlo 
Grimm, — kada se čovjek pojavio na 
ovoj zemlji, a naročito od onoga časa, 
kad je prvi put osjetio u samome sebi, 
kako se žalac vlastitog mu tijela okre-
nuo protiv duha, od onoga dana i ča-
sa čovjek neprestano proživljuje an-
tagonizam, borbu materije i duha, i 
upravo elementarnom snagom gonjen 
pravi razliku između tijela i duše, 
između materijalnoga i duhovnoga. 
A kako i ne bi? Ta gdje će biti raz-
like, ako ne između ova dva neumor-
na 'borca, dva din-dušmanina, koji ne 
znaju i neće da znaju ni za mir ni 
za primirje, nego vode rat do istrage? 
Zato kaže jedan veliki poznavatelj 
ljudske duše: »Jer tijelo želi protiv 
duha, a duh protiv tijela. Ovo se pro-



— 18 _ 

tivi jedno drugome.« To je uostalom 
istina, koju su spoznali svi duhovni 
velikani ljudskoga roda. Tako n. pr. 
Viktor Hugo pjeva: 

»Ja kraj sam, gdje velik bije se boj, 
Sad nebo, sad zemlja gospodar je moj!« 

A arapski mislilac Abu l' Utahya 
veli: 

»U čovjeku bića nalaze se dva, 
Dobro i zlo, ne slažuć se nikada.« 

Uostalom ovu istinu upoznaje sva-
ki čovjek neposredno usebnim isku-
stvom, jer svaki je od nas proživio u 
svojim vlastitim grudima ono F a u -
s t o v s k o raspoloženje: dvije duše 
stanuju u mojim grudima; jedna ho-
će od druge da se rastavi; jedna se 
strastveno i grčevito drži ovog svije-
ta; a druga silom hoće da se podigne 
prema družini visokih pređa. Pa je li 
onda čudo, da se apostolu sv. Pavlu, 
kome genijalnost ne poriču ni najza-
kletiji protivnici kršćanstva, otimlje 
uzvik: »Vidim drugi zakon u udovi-
ma svojim, koji se opire zakonu uma 
mojega. . . Ja nesretni čovjek! Tko 
će me izbaviti od ovoga smrtnoga ti-
jela?« Da, tko će već jednom ukloniti 
ovu opreku materije i duha, među 
koje sam dospio ja, čovjek, to zago-
netno biće, kao među dva mlinska ka-
mena, koji me neprestano melju i ho-
će da samelju? 



— 19 _ 

Evo nam jednog od najdubljih i 
najopćenitijih razloga, zašto je čovje-
ka i čovječanstvo oduvijek tištilo pi-
tanje materije i duha, zašto je oduvi-
jek u njemu drijemala tendencija 
svesti materiju na duh ili, još češće, 
ono, što je puno lakše, — duh na ma-
teriju. Ako je duh zapravo materija, 
tada svaka borba protiv materije, 
protiv tijela i njegovih bilo kojih za-
htjeva postaje besmislenom: čovjek u 
tom slučaju najrazumnije postupa, 
ako baci koplje u šaš i ne troši ener-
gije uludo. Jednako je i onda, ako je 
materija duh. Interesantno je, kako 
nam svjedoči povijest čovječanstva, 
da su i kultura i moral uvijek jedna-
ko stradali, bilo da su se ljudi osjećali 
previše produhovljenim bićima, bilo 
da su svoje ideale svukli u niski okvir 
čisto životinjskoga i materijalnoga. 
Tako n. pr. sredovječni k a t a r i , 
koji neće ni da znaju za materiju i 
koji su mislili, da su se dovinuli do 
čistoće i slobode duha, nisu nimalo 
manje destruktivno djelovali na kul-
turu i moral, negoli stari materijali-
stički e p i k u r e j c i . Ipak je češće 
i običnije, da ljudi svlače duh i ma-
teriju, negoli da dižu materiju do du-
ha. Pa to je razumljivo. Jer svlačiti 
je prema svakidašnjem iskustvu uvi-
jek lakše negoli dizati, a osim toga se 
iskra ljudskog duha nalazi na ovom 



— 20 _ 

materijalnom svijetu kao zalutali do-
šljak i tuđinac. 

Ovo bolno proživljavanje materije 
i duha u vlastitoj nutrini pojedinca 
čovjeka ogleda se i u životu cijelog 
čovječanstva, te nalazi svoj odraz u 
znanosti, umjetnosti, u odnosima čo-
vjeka prema čovjeku i rodi često u-
pravo kobnim posljedicama. A rat se 
između duha i materije vrlo često i 
vrlo lako završava kod nas ljudi po-
razom duha. Jer, kao što tjelesni ži-
vot ne podnosi ni velike vrućine ni 
velike zime, nego ga i jedno i drugo 
ubija, tako duhovni život, život vje-
re i morala, ne podnosi ni prevelikog 
obilja ni prevelike oskudice materi-
jalnih dobara: u prevelikoj bijedi i u 
prevelikom obilju zaspe duh u čovje-
ku, a probudi se u njemu — životi-
nja. Ako se dakle tokom povijesti kod 
raznih naroda znalo na mahove po-
javiti preveliko obilje ili strašna o-
skudica, tada se lako događalo i to, da 
su duhovna dobra čovječanstva stra-
davala, da je zavladao materijalizam, 
koji su onda bolja vremena opet po-
kopala. 

U ovaj okvir valja da stavimo sli-
ku, što nam je pruža današnjica, ko-
joj silom hoće da nametne svoj žig — 
marksizam; u taj okvir valja da sta-
vimo tu sliku, ako je želimo pravo 
uočiti i pregledati. Dijalektički mate-
rijalizam ili marksizam, kojemu naj-



— 21 _ 

istaknutiji suvremeni marksistički 
ideolog T h a l h e i m e r daje ponos-
no ime »najnaprednijeg modernog 
nazora o svijetu«, samo je mala epi-
zoda u vjekovnom nastojanju nesret-
nog čovječanstva, da radikalno riješi 
veliki problem protivnosti duha i ti-
jela poricanjem duha, samo jedno od 
novijih, pa i to prilično loše skrojenih 
odijela za vrlo staro nastojanje, na-
stojanje, da se podredi, utopi duh u 
materiji. A rodila je to nastojanje u 
doba začetnika marksizma, Marxa i 
Engelsa, velika socij. nepravda pre-
ma radništvu i krajnja bijeda širokih 
narodnih slojeva. U tom je okvi-
ru marksizam splasnuo do tek jedne 
i to dosta neugledne epizode u gigant-
skom razračunavanju čovječanstva sa 
problemom duha. Da se o tom uvje-
rimo, dovoljno je malko zalistati po-
vjesnicom filozofije 18. vijeka, gdje 
se nalazi kolijevka marksizma. 

Postanak dijalektičkog materija-
lizma. 

Među veleumima, koji su si razbi-
jali glavu zadnjim pitanjima čovje-
čanstva, istaknuo se u novije doba 
I m a n u e l K a n t , koji je svojim 
pretjeranim kriticizmom doveo velik 
dio ljudskog roda onamo, gdje je bio 
na početku. Kant je učio, da čovjek 
uopće nije kadar odgovoriti na pita-
nje, da uopće ne može ni znati, po-



— 22 _ 

stoji li materija i postoji li duh, i ako 
postoje, da li se međusobno razlikuju. 
Ali ovakovo rješenje nije zadovoljilo 
ljude, pa su zato učenici Kanto vi opet 
počeli da se bave prastarim, a ipak 
vazda suvremenim pitanjem materi-
je i duha. Nezadovoljni d u a l i z -
m o m kršćanske filozofije, koji razli-
kuje duh i materiju, tijelo i dušu, oni 
počeše učiti m o n i z a m ili nauku, 
koja više ne zna za razliku između 
materije i duha, između tijela i duše. 
I u tom svođenju svega, što postoji, 
na jednu formulu, jedni stadoše tvr-
diti, da je zapravo sve duh, tako da 
materije zapravo i nema; dok su dru-
gi naučavali, da je sve materija, tako 
da duha zapravo nema. Među prvima, 
t. j. među pristašama duha, najizra-
zitiji predstavnik je J u r a j V i 1 i m 
F r i e d r i c h H e g e l , dok je među 
materijalistima najistaknutiji L j u-
d e v i t F e u e r b a c h . Tu dvojicu 
ističemo napose stoga, što su oni ili, 
bolje reći, njihov nauk, njihova filo-
zofija, upravo otac i majka marksiz-
ma. Spomenuti marksistički ideolog 
Thalheimer drži, da su ova dvojica fi-
lozofa postigli »najviši stepen gra-
đanskog nazora o svijetu«; jer »stoje 
u neposrednoj vezi, jer su direktno 
preteče dijalektičkog materijalizma«. 
To uostalom otvoreno ističe i Fried-
rich Engels, kad u svojoj radnji: 
»Ludwig Feuerbach und der Ausgang 



— 23 _ 

der klassischen deutschen Philoso-
phie«, piše, da su Hegelova dijalekti-
ka i Feuerbachov materijalizam otac 
i majka nove nauke. 

A zašto se Marxu i Engelsu iz-
među tolikih raznih filozofskih siste-
ma njihova doba tako izvanredno svi-
dio baš Hegel i Feuerbach? Na to 
pitanje sasvim jasno odgovara sam 
Engels, a za njim i današnji marksi-
sti, kad upravo klasioki tumače, kako 
je Hegelov nauk prava domovina sva-
ke revolucije. Uz glasovito Hegelovo 
načelo: »Sve, što zaista jest, razumno 
je, a sve, što je razumno, zaista jest«, 
primjećuje Engels: da se načelo o ra-
zumnosti svega, što zaista postoji, 
pretvara po svim pravilima Hegelove 
metode mišljenja u drugo novo na-
čelo, koje glasi: »Sve, što postoji, za-
služilo je, da mu bude kraj«, t. j. da 
se bilo milom bilo silom ukloni. En-
gels vrlo ispravno kaže: »po pravili-
ma metode« Hegelove slijedi to o-
pravdanje revolucije, a ne po Hege-
lovu cijelu sistemu. Jer Hegelova fi-
lozofija počiva na ideji i na dijalek-
tici kao na dva stožera: na ideji kao 
elementu stalnosti i nepromjenjivo-
sti, a na dijalektici kao simbolu ne-
prestanog mijenjanja — panta rhei. 
Nazovemo li ideju sadržajem, a dija-
lektiku metodom Hegelove filozofije, 
tad ćemo razumjeti, zašto je marksi-
zam preuzeo od Hegela samo i baš 



— 24 _ 

njegovu metodu. Hegelova dijalekti-
ka je simbol revolucije, i zato je mar-
ksizam uzima kao temelj svog filo-
zofskog sistema. 

Ali drugi stožer Hegelove filozo-
fije — ideje nisu mogli ni Marx ni 
Engels nikako prihvatiti, jer je tim 
sačuvan, iako vrlo fantastično i nedo-
sljedno, primat, prvenstvo ideje. Iz-
vor je svega prema Hegelu »apsolut-
na ideja ili misao«, koju on u prvom 
stadiju naziva tezom ili afirmacijom. 
Ta je ideja nosilac svega razvitka, 
koji se zbiva tim, što se stvaraju su-
protnosti. Stoga u drugom stadiju 
ideja negira samu sebe i postaje ma-
terijalnim svijetom, to znači, da pri-
roda, koja nas okružuje, nije ništa 
drugo nego ideja, duh, koji je zani-
jekao samog sebe. U tom stadiju He-
gel naziva ideju negacijom ili antite-
zom. Ali se i antiteza razvija dalje u 
suprotnostima, te — negirajući samu 
sebe — dovodi do novog trećeg sta-
dija, koji Hegel naziva sintezom ili 
negacijom negacije i koji prve dvije 
suprotnosti veže u neko novo savrše-
nije jedinstvo. Prema Hegelu je da-
kle idealizam pravo naziranje na svi-
jet. Ali tu nauku Marx i Engels nisu 
mogli prihvatiti. 

Upravo poradi toga javlja se kod 
njih zanos i neopisivo oduševljenje, 
kada se pojavio F e u e r b a c h sa 
svojom filozofijom, i oni objeručke 



— 25 _ 

prihvaćaju njegov materijalizam, po 
kojemu su stvarni i osjetilni svijet, 
kome i mi pripadamo, jedino stvarno 
realno i po kojemu naša svijest i na-
še mišljenje nisu ništa drugo nego 
proizvod materijalnoga, tjelesnoga 
organa — mozga. Nasuprot Hegelo-
voj »apsolutnoj ideji«, koja po En-
gelsu predstavlja »fantastični ostatak 
vjere u Stvoritelja različitog od svi-
jeta«, kao naručena dolazi filozofija, 
po kojoj : »Der Mensch ist, was er 
isst« — »čovjek je ono, što on jede«. 
Marx i Engels i sve njihove pristaše 
i sljedbenici, kojima je revolucija po-
stala jedini i najviši zakon, i to re-
volucija, koja se ne zaustavlja ni 
pred čim i kojoj nije ništa sveto i ne-
povredivo, za njih je i sama pomisao 
na egzistenciju Božju, pa makar se u 
formi apsolutne ideje javlja samo kao 
fantastični ostatak vjere u Stvorite-
lja, — za njih je i sama ta pomisao 
nesnosna, jer ih ispunja slutnjom i 
strahom, da čovjek možda ipak ne-
kome odgovara za svoja djela. Zato je 
za njih pravo »oslobođenje«, kad je 
Feuerbach, zaogrnut plaštem znano-
sti, stao slikati svijet bez Boga, bez 
duše, bez vječnosti, pa prema tome i 
za čovjeka bez ikakove odgovornosti. 

Ni Hegel, ni Feuerbach nisu stvo-
rili svojim sistemom jedinstvene sli-
ke o životu. To će tek napraviti Marx 
i Engels. Oni su uzeli od Hegela ono, 



— 26 _ 

što bi se zdravu razumu moglo či-
niti lošije, naime dijalektičku meto-
du, dok su odbacili njegov idealizam; 
a od Feuerbacha, kome ljuto zamje-
raju, što je, sasvim opravdano, zaba-
cio dijalektiku, uzimaju opet ono, što 
je naopako, naime materijalizam. I 
tako su posredovanjem Marxa i En-
gelsa dijalektika i materijalizam sklo-
pili nerazrješivi brak — jedini neraz-
rješivi brak, što ga marksizam prizna-
je. Stvoren je dijalektički materijali-
zam kao novi filozofski sistem, koji 
čini temelj t. zv. znanstvenom soci-
jalizmu. Zaista su nas Marx i Engels 
veoma zadužili, kad su čovječanstvu 
napokon dali pravu sliku o životu i 
svijetu, koja svojom dijalektikom za-
jamčuje čovječanstvu najveće dobro, 
što ga može. imati, naime — revolu-
ciju. I to bez ikakove ograde, kadgod 
i kolikogod je puta zaželi! Dakle je u 
programu marksizma uništavanje ži-
vota i prolijevanje krvi, i zato su 
marksizam i pacifizam dva pojma, 
koja se isključuju. Zar ne vidite on-
da, kolika je laž, kada marksizam, 
koji već u svojoj teoriji opravdava 
nasilje, preko ustiju raznih pučkih 
fronti govori o demokraciji i kada on, 
koji propovijeda revoluciju, saziva 
svjetske konferencije za mir. 

Tim smo prikazali postanak i nau-
ku dijalektičkog materijalizma, a sa-
ua prelazimo na samu kritiku. 



- 27 — 

Dijalektika. 
Prema marksizmu nema ništa osim 

materije i gibanja: materija u proce-
su vječnog gibanja. Za to gibanje vri-
jedi zakon dijalektike ili zakon o raz-
vitku u suprotnostima, koji ima tri 
faze: početna faza je teza ili afirma-
cija, srednja je antiteza ili negacija, 
a zadnja je sinteza ili negacija nega-
cije. Tomu je zakonu podvrgnuto 
sve, što postoji, sve se razvija po toj 
dijalektici. Pa da je malko ogledamo 
na primjeru, što ga marksisti sma-
traju klasičnim! 

Uzmimo zrno raži ili pšenice kao 
početni stadij razvitka — kao afir-
maciju. To zrno proklija, izraste u 
biljku — i eto nam negacije zrna. Na-
pokon ta biljka cvate i oplođena do-
nosi opet zrnje, i kad to sazrije, ugi-
ne, — to je negacija negacije. Sad je 
jasno, kako se zrno razvija, zar ne?! 
Engels kaže, da takav primjer poka-
zuje, da je dijalektika tako jednostav-
na stvar, da pomoću nje može razvi-
tak razumjeti svako dijete. Thalhei-
mer je već malo oprezniji, pa na je-
dnom mjestu priznaje: »Ova se nau-
ka — naime dijalektički materijali-
zam — čini na prvi pogled veoma ja-
sna, ali se ne smije previdjeti, da se 
ona običnom, tzv. zdravom ljudskom 
razumu protivi«. Thalheimerova pri-
mjedba vrijedi već i ovdje. Bez obzi-



— 28 _ 

ra na to, da s dijalektikom znamo o 
razvoju zrna isto toliko kao i bez nje, 
po kojem pravilu — pitamo mi, — i s 
kojim pravom zove marksizam biljku 
negacijom zrna, a zrno opet negaci-
jom biljke? Može se dogoditi i doga-
đa se, da zrno uslijed premalo ili pre-
više vlage u zemlji ugine. Zar to ni-
je puno istinskija negacija zrna, pre-
ma kojoj zrno proklijalo u biljku zna-
či i te kakovu afirmaciju! Opet ima 
mnogo slučajeva, gdje biljka, done-
savši plod, ne ugiba. Kako je tu plod 
negacija negacije? U prvom slučaju 
eto nam negacije, ali nema razvitka, 
u drugom eno nam potpunog razvit-
ka, ali nema negacije. 

Potpunosti radi moram spomenuti, 
da je bilo pokušaja, da se dijalektika 
afirmira na polju raznih znanosti, ta-
ko se na pr. nastojalo uvesti je u 
pravne nauke, naročito na područje 
krivičnog prava, pa su kazali, da kri-
vični zakonik predstavlja tezu ili afir-
maciju, krivično djelo da je negaci-
ja zakonika, a kazna primijenjena na 
zločinca da je negacija negacije, pa 
prema tome uspostava poremećenog 
pravnog poretka. Ova konstrukcija je 
veoma lijepa, samo što ima jednu po-
grešku : naime na većinu konkretnih 
slučajeva ne može se primijeniti. Na 
pr. jedan čovjek ubije drugoga. Tim 
je negirao zakon i poremećen pravni 
poredak. Međutim, primijenili mi na 



— 29 _ 

ubicu bilo koju kaznu, ubijeni ne će 
uskrsnuti, i tako kazna ne će biti us-
postava pravnog reda. Tako je, eto, 
dijalektika neka skroz samovoljna 
konstrukcija, koja se može primije-
niti na sve, a koja ne tumači zapravo 
ništa: ni gibanja ni razvitka. 

Ostanemo li kod našeg zrna, pa se 
pitamo, kako i zašto se ono razvija, 
tad moramo priznati, da se razvija 
zato, što se u njemu nalazi klica, ko-
ju »nešto« goni, da se razvije u bilj-
ku i da kao biljka opet donese plod. 
I ako to »nešto« — zdrav razum na-
ziva to životnim principom ili biljev-
nom dušom, — bude uništeno kakvom 
pravom negacijom, na pr. tako, da 
stučemo zrno, više nema razvitka, pa 
makar mi upotrijebili ne znam kako-
vu negaciju negacije, na pr. tako, 
da u laboratoriju opet točno sastavi-
mo dijelove u jedno! Baš te činjenice 
bjelodano dokazuju, da je kraj sve 
izvanjske i materijalne jednakosti iz-
među zrna, u kojem je zamro životni 
princip, i živa zrna puno veća stvarna 
razlika, negoli između živa zrna i iz-
rasle biljke. Kraj sve izvanjske raz-
like ovo dvoje — izrasla biljka i zrno 
— zapravo su jedna te ista pojedin-
ka, u raznim stadijima razvoja, a ni-
pošto dvije individue, od kojih bi je-
dna bila negacija druge. 

Ovi su izvodi logički, t. j. odgova-
raju pravilima ispravnog mišljenja. 



— 30 _ 

No logika našim marksistima ne im-
ponira. Sam Thalheimer kaže, da je 
logika »jedno ograničeno, podređeno 
promatranje stvari«, koje »promatra 
stvari kao nepokretne i nepromjen-
ljive i sve odijeljene jedne od dru-
gih«: logika promatra »statički«. Di-
jalektika je naprotiv »jedna viša for-
ma mišljenja«, koja »promatra stva-
ri u njihovu kretanju i njihovoj po-
vezanosti : dijalektika dakle promatra 
»dinamički«. Primjer o zrnu nam po-
kazuje svu »egzaktnost« i »dubijinu« 
toga promatranja, kojemu se baš 
ovdje dogodila ta neprilika, da je zr-
no promatralo kao »nepokretno i ne-
promjenljivo« previše »izolirano« od 
biljke, dakle »statički«, dok je naša 
logika barem ovaj put postupala pro-
tivno: povezala je zrno u jedno s bilj-
kom, promatrala je »dinamički«. 

A gotovo je šaljivo, kad isti pisac 
u cijeloj svojoj knjizi: »Uvod u dija-
lektički materijalizam« ne dokazuje 
svoje izvode i ne pobija protivničke 
»dijaliktički« nego »logički«. Nije te-
ško pogoditi, zašto tako čini. Ta dija-
lektika bi se vrlo brzo pokazala čud-
nim ubojitim oružjem, koje sili sva-
koga, koji s njim barata, da napravi 
harakiri na svojim vlastitim izvodi-
ma. Da izbjegne toj neugodnosti ba-
rem na oko, marksizam spremno o-
stavlja svoje »nadređeno i dublje pro-
matranje stvari«, t. j. dijelaktiku, i 



— 31 _ 

spušta se na jedno »ograničeno pro-
matranje stvari«, t. j. logiku. A, kad 
s njom dogori do nokata, onda se ot-
mjeno opet povuče s tog »ograniče-
nog i podređenog« na »nadređeno i 
dublje promatranje stvari«. 

Tako se, eto, marksizam igra mačke 
i miša s onima, koji ili nemaju zdra-
vog razuma, ili su ga se odrekli, ili 
opet imaju na pretek vremena, da ga 
gube za ovakove djetinjarije. Zaista! 
Dijalektika se »zdravom ljudskom ra-
zumu otvoreno protivi«! 

Ovako interesantno nam 0. Karlo 
Grimm prikazuje psihološku pozadi-
nu marksizma i silom neodoljive lo-
gike pokazuje sav nesmisao marksi-
stičke dijalektike. 

Sada treba podvrći kritici materi-
jalizam. 

Materijalizam. 
Što se tiče materijalizma, to bi on 

sam za se zahtijevao jednu studiju, 
što svakako nije moguće svrstati u 
okvir članka, zato ćemo se ovaj put 
morati zadovoljiti s nekoliko kritič-
kih izvoda. 

Po materijalizmu postoji samo 
materija. Kada materijalisti prigo-
vorimo, te ga upozorimo na naš svi-
jesni život, koji nosi obilježja sa-
svim različita od materije, onda on 
odgovara, da je ono, što mi naziva-
mo duševnim životom, materijalne 



— 32 _ 

prirode, da su naše misli »kemizam 
bjelančevine«, »emanacija materi-
je«, da je naš cijeli svijesni život se-
krecija mozga onako, kako je n. pr. 
mokraća sekrecija bubrega. Ako je 
ova tvrdnja materi jalista ispravna, 
onda zaista nema smisla govoriti o 
duhu, koji da je različit od materije. 

Usporedit ćemo sada naš svijesni 
život, naš svi jesno doživljujući »ja«, 
sa materijom, sa tjelesnim stvarima. 
Tom ćemo se prilikom upoznali sa 
tri osnovna obilježja, po kojima se 
duh razlikuje od materije, i tim upu-
titi, kako se na popularan, ali kraj 
toga ipak znanstven način, može po-
bijati materijalizam. Zatim ćemo od-
govoriti na jedan sa strane materi-
jalista veoma obljubljeni prigovor. 

Ponajprije, kakove su tjelesne 
stvari? Kao što je moje tijelo sastav-
ljeno od glave, ruku i nogu, a ruka 
od prstiju itd., tako je svako tijelo 
sastavljeno od dijelova, koji su je-
dan izvan drugoga protegnuti u ne-
kom prostoru. Svako dakle tijelo ima 
neka protežna svojstva, dimenzije, t. 
j. neku veličinu i oblik (velik, ma-
len, okrugao, četverouglast itd.). Is-
to tako tjelesnim stvarima pripada 
kao njihovo svojstvo izvjesna koli-
koća, kvantitet, i zato ih možemo 
mjeriti po veličini, brzini, težini itd. 
Tu su i druga fizička svojstva, kao 
boja, ukus, miris. Za svaku tjelesnu 



— 33 _ 

stvar i za svako njeno svojstvo ka-
žemo, da je nešto »materijalno«. 

Usporedimo to sad sa svi jesnim 
životom! Uzmite jedan vaš doživljaj 
sjećanja, nade, odluke — pa se i pi-
tajte, da li ikoji taj doživljaj ima 
kojegod svojstvo tjelesnih stvari. 
Nemoguće je da ikojem doživljaju 
pripišemo veličinu, oblik, boju. Zar se 
ne bi nasmijalo svako dijete, kad bi 
n. pr. kazali, da je naša bol teška 5 
kg, ili da je naša nada visoka 20 m, 
ili da naše veselje miriše po ruži, a 
sjećanje da je plave boje. A ipak bi 
po nauci materijalizma morali doći 
do takovih zaključaka. Svijesni ži-
vot dakle nije materijalan zato, jer 
nije materija, niti je njezino pri-
padno svojstvo. Prema tome kažemo, 
da je svijesni život nematerijalan ili 
duševan: on nema fizičkih svojstava. 

Nadalje, kako upoznajemo tjelesne 
stvari? Jedino osjetilnim našim opa-
žanjem: gledanjem, doticanjem itd. 
Usporedimo to opet sa svijesnim ži-
votom! Pošto naši doživljaji nemaju 
jednaka svojstva, kao što ih imadu 
tjelesne stvari, zato mi i ne možemo 
naše doživljaje vidjeti ili čuti ili do-
ticati, t. j., mi ih uopće ne možemo 
nikojim osjetilom opažati; ne može-
mo, n. pr., našim okom pogledati, 
kako izgleda naše mišljenje, a ne mo-
žemo vidjeti ni sam doživljaj gleda-
nja. Izvanjske stvari — kuće, drveće 



— 34 _ 

— opažamo osjetilno, posredno, do-
čim za vlastite doživljaje znamo na 
sasvim drugačiji način, pa zato ka-
žemo, da su oni nešto netjelesno ili 
duševno. Doživljaje opažamo neosje-
tilno, neposredno; kažemo: oni su 
svijesno nazočni. A kome su svijesno 
nazočni ? 

S ovim pitanjem dolazimo na treću 
razliku između doživljaja i tjelesnih 
stvari. Moji doživljaji su svijesni sa-
mo meni, a vaši vama. Doživljaji pri-
padaju pojedinom svijesnom »ja«, te 
se od njega ne mogu odijeliti. I dok 
tjelesne stvari egzistiraju nezavisno 
od svijesti ili realno, doživljaji egzi-
stiraju jedino u svijesti. Ova okol-
nost nas opet sili, da moramo svije-
sne doživljaje razlikovati od svega, 
što je materijalno. 

Kada smo ovako utvrdili, da je naš 
svijesni život različit od svega mate-
rijalnoga, nameće nam se još jedno 
pitanje: gdje izviru naši doživljaji i 
nisu li možda učinak materije, moz-
ga, kako to uče materijalisti? 

Po materijalistima mozak je uzrok 
našeg svi jesnog života: i stoga bi — 
kako to izvodi na jednom mjestu 
profesor zagrebačkog sveučilišta Dr. 
Slavko Zimmermann, — materijali-
stičko tumačenje naše svijesti glasi-
lo ovako: Moj mozak opaža stvari u 
vanjskom svijetu; moj mozak misli, 
sudi, zaključuje; on stvara pojmove; 



— 35 _ 

moj mozak i još mnogo drugih moz-
gova stvaraju filozofiju, kulturu i 
umjetnost; moj mozak osjeća i hoće; 
on je sebi svijestan svih tih doživlja-
ja; moj mozak pripada meni, mojem 
»ja«, ali on je isto što.i »ja«, pa zato 
nije zapravo »moj« mozak, nego 
»svoj« mozak, i taj svoj mozak zna-
de za sebe, t. j . ima samosvijest, čud-
no zvuči ovo razlaganje materi jalista. 

I sami neki materijalisti uviđaju, 
da su svi jesni događaji sasvim nešto 
novo, što prekida lanac moždanih 
procesa, i da je sasvim nerazumlji-
vo, da bi svi jesni događaji nastali iz 
moždanih procesa. Ali ne samo da je 
to nerazumljivo, nego je i nemoguće, 
čim smo upoznali, da su svijesni do-
življaji po svojoj naravi netjelesni. 
Trebalo bi, naime, reći, da nešto tje-
lesno, mozak, proizvodi nešto protiv-
no svojoj naravi. A to je nemoguće, 
i toga upravo ne razumiju materija-
listi. Zato moramo zaključiti, da naš 
svijesni život, koji je nematerijalan, 
ima također nematerijalni, duševni 
uzrok. 

Možda bi netko na ove izvode sta-
vio ovakav prigovor: Svijesni se ži-
vot razvija zajedno s mozgom. Pro-
mjene u mozgu izazivaju promjene 
svijesnog žgvota. Kad mozak oboli, 
poremeti se i svijesni život. 

Ali ovi prigovori ne dokazuju, da 
bi svijesni život bio isto što i mo-



— 36 _ 

zak, ili da nastaje iz mozga, nego 
samo toliko, da je on zavisan od moz-
ga. U pisanju je čovjek zavisan od 
pera, a u guslanju od žica na gusla-
ma; polomi li se pero, pukne li žica, 
ne možemo ni pisati ni svirati, ali 
nismo izgubili sposobnost pisanja i 
sviranja, jer je ta sposobnost sasvim 
nešto drugo nego pero i gusle. Tako 
je i svijesni život nešto drugo nego 
mozak. Zgodan primjer za to daje 
Bergson, kad kaže: klin nije odijelo, 
koje na njemu visi, a ipak rasklima-
ni i istrgnuti klin utječe na visenje 
odijela. 

Tako nam je ovo nekoliko izvoda 
pokazalo, kako nas ispravno filozofi-
ranje, — bez vjere, objave, dogme, 
mistike, metafizike i, kako se već sve 
zovu sve one stvari, koje tako ne-
milo zvuče ušima modernog čovjeka, 
— kako nas zdravi razum, bez pred-
rasuda, — predrasuda ima naime i 
materijalističkih, — dovodi do zak-
ljučka, da pored materije postoji ne-
što, što je u svojoj biti različito i ne-
odvisno od materije, a to nešto mi 
nazivamo duh. 

Historijski materijalizam 
Nerazrješivi brak između dijalek-

tike i materijalizma, kome su kumo-
vali Marx i Engles, nije ostao neplo-
dan. Rodilo se nedonošče, kome su 
nadjeli ime historijski materijali-



— 37 _ 

zam. Pri porodu ovog »djeteta« po-
tvrdilo se staro iskustvo, da od here-
ditarno opterećenih roditelja ne mo-
že biti zdravo dijete, a obistinila se i 
ona naša narodna, koja kaže, kakvo je 
dijete, gdje je mnogo baba, jer svi 
oni, koji su željeli, da dijalektički 
materijalizam postane isključivi 
svjetovni nadzor budućnosti, poput 
radoznalih baba čekali su s nestrplji-
vošću, što će se izroditi. I rodio se 
historijski materijalizam, mladi 
princ, koji je bio određen, da zavlada 
mozgovima svih ljudi. Jedina mu 
je pogreška bila, što sam ni-
je imao mnogo mozga, ali je zato bio 
drzak i nastrljiv, a osim toga su mu 
neki ljudi — možda iz raznih simpa-
tija prema vjenčanom kumu njegovih 
roditelja — stavili na raspoloženje 
ogromni kapital. Glup, ali bogat i dr-
zak, historijski materijalizam počeo 
je da osvaja svijet. 

Historijski materijalizam hoće u 
duhu marksizma da protumači sve 
pojave ljudskog društva i da nađe 
ključ za razumijevanje povijesti čo-
vječanstva. Zato u njemu opet su-
srećemo kako dijalektiku, tako i ma-
terijalizam, samo primijenjene na 
ono, što je specifično i ljudsko. 

Marksisti kažu: čovjek mora jesti 
i piti, prije nego što može filozofira-
ti. Tim nije rečeno ništa novo, jer 
davno prije marksizma ljudima je 



- 38 — 

bilo poznato pravilo: »Primum vive-
re, deinde philosophari. — Najprije 
se mora živjeti, pa se tek onda može 
filozofirati.« Ali marksisti idu dalje 
pa kažu: da je filozofiranje samo plod 
toga jela i pila, uslovljeno samo tim, 
kako si čovjek nabavlja hranu, t. j. 
tehnikom proizvodnje i potrošnje. Ni-
jemci zgodno kažu na račun ove 
marksističke mudrolije: »Bez pleha 
nema pleh-muzike. Dakle je muzika 
pleh. 0 divnog li pleha!« — To znači, 
ako pleh-muzika zasvira našu bosan-
sku sevdalinku, da je i sevdalinka 
pleh. Kad bi za ove logične izvode 
svoje vlastite teorije znali naši mark-
sistički pjesnici, oni bi se zaista svo-
jom originalnošću mogli da uzdignu 
nad sve »malograđanske« pjesnike, 
pa bi, n. pr., g. Krleža mogao da pje-
va o »plehnatom sevdahu«. Prema 
toj »mudrosti« najdublji i zapravo 
jedini odgovor na pitanje, zašto su u 
XVI. vijeku teolozi devet godina ras-
pravljali o slobodnoj ljudskoj volji i 
milosti, mogao bi dati samo onaj, 
koji zna, što su ti teolozi jeli i kako 
su do hrane dolazili; a razlog, zašto 
se dvojica na sudu tuže radi uvrede 
časti, bio bi taj, što se jedan možda 
bavi sađenjem kupusa, a drugi prav-
ljenjem cipela; dok bi znanost neo-
bično zadužio, tko bi dokazao, kako 
je Evropa dobila novu znanost, um-



— 39 _ 

jetnost i vjeru, kad se počela baviti 
gađenjem američkog krumpira. 

Marksizam je sa samim Marxom i 
Engelsom na čelu počeo »a posterio-
ri« dokazivati, kako nam cijelu po-
vijest čovječanstva tumači samo 
ono, što su ljudi jeli, odnosno, kako 
3u proizvodnjom i potrošnjom nami-
rivali svoje potrebe. Nema ni vre-
mena, a ni smisla dulje se zadržavati 
kod toga fantastičnog romana, koji 
počinje negdje s ljudskim pređama, 
što su još na granama sjedili, a svr-
šava s nekim kolektivističkim rajem 
na zemlji i cijeli taj razvitak odvaja 
strogo prema zakonu materijalističke 
dijalektike. Najprije se mijenja i raz-
vija način gospodarenja, a za njim 
polako kao sjena i sva kultura čovje-
čanstva: znanost i umjetnost, vjera 
i ćudoređe, te prema tome i sama 
istina. Jedino, što je uvijek vrijedilo, 
jedina istina, koja vrijedi uvijek i 
svagdje, jest — dijalektički materi-
jalizam. Dakle svi raniji mislioci bili 
su samo produkt svoje sredine, a sve 
ideologije samo odsjev ekonomskih 
prilika, jedino Marx i drugovi su ne-
pomućena ogledala, u kojima se zr-
cali objektivna istina, i jedina vječ-
na filozofija, koju ne može ništa više 
promijeniti, to je dijalektički ma-
terijalizam. Ovo se otvoreno protivi 
zdravu razumu, te bismo stvar jedi-
no mogli formulirati ovako: ili da je 



— 40 _ 

marksizam također plod gospodar-
skih prilika, te da će se s njima za-
jedno mijenjati, pa da prema tome 
nije vječan; ili da je marksizam ko-
načna spoznaja o svijetu, koja je 
nastala i koja će opstojati nezavisno 
od svake ekonomije, ali u tom slu-
čaju marksizam zabacuje svoju osno-
vnu tvrdnju o promjenljivosti i us-
lovljenosti svih ideologija, te tako 
dolazi u proturječje sa samim so-
bom, i onim oruđem, kojim je mislio 
ubiti sve filozofije, ubija samog sebe. 

Iako iz dosadašnjeg razlaganja 
slijedi sva uzaludnost marksizma, 
ipak da primijetimo još jedno. Nai-
me, kad marksizam kao »najnapred-
niji moderni nazor o svijetu« uči, da 
je čovjek nekada bez razuma skakao 
po drveću, zatim živio bez obitelji u 
čoporima i tek kroz mnoga naopaka 
praznovjerja konačno došao do vjere 
u jednog Boga, tad ne smije zabora-
viti, da su te stvari bile pred 50, pa 
makar i 20 godina dogme u znanosti, 
ali da to više nisu. Činjenice prisiliše 
znanost da promijeni svoje mišlje-
nje. što se tiče našeg majmunskog 
podrijetla, ono se ne bi toliko ni pro-
tivilo religiji, — jer konačno bilo bi 
moguće, da je čovjek primio svoje ti-
jelo od najrazvijenije životinje, — ali 
stvar je barem zasada naučno nedo-
kazana, pa prema tome nemamo pra-
va da je apodiktički tvrdimo. Tako, n. 



— 41 _ 

pr., Haeckelov »pitecantropus erec-
tus« za ozbiljne naučenjake ne dola-
zi više u obzir, a već je 1877. na pri-
rodoslovnom kongresu u Munchenu 
poznati stručnjak Virchov — nije 
bio ni klerikalac ni katolik, — kazao: 
»Pred pedesetak godina bila je at-
mosfera majmunska, ali danas već ne 
možemo smatrati znanstvenom teko-
vinom tvrdnju, da je. čovjek potekao 
od majmuna, jer nas od toga odvra-
ća svaki pozitivni napredak prethi-
storijske antropologije, koja pokazu-
je, da nema stvarne i neprekinute ve-
ze čovjeka sa majmunima.« — što se 
tiče vjere i obitelji, držim da svatko, 
kome je stalo do ozbiljne nauke, ne 
može prijeći preko činjenica, koje su 
nam dokazali Westermark i Wilim 
Schmidt. (Zadnji je napisao ogrom-
no djelo u 6 svezaka: »Der Ursprung 
der Gottesidee«.) 

Danas naime stoji izvan svake 
sumnje, da je kod najprimitivnijih 
naroda vladala monogamija i mono-
teizam, t. j. jednoženstvo i vjera u 
jednog Boga. Ali za sve ove rezultate 
naučnog istraživanja marksizam ne 
zna ili, bolje, neće da zna. 

Uopće je karakteristika mark-
sizma, da činjenicama nanosi silu. 
Ovdje opažamo čudnu sličnost iz-
među teorije i prakse: dok u praksi 
»demokratski« marksizam uvodi dik-



— 42 _ 

tature, a »miroljubivi« diže krvave 
revolucije, u teoriji »objektivni« 
marksizam zabacuje sve one naučne 
rezultate, koji se ne mogu smjestiti 
u njegov kalup. 

I sa svojom dijalektikom historij-
ski materijalizam nije bio bolje sre-
će. Po njemu se također ljudsko dru-
štvo razvija u suprotnostima u sta-
diju teze, antiteze i sinteze. Tako. n. 
pr., feudalizam predstavlja tezu, ka-
pitalizam ili doba buržoazije antite-
zu, a komunizam sintezu. Silom neu-
moljiva zakona odvija se proces raz-
voja sasvim nezavisno od ljudskog 
djelovanja, te jedan stadij sam od se-
be prelazi u drugi. Pa zar ova nauka 
nije jasna, razumljiva i jednostav-
na? Istina, ima malu pogrešku, a ta 
je. da joj stvarnost ne odgovara. Ali 
zato nije kriva dijalektika, ne?o su-
vremeno liudsko društvo, u kojem 
ima još toliko reakcionarnih i nena-
učnih elemenata, koii sp nisu htieli 
svrstati u marksistički kalup. I tako 
vidimo, da se iza svjetsko? rata feu-
dalna Rusiia, gdje industrijalizacija 
ioš nije bila provedena, pretvara u 
komunističku, to znači prema zako-
nima dijalektike, da od teze dolazi 
odmah do sinteze, a da je antiteza 
nreskočena. U evropskim zemliama 
bio je, po mišljenju marksista, kapi-
talizam potpuno dozreo, da prijeđe u 
komunizam. E, gle, opet se povijest 



^ 43 _ 

nije držala svojih pravila, i ovaj put 
ne samo da je preskakivala, nego je 
pošla sasvim drugim pravcem. Kao 
sinteza trebao je doći komunizam, a 
sada evo iznenada fašizma, 

6taleške države, korporativnog 
uređenja. Moramo priznati, da je sa-
dašnji bijes marksista pojmljiv: jer 
je uvijek blamirani i od stvarnosti 
osramoćeni prorok smiješna figura, 
a osim toga marksisti, htjeli, ne 
htjeli, dok u svojim idolima Marxu, 
Lenjinu i drugima mogu gledati eks-
ponente mase, oruđe, kojim se služi 
priroda, slučajne vođe poretka, koji 
su se morali pojaviti, u vođama svo-
jih protivnika — Mussoliniju, Hitle-
ru, Francu — moraju, ako neće da 
napuste svoju teoriju, da gledaju ta-
ko izvanredne ljude, koji su čak u 
stanju da mijenjaju prirodne zakone 
i neumoljivi red dijalektičkog mate-
rijalizma. 

Stavili smo filozofske temelje 
marksizma, dijalektički i historijski 
materijalizam, pred forum zdrava 
razuma. Neka sada svatko sam stvo-
ri svoj sud! 

Zaključak. 
Nadam se, da će naša inteligencija 

ubuduće malo kritičnije postupati, 
kada se odlučuje za pojedine filozof-
ske sisteme, koji će biti temelj nji-
hova životnog naziranja. Thalheimer 



— 44 _ 

kaže, da je dijalektički materijalizam 
»moderni nazor o svijetu«. Mi smo 
dosada bili naučeni, da moda vlada u 
ženskim šeširima i muškim kravata-
ma, pa nam je pomalo čudno modu 
uvući u filozofiju kao ozbiljnu nau-
ku, koja traži odgovor na posljednja 
pitanja u životu, njegovoj vrijedno-
sti i svrsi, ali kad je već tako, onda 
se može reći svima onima, koji su 
mode radi prihvatili marksističku 
ideologiju, da dijalektički materija-
lizam nije više moderan. Svima dru-
gima, koji su bilo iz kojeg razloga 
prihvatili taj sistem, može se reći, da 
zabluditi odgovara slabosti čovječje 
naravi, ali isto tako odgovara ljud-
skom dostojanstvu svoju zabludu 
uvidjeti, vratiti se na pravi put i ob-
jeručke prihvatiti istinu. 



— 45 _ 

Socijalna nautia 
Crtive 

Uvod. 
Svako historijsko razdoblje pozna-

je neki problem, koji ga najviše za-
nima. Radi se većinom o pitanjima, 
čije rješenje nije samo od teoretske 
nego i od praktične važnosti, tako da 
način rješenja toga problema povlači 
za sobom dalekosežne posljedice ne 
samo za privatni i javni život suvre-
menika, nego i za smjer razvoja bu-
dućih pokoljenja, članovi zajednice, 
u kojoj se problem pojavio, kazao 
bih, instinktivno osjećaju njegovu 
važnost, i zato se njim ne bavi samo 
krug stručnjaka, nego taj problem 
postaje predmetom općeg interesa. 
Ne obazirući se na različitost stanovi-
šta, s kojega se promatra, na stepen 
intenziteta, kojim se proživljuje, i 
na način, kako ga se hoće riješiti, taj 
problem je postao svojina svih dru-
štvenih slojeva i o njemu se rasprav-
lja počev od sveučilišne katedre pa 
do u najzabitniju drumsku krčmu. 

Bilo je vremena, kada su vjerska 
pitanja stajala u sredistu ljudskog 



— 46 _ 

interesa, i kada se na javnim trgo-
vima i po prodavaonicama rasprav-
ljalo o dogmama i suptilnim metafi-
zičkim problemima. Sjetimo se samo 
prilika u istočnoj crkvi prije raskola 
ili evropskih zemalja u doba, kada se 
pojavio protestantizam. Danas se, to 
stoji izvan svake sumnje, veća paž-
nja posvećuje pitanjima, koja se od-
nose na društveni život čovjeka; pro-
blem, koji svojom urgentnošću zasje-
njuje sve ostale, jest socijalni pro-
blem. Podrijetlo društva, njegova 
narav, odnos prema manjim zajedni-
cama, njegovo pravo prema pojedin-
cima i granice toga prava, sve je to 
od najstarijih vremena zanimalo ve-
leume ljudskog roda, ali je njihov 
interes bio više teoretske naravi, a 
sila, koja ih je gonila na proučavanje 
tih problema, bila je težnja za što 
dubljom spoznajom. U vrijeme soci-
jalnog previranja, krize, nezaposle-
nosti, revolucija i građanskih ratova, 
kakovo proživijuje naša generacija, 
interes za socijalne probleme diktiran 
je praktičnim potrebama svakidaš-
njeg života, i zato socijalno pitanje 
predstavlja najvažnije i opće pitanje 
suvremenog povijesnog razdoblja. 

Našoj generaciji stavljeno je u za-
datak ne samo da učini praktični po-
kušaj za rješenje socijalnih nedaća 
ili da, eventualno, izvede ljudsko dru-
štvo na nove puteve sretnije buduć-



— 47 _ 

nosti, nego mi moramo, možda i za 
vječna vremena, također teoretski 
raščistiti socijalni problem: moramo 
označiti, što u društvenom životu pro-
izlazi iz ljudske prirode, te prema to-
me predstavlja nepromjenljivi funđa-
menat društva, a što je opet uslov-
Ijeno časovitim okolnostima, te se 
zajedno s njima mijenja. 

U neumornom nastojanju, da udo-
volji ovoj zadaći, katolički intelek-
tualac pustio je lađicu svoga razuma 
— ona plovi meti vječne istine, a go-
ni je ljubav k izmučenom ljudskom 
rodu — na otvorenu pučinu uzbur-
kanoga socijalnog života. Podvodne 
struje hoće da progutaju lađicu te da 
je potonu u mirne dubine udobnog 
života prosječnog bonvivana, a silni 
valovi hoće čas da je nasuču na 
pličinu liberalizma, koji svojim pre-
tjeranim individualizmom dovodi do 
društvene anarhije, čas opet da je 
razbiju na hridinama kolektivizma, 
koji svojim nasiljem niječe dostojan-
stvo i smisao individualne egzisten-
cije; a svi zajedno kao da su se uro-
tili, da lađici spriječe put istini. U 
toj teškoj borbi usred crnog mraka, 
visoko iznad valova, kao jedina utje-
ha i putokaz lađici, podigao se svje-
tionik — papinstvo. 

Poput svoga Božanskog Osnivača, 
koji se nije zadovoljavao tim, da na-
rodu propovijeda Evanđelje, nego je 



— 48 _ 

gladne hranio, bolesne ozdravljao, a 
žalosne tješio, pape ne ograničavaju 
svoju djelatnost na čuvanje povjere-
ne im vječne istine i na vođenje ljud-
skoga roda prema nebeskoj domovi-
ni, nego oni, puni očinske ljubavi i 
skrbi, prilaze čovječanstvu s namje-
rom, da mu olakšaju njegove vreme-
nite boli i tjeskobe. Prožeti tim du-
hom izdaju pape zadnjih decenija 
socijalne enciklike (okružnice), da 
pokažu izlaz iz socijalnog meteža i 
principe, kojih se mora držati svaka 
zdrava ljudska zajednica. Socijalna 
nauka Crkve u svojim temeljnim za-
sadama stara je kao i sama Crkva, 
ali se ona tokom stoljeća proširila i 
usavršavala, dok nije u skolastičkoj 
filozofiji sa sv. Tomom Akvinskim 
na čelu doživjela zaokruženu cjelo-
vitost. Imajući u vidu, da je istina 
vječna, i da se tokom vremena mije-
nja jedino način njezina dokazivanja 
i primjene, potpuno je jasno, da nau-
ka iznesena u socijalnim enciklikama 
posljednjih papa ne predstavlja ni-
kakovu novotariju unutar socijalne 
nauke Crkve, nego samo primjenu so-
cijalnih principa skolastičke filozofi-
je na društvene pojave modernog 
vremena. 

Među socijalnim papama naročito 
se ističu Lav XIII. i Pijo XI., zato 
ćemo potpunosti radi nabrojati nji-
hove socijalne enciklike. 



— 49 _ 

Lav XIII. izdao je slijedeće enci-
klike: 

»Quod apostolici muneris« — 0 
pogiblima socijalizma,1) 

»Arcanum Divinae sapientiae« — 
0 braku, 

»Diuturnum illud« — 0 podrijetlu 
državne vlasti, 

»Immortale Dei« — 0 kršćanskom 
uređenju države, 

»Libertas« — 0 ljudskoj slobodi, 
»Sapientiae christianae« — 0 duž-

nostima kršćanskih podanika, 
»Rerum novarum« — O radničkom 

pitanju, 
»Graves de communi« — 0 kršćan-

skoj demokraciji ili o nastojanjima 
oko narodnog blagostanja. 

Socijalne enciklike Pija XI. jesu: 
»Ubi arcano« — 0 miru Kristovu 

u kraljevstvu Kristovu, 
»Divini illius Magistri« — 0 od-

goju, 
»Časti connubii« — 0 braku, 
»Quadragesimo anno« — 0 dru-

štvenom poretku,2) 
1) Papinske enciklike dobivaju ime po po-

četnim riječima svoga teksta. To se vidi iz 
njihova imena na latinskom jeziku, dok smo 
u hrvatskom prijevodu nazvali enciklike po 
njihovu naslovu, koji upućuje na sadržaj. 

2) Komentar enciklike »Quadragesimo 
anno« izdao je pisac ovog članka kao po-
sebnu knjigu pod naslovom »Novi društve-
ni poredak« (Zagreb, 19-37.). 



— 50 _ 

»Mit brennender Sorge« — 0 sta-
nju Katoličke Crkve u njemačkom 
carstvu,3) 

»Divini Redemptoris« — 0 bezbož-
nom komunizmu. 

Letimičan pogled na broj i naslove 
ovih enciklika svjedoči o obilnosti 
materije, koja je u njima obrađena, 
te ujedno pokazuje, da u okviru ovog 
članka ne će biti moguće ukratko re-
producirati njihov sadržaj, a kamoli 
upustiti se u finese pojedinih proble-
ma. Zato će se ovaj članak ograničiti 
na to, da u glavnim potezima iznese 
temeljnu nauku kršćanske socijalne 
filozofije, a to je nauka o prirodnom 
pravu; i da razjasni njezin najvaž-
niji princip, a to je princip supsidi-
jarnosti A ) 

Prirodno pravo. 
Svaki čovjek osjeća obvezu prema 

zakonu, koji mu nije nitko nametnuo, 
niti ga u njemu poučio, nego je svoj-
stven ljudskoj prirodi, te se očituje 
u glasu naše savjesti. To je prirodni 
zakon (lex naturalis), koji spoznaje-
mo razumom, i po kojem svijesno 
prilagođujemo svoje djelovanje planu 

3) Ova enciklika je iznimno već u origi-
nalu sastavljena na njemačkom jeziku. 

4) Kao literatura poslužili su mi: Johan-
nes Messner: »Die soziale Frage der Ge-
genwart« (1934.) i Johann B. Schuster, S. 
J.: »Die Soziallehre nach Leo XIII. und 
Pius XI.« (1935.). 



— 51 _ 

svega stvorenoga, tako da prirodni 
zakon predstavlja sudioništvo, parti-
cipaciju s vječnim zakonom (lex ae-
terna) Božje volje. Prema tome mo-
žemo definirati prirodni zakon kao 
prirodnu spoznaju, da svoje djelova-
nje saobrazimo redu, koji odgovara 
našoj naravi. 

Vrhovni principi (praecepta pri-
mana) toga zakona su spoznaji sva-
koga razumnog čovjeka tako nepo-
sredno dani, da o nekom potpunom 
neznanju ne može biti govora. Tomu 
ne protuslovi činjenica, da nam manj-
ka potpuna jasnoća i sigurnost u 
spoznaji tih principa, a naročito, da 
pri njihovoj primjeni na konkretne 
slučajeve često dolazi do zabluda. 
Prirodni se zakon spoznaje razumom, 
ali je čovječji razum po grijehu po-
tamnio i tako mu je spoznaja otežana. 
Zato je čovjeku iza istočnog grijeha i 
za spoznaju prirodnog reda, koji u 
razumu nalazi svoju naravnu obja-
vu, potrebno svijetlo vrhunaravnim 
načinom objavljene istine. I baš po-
radi toga nepogrješivo učiteljstvo 
Crkve, pored čuvanja vrhunaravnih 
istina, ima važnu zadaću da čuva i 
tumači prirodni zakon. 

Od ovih vrhovnih principa dolazi 
se putem zaključivanja do novih iz-
vedenih principa (praecepta secun-
daria), koji su našoj spoznaji tek 
posredno dani, kao što je to slučaj 



— 52 _ 

kod dekaloga (deset Božjih zapovije-
di). Upravo radi svoje posrednosti 
ovi principi nisu tako evidentni kao 
prvi, pa je moguće ne samo da se 
pogrješno primjenjuju na konkretni 
slučaj, nego također da postoji za-
bluda u samom principu. 

Prirodno pravo po svom imenu 
označuje isto što i prirodni zakon, pa 
su oba izraza dugo vremena upotreb-
ljavana kao sinonimi. Kasnije se zna-
čenje ovog izraza ograničilo na onaj 
dio prirodnog zakona, koji se odnosi 
na društveni život, tako da sada mo-
žemo razlikovati prirodno pravo u ši-
rem smislu, t. j. prirodni zakon, i pri-
rodno pravo u užem smislu, koje pre-
ma prirodnom zakonu ima spomenu-
to ograničenje. Međutim ne smije se 
nikada zaboraviti, da prirodni zakon 
i prirodno pravo sačinjavaju neraz-
rješivo jedinstvo, i da se dosljedno to-
me pravna filozofija, koja proučava 
prirodno pravo, ne može proučavati 
sasvim nezavisno od moralne filozo-
fije, koja se bavi ćudorednim prirod-
nim zakonom. 

Od mnogih definicija prirodnog 
prava, koje na razni način izrazu ju 
istu misao, spomenut ćemo definiciju 
Cathreina, koji kaže: da je prirodno 
pravo skup ćudorednih prirodnih za-
kona, koji se odnose na društveni ži-
vot čovjeku, te mu propisuju da sva-
kome dadne ono, što mu pripada. 



— 53 _ 

Kao što egzistencija prirodnog za-
kona, tako je i opstojnost prirodnog 
prava izvan svake sumnje: svaki ra-
zuman čovjek svijestan je dužnosti, 
da mora svakome dati njegovo pravo 
i da nikome ne smije nanijeti neprav-
du, dakle da postoje pravne obveze 
nezavisne od svakoga ljudskog zako-
nodavstva. Ali ne samo da je prirod-
no pravo .nezavisno od ljudskog zako-
nodavstva, nego je u njemu upravo 
zasnovan autoritet toga zakonodav-
stva. To znači, da su svi oni zakoni, 
koji su u oprečnosti sa prirodnim 
pravom, bez obvezatne snage, te ne 
obvezuju pojedinca u njegovoj savje-
sti. Iz ovoga proizlazi principijelno 
stanovište, koje Crkva zauzima pre-
ma apsolutnoj državi: država nije 
apsolutna u svojim pravima, jer su 
za nju, jednako kao i za pojedinca, 
obvezatni principi prirodnog prava. 

To nipošto ne znači, da je po nauci 
o prirodnom pravu državno zakono-
davstvo nepotrebno i suvišno. Nasu-
prot, na prirodnom se pravu temelji 
obvezatna snaga državnih zakona, i 
upravo po tom pravu spada izgrađi-
vanje pravnog reda u pojedinostima 
— naravno uvijek u skladu sa pri-
rodnim pravom — u nadležnost dr-
žave. 

Za ispravno shvaćanje prirodnog 
prava važno je naglasiti, da ono ne 
predstavlja zaokruženi kodeks normi, 



— 54 _ 

kojima su predviđeni svi individualni 
slučajevi, te prema tome čine svako 
daljno pravno rezoniranje izlišnim, 
niti smijemo pod prirodnim pravom 
razumjeti neko potpuno idealno, a 
ujedno neko sasvim neodređeno pra-
vilo o t. zv. prirodnoj pravednosti, 
koja se u svim svojim dijelovima mo-
že da mijenja, te na taj način nikada 
nije sposobna da uloži svoj veto pro-
tiv kojega pozitivnoga zakona. Istina 
0 prirodnom pravu nalazi se u sredi-
ni između ova dva ekstremna shva-
ćanja. 

Kad je riječ o prirodnom pravu, 
treba upozoriti na stanovitu predra-
sudu, koja je veoma raširena. Tvrdi 
se naime, da prirodno pravo, što ga 
naučava skolastička filozofija, nosi 
individualističko obilježje, te da je-
dino i isključivo hoće osigurati pra-
vo izoliranog pojedinca nasuprot dr-
žave. Na taj da se način skolastička 
nauka o prirodnom pravu poistovje-
tujes onom, koju su zastupali Hobbes 
1 Rousseau. 

Istina je, da je nauka o prirodnom 
pravu, koja je vladala u 17. i 18. sto-
ljeću, u znatnoj mjeri pogodovala li-
beralnim, individualističkim tenden-
cijama, dok je zanemarila misao o 
ljudskoj zajednici. Ali isto tako stoji 
izvan svake sumnje, da skolastičko 
prirodno pravo nema veze s onim ra-
cionalističko-individualističkim. Na-



— 55 _ 

ročito što se tiče podrijetla države, 
jasna je nauka papinskih enciklika, 
da državna zajednica i njezin aukto-
ritet, jednako kao čovjek pojedinac, 
imaju zajamčenu svoju egzistenciju i 
svoja prava u samom prirodnom pra-
vu. Država svoj postanak i opstanak 
ne zahvaljuje nekom fiktivnom dru-
štvenom ugovoru, a ovlaštenja držav-
ne zajednice nezavisna su od pristan-
ka njezinih članova. Ovakovim shva-
ćanjem socijalna nauka Crkve bitno 
se razlikuje od t. zv. škole prirodnog 
prava. 

Na kraju valja još upozoriti na 
dvije osebine prirodnog prava, t. j. 
na njegovu opću ili univerzalnu i na 
njegovu nepromjenljivu ili apsolut-
nu valjanost. To znači, da prirodno 
pravo obvezuje sve ljude svih vreme-
na. Premda to jasno slijedi iz same 
činjenice, da prirodno pravo ima svoj 
temelj u čovječjoj naravi, koja je ne-
promjenljiva i zajednička svim lju-
dima, to ipak treba naglasiti ovu isti-
nu nasuprot modernim zabludama. 
Mnogi naime stoje na stanovištu, da 
je pravo ono, što odgovara interesu 
pojedine klase, naroda ili rase, te na 
taj način niječu opstojnost općečovje-
čanskih pravnih normi. Zadnja kon-
sekvencija takova stanovišta jest, da 
bi se međunarodni odnosi jedino mo-
gli osnivati na pravu jačega. Nasu-
prot tome u nauci o prirodnom pravu 



— 56 _ 

divno dolazi do izražaja ideja o je-
dinstvu ljudskog roda. 

Princip supsidijarnosti. 
Princip supsidijarnosti zapravo 

predstavlja zakon, po kojemu se iz-
građuje svaka ljudska zajednica. Već 
je Lav XIII. iznio u svojim encikli-
kama ideju supsidijarnosti, govoreći 
o državnoj vlasti te njezinim grani-
cama prema braku i pravu roditelja 
odgajati svoju djecu, zatim rasprav-
ljajući o privatnom vlasništvu i pra-
vu slobodnog udruživanja (koalicije). 
Sam nije upotrebljavao ovaj izraz 
niti je definirao pojam. Ime pojma u 
njegovoj klasičnoj formulaciji dao je 
tek Pijo XI. u enciklici »Quadragesi-
mo anno«. 

Značajno je mjesto, na kojemu se 
raspravlja o tom pitanju. To je pe-
to poglavlje drugog dijela spomenute 
enciklike, koje govori o staleškom po-
retku, i tako predstavlja njezinu 
srčiku. No prije nego što prelazi na 
korporativno uređenje društva, papa 
govori o principu supsidijarnosti. 

Uostalom, nije ni potrebno da važ-
nost toga principa naslućujemo po 
mjestu, na kojemu se razlaže, kad ga 
sam papa naziva »vrhovnim načelom 
socijalne filozofije. Po svojoj naravi 
princip spada u prirodno pravo, a po 
svojoj važnosti on ne predstavlja teo-
retsku finesu filozofskog razmišlja-



— 57 _ 

nja, nego je od najveće praktične 
važnosti, jer njegova povreda dovodi 
do teških poremećaja društvenog 
života. 

U čemu se sastoji supsidijarnost, 
jasno proizlazi iz teksta enciklike, 
koji glasi: »Kao što ne valja pojedin-
cima oduzimati i predavati državi one 
poslove, koje oni mogu obaviti na 
vlastitu odgovornost i vlastitom mar-
ljivošću, tako je nepravedno i u vi-
sokom stepenu škodljivo i po javni 
poredak opasno davati većemu i više-
mu društvu one poslove, koje mogu 
izvršiti manje i niže zajednice.« To 
znači: ono, što može učiniti pojedi-
nac, neka ne čini zajednica, a ono, 
što može učiniti niža zajednica, neka 
ne preuzima viša! 

Kako pojedinac tako i svaka zajed-
nica u ispunjavanju svoje životne za-
daće i u ostvarivanju svoje posebne 
svrhe uživaju pravo autonomije. Na-
ravno, da ta autonomija nije apso-
lutna, nego je potčinjena moralnom i 
tim ujedno općem društvenom redu. 
Iz toga jasno slijedi, da vrhovni 
državni autoritet, kome je povjerena 
briga za opće dobro, ima pravo po-
bliže označiti način i pravac djelo-
vanja pojedinaca i nižih zajednica, a 
ujedno da može intervenirati u slu-
čaju, kad ovi zataje u izvršenju po-
vjerene im dužnosti ili je obavljaju 
na način, koji je štetan po opće dobro. 



— 58 _ 

Međutim i sama intervencija po mo-
gućnosti treba da se služi posrednim 
putem nižih zajednica, tako da će 
državna vlast tek u krajnjoj nuždi 
direktno zahvatiti u tuđi autonomni 
djelokrug. 

Ovo razlaganje predstavlja nepo-
srednu primjenu principa supsidijar-
nosti ponajprije na odnos između po-
jedinca i zajednice, a zatim na pravo, 
koje država ima prema nižim i ma-
njim društvima. Ali enciklika još 
jednom iznosi taj princip u svoj nje-
govoj općenitosti, kada kaže: »Svaki 
društveni rad je po svojoj naravi 
sup sidijaran.« 

Riječ supsidijaranost dolazi od la-
tinskog izraza »supsiđium«, što znači 
pomoć. Dakle, svaka društvena dje-
latnost treba da pruža članovima po-
moć i da ih podupre u postignuću 
njihove životne svrhe; ali samo on-
dje, gdje članovi to ne mogu učiniti 
vlastitim silama. Pomoć društva mora 
značiti suradnju sa članovima, a ni-
pošto ne smije razbiti njihov rad te 
učiniti izlišnim njihovu vlastitu ini-
cijativu i ulaganje maksimalnog na-
pora. 

Princip je supsidijarnosti, kao i 
mnogi drugi važni i uzvišeni princi-
pi, veoma jednostavan i razumljiv, — 
tim nipošto neću da kažem, da pri 
njegovoj primjeni na pojedini kon-
kretni slučaj ne može doći do znatnih 



— 59 _ 

poteškoća i razilaženja u mišljenju, 
— ali su tim dalekosežnije konse-
kvencije toga načela, što će nam po-
kazati slijedeći primjeri. Upravo po-
radi toga povreda supsidijarnosti 
može uroditi teškim posljedicama po 
društveni poredak. 

Promotrit ćemo ponajprije pravo 
na odgoj djece. To pravo pripada ro-
diteljima, i nitko im ga ne može odu-
zeti. Brak i obitelj spadaju u onu vr-
stu ljudskih zajednica, koje imaju 
svoj temelj u samoj prirodi, te prema 
tome njihova egzistencija nije prepu-
štena ljudskoj samovolji. Kao takova 
zajednica obitelj ima svoje posebne 
ciljeve i zadaće, koje proizlaze iz nje-
zine naravi, a nije ih primila od 
države, pa prema tome država nije 
ni ovlaštena da ih mijenja ili oduzi-
ma. Na taj način odgoj djece je ne-
otuđivo pravo, a ujedno i dužnost 
roditelja. Sve ostale zajednice, kao 
što su razne organizacije, općine, 
školstvo, pa najzad i sama država, 
pozvane su samo da potpomažu brač-
ne drugove u izvršivanju roditeljske 
dužnosti i da dopunjuju onaj dio od-
goja, koji roditelji ne mogu sami pru-
žati svojoj djeci. Sa ovim stanovi-
štem, koje proizlazi iz same prirode 
stvari, potpuno je u skladu princip 
supsidijarnosti, koji zahtijeva, da 
onaj dio odgoja djece, koji mogu vr-
šiti sami roditelji, ne preuzimaju više 



— 60 _ 

zajednice, jer bi to značilo nedozvo-
ljeno prodiranje u autonomni djelo-
krug ,obitelji. Naravno, da tim pravo 
nadzora, a u slučaju potrebe i pravo 
intervencije državne vlasti, ostaje 
netaknuto. 

Mnogo se u zadnje vrijeme ras-
pravljalo o sterilizaciji, koja se podu-
zima s eugenetiekom namjerom. Sta-
novište, što ga Pijo XI. zauzima u 
enciklici »Časti connubii«, potpuno 
je jasno: papa decizirano zabacuje 
eugenetičku sterilizaciju kao nedozvo-
ljenu. Ovo stanovište nam ne može 
biti jasno, ako ne uvažimo princip 
supsidijarnosti. Postoje naime prava 
čovjeka, koja su starija i važnija od 
same države, pa i'h ova ne može odu-
zeti. U ta prava spada također pravo 
slobodno raspolagati svojim tijelom i 
svim njegovim funkcijama. Treba sa-
da povući oštru granicu između sa-
moga prava i upotrebe toga prava, 
jer dok državna vlast može ograni-
čiti, pa na temelju dovoljnih razloga 
i zabraniti upotrebu prava, ona mo-
že samo pravo oduzeti jedino kao ka-
znu na temelju krivnje. To znači u 
našem slučaju, da se bolesniku može 
savjetovati seksualna apstinencija, 
štoviše da ga se može zatočiti, ali 
sterilizacija nije dozvoljena. 

Poznato je, da Crkva principijelno 
pristaje uz privatno vlasništvo. Mno-
gi momenti govore u njegovu korist, 



— 61 _ 

tako n. pr. okolnost, da privatno vla-
sništvo u nekom obliku susrećemo kod 
svih naroda svih vremena, iz čega 
se može naslućivati, da ono ima svoj 
osnov u ljudskoj prirodi. Nadalje 
privatno vlasništvo predstavlja, mo-
glo bi se reći, nenadoknadiva pod-
strekača ljudske radinosti, tako da 
postoji ozbiljna sumnja, da ljudi bez 
izgleda na stjecanje vlasništva ne bi 
proizvodili dovoljno materijalnih do-
bara, što bi značilo tešku štetu za sa-
mo društvo. Istina je, da ovaj argu-
menat za privatno vlasništvo proiz-
lazi iz ljudske slabosti i nesavršeno-
sti, ali s praktičnog gledišta on je 
sigurno jedan od najjačih. 

Ipak privatno vlasništvo ne nalazi 
svoje opravdanje samo onda, kada 
promatramo čovjeka s obzirom na 
njegove nedostatke, nego nam potre-
ba te ustanove postaje još mnogo ja-
snija, kada promatramo čovjeka 
obzirom na njegovo ljudsko dostojan-
stvo. čovjeku, već samim tim, što je 
stvoren na sliku i priliku najvišeg 
Gospodara, pripada pravo na gospod-
stvo i slobodno raspolaganje nekim 
dijelovima materijalnog svijeta, koji 
je sav stvoren na službu čovjeku, to 
više, kada znamo, da su čovjeku za 
razvitak njegovih duševnih sposob-
nosti i za postignuće vječnog cilja 
neophodno potrebna ta materijalna 
sredstva. 



— 62 _ 

Međutim u nizu razloga, koji go-
vore u korist privatnog vlasništva, 
sigurno ne stoji na zadnjem mjestu 
princip supsidijarnosti, koji u ovom 
slučaju nalaže, da odgovornost i 
upravu materijalnih dobara, koju 
može preuzeti i vršiti pojedinac, ne 
treba predavati u ruke zajednice. Iz 
ovoga opet slijedi, da vlasništvo onih 
objekata, s kojima ne može valjano 
upravljati pojedinac ili čije je vlasni-
štvo u rukama privatnog lica spojeno 
s opasnošću za opće dobro, može pri-
jeći na zajednicu. Prema tome je po-
državljenje stanovitih objekata — 
pomislimo samo na neke važne grane 
industrije ili prometa, — dozvoljeno, 
pod uslovom, da su privatni vlasnici 
dobili pravednu otštetu. 

Najzad, iz dosadašnjih razlaganja 
jasno proizlazi, da Crkva zauzima 
negativan stav prema t. zv. totalitar-
noj državi, budući da u njenoj sve-
obuhvatnosti gleda tešku povredu 
principa supsidijarnosti. Svakako bi 
bilo neopravdano stanovište Crkve 
tumačiti u korist nekih zastarjelih 
forma suvremene demokracije, koje 
često služe kao najbolje maske mark-
sističkoj propagandi. Pored toga mo-
ramo znati, da granice, što ih Crkva 
stavlja državnoj vlasti, nisu apsolut-
ne, nego postoji stanoviti prostor, 
unutar kojega se te granice mogu slo-
bodno mijenjati, čas u korist pojedi-



— 63 _ 

naca i manjih zajednica, čas opet u 
korist državne vlasti, već prema po-
trebi vremena. Nadalje, kada Crkva 
prikazuje međusobna prava i dužno-
sti pojedinaca, manjih zajednica i 
države, ona ima u vidu normalne i 
sređene prilike društvenog života. 
Međutim izvanredne prilike zahtije-
vaju izvanredna sredstva, te stoga 
može također sa stanovišta socijalne 
nauke Crkve biti opravdana državna 
uprava, koja je prekoračila normalne 
granice svoga djelokruga, ukoliko se 
ne protivi zakonima vjere i ćudoređa, 
i ukoliko predstavlja izvanredno i 
privremeno sredstvo upotrijebljeno u 
svrhu normalizacije društvenog ži-
vota. 

Zaključak. 
Socijalna nauka Crkve svojim soli-

darizmom predstavlja između vlada-
jućih ekstrema, liberalizma i marksi-
zma, od kojih prvi zastupa pretjerani 
individualizam, dok se drugi fana-
tično zalaže za kolektivizam, put zlat-
ne sredine. Samo što se taj srednji 
put podigao iznad materijalističke 
baze, koja je zajednička obim ekstre-
mima, te vodi na višoj bazi metafi-
zičkog realizma. Prema socijalnoj 
nauci Crkve treba putem uredaba i 
popravljanja ćudoređa stvoriti novi 
društveni poredak, koji će se izgra-
diti na temelju zdravog razuma, a 



— 64 _ 

usavršiti spasonosnom naukom Evan-
đelja, i u kojem će biti ostvarena 
ideja socijalne pravde okrunjene so-
cijalnom ljubavlju. 

6 




