
Stimmung and Understanding. Implications of an Essential Relationship

Abstract

This article addresses the mutual dependence between Stimmung and 
understanding. This essential link will serve as a frame of reference for a reflection 
on the structural relationship between wonder (Er-Staunen), mystery, and the 
sublime (das Sublime). These three concepts are conceived in a non-traditional 

Original scientific paper 
Izvirni znanstveni članek 

DOI: 10.32022/PHI28.2019.108-109.3
UDC: 141.319.8

Stimmung und Verstehen 
Implikationen einer wesentlichen Beziehung

Alfredo Rocha de la Torre

Universidad Pedagógica y Tecnológica de Colombia, Avenida Central del 
Norte 39-115, 150003 Tunja, Boyacá, Colombia

rochtorre@yahoo.com

al
fre

do
 ro

ch
a 

de
 la

 to
rre



58

Phainomena 28 | 108-109 | 2019

sense, which will make it possible to link them with the Heideggerian concept 
of truth as ἀλήθεια. Finally, the work points out the possible implications that 
the current global civilization, characterized by the predominance of calculating 
thinking and Gestell, has on the wonder, mystery, and sublime. And, in reference 
to these implications, the article asks if the zeitgeist of technical predominance has 
a specific Stimmung.

Keywords: Stimmung, understanding, wonder, mystery, sublime, global civilization.

Razpoloženje in razumevanje. Implikacije bistvenega odnosa

Povzetek

Članek obravnava medsebojno odvisnost razpoloženja (Stimmung) in razumevanja. 
Ta bistvena povezava predstavlja nanašalni okvir za refleksijo o strukturnem razmerju 
med čudenjem (Er-Staunen), skrivnostjo in sublimnim (das Sublime). Netradicionalno 
dojetje teh treh pojmov omogoča, da jih povežemo s heideggrovskim konceptom 
resnice kot ἀλήθεια. Nazadnje prispevek izpostavlja morebitne implikacije današnje 
globalne civilizacije, ki jo zaznamuje prevlada računajočega mišljenja in Gestell-a, na 
čudenje, skrivnost in sublimno. Z ozirom na tovrstne implikacije članek sprašuje, ali 
duh časa tehnične prevlade poseduje posebno razpoloženje.

Ključne besede: razpoloženje (Stimmung), razumevanje, čudenje, skrivnost, 
sublimno, globalna civilizacija.



59

Das Phänomen der Affektivität wird in der Regel in einer psychologischen 
Perspektive behandelt, die sich auf eine philosophische Tradition bezieht. 
Sie begründet in vielfältiger Weise jede Wissensmöglichkeit auf die Subjekt-
Objekt-Beziehung.1 Eine solche Relation ermöglicht seinerseits die Erklärung 
jedes affektiven Phänomens entweder als Ausdruck eines Inneren, das sich 
durch das explizite Verhalten des psychischen Lebens des Menschen äußert. 
Oder es wird als Reaktion auf Reize der Umwelt, die uns angeht, gedeutet. 
So wird die Interpretation des affektiven Phänomens auf jede Weise auf eine 
Relation zwischen dem Inneren und dem Äußeren beschränkt.

Sigmund Freuds Theorie ist eines der interessantesten Beispiele für das, 
was hier als „Äußerung des Affektiven“ bezeichnet werden kann. Denn 
diese Theorie handelt letztlich von der schon erwähnten Äußerung eines 
symptomatischen Sichzeigens eines Inneren (siehe hauptsächlich Freud 
2013a, 2013b, 2010; auch Fink-Eitel 1986, 520–542). Obwohl in dieser 
Freud’schen Auffassung die Rolle äußerer Einflüsse bei der Gestaltung der 
Affekte akzeptiert wird, ist doch deutlich, dass die Auslegung der Affekte im 
Grunde von der Dynamik der psychischen Instanzen, die Teil der Struktur 
des menschlichen psychischen Apparats sind (ebd.), bestimmt wird. Freud 
erklärt den Ursprung der Affekte sowie auch ihre Entwicklung und Rolle im 
menschlichen Verhalten im Ausgang von einer topischen, dynamischen und 
ökonomischen Lektüre der menschlichen psychischen Struktur (ebd.). Es 

1 Heidegger betont wiederholt seine Interpretation der Moderne hinsichtlich der 
Auffassung des Wissens, die auf der Dyade „Subjekt-Objekt“ basiert. Eine solche 
Konzeption kann als Grundlage der psychologischen Annäherung an die Affektivität 
betrachtet werden, auf die Heidegger aufmerksam macht, indem er nach der 
Stimmung als Existenzial fragt. Vgl. diesbezüglich GA 45, insbesondere § 36, 153 f. 
Siehe außerdem GA 2, §§ 29, 30, 40. Diese moderne Auffassung wird von Heidegger 
als Basis einer unbedingten Vergegenständlichung des Seienden im Ganzen betrachtet, 
dessen berühmtester Ausdruck Nietzsches Wille zur Macht als Grund von allem, 
was ist, ist. Vgl. Heidegger 1998, vorwiegend S. 342 f., hier 350: „Denn mit der sich 
vollendenden Metaphysik der Subjektivität, die dem äußersten Entzug der Wahrheit 
des Seins entspricht, indem sie ihn bis zur Unkennbarkeit verdeckt, beginnt die 
Epoche der unbedingten und vollständigen Vergegenständlichung von allem, was ist. 
In der Vergegenständlichung wird der Mensch selbst und alles Menschentümliche zu 
einem bloßen Bestand, der, psychologisch verrechnet, in den Arbeitsgang des Willen 
zum Willen eingeordnet ist, mögen dabei Einzelne sich noch als frei dünken, mögen 
andere Einzelne diesen Vorgang als einen rein mechanischen deuten.“

Alfredo Rocha de la Torre



60

Phainomena 28 | 108-109 | 2019

geht letztlich um die Betrachtung der Affektivität als ein aus innerer Dynamik 
entstandenes Phänomen, das von unbewussten Triebkräften, ausgestattet 
mit bestimmten Funktionen, konstituiert wird. Jenes Kräftespiel offenbart 
sich in der besonderen Form, in der ein Mensch mit der äußeren Welt in 
Beziehung tritt und sie dementsprechend auslegt. Das menschliche Verhalten 
wird also als eine Symptomgesamtheit, die auf einen Ursprung der affektiven 
Erscheinungen verweist, verstanden. Allgemein kann man Freuds Position 
als eine „internalistische“ Perspektive der Affektivitätsentstehung begreifen; 
eine Sichtweise, die den ontisch-psychologischen Charakter einer Bewegung 
des Inneren zum Äußeren von Affekten und Gefühlen zeigt, die sich auf ein 
bestimmtes Objekt richten.   

Eine andere psychologische Position in der Interpretation der Affektivität 
geht im Großen und Ganzen von der Annahme aus, dass der Ursprung 
der Affektivität auf der Affektionsebene und Affektionsart der subjektiv 
erfahrenen Umwelt liegt. Aus dieser Perspektive wird der Mensch als ein von 
seiner Umwelt entscheidend „betroffenes Subjekt“ vorgestellt. Die Affektivität 
ist also die Folge, das feststellbare Resultat von dem, was ein positiver bzw. 
negativer Stimulus im Verhalten des Individuums auslöst. Bei diesem 
Referenzrahmen könnte unter anderem an eine traditionell behavioristische 
Theorie, die eine Kausalität im Verhältnis verschiedener Vermeidungs- und 
Fluchtreaktionsverhalten zu einem Objekt voraussetzt, gedacht werden.2

Dieser traditionelle psychologische Erklärungsmodus greift auf die 
einfachste Reiz-Reaktions-Verknüpfung zurück, um die Quelle der Affekte 
kenntlich zu machen (vgl. Watson und Rayner 1920, 1–14). Als Beispiel 
wäre die Furcht vor einem gefährlichen Tier zu nennen. Dabei sollten wir 
behaupten können, dass eine solche Furcht das Resultat einer Situation ist, 
in der sich ein negativer Reiz gezeigt hat (ebd.), der sich in einer ähnlichen 

2 Für eine allgemeine Annäherung an die theoretische Grundlage dieser Konzeption 
des menschlichen Phänomens der „Affektivität“ siehe Watson 1990, 399–414. Als ein 
Beispiel dieser psychologischen Erklärung für die „Affektivität“ – in diesem Fall für 
die Furcht – kann das von John Watson und Rosalie Rayner durchgeführte Experiment 
„der kleine Albert“ dienen. Mit ihm lernt man das Verfahren der klassischen 
Konditionierung kennen. Vor allem zeigt es die Weise, wie emotionale Reaktionen 
durch äußere Stimuli erzeugt werden. Vgl. Watson and Rayner 1920, 1–14.



61

Situation genauso wieder zeigen wird. Auf jeden Fall ist die Furcht, 
gemeinsam mit der entsprechenden emotionalen Vorstellung, die erwartete 
Reaktion eines Menschen auf die Umwelt, nämlich auf das ihn betreffende 
innerweltliche Seiende. Die Furcht ist also eine bestimmte Reaktion auf ein 
spezifisches Ereignis oder Seiendes, das das Subjekt beeinträchtigt: Seitdem 
erlebt das betroffene Subjekt konsequenterweise Furcht in der Erfahrung 
eines solchen Ereignisses oder eben vor dem bestimmten Furcht erzeugenden 
Seienden. Man kann demnach durchaus vor einem unerheblichen Seienden 
Furcht haben und keine vor einer wahren Gefahr. Gefühle und Emotionen 
werden folglich von Umständen erzeugt, in diesem Sinne hängen sie von einer 
einfachen Ursache-Wirkungs-Beziehung ab: Die Furcht wird dann als eine 
konditionierte Emotion verstanden.   

Die Furcht kann also wie in beiden schon erwähnten psychologischen 
Perspektiven als „zuständlich“ begriffen werden, deshalb kann sie gerade 
mit Hilfe verschiedener „Instrumente“ der Psychotherapie und der 
Verhaltenstherapie überwunden werden. Die Furcht selbst – selbstverständlich 
abhängig von der optimalen Anwendung beider Therapien – wird so als ein 
vorübergehendes, d. h. überwindbares Phänomen verstanden. In beiden 
Fällen wird das transitorische Wesen der Furcht in Sätzen wie „ich fürchte 
mich vor …“, „ich habe Angst vor …” ausgedrückt, was auch auf andere 
Phänomene wie u. a. Staunen, Schwermut, Traurigkeit anwendbar ist. Es lässt 
sich z. B. sagen: „ich bin darüber erstaunt“, „er litt an Melancholie, heute ist 
er aber glücklicherweise gesund“, „ich fühle mich heute traurig“ usw. Diese 
zur alltäglichen Sprache gehörenden Ausdrücke entsprechen offensichtlich 
der allgemeinen Konzeption der Affekte, die für gewöhnlich als momentane 
Zustände erscheinen. Dem ontischen Wesen solcher verhaltensmäßigen und 
sprachlichen Phänomene entspricht der relative Sinn des Verbs „sein“ in seiner 
räumlichen und zeitlichen Bedeutung: Man kann vor einem Seienden bzw. 
einem Ereignis Furcht empfinden, dessen Abwesenheit das unangenehme  
Gefühl verschwinden lässt. Z.B. können wir in einer schlecht beleuchteten, 
gefährlichen Stadt vor der Dunkelheit der Nacht Angst haben, während wir 
uns aber am Tag sicher fühlen können. Die Furcht kommt und geht jedenfalls 
in Form einer Pendelbewegung zwischen einem „Erleben und nicht Erleben“ 
der Umstände, die sie erzeugen oder zerstreuen.  

Alfredo Rocha de la Torre



62

Phainomena 28 | 108-109 | 2019

Was kann man angesichts dieser psychologischen Auffassungen der 
Affektivität in der Philosophie sagen? In Sein und Zeit, im Paragraph 30 („Die 
Furcht als ein Modus der Befindlichkeit“), behauptet Heidegger: 

Alle Modifikationen der Furcht deuten als Möglichkeiten des Sich-
befindens darauf hin, daß das Dasein als In-der-Welt-sein „furchtsam“ 
ist. Diese „Furchtsamkeit“ darf nicht im ontischen Sinne einer faktischen, 
„vereinzelten“ Veranlagung verstanden werden, sondern als existenziale 
Möglichkeit der wesenhaften Befindlichkeit des Daseins überhaupt, die 
freilich nicht die einzige ist (Heidegger GA 2, 189).

Zunächst muss man darauf hinweisen, dass es in Heideggers Auslegung 
der Affektivität nicht um psychologische Phänomene, d. h. um eine Beziehung 
zwischen einem furchtsamen Subjekt und einem zu befürchtenden Seienden 
geht (ebd.). Es geht nicht um ein zuständlich ontisches Ereignis, sondern 
um ein Existenzial des Daseins als In-der-Welt-sein: Man fürchtet sich nicht 
nur vor Etwas, man hat nicht nur Furcht, sondern „man ist furchtsam“. Man 
ist furchtsam jedoch nicht aufgrund einer psychologischen Schwäche, die 
Mut verhindert, oder weil man so allzeit auf das Furcht erzeugende Seiende 
reagierte, sondern weil die Furchtsamkeit die ontologische Konstitution des 
Daseins konfiguriert, das sich der Welt in Form einer Befürchtung öffnet. Die 
Furchtsamkeit ist daher keine furchtsame Verhaltenssumme eines Menschen 
in Bezug auf ein Ereignis oder vor einem Objekt, vor einem Tier oder vor 
einem anderen Menschen, sondern die Bedingung der Möglichkeit, sowohl 
des Fürchtens selbst als auch der als gefährlich verstandenen Welt: Die Welt 
erzeugt Furcht, weil wir furchtsam sind. Und sie erzeugt nicht Furcht, weil wir 
uns inmitten von zu befürchtendem Seienden befinden.        

Aus einer ganz unterschiedlichen Perspektive zu den bereits gezeigten 
psychologischen Theorien begreift Heidegger die Stimmungen jenseits 
der traditionellen Grenzen zwischen einem „Innen“ und „Außen“ (ebd., 
182). Diese philosophische Interpretation, die über die Konzeption des 
menschlichen Umgangs mit der Welt als bloße Beziehung eines erkennenden 
Subjektes zu einem erkannten Objekt hinausgeht, ermöglicht, die Überlegung 



63

bis zum ursprünglichen Bereich der Wahrheit3 und bis zur Neubewertung 
des affektiven Phänomens – die zumeist als zweitrangig im Vergleich zur 
Vorherrschaft der Vernunft behandelt worden ist – zu erweitern.4 In diesem 
Kontext weist Heidegger dann einen wesentlichen Unterschied zwischen 
der Stimmung und dem im psychologischen Sinne verstandenen Affekt auf,5 
was ihn das stimmungsmäßige Phänomen als „Gestimmtheit“ des Daseins 
begreifen lässt. Ein so ausgelegtes Phänomen soll als gleichursprüngliches 
„offen für die Welt sein“ und „die Welt erschließen“ verstanden werden. Bei 
dieser Charakterisierung des affektiven Phänomens gehören die Struktur der 
Stimmung und das Wesen der Wahrheit als ἀλήθεια zusammen. Es geht um 
nichts weniger als eine in zweierlei Hinsicht geschehende Erschließung: des 
innerweltlichen Seienden, das die schon erschlossene Welt begegnen lässt, 
und des Daseins, das sich für das Seiende im Ganzen öffnet. Das ist im Grunde 
die Bedeutung von Heideggers doppelter Behauptung: „das Dasein ist in der 
Wahrheit“ sowie „die Wahrheit ist im Dasein, denn sie ist eine Seinsweise des 
Daseins selbst“ (GA 24, 304 f., vorwiegend 307–308 und GA 27, 149 f.). 

Die Stimmung wird so als ursprüngliches Erschließen des Seins des Da, 
nämlich als „Erschließen des Ganzen In-der-Welt-seins“ (GA 2, § 29), zugleich 
aber auch als stimmungsmäßige Offenheit für das Seiende betrachtet (siehe z. 
B. GA 27, 71–72), was als Welterschließung verstanden werden kann. „In der 
Gestimmtheit – so Heidegger – ist immer schon stimmungsmäßig das Dasein 

3 Heidegger weist mindestens auf vier verschiedene Bedeutungen der Wahrheit hin: 
a) als ἀλήθεια, b) als logische Richtigkeit, c) als adaequatio rei et intellectus, und d) als 
Lichtung. Vgl. u. a. GA 2, § 44, 282–305; GA 21, §§ 10–14, 89–195; GA 24, § 18, 304–
320; GA 27, §§ 12–14 und 21–22, 68–122 und 149–167; GA 9, 177-202 und 203-238; 
GA 5, 1–74 und GA 45, besonders §§ 1–30, 1–124 und 193–223, §§ 40, 42, 225–227.   
4 Aus diesem Grund stellt Heidegger die ontologisch verstandene Stimmung dem 
Wissen sowie der Erkenntnis und dem Wollen voran: „Daß ein Dasein faktisch mit 
Wissen und Willen der Stimmung Herr werden kann, soll und muß, mag in gewissen 
Möglichkeiten des Existierens einen Vorrang von Wollen und Erkenntnis bedeuten. 
Nur darf das nicht dazu verleiten, ontologisch die Stimmung als ursprüngliche Seinsart 
des Daseins zu verleugnen, in der es ihm selbst vor allem Erkennen und Wollen und 
über deren Erschließungstragweite hinaus erschlossen ist.“ (GA 2, 181) 
5 Während der im psychologischen Sinn verstandene Affekt normalerweise von 
einem spezifischen Objekt und Kontext bestimmt wird, ist die Stimmung intransitiv, 
unbestimmt und ungerichtet. Vgl. GA 2, §§ 29, 30, 40; auch Fink-Eitel 1986, 523.

Alfredo Rocha de la Torre



64

Phainomena 28 | 108-109 | 2019

als das Seiende erschlossen, dem das Dasein in seinem Sein überantwortet 
wurde als dem Sein, das es existierend zu sein hat.“ (GA 2, 179) Zugleich 
existiert es als erschlossenes Seiendes in seiner Geworfenheit (ebd., auch Fink-
Eitel 1992, 27–44). Das lässt sich als erster ontologischer Wesenscharakter 
der Befindlichkeit bezeichnen. Sowohl der ontologische Charakter dieser 
Existenzialien des Daseins als auch die „Gleichursprünglichkeit“ der 
Befindlichkeit mit Verstehen und Rede zeigt das Wesen des Daseins als In-
der-Welt-sein, welches „in“ und „aus“ dem Verstehen existiert.   

Dieses konstitutive „In-der-Welt-sein durch das stimmungsmäßige 
Verstehen“ ermöglicht, die Stimmung jenseits vom Verfahren eines „Innen“, 
das sich nach außen äußert, aufzufassen. Affektivität ist also im Unterschied zu 
psychologischen Theorien eine stimmungsmäßige Erschließung, die sich als 
solche versteht und sich so für die Welt öffnet.6 Das besagt aber nicht, dass die 
Offenheit des Daseins einfach darin besteht, sich für ein als in sich selbst vorher 
bestehendes Seiende zu öffnen, sondern vielmehr, dass sie als eine Begegnung 
geschieht, bei der ein erschlossenes Seiende und eine erschlossene Welt für 
das im Verstehen offene Dasein zum Vorschein kommen: Die Enthüllung 
des Seienden sowie die verstehende Offenheit des Daseins konvergieren also 
miteinander, in Bezug auf etwas, das wir Wahrheit (ἀλήθεια) nennen. Diese 
gleichzeitige doppelte stimmungsmäßige Erschließung, die als Bedingung der 
Möglichkeit der Begegnung des Seienden betrachtet werden kann, wird von 
Heidegger in Sein und Zeit unterstrichen: 

Die Gestimmtheit der Befindlichkeit konstituiert existenzial die 
Weltoffenheit des Daseins […] In der Befindlichkeit liegt existenzial eine 
erschließende Angewiesenheit auf Welt, aus der her Angehendes begegnen 
kann. Wir müssen in der Tat ontologisch grundsätzlich die primäre 

6 Im Rahmen einer Überlegung zur Bedeutung der Stimmung in Bezug auf die in der 
abendländischen Tradition des Denkens wirksame Vorherrschaft der Vernunft denkt 
Klaus Held in die schon von Heidegger gewiesene Richtung: „Aber hiergegen ist zu 
bedenken, daß das Dasein grundlegend durch seine Gestimmtheit weltoffen ist. Die 
Stimmungen sind keine gelegentlichen Begleiter der menschlichen Existenz, sondern 
konstituieren sie als In-der-Welt-sein. Das Dasein ist durchgängig gestimmt […] Es 
gibt keine Instanz über den eigentlichen Stimmungen.“ (Held 1991, 43)



65

Entdeckung der Welt der „bloßen Stimmung“ überlassen […] Aber 
auch die reinste θεωρία hat nicht alle Stimmung hinter sich gelassen 
[…] (GA 2, 183–184)

Zu dieser nicht traditionellen Perspektive der Affektivität, des Verstehens, 
sogar der Wahrheit – die im Verlauf der Zeit zur adaequatio verwandelt wurde 
– integriert Heidegger seine Auffassung der Stimmung als das, was das Dasein 
überfällt (ebd., 182) und als das, was aus dem konstitutiven „In-der-Welt-sein“ 
des Daseins entsteht (ebd.). Das, was „uns widerfährt, über uns kommt, uns 
umwirft und verwandelt“, nennt Heidegger in seinem Vortrag „Das Wesen der 
Sprache“ von 1957/58 „Erfahrung“.7 Die Stimmung als überfallende Erfahrung, 
die ursprünglich ein „Sichrichten auf “ möglich macht (siehe GA 2, 182), 
entfaltet sich als Erschließung für das Erscheinen des Seienden, welches aus 
einem besonderen stimmungsmäßigen, d. h. verstehenden Farbton erscheint 
(vgl. Fink-Eitel 1986; Pocai 1996, besonders 27–35; Ludovica-Coriando 
2002, vor allem 6–8, 117–155). Stimmung, Offenheit und Verstehen laufen 
auf dasselbe hinaus: „Erschließen des Ganzen In-der-Welt-Seins“ (zweiter 
Wesenscharakter der Befindlichkeit) (vgl. GA 2, 182).

Die Stimmung ist deswegen eine Erfahrung des Daseins, das als solches 
aus einem stimmungsmäßigen Farbton für das Erscheinen des Seienden 
offenbleibt. Dieses Dasein wird ursprünglich als ein gestimmtes Verstehen 
konstituiert.8 Die Stimmung ist eben deswegen ein strukturelles „Überfallen“ 
der verstehenden Offenheit des Daseins. Der erfahrungsmäßige Charakter 
der Stimmung lässt uns also beispielweise aussagen, dass ich mich nicht nur 
traurig oder melancholisch fühle, dass ich nicht nur einfach Furcht vor Etwas 
habe, dass ich nicht nur über ein besonderes Ereignis erstaune, sondern – 
sogar auf Kosten der sprachlichen Korrektheit –, dass „ich Traurigkeit bin“, 
dass „ich Melancholie und Furchtsamkeit bin“ und dass „ich Er-staunen bin“: 
Ich bin meine Stimmungen, die als die Weise und die Farbe verstanden werden 
können, wie für uns das Seiende erscheint: 

7 Um Heideggers Deutung der „Erfahrung“ zu verstehen, die kein gängiges ontisch-
zuständliches Erleben darstellt, siehe Heidegger 1997b, 159 f.
8 Neben den schon angemerkten §§ 29, 30 von GA 2 siehe außerdem §§ 34, 40.  

Alfredo Rocha de la Torre



66

Phainomena 28 | 108-109 | 2019

Selbst dann und eben dann, wenn wir mit den Dingen und uns selbst 
nicht eigens beschäftigt sind, überkommt uns dieses „im Ganzen“, z. B. 
in der eigentlichen Langeweile. Sie ist noch fern, wenn uns lediglich 
dieses Buch oder jenes Schauspiel, jene Beschäftigung oder dieser 
Müßiggang langweilt. Sie bricht auf, wenn „es einem langweilig ist“. Die 
tiefe Langeweile, in den Abgründen des Daseins wie ein schweigender 
Nebel hin- und herziehend, rückt alle Dinge, Menschen und einen 
selbst mit ihnen in eine merkwürdige Gleichgültigkeit zusammen. Diese 
Langeweile offenbart das Seiende im Ganzen. (GA 9, 110)9

        
Wenn man z. B. den Blick auf die Grunderfahrung des Erstaunens richtet, 

stellt man unverzüglich fest, dass sie kein Produkt einer rationalen Entscheidung 
des Willens, sondern im Gegenteil die Entfaltung eines Farbtons sui generis ist, 
durch den sich der erstaunende Mensch, d. h.  der vom Er-staunen verwandelte 
Mensch sich für die Begegnenden öffnet. Angesichts des nicht-vorläufigen-
zuständlichen Charakters der als Er-staunen bezeichneten Offenheit wäre es 
schon äußerst naiv, wenn jemand sich am Morgen eines normalen Tages den 
Imperativ aufsagt: „Heute will ich entlang der Strecke zum Büro erstaunt sein, 
will es aber nicht und werde nicht staunen, wenn ich im Büro bin.“ Noch naiver 
wäre offenbar, wenn er, sein Wort haltend, einen solchen Wunsch zu erfüllen 
versucht. Im Gegensatz zu diesem voluntaristischen Gesichtspunkt überfällt 
das Er-staunen den Menschen in der Weise, dass es anders als die auch als ein 
Farbton konzipierte Gleichgültigkeit – ein Farbton, welcher allerdings von der 
Leere geprägt ist – das Gewöhnliche ins Geheimnis verwandelt, das man dann 
nachfragen kann.10 Das ist die Erfahrung des eigentlichen Philosophierens, 
das oft als eine überhebliche, vorläufige und auch vom Publikum abhängige 
Gelehrsamkeit, als eine Verwindung der Selbstverständlichkeit und des 
Gewöhnlichen erscheint.  

9 Siehe auch GA 2, § 29; außerdem Fink-Eitel 1986, vorzugsweise 530–531, 533. Eine 
solche Art von „Offenbarung des Seienden im Ganzen“ charakterisiert auch u. a. die 
Erfahrungen des Er-staunens, der Nichtung und Heidegger zufolge der Freude „an der 
Gegenwart des Daseins“ (ebd.). 
10 Es ist kanonisch, zwischen dem eigentlichen Fragen – einer expliziten Fragestellung 
– und dem „Nur-so-hin-fragen“ zu unterscheiden. Siehe darüber GA 2, 6 f.



67

Im Rahmen einer Reflexion über den uneigentlichen Nihilismus der 
abendländischen Metaphysik und damit auch über die Verborgenheit des Seins 
inmitten der Erscheinung des Seienden – ein klarer Hinweis sowohl auf die 
Wahrheit als ἀλήθεια als auch auf die menschliche Haltung, die ausschließlich 
nach dem Seienden und dessen Sein fragt – stellt Heidegger klar: „Was 
seinem Wesen nach verwahrend verbirgt und dabei in diesem seinem Wesen 
sich selbst und damit überhaupt verborgen bleibt und gleichwohl irgendwie 
erscheint, ist in sich das, was wir das Geheimnis nennen.“ (Heidegger 1998, 
334) Das Er-staunen also als Grundstimmung, das als Geheimnis offenbleibt 
(vgl. u.a. Heidegger 1997, 157–216 und 239–268, Fußnote 12; Heidegger 1998, 
301–361), erfasst das Seiende nicht als bloße Anwesung so, wie diejenigen, 
die aus einem leeren und faden Blick alles als selbstverständlich und 
gewöhnlich wahrnehmen. Das Wesen des Er-staunens bewahrt das Wesen des 
Geheimnisses, es entfaltet sich dabei als Freilassung des Wesens der Wahrheit 
im Sinne einer verbergenden Unverborgenheit. 

Das „Erscheinenlassen“ der Wahrheit als ἀλήθεια hat bei Heidegger zwei 
Grundkonnotationen: 

1) die der Freiheit, denn nur auf die Weise des „Erscheinenlassens“ 
erscheint das Seiende als das, was es ist und nicht nur als Vorstellung 
eines begründenden Subjektes, die stets in der Perspektive eines ontischen 
Wissensbereichs des Menschen vermittelt wird.11 Das besagt aber nicht, 
dass das Wissen eines vorstellenden Subjektes keinen Sinn hat, was sowohl 
Bedeutung als auch Wirksamkeit u.a. der Wissenschaft leugnen würde, 
sondern, dass das Wesen solcher Wissensart in einer Weise anders als das 
Freilassen ist, das mit der Verborgenheit des Seienden umgeht: Es geht 
deshalb um die Konstitution eines gegenwärtigen Objektes durch ein aktiv 
begründendes Subjekt; 

11 Beim „Erscheinenlassen“ verweist man auf ein „passives“ Freilassen des Seienden, 
damit es frei begegnen kann, im Unterschied zu einem „aktiven“ Lassen, das das Seiende 
im spezifischen Horizont des Subjektes zum Vorschein bringt. „Erscheinenlassen“ im 
Sinne des Sein-lassens: „Das Seiende sein lassen ist nicht etwa nichts; wir tun freilich nichts 
dazu, daß etwa die Natur ist, was und wie sie ist, wir können nichts dazu tun, und doch ist 
dieses Seinlassen ein ‚Tun‘ der höchsten und ursprünglichen Art und nur möglich auf dem 
Grunde unseres Innersten Wesen der Existenz, der Freiheit.“ (GA 27, 103) 

Alfredo Rocha de la Torre



68

Phainomena 28 | 108-109 | 2019

2) die der als „Einholen ins Wesen“ betrachteten Rettung, was im Grunde 
bedeutet, das Eigene des Seienden geschehen zu lassen. 

Diese doppelte Konnotation des „Erscheinenlassens“ legt Nachdruck 
darauf, dass „Freilassen“ und „Retten“ im Wesentlichen der Ausdruck ein 
und desselben Phänomens sind: Die Freiheit, die rettet; die Rettung, die frei 
lässt. Was retten und was lassen frei die Rettung und das Freilassen? Antwort: 
Das Offenbaren des für das Geheimnis erschlossenen Seienden, dessen, was 
verborgen, entzogen, vergessen bleibt, letztlich, das Geschehen der allezeit 
offenen Erschließung des Er-staunens.  

Weil das „Geheimnis“ (μυστήριον) nicht allein dasjenige ist, was unbekannt 
und unerklärbar für die menschliche Vernunft bleibt, sondern im Wesentlichen 
die Erfahrung eines Schließens von Augen und Mund (μύστης von μύω), kann 
das Er-staunen weder mit der bloßen und groben Neugier gleichgesetzt noch als 
die Ursache einer durch ihre Verwandlung in einen gelehrten Beruf banalisierten 
Philosophie verstanden werden (siehe GA 45, 193 f.). Das Er-staunen ist dann 
die Grundstimmung, die bei der Bewahrung des Geheimnisses die Augen und 
den Mund geschlossen hält: Es überwindet die bloße Perzeption des als reine 
Anwesung erlebten Seienden, sowie seine Bezeichnung als bloßen Gegenstand der 
Beschreibung einer als simples Instrument des Menschen aufgefassten Sprache. 

Das Er-staunen ist in diesem Sinne die stimmungsmäßige Welterschließung, 
das den Entzug, die Verborgenheit und das Ausbleiben dessen bewahrt, was 
über Augen und Wörter hinausgeht. Heidegger zufolge ist das Er-staunen 
allerdings die Grundstimmung des ersten Anfangs, damit das charakteristische 
Denken des Anfangs der Philosophie, die ausschließlich nach dem Sein des 
Seienden fragt (ebd. §§ 31–41). Bei dieser Beschränkung ist das Er-staunen 
dann die Stimmung des metaphysischen Suchens, daher die Grundstimmung 
(siehe Heidegger 1998, 23–361, vorzugsweise 301–361), die die ganze 
abendländische Geschichte als uneigentlichen Nihilismus begleitet. Wie kann 
man den merklichen Widerspruch zwischen Heideggers Auffassung und, 
was am Anfang dieses Absatzes erwähnt worden ist, lösen? In Grundfragen 
der Philosophie finden wir eine eventuelle Lösung. Obwohl Heidegger zufolge 
jede dieser Grundstimmungen einem anderen Anfang (dem ersten und dem 
anderen Anfang) entsprechen und damit einer spezifischen Weise, sich zu 
öffnen und zu fragen (nach dem Seienden als solchen und nach dem Sein 



69

selbst), hält er sich zurück, sie radikal voneinander zu trennen. Auf diese Weise 
lässt Heidegger die Möglichkeit offen, dass das Er-Staunen mit dem Schrecken 
des anderen Anfangs zusammenhängt:

Im Er-staunen, der Grundstimmung des ersten Anfangs, kommt 
das Seiende erstmals zum Stehen in seine Gestalt. Im Erschrecken, 
der Grundstimmung des anderen Anfangs, enthüllt sich hinter aller 
Fortschrittlichkeit und Beherrschung des Seienden die dunkle Leere 
der Ziellosigkeit und das Ausweichen vor den ersten und letzten 
Entscheidungen […] Aber es wäre eine sehr äußerliche Auffassung 
dieser verschiedenen Grundstimmungen, wollten wir im Er-staunen 
nur die aufflammende Lust und den Jubel sehen und das Erschrecken 
im Dunstkreis der Unlust und der Betrübnis und Verzweiflung suchen. 
So, wie das Erstaunen seine Art des Schreckens in sich trägt, so birgt 
das Erschrecken in sich seine Weise des Sichfassens, des gefaßten 
Standhaltens und des neuen Staunens. (GA 45, 197)            

Meines Erachtens wird durch eine solche Verbindung dem Er-staunen 
ermöglicht, sich für das Geheimnis des begegnenden Seienden zu öffnen, 
infolgedessen die Verborgenheit zu bewahren, die zu einem Fragen jenseits 
der bloßen Anwesung führt. Trotz des Unterschiedes zwischen dem Er-
staunen und dem Schrecken ist es unangemessen, das Er-staunen als eine 
auf das Seiende als bloße Anwesung beschränkte Offenheit zu denken. Als 
Grundstimmung des abendländischen Anfangs muss das Er-staunen als eine 
Stimmung erkannt werden, die sich zu dem offenhält, was in der Erscheinung 
des Seienden verborgen bleibt: Das Fragen nach dem Sein des Seienden als 
solchem, nämlich nach dem, was beim Aufkommen des Seienden als bloße 
Anwesung verhüllt bleibt. Das Er-staunen entfaltet sich schon als Überwindung 
der groben Beschränkung auf das, was bloß vor Augen steht.  

Indem ein solches Fragen nach der verhüllten Seite dessen fragt, was 
erscheint – obwohl hier keine Frage nach dem Sein selbst gestellt wird –, bewahrt 
es das Geschehen der Wahrheit als ἀλήθεια, die nach Heidegger das Fragen 

Alfredo Rocha de la Torre



70

Phainomena 28 | 108-109 | 2019

nach dem Ursprung des Wesens der Wahrheit ist.12 Die Grundstimmung des 
Er-staunens, die metaphysisch nach dem Seienden fragt, erlebt sich allerdings 
als ein Suchen jenseits des Bereichs der bloßen Anwesung: Es handelt sich um 
ein Suchen unter dem Limit des Zugänglichen bzw. dessen, was vom leeren 
und groben Blick der Selbstverständlichkeit erreichbar ist. Als Offenheit für 
das Geheimnis gründet das Er-staunen deswegen das Philosophieren, d. h. also 
das Fragen nach dem Verborgenen im Entbergen. Das ist der Grund, weshalb 
Heidegger in „Gelassenheit“ eine solche Offenheit mit dem besinnlichen 
Denken, das über den Sinn, „der in allem waltet, was ist“, nachdenkt (GA 16, 
520), verbindet, um ihm das rechnende Denken der neuzeitlichen Technik 
entgegenzusetzen (vgl. GA 7, 5–36; GA 16; GA 76, 283–379, 381–394). 

Das Denken als Erfahrung – als Stimmung – begriffen, die unter den Limits 
des Zugänglichen fragt – nämlich das betrachtete Er-staunen als Offenheit für 
das Geheimnis – heißt ursprünglich gedacht „das Sublime“ (sublimis). Auf der 
„Einfachheit“ des Sublimen – was unter (sub) dem Limit (limis) verborgen 
bleibt – beruht dennoch seine Exzellenz, seine Einzig- und Großartigkeit. 
Grandios, eminent und erhaben ist der Charakter des Sublimen, nämlich 
seine Offenheit für das Seiende unter den Limits seiner Anwesung.13 Weil das, 
was unter dem Limit unerreichbar für die Augen und für den beschreibenden 
und bezeichnenden Mund ist, kann es weder gesehen noch ausgedrückt 
werden. Aus diesem Grund können das Er-staunen vor dem Geheimnis und 
das Geheimnis selbst als sublim bestimmt werden.14 Das Er-staunen deckt 
sich also als „sub-lime“ Erfahrung mit dem Retten und Freilassen des schon 
erwähnten Erscheinenlassens: Darauf beruht seine erkannte Großartigkeit als 
Erfahrung der Bewahrung des Verborgenen als ἀλήθεια.    

Die Grundstimmung des Er-staunens ist aber, wie gesagt, keineswegs die 
Folge einer Entscheidung der Willensfreiheit (vgl. u.a. GA 45, 170 f.; Held 

12 Siehe Fußnote 3 dieses Aufsatzes.
13 Trotz der großen Bedeutung des „Erhabenen“ bei Kant ist hier nicht der Ort, diese 
Konzeption und die hier entwickelte Perspektive dieses Begriffes abzugleichen.
14 Darin besteht gerade sowohl das Wesen der Philosophie als auch der eigentlichen 
Liebe: Über die bloße Anwesung des Begegnenden und über die Selbstverständlichkeit 
des Vielen hinauszugehen. Das wäre der Grund, weshalb das Philosophieren und die 
Liebe ausschließlich Erfahrungen von Wenigen sind, die vom Er-staunen und vom 
Geheimnis verwandelt worden sind.



71

1991, 24 f.),15 sondern eine Erfahrung des In-der-Welt-seins als Existenzial 
des Daseins. Aus diesem Grund kann man behaupten, dass jenseits einer 
gängigen Vorstellung der Emotionen, Affekte, Haltungen und Gefühle wir 
unsere Stimmungen sind: „ich bin“ der „Inhalt“ meiner Stimmung; „ich bin“ 
das Gestimmte der Stimmung. Da die Stimmung als ursprüngliche Offenheit 
zugleich Verstehen ist,16 geschieht in ihr folgende doppelte Bewegung: a) das 
Offenhalten des Daseins für das Seiende, und b) das Erscheinen des Seienden 
(dritter Wesenscharakter der Befindlichkeit: Die vorgängige Erschlossenheit 
der Welt, in der Innerweltliches begegnet) (vgl. GA 2, 182 f.). Die Stimmungen 
sind also wesentlich die Färbung unserer leiblich-verstehenden Weltoffenheit 
(vgl. Richir 2018) Das ist der Grund, weshalb Heidegger sagt:

Diese Angänglichkeit gründet in der Befindlichkeit, als welche sie 
die Welt zum Beispiel auf Bedrohbarkeit hin erschlossen hat. Nur was 
in der Befindlichkeit des Fürchtens, bzw. der Furchtlosigkeit ist, kann 
umweltlich Zuhandenes als Bedrohliches entdecken. Die Gestimmtheit 
der Befindlichkeit konstituiert existenzial die Weltoffenheit des Daseins 
[…] Das Fürchten als schlummernde Möglichkeit des befindlichen 
In-der-Welt-seins, die „Furchtsamkeit“, hat die Welt schon darauf hin 
erschlossen, daß aus ihr so etwas wie Furchtbares nahen kann. (GA 2, 
183, 187–188)

Das oben Zitierte ist nicht weniger als das, was von Heidegger in Sein 
und Zeit (§ 40) als „befindliches Verstehen“ bezeichnet worden ist. In diesem 
Referenzrahmen ist es also nicht falsch, dass das aus einer bestimmten 
Stimmung gestimmte Verstehen eine Weise ist, in einem überfallenden 
Farbton die Welt zu bestimmen: Da ich „traurig bin“, „stimme ich“ die Welt 

15 Auf das „Nichts“ verweisend, hebt Heidegger das nicht willentliche Wesen der 
Grundstimmungen hervor, zu denen offensichtlich das Er-staunen gehört: „Die 
Durchdrungenheit des Daseins vom nichtenden Verhalten bezeugt die ständige und 
freilich verdunkelte Offenbarkeit des Nichts, das ursprünglich nur die Angst enthüllt 
[…] So endlich sind wir, daß wir gerade nicht durch eigenen Beschluß und Willen uns 
ursprünglich vor das Nichts zu bringen vermögen.“ (GA 9, 117–118)
16 „Befindlichkeit hat je ihr Verständnis, wenn auch nur so, daß sie es niederhält. 
Verstehen ist immer gestimmtes.“ (GA 2, 190)  

Alfredo Rocha de la Torre



72

Phainomena 28 | 108-109 | 2019

durch meine Traurigkeit, denn sie ist sowohl der verstehende Farbton, durch 
den ich mich auf das Seiende öffne, als auch durch den das Seiende für mich 
erscheint: In diesem Fall ist die Traurigkeit eine leibliche Perspektive, aus der 
mich die Welt und das Seiende betreffen, d. h. ansprechen.

Es lässt sich das gerade Gemeinte durch zwei Beispiele darstellen, die als 
Erläuterung der von Heidegger gedachten „Selbigkeit“ von Erschließung, 
Stimmung und Verstehen dienen:

– Im Kontext seiner späten Philosophie legt Nietzsche einen deutlichen 
Unterschied zwischen spezifischen Lebensformen fest, die auf starke und 
schwache Menschen verweisen, die seinerseits zwei verschiedene Moralen 
bezeichnen: die Moral einer radikalen Individualität (vgl. Schuhmann 2011) 
und die Moral des Herden-Instinkts (vgl. Nietzsche KSA 5, 245–412). Auf 
seine Weise symbolisiert Nietzsche die jeweiligen Moralen durch die Figuren 
des Raubvogels und des Lamms. Die erste Figur stellt die Perspektive der Kraft 
dar, die aus der Höhe überwältigt, die zweite repräsentiert die Schwäche, die 
sich versteckt und fürchtet (ebd.). 

Jede dieser Moralen kann als eine besondere Weise, die Welt aus einer 
„leiblichen konstitutiven Stimmung“ auszulegen, begriffen werden. Beide sind 
also jeweils die strukturelle Weise, wie das Dasein sich als Kraft oder Schwäche 
für das Begegnende öffnet, zugleich aber, wie die Welt sich für das Dasein als zu 
erobernde oder als bedrohliche Welt erschließt. Der durch die Figur der „Herde“ 
vorgestellte Mensch – um lediglich eine Lebensform zu erwähnen – interpretiert 
alles, was ist, aus der Ohnmacht, aus dem Rachegefühl sowie aus der décadence, 
aus dem Ressentiment und Gefühl der Schuld, aus dem schlechten Gewissen, 
d. h. im Grunde aus der Entartung des Lebens, die als Gefühlsgeflecht die 
Stimmung eines solchen Menschen konstituiert. Die Moral wird in diesem 
Fall der Ausdruck einer spezifischen Stimmung der Existenz des Schwachen 
und des décadents: Seine Handlungsweise entspricht der eigentlichen reaktiven 
und furchtsamen Stimmung, die einen solchen Menschen prägt. Die Moral der 
Schwachheit ist folglich der Ausdruck einer Offenheit, die das Leben als Furcht 
interpretiert und erlebt. Alles wird Furcht-Erzeuger, ohne dass es das Resultat 
einer Entscheidung der Willensfreiheit ist.17 Die Schwäche wird darum weder 

17 Sowohl die Schwäche als auch die Stärke werden von Nietzsche als geistig 



73

ein vorübergehender biologischer noch psychologischer Zustand, sondern 
eine konstituierende Haltung des Menschen, der das Leben als Furcht erlebt: 
Nietzsche zufolge ist das die Perspektive des Lamms. 

– Aus einem literarisch-existenziellen Gesichtspunkt, der außerdem die 
Weise, wie die Welt aus der als Offenheit für das Begegnende begriffenen 
Stimmung verstanden werden kann, kommt zum Vorschein, wie Iwan Iljitsch 
(vgl. Tolstoi 1976) folgenden harmlosen Syllogismus erlebt: a) Alle Menschen 
sind sterblich, b) Cajus ist ein Mensch, c) folglich ist Cajus sterblich. Das 
logische Denken wird uns sagen, dass ein solcher Syllogismus lediglich eine 
logische Kette zwischen zwei Prämissen und einer von ihnen abgeleiteten 
Schlussfolgerung zeigt. Dieser formale und aseptische Charakter des 
Syllogismus gilt ausgerechnet als grundlegendes Prinzip der Logik. Iwan wird 
aber bei dieser einfachen Dreiheit viel mehr als nur logische Verbindungen 
und Relationen erfahren: Er wird vom strukturellen Sinne der menschlichen 
Existenz und deren Endlichkeit erschüttert, denn er selbst ist Cajus, obwohl er 
einen anderen Namen, ein anderes Leben, andere Hoffnungen usw. hat. Aus 
einem einfachen, kaltherzigen und unbeseelten logischen Syllogismus erlebt 
Iwan so den Sinn einer tiefen Verwandlung seiner eigenen Existenz. Alles 
weist darauf hin, dass, von der Grundstimmung des Er-staunens beherrscht, 
für Iwan die Selbstverständlichkeit des logischen Verfahrens des Syllogismus 
nicht gilt: So erlebt Iwan das logische Phänomen jenseits des Limits der Logik, 
d. h. unter ihren Grenzen.      

Offensichtlich ist eine solche Erschütterung keine Folge des Syllogismus über 
Cajus. Sie ist im Wesentlichen eine stimmungsmäßige Erfahrung, die Iwan mit 
einem Farbton sui generis überkommt, durch welche er erlebt, dass es sich beim 
Syllogismus nicht ausschließlich um Cajus handelt, sondern um die unwiderrufliche 
Endlichkeit des Menschen und vor allem um ihn selbst als sterblichem Lebewesen.

konstituierende Haltungen begriffen, nämlich als Lebensformen, die eine „Sehweise“ 
bilden. In dieser Richtung postuliert Nietzsche: „– Von der Stärke verlangen, dass sie sich 
nicht als Stärke äussere, dass sie nicht ein Überwältigen-Wollen, ein Niederwerfen-Wollen, 
ein Herrwerden-Wollen, ein Durst nach Feinden und Widerständen und Triumphen sei, 
ist gerade so widersinnig als von der Schwäche verlangen, dass sie sich als Stärke äussere.“ 
(KSA 5, 279) In diesem Sinne ist eine solche Lebensweise eine Stimmung, die in einer 
stimmungsmäßigen Verflechtung geschieht.

Alfredo Rocha de la Torre



74

Phainomena 28 | 108-109 | 2019

Im Paragraph 36 der Grundfragen der Philosophie. Ausgewählte „Probleme“ 
der „Logik“ weist Heidegger auf den Sinn dessen hin, was als das „Geben der 
Welt eines Farbtons“ bezeichnet werden kann, was sich als eine erste Implikation 
dieser Beziehung zwischen Stimmung und Verstehen beobachten lässt: 
Eine neue Auffassung des vom stimmungsmäßigen Verstehen beherrschten 
Menschen: 

[…] Die Stimmung ist nicht, wie die bisherige, d. h. biologische und 
psychologische Auffassung des Menschen […] noch mißdeuten könnte, 
ein sehr wichtiges und vielleicht bisher nicht genug eingeschätztes und 
gedeutetes Vermögen des Menschen, sondern die recht verstandene 
Stimmung führt zu einer Überwindung der bisherigen Auffassung des 
Menschen. Wir sagen gewöhnlich: „Wir werden in die und die Stimmung 
versetzt“. In Wahrheit […] ist es umgekehrt: die Stimmung versetzt uns 
je so und so in diesen und jenen Grundbezug zum Seienden als solchen. 
Genauer: die Stimmung ist dieses Ver-setzende […]. (GA 45, 154)

Weiter im Paragraph 37, Zahl 2 des gerade zitierten Werkes hebt Heidegger 
hervor, dass die Stimmung uns „[…] in den und den Weltbezug, in die und 
die Weltverklärung oder Weltverhüllung, in die und die Entschlossenheit und 
Verschlossenheit unseres Selbst […]“ versetzt (vgl. GA 2, §§ 29, 30, 40; auch 
GA 45, 161 f.). „Sofern diese Stimmung auf das Ganze geht und im Ganzen 
steht,“ wird sie als Grundstimmung erlebt (GA 45, 168). Während in der 
„Freiburger Vorlesung“ aus dem Wintersemester von 1937/38 (GA 45) das 
„Er-staunen“ und der „Schrecken“ die Grundstimmungen sind, ist die Angst 
in Sein und Zeit (GA 2, § 40 und GA 9, 103–122) die Grundbefindlichkeit, die 
das Dasein vor sein eigenes „In- der-Welt-sein“ und damit vor sein eigenes 
„Sein-können“ stellt. Die Unheimlichkeit als eigene Stimmung der Angst ist 
aber im Wesentlichen ein „Nicht-zuhause-sein“, ein „nicht Vertrautsein mit 
…“, dabei ein „vereinzeltes In-der-Welt-sein“ (GA 2, insbesondere 206 f.). 
Das „Nicht-zuhause-sein“ soll jedoch in einem anderen Sinne thematisiert 
werden, indem Heidegger sowohl nach der Erfahrung der Heimat als auch 
nach der Entwurzelung des gegenwärtigen Menschen fragt, welcher von der 
überwältigenden Vorherrschaft des rechnenden Denkens, der Technik und 



75

ihres Wesens als Ge-stell geprägt wird (vgl. GA 13, 117–118; 123–125; 155–
180; auch GA 16, 491–515; 530–548; 565–567; 574–582; 634–637, 641–649; 
711–717; auch Heidegger 1969, 36–45).  

Hat die Lage des heutigen Menschen mit dem schon behandelten 
Phänomen der Affektivität etwas zu tun? Ein erster Versuch einer Antwort, 
die uns eine solche Verbindung herstellen lässt, wird durch mindestens zwei 
Schritte in Grundfragen der Philosophie dargelegt. An mehreren Stellen dieses 
Werkes, grundsätzlich aber ab § 36, beschäftigt sich Heidegger in einem ersten 
Schritt mit dem θαυμάζειν, welches als Grundstimmung betrachtet wird, die 
den Menschen und deren Welterfahrung durchstimmt. Als Grundstimmung 
begriffen – die nicht einfach nur das anfängliche Denken des Abendlandes, 
sondern auch den Übergang vom Gewöhnlichen zum Ungewöhnlichen, 
nämlich von der Selbstverständlichkeit zum Geheimnis ausmacht –, kann das 
Er-staunen als grundlegende Weise des stimmungsmäßigen Verstehens des 
Begegnenden bezeichnet werden. 

Das innerweltliche Seiende, das unter den Parametern von Raum und Zeit 
der durchschnittlichen Alltäglichkeit aufkommt, ist in diesem Sinne das Nächste 
und Vertraute, das uns zunächst und zumeist angeht. Aus diesem Grund ist es 
eben zugleich das Gewöhnliche, das uns zugänglich und selbstverständlich ist 
und das uns ein beruhigtes In-der-Welt-sein zu erleben ermöglicht: Es handelt 
sich folglich um eine reine, unverborgene und lückenlose Anwesung des 
Begegnenden. Eine solche scheinbare Eindeutigkeit des Seienden, die durch 
eine gewisse Banalität des „leeren Blickes“ gebildet worden ist, verwandelt 
sich zum Unbanalen und Ungewöhlichen im stimmungsmäßigen Verstehen 
des Er-staunens. Die Vertrautheit wird also zur Offenheit für das Geheimnis: 
Von der scheinbaren Erhabenheit dessen, was auffällt und trübt, kommt der 
Übergang zur Einfachheit des Verborgenen und Sublimen zustande.          

Diese Wendung vom Evidenten zum Verborgenen in der Unverborgenheit 
selbst, die die Grundstimmung des Er-staunens kennzeichnet, zeigt den 
Übergang zu einer Erfahrung, die die Menschen durchstimmt. Heidegger hält 
diesbezüglich im § 36 von GA 45 folgendes fest: 

[…] wobei freilich sogleich wieder das Mißverständnis sich 
einschleicht, als seien die Stimmungen solches, was der Mensch „hat“ 

Alfredo Rocha de la Torre



76

Phainomena 28 | 108-109 | 2019

und was nun entweder von äußeren Begebenheiten und Umständen 
oder von inneren Leibzuständen abhängig ist, während in Wahrheit, 
will sagen aus dem Wesen des Seyns (als Ereignis) begriffen, die 
Stimmungen den Menschen haben und ihn demzufolge je verschieden 
auch in seinen Leiblichkeit bestimmen. (GA 45, 153–154) 

Gemäß der gerade zitierten Passage lässt sich erneut herausheben, dass, 
statt vor einem Seienden bzw. vor einer spezifischen Begebenheit erstaunt zu 
sein, wir Er-staunen sind, denn letztlich versetzt diese Grundstimmung uns 
ins Seiende im Ganzen. Das Er-staunen ist so seit Beginn des abendländischen 
Denkens die Grundstimmung, die das eigentliche philosophische Fragen 
stimmt. Es ist also das „besinnliche Denken“ im Unterschied zum rechnenden.18

Heidegger wird dennoch bei diesem ersten Schritt nicht innehalten. 
Mit dem § 38 der Vorlesung über die Grundfragen der Philosophie (vgl., 
GA 45, 177 f.) ermöglicht er uns auf der Suche nach der Verbindung der 
Grundstimmung des Er-staunens mit dem Sachverhalt der heutigen Welt, 
die von der technisch-rechnenden Rationalität beherrscht ist,19 ein Stück 
weiter voranzukommen. Dieser zweite Schritt bringt eine zweite Implikation 
der wesentlichen Verbindung zwischen der Stimmung und dem Verstehen 
mit sich: Die Stimmung äußert sich als ein technisches Verstehen, als ein 
Berechnen der Relationen und Bestände von allem, was ist. 

Die heutige Welt, die von Heidegger sowohl als Zeitalter der „gänzlichen 
Fraglosigkeit“20 als auch der Gedankenarmut (vgl. GA 16, 517–529; GA 45, 35; 

18 Trotz Heideggers radikaler Auffassung des Philosophierens als Frage nach dem 
Sinn von Sein, die das Fragen des ersten Anfangs in den Hintergrund zu drängen 
tendiert, darf nicht übersehen werden, dass die Frage nach dem „Was“, nach dem 
Wesen und nach dem Sein des Seienden schon die Überwindung einer Konzeption 
des Begegnenden als bloßer und purer Anwesung ist. Das weist mit anderen Worten 
auf eine stimmungsmäßige Haltung hin, die für das Geheimnis offenbleibt.     
19 Vgl., „Die Frage nach der Technik“ in GA 7. 
20 Siehe: „Wenn wir den heutigen Standort des Menschen auf der Erde metaphysisch 
– also nicht historisch und auch nicht weltanschaulich – zu bestimmen versuchen, 
dann muß gesagt werden, daß der Mensch beginnt, in das Weltalter der gänzlichen 
Fraglosigkeit aller Dinge und aller Machenschaften einzutreffen – ein ungeheures 
Geschehnis, dessen Richtungssinn niemand festzulegen und dessen Tragweite keiner 
abzuschätzen vermag.“ (GA 45, 13)



77

GA 7, 37–65; GA 8) und des Heimatverlusts (siehe GA 16, 517–529; GA 13, 
155–180; GA 16, 574–582 und 711–713; Heidegger, 1969, 36–45) bestimmt 
worden ist, beruht auf der übermächtigen Entfaltung eines Denkens, das 
nicht nach dem Sinn, nämlich weder nach dem Geheimnis noch nach 
dem Sub-limen fragt. Es scheint, als ob heute unter der Vorherrschaft der 
Selbstverständlichkeit, die die Öffentlichkeit und die ihr entsprechende leere 
Begeisterung charakterisiert, die Grundstimmung des Er-staunens langsam 
erlöscht (vgl. GA 7, 5–36).

Das Verschwinden des Er-staunens fällt mit der Verstärkung der „Gier des 
Kennenlernens und des Berechnenkönnens“ (GA 45, 180) zusammen. Der 
jetzige weltweite Charakter dieser Herausforderung des Seienden als Bestand 
verdünnt die ursprüngliche Bedeutung der Wahrheit als ἀλήθεια, deren Wesen 
ermöglicht, nach der verborgenen Seite des Begegnenden zu fragen, und so das 
Geheimnis (das Sublime) offenhalten lässt, was die Offenheit des Menschen 
als Er-staunen nährt. 

Das Ge-stell, und zwar das herausfordernde Stellen von allem, was ist, 
scheint die universal spontane Verstehensweise des gegenwärtigen Menschen 
zu sein: Das Bestellen des Seienden im Ganzen als Bestand wird zum Ethos 
einer Zivilisation, die von den Selbstverständlichkeiten des „Bestände-Systems“ 
dominiert wird. Wie vermutet wird, entgeht diesen Selbstverständlichkeiten 
überhaupt nichts: weder der politische und ökonomische noch der 
gesellschaftliche und als Welterschließung begriffene kulturelle Bereich (vgl. 
Rocha de la Torre 2012, 135–151). Alles ordnet sich der Selbstverständlichkeit 
des Rechnens so unter, dass das Geheimnis und das Er-staunen sowie das 
Sublime unterschätzt werden, denn sie ziehen in Zweifel die „Wahrheit“ des 
Selbstverständlichkeiten-Systems des Rechnens.    

Entspricht der Herausforderung von allem, was ist, das als bestellbar 
gestellt wird, eine bestimmte Stimmung? Die instrumentelle Rationalität, die 
Mittel mit Zielen im Hinblick auf die erfolgreiche Beherrschung des Seienden 
verbindet, scheint darauf hinzudeuten, dass das Ge-stell, welches das Seiende 
im Ganzen als bestellbar versetzt, uns „wieder nach Hause führt“, nämlich zur 
Vertrautheit des Gewöhnlichen, das zur Vertrautheit einer vereinheitlichenden 
Erklärung des Begegnenden als Bestand wird.   

Alfredo Rocha de la Torre



78

Phainomena 28 | 108-109 | 2019

Es ist keine leichte Aufgabe, jene Stimmung zu benennen, die unsere 
gegenwärtige Welt regiert. Es ist jedoch möglich aufzuzeigen, dass eine 
solche Stimmung als ein von verschiedenen Haltungen und Gefühlen 
gebildetes Geflecht aufgefasst werden kann: In ihr fließen die beherrschende 
Haltung über das Seiende, das Gefühl der Selbstverständlichkeit, die 
der Öffentlichkeit entspricht, die sich in der Leere von leeren Termini 
bewegt,21 damit die Gedankenlosigkeit, die Dämmerung des Er-staunens, 
die Verleugnung des Geheimnisses, sowie des Heimwehs und des Sublimen 
zusammen.              

Man kann nun fragen, ob inmitten der technisch-rechnenden 
Übermacht über das Seiende, die uns in die Vertrautheit des Gewöhnlichen, 
in die Weltzivilisation der Bestände wirft, sich die Möglichkeit eines 
stimmungsmäßigen Verstehens, das das Er-staunen und die Offenheit für 
das Geheimnis (fürs Sublime) offen hält, erhält. Die Gefahr, in der Nähe 
zum berechneten und als Bestand gestellten Seienden der Vertrautheit 
zu verbleiben, zeigt eine dritte Implikation der Stimmungs-Verstehens-
Verbindung: Die Entdeckung einer stimmungsmäßigen Haltung der 
heutigen Weltzivilisation, deren Wesen durch die Beherrschung  dessen, was 
ist, und durch die Leere des Blickes gekennzeichnet werden sollte. Bei dieser 
letzten Beziehung der beiden Existenzialien steht nicht allein die Zukunft 
des Philosophierens, sondern vor allem die Zukunft des Menschen selbst als 
Ek-sistenz (Hinausstehen) (vgl. GA 9, 313–364), als „Sein-können“, auf dem 
Spiel. 

Was steht es also um die Stimmung der jetzigen Weltzivilisation? In 
Anlehnung sowohl an die Heidegger’sche Diagnose des Zeitalters, die z. B. 
in den späten Schriften „Die Frage nach der Technik“ und „Gelassenheit“ 
zu finden ist, als auch an die lakonische Frage, ob „unter der Herrschaft der 
modernen Technik und bei der […] Weltveränderung noch in irgendeinem 
Sinne Heimat sein kann“ (GA 16, 578), kann man festhalten, dass in der oben 
angesprochenen Verflechtung alles zur Dämmerung des Er-staunens sowie 

21 Man denkt an Termini des täglichen Gebrauchs wie Freiheit, Friede, Demokratie, 
Erfolg, Glück usw., die in einem anderen Bereich des Denkens von Marcuse 
hervorgehoben wurden. Vgl. diesbezüglich Marcuse 2014.



79

zum Untergang der Heimat zu führen scheint. Alles weist darauf hin, dass 
unter der radikalen Herausforderung unserer Weltzivilisation (siehe GA 16, 
711–713 und 742) der Mensch den Kampf verliert, insofern das Heimweh, 
das Geheimnis und das Sublime mit dem Er-staunen vergehen.   

Ein solcher Sachverhalt ist nichts anderes als die völlige Entfaltung des 
„wirklichen Nihilismus“ des derzeitigen Menschen. Er lebt hinter der Fassade 
einer leeren Euphorie, die sowohl von der Kulturindustrie als auch von der 
Konsumgesellschaft der Weltzivilisation – Bastionen der Bestellbarkeit von 
allem als Bestand – gefördert wird. Dort in der menschlichen Öffentlichkeit 
der zu uns kommenden Hoffnungslosigkeit und der so wachsenden Wüste 
(Heidegger 1998, 351) finden wir folgendes:  

Das Weltalter der technologisch-industriellen Zivilisation birgt in 
sich eine allzuwenig in ihren Grundlagen bedachte, sich steigernde 
Gefahr: Das tragend Belebende der Dichtung, der Künste, des 
besinnlichen Denkens wird nicht mehr in seiner aus ihnen selbst 
sprechenden Wahrheit erfahrbar. Die genannten Bereiche sind zu 
einem bloßen Instrument des Zivilisationsbetriebes umgefälscht 
[…] Darum ist ein Denken nötig, das entschlossen dabei ausharrt, 
fragender die alten Grundfragen zu erörtern, die den Weltaufenthalt 
der Sterblichen immer neu in seiner Unruhe durchwalten. (GA 16, 42)              

Bibliography | Bibliografija

Fink-Eitel, Hinrich. 1986. „Affekte. Versuch einer philosophischen 
Bestandaufnahme.“ In Zeitschrift für philosophische Forschung 40 (4): 520–542. 

---. 1992. „Die Philosophie der Stimmungen in Heideggers ‚Sein und Zeit‘.“ 
Allgemeine Zeitschrift für Philosophie 17 (3): 27–44. 

Freud, Sigmund. 2010. Abriss der Psychoanalyse. Stuttgart: Reclam.
---. 2013a. Das Ich und das Es. Stuttgart: Reclam.
---. 2013b. Jenseits des Lustprinzips. Stuttgart: Reclam.
Heidegger, Martin. 1969. Martin Heidegger zum 80. Geburtstag von seiner 

Heimatstadt Messkirch. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann.
---. 1977. Sein und Zeit [Zit. als GA 2]. Frankfurt am Main: Vittorio 

Klostermann. 

Alfredo Rocha de la Torre



80

Phainomena 28 | 108-109 | 2019

---. 1978. Wegmarken [Zit. als GA 9]. Frankfurt am Main: Vittorio 
Klostermann. 

---. 1992. Grundfragen der Philosophie. Ausgewählte „Probleme“ der „Logik“ 
[Zit. als GA 45]. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann. 

---. 1995. Logik. Die Frage nach der Wahrheit [Zit. als GA 21]. Frankfurt am 
Main: Vittorio Klostermann. 

---. 1997a. Die Grundprobleme der Phänomenologie [Zit. als GA 24]. 
Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann. 

---. 1997b. Unterwegs zur Sprache. Stuttgart: Neske.
---. 1998. Nietzsche II. Stuttgart: Neske
---. 2000a. Reden und andere Zeugnisse eines Lebensweges [Zit. als GA 16]. 

Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann. 
---. 2000b. Vorträge und Aufsätze [Zit. als GA 7]. Frankfurt am Main: 

Vittorio Klostermann.
---. 2001. Einleitung in die Philosophie [Zit. als GA 27]. Frankfurt am Main: 

Vittorio Klostermann.
---. 2002. Aus der Erfahrung des Denkens [Zit. als GA 13]. Frankfurt am 

Main: Vittorio Klostermann.
---. 2003. Holzwege [Zit. als GA 5]. Frankfurt am Main: Vittorio 

Klostermann. 
---. 2009. Leitgedanken zur Entstehung der Metaphysik, der neuzeitlichen 

Wissenschaft und der modernen Technik [Zit. als GA 76]. Frankfurt am Main: 
Vittorio Klostermann.    

Held, Klaus. 1991. „Grundbestimmung und Zeitkritik bei Heidegger.“ In 
Zur philosophischen Aktualität Heideggers. Bd. 1, hrsg. von Dietrich Papenfuß 
und Otto Pöggeler, 31–56. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann. 

Ludovica-Coriando, Paola. 2002. Affektenlehre und Phänomenologie der 
Stimmungen. Wege einer Ontologie und Ethik des Emotionalen. Frankfurt am 
Main: Vittorio Klostermann.

Marcuse, Herbert. 2014. Der eindimensionale Mensch: Studien zur Ideologie 
der fortgeschrittenen Industriegesellschaft. Hannover: Zu Klampen Verlag. 

Nietzsche, Friedrich. 1988. Genealogie der Moral [Zit. als KSA 5]. München: 
Walter de Gruyter.    



81

Pocai, Romano. 1996. Heideggers Theorie der Befindlichkeit. Sein Denken 
zwischen 1927 und 1933. Freiburg / München: Karl Alber.

Richir, Marc. 2018. „Prolégomènes pour une phénoménologie de 
l’affectivité.“ Universalis.fr. Abgerufen: 12. 12. 2018. https://www.universalis.
fr/encyclopedie/affectivite/6-prolegomenes-pour-une-phenomenologie-de-l-
affectivite/.

Rocha de la Torre, Alfredo. 2012. „El concepto de cultura: Heidegger más 
allá de Heidegger.“ In Reflexiones en filosofía contemporánea, hrsg. von Alfredo 
Rocha de la Torre, 135–151. Buenos Aires: Grama Ediciones. 

Schuhmann, Maurice. 2011. Radikale Individualität. Zur Aktualität der 
Konzepte von Marquis de Sade, Max Stirner und Friedrich Nietzsche. Bielefeld: 
Transcript.     

Tolstoi, Lev. 1976. Der Tod des Iwan Iljitsch. Berlin: Rütten & Loening. 
Watson, John Broadus. 1990. „La psicología tal como la ve el conductista.“ 

In La psicología moderna, hrsg. von José María Gondra, 399–414. Bilbao: 
Descleé de Brouwer. 

Watson, John Broadus, and Rosalie Rayner. 1920. „Conditioned emotional 
reactions.“ Journal of Experimental Psychology, hrsg. von John B. Watson, 3 (1): 
1–14. Princeton, N. J.: Psychological Review Company. 

Alfredo Rocha de la Torre


