Original scientific paper DOI: 10.32022/PHI128.2019.108-109.3
Izvirni znanstveni ¢lanek UDC: 141.319.8

STIMMUNG UND VERSTEHEN

IMPLIKATIONEN EINER WESENTLICHEN BEZIEHUNG

Alfredo RocHA DE LA TORRE

Universidad Pedagégica y Tecnoldgica de Colombia, Avenida Central del
Norte 39-115, 150003 Tunja, Boyaca, Colombia

rochtorre@yahoo.com

Stimmung and Understanding. Implications of an Essential Relationship
Abstract

This article addresses the mutual dependence between Stimmung and
understanding. This essential link will serve as a frame of reference for a reflection
on the structural relationship between wonder (Er-Staunen), mystery, and the
sublime (das Sublime). These three concepts are conceived in a non-traditional




58

PHAINOMENA 28 | 108-109 | 2019

sense, which will make it possible to link them with the Heideggerian concept
of truth as &Af0ei. Finally, the work points out the possible implications that
the current global civilization, characterized by the predominance of calculating
thinking and Gestell, has on the wonder, mystery, and sublime. And, in reference
to these implications, the article asks if the zeitgeist of technical predominance has
a specific Stimmung.

Keywords: Stimmung, understanding, wonder, mystery, sublime, global civilization.

RazpoloZenje in razumevanje. Implikacije bistvenega odnosa
Povzetek

Clanek obravnava medsebojno odvisnost razpoloZenja (Stimmung) in razumevanja.
Ta bistvena povezava predstavlja nanasalni okvir za refleksijo o strukturnem razmerju
med ¢udenjem (Er-Staunen), skrivnostjo in sublimnim (das Sublime). Netradicionalno
dojetje teh treh pojmov omogoca, da jih povezemo s heideggrovskim konceptom
resnice kot &Arjfeir. Nazadnje prispevek izpostavlja morebitne implikacije danasnje
globalne civilizacije, ki jo zaznamuje prevlada racunajocega misljenja in Gestell-a, na
¢udenje, skrivnost in sublimno. Z ozirom na tovrstne implikacije ¢lanek sprasuje, ali
duh casa tehni¢ne prevlade poseduje posebno razpolozenje.

Kljucne besede: razpolozenje (Stimmung), razumevanje, Cudenje, skrivnost,

sublimno, globalna civilizacija.




ALFREDO ROCHA DE LA TORRE

Das Phianomen der Affektivitat wird in der Regel in einer psychologischen
Perspektive behandelt, die sich auf eine philosophische Tradition bezieht.
Sie begriindet in vielfiltiger Weise jede Wissensmoglichkeit auf die Subjekt-
Objekt-Beziehung.' Eine solche Relation ermdglicht seinerseits die Erklarung
jedes affektiven Phanomens entweder als Ausdruck eines Inneren, das sich
durch das explizite Verhalten des psychischen Lebens des Menschen duflert.
Oder es wird als Reaktion auf Reize der Umwelt, die uns angeht, gedeutet.
So wird die Interpretation des affektiven Phianomens auf jede Weise auf eine
Relation zwischen dem Inneren und dem Aufleren beschrinkt.

Sigmund Freuds Theorie ist eines der interessantesten Beispiele fiir das,
was hier als ,,Auﬁerung des Affektiven“ bezeichnet werden kann. Denn
diese Theorie handelt letztlich von der schon erwihnten Auflerung eines
symptomatischen Sichzeigens eines Inneren (sieche hauptsichlich Freud
2013a, 2013b, 2010; auch Fink-Eitel 1986, 520-542). Obwohl in dieser
Freud’schen Auffassung die Rolle duflerer Einfliisse bei der Gestaltung der
Affekte akzeptiert wird, ist doch deutlich, dass die Auslegung der Affekte im
Grunde von der Dynamik der psychischen Instanzen, die Teil der Struktur
des menschlichen psychischen Apparats sind (ebd.), bestimmt wird. Freud
erklart den Ursprung der Affekte sowie auch ihre Entwicklung und Rolle im
menschlichen Verhalten im Ausgang von einer topischen, dynamischen und

okonomischen Lektiire der menschlichen psychischen Struktur (ebd.). Es

1 Heidegger betont wiederholt seine Interpretation der Moderne hinsichtlich der
Auffassung des Wissens, die auf der Dyade ,,Subjekt-Objekt* basiert. Eine solche
Konzeption kann als Grundlage der psychologischen Anndherung an die Affektivitit
betrachtet werden, auf die Heidegger aufmerksam macht, indem er nach der
Stimmung als Existenzial fragt. Vgl. diesbeziiglich GA 45, insbesondere § 36, 153 £.
Siehe auflerdem GA 2, §$ 29, 30, 40. Diese moderne Auffassung wird von Heidegger
als Basis einer unbedingten Vergegenstandlichung des Seienden im Ganzen betrachtet,
dessen beriihmtester Ausdruck Nietzsches Wille zur Macht als Grund von allem,
was ist, ist. Vgl. Heidegger 1998, vorwiegend S. 342 f., hier 350: ,,Denn mit der sich
vollendenden Metaphysik der Subjektivitit, die dem duflersten Entzug der Wahrheit
des Seins entspricht, indem sie ihn bis zur Unkennbarkeit verdeckt, beginnt die
Epoche der unbedingten und vollstandigen Vergegenstdndlichung von allem, was ist.
In der Vergegenstiandlichung wird der Mensch selbst und alles Menschentiimliche zu
einem blofSen Bestand, der, psychologisch verrechnet, in den Arbeitsgang des Willen
zum Willen eingeordnet ist, mogen dabei Einzelne sich noch als frei diinken, mogen
andere Einzelne diesen Vorgang als einen rein mechanischen deuten.®

59



60

PHAINOMENA 28 | 108-109 | 2019

geht letztlich um die Betrachtung der Affektivitét als ein aus innerer Dynamik
entstandenes Phdnomen, das von unbewussten Triebkriften, ausgestattet
mit bestimmten Funktionen, konstituiert wird. Jenes Kriftespiel offenbart
sich in der besonderen Form, in der ein Mensch mit der aufleren Welt in
Beziehung tritt und sie dementsprechend auslegt. Das menschliche Verhalten
wird also als eine Symptomgesamtheit, die auf einen Ursprung der affektiven
Erscheinungen verweist, verstanden. Allgemein kann man Freuds Position
als eine ,internalistische® Perspektive der Affektivitatsentstehung begreifen;
eine Sichtweise, die den ontisch-psychologischen Charakter einer Bewegung
des Inneren zum Aufleren von Affekten und Gefiihlen zeigt, die sich auf ein
bestimmtes Objekt richten.

Eine andere psychologische Position in der Interpretation der Affektivitit
geht im Groflen und Ganzen von der Annahme aus, dass der Ursprung
der Affektivitit auf der Affektionsebene und Affektionsart der subjektiv
erfahrenen Umwelt liegt. Aus dieser Perspektive wird der Mensch als ein von
seiner Umwelt entscheidend ,,betroffenes Subjekt* vorgestellt. Die Affektivitat
ist also die Folge, das feststellbare Resultat von dem, was ein positiver bzw.
negativer Stimulus im Verhalten des Individuums auslost. Bei diesem
Referenzrahmen koénnte unter anderem an eine traditionell behavioristische
Theorie, die eine Kausalitit im Verhaltnis verschiedener Vermeidungs- und
Fluchtreaktionsverhalten zu einem Objekt voraussetzt, gedacht werden.?

Dieser traditionelle psychologische Erklarungsmodus greift auf die
einfachste Reiz-Reaktions-Verkniipfung zuriick, um die Quelle der Affekte
kenntlich zu machen (vgl. Watson und Rayner 1920, 1-14). Als Beispiel
wire die Furcht vor einem gefihrlichen Tier zu nennen. Dabei sollten wir
behaupten konnen, dass eine solche Furcht das Resultat einer Situation ist,

in der sich ein negativer Reiz gezeigt hat (ebd.), der sich in einer dhnlichen

2 Fiir eine allgemeine Anndherung an die theoretische Grundlage dieser Konzeption
des menschlichen Phanomens der ,, Affektivitit“ siche Watson 1990, 399-414. Als ein
Beispiel dieser psychologischen Erkldrung fiir die ,, Affektivitit® — in diesem Fall fir
die Furcht - kann das von John Watson und Rosalie Rayner durchgefiihrte Experiment
»der kleine Albert® dienen. Mit ihm lernt man das Verfahren der klassischen
Konditionierung kennen. Vor allem zeigt es die Weise, wie emotionale Reaktionen
durch dufere Stimuli erzeugt werden. Vgl. Watson and Rayner 1920, 1-14.




ALFREDO ROCHA DE LA TORRE

Situation genauso wieder zeigen wird. Auf jeden Fall ist die Furcht,
gemeinsam mit der entsprechenden emotionalen Vorstellung, die erwartete
Reaktion eines Menschen auf die Umwelt, ndmlich auf das ihn betreffende
innerweltliche Seiende. Die Furcht ist also eine bestimmte Reaktion auf ein
spezifisches Ereignis oder Seiendes, das das Subjekt beeintrichtigt: Seitdem
erlebt das betroffene Subjekt konsequenterweise Furcht in der Erfahrung
eines solchen Ereignisses oder eben vor dem bestimmten Furcht erzeugenden
Seienden. Man kann demnach durchaus vor einem unerheblichen Seienden
Furcht haben und keine vor einer wahren Gefahr. Gefiihle und Emotionen
werden folglich von Umstdnden erzeugt, in diesem Sinne hdngen sie von einer
einfachen Ursache-Wirkungs-Beziehung ab: Die Furcht wird dann als eine
konditionierte Emotion verstanden.

Die Furcht kann also wie in beiden schon erwidhnten psychologischen
Perspektiven als ,zustdndlich® begriffen werden, deshalb kann sie gerade
mit Hilfe verschiedener ,Instrumente“ der Psychotherapie und der
Verhaltenstherapie iiberwunden werden. Die Furcht selbst — selbstverstdndlich
abhingig von der optimalen Anwendung beider Therapien — wird so als ein
voriibergehendes, d. h. tiberwindbares Phianomen verstanden. In beiden
Fdllen wird das transitorische Wesen der Furcht in Sitzen wie ,ich fiirchte
mich vor ...% ,ich habe Angst vor ..” ausgedriickt, was auch auf andere
Phéanomene wie u. a. Staunen, Schwermut, Traurigkeit anwendbar ist. Es lasst
sich z. B. sagen: ,ich bin dariiber erstaunt®, ,er litt an Melancholie, heute ist
er aber gliicklicherweise gesund®, ,,ich fithle mich heute traurig“ usw. Diese
zur alltdglichen Sprache gehdrenden Ausdriicke entsprechen offensichtlich
der allgemeinen Konzeption der Affekte, die fiir gewohnlich als momentane
Zustande erscheinen. Dem ontischen Wesen solcher verhaltensmafigen und
sprachlichen Phianomene entspricht der relative Sinn des Verbs ,,sein” in seiner
rdaumlichen und zeitlichen Bedeutung: Man kann vor einem Seienden bzw.
einem Ereignis Furcht empfinden, dessen Abwesenheit das unangenehme
Gefiihl verschwinden lasst. Z.B. konnen wir in einer schlecht beleuchteten,
gefahrlichen Stadt vor der Dunkelheit der Nacht Angst haben, wihrend wir
uns aber am Tag sicher fithlen kénnen. Die Furcht kommt und geht jedenfalls
in Form einer Pendelbewegung zwischen einem ,,Erleben und nicht Erleben®

der Umsténde, die sie erzeugen oder zerstreuen.

61



62

PHAINOMENA 28 | 108-109 | 2019

Was kann man angesichts dieser psychologischen Auffassungen der
Affektivitit in der Philosophie sagen? In Sein und Zeit, im Paragraph 30 (,,Die
Furcht als ein Modus der Befindlichkeit“), behauptet Heidegger:

Alle Modifikationen der Furcht deuten als Moglichkeiten des Sich-
befindens darauf hin, daf§ das Dasein als In-der-Welt-sein ,,furchtsam®
ist. Diese ,,Furchtsamkeit“ darfnichtim ontischen Sinne einer faktischen,
»vereinzelten“ Veranlagung verstanden werden, sondern als existenziale
Moglichkeit der wesenhaften Befindlichkeit des Daseins tiberhaupt, die
freilich nicht die einzige ist (Heidegger GA 2, 189).

Zundchst muss man darauf hinweisen, dass es in Heideggers Auslegung
der Affektivitat nicht um psychologische Phanomene, d. h. um eine Beziehung
zwischen einem furchtsamen Subjekt und einem zu befiirchtenden Seienden
geht (ebd.). Es geht nicht um ein zustandlich ontisches Ereignis, sondern
um ein Existenzial des Daseins als In-der-Welt-sein: Man fiirchtet sich nicht
nur vor Etwas, man hat nicht nur Furcht, sondern ,,man ist furchtsam® Man
ist furchtsam jedoch nicht aufgrund einer psychologischen Schwiche, die
Mut verhindert, oder weil man so allzeit auf das Furcht erzeugende Seiende
reagierte, sondern weil die Furchtsamkeit die ontologische Konstitution des
Daseins konfiguriert, das sich der Welt in Form einer Befiirchtung 6ftnet. Die
Furchtsamkeit ist daher keine furchtsame Verhaltenssumme eines Menschen
in Bezug auf ein Ereignis oder vor einem Objekt, vor einem Tier oder vor
einem anderen Menschen, sondern die Bedingung der Moglichkeit, sowohl
des Fiirchtens selbst als auch der als gefahrlich verstandenen Welt: Die Welt
erzeugt Furcht, weil wir furchtsam sind. Und sie erzeugt nicht Furcht, weil wir
uns inmitten von zu befiirchtendem Seienden befinden.

Aus einer ganz unterschiedlichen Perspektive zu den bereits gezeigten
psychologischen Theorien begreift Heidegger die Stimmungen jenseits
der traditionellen Grenzen zwischen einem ,Innen“ und ,,Auflen® (ebd.,
182). Diese philosophische Interpretation, die iiber die Konzeption des
menschlichen Umgangs mit der Welt als blofe Beziehung eines erkennenden
Subjektes zu einem erkannten Objekt hinausgeht, ermdglicht, die Uberlegung




ALFREDO ROCHA DE LA TORRE

bis zum urspriinglichen Bereich der Wahrheit’ und bis zur Neubewertung
des affektiven Phédnomens - die zumeist als zweitrangig im Vergleich zur
Vorherrschaft der Vernunft behandelt worden ist — zu erweitern.* In diesem
Kontext weist Heidegger dann einen wesentlichen Unterschied zwischen
der Stimmung und dem im psychologischen Sinne verstandenen Affekt auf,’
was ihn das stimmungsméflige Phanomen als ,Gestimmtheit* des Daseins
begreifen lasst. Ein so ausgelegtes Phanomen soll als gleichurspriingliches
woffen fur die Welt sein“ und ,,die Welt erschlieflen” verstanden werden. Bei
dieser Charakterisierung des affektiven Phinomens gehéren die Struktur der
Stimmung und das Wesen der Wahrheit als &A#70ei zusammen. Es geht um
nichts weniger als eine in zweierlei Hinsicht geschehende Erschlieffung: des
innerweltlichen Seienden, das die schon erschlossene Welt begegnen lasst,
und des Daseins, das sich fiir das Seiende im Ganzen 6ffnet. Das ist im Grunde
die Bedeutung von Heideggers doppelter Behauptung: ,,das Dasein ist in der
Wahrheit“ sowie ,,die Wahrheit ist im Dasein, denn sie ist eine Seinsweise des
Daseins selbst“ (GA 24, 304 f., vorwiegend 307-308 und GA 27, 149 f.).

Die Stimmung wird so als urspriingliches Erschlieflen des Seins des Da,
namlich als ,,Erschlieflen des Ganzen In-der-Welt-seins“ (GA 2, § 29), zugleich
aber auch als stimmungsmiéflige Offenheit fiir das Seiende betrachtet (siehe z.
B. GA 27, 71-72), was als WelterschlieBung verstanden werden kann. ,,In der

Gestimmtheit — so Heidegger - ist immer schon stimmungsmaflig das Dasein

3 Heidegger weist mindestens auf vier verschiedene Bedeutungen der Wahrheit hin:
a) als &An0ewa, b) als logische Richtigkeit, ¢) als adaequatio rei et intellectus, und d) als
Lichtung. Vgl. u. a. GA 2, § 44, 282-305; GA 21, §§ 10-14, 89-195; GA 24, § 18, 304-
320; GA 27, §§ 12-14 und 21-22, 68-122 und 149-167; GA 9, 177-202 und 203-238;
GA 5, 1-74 und GA 45, besonders §§ 1-30, 1-124 und 193-223, §§$ 40, 42, 225-227.
4 Aus diesem Grund stellt Heidegger die ontologisch verstandene Stimmung dem
Wissen sowie der Erkenntnis und dem Wollen voran: ,Dafl ein Dasein faktisch mit
Wissen und Willen der Stimmung Herr werden kann, soll und muf3, mag in gewissen
Méglichkeiten des Existierens einen Vorrang von Wollen und Erkenntnis bedeuten.
Nur darf das nicht dazu verleiten, ontologisch die Stimmung als urspriingliche Seinsart
des Daseins zu verleugnen, in der es ihm selbst vor allem Erkennen und Wollen und
iiber deren ErschlieSungstragweite hinaus erschlossen ist.“ (GA 2, 181)

5 Wahrend der im psychologischen Sinn verstandene Affekt normalerweise von
einem spezifischen Objekt und Kontext bestimmt wird, ist die Stimmung intransitiv,
unbestimmt und ungerichtet. Vgl. GA 2, §$ 29, 30, 40; auch Fink-Eitel 1986, 523.

63



64

PHAINOMENA 28 | 108-109 | 2019

als das Seiende erschlossen, dem das Dasein in seinem Sein iiberantwortet
wurde als dem Sein, das es existierend zu sein hat.“ (GA 2, 179) Zugleich
existiert es als erschlossenes Seiendes in seiner Geworfenheit (ebd., auch Fink-
Eitel 1992, 27-44). Das ldsst sich als erster ontologischer Wesenscharakter
der Befindlichkeit bezeichnen. Sowohl der ontologische Charakter dieser
Existenzialien des Daseins als auch die ,Gleichurspriinglichkeit® der
Befindlichkeit mit Verstehen und Rede zeigt das Wesen des Daseins als In-
der-Welt-sein, welches ,,in“ und ,,aus“ dem Verstehen existiert.

Dieses konstitutive ,In-der-Welt-sein durch das stimmungsmaflige
Verstehen erméglicht, die Stimmung jenseits vom Verfahren eines ,,Innen’,
das sich nach aufien duflert, aufzufassen. Affektivitit ist also im Unterschied zu
psychologischen Theorien eine stimmungsmafSige Erschlieffung, die sich als
solche versteht und sich so fiir die Welt 6ffnet.® Das besagt aber nicht, dass die
Offenheit des Daseins einfach darin besteht, sich fiir ein als in sich selbst vorher
bestehendes Seiende zu 6ffnen, sondern vielmehr, dass sie als eine Begegnung
geschieht, bei der ein erschlossenes Seiende und eine erschlossene Welt fiir
das im Verstehen offene Dasein zum Vorschein kommen: Die Enthiillung
des Seienden sowie die verstehende Offenheit des Daseins konvergieren also
miteinander, in Bezug auf etwas, das wir Wahrheit (¢A#0six) nennen. Diese
gleichzeitige doppelte stimmungsmafiige Erschlieung, die als Bedingung der
Moglichkeit der Begegnung des Seienden betrachtet werden kann, wird von

Heidegger in Sein und Zeit unterstrichen:

Die Gestimmtheit der Befindlichkeit konstituiert existenzial die
Weltoftenheit des Daseins [...] In der Befindlichkeit liegt existenzial eine
erschlieffende Angewiesenheit auf Welt, aus der her Angehendes begegnen

kann. Wir missen in der Tat ontologisch grundsitzlich die primére

6 Im Rahmen einer Uberlegung zur Bedeutung der Stimmung in Bezug auf die in der
abendldndischen Tradition des Denkens wirksame Vorherrschaft der Vernunft denkt
Klaus Held in die schon von Heidegger gewiesene Richtung: ,,Aber hiergegen ist zu
bedenken, daf$ das Dasein grundlegend durch seine Gestimmtheit weltoffen ist. Die
Stimmungen sind keine gelegentlichen Begleiter der menschlichen Existenz, sondern
konstituieren sie als In-der-Welt-sein. Das Dasein ist durchgiangig gestimmt [...] Es
gibt keine Instanz tiber den eigentlichen Stimmungen.“ (Held 1991, 43)




ALFREDO ROCHA DE LA TORRE

Entdeckung der Welt der ,bloflen Stimmung® iiberlassen [...] Aber
auch die reinste Bewpia hat nicht alle Stimmung hinter sich gelassen
[...] (GA2,183-184)

Zu dieser nicht traditionellen Perspektive der Affektivitit, des Verstehens,
sogar der Wahrheit — die im Verlauf der Zeit zur adaequatio verwandelt wurde
- integriert Heidegger seine Auffassung der Stimmung als das, was das Dasein
iiberfillt (ebd., 182) und als das, was aus dem konstitutiven ,,In-der-Welt-sein®
des Daseins entsteht (ebd.). Das, was ,,uns widerfihrt, iiber uns kommt, uns
umwirft und verwandelt®, nennt Heidegger in seinem Vortrag ,Das Wesen der
Sprache®von 1957/58 ,,Erfahrung“’ Die Stimmung als iberfallende Erfahrung,
die urspriinglich ein ,Sichrichten auf“ moglich macht (siehe GA 2, 182),
entfaltet sich als Erschlieung fiir das Erscheinen des Seienden, welches aus
einem besonderen stimmungsmafligen, d. h. verstehenden Farbton erscheint
(vgl. Fink-Eitel 1986; Pocai 1996, besonders 27-35; Ludovica-Coriando
2002, vor allem 6-8, 117-155). Stimmung, Offenheit und Verstehen laufen
auf dasselbe hinaus: ,,Erschlieflen des Ganzen In-der-Welt-Seins“ (zweiter
Wesenscharakter der Befindlichkeit) (vgl. GA 2, 182).

Die Stimmung ist deswegen eine Erfahrung des Daseins, das als solches
aus einem stimmungsmafligen Farbton fiir das Erscheinen des Seienden
offenbleibt. Dieses Dasein wird urspriinglich als ein gestimmtes Verstehen
konstituiert.® Die Stimmung ist eben deswegen ein strukturelles ,Uberfallen®
der verstehenden Offenheit des Daseins. Der erfahrungsmafliige Charakter
der Stimmung ldsst uns also beispielweise aussagen, dass ich mich nicht nur
traurig oder melancholisch fiihle, dass ich nicht nur einfach Furcht vor Etwas
habe, dass ich nicht nur iiber ein besonderes Ereignis erstaune, sondern —
sogar auf Kosten der sprachlichen Korrektheit —, dass ,ich Traurigkeit bin®
dass ,,ich Melancholie und Furchtsamkeit bin“ und dass ,,ich Er-staunen bin":
Ich bin meine Stimmungen, die als die Weise und die Farbe verstanden werden

konnen, wie fiir uns das Seiende erscheint:

7 Um Heideggers Deutung der ,,Erfahrung® zu verstehen, die kein géingiges ontisch-
zustdndliches Erleben darstellt, siehe Heidegger 1997b, 159 f.
8 Neben den schon angemerkten §$ 29, 30 von GA 2 siehe auflerdem §$ 34, 40.

65



66

PHAINOMENA 28 | 108-109 | 2019

Selbst dann und eben dann, wenn wir mit den Dingen und uns selbst
nicht eigens beschiftigt sind, tiberkommt uns dieses ,,im Ganzen®, z. B.
in der eigentlichen Langeweile. Sie ist noch fern, wenn uns lediglich
dieses Buch oder jenes Schauspiel, jene Beschiftigung oder dieser
Miifiggang langweilt. Sie bricht auf, wenn ,es einem langweilig ist. Die
tiefe Langeweile, in den Abgriinden des Daseins wie ein schweigender
Nebel hin- und herziehend, riickt alle Dinge, Menschen und einen
selbst mit ihnen in eine merkwiirdige Gleichgiiltigkeit zusammen. Diese

Langeweile offenbart das Seiende im Ganzen. (GA 9, 110)°

Wenn man z. B. den Blick auf die Grunderfahrung des Erstaunens richtet,
stellt man unverziiglich fest, dass sie kein Produkt einer rationalen Entscheidung
des Willens, sondern im Gegenteil die Entfaltung eines Farbtons sui generis ist,
durch den sich der erstaunende Mensch, d. h. der vom Er-staunen verwandelte
Mensch sich fiir die Begegnenden 6ffnet. Angesichts des nicht-vorlaufigen-
zustdndlichen Charakters der als Er-staunen bezeichneten Offenheit wire es
schon duflerst naiv, wenn jemand sich am Morgen eines normalen Tages den
Imperativ aufsagt: ,Heute will ich entlang der Strecke zum Biiro erstaunt sein,
will es aber nicht und werde nicht staunen, wenn ich im Biiro bin.“ Noch naiver
wire offenbar, wenn er, sein Wort haltend, einen solchen Wunsch zu erfiillen
versucht. Im Gegensatz zu diesem voluntaristischen Gesichtspunkt tiberfallt
das Er-staunen den Menschen in der Weise, dass es anders als die auch als ein
Farbton konzipierte Gleichgiiltigkeit — ein Farbton, welcher allerdings von der
Leere gepragt ist - das Gewohnliche ins Geheimnis verwandelt, das man dann
nachfragen kann." Das ist die Erfahrung des eigentlichen Philosophierens,
das oft als eine tiberhebliche, vorldufige und auch vom Publikum abhéngige
Gelehrsamkeit, als eine Verwindung der Selbstverstindlichkeit und des

Gewohnlichen erscheint.

9 Siehe auch GA 2, § 29; aulerdem Fink-Eitel 1986, vorzugsweise 530-531, 533. Eine
solche Art von ,Offenbarung des Seienden im Ganzen® charakterisiert auch u. a. die
Erfahrungen des Er-staunens, der Nichtung und Heidegger zufolge der Freude ,,an der
Gegenwart des Daseins® (ebd.).

10 Es ist kanonisch, zwischen dem eigentlichen Fragen - einer expliziten Fragestellung
- und dem ,,Nur-so-hin-fragen® zu unterscheiden. Siehe dariiber GA 2, 6 f.




ALFREDO ROCHA DE LA TORRE

Im Rahmen einer Reflexion iiber den uneigentlichen Nihilismus der
abendldndischen Metaphysik und damit auch tiber die Verborgenheit des Seins
inmitten der Erscheinung des Seienden - ein klarer Hinweis sowohl auf die
Wahrheit als @A#0eia als auch auf die menschliche Haltung, die ausschliefllich
nach dem Seienden und dessen Sein fragt - stellt Heidegger klar: ,Was
seinem Wesen nach verwahrend verbirgt und dabei in diesem seinem Wesen
sich selbst und damit {iberhaupt verborgen bleibt und gleichwohl irgendwie
erscheint, ist in sich das, was wir das Geheimnis nennen.“ (Heidegger 1998,
334) Das Er-staunen also als Grundstimmung, das als Geheimnis offenbleibt
(vgl. u.a. Heidegger 1997, 157-216 und 239-268, Fufinote 12; Heidegger 1998,
301-361), erfasst das Seiende nicht als blofle Anwesung so, wie diejenigen,
die aus einem leeren und faden Blick alles als selbstverstandlich und
gewohnlich wahrnehmen. Das Wesen des Er-staunens bewahrt das Wesen des
Geheimnisses, es entfaltet sich dabei als Freilassung des Wesens der Wahrheit
im Sinne einer verbergenden Unverborgenheit.

Das ,Erscheinenlassen® der Wahrheit als dA7jfeia hat bei Heidegger zwei
Grundkonnotationen:

1) die der Freiheit, denn nur auf die Weise des ,,Erscheinenlassens
erscheint das Seiende als das, was es ist und nicht nur als Vorstellung
eines begriindenden Subjektes, die stets in der Perspektive eines ontischen
Wissensbereichs des Menschen vermittelt wird.!' Das besagt aber nicht,
dass das Wissen eines vorstellenden Subjektes keinen Sinn hat, was sowohl
Bedeutung als auch Wirksamkeit u.a. der Wissenschaft leugnen wiirde,
sondern, dass das Wesen solcher Wissensart in einer Weise anders als das
Freilassen ist, das mit der Verborgenheit des Seienden umgeht: Es geht
deshalb um die Konstitution eines gegenwirtigen Objektes durch ein aktiv

begriindendes Subjekt;

11 Beim ,Erscheinenlassen verweist man auf ein ,passives” Freilassen des Seienden,
damit es frei begegnen kann, im Unterschied zu einem ,,aktiven® Lassen, das das Seiende
im spezifischen Horizont des Subjektes zum Vorschein bringt. ,Erscheinenlassen im
Sinne des Sein-lassens: ,,Das Seiende sein lassen ist nicht etwa nichts; wir tun freilich nichts
dazu, daf} etwa die Natur ist, was und wie sie ist, wir konnen nichts dazu tun, und doch ist
dieses Seinlassen ein ,Tun’ der hochsten und urspriinglichen Art und nur méglich auf dem
Grunde unseres Innersten Wesen der Existenz, der Freiheit.“ (GA 27, 103)

67



68

PHAINOMENA 28 | 108-109 | 2019

2) die der als ,,Einholen ins Wesen“ betrachteten Rettung, was im Grunde
bedeutet, das Eigene des Seienden geschehen zu lassen.

Diese doppelte Konnotation des ,Erscheinenlassens” legt Nachdruck
darauf, dass , Freilassen“ und , Retten im Wesentlichen der Ausdruck ein
und desselben Phianomens sind: Die Freiheit, die rettet; die Rettung, die frei
lasst. Was retten und was lassen frei die Rettung und das Freilassen? Antwort:
Das Offenbaren des fiir das Geheimnis erschlossenen Seienden, dessen, was
verborgen, entzogen, vergessen bleibt, letztlich, das Geschehen der allezeit
offenen Erschlieffung des Er-staunens.

Weil das ,,Geheimnis“ (uvotspiov) nicht allein dasjenige ist, was unbekannt
und unerklarbar fiir die menschliche Vernunft bleibt, sondern im Wesentlichen
die Erfahrung eines Schlieflens von Augen und Mund (yvot#¢ von udw), kann
das Er-staunen weder mit der bloflen und groben Neugier gleichgesetzt noch als
die Ursache einer durch ihre Verwandlung in einen gelehrten Beruf banalisierten
Philosophie verstanden werden (siehe GA 45, 193 f.). Das Er-staunen ist dann
die Grundstimmung, die bei der Bewahrung des Geheimnisses die Augen und
den Mund geschlossen hilt: Es tiberwindet die blof3e Perzeption des als reine
Anwesung erlebten Seienden, sowie seine Bezeichnung als blof3en Gegenstand der
Beschreibung einer als simples Instrument des Menschen aufgefassten Sprache.

Das Er-staunen ist in diesem Sinne die stimmungsmaf3ige Welterschlieffung,
das den Entzug, die Verborgenheit und das Ausbleiben dessen bewahrt, was
tiber Augen und Worter hinausgeht. Heidegger zufolge ist das Er-staunen
allerdings die Grundstimmung des ersten Anfangs, damit das charakteristische
Denken des Anfangs der Philosophie, die ausschliefSlich nach dem Sein des
Seienden fragt (ebd. §§ 31-41). Bei dieser Beschrankung ist das Er-staunen
dann die Stimmung des metaphysischen Suchens, daher die Grundstimmung
(siehe Heidegger 1998, 23-361, vorzugsweise 301-361), die die ganze
abendldndische Geschichte als uneigentlichen Nihilismus begleitet. Wie kann
man den merklichen Widerspruch zwischen Heideggers Auffassung und,
was am Anfang dieses Absatzes erwdhnt worden ist, 16sen? In Grundfragen
der Philosophie finden wir eine eventuelle Losung. Obwohl Heidegger zufolge
jede dieser Grundstimmungen einem anderen Anfang (dem ersten und dem
anderen Anfang) entsprechen und damit einer spezifischen Weise, sich zu

offnen und zu fragen (nach dem Seienden als solchen und nach dem Sein




ALFREDO ROCHA DE LA TORRE

selbst), halt er sich zuriick, sie radikal voneinander zu trennen. Auf diese Weise
lasst Heidegger die Moglichkeit offen, dass das Er-Staunen mit dem Schrecken

des anderen Anfangs zusammenhéngt:

Im Er-staunen, der Grundstimmung des ersten Anfangs, kommt
das Seiende erstmals zum Stehen in seine Gestalt. Im Erschrecken,
der Grundstimmung des anderen Anfangs, enthiillt sich hinter aller
Fortschrittlichkeit und Beherrschung des Seienden die dunkle Leere
der Ziellosigkeit und das Ausweichen vor den ersten und letzten
Entscheidungen [...] Aber es wire eine sehr duferliche Auffassung
dieser verschiedenen Grundstimmungen, wollten wir im Er-staunen
nur die aufflammende Lust und den Jubel sehen und das Erschrecken
im Dunstkreis der Unlust und der Betriibnis und Verzweiflung suchen.
So, wie das Erstaunen seine Art des Schreckens in sich tragt, so birgt
das Erschrecken in sich seine Weise des Sichfassens, des gefafiten
Standhaltens und des neuen Staunens. (GA 45, 197)

Meines Erachtens wird durch eine solche Verbindung dem Er-staunen
ermoglicht, sich fir das Geheimnis des begegnenden Seienden zu offnen,
infolgedessen die Verborgenheit zu bewahren, die zu einem Fragen jenseits
der bloflen Anwesung fiithrt. Trotz des Unterschiedes zwischen dem Er-
staunen und dem Schrecken ist es unangemessen, das Er-staunen als eine
auf das Seiende als blofle Anwesung beschrinkte Offenheit zu denken. Als
Grundstimmung des abendlandischen Anfangs muss das Er-staunen als eine
Stimmung erkannt werden, die sich zu dem offenhailt, was in der Erscheinung
des Seienden verborgen bleibt: Das Fragen nach dem Sein des Seienden als
solchem, namlich nach dem, was beim Aufkommen des Seienden als blof3e
Anwesung verhiillt bleibt. Das Er-staunen entfaltet sich schon als Uberwindung
der groben Beschrankung auf das, was blof3 vor Augen steht.

Indem ein solches Fragen nach der verhiillten Seite dessen fragt, was
erscheint — obwohl hier keine Frage nach dem Sein selbst gestellt wird -, bewahrt

es das Geschehen der Wahrheit als &A5j0eir, die nach Heidegger das Fragen

69



70

PHAINOMENA 28 | 108-109 | 2019

nach dem Ursprung des Wesens der Wahrheit ist."” Die Grundstimmung des
Er-staunens, die metaphysisch nach dem Seienden fragt, erlebt sich allerdings
als ein Suchen jenseits des Bereichs der bloflen Anwesung: Es handelt sich um
ein Suchen unter dem Limit des Zugénglichen bzw. dessen, was vom leeren
und groben Blick der Selbstverstdndlichkeit erreichbar ist. Als Offenheit fiir
das Geheimnis griindet das Er-staunen deswegen das Philosophieren, d. h. also
das Fragen nach dem Verborgenen im Entbergen. Das ist der Grund, weshalb
Heidegger in ,Gelassenheit® eine solche Offenheit mit dem besinnlichen
Denken, das tiber den Sinn, ,,der in allem waltet, was ist®, nachdenkt (GA 16,
520), verbindet, um ihm das rechnende Denken der neuzeitlichen Technik
entgegenzusetzen (vgl. GA 7, 5-36; GA 16; GA 76, 283-379, 381-394).

Das Denken als Erfahrung - als Stimmung - begriffen, die unter den Limits
des Zuganglichen fragt — namlich das betrachtete Er-staunen als Offenheit fiir
das Geheimnis - heif$t urspriinglich gedacht ,,das Sublime® (sublimis). Auf der
»Einfachheit® des Sublimen — was unter (sub) dem Limit (limis) verborgen
bleibt — beruht dennoch seine Exzellenz, seine Einzig- und Groflartigkeit.
Grandios, eminent und erhaben ist der Charakter des Sublimen, namlich
seine Offenheit fiir das Seiende unter den Limits seiner Anwesung."> Weil das,
was unter dem Limit unerreichbar fiir die Augen und fiir den beschreibenden
und bezeichnenden Mund ist, kann es weder gesehen noch ausgedriickt
werden. Aus diesem Grund kénnen das Er-staunen vor dem Geheimnis und
das Geheimnis selbst als sublim bestimmt werden.'* Das Er-staunen deckt
sich also als ,,sub-lime“ Erfahrung mit dem Retten und Freilassen des schon
erwihnten Erscheinenlassens: Darauf beruht seine erkannte Groflartigkeit als
Erfahrung der Bewahrung des Verborgenen als &A70eia.

Die Grundstimmung des Er-staunens ist aber, wie gesagt, keineswegs die
Folge einer Entscheidung der Willensfreiheit (vgl. u.a. GA 45, 170 f.; Held

12 Siehe Fufinote 3 dieses Aufsatzes.

13 Trotz der grofien Bedeutung des ,,Erhabenen” bei Kant ist hier nicht der Ort, diese
Konzeption und die hier entwickelte Perspektive dieses Begriffes abzugleichen.

14 Darin besteht gerade sowohl das Wesen der Philosophie als auch der eigentlichen
Liebe: Uber die blofle Anwesung des Begegnenden und iiber die Selbstverstindlichkeit
des Vielen hinauszugehen. Das wire der Grund, weshalb das Philosophieren und die
Liebe ausschlieflich Erfahrungen von Wenigen sind, die vom Er-staunen und vom
Geheimnis verwandelt worden sind.




ALFREDO ROCHA DE LA TORRE

1991, 24 t£.),"* sondern eine Erfahrung des In-der-Welt-seins als Existenzial
des Daseins. Aus diesem Grund kann man behaupten, dass jenseits einer
gingigen Vorstellung der Emotionen, Affekte, Haltungen und Gefiihle wir
unsere Stimmungen sind: ,,ich bin“ der ,,Inhalt* meiner Stimmung; ,ich bin®
das Gestimmte der Stimmung. Da die Stimmung als urspriingliche Offenheit
zugleich Verstehen ist,'® geschieht in ihr folgende doppelte Bewegung: a) das
Offenhalten des Daseins fur das Seiende, und b) das Erscheinen des Seienden
(dritter Wesenscharakter der Befindlichkeit: Die vorgingige Erschlossenheit
der Welt, in der Innerweltliches begegnet) (vgl. GA 2, 182 f.). Die Stimmungen
sind also wesentlich die Farbung unserer leiblich-verstehenden Weltoftenheit
(vgl. Richir 2018) Das ist der Grund, weshalb Heidegger sagt:

Diese Anganglichkeit griindet in der Befindlichkeit, als welche sie
die Welt zum Beispiel auf Bedrohbarkeit hin erschlossen hat. Nur was
in der Befindlichkeit des Fiirchtens, bzw. der Furchtlosigkeit ist, kann
umweltlich Zuhandenes als Bedrohliches entdecken. Die Gestimmtheit
der Befindlichkeit konstituiert existenzial die Weltoffenheit des Daseins
[...] Das Fiirchten als schlummernde Moglichkeit des befindlichen
In-der-Welt-seins, die ,,Furchtsamkeit®, hat die Welt schon darauf hin
erschlossen, dafS aus ihr so etwas wie Furchtbares nahen kann. (GA 2,
183, 187-188)

Das oben Zitierte ist nicht weniger als das, was von Heidegger in Sein
und Zeit (§ 40) als ,,befindliches Verstehen“ bezeichnet worden ist. In diesem
Referenzrahmen ist es also nicht falsch, dass das aus einer bestimmten
Stimmung gestimmte Verstehen eine Weise ist, in einem iberfallenden

Farbton die Welt zu bestimmen: Da ich ,traurig bin®, ,,stimme ich“ die Welt

15 Auf das ,Nichts“ verweisend, hebt Heidegger das nicht willentliche Wesen der
Grundstimmungen hervor, zu denen offensichtlich das Er-staunen gehoért: ,,Die
Durchdrungenheit des Daseins vom nichtenden Verhalten bezeugt die stindige und
freilich verdunkelte Offenbarkeit des Nichts, das urspriinglich nur die Angst enthiillt
[...] So endlich sind wir, dafl wir gerade nicht durch eigenen Beschluf und Willen uns
urspriinglich vor das Nichts zu bringen vermdogen.“ (GA 9, 117-118)

16 ,,Befindlichkeit hat je ihr Verstindnis, wenn auch nur so, daf} sie es niederhilt.
Verstehen ist immer gestimmtes.“ (GA 2, 190)

71



72

PHAINOMENA 28 | 108-109 | 2019

durch meine Traurigkeit, denn sie ist sowohl der verstehende Farbton, durch
den ich mich auf das Seiende 6ffne, als auch durch den das Seiende fiir mich
erscheint: In diesem Fall ist die Traurigkeit eine leibliche Perspektive, aus der
mich die Welt und das Seiende betreffen, d. h. ansprechen.

Es lasst sich das gerade Gemeinte durch zwei Beispiele darstellen, die als
Erlduterung der von Heidegger gedachten ,Selbigkeit von ErschliefSung,
Stimmung und Verstehen dienen:

- Im Kontext seiner spiten Philosophie legt Nietzsche einen deutlichen
Unterschied zwischen spezifischen Lebensformen fest, die auf starke und
schwache Menschen verweisen, die seinerseits zwei verschiedene Moralen
bezeichnen: die Moral einer radikalen Individualitdt (vgl. Schuhmann 2011)
und die Moral des Herden-Instinkts (vgl. Nietzsche KSA 5, 245-412). Auf
seine Weise symbolisiert Nietzsche die jeweiligen Moralen durch die Figuren
des Raubvogels und des Lamms. Die erste Figur stellt die Perspektive der Kraft
dar, die aus der Hohe tiberwiltigt, die zweite reprasentiert die Schwiche, die
sich versteckt und fiirchtet (ebd.).

Jede dieser Moralen kann als eine besondere Weise, die Welt aus einer
»leiblichen konstitutiven Stimmung® auszulegen, begriffen werden. Beide sind
also jeweils die strukturelle Weise, wie das Dasein sich als Kraft oder Schwiche
fiir das Begegnende 6fnet, zugleich aber, wie die Welt sich fiir das Dasein als zu
erobernde oder als bedrohliche Welt erschlief3t. Der durch die Figur der ,,Herde“
vorgestellte Mensch — um lediglich eine Lebensform zu erwdhnen - interpretiert
alles, was ist, aus der Ohnmacht, aus dem Rachegefiihl sowie aus der décadence,
aus dem Ressentiment und Gefiithl der Schuld, aus dem schlechten Gewissen,
d. h. im Grunde aus der Entartung des Lebens, die als Gefiihlsgeflecht die
Stimmung eines solchen Menschen konstituiert. Die Moral wird in diesem
Fall der Ausdruck einer spezifischen Stimmung der Existenz des Schwachen
und des décadents: Seine Handlungsweise entspricht der eigentlichen reaktiven
und furchtsamen Stimmung, die einen solchen Menschen pragt. Die Moral der
Schwachbheit ist folglich der Ausdruck einer Offenheit, die das Leben als Furcht
interpretiert und erlebt. Alles wird Furcht-Erzeuger, ohne dass es das Resultat

einer Entscheidung der Willensfreiheit ist."” Die Schwiche wird darum weder

17 Sowohl die Schwidche als auch die Stirke werden von Nietzsche als geistig




ALFREDO ROCHA DE LA TORRE

ein voriibergehender biologischer noch psychologischer Zustand, sondern
eine konstituierende Haltung des Menschen, der das Leben als Furcht erlebt:
Nietzsche zufolge ist das die Perspektive des Lamms.

- Aus einem literarisch-existenziellen Gesichtspunkt, der aulerdem die
Weise, wie die Welt aus der als Offenheit fiir das Begegnende begriffenen
Stimmung verstanden werden kann, kommt zum Vorschein, wie Iwan Iljitsch
(vgl. Tolstoi 1976) folgenden harmlosen Syllogismus erlebt: a) Alle Menschen
sind sterblich, b) Cajus ist ein Mensch, ¢) folglich ist Cajus sterblich. Das
logische Denken wird uns sagen, dass ein solcher Syllogismus lediglich eine
logische Kette zwischen zwei Pramissen und einer von ihnen abgeleiteten
Schlussfolgerung zeigt. Dieser formale und aseptische Charakter des
Syllogismus gilt ausgerechnet als grundlegendes Prinzip der Logik. Iwan wird
aber bei dieser einfachen Dreiheit viel mehr als nur logische Verbindungen
und Relationen erfahren: Er wird vom strukturellen Sinne der menschlichen
Existenz und deren Endlichkeit erschiittert, denn er selbst ist Cajus, obwohl er
einen anderen Namen, ein anderes Leben, andere Hoffnungen usw. hat. Aus
einem einfachen, kaltherzigen und unbeseelten logischen Syllogismus erlebt
Iwan so den Sinn einer tiefen Verwandlung seiner eigenen Existenz. Alles
weist darauf hin, dass, von der Grundstimmung des Er-staunens beherrscht,
fir Iwan die Selbstverstindlichkeit des logischen Verfahrens des Syllogismus
nicht gilt: So erlebt Iwan das logische Phanomen jenseits des Limits der Logik,
d. h. unter ihren Grenzen.

Offensichtlich ist eine solche Erschiitterung keine Folge des Syllogismus iiber
Cajus. Sie ist im Wesentlichen eine stimmungsméflige Erfahrung, die Iwan mit
einem Farbton sui generis iiberkommt, durch welche er erlebt, dass es sich beim
Syllogismus nichtausschlieSlich um Cajushandelt, sondern um dieunwiderrufliche

Endlichkeit des Menschen und vor allem um ihn selbst als sterblichem Lebewesen.

konstituierende Haltungen begriffen, namlich als Lebensformen, die eine ,Sehweise®
bilden. In dieser Richtung postuliert Nietzsche: ,,— Von der Starke verlangen, dass sie sich
nicht als Stérke dussere, dass sie nicht ein Uberwiltigen-Wollen, ein Niederwerfen-Wollen,
ein Herrwerden-Wollen, ein Durst nach Feinden und Widerstinden und Triumphen sei,
ist gerade so widersinnig als von der Schwiche verlangen, dass sie sich als Starke dussere.”
(KSA 5, 279) In diesem Sinne ist eine solche Lebensweise eine Stimmung, die in einer
stimmungsméfligen Verflechtung geschieht.

73



74

PHAINOMENA 28 | 108-109 | 2019

Im Paragraph 36 der Grundfragen der Philosophie. Ausgewdhlte ,,Probleme*
der ,,Logik“ weist Heidegger auf den Sinn dessen hin, was als das ,,Geben der
Welt eines Farbtons®bezeichnet werden kann, was sich als eine erste Implikation
dieser Beziehung zwischen Stimmung und Verstehen beobachten ldsst:
Eine neue Auffassung des vom stimmungsméfligen Verstehen beherrschten

Menschen:

[...] Die Stimmung ist nicht, wie die bisherige, d. h. biologische und
psychologische Auffassung des Menschen [...] noch mifideuten konnte,
ein sehr wichtiges und vielleicht bisher nicht genug eingeschitztes und
gedeutetes Vermogen des Menschen, sondern die recht verstandene
Stimmung fiihrt zu einer Uberwindung der bisherigen Auffassung des
Menschen. Wir sagen gewohnlich: ,Wir werden in die und die Stimmung
versetzt®, In Wahrheit [...] ist es umgekehrt: die Stimmung versetzt uns
je so und so in diesen und jenen Grundbezug zum Seienden als solchen.
Genauer: die Stimmunyg ist dieses Ver-setzende [...]. (GA 45, 154)

Weiter im Paragraph 37, Zahl 2 des gerade zitierten Werkes hebt Heidegger
hervor, dass die Stimmung uns ,,[...] in den und den Weltbezug, in die und
die Weltverklarung oder Weltverhiillung, in die und die Entschlossenheit und
Verschlossenheit unseres Selbst [...]“ versetzt (vgl. GA 2, §§ 29, 30, 40; auch
GA 45, 161 f.). ,Sofern diese Stimmung auf das Ganze geht und im Ganzen
steht,“ wird sie als Grundstimmung erlebt (GA 45, 168). Wihrend in der
»Freiburger Vorlesung“ aus dem Wintersemester von 1937/38 (GA 45) das
»Er-staunen” und der ,,Schrecken” die Grundstimmungen sind, ist die Angst
in Sein und Zeit (GA 2, § 40 und GA 9, 103-122) die Grundbefindlichkeit, die
das Dasein vor sein eigenes ,In- der-Welt-sein® und damit vor sein eigenes
»Sein-konnen® stellt. Die Unheimlichkeit als eigene Stimmung der Angst ist
aber im Wesentlichen ein ,,Nicht-zuhause-sein®, ein ,nicht Vertrautsein mit
... dabei ein ,vereinzeltes In-der-Welt-sein“ (GA 2, insbesondere 206 f.).
Das ,Nicht-zuhause-sein® soll jedoch in einem anderen Sinne thematisiert
werden, indem Heidegger sowohl nach der Erfahrung der Heimat als auch
nach der Entwurzelung des gegenwirtigen Menschen fragt, welcher von der

tiberwiltigenden Vorherrschaft des rechnenden Denkens, der Technik und




ALFREDO ROCHA DE LA TORRE

ihres Wesens als Ge-stell geprigt wird (vgl. GA 13, 117-118; 123-125; 155-
180; auch GA 16, 491-515; 530-548; 565-567; 574-582; 634-637, 641-649;
711-717; auch Heidegger 1969, 36-45).

Hat die Lage des heutigen Menschen mit dem schon behandelten
Phianomen der Affektivitat etwas zu tun? Ein erster Versuch einer Antwort,
die uns eine solche Verbindung herstellen ldsst, wird durch mindestens zwei
Schritte in Grundfragen der Philosophie dargelegt. An mehreren Stellen dieses
Werkes, grundsitzlich aber ab § 36, beschaftigt sich Heidegger in einem ersten
Schritt mit dem Bavudlerv, welches als Grundstimmung betrachtet wird, die
den Menschen und deren Welterfahrung durchstimmt. Als Grundstimmung
begriffen - die nicht einfach nur das anfangliche Denken des Abendlandes,
sondern auch den Ubergang vom Gewohnlichen zum Ungewdhnlichen,
namlich von der Selbstverstindlichkeit zum Geheimnis ausmacht -, kann das
Er-staunen als grundlegende Weise des stimmungsmaéfiigen Verstehens des
Begegnenden bezeichnet werden.

Das innerweltliche Seiende, das unter den Parametern von Raum und Zeit
der durchschnittlichen Alltaglichkeitaufkommt, istin diesem Sinne das Néchste
und Vertraute, das uns zunachst und zumeist angeht. Aus diesem Grund ist es
eben zugleich das Gewohnliche, das uns zugénglich und selbstverstandlich ist
und das uns ein beruhigtes In-der-Welt-sein zu erleben erméglicht: Es handelt
sich folglich um eine reine, unverborgene und liickenlose Anwesung des
Begegnenden. Eine solche scheinbare Eindeutigkeit des Seienden, die durch
eine gewisse Banalitdt des ,leeren Blickes“ gebildet worden ist, verwandelt
sich zum Unbanalen und Ungewoéhlichen im stimmungsmafligen Verstehen
des Er-staunens. Die Vertrautheit wird also zur Offenheit fiir das Geheimnis:
Von der scheinbaren Erhabenheit dessen, was aufféllt und triibt, kommt der
Ubergang zur Einfachheit des Verborgenen und Sublimen zustande.

Diese Wendung vom Evidenten zum Verborgenen in der Unverborgenheit
selbst, die die Grundstimmung des Er-staunens kennzeichnet, zeigt den
Ubergang zu einer Erfahrung, die die Menschen durchstimmt. Heidegger hilt
diesbeziiglich im § 36 von GA 45 folgendes fest:

[...] wobei freilich sogleich wieder das Mif3verstindnis sich

einschleicht, als seien die Stimmungen solches, was der Mensch ,,hat®

75



76

PHAINOMENA 28 | 108-109 | 2019

und was nun entweder von dufleren Begebenheiten und Umstinden
oder von inneren Leibzustinden abhingig ist, wihrend in Wahrheit,
will sagen aus dem Wesen des Seyns (als Ereignis) begriffen, die
Stimmungen den Menschen haben und ihn demzufolge je verschieden
auch in seinen Leiblichkeit bestimmen. (GA 45, 153-154)

Gemaf} der gerade zitierten Passage lasst sich erneut herausheben, dass,
statt vor einem Seienden bzw. vor einer spezifischen Begebenheit erstaunt zu
sein, wir Er-staunen sind, denn letztlich versetzt diese Grundstimmung uns
ins Seiende im Ganzen. Das Er-staunen ist so seit Beginn des abendldndischen
Denkens die Grundstimmung, die das eigentliche philosophische Fragen
stimmt. Esistalso das ,,besinnliche Denken®im Unterschied zum rechnenden.*®

Heidegger wird dennoch bei diesem ersten Schritt nicht innehalten.
Mit dem § 38 der Vorlesung iiber die Grundfragen der Philosophie (vgl.,
GA 45, 177 f.) ermoglicht er uns auf der Suche nach der Verbindung der
Grundstimmung des Er-staunens mit dem Sachverhalt der heutigen Welt,
die von der technisch-rechnenden Rationalitit beherrscht ist,' ein Stiick
weiter voranzukommen. Dieser zweite Schritt bringt eine zweite Implikation
der wesentlichen Verbindung zwischen der Stimmung und dem Verstehen
mit sich: Die Stimmung duf8ert sich als ein technisches Verstehen, als ein
Berechnen der Relationen und Bestidnde von allem, was ist.

Die heutige Welt, die von Heidegger sowohl als Zeitalter der ,,gdnzlichen
Fraglosigkeit“* als auch der Gedankenarmut (vgl. GA 16, 517-529; GA 45, 35;

18 Trotz Heideggers radikaler Auffassung des Philosophierens als Frage nach dem
Sinn von Sein, die das Fragen des ersten Anfangs in den Hintergrund zu dringen
tendiert, darf nicht iibersehen werden, dass die Frage nach dem ,Was®, nach dem
Wesen und nach dem Sein des Seienden schon die Uberwindung einer Konzeption
des Begegnenden als blof8er und purer Anwesung ist. Das weist mit anderen Worten
auf eine stimmungsmaflige Haltung hin, die fiir das Geheimnis offenbleibt.

19 Vgl., ,,Die Frage nach der Technik®in GA 7.

20 Siehe: ,Wenn wir den heutigen Standort des Menschen auf der Erde metaphysisch
- also nicht historisch und auch nicht weltanschaulich - zu bestimmen versuchen,
dann muf3 gesagt werden, dafl der Mensch beginnt, in das Weltalter der génzlichen
Fraglosigkeit aller Dinge und aller Machenschaften einzutreffen - ein ungeheures
Geschehnis, dessen Richtungssinn niemand festzulegen und dessen Tragweite keiner
abzuschdtzen vermag.“ (GA 45, 13)




ALFREDO ROCHA DE LA TORRE

GA 7, 37-65; GA 8) und des Heimatverlusts (siche GA 16, 517-529; GA 13,
155-180; GA 16, 574-582 und 711-713; Heidegger, 1969, 36-45) bestimmt
worden ist, beruht auf der ibermdchtigen Entfaltung eines Denkens, das
nicht nach dem Sinn, namlich weder nach dem Geheimnis noch nach
dem Sub-limen fragt. Es scheint, als ob heute unter der Vorherrschaft der
Selbstverstindlichkeit, die die Offentlichkeit und die ihr entsprechende leere
Begeisterung charakterisiert, die Grundstimmung des Er-staunens langsam
erloscht (vgl. GA 7, 5-36).

Das Verschwinden des Er-staunens fillt mit der Verstiarkung der ,,Gier des
Kennenlernens und des Berechnenkdnnens“ (GA 45, 180) zusammen. Der
jetzige weltweite Charakter dieser Herausforderung des Seienden als Bestand
verdiinnt die urspriingliche Bedeutung der Wahrheit als &A7j0eia, deren Wesen
ermoglicht, nach der verborgenen Seite des Begegnenden zu fragen, und so das
Geheimnis (das Sublime) offenhalten lasst, was die Offenheit des Menschen
als Er-staunen nahrt.

Das Ge-stell, und zwar das herausfordernde Stellen von allem, was ist,
scheint die universal spontane Verstehensweise des gegenwirtigen Menschen
zu sein: Das Bestellen des Seienden im Ganzen als Bestand wird zum Ethos
einer Zivilisation, die von den Selbstverstidndlichkeiten des ,, Bestdnde-Systems”
dominiert wird. Wie vermutet wird, entgeht diesen Selbstverstdndlichkeiten
tiberhaupt nichts: weder der politische und Okonomische noch der
gesellschaftliche und als Welterschlieffung begriftene kulturelle Bereich (vgl.
Rocha de la Torre 2012, 135-151). Alles ordnet sich der Selbstverstandlichkeit
des Rechnens so unter, dass das Geheimnis und das Er-staunen sowie das
Sublime unterschitzt werden, denn sie ziehen in Zweifel die ,Wahrheit“ des
Selbstverstandlichkeiten-Systems des Rechnens.

Entspricht der Herausforderung von allem, was ist, das als bestellbar
gestellt wird, eine bestimmte Stimmung? Die instrumentelle Rationalitit, die
Mittel mit Zielen im Hinblick auf die erfolgreiche Beherrschung des Seienden
verbindet, scheint darauf hinzudeuten, dass das Ge-stell, welches das Seiende
im Ganzen als bestellbar versetzt, uns ,wieder nach Hause fithrt“, namlich zur
Vertrautheit des Gewo6hnlichen, das zur Vertrautheit einer vereinheitlichenden

Erklarung des Begegnenden als Bestand wird.

77



78

PHAINOMENA 28 | 108-109 | 2019

Es ist keine leichte Aufgabe, jene Stimmung zu benennen, die unsere
gegenwirtige Welt regiert. Es ist jedoch moglich aufzuzeigen, dass eine
solche Stimmung als ein von verschiedenen Haltungen und Gefiihlen
gebildetes Geflecht aufgefasst werden kann: In ihr flieflen die beherrschende
Haltung tiber das Seiende, das Gefithl der Selbstverstindlichkeit, die
der Offentlichkeit entspricht, die sich in der Leere von leeren Termini
bewegt,” damit die Gedankenlosigkeit, die Dimmerung des Er-staunens,
die Verleugnung des Geheimnisses, sowie des Heimwehs und des Sublimen
zusammen.

Man kann nun fragen, ob inmitten der technisch-rechnenden
Ubermacht iiber das Seiende, die uns in die Vertrautheit des Gewohnlichen,
in die Weltzivilisation der Bestinde wirft, sich die Moglichkeit eines
stimmungsméfliigen Verstehens, das das Er-staunen und die Offenheit fiir
das Geheimnis (fiirs Sublime) offen hailt, erhalt. Die Gefahr, in der Nahe
zum berechneten und als Bestand gestellten Seienden der Vertrautheit
zu verbleiben, zeigt eine dritte Implikation der Stimmungs-Verstehens-
Verbindung: Die Entdeckung einer stimmungsméfligen Haltung der
heutigen Weltzivilisation, deren Wesen durch die Beherrschung dessen, was
ist, und durch die Leere des Blickes gekennzeichnet werden sollte. Bei dieser
letzten Beziehung der beiden Existenzialien steht nicht allein die Zukunft
des Philosophierens, sondern vor allem die Zukunft des Menschen selbst als
Ek-sistenz (Hinausstehen) (vgl. GA 9, 313-364), als ,,Sein-konnen®, auf dem
Spiel.

Was steht es also um die Stimmung der jetzigen Weltzivilisation? In
Anlehnung sowohl an die Heidegger'sche Diagnose des Zeitalters, die z. B.
in den spiten Schriften ,,Die Frage nach der Technik® und ,Gelassenheit®
zu finden ist, als auch an die lakonische Frage, ob ,unter der Herrschaft der
modernen Technik und bei der [...] Weltverdnderung noch in irgendeinem
Sinne Heimat sein kann“ (GA 16, 578), kann man festhalten, dass in der oben

angesprochenen Verflechtung alles zur Ddmmerung des Er-staunens sowie

21 Man denkt an Termini des tiglichen Gebrauchs wie Freiheit, Friede, Demokratie,
Erfolg, Gliick usw., die in einem anderen Bereich des Denkens von Marcuse
hervorgehoben wurden. Vgl. diesbeziiglich Marcuse 2014.




ALFREDO ROCHA DE LA TORRE

zum Untergang der Heimat zu fithren scheint. Alles weist darauf hin, dass
unter der radikalen Herausforderung unserer Weltzivilisation (sieche GA 16,
711-713 und 742) der Mensch den Kampf verliert, insofern das Heimweh,
das Geheimnis und das Sublime mit dem Er-staunen vergehen.

Ein solcher Sachverhalt ist nichts anderes als die vollige Entfaltung des
swirklichen Nihilismus® des derzeitigen Menschen. Er lebt hinter der Fassade
einer leeren Euphorie, die sowohl von der Kulturindustrie als auch von der
Konsumgesellschaft der Weltzivilisation — Bastionen der Bestellbarkeit von
allem als Bestand - gefordert wird. Dort in der menschlichen Offentlichkeit
der zu uns kommenden Hoffnungslosigkeit und der so wachsenden Wiiste
(Heidegger 1998, 351) finden wir folgendes:

Das Weltalter der technologisch-industriellen Zivilisation birgt in
sich eine allzuwenig in ihren Grundlagen bedachte, sich steigernde
Gefahr: Das tragend Belebende der Dichtung, der Kiinste, des
besinnlichen Denkens wird nicht mehr in seiner aus ihnen selbst
sprechenden Wahrheit erfahrbar. Die genannten Bereiche sind zu
einem bloflen Instrument des Zivilisationsbetriebes umgefilscht
[...] Darum ist ein Denken noétig, das entschlossen dabei ausharrt,
fragender die alten Grundfragen zu erdrtern, die den Weltaufenthalt

der Sterblichen immer neu in seiner Unruhe durchwalten. (GA 16, 42)
Bibliography | Bibliografija

Fink-Eitel, Hinrich. 1986. ,Affekte. Versuch einer philosophischen
Bestandaufnahme. In Zeitschrift fiir philosophische Forschung 40 (4): 520-542.

---.1992. ,Die Philosophie der Stimmungen in Heideggers ,Sein und Zeit"“
Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie 17 (3): 27-44.

Freud, Sigmund. 2010. Abriss der Psychoanalyse. Stuttgart: Reclam.

---.2013a. Das Ich und das Es. Stuttgart: Reclam.

---.2013b. Jenseits des Lustprinzips. Stuttgart: Reclam.

Heidegger, Martin. 1969. Martin Heidegger zum 80. Geburtstag von seiner
Heimatstadt Messkirch. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann.

---. 1977. Sein und Zeit [Zit. als GA 2]. Frankfurt am Main: Vittorio

Klostermann.

79



80

PHAINOMENA 28 | 108-109 | 2019

---. 1978. Wegmarken [Zit. als GA 9]. Frankfurt am Main: Vittorio
Klostermann.

---.1992. Grundfragen der Philosophie. Ausgewdhlte ,,Probleme* der ,,Logik“
[Zit. als GA 45]. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann.

---.1995. Logik. Die Frage nach der Wahrheit [Zit. als GA 21]. Frankfurt am
Main: Vittorio Klostermann.

---. 1997a. Die Grundprobleme der Phdnomenologie [Zit. als GA 24].
Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann.

---. 1997b. Unterwegs zur Sprache. Stuttgart: Neske.

---. 1998. Nietzsche II. Stuttgart: Neske

---. 2000a. Reden und andere Zeugnisse eines Lebensweges [Zit. als GA 16].
Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann.

---. 2000b. Vortrige und Aufsditze [Zit. als GA 7]. Frankfurt am Main:
Vittorio Klostermann.

---.2001. Einleitung in die Philosophie [Zit. als GA 27]. Frankfurt am Main:
Vittorio Klostermann.

---. 2002. Aus der Erfahrung des Denkens [Zit. als GA 13]. Frankfurt am
Main: Vittorio Klostermann.

---. 2003. Holzwege [Zit. als GA 5]. Frankfurt am Main: Vittorio
Klostermann.

---. 2009. Leitgedanken zur Entstehung der Metaphysik, der neuzeitlichen
Wissenschaft und der modernen Technik [Zit. als GA 76]. Frankfurt am Main:
Vittorio Klostermann.

Held, Klaus. 1991. ,,Grundbestimmung und Zeitkritik bei Heidegger.“ In
Zur philosophischen Aktualitit Heideggers. Bd. 1, hrsg. von Dietrich Papenfuf3
und Otto Poggeler, 31-56. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann.

Ludovica-Coriando, Paola. 2002. Affektenlehre und Phidnomenologie der
Stimmungen. Wege einer Ontologie und Ethik des Emotionalen. Frankfurt am
Main: Vittorio Klostermann.

Marcuse, Herbert. 2014. Der eindimensionale Mensch: Studien zur Ideologie
der fortgeschrittenen Industriegesellschaft. Hannover: Zu Klampen Verlag.

Nietzsche, Friedrich. 1988. Genealogie der Moral [Zit. als KSA 5]. Miinchen:
Walter de Gruyter.




ALFREDO ROCHA DE LA TORRE

Pocai, Romano. 1996. Heideggers Theorie der Befindlichkeit. Sein Denken
zwischen 1927 und 1933. Freiburg / Miinchen: Karl Alber.

Richir, Marc. 2018. ,Prolégomenes pour une phénoménologie de
laffectivité.“ Universalis.fr. Abgerufen: 12. 12. 2018. https://www.universalis.
fr/encyclopedie/aftectivite/6-prolegomenes-pour-une-phenomenologie-de-1-
affectivite/.

Rocha de la Torre, Alfredo. 2012. ,,El concepto de cultura: Heidegger mas
alla de Heidegger. In Reflexiones en filosofia contempordnea, hrsg. von Alfredo
Rocha de la Torre, 135-151. Buenos Aires: Grama Ediciones.

Schuhmann, Maurice. 2011. Radikale Individualitit. Zur Aktualitit der
Konzepte von Marquis de Sade, Max Stirner und Friedrich Nietzsche. Bielefeld:
Transcript.

Tolstoi, Lev. 1976. Der Tod des Iwan Iljitsch. Berlin: Riitten & Loening.

Watson, John Broadus. 1990. ,,La psicologia tal como la ve el conductista.”
In La psicologia moderna, hrsg. von José¢ Maria Gondra, 399-414. Bilbao:
Descleé¢ de Brouwer.

Watson, John Broadus, and Rosalie Rayner. 1920. ,,Conditioned emotional
reactions.” Journal of Experimental Psychology, hrsg. von John B. Watson, 3 (1):
1-14. Princeton, N. J.: Psychological Review Company.

81



