Kantovi transcendentalni argumenti
Andrej Ule

Vsodobni literaturi o filozofskih argumentih in filozofskih miselnih metodah
zavzemajo razprave o pomenu, oblikah in veljavnosti transcendentalnih
dokazov vidno mesto. Vendar pa do sedaj te razprave niso dale pomembne;jsih
rezultatov za filozofsko metodologijo, tako da Se vedno ostaja odprto, kaj
sploh je splosna oblika transcendentalnih argumentov. Paradigma tovrstnih
dokazov je seveda Kantov postopek v Kritiki Cistega uma, natanéneje v
transcendentalni estetiki in v transcendentalni analitiki. Transcendentalno
filozofijo in metodologijo so nadaljevali nemski klasi¢ni idealisti¢ni filozofi,
nato neokantovci, medtem ko se pri Husserlu in v fenomenologiji nasploh
izgubi argumentativna plat transcendentalizma, tako da tezko govorimo o
transcendentalnem argumentu, pa¢ pa o transcendentalnem prikazu bistva
fenomenov v fenomenologiji. Do neke mere lahko govorimo o obnovi
transcendentalnega argumenta v analiti¢ni filozofiji, predvsem pri Wittgensteinu
in v Soli obi¢ajne govorice. K. Apel in drugi teoretiki transcendentalnega
pragmatizma obnavljajo transcendentalni argument ob socasni navezavi na
Kanta, hermenevtiko in Wittgensteina.

V svojem tekstu nameravam opozoriti na nekatere poteze transcendentalnih
argumentov v Kantovi Kritiki ¢istega uma, ki so po mojem mnenju ostale
neopazene ali premalo analizirane v dosedanjih razpravah.' S tem pa ne mislim,
da sem nasel zadovoljivo razlago moci (ali nemo¢i) teh argumentov ali njihovo
dokon¢no logicno strukturo.

Pri analizi Kantovih transcendentalnih argumentov se bom oprl na dva
argumenta: na dokaz o apriornem (Cistem) zrenju prostora kot nujnem pogoju
za nastop vseh (zunanjih) pojavov in kot nujnem pogoju za apriorno veljavnost
geometrije (v transcendentalni estetiki) ter na dokaz o apriorni konstitutivni

! Strogo vzeto bi moral govoriti o ednini, kajti v resnici se v prvem delu Kritike prepleta en sam
transcendentalni argument o pogojih moZnosti moZnega spoznanja, ki se deli na delne korake:
transcendentalno estetiko in transcendentalno analitiko, transcendentalna estetika pa na dokaz
apriornosti prostora in dokaz apriornosti ¢asa kot dveh oblik Cistega zrenja. Ti »koraki« so
utemeljeni v nacelni delitvi med €utnostjo in razumom, pri ¢emer je Cutnost podlaga za vse
spoznanje, le priprava zanj, razum pa spoznanje v resnici »opravi« s svojimi akti sinteze
raznovrstnosti v pojmih in sodbah. Pluralno obliko govora o »transcendentalnih argumentih«
v Kritiki opravi¢uje tudi podobna forma vseh treh korakov argumenta.

Fil. vest. / Acta Phil., XV (1/1994), 51-65.



52 Andrej Ule

vlogi kategorij razuma, shematizma razuma in transcendentalne apercepcije za
vsako mogo&e spoznanje (v transcendentalni analitiki). Dokaza o apriornosti
Cistega Casovnega zrenja tu ne bom obravnaval, ker se po svojih glavnih
potezah ujema z dokazom a apriornosti &istega prostorskega zrenja. Pri svojem
prikazu bom uposteval le najvaznejse korake teh dokazov, ker bi sicer moral
prakti€no obnoviti vsak detajl Kantovega dokazovanja. Ne sledim posebe;j
nobenemu prikazu in rekonstrukciji argumenta v literaturi.

Za vso Kantovo Kritiko, ne le za transcendentalno estetiko, je klju¢no Kantovo
nacelno razlikovanje med zrenjem in mi$ljenjem. Zavest se neposredno nanasa
na predmete z zrenjem in jih zavest ne more samovoljno preoblikovati, predmeti
zrenja so zato zavesti dani. MiSljenje je nasprotno vedno mediirano, je
posredovano spoznavanje. Tu zavest 0z. spoznavajoci subjekt aktivno posega
v proces in preoblikuje spoznavno snov v pojmovne oz. sodbene strukture.
Kant govori, da so predmeti mi$ljenja zavesti zadani. Cutnost pomeni splosen
nacin »aficiranja« zavesti s pomocjo predmetov, ki jih opazamo v prostoru in
¢asu, razum pa je sposobnost miselnega posredovanja spoznanja. Kant definira
¢utnost kot zmoznost za pridobivanje predstav s pomocjo predmetov, od
katerih smo aficirani in obCutke kot uinke predmetov na naso zmoznost
predstavljanja, v kolikor smo z njimi aficirani (KrV, B 33).

Naslednja pomembna Kantova izhodi$§¢na ugotovitev je loCitev materije in
forme pojavov. Ta loCitev je spoCetka Se predteoreti¢na in ustreza fakticnemu
opisu ¢loveskega spoznavnega procesa. Materija pojavov je tisto, kar je
mnogovrstno v ¢utnih pojavih in kar ustreza obCutkom, vendar to lahko stoji v
razliénih strukturah urejenosti. Te strukture mnogovrstnosti pa predstavljajo
forme pojavov. Nato sledi pomembna Kantova ugotovitev, da so nam lahko
forme vnaprej dane le v zavesti, ne pa skozi obcutke. To pomeni, da tisto, kar
je aposteriornega v pojavih, niso njihove forme, temve¢ le njihova materija. Za
forme mora biti mozno, da jih lahko spoznamo a priori, t.j. lo¢eno od vseh
obcutkov (Zbid.). To pomeni, da za Kanta pomeni »a priori« le tisto, kar je pred
vsako materijo pojavov, ne pa tisto, kar je pred vsem, kar je dano v izkustvu.
Le tako namre¢ lahko Kant kasneje uvede svoj pojem ¢istega zrenja prostora
(Casa) kot necesa apriornega, Ceprav sta prostor in ¢as nujni sestavini vsakega
izkustva.

Preden Kant zatne s pravim argumentom, povabi bralca na majhen miselni
eksperiment. Namrec¢, pravi Kant, ¢e od predstave nekega telesa izlo¢imo vse,
kar si o njem misli razum, kot je npr. substanca, sila, deljivost itd. in vse, kar
telesu pripada zaradi obCutkov, npr. nepredirnost, trdota, barva itd., potem
nam ostane Se nekaj, namre¢ razprostrtost in oblika. To dvoje pripada Cistemu
zrenju, ki je a priori in ki tudi ni noben predmet Cuta ali ob&utek, pa¢ pa le
forma Cutnosti v zavesti (KrV, B 35). Tu se nahajamo na povsem novem



Kantovi transcendentalni argumenti 53

podro&ju spoznanja, namre¢ na podrodju transcendentalnega spoznanja.
Transcendentalno spoznanje je, po znanih Kantovih besedah, spoznanje, ki se
»ne ukvarja toliko s predmeti, temve¢ z nasim na¢inom spoznavanja predmetov
sploh, kolikor naj bo to mogoce a priori« (KrV, B 25).

Razprava o pogojih moZnosti Cutnega zrenja pojavov nas tako privede do
prvega dela transcendentalnega spoznanja, do transcendentalne estetike. Ni
povsem jasno, ali je Kant menil, da moramo Ze pred vstopom v transcendentalno
estetiko izvr$iti omenjeno izlo¢anje vsega, kar pojavom pridruZzi razum in nato
Se vse, kar vanje vna3ajo kvalitete oblutkov, ali se to zgodi skozi argumentacijo
v transcendentalni estetiki. V prvem primeru smo v nezavidljivem poloZzaju, da
moramo takorekot ze pred resno analizo nasih spoznavnih zmozZnosti vedeti za
njene rezultate (saj sicer ne moremo vedeti, kaj a priori ustreza v pojavih
razumu in kaj ob&utkom). A podobna zadrega nastopi tudi v drugi moznosti,
saj tudi tedaj nismo gotovi, ali nam rezultati dokazovanja v transcendentalni
estetiki res dajejo omenjeno »izloCanje«. Ta situacija nekoliko spominja na
aporije pri razumevanju transcendentalne redukcije v Husserlovi fenomeno-
logiji. Tudi tam se zahteva abstrakcija od t.i. naivne naravnanosti zavesti do
sveta, toda Sele uspesno izvedena redukcija nam pove, kaj od vsebine fenomenov
naj odpade. Tako Kant kot Husserl predpostavljata, da ima Ze obi¢ajna ¢loveska
zavest sposobnost zavzemanja nekaksne transcendentalne naravnanosti. Zdi
se, da oba predpostavljata, da je ta naravnanost na zacetku Se nejasna in ne€ista
in da prav nadaljevanje s transcendentalno metodo (pri Kantu transcendentalne
dedukcije form zrenja in kategorij, pri Husserlu pa transcendentalne redukcije)
omogodi razjasnitev in pre¢i&enje te naravnanosti. Zato so prehodne definicije
in ugotovitve premalo, da bi upraviéile veljavnost transcendentalnega spoznanja.
Videli bomo, da ta »prvi korak« v transcendentalnem dokazu ni nedolZen in
spada k bistvu transcendentalnih argumentov.

Pri Kantu sledi tem uvodnim osvetlitvam problematike pravi transcendentalni
dokaz (v transcendentalni estetiki), najprej dokaz za apriornost prostora kot
giste forme zrenja in pogoja moznosti prostorskih pojavov (in prostorskih
predmetov) sploh, nato podobno $e za ¢as kot drugo formo Cistega zrenja. Kant
najprej pokaze, da prostor ni niti empiri¢no dejstvo niti pojem oz. abstrakcija
oz. posplositev iz opazovanja pojavov zunaj nas (kot so trdili empiristi). Po
Kantu lahko abstrakcijo prostora iz utnih pojavov opravimo Sele tedaj, ko
sami sebe postavimo v prostorsko razmerje z drugimi zunanjimi predmeti. To
pa pomeni, da moramo izza vsake dane razlike v polozajih predmetov v
prostoru ze predpostavljati prostor. Predstava o prostoru torej ne izhaja iz
odnosov med zunanjimi predmeti, temve¢ nasprotno, prostorski odnosi
predpostavljajo neko Cisto prostorsko predstavo.



54 Andrej Ule

Naslednji korak v dokazu je dokaz nujnosti in s tem apriornosti predstave o
prostoru, saj je za Kanta vsaka nujna predstava tudi apriorna. Zanimivo je, da
si Kant najprej pomaga z dokaj slabotnim psiholoskim argumentom, ¢e$ da si
ne moremo ustvariti predstave o tem, da ni nobenega prostora, pa¢ pa si
povsem lahko ustvarimo predstavo o tem, da obstaja prazen prostor brez
predmetov. Kant se tu moti, saj si tudi praznega prostora ne moremo
predstavljati, ker moramo predpostavljati vsaj nas same v prostoru in nas
polozaj v prostoru, iz katerega motrimo »prazni prostor« (vsaka predstava o
prostoru vklju¢uje nek zorni kot opazovanja prostora). Kant nadaljuje, da iz
nemoznosti predstave o neobstoju prostora in o mozni predstavi praznega
prostora lahko sklepamo na to, da je prostor »pogoj moznosti pojavov«, ne pa
dolocilo, ki je odvisno od pojavov. Prostor je torej nujni in apriorni pogoj
moznosti pojavov (KrV, B 39).

V prvi izdaji Kritike je Kant to tezo dopolnil z odstavkom, ki govori o
geometriji, namre¢ da le takSno aprioristiéno pojmovanje prostora omogoca
apriorno veljavnost geometrijskih principov in moznost njihove konstrukcije a
priori. Brez tega bi imeli principi geometrije le induktivno naravo (komparativno
splos$nost), ki ni niti dejansko splosna niti nujna. Lahko bi dejali le to, da do
sedaj Se nismo nasli prostora, ki bi imel ve¢ kot tri dimenzije (KrV, A 25). Bolj
kot ta »argument« je zanimivo, da ga je Kant v novi izdaji opustil, kar morda
pomeni, da ni bil ve¢ tako prepri¢an v apriorno gotovost evklidske geometrije
oz. v njeno vselej veljavno aplikacijo na realni prostor! Ta argument bi, ¢e bi
seveda veljal, predstavljal veliko trdnejsi dokaz nujnosti in apriornosti prostora
kot pa ga nudi nasa subjektivna nesposobnost zamisljanja neobstoja prostora
oz. sposobnost zamisljanja povsem praznega prostora.

Tretji korak (v novi izdaji Kritike) je dokazovanje, da prostor primarno ni
pojem o prostorskih razmerjih med stvarmi, temve¢ je Cisti zor. Ta korak je
usmerjen predvsem proti Leibnizu in njegovim privrZzencem, ki so trdili, da je
prostor zgolj pojmovno pridobljena relacija med stvarmi in mu niesar ne
ustreza v pojavnosti ali v stvarnosti. Kant dokazuje, da prostor pripada nadinu
danosti pojavov, ne pa njihovi miselni dolo€itvi. Dokaz za to je Kantu dvojen:
najprej zopet relativno Sibek »psiholoski« argument, namre¢, da si lahko
predstavljamo le en prostor (hkrati), ne pa ve¢ prostorov obenem (vse morebitne
delne prostore moramo v predstavi dojeti kot dele enega samega prostora) in
nato v ugotovitvi, da deli prostora ne morejo nastopati kot njegovi sestavni deli
(tako da bi se prostor sestavljal iz njih), temve¢ jih moramo misliti v njem
(KrV, B 39). Prostor je bistvena enota, vse mnogovrstno v njem in s tem tudi
splo$ni pojem prostora, sloni le na omejitvah izvorno enega prostora. Po Kantu
iz teh ugotovitev izhaja, da v opazovanju prostora ti¢i nek zor a priori (ki ni
empiri¢en) in ki je tudi podlaga vsem pojmom o prostoru. Ta ugotovitev nam



Kantovi transcendentalni argumenti 55

pomaga razloziti tudi dejstvo, da geometrijskih zakonov ne moremo nikoli
pridobiti le iz splo$nih geometrijskih pojmov (premica, trikotnik itd.), temvec
iz zora in to a priori z apodikti¢no gotovostjo.> Dodatna utemeljitev tega
Kantovega sklepa je tudi njegovo razlikovanje med pojmom in predstavo
prostora. Medtem ko pojem pod seboj zdruzuje mnogoterost predstav (kot
njihovo skupno znacilnost), pa prostorska predstava v sebi vsebuje mnozico
predstav. Prostor pa si mislimo ravno kot enotnost svojih delov in ne kot
celoto, ki je nad svojimi deli. Isto dejstvo nam pojasni tudi, zakaj mora biti
Cisti prostor neskoncen, t.j. zdruzuje v sebi neskon¢no mnogo razlic¢nih
prostorskih predstav. Kantov argument je psiholoske narave, kajti razlika med
pojmi in predstavami, kot jo podaja Kant, je Se »predlogi¢na«, ustreza pa
tedanjemu zvecine port-royalskemu gledanju na pojme in predstave.

VpraSanje, Ki se ponuja danas$njemu kriticnemu bralcu je, ali lahko izboljSamo
te Kantove argumente, tako da uporabimo logiko in epistemologijo na danasnji
stopnji razvoja, ali pa so navedeni dokazi brezupno ohlapni in neustrezni. S
sodobnega stalis¢a so pojmi pomeni predikatov v stavku, le te pa formalno
predstavimo kot funkcije, ki »preslikajo« vsak argument v neko vrednost
(najveckrat resni¢nostno vrednost stavkov). Kantov izraz »biti pod pojmom«
bi ustrezal ugotovitvi, da je nekaj argument predikatne funkcije, izraz »sestoji
se iz svojih delov« pa kot relacijo tipa »biti podmnozica«, kar pomeni, da
vsaka mnozica vsebuje vse svoje podmnozice in samo sebe kot svoje »dele«
(analogno kot prostor vsebuje vse svoje dele in tudi on sam je sebi del).
Kategorialna razlika med prostorom kot pojmom in prostorom kot predstavo
oz. zorom bi se potemtakem zvedla na logi¢no razliko med razmerjem argumenta
in predikata in razmerjem med podmnozico in mnozico. Bistvena razlika med
obema je v tem, da pojem (predikat) ne more biti sam sebi argument (sicer
sledi Russellova antinomija), mnozica pa je sama sebi del. Res je, da si
razmerja med deli prostora in vsem prostorom lahko zamisljamo po modelu
relacije podmnozica-mnozica, ne pa argument-predikat, toda ni res, da si
razmerij med razli¢nimi prostori in prostorom nasploh lahko zamisljamo (t.].
jih je logi¢no mogoce predstaviti) le kot razmerje del-celota, saj imamo danes
mnozico razli¢nih modelov realnega prostora, ki jih zdruzuje le skupen predikat
in nekatere topoloske, geometrijske in fizikalne znadilnosti (zakrivljenost v
sorazmerju z maso teles, veCdimenzionalnost, zveznost, itd.). Kantov argu-
ment, tako kot je predstavljen v Kritiki, tudi v »sodobni« predelavi torej ne
drzi, lahko pa bi kako drugace branili njegovo osnovno idejo, da je prostor
apriorni pogoj moznosti pojavnosti ¢esarkoli (t.j. pojavnosti predmetov za
zavest) in obstoja fizicnih predmetov obenem.

2Tu se Kant moti, kot je kasneje pokazal Hilbert v svoji povsem formalni in aksiomatsko
zasnovani rekonstrukciji evklidske geometrije.



56 Andrej Ule

Kantov argument sloni, kot smo Zze opomnili na zaCetku, Se na strogi binarni
delitvi vseh nacinov prezentacije predmetov spoznanja zavesti na tiste predmete,
ki so zavesti (skozi utno zrenje) dani in na one, ki so zavesti zadani (torej so
pojmovno zajeti). Le ob tej predpostavki namre¢ sledi iz ugotovitve, da prostor
v nacelu ni pojem, trditev, da je prostor nujno (torej apriorno) neko disto
zrenje. Pustimo za sedaj odprto vprasanje, kako je bil lahko Kant tako prepri¢an
v svojo binarno delitev predmetov spoznanja in sledimo njegovemu razmisljanju
dalje. Kantu se zastavi novo vprasanje, namre¢, kako to, da smo ljudje sposobni
imeti Cisti prostorski zor. Odgovor, ki ga Kant daje, je, da je to mogoce zato,
ker je Cisti prostor obenem pogoj prostorskega uzrtja kateregakoli predmeta v
katerikoli Cutni zavesti in pogoj pojavnosti kateregakoli predmeta sploh, oz.,
kot pravi Kant: prostor je forma vseh pojavov zunanjih ¢utov sploh (KrV, B
42).

Stavek »Vse stvari stoje druga poleg druge v prostoru« je resnicen le tedaj, ¢e
se mu doda omejitev: »Ce te stvari jemljemo kot predmete nasega Cutnega
zrenja«. Ker je prostor apriorni formalni pogoj vse pojavnosti za ¢utno zavest,
je s tem tudi realen in objektiven (prostorske relacije med predmeti lahko
prepozna vsako bitje z ¢loveku podobno zavestjo), toda je tudi idealen (ker ni
lastnost stvari na sebi, temve¢ izhaja iz pogojev moZnosti nase zavesti oz.
nasega izkustva).

To je v glavnih potezah oris transcendentalnega argumenta za apriornost
prostora kot oblike zora. Podoben argument sledi potem S$e za apriornost ¢asa
kot oblike zora, ki ga tu ne bom posebej navajal, Ceprav ima dolotene posebnosti,
ker je ¢as (in s tem notranji ¢ut) za Kanta v nekem smislu bolj primarna forma
zrenja kot prostorski zor (vse prostorsko je nujno tudi v ¢asu, ne pa obratno,
ker imamo lahko &isto Easovne pojave) in ker je enodimenzionalen in asimetricen
(relacija prej-kasneje) (KrV, B 50f).

Potek teh dveh transcendentalnih argumentov lahko povzamemo v naslednji
skici: Opredelitev relevantnih dejstev (izkustev, pojavov, oblik znanja in
predstavljanja), definicij in nac¢el = iskanje pogojev moznosti teh dejstev
(analitien ali regresiven del argumenta) => ugotovitev nacina obstoja teh
pogojev (v transcendentalnih, a subjektivnih zmoznostih ¢loveka) = dokaz, da
so ti pogoji zares nujni pogoji moznosti dejstev (sinteticen ali progresiven del
argumenta) = razvitje posledic iz podanih transcendentalnih spoznan;j.

V argumentu o ¢istem prostorskem zoru so izhodi$¢na dejstva: nacelna razlika
med materijo in formo pojavov (materija je dana aposteriorno, forma apriorno),
med danim (za ¢ut) in zadanim (za razum). Poleg tega privzamemo dolocene
definicije oz. formalne identitete, kot so: nujno spoznanje = nujno splosno
spoznanje = spoznanje a priori, materija pojavov = vsebina Cutne danosti
(obcutki), forma pojavov = prostorsko-Easovna dolo¢ila pojavov in razumski



Kantovi transcendentalni argumenti 57

pojmi. Med izhodis¢na dejstva sodijo tudi sintetiCni stavki a priori Ciste
geometrije.

Iskanje pogojev moznosti za nastop podanih dejstev (v primeru spoznanja o
prostorskih pojavih) se zgodi tako, da Kant dokaze, da je prostor nujni, torej
nujno splosen in aprioren pogoj moznosti za vsako zunanjo pojavnost sploh.
Kant to dokaze s tem, da pokaZe na nujni neempiri¢ni izvor predstave prostora
nasploh in pojma prostora in s tem, da pokaze, kako je prostorska predstava
nujna predstava, ki je podlaga vseh zunanjih pojavov. Nato Kant dokazuje
nacin obstoja Cistega prostora in sicer kot Cistega zora, ne pa kot pojma (ki bi
bil dobljen po abstrakciji iz izkustva ali iz Cistega razuma). Ker Kant sprejema
nacelni dualizem med danim za ¢ut in zadanim za razum, izhaja iz apriorne in
nerazumske narave prostora, da je Cisti prostor dodeljen zavesti na aprioren
nacin, to pa pomeni (zato, ker so le forme Cutnosti apriorne), da je Cisti prostor
cista forma prostorskega ¢uta nasploh. Nato sledi ponovno dokazovanje, da je
tako opredeljeni prostor pogoj moznosti vseh pojavov zunanjega ¢uta (Kant
mora to storiti $e enkrat, kajti lahko bi se zgodilo, da bi bil apriorni prostorski
zor nekaj drugega kot Cista prostorska forma vseh pojavov (predmetov)). Kant
dokaze sovpadanje subjektivne forme Cutnosti in objektivne forme pojavnosti
(skoraj neopazno) s tem, da pokaze, kako prostor ne pripada stvarem samim na
sebi, temve¢ nujno pripada nasi cutnosti (kot njena forma) in drugace sploh ni
mogo¢. To pomeni, da ne more nastopati nek prostor »izven ¢loveka«, namre¢
izven njegove zavesti nasploh, temve¢ le kot splosna forma te zavesti. Odtod
izhaja, da morajo vse stvari, kolikor se pojavljajo izven nas, pojavljati skozi
prostorski zor.

Sledi $e en, po mojem mnenju razmeroma neopazen korak v argumentu, ki
podpira zgornje korake, namre¢ dokaz, da ¢e je nekaj prostorsko danega,
potem nujno pripada zavesti, namrec kot splo$na forma »zunanjih pojavov« (to
je obraten dokaz kot prej, ko je Kant dokazoval, da ¢e nekaj nastopa kot pojav
za nas prostorski zor, potem tudi dejansko nastopa kot prostorski pojav). To je
pravzaprav dokaz zadostnosti apriornega prostorskega zora (predstave) za
moznost prostorskega izkustva in znanja (e imamo apriorni prostorski zor,
potem so vsi mozni prostorski pojavi glede na ta zor). Kant ta korak na kratko
opravi s tem, da pokaze, kako je Cisti prostor en sam, nedeljiv in neskoncen.
Potem namre¢ ne more biti nekih prostorskih pojavov mimo &istega prostorskega
zora kot njihove podlage.

Celotno dokazovanje je analiti¢no-sinteti¢no, t.j. iz nekega pojava oz. nekega
predmeta spoznanja napredujemo k njegovim bistvenim elementom, v nasem
primeru k »pogojem moznosti« nekega prostorskega pojavljanja in prostorskega
spoznanja, nato pa dokazujemo nujnost in splosnost teh elementov (pogojev)
za nastop pojavov oz. spoznanja. Temu glavnemu korpusu argumenta sledijo



58 Andrej Ule

razli¢ne posledice (oz. sinteti¢ni del argumenta). Kant tu podrobneje razlozi
fenomenalnost in idealnost prostora (prostor pripada pojavom kot so za naso
zavest, ne stvarem na sebi), prostor kot subjektivno formo ¢utnosti, ki omogoca
objektivno in splosno spoznanje (realnost prostora), prostor kot edino mogoco
obliko predstavljanja in podajanja zunanjih stvari in edinstvenost ter nujnost
spoznanj Ciste geometrije.

Za zgornji transcendentalni argument je znacilno, da se ne loteva vprasanja,
kako je mogoce spoznanje ali izkustvo nasploh, temve¢ posebnega vprasanja,
namre¢ kako je mogoce neko posebno spoznanje (namre¢ spoznanje a priori) o
prostorskih receh in odnosih. Tudi za Kanta je bilo nemogoce, da se takoj in
neposredno loti sploSnega vprasanja, kako je mogoce spoznanje ali izkustvo
nasploh. Saj bi morali za razreSitev tega vpraSanja uporabljati prav tisto
sposobnost, ki jo predpostavljamo, namre¢ ¢lovekovo spoznavno sposobnost.
Dejstvo, da si Kant nikjer ni zastavil takSnega sploSnega problema kaze, da
niso upravicene kasnejSe kritike Hegla in drugih mislecev, ¢e§ da je
transcendentalna kritika spoznanja nemogoca, ker si skusa zagotoviti merila in
pogoje spoznanja Se pred vsakim spoznanjem. Vprasanje o apriornih temeljih
moznega spoznanja ni spraSevanje brez vseh predpostavk. Nasprotno, Kant je
v poglavju o disciplini ¢istega uma zapisal, da je mogoce le tako najti apriorna
dologila vse predmetnosti, &e se opremo na neko vodilo zunaj pojma. Ce
raziskujemo npr. moznost matemati¢nih spoznanj, moramo predpostaviti isto
zrenje, Ce pa raziskujemo moznost razumskega spoznanja, tedaj nam je vodilo
mozno izkustvo (KrV, B 810). Pomembno je, da je to vodilo nepojmovno (oz.
bolje, ne povsem pojmovno), vendar apriorno.

V dokazu, ki zadeva prostor, Kant predpostavi nacelno razliko zrenja in pojma
(miSljenja) in uvede posebno abstrakcijo, kjer odmislimo vse konkretne vsebine
prostorskih pojavnosti, tako da nam preostane &isto zrenje. Cisto zrenje ni
pojem, paC pa je zmoznost subjekta (zavesti), da zre karkoli »zunaj sebe«
(toéneje zunaj sebe kot telesno, torej prostorsko opredeljenega bitja).
Predpostavka o obstoju Cistega zrenja, lo¢enega od razuma pride do izraza v
drugem in tretjem koraku argumenta, namre¢ v ugotavljanju, kaj so pogoji
moznosti prostorskega pojavljanja. Vodilo Cistega zrenja nam zagotovi
smiselnost govora o nujnih (apriornih) pogojih slehernega zunanjega zrenja
(zunanje pojavnosti) sploh. Tedaj se pokaZe, da Cisto zrenje ni le ena od
kontingentnih subjektivnih sposobnosti &loveske zavesti, temve€ zor a priori in
nujen pogoj moznosti vse prostorske pojavnosti.

Po mojem mnenju najsubtilnejsa in skrita to¢ka argumenta ti¢i v naslednjem
koraku, namre¢ v zagotavljanju, da so najdeni nujni pogoji moznosti (prostorske
pojavnosti) resniéno tudi zadostni za razlago moZnosti sinteti¢nih spoznanj o
prostoru a priori. Tedaj namre¢ ne vemo le, da vsi prostorski pojavi nujno



Kantovi transcendentalni argumenti 59

vkljucujejo Cisti prostorski zor, temve¢ tudi to, da Cisti prostorski zor nujno
omogoca vse prostorske pojave. Treba je najti takoreko¢ transcendentalni
pogoj na drugo potenco, namre¢ pogoje moznosti samega vodila (transcenden-
talnega) spoznanja. Ta korak je skoraj neopazen v transcendentalni estetiki,
nekoliko jasnejsi je v transcendentalni analitiki. Transcendentalna analiza-
sinteza prostorskega ¢uta privede do spoznanja, da se subjektivno in objektivno
(realno) ujemata v skupni formi, a to je prav v prostorskosti kot formi zunanjega
cuta in sleherne zunanje pojavnosti.

Ta ugotovitev nam omogoci tudi kriti¢no rabo transcendentalnih spoznanj, saj
zariSe meje moznosti spoznanju, v naSem primeru spoznanju o prostorskih
pojavih nasploh. Meja te rabe je v tem, da moremo ¢isti nauk o prostoru
aplicirati le na pojave, ki so »stvari za nas«, ne pa za transcendentno »stvar na
sebi«.

Bolj zapleteno, ¢eprav v osnovi enako podobo transcendentalnega argumenta
daje Kantova dedukcija kategorij razuma in sinteti¢ne apercepcije a priori.
Tudi tam najprej izhajamo iz dolo¢enih dejstev, definicij in nacel, predvsem iz
dolocenih spoznanj o logiki in o nasi zmoznosti za misljenje v pojmih in za
domisljijo, za prepoznavanje identi¢nosti in razlik ter nujnega reda pojavov.
Med zacetna dejstva tega argumenta vsekakor sodijo tudi sinteti¢ni stavki a
priori Cistega naravoslovja, ¢eprav jih Kant eksplicitno pritegne v obravnavo
Sele v prikazu posledic argumenta. Kant ponovno, le Se ostreje kot v
transcendentalni estetiki, ponovi horizmo med €utnim in razumskim spoznanjem,
med Cutnostjo in misljenjem. Posebno zanimiva se mi zdi kratka Kantova
opazka na zacetku transcendentalne logike, ko Kant uvaja pojem pojma. Kant
govori o tem, da se pojmi le sekundarno nanasajo na predmete, namre¢ bodisi
skozi druge pojme bodisi skozi predstave o predmetu. Toda za to potrebujemo
sodbe. Zato so pojmi »predikati moznih sodb« in s tem se nanasajo na predstave
o nekem Se nedoloCenem predmetu (KrV, B 94). Tako npr. pomeni pojem
telesa nekaj, npr. neko kovino, ki jo spoznamo (dolo€¢imo) s tem pojmom (ko
napravimo sodbo: Vse kovine so telesa). Funkcije razuma torej lahko najdemo
po Kantu s tem, da predstavimo vse funkcije (po)enotenja v sodbah. Zato so za
Kanta sodbe bolj primarne oblike misljenja kot pojmi, kar se pozna v
transcendentalni dedukciji kategorij, ko najprej navede kategorialne oblike
sodb in na podlagi teh Sele dobi kategorije (kot pojme).?

¥ Kantovaideja, daso pojmi predikati moZnih sodb presenetljivo spominja nakasnej$o Fregejevo
idejo, daso predikati »potencialni (nezapolnjeni) stavki«. Razlikapa je v tem, da pri Kantu (vsaj
glede na podani primer) splo3ni subjektni termini (tipa »kovine«, »ljudje« itd.) tipi¢no
zapolnjujejo predikate do polnih sodb, pri Fregeju pa so to individualni termini (argumenti
predikatskih funkcij). Morda pa Kant sploh ni lo¢il med tema dvema oblikama »podvrZenja pod
pojem«, namre¢ podvrzenje individualnega primerka pod nek vrstni pojem in podvrZenje
dolo&ene vrste pod 3irsi ali vigji pojem.



60 Andrej Ule

Osnovni transcendentalni element Kantovih za¢etnih razpravljanj v transcenden-
talni analitiki je gotovo ekspozicija pojma transcendentalne logike nasproti
formalni logiki. Formalna logika je za Kanta le negativni formalni kriterij
vsega miSljenja, medtem ko naj bi bila transcendentalna logika »logika resnice«.
Transcendentalna logika predstavlja uvid v Elovesko zmoZnost Cistega misljenja,
ne pa razkrivanje formalnih pravil misljenja. Kantova tabela kategorij, ki
predstavlja zacetek transcendentalne dedukcije nacel razumskega spoznanja,
je tako sestavina transcendentalne izolacije logike resnice od mnogovrstnosti
oblik misljenja in obenem predstavitev domene Cistega misljenja. Ta korak
ustreza »abstrakciji« (bolje, izolaciji) Cistega prostorskega zrenja od vseh

.....

¢asovnih zaporedij v transcendentalni estetiki.

Seveda pa mora nato Kant najprej dokazati, da dane kategorije (Cisti pojmi
razuma) v resnici predstavljajo nujne pogoje moznosti slehernega izkustva in
spoznanja. Pokaze se, da kategorije same niso dovolj za polno izvedbo
transcendentalne dedukcije moci misljenja (spontanosti razuma), temvec¢ uvede
e znameniti shematizem razuma in kot najvaznejsi sinteti¢ni princip sploh:
sinteticno apercepcijo a priori (Cisto misel »jaz mislim«), ki spremlja vsako
misljenje. Pri uvedbi sintetine apercepcije a priori imamo opraviti s
transcendentalnimi pogoji drugega reda, namre¢ z doloanjem pogojev moznosti
kategorij kot osnovnih oblik sintetiziranja predstav v zavesti. S tem pa Kant
dokaze tudi zadostnost kategorij (in shematizma razuma) za vsako mozno
izkustveno spoznanje.

Kant tu razvije argument o nujnem nanasanju vsega izkustva, vsega znanja,
vsega opazanja ¢utne raznovrstnosti na sintetino apercepcijo a priori, odkoder
izvaja sklep, da je »jaz mislim« formalni pogoj transcendentalne enotnosti (in
po-enotenja) zavesti (moje zavesti). Ta enotnost je sploSna forma zavesti,
kolikor se nanasa na mozno izkustvo in je obenem subjektivna (je forma »moje
zavesti«) in objektivna (zagotavlja objektivno enotnost predmeta, ki ga
dojamemo z razumom, ko sintetiziramo predstave pod nek pojem predmeta oz.
ko mislimo o njem nek resni¢en stavek). Torej vsako mozno izkustvo (in
spoznanje) nujno stoji pod kategorijami in shematizmom razuma. Ta korak je
obenem tudi vrhunec Kantove transcendentalne analize v Kritiki.

Tudi temu vrhuncu analize (ko smo se dokopali do »jaz mislim« kot apriornega
pogoja moznosti vseh spoznanj) mora slediti e drugi del, namre¢ sinteti¢ni
del, to je dokazovanje zadostnosti odkritih apriornih temeljev spoznanja za
moznost izkustvenega spoznanja (torej ugotovitev, da obe formi ¢utnosti in
razumski temelji spoznanja zado3¢ajo za pojav in veljavnost poljubnega izkustva
in za objektivnost poljubnega predmeta izkustva). To se zgodi skozi dolgo



Kantovi transcendentalni argumenti 61

potovanje, ko Kant razlozi moznost sinteti¢nih stavkov a priori Cistega
naravoslovja, izhajajo¢ iz svojih kategorij in shematizma razuma.*

Vrhovni princip vseh sinteti¢nih stavkov se tako glasi: »Vsak predmet stoji
pod nujnimi pogoji sinteticne enotnosti raznovrstnosti zrenja v moznem
izkustvu« (KrV, B 196). Ti nujni pogoji so: obe formi Cutnosti, kategorije,
shematizem razuma in transcendentalna apercepcija kot »metapogoj«. Odtod
lahko razberemo, kaj je bilo Kantu glavno vodilo pri transcendentalni dedukeiji
kategorij, namre¢ nekaj, kar sega prek pojma, a je vendar z njim nujno
povezano. To pa je (apriorno) nanasanje pojmov na mozen predmet spoznanja.’
Kant je na osnovi tega vodila opredelil vrste sodb oz. pojmov Cistega razuma
in dokazal nujnost Cistih razumskih pojmov v vsakem spoznanju. Naslednji
korak v dedukciji mu je dal pogoje moznosti samega vodila dedukcije, t.j.
nana$anja pojmov na neki predmet. To ga je privedlo do spoznanja o apriorni
sintezi zavesti v Cistem »jaz mislim«, ki omogoca enotnost sintez mnogovrstnosti
v eni (moji) zavesti (to pa se kaZe po eni strani kot pojmovno, diskurzivno
spoznanje, po drugi pa kot nanaSanje na neki identi¢ni objekt izkustva).

Vse te Kantove izpeljave ostajajo zavezane dolo¢enim izhodis¢nim oprede-
litvam, med katerimi je tudi ugotovitev o mozZnosti transcendentalne naravna-
nosti subjekta, t.j. specifi¢nega locevanja formalnih pogojev spoznanja od vse
materije izkustva. To pa pomeni neko zmoznost samorefleksije, v kateri se
subjekt dvigne nad partikularnost in danost vsakdanjih kogitacij in »analizira«
lastno spoznavno zmoznost, ne zgolj faze in rezultate spoznavnega procesa.
Zato transcendentalni argument ni nikakrSen Cisto logi¢en korak ali proces,

4 Moram pripomniti, da Kant nikakor ni hotel izpeljati apriorno resni¢nost newtonovske fizike,
temve¢ je podal le nekaj najbolj splo3nih principov Cistega naravoslovja, ki so vodilo za
kasnej3o raziskavo oz. specialne raziskave. Sele v t.i. metafizi¢nih prvih razlogih naravoslovja
je Kant podal izpeljavo nekaterih principov newtonovske fizike bolj eksplicitno. Mislim pa, da
sam ni verjel, da so zakoni newtonovske fizike apriorno resni¢ni, temve¢ da so zelo uspe¥ni
empiri¢ni zakoni, torej kontingentni in (vsaj v neki meri) falsifikabilni.

3 Z opredelitvijo nana3anja pojma na nek predmet spoznanja imamo podane principe nanasanja
zavesti na nek predmet sploh, namre¢ bodisi na predmet moznega izkustva ali na Ciste
»razumske predmete«. Menim, da Kant ni bil dale¢ od kasnejSega »odkritja« intencionalnosti
zavesti. Le da Kant razlikuje primarno nanasanje zavesti na nekaj in spoznavno nanaSanje
zavesti na nek predmet. Primarno nanaSanje zavesti na nekaj je za Kanta »predstava«
(Vorstellung). Predstave so predstave o necem, ne zgolj celota nekih subjektivnih vtisov. Celo
&ista zora mu predstavljata splo3ni obliki predstavljanja (KrV, B 39, B 46, B 67, B 132). Vigja
oblika intencionalnosti zavesti po Kantu pa je spoznanje, to pa je sinteti¢en rezultat (rezultanta)
delovanja zavesti na na¢in obeh form ¢utnosti, form razuma in shematizma razuma. Za Kanta
primarna intencionalnost zavesti (predstave nasploh) ni predstavljala noben problem, temve¢
jo preprosto predpostavlja kot osnovno obliko zavesti (kot je poznana ljudem). Filozofski
problem se zanj za¢ne tam, kjer imamo opravka s splosnimi in objektivhimi predstavami o
predmetih in njihovimi propozicionalnimi sintezami, t.j. s pojmi in sodbami.



62 Andrej Ule

temved je zmes logi¢ne analize pojmov in predstavnih vsebin ter posebne
duSevne naravnanosti subjekta, ko ta postane zmoZen transcendentalno
analizirati lastne spoznavne zmoznosti.

Zato menim, da so vsi poskusi, da bi transcendentalne argumente, kot jih
podaja Kant, prevedli v neko splosno logi¢no obliko, zmotni in vnaprej neuspesni
(zato se v svojem tekstu tudi ne opiram na te poskuse formalne rekonstrukcije
transcendentalnega argumenta, temve¢ sledim Kantovemu tekstu). Vendar
Kantova sinteza logi¢ne analize in transcendentalne analize ostaja stalna
vzpodbuda za filozofe, da tudi sami razvijejo podobne metode in argumente.
Nedvomno ostaja Se nereSeno vprasanje, do kod segajo pri Kantu ¢isto logi¢ne
prvine njegovega postopka, kaj pa je specificen, nezvedljiv transcendentalni
element.

Pri svoji (le zaCetni) razgrnitvi Kantovih transcendentalnih argumentov sem se
izognil kriti¢ni oceni njegovih dognanj in miselnih postopkov s stali$¢a sodobne
filozofije, logike in drugih znanosti. Zelim raje opozoriti na nosilne osi njegove
filozofske metode in najti v njih poteze, ki presegajo zacetni okvir Kantove
filozofije in ki morda ponujajo nekakSne splosne orise pomembnih
transcendentalnih argumentov (to pa Se niso logi¢ne forme argumentov). Toda
ze zdaj lahko re¢em, da je brezupno upati na eno samo splosno formo teh
argumentov, temve¢ da gre za druzinski pojem, ki povezuje ve¢ razli¢nih
skupin argumentov, ki se oblikujejo glede na posamezne tipi¢ne vzore. V vseh
pa je veliko nedemonstrativnih vsebin, ki jih sam imenujem »transcendentalna
vodila«. Ta pa si vsak od transcendentalnih filozofov zamislja po svoje in je
med njimi le Sibka povezava. Zato je nemara bolje govoriti o transcendentalnih
metodah spoznavanja in o njihovih demonstrativnih sestavinah kot pa o celovitih
transcendentalnih argumentih.

Z logi¢nega vidika se mi zdi najbolj zanimiv korak Kantovih argumentov
njegov osnovni cilj: iskanje in dokazovanje pogojev moznosti za x. Ta cilj je
bistven tudi za druge primere transcendentalnih argumentacij. Izraz »pogoji
moznosti za X« je precej baroen in vse prej kot jasen, vendar ima o€itno v sebi
racionalen naboj, ki presega dano ubeseditev. Kritik bi lahko vprasal, zakaj ne
reCemo raje »nujni pogoji za x« ali, zakaj ne bi §li Se dlje in se sprasevali o
»pogojih moZnosti za pogoj moZnosti za x« (kot smo videli, nekaj podobnega
stori Ze sam Kant, ko se zlasti v transcendentalnem argumentu za veljavnost
kategorij razuma sprasuje po pogojih moznosti njihove sinteti¢ne funkcije v
zavesti, pri ¢emer so Ze kategorije same pogoji moZnosti za sintezo
mnogovrstnosti v pojmih in sodbah). Se ve&jo zmedo povzro&ajo »pokantovskec
uporabe te osnovne transcendentalne fraze. Mislim, da se lahko Kantovo rabo
»pogojev moznosti za x« razume le ob upostevanju nekega nepojmovnega in
obenem nacelnega (apriornega) vodila argumenta, ki nam posreduje doloceno



Kantovi transcendentalni argumenti 63

apriorno subjektivno spoznavno zmoznost. V primeru analize prostora (¢asa)
je to apriorna moznost loCitve Cistega prostorskega (Casovnega) zora od
konkretnih ali abstraktnih prostorskih (¢asovnih) razmerij, v primeru analize
pojmov razuma pa apriorna moznost ¢isto razumske spoznavne funkcije zavesti
(ta nam posreduje apriorno nanasanje pojmov razuma na izkustvo). Problemski
korelat tem vodilom so ravno sinteti¢ni stavki a priori (stavki Ciste geometrije,
Ciste aritmetike ter stavki Cistega naravoslovja), ki tudi formalno predstavljajo
»vstop« v Kantovo transcendentalno filozofijo. Ob pomoci teh vodil, osnovnih
dejstev (med temi so seveda tudi sinteti¢ni stavki a priori), nekaterih opredelitev
in formalnih nacel spoznanja raziskuje Kant najprej nujne pogoje za nastop
pojavov in njihovega objektivnega in sploSnega spoznanja. Nato mora Kant
najti $e specifi¢ne zadostne pogoje za moznost spoznanja in izkustva. Fraza
»pogoji moznosti za x« pomeni torej dvoje: nujne pogoje za x in zadostne
pogoje za moznost x-a. Toda zadostni pogoji za moznost x-a spadajo v »visji
red« transcendentalnih pogojev, tako da ne gre za enostavno konjunkcijo
nujnih in zadostnih pogojev za x (kar bi privedlo do nujnih ekvivalenc x-a z
vsoto dolocenih pogojev, tega pa Kant ne poc€ne, saj verjame v izvorno
avtonomnost pojavov glede na zavest). Zadostni pogoji za moznost x-a
naznacujejo namre nujne pogoje drugega reda, t.j. nujne pogoje za obstoj in
veljavnost samega vodila transcendentalne analize. Ce stvar izrazim nekoliko
formalno, potem imamo naslednjo »ekvivalenco«: pogoji moznosti za x =
nujni pogoji za x + zadostni pogoji za moznost x-a (= nujni pogoji vodila
transcendentalne analize x-a, t.j. doloenega vidika »Cistega nanasanja zavesti
na x).

Kant, pa tudi drugi transcendentalni filozofi, dosezejo »pogoje moznosti« s
tem, da argumentirajo z nekega roba moznega znanja. Tu se sicer omejujem le
na Kanta, naj pa opozorim, da najdemo podobne postopke tudi pri Husserlu v
transcendentalni fenomenologiji in pri Wittgensteinu v 7raktatu (a obdelava
teh analogij bi terjala precej daljsi sestavek). Ta »robna naravnanost« mora
sama po sebi, z lastno spontanostjo voditi argument do tocke, kjer se subjektivna
zmoznost (spoznanja, intendiranja, misljenja v jeziku) ujame z nacelno
moznostjo nastopanja predmeta (predmeta izkustva, noeme, stanja stvari) v
dolo¢enem redu objektivnosti (kot predmet znanja, kot del konstitucije
intersubjektivnega sveta, kot dejstvo v logi¢nem prostoru).

Strogo argumentativni del transcendentalnih argumentov (kolikor sledijo
nakazani metodi analize transcendentalnih vodil) je kve¢jemu dokaz nujnosti
odkritih transcendentalnih pogojev za x, medtem ko je dokaz o nujnosti visjega
reda zunaj obmocja formalne logike in vkljuCuje omenjeni spontani razvoj
spoznanja ob nekem transcendentalnem vodilu spoznanja. Zanimivo je, da so
ravno tu transcendentalni filozofi pogosto dokaj Sibki v formalnih argumentih.



64 Andrej Ule

Kant se npr. veckrat zadovolji s tem, da prepricuje bralce, da si »ni mogoce
zamisliti nasprotnega« kot trdi. Seveda je to tvegan korak, saj je kasnejsi
razvoj znanosti veckrat demantiral Kanta. Husserl je zgradil bolj izdelano
metodo fenomenoloske redukcije, ki naj odkrije ista bistva pojavov, vendar
tudi on pogosto konca v »uvidih«, da si brez dolo¢enih bistev necesa ne
moremo niti misliti niti predstavljati. Celo Wittgenstein, ki je brez dvoma
logi¢no najmoc¢ne;jsi filozof »transcendentalnega tipa« (pa ¢eprav nemara proti
svoji volji!) pozna taka sklicevanja, npr. v Traktatu, kjer govori o nujnih
notranjih lastnostih in relacijah predmetov, o tem, da si ne moremo misliti
predmetov zunaj njihove logi¢ne forme, zunaj njihovih moznosti nastopanja z
drugimi predmeti (T. 2.0121, 4.123)).

Sklicevanje na (ne)moznost predstavljanja, zamisljanja, govora itd. po mojem
ni sluéajno ali odvecno, temvec nujno, saj se (Stevilni) transcendentalni
argumenti gradijo kot analiza subjektivnih spoznavnih zmoZznosti. Zato je
ugotovitev, da si necesa ne moremo niti zamisljati, pravzaprav zadnje, kar Se
preostane kot nekaksen argument, potem ko iz¢rpamo vse druge objektivne
razloge, ki pa so pogosto nezadostni. Zato je sklicevanje na tak ali drugacen
neempiricni, Cisti subjekt, ki utemeljuje doloCene zmoZnosti slehernega
¢loveskega subjekta, pravzaprav nujen izhod transcendentalnega argumentiranja
(toda ta nujnost ni niti logi¢na niti psiholoska, temvec¢ zopet transcendentalna!).
V tem koraku lezi tako mo¢ kot nemo¢€ vecine transcendentalnih argumentov.®
Seveda prehod od nujnih (apriornih) pogojev za x k tak$nim ali drugacnim
apriornim formam dolo¢enih aktov subjekta (ali operacij) ni trivialen, temvec

¢ Redek primer transcendentalnega argumenta, ki ne potrebuje tega koraka, je npr. Strawsonova
kratka skica njegovega transcendentnega argumenta v The Bounds of Sense. Zato se tudi
postavlja vprasanje, ali je to sploh do kraja izpeljan transcendentalni argument ali le nadelno
nepopolnaskica. Strawson zakljugi svojo skico argumenta (ki jo zoperstavi Kantu) znavajanjem
nekaterih nujnih pogojev za identifikacijo neke stvari v prostoru in ¢asu, namre¢ kot stvari, ki
ostaja identitna, torej z identi¢nimi lastnostmi skozi neki ¢asovni interval. Stvar predstavlja
neki poenoten prostorsko-asoven sistem obstoja necesa identi¢nega. Vsaka stvar nujno spada
pod dolo¢ene pojme, njeno gibanje pa pod vzro&ne zakone, sicer ne bi predstavljala enotnega
prostorsko-¢asovnega sistema. To pomeni, da so spremembe v svetu nujno podvrZene vzroénim
zakonom. Kategoriji substance in vzroka sta torej notranje povezani in sta nujni potezi vsega
izkustva (Strawson, 1976, str. 84). Podobno bi lahko pridobili $e druge kategorialne pojme in
z njimi utemeljili moZno spoznanje.
Kot vidimo, pri Strawsonu manjka $¢ ves vigji del transcendentalnega argumenta, namre¢ da so
podani splo3ni pojmi res nujni pogoji moZnosti za objektivni pojav stvari in zanjeno izkustveno
spoznanje. Zato bi potreboval analizo nekega transcendentalnega vodila, npr. analizo &iste
zavesti o identi¢ni stvari ipd. Toda to bi ga nujno privedlo k neki varianti transcendentalne
zavesti. Vendar Strawson drugega koraka argumenta ne stori in misli, daje (vsaj v nagelu) dokaz
nujnosti doloCenih pojmov (substance, vzroka) za identifikacijo stvari Ze dovolj za
transcendentalni argument. Zaradi tega je po mojem mnenju argument nepopolen (ne zgolj v
smislu skice, temve¢ nacelno nepopolen).



Kantovi transcendentalni argumenti 65

je dolocena teorija, ki na videz plavzibilno razlaga pogoje moznosti za x. Kant
si velikokrat olajsa prehod z ekvivokacijami, kot npr. v transcendentalni estetiki,
kjer mu izraz »¢isti prostor« pomeni zdaj Cisto formo zunanjih pojavov, zdaj
Cisto formo Cutnega zrenja in neopazno prehaja od enega pojma k drugemu.

Od vseh velikih transcendentalistov je Wittgenstein v Traktatu nemara najbolj
strogo logi¢no izpeljal svojo »dedukcijo«, morda zato, ker se nemara sploh ni
zavedal, da izvaja transcendentalno filozofijo, temve¢ je le radikalno izpeljal
konsekvence iz logi¢ne analize stavkov (ugotavljal je pogoje moznosti za
obstoj smisla stavkov, ob predpostavljenem vodilu dokoncne analize stavka).
Toda kon¢al je v navideznem ali dejanskem paradoksu, namre¢ da svojih
osrednjih ugotovitev pravzaprav ni mogel izreci, ker ni mogoce opisati tistega,
kar se zgolj kaze na vsakem smiselnem stavku kot njegova notranja struktura.
Lahko bi celo dejali, da je prav s Traktatom transcendentalna metoda v
filozofiji privedena na svoj logi¢ni rob in se je zalomila sama v sebi. Ali je s
tem tudi »konec« transcendentalnega filozofiranja, je veliko vprasanje, kajti
vrsta avtorjev je poskuSala razviti druge oblike transcendentalnih argumentov
(npr. razni antiskepti¢ni argumenti), ki ne zahtevajo velikih spekulativnih
investicij kakrsna je npr. postavka o ¢istem subjektu (transcendentalni zavesti).
V te variacije na temo transcendentalnega argumenta se ne spu$¢am, naj pa
sklenem z ugotovitvijo, da mora dober transcendentalni argument ohranjati
neko primarno kriti¢no in samoomejevalno naravnanost v spoznanju, a brez
pretenzije, da je s tem iz¢rpana vsa filozofija in celo brez pretenzije, da je s tem
presezena ali razveljavljena vsaka metafizika.

Literatura

I. Kant: Kritik der reinen Vernunft. Stuttgart 1980.
P.F. Strawson: The Bounds of Sense. London 1976.
L. Wittgenstein: Logicno filozofski traktat. 1jubljana 1976.



