
uriv-.













Razlaganje

keršanskiga katoljškiga

Nauka.

Spisal

prošt in fajmošter v Novim mestu.

ii. »iiT /V
/ fVCEAL
\ BIBLI0TH8K

V LJUBLJANI 1850.
Natisnil in založil Ignaci A. žlahtni Hleininajer.



V natis teh bukev so milostljivi knez go¬
spod gospod ANTON ALOJZI, Ljubljanski škof
dovolili 1. dan veliciga serpana 1841.



III. POGLAVJE.
Od svetiga Duha in Jezusove cerkve.

POSVEČENJE VERNIH PO SVETIM DUHU.

1. Prihod svetiga Dnini.
Učili smo se v več naukih Jezusa svojiga Odreše¬

nika in Zveličarja, živiga, ediniga in večniga Sina bo-
7jiga, Boga in človeka spoznati, kteriga smo dolžni mo¬
liti, hvaliti, ljubiti, mu hvaležni in v vsim pokorni biti.
Spoznali smo Boga Očeta, kteri ga je na svet poslal.
Prepričali smo se pa tudi kako močno nas Oče nebeški
ljubi; se prej ko smo bili, je že dal svojiga ljubiga Sina
za nas, de vsaki, ki bo va-nj veroval, ne bo pogubljen,
temuč večno per njem živel; in kako močno nas Jezus
ljubi, ki se je za nas umoriti dal. In desiravno je sel
v nebesa, vender ni nehal za nas skerbeti; on želi in
hoče, de b i bile vrata nebeške vsim ljudem do konca
sveta odperte, in de bi vsaki človek njegovo vero na-se
vzel, in po nji živel. Zato je zvolil aposteljne in učence,
kteri bi po njegovim vnebohodu njegove nauke vsim
ljudem oznanovali in jih učili, kako se zamorejo Jezuso-
viga odrešenja vdeležiti, in zveličati; dal jim je pa tudi
oblast in zapoved vse storiti, kar bo vernim v nebesa
pomagalo, ker je rekel: »Dana mi je vsa oblast v
nebesih in na zemlji, torej pojdite in učite
vse narode, in keršujte jih v imenu Očeta, in
Sina, in svetiga Duha. Učite jih deržati vse,
karkoli sim vam zapovedal« Mat. 28. 18—20.

1*



k
De bi bili pa Jezusovi aposteljni in učenci zamogli

druge učiti, so mogli poprej dobro podučeni biti, Jezu¬
sov nauk prav umeti, de bi se nikoli ne zmotili, in ljudi
drugač učili kakor Jezus; zato jih je Jezus tri leta učil.
Desiravno je Jezus čez tri leta učil, z njimi na zemlji
bil, vender niso njegovih naukov prav umeli, mislili so, de
Jezus bo zemeljsko kraljestvo postavil, v kterirn bodo
oni pervi. Ako je pa od svojiga terpljenja in od svoje
smerti govoril, niso mogli umeti. Njih um je bil se otein-
njen. Učil jih je sovražnike ljubiti, in vender so hotli,
de bi ogenj z nebes eno vas v Samari! požgal, kjer
niso hotli Jezusa sprejeti. Njih volja je bila se slaba.
Treba je pa bilo, de so aposteljni po naukih Jezusovih
živeli, scer bi bili ljudje po njih slabih izgledih polmjsa-
ni, mogli so serčni in stanovitni biti v spolnjevanji nje¬
govih zapoved; ali vsi boječi so bili. Ko so Jezusa
perjeli, so vsi zbežali in se skrili, Jezusa pa samiga so¬
vražnikom prepustili, in Peter ga je clo zatajil. Niso
bili se zadosti močni po Jezusovih zapovedih živeti, se
menj pa zavoljo Jezusa preganjanje preterpeti in umor¬
jeni biti. Treba jim je bilo se druge pomoči od Boga,
de bi bili Jezusov nauk prav umeli in se ne zmotili, po
njem živeli, drugim ga brez strahu oznanovali, in za¬
voljo njega preganjanje in smert preterpeli, ako bi bi¬
lo treba.

Jezus, ki je slabost svojih učencov dobro poznal,
jim je tudi obljubil božjo pomoč rekoč: »Jest bom
Očeta prosil, in vam bo druziga učenika dal,
de pei’ vas ostane vekomaj, Duha resnice.”
Jan. 14. 16—17. »Učenik, sveti Duh pa, kteriga
bo poslal Oče v mojim imenu, on vas bo učil
vse, in vas bo opomnil vsiga, karkoli sim
vam rekel.” Jan. 14. 26. »Kader pa pride uče¬
nik, kteriga vam bom jest poslal od Očeta,



5

Duh resnice, kteri od Očeta izhaja, on bo pri¬
čeval od mene." Jan. 15. 26.

Prej ko je Jezus v nebesa sel, je rekel svojim
licencam, de naj gredo po njegovim vnebohodu v Jeru¬
zalem, in tam naj čakajo prihoda svetiga Duha. Apo-
steljni so storili, kakor jim je Jezus rekel; zbrani so
bili v Jeruzalemu, v ljubezni med seboj so molili in ča¬
kali prihoda svetiga Duha. In Jezus je spolnil, kar je
bil obljubil. Deset dni po svojim vnebohodu, ko so Judje
binkusti obhajali, in so bili iz vsili krajev Judovske de¬
žele skupej prišli k obhajenju praznika, je svetiga Duha
poslal.

Bili so zbrani učenci v hiši, kar se ob devetih do¬
poldne velik šum vzdigne, kakor bi bil vihar na nebu.
Vsa hiša se je potresla, in perkazali so se jim razdeljeni
ognjeni jeziki nad vsili glavami. In vsi so bili s svetim
Duham napolnjeni. Djanj. apost. 2. 2—41.

Ognjeni jeziki so bili zunanje vidno znaminje nevi¬
dne gnade svetiga Duha, ki so jo učenci prejeli. Judje,
kterih je bilo zavoljo binkošti brez števila v Jeruzalemu,
so slišali glas iz hiše, kjer so bili učenci zbrani, delječ
po mestu, in so šli prestrašeni pred hišo učencov, in
slišali so kako neprestrašeni v mnogih jezikih Boga hva¬
lijo. Na enkrat so bili aposteljni v druge, v nove ljudi
spremenjeni, kakor ogenj svetlo stori, tako je gnada sve¬
tiga Duha učencam um razsvetlila, umeli so skrivnosti
Jezusove vere, umeli so vse, kar sveto pismo od Je¬
zusa in od njegoviga kraljestva govori, de ni od tega
sveta; tudi na volji so se čutili spremenjeni in močni.
Zemeljske dobrote jim niso bile več v zmoto , perprav-
Ijem so bili zavoljo svetiga evangelija tudi vse zapustiti,
krize, težave in preganjenje terpeti, in tudi za Jesusov
nauk umreti. Njih serce je bilo vse vneto za resnico
Jezusovih naukov. Ogenj tudi ogreje. Kar ogenj na
telesu storiti zamore, de greje, to je nevidno sveti Duh



6

v sercih aposteljnov storil; on jih je storil goreče, ne-
prestrasene v oznanovanju svetiga evangelija, de se niso
sovražnikov nič več bali, in svojiga življenja ne vise od
Jezusa cenili. Sveti Duh jim je tudi dal dar vse jezike
govoriti.

Poprej so le svoj jezik govorili, ko so pa svetiga
Duha prejeli, so z vsakim človekam vsaciga rodu in je¬
zika govorili.

Znano nam je, de per babilonskim turnu, so se jim
bili jeziki zmešali, de eden druziga ni zastopil, kaj go¬
vori, in to jih je moralo po celi zemlji se raziti, kar je
bila volja božja; zdej pa Bog svojim aposteljnam da vse
jezike govoriti, de bi vse ljudi po zemlji skupej spra¬
vili v cerkev, v kraljestvo Kristusovo.

Kaj je storil sveti Duh v aposteljnih?
1) Um aposteljnov je razsvetlil, de so Jezusov nauk

in njegove nar visi skrivnosti prav razumeli, se niso mo¬
gli več zmotiti, kakor jim je Jezus že prej obljubil, de
sveti Duh jih bo učil vso resnico.

2) Voljo aposteljnov je popolnoma spreobernil, v
veri jih je poterdil, ni jim bilo več mar zemeljsko kra¬
ljestvo, le nebeskiga so želeli, z močjo jih je napolnil in
srečne storil Jezusov nauk po celim svetu oznanovati,
in zavoljo njega vse veselo preterpeti in za nj umreti.

3) Moč jim je dal čudeže delati in mnoge jezike
govoriti, de so zamogli vsim ljudem svet evangeli ozna¬
novati, in v poterjenje, de so njih nauki resnično božji.

Sveti Duh pravi Bog in nas posve-
cevavec.

Jezus je učil od svetiga Duha, de je pravični Bog,
kakor Bog Oče in Bog Sin, de izhaja iz Boga Očeta
in Boga Sina od vekomaj, in ima z Očetam in Sinain



7

eno in ravno tisto božjo natoro, in je tretja božja per-
šona v sveti Trojici.

Jezus je per več perložnostih svojim učencam od
svetiga Duha govoril, de bo Očeta prosil, in jim bo dal
druziga učenika, kteri bo per njih ostal, Duha resnice,
de kader bo tolažnik persel, ki vam ga bom poslal od
Očeta, Duha resnice, kteri od Očeta izhaja, bo on
od mene pričal, in vas bo vso resnico učil, in vas na
vse spomnil, kar sim vam govoril. Jan. 14. in 15. pogl-

Dela, ktere je sveti Duh v aposteljnih storil, priča¬
jo, de je res Bog. Um aposteljnov je tako naglo raz¬
svetlil, kakor je čez nje persel, razumeli so Jezusove
nauke popolnoma, in vse zmote so opustili. Prej VS1 se
slabi po Jezusovih naukih živeti, so na enkrat vsi močni
postali, in radi vse po Jezusovi volji storili. Pred bo¬
ječi, so se skrivali pred Jezusovimi sovražniki; zdej vsi
goreči so oznanovali Jezusa in njegov nauk očitno po
celim svetu. Pred so le po svojim jeziku govorili, zdej
pa znajo vse jezike govoriti, de vsirn ljudem na zemlji
sveti evangeli oznanujejo. Takih del ne zamore drugi
storiti, kakor le Bog sam, in to je sveti Duh storil, zato
vemo, de je sveti Duh Bog, in de je vsigamogočen in
vsigaveden kot Bog Oče in Bog Sin.

Aposteljni so svetiga Duha Boga imenovali, in ve¬
rovali in pričevali ga za Boga. Sveti Peter je rekel
Ananiju, ki ga je oblagal: »Zakaj je satan tvoje serce
zmotil, de si lagal svetimu Duhu. Nisi lagal ljudem,
ampak Bogu.” Djanj. apost. 5. 3. Tukej govori apo-
stelj, de je lagal svetimu Duhu, ki je Bog. In sveti
Pavel pravi: »Ali ne veste, de ste tempelj božji,
in Duh božji v vas prebiva?’ 1. Kor. 3. 16. In se
drugod govori: »Ne veste, de vasi udje so tem¬
pelj svetiga Duha, kteri jev vas.” 1- K.°r- 19.
Zato imenuje sv. Pavel kristjane tempelj božji, ker sveti
Duh, ki je Bog, v njih prebiva. Keršeni smo tudi vsi



8

v imenu svetiga Duha, ker je .Jezus rekel: »Kerstite
jih v imenu Očeta, Sina in svetiga Duha. In vsi kristja¬
ni spoznajo vero v Boga svetiga Duha v kratki molitvi,
ko pravijo. Čast Očetu, Sinu in svetimu Duhu, kakor
je bilo od začetka, zdej in vselej, in na večne čase

Aposteljnam je bila pomoč svetiga Duha potrebna,
de so Jezusov nauk prav razumeli, po njem radovoljno
in vselej radi storili, in ga tudi drugim brez strahu, in
čistiga, z nobeno zmoto popačeniga oznanovali. Kakor
je pa pomoči svetiga Duha njim treba bilo , tako jo je
tudi nam in vsim ljudem treba. Vsi smo grešili in Bo¬
ga zapustili, in se na umu in na volji pokazili, tako de
človek iz svoje moči ne spozna, kaj je pravo in dobro,
ne hrepeni in ne more storiti, kar mu je k zveličenju
treba. Človek brez sv. Duha je mertev na svoji duši
in ne zamore storiti, kar mu je k zveličenju potrebniga.
Živ je scer človek in delaven, pa le dopolniti, kar nje¬
gove zelje in nagnjenja hočejo, ne pa kar je božjiga, in
kar je k zveličenju treba, on je mertev, nemarin, neob¬
čutljiv, brez pravičnosti in hvaležnosti do Boga.

Bog, kar ste že večkrat slišali, ki je dopustil elo-
veku po njegovi prosti volji grešiti, de je svojo nepre-
seženo milost nad njim skazal, se je usmilil, mu kazal
in razodeval svojo veliko ljubezen že v stari zavezi, ker
je svoje ljudstvo resnico učil, in ga k odrešenju po Je¬
zusu perpravljal. Kaj je Jezus za nas storil, vam je
tudi znano. Vse to pa je storil Bog Oče kakor tudi
Bog Sin, de bi naše neumerjoče duše zveličenje zado-
bile. Kakošno skerb bi mogli tudi mi imeti za svoje
duše, ko je Bog sam toliko storil! Kaj pa še vsaki dan
za nas stori, tudi vemo, ker nam je Jezus svetiga Duha
na svoje mesto poslal, de nas razsvetljuje, od hudiga od-
vračuje, in k dobrim mislim, zeljem in delam napeljuje;
nas močne dela, de dobro ljubimo, in hudo, greh sovra¬
žimo in vse storimo, kar je po volji božji. To je sveti



9

Pavel živo občutil, ker je rekel: »Po gnadi božji
sim, kar sim.” 1. Kor. 15. Uk >A 8 e zamore v
njem, ki me močniga stori.” Bilip. 4. 13. 1° v
listu na Filipjane uči, rekoč: »Bog je, kteri v vas
dela, de hočete in dopolnite po njegovi do¬
bri volji.” Filip. 2. 13.

To posebno pomoč, ktero nam sveti Duh daje, de
nas iz grešnikov pravične stori, ali opraviči, de božji
nauk razumemo, božjo voljo spoznamo, jo ljubimo, želi¬
mo po nji storiti, jo tudi spolnujemo in v nje spolnjeva-
nji zvesti in stanovitni ostanemo, imenujemo posvečajočo
gnado božjo. Brez gnade božje nič dobriga storiti in
se hudiga zderžati ne moremo, z njo pa zamoremo vse
dobro ljubiti in storiti, ona nas svete stori, nas k sve¬
tosti ali k svetimo življenju napeljuje; stori, de sveto
živimo in se zveličamo, zato ji pravimo posvečejoča, ker
nas zares posveti. Našim dušam je svetiga Duha tako
treba, kakor mertvim telesam duše , ako hočejo oživeti.
Duša oživi telo, in nase duše oživi sveti Duh, kader se
z njimi sklene, dokler se z njimi ne sklene, so mertve
za večno življenje. In to, nam tako potrebno posvece-
jočo gnado božjo zadobimo po svetim Duhu v zakra¬
mentu svetiga kersta in svete pokore, v drugih svetih
zakramentih jo pa pomnoži, nas v dobrim se močnejši
stori.

Sveti Duh nam daje svoje dari. On nam daje spo¬
znati in razumeti resnice svete vere, resnico od laz,
dobro od hudiffa ločiti; on nam da dar umnosti.

CJ 7

Sv. Duh da, de kristjan ljubi in izvoli, kar je bo-
žjiga, in k Bogu perpelja, in to dela, kar zveliča, opu¬
sti pa, kar ga razmisljeniga napravi, in od Boga k po¬
svetnim željem in pregesnim mislim napeljuje. »V s a
modrost je od Gospod Boga.” Sir. 1. 1- On
nam tedej daje modrosti.



10

Sv. Duh daje, de kristjan razloči dobro od hudiga,
in de tudi ve zvoliti, kar je Bogu dopadljivo in k zveli-
čenju poniagljivo, deli nam dar sveta.

Sv. Duh stori v nas, de dobre dela, če imamo še
tolike skušnjave, in zavoljo njih se toliko terpimo, ven-
der le storimo, se greha varjemo, de, če so skušnjave
se tako močne, jih premagamo, se hudiga zderžimo, in
sovražnika svojiga zveličenja premagamo, ker nas ne
pusti v skušnjave pasti, deli nam dar moči.

Sv. Duh da kristjanam Boga in njegove lastnosti
spoznati, in tudi pot zvediti, po kteri morajo hoditi, de
v nebesa pridejo, in de vedo se nevarnosti svojiga zve¬
ličenja umakniti, to je, deli jim dar učenosti ali vednosti.

Sv. Duh prenagne kristjana, in ga voljniga, per-
pravniga stori spoznano dobro ljubili in storiti, hudo pa
sovražiti in opustiti. Deli mu dar pobožnosti.

Sv. Duh tudi stori v kristjanu, de se Boga iz lju¬
bezni boji, iz ljubezni po volji božji štorij in vse odvra-
čuje, kar bi utegnilo Boga žaliti, da mu dar strahu bo-
žjiga. Sveti Pavel pravi: »Darovi so mnogi, Duh
pa je le eden. Vse dela eden in ravno tisti
Duh, kteri slednji mu deli, kakor hoče. 1. Kor.
12. 4—11.

Ker sveti Duh v nas stori, de dobro , kar je po
volji božji spoznamo, ljubimo in storimo, in tako po
njem pravični, sveti postanemo, pravimo zato, sveti Duh
nas posvečuje; je naš posvečevavec.

Ker brez svetiga Duha dobriga, božje volje spoznati,
in po volji božji živeti in se zveličati, ne zamoremo, ta¬
ko ga vedno prosimo, de naj naš um razsvetli, našo
voljo k dobrimu nagiblje, naše serca z ljubeznijo do
Boga in bližnjiga napolni, in moč da po volji božji vse¬
lej storiti; perzadevajmo si pa tudi sami po volji božji
storiti, scer nam bo pomoč svetiga Duha zastonj. Po
vsakim dobrim delu se zahvalimo Bogu in recimo s sve-



11

tim Pavlam: »Po božji milosti sim, kar sim.”
1. Kor. 15. 10.

Kdaj so aposteljni svetiga Duha prejeliš
Na binkustni praznik.

Kdo je sveti Duh ?
Sveti Duh je tretja božja persona v sveti Trojici,

ki izhaja od Boga Očeta in Boga Sina od vekomaj, in
je z njima pravi večni Bog.
Kakošne dolžnosti imamo do svetiga Duhal

Dolžni smo v svetiga Duha verovati, upati, in rav¬
no tako ga častiti in moliti kakor Boga Očeta in Bo¬
ga Sina.

Kaj dobriga nam stori sveti Duh?

Sveti Duh nas posvečuje.
Kje nas sveti Duh posvečuješ

Posvečuje nas:
1) Per svetim kerstu.
2) V zakramentu svete pokore.
3) Kolikorkrat druge zakramente vredno prejmemo.

Kako nas posvečuje sveti Duh ?

Sveti Duh nas posvečuje, ker v nas gnado božjo
vlije, in nas otroke božje stori, ali pa gnado božjo v
nas pomnoži.

Kaj še dela sveti Duh v nas ?

Razsvetljuje nas um, voljo k dobrimu nagne in moč
daje po volji božji živeti, če si tudi sami po svoji moči
perzadevamo, in nam deli svoje sosebne dari.

Kteri so darovi svetiga Duhaš



12

Darovi svetiga Duha so: .
1) Dar modrosti.
2) Dar umnosti.
3) Dar sveta.
4) Dar moči.
5) Dar učenosti.
6) Dar pobožnosti.
7) Dar strahu božjiga.

So ti darovi kristjanam potrebni!
Silno potrebni so, ker dušo Bogu prijetno store.

3. Od svete Trojice.
Iz zgodeb svetiga pisma stare in nove zaveze smo

se prepričali, in Jezus nas je učil, deje en sam Bog in
tri peršone, Bog Oče, Bog Sin in Bog sveti Duh, in
te tri persone so med seboj razločene, kakor smo se po
delih učili, ktere so vse tri za nase zveličenje storile,
nektere dela se Bogu Očetu, nektere Bogu Sinu, in
nektere Bogu svetimu Duhu perpisujejo, pa vender je
le en sam Bog vse storil.

Bog se je že pervim staršem, Adamu in Evi, razo¬
del, de je le en sam, in peni starši so le eniga samiga
Boga molili in hvalili. Kajn in Abelj sta le enimu Bogu
dari darovala. Ko so pa ljudje hudobni postali, so vero
v praviga ediniga Boga zgubili, in zaceli malike moliti.
Namesti de bi bili po stvarjenih rečeh Stvarnika spoznali,
so tiste stvari, ki so jim bile bolj koristne in prijetne,
kakor sonce, luno, zvezde, ogenj, vodo i. t. d. za bo¬
bove imeli in molili. Cio človeške dela iz zlata, srebrao # '
ali iz lesa zdolbljene podobe so za bogove imeli. O kako
delječ zaide človek, kader vero v praviga Boga zgubi,
in Boga zapusti; potlej ga tudi Bog zapusti, kar nam
sveti Pavel očitno v listu do Rimljanov pove v 1. pogl.



13
22—31. v., in smo tudi v zgodbah stare zaveze pri več
perložnostih vidili, ko so si sami ljudje bogove delali.

Ob času Noeta je Bog vse hudobno ljudstvo z vodo
končal, de bi bil z njimi hudobijo malikovanja in druge
pregrehe zaterl, le osem jih je ohranil, kteri so se eni-
ga samiga Boga verovali. Pa kmali po potopu so ljudje
spet pozabili veliko štralingo božjo, pregrešno so živeli,
in spet malike molile. Le Abraham in njegov rod je
ostal v veri v eniga samiga Boga. Z Abrahamam, Iza-
kam in Jakobam ie Bog zavezo storil, de hoče njih Bog
in njih zarod njegovo zvoljeno ljudstvo biti, lemu ljud¬
stvu se je Bog večkrat razodel, in to se je večkrat z
malikovanjem pregrešilo.

Bog jim pošlje Mozesa, kteri je z velikimi čudeži
vero v eniga Boga poterdil. In v pervi desetih zapoved
je Bog rekel: »Jest sim Gospod tvoj Bog, in
nimaš ptujih bogov zraven mene imeti?’ 2.
Moz. 20. 2—3. »Poslušaj Izral, Gospod naš
Bog, je le en sam Gospod.” 5. Moz. 6. 4. Pa
tisti čas ko je Mozes na gori govoril, so si že zlato
tele vlili, in ga boga molili. Bog je hotel, de bi Izraelci
vero v njega zvesto ohranili, in po njih tudi druge ljud¬
stva na zemlji praviga ediniga Boga spoznale, zato jih
je s svojo milostjo, v veri ohranil. Kader so se pa zgu¬
bili in malike molili, jih je ojstro štrafal, sovražnike po¬
slal, kteri so njih deželo oblegli, jim blago pobrali, jih
v sužnost odpeljali, in jih silno terdo imeli, tako, de so
začeli spet v praviga Boga klicati. Bog jih je po svoji
milosti uslišal in rešil iz rok sovražnikov.

Preroke in učenike jim je pošiljal, de so jih učili
verovati v eniga samiga Boga, v kteriin je zvehcenje
upati, in v prihodnjiga Odrešenika, dokler ga ni poslal
na svet; in ko je peršel na svet, jih je še le on popol¬
noma od ediniga Boga podučil. »T o p a j e večno
življenje, pravi Jezus, de poznajo tebe samiga



14

Boga, in Jezusa Kristusa, kteriga si poslal.*
Jan. 17. 3.

Dela, ktere so vse tri božje peršone, za nase zveli-
čenje storile, kažejo, de so med seboj razločene. Bog'
Oče je pervim staršem, ki so grešili, Odrešenika oblju¬
bil, in ga je štiri tavžent let po storjenim grehu tudi
poslal; in Jezus je rekel, de ga je Oče na svet poslal,
svet zveličat. Ko je Janez Jezusa kerstil, in ko se je
Jezus na hribu spremenil; je Oče z nebes govoril: »Ta
je moj ljubi Sin, nad kterim vse dopadenje
imam?’ V molitvi na oljski gori je Jezus rekel: »Oče!
vzemi grenki kelih od mene, pa ne moja, ampak tvoja
volja naj se zgodi.” In na križu je rekel: »Oče! v
tvoje roke zročim svojo dušo!” Jezus je vse po volji
svojiga Očeta storil, in ko je od smerti govoril, je le
rekel, de gre k svojimu Očetu, in po svojim od mertvih
vstajenji je šel vidno v nebesa k Očetu.

Druga peršona je Jezus Kristus. On je obljubjeni
Odrešenik sveta, v njega so vsi pravični stare zaveze
verovali, upali in ga željno perčakovali. V podobah je
bil pomenjen; vse kar se je godilo v stari zavezi, je
bilo perprava na prihod Jezusov, preroki so od njega
prerokovali, in on je bil od začetka sveta zaklano ja¬
gnje, kakor sveti Janez govori. Skriv. razod. 13. 8.
Oče ni človek postal, terpel in umeri, ampak Jezus Kri¬
stus, druga peršona v sveti Trojici.

Tretja božja peršona je sveti Duh, kterimu se spet
druge dela našiga zveličenja perlastujejo. Sveti Duh
je po prerokih govoril, od svetiga Duha je Marija Je¬
zusa spočela, per svetim kerstu je prišel kot goloh nad
njegovo glavo, on je Jezusa v pušavo peljal, on je bil
učencam obljubljeni učenik, tolažnik in obljubljena po¬
moč. On je prišel v učence, in ne Bog Oče in ne Bog
Sin, in jih je močne in serčne storil, in njih um raz¬
svetlil. Ker se tedej iz vsih zgodeb prepričamo, de



15

nektere dela je Bog Oče, nektere Bog Sin, in nektere
Bog sveti Duh storil, se tudi prepričamo, de so tri bo¬
žje persone med sabo razločene.

Koliko je Bogov ?
Le en sam Bog je.

Koliko je perčon?
Tri: Bog Oče, Sin in sveti Duh.

Koliko nator ima Bog Oče?
Eno samo, božjo.

Koliko nator ima Bog Sin ?
Dve, božjo in človeško.

Koliko nator ima pa Bog sveti Duhi
Eno samo, božjo.

Koliko volj ima Jezus Kristus?
Kakor ima Jezus dve natori, tako ima tudi dve volji,

božjo in človeško. V vertu, ko je molil, je rekel: »Ne
moja, ampak tvoja volja naj se zgodi.

Ker ima vsaka peršona božjo natoro, so tedej trije
Bogovi ?
Niso, le en sam Bog je, ker imajo te tri božje

persone le eno božjo natoro.
Nobeden ne more te velike skrivnosti razumeti, ker

nas um neizmerniga Boga ne more zapopasti; verovati
je pa vsak dolžen, zato ker je Bog sam razodel. »Kdor
ozJ e veličastvo razumeti hoče, bo od časti

pot ačen,» Prip. 25. 27. Za človeško pamet je ta
skrivnost previsoka, ko bi si jo človek razumeti perza-
deval, bi se v mislih zgubil!

.Hvalimo Boga, de se natn je po svojj milosti razo¬
del, in toliko tavžent drugih po svojih pravičnih sklepih



16
v nevednosti in neveri pustil; in molimo ga trojniga v
personah, in ediniga v natori, de ga bomo enkrat od
obličja do obličja gledali.
Kako so tri božje peršone ena od druge razločene ?

Bog Oče je sam od sebe od vekomaj, Bog Sin je
od Boga Očeta rojen od vekomaj, in Bog sveti Duh
izhaja od Boga Očeta in od Boga Sinil od vekomaj.
Ali je zavoljo tega razločka ena peršona veči ali manji
memo druzihl
Ni, ampak vse tri so enake, vsigamogočne, svete,

pravične, od vekomaj, i. t. d.
Kako se imenujejo vse tri božje peršone skupej?

Sveta Trojica.
Zakaj se perva peršona v sveti Trojici Oče imenuje?

1) Zato, ker je rodil sebi enakiga Sina od vekomaj.
David, ki je od božjiga Sina prerokoval, tako govori:
»Jest sim te pred zgodnjo danico iz sebe re¬
dil.« Psi. 109. 3.

2) Ga imenujemo Očeta, ker nas je vse stvaril, nas
redi, varije in viza.

3) Ker nas je po Jezusu Kristusu svoje otroke
storil.

Zakaj se druga peršona v sveti Trojici Sin imenuje?
Zato, ker je rojen od Boga Očeta od vekomaj.

Ktere dela se sosebno sleherni božji peršoni posebej
perlastujejo ?
Bogu Očetu stvarjenje, Bogii Sinu odrešenje, iu

Bogu svetimu Duhu posvečenje.
S čem katoliški kristjan spozna sveto Trojico ?

Katoljski kristjan očitno spozna sveto Trojico s
znaminjem svetiga kriza, ker, kader križ dela, vsako božjo



17

peršono posebej imenuje, na cehi Očeta, na ustih Sina,
in na persih svetiga Duha.
Kaj spozna katoliški kristjan s znaminjem svetiga kriza ?

De nas je Jezus s svojim terpljenjem in smertjo na
križu od večniga pogubljenja odrešil.

Aako se kriz dela?
Križ se dela, de si z desno roko celo, usta in

persi prekrižamo, rekoč: »V imenu Boga Očeta, in
Sina in svetiga Duda, Amen.

Po kom je prišla navada kriz delati ?
Po besednim izročilu od aposteljnov. Sv. Avguštin

P(»ve, de so aposteljni ljudi s križem žegnovali. In sv.
Krizostom pove, de so tudi jed prekriževali, in de to
jih je sveti Pavel učil.

V katoljški cerkvi je že stara in sveta navada kriz
delati. Tertuljan je živel v drugim stoletji po Jezuso¬
vim rojstvu, in piše od te navade tako: »Ako na pot
gremo, iz hiše ali v hišo, se oblačimo ali slačimo, umi¬
vamo ali k mizi stopimo, se vsedemo ali vležemo, ali
kar si bodi delamo, se vselej prekrižamo.?* Lib. de coron.
milit. Ta učenik nam pove, de so kristjani v navadi
imeli pred začetkam in po storjenim , še tako majhnim
delu, križ storiti.

Ohranimo to sveto in staro navado, prekrižajmo se
kader vstanemo, spat gremo, pred jedjo in po jedi, pred
molitevjo in po molitvi, kader od doma gremo, pred de¬
lam in po deli, ob času skušnjav, v bolezni i. t. d.

,a./ tudi. mati, katoljška cerkev križ dela ?
Kop

in per vsili' n z,‘£n,,je ali sve,fi zakramente deli,

prekrivanjem’* ‘ Sln/',)e boî e ’ jih za,Vpc 'n k°n™ 8

Inž; t^1 kJH,er boš križ delal, zdihni k Bogu,
e\o 10 o na persa, v znaminje, de ti besede, ki

9

po
j' 11

II. Del.



18

govoriš, iz serza gredo, in z desno se prekrižaj. Spomni
se med delanjem križa, de Jezus ti je vse gnade na
križu zaslužil, kjer se je za te daroval, in de na križu
je za tvoje grehe zadostil pravici božji. Spomni se pa
tudi na velike gnade, de si v imenu Očeta, Sina in
svetiga Duha kersen, v otroka božjiga in deleža nebe-
skiga kraljestva prerojen. Kolikorkrat bos pobožno križ
delal in bos takih misel, tolikorkrat bo tvoje serce se
pobožniši postalo.
Kam so kristjani v starih časih navadno križe stavili?

Na cerkve, altarje, pokopališa, na grobe mertvih,
mertvim so jih v roke dajali, na ceste, in posebno na
take kraje, kjer so kakšno dobroto prejeli od Boga, ali
se je kak čudež zgodil, de so ga imeli v vedni spomin
te dobrote. V oblačilih so jih imeli všite, in ženske so
jih na vrateh nosile; podkrižali so svoje zadnje izročila
i. t. d. Vse to pa so zato storili, de so se vedno spom¬
nili dobrot, ktere so skozi križ Jezusov zadobili, kjer
je Jezus nase odrešenje dopolnil.

4. Jezusov nauk Judam oznanovaii
Precej binkustno nedeljo, ko je Jezus učencam sve¬

tiga Duha poslal, se je število kristjanov povikšalo.
Ljudstvo je slišalo dalječ po mestu šum pridejočiga sve¬
tiga Duha, zbralo se je k hiši, kjer so bili Jezusovi
učenci zbrani, in sliši, kako serčni in neprestrašeni v
mnogih jezikih Boga hvalijo. Ko so vedili, de so terdi
Galilejčani, so se čudili, ker jih je vsaki slišal po svo¬
jim jeziku govoriti; rekli so eden drugimu, kaj more to
biti? Nekteri so se pa posmehovali in rekli: Od slad-
kiga vina so pijani. Zdej se Peter zmed aposteljnov
vzdigne, stopi pred nje, in na glas reče: Niso pijani, ka¬
kor vi menite, ker je še le ura devet, temne zgodilo se
je, kar je Bog po preroku Joelu govoril, de ho v po¬
slednjih dneh svojiga Duha izlil na vse svoje služabnike



19

in služabnice, in bodo prerokovali. In dalje reče: Možje
Izraelci, poslušajte me: Jezusa Nacarenčana, kteriga ste
vidili med vami, kteriga je Bog- poterdil po čudežih in mnogih
znaminjih, ktere je med vami delal, kakor veste, tega ste
zdali po božjim sklepu, ga križali in umorili, tega je Bog iz
groba v življenje obudil, in mi vsi smo tega priče. Ta
Jezus, kteri je v nebesa sel, nam je danes svetiga Duha
poslal. Vsa Izraelova hiša naj prav za terdno ve, de
je Bog tega Jezusa, kteriga ste vi križali, zdej Gospo¬
da in Kralja postavil. Ko so Jeruzalemljani to slišali,
so skesani aposteljnam rekli: Možje, bratje, kaj nam je
storiti? Peter je djal: Pokoro storite, in sleherni se
daj kerstiti v ime Jezusovo v odpušenje grehov, potlej
boste tudi vi prejeli svetiga Duha. Zakaj ta obljuba je
dana vam in vašim otrokam in vsim, kteri so še deljee
od Boga, in kterekoli bo Gospod naš Bog poklical. In
kteri so besedam svetiga Petra verovali, so se dali ker¬
stiti, in bilo jih je okoli tri tavžent keršenih. Ti so bili
vedno per naukih aposteljnov, peršli so skupej v hišah
za molitev in službo božjo odločenih, kjer so prejemali
sveto rešnje telo, in obhajali spomin Jezusove smerti,
skupej so molili, Boga veseli hvalili in častili, skupej je¬
dli in ljudje so jih radi imeli.

Aposteljni so velike znaminja in čudeže delali, vsaki
dan je število vernih rastlo, ker jih je Gospod perdru-
žil njim, ki so bili v zvelicenje poklicani. In vsi so bili
eniga duha med seboj v edinosti mini in ljubezni. Sveti
Duh je vse oživel in prebival v vsih s svojo milostjo,
torej so tudi vsi enih misel bili. Djanj. apost. 2.

3* Peter ozdravi od rojstva liromiga
človeka

Aektere dni po tem sta šla Peter in Janez v tem
pelj molit. Per lepih vratih tempeljna je sedel revež,
ki je bil hrom od rojstva, in je vbogajme prosil. Prosil
je tudi aposteljna vbogajme. Peter mu reče: Zlata in

9*



20

srebra nimam, kar pa imam, ti dam. V imenu Jezusa
Kristusa vstani in hodi. Prime ga za desno roko, ga
vzdigne, in per ti priči je vstal in hodil, in gre z njima
v tempelj, od veselja poskakuje in hvali Boga. Vse
ljudstvo ga je vidilo, se čudilo in hitelo k aposteljnam.

De bi ljudstvo prepričal, de Jezus je pravi Odre¬
šenik sveta, reče Peter: Izraelski možje! Kaj se ču¬
dite, ali zakaj naji gledate, kakor de bi bila iz svoje
moči storilo, de ta hodi. Nisva, temuč Bog vaših oča¬
kov, kteri je svojiga Sina Jezusa častitiga storil, kteriga
nedolžnost je Pilatuž poznal in pričal, vi pa ste ga izdali
in tisali, de bi umorjen bil, za razbojnika pa prosili, de
ga je spustil. Tega Jezusa, začetnika življenja ste
umorili, njega je Bog oživel, česar smo mi priče. Za¬
voljo vere v njega je Bog tega, ki ga poznate in vidite,
zdraviga storil. Vem, de vaša gosposka je tudi to iz
nevednosti storila, kakor vi. Bog je pa to dopolnil, kar
je po prerokih oznanil, de bo njegov Kristus terpel.
Torej storite pokoro in spreobernite se, de vam bodo
grehi zbrisani. Bog je svojiga Sina vam pervim poslal,
de vas blagoslovi, de se vsaki od svoje hudobije spre-
oberne. Govorjenje Petrovo je serca ljudi tako omečilo,
de se jih je dalo okoli pet tavžent kerstiti. Tako se
je viksalo število vernih, kteri so hotli zveličani biti.

Ko sta aposteljna se govorila, pridejo duhovni in
visi tempeljna, ki so bili hudi, ker sta aposteljna se go¬
vorila, pridejo duhovni in visi tempeljna, ki so bili hudi,
ker sta aposteljna govorila, de je Jezus od mertvih vstal;
perjeli so ju, in ker je že zvečer bilo, ju v ječo zaper-
li. Drugo jutro so ju pa pred veliki zbor k sodbi pe¬
ljali in vprašali: Po čigavi mo( i, ali v čigavim imenu
sta to storila? Peter poln svetiga Duha se odgovori v
pričo hromiga človeka, rekoč: V imenu Jezusa Kristu¬
sa, ki sle ga vi križali, Bog ga je pa spet od smerti
obudil, stoji ta človek zdrav pred vami. Znano vam



21

bodi, de je zveličenje le v Jezusu in v nikomur drugimu.
Sodniki osterme nad Petrovo in Janezovo serčnostjo, in
iz strahu pred ljudmi , in ker čudeža niso mogli tajiti,
ki je bil vsim v Jeruzalemu znan, si jima ne upajo nič
zaliga storiti. Le prepovedali so jima, de ne smeta več
od Jezusa govoriti. Ali aposteljna sta jim naravnost
rekla: Sodite, ali bi bilo prav pred Bogam, ko bi bolj
vas kot Boga ubogala. Ne moreva nehati govoriti, kar
sva vidila in slisala. Potlej so ju izpustili. Aposteljna
sta sla k svojim bratam, in so vsi vkup z enim glasam
Koga hvalili.

Vsi verni so imeli eno serce in eniga duha, in vse
blago so imeli eden do druziga, in reveža ni bilo med
njimi, ker so prodajali svoje lastnine, in kar so skupili
so aposteljnam peruesli, kteri so potlej delili vsakimu po
njegovi potrebi.

Božja previdnost je tako obračala, de se je Jezu¬
sov nauk naglo razglasil. Binkustno nedeljo posije Bog
svetiga Duha, ko'je bilo brez števila Judov v Jeruza¬
lemu, de se je čudež božje milosti naglo zvedil. Tisti
dan je bil hrom človek ozdravljen, kteri je pred lepimi
vratini tempeljnovimi vsaki dan sedel in vbogajme pro¬
sil. Bil je že štirideset let star, znan vsim, ker so ga
zmirej pred durmi sedeti vidili. Pred durmi sta ga ozdra-
vila, kjer ga je več ljudi vidilo. Veliki zbor je aposteljne
spraševal, in ni mogel tajiti čudeža, vidil je moč božjo
v »posteljnih. Vse te okoljsine so pomagale, de se je
vera v Jezusa bolj naglo razglasila.

6. Ananija in Salira.
Ker so verni aposteljnam denar pernesli, kteriga so

dobili od prodanih njiv, je eniga dne tudi Ananija s svojo
ženo Satiro pernesel nekoliko denarja od prodane njive,
nekoliko si ga je pa perdcržal. Peter mu je pa rekel:
Ananija, kaj je Satan tvoje serce zmotil, de si lagal



22

svetimu Duhu, in nekoliko cene od njive uderžal? Sej
bi bil lahko vse obderžal, sej je bilo vse tvoje, zakaj
si se dal zmotiti? Nisi lagal clovekam, ampak Bogti.
Na te besede pade Ananija in je umeri. Velik strah
je pa obšel vse, ki so to slišali in vidili. Mladenei so
pobrali truplo in ga pokopali. Cez tri ure pride žena,
ki od smerti moža ni nič vedila, in Peter ji reče: Povej
mi, žena, sta res njivo za prodala? Ona je od¬
govorila: prav, za toliko! Peter pa ji reče: Zakaj sta
se med seboj pogovorila duha Gospodoviga skušati?
Glej možje, kteri so tvojiga moža pokopali so že per
durih, de tudi tebe ponesb. Per ti priči pade mertva,
in mladenči jo vzdignejo in neso pokopat , kjer je njeni
mož zakopan bil. Vso cerkev in vse, ki so to slišali,
je na to velik strah preletel.

Tak svet zveličaven strah je kristjanam koristen,
de se bolj greha varjejo, ker je ljubezen do Boga na
zemlji večkrat po mesenim poželjenji motena in slablje-
na, tak strah pa človeka zbrihta in ga nagne božje za¬
povedi zvesto dopolnovati. Tako so aposteljni dan na
dan zmirej več čudežev in znaminj storili, in ljudstvo
jih je visoko častilo , in nihče se ni prederznil zavoljo
velike časti, ki so jo v sercu občutili do njih, perbližati
se jim. Nosili so pa bolnike za njimi, de bi jih ozdra¬
vili, in pokladali so bolnike na pota, koder je Peter šel,
de je senca Petrova na nje padla, in ozdravljeni so bili.
Nosili so pa tudi bolnike iz bližnjih mest v Jeruzalem,
in vse so ozdravili v imenu Jezusovim v poterjenje vere.
Nevošljivi duhovni in Farizeji niso mogli terpeti, de je
ljudstvo aposteljne tako častilo, niso mogli slišati od Je¬
zusa govoriti, ne viditi jih čudežev delati. En dan po¬
šljejo po nje ’n '/- a P 1’b v ječo. Pride pa angelj go¬
spodov ponoči in spelje jih iz ječe, in jim reče: Pojdite
in učite v tempeljnu besede življenja. Drugo jutro je
veliki duhoven poklical zbor in ko so po nje poslali, so



23

najdli ječo zaperto, aposteljnov pa ne. Zbor ni vedi!
kaj se je z njimi zgodilo. Pride jim nekdo povedat,
rekoč: Možje, glejte, ktere sle v ječo vergli v tempelju
uče. Višji tempeljna gre s služabniki in perpelje apostelj-
ne v zbor, tode ne s silo, ker so se ljudstva bali. Ka¬
der stopijo v zbirališe jih veliki duhoven ogovori, rekoč.
Ali vam nismo terdo prepovedali učiti od Jezusa, in ce i
Jeruzalem ste napolnili s svojim naukam in hočete nas
krive storiti nad kervjo tega človeka? Peterin aposlej
ni pa odgovore: Bogu je treba bolj pokoren biti, kakor
ljudem. Bog naših očakov je Jezusa obudil, kteiiga ste
vi umorili in na križ obesili. Tega je Bog,. poglavaija
in Zveličarja s svojo desnico povišal, de bi Izraelcam
pokoro in odpušenje grehov dal. In mi smo priče te
reči, in sveti Duh, kteriga je Bog vsim dal, ki so mu
pokorni. Na to govorjenje so silno serditi postali m
sklenili aposteljne umoriti. Gamaliel, učenik postave,
kteriga so vsi spoštovali, je v zboru svet dal,, rekoč:
Možje! varvajte se, tem ljudem kaj storiti, jenjajte m
pustite jih, zakaj ako je njih delo od človeka, bo samo
nehalo, če je pa od Boga, ga ne boste mogli vstaviti,
le pregrešili bi se, ker bi se Bogu vstavljali. V si so
mu prav dali. Aposteljne so otepli, in jim piepove ai
od Jezusa ne več učiti, in jih izpustili. Aposteljm so
pa Boga hvalili, de so zavoljo Jezusa tepem bili, m so
brez preneha v tempeljnu in po hišah Jezusa oznanovai
in njegov nauk učili. Djanj. apost. 5.

Zdej vidimo moč svetiga Duha v »posteljnih. ic
več ne mislijo na zemeljsko kraljestvo, ampak te na ne¬
beško. V sreči in nesreči, preganjani in sovraženi a i
pa časteni so le za Jezusa živeli, in nič se niso bali, m
se tudi ne dali motiti Jezusov nauk oznanovati. O, de
bi tudi v naših sercih ljubezen do Jezusa tako g^eca
bila kakor v aposteljnih, de bi svoje hudo poze jenje
krotili in premagali in ne gledali na veljanje per ljudeh,



24

ktero nas tolikokrat zaderžuje, de zavoljo ljudi božje
volje ne spolnemo; temne de bi ga zmagali in le Bogu
sluzili, kteri nas je že v svetim kerstu po svetim Duhu
tempelj božji storil in posvetil.

V. Sveti Stefan, pervi mučenec
(inarternik.)

Jezusova cerkev je rastla, ker se je število vernih
vsaki dan množilo. Živeli so vsi sveto, dopolnili zapo¬
vedi Jezusa iz celiga serca, ker jih je tudi on ljubil in
za-nje na križu umeri. Ljubili so tudi bližnjiga in sker-
beli za reveže, ktere je Jezus svoje brate in sestre ime¬
noval. Zato ker so vedili, de se bo Jezusovo preroko¬
vanje spolnilo in Jeruzalem razdjan, so vse svoje blago
prodali, in denar aposteljnam dali, kteri so vsakimu da¬
jali, kar mu je bilo treba. In po opravljeni službi božji
so vkup jedli, in po tem kazali: kako se zares ljubijo,
ker ga ni bilo razločka med njimi, vsi med seboj so bili
bratje in sestre.

Desiravno so se med seboj ljubili, se je vender zgo¬
dilo, kar se med ljudmi zgodi, de je prepir med njimi
vstal. V pervi cerkvi Jezusovi so bili le Judje, ker so
aposteljni v začetku le na Judovskim in posebno v Je¬
ruzalemu Jezusovo vero oznanovali. Med Judi na Ju¬
dovskim, ki so judovski jezik govorili, in med Judi, ki
so bili iz dežel, kjer so greško govorili, je vstal prepir,
de so njih vdove slabji preskerbljene kakor Judovske
po deželah. Ko so aposteljni to zvedili, pokličejo verne
skup in ukažejo zvolili sedem mož dobriga imena, pol¬
nih svetiga Duha in modrosti. Nje bomo postavili za
td delo, de bodo delili vsakimu, kar mu je treba, mi
bomo pa le molili in božjo besedo oznanovali, in se s
strežbo nič več pečali. Vsim je bilo to všeč. Izvolili
so sedem mož, sv. Stefana, Filipa, Proharja, Nikanorja,
Timona, Parmena in Miklavža. Aposteljni so molili in



25

roke na-nje položili. Ti so skerb imeli za strežbo re¬
vežev in tudi pomagali skofam in duhovnam v s uz i
božji v tempeljnu. .

Med njimi je bil sveti Štefan polu svetiga u ia, m
ves vnet za Jezusov nauk, je velike čudeže in znaminj'
delal, in goreče pričal od Jezusa in njegoviga la jes v
Terdovratni in neverni izmed Judov so se mu pa ter(
vstavljali; pa se niso mogli njegovi modrosti in (u u
vstaviti, s kterim je govoril. Iz hudobije se niso ioti
resnici vdati; podsuntali so nektere spridene može, te
rim so rekli, de naj govore, de so ga slisali preklinjati
Mozesa in Boga. Popadli in vlekli so ga pred veliki
zbor in ga po krivim tožili. Sveti Štefan je brez strahu
pred sodniki stal, in njegovo obličje se je svetilo ka oi
obličje angeljovo. Veliki duhoven mu reče: Ali je ies
temu tako, kar ti pravijo? Sveti Štefan serčan v sv o
jim govorjenji razsteje ob kratkim vse zgodbe božjiga
usmiljenja, ki ga je Bog skazal Abrahamu, Mozesu, Da
vidu in vsimu ljudstvu, in očita jim, de ljudstvu ni časti
lo ne Boga ne Mozesa. In na zadnje je sklenil s temi
terdimi besedami: Vi terdovratni neobrezani na sercih in
ušesih! vedno se vstavljate svetimo Duhu, ka oi
očetje, tako tudi vi. Oni so morili preroke, i so
senika oznanovali, vi ste ga izdali in umoril, vi j
stavo prejeli, in je niste deržali. lo gos ol jenje

tako I,!,,!<> razserdilo, de «■ S . Z, "L«« , o-
Sveti Štefan pa je poln svetiga Duha pl o i ne
gledal, jih vidi odperle in Jezusa na des.net bozj. stat,,
in je rekel: Glejte nebo vidim odperto, in mu c i
koviga na desnici božji. Na to začno vsi vpiti m sm>J^
ušesa mašiti, in vsi kinali planejo va nj , ga w
vlečejo in s kamnjem pobijajo. In ko je sveti > c
od vdarkov že veš v kervi bil, je izročil svojo dušo
gu, rekoč: Gospod Jezus! vzemi mojo dušo se i. ..
tlej na kolena pade in glasno reče po izgleiu svojift



26

nar krotkejšiga Učenika Jezusa: Gospod’ ne štej jim
tega v greh. Ko je te besede izrekel, je umeri. Med
kamnjanjem je mladeneč Savel oblačila kamnjavcov va¬
roval, in dobro se mu je zdelo , viditi svetiga Štefana
kamnjati, pervolil je v sercu v njegovo smert. Boga-
molni ljudje so vzeli truplo svetiga Štefana, ga pokopali
in močno žalovali za njim.

Tisti čas so pravoverne hudo preganjali zaceli. Ve¬
liko kristjanov je zbežalo iz Jeruzalema in so se razkro¬
pili po Judeji in Samarii, le aposteljni so se v Jeruza¬
lemu ostali. Pa kamor so prišli, so oznanovali evangeli
in Jezusa, ljudje so jim verovali, in tako je število ver¬
nih tudi po deželi vsaki dan veei perhajalo. Tako je
božja previdnost perpustila hudobnežem in nevercam pra¬
voverne preganjali, de se je Jezusov nauk hitrejši tudi
po deželi razglasil, in de jih je več v Jezusa verovalo, in
se po njem zveličalo , in razširila Jezusova cerkev če
dalje bolj in bolj.

S. Filip spreobernc zamorca.
Po smerti svetiga Stefana, ko so hudobni Judje in

posebno Savel kristjane preganjali, je tudi Filip, sedmih
mož eden, ki so jih bili izvolili revežem streči, zbežal
iz Jeruzalema v Samarijo, in je oznanoval Jezusa, in
ljudje so ga zvesto in veselo poslušali, in ko so čudeže
vidili, ki jih je delal, so tudi verovali v Jezusa Kristusa,
in Filip jih je kerstil. In veliko veselje je vstalo po me¬
stu. Ko so aposteljni v Jeruzalemu zvedili, de v Sa¬
marii besedo božjo poslušajo in v Jezusa verujejo, so
poslali Petra in Janeza k njim. Ko prideta v mesto,
skličeta vse verne vkup, kleri so bili že keršeni, in sta
molila in roke na nje pokladala, de so svetiga Duha
prejeli.

Kakor so aposteljni binkuštno nedeljo v podobi ognje¬
nih jezikov svetiga Duha prejeli, so ga tudi verni pre-



27
jeli, ko so aposteljni roke na nje pokladali in molili, ali
jih birmovali. To je bilo zunanje znaminje prihoda sve-
tiga Duha v verne.
. I 0 tem sta se aposteljna spet vernila v Jeruzalem
1,1 P° P°t' grede sta oznanovala po Samarii sveti evan-
g^ 1 - In angelj se Filipu perkaže in mu reče: Pojdi na
< esto, ktera pelje od Jeruzalema v Gačo. Filip berž
vstane in gre. Glej! Etijopec, pervi služabnik kraljice
lz Kandace, kteri je bil postavljen čez vse njeno pre¬
moženje, je prišel v Jeruzalem praviga Boga molit. In
ko se nazaj pelja v svojo deželo, bere na vozu bukve
preroka Izaija. Duh pa reče Filipu: Stopi bližej voza
in perdruži se mu. Filip stopi k vozu in ga ogovori,
rekoč: Ali mneš, kar bereš? Odgovori mu: Kako bom
nniel, ker mi nobeden ne razloži? Prosi Filipa, de bi
se k njemu vsedel. Besede, ki jih je ravno bral v Izaije
vib bukvah so bile te: »Kot ovca je bil peljan h kla¬
nju, in bil je kot jagnje tiho pred njim, ki ga striže, in
ni odperl svojih ust. V ponižnosti je njegova sodba
vzdignjena, ko bo njegovo življenje od zemlje vzeto. Na
to Filipa prosi mu povedati: Ali prerok govori od sebe
ali od koga druziga. Filip pa mu začne razlagati in
oznanovati Jezusa. Zbude se v njem želje keršen biti.
Ko prideta do vode ga imenitni gospod vpraša: Ali bi
ne smel tukej keršen biti? Filip mu reče: Ako veru¬
ješ iz celiga serca, smeš. Odgovori mu: Verujem, de
Jezus Kristus je Sin božji. Ostaneta, stopita z voza,
in Filip ga je kerstil. Kakor pa iz vode stopita, vzame
Dnh Gospodov Filipa, in Etijopec ga več ne vidi, sede
na voz in se pelje vesel domo.” Djanj. apost. 8.

Molimo božje usmiljenje, de se je Bog neveiniga
človeka usmilil, m ga iz ajdovskih zmot na pot zveliče-
nja perpeljal. Med malikovavci je prebival, veliko čast,
oblast in veliko blaga je imel, pa njegova duša je želela
praviga Boga spoznati; šel je v Jeruzalem ga molit, m



28
ko je ura slekla, ob kteri mu je Bog- hotel svojo mi¬
lost deliti, posije svojiga služabnika do njega, de mu
zveličavne resnice oznanuje. One so mu um razsvetile
in serce vnele do Jezusa. Vesel se pelje domo, in go¬
tovo je perpravljal pot svetima evangeliju v deželi, kjer
je prebival. O de bi tudi mi take goreče želje imeli do
Jezusa in njegovih naukov!

9 Savlovo spreoberiijenje
Pavel, ki muje bilo pred spreobernjenjem Savel ime,

je Jezusa in vse kristjane na moč preganjal, in želel
vse pomoriti. Iz sovraštva do kristjanov gre k velikima
duhovnu in ga prosi, de bi mu spisano pravico dal, vse
može in žene, ki v Damasku Jezusa verujejo, zvezane
v Jeruzalem pergnati. Gre v Damask, in je že blizo
mesta, kar ga na enkrat posebna luč z neba osveti, in
on pade na tla. Sliši glas z nebes, ki mu reče: Savel,
Savel! kaj me preganjaš? Savel ves prestrašen vpra¬
ša: Kdo si Gospod? In sliši si odgovoriti: Jest sim
Jezus, kteriga preganjaš. Savel spet vpraša: Kaj ho¬
češ, de storim? Gospod mu reče: Vstani in pojdi v
mesto, ondi ti bo povedano, kaj de stori. Savel vstane,
in nič ne vidi, pogled je zgubil. Možje, ki so bili z
njim, ga za roko peljajo v Damašk. Tri dni ni jedel
ne pil, tudi vidi ni.

Bil je v Damasku en ucenec Jezusov, ki mu je bilo
Ananija ime. Njemu je Gospod v perkazni ukazal iti v
terg, imenovan Ravni, in mu rekel: Vprašaj v Judovi
hiši po Savlu iz Tarza, on moli. Savel je pa vidil v
duhu Ananija priti in na-nj roke položiti, de bi spet po¬
gled dobil. Ananija pa odgovori: Gospod, slišal sim
od veliko ljudi, koliko hudiga je ta mož tvojim svetim
v Jeruzalemu storil, in ima oblast od velikih duhovnov,
vse zvezati, kteri v tebe verujejo. Gospod mu reče: Le
pojdi, izvoljena posoda mi je, šel bo oznanovat moje ime



29
nevernikam, kraljem in Izraelskim otrokam. Pokazal
mu bom, koliko bo mogel terpeti zavoljo mojiga imena.
Cez tri dni pride Ananija v hišo, v kteri je bil Savel,
položi roke na-nj, in mu reče: Jezus, ki se ti je na
poti perkazal, me pošlje k tebi, de boš spet vidil, in s
svetim Duham napolnjen. Precej je Savel spregledal,
in se dal kerstiti. Bil je Pavel imenovan.

V spreobernjenju svetiga Pavla vidimo moc gnade
božje, ktero je Pavel brez vsiga zasluženja prejel, za¬
služil je štralingo, ko je preganjal tiste, ki so Jezusa
verovali. Bog pa ga je zvolil svojiga velikiga apostelj-
na, in storil ga je močniga s svojo milostjo, de je bil
sereen nevernikam Jezusovo vero oznanovati.

Precej po prejetim kerstu je Pavel začel oznanovati,
in šel v daljne kraje pridigovat sveti evangeli, in vsi so
se zavzeli nad njim. Ko je iz dežel spet v Damask
prišel in Judje močno zavračeval in terdil, de Kristus
je Sin božji, so sklenili ga umoriti. Pavel je zvedi!, de
ga zalezujejo in noč in dan per durih na-nj strežejo.
Kristjani, de je ubežal, so ga ponoči v pletenici po zidu
ispustili, in je šel v Jeruzalem. V Jeruzalemu so se
ga vsi bali, in mu niso verjeli, de bi bil učenec Jezu¬
sov. Barnaba ga je sprejel in k aposteljnam peljal.
Pavel jim je vse povedal, kako se mu je Kristus na
poti perkazal, in je bil z njimi, in oznanoval sveti evan-
geli Judam in nevernikam. Tukej je bil spet v nevar¬
nosti umorjen biti. Ko kristjani to zvedo, ga pošljejo
v Tarz. In Pavel je šel v Sirsko deželo in v ('ilicijo.
Ta čas so kristjani' mir imeli, vse preganjanje je pone¬
halo. Aposteljni so hodili po Judeji, Galileji in Sama-
rii, in so oznanovali sveti evangeli, in s čudeži poterdo-
vali resnice svete vere. Ko je sveti Peter v Lido pii-
šel, je ozdravil Enea, ki je osem let bolan ležal, in vsi
kar jih je v Lidi prebivalo in v Zaroni, so se spreobr¬
nili in verovali sveti evangeli. V mestu Jope je k življe-



30

nju obudil mertvo Tabito. Djanj. apost. 9. Ta čudež
se je v hipu razglasil, in veliko jih je verovalo v Jezu¬
sa, in prosili so Petra , de bi per njih v mestu Jope
ostal, in ostal je več dni per njih

1O. S. Peter spreoberne Kornelija.
Bog je Abrahamu obljubil, de iz njegovig-a rodu

pride Mesija in de po njem bodo vsi rodovi zemlje bla¬
goslovljeni, de bodo tedej tudi neverniki v Kristusa ve¬
rovali in po njem zveličani, in čas se je perbližal, de
bodo aposteljni sli tudi nevernikam Kristusa oznanovat,
in to je Bog Petru v perkazni razodel.

V Cezareji je živel Komeli, stotnik, dober in pobo¬
žen mož, kakor tudi vsa njegova družina; veliko je vbo-
gajnie izdajal in vedno je Boga molil, desiravno je bil
ajd. Okoli devete ure je vidil angelja k sebi priti, ki
gaje poklical: Komeli! Ves prestrašen reče angeljn:
Kaj je, Gospod? Angelj mu reče: Tvoje molitve invbo-
gajmedajanja so per Bogu sprejete. Pošlji nekoliko mož
v Jope k Petru, in pokliči ga k sebi, on ti bo povedal,
kaj de stori. Ko je angelj zginil spred njegovih oči,
pokliče dva svojih domačih in eniga vojšaka, pove jim
kaj se mu je zgodilo, in jih posije v mesto Jope k Pe¬
tru. Drugi dan gredo do Petra. Peter gre oh sesti
nri molit. Ko je lačen bil, je hotel jesti. Med tem ko
so mu jed perpravljali, se je zamaknil. Vidil je nebo
odperto, in od neba velik pert viseti. V njem je vidil
mnoge živali in ptice. Slišal je glas, kteri mu je rekel:
Peter vstani, zakoli in jej. Peter pravi: Gospod nikar,
se nikoli nisim kaj negnjusniga in nečistiga jedel. Sliši
pa spet odgovor: Kar je Bog očistil, ne imenuj ti ne-
gnjusno. To se je trikrat zgodilo, in pert. je bil spet
v nebesa potegnjen. Ko se Peter zdrami, premišljuje
kaj bi ta perkazen pomenila. Med tem pridejo poslani
možje od Kornelija, in pred vratini vprašajo po Petru.



31

In med premišljevanjem reče Duh Petru: Trije možje
po tebi vprašajo, pojdi doli, in brez vsiga pomiselka se
podaj z njimi, jest sim jih k tebi poslal. Peter gre doli
k možem, in jim reče: Jest sim tisti, ki ga išete, po
kaj ste prišli? Možje mu rečejo: Komeli, pravičen in
bogaboječ mož, kar ves Judovski narod priča, je po
angelji od Boga povelje prejel, te k sebi poklicat, in
tvoje besede poslušati. Peter jih pelje v hišo, in jih
je imel tisto noč per sebi. Drugi dan gre z njimi, spre¬
mili so ga tudi nekteri iz Jope. Ko pride h Korneliju,
pade Komeli na kolena pred njim. Peter ga vzdigne,
rekoč: Vstani! tudi jest sim človek kot ti. Gre v hišo
in veliko jih najde v hiši in jim reče: Vi veste, kako
se gnjusi Judovskima možu z neverniki biti, ali Bog mi
je rekel, nobeniga negnjusniga ali nečistiga imenovati.
Zato sim brez pomiselka k vam prišel; povejte mi, za¬
kaj ste me poklicali? Komeli mu reče: Ze so štirje
dnevi pretekli, kar sim ob deveti uri v svoji hiši molil,
in en mož v belim oblačilu je stal pred menoj, in mi
rekel: Komeli! tvoja molitev je uslišana, in tvoje dela
milosti so Bogu všeč. Pošlji v Jope po Petra. Precej
sim po-te poslal, in perpravljeni smo vsi zdej slišati, kar
ti je Gospod ukazal. Peter začne govoriti in reče: Za
res vem, de Bog ne gleda na človeka, kdo de je, am¬
pak iz vsaciga naroda mu je tisti všeč, kteri se njega
boji, in pravično ravna. Bog je besedo Izraelovim otro-
kam poslal, in mir oznanil po Jezusu Kristusu; on je
Gospod vsiga. Vi veste, kaj se je godilo po vsi Judeji,
ker je začel v Galileji učiti po kerstu, ki ga je Janez
oznanoval. Kako je Bog mazilil s svetim Duham in z
močjo, Jezusa iz Nacareta, ki je po deželi hodil, dobrot¬
ljiv bil, ozdravljal vse od hudiča nadležvane, ker je bil
Bog z njim. Mi smo priče vsiga, kar je storil v Ju¬
dovski deželi in v Jeruzalemu, in tega so na les obesili
in umorili. Bog ga je pa tretji dan obudil, in ga vidili



32

dal, pa ne vsim ampak nam, ktere je že prej izvolil pri¬
če; nam, ki smo z njim jedli in pili še po tem, ko je
od mertvih vstal, in ga je nam ukazal ljudstvu oznano-
vati in pričati, de ga je Bog postavil sodnika živih in
mertvih. Od njega so vsi pričali, de odpušenje grehov
dobe v njegovim imenu vsi, ki va nj verujejo. Še je
Peter govoril in že so bili vsi s svetim Duham napol¬
njeni, vsi ki so ga poslušali. Verni, ki so s Petram
prišli, in so prej judovske vere bili, so se čudili, de je
sveti Duh svojo gnado tudi v nevernike izlil, ker so sli¬
šali jih mnoge jezike govoriti in Boga hvaliti. Peter,
ki to vidi, reče: Ali sme kdo braniti, de bi leti keršeni
ne bili, ki so svetiga Duha prejeli, kot mi? Ukaže jih
kerstiti v imenu Gospoda Jezusa Kristusa. Prosili so
ga, de bi nektere dni per njih ostal. Djanj. aposf. 10.

Po vsi Judeji je glas počil, de tudi neverniki v Je¬
zusa verujejo. In ko je Peter v Jeruzalem nazaj pri¬
šel, so mu očitali, de se je z neverniki pečal in z njimi
jedel. . Peter pa njim je vse povedal, kar se je zgodilo,
kako je bil od Boga opominjan to storiti, in molčali so,
m Boga hvalili, ki je tudi nevernike poklical v svoje
kraljestvo, de bi pokoro storili in zveličani bili. J

11. Razširjenje Jezusoviga kraljestva
na zemlji.

Ob času smerti svetiga Štefana, ko so verni pre¬
ganjani bili, so se razkropili po Judeji, Galileji in Sa-
marii in še v bolj daljne dežele; prišli so tudi v Anti-
johijo, v Sirijo, in so tam Jezusa oznanovali Judam. Ne
kteri so ga tudi nevernikam oznanovali, in so verovali
svetimi! evangeliju. Ko so aposteljni v Jeruzalemu zve-
dili, de v Antijohii svetimu evangeliju verujejo , so tje
poslali Barnaba, ki pride v Antijohijo, vidi veliko število
vernih, je bil močno vesel, gre v' Tar svetiga Pavla



33

skat. Ko ga je najdel, prideta v Antijohijo, in sta vkup
eno leto učila in jih veliko spreobernila k Jezusovi veri.

Tukej so bili verni pervi kristjani imenovani po
Kristusu, ker so si perzadevali Kristusa v življenji po¬
polnoma posnemati, ali njegovo življenje na sebi kazati.
V Antijohii je postala perva občina ali cerkev iz never¬
nikov.

V devetim letu po Jezusovim odhodu, ko se je ze
čas perbližal, de so tudi aposteljni imeli iti po svetu ne-
vernikam oznanovat Jezusove nauke, je sveti Matevž na
prošnjo kristjanov popisal življenje, dela in nauke Jezu¬
sove, ker je bil priča vsili, je vse vidil in slišal, kar je
Jezus delal in učil. Te bukve je imenoval evangeli, to
se pravi po našim jeziku, veselo oznanilo. Ravno tako
so imenovali tudi drugi trije evangelisti svoje bukve, ki
so tudi popisali v njih življenje in nauke Jezusove. Tem
bukvam se spodobi reči veselo oznanilo, ker nam ozna-
nujejo usmiljenje božje, ki nam je došlo po Jezusu, Si¬
nu božjim, odpušenje grehov in opravičenje naših duš,
spravo, združenje z Bogam po Jezusu in večno živ¬
ljenje.

Zdej je kralj Herodež Agripa, de bi se bil Judam
perkupil, začel kristjane preganjati. Dal je Jakobu apo-
steljnu, bratu svetiga Janeza, glavo odsekati. In ko je
vidil, de je bilo to Judam všeč, zapove tudi Petra pri¬
jeti in v ječo zapreti. Ko je bil pa ravno velikonočni
praznik, ga je hotel še le po prazniku umoriti. Varo¬
valo ga je pa šestnajst vojšakov, in dva sta bila k nje¬
mu perkijenjena. Kristjani so pa močno žalovali po Pe¬
tru in noč in dan molili in Boga prosili, de bi ga rešil.
Prejšnjo noč, ko ga je Herodež drugi dan umoriti mi¬
slil, pride Gospodov angelj, in velika svitloba je postala
po ječi, zbudi Petra in mu reče: Vstani. Verige padejo
od njega, vstane, se obuje, opaše in gre z angeljem; pa ni
vedil, deje res božji poslanec, kar seje po angclju godilo, le
II. Del. 3



34

mislil je, de perkazen vidi. Gresta metno perve in dro¬
ge straže in prideta do železnih vrat, ktere se jima same
odpro, in ko ga iz ječe odpelji, zgine angelj. Zdej se
Peter še le zave in reče: Zdej zares vem, de je Go¬
spod svojiga angelja poslal in me olel iz’ Herodezeve
roke in Judovskiga ljudstva, ktero je moje smerti čaka¬
lo in zdelo. Grede premišljuje in pride do hiše Ma¬
rije, matere Janeza s perimkam Marta, kjer je hilo ve¬
liko vernih skup zbranih in so molili. Peter na vežne
vrata terka, eno dekle pride vprašat, kdo de terka. Ker
Petra po glasu spozna, vrat ne odpre, temuc gre v hi¬
šo povedat: Peter pred vratini stoji. Nobeden ji ni
veroval, rekli so ji: Mešaš se, njegov angelj bo. Peter
je pa le terkal, odpro mn in osterme ko ga vidijo. On
jim pa z roko migne, de bi molčali, in jim pove, kako
je Gospod z njim storil, in gre proč od njih. Bog je
molitev kristjanov uslisal, ki so zaupljivo prosili, in jim
dal Petra. Glejte koliko prava molitev per Bogu
zamore.

Drugi (lan je med vojšaki lin,p ,8la|, laj se ie ,
Petram zgodilo, m Herodež jil, je k smerti Jp
ter pa je zbezal ,z Judeje v Cezarejo, i„ p,.e’I>iva|
Krnah po tem je Bog Herodeza z „eznan„ bPo|eM|..
udaril, cervi so ga jedli m umeri je. Zdej je cerkev
Jezusova spet mir imela. Zdej so se aposteljni razšli
po vsim svetu, Judam in nevernikam evangeli oznanovat
kakor jim je Jezus zapovedal pred svojim vnebohodom’
ker so ga dosilnnal le v Judeji oznanovali.

13. Pervi zbor aposteljiiov
v Jeruzalemu.

Jezusova vera se je naglo razširila po več deželah,
in za cerkevjo Jeruzalemsko je bila v tem času cerkev
v Antijohii nar veei. Prišli so nekteri kristjani iz Je¬
ruzalema v Antijoliijo, kteri so poprej Judje bili, in so



35

govorili kristjanam Antijohiškim, ki so prej ajdje bili, de
mora vsak poprej obrezan biti, scer ne more biti zveli¬
čan. Pavel in Barnaba sta jih pregovarjala, de tega ni
treba. Sklenili so, de naj gresta Pavel in Barnaba v Jeru¬
zalem k aposteljnam in duhovnam. Pavel in Barnaba sprem¬
ljana od nekterih gresta v Jeruzalem, kjer so jih apo-
steljni veseli sprejeli, in pravila sta jim, kako velike reči
je Bog' z njima storil, in zakaj sta prišla. Zbrali so se
aposleljni in duhovni in so se posvetovali. Kar vstane
sveti Peter in začne govoriti, rekoč: Možje, bratje! vi
■veste, de je Bog že zdavnej med nami mene izvolil, de
bi iz mojih ust slišali neverniki besedo evangelija in ve¬
rovali. In Bog, ki serca pozna, je pričevanje dajal, ker
jim je dal svetiga Buha ravno kot nam. In med nami
in njimi ni razločka storil, po veri je njih serca očistil.
Zakaj skušate Boga, in na vrat nakladate licencam jarm,
kteriga naši očetje in tudi mi nismo mogli nositi. Le
verujmo, de bomo po milosti Gospoda Jezusa Kristusa
zveličani kakor oni. Sklenili so, de se ne sme nadloge
delati njim, ki so iz nevernikov kristjani. In so odločili
pisan list poslati s Pavlam, Barnabam, Judam in Silam
v Antijohijo, kakor so bili sklenili, namreč: Sv. Duh m
mi smo spoznali, vam nobene teže več nakladati zunaj
potrebniga: De se zderžite od malikam zaklaniga, od
kervi, od zadavljeniga in od nečistosti. Ako se tega
zderžite, boste prav storili. Zdravi bodite! Ko so prišli
v Antijohijo, so bili vsi kristjani veseli sklepa apostelj-
nov, in mirne vesti.

Ta je bil pervi zbor v Jezusovi cerkvi, in po tem
izgledu j e vselej cerkev storila, kader je bilo v resnicah
svete vere zoper krive nauke kaj razsoditi. Papež in
škofje so vkup prišli, se posvetovali in sklenili, kaj de
je cerkev v vsili časih verovala, in verni kristjani so se
sklepu cerkve podvergli in tako verovali, kakor je bilo
razsojeno, ker sveti Duh cerkev viža.

3*



36

Razšli so se aposteljni po celim svetu. Sveti Peter
je sel v Antijohijo in od tod v Rim, kjer je bil do svoje
smerti, tam je oznanoval sveti evangeli in Jezusa Sina
bozjiga, kamor je tudi sveti Pavel prišel, in pomagal
ljudi učiti. Kjer so aposteljni več ljudi k Jezusovi veri
spreobernili, so jim škofe in mašnike žegnali, kteri so
jih učili, službo božjo opravljati, jim svete zakramente
delili, in jim kar je bilo treba k zveličenju vernih sve¬
tovali, in zapovedovali. Izvolili so pa le ' pobožne pra
vidne može, kteri so bili v celi občini bogamoljni spo¬
znam m goreči za Jezusov nauk, in le take so bl-Jo
slovih. Prej, ko so jdi blagoslovili, so se postili molili
in vsi kristjani z njuni, de bi jim Bog dal dobremaŠni
ke ali duhovne, potlej so Še le aposteljni nad izvoljenimi
molili in roke na nje pokladali, de so prejeli potrebni
dar svetiga Duha v opravlanje svoje službe, in božjo
oblast vse storiti, kar je vernim k zveličenju treba Ria
goslovljeni so bili nekteri za škofe, ki so prejeli apostol¬
sko oblast, nekteri pa za mašnike, kakor se že današnje
dni godi, m se bo do konca sveta godilo.

Kakor je Jezus svojim učencam večkrat pravil, ka¬
ko jih bodo ljudje preganjah, sovražili, tepli, iz shodnic
metali m morili zavoljo njegoviga imena, tako se jim je
tudi zgodilo. Poterpežljivi so bili pa v vsili nadlogah
in mukah (martrali), in Jezusu zvesti in stanovitni tudi
v smerti.

Vsi aposteljni so bili umorjeni razim svetiga Jane¬
za, kteriga je Jezus posebno ljubil. On je v veliki sta¬
rosti v Efezu navadno umeri. Svetimu Jakobu, Jane¬
zovimi! bratu je Herodež dal glavo odsekati. Sveti Ja¬
kob, manjši imenovan, je bil v Jeruzalemu škof ostal
ki so vsi drugi aposteljni po svetu šli evangeli oznano-
vat. Sv. Jakoba so kristjani zavoljo njegove svetosti
kakor tudi nekteri Judje, visoko častili. ()n je bil umor¬
jen pod Judovskim velikim duliovnam Ananijem, peljali



37
so ga na tempelj, in ko je z verh tempeljna na glas
pričal, de Jezus Kristus je Sin božji, ki sedi na desni¬
ci božji, in de pride v oblakih neba, so ga s tempeljna
vergli in ubili. Svetiga Petra so v Rimu na kriz obe¬
sili in umorili; svetimu Pavlu pa glavo odsekali, oba na
en dan. Tako so vsi aposteljni živeli in utnerli za Jezu¬
sa, ko so Jezusavo kraljestvo ljudstvu oznanovali. Pa
ne le aposteljni so oznanovali Jezusov nauk, tudi dva
in sedemdeset ueencov; sedmero mož, ki so jih apostelj¬
ni izvolili revežem streči, in drugi pravični možje, ki so
jih ti naučili in poslali, oznanovat zveličavne resnice Je¬
zusove vere. Po teh svetih možeh je Bog vsim ljudem
na zemlji oznanil, kako bodo Jezusoviga odrešenja de¬
ležni in zveličani,

13. Jeruzalem razdjan.
Judje so na vso moč sovražili kristjane in perza-

devali si vero Jezusovo zatreti. Ali kaj zamore človeška
moc in hudobija zoper božjo voljo. Bog, kader se mu
je zadosti zdelo, je spolnil Danijelovo in Jezusovo pre¬
rokovanje. Judje so se v Jeruzalemu in v Judeji spun-
tali zoper Rimljane in med seboj, in bili so tako oslep¬
ljeni na umu, in popačeni v sercu, de kar nobeniga opo-
minovanja pametnih ljudi niso poslušali. Nič niso ma¬
rali, desiravno so pred vojsko vidili mnoge znaminja,
ktere je Jezus prerokoval, de se bodo perkazale na ne¬
bu in na zemlji pred končanjem Jeruzalemskiga mesta
in Judovskiga kraljestva. Jezus je prej pravil, de bodo
potresi sem tertje na zemlji, de bo dragina, lakota, ku¬
ga, vojska in strasne znaminja se bodo na nebu perka¬
zale. Kako se je godilo tisti čas, nam popišeta Jožef,
Judovski duhoven in Tacit Rimski, učena moža. Oba sta
vse vidila, kar se je godilo. Več let poprej so se za¬
čele strasne znaminja kazati na nebu , de Bog jih bo
zdej strafal, in mesto končal, pa krivi učeniki so ljudstvo



38

motili, de se niso dali prav podučiti; vidili so na nebu
podobo meča. Prej ko so se spuntali zoper Rimljane,
so prišli v tempelj veliko noč obhajat, in so vidili zjn-
trej ob treh veliko svitlobo v tempeljnu, de je bilo pol
ure tako svitlo, kakor podnevi. Velike vrata tempe! na
so se same odperle ob polnoči, ki jih je zavoljo velike
teze dvanajset mož komej zaperlo. Vidili so veliciga
travna v letu pet in šestdeset nad Jeruzalemom visoko
pod neham vozove in trume vojsakov, ki so se ravno
Uko -Vidili, kakor de bi holli mestu „l,lčgali. Binkušhm
nedeljo so Judovski duhovni, ki so ponoči v tempelj šli
službo odpravljat, slišali šum in tak glas, kakor de b‘
jih bilo veliko govorilo: Pojmo od tod. Vse to jih ni
potolažilo, de bi bili mirovali; tako so bili v hudobii po¬
trjeni, in krivi učeniki so jih v hudobii še bolj poter
dili, ker so jim po vsili teh strašnih znaminjih le srečo
oznanovali in Rimljanam nesrečo.

Kristjani so po božjim razodenji takrat Jeruzalem
zapustili in šli v mestu Pela, ki je 'ležal,, „a etrani
Jordana. Jezus j,m je se pred sv„j„
s, ,e oznand, s ktenm, b» pravični Bog Jeruzalem šlra-
fal, ko je Jezusa zavergel, kakor je prerokoval
Povedal je svojim učencam znaminja, ktere se bodo <r0-
dile pred razdjanjem Jeruzalema in je rekel: Kader bo
te tedej vidili gnjusobo razdjanja stati na svetim mestu
tedej naj, kteri so v Judeji, beže na gore, i. t. d Mat’
24. Kristjani so znaminja vidili in zbežali.

Rimljani so prišli, mesto Jeruzalem oblegli, Judje
so'v mestu od lakote merli, in ko so ga Rimljani zma¬
gali, so Jude morili, nekoliko jih polovili, jih iz dežele
po svetu razpodili, mesto in tempelj požgali, razvalili in
ga tlam enakiga storili. Tako je Rog Juje zavergel,
in štrafal njih velik greh, ko so Jezusa, »Simi božjiga
zavergli in umorili.



39

Ob tem času so minule Judovske daritve in služba
božja v lepim tempeljnu za vselej. Judje so se današnje
dni po vsi zemlji razkropljeni, nimajo ne svojiga kralja,
ne duhovnov, ne daritev. Oni so vedno žive priče spol-
njenja Jezusoviga prerokovanja, kako na tanjko de se je
spolnilo. Na hrib Kalvarije grede je Jezus Jeruzalemskim
ženam rekel, ki so se za njim jokale: Ne jokajte se čez
me, ampak jokajte se same cez se in čez svoje otroke.
Glejte, pridejo dnevi, ki bodo rekli: Blagor nerodovit¬
nim in telesam , ki niso rodile, in persam, ki niso doji¬
le. Takrat bodo rekli hribam : padite na nas, in griči
pokrite nas. Luk. 23. In zdej je bil tisti žalostni čas.

Koliko časa je Bog terdovratnim Judam perzana-
šal, kako jih opominjal, kako ljubeznjiviga se jim kazal,
in koliko si je tudi Jezus perzadjal jih spreoberniti; ali
vse je bilo zastoju. Ljubi kristjani! tudi nas Bog hoče
spreoberniti, opominja nas Jezusove nauke poslušati in
po njih živeti, de bi skozi resnično pokoro odpušenje
grehov zadobili.

Če terdovratni ostanemo v svojih grehih in se ne
damo spreoberniti, ne po njegovih velicih obljubah, ne
po njegovim žuganji, in ne bomo živeli po Jezusovih
svetih zapovedih, čakajo nas se hujši strafinge v več¬
nosti.

14. Kakd Je Jezusov evangeli <lo nas
prišel ?

Sveti evangeli je po posebni pomoči svetiga Duha
do nas prišel. Aposteljne je Jezus sam učil, česar ga
se niso prav tuneli, to jim je sveti Duh razodel, ki jim
ga je bil poslal. Aposteljni so skerbeli, de so nauk
Jezusov tudi njih učenci čist brez vse človeške zmote
ohranili in ga drugim oznanovali. Učenci aposteljnov so
ga drugim duhovnam in škofam izročili, tako de je s
pomočjo svetiga Duha od eniga do druziga do nas pri-



40

sel, to je po ustnim izročilu. Aposteljni s pomočjo sve¬
tiga Duha so ob posebnih perložnostih nekoliko Jezuso¬
vih naukov spisali, in kristjanam spisane izročili. Tem
bukvam pravimo sveto pismo nove zaveze, ali noviga
testamenta.

Zakaj tem bukvam, ki so jih aposteljni, ali njih učenci
spisali., pravimo sveto pismo!
Zato, ker so ga spisali s pomočjo svetiga Duha, in

ker so nauki v njem sveti.
Zakaj pravimo sveto pismo nove zaveze ?

Zato, ker imenujemo čas od Jezusoviga rojstva no¬
vo zavezo,t ali novi testament, ker je Bog nebeški Oče
z nami zavezo storil, in nam nebesa obljubil, če bomo
v Jezusa verovali in po njegovih naukih živeli; mi pa
smo Bogu obljubili, va-nj verovati in po njegovih nau¬
kih živeti. Bog je nekdaj z Abrahamam in Izraelci v
pušavi po Mozesu zavezo storil, in za tisti čas le z
enim ljudstvam, zdaj pa z vsimi narodi na zemlji, ker
je Jezus za vse umeri in vsim vrata nebeške odpevi.
Ktere so bukve, ki jih sveta cerkev spozna de so s
pomočjo svetiga Duha spisane ?

So le tč: Štirje evangelij sv. Matevža, sv. Marka,
sv. Lukeža in sv. Janeza. Djanje aposteljnov; listi sve¬
tiga Pavla, sv. Petra, sv. Janeza, sv. Jakoba, sv. Juda
in skrivno razodenje svetiga Janeza.

Sveti Matevž in sv. Janez sta bila aposteljna Je¬
zusova in sta vidila in slišala, kar je Jezus storil in
učil. Sveti Marka je bil tovarš svetiga Petra, in sveti
Lukež tovarš svetiga Pavla; pisala sta s pomočjo sve
tiga Duha, kar sta jima aposteljna povedala.

Sveti Matevž je pisal na Judovskim, in dal svoj
evangeli kristjanam, ki so v Jeruzalemu in na Ju-



41

dovskim prebivali, kjer se je vse to godilo in je bilo vse
znano, kar je Jezus učil in storil.

Pervi trije evangelisti govore veliko od božje, po¬
sebno pa veliko od Jezusove človeške natore, in uče, de
Jezus je res Bog in človek. Sveti Janez pa posebno
skaže, de je Jezus edinorojeni Sin božji, pravi Bog z
Bogatn Očetam in svetim Duham eden in ravno tisti Bog,
kteri ima z njima le eno in ravno tisto božjo natoro.
Vsi štirje popišejo včlovečenje, rojstvo, življenje, nauke,
čudeže, terpljenje, smert, vstajenje od smerti in vnebo¬
hod Jezusa Kristusa, Sinu božjiga.

Djanje aposteljnov je spisal sveti Lukež evangelist.
V teh bukvah popise vnebohod Jezusov, prihod svetiga
Duha v aposteljne, razširjenje Jezusove cerkve po ozna-
novanji aposteljnov in skozi njih čudeže; smert svetiga
Štefana in Jakoba, sprpobernjenje velikiga ključarja kra¬
ljice Kandace in Kornelija, preganjanje kristjanov po
judih, čudno spreobernjenje svetiga Pavla, terpljenje
aposteljnov, posebno svetiga Petra in Pavla.

Sveti Pavel je štirnajst listov. Pervi v sv. pismu
je, ki ga je Himljanam pisal. Sv. Pavel uči v tem pismu,
de, ker je apostelj sveta, hoče jude in ajde kot eno bo¬
žjo družino vkup spraviti, in pokaže, de judje in ajdje
ne bodo zavoljo svojiga zasluženja, ampak skozi gnado
in pravo vero pred Bogam opravičeni in zveličani, in
kako se more prava vera po dobrih delih skazati. De
ajdje iz stvarjenih reči scer spoznajo, de je Bog, pa ga
ne časte kakor se spodobi, temuč hudobno žive; pa tudi
judje niso boljši, desiravno imajo božjo postavo, vender
le greh delajo. Torej so judje in ajdje strafinge vredni.
Le po Jezusu Kristusu zadobimo milost, odpušenje gre¬
hov in opravičenje. (’e va nj verujemo in po njegovih
zapovedih živimo, bomo še le pravični, brez Jezusa pa
ni nobeden pravičen.



42
Pervi list svetiga Pavla do Korincanov.

V Korintu je bil prepir med nekterimi kristjani, de so
se med seboj ločili po učenikih, nekteri so rekli, mi smo
Kristusovi. Sv. Pavel jim piše, de jim je čisto božjo
resnico oznanoval, naj ne govore, jest sim tega ali uni-
ga učenec, vsi smo le hlapci božji v oznanovanji svetiga
evangelija. Ostudniga nečistnika, satanu izda. Svari
jih, de, če kdo v zakonu kristjan postane, naj se ne loči
zato od svojiga neverniga družeta. Svetje deviški stan,
desiravno zakonskiga stanu ne odverže. Pove jim , de
meso, ki je malikam v dar perpravljeno, se sme ravno
tako jesti kakor drugo, pa vender, ako bi bil skozi jed
takiga mesa kdo pohujsan, ga ne sme jesti. Očita jim,
de se per službi božji prav nezaderže; zapove ženskim,
de ne morajo s pokritim obrazam v cerkev priti, in se
v cerkvene reči ne mešati, ampak molčati; de naj vsak
s čistim sercam sveto obhajilo prejme. In uči, de je
Jezus od smerti vstal, in de bomo tudi mi vstali.

Drugi list do Korincanov. Ko je sveti Pa¬
vel po Titu zvedil, de je njegov pervi list veliko dobri-
gav Korintu storil, jim pove svoje veliko veselje, jih v
drugim tolaži, nečistnika, ki se je spreobernil, spet v
cerkev vzame. Govori od svoje apostoljske oblasti, od
svojiga zasluženja v posvarjenje vsili, ki so zoper njega
govorili.

L i s t d o G a 1 a č a n o v. Sv. Pavel jim zaterdi, de
naj se njegovih naukov derže, in naj se ne dajo motiti,
de, ako bi tudi angelj z nebes prišel in jih kaj drugači
učil kakor on, naj mu ne verjejo, ker je on svoj ev an¬
geli od Jezusa prejel. Uči jih, de judovske šege jih
ne vežejo, de Jezus nas je od jarma judovske postave
odkupil. Živite po Jezusovih naukih, boljšajte svoje
serca, jim piše, in varvajte se tistih, ki me hočejo ogo¬
varjati in černiti per vas. Ponižajte se, in Jezus bodi
vaša čast.



43

List svetiga Pavla do Efez a nov. V njem
hvali Jezusa in njegovo vero, uči jih, de človek je opra¬
vičen po smerti Jezusa Kristusa, in de po božji milosti
so poklicani v Kristusovo kraljestvo; jih opominja se
ne dati zmotiti od lažnjivih učenikov , in uri kako naj
vsak v svojim stanu sveto živi.

List d o Filipljanov. Filipljani so bili sv. Pavlu
iz serca vdani, poslali so mu pomoč v Rim, kjer je za-
pert bil. Torej se jim zahvali, jih pohvali ker pobožno
žive, in se zato tudi Bogu zahvali, ki jim svojo milost
daje. Opominja jih v miru in ljubezni živeti, in se va¬
rovati lažnjivih učenikov, in njegov nauk zvesto
ohraniti.

List do Kolosanov. V tem listu jih sveti Pavel
hvali zavoljo njih vere in ljubezni, in jim pove, de za
nje moli; častitljivo od Jezusa govori, in jih opominja
zapeljiviga učenika se varovali, in se ne dati za¬
peljati.

Dva lista do T esal on i čan o v. Sveti Pavel
hvali njih stanovitnost v veri, hvali Boga zavoljo njih
poterpežljivosti v preganjanji, jih opomina se varovati
nečistosti, in jim pove, de se ne bo sodniga dne.

Dva lista do Timoteja škofa v Efezu. Sv.
Pavel ga uči, se jim vstavljati, kteri se za prazne reči
prepirajo, prepir ljubezen ugasne, in nemir napravi. Po¬
pise lastnosti, ktere morajo imeti, ki jih za duhovski stan
izvoli; uči ga, kako se mora proti vsakimu zaderžati,
kakorsne starosti ali stanu naj bo. Opominja ga gnado
božjo zvesto ohraniti, ktero je per posvečenji za škofa
prejel; naj krotko opominja jih, kteri se resnici vstavlja¬
jo, v upanji, de Bog jih bo s svojo gnado spreobernil.
Pove mu, de bodo v zadnjih časih lažnjivi učeniki vstali,
polni pregreh, ki se bodo po zunanjim dobre kazali in
ljudi motili, ti pa ostani stanoviten, in živi vsim v dober
i zgled.



44

List do Tita, škofa na otoku Kreti. Sv. Pavel
je Tita močno ljubil, njega je škofa posvetil, in mu v
tem listu popise kakor Timoteji, kakošni morajo škofi
in duhovni biti,

List do File m on a. Filemon je imel sužniga
Onezima, in ta ga je okradel, zbežal od njega in gre v
Rim; seznanil se je s svetim Pavlam in sveti Pavel ga
je spreobernil v kristjana, in ga je s tern listam v Kolo¬
šo k Filemonu poslal, in za-nj prosil, de bi mu odpustil
in ga spet v službo vzel. Sveti Pavel da tukej lep izgled
ljubezni do bliznjiga, in nas uči kako ljubeznjivo bi mo¬
gli poslain odpustiti, kader svoje pregreske spoznajo in
obžaljujejo.

List do H eb rej o v. Sveti Pavel je vidil kako
kristjanam, ki so prej judje bili, šege judovske službe
božje dopadejo, ker per kristjanih sperviga še ni bila
tako častitljivo opravljena; de so mislili ceremonije judov¬
ske cerkve so tudi njim potrebne, de jih ne smejo opu¬
stiti, in se je bal, de bi se nazaj ne povernili in judje
ne postali. Vedil je pa tudi, koliko hudiga so judje
kristjanam storili, kteri so bili pred njih bratje, zato jih
uči nar vcči skrivnosti od Jezusa Kristusa, jih tolaži v
njih terpljenji, pove jim, de Jezus je vikši od' vsili, nje¬
govo maštvo vikši od judovskiga, ktero je bilo le podo¬
ba njegoviga; de daritve judovske so le podobe njegove
daritve. In prepriča de prava pravica ne pride iz postave,
de le Jezus opraviči človeka, in opominja jih k stano¬
vitnosti v veri.

List svetiga Jakoba, manjšiga škofa v Jeru¬
zalemu. Sveti Jakob je vidil, de so kristjani hudo pre¬
ganjani od jodov, bal se je, de bi ne odpadli od vere
iz strahu pred preganjavci; vedil je, de nekteri mislijo,
vera sama brez dobrih del človeka opraviči, zato je pi¬
sal ta list, de jih je podučil, de skušnjave kristjanu v
dobro zaležejo, ce jih premaga; pokaže kako se začne



45

greh v človeku, in uči de vera Brez del je mertva, in
de vsaki verni si mora perzadevati po božjih zapovedih
storiti.

Dva lista svetiga Petra. Sv. Peter daje lepe
nauke kristjanam, de njih vera je prava, uči poterpežlji-
^ost v terpljenji po Jezusovim izgloda, opominja sveto
živeti, višjim, gosposkam pokorni hiti. Vise opominja
k zvestima dopolnjenju dolžnosti njih slami, in vse de
naj voljno preterpe, naj bodo volji božji vdani in naj bodo
stanovitni v veri.

Trije listi svetiga Janeza. Pervi je poln le¬
pih naukov, kako naj se med sabo Druga dva
sta osebam po samim pisana , hvali njih pobožno življe¬
nje, in jih opominja se ločiti od takih, ki zmote uče.

List svetiga Juda Tadeja. Verne opominja, de
naj bodo stanovitni v veri, naj po keršansko žive, in naj
se varjejo krivovercev.

Skrivno razodenje svetiga Janeza. Sveti
Janez po razodenji božjim popise, kako se ho Jezusovi
cerkvi od začetka do konca sveta godilo, kako se bo s
svojimi sovražniki vojskovala in jih premagala, in na
zadne vsa v nebeško kraljestvo se premenila.

15. Od nstniga izročila.
Aposteljni so veliko let Jezusov nauk le učili pa

ne pisali, ker jim je Jezus zapovedal, rekoč: Pojte po
celim svetu in oznanujte sveti evangeli, in kerstite jih,
učite jih vse dopolniti, kar sim vam zapovedal; tedej so
Je z besedo učili in pozneje so še le pisali, ko je bil
sveti evangeli že po širokim na zemlji znan. V listih,
ki so jih aposteljni vernim pisali, so jih tudi opomnili
na nauke, ktere so jim dali, ali pa so jih še bolj razlo¬
žili, de so jih bolj čisto umeli. Sv. Pavel opominja I e-
saloničane: »Bratje bodite stanovitni in derzite



46

izročenje, kteriga ste se naučili ali skozi
govorjenje ali skozi nas list.” (2. Tesal. 2. 14.)
to je, de deržite se po tem, kar sim vas z besedo učil.
Sv. Janez pove, de je Jezus scer se veliko drugih ču¬
dežev v pričo učencov storil, kteri niso v teh bukvah
zapisani, ti pa so zapisani zato, de verujete, de Jezus
je Kristus Sin božji, in de, kteri verujete , življenje v
njegovim imenu imate. Jan. 20. 30. Namestniki apo-
steljnov so resnice, ki so jim jih aposteljni povedali, dru¬
ge učili, tako de so jih spet eden od druziga zvedili do
danasnjiga dne.

In če bi ustniga izročila ne imeli, bi se svetiga
pisma, naukov Jezusovih prav ne zastopili. Tudi bi ne
vedili, ktere bukve so aposteljni s pomočjo svetiga Du¬
ha pisali, ako bi namestniki aposteljnov drugim ne bili
povedali, in ti spet svojim namestnikam do danasnjiga
dne. Več naukov aposteljni pa tudi niso zapisali, desi-
ravno so jih učili, kar sami povedo ; vse te resnice ve¬
mo le iz ustniga izročila. Postavim verno resnico: de
je sveti kerst tudi otrokam k zveličenju potreben, kako naj
se daritev svete mase opravlja, kako naj se sveti zakra¬
menti dele, de svetnike častiti je dobro in koristno i. t. d.
vemo le po ustnim izročilu.

Iz koga vse vemo, kar nam je verovati?
Iz svetiga pisma in iz ustniga izročila.

Ali je v svetim pismu nove zaveze vse zapisano J kar
je Jezus učil?

Ni vse zapisano, veliko resnic so aposteljni le z
besedo učili, pa ne zapisali.

Od kod vernoj kar so aposteljni z besedo učili j pa
ne zapisali ?
To vemo iz ustniga izročila.



47

Kako se prepričamo^ de to ustno izročilo,, ki ga ima-
moj je resnično Jezusovo in njegovih aposteljnov ?
Se prepričamo iz tega, ker ga je katoljška cerkev

ob vsih časih za Jezusov in njegovih aposteljnov nauk
verovala in povsod učila.

Kaj je tedej nezapisana božja beseda ali ustno
izročilo ?
So tisti nauki vere, ki nam jih gre verovati in po

njih živeti, ktere so aposteljni ali iz ust samiga Jezusa
slišali, ali pa razsvetljeni od svetiga Duha le oznanovali,
pa ne zapisali.

Kje je ustno izročilo hranjenol

Samo v katoljski Rimski cerkvi je stanovitno zvesto
in nepopačeno hranjeno, ona sama je od Jezusovih in
aposteljskih časov, in bo do končanja sveta.

16. Malikovavci preganjajo kristjane.
Bog je bil odvzel Judam moč kristjane preganjati

in jim škodovati, ker jih je zavoljo njih pregreh, ko so
Jezusa svojiga Odrešenika zavergli, ga križali in umo¬
rili, hudo štrafal in po celim svetu razkropil, in kristjani
so imeli mir pred njimi. Pa toliko hujši so jih začeli
ajdje preganjati in moriti, samo zato ker so kristjani
bili. Gosposke so jim prepovedovale se skup shajati k
službi božji. Silili so jih malike moliti in jim darovati,
sveto pismo so jim jemali in ga sožgali; silili so jih Je¬
zusa kleti, in če niso storili, kar so hotli, so jih zapi¬
rali v ječe, jih neusmiljeno tepli in morili. Veliko kri¬
stjanov je pomerlo v smerdljivih ječah od lakote in te-
penja. Razpenjali so jih na kole, jih po živinsko bi¬
čali (gajžlali), s sekirami sekali, z razbeljenim železarn
žgali, na žerjavci pekli, z tacimi rečmi, ki rade gore ovili
in namazali in take zažgali; s žagami žagali, v vrelim



48

olji kuhali, s kamni pobijali, s kolmi do smerti tepli, z
mecmi morili, s psicami streljali, divjim zverinam za jed
metali, jim kamne na vrat obešali in v vodo metali- ko¬
ze jim s života derli, jih na razbeljene stole posajevali,
in z raztopljenim svincam polivali, in kdo bo vse Šoštel’
kako so jih hudobni ajdje mučili (martrali)? Desiravno
so pa toliko terpeti mogli, se vender niso dali premotiti
v verovanji; veliko bolj so se veselili in za zlo srečne
šteli, de so imeli perložnost za Jezusa terpeti kteriga
so čez vse ljubili, in ker so imeli upanje boljšima življe
nja v nebesih Veliko tavžent tacih nedolžnih kristjanov
je v hudih mukah (martrali) umerlo, in ravno njih smert
je storila, de je število kristjanov če dalje bolj rastlo
Tri sto let so ajdje kristjane tako hudo preganjali, od
časa do časa so bili bolj ali manj preganjani in morjeni
in v časih tudi nekoliko časa mir imeli; tokb dolo-0 de
je Konštantin, Rimski cesar Jezusovo vero nase vzel
Pod njim so kristjani lep mir zudobili.

Konstantin je dajal zapovedi v dobro kristjanam-
zapovedal je precej vse kristjane spustiti, kteri so v je¬
čah zaperti bili; jemal jih je v svojo službo, ker dosih-
mal m bil noben kristjan v cesarsko službo vzet Do
pustil jun je cerkve zidati, božjo službo očitno opravlja
ti, m nobeden nevercov jih ni smel motiti ali kako nadleL
jim delati v službi božji. Kristjani so smeli nedeljo in
druge zapovedane praznike očitno praznovati in posve¬
čevati. Sam je tudi cerkve zidal in jih tudi po cesarsko
obdaroval. Vsako duhovno opravilo je bilo v cerkvah
z veliko častjo opravljeno.

Tako so oznanovavci svetiga evangelija per judih
in ajdih velike zaderžke imeli. Judje so čakali moini-
ga zemeljskiga kralja, kar Jezus ni bil; ajdje so pa ži¬
veli po natori, po svojim spačenim poželjenji, kar sveti
evangeli prepove, ker le lastno zatajenje' zapoveduje,
kar nevercam m bilo všeč; m vender se je Jezusov



49

nauk po celi zemlji razsiral zraven vsili teh zaderžkov,
in ravno to priča, de Jezusov nauk je božji.

Kristjani so pa svoje brate in sestre, kteri so se
dali zavoljo Jezusove vere mučiti ali martrati, visoko
častili, ob obletnici njih smerti in tudi druge čase so na
njih grobeh skup prišli, molili, se mučencam ali marter-
nikam perporočevali v molitev, de bi za nje Boga pro¬
sili, de bi jih močne storil v veri in v življenji po veri,
in ako bi bilo treba se raji umoriti dali kakor vero za¬
tajiti. Kristjani so tudi kosice mučencov ali marternikov
in druge reci, ki so jih marterniki imeli, postavim oble¬
ko ali rute, s kterimi so si pot brisali, visoko častili,
torej njih kosti pobirali in častitljivo hranili. Tem ostan-
kam pravimo svetinje.

V preganjanji se vidi obljuba Jezusova spolnjena,
ki jo je svoji cerkvi storil, de hudobije peklenske je ne bo¬
do zmagale; de jo je na skalo postavil, in bo do kon¬
čanja sveta terdno stala.

Hvalimo Boga, de v lepim miru živimo in lahko
Bogu služimo; pa žalujmo, ko je tako malo dobrih krist¬
janov, kteri bi po Jezusovih naukih in izgledih živeli.
Koliko hudiga so nekdej mučenci ali marterniki za Je¬
zusa in za nebesa preterpeli, in koliko smo pa mi per-
pravljeni voljno preterpeti! Kaj bo z nami?—

1T. Od svetih krajev kristjanov, kamor
so se shajali Bogti molit.

Precej v pervih časih kersanstva so kristjani imeli
odločene kraje, kamor so ob nedeljah skupej prišli svojo
službo odpravljat; eden druziga v dobrim poterdovat in
daritev večne zaveze ponavljat, to je, sveto maso Bogu
darovat in se s svetim resnjim telesam obhajat. Sveti
Pavel je dve leti v Efezu v Tiranovi hiši imel odločeni
kraj, kjer so se verni shajali, de jih je učil, sveto maso
opravljal in jih obhajal. Djanj. apost. 19. 9. Od tacih
II. Del. 4



50

za službo božjo odločenih krajev sveti Pavel v pervim
listu do Korinčanov govori, ko jim očita, zakaj de cer¬
kve božje v pravi časti nimajo, de naj doma jedo in pi¬
jejo, in ne v cerkvi. 1. Kor. 11. Od tacih krajev tudi
ajdovski veci Plini v listu do rimskiga cesarja Trojana
piše, kjer kristjane zagovarja, de nič hudiga ne store
in so mirni, le to pove od njih, de v nedeljo se vselej
snidejo na en kraj, svojiga Gospoda in Boga molit Sv
Justin mučenec (marternik), ki je v drugim stoletji po
Jezusovim rojstvu živel, nam to pove, ker piše- de kri
stjani pervi dan v tednu, to je, v nedeljo vsi vkup pridejo
iz mest m vasi; de obhajajo spomin Jeznsoviga od
smerti vstajenja, de so učeni, de molijo in jih obhajajo
Sveti Klemen iz Aleksandrije uči kristjane, kakč 'se
morajo v cerkvi zaderzati. To priča od 'cerkva de so
jih kristjani imeli, ktere so tudi božje hiše, hiše molitve
imenovali.

Cerkveni pisarji pervih <ta8OT kersanstva od veliko
cerkva kristjanov govore, in se hudo pertožijo in ajde
ki jun jih podirajo m požigajo. Rimski cesar Diiokleci’
jan je v etn tri sto m tri zapovedal vse cerkve kristia-
nov do tal podreti, to priča de so Jih velito
ktere so na tihim blagoslovih ali dognali, po zadobljenim’
miru pa z veliko in posebno častjo.

Ob časih preganjenja, ali ko so jim bile cerkve po
derte, so pa kristjani v skritih krajih, v samotah službo
božjo opravljali. Prišli so vkup ponoči ali pa z-„h •
oh zoru, de jih sovražniki niso vidili. Bali se scer '
terpeti za Jezusovo vero, pa brez potrebe niso hotl^v
nevarnost svojiga življenja postaviti, in tudi ne sovražni¬
cam perložnosti dajati, de hi jih bili po nedolžnim mu¬
čili in morili.



51

IS. Od svete katoliške cerkve in nje
naredb.

Jezus je hotel, de bi njegova cerkev do končanja
sveta ostala, postavil je učenike v nji. Pervi učeniki so
bili aposteljni in učenci, ki si jih je bil izvolil, de so po
njegovim vnebohodu njegovo delo ljudi zveličati, naprej
delali, njegovo kraljestvo po zemlji razširjali med narodi,
in jih napeljevali njegoviga neskončniga zasluzenja s
svetim življenjem se vdeležiti. V to sveto delo jim je
tudi dal božjo oblast v njegovi cerkvi vse storiti, kar
je treba, de bodo ljudje zveličani, in kristjanam vse za¬
povedati storiti, kar jim k boljsenju življenja in k zveli-
čenju služi, de ga dosežejo, ker je rekel: Karkoli bo¬
ste na zemlji zavezali, bo v nebesih zavezano , in kar¬
koli boste na zemlji odvezali, bo tudi v nebesih odveza¬
no. Kdor pa hoče zveličan biti, mora prej od Jezuso-
viga duhovniga telesa ud cerkve postati, v nji bo dele¬
žen Jezusoviga neskončniga zasluzenja in posvečen po
svetim Duhu.

V te pravice stopi človek skozi sveti kerst, kjer
bo po svetim Duhu prerojen, in z Bogam Očetam in
Jezusam sklenjen. Zato je dal svojim aposteljnam in
učencam oblast kersevati, rekoč: Pojdite po celim svetu,
in oznanujte sveti evangeli vsim narodam, in kerstite, jih
v imenu Očeta, Sina in svetiga Duha. Učite jih vse
dopolniti, kar sim vam zapovedal. In to je svojim apo¬
steljnam in učencam govoril.

Ce pa kristjani z gnado bažjo, ki so jo per svetim
kerslu prejeli, ne delajo, si ne perzadevajo z njo volje
božje dopolnili, se pomoči svetiga Duha vstavljajo, gre-
se, se ločijo od Boga, ga zapuste , spet padejo v kra¬
ljestvo hudobniga Duha, kterimu smo se per svetim ker¬
stu odpovedali, in zgube večno življenje. De bi pa vsa¬
kima, kteri bi hotel spet z Bogam se spraviti, mogoče

4*



52
bilo, je Jezus iz ljubezni do nas zakrament svete pokore
postavil, in dal svojim licencam božjo oblast grehe od-
pusati, rekoč: Kakor je Oče mene poslal, ^tako jest
vas pošljem, in je va-nje dihnil in rekel: Prejmite sve-
tig-a Duha, kterim boste grehe odpustili, so jim
odpuseni, in kterim jih bote zaderžali, so jim zaderžani.
Jn te oblasti ni dal vsim kristjanam, ampak le licencam.

De bodo kristjani ohranjeni v gnadi božji in v do¬
brih delih rastli, in imeli vedno daritev jo Bogu v čast
in v odpusenje grehov darovati, je Jezus per zadnji ve-
e>rji zakrament svetiga rešnjiga telesa in daritev svete
mase postavil. Dal je svojim aposteljnam svoje telo v jed
in svojo kri v pijačo; in tudi le aposteljnam, in ne dru¬
gim, ki so va-nj verovali, je zraven rekel: To storite v
moj spomin, to je, mašujte.

Iz teh naredeb v Jezusovi cerkvi se učimo, de je
Jezus svojim aposteljnam posebno oblast dal, ktere dru
gim vernim ni dal. Aposteljni so tedej od Jezusa pre¬
jeli oblast zapovedi dajati, ktere so jim k zveličenju po-
magljive; kersevati, grehe odpusati, daritev svete mase
opravljati, kristjanam svete zakramente deliti, in jih vse
učiti, kar jim je Jezus zapovedal, in jjm uterdovati de
naj to tudi dopolnijo. Jezus jih je poglavarje svoje cer¬
kve postavil.

Ker je pa Jezus hotel, de njegova cerkev do kon¬
čanja sveta ostane, je dal svojim aposteljnam in njih na-
mestnikam oblast druge namesti sebe postavljati, rekoč-
Kakor je mene Oče poslal, tudi jest vas pošljem To
je: Moj Oče mi je dal oblast vas poglavarje moje cer¬
kve postaviti, tako tudi jest vam dam oblast druge za
svoje namestnike postaviti, in jim dati to božjo oblast
ktero ste vi od mene prejeli, de bodo mojo cerkev, moje
verne vižali in napeljevali k zveličenju. In aposteljni so
tudi postavili namest sebe .škofe in mašnike. Ker je bilo
skofam in mašnikam pomoči svetiga Duha ravno tako



53

treba kakor aposteljnam, so jih posvetili (žegnali), in
posvečeni so prejeli božjo oblast in potrebno pomoč sve-
tiga Duha, de so zamogli težke in svete dolžnosti svo¬
jca duhovskiga stanu zvesto opravljati.

Škofje so namestniki aposteljnov, in drugi masniki
namestniki učencov. Kakor so aposteljni veči oblast od
Jezusa prejeli, kakor drugih dva in sedemdeset učencov,
takč imajo tudi škofje veči oblast kakor masniki. Ko je
učenec Jezusov, Filip v Samarii pridigoval, in so Sa¬
marijani v Jezusa verovali, jih je kerstil. Ko so apo¬
steljni v Jeruzalemu to zvedili, so poslali Petra in Ja¬
neza v Samarijo, in sta na keršene roke pokladala in
molila, de so verni sv. Duha prejeli, to je, delila sta jim
zakrament svete birme. Iz tega se že vidi, de učenci
niso birmovali, so imeli tedej manji oblast kot apostelj¬
ni; tako imajo tudi masniki manj oblasti kot škofje. Ta¬
ko so tudi aposteljni in ne masniki razsodili v Jeruza¬
lemu, de kristjani niso pod postavo Judovskih šeg, de
jim ni treba obrezovanja.

Škofje so postavljeni cerkev božjo vižati, ker so
namestniki aposteljnov. Sv. Pavel pravi: Glejte te¬
dej na se in na vso čedo, v kteri vas je sveti
Duh škofe postavil, de vižate cerkev božjo,
ktero je s svojo kervjo perdobil. Djanj. apost.
20. 28. Škofje imajo oblast birmovali, mašnike posveče¬
vati in ljudstvo v svojih škofijah vižati in čuti, de sovraž¬
niki slabih naukov med ljudstvo ne raztrosijo in ga ne
zapeljejo. Ko pa škofje po vsi škofii biti ne morejo,
imajo po farah postavljene fajmoštre, kteri so njih po-
magavci.

V vsaki hiši, v vsaki družini mora eden glava, pervi
biti, kteri vse viža, in kterimu morajo drugi podložni biti,
de se vse po redu godi; tako mora tudi v Jezusovi cer¬
kvi eden glava biti, kteri ima pervo čast in oblast. Zato
je tudi Jezus svojo cerkev previdel s poglavarjem čez



54
vse ude cerkve, de bi se vse v edinosti in po re¬
du v nji godilo, in postavil je Petra za perviga po¬
glavarja cele cerkve. Svetimu Petru je Jezus re¬
kel: »Ti si skala, in na to skalo bom svojo cerkev
postavil, in vrata peklenske je ne bodo zmogle. Tebi
bom dal ključe nebeškiga kraljestva, karkoli bos na
zemlji zavezal bo v nebesih zavezano. In po svojim od
smerti vstajenji, ker si je bil že perdobil s svojo prelito
kervjo svojo cerkev, mu je spet skerb za-njo irocil, ko
mu je trikrat rekel: Pasi moje jagnjeta, pasi moje ovce,
to je, skerbi za vse ude moje cerkve.

Peter je po prejeti oblasti tudi storil. Po Jezuso¬
vim v nebohodu je on rekel: Zvolimo druziga aposteljra
namest Judeža Iskarjota, in zvolili so svetiga Matija.
Binkustno nedeljo je on pervi oznanoval sveti evangeli,
v zboru v Jeruzalemu je on pervi govoril. Kakor je
pa ze ob časih aposteljnov v Jezusovi cerkvi glave, tre.
ba bilo, tako jo je ob vsih časih treba, in škof v Rimu,
pravi namestnik svetiga Petra, je bil vselej glava cele
cerkve, kterimu papež pravimo, ali oče vsih pravovernih.
Njega imenujemo vidniga poglavarja, Jezusa pa , ki ga
ne vidimo, imenujemo neviduiga poglavarja, ali nevidno
glavo cerkve; on je nevidno vselej per svoji cerkvi, ka¬
kor je obljubil, rekoč: »Jest sim vselej per vas
do končanja sveta,” Mat. 28. 20.

Ker je Jezus v svoji cerkvi učenike in poglavarje
postavil, kterih skerb je kristjane učiti Jezusov zveličav¬
ni nauk, jih vižati in napeljevati, po njegovih naukih ži¬
veti in se zveličati; morajo poglavarji cerkve tudi zapo¬
vedovati kristjanam vse to storiti, kar jih zamore zve¬
ličati, ali jim pomagati bolj gotovo se zveličati. Tako
imajo škofje v svojih škofijah, in vsi škofje s papežem
skup oblast za celo cerkev zapovedi dajati, desiravno
tudi papeži imajo oblast v cerkvi posebne zapovedi da¬
jati, kar so ob vsih časih tudi storili. Verni kristjani so



55

pod greham dolžni te zapovedi dopolnovati, ker cerkev
le to zapoveduje, kar kristjanam v zveličanje pomaga,
in ker iz obljube Jezusove vemo, de sveti Duh cerkev
viža, se tudi zanesemo, de bo cerkev vselej po okoljši-
nah in časih le take zapovedi dajala, kterih spolnjenje
kristjanam pomaga Jezusoviga neskončniga zasluženja se
vdeleziti. Zato so cerkvene zapovedi kristjanam, kakor
de hi jih sam Bog dal, ker je Jezus svojim aposteljnam
in njih namestnikam rekel: Karkoli boste na zemlji za¬
vezali ali razvezali, bo tudi v nebesih zavezano ali raz¬
vezano.

Ih Jezus je tudi zapovedal cerkvene zapovedi der-
žati, ker je rekel: Kdor cerkve ne sluša, imej ga ajda
in očitniga grešnika, to je, imej ga kakor taciga, ki ni
iz mojiga kraljestva. Tudi svojim dva in sedemdeseterim
učencam, ki jih je po deželah poslal svoj evangeli ozna-
novat, je rekel: »Kdor vas posluša, mene poslu¬
ša; kdor vas zaničuje, mene zaničuje; kdor
pa mene zaničuje, zaničuje njega, ki me je po¬
slal?’ Luk. 10. 16. In sveti Pavel zapove Hebrejem,
rekoč: »Bodite pokorni svojim predpostavlje¬
nim, in bodite jim podložni; zakaj oni čujejo
k o t a k i, ki bodo za vaše duše odgovor da¬
jali, de z veseljem to store in ne zdihovaje;
to bi namreč ne bilo za vas dobro.” Hebr. 13.17.

Aposteljni so dajali zapovedi kristjanam, tako tudi
njih namestniki za njimi. In oni imajo tudi cerkvene
zapovedi, pa od njih bo v drugim kraji govorjenje.

Aje so pervi kristjani opravljali zunanjo službo
božjo ?

V posebnih k temu odločenih krajih, ktere so cer¬
kve, hiše molitve imenovali. Kader so bili pa preganjani,
v skritih krajih in v samotah.



56

Ob kterih dnevih so kristjani vkup prišli zunanjo slu¬
žbo božjo opravljat ?
Ob nedeljah.

Kako so obhajali nedeljo ?
šli so V cerkev, duhovni so jih učili božjo besedo

svete pesmi so peli, molih ‘so, sveto maso so »lisali in
sveto obhajilo so prejemali.

Kdo so bili pervi učeniki v Jezusovi cerkvi?
Aposteljni za njimi p« jtofje in drugi duhovni,

ktere so aposteljni po od Jezusa prejeti oblasti posve’
cevah, m namesti sebe postavili, kar 8e še današnje dni
godi, in se bo godilo do konca sveta, de škofje namest
sebe druge posvečujejo.

Koga je Jezus vidniga poglavarja svoje cerkve
postavil l

Svetiga Petra, in za njim so rimski papeži pogla¬
varji Jezusove cerkve. r 8

Kdo je pa nevidni poglavar cerkve ?

Jezus Kristus, ker cerkev je njegova.

19. Jezusova cerkev na zemlji bo do
konca sveti.

Jezus zeli, de bi vsi ljudje, ki bodo do konca
sveta na zemlji živeli zamogli njegoviga odrešenja de¬
ležni biti; zato je cerkev za vse čase postavil ktera
je vsim odperta, v kteri se zamorejo zveličati - in j0
na skalo zidal, in ji obljubil, de je vse hudobije neklen
ske ne bodo zmogle, ker tudi sam per nji vedno ostane
Judovska cerkev je za vselej nehala , kakor ji je bilo*
prerokovano, Jezusova pa ne bo nikoli nehala kakm-
ji je Jezus, sin božji obljubil. Ona bo vselej Ceniki
imela, vselej resnico učila, svete zakramente delila, da-



57
rrtev svete maše opravljala, in ravno tako nespremljiva,
kakor od njeniga začetka do današnjiga dne, tako do
konca sveta. Vselej bodo v cerkvi pravični, ki bodo
drugim v izgled.

Bes je, de so bili časi, ker je bila cerkev hudo
preganjana, de so ljudje malo od resnic svete vere ve-
dili, de so bili v nji tudi lažnjivi učeniki, de so kristja¬
ni razujzdano živeli, in de je bilo veliko pohujšanja.
Ali vse to le ljudem škodije, ki so nevedni, ali hudob-
niga življenja; resnica le resnica ostane, kakor nam jo
je Bog brez našiga zasluženja iz ljubezni do nas razo¬
del , in cerkev po Jezusovi obljubi le terdno stoji. Mo¬
rili so kristjane ali resnica je le ostala.

Ako tudi veliko kristjanov v nekterih časih ali kra¬
jih resnic svete vere prav ne vedo, ali jih nočejo prav
umeti, se zato vender ne zgube in niso od cerkve prešle.
Zapisane so v svetim pismu, ohranijo se po ustnim zro-
čilu, v bukvah cerkvenih očakov, v sklepih cerkvenih
zborov. In vselej se najdejo učeni in razsvetljeni mo¬
žje, ki se takim vstavljajo, kteri resnici nasproti govore
ali jo s človeškimi zmotami kale, in drugači uče, kakor
je cerkev od začetka vselej eno ali drugo resnico
učila.

Pa če je tudi še tolikanj grešnih ljudi, ki hudobno
žive, se vender še zmirej med njimi najdejo, ki pravično,
sveto po božjih zapovedih žive, in hudobnim s svojim po¬
božnim življenjem lep izgled dajejo, ako jih hočejo po¬
snemati, vidijo jih; ako se pa ne dajo na bolje oberniti,
je spet le njih škoda, in resnica le resnica ostane; oni
zamorejo sicer spet veliko druzih pohujšati s svojim raz-
ujzdanjem, ali pobožnosti popolnoma zatreti ne za¬
morejo.

Zgodilo se je že večkrat, de so cele dežele, kra¬
ljestva od Jezusove vere odpadle. Ljudstva po nekterih
deželah, kjer so nekdaj nar bolji kristjani bili, od Jezu-



58
sa nič več ne vedo, vstavljali so se resnicam, ktere je
sam Bog razodel, in odvzel jim je Inč vere, pusti jih v
smertni senci po svojih pravičnih sodbah, kakor je Je¬
zus Judam žugal, ki mu niso hotli verovati, ker je re¬
kel: »Zato vam povem, de bo od vas vzelo bo¬
žje kraljestvo in bo dano ljudstvu, ktero bo
nj e g o v sad d a 1 o. w Mat. 21. 43.

Veliko jih je tudi tacib, ki se še kristjani imenujejo,
zato ker so keršeni, pa po krivovernih učenikih zapelja¬
ni so se ločili od Jezusove cerkve, so udje od Jezuso-
viga telesa, od glave ločeni, ali zato se Jezusov nauk
in njegova cerkev nista zgubila, le kraj sta spremenila,
in število pravovernih se ni zmanjšalo; ako so gojili
udje od svete cerkve v tem ali unim kraji odpadli, so
toliko obilniši v druzih krajih k nji perstopili.

Hvalimo Boga za veliki nebeški dar svete vere, de
smo v pravi cerkvi, kjer se zveličanje zadobi, pa bojmo
se, de bi nam Bog po svojih pravičnih sklepih tega da¬
ni ne odvzel, zakaj do konca smo slabi. Kdo se več
peča za dobro cerkve? Kdo žaljuje, ki vidi kako se
naši dobri materi godi, kako malo jo njeni otroci poslu¬
šajo, kako razujzdano svet živi, kako veliko je število
hudobnih, in proti vsimu dobrima neobčutljivih, nemarnih
in mlačnih kristjanov!

Ljube duše! ktere še imate živo vero, nikar se ne
dajte pohujšati po izgledu sedanjih časov, zanesite
se na božjo obljubo, prava cerkev bo do konca sveta
ostala v resnici, zakaj sveti Duh, večna resnica, bo v
nji ostal in jo vladal, le živite kakor vas ona uči, v nji
boste zveličani.

30. Jezusova cerkev se v resnicah
svete včre ne more zmotiti.

Jezus je učil ljudi Boga prav spoznati in po volji
božji živeti, de bodo zveličani. Učil pa ni le za svoje



59

čase, hotel je, de bi se za njegov nauk cist in nepopa¬
čen do konca sveta na zemlji ohranil, kar je Bogu
mogoče, ker je vsigamogočen. De bi se njegov zve¬
ličavni nauk na zemlji vedno ohranil in po zemlji razši¬
ril, je postavil učenike, svoje aposteljne, in jim je dal
oblast namesti sebe druge postavljati, kar so aposteljni
storili, in njih namestniki so ravno tako storili, in ta¬
ko se bo godilo do konca sveta* Namestniki apo¬
steljnov so mogli skerbeti, de so se besede sveti-
ga pisma tako čiste in nepokažene ohranile, ka¬
kor so jih aposteljni pisali, in de so jih kristjani tako
zastopili, kakor so aposteljni mislili z njimi povedati, ki
so jih s pomočjo svetiga Duha spisali, in de so tudi či¬
sto ohranili božje nauke, ktere so aposteljni le z besedo
učili, pa v sveto pismo ne zapisali.

To skerb je sveti Pavel Timoteju lerdo zapovedal,
rekoč: „0 Timotej! kar ti je zročeno, ohrani, in se
ogibaj posvetnih novih besedi in prepirov napačno tako
imenovane modrosti, s ktero nekteri obetajo in so od
vere odpadli.” 1. Tim. 6. 20. »Derži se podobe zdra-
viga uka, ki si ga od mene slišal v veri in ljubezni v
Jezusa Kristusa. Ohrani dobro izročilo svetim Duhu,
kteri v nas prebiva.” 2. Tim. 1. 13—14. »Pazite na
se in na vso čedo, v kteri vas je sveti Duh škofe po¬
stavil, vladati cerkev božjo, ki jo je perdobil s svojo
kervjo. Vem , de bodo prišli po mojim odhodu zgrablji-
vi volkovi med vas, kteri ne bodo zanesli cedi. In zmed
vas samih bodo vstali možje, kteri bodo napčino govo¬
rili, de bi potegnili učence za seboj.” Djanj. apost.
20. 28—30.

Nekteri učeniki svete Jezusove cerkve , ki so sliša¬
li aposteljne ali pa učence aposteljnov govoriti, so nau¬
ke aposteljnov zapisali za svoje in za prihodnje čase,
de so apostelnji ta nauk res učili ali besede Jezusove
tako zastopili. Takih svetih mož je bilo več, ki so nau-



60

ke aposteljnov zapisali, in iz njih bukev se lahko zve,
kaj so apostelnji učili.

De hi bili pa kristjani popolnoma prepričani v vsih
časih, kaj je pravi in čisti nauk Jezusov in njegovih
aposteljnov, je Jezus poslal svetiga Duha svoji cerkvi,
kteri jo vlada, de se v resnicah svete vere nikoli zmo¬
liti ne zamore, de bi ktero od Boga razodeto resnico
kakor lažnjiv nauk zavergla, ali pa kako zmoto za Je¬
zusov nauk verovala in učila. Zato jo sveti Pavel ime¬
nuje steber in terdnost (grunt) resnice.

Jezus je dal svojim aposteljnam vsakimu posebej
dar svetiga Duha, de se niso motili ne v verskih ne v
djanskih resnicah; dal jim je dar vse jezike dobro
govoriti, de so lahko vsakimu nauk Jezusov cisto
in zastopno povedati zamogh • dal jun je moč čudeže
delati, de so s čudeži kakor Jezus svoje nauke kot bož¬
je nauke poterdili, kar naslednikam aposteljnov , skofam
po samim ni dal. Vsim naslednikam aposteljnov skupej
je pa Jezus obljubil in dal svetiga Duha, in tudi se
zraven obljubil, de hoče sam v svoji cerkvi ostati do
konca sveta, rekoč: »Glejte jest sim z vami vse
dni do konca sveta.« Mat. 28, 20. Jest bom O če¬
ta prosil, in vam ho druziga Učenika dal, de
p e r v a s ostane vekom aj. Jan. 14, 16. Te oblju¬
be pa niso bile le aposteljnam storjeno, ker pravi, de
ostane d J konca sveta in vekomaj, ker so aposteljni po-
merli, ampak cerkvi, vsim skofam skup, kteri bodo
vselej na zemlji Jezusov nauk učili do konca sveta, in
eden za drugim nastopovali, in ko bodo eni odmerli, bo¬
do drugi na njih mesto stopili. Aposteljni so Jezusove
besede tudi tako zastopili. Sv. Pavel uči škofe v Efe¬
zu, de naj imajo skerb za kristjane, de jih krivoverci ne
zapeljajo, rekoč: »Pazite na se in na vso svojo
čedo, v kteri vasje sveti Duh škofe posta¬
vi 1?» Djanj. apost. 20. 28.



61

Tedej sveti Duh ni le aposteljnov vižal, ampak vso
cerkev, ktero je Jezus na skalo postavil. Zbor Jeru¬
zalemski, ki so ga aposteljni imeli, de so razsodili pre¬
pir med kristjani v Antijohii, priča, de aposteljni so ve¬
rovali, de sv. Duh je s svojo pomočjo vse
Jezusovi, de se ne more zmotiti, in zato jo sveti Pavel
imenuje cerkev živiga Boga, steber in terdnost resnice.
1. Tim. 3. 18.

Cerkev Jezusova je ob vsih časih storila kakor a-
posteljni. Kader so krivoverci kakosen lažnjiv nauk za
božje razodenje učili in kristjane zmotiti hotli, je cerkev
skerbela, de bi verni ne bili zmoteni in zapeljani: pove¬
dala je, kaj je Jezus učil, zavergla je lažnjivi nauk, in
zapovedala kako morajo kristjani verovati in storiti, in
kteri se njenima razsodku niso podvergli in napak ve¬
rovali, jih je iz svoje družbe ločila in krivoverce imeno¬
vala. Deržala je zbore, kakor je bilo treba. Ko je pa¬
pež vse škofe iz dežel, kjer so bili pravoverni kristjani,
v en kraj poklical, de so s pomočjo svetiga Duha raz¬
sodili, kteri je pravi nauk Jezusov, kaj naj kristjani ve¬
rujejo in dopolnijo : ta je bil veliki poglavitni zbor ime¬
novan. In kar tak zbor, kjer so vsi škofje, cele cerkve
ali saj veci del, vkup zbrani s papežem ali na njegovim
mestu poslanim, sklene, je pravi nauk ; takrat cela cer¬
kev govori, kteri je sveti Duh za pomoč dan, in kristjan
more verovati in storiti, kar ga cerkev uci, ta nauk je
božji nauk, ker sveti Duh ga je po cerkvi oznanil. Ka¬
der se pa škofje eniga kraljestva ali dežele vkup snide¬
jo, je mali zbor imenovan, takrat ni vsa cerkev skupej,
ce tudi dobro razsodijo. Ce pa vsi škofje v katoljški
cerkvi s papežem vred poterdijo, kar je v takim zboru
za božji nauk razsojeno bilo, je pa ravno tako verovati
kakor velikima zboru.

Torej bodimo katoljški kristjani v svoji veri vselej
mirniga serca, kader verjemo, kar nas katoljška cerkev

lej v cerkvi



62
verovati in storiti uči, njo sveti Duh vlada in nikoli se
zmotiti ne more, in njeni sklep v vernih resnicah je bo¬
žji nauk, kteriga moramo ravno tako verovati kakor
sveti evangeli, ker ravno tisti sveti Duh, ki je govoril
po prerokih, vladal aposteljne, in jim per ti priči dal, kar
so imeli govoriti, govori tudi skozi cerkev. Tako je
katoljska cerkev vselej verovala in učila.

Ko je Jezus svoji cerkvi tako pomoč svetiga Du¬
ha dal, de se ne more zmotiti v njegovih naukih, se mu
zahvalimo, in hvalimo tudi svetiga Duha za ta veliki d r
božjiga usmiljenja, kaj bi bilo za nas, ko bi se cerkev
motila v naukih, ali pa ko bi nam jih drugači zlagala,
kakor jih je Jezus učil, ali pa njegovi aposteljni, kterim
jih je sam razložil, kader ga niso prav zastopili, in jih
sveti Duh se popolnama razsvetlil, ki jim ga je Jezus
zato poslal. Zakaj ko bi drugači verovali, bi ne vero¬
vali božji, ampak le človeški besedi, ktera pa nas nebo
zveličala. Po samim se učeniki cerkve zamorejo zmo¬
titi, ali vsi škofje z papežem skup se ne bodo nikoli
zmotili.

Kdo ima pravico nauke svetiga pisma in ustniga izro¬
čila razlagati ?

Katoljska cerkev, in če kak prepir vstane, kako se
ena ah druga resnica zastopiti mora, sme le ona raz¬
soditi.
Ali so dolžni pravoverni kristjani razsodenju kataljžke
cerkve se podvreči?

Dolžni so, ker cerkev se v resnicah svete vere ne
more zmotiti, ker jo sveti Duh vlada, in Kristus je v
nji poglavar.



63

21. Vidne ziianiiiija prave Jezusove
cerkve.

Jezus je učil ljudi na zemlji, kaj naj verjejo in sto¬
re, de bodo zveličani, in postavil je cerkev, ktera za
zveličenje vernih skerbi. In le ta nauk, ki ga je Jezus
učil, je božji nauk, in le tista cerkev je prava, ki jo je
Jezus postavil. Vsaki nauk, kteri se z Jezusovim ne
zedini, ni božji, in človeka k zveličenju ne perpelje. Na
zemlji je pa več takih kristjanov, kteri vsiga ne veru¬
jejo, kai1 in kakor je Jezus učil, in kar kaloljska cerkev
verovati zapoveduje, takim kristjanam pravimo krivoverci.
Za zveličanje skerbnim kristjanam je treba vediti, če so
v pravi Jezusovi cerkvi ali ne, kjer je zveličanja upati.
Kristjan pa pravo Jezusovo cerkev po znaminjih lahko
spozna, de ve, de je od njega postavljena, in de pravi
in čisti nauk Jezusov uči.

Po kterih znaminjih se spozna Jezusova cerkev?
Spozna se:
1) de je edina;
2) sveta;
3) katoljska, in
4) apostoljska.
Vse, kar je Jezus učil verovati in dopolniti, nam

je potrebno k zvelicenju. Po njegovih naukih, ko si
kristjan perzadeva jih s pomočjo svetiga Duha dopolniti,
bo pravičen in zveličanja vreden. Ako bi nam eniga
ali druziga nauka Jezusoviga ne bilo treba vediti, ali ve¬
rovati k nasiinu zveličanju, bi ga tudi Jezus ne bil ra¬
zodel, torej nam je vsak nauk Jezusov potreben, in ga
ravno zato nič spreminiti ne smemo.

Jezus, ki je svojim aposteljnam zapovedal po vsim
svetu iti sveti evangeli oznanovat, je rekel: Učite jih



64

vse spolnovati, kar sim vam zapovedal. Aposteljni so
po zapovedi Jezusovi povsod tudi le Jezusov nauk ozna
novali. Zato imajo vsi udje prave Jezusove cerkve
povsod le eni in ravno tisti nauk, ki ga je Jezus učil,
tako so v nauku vsi eno; vsi so udje eniga telesa, kteri-
ga glava je Jezus; vsi so prejeli eniga sv. Duha, kteri
jih je oživel za večno življenje v svetim kerstu, in jim
dušno življenje ohrani, in jih močne dela po družili sve¬
tih zakramentih, ki jih vsi sedem verjejo in jih prejemlje¬
jo; vsi žive skupej v enim upanji, vsi imajo le eno da¬
ritev — sveto maso.

Vsi katoljski kristjani imajo le eniga vidniga pogla¬
varja, Rimskiga papeža, kteri je namestnik svetiga Pe¬
tra, ki ga je bil Jezus perviga poglavarja svoje cerkve
postavil, kteri skerbi, de se v cerkvi vse po redu godi
in edinost ohrani. V edinosti ostati sveti Pavel kristja-
nam zapoveduje, rekoč: »Skerbite ohraniti edinost
duha v zvezi miru. Bodite eno telo en duh ka¬
kor ste poklicani k enimu upanju svojiga po¬
klica. En gospod je, ena vera, en kerst en
Bog in Oče vsili, kteri ie če/ ’ •
• -L« rr , X se ,n P° VS1IHin v nas vsih.” Efez. 4. 3—6.

Pervo znaminje prave cerkve Jezusove je tedej,
de ima le en nauk, ene zakramente in le eniga vidniga
poglavarja, to je, de je edina.

Ker je pa le ena cerkev prava, perzadevajmo si z
njo zedinjeni biti, de bomo po nje volji živeli, zakaj cer¬
kev je Jezusovo telo, kdor ni ud cerkve, tudi ni ud Je¬
zusov, in nima življenja duše, ne moči dobro storiti za
večno zveličenje ; kakor mladika od terte odrezana ne
more sadu obrodili, ali ud od telesa odsekan nima živlie
nja,ne moči, tako tudi kristjan ne, ki s cerkvijo ni zdru
žen. Kdor nuna cerkve za svojo mater, nima Boga za
Očeta, pravi svet! Ciprijan. Združeni bomo pa z vso
cerkevjo, kader bomo s svojim fajmostram zedinjeni in



65

mu v vsim pokorni, kar nam v duhovskih rečeh zapo¬
veduje. Vsi kristjani ene fare so pod duhovsko oblastjo
ali vladbo svojiga fajmostra, kteri bo odgovor dajal od
njih; fajmoster in drugi duhovni pastirji, ki so njegovi
pomagavci v fari so pod oblastjo ali pokoršino škofa,
veliciga pastirja cele škofije, in vsi škofje vsiga kersan-
skiga ljudstva, desiravno so vsi tisto oblast od Jezusa
prejeli, so pod vladbo Rimskiga papeža, in tako smo vsi
združeni z Jezusam, kteri je nevidna glava vse cerkve.

Ljubi kristjani! kako žalostno je viditi veliko kristja¬
nov, kterim ni mar, ali so v pravi veri ali ne, ali so
združeni z Jezusam ali pa ne, ali prejemljejo svete za¬
kramente, ali gredo k sveti masi, ali poslušat božjo be¬
sedo per pridigah ali kersanskih naukih ali pa ne; vse
eno jim je, delajo le kakor jim je bolj perložno, ne pa
kakor jih vera uči, zato ker vere nimajo v sercu. Ni¬
kar se po tacih ne dajte pohujsati, ostanite stanovitni,
božjim zapovedani vselej pokorni, de tudi Jezus z vami
vselej združen ostane.

Drugo znaminje prave cerkve je, de je sveta.
Sveta je:
1) Ker je Jezus, ki jo je postavil, in je njena gla¬

va, svet. On je Bog in človek, nar svetejši Gospod in
od njega izvira vsa svetost.

2) Nasa cerkev je res sveta, njeni nauki, njene za¬
povedi kristjana, kteri jih spolnuje, in vse njene naredbe,
kteri se jim podverže, napeljuje k svetosti. S. Pavel od
svetosti cerkve božje prav lepo govori, ker pravi: »Kri¬
stus je svojo cerkev ljubil, in sebe dal za
njo, de bi jo posvetil, in sebi napravil ča¬
stitljivo cerkev, ktera nima madeža ali gerbe
ali kaj druziga taciga, ampak de je sveta in
n e o m a d e ž e n a.» Efez. 5. 25—27.

3) Svete zakramente ima.

II. Del. 5



66
4) V nji sveti Duh posvečuje kristjane po svetih

zakramentih. V svetim kerstu jih preredi iz grešnikov
v pravične, jih z Bogam združi, in jih s svojo pomočjo,
ki jim jo v drugih zakramentih deli, v ti srečni združbi
ohrani in stanovitne stori.

5) Je tudi sveta, ker so vedno svetniki v nji. Vse¬
lej so nekteri, ki po Jezusovih zapovedih pravično ali
sveto žive.

Jezusova cerkev na zemlji tudi ni brez hudobnih;
pa kakor so pleve med pšenico, tako so tudi hudobni
med pravičnimi; cista brez madeža ho se le v nebeškim
kraljestvu, tam bodo ločeni pravični od hudobnih. Pše¬
nica se loči od plev, in zmirej pšenica ostane desiravno
je med plevami, tako se tudi pravični od hudobnih loči¬
jo, in pravični ostanejo, če so tudi med hudobnimi, ker
sveti Duh v njih živi s svojo gnado. Hudobni so v
cerkvi Jezusovi to, kar suha veja na deblu drevesa; če
je drevo se tako zeleno, vsahnjena veja le suha ostane,
ker mozge iz korenine več va-njo ne pride. Torej ne¬
sreča velika za hudobne, ker niso z Jezusam združeni,
in nimajo življenja duše, ktero le od Jezusa pride.

Tretje znaminje prave cerkve je, de je ka¬
toljska.

S to gersko besedo katoljska se toliko reče, de je
za vse ljudi, za vse čase in za vse kraje. Jezus je
hotel, de bi bili vsi ljudje na zemlji srečni in njegoviga
odrešenja in zasluženja deležni, kakor je bilo prerokova¬
no, de bo vse narode srečne stori), kar se pa le zamore
zgoditi per njih, kteri po njegovih naukih žive. Zato
je Jezus svojim učencam zapovedal po vsim svetu vsim
narodam sveti evangeli oznanovati, in Jezusova cerkev
ga oznanuje in ga bo oznanovala do konca sveta, torej
ji pravimo katoljska; in po tem se razloči od vsili dru¬
gih krivovernih cerkva, ali družeb krivovernih kri¬
stjanov.



67
Judovska vera ni imela te lastnosti. Bog' jo je dal

le za Jude, ki so v Kananski deželi prebivali in le za
toliko časa, dokler ni Jezus evangelija z nebes oznario-
vat prišel, kteriga je za ves človeški rod oznanoval in
ga oznanovati zapovedal, ker je tudi nevernikam vrata
nebeškiga kraljestva odperl, kar so preroki preroko¬
vali. Prerok Malahija prerokuje, rekoč: „ Zakaj
od sončniga izhoda do zahoda bo moje ime
veliko med narodi, in povsod se bo darovalo,
in čista daritev darovala mojimu imenu, za¬
kaj moje ime bo veliko med narodi, pravi
Gospod vojskinih trum?’ Malah. 1. 11.

Jezusova cerkev je od njegoviga in aposteljnov ča¬
sov in bo ostala do konca sveta. Vsili krivovercov cer¬
kve so pozneje se začele, in veliko jih je že nehalo in
spet so v Jezusovo cerkev nazaj prišle. In tako se bo
z vsimi zgodilo, ker niso od Jezusa, ampak le od člo¬
veka, in le v nekterih krajih na zemlji, ne pa po celi
zemlji, to je le naša cerkev.

C e ter to znaminje prave cerkve je, de je apo-
stoljska.

Jezusov nauk je večna resnica in nihče je ne sme
spreoberniti, in drugači učiti, kakor jo je Jezus razodel.
Jezus jo je aposteljnam, in aposteljni so jo pa svojim
namestnikam povedali. Cerkev Jezusova tudi drugih resnic
ne more oznanovati ko te, kijih je Jezus oznanoval in jih
cerkev od aposteljnov prejela. Namestniki aposteljnov so bili
od aposteljnov žegnani, in so božjo oblast od njih prejeli, ti
so spet druge žegnovali, kar se do današnjiga dne godi v Je¬
zusovi cerkvi. Zato pove sv. Pavel kristjanam v Efezu: »Ni-
ste ptuji, ampak ste mestnjani svetih in domači
božji, vzidani na stalo (grunt) aposteljnov in
prerokov, in poglavitni vogalni kamenje sam
Kristus Jezus.« Efez. 2. 20.



68

Kako je tedej prava cerkev apostoljska ?
1) Ker veruje in uči, kar so aposteljni iz Jezuso¬

vih ust slišali ali od svetiga Duha prejeli, verovali in
učili.

2) Ker so njeni škofje nasledniki aposteljnov v ne-
raztergani versti od apostoljskih časov.

Iz teh znaminj, ko je edina, sveta, katoljška in apo¬
stoljska, vemo, de je naša cerkev prava Jezusova cer¬
kev, in vsaka druga, ki pogreša le eno ali drugo zna-
minje, ni prava.

Zakaj se Jezusova prava cerkev tudi Rimska imenuje?
Zato ker je sveti Peter, pervi vidni poglavar cerkve

v Rimu prebival, in njegovi nasledniki sploh tudi ondi
prebivajo, s kterimi morajo vsi pravoverni kristjani dru¬
žbo imeti.

Kaj je tedej sveta katoljška cerkev 1

Sveta katoljška cerkev je vidna družba vsili pra¬
vovernih kristjanov pod oblastjo Riinskiga papeža in dru¬
gih duhovnih pastirjev, kteri vsi ravno tisti nauk veru¬
jejo, in vsi ravno tiste zakramente imajo in prejemajo.

22. Občina (gmajna) ali družba
svetnikov.

Vsi katoljški kristjani po vsim svetu imajo zavezo
med seboj. Vsi dobri imajo eno misel Boga častiti, in
željo po 'Jezusovih naukih živeti, in se zveličati; vsi
imajo vidniga poglavarja Riinskiga papeža, in vsi ene
nauke, enake duhovne pastirje, škofe in mašnike, vsi
imajo enako zunanjo službo božjo ali duhovne opravila.
Zato so vsi le ena družba med seboj.

Vsi imajo nevidniga poglavarja Jezusa Kristusa.
Vsim je Jezus po svojim zasluženji izvirni (poverbani)
ffreh zbrisal, vse z Rogam spet jspravil v svoji kervi,



69

in vsim je dan od Boga, de so po njem pravični, posve¬
čeni in odrešeni, in ni ga pod neham druziga imena, v
kterim bi zamegli zveličani biti; le on je jagnje božje,
ki sveta grehe odjemlje. Vsi smo v Kristusu prerojeni,
deležni zasluženja njegoviga terpljenja, rešeni iz kralje¬
stva teme in postavljeni v njegovo kraljestvo, kjer imajo
odrešenje in odpušenje grehov, smo postali iz sovražni¬
kov prijatli božji in deleži (erbi) večniga zasluženja, in
vse to smo v zakramentu svetiga kersta postali, kjer
nas je sveti Duh na duši prerodil, pravične ude Jezu-
soviga telesa storil. Ker so pa kristjani z Jezusam skle¬
njeni, so tudi zasluženja njegoviga terpljenja deležni; po
svetih zakramentih jih sveti Duh v zvezi z Jezusam
vedno terdnejši dela, in jim pomoč daje, de zamorejo
živeti, kakor jih Jezus uči.

Torej tudi vse, kar kristjani po Jezusovi volji sto¬
re, zadobi vrednost per Bogu po Jezusovim zasluženji
in je vecniga plačila vredno, ker je zavoljo Boga in z
božjo pomočjo storjeno, in je ravno zato tudi božje delo
in ne le človeško. In vse take dela imenujemo dobre,
zakaj so večniga življenja vredne.

Kakor so pa kristjani z Jezusam sklenjeni po duši,
tako so tudi med seboj, ker so vsi udje eniga telesa,
pravi sveti Pavel. Vsih kristjanov glava je Jezus , in
sveti Duh je njih življenje, kakor je duša v človeku
življenje telesa; dokler je duša v telesu, živi tudi telo,
ko se duša od telesa loči, je telo mertvo, tako tudi kri¬
stjan za večno življenje živi, dokler je sv. Duh z njim;
ko se pa sv. Duh zavoljo grehov od kristjanov loči, so
mertvi na duši za večno zveličenje. Kakor je ud v te¬
lesu drugimu v pomoč, in kar en ud stori, ne stori le
za-se, ampak za vse drug'e ude telesa; tako tudi pravi¬
čni kristjani, kar dobriga store, ne store le za-se, am¬
pak za vse telo, to je, vsim kristjanam v dobro zaleze.
Vsaki dobri kristjan lahko reče: Jest molim, vbogajme



70

dajem, se postim, pokoro delam združen z vsilili svetimi
dušami, ktere ravno te dobre dela v cerkvi Jezusovi
opravljajo. Njih dobrih del sim tudi jest deležen, in po
njih molitvih, njih svetim zdihovanji, ki ga iz ljubezni
do mene v nebo pošiljajo, desiravno me ne poznajo mi bo
Bog po svojim neizmerjeniin usmiljenji še obilnih <made
dal, de bom se pravičniši iu čistejši živel

Deležni so kristjani tudi vsili svetih maš, naj jih
darujejo mašniki, v kterim kraji zemlje kjer si bodi ker
daritev nedolžniga jagnjeta je daritev vsili kristjanov
po celim svetu, m cerkev ga za vse daruje, ker je Jezus
jagnje za vse ljudi zaklano. Tedej so zasluženje Je¬
zusovo, njegov nauk, sveti zakramenti in dobre dela
vernih, dušni darovi, in vsi pravoverni kristjani so jih
deležni, zato, ker imajo zvezo z Jezusam in' med seboi
eden z drugim. •’

De bomo pa deležni dobrih del nvojih bratov in
sester, moramo eden druziga ljubiti; de bomo eden drn-
žiga ljubili, pravi Jezus, bomo njegovi, in po ljubezni
bo svet spoznal de smo njegovi učenci. Ljubezen zdru¬
ži kristjane med seboj, in iz |jubezni smo do|
drugimi! dobro storiti. Ker pa ne zamoremo vselej eden
druzunu dobro storiti, Bog pa vselej zamore, tako pa
moramo moliti in Boga prositi, kar nas sveti Jakob uči
rekoč: »Molite eden za druziga, de boste
ohranjeni, zakaj veliko velja stanovitna mo¬
litev pravičniga.” Jak. 5. 16.

Zato pa, ker kristjani po Jezusovih naukih ako
jih dopolnijo, sveti postanejo in zveličanje dosežejo, se
imenuje njih družba, občina svetnikov. In že apostelini
so kristjane svetnike imenavali, ker življenje vsaciga
kristjana bi imelo sveto biti, ker vsi kristjani so v Je¬
zusu, in od njega vso moč sveto živeti zadobe, kakor
mladika od terte mozgo dobi, de zeleni, raste ’ in sad
obrodi, pa le toliko časa, dokler se terte derži če ie’ J



71

pa odsekana, se posuši in bo v ogenj veržena in zgori;
tako tudi kristjani, ako se od Jezusa ločijo, za nebesa
nič dobriga ne store.

Pa tudi grešniki, božjim zapovedani nepokorni, do¬
kler so še v pravi veri in na zemlji žive, so v ti sveti
družbi kristjanov, ker se znajo še poboljšati in spoko¬
riti , dobri, pobožni in sveti postati, pa so vsa-
hnjene mladike na torti, ali mertvi udje na ži¬
vim telesu. Od telesa zainore mertev ud spet sča-
sama moč in življenje dobiti, tako tudi nespokoren in
terdovraten grešnik, dokler je še v tej srečni združbi
na prošnje cerkve spet na duši oživeti in dober, pravičen
postati. Ce pa pusti čas preteči, kteriga mu je Bog
odločil, se poboljšati, in se ni poboljšal, bo kakor suha
mladika v ogenj veržen.

Ljubeznjivi! Ker smo v ti sveti družbi, ljubimo jo
serčno, pa ne le vsi skupej, ampak tudi vse ude po sa¬
mim; veselimo se z veselimi, žaljujmo s žalostnimi, bo¬
dimo perpravljeni vsacimu pomagati, kakor zamoremo.
Veselimo se, kader se cerkvi Jezusovi dobro, in žaljujmo,
kader se ji slabo godi. Ne skerbimo za svojo čast, te-
muč le, de je za božjo čast in za povikšanje cerkve prav,
in bodimo cerkvi v vsim pokorni do konca svojiga življenja.

Ti pa terdovratni grešnik! ki se vedno vstavljaš
svetimu Duhu, spomni se, de te Bog vidi in sliši, kar
hudiga misliš, govoriš ali storiš; sveti Duh se od tebe
oberne, ker le ljubi, kar je svetiga in čistiga , sovraži
pa, kar je pregrešniga in nečistiga v tebi. Ti si tempelj
svetiga Duha, in z greham ga razdiraš. Pa desiravno
si v grehu, sveti Duh vender le k tebi govori, kmali
kot ojster sodnik, de te bo štrafal, kmali kot milostljiv
dober Oče; ponuja ti pomoč, daje ti serčnost, de bi greh
zapustil, bolj terdovraten pa ko v svojim grehu ostaneš,
dalje se ti odmika, in gorje ti, če te bo mogel zapustiti,
veržen bos v kraljestvo teme, ločen boš od Boga Očeta,



72

in Sina in svetiga Duha, iz občine svetnikov, in zdan
bos večnimu terpljenju, kjer bos obupal. Ne odlašaj se
spreoberniti k Gospodu, svojimu Bogu, dokler ti je se
Mizo.

Pa ne le na zemlji imajo kristjani zvezo med seboj,
imajo jo tudi s svetniki v nebesih in z dušami, ki se v
vicah pokore. Duše in ne telesa imajo družbo med se¬
boj, in so po ljubezni zvezane, in duše so neumerljive.
žive, če tudi telo umerje, zato združba s svetniki in du¬
šami v vicah tudi po smerti telesa se zmirej ostane.
Svetniki so nas svoje brate in sestre sercno ljubili, ko
so se na zemlji živeli. Smert jih je scer po telesu lo¬
čila, pa zveze ljubezni ni razvezala, ker ljubezen je moč¬
nejši ko smert, zdej v nebesih nas se bolj Čisto in bolj
popolnoma ljubijo kakor prej, ko so se na zemlji živeli,
ker so bili večkrat od poželjenja moteni, zdej pa vživa-
jo v nebesih prostost božjih otrok. Ker nas ljubijo in
vedo v kolikih nevarnostih smo, svoje zveličenje zgubiti,
nam žele dobro; in ker nam sami pomagati ne zamorejo,
Boga za nas prosijo, de bi nam dal pomoč ga prav lju¬
biti, greha se varovati, se storjenih grehov spokoriti, in
k njemu v nebesa priti.

Ker pa svetniki v nebesih nas ljubijo, Boga za nas
prosijo, jih tudi verni kristjani časte ko ude ravno tega
Jezusoviga telesa, kteriga udje smo tudi mi na zemlji,
jih ljubijo ko svoje nar boljši prijatle, se njih pomaglji-
vim prosnjem perporočujejo, in si perzadevajo po njih
izgledih živeti, Boga in bližnjiga prav ljubiti,' in hvalijo
Boga za-nje, ker jih je po svoji milosti in zavoljo za-
služenja Jezusoviga tako srečne storil.

Ljubezen nas tudi veže z dušami v vicah, ktere so
tudi udje Jezusoviga telesa ko mi, in zato ko jih ljubi¬
mo molimo za-nje, de bi bile rešene iz velicih muk (mar-
ter) v vicah, in de bi jih Bog vzel v nebeško kraljestvo,
kteriga jim je perpravil; darujmo sveto maso za nje, in



73

dajajmo vbogajme, de za-nje storimo, kar one ne žarno-
rejo. In Jezus, ki nam je ljubezen tako močno zapove¬
dal, usliši nase prošnje, ki so iz ljubezni storjene. Duše
v vicah pa iz hvaležnosti za nas Boga prosijo.

Misliti pa ne smemo, de bi bila ktera duša v vicah
pozabljena, de bi zavolj tega mogla dalje v vicah biti.
Dušni darovi cerkve so vsili udov cerkve, Kristus je
vsim udam svojiga telesa svoje neskončno zasluženje v
last dal, ker vse, kar je zaslužil, ni za se, ampak za
nas, ker on ko Bog ni nič potreboval; in Jezus, ki bo
per sveti maši darovan, bo za vse darovan, tedej ni no¬
bena duša pozabljena; mati katoljška cerkev ima za vse
skerb. In ravno take molitve, dobre dela vsili pravičnih,
in muke vsih mučencov (marternikov) so dobre dela vsili
pravovernih, kteri so z ljubeznijo sklenjeni v družbi
svetnikov; tedej tudi duš v vicah, ktere so še zmirej
udje Jezusoviga telesa , z njim ko glava tega telesa
sklenjene.

Ti pa, ki so v grehih nespokorjeni in nepoboljšani
umerli, so ko nespokorni in nezvesti hlapci v večno po¬
gubljenje verženi, in niso več v družbi svetnikov; jim
nobeno dobro delo, ne molitev več ne pomaga, ker so
za vselej zaverženi.

Ljubi kristjan! družba svetnikov, v kteri smo tudi
mi, nas z veliko tožbo in veseljem napolni, ker vemo,
de smo vsi deležni Jezusoviga neskončniga zasluženja,
de nam je Jezusov zveličavni nauk vsim oznanoval, de
imamo vsi svete zakramente, v kterih smo po svetim
Duhu opravičeni in posvečeni, de smo deležni vsakiga
dobriga dela, ki ga pravičen kristjan po samim ali vsi
skup iz ljubezni do Boga store. Prepričani smo po tem
nauku, kako vsi za naše zveličenje skerbe od naših mla¬
dih dni, za nas molijo, Jezusa Bogu darujejo per sveti
maši in druge dobre dela po volji našiga nebeškiga Oče¬
ta opravljajo. Svetniki v nebesih nam vse dobro žele



74

in Boga za nas prosijo. Ljubimo vse svoje brate in
sestre, nikar nobeniga v greh ne napeljujmo, spomnimo
se, de vsi so tempeljni sv. Duha kakor mi, odrešeni od
Jezusa Kristusa, njegovi udje in bratje, namenjeni v ne¬
besa priti, in de gorje nam ga bo, ako bo kdo skozi
nas pogubljen ; perzadevajmo si na vso moč s pomočjo
svetiga Duha, kteri je v nas in z nami, sveto živeti ' z
Bogam Očetom in Sinam zedinjeni biti in priti v veselo
družbo svetnikov v nebesih.

Kaj je občina fgmajnaJ svetnikov ?
Je družba ali zveza vsili pravovernih kristjanov

v kteri so vsi pravoverni zvezani ali sklenjeni s svetniki
v nebesih, z dušami v vicah in med seboj na zemlji, in
de so vsi udje cerkve duhovnih darov in dobrot de¬
ležni.
Jli ta zveza po smerti nehal

I a zveza ne neha po smerti, ker so vsi z ljubezni¬
jo med seboj zvezani, ktera po smerti ne neha, in naj
bodo v nebesih, v vicah ali pa na zemlji, so povsod v
kraljestvu svojiga Očeta.

Kaj dobriga zadobinio iz te zaveze?
1) Smo deležni Jezusoviga neskoncniga zasluženja,

ki nam ga je dal, ker smo njegovi udje.
2) Kar dobriga za zveličenje storimo, Jezus z na¬

mi in v nas dela, in zato bodo naše dobre dela večnima
življenja vredne, ker Jezus pravi: Brez mene ne mo-
rete nič storiti.

3) Smo deležni eden druziga dobrih del, če v lju¬
bezni božji in bližnjiga živimo, ker smo udje med seboj,
sklenjeni z Jezusarn, glavo našo. »Vsi pa ste Kri-
stusovo telo in udje med seboj.» 1. Kor. 12. 27.
Efez. 4. 4—6.



75

Kakšno zvezo imajo verni kristjani s svetniki v ne¬
besih ?

De svetnike caste, se nad njih svetim življenjem
zgledujejo, kakšni de morajo tudi oni biti, in se jim v
njih prošnje perporocujejo.

Kakšno zvezo imajo pa svetniki s kristjani na zemlji?

De nas ljubijo, se nasiga pobožniga življenja vesele,
in Boga za nas prosijo.

Kako so kristjani na zemlji z dušami v vicah zve¬
zani 1
Kristjani na zemlji ljubijo duše v vicah , in zato

Boga za nje prosijo, de bi jih skorej v nebesa vzel, za
nje sveto maso darujejo in druge dobre dela opravljajo;
duše v vicah pa iz hvaležnosti Boga za nje prosijo.

Kako so kristjani na zemlji med seboj zvezani?

De imajo vsi skup eno vero, eno upanje, ene svete
zakramente, in de se med seboj ljubijo, eden za druziga
molijo in so eden druziga dobrih del deležni.

Zakaj to zvezo imenujemo občino ali gmajno svet¬
nikov ?

Zato ker so vsi kristjani od Boga poklicani, de bi
sveto živeli, in jih je tudi sveti Duh v svetim kerstu
posvetil.
H komu nas mora ta sveta zveza nagibati ?

Ta sveta zveza, po kteri smo ko božja družina, ko
otroci božji z ljubeznijo zvezani ali združeni, nas mora
nagibati k ljubezni božji in bližnjiga.

Kako se tedej razdeli Jezusova cerkev, ker smo kri¬
stjani tudi na zemlji tudi s svetniki v nebesih in
z dušami v vicah v zavezi ?
Se razdeli,



76

1) V cerkev v veselji; to so svetniki v nebesih, ki so
srečno svet premagali, in se zdej v nebesih vesele.
2) V cerkev v terplenji; to so duše v vicah, ki se

se pokore, de bobo od vsih madežev očisene.
3) V cerkev v vojskovanji; to so vsi pravoverni krist¬

jani na zemlji, ki se se zoper slabo poželjenje, svet in
hudobniga duha vojskujejo.

23. češenje svetnikov.
Katoljska cerkev je vselej svetnike častila. Precej

v začetku so kristjani skup persli na grobeh mučen¬
cev duhovno službo božjo opravljat, in potem so jeli
na nje cerkve zidati. Ljubili so svetnike ko svoje bra¬
te in prijatle božje , kteri so že v nebesih per Bogu,
ktere Bog ljubi ko svoje zveste in pokorne otroke, ki
jih je že k sebi vzel v nebesa. Premišljevali so živ¬
ljenje svetnikov; njih serza so se vnemale tako živeti,
kakor so svetniki živeli, in so k temu eden druziga
nagibali, in terdne sklepe delali, tako živeti. Hvalili so
Boga zato, ki je svetnikam pomoč dal, de so z njo
sveto živeli. Svetniki so bili po svetim duhu posvečeni,
ker vsa svetost le od Boga pride, ker on sam je svet.
Sveti Duh jih je močne storil, in svetniki so si perza-
devali z gnado božjo dobro delati in se zveličati.

Kristjani so tudi praznike svetnikam v čast imeli,
in ko so skup prišli svetnika častit, so se veselili in Bo¬
ga hvalili, ki je tega njih brata v nebesih srečnige sto¬
ril, pa tudi Boga prosili, de bi jim pomoč dal sveto
živeti kakor je svetnik živel, de bi enkrat v nebesa
prišli, kjer bodo Boga vekomaj častili, hvalili in ljubili;
prosili so pa tudi svetnike za nje prositi. Kakor so per-
vi kristjani svetnike ljubili in častili, tako so jih v vsih
časih, in jih se dandanašnji dobri kristjani časte in se
njih prosnjem perporočujejo, de bi jim Bog po njih
prošnjah svojo milost dodelil.



77

Spodobi se svetnike častiti, ker so prijatli božji.
Svetniki so na zemlji Boga čez vse ljubili, med hudobnim
svetam, ki jih je zavolj njih pobožnosti zasramoval, se
jim posmehoval, so vestno po svetim evangeliju živeli, so
se za Jezusovo zveličavno vero na moč potegovali zo¬
per sovražnike svete vere, tudi za-njo kri prelivali; pre-
ganjeni, sovraženi in morjeni so bili zavoljo Kristusa, in
raji so z njim terpeli, kakor de bi bili nezvesti svetima
evangeliju postali. In Bog sam jih časti v nebesih , ka¬
kor je Jezus rekel: Kdor meni služi, ga bo Oče ča¬
stil, ki je v nebesih, tako se spodobi, de jih tudi mi ča¬
stimo.

Bog pa tudi s čudeži kaže, de svetnike ljubi in
časti, ker jim je dal moč čudeže delati. Koliko čudežev
se je na grobeh svetnikov zgodilo! Ko so v grob pre¬
roka Elizeja, čez več let po pokopu druziga merliča po¬
ložili, je precej, kakor se je mertvo telo Elizejevih kosti
dotaknilo, oživelo. Take velike reči, ki so se po svetni¬
kih zgodile nas tudi opominjajo svetnike častiti. Mi
smo pa tudi svetnikam hvaležnost dolžni. Koliko hudiga
in tudi smert so preterpeli aposteljni, ko so nam svetu
evangeli oznanovali, koliko drugi njih namestniki in mar-
terniki, in vse to so le iz ljubezni nas zveličati preter¬
peli. In kakor so na zemlji skerbeli za srečo svojih
bratov, skerbe se zdej v nebesih za nas. Vredni so na-
siga česenja.

Med vsimi drugimi svetniki so kristjani posebno
Marijo, mater božjo častili, in jo časte zavoljo njene sve¬
te nedolžnosti, ker v nji ni nikoli madeža greha bilo,
ko je bila polna gnade božje, čista, ponižna in krotka,
in ker jo je Bog zvolil mati Jezusova biti; in za njeno
čast se je cerkev cIo v velikih zborih zoper krivoverce
potegovala, in jo ko božjo porodnico častila.



78

Ali smemo svetnike častiti?
Smemo in spodobi se svetnike častiti zavoljo njih

velikih čednost.
Ali ni božji časti nasproti svetnike častiti?

Ni. Če svetnike prav častimo, Boga v svetnikih ča¬
stimo, ker le Bog je dal svetnikam svojo gnado, po nje¬
govih zapovedih živeti, in svetim biti. Le od Boga pride
svetost. Svetnike le prosimo, de bi Boga za nas pro¬
sili, Boga pa prosimo, de bi se nas usmilil, ker vemo,
de Bog vse dobro deli, svetniki pa so le naši pro-
snjavci.
Zakaj tedej svetnike častimo ?

1) Zato, de Boga hvalimo, kteri jim je gnado dal
po njegovi volji sveto živeti, in jih v svoje kraljestvo
vzeti.

2) De se veselimo s svetniki, ki so s pomočjo gna-
de božje srečno premagali sovražnike zvelicenja in v
nebesa prišli.

3) De se vnemamo tako živeti, kakor so oni po
Jezusovim nauku in izgledu živeli.

4) De bi nam sprosili gnado po Jezusovi volji ži¬
veti, in enkrat k Bogu v nebesa priti, kjer bi ga z nji¬
mi vekomej hvalili.

24 Svetnikam v prošnjo sc perporočati
je dobro in koristno.

Kristjani smo zvezani med seboj na zemlji, s svet¬
niki v nebesih in z dušami v vicah, vsi skup pa kakor
udje telesa z Jezusam , glavo kristjanov. Svetniki nas
ljubijo, žele nam dobro, pomagati nam iz svoje moči pa
ne morejo, zato pa Boga za nas prosijo, kteri je dm
brotljiv in usmiljen, nam hoče pomagati, in ko je vsi-
gamogocen zamore tudi pomagati. Bog hoče, de se med



79
seboj ljubimo, ker on je ljubezen, in kdor v ljubezni
ostane, ostane v Bogu in Bog v njem. Všeč mu je, če
eden drugimu dobro želimo in eden za druziga ga pro¬
simo.

Jezus je nar bolj vedil, kaj Očetu dopade, in on
je molil za svoje učence. Po izgledu in nauku Jezuso¬
vim so tudi aposteljni za kristjane molili, ker so vedili,
de molitev jim je k dobrimu, in sami so se perporočali
kristjanam v molitev. Jezus je rekel; Prosite, in bote
prejeli, isite in hote najdli, terkajte in se vam bo od-
perlo. In sv. Jakob pravi: Stanovitna molitev per Bogu
veliko zamore. Elija je molil, in ni ga bilo dežja tri
leta in sest mescov na zemljo, in spet je molil, in kmali
je dež sel. Sveti Peter je bil v ječi zapert, verni so
za-nj Boga prosili, uslišal jih je, in ga je po angelju iz
ječe speljal.

Po veri podučeni vemo, de drugi za nas prositi
smejo, zato se jim pa tudi perporočamo v njih prošnje.
Prosimo jih pa, de bi Boga za nas prosili, ker vemo,
de le Bog sam pomagati zamore, molitev pravičniga pa
Bog usliši, in nam da svoje dobre dari po Jezusu Kri¬
stusu. In Jezus nas uči v njegovim imenu Očeta pro¬
siti. Ako se pa bratam na zemlji v molitev perporoča¬
mo, in eden za druziga Boga prosimo, svetniki gotovo
še bolj serčno za nas molijo, ker nas še bolj čisto lju¬
bijo kakor so nas ljubili, dokler so še na zemlji živeli,
žele nam dobro, in de bi od grehov rešeni, ohranjeni v
gnadi božji in večno zveličani bili. V zaupanji, de pro¬
šnja svetnikov per Bogu veliko zamore, je katoljška
cerkev vselej svetnike prosila, de naj za njo Boga pro¬
sijo po Jezusu Kristusu. Posebno pa Marijo prosimo,
de bi za nas Boga prosila, ona je mati Kristusova in
nas vsili. Kdo bo bolj seržno za nas Boga prosil ko
Marija, ker je njeni Sin za nas svojo kri prelil, zato
de bi bili odrešeni in zveličani. Pa nikoli ne mislimo,



80

de bi Marija kaj prosila za nas, kar bi po volji Jezu¬
sovi ne bilo.

De je dobro svetnike častiti nas uči Tridentinski
zbor, ker pravi: Dobro in koristno je svetnike častiti,
in se jun perporoeati, ker oni per Bogu po Jezusu Kri¬
stusu Gospodu našim za nas prosijo. Sej. 25.

Ali morebiti Bogu čast jemljemo 3 če se svetnikom
perporočamoJ ali premalo v Boga zaupamo!

Ako se perporočamo kristjanam na zemlji, de za
nas Boga prosijo, in s tem Bogii časti ne odvzamemo,
mu je tudi ne, če svetnike v nebesih prosimo, le veci
zaupanje imamo do svetnikov v nebesih, ker pomoči ven-
der le od Boga percakujemo po Jezusu Kristusu, in le
v njega terdno zaupamo.

Prosimo pa svetnike, ker vcrjemo de bodo prej usli¬
šani kot mi, ki smo grešniki; svetniki pa tudi po Jezusu
Kristusu prosijo, in so v njegovim imenu uslišani.

Kdor pa hoče po prošnji svetnikov od Boga dobiti,
kar prosi, mora verovati, de molitev pravicniga veliko
zamore; de svetniki za nas Boga prosijo, ker nas lju¬
bijo; de Bog po prošnji da svoje dobre dari, in de Bogu
je všeč, ko eden drugimu dobro od njega prosimo , ker
s tem kažemo, de se ljubimo, kar on vsim zapo¬
veduje.
Kako bi pa grešili v častenii svetnikov in perporoče-
vanji v njih prošnje!
Grešili bi, ako bi česenje svetnikov zaničevali in

njih prošnje zametovali; ako bi mislili, de svetniki nam
iz svoje moči lahko dobro dajo ali pa hudo odvernejo,
kar jih prosimo, kar le sam Bog zamore; ako bi vero¬
vali, de svetniki nam bodo v takih rečeh pomagali, kte-
re bi bile zoper voljo božjo, in hi jih želeli zadobiti ali



81

pa odverniti; ako bi na svetnike veei zaupanje imeli ko
na Boga, na Jezusa Kristusa, ker on sam je srednik
med Bogam in človekam, in vse dobro imamo le po njem
od Boga. Ako bi mislili, de kake molitve, ki bi jih
vsaki dan zvesto opravljali materi božji ali svetnikam na
čast, božjih zapoved pa ne dopolnovali, čez grehe po¬
kore ne delali, življenja prečiste Marije in svetnikov ne
posnemali; ako bi mislili, de te molitve nam bodo per
vsim tem hudobnim življenji v nebesa pomagale, i. t. d.
Vselej vervajmo, de svetniki Boga ljubijo in greh so¬
vražijo, in le takrat bomo svetnikam dopadli, kader si
bomo perzadevali pokoro storiti in po volji božji živeti,
in takrat bodo gotovo za nas Boga prosili. Če bomo
pa mislili samo po kterih posebnih delih ali molitvih brez
pravičniga ali spokorniga življenja, samo zavoljo teh, ki
smo jih svetnikam ali Marii k časti opravili, zveličani
biti, se bomo v svojo večno škodo goljufali.

25. Od spodobnima castenja svetinj, bož¬
jih in svetnikov podob.

Katoljška cerkev je vselej svetinje v časti imela,
ker so ostanjki tistih trupel, v kterih so svetniki muke
terpeli, ali ker so z njimi pokoro in druge dobre dela
Bogu k časti delali; častila jih je ko tempelj svetiga
Duha, kteri bodo enkrat spet vstali in k nebeški časti
povikšani. Kosiče mučencov je devala in jih deva v
altarje, na kterih se sveta masa opravlja. Sveti ostanjki
trupel svetnikov tudi vero v nas obude, de tudi nase
trupla ne bodo večno v grobu ostale, in nas vnemajo
Bogu zvesto služiti, de vzame na.so dušo v nebeško kra¬
ljestvo, in ob poslednji sodbi tudi naše telo častitljivo
stori. Torej ne bojmo se smerti ampak greha, ker tru¬
pla grešnikov bodo s peklensko temo pokrite.

Svetinje častiti je tudi Bogti dopadljivo. V svetih
ostanjkih trupel svetnikov svetnike častimo; ker je pa
II. Del. 6



82
Bog’ dal svetnikam svojo gnado, de so sveto živeli, tako
v svetinjah kakor v svetnikih le Boga častimo in hvali¬
mo, kar cerkvene molitve pričajo. Bog je po svetinjah
večkrat čudeže storil. V erni so bolnike na ceste nosili,
de bi ozdravljeni bili. Djanj. apost. 5. 15. Potne rute
in opasila svetiga Pavla so na bolnike devali in ozdrav¬
ljeni so bili, tudi nečisti duhovi so iz njih sli. Djanj.
apost. 19. 12. Ko so mertviga v grob Elizejev polo¬
žili , je oživel, kakor se je Elizejevih kosti dotaknil.
4. Kralj. 13. 21.

Torej skazujmo svetinjem spodobno čast, prosimo
pred njimi usmiljeniga Boga, de bi po prošnji tega svet¬
nika, kteriga sveti ostanjki so tukej, in dal nam bo, če¬
sar nam je za dušo in telo treba. Verovati pa ne smemo,
de svetinje imajo kako moč v sebi, po kteri bi se nam
zgodilo kar prosimo, vsaki dobri dar le od Boga pride,
kteri svoje zveste služabnike časti, in jih po svoji sveti
volji usliši, kader je k povikšanju njegove časti, k po-
terjenju nase vere va nj , in našim dušem k zveličenju
treba.

Podobe Jezusove in svetnikov nas spomnijo na Je¬
zusa in svetnike, na moč gnade božje in na dolžnost
jih posnemati, torej so vredne de jih častimo, posebno
ker čast, ktero jim skažemo, le Bogu in svetnikam
skažemo.

Ali je prav svetinje častiti?
Prav jih je častiti, ker so kosti svetnikov, kteri so

v njih Boga častili, in jih bo Bog spet enkrat v življe¬
nje obudil, in v svoje svete nebesa vzel, in ko jih je še
Bog častitljive storil po čudežih, ki jih je zavoljo njih
storil.
Koga častimo po svetinjah"?



83

Svetnike, ali bolj reci, Boga, kteri jih je svoje pri-
jatle posvetil in poviksal, ker iz lastne moči brez gnade
božje bi nikoli sveti ne bili.

Kaj se je treba varovati per češenji svetinj?
De svetinjem veči časti ne skažemo, kakoršna jim

gre po nauku katoljske cerkve.
sili je prav častiti križ podobe božje angeljev in
svetnikov ?
Prav je. Ce križ častimo, le Kristusa častimo in

molimo, ki je na križu za nase grehe urnerl in nas odre¬
šil, in ne dajemo lesu časti. Ce častimo podobe kake
božje osebe (persone) ali device Marije, angeljev ali
svetnikov, njega pred podobo častimo, čigar podoba je.
So svete podobe kristjanam k pridu?

Po svetih podobah se kristjani spomnijo na Boga,
Jezusa in svete božje prijatle, in se vnemajo tako ži¬
veti kakor so oni, de bi prišli v njih sveto drusino v
nebesih.
Kako bi pa grešili v častenji svetinj in podob?

Grešili bi, ko bi verovali, de imajo kako posebno
moč v sebi, ker le od Boga pride vsa pomoč, ali pa ko
bi jih zasmehovali in zaničevali.

26. Odpušenje grehov se v katoliki
cerkvi zadobi.

Bog nas hoče zveličane imeti, zato nas je stvaril.
Vsi smo grešili v Adamu, v grehu pa ne more človek
Bogu dopasti in ne k njemu priti; zato potrebujemo
vsi božje pomoči, de bi bili od greha rešeni in opravi¬
čeni. Jezus nas je odresel in nam zveličanje zaslužil.
De bi pa zamegli njegoviga odrešenja in zasluzenja de¬
ležni postati, je svoji sveti cerkvi svetiga Duha poslal,
kteri vekomaj per nji ostane, de delo odrešenja in po-

6*



84

svečenja, ki ga je Jezus svoji cerkvi izročil, naprej de¬
la. K temu je Jezus svete zakramente postavil. Po
svetim kerstu pridemo v Jezusovo cerkev, sveti Duh
nas na duši prerodi, iz grešnikov pravične stori, ker
zadobimo popolnoma odpušenje grehov in kazin, sprav¬
ljeni smo z Bogam, združeni v združbo svetnikov; postane¬
mo otroci božji in deleži nebeškiga kraljestva. De pa
človek v ta srečni stan stopiti zamore, je dal Jezus
svoji cerkvi oblast kerševati. Po prejetim svetim ker¬
stu zadobi kristjan tudi pravico druge svete zakramen¬
te prejemati.

Kristjanam je mogoče po svetim kerstu še grešiti,
če se gnadi svetiga Duha vstavljajo in z njo ne store,
kar Bog zapoveduje. Ako smo pa grešili, vemo de smo
kazni vredni pred svetim in pravičnim Bogam, in tega
se bojmo, ker vemo, de bomo večno nesrečni in v ne¬
besa ne pridemo, ker smo se po svoji prosti volji sami
od Boga ločili in ga zapustili. Jezus nas je pa tudi
učil , de nam Bog še hoče grehe odpustiti, če jih ob¬
žalujemo , se poboljšamo in spokorimo, zato ker je us¬
miljen; in ker je on za nase grehe terpel in umeri. In
od te resnice je nas Jezus tudi prepričal, ker je ske¬
sanim grešnikam grehe odpušal. Mertvoudnimu, ki so
ga na postelji do njega pernesli, je rekel: Zaupaj
sin, odpušeni so ti tvoji grehi,” Mat. 9, 2, O-
čitni grešnici, ki je pred njegovimi nogami skesana jo¬
kala, s solzami njegove noge močila, z lasmi svoje
glave brisala in z mazdam mazala, je rekel: »Odpu¬
šeni so ti grehi.” Luk. 7, 48. In skesanima raz¬
bojniku na križu, ki ga je prosil, de bi se ga spomnil,
kader pride v svoje kraljestvo, je rekel: Še danes boš
z mano v raji.

De hi pa skesani in poboljšani grešniki tudi v pri¬
hodnjih časih gotovo vedili, de so jim grehi odpušeni,
in bi bili v svojih sercih potolaženi in mirne vesti, je dal Je-



85

zus svojim aposteljnam oblast na božjim mestu skesanim
grešnikam grehe odpusati. Ko se jim je po svojim od
smerti vstajenji pervic perkazal, jim je rekel: »Mir
vam bodi! Kakor je Oče mene poslal, tudi
jest vas pošljem. Je dihnil vanje in jim rekel: Prej¬
mite svetiga Duha. Kterim hote grehe od¬
pustili, so jim odpušeni, in kterim jih bote ža¬
ri er žali, sojini z a d er Žani.” Jan. 20. 21—23. Je¬
zus je tedej rial aposteljnam oblast grehe odpusati.

Kakor je Jezus aposteljne poglavarje v svoji cerkvi
postavil, jih je tudi pooblastil druge namest sebe po¬
stavljati, in jim tudi tako oblast dati, kakoršno so od
Jezusa sami prejeli. A posteljni so dali svojim namestni-
kam, škofam in mašnikam tudi božjo oblast, namest Bo¬
ga skesanim grešnikam grehe odpusati kakoršno je Je¬
zus njim dal, ko jim je rekel: Kakor je Oče mene po¬
slal, tako jest vas pošljem. Tako se je ohranila oblast
grehe odpušati v katoljški cerkvi do danes, in bo ostala
do konca sveta, ker bo tudi sveti Duh do konca sveta
per nji, kteri v zakramentu mašnikoviga posvečenja no-
voposvečenim to božjo oblast deli.

Kako je Bog dober in usmiljen, de je človekam ta¬
ko oblast dal, de, če je nesrečen bil v greh pasti, ne
obupa, ker ve, de mu bo Jezus skesanima, po svojim
namestniku v zakramentu svete pokore odpustil, kar je
po svetim kerstu pregrešil. Tode brez poboljšenja življe¬
nja ni odpušenja grehov: torej ne odlašajte grešniki se
poboljšati; ako je Bog nam dober, hvalimo in ljubimo
ga, in ne žalimo ga zato, delajmo pokoro, dokler je še
čas, de nam ga ne zmanjka, nepoboljšanimu vsa božja
dobrota in milost ne bo nič zdala.

Kdo nam je odpušenje grehov zaslužil ?
Jezus Kristus s svojim terpljenjem in svojo smertjo.



86

Komu je dal Jezus Kristus oblast grehe odpušati?
Aposteljnam in njih namestnikam, škofam in maš-

nikam.
Kteri grehi bodo odpicšeni?

V katoljski cerkvi bodo skesanim grešnikatn vsi
grehi odpuseni, če pravo pokoro store , in svete zakra¬
mente vredno prejmejo.
K kterih zakramentih bodo grehi odpušeni?

Per svetim kerstu bo izvirni greh, in vsi pred
svetim kerstam storjeni grehi odpuseni, v zakramentu
svete pokore pa vsi po svetim kerstu storjeni.

Od telesne smerti in iicuinerljivosti
človeške dnse.

Človek je po božji podobi vstvarjen. Pred storjenim
greham je bil z Bogam sklenjen, ga je ljubil in nič
druziga ni želel kot to, kar Bog, in vse je storil po volji
božji, ker le to ga je veselilo. Pa tudi njegovo telo je
bilo močno, zdravo in terdno, in lahko bi ga bil obvaro¬
val pred smertjo, ker Bog ga je taciga vstvaril, de bi
ne bilo unierlo. Ali človek je grešil, in zgubil dušno in
telesno življenje; dušno, ko se je od Boga ločil, in te¬
lesno, ker je mogel umreti. Tako je po grehu prišla
smert na svet, in ker smo vsi v Adamu grešili, moramo
tudi vsi umreti. Bog je vsim štralihgo smerti napove¬
dal, rekoč: »Prah si, in spet boš prah.” 1. Moz.
3. 19. »Plačilo za greh je smert” pravi sveti
Pavel Himlj. 6. 23. »Bog je človeka neumerlji-
viga vstvaril, in gaje po svoji podobi storil.
Po hudičevi n e v ošlj i v o sti pa je smert na svet
prišla.” Buk. mod. 2. 24. Lmerje pa človek, kader
se duša od telesa loči. Zakaj duša je razločena od te¬
lesa, ona brez telesa še živi, ker je duh, po božji po¬
dobi stvarjena.



87

Človek je vstvarjen od Boga, de bi po volji božji
živel in zveličan bil, kar nas vs> nauki iti vse karkoli je
Bog v stari in novi zavezi za človeka storil, prepričajo.
Jezus je le zato na svet prišel, terpel in umeri, cerkev
postavil, učenike zapustil, z božjo oblastjo jih pooblastil,
svete zakramente postavil, de bi se človek za srečno
večnost perpravljal, in zato Bog se vedno tolikanj za
človeka stori, de bi bil zveličan, ker njegova duša bo
večno živela.

Kako žalostno bi bilo za človeka na svetu, ko bi,
kader truplo umerje, tudi duša umerla. Vsaki človek
ima želje v svojim sercu, de bi mu bilo dobro, de bi bil
enkrat srečen, zveličan. Ajdovske ljudstva so to želele,
ki niso Boga poznale, in vedno so se veselile božjiga
življenja, kakoršno je sedanje. Od kod take misli in take
želje po boljšim življenji? Bog jih je že per stvarjenji
v človeško serce položil, zasadil. Te želje bi ne mogle
dopolnjene biti, ako bi tudi duša umerla, kader telo umer¬
je. Na svetu ni človeka, kteriga želje bi bile vse do¬
polnjene, ni ga tako srečniga. V drugim, v večnim življe¬
nji bo Bog še le vse naše želje dopolnil, ker naša duša
bo po smerti telesa živela.

Žalostno bi bilo za človeka, kteri pravično živi, in
si vedno perzadeva še svetejši biti, ko bi s smertjo te¬
lesa vse minulo, ko bi se v nič povernil kakor neumna
žival, desiravno je nar imenitniši stvar božja na zemlji.
Kje bi dobil svoje plačilo za svoje dobre dela ? Kje bi
bila potolažena njegova serčna ljubezen do Boga in do
Jezusa ? Ali je mogoče misliti od Boga, ki je svet, pra¬
vičen, dober, usmiljen, moder in vsigamogočen, de bi
človeka pravičniga, svojiga dobriga otroka, kteri si je
noč in dan perzadeval vse storiti, kar je za božjo čast,
in se vsiga skerbno ogibati, kar je Boga žalilo, brez
vsiga plačila pustil? Ako bi duša pravičniga in hudob-
niga človeka v smerti telesa nehala, kako bi se besede



88
sv. pisma spolnile, po kterih Bog pravičnim večno veselje v
nebesih obeta, in grešnikam večne martre v peklu ? Za
pravicmga bi bilo nar slabši, grešniki na tem svetu po
svoji volji žive, m svojmiu poželjenju dovolijo, kar hoče
pravicm mu pa odpovedo veselje, v zatajenji žive, cima
to, ko bi duše, umerle?

Na zemlji vidimo , de se pravičnim ljudem večkrat
prav slabo godi, grešnikam pa dobro gre. Jeroboam
je bil kriv, de se je Izraelsko kraljestvo po Salomonovi
smerti razdvojilo. On je silil Izraelce vero v praviga
Boga zapustiti in malike moliti, in ta velika pregreha
ni bila kaznovana na zemlji. Ahab je bil nar hudobnisi
kralj na Izraelskim, in Jozija nar boljši, nar pravičniši
kralj v Judovskim kraljestvu. Oba sta v vojski padla.
Rod Ahabov je bil ves zatert, otroci Jozijevi so bili v
ječo odpeljani in vsi nesrečni. Kje je Ahab za hudob¬
ne, kje Jozija svoje plačilo za dobre dela prejel? Pre¬
roki so bili sveti možje, pa ljudstvo jih je preganjalo,
prebivali so v pušavah, po berlogih. Njih preganjavci
so bili pa srečni, dobro jim je bilo, preroki pa stradali
in s slabimi oblačili oblečeni. Kje je plačilo, kteriga
Bog pravičnim vedno obeta, kje štrafinga, ki hudobnim
z njo žuga?

Nedolžni Janez v ječi zapert tiči, krivični Herodež-
pa na kraljevini stolu sedi, in živi po svojim mesenim
poželjenji. Revni Lacar in zraven še bolan nima drob¬
tinic, de bi jih jedel, neusmiljeni bogatin v škerlatnim
oblačilu pa per polni dobri mizi sedi.

Ali bo zmirej tako, de bo grešnik večkrat srečen,
ki zavoljo nepokoršine proti Bogii hude štrafinge zasluži;
ali mu bo vedno dobro, praničnimu pa hudo, ali bo pravic
ni vedno poniževan in zaničevan? O ljubi moji kristja¬
ni. Bog je vsigamogočen, dober, svet in pravičen,
perpravil je svojini pokornim otrokam boljši življenje v
nebesih, kamor bo duše pravičnih, ki se bodo od teles



89

ločile, vzel. David sam pravi v 72. psi. de bi bil kmal
v skušnjavi grešil, ko je vidil hudobne srečne, v miru
in v obilnosti, pravične pa v nadlogah živeti, ko je vi¬
dil, de se hudobni ne spomnijo na smert, so prosti ter-
pljenja in jih je zato napuh prevzel. Ali sim zastonj,
pravi on, svoje serce očistil, in med nedolžnimi svoje
roke umival? Ali zastonj svoje nadloge terpim od zju¬
traj celi dan ? Pa ravno v takih mislih sim se ločil od
tvojih božjih otrok, spoznani, de nimam prav, ker tvoji
otroci so vsi s tvojo voljo sklenjeni, kar jim pošlješi
volnjo preterpe, in ne gledajo sreče hudobnežev. Jes,
sim sam per sebi mislil, kako bi to skrivnost zvedil,
zakaj so hudobni srečni, pravični pa v nadlogah, pa
pretesko mi je bilo to, dokler nisim se v tvoje svetišč,
dokler nisim spoznal tvojih svetih namenov, in spoznal
konca grešnikov. Naglo jih bo konec zavoljo njih kri¬
vice; kakor sanje zginejo, ki se človek zbudi, tako bo
njih sreča zginila, vsi bodo poginili, kteri tebe zapuste,
vse pogubiš, ki so tebi nezvesti. Meni je pa dobro v
Boga zaupati.

Kaj nas zamore druziga potolažiti na svetu, ko
vidimo, de pravičnimi! se večkrat hudo , gresnikam pa
prav dobro godi? le misel, ker vemo, sej je se drugo
življenje, v kterim bo vsaki po svojih delih plačilo pre¬
jel; ker vemo, de naša duša je neumerljiva, Bog pa
je pravičen , in nam bo v drugim življenji povernil, kar
zavoljo njega preterpimo, tukej nas z nadlogami čisti,
grešnike pa plačuje zavoljo njih majhniga dobriga, kar
morebiti na sebi imajo, tam pa jih bo kakor svoje sov¬
ražnike nogubil.

In v ti resnici nas božje razodenje še le prav uter-
di. Sveti, od Boga razsvetljeni možje, Abraham,Jzak
Jakob, Mozes kako mirno so umerli v upanji, de gre¬
do v boljši življenje. Bog sam je imenval Boga Abraha-
moviga, Jzakoviga, Jakoboviga. Kako bi se Bog ime-



90

noval Abrahamovima Boga; kdaj so Abraham, Izak in
Jakob že umerli, govori Jezus, ako bi več ne živeli,
ako bi bili po smerti nehali? Bog ni Bog mertvih am¬
pak živih,

Per drugi perložnosti je Jezus Judam rekel: »Abra¬
ham, vas Oče, se je silno veselil viditi inojiga
dneva, vidil gaje, in je bil vesel?’ Jan. 8. 56.
Abraham je bil že veliko let pred v grobu, ko je Je¬
zus živel na zemlji, ali njegova duša je živela po
smerti telesa, sicer bi Jezus ne bil rekel, de ga je Abra¬
ham vidil na svet priti, in se je zato veselil. Razbojniku
na križu je Jezus rekel: Resnično ti povem, se danes
boš z mano v raji. Ko je Lacar umeri, so angelji pri¬
šli, vzeli njegovo dušo in jo nesli v naročje Abrahamo¬
vo. Ko je pa bogatin umeri, je bila njegova duša v
pekel pokopana, to je, je prišla v kraj večne kazni.
Sveti Duh pravi: »Telo pojde v zemljo, iz k ter e
je vzeto, duša pa pojde k Bogu nazaj, kteri
jo je dal.” Pridg. 12. 7. In Jezus pravi: »Ne bojte
s e jih, kteri telo umore, duše pa ne morejo
umoriti, ampak bojte se veliko bolj tistiga,
kteri za mor e dušo in telo pogubiti v pekel.”
Mat. 10. 28,

De je Jezus neumerljivost človeške duše še bolj
očitno razodel, je hotel, de sta prišla Mozes in Elija k
njemu na hrib, kjer se je spremenil v pričo svojih treh
aposteljnov. Mozesovo telo je bilo že več ko tavžent
let v grobu, le njegova duša je prišla iz dežele večnosti.
Lacar je bil že štiri dni v grobu, duša je bila odločena
od telesa, in na Jezusov ukaz je spet prišla iz večnosti
v telo, in Lacar je vstal živ iz groba. Jezus je svojo
dušo na križu zročil svojimu nebeškimu Očetu. In sveti
Štefan je rekel: Gospod Jezus! vzemi k sebi mojo
dušo!



91

Ker smo po Jezusovim nauku popolnoma prepričani,
de bo naša duša večno živela, in de pojde k Bogu, kteri
jo je dal, si moramo prizadevati jo čisto pred grehain
obvarovati. Vse časne dobrote bodo za nas minule ob
uri smerti, truplo jih ne bo več potrebovalo, duša ne,
vse bomo zapustili, le kar smo za dušo dobriga na sve¬
tu storili, bomo seboj vzeli.

Torej živimo vedno pravičniši, de bomo Bogu zmi-
rej bolj podobni, ne perzadevajmo si toliko za časne do¬
brote in za blago, temuč veliko več za nebeške dobrote,
ker vse telesne, in ko bi tudi ves svet dobili, ne bodo
nič zdale, ko bi na duši škodo terpeli. Torej nam Je¬
zus zapove, rekoč: »Išite te dej nar p o pr e d božje
kraljestvo in njegove pravice, in vse to vam
bo perve rženo.” Mat. 6. 33. Ako smo v grehih,
ne odlašajmo se spreoberniti k Gospodu svojima Bogu,
gotovo bomo umerli, kdaj pa, nam Bog po svoji modro¬
sti ni razodel, zapovedal nam pa je vedno perpravlje-
nim biti.

Kaj je tedej smerti

Smert je ločitev duše od telesa.

Ali morajo vsi ljudje umreti'?
Vsi morajo umreti. »Ti si prah, in v prah se

boš povernil.” 1. Moz. 3. 19.

Od kod pride de vsi ljudje morajo umreti?

De vsi ljudje morajo umreti pride od izvirniga gre¬
ha. Smert je kazin greha. Bog’ je človeku tudi telo
tako vstvaril, de bi ne bilo umerlo, ako bi človek ne bil
grešil. »Po hudičevi ne v o siji vos ti pa je smert
na svet prišla.” Buk. mod. 2. 24.

Ali vemo kdaj in kako bomo umerli?



92
Tega ne vemo, to le Bog ve. Jezus pravi: »Čujte,

ker ne veste, ktero uro bo vas Gospod prišel. To pa
veste, de, ako bi vedil hišni gospodar ktero uro ima tat
priti, bi gotovo cul, in bi ne pustil podkopati svoje hiše.
Torej bodite tudi vi perpravljeni, ker ob uri, ki je ne
veste, bo Sin človekov prišel.” Mat. 24. 42—44.

Kaj nas to učij ko ne vemo kdaj in kako bomo
umerit ?
Nas uči se k smerti skerbno perpravljati, de s sv.

Pavlam vsaki lahko reče: »Dobro sim se vojskoval,
tek sim dokončal, vero ohranil; zdej mi je perhranjena
krona pravice, ktero mi bo Gospod dal, pravični sodnik
tisti dan, pa ne le samo meni, ampak tudi tistim , kteri
ljubijo njegov prihod.” 2. Tim. 4. 7. 8.

Kako se mora Človek k smerti perpravljatil

1) Ker vemo, de se bomo ob smerti od vsiga, kar
je na svetu, ločili, se moramo že prej v življenji v duhu
od sveta ločiti, de nam ne bo ob smertni uri ločitev
težka. »Cas je kratek, govori sveti Pavel, kteri
svet vzivajo, naj bodo, kakor bi ga ne v živa¬
li, zakaj podoba tega sveta preide.” 1. Kor.
7. 29—31.

2) Ljubimo in storimo, kar Bog zapove, sovražimo
in varovajmo se hudiga, kar nam Bog prepove, vse
svoje življenje obernimo v službo božjo, sedanje življe¬
nje je čas setve, in v večnosti bomo želi, kar smo tukej
vsejali.

3) Ločimo se v duhu od svojih, ktere bomo enkrat
mogli zapustiti, de nam ne bo takrat težko se od njih
ločiti, kader čas ločitve pride.

4) Ne odlašajmo svojiga življenja poboljšati in se
spokoriti, de nas smert v grehih ne dobi, ker sveto pi¬
smo pravi, drevo kakor pade, obleži.



93

5) Bodimo vselej v božjo voljo vdani v življenji
kakor v smerti, in dajmo s smertjo Bogu radovoljni za¬
dnji dar v odpušenje svojih grehov in v zadostitev za
nje, ktero Bog hoče.

6) Vsaki dan prosimo Boga, de nam da po svoji
milosti srečno v njegovi gnadi umreti; le enkrat bomo
nmerli srečno ali pa nesrečno, torej je ni na tem svetu
veči in potrebniši perprave kakor k srečni smerti.

Je prav odlašati se ob času bolezni še le k smerti
perpravljati ?
Ni prav,
1) Ker čas bolezni ni perpraven zavoljo telesnih

slabost in zmote časnih skerbi, se k smerti perpravljati.
2) Večkrat je čas bolezni prekratek, de bi velik

grešnik zamogel vse poravnati, in se z resničnim spre-
obernjenjem z Bogam spraviti.

3) Ker ne vemo ali bomo naglo brez vse bolezni
ali pa po dolgi bolezni umerli. Skušnja tudi uči, de v
grehih uterjeni grešniki ob smertni uri vse dobro obe¬
tajo, kader ozdravijo, pa nič ne dopolnijo. Boga kličejo
še le iz velike sile na pomoč, ko vedo, de je njih življe¬
nja konec, pa ne iz ljubezni do Boga, ker so ga le so¬
vražili in zapovedani svetiga evangelija se posme¬
hovali.

Kakšna, je smert pravičnih!
Smert pravičnih je nar veči sreča za nje. Sveto

pismo pravi: »Draga je pred očmi Gospodovimi
smert njegovih svetnikov?’ Psi. 115. 15. »Bla¬
gor mertvim, kteri v Gospodu umerjejo. Od¬
slej reče Duh, naj počivajo od svojiga truda,
zakaj njih dela gredo za njimi. Skriv. ra¬
zod. 14. 13.

Zares je smert pravičniga nar veči sreča, ce je, ali
vedno nedolžno živel, ali pa, če je s pokoro vse poravna),



94
kar si je bil prej z grehi poškodoval. Pravičnima ni
hudo po pretečenim, ne peče ga sedanje, in ne boji se
prihodnjiga. Lahko zapusti nedolžen človek svet, ker
ga ni nezmerno ljubil, ga vžival kakor bi ga ne bil vži-
val, svojiga serca ni imel v svet zaljubljeniga. Spokorni
pravični se lahko loči od sveta, on ve, de v njem je bil
nekdej nesrečen, od njega zapeljan, de je greh storil, in
pozna njegovo nevosljivost in zmoto. Če on žaljuje, ve,
de njegova žalost Bogu dopade, ker le zato žaljuje, ker
je Boga pozno ljubiti začel, in ako želi se živeti, le želi
zato, de bi se se dalje pokoril. Ne boji se sedanjiga,
vse to je že previdil, torej je skerbel, de je imel čisto
vest, in radovoljno poterpežljiv vse terpljenje svoje bo¬
lezni preterpi, ker ve, de ga z njim Bog le očistiti ho¬
če, in tudi smert rad preterpi, de Bogu zadnji dar za
svoje grehe pernese.

Pravični se tudi prihodnjiga ne boji, ker ve, de gre
k svojima dobrima Očetu, ki vse rad odpusti, kar je
človek hudiga storil, če svoje grehe obžaljuje; kteri rad
pomaga, kjer je treba, in vse kar se za nj stori, obilno
plača; kteri tudi zadnje delavce v svojim vinogradu ravno
tako plača, kakorune, ki so celi dan delali, kteri noče
smerti grešnika, temuč de se spreoberne in pokoro stori,
in de je perpravljen vsaki čas grešniku odpustiti, kader-
koli se iz celiga serca k njemu spreoberne. Ob uri
smerti reče pravični kristjan z lahkim sercam: Zdej
zapustim svet, dolino solz, in grem k svojimu Očetu,
kteri me je že ljubil, prej ko sim bil; k svojimu Očetu,
kteri je iz ljubezni do mene svojiga Sina poslal, de je
za me terpel in umeri, de jest \ečno živim. Jest grem
k Jezusu, svojimu Odrešeniku, bratu in nar boljšimu
besedniku v nebesih. Zapustim zemljo in vse, kar je
na zemlji, in grem v kraljestvu večniga veselja, kjer
me bo brez števila veliko zveličanih bratov sprejelo; za-



95

menjal bom drnšino grešnikov z drnšino svetnikov in
svetnic.

Smert je za pravičniga konec terpljenja in začetek
večniga veselja, konec skušnjav in grešnih nevarnost
in začetik večniga mini in prave ciste božje ljubezni.
Pravični tudi precej, ko se duša od telesa loči, sliši ve¬
sele besede svojiga Boga: Glej dobri in zvesti hlapec,
ki si bil v malim zvest, te bom čez veliko postavil, pojdi
v veselje svojiga Gospoda. Ali ni veselje, in res nar
veči sreča smert pravičnimu kristjanu?
Kakošna je smert grešnikova?

Smert grešnikova je silno strašna. »Smert greš¬
nikov je prav huda?’ Psi. 33. 2. »Strašno je
pasti v roke živiga Boga.” Hebr. 10. 31.
Zakaj je smert grešnikova strašna ?

Smert grešnikova je strašna,
1) Ker večidel neprevideno pride, in ga neper-

pravljeniga najde, desiravno si je želel srečno smert, pa
ne hudo storiti; njemu se zgodi kakor hlapcu v svetim
evangeliju, kteri je rekel v svojim sercu: Moj gospodar
odlaša priti, in naglo je prišel, in ga neperpravljeniga
najdel.

2) Je strašna za grešnika, ker poprej v zdravju ni
nikoli na njo mislil, in če mu je tudi včasih na misel
prišla, si jo je berž spet iz glave izbil. Kakor k smerti
obsojeni hudodelnik dan svojiga umorjenja žalosten iz
ječe gre na kraj, kjer bo umorjen, tako žalostna gre
duša grešnikova iz telesa k sodbi.

3) Je strašna, ker vidi, de se od sveta ločiti mora,
kteriga je tolikanj ljubil; od svojiga blaga, kteriga bodo
veseli dediči (verbi) zapravljali, ki ga je s trudam, ali
morebiti še grešno skup spravil; od prijatlov in znancov,
zmed kterih ga nobeden pred sodni stol božji ne spre-



96

mi, in mn nič pomagati ne more, on ne more reči ko pra¬
vični : Grem — k Očetu.

4) Je strasna, ker njegove hudobne dela gredo z
njim, ve de Bogu ni nikoli sluzil, vest mu veliko število
strašnih grehov očita, on ve, de ga po smerti druziga
ne čaka kakor večno pogubljenje, ktero bo preklinjal,
ker si ga je sam kriv s svojimi grehi; po smerti začne
njegova večna nesreča. Nezvesti hlapec je bil v temo
verzen, kjer je jok in škripanje s zobmi. Mat. 25. 30.
In bogatin je bil v pekel pokopan.

Ali se sme kristjan smerti batiA

Srnert je štrafinga grehov, vsaka štralinga ima kaj
hudiga; to stori, de se je človek boji. Pa strah pred
smertjo mora kristjan z mislijo na resnice svete vere v
svojim sercu zmanjšati, in kar je nar več mogoče, ga
pregnati.

Smert kristjanova je, ker jo je Jezus premagal,
za nje dobiček. Dober kristjan gre k Očetu, kteriga
zeli gledati, gre v kraljestvo zveličanih, za ktero je vsaki
dan Boga prosil, po smerti je rešen od vsiga hudiga,
in pride v večni počitek, kjer bo prejel plačilo svojih
dobrih del, torej če hoče k Bogu v nebesa priti, mora
prej umreti. Strah pred smertjo zavoljo grehov, ker ne
vemo, kaj se nam bo zgodilo, moramo tudi odganjati iz
svojiga serca z zaupanjem na božjo milost, kteri na njo
ne upa, Bogu krivico stori, Bog je zapovedal na nj upa¬
li. Zaupajmo kristjani na Jezusovo neskončno zasluze-
nje, na svojo pokoro in poboljšano življenje, in na oblast
cerkve, po kteri skesanim grešnikam grehe odpu.ša. Per-
zadevajmo si čisto in dobro vest vselej imeti in stanovi¬
tno voljo, vselej Bogu sluziti, in perpravljeni biti živeti
ali umreti, kakar je volja božja. Bog je naš Oče.

Kdaj je želja umretij prava-



97

Kader kristjan zeli umreti, de bi sel k Bogu, kte-
riga iz celiga serca ljubi, kakor je sv. Pavel želel umre¬
ti, de bi per Kristusu bil. Filip. 1. 23.

Kdaj je želja umreti pregrešna?
Ce kristjan samo zato želi umreti, ker se je nave¬

ličal živeti, ker se mu hudo godi na svetu, in ker je
obupal, de bi mu boljši bilo, ali ko se boji svet zapu¬
stiti, ker mu je dobro. Tak človek nima ljubezni do
Boga, le svet ljubi.

28. Posebna sodba.

Kaj se z dušo zgodi, kader se je ob smerti od te¬
lesa ločila, nam ne more znano biti, ker v večnost ne
vidimo, to le Bog sam ve. Jezus, ki je prišel z nebes,
nas v vsim potrebnim podučit, nas je tudi v ti reči pod¬
učil, de smo lahko mirniga serca. Jezus, ki je Bog,
nas je učil, de je Bog neskončno svet, ljubi le dobro in
sovraži hudo, in neskončno pravičen, plačuje dobro z
dobrim, in hudo s hudim povračuje, kakor si vsak za¬
služi. Duša naša pa tudi po smerti se zmirej misli, ve
in ima spomin na to , kar je dobriga ali hudiga v telesu
storila, dokler je se na zemlji s telesam sklenjena žive¬
la; in kakorsno veselje ali kakorsno ljubezen je imela
do Boga, s tako gre iz telesa. Ker pa na tanjko vsiga
ne ve, kar dobriga, ali hudiga je mislila, želela , govo¬
rila ali storila, le Bog sam vse ve, tako ji tudi le Bog
zamore vse razodeti, in tudi po svoji vsigamogočnosti
stori, de v hip vse spozna in ve, kaj si je zaslužila.
Bog j° precej po smerti sodi, in ji pove plačilo ali stra-
fingo, kar si je zaslužila. To resnico nas Jezus uči v
priliki od bogatiga moža in reveža Dacarja. Oba sta
bila precej po smerti sojena. Lacarjevo dušo so nesli
angelji v Abrahamovo naročje, duša bogatiga pa je bila
v pekel pokopana. Sveti Pavel pravi: »Ljudem je od-
II. Del. 7



98

ločeno enkrat umreti, potem pa je sodba?*
Hebr. 9. 27. Skesanimi! razbojniku je Jezus na križu
rekel: Se danes bos z mano v raji. Tako je bila duša
njegova precej po smerti sojena.

Ker pa ljudje zaporedama merjejo, in ne vsi na en¬
krat, bodo tudi duše, vsaka posebej, sojene; in ker ima
vsak človek svoje dobre ali slabe dela, ktere so od dru¬
žili razločene, bo tudi vsak posebej sojen, in po meri
zasluženja bo vsak svoje plačilo precej prejel. Sveti
Pavel pravi: »Kar bo človek sejal, bo tudi žel.
Kdor v svojim mesu seje, bo od mesa tudi po¬
gubljenje žel, kdor pa v duhu seje, bo od duha
žel večno življenje?* Gal. 6. 8. »Vsi se moramo
pred Kristusov sodni stol perkazati, de vsak
prejme, kakor je delal, dobro ali hudo?’
2. Kor. 5. 10.-

Ker je Bog Oče Jezusu vso oblast dal ves svet
sodili, ker ga je on odrešil, tako nas bo on sodil. So¬
dil bo pa Jezus po svoji sveti pravici vse naše dobre
in hude misli, zelje, besede in dela. Kdor misli in že¬
li hudo storiti, je pred Bogam ravno tako grešil, ka¬
kor, kteri hudo stori, ko je v sercu dovolil božje za¬
povedi prelomiti, je v sercu Bogu nepokoren, Bog pa
na voljo človekovo gleda. Sodil bo naše pregrešne be¬
sede in dela, pohujšenje, ki smo ga dali komu, in
pluje grehe, ki smo jih deležni postali, sodil bo pa tudi
kar smo zamudili dobriga storiti. Kakor je nemarniga
hlapca zavergel, ki zaupaniga talenta ni k dokrimu
obernil, ampak ga zakopal, tako bo ljudi sodil , ki bj
bili lahko dobro storili, pa so opustili. Sodil bo Jezus
ljudi po meri dobrot, kakor so jih od Boga prejeli, in
po okoljšinah, v kterih so živeli na zemlji. Kdor je
več prejel, bo veci njegov odgovor. Od hlapca, kteri-
mu je gospod pet talentov dal, jih je terjal deset, ki
mu je dva dal, pa le štiri.



99

Sodil bo, ker je vsigaveden, vse dobro in hudo,
kar smo skrivaje storili, Bogu ni nič skritiga. Sveti
Pavel uči, de pride vse na dan; kader bo Bog človeš¬
ke skrivnosti po Jezusu Kristusu sodil. Rimlj. 2, 16.
In Jezus pravi: Kdor koli da piti komu zmed
teh narmanjših le k oz ar e c m er zle vode v ime¬
nu učenca, resnično vam povem, ne bo 'zgu¬
bil svojiga plačila. Mat. 10, 42.

Ker je vsigaveden bo gledal per vsili naših dobrih
ih hudih delih na serce, kakošne so bile nase misli in
nameni per delih, ki smo jih storili; ali je človek storil
iz slabe volje, ali le iz slabosti kak greh. Drugači je
sodil Petrovo zatajenje kakor Judeževo izdajenje.

Kolikokrat se zgodi, de kdo ljudem kaj dobriga
stori, in je vender sovražen, zato ko ne spoznajo. Bog
pa človeško serce vidi, in bo takiga po pravici sodil,
Torej varovej se hinavec, Bog tudi tvoje serce vidi, in
tvoje dela iz hinavšine storjene, nič ne bodo veljale
pred vsigavednim sodnikam. Potolažen bodi pa pravi¬
čen kristjan, če te svet drugači sodi kakor si, Bog vi¬
di tvoje serce, in po pravici te bo sodil.

Kar bo Bog po pravici sodil, bo vsak po svojih
delih permerjeno plačilo prejel, več dobriga ko je kdo
storil, veči bo plačilo; več hudiga ko je človek storil,
veči bo šlralinga; vsak bo prejel kolikor je vreden. To
nas sveti Pavel uči rekoč: »Kdor skopo seje, bo
tudi skopo zel, in kdor obilno seje, bo tudi
v obilnosti žel. » 2. Kor 9, 6.

Posebno bo Jezus gledal per sodbi na dela usmi¬
ljenja, kar smo svojimu revnimu bližnjimu dobriga sto¬
rili, de kar bližnjimu dobriga storimo, Jezus tako vza¬
me, ko bi njemu storili; ko smo vsi skup udje njegovi-
ga telesa in on je glava, če udam dobro storimo tudi
glavi storimo , zato pravi: Lačin sim bil, in ste mi da¬
li jesti, žejin sim bil, in ste mi dali piti, ptujec sim

T



100

bil , in ste me pod streho vzeli, nag- sim bil, in ste me
oblekli, bolan sim bil, in ste me obiskali; v ječi sim
bil, in ste k meni prišli. — Karkoli ste storili kterimu
mojih nar manjših bratov, ste meni storili.

Neusmiljenim bo rekel: lačin sim bil, in mi niste
dali jesti; žejin sim bil, in mi niste dali piti; ptujic sim
bil, in me niste pod streho vzeli; nag- sim bil, in me
niste oblekli, bolan in v ječi sim bil, in me niste obis¬
kali. Mat. 25, 34.

Jezus bo posebno na take dela gledal, ktere iz
ljubezni svojimu bližnjimu storimo, ker z njimi Boga po-
snemljemo, in smo mu nar bolj podobni, ko delamo ko Boo-,
ki je dobrotljiv, in kdor ljubezen do Boga in bližnjiga
ima, ta ima duha vere. Torej ako hočemo usmiljenja
sodbo imeti, bodimo usmiljeni; kakor bomo s svojim bli¬
žjim delali, bo tudi Bog- z nami delal. Jezus pravi: »Ne
sodite, de ne hote sojeni. Zakaj s kakorsino
sodbo sodite, s tako hote sojeni, in s kakor-
šino mero merite, s tako se vam bo merilo. w
Mat. /. 1 2. Hujsi in gersi ko bomo s svojim bližnjim
delali, ostrejši bo sodnik z nami. Zvestimi! služabniku
božjima bo večno dobro, nezvestima pa večno hudo. Ži.
vimo po Jezusovih naukih, bodimo usmiljeni, in imeli bo¬
mo Jezusa, sodnika svojiga prijatla. Sv. Pavel pravi;
»Perkazala seje milost Boga, Zveličarja na-
siga vsim ljudem, ktera nas uči se odpove¬
dati hudobii in posvetnim željem, de bomo
trezno, pravično in bogaboječe živeli in na
tem svetu, in čakali z v e 1 i e a n s k i g a u p a nj a in
prihoda velikiga Boga in Zveličarja nasiga
Jezusa Kristusa?’ Tit. 2. 11—13.

Kdtn gre duša ko se od telesa loči ?
K sodbi božji.



101
Kdo jo sodi?

Jezus Kristus.

Kako pravimo ti sodbi ?
Posebna sodba.

Zakaj ji pravimo posebna sodba?
Zato ker bo vsak posebej sojen. Sojeni bodo pa se

enkrat na poslednji dan vsi ljudje, kteri sodbi pa poslednja
pravimo.

Kaj bo Jezus sodil?
Sodil bo nase misli, želje, besede, dela in zamudo

dobriga, sodil bo tudi nase namene, iz kterih smo kaj
dobriga storili ali hudiga opustili, in tudi po dobrotih’
kdor je več prejel, bo tudi ostrejši sojen.

Kam je duša per posebni sodbi obsojena?
Kamor si zasluži, ali v vice, v pekel ali pa v

nebesa.
Kaj moramo storiti de bomo usmiljenja, sodbo imeli?

Proti svojimu bližnjimi! moramo usmiljeni biti, in po
Jezusovih naukih živeti.

39. Od vic.
Precej po posebni sodbi božji gre duša človeška,

kamor si je zaslužila, ali jo Bog vzame v nebesa, če
jih je vredna, ali pa je veržena v pekel, ki si ga je
zaslužila. Ker so pa tudi take duše soj ene, ktere ne
zaslužijo za večno zaveržene biti, pa tudi niso še vred¬
ne izvoljenim v nebesih perdružene biti, ko imajo še ka¬
ke majhne grehe na sebi, ali se še niso čisto spokori¬
le zavoljo svojih že odpušenih grehov, ali imajo še ka¬
ko ljubezen do kaj posvetniga, kar ni še popolnoma:
za take duše je še en tretji kraj, v kteriga so obsojene,
dokler se ne sčistijo in vredne ne postanejo v nebesa



102

vzete bili. Jezus nas uči, de bo per sodbi vsakimu pla¬
čal po njegovih delih (Mat. 16, 27.), in de nič omade-
ženiga ne pojde v nebesa. Skriv. raz. 21. 27. In s. Pa¬
vel pravi: Brez svetosti ne bo nobeden Boga vidil
Ilebr. 12, 14,

Bog’ je svet, mu le dopade, kar je po njegovi, sveti
volji storjeniga, torej sovraži tudi majhne grehe, in ker
je pravičen, jih tudi kaznuja. Zato je mati katoljska
cerkev od svctiga Duha razsvetljena vselej verovala še
en tretji kraj, vice, v kterih se take duše čistijo, in
kazni terpe toliko časa, de pravici božji zadoste za
svoje majhne grehe.

Judje so že v stari zavezi verovali tak kraj , kjer
se duše čistijo. V enim boji na vojski je bilo veliko Ju¬
dov pobitih. Ko so oblačila pobitih Judov pregledovali,
so per njih najdli reči, ktere so malikovavci svojim ma.
likam darovali, kar vzeti in imeti je bilo Judam v postavi
prepovedano. Judje so mislili, de te njih mertve brate
je Bog zato s smertjo štrafal. Molili so zanje in Boga
prosili, de bi jim ta greh odpustil. Juda njih vojvoda je
nabral denarja dvanajst tavzent drahim, in jih je poslal v
Jeruzalem, de naj se kupijo darovi in naj jih Bogu da¬
rujejo v tempeljnu v odpusenje grehov pobitih Judov,
ker je mislil de sveto in zveličavno je za mertve moliti,
de bi bili od grehov rešeni. 2. buk. Maka. 12. 39—46.
Juda je veroval z drugimi Judi vred, de so ti v takih
grehih mnerli, po kterih scer večniga zveličanja niso za
vselej zgubili, pa ga tudi še niso vredni, in de jim Bog'
na uniin svetu ta greli še odpustiti zamore, ko so druge
postave zvesto dopolnili, in se za svojo vero vojskovali.
Tako se prepričamo, de so Judje vice verovali.

Pa tudi Jezus uči, de so nekteri grehi, kteri ne bodo
na tem, ne na unim svetu odpušeni. Mat. 12. 32. Tedej
so taki grehi, ki bodo še v večnosti odpušeni. Tudi pra¬
vi Jezus: »Resnično ti povem ne p oj deš iz ječe



103

dokler ne plačaš zadnjiga vinarja.’’ Mat. 5. 26.
Jezus tukej govori od časnih šlraling, od vic, v klerih
manj ali več časa duše terpe, kakor se je človek manj
ali več pregrešil zoper ljubezen; dokler vsiga ne poravna
ne pojde spred sodbe božje, in bo toliko časa v štrafin-
gi, de zadosti božji pravici. Tako so sveti očaki te Je¬
zusove besede vselej zastopili, in jih mati katoljska cer¬
kev verovala.

Cerkev je ob vsili časih od svojiga začetka in povsod
verovala, de se odpušenje nekterih grehov še na unim
svetu dobi, to je v vicah, zato je vselej molila za nier-
tve. Molila ni za marternike in svetnike, ti ne potre¬
bujejo molitve vernih na zemlji, in verni se jim sami v
njih prošnje perporočajo. Za pogubljene tudi ni molila,
ker njim več pomagati ni. Tako je molila in sveto mašo
darovala za duše, ktere so bile v kraji očiševanja. Ter-
tulijan piše od svojih časov, de kristjani vsako leto na
dan letniga spominja po mertvih za mertve molijo, in
sveto mašo za-nje Bogu darujejo. Od tega beremo tudi
v bukvah svetiga Ciprijana, Cirila, škofa v Jeruzalemu,
Ki■izostoma v pridigi svetiga Ambroža po njega bratu
Lacani.

Sv. Avguštin piše od svoje matere, de ga je pro¬
sila spomin storiti per sveti maši za-njo, in de jo ni po¬
prej pokopal, dokler ni bila sveta maša za-njo opravlje¬
na. Mati katoljska cerkev vsaki dan za verne mertve
moli, in tudi za-nje sveto mašo daruje, de bi jim bili
grehi in štrafinge odpušene, de bi vzeti bili v nebeški
raj, in vživali večni mir in pokoj. Tridentinski zbor,
sej. 6 in 25.

In če le kristjani premislimo, kakošno je naše
življenje, koliko jih uinerje, klerih serce ima še dopada-
jenje manji ali veei do časnih reči, de še niso vsi božji
z Bogam v svojih mislih zedinjeni, imajo še kake majhne
grehe na sebi, od kterih morajo še poprej očišeni bili,



104

ker Jezus, nas vsih sodnik uči, de od vsake prazne be¬
sede bo odgovor. Koliko jih umerje, kteri svoje velike
grehe obžaljujejo, kterih so se cisto spovedali, se po¬
boljšali; pa se niso zadosti pokore za-nje storili. Ker
pa nič omadežaniga ne pojde v nebesa, Bog pa je svet
in pravičen, in gleda na voljo človekovo , za malo pre-
gresenje ne pogubi človeka, mu da se čas v vicah se
očistiti in zadostiti njegovi pravici, ker je usmiljen.

Koliko tolažbe najde katoljski kristjan v nauku od
vic! Ali ni to velika milost nasiga Boga, de nam je se
en kraj odločil na unirn svetu se popraviti, kar na tem
se nismo za nebesa zadosti storili, in ko vemo, de bodo
drugi za nas Boga prosili, de bomo rešeni.

Kaj so vice”!
Vice so tisti kraj, kjer duše časne strafinge terpe

za grehe, ki se jih v življenji niso zadosti spokorile,

Kakošhe strafinge terpe duše v vicah ?
Duše v vicah veliko terpe, že zato ker Boga se ne

gledajo, kteriga čez vse ljubijo , zraven tega imajo pa
tudi se veliko terpljenje, ki jim ga je božja pravica per-
sodila. — Cerkev per masi za mertve tako mo¬
li: Gospod Jezus Kristus, kralj časti, odreši duše vsih
svojih vernih peklenskih strafing.

Ktere duše pridejo v vice?

Ki so v gnadi božji se od teles ločile, pa se majhne
grehe na sebi imajo, ali pa se niso za odpusene grehe
zadosti pokore na zemlji storile.

Ali se zamore dušam v vicah pomagati*

Pomaga se jim z molitevjo, z daritvijo svete mase
in drugimi dobrimi deli.©
Ali smo dolžni dušam v vicah pomagati!



105

Dolžni smo jim pomagati; one so z nami v družbi,
so naši brat je in sestre, ktere smo ljubiti dolžni. Če jih
pa ljubimo, jim želimo pomagali, in kar mi ne zamore-
mo, Boga za nje prosimo , in sveto maso za nje Bogu
darujemo; posebno smo pa to svojim staršem, bratarn
in sestram, prijatlam in dobrotnikam iz hvaležnosti in po
zapovedi božji storiti dolžni.

Doklej ostanejo duše mertvih vernik v vicah ?
To sam Bog ve, dokler se ne izcistjo, ali pravici

božji ne zadoste.

Koliko časa bodo vice?
Do sodnjiga dne; potlej bosta le dva kraja, nebe¬

sa, kjer bodo zveličani, in pekel, kjer bodo pogubljeni.
Kaj nas uči terpljenje v vicah?

Nas uci varovati se nar manjšiga greha, ker ga
pravica božja štrafati mora, de smo pa grešili na tem
svetu, štrafujmo greh s pokornimi deli, de ne bomo v
vicah terpeli, in od gledanja obličja božjiga zaderževani.

30. Od znaminj poslednjih časov.

Kakor je bil cas, ob kterim ni bilo zemlje in ne
neba, tako bo prišel cas, ko ju spet ne bo. Jezus sam
pove, de nebo in zemlja bota prešla, moje besede pa ne
bodo prešle. In sveti Pavel pravi: »Ti o Gospod si v
začetku zemljo uterdil, in nebo je delo tvojih rok, ono
bo minulo, ti pa ostaneš, in ono se bo postaralo kakor
oblačilo, in kakor ogrinjalo ga boš premenil, in bo pre-
inenjeno, ti pa si ravno tisti, in tvoje leta ne bodo
prešle.” Hebr. 1. 10—12. Sv. Peter uci, de nebo in
zemlja sta ognju perhranjena, ker pravi: »Prišel bo dan
Gospodov kakor tat, ob kterim bodo nebesa z velikim
pokanjem prešle, in početki (elementi) se bodo od vro¬
čine razpustili, zemlja pa in stvari, ktere so v nji, bodo



106

zgorele.” 2. Pet. 3. 10. In dalje govori: »Cakanio pa
po njegovih obljubah novih nebes in nove zemlje, v kte-
rili pravica prebiva ” 2. Pet. 3. 12.

Kdaj se bo to godilo, ne vemo. Aposteljni so Je¬
zusa vprašali, kdaj bo konec sveta, in jim je odgovoril,
rekoč: »Od tistiga dne in ure nihče ne ve, tudi ne an-
gelji nebeški, ampak sam Oče.” Mat. 24. 36. In sv. Pavel
je Tesalonieane svaril, ker so nekteri govorili, de je že
dan Gospodov, to je, sodni dan blizo, ne verjemite ta-
kimu govorjenju: »Nobeden vas nima tedej kratko ni¬
kar zapeljati, zakaj prej mora odpad priti, in človek
greha, sin pogubljenja razodet biti, kteri bo zoper stal,
in se vzdigoval čez vse, kar se Bog reče, ali kar se
časti, tako de bo v tempeljnu božjim sedel, in se kazal,
kakor de bi Bog bil?’ 2. Tesal 2. 3. 4.

Povedal pa je Jezus svojim aposteljnam znaminja,
po kterih bodo ljudje na zemlji spoznali, kdaj bo konec
sveta se perbližal. Ljudstvo bo vstalo zoper ljudstvo,
kraljestvo zoper kraljestvo, kuga, lakota, potresi bodo
na zemlji. Ljudje bodo hudobni kakor ob času Noeta,
krivica in hudobija se bo narastla na. zemlji, ljubezen
bo pa zginila. Prej ko se bo to zgodilo bo sveti evan-
geli po celim svetu oznanjen vsim narodam. Lažnjivi
učeniki bodo vstali, posebno silno hudoben človek se bo
vzdignil zoper vero Jezusovo, bo laž govoril, in bo ljudi
zapeljeval, tudi znaminja delal, de bo ljudi od praviga
pota odpeljeva!, in veliko jih bo odpadlo od vere.

In po nauku svetih očakov je nam ta človek znan
po imenu Antikrist, ali kakor ga sv. Pavel imenuje, sin
pogubljenja. On bo mogočen sovražnik božji, bo vse
sovražil, Boga in kar je božjiga, in se bo dal častiti ko
Bog, to de dolgo časa mu Bog ne bo dopustil moči, ga
bo končal. Med tistim čašam bo Bog poslal Henoha in
Elij a na zemljo pokoro pridigovat. Pridig. 44. 16. Mat.



107

17. 3. Skriv. raz. 11. 3—11. Judje se bodo spreober-
nili k Jezusovi veri.

Judje so Jezusa zavergli in umorili, in ji je
zavergel za en čas, de bi za svoje grehe
peli, pa se bo spet na nje spomnil, se jih »srni i , m o
nec sveta po svoji milosti v kraljestvo Jezusovo po i
cal, de bodo Jezusa spoznali svojiga Mesija, vanj veio
vali, in se dali kerstiti. In kakor so nekdej v stan za
vezi razkropljeni po svetu nevernikam pomagali praviga
Boga spoznati, tako bodo tudi v zadnjih časih pred kon¬
čanjem sveta veliko nevernikov po svojim spreobernjenju
k pravi veri perpeljali. Sv. Pavel od spreobernjenja Ju¬
dov Hiinljanam tako govori: »Bratje! nočem de bi vam
bila neznana ta skrivnost (de ne bote sami sebe modre
steli), de je slepota na en del Izraelcov prišla, dokler

število nevernikov noter ne pride.... In to je mo¬
ja zaveza z njimi, ko jim odvzamem njih grehe. Po
evangehi so scer sovražniki zavoljo vas, po izvoljenji pa
preljubi zavoljo očakov. — Kakor nekdaj vi niste Bogu
verovali, zdej pa ste milost dosegli zavoljo njih nevere,
tako tudi oni zdaj niso verovali na milost, ktero ste vi
dobili, de tudi oni milost dobe. Zakaj Bog je vse v
nevero zaklenil, debi se vsih usmilil.” Rimlj. 11.25 32.
In kader se bo vse zgodilo, kar je od poslednjih časov
prerokovaniga, pride spet Jezus na svet, in bo nase
odrešenje popolnoma končal, ko bodo naše trupla od
smerti vstale, se duše z njimi sklenile, in večno skupej
živele.

3 J« Vstajenje teles nicrtvili.
Jezus naš Odrešenik nas je odrešil od vsiga hudiga,

kar je Adamov greh na naši duši poškodoval, in nas v
tak stan postavil, de zanioremo zveličani biti, kar je bi¬
lo že večkrat povedano. Ali naše odrešenje bi še ne
bilo popolnoma, ako bi telo večno mertvo, od duše lo-



108

ceno ostalo, mi potrebujemo za telo Odrešenika, tudi telo
mora neumerljivo postati, kakor je duša neumerljiva, de
bota večno skup sklenjena, kakor jih je Bog vstvaril.
In Jezus je tudi to storil, ker nas je popolnoma odrešil
na duši in telesu.

Jezus je človeško truplo na se vzel, ktero je imelo
dušo, kakor so naše duše. Ko je na križu za nas umeri,
se je ločila duša od telesa, in telo je bilo v grob polo¬
ženo. Smert je štrafinga greha; Jezus je greh prema¬
gal, in ker je greh premagal, je tudi štrafingo , ker na
tretji dan se je spet duša sklenila s telesam, in Jezus
je vstal iz groba. In Jezus nas uči, de kakor je on od
smerti vstal, tako bomo tudi mi enkrat vstali, ker pravi:
»Pride ura, ob kteri bodo vsi, ki so v grobeh,
slišali glas Sinu bozjiga in bodo prišli, kteri
so dobro delali v vstajenje življenja, kteri
so pa hudo delali, v vstajenje obsojenja.” Jan.
5. 25—29.

Na božji vsigamogočni glas se bodo vsi mertvi zbu¬
dili, to je, Bog bo s svojo vsigamogočnostjo storil, de
se bodo duše s svojimi trupli sklenile, ki sojih v svojim
življenji imele, in vse trupla mertvih ljudi v življenje
obudile. In v drugim kraji spet govori od vstajenja
mertvih teles, rekoč: »To pa je volja moji g a Oče¬
ta, kteri meje poslal, de ima sleherni, kteri
vidi Sinu, in va nj veruje, večno življenje, in
jest ga bom obudil poslednji dan.” Jan. 6. 40.

Jezusovi nauki in njegovo od smerti vstajenje nas
prepričajo vesele resnice, de bomo s svojimi telesi spet
živi iz groba vstali, in po telesu tudi večno živeli. Je¬
zusovo telo je bilo po od mertvih vstajenji neumerjoče,
spremenje no in častitljivo, tako bodo tudi naše telesa
spremenjene, neumerljive in lepe in angeljem enake, ka¬
der jih bo Bog spet oživel. »Jezus bo naše revno
tel o premenil, ker ga ho podobi svojiga tele-



109
sa enakiga storil?’ Filip. 3. 21. »Seje se v sla¬
bosti, vstalo bo v terdnosti, seje se živalsko
telo, vstalo bo duhovno telo. Zakaj strahlji-
vost more nestrahljivost obleci?’ 1. Kor. 15.
39—58. In Jezus pravi: »Ob vstajenji m e r t v i h
bodo ljudje kakor angelji božji v nebesih.”
Mat. 22. 21.

Po Jezusovim nauku bodo vsi ljudje spet oživeli in
i'/< grobov vstali, vsih ljudi trupla bodo spremenjene, bo¬
do častitljive, duhovne, neumerjoce, ne bodo potrebovale
ne jedi ne pijače, ne drugih stvari, ktere so jim zdej
potrebne, de se ohranijo, in pred smertjo branijo, potlej
pa bodo neumerljive. Razločene bodo pa trupla pravičnih,
ker bodo po podobi Jezusoviga telesa, kakor ga je imel
po vstanjenji. Trupla hudobnih bodo po vstajenji scer
tudi neumerljive, de bodo večne muke terpele, ktere so
si hudobni zaslužili, pa ostudne bodo njih telesa. Dano
ravno nam ni vediti, kakoršne de bodo, pa res je, de
bodo mertvi vstali, in de njih telesa bodo spremenjene,
to nas Jezus uči.

To pa tudi na zemlji vidimo, de se vse stvari spre-
menujejo, vsako seme v zemljo verženo sognije prej,
potlej se le ozeleni, raste, cvete, in sad obrodi. Pozimi
vse odmerje, spomladi se spet vse prenovi. Tako bo
človek slab umeri, in spremenjen, lepši vstal, imel bo
telo po vstajenji brez vsih slabost.

Na vstajenje mertvih so pravični že v stari zavezi
terdno verovali, kar jim je Bog sam razodel, kakor tudi
druge resnice. Job v svoji bolezni se je z vstajenjem
svojiga telesa tolažil, rekoč: »Vem, de moj Odreše¬
nik živi, in de bom poslednji dan iz zemlje
vstal in bom spet s svojo kožo obdan, in v
svojim mesu bom svojiga Boga vidil. Ravno
jest ga bom vidil, in moje oči ga bodo gleda¬
le, kteri ne bom drugi.” Job. 19. 25—27. Drugi



110
sin makabejske matere je v martrah umirajoč tako go¬
voril: »Ti nar hudobniši nam s c er pricijoce
življenje vzameš, ali kralj sveta nas bo?
ker zavolj njegove postave umerjemo, per
vstajenjik večnimu življenju obudil/’ 2. Mak. 7.
Ko je Jezus Marti rekel, tvoj brat Lacar bo spet vstal,
mu je odgovorila: Vem, de poslednji dan ob vstajenji bo
spet vstal. Tako se vidi, de so ob vsili časih verovali
vstajenje človeških mertvih teles. In v poterjenje te
resnice je Jezus tudi mertve v življenje obudil, in ko je
na križu umeri, so se grobi odpirali, in veliko teles svet¬
nikov, kteri so spali, se je obudilo, in ko so po njego¬
vim vstajenju iz grobov sli, so prišli v sveto mesto Je¬
ruzalem, in so se mnogim perkazali.” Mat. 27. 52—53.

Kakor je Jezus, glava naša, od smerti vstal, in ni
več umeri, tako bomo mi vstali udje njegoviga telesa,
in ne bomo več umerli, ker Jezus je smert premagal.
Sveti Pavel pravi, ki od vstajenja mesa govori: »P o-
žerta je smert v premaganji, smert, kje je
tvoje premaganje? smert kje je tvoje želo?
1. Kor. 15. 39—58.

dli bodo naše telesa vedno v grobu ostale?
Ne bodo, Bog jih bo obudil, in bodo s svojimi du¬

šami sklenjene žive iz grobov vstale.

Kdaj bodo mertvi vstali?
Na dan poslednje sodbe božje. Bog bo poslal svoje

angelje s trobentami in z velikim glasam, in bodo zbrali
njegove izvoljene od čveterih vetrov od konca neba do
konca njegoviga. Mat. 24. 31.

Zakaj bo Bog naše telesa oživel?
Zato, de se bodo spet s svojimi dušami sklenile, in



111

ko je pravičen, de jim bo po zasluženji povernil, kar so
z dušo vred dobriga ali hudiga storile.

Kakošne bodo telesa pravičnih po vstajenjih

Po vstajenji bodo nestrohljive, neumerjoce, častitlji¬
ve, duhovne in po podobi Jezusoviga telesa, kteri je
častitljiv od smerti vstal.

Kakšne bodo telesa hudobnih po vstajenji?

Bodo nečastitljive, negnjnsne, scer tudi neumerjoce,
pa le zato, de bodo večne martre terpele, ker so bile
Bogu nepokorne.

Kako se bo to zgodilo?
Bog bo s svojo vsigamogočnostjo trupla mertvih

obudil. Kakor lahko je bilo Bogu človeka iz nič stva-
riti, ravno tako lahko mu bo trupla mertvih v življenje
obuditi.

Kaj se bo po vstajenji mertvih godilo?

Jezus jih bo sodil.

Kaj nam je storiti., ker vemo, de bomo vstali?

1) Jezusa hvalimo, ki je smert premagal, de bomo
kakor on tudi mi od smerti vstali in večno živeli. »Go¬
spod umori in oživi, pelje v grob in vunkaj spelje.»
1. Kralj. 2. 6.

2) Per svoji in svojih smerti se tolažimo in nezmer¬
no ne žaljujmo; ker moramo umreti, če hočemo k Bogu
priti, in ko vemo, de bomo vstali, se spet vidili in večno
skupej živeli.

3) Greha se varovajmo, svoje telo v svetosti in či¬
stosti ohranimo, in če smo v terpljenji, ali drugi nas
preganjajo, se nam posmehujejo zavoljo nasiga pobožniga
in pravičniga življenja, in ko bi nase telo zato umorili,
veseli bodimo, ker vemo, de bomo spet vstali.



112

32. Od druziga prihoda Jezusovima in
poslednje sodbe.

Jezus sam je per več perložnostih povedal, de ko¬
nec sveta spet na svet pride sodit žive in mertve. Ko
je govoril od končanja sveta je povedal, kako ga bodo
vidili priti: Perkazalo se bo znaminje Sinu clovekoviga
na nebu, in tedej se bodo jokali vsi rodovi na zemlji,
in bodo vidili Sinu clovekoviga priti v oblakih neba z
veliko močjo in veličastvam. In bo poslal svoje angelje
s trobentami in z velikim glasam, in bodo zbrali njegove
izvoljene od čveterih vetrov od konca neba do konca
njegoviga. Mat. 24. 30—-.31. In per perložnosti, ko je
farizejem očital hinavsinO in hudobijo , je sklenil svoje
svarjenje z besedami: »Povem vam, ne hote me
vidili odsihmal, dokler ne porečete: Česen
bodi, kteri pride v imenu Gospodovim. Mat.
23. 39. Judje bodo poslednji dan, ko Jezus spet pride,
tako govorili, ker ga bodo spoznali božjiga Sina, ko ga
zdej nočejo spoznati. To resnico je Jezus tudi pred
Kajfežem, svojim sodnikam očitno poterdil, rekoč: »Po¬
vem vam, posihmal hote vidili Sinu člove-
koviga sedeti na desnici moči božje, in priti
v oblakih neba. Mat. 26. 64. In od te resnice je
Jezus na več mestih svetiga evangelija govoril.

Ob vnebohodu Jezusovim, ko so učenci v nebo za
njim gledali, in kader je spred njih oči zginil, so vidili
dva angelja v belih oblačilih per njih stati, ktera sta
vprašala: Vi možje iz Galileje! kaj stojite tukej in
gledate v nebo? Ta Jezus, kteri je spred vas v nebo
vzet bil, bo tako persel, kakor ste ga vidili v nebo iti.
Djanj. apost. 1. 11. Učenci so vsi verovali, de Jezus
bo spet prišel na svet, torej so to resnico v svojih listih
pisali, in kristjane pogostama na-njo opominjali.



113

y//i vemoj kdaj bo Jezus spet prišelt

Ure in dneva, kdaj bo Jezus prišel, nihče ne ve,
tudi ne angelji nebeški, ampak sam Oče ve, pravi Je¬
zus. Mat. 24. 36.

Zakaj bo Jezus še enkrat na svet prišel"1.

Sodit bo prišel žive in mertve. Vsi bomo vstali iz
grobov in sli pred sodni stol Jezusov, in bomo vsi sku-
pej sojeni po svojih delih, in ta bo poslednja sodba.

Per poslednji sodbi bo Jezus ločil pravične od po¬
gubljenih, kakor pastir loči ovce od kozlov. Pravične
bo postavil na svojo desnico, hudobne pa na svojo levi¬
co. Pravičnim bo Jezus rekel: »Pridite vi zegnani
mojiga Očeta! posedite kraljestvo, ktero vam je per-
pravljeno od začetka sveta. Zakaj lačen sim bil, in ste
mi dali jesti; žejin sim bil, in ste mi dali piti; ptujic
sim bil, in sle me pod streho vzeli; nag sim bil, in ste
me oblekli; bolan sim bil, in ste me obiskali; v ječi sim
bil, in ste k meni prišli. Tedej mu bodo pravični odgo¬
vorili, rekoč: Gospod! kdaj smo te vidili lačniga, in
smo te nasitili? ali žejniga in smo te napojili? Kdaj
smo te vidili ptujiga, in smo te pod streho vzeli ? ali
naziga, in smo te oblekli? Ali kdaj smo te vidili bol-
niga ali v ječi, in smo k tebi prišli ? In kralj bo odgo¬
voril in jim rekel: Resnično vam povem, kar ste sto¬
rili kterimu mojih nar manjših bratov, ste meni sto¬
rili. — Hudobnim bo pa rekel: Poberite se spred mene,
prekleti! v večni ogenj, kteri je perpravljen hudiču in
njegovim angeljem. Zakaj lačen sim bil, in mi niste
dali jesti; žejin sim bil, in mi niste dali piti; ptuj sim
bil, in me niste pod streho vzeli; nag sim bil, in me ni¬
ste oblekli; bolan in v ječi sim bil, in me niste obiskali.
Tedej mu bodo tudi oni odgovorili, rekoč: Gospod! kdaj
smo te vidili lacniga ali žejniga, ali ptujiga , ali naziga,
ali bolniga, ali v ječi, in ti nismo postregli? Takrat
II. Del. 8



114

jim bo odgovoril, rekoč: Resnično vam povem, kar ni¬
ste storili kterimu teh mojih nar manjših bratov, tudi
meni niste storili.” Mat. 25. 33—45. Po tem pojdejo
pravični v nebesa, pogubljeni pa v pekel.

Vse kraljestva bodo takrat nehale na svetu , in le
kraljestvo božje, kraljestvo pravičnih in vecniga življenja
ho ostalo, in Bog bo kraljeval vekomaj čez svoje izvo¬
ljene. Jezus se bo pokazal, Gospoda nebes in zemlje.
Vsi ljudje bodo spoznali, de Jezus je Gospod in kralj
vsili. Spoznali bodo tudi, ko bodo vidili znaminje križa
na nebu, de na križu je Jezus njih odrešenje končal, in
jim zveličanje zasluzil. Takrat bo Jezus svoje sovraž¬
nike zavergel, ki niso hotli va nj verovati in po njego¬
vih naukih živeti, so sovraži

za
izvoljeni bodo na večne čase v nebesih vecniga Očeta
prebivali , bodo njegovo ljudstvo, in on bo njih Bog.

Zakaj bo Bog konec sveta vse ljudi še enkrat sodil?
Zato:

1) De bo duša s svojim telesam obsojena, in plačilo
ali štralingo z njim prejela, ker je s telesam vred dobro
ali pa hudo delala.
2) Ker se ljudje po znotranjim na zemlji tako ne

poznajo, kakor jih Bog pozna. Nekteriga imajo ljudje
za dobriga, ki je hudeben, in nekteriga hudobniga, ki je
pred Rogam dober, ker on je vsigaveden. Tukaj bodo
očitno dobri od hudobnih ločeni, dobri za dobre in hu¬
dobni za hudobne od celiga sveta ločeni spoznani.
3) De bodo vsi ljudje spoznali, de Bog po pravici so¬

di, dobriga večno srečniga in hudobniga večno nesrečni-
ga stori, kakor si je vsak po svojih delih zaslužil. Zdej
bodo pravični spoznali, kako potrebno jim je bilo ter-
pljenje na svetu, in kako nič je bila sreča hudobnih, k
so jo na svetu vzivali.

i in preganjali njegove iz-
podnožje svojih nog. Vsivoljene, storil si jih bo



115

Kteri po krivici terpe, naj se vesele, sodni dan se
bo vsa krivica očitno razodela. Hinavci in skrivni greš¬
niki naj se pa tudi tresejo pred tistim dnevam, ker vse
skrite hudobije bodo prišle na dan, vsakima bo po delih
plačano.

33. Od pekla.
Kader bo Jezus, pravični sodnik, čez vse ljudi svo¬

jo sodbo izrekel, pojdejo hudobni sovražniki Jezusovi v
večni ogenj, v kraljestvo teme, ker niso po volji Jezu¬
sovi, ampak po volji hodobniga duha živeli, Jezus pravi:
»Kdor ne veruje, je že obsojen, ker ne veruje
v ime e d in oroje n i ga Simi božjige.” Jan. 3. 18.
In sveti Pavel pravi: Veliko je takih, kteri žive
kakor sovražniki križa Kristusoviga, kterih
konec je pogubljenje.” Filip. 3. 18. 19.

Bog je neskončno svet, sovraži vse hudo, kar je
zoper njegovo voljo. Hudobni kar so na zemlji zamu¬
dili na vekomaj, več ne bodo mogli popraviti, in Bog
jih nikoli ljubil ne bo, ker so taki umerli, zato jih je za
vselej zavergel, in nikoli ne bodo gledali obličja božjiga.
Sv. Pavel pravi: »Kader se bo Gospod Jezus od neba
z angelji svoje moči pokazal v plamenu ognja, kteri se
mašuje nad njimi, ki ne poznajo Boga, in ki niso po¬
korni evangeliju Gospoda nasige Jezusa Kristusa, bodo
v pogubljenji večno terpljenje prejeli od obličja Go-
spodoviga in od časti njegove moči.” 2. Tesal. 1. 7—9.*
In sv. Peter pravi: »Ako bo pravičen komej zveličan,
kje se bo hudobnež in grešnik pokazal.” 1. Petr. 4. 18.

t •
Kaj je pekel?

Pekel je kraj, kjer pogubljeni večne strafinge terpe.

Kakšne so peklenske strafinge?
1) Pogubljeni božjiga obličja ne gledajo. Jezus jim

8*



116
poreče: Poberite se proč, vi prekleti, v večni ogenj,
kteri je hudiču in njegovim angeljem perpravljen

2) Po besedah svetiga pisma bodo v večnim ognji
goreli, v grozno temo bodo pahnjeni, kjer bo tuljenje ih
škripanje s zobmi; huda vest jih bo pekla, ko se bodo
na svoje grehe spomnili, in spoznali bodo, de so si sami
te večne nesreče krivi, in vse nar strašnejši terpljenje
bodo na duši in na telesu imeli vse večne čase brez vsi-
ga upanja, de bi kdaj rešeni ali jim terpljenje pomanj¬
šano bilo. Ločeni bodo za vsalej od dobrih božjih otrok,
in bodo vekomaj med hudobnimi duhovi in ljudmi. V
pekhi je bogati mož prosil Abrahama, rekoč: Oče
Abraham! usmili se me, in pošlji Lacarja, de pomoči
konec svojiga persta v vodo, in ohladi moj jezik, ker
grozno terpim v tem plamenu. Luk. 16. 24.

Kdo pride v pekel?

Kdor je mertev na duši, ali kdor v smertnim grehu
nmerje.
Ali bodo vsi pogubljeni ravno tiste martre terpeli ?

Vsi bodo večno terpeli; pa ker je Bog' pravi¬
čen, bo, luidobniši ko je kdo živel, tudi hnji strafinge
terpel.
Kaj nas uči peklensko terpljenje l

Nas uči, kako strašno je pasti v roke pravičniga
Boga, de naj se varjemo vsakiga greha, ne le veliciga
ampak tudi majhniga, ker tudi pogubljeni so z majhnimi
grehi začeli, in niso bili na enkrat tako hudobni. Ako
smo pa grešili, spokorimo se tukej, m perzadevajmo si
razžaljeni pravici božji zadostiti z deli pokore. In kader
nas bodo slabe misli in želje v greh napeljevale, spomni¬
mo se na večno terpljenje v peklu, de ne bomo grešili,
kakor nas modri v svetim pismu opominja, rekoč; Spom¬
ni se poslednjih reči por vsih svojih delih, de ne boš



117
grešil. In ker Jezus pravi: Kaj bo človeku poma¬
galo, če ves svet perdobi, svojo dušo pa po¬
gubi. Mark. 8. 36.

34. Od nebes.
Bog je iz ljubezni človeka vstvaril, de bi ga enkrat

v nebesa vzel, in ga je učil, kaj de mora storiti , de si
bo nebesa zasluzil. In ker je človek po grehu pravico
do nebes zgubil, je Jezus prišel na svet človeka odre¬
šit, in mu zveličanje zasluzit, de, kdor bo po njegovih
naukih živel, bo tudi gotovo v nebesa prišel, kamor je on
po dokončanim odrešenji sel svojim izvoljenim mesto per-
praviti, de bi tam bili, kjer je on v čast svojiga Očeta.

Bog je svet, ljubi le dobro in tudi le dobre in pra¬
vične ljudi, kteri njegovo voljo dopolnijo, ljubijo in store
kar Bog ljubi, sovražijo in ogibljejo se greha , ker ga
Bog sovraži, in jih od Boga in od nebes loči. Takih
dobrih ljudi želje bo Bog spolnil, in ker bodo dobro več¬
no ljubili, jih bo Bog tudi večno ljubil in zveličal, to¬
rej jim bo Jezus per poslednji sodbi rekel: »Pridite vi
žegnani mojiga Očeta, in posedite nebeško kraljestvo,
ktero vam je perpravljeno od začetka sveta?’ Mat. 26.34.

Kaj so nebesa?
Nebesa so tisti srečni kraj svetnikov, kjer se Bog

svojim služabnikom od obličja do obličja razodeva, in
kjer je on sam njih neskončno plačilo.

od
od

Kakšno je nebeško veselje?
Nebeško veselje je neizrečeno veliko. Jezus, ki

nj effa govori 5 reče svojim učencam: Veselite se, in
veselja poskakujte, ker vaše plačilo je obilno v nebesih.
In sveti Pavel, kteri je bil v nebesa zamaknjen, in je
vidil skrivnosti nebeškiga kraljestva, govori od nebeški-



118

ga veselja, de oko ni vidilo in uho ni slišalo, tudi v serce
človekovo ni prišlo, kar je Bog tem perpravil, kteri ga
ljubijo. 1. Kor. 13. 12.

1) Izvoljeni bodo per svojim nebeškim Očetu pre¬
bivali, bodo Boga od obličja do obličja gledali, ga lju¬
bili in vživali. Jezus , ki je vedil, kako dobro je per
nebeškim Očetu biti, je tolikokrat z velikim veseljem
svojim učencam rekel: Grem k Očetu. Aposteljni od
Jezusa podučeni, so se grozno veselili v hišo nebeškiga
Očeta priti, in marterniki so, v terdnim zaupanji nebe¬
ško veselje dobiti, vse martre veseli preterpeli.

2) Izvoljeni bodo z Jezusam vekomaj živeli in gle¬
dali čast, ktero mu je Oče v nebesih dal. »Mi bomo
z njim vred kviško vzeti v oblakih Kristusu
na proti, in tako bomo za vselej z Gospo¬
dam.” 1. Tesal. 4. 16. »Preljubi, zdej smo otroci
b o žj i, in še ni na dan prišlo, k aj bomo. Vem o,
de kader se bo perkazal, bomo njemu podob¬
ni, ker ga bomo vidili kakor je.” 1. Jan. 3. 2.

3) Bodo v drušini svetnikov in angeljev, in bodo
angeljem enaki in ločeni od vsili hudobnih ljudi. Velik
prepad bo med izvoljenimi in pogubljenimi, de zveličani,
če bi tudi hotli k pogubljenim iti, ne bodo mogli, in po¬
gubljeni ne do zveličanih. Luk. 16. 26.

4) V nebesih ne bodo počutili nobeniga tudi nar
manjšiga zlega ne na duši, ne na telesu , ne strahu, ne
smerli, ne skušnjav ali kaj druziga hudiga, pozabili bodo
vse terpljenje na svetu, ker bodo le veseli večno življe¬
nje, čast in vse dobro vekomaj vživali. »Bog bo zbri¬
sal vse solze od njih oči, smerti ne bo več,
tudi ne žalovanja, ne vpitja in bolečine ne
bo več, ker je pervo minulo.” Skriv. raz. 21. 4.
»Svetniki bodo nasiteni po obilnosti Gospo¬
dove hiše, in Bog jih bo s po to kam svojiga
veselja napajal.” Psi. 35. 9.



119
Veseli se kristjan nebes, in perzadevaj si jih do¬

biti, Bog ti bo pomagal, tebi so perpravljene. Tani bos
Boga prav poznal, in to bo tvoje veliko veselje, in Bog
sam ti bo tvoje plačilo, tvoja vest ti bo neskončno ve¬
selje delala, ker se bos spomnil, de si prav delal.

■dli bodo vsi izvoljeni imeli enako veselje in enako
čast?
Sveto pismo pravi, de izvoljeni se bodo svetili ko

zvezde, pa kakor je svitloba zvezd razločena, de se
zvezda od zvezde na svitlobi razloči, tako bo tudi ve¬
selje izvoljenih razločeno. Bog bo človeku po delih po-
vernil, več ko je kdo dobriga storil, veči bo tudi vesel¬
je. Hlapec, pravi Jezus , ki je deset talentov perdobil,
je bil čez deset mest, kteri jih je pet, čez pet, in kteri
je dva, je bil čez dve mesti postavljen. Mat. 19. 28.
Kdor skopo seje, bo tudi skopo zel, kdor
obilno seje, bo tudi obilno zel. 2. Kor. 11. 6.

Kaj se učimo iz premišljevanja nebeškiga veselja ?
Se učimo,

1) De naj vse krize in težave, ki nas na svetu zade¬
vajo, poterpežljivo preterpimo, ker vse niso nič proti
veselju, ktero je izvoljenim v nebesih perpravljeno.
Spomnimo se, de v nebesih bo mir in pokoj, in le ve¬
selje. »Terpljenja sedanjiga časa se ne dajo
perineriti prihodnji časti, ktera bo nad nami
razodeta.” llimlj. 8. 18. Tam bodo nehale vse sku¬
šnjave in perloznosti grešiti, torej premagujmo jih ser-
čno, ker vemo, de bodo le kratek čas terpele, v nebesih
bo vsiga hudiga konec.
2) De vse časno zemeljsko veseljo se ne more meriti

z nebeškim veseljem. — Vse veselje na zemlji človeskiga
serca nikoli popolnoma nasititi ne more, ker je le za
Boga vstvarjeno, govori sveti Avguštin, in ravno zato
je tako dolgo nepokojno, dokler v tebi, o Gospod! po-



120
koja ne najde. Vse časno veselje le malo časa terpi,
je le od danes do jutri, nebeško veselje pa bo vekomaj;
izvoljeni božji bodo vekomaj neizrečene nebeške sladko¬
sti vživali, in vender se nikoli ne bodo naveličali.
3) Stanovitno dobro delajmo, če nas tudi se tako te¬

žko stane, ker čaka nas veliko plačilo. »Kader pa
dobro delamo, nikar se ne utrudimo, zakaj ob
svojim času bomo želi, ako se ne utrudimo.”
Gal. 6. 9.
4) Bog bo nar veči veselje izvoljenih v nebesih, lju¬

bimo ga čez vse, in svoje nar veči veselje bomo v njem
najdli.
5) Izvoljeni bodo med duhovi prebivali, kteri so polni

ljubezni do Boga in ljudi; perdruzimo se že zdej prijat-
lam božjim, bodimo z njimi enih misel, in odpovejmo se
napuhu, jezi, sovraštvu in nevosljivosti, za take ni pro¬
stora v nebesih, kjer se vsi ljubijo.

6) Nebesa so nase pravo prebivališč, ne vežimo syo-
jiga serca na veselje in dobrote sveta, temne imejmo se
za popotnike, kteri v bolji deželo nebeškiga kraljestva
gremo, de tudi gotovo tje pridemo, kamor vsi priti
želimo.

35. Vera katolj^kiga kristjana.
Po Jezusovih naukih smo spoznali, zakaj de nas

je Bog vstvaril, spoznali smo svoj grešni stan, in kako
nam je mogoče po Jezusu zveličenje zadobiti. K zvc-
ličenju je pa vsakimu treba verovati in storiti, kar je
Jezus sam učil, ali kar nas po svoji sveti katoljski cer¬
kvi uči, in upati zadobiti, kar je obljubil nam dati. De-
siravno pa kristjan vsake razodete resnice ne more lime¬
ti, ker Boga popolnoma spoznati ne zamore, tako se ne
sme dati motiti od svoje po grehu oslepljene pameti, za¬
dosti mu mora biti, de le ve, de Bog je res to govoril.
De bi pa kristjan le vedil resnice, ki nam jih je Jezus



121

povedal, ni zadosti; pravi kristjan je v sercu vnet za
svojo sveto vero, spozna in občuti grešnik sim, grešniki
smo vsi, in vsi potrebujemo božje milosti, nimamo s čem
plačati božji pravici, ali Bog Oče se nas je usmilil, in
poslal je svojiga Sina na svet, de bi nas spet k njemu
perpeljal, in ni ga druziga pota k Očetu priti, kakor
po Jezusu Kristusu, in ni ga imena, po kterim bi za¬
megli zveličani hiti, kakor v imenu Jezusovim; po njem
zamoremo pravični, posvečeni in odrešeni biti, on je pot,
resnica in življenje.

Njega nam je Bog dal iz zgolj milosti, de, kdor v
njega veruje, ne bo pogubljen, ampak ima večno življe¬
nje. Po njem smo otroci božji, dediči njegoviga kralje¬
stva postali. Po njem je Bog nas Oče, Jezus naš brat
postal, in sveti Duh v nas prebiva. Jezus je dolg in
strafinge naših grehov zbrisal, in za nas zadosti storil,
on je naš srednik per Bogu, kteri ve z nami revnimi
poterpljenje in usmiljenje imeti. Vse, kar imamo, imamo
le od Boga, in ako smo tudi vse storili, kar nam storiti
zapove, smo vender le njegovi nevredni hlapci. Bog nas
ljubi, skerhi ko dober Oče za nas vse, vsi kličemo zdej
k njemu Oče. Ker pa ni zadosti le verovati, ampak je
treba tudi vse storiti, kar Bog zapove, tako kristjan
tudi občuti svojo slabost in spozna, de je nezmožen do¬
bro storili, pa tudi de zdej z božjo pomočjo vse
zamore.

Ce kristjan svojo slabost kaj dobriga storiti pre¬
mišljuje, in ljubezen božjo do njega, kaj vse de je Bog
za nj storil, se v njegovim sercu zbude želje in veselje
do resnic svete vere, tako de se njegovimu sercu per-
ležejo, in mu dopadejo. Sveti Duh ga oživi, razsvetli
mu um, de vidi svoje dolžnosti do Boga, de ga ljubi,
ki mu je tako dober, perzadeva si njegove zapovedi
spolniti, po svetim evangeliju in izgledu Jezusovim živeti,
de bo zadobil, kar mu je Bog obljubil, večno srečno



122

življenje v nebesih. Ker pa svojo slabost k vsimu do-
brinni spozna in v sebi občuti, in ve, de le Bog mu za-
more in hoče pomagati, Boga svojiga Očeta pomoči po¬
nižno prosi, in jo terdno upa po Jezusu tudi zadobiti,
in jo res zadobi, de tako sam nad sabo kaže, kaj nje¬
gova duša želi in hoče, to je njegovo zunanje zaderža-
nje, ki vse po volji božji stori, kako Boga ljubi, ali de
ima zares živo in delavno vero, ktera ga bo zve¬
ličala.

Kaj mora tedej katoljški kristjan verovati!
Katoljški kristjan mora vse verovati, kar je Bog

razodel, in katoljska cerkev verovati zapove, naj bo v
svetim pismu zapisano ali pa ne,
Zakaj mora vse to verovati?

Zato ker je Bog večna resnica, vse razodel, kteri
ne more ne goljufati ne goljufan biti.

S čem je pa Bog vse poterdil, kar je razodel de je
res sam govoril!

S čudeži in prerokovanjem je poterdil, kar je že v
stari zavezi govoril, in tudi Jezus je s čudeži, preroko¬
vanjem in svojim svetim življenjem svet prepričal, de ga
je Bog na svet poslal, in de njegov nauk, je božji nauk.

Ali pa sme kristjan resnice svete vere po svoji pameti
zlagati!
Ne sme, mora vse resnice svete vere le tako vzeti,

kakor jih cerkev uči, ona ima svetiga Duha, svojiga vla¬
darja, le ona se ne more zmotiti.

Desiravno je Jezus s čudeži, prerokovanjem in s
svojim svetim življenjem ljudi prepričal, de njegovi nauki
so božji, mu vender niso vsi verovali. V človeškim sercu
tiči nepokoršina do božjih zapoved, in človek je ne pre-



123

maga, se tako prepričan naj bo od resnice, de jo je
Bog povedal, poželjenje do hudiga ga le sili misliti in
storiti, kar ono zeli in hoče. Treba mu je, ko je po¬
pačen, de mu Bog um razsvetli in njegovo voljo k resnici
oberne, kar Jezus uči, ker pravi: »Nihče ne more
k meni priti, ako ga ne vleče Oče, kteri me
je poslal.” Jan. 6. 44. Tedej le ta veruje, kterimu
Bog da, torej hvalimo Boga za dar vere, kteriga nam
je brez nasiga zasluženja iz zgolj svoje milosti dal.

Kaj dobriga nam stori vera?
Vera razsvetli nas um, de vemo, kaj nam je treba

vediti in storiti, de večno zveličanje dobimo.
Človeška pamet že sama na sebi ni vsigavedna, po

izvirnim grehu je pa se bolj oslepljena, in ne more ve¬
diti, kaj vse je treba za zveličanje. Človek, ravno zato,
ker je na pameti oslepljen, je tudi napuhnjen, se na
svojo pamet zanese in se modriga šteje, desiravno bo¬
žjih resnic ne more vediti, če mu jih Bog sam ne pove.
Bog ga tedej s svojim razodenjem razsvetli, in mu serce
nagne, de želi zvediti resnice, ki so mu k zveličenju po¬
trebne, se poniža pred božjo vsigavednostjo, in živi ka¬
kor ga vera uči, in ne po svojim popačenim poželjenji,
ne po zgledih in šegah sveta. Vera je za-nj luč, de
vidi kod hoditi, de pota v večno življenje ne zgreši.
Kaj je vera katoljškiga kristjana?

Vera katoljškiga kristjana je dar božji, od Boga
dana čednost, ktera človeka kakor nebeška luč razsvetli,
de vse zares ima in terdi, kar je Bog razodel, in kar
katoljska cerkev zapove verovati, naj bo v svetim pismu
zapisano ali ne.

Zakaj pravimo, de vera je dar božji ?

Vera je poseben dar božji, ker bi človek nikoli ne
bil božjih resnic sam od sebe zvedil, ktere so mu k zve-



124

ličenju vediti potrebne, in tudi s svojimi deli bi si je ne
bil zasluzil, ako bi mu je Bog iz milosti ne bil razodel.
»Iz milosti ste zveličani postali skozi vero,
in to ne iz sebe, zakaj božji dar je to.»
Efez. 2. 8.

Zakaj pravimoj de vera je od Boga kristjana dana
čednost ?

Zato, ker sveti Duh s svojo pomočjo, ki jo je kri¬
stjan že per svetim kerstu prejel, človeško voljo per-
pravno stori, de vse to zares ima in terdi, kar je Bog
razodel in obljubil, veselje do teh resnic zadobi, z njeno
pomočjo po resnicah svete vere živi, in se večniga živ¬
ljenja vredniga stori.

sili je katoliška vera k zveličenju potrebna ?

Potrebna je. Po veri spoznamo Boga, zvemo prav
njegovo voljo in kako jo dopolniti, de bomo zveličani.

Kdor ne veruje, živi ločen od Boga, ne spozna
njegove svete volje, zato je tudi ne more dopolniti, ne
po kersansko živeti, in ne zveličan biti. Zato pravi sv.
Pavel: Kdor hoče k Bogu priti, mora verovati, de je,
in de je tein, kteri njega išejo, plačevavec. In brez vere
je nemogoče Bogu dopasti. llebr. 11. 6. In Jezus nam
pove, kako potrebna je vera k zveličenju vsakimu člo¬
veku, rekoč: »Kdor ne veruje, bo pogubljen.”
Mark. 16. 16.

Kaj mora vsaki človek,, ko se pameti zavej potrebniga
vediti in verovati, de bo zveličan ?

1) De je en Bog.

2) De je Bog pravičen sodnik, kteri dobro plačuje
in hudo štraluje.

3) De so tri božje peršone eniga bitja in ene na-
tore: Oče, Sin in sveti Duh.



125
4) De je druga peršona, Bog Sin, človek postal,

nas s svojo smertjo na križu odrešiti in zveličati.
5) De je človeška duša neumerjoča.
6) De je gnada božja k zveličenju potrebna, in de

brez gnade božje človek nič za večno življenje, zasluže-
nja vredniga storiti ne more.
Kaj je vsakima katoljškimu kristjanu znati zapo¬
vedano ?
1) Apostoljsko vero.
2) Gospodovo molitev, ali Oče naš.
3) Deset božjih- in pet cerkvenih zapoved.
4) Sedem svetih zakramentov.
5) Keršansko pravico.

jjli je k zveličenju že zadosti de kristjan le v sercu
verujej kar je Bog razodeli
To še ni zadosti, de bi kristjan le veroval, to je

res Bog govoril, božja resnica je, on mora tudi:
1) Po veri živeti: Jezus pravi: »Ne vsak, kteri

mi pravi: Gospod, Gospod! pojde v nebeško
kraljestvo, ampak kteri stori voljo mojiga
Očeta, kije v nebesih, tisti pojde v nebeško
kraljestvo?* Mat. 7.21. »Kaj pomaga moji brat¬
je, ako kdo pravi, de ima vero, če pa del ni¬
ma, ga bo mar zamogla vera zveličati?’ Jak.
2. 14. »Kakor je telo brez duše mertvo, tako
je tudi vera brez del mertva.” , Jak. 2. 26.

2) Kar v sercu veruje, kader je zavolj časti božje
in zveličenje bližnjiga treba, tudi z ustmi očitno pričati.
»Kdorkoli bo tedej mene spoznal pred ljudmi,
ga bom tudi jest spoznal pred svojim Oče¬
ta m, kije v nebesi h.” Mat. 10. 32.

Kdor res vero iina, tega serce je napolnjeno s sve¬
timi mislimi od Boga in božjih reči,' on budi v sercu
nar lepši in svetejši želje po Bogu, živi v vednim per-



126

bliževanji k Bogu, in njegova duša je odločena od vsiga
posvetniga in goljufniga. Pravičen iz vere živi, zato je
pa tudi njegovo govorjenje, djanje in nehanje vse tako,
kakor so njegove misli in želje; vse priča, de v sercu
veruje, in upa v Boga in v Jezusa, de ga ljubi in si
perzadeva tako živeti, kakor je Jezus živel, in želi Je¬
zusu podoben bili. Za njega je vera res zveličavna,
ker mu serce mirno in veselo že na tem svetu stori, in
na unim ga zveliča. Sv. Pavel pravi; Ne sramujem
se evangelija, zakaj božja moč je vsakimu,
kteri veruje. Rimlj. 1. 16. Ko je takiga kristjana
serce polno ljubezni do Boga, želi, de bi tudi drugi tako
živo vero imeli, torej jih napeljuje k veri, in se za-njo
potegne, kader sliši, de se zoper vero govori ali dela;
in ko je toliko mogočen v veri, se ne da zmotiti, in je
ne zapusti, raji zgubi svoje blago, zdravje in življenje,
ko de bi vero zatajil. Tak ima živo vero, ker jo v de¬
lih kaže, in po nji dober človek ostane.

Kdaj mora kristjan od vere z ustmi spričevali?

1) Kader je od oblastnikov zavolj vere vprašan.
2) Kader sliši zoper vero govoriti, in še posebno

takrat, če previdi, de bi bil kdo z njegovim molčanjem
v zmoti poterjen.

Sinemo kterikrat vero zatajiti?

Nikoli ne, temuč raji moramo umreti, kakor pa vero
zatajiti. Jezus pravi: »Kdor pa mene zataji pred
ljudmi, tega bom tudi jest zatajil pred Oče-
tam, kteri je v nebesih. Mat. 10. 33. Kdor se
bo mene in mojih besedi sramoval, tega se bo
Sin človek o v sramoval, kader bo prišel v
svoji, Očetovi in svetih angeljev časti.»
Luk. 9. 20.



127

Kaj mora kristjan storiti., de bo vero ohranil, in po
nji pobožnih perhajall
1) Mora svoje serce od grehov očistiti, pogostim

na resnice svete vere misliti, hvaležno se spomniti, de
nam jih je Bog iz ljubezni do nas razodel, de bi bili
zveličani, in si perzadevati vselej po veri živeti.

2) Skerbno z vernim in ponižnim sercam božjo be¬
sedo poslušati, in brati dobre bukve.

3) Nagnjenja, ki so verovanju nasprotne, lastno
ljubezen, samoglavnost ukrotiti, in se zapeljivih nevernih
drusin in ljudi varovati.

36. Apostoljska vera.
Vse resnice svete vere od kterih je bil do zdej nauk

so v apostoljski veri ob kratkim zapopadene, ktera ima
ta glas:

1) Verujem v Boga Očeta, vsigamo gocni-
ga Stvarnika nebes in zemlje. 2) In v Jezusa
Kristusa, Sinu njegoviga ediniga, Gospoda
nasiga. 3) Kteri je spočet od svetiga Duha,
rojen iz Marije device. 4) Ter pel pod Ponci-
jem Pilatužem, križan bil, umeri in v grob
položen. 5) Doli je sel pred pekel, tretji
dan od smerti vstal. 6) Gori je sel v nebesa,
sedi na desnici Boga Očeta v si g a m ogo c ni-
ga. 7) Od ondod bo prišel sodit žive in mert-
ve. 8) Verujem v svetiga Duha. 9) Eno sveto
katoljsko cerkev, gmajno svetnikov. 10) Od-
pusenje grehov. 11) Vstajenje mesa. 12) In
večno življenje. Amen.
Ali je kristjanam k pridu vediti apostoljsko vero ?

K pridu jim je jo vediti:
1) Ker se, kolikorkrat jo molijo, ob kratkim vsih po¬

glavitnih resnic svete vere spomnijo.



128

2) So tudi v verovanji poterjeni, ko vedo , de ravno
te resnice verujemo, ki so se jih aposleljni od Jezusa
naučili, jih verovali in učili. Zato ji tudi pravimo apo-
stoljska vera, in ker učeniki sploh mislijo, de so apo-
steljni to molitev zložili, po kteri kolikorkrat jo molimo,
pričamo, de vse to verujemo.

Ker so pa vse te verne resnice že vse zgorej zlo¬
žene, hodo tukej le ob kratkim ponovljene.

Koliko delov ali členov ima apostoljska veral

Apostoljska vera ima dvanajst delov ali členov.

Kaj verujemo., ko vero molimo s pervim členam apo¬
stoljske verej ako rečemo-. Perujem v Boga Očeta,
vsigamogočniga stvarnika nebes in zemljel

Verujemo, de Bog Oče je perva oseba (peršona) v
sveti Trojici, je vsigamogočen, je vse stvaril nebo in
zemljo in vse kar je, vse ohrani in viža po svoji mo¬
drosti, vse je v njegovih rokah, nase življenjo in premo¬
ženje, in de brez njegove volje se nič ne zgodi.
Kaj verujemo z besedami druziga člena apostoljske
vere-. In v Jezusa Kristusa Sinu njegoviga edinigaj
Gospoda našiga?

De je Jezus Kristus druga peršona v sveti Trojici
edinorojeni Sin Boga Očeta od vekomaj, Bog in človek
skupej, naš Odrešenik in Zveličar, naš veliki mašnik in
daritev za naše grehe, ki se je za nas svojimu nebeški¬
ma Očetu na križu daroval, naš kralj, kteri s svojo bo¬
žjo besedo in s svojim svetim Duham verne po poti v
zveličenje vodi, naš Gospod, ki nas je s svojo rešnjo
kervjo od večniga pogubljenja odkupil iz ljubezni in mi¬
losti do nas; de smo zdej njegovi, in torej mu v vsim
pokoršino dolžni.

Kaj vertljjemo z besedami tretjiga člena apostoljske



vere: Kteri je spočet od svetiga Duha, rojen iz
Marije device?
Verujemo, de Marija je Jezusa prečudno od svetiga

Duha spočela, ga v Betlehemu v hlevu rodila, kakor so
preroki prerokovali, de je Jezus pravo človeško natoro
nase vzel iz Marije, device, in de je Marija pred rojstvam,
v rojstvu in po rojstvu vselej devica ostala, in mati bo¬
žja postala, ko je Jezusa rodila , ki je Bog in človek
skupej.
Kaj verujemo z besedami četertiga člena apostoljske
. vere: Terpel pod Poncijem Pilatužem, križan bil.,
umeri in v grob položen?
Verujemo, Jezus Kristus, Sin božji, je prišel na

svet, de bi vse, ki so Adamovi otroci, in bodo va nj ve¬
rovali, v bolji otroke prenaredil in jih zveličal, zato je
pa mogel vse nase grehe na se vzeti, za nas terpeti in
umreti, in s svojim terpljenjem na duši in telesu za¬
dostiti božji pravici, nas z Bogam spraviti, od vecniga
pogubljenja rešiti in nam večno življenje perdobiti; nam
gnado božjo in opravičenje zaslužiti, ktero po svetih za¬
kramentih prejemamo.
Kaj verujemo z besedami petiga člena apostoljske ve'-
re: Doli je šel pred pekel, tretji dan od smerti
vstal?
Verujemo, Jezus Kristus, ki je na križu za nas

umeri, in njegovo telo v grob položeno bilo, je sel s
svojo dušo pred pekel starim očakam oznanit, de je
premagal greh, smert in pekel, odrešenje kon¬
čal, in de pojdejo zdej z njim v nebesa. Verujemo tudi,
de je iz svoje božje moči tretji dan iz groba častitljiv
vstal premagovavec greha, smerti in pekla, de je res
božji Sin, kar je govoril, in njegov nauk je božji nauk,
ki ga je s svojim od smerti vstajenjem popolnoma po-
terdil, in je res nas Odrešenik in Zveličar sveta.
II. Del. 9



130

Kaj verujemo z besedami šestiga člena vere'. Gori je
šel v nebesa,, sedi na desnici Boga Očeta vsiga-
mogočnigal

Verujemo, Jezus, ko je vse dopolnil, kar je bilo po
skrivnim sklepu božjim treba človeški rod odrešiti, je
sel v pričo svojih ucencov in prijatlov v nebesa. Jezus,
ki ga svet ni poznal, ampak ga zasramoval in umoril, sedi
zdej tudi po svoji človeški natori v svoji božji časti v nebe¬
sih, ktero je imel per svojim Očetu že od vekomaj , in
gospoduje čez vse, kar je v nebesih in na zemlji. Ve¬
rujemo, Jezus nas je z Bogam spravil, našo natoro, ki
je bila po Adamu pokažena, spet popravil, in nas k nar
veči časti povikšal, ko je človeško natoro z božjo skle¬
nil; de je naše upanje poterdil, ko vemo, de Jezus je
zdej naš besednik v nebesih per Bogu, in ker ima vso
oblast v nebesih in na zemlji, bo vse dal njim, ki va-nj
verujejo, kar je obljubil, in de jih bo z Bogam zedinil,
in njih telesa enkrat v nebeške spremenil.

Kaj verujemo z besedami sedrniga člena apostoljske
vere: Od ondod bo prišel sodit žive in' mertve ?

Verujemo , Jezus bo sodni dan spet prišel na svet
z veliko oblastjo in častjo obdan od svojih angeljev, bo
sedel na stolu božjiga veličastva , bo sodil pravične in
hudobne, in bo vsakimu plačal po njegovih delih, kar
je v življenji dobriga ali hudiga storil. Vse hudo, še
tako skrito naj je bilo na svetu storjeno, bo očitno ra¬
zodeto in štrafano, če se grešnik ni spokoril. Krive
sodbe bodo overžene, ker se bo resnica skazala; pra¬
vični, ktere je hudoben svet sovražil, bodo povikšani,
skrite dobre dela bodo očitno razodete, neverniki, so¬
vražniki Jezusovi in njegove svete vere, bodo ponižani,
svoje plačilo prejeli, ker mu niso hotli verovati. Pravič¬
ni pojdejo z njim v nebeško kraljestvo, hudobni pa bodo
verženi v večni ogenj«



131

Kaj verujemo z besedami osrniga člena apostoljske
vere : Perujem v svetiga Duha ?
Verujemo, de Bog sveti Duh izhaja iz Boga Očeta

jn Sina od vekomaj, je tretja božja peršona v sveti Tro-
j ici, pravi Bog, kteri je po prerokih govoril, in cerkev
viža, v nas prebiva s svojo pomočjo in smo njegov tem¬
pelj ; razsvetljuje nas um in pamet, našo voljo k dobrini
zeljem, mislim in delam nagiblje, našo slabost podpira,
nas v svetih zakramentih posvečuje in z Bogam združi,
vse dobro v nas začne, de, ako z njegovo pomočjo do¬
bro delati hočemo, tudi storimo, in v dobrim, pravičnim
življenji ostanemo; brez njegove pomoči pa ne zarnore-
mo nič dobriga misliti, ne želeti in ne storiti, in de nam
je njegove pomoči vedno treba.

Kaj verujemo z besedami devetiga člena apostoljske
vere; Dno _> sveto katoliško cerkev gmajno svet¬
nikov ?

Verujemo: Jezus je na zemlji le eno pravo cerkev
postavil, ktera naprej dela, kar je Jezus na zemlji sto¬
ril, ljudi k zveličenju napeljuje, in je vsakimu odperta,
kdor hoče po Jezusu zveličenje dobiti, ktero varje s
svojo močjo, in jo viža po svetim Duhu. De je le ena
prava, sveta, katoljska in apostoljska cerkev, v kteri se
zamore zveličenje zadobiti, ktera ima nevidniga pogla¬
varja Jezusa, in vidniga Rimskiga papeža, ktera je za
vse ljudi, čase in kraje sveta, ktera veruje, kar so apo-
steljni verovali in učili; de tudi vse verujemo, kar cer¬
kev uči, ki se nikoli ne zmoti, in smo njenim zapovedani
in naredbam pokorni.

Verujemo gmajno svetnikov, združbo pravičnih, kte-
re je sveti Duh od hudobnih ločil, de so po veri v Je¬
zusu posvečeni, in se ali se tukej na zemlji z nami vred
vojskujejo zoper sovražnike nasiga zveličenja, ali so že

9*



132

v vicah od sveta ločeni, kjer se čistijo, ali so pa že v
nebesih, kjer večno nebeško veselje vživajo.

Kaj verujemo z besedami desetiga člena apostoljske
vere: Odpušenje grehov!

Verujemo: v sveti katoljški cerkvi dobe po Jezusu
Kristusu odpušenje grehov vsi, kteri se spreobernejo in
pokoro store, in se jih cisto spovejo.

Kaj verujemo z besedami enajstega člena apostoljske
vere: Vstajenje mesa l

Verujemo, de ni le duša neumerljiva, ampak tudi telo
bo živo iz groba vstalo, bo večno z dušo živelo, in vži-
valo plačilo svojih dobrih ali hudih .del. Pravični bodo
v lepih, nebeških telesih vstali, bodo Jezusovimi! telesu po¬
dobni, in pojdejo v nebesa; hudobni, nespokorni grešniki
pa bodo v gerdih telesih, in pojdejo v kraj večniga ter-
pljenja.

Kaj verujemo z besedami dvanajstega člena apostoljske
vere: In večno življenje?

Verujemo: vsi verni kristjani, ki po Jezusovim sve¬
tim evangeliju žive, bodo večno življenje in veselje v ne¬
besih zadobili po zashizenji Jezusovim, kteriga ni no¬
beno oko vidilo, in nobeno uho slišalo, in tudi nobeno
človeško serce ga še ni okusilo.

Večna hvala in čast naj bo Jezusu, ki nas je tako
močno ljubil, in se za nas dal, de bi bili po njem odre¬
šeni in zveličani. Vidili smo božjo mogočnost, ki je
vse iz nič storila, vidili jo bomo pa tudi per končanji
sveta.

Častite, ljubi moji kristjani! našiga dobriga, vsiga-
mogočniga Boga, kterimu je nebo in zemlja pod oblast¬
jo, in je tudi v večnosti Gospod. Nikar ga ne zapu¬
stite, de vas on ne zapusti, radi molite in storite vse-



133

lej po njegovi sveti volji, on je, kteri dušo in telo
umoriti, pa spet oživeti in tudi večno zveličati zamore.
Ostanite stanovitni v veri, ne pečajte se s krivoverci,
»ebo in zemlja hote prešle, Bog in njegova božja bese¬
da pa ostane vekomaj.



IV. POGLAVJE.
Od svetih zakramentov.

1. Od gnade božje.

Bog je iz ljubezni stvaril človeka po svoji podobi,
dal mu je nedolžnost, svetost in nemnerjočnost. Stvaril
ga je, de bi ga spoznal, ljubil, svojo ljubezen do Boga
po zunanjih delih kazal, in dal mu je tudi moč, de bi
bil lahko svojo prejeto svetost vedno ohranil in Bogu
podoben ostal. In ta ljubezen božja do nas je milost
ali gnada, ker vse to storiti ni bil dolžan. Pa človek
ni ljubil svojiga dobriga Boga, ločil se je od njega, za¬
pustil ga je, in z greham se popačil na duši in na te¬
lesu, zgubil je življenje duše in telesa, um in volja sta
oslabljena, in poželjenje do hudiga je močno postalo,
tako de človek rad in lahko hudo stori, dobriga pa ne.
Zgubil scer ni proste volje, pa oslabljena je, in hudo
poželjenje jo zmaguje, de brez božje pomoči dobriga
storiti ne more.

Mertvi smo po grehu, in sami si noviga življenja
dati ne zamoremo, potrebujemo, de bi nas Bog zbudil
k novimu življenju v Bogu. Bog, ker je našo silno ve¬
liko revsino vidil, ni nehal nas ljubiti, desiravno smo se
že v Adamu vsi od njega odvernili, teinuč pokazal je
nad nami bogastvo svoje modrosti in milosti, ker nam
je Jezusa na svet poslal, de nas je učil, božji pravici za
nas zadosti storil, in deje nas Odrešenik in Zveličar po-



135

stal, in nam pomoč božjo zasluzil, de dobro ljubimo in
storimo, kar brez božje pomoči zavolj hudiga poželjenja
ne zamoremo.

Tega Bog ni bil dolžan storiti, ker je človek po
svoji prosti volji sam grešil in se od Boga ločil, m tudi
te posebne pomoči, de dobro storimo, nam ni dolžan
dati, ker si je človek sam kriv te slabosti, in če človek
sveto živi, tudi ni od njega, ampak od Boga, zato pra¬
vimo ti pomoči milost ali gnada, kar nam sveti Pavel
pove, ker pravi: »Iz milosti (gnade) ste zveličani
postali po veri, in to ne iz vas, zakaj božji
dar je to, ne iz del, de se kdo ne hvali.» Efez.
2. 8—9. »Ako pa po milosti, tedej ne po delih,
scer bi gnada ne bila gnada.” Rimlj. 11. 6.
Nihče ne pride k Očetu drugač, kakor po
meni, pravi Jezus. Joh. 14. 6. Božjo pomoč, ker-
sansko živeti, zadobimo po Kristusu brez vsiga našiga
zasluženja, ker smo mertvi na duši za dobro, dokler nas
Jezus ne oživi. In ta božja pomoč, ktero po Kristusu
prejmemo, de nas za dobro delati oživi, k dobrimu na¬
giblje in nas močne stori po kersansko živeti, imenuje¬
mo posvečejočo gnado božjo.

De brez gnade božje nič dobriga storiti ne zamo¬
remo, nas Jezus v priliki od vinske terte zastopno uči,
rekoč: »Kakor mladika ne more roditi sadil
sama od sebe, ako ne ostane na terti, tako
tudi vi ne, ako v meni ne ostanete. Jest sim
terta, vi mladike. Kdor ostane v meni, in jest
v njem, on rodi veliko sadu, ker brez mene
ne more nič storiti« Jan. 15. 4—5. Mladika na
terti od terte moč (mozgo) dobi, de živi, ona to dobi
od terte, kar je v nji, in od kar tudi terta živi. Ravno
tako kristjan, ko je z Jezusam sklenjen, prejme od Je¬
zusa božjiga Duha, de zamore po božje živeti, ker Je-



136

zus ga oživi z,a dobre dela delati, in mu moč da jih
storiti, kakor terta svojo mladiko

Bog je pervim staršem dal svetost, dal jim je pa
tudi še pred greham svojo gnado, de bi jo bili ohranili;
Jezus jo je pa zaslužil grešnima, popačenimi! človeku,
de bi ga z njo popravil, in ga v stan pravice in sveto¬
sti perpeljal, ktero je z greham zgubil. Po Jezusu jo
tudi gotovo zadobimo, ker nam jo je obljubil Rekel je:
Nisi m prišel klicat pravičnih, ampak grešni¬
ke.’’ Mat. 9. 13. »Jest sim pot, resnica in živ¬
ljenj e. Nih č e n e pride k Očetu drugač, ka¬
kor po meni. Jan. 14. 6;

De bi pa vsi Adamovi otroci na zemlji v vsili ča¬
sih na pot zveličenja priti zainogli, je Jezus vidno cer¬
kev postavil, kteri je svetiga Duha namesti sebe poslal,
v njej ostane sveti Duh vekomaj, kjer vse stori, de bo¬
do ljudje Jezusoviga odrešenja deležni in zveličani, ker
po enim človeku je prišel greh na svet, in po grehu
smert v vse, tako potrebujejo vsi noviga življenja, de
mine dušna in telesna smert.

To novo življenje dobimo v svetim kerstu, kjer smo
prerojeni iz vode in svetiga Duha, in to naše novo živ¬
ljenje je sveti Duh, in mi smo njegov tempelj. Po njem
zadobimo božjo pomoč, ktero nam je Jezus zaslužil, on
nas združi z Bogam Očetam in Sinam in s svetniki, in
nas ohrani v ti zavezi in stori, de vedno bolji, svetejši
in Bogu podobniši perhajamo. Sv. Pavel pravi: »Ka¬
der se je pa dobrota in ljubezen Boga Zveličarja naši-
ga perkazala, nas je ne iz del pravice, ktere smo sto¬
rili, ampak po svojim usmiljenji zveličal po kopli prero-
jenja in ponovljenja svetiga Duha, kteriga je v nas obil¬
no ulil po Jezusu Kristusu, Zveličarju našim.” Tit.
3. 4—6. »Božja ljubezen je izlita v naše serca po sve¬
tim Duhu, kteri nam je dan.” Rimlj. 5. 5.



137

S poinoejo svetiga Duha, in po njegovi milosti bo
nas um razsvetljen, de voljo božjo prav spoznamo , na¬
gne našo voljo, de želimo, ljubimo, hočemo in storimo,
kar Bog hoče, bomo od grehov očišeni, pravični in sve¬
ti, torej ji pravimo posvečejoea gnada božja; in pravi-
vimo tudi sveti Duh nas posvečuje, ko nam moč pravič¬
no živeti dalje, in nas Bogii dopadljive stori.

In sveti Duh v nas 'vsili kakor v sakim človeku po¬
sebej vedno ravno tako dela, kakor je delal v apostelj-
nilr in pervih kristjanih, razsvetlil je njih um in storil
jih je srečne, ko je prišel va nje, bili so vsi drugi, boljši
in razsvetljeni ljudje; razsvetljuje naš um, nagiba našo
voljo k dobrimu, in naše serce vnema dobro ljubiti, da
nam moč tudi storiti, torej ne moremo reči, de nam ni
mogoče se greha odvaditi, ali po volji božji živeti. Gna¬
da božja v nas stori, kar iz svoje moči ne zamoremo.
A ko nam je težko skušnjave do greha premagati, ali
zavoljo preganjanja, sovraštva in drugih križev vselej
po volji božji storiti; tedej s terdnim zaupanjem molimo
in Boga na pomoč kličimo, in recimo ko sveti Pavel,
vse zamorem v njem, ki mi moč daje. Filip. 4. 13.
»Na to se zanesem, de on, ki je dobro delo v
nas začel, bo tudi dokončal.” Filip. 1. 6. Desi-
ravno smo na zemlji med hudobnimi, vender premagamo
svet in meso, ker Duh božji je močnejši ko svet in vsi
skušnjavci, in postajamo Bogii zmirej podobniši. »K.ar
je iz Boga rojeno, premaga svet.” 5. Jan. 5. 4.

Kako pa gnada božja naš um razsvetljuje, našo
voljo v dobro nagiba, dobre svete, misli in želje v na¬
ših sercih budi in nas močne stori dobro delati, nobeden
ne zamore mneti, ker božje moči ne poznamo. Pa ne
vprašajmo, kako se zgodi, ternuč storimo z božjo po¬
močjo vselej to, kar Bog zapove, in hvalimo Jezusa, ki
nam je to pomoč zaslužil, spoznajmo svojo revšino, in
prosimo ga potrebne pomoči, on bo dal svojiga dobriga



138

duha vsim, kteri za-nj prosijo; ponižnim bo dal svojo
gnado, prevzetnim se bo pa vstavljal.

To pa se ni zadosti, de bi nam Bog svojo gnado
dal, mi jo moramo tudi radovoljno sprejeti in z njo de¬
lati, Bog nam jo ravno zato daje, de bi dobro z njo
delali, hudiga se varovali, in če smo v greh padli, se
spet poboljšati zamegli. To nas Jezus v priliki od ta¬
lentov uči, ki jih je nek gospod svojim« hlapcu zaupal,
kteri si je perzadeval, jih več perdobiti, zato ker je pri¬
den bil, leni hlapec, ki je talent zakopal, pa ni le nič
perdobil, temuč še zaupani talent mu je bil odvzet, de
ni clo nič imel. Ravno tako človek, če ima še tako
obilno gnado božjo, pa si ne perzadeva dobriga storiti,
bo v dobrim oslabil in hudoben postal. Sveti Pavel je
hvaležno spoznal, de kar je, je po gnadi božji, ker je
rekel: »Po gnadi božji sim to, kar sim, in nje¬
gova gnada v meni ni bila prazna, ampak sim
več ko vsi drugi delal, ali ne jest sam, ampak
gnada božja z menoj, ktera je bila v meni.”
1. Kor. 15. 10.

Nehvaležni bi bili Bogu, ako bi bili napuhnjeni zavoljo
svojih dobrih del, ker vemo, de brez gnade božje za zveliče-
nje nič storiti ne zamoremo, in bi jih sami sebi perlastili, ka¬
kor de bi jih bili sami iz svoje moči storili, in se čez druge
povzdigovali, ali jih pa neusmiljeno in ojstro sodili. Hva¬
limo Boga za vsak dar, ker vse imamo le od Boga, in
brez njega nimamo nič. In če bomo tudi vse storili, po
volji božji recimo, de smo nevredni hlapci Gospodovi,
in de po gnadi božji smo, kar smo.

Iz nauka Jezusoviga od gnade božje smo se učili,
de nobeniga dobriga dela iz svoje moči storiti ne zamo¬
remo, tedej so vse naše dobre dela tudi božje dela, ker
nam svojo pomoč daje, de jih storimo. Pa so tudi naše
lastne dela, ker smo božjo pomoč radovoljno sprejeli in
z njo delali, kakor bi jo bili tudi lahko zavergli, ali ji



139

nasproti delali, ker imamo prosto voljo. Zato, ker Bog
s svojo gnado v nas dobro začne, dela in konča, in mi
z njegovo pomočjo vred delamo, bo vsako tako delo do¬
bro delo imenovano, in je večniga zveličenja vredno, in
Bog ga bo tudi po svoji milosti z večnim veseljem v
nebesih nam plačal.

Ali človekova volja neha prosta bitij ako jo gnada bo¬
žja k dobrima nagiblje j
Človekova volja ne neha prosta biti, gnada božja

jo se bolj prosto stori, ker hudo poželjenje v človeku
slabi, kteriga mu stvarnik per vstvarjenji ni dal, ternuč
je le po grehu vanj prišlo; um mu razsvetli in da moč
volji, de radovoljno dobro izvoli in veselo stori, kar Bogu
dopade; in gnada božja človeku nobene sile ne stori.
Gnada božja pa le takrat dobro dela v človeku , ka¬
der se ji prostovoljno ne vstavlja, in z njo dobro storiti
si perzadeva.

Alije človek izgovorjen j če greši j ker gnade božje
ne sprejme!

Ce človek gnade božje ne sprejme in greh dela, ni
izgovorjen, Bog nas hoče zveličati, in Jezus nam je
obljubil vse perpomočke dati, kterih nam je treba k
svetimu življenju, in Bog je resničen, zvest in nespremen¬
ljiv, kar obljubi, spolni, če si jih pa človek iz napuha
noče v dobro oberniti, si je svoje večne nesreče sam
kriv.

očital mestam, v kterih se je nar več njegovih
zgodilo, ker se niso spokorili in njegovih naukov

verovali. »Gorje tebi Koracajn! gorje tebi Betzajda!
zakaj ako bi se bili v Tiru in Sidonu godili čudeži,
kteri so se per vas godili, bi se bili zdavnej v ojstrim
oblačilu in v pepelu pokorili.” Mat. 11. 21. »Jeni za¬

jezita je
čudežev



140

lem, Jeruzalem! ki moriš preroke in jih kamnjaš, kteri
so k tebi poslani; kolikokrat sim hotel zbrati tvoje otro¬
ke, kakor koklja zbera svoje pišeta pod penite, in nisi
hotel! Mat. 23. 37. Preišite pisma — ker one so, ki
od mene pričujejo, in nočete k meni priti, de bi večno
življenje imeli.” ?

Sveti Stefan je Judam očital, de se vedno vstavljajo
svetimo Duhu, kakor so se njih očetje vstavljali. Djanj.
apost. 7. 51.

Po teh besedah božje resnice smo prepričani, de
Bog tudi nevrednim svojo gnado daje, če jo pa nočejo
prostovoljno sprejeti, so svoje večne nesreče sami krivi,
ker brez gnade božje nihče dobriga za večno življenje
zaslužljiviga storiti ne more. Sv. Pavel pravi: »Svo¬
jimi! lastninili Sinu ni zanesel, ampak ga je
za nas vse tj e dal, kako bi nam ne bil tudi z
njim v siga dal.” Kimlj. 8. 32.

Po nauku od gnade božje se nam pokaže neizmerno
bogastvo božjiga usmiljenja; zakaj ko smo bili grešniki,
mertvi na duši, nas je po svoji vsigamogočni milosti
spet oživel po Jezusu Kristusu, nas obudil, in v nebeške
ljudi spremenil, in poklical k večnimu življenju, dal nam
nevrednim svojo gnado , in obudil v naših sercih bolji
misli in svete želje, spremljaje nas z njo po poti pravič-
niga življenja, in obrani nas v pravičnim življenji. S
svojo božjo besedo, z notranjim opominjevanjem in z
drugimi perpomočki razsvetljuje naš um, in omeči in
nagiblje naše serca in našo voljo dobre sklepe storiti in
jih speljati.

Torej nikar ne oterpnimo svojih sere, kader bomo
slišali božji glas, ampak hvaležni mu bodimo, in dopol¬
nimo, kar nam iz ljubezni za našo večno srečo dobriga
storiti zapoveduje. Prepričani od svoje velike slabosti,
prosimo Boga pomoči, de nas ne zapusti ob času sku¬
šnjave, temuč nam da svojo pomoč dobro storiti in v



141

dobrim stanovitni ostati. Ako smo pa kaj dobriga sto¬
rili, ali se v dobrih delih že bolj uterdili, nikar ne misli¬
mo, de to je nase delo, hvalimo veliko več Boga za to
malo dobro, kar smo storili, in mislimo, božje delo je,
ker sami iz sebe ne moremo nič dobriga misliti kakor
sami iz sebe, ampak naša moč je iz Boga.

Upajmo v Boga, in dajmo se vselej Bogu v roke,
in v strahu in trepetu delajmo za svoje zvelieenje, ker
Bog je, kteri v nas dela, de hočemo in dopolnimo po
njegovi dobri volji.

ylli zamore človek iz svoje moči pravično kristjansko
živetiali če je grešilj se poboljšati!
Ker človek iz svoje moči še dobriga prav spoznati

ne more, tako tudi dopolniti ne, s pomočjo gnade božje
pa, in s svojim perzadevanjem zamore po volji božji ži¬
veti in se poboljšati.
Od kod pride, de ne more človek dobriga spoznati ne
storiti ?
Od izvirniga greha, kteri je človeka na umu, ser¬

cu in na volji pokazil, in od Boga odvernil in ločil.

Kdo nam je gnado božjo zaslužil?
Jezus Kristus, in je poslal svetiga Duha, kteri nam

jo deli.
Zakaj pravimo božji pomoči h kristjanskimu življenju,
posvecejoča gnada božja!

Zato, ker sveti Duh s svojo pomočjo naš um raz¬
svetli, de dobro spoznamo in ljubimo, našo voljo nagne,
de dobro hočemo, in nam tudi moč da storili, in sveto,
kristjansko živeti.

Kaj nas uči ve'ra od gnade božje!
Uči nas:



142

1) De brez gnade božje nič dobriga, večniga zve-
ličenja vredniga storiti ne moremo, ne hudiga varovati,
in ne v grehu se poboljšati, z božjo gnado , ako jo ra-
dovoljno sprejmemo, pa zamoremo storiti, kar nam je k
zveličenju treba.

2) De nam Bog svojo gnado da brez našiga za-
služenja zavoljo Jezusoviga neskončniga zasluženja, ker
smo prej grešniki, le slrafinge vredni bili.

3) De Bog svojiga dobriga Duha, svojo gnado vsa-
kimu da, kteri zanjo prosi.

4) De Bog nobeniga ne zapusti, razun če človek
Boga prej zapusti, in se od njega loči.

5) De človek ima prosto voljo, pa oslabljeno, božjih
reči želeti in izvoliti sam iz sebe brez pomoči gnade
božje ne more. Gnada božja pa tudi človeka ne sili
dobro storiti, kakor tudi ne slabo poželjenje, de bi per-
siljen mogel hudo storiti; ona ne odvzame človeku pro¬
ste volje, le nagne jo k dobrimu.

Kaj nas uci resnica od potrebe gnade božje"}
Nas uči:
1) De se ne smemo na svojo lastno moč zanašati,

ker sami iz sebe le zmoto in greh imamo.
2) Zanjo Boga prositi.
3) Ako kaj dobriga sami nad seboj vidimo, ne bo¬

dimo zavolj tega prevzetni, temuč Boga hvalimo, ker
od njega vsak dober dar pride, in varujmo se v greh
pasti.

3. Od gnade opravičenja, ki jo Bog
grešiiikain dd.

Človek je pravičen, kader v Boga veruje, va-nj upa
in ga čez vse druge stvari ljubi, kader je njegova volja
z božjo tako močno sklenjena, de je perpravljen raji vse
zgubiti, vse zapustiti in vse terpeti, kakor se od Boga



143

ločiti in njemu nezvest biti. Taciga človeka imenujemo
živiga na duši ali svetiga. Človek je pa grešnik, ko se
od Boga verne, ga zapusti, in ne stori po volji božji,
ampak po svojim budim poželjenji, ali pa kako drugo
stvar toliko, ali se bolj ko Boga, ljubi. Kdor tako živi,
ga imenujemo mertviga na duši, njegovo življenje je
dušna smert.

Kader se pravičen človek od Boga odverne, ga za¬
pusti, ali smertni greh stori, zgubi pravičnost ali življe¬
nje duše, je mertev na duši. In ko iz grešnika spet
pravičen, na duši živ postane, pravimo de je opravičen.

Gnado božjo, ktera iz človeka gresniga ali krivič-
niga spet pravičniga, iz sovražnika božjiga prijatla in
otroka božjiga, dediča nebeškiga kraljestva ih uda Je-
zusoviga telesa stori, imenujemo opravičljivo. Po
opravičenji ne bodo le grehi človeku odpuseni, temne
človek bo tudi znotrej na duši ponovljen in posvečen,
ali kakor sveto pismo govori, prerojen. De bodo grehi
odpuseni uči sv. Pavel, rekoč: »Tistima pa, kteri ne de¬
la, veruje pa v njega, kteri opraviči grešnika, se per-
steva njegova vera v pravičnost po dopadajenji milosti
božje. Kakor tudi David govori od blagosti človeka,
kterimu Bog deli pravičnost brez del: Blagor jim, kte-
rim so hudobije odpusene, in kterih grehi so pokriti.
Blagor možu, kterimu Gospod greha ne persteva.”
ttimlj. 4. 5—8 »Kakor je po nepokorsini eniga človeka
veliko grešnikov postalo; tako bo tudi po pokorsini eni¬
ga veliko pravičnih?’ Rimlj. 5. 19. »Tudi mi smo bili
nekdaj nespametni, neverni, zmoteni, vdani mnogim željem
m sladnostim, in smo živeli v hudobii in nevosljivosti,
smo bili sovraženja vredni, in se sovražili med seboj.
Ko se je pa dobrota in ljubezen Boga Zveličarja nasi-
ga perkazala, nas je, ne iz del pravičnosti, ktere smo
mi storili, ampak po svojim usmiljenji zveličal po kopli
prerojenja in ponovljenja svetiga Duha, kteri gaje v nas



144

obilno vlil po Jezusu Kristusu, Zveličarju nasitil, de smo
z njegovo gnado opravičeni deležniki, po upanji večniga
življenja.” Tit. 3. 3—7. »Bog je poslal svojiga Sina,
de bi te odrešil, kteri so bili pod postavo, de posinov-
Ijenje prejmemo.” Galač. 4. 4—3.

Sveti Tridentiski zbor ravno tako govori od opra¬
vičenja, de ne odpusti le grehov, temne znotranjiga člo¬
veka posvečuje in prenovi po radovoljnim prejemanji
gnade in darov. Tedej postane človek iz nepravičniga
pravičen, in iz sovražnika prijate!, de je po upanji de¬
ležen večniga življenja. Sej. 6. pogl. 7,

Cerkev tako uči, kakor je od Jezusa in njegovih
aposteljnov prejela, de po opravičenji bodo grehi zbri¬
sani in popolnoma razdjani, de nobene krivice od greha
v človeku ne ostane, in de jih Bog zdej ljubi, ker ni
nič pogubljenja vredniga v njih, oni so vsi prenovljeni
na duši in posvečeni. Človek je po svetim Duhu, kteri
mu je dan res pravičen, kakor je bil po Adamu krivi¬
čen. Po Adamu smo bili vsi grešniki, Adamov greh je
v nas ostal, po Jezusu smo vsi pravični, in pravičnost
v nas ostane. Kar nam je Adam zgubil, nam je Jezus
perdobil.

3. Kdo človeka opraviči«
Bog sam človeka opraviči, kteri ljubezen božjo v

človeško serce vlije zavoljo zasluženja Jezusoviga. Bo¬
žje razodenje nas uči, de pervi človek je bil pravičen
in svet vstvarjen, je Boga ljubil in je bil ves z Bogam
sklenjen, pa iz napuha je bil Bogu nepokoren, in je zgu¬
bil svojo mu od Boga dano svetost. Kakor se je po
nepokoršini od Boga obernil, je njegova volja hudobna
postala, Bogu nepokorna, in poželjenje po hudim je za¬
čelo gospodariti v človeku.

Kakoršen je Adam bil, smo vsi njegovi otroci ravno
s tako voljo rojeni, vsi v grehu, nečisti in od natore



145

otroci jeze božje, sužni greha, podložni hudiča in smerti,
in nihče si ne more pomagati, ne sam sebe popraviti,
ker je volja oslabljena in popačena. Pred greham je
bila volja človekova dobra, ker Bog je dal človeku pro¬
sto voljo, de bi dobro delal, pravi sv. Avguštin, in lahko
je bilo človeku dobro delati in Boga čez vse ljubiti, nič
hudiga ni poznal, nič ga ni motilo ali zaderževalo, ker
ni imel želja do hudiga. Ali po grehu je človeška pro¬
sta volja močno oslabljena in pokažena, in hudo poželje-
nje jo le k hudima nagiblje, tako de se človek sam iz
svoje moči k Bogu ne zamore oberniti, in se tudi noče,
dokler ga Bog s svojo gnado k dobrima ne nagne. Zato
je prišel božji Sin na svet in človek postal, de je Bog-
bogastvo svojiga usmiljenja in velike ljubezni do nas po¬
kazal, de ker smo mertvi bili, nas je v Kristusu spet
oživel. Sveti Duh, kteriga nam Bog da zavolj Jezuso-
viga zasluženja, oberne v človeku voljo od hudiga v do¬
bro, in ga reši od sužnosti hudiga poželjenja. Po sve¬
tim Duhu bo greh zbrisan, slečemo starima človeka, to
je, misli in nagnjenja, ktere smo po grešnim Adamu
dobili, in oblečemo noviga človeka; to je, mi dobimo
take misli in želje, kakoršne je Kristus imel. Nove stvari
postanemo, terdovratno serce nam je odvzeto, in Dog¬
nani da mehko, voljno serce, ktero se vda božjima na¬
gibanju, se da podučiti in na dobro oberniti.

Od tega se v »posteljnih in drugih prijatlih Jezu¬
sovih živo prepričamo, ki si niso upali od Jezusa govo¬
riti, tako grozno so bili boječi, desiravno so v njega
verovali in vedili, de je od smerti vstal, in le potem, ko
so svetiga Duha prejeli, so bili vsi Jezusu podobni, njih
življenje je bilo Jezusovo življenje, kakor so vidili Je¬
zusa živeti, tako so živeli; prej vsi polni pozemeljskih
zelja, potem pa vsi misel nebeških polni.

Vsi smo grešili, vsi potrebujemo gnade božje, klora
nas od greha reši, in tako je namen in konec opraviče
II. Del. S1 '



146
nja božja čast iii nase zveličenje, in grešnik si daru
opravičenja nikoli ne more zasluziti, Bog mu ga da iz
svojiga usmiljenja zavoljo Jeztisoviga zasluženja. Člo¬
vek si ga ne more zaslužiti, z vero, upanjem, ljubeznijo,
grevengo in pokoro, s tem se perpravlja gnado opravi¬
čenja prejeti, pa vse to je le gnada, ktero mu Bog tudi
k perpravi da, zaslužiti si je pa ne more.

4. K.ak6 bo grešnik opravičen.
Kako se grešnik poboljša in bo opravičen, nas ka-

toljska cerkev v svetim Tridentinskim zboru uči, in nje¬
ni nauk bomo zdej slisali. Perva stopnja k spreober-
njenju grešnika je dar vere.

Dokler človek v grehih živi, je neveden v božjih
rečeh, živi brez vse skerbf in strahu, kakor bi ne bilo
ne Boga, ne večnosti, ne pekla in ne nebes; vda se
svojima hudobnima nagnjenju, dovoli in napolni vse nap-
čne želje svojiga serca; je nepokoren, samopašen in
razujzdan; se ne da podučiti, stavi se zoper vsimu svar¬
jenju, vse opominovanje v nemar spusti, in per vsih nje¬
govih pregrehah ga vest nič ne peče. Dokler je mlad,
ljubi posvetne nečimernosti in norije, sam sebi dopade,
želi vsim dopusti, molitev mu je zopetna, in cerkve se
ogiblje. Ko je že bolj v letih, postane prevzeten, svo-
joglaven, lakomen časti, na Boga pozabljiv, v pozemelj-
sko blago zaljubljen, željin blaga, skop, krivičen, tako
rekoč, po imenu kristjan, v resnici pa nevernik

De se grešnik spreoberne in bo opravičen, mu je
treba verovati, de vse to je res, kar je Bog razodel in
kar je obljubil. Na to dobi njegovo serce ljubezen in
veselje do razodetih božjih resnic. Po veri razsvetljen
spozna, kaj je Bogu dolžan, de ga mora čez vse ljubiti,
njegove zapovedi dopolniti, in po svetim evangeliju žive¬
ti, vidi pa tudi, de njegovo življenje dosihmal ni bilo nič
tako, kakor bi bilo moglo biti.



147

Grešniku je pa tudi treba verovati, kar je Bog
obljubil. Desiravno, kdor se hoče poboljšati, rad verja¬
me, kar je Bog dobriga dati obljubil, vender grešnika,
dokler v grehih živi, obljubljene dobrote ne ginejo, ne
občuti njih sladkosti, ker jih se ne vživa, dokler greh
ljubi, mu le časne, telesne dobrote dopadejo. Vera ga
oživi, de mu začnejo take dobrote dopasti.

Posebno pa mora grešnik verovati, uči cerkev, de bo po
gnadi božji opravičen, ki mu jo je Jezus Kristus s svo¬
jim odrešenjem zasluzil, in de za to gnado mora Boga
prositi v imčnu Jezusovim, in zavoljo njegoviga za-
sluzenja , ker ga ni druziga imena, v kterim bi zame¬
gli zveličani biti. Taka vera je potrebna k opravičenju,
in po taki ponižnj veri od Boga tudi vse dobi, ker člo¬
vek od sebe nič ne upa, vse le od Boga po Jezusu
Krist«su.

Kako pa dobi grešnik tako vero ?
Navadno jo dobi s poslušanjem in premišljevanjem

božje besede. Sveti Pavel pravi: Kdorkoli kliče
v ime Gpspodovo, bo zveličan; kako bodo te¬
daj (vanj) klicali, v kteriga niso verovali?
ali kako bodo va-nj verovali, od kteriga niso
slišali brez pzpanovavca? Rimlj. 10. 13. Tedej
mora grešnik besedo božjo poslušati per pridigah in
naukih, in jo premišljevati, to je, misliti ali je živel tako,
na se obračati, in svoje življenje božjim resnicam p.er-
merjati, in p0 njih živeti, in tako sčasama verin
postane.

5. Strah napeljuje grešnika k spreo-
beriijeiijn.

Ko je grešnik y poslušanji in premišljevanji božje
besede, resnice slisal, ki so ga strašile in veselile, sc

10*



148
začne bati v roke pravičnika Boga priti, in to je strah
sužniga, kteri se le štrafmge boji, dobriga pa ne ljubi,
in vender tak strah, ko se grešnik večniga pogubljenja
boji, ga napeljuje k poboljšanju življenja. Prevelik, ne¬
zmeren pa ne sme biti, de bi človek vse upanje zgubil
in omagal; ko bi tako velik bil, bi bil prazen brez vsi-
ga prida. Strah pred pogubljenjem mora biti le tak, de
grešnika žene pomoči iskati, de bi Boga potolažil in
svoje serce spreobernil.

Strah grešnika varje pred greham, de ga ne stori.
Kdor se nič ne boji, lahko v to dovoli, kar hudo po-
željenje imeti hoče, če se pa grešnik večniga pogublje¬
nja boji, se varuje unanjih grehov; ker se jih varje, ne
dobi takiga veselja do njih, in se jih ravno zato ne na¬
vadi. Ce je pa tudi grešnik že v navadi grešiti, ložej
od greha jenja, ker manjkrat ko ga stori, bolj se na¬
gnjenje do njega zmanjša, in se ga torej laglej odvadi.
Med tem, ko grešnik začne greha se varovati, dela do¬
bro, ljubezen do dobriga se v sercu vnema, začne um
dopadljiv perhajati, in večkrat na dobro misli, kakor je
prej na greh, tako zdej na dobro; skerbi ga, kako bi
pogubljenju odšel, zdihuje k Bogu po pomoči, in pobolj-
šenja prosi. Grešnik sebe ljubi, lastna ljubezen začne
si perzadevati grehe opustiti, zato ker se terpljenja boji,
ker gotovo je, de človek vselej sebe več ko pregrešne
reči ljubi, zavoljo tega jih raji zapusti, kakor de bi si
večno škodoval. Zdej ostrašen sebe bolj ljubi kot Boga,
prej dokler se še ni bal, je grešne dela bolj kot Boga
ljubil, tako je že manj popačen ko pred, pa vender še
ni opravičen, ker strah volje ne prenaredi; ne sovraži
greha, kakor bi ga mogel sovražiti, ne boji se grešiti,
le pekla se boji, nagnjenje do greha še ima, ker se vidi
per takim človeku, de, ce se strah zmanjša, ali clo mi¬
ne, preč spet v greh dovoli. Strah je tedej le perprava
k pravičnima življenju.



149

6. Upanje je grešniku k sprcobernje-
nju potrebno.

Ko je grešnik, po resnicah svete vere razsvetljen,
se je začel bati pogubljenja, si iše pomoči, de bi večni¬
ma terpljenju odšel, kteriga mn vera kaže zavolj njego-
viga hudobniga življenja. On vidi, de drugač ne more
pogubljenja oditi, kakor če svoje pregrešno življenje
spreoberne in po veri živi. Začne si perzadevati svoje
življenje boljšati, svojimu poželjenju in hudimu nagnjenju
se vstavljati, pa čuti v sebi, de so zdej skušnjave še
hujši kot prej, ko jim je vse pervolil, poželjenje ga zma¬
ga in spet greh stori. Zdej ve, de iz svoje moči jih ne
zmaga, desiravno je mislil, de se bo že poboljšal. Upade
mu serce, vidi de v takim življenji kakor zdej živi bo
gogubljen, kar mu vera pove, vidi in čuti nad seboj,
de se poboljšati iz svoje moči ne more , nagnjenje ga
zmirej zmaguje.

Vera, ktera mu je njegov nesrečni stan pokazala,
mu tudi pove, kako si zamore pomagati, de ne obupa.
Bog, kteri mn je serce s straham napolnil, mu tudi v
serce upanje vlije, de ko ve, de iz svoje moči se ne
more poboljšati, de zveličenja ni vreden, ampak štrafin-
ge, začne upati na božjo pomoč, ker vera mu kaže Bo¬
ga, neskončno usmiljeniga, in ker ve, jde njegovo zaslu-
ženje j e nič, zasluženje Jezusovo pa je neizmerno, upa,
de mu bo Bog zavolj Jezusa vso pomoč dal, de bo spet
opravičen. Boji se scer, ker je svojiga svetiga in pra-
vicmga Boga razžalil, pa vender terdno upa, de Bog
mu bo perzanesel, ker nam sam pove, de noče pogu¬
bljenja grešnikoviga, temuč de se spreoberne, in živi.
Ko upa v Boga, začne moliti, se k Bogu oberne in v
imenu Jezusovim, kteri je iz ljubezni do grešnikov umeri,
na božjo pomoč kliče, in terdno upa, de Bog mu jo bo
dal, ker si tudi zraven misli, de je sam Jezus učil, de



150

zdravi ne potrebujejo zdravnika, ampak bolniki. Grešnik
bi v upanji tudi lahko zmote imel. Velik grešnik bi
lahko sam per sebi mislil: Moji grehi so preveliki in
brez števila jih je, kako mi jih more Bog odpustiti. Ali mi¬
sliti mora, de božja vsigamogočhost in usmiljenje ste še
veči ko njegovi grehi, in de, ako bi tako mislil , bi ko¬
zjima usmiljenju veliko krivico 'storil, in bi zoper Boga
grešil. David pravi: Kakor visoko so nebesa od zemlje,
tako veliko je njegovo usmiljenje do njih, kteri se Boga
boje; kakor delječ je jutro od večera, tako delječ je on
nase grehe od nas vzel. Psi. 102. Kolikor bolj grešnik
tezo svojih grehov občuti, bolj se poniža, Bog pa
ponižne serca rad oveseli, in jim velike dobrote daje.

Tudi ne sme. grešnik upanja zgubiti, ko vidi, de hu¬
de nagnjenja po njegovim sercu gospodujejo, de se nje¬
gove navade močno vstavljajo per peržadevanji se po¬
boljšati, spomni naj se, de usmiljeni Bog je tudi vsiga-
mogočen, njemu je vse mogoče, de mu lahko pomaga,
in mu bo, če se bo serčrio vojskoval.

Grešnik tudi ne sme misliti: Sej nimam nič dobri-
ga nad seboj, kar bi Bogu dopadlo, de bi se me Bog
usmilil. O skesani grešnik! kaj hočeš dopadljivšiga imeti,
ko imaš Jezusa Kristusa, Sinu božjiga za poroka in be¬
sednika per Bogu, in ker ti je zapovedano Jezusa Bogu
v dar pernesti v odpušenje svojih grehov. Sveti Pavel
nas uči, rekoč: »Veli ki ga mašnika imamo Je¬
zusa Kristusa v nebesih. Perbližajmo se le¬
dej s zaupanjem k sedežu milosti, de usmilje¬
nje dobimo, in gnado najdemo, kader pomoči
p o treh ujemo.” Hebr. 4. 14.

Nekteri grešnik bi se morebiti motil, in ne bi imel ži-
viga upanja v Boga, ako bi mislil, Bog me ne more lju¬
biti, zavoljo svojih grehov sim še sam sebi težak, kako-
šen sim še le v božjih oččh, Bog mi ne more Ježuso-
viga zasluženja perlastiti. Tako misliti bi bila nevera.



151

Kdo hi mogel upati v Boga, če bi mislil, Bog me je
že zavergel. Ali vedi grešnik, de Bog nobeniga ne naj¬
de, kteri bi bil njegove ljubezni vreden, pa Bog tudi
nevredniga, ko ga se ljubi, s svojo gnado, ki mu jo da,
vredniga stori. Sv. Janez pravi: »V tem je ljube¬
zen, ne de bi bili mi Boga ljubili, ampak de je
on nas prej ljubil, in poslal svojiga Sina, za
spravo naših grehov.” 1. Jan. 4. 10.

Grešnik naj upa v božjo milost in v Jezusovo za-
služenje, in naj se zanese, de Bog mu bo vse dal, kar
je obljubil, če bo prosil; varovati se pa mora, de pre-
derzno ne bo upal, in bi le od Boga perčakoval, sam
pa si ne perzadeval vse dopolniti, kar inu Bog zapove,
in se svojinm hudimu nagnjenju zoper ne stavil. Tobija
nam pove, de molitev s poštam in ubogajmedajanjem
sklenjena je kolji -ko zaloge zlata, ker uhogajmedajanje
resi od smerti, zbrise grehe in pomaga najti milost in
večno življenje. Pot v nebesa je vozka, tedej moramo
z deli pokore po nji hoditi.

V* ljubezen je k opravičenju potrebna
perprava.

Ko grešnik upanje v Boga v sercu dobi, ga začne
ljubiti, pravi Tridentinski zbor, ko začetek in studenec
vse pravičnosti, in dokler grešnik ne začne Boga ljubiti,
se ne spreoberne in ne bo opravičen. Cerkev je vselej
per odrešenih, kteri so želeli sveti kerst prejeti, gledala,
ali so že začeli Boga ljubiti, scer jih ni kerstila. Če
je pa ze per nevernikih cerkev se prepričati hotla, ali
so ze začeli Boga ljubiti ali ne; koliko več je treba per
kristjanih se prepričati, kteri so po svetim kerstu gre¬
šili, de ko Boga poznajo, so se vender od njega odver-
nili, in tempelj svetiga Duha omadežali, in hočejo v za¬
kramentu svete pokore spet opravičeni bili. Bog od



152

kristjana ne bo menj terjal ko od nevernika, kteri Boga
ni poznal, je iz nevednosti grešil, in zeli sveti kerst
prejeti.

Vera nas uči vse, kar storimo, iz ljubezni do Boga
storiti, in de dobro delo brez ljubezni do Boga storjeno,
Bogu ne dopade. In kdaj je grešnik bolj dolžan Boga
ljubiti, ko ravno takrat, ko odpušenja grehov prosi, ker
je perva in nar veči zapoved v postavi, Boga čez vse
ljubiti. In sveti Janez pravi: Kdor ne ljubi, v sinerti
ostane. Jezus je obljubil le tistim grehe odpustiti, kter’
Boga ljubijo, ker je od žene rekel: de veliko grehov ji
je odpusenih, ker je veliko ljubila, in komur je pa menj
odpušeno, menj ljubi. In tudi pravi: Kdor mene ljubi,
njega tudi Oče ljubi, in jest ga bom ljubil, in bova k
njemu prišla, in per njemu prebivala.

Bog je večen in nespremenljiv, tako je tudi njego¬
va volja; kar je bilo od vekomaj res, ostane vekomaj,
in vse kar je po njegovi volji storjeno, je res in dobro,
kar pa ni po njegovi volji storjeniga, je hudo, je greh-
Grešnik po veri prepričan, kaj vse je Bog za nj storil,
de bi ga zveličal, in je zvedil, kaj mu je vse obljubil,
začne veselje, ljubezen do Boga v svojim sercu občutiti,
začne njegovo voljo ljubiti in jo dopolnovati. Bog mu
da po svoji ljubezni v njegovo serce, de ga ljubi. Ko
Boga ljubi, želi le to storiti, kar Bog hoče, in vsiga se
hoji storiti, kar Bog noče, kar prepove, želi popolnoma
z Bogam sklenjen, z njim enih misel biti. Ako se pa
zgodi, de kdo od kake močne skušnjave premagan, je
božjo zapoved prelomil, in začne žalovati, ker je Boga
razžalil, se od taciga reče, de je začel Boga, studenca
vse pravičnosti ljubiti.

Ljubezen je pa v začetku slaba, grešnik iz perviga
nima druziga kot želje se poboljšati, in perva skušnjava,
če je kolikej močna, ga že v greh zapelje. Ker pa se
spomni, kaj grešnika čaka, če v grehih ostane, ga strah



153
obide, in mu ljubezen do Boga mocneji stori, de ložej skuš¬
njavo premaga, tako de sčasama močen postane, in ves go¬
reč v »polnjenju božjih zapoved, in se boji ktere prelomiti.
In ko je grešnik tak, se reče, de je spreobernjen, in bo
opravičen po svetim Duhu v zakramentu svete pokore.

De mora tako ljubezen v sercu imeti, ako hoče kdo
opravičen biti, nas uči Jezus sam, ker pravi: Kdor oče¬
ta, mater, brata ali sestro bolj ljubi, kot mene, mene ni
vreden. To se tako zastopi, človek mora vsako stvar
inenj ljubili, kot Boga, Boga čez vse nar bolj. Torej
spreobernjen grešnik vse grehe zapusti, in si perzadeva,
kolikor nar več mu je mogoče, dobro storiti in Bogu
dopasti.

8. Kesanje nad grehi je k zveličenju
potrebno.

Ko grešnik začne Boga čez vse ljubiti, je njegovo
serce vse novo postalo, kar je pred želel po nagibu svo-
jiga hudiga poželjenja in močno ljubil, vidi zdej, de mu
je bilo k njegovi veči nesreči, in gorje bi mu bilo, ako
bi ne bil zapustil, in Boga žalil; studi se mu nad tem,
vse to sovraži, se kesa in sklene nič več kaj taciga sto¬
riti, temuč zanaprej zvesto le po volji božji živeti.

Žalost nad grehi je v sercu, zato pravimo kesanje
mora serčno biti. Iz serca izvirajo grebi, hude misli,
zelje do pregrešnih reči. V sercu občuti grešnik dopa-
denje, veselje do greha, tedej se mora tam tudi žalost
nad greham začeti. Jok, solze niso vselej gotovo zna-
minje prave grevinge. Očitna grešnica je jokala pred
Jezusovimi nogami, Peter se je milo jokal, 'očitni greš¬
nik v tempeljnu in zgubljeni sin sta le z besedo svoje
kesanje lazodela, in vsim tem je bilo resnično žal, de
so grešili, in njih kesanje je bilo v sercu Nekteri greš¬
nik govori, de se kesa,' se tudi joka, ali ostane, kar je



154
bil, grešnik. Pravo kesanje se spozna od goljufniga,
de serce od greha odverne, ga spremeni, in k Bogu
oberne, in je tako močno, de človek sklene nobeniga
greha storiti, naj zavoljo tega terpi kolikor si bodi, in
če prav življenje zgubi. To pa ni misliti, de bi človek
v sercu tako žalost čutil, kakor jo per telesnih nadlo¬
gah in bolečinah čuti; terdno voljo mora imeti se od
Boga po nebenim grehu ne več ločiti, in de je perprav-
Ijen vse raji zgubiti in zapustiti, ko Boga razžaliti; in
ne le nad nekterim greham, ampak nad vsimi se mu
mora gnjusiti, ker Bog vsak greh sovraži, torej ga tudi
skesan grešnik sovraži.

Ko grešnik zavolj svojih grehov žaljuje in se kesa,
ko jih je storil, mora zraven upanje imeti v milost bo¬
žjo, in v neskončno zasluženje Jezusovo, de mu bo Bog
grehe odpustil; ako bi Je svoje grehe premišljeval in ne
upal odpusenja, bi utegnil obupati kakor Judež Is-
karjot, in namesti de bi ga žalost nad grehi k opravi¬
čenju perpeljala, bi ga se le odvernila in pogubila.

O. Sklep novo življenje začeti in v njem
ostati.

Ko grešnik ze Boga ljubi, in iz ljubezni grehe db-
žaljuje, sklene v svojim sercu vse drugač živeti kakor
dosihmal. Dobre dela, za ktere, dokler je greh ljubil,
mu ni mar bilo, zdej ljubi. Zdej žaljuje, de se je dal
toliko časa motiti in voditi od svojiga slabiga poželjenja,
in je storil, kar je hotlo, de je v nevarnosti sveta svoje
sreče iskal, de je raji po volji hudičevi, ko po volji bo¬
žji delal. Zdej postavi vse svoje zaupanje v božje usmi¬
ljenje in v zasluženje Jezusoviga terpljenja in' smerti,
ker ga je Bog po svoji ljubezni že tako delječ perpe-
Ijal, in ga prosi, de bi mu se milost dal zanaprej po
kersansko živeti, se v sercu svetu odpovedati, in z deli
pokore pravici božji zadostiti. Želi od svojih grehov



155

in hudobij prost biti, in ker inu vera pokaže, de v sve¬
tim kerstu in v zakramentu svete pokore mu bodo grehi
odpuseni, zbrisani in odvzeti, želi in sklene, če je never¬
nik sveti kerst, če je pa že odrasen kristjan, zakrament
svete pokore prejeli. Stori, kar so storili poslusavci
pridige svetiga Petra binkustno nedeljo ; od resnice Pe-
troviga govorjenja otnečeni so aposteljne vprašali: Brat¬
je, možje! kaj pa hočemo storiti? In sveti Peter jim
odgovori: Spokorite se, in daj se slednji iz vas kerstiti
v imenu Jezusa Kristusa, v odpusenje grehov, in hote
prejeli svetiga Duha. Kakor nevernik v svetim kerstu
'odpusenje grehov dobi in je opravičen v Jezusu po sv.
Duhu, ravno tako kristjan v zakramentu svete pokore
odpusenje grehov dobi in je opravičen, posvečen, ker je
Jezus v to zakrament svete pokore postavil.

On stori, kakor je zgubljeni sin storil, ker je sam
per sebi rekel: Vzdignil se bom in pojdem k ucetu,
spoznal boln svojo hudobijo, in prosil ga bom odpušenja.
On gre k spovedniku in se spove svojih grehov. Prej
v sercu napuhnjen, poln lastne ljubezni in hvale, se je
sramoval Svojih grehov povedati, hitreje ko je mogel od
spovednika oditi, ljubši mu je bilo; skrival, zagovarjal
in tudi večkrat tajil je svojo hudobijo. Zdej pa ves
spremenjen, ponižen se ne sramuje vsih svojih hudobij
razodeti z vsimi okoljsinami, ker dobro ve, de vreden je
©sramotenja, in le Bogu čast gre in ne njemu, ki je
grešnik, in ker ve, de s tem majhnim osramotenjem si
večno pogubljenje odverne.

Spokorni grešnik začne novo življenje. De bomo ložej
umeli, kaj je novo življenje, premislimo prej kakosno
je staro življenje. Sv. Pavel zapoveduje stariga človeka
po nekdanjim zaderžanji sleči, kteri po željah zmoten,
konec jemlje. Ponovite si pa v duhu svoje misli, in
oblecite noviga čldveka, kteri je po Bogu stvarjen v
pravičnosti in resnični svetosti. Stari človek je po rzvir-



156

nim grehu spačen, novi pa po Kristusu ponovljen, v sta¬
rim človeku gospodari hudo nagnjenje, poželjenje, v ser¬
cu noviga pa ljubezen do Boga in bližnjiga; kakor stari
človek vse po svojih mesenih željah iz zmoteniga uma
dela, tako človek vse dela iz ljubezni do Boga, ker je
njegov um razsvetljen po veri in po svetim Duhu. Torej
so nase dela ali zavolj Boga storjene in dobre , ali pa
iz nasiga slabiga poželjenja in grešne. Zares spreober-
njen človek želi vse dopolniti, kar Bog hoče, ker zeli z
Bogam večno biti. Vsiga se ogiblje, kar bi mu ško¬
dovalo, in zeli vse odverniti, kar bi mu bilo na poti v
dopolnjenji božjih zapoved. Poželjenje ga je nar večkrat
v greh zapeljalo, torej svoje počutke, svoje meso
pokori.

Ker ve, de Bog, ki je pravičen, vsak greh strafati
mora, in ko bi ne bil štrafan, bi greh ne bil, ga nad
seboj pokori, in brez perzanasenja se trudi v delih po¬
kore in se veseli, kader svoje meso pokori, ki ga je
tolikokrat v greh zapeljalo in mu služilo greh delati;
svoje spokorne dela, križe, težave, bolezni in nadloge,
ktere voljno terpi, sklene z Jezusovim terpljenjem, in
vse, kar iz tega namena stori in terpi, Bogu dopade.
Tako spreobernjen človek zadobi odpusenje grehov in
je opravičen per Bogu. In tak si perzadeva vedno do¬
ber in Bogu dopadljiv ostati.

sili človek gnado opravičenja tudi zgubil

Ako Človek z gnado svetiga Duha ne dela, in se
njenim nagibam k dobrimu vstavlja, jo tudi zgubi. Adam,
David, Salomon in več druzih so nam v izgled, ki so jo
zgubili. Vsak naj se varje, ko stoji, de ne pade in se
ne pogubi.



157

Ali zamore kristjan gnadoj ki jo je zgubil spet
dobiti ?
Še jo zamore dobiti, če se spokori, v zakramentu

svete pokore.

10. Od svetili zakramentov sploh.
Ko je Jezus svoje učence na zemlji zapustil, in k

svojimu Očetu v nebesa sel, jih ni zapustil, kakor oče
svoje otroke zapusti, ako umerje; on jim je vse zapustil
na zemlji, česar jim je treba, de se zamorejo zveličati,
desiravno on na zemlji vidno med njimi ne prebiva.
Obljubil je pa per kristjanih nevidno do konca sveta
ostati. Namest sebe je postavil cerkev, in ji je svetiga
Duha poslal, kteri jo bo vodil do konca sveta. Tako je
Jezus s svojo gnado, s svojo ljubeznijo vedno per svo¬
jih na zemlji.

Deli pa Jezus svojo gnado v svetih zakramentih.
Človek, kteri hoče Jezusoviga odrešenja deležen in zve¬
ličan biti, mora prej od grehov očišen biti; to je gnada
velika, ktere Bog grešniku ni dolžen.

In Jezus jo deli v zakramentu svetiga kersta in
svete pokore. Ko masnik človeka z vodo oblije , mu
Jezus po svetim Duhu grehe odpusti; in če kristjan po
svetim kerstu greši, mu Jezus v zakramentu sv. pokore
po odvezi masnikovi grehe odpusti, in mu se posveču¬
jočo gnado da, de zamore po volji božji pravično
živeti.

De se pa prepričamo in za terdno vemo, de nam Jezus
gnade deli, je znaminja postavil, pod kterimi je gnada
božja skrita; znaminja, ceremonije vidimo, gnade pa ne
vidimo, ki jo v sebi imajo. In Jezus je ravno take zna¬
minja postavi), ktere po zunanjim to kažejo, kar se zno¬
traj na duši godi, in de tudi zunaj vidimo in vemo, kar
se nevidno na duši godi. Postavim, per svetim kerstu



tira

bo telo z vodo oblito, voda umazaiuga človeka umije, rav¬
no tako gnada svetiga kersta duši madeže, to je, grehe
umije, jo očisti. Zunaj masnik vode na človeka, ko ga
kersuje ulije, znotrej pa sveti Duh dušo od greha oči¬
sti, in ji posvečajočo gnado da.

Svete zakramente postaviti je le Jezusu v oblasti
in moči, on je Gospod gnade. Cerkev Jezusova deli
svete zakramente, pa le zato, ker jo je Jezus v to po¬
stavil, ona odpuša grehe ali jih zaderžuje, kar le Bog
zamore, pa le zato, ker ji je Jezus tako oblast dal.

Jezus je sedem svetih zakramentov postavil prej ko
je v nebesa sel k nasinni posvečevanju in zveličenju, in
človeka z njimi preskerbel s potrebno pomočjo v vsih
dušnih potrebah. Precej ko človek na svet pride bo v
sv. kerstu od izvirniga greha očisen in v njegovo kra¬
ljestvo vzet. De bi človek, ako bi bil v nevarnosti Boga
in vero zapustiti, in skozi to upanje večno zveličenje do¬
biti, zgubiti, je Jezus sveto birmo postavil, de bo v veri
in v gnadi božji po svetim Duhu poterjen in močneji.
Ako bi duša na poti v večno življenje slabela, je Jezus
zakrament svetiga rešnjiga telesa postavil, kjer duša za
večno življenje hrano in moč zadobi. Če je duša po
grehu gnado božjo zgubila, jo zamore v zakramentu
svete pokore spet dobiti. Ce je kristjan na smertni po¬
stelji in se s svojimi sovražniki vojskuje, prejme sveto
poslednje olje. V tem zakramentu zadobi moč sovražni¬
ke svojiga zveličenja zmagovati, in bo tudi od tacih gre¬
hov očisen, kterih se iz človeške slabosti spovedati ni
mogel.

Ako hoče kdo v cerkveno službo stopiti in za zve¬
ličenje svojiga bližnjiga si perzadevati, mu je v ti težki
službi božji, božjiga Duha treba. Jezus je za take po¬
stavil sveto mašnikovo posvečevanje, kjer božjiga Duha
zadobe. Ako se hočeta dva združiti, de bi otroke za
nebesa redila, kar je težko delo, je Jezus tudi presker-



159

bel, de jima svojo gnado da, ktera ju v tem božjim de¬
lu podpira, v zakramentu svetiga zakona. Tako je Je¬
zus človeka preskerbel, de mu gnade božje nikoli ne
manjka, ker jo zamere v svetih zakramentih dobiti, ako
jih hoče s pravo perpravo prejemati, ker vsak zakrament
svojo posebno gnado deli, ktera ga posvečuje, od gre¬
hov očisti; ali če je že očišen, se svetejši in Bogu pri-
jetnisi postane. Človek v grehih je Bogu zopern, na
duši mertev. Sv. kerst in sveta pokora ga od grehov
očistita, za Boga mertvo dušo oživeta, ga z Bogam
spravita in v pravice božjih otrok postavita, ki jih je
Jezus zaslužil. Zato tema dvema zakramentalna pravi¬
mo zakramenta mertvih, ker duša je mertva, preden ta
dva zakramenta prejme.

Kristjan, kteri je v svetim kerstu ali sveti pokori
življenje duše — gnado božjo — prejel, in opravičen
bil, zamore se močnejši, svetejši in Bogu ljubši postati,
kader eniga družili peterih svetih zakramentov prejme,
ktere ravno zato zakramente živih imenujemo, ker jih
le tak kristjan prejeti sme, ki ima življenje duše, ko je
že prej sveti kerst ali sveto pokoro prejel in je z Bogam
spet sklenjen.

Kaj je svet zakrament?
Svet zakrament je vidno znaminje nevidne gnade

božje od Jezusa Kristusa v naše posvečenje in zveliče-
nje postavljen.
Zakaj se zakramenti imenujejo vidne znaminja?

Se imenujejo vidne znaminja zato, ker se per vsa¬
kim zakramentu kej vidi,. sliši ali čuti, od zunej nam
kažejo, kej Bog po njih v naši duši dela.
Zakaj se imenujejo znaminja nevidne gnade boije ?

Zato, ker nam gnado božjo dele, kader jih prejme¬
mo, ktere ne vidimo. — Tako per svetim kerstu ravno



160

tisti čas, kader se telo od zunaj obliva in se besede sv.
kersta izrekujejo, gnada božja dušo znotrej ponavlja in
očisuje od vsili grehov.

Kdo je svete zakramente postavili
Jezus Kristus.

Koliko svetih zakramentov je Jezus postavil ?

Jezus je sedem svetih zakramentov postavil, in
so ti:

1) Sv. kerst;
2) Sv. birma;
3) Sv. resnje telo;
4) Sv. pokora;
5) Sv. poslednje olje;
5) Sv. masnikovo posvečevanje;
7) Sv. zakon.

Zakaj je Jezus svete zakramente postavilt

Jezus jih je postavil, de bi bil človek po njih po¬
svečevali in zveličan.

Kako nas sveti zakramenti posvečujejo 1

Sv. zakramenti nas posvečujejo, ker nam nekteri
posvečejočo gnado, ki je poprej nimamo, dodele, nekteri
jo pa v nas pomnožijo ali poviksajo.

Kteri sv. zakramenti nam posvečejočo gnado dele in
nas opravičijo?

Sv. kerst in sv. pokora nam posvečejočo gnado de¬
lita in nas opravičita.

Kako imenujemo tista sveta zakramenta, ki našo du¬
šo od grehov očistita?

Zakramenta mertvih.

Kte-ra sta?
Sv. kerst in sv. pokora.



161

Zakaj ta dva zakramenta imenujemo zakramenta
mertvih ?
Zato ker je duša, ki jih potrebuje in prejme, mertva,

v grehih ; po teh sv. zakramentih pa , ki ji grehe zbri¬
šeta, oživi za večno življenje, ker prejme posvecejoco
gnado božjo.

Kteri sv. zakramenti so zakramenti živih?
So: sv. birma, sv. resnje telo, sv. poslednje olje,

sv. masnikovo posvečevanje in sv. pokora.

Zakaj jih imenujemo zakramente živih?

Zato, ker mora kristjan prej, ko jih prejme, že na
duši živ biti, to je, že posvecejoco gnado božjo imeti,
ktero ti sv. zakramenti pomnožijo, jo se obilnisi in moč¬
nejši store. Kristjan, kteri jih hoče prejeti, mora že
Boga ljubiti, po njih bo ljubezen do Boga se veči v
njem postala.

Kaj je treba še več od svetih zakramentov vediti?

Je treba vediti:
1) De slehern zakrament svoje lastne gnade deli.
2) De se nekteri zakramenti ne smejo večkrat kot

enkrat prejeti.

Kteri sveti zakramenti se ne smejo več kot enkrat
prejeti ?

Sv. kerst, sv. birma, in sv. masnikovo posvečenje.

Zakaj se ti zakramenti ne smejo več kot enkrat
prejeti ?

Zato, ker utisnejo neizbrisljivo znaminje v dušo, ki
bo vedno ostalo, to je, človeku dajo znotranjo gnado in
imenitnost, ktere Bog tudi grešniku ne odvzame. Posta¬
vim kersen človek vedno kristjan, masnik vedno mašnik
ostane, če tudi hudo stori.
II. Del. H



162

Kakošne posebne znaminja dobimo per vsakim teh
treh zakramentov ?

V sv. kerstn dobimo znaminje kristjana in otroka
božjiga; por sv. birmi znaminje Kristusovima vojsaka, in
per masnikovim posvečevanji znaminje služabnika in na¬
mestnika Kristusovima

O

Bo to znaminje tudi v prihodnjim življenji ostalo?

Večno bo ostalo svetnikam v čast, hudobnim pa
v osramotenje.

Od koga imajo sveti zakramenti svojo moč?
Od Jezusa Kristusa. — Spodobi se zavoljo sveto¬

sti zakramentov, de bi jih delivci vselej s čistim sercam
in častitljivo delili, ker s svetim se mora sveto delati,
vender nevrednost delivca svetim zakramentom nič ni k
škodi, ker imajo svojo moč v sebi ne od človeka, ki jih
deli, ampak od Jezusa Kristusa.
So vsi zakramenti potrebni?

Vsi zakramenti so potrebni v katoijski cerkvi, zato
jih je Jezus postavil, pa niso vsi potrebni slehernimu
človeku, le sveti kerst je vsakimu človeku k zveličenju
potreben.

Zadobi vsak gnado božjOj kdor kak svet zakrament
prejme ?

Ne vsak, ampak le:
1) Kdor stori, kar je Jezus zapovedal. Otrok prejme

sveti kerst in gnade svetiga kersta brez perprave, ker
sv. kerst ima od Jezusa tako moč.
2) Kteri je prav perpravljen; to je, mora verovati, de

Jezus je ta sv zakrament postavil, in po sv. Duhu gna¬
do deli; mora pravo voljo in željo imeti sveti zakrament
prejeti, in če kak zakrament živih prejeti hoče, mora
živ na duši biti, Boga in ne greha ljubiti.



163

Je kristjanom treba sv. zakramente prejemati?
Kristjanam jih je treba prejemati. Kdor hoče gna-

do božjo prejeti, pred Bogam opravičen in posvečen bi¬
ti, in moč zadobiti, po božjih zapovedih živeti, mora svete
zakramente prejemati. Kdor jih ne prejemlje, ne mora
v gnadi božji biti in pravično živeti. — Ker je pa malo
žive vere med kristjani in le malo se jih prizadeva po¬
božno in kersansko živeti, torej je toliko zanikernost v
prejemljenji svetih zakramentov, in toliko pregreh , ne¬
marnost in mlačnost na svetu do vsiga božjiga.

Kje se sveti zakramenti prejemljejo ?

V katoljski cerkvi, Jezus jih je nji zapustil, ko je
v nebesa sel.
Kdo sme' v katoljski cerkvi svete zakramente delili ?

Škofje in masniki.

11. Svet kerst je vsakim« potreben.
Prej ko je Jezus začel učiti, je njegov prednik sv.

Janez v pusavi učil in oznanoval, de nebeško kraljestvo
se je perbližalo, naj delajo pokoro in naj se dajo kei-
stiti. Veliko ljudi je perslo v pusavo, svetiga Janeza
poslušat, in se je dalo kerstiti, to je z vodo umiti v zna-
minje, de imajo terdno voljo se poboljšati in svojo dušo
s pokoro tako od grehov očistiti, kakor je telo z vodo
oeiseno in umito. To je bilo per jiidih v navadi, kar je
bilo že povedano, de ko je kteri nevernik hotel judovsko
vero na se vzeti, so ga precej z vodo umili v znaminje,
de si mora s pokoro dušo od grehov očistiti, de bo med
izvoljeno ljudstvo božje perstet. Oznanoval je pa sveti
Janez drugi boljši kerst, kakor je bil njegov, v kterim,
ko bodo kerseni, bodo odpušenje grehov dobili, kei je
rekel: »Jest vas kersujeirt v vodi k pokori,
kteri pa za mano pride, je močnejši kakor

11*



164

jest, kterimn nisim vreden čevljev nositi, on
vas bo kerstil v svetim Duhu in v ognji?*
Mat. 3. 11.

Jezus je tudi kmalo pokazal, de ima tudi kerst, ker
je po svojih učencih jude kerseval. Jan. 4. 1—2. Ko
je pa v zadnjic s svojimi učenci in prijatli skupej bil,
prej ko je v nebesa sel, je zapovedal in oblast dal svo¬
jim učencam kersevati, rekoč: »Pojdite (po vsim
svetu) in učite vse narode, in kersujte jih v
imenu Očeta, in Sina in svetiga Duha, in uči¬
te jih deržati vse, kar sim vam zapovedal?’
Mat. 28. 19. Jezusozi učenci so storili vse, kar jim je
on zapovedal, kteri so verovali v Jezusa , so jih ker-
stili. Na binkustno nedeljo jih je bilo okoli tri tavzent
kersenih, in v Jezusovo kraljestvo vzetih, ko so po
nauku svetiga Petra v Jezusa verovali.

Nar pervi so kersevali Jezusovi aposteljni; škofje
so na njih mesto stopili, tedej imajo oblast kersevati.
Ker pa škofje povsod biti ne morejo, so že v začetku
tudi drugi duhovni kersevali, kakor tudi ob sedanjih ča¬
sih fajmostri, in z njih pervoljenjem smejo tudi drugi
duhovni kersevati. Ker je pa sveti kerst k zveličenju
vsakimu človeku potreben, sme v sili vsak kerstiti. Kdor
pa v sili kersti, mora želje imeti tako kerstiti, kakor je
Jezus sv. kerst postavil, in med oblivanjem otroka z vo¬
do v podobi križa besede govoriti: »Jest te kerstim
v imenu Očeta, in Sina, in svetiga Duha?’ To¬
rej bodo otroci v nevarnosti življenja doma kerseni od
kersanske babice ali od kteriga druziga kristjana, de je
pa mašnik per rokah, on kersti.

De je sv. kerst vsakimu človeku k zveličenju po¬
treben, nas božje razodenje uči, ktero pove, de smo vsi
v izvirnim grehu, in zavoljo tega greha v sužnosti hu¬
dičevi, kar pa ni po volji božji. £akaj Bog je človeka



165

po svoji podobi za se vstavil. Človek pa se je sam pro¬
stovoljno od Boga ločil, iti si življenje duše vzel, in pred
Bogam nečist postal, kar je že Job pričeval, rekoč:
Nihče ni čist (brez greha) tudi otrok ne, kteri le en
dan na zemlji živi. In David pravi: V grehih sim spo¬
čet, in v grehih me je moja mati rodila. In ta krivica
stori vsaciga človeka otroka jeze božje, de ga sveti in
pravični Bog mora štrafati. Ta perrojena krivica stori,
de se človek vstavlja Bogu, sebe in druge stvari vec
ko Boga ljubi, de ga poželjenje k hudinni vleče, ker je
njegova prosta volja oslabljena in popačena. Pa ta greh
za nas ni le nesreča, temne je nas greh, je naša nepo-
korsina proti Bogu, in zavoljo nje smo vsi od Boga od¬
ločeni, mertvi na duši, sovražniki božji in pod oblastjo
hudiča in greha, kar katoljška cerkev v Tridentinskim
zboru uči.

Bog, kteriga vsigamogočno usmiljenje je brez mere,
nam je Jezusa na svet poslal, de je nas iz sužnosti gre-
hove, iz kraljestva in oblasti hudičeve rešil in z Bogam
spravil. Kdor hoče iz te sužnosti rešen, z Bogam sprav¬
ljen in v njegovo kraljestvo vzet biti, mora prej v Je¬
zusovo kraljestvo na zemlji, v cerkev priti, kteri je Je¬
zus svoje neskončno zasluženje zapustil, in ga v nji deli
po svetim Duhu. Ako pa hočemo spet k Bogu priti in
z njim biti, moramo keršeni biti. To nam je sveti Pe¬
ter na binkuštno nedeljo povedal, ko je judain očital,
de so Jezusa Kristusa križali in umorili in ga skesani
nad svojo hudobijo — vprašali: Kaj pa nam je storiti,
ljubi bratje? Sv. Peter pravi: Pokoro storite in dajte
se kerstiti v imenu Jezusa, in boste odpušenje grehov
dobili, in dar svetiga Duha prejeli S tem natikam nam
je povedal, kaj nam je storiti: Jezusov nauk poslušati,
va-nj verovati in se dati kerstiti. In Jezus nas uči, de
kdor bo veroval in bo keršen, pojde v nebeško kraljestvo,
in kdor ne bo prerojen iz vode in svetiga Duha, ne poj-



166
de v nebeško kialjestvo. Tako je vsim in tudi otrokam
sv. kerst potreben, ker so tudi v izvirnim grehu, in po¬
trebujejo odrešenja od njega, in dušniga prerojenja, de
božji otroci postanejo in gredo v nebeško kraljestvo.
Trident. zbor. sej. 5. Torej morajo skerbeti, de otroci
brez svetiga kersta ne umerjejo, in de ne bodo odločeni od
gledanja obličja bozjiga, temne de bodo s. kerst prejeli,
v prerojenji očišeni od madeža, ki so ga na svet perne-
sli, in otroci božji postanejo.

125. Od dobrot, ki jih po sveti inkerstu
zadobimo.

Kaj zadobimo per svetim kerstu ?
Zadobimo:

1) Odpušenje izvirniga greha in vsih druzih grehov,
ako bi jih pred svetim kerstam storili, in vsih večnih in
časnih štrafing, ktere si je z grehi zaslužil. Ko
sveti kerst greh odvzame, in dušo od vsih madežev
greha očisti, mu tedej tudi štrafinge odvzame, ktere je
zavolj greha zasluzil. »V k er še n ih nič Bog ne so¬
vraži, ker ni nič pogubljenja vredniga v njih,
ker so v Jezusu Kristusu keršeni.’> Trid. zbor,
sej. 5. Rimlj. 6. in 8. p.

2) Po svetim kerstu smo opravičeni, posvečeni, iz
grešnikov pravični, Bogu prijetni postali, smo njegovi
otroci, njemu podobni, erbi božji in erbi s Kristusam.—
V svetim kerstu smo prerojeni na duši, in tako rekoč
vsi drugi. Karkoli je bilo na naši duši ognjusniga, Bogu
zoperniga, to vse je sv. Duh s svojo gnado od nas vzel, in
nas prenaredil. Vpervič smo rojeni za ta svet in za
časno življenje, vdrugič smo rojeni po svetim Duhu v
svetim kerstu za nebesa in za večno življenje. Jezus
pravi: »Kdor ne bo prerojen iz vode in sveti¬
ga Duha, ne more priti v nebeško kraljestvo.
Jan. 3. 5. Kdor veruje in je keršen, bo zveli-



167

čan. Mark. 16. 16. Oprani ste, ali posvečeni
ste, ali opravičeni ste v imenu Gospoda na-
siga Jezusa Kristusa, in v Duhu n a siga Bo¬
ga.” 1. Kor. 6. 11. »Sam Duh našimu duhu pri¬
čevanje daje, de smo otroci božji, ako smo
pa otroci, smo tudi erbi, in scer erbi božji,
er bi pa Kristusovi.” Rimlj. 8. 16—17.

3) Zadobimo posvecejoco gnado božjo.
Pred svetim kerstam je človek mertev na duši; sv.

Duh, ki ga per sv. kerstu prejmemo, oživi našo dušo,
po njem zadobimo zavolj Jezusoviga zasluženja pomoč
po naukih Jezusovih živeti, on nas razsvetli, de jih ume¬
tno, nagne naše serce, de jih ljubimo, in radovoljno sto¬
rimo, kar Jezus zapove za naše zveličenje.

4) Postanemo kristjani, udje Jezusoviga telesa, pre¬
bivališč svetiga Duha, vzeti smo med srečno združbo
svetnikov v cerkev Jezusovo, in postanemo deležni Je¬
zusoviga neskončniga zasluženja, in zasluženja dobrih
del vsih božjih svetnikov in pravičnih na zemlji. »Zdej
niste gostači in p tuji, ampak ste prebivavci
s svetniki in domači božji.” Efez. 2. 10. »Ne
veste, de so vaše telesa udje Jezusovi.”
1. Kor. 6. 15. »Ne veste, de ste tempelj božji,
in Duh božji v vas prebiva.” 1. Korint. 3. 16.
Rimlj. 6. 3—8.

V svetim kerstu nas je sv. Duh v srečen stan po¬
stavil, dal nam je svetost, čistost in pravičnost, kakor
jo je bil Bog perviin staršem dal, ktero sta zgubila,
združil nas je spet z Bogam Očetam in Sinam , in on
prebiva v nas; in ker je Bog v nas, nas zato sveto
pismo tempeljne božje, tempeljne svetiga Duha imenuje.
Po njem stopimo v vse pravice božjih otrok , Jezusovo
zasluženje nam je perlasteno, ker smo njegovi udje, Bog
je naš Oče in Jezus naš brat, tako de smo še imenit-
niši kot odrešeni, kakor pervi človek ob stvarjenji. Ker



168

je sveti Pavel dobroto svetiga kersta živo občutil, ga je
imenoval prenovljenje svetiga Duha, kar je tudi res;
človek je po svetim kerstu ves drugi, kot je bil pred
kerstam.

5) Duši bo neizbrisljivo znaminje vtisnjeno, torej
človeku ne gre več ko enkrat keršenimu biti.

Po svetim kerstu je človek na duši prerojen, izvirni
greh mu je odvzet, postal je ud Jezusoviga telesa, nje¬
gove cerkve, kristjan je in stopil je v pravico do nebeš¬
kiga kraljestva, in to zadobi kristjan per svetim kerstu
za vse njegovo življenje in za večnost. To je znaminje
duše, ki se nikoli ne zbrise, po kterim se duša kerše-
niga razloči od duše nekerseniga človeka. Torej ni treba
in ne sme več kot enkrat kersen biti. In Bog ne bo
odvzel več te gnade in imenitnosti: če kristjan tudi gre¬
ši, vender le kristjan pomaziljen božji ostane, le strafan
bo bolj, če bo v grehih živel in umeri, ker je več gnad
prejel, pa jih ni v dobro obernil.

Kaj je sveti kerst ?
Sveti kerst je pervi in nar potrebnisi zakrament, v

kterim je človek z vodo in božjo besedo od izvirniga
greha, in od vsili pred kerstam storjenih grehov očišen,
in v Kristusu kakor nova stvar k večnima življenju pre¬
rojen in očisen.

* Nobene gnade, ki smo jih v svetim kerstu prejeli,
nismo zaslužili, kako nesrečni bi bili, ako bi ne bili ker-
seni, ne imeli bi pravice do nebeškiga kraljestva, ker bi
ne bili otroci božji, torej tudi ne dedci nebeškiga kra¬
ljestva.

Vse to je sveti Duh v nas storil, kako pa je sto¬
ril, nismo vodili, vse se nam je nevidama zgodilo, zato
pravimo nevidna gnad,a božja. Vidi se pa voda, s ktero
ie človek oblit in slišijo se besede: Jest te kerstim vJ



169

imenu Očeta, in Sina in svetiga Duha. In kader bo
nekerseni človek z vodo v podobi kriza oblit, in se med
oblivanjem z vodo, besede govore, takrat je kersen, de¬
ležen gnad, ktere sveti kerst deli.
Kdo je sveti kerst postavil ?

Jezus Kristus.
Komu je Jezus dal oblast kerševati?

Aposteljnam.
Kdo sme današnji dan kerševati ?

Škofje, fajmostri in z njih pervoljenjem tudi drugi
duhovni; v sili pa vsak.
Kaj mora misliti j kdor keršuje?

De zeli tako kerstiti, kakor je Jezus sveti kerst
postavil in cerkev kersuje.
Kakšna voda je k svetima kerstu potrebna?

Natorska voda je potrebna. Navadno se kersuje z
vodo na velikonočno ali binkustno saboto zegnano, ki ji
zato kerstna voda pravimo, v sili je pa vsaka voda do¬
bra, de je le natorska.
Zakaj se sveti kerst imenujej in je pervi zakrament ?

Zato, ker je človek pred kerstam v izvirnim grehu,
in če je že odrašen, ima se druge grehe nad seboj, in
ni se v Jezusovo cerkev vzet, torej nima pravice do
druzih svetih zakramentov, do kterili jo le keršeni ima¬
jo, in zato mora prej kersen, na duši živ biti, potlej se
le sme kak drug svet zakrament prejeti.
Zakaj se sveti kerst imenuje nar potrebniši zakra¬
ment?
Zato, ker brez svetiga kersta ne more nobeden zve¬

ličan biti. Vsak človek je v izvirnim grehu rojen,
dokler je pa v grehu, ne more Bogu dopasti, in ne v
nebesa priti, sveti kerst mu pa izverni greh in strafmge



170
zbrise, in ga prerodi v otroka božjiga, in ga postavi v
pravico do nebeskiga kraljestva. Jezus pravi: »Kdor
veruje in je kersen, bo zveličan, kdor pa ne
veruje, bo pogubljen.” Mark. 16. 16. Nikodemu
je Jezus rekel: »Resnično ti povem, ako kdo ni
prerojen iz vode in svetiga Duha, ne more
iti v božje kraljestvo.” Jan. 3. 5.
Kako zamorejo odrašenij kteri žele sveti kerst preje¬
ti in zveličani bitij pa perložnosti nimajOj keršeni
biti ?
Po kerstu želja in kervi.

Kaj je kerst želja ?
Kerst želja je, kader nekeršen človek sponza, de

ta vera je prava, ki jo je Jezus učil, in ima goreče
želje kersen biti, Boga popolnoma ljubi in svoje grehe
iz serca obžaljuje, pa perložnosti nima kersta vode pre¬
jeti, tak je pred Bogam kersen. To nas uči ustno izro¬
čilo cerkve.
Kaj je kerst kervi'?

Kerst kervi je, kader nekeršen človek želi kersen
biti, pa perložnosti nima, in svoje življenje za Boga in
vero da.

V pervih časih keršanstva so bili kristjani od Ju¬
dov in nevernikov preganjani, mučeni in morjeni, zgodilo
se je večkrat, de je nekteri želel kersen biti, pa ni imel
perložnosti, pričal pa je očitno, de veruje v Jezusa Kri¬
stusa in so ga zato umorili, tak je prejel kerst kervi.
Od takiga človeka ježe Jezus govoril: »Kteri me bo
pred ljudmi spoznal, tega bom tudi jest pred
svojini Očetam, ki je v nebesih, spoznal.”
Mat. 10. 31.



171

13. Od pcrprav odrašenili, ki želč
keršeni biti.

Ako odrašen človek zeli zakrament svetiga kersta
prejeti, se mora k prejemljenju teh velikih gnad prav
perpraviti.

1) Mora nar potrebnisi resnice kersanske vere ve-
diti, verovati in terdno voljo imeti po zapovedih svete
vere živeti.

Aposteljni in licenci Jezusovi so le take kersevali,
ki so verovali, ker jim je Jezus rekel: Učite vse na¬
rode in kersujte jih, in kdor veruje in je kersen, bo zve¬
ličan. Filip, ki je ljudi v Samarii učil, jih je se le ker-
stil, ko so verovali in obljubili po veri živeti. Kerstil
je tudi velikiga služabnika kraljice Kandace iz Etiopski¬
ma se le potem, ko ga je učil in mu povedal, de veruje
iz celiga serca v Jezusa Kristusa. Tako je cerkev v
začetku delala in se zdej dela; ker se dan današnji
masnik, kteri keršuje, vpraša, ali veruješ v Boga Oče¬
ta, v Jezusa Kristusa, v svetiga Duha in v sveto
katoljsko cerkev, in kersta željni odgovori: Verujem.

2) Odraseni mora svoje grehe iz serca obžalovati,
in terdno voljo imeti ne več grešiti, scer mu kerst tudi
ne pomaga, če zmirej greh ljubi. Že s. Janez kerstnik
je ljudi opominjal, de naj pokoro delajo, če hočejo v Je¬
zusovo kraljestvo vzeti biti. Jezus je tudi učil pokoro
delati, ker nebesno kraljestvo se je perbližalo. In sveti
Peter jim je rekel binkuštno nedeljo, ko so skesani vpra¬
šali, kaj jim je storiti, delajte pokoro, in dajte se ker-
stiti, de vam bodo grehi odpuseni. Tako tudi cerkev
zdcj vpraša: Ali se odpoveš hudiču, njegovim« napuhu
in njegovima djanju ? To je, ali se odpoveš grehu, ker
je hudičevo delo, po kterim se človek od Boga, od bo-
žjiga kraljestva odverne, in stopi v kraljestvo hudobniga



172

duha. Kersenec odgovori, se odpovem , to je, perprav-
Ijen sim greh opustiti in po volji božji živeti.

3) Mora z gnado božjo, ki jo je per sv. kerstu
prejel, stanovitno po volji božji živeti, in greha se va¬
rovati, scer mu je gnada zastonj, in ne bo zveličanja
ampak večne strafinge vreden.

14. Od kerstnili obljub.

Kdor hoče keršen biti, obljubi Bogu Jezusovo vero
stanovitno ohraniti, in s pomočjo gnade svetiga Duha
tudi po zapovedih svete vere zvesto živeti. Bog pa oblju¬
bi človeku zavolj neskoncniga zasluženja Jezusoviga od-
pusenje izvirniga greha in vsih pred kerstam storjenih
grehov, odpusenje vsih večnih in časnih strafing, obljubi
mu svojo gnado in večno življenje. Zato ker človek per
svetim kerstu Bogu obljubi v Jezusa verovati in po nje¬
govih zapovedih živeti, Bog pa človeku nasprot obljubi
večno življenje, če bo tako storil, kakor je obljubil, ime¬
nujemo to obljubo kerstno obljubo. Per vsaki veliki
obljubi se priče vzamejo, de se res kdo v kaj zave¬
že, tako se tudi h kerstu priče vzamejo, de ta človek,
ki kersta želi in prosi, ima res terdno voljo Jezusov
nauk in nauk katoljske cerkve verovati in po njem ži¬
veti, de bi cerkev nobeniga nevredniga za svojiga otro¬
ka ne vzela. Tem pričem pravimo botri. In ker je dan,
ko smo kerseni bili, za nas nar veči in imenitniši nasiga
celiga življenja, ga cerkev tudi v kerstne bukve zapise.

Per majhnih olročih pa botri niso le priče, ampak
prosijo namest otroka svetiga kersta, in obljubijo namest
otroka v Jezusa in njegov nauk verovati in po njem ži¬
veti, in molijo vero in očenas namest otroka, de oblju¬
bijo, de vse to bo otrok veroval, in se odpovedo hudiču
in vsirn njegovim delam.



173

Kaj je dolžan keršen storiti?
Otrok kakor se pameti zave, si mora perzadevati

Jezusove nauke dobro zvediti in po njih živeti, greha
se varovati, kerstne obljube zvesto deržati, v djanji po¬
kazati, kar v sercu veruje, priložnosti greha se varova¬
ti, se skušnjavam vstavljati, in raji umreti ko vero za¬
pustiti, ali pa greh storiti in gnado svetiga kersta zgu¬
biti, in perzadevati si Bogu vedno podobnisi biti.

Torej se mora kristjan večkrat v svojim življenji
spomniti na obljube, ki jih je per svetim kerstu storil,
svoj sklep ponoviti in živeti kakor je Jezus živel, de se
po grehih od Boga Očeta, od Jezusa ne loči, ga sveti
Duh ne zapusti in se večno ne pogubi.

Kdaj posebno se spodobi ponoviti, kar smo per svetim
kerstu Bogu obljubili?
Spodobi se:

1) Kmalo, ko se svoje pameti zavemo.
2) Pred sveto birmo.
3) Na dan svojiga godli, ali ob rojstni obletnici.
4) Pred spovedjo in svetim obhajilam, zlasti ko se

pervikrat k svetimo obhajilu gre.
5) Veliko in binkusto saboto, ko se kerstna voda

žegnuje.
6) Ob času skušnjav, večkrat v življenji in sosebno

v smertni bolezni.

Kakšni morajo botri biti?
Cerkev zapoveduje: <-

1) De so katoljske vere, ker ljudje krive vere ne
skerbe za otroke, de bi po naukih katoljske cerkve
živeli-
2) De sO v katoljski veri dobro podučeni, de zamo-

rejo učiti, če je treba, ktere so v kerstu deržali.
3) De so že birmani.



174

4) De so dobriga pravičniga življenja, ker očitnim
grešnikom katoljška cerkev ne dopusti za botre biti, ker
tak, ki za svoje zvelicenje ne skerbi, tudi za otrokovo
zveličenje skerbel ne bo. Kako se bo namest otroka
odpovedel hudiču služiti, ker mu sam služi.

5) Ne smejo premladi biti, morajo že sami dobro
umeti, h čemu se zavežejo, in kako bo tak skerbel, de
bi otrok, ki ga je v kerstu deržel, gnado svetiga kersta
ohranil, kteri še sam potrebuje vodnika.

Kakšne dolžnosti imajo botri do otrok, ki so jih v
kerstu deržali?

Po željah katoljške cerkve so botri dolžni:
1) Otroke, ki so jih v kerstu deržali, ljubiti kakor

avoje duhovne otroke.
* 2) Ker niso le za otroke odgovarjali, temuč so tudi
poroki postali, de bodo otroci stanovitno vero ohranili, in
po nji sveto živeli, morajo skerbeti, de so otroci po za¬
povedih katoljške vere zrejeni; in če so starši zanikerni
ali otrokam odmerli, naj sami za nje skerbe, de po ker-
šansko žive.
3) Za nje moliti, jih tudi svariti, in jim dober izgled

dajati, de bi pravično živeli.
Kaj so otroci svojim botram dolžni?

Dolžni so jih ljubiti, spoštovati, jih bogati in za nje
moliti.
Kaj so starši botram svojih otrok dolžni?

Dolžni so z njimi v miru, v ljubezni in prijaznosti
živeti.

15. Od kazin in slabost, ktere nam po
svetim kerstu se ostanejo.

Desiravno sv. kerst v naši duši izvirni greh zbriše,
kraljestvo greha razdene, in nas z Bogam združi, nam



175

vender se poželjivost do hudiga in se več druziga hudiga
za ta svet ostane, kar ni greh, ampak je le kazin ali hud
nasledik izvirniga greha. V potu svojiga obraza si mo¬
ramo kruh perdobiti, nase telo je slabostim in boleznim
podverženo, in na zadnje moramo vsi umreti. Nasa volja
bo vedno od poželjivosti le v hudo nagibana, unanje stvari
nas na se vlečejo in od Boga odvračajo, skušnjave nas
nadležjejo, zmagujejo in v greh vlečejo. Um je še ne¬
koliko oslepljen, smo nevedni in veliko si moramo priza-
djati ako hočemo resnice svete vere zvediti, in jih v
spominu ohraniti.

Zakaj Bog dopusti., de smo še s> takih slabostih?

Tega ni človeku v skerbi vediti. Bog nam je
svojo milost dal, ko smo grešniki bili, dal brez našiga
zasluženja in nam grehe odpustil, če paše to perpusti,
tako ve, de nam je potrebno, in de poželjivost do hudi¬
ga ne škodje, če človek sam v hudo ne pervoli. Sv.
Tridentinski zbor nas uči, rekoč: Hudo pozeljenje ostane
v vojskovanje, ktero ni škodljivo tistim , kteri z gnado
božjo se vstavljajo in ne pervolijo, in vsak bo kronan,
ki se je prav vojskoval. Sej. 5. 2. Tim. 2.

Bog tako dela, de ponižuje in kroti človeško prev¬
zetnost in ošabnost: človek je iz napuha v raji, v vertu
veselja se zgubil; če je pa človek, dokler je še nedolžen
bil, grešil, čistost in svetost, ktero mu je Bog per stvar¬
jenji dal, zgubil; koliko bolj bi še zdej, ako bi ga z na¬
dlogami ne poniževal, na Boga ne zmislil, kmalo bi po¬
zabil na božjo milost, de kar je, je le po božji milosti,
prevzel bi se in ošaben postal. Tako mu pa telesne
nadloge ostanejo v vojskovanje, de si s poterpežljivostjo
zasluži večno življenje v nebesih, ker tam hoče Bog
svojim zvestim služabnikam še le večni mir in pokaj
dati, kakor pa aposteljni uce, de morajo po velicih nad¬
logah v kraljestvo božje priti, in de po srečnim vojsko-



176

vanji v dopolnjenji božjih zapoved še le prejmejo krono
nebeško. Per vsim potrebnim vojskovanji pa mora kri¬
stjan spoznati, de brez pomoči božje sovražnikov svojiga
zveličenja premagati ne zamore, to ga v ponižnosti
ohrani, ker Boga pomoči prosi v zaupanji na zasluženje
Jezusovo, in terdno upa v Boga to pomoč zadobiti, de
bo Bog, kar je v njem dobriga začel, tudi speljal.

16. Od ceremonij in opravkov persve¬
li in keislii iiavadnjili.

Po ceremonijah in opravkih nam cerkev vidno kaže
resnice in dobrote, ktere nam sv. kerst deli, torej bo
od njih pomenov nekoliko povedaniga.

Botra perneseta otroka k svetimu kerstu, z njim ča¬
kata pred cerkvenimi vratmi, kar pomeni, de otrok ni
vreden v božje kraljestvo iti, dokler je se grešnik, torej
tudi v cerkev ne sme, ktera je podoba nebeskiga kra¬
ljestva, v ktero se le otroci božjiga kraljestva shajajo.

Mašnik vpraša botra, kako bo ime temu otroku?
Botra dasta ime eniga svetnika, ktero so si starši izvo¬
lili, kar pomeni, de otrok bo zdej v kraljestvo božje
vzet, v kterim so le svetniki; de bo zdej delež imel nad
vsimi duhovnimi dobrotami cele občine svetnikov, de zdej
bo mogel sveto živeti, kakor je svetnik živel, kteriga
ime ima, do bo imel svojiga posebniga pomočnika v ne¬
besih, ki bo za nj Boga prosil. Torej živi vsak kristjan
tako, de ko bi svetnik, kteriga ime imaš, k tebi prišel,
se te ne bo sramoval zavoljo tvojiga hudobniga življenja.

Duhoven vpraša, kaj želiš od cerkve božje? Botra
namest otroka odgovorita: Vero. Dalje vpraša: Kaj da
vera? Botra odgovorita: Večno življenje. Po tem vpra¬
šanji se učimo, de ni nobena dolžnost sv. kerst deliti,
ampak le posebna gnada božja, de kdor jo hoče prejeti,
mora za njo prositi, in za-njo posebno Boga hvaliti, ker



177

mu jo je iz zgolj usmiljenja dal, in po svoji pravici to¬
liko drugim odrekel.

Duhoven dahne trikrat v obras otroka, kar pomeni,
de kakor je Bog v Adama dahnil, de ga je oživel, in
Jezus v svoje, ucenče, de jim je svojiga svetiga Duha
dal, tako bo zdej otrok, kteri je mertev na duši, po
svetim Duhu v novo sveto življenje obujen, in hudič,
pod kteriga oblastjo je otrok, mora svetimu Duhu prostor
storiti, ker greh in hudoba ne moreta s svetim Duham v
enim človeku prebivati, in od zdej zanaprej bo otrok
tempelj svetiga Duha.

Duhoven otroka večkrat prekriža na čelu in na per-
sih. Križ je znaminje kristjanov, po njem se spoznajo,
de so udje Jezusoviga kraljestva, de človek gnado no-
viga življenja le po zasluženji Jezusovim na križu zado-
bi, in z Jezusovo pomočjo bo vselej sovražnike zveliče-
nja premagal. Torej ne sramujmo se Jezusoviga križa,
in pred svetam pokazati, de smo kristjani. Jezus bo
prišel svet sodit s znaminjem svetiga križa, na kterim
se je za nas daroval, umeri in naše odrešenje dokončal
in nam večno zveličenje zaslužil.

Mašnik med molitvami večkrat roko na otrokovo
glavo položi, kakor jo je Ananija na svetiga Pavla, prej
ko ga je kerstil, kar pomeni, de zdej bo otrok v božjim
kraljestvu pod posebnim varstvam božjim, in sovražnik
zveličenja mu ne bo mogel škodovati, ker sv. Duh ga
bo vodil po poti v večno življenje, mu bo um razsvetlil,
in serce k dobrimu nagibal, tode poslušati ga mora, de
bo Bogii v čast živel, za kar mašnik Boga prosi.

Mašnik dene otroku v usta malo žegnane soli, re¬
koč: Vzemi sol modrosti; naj ti bo sprava v večno živ¬
ljenje. Sol stori jedi prijetne in dobre, in ohrani meso,
de se ne usmradi, tako bo gnada božja storila, de bo
keršenim nauk Jezusov prijeten, in ga bo ohranila pred
II. Del. 12



178

večno gnjilobo in večnim pogubljenjem, de bo Jezusov
nauk zvesto poslušal in po njem živel.

Po več molitvah, ki jih je mašnik nad otrokam zmo¬
lil, položi konec stole na nj, in ga pelje v cerkev, rekoč:
Pojdi v cerkev božjo, de bos s Kristusam večniga živ¬
ljenja deležen. Cerkev, v ktero hodimo Boga molit,
je podoba katoljške cerkve in nebeskiga kraljestva, ko bi
otrok ostal zunaj cerkve, bi ne imel pravice do nebeskiga
kraljestva. Ker je pa Kristus svoji cerkvi oblast dal vse
sprejeti, kteri bodo želeli po njem zveličani biti, ga pelje
v cerkev potem, ko je svetiga kersta prosil, in položi
štolo na nj, kar pomeni, de bo zdej pod njeno oblastjo
kakor otrok pod oblastjo svoje matere, in zato ga pelje
k Jezusu ko svojiga otroka, de bi ga žegnal, kakor je
žegnal otroke, ko je se na zemlji živel, ki so mu jih
matere pernesle in perpeljale.

Botra gresta z otrokam v cerkev, in molita stoje
glasno apostoljsko vero in kleče očenaš; s tem pričata,
de sta pravoverna kristjana, in de obljubita namest otroka,
de bo v ti veri ostal in po njenih naukih živel.

Po molitvi masnik moli in zaroti hudobniga duha,
de gre iz podobe božje, ktero si je Bog zvolil za svoj
tempelj, in de bo sv. Duh v nji prebival; dotakne se ga
s svojo slino na ušesih in nosnicah rekoč: Odprite se k
prijetnimi! duhu. To pomeni, človek je pred svetim ker-
stam v grehu, pod oblastjo hudobniga duha, in gluh in
mutast na svoji duši, dokler ga Bog v svetim kerstu ne
ozdravi s svojo gnado, ne ume, kar je božjiga in ne ve,
kaj nam služi v večni mir. Sveti Duh mu odpre ušesa
per svetim kerstu, de bo božje nauke rad poslušal, in
de mu bodo dopadljivi kakor prijetni duh.

Po tem vpraša masnik otroka: Ali se odpoveš hu¬
diču, vsimu njegovimi! djanju in vsimu njegovima napu¬
hu? In botra namest otroka odgovorita: Se odpovem.
Tukej se botra zavežeta, ki namest otroka obljubo sto-



179
rita, de bota skerbela, de ne bo bodil po poti večniga
pogubljenja, ampak po poti večniga življenja; to je, de
ne bo greha delal, kar je po volji hudiča, ampak de bo
po volji božji živel.

Mašnik pomaže persica in med plečica otroka s
kerstnim oljem v spomin, de gnada svetiga Duha ga bo
močniga storila se vojskovati zoper sovražnike njegovi-
ga zveličenja, skušnjave premagati, po naukih svete vere
živeti, in vse težave poterpežljivo preterpeti.

Masnik spremeni višnjevo štolo z belo. Višnjeva
pomeni pokoro, ker je otrok v grehu, bela pa nedolžnost
in čistost, ki mu jo je Bog po svetim kerstu dodelil.

Zdej ga vpraša če veruje v Boga Očeta, v Jezu¬
sa Kristusa, v svetiga Duha, v sveto katoljško cerkev,
občino svetnikov, odpušenje grehov in večno življenje?
Botra odgovorita namest otroka: Verujem. S tem oblju¬
bita, de bo otrok veroval v ediniga Boga, trojniga v
peršonah, ker je to poglavitna resnica svete vere, in de
bo tudi vse veroval, kar je v apostoljski veri zapopade-
niga, in kar ga bo katoljška cerkev učila naj je Jezus
sam ali pa po aposteljnih učil, in de bo živel po Jezu¬
sovih zapovedih. Gorje jim, ki se iz svetih resnic vere
norčujejo, ktere verovati in po njih živeti so pred ko so
v Jezusovo cerkev vzeti bili, vestno obljubili.

Mašnik potlej vpraša: Hočeš keršen biti? Botra
odgovorita: Hočem. Vpraša, ker cerkev nobeniga ne
sili, temuč če sam želi gnado svetiga kersta prejeti, in
ona ne želi hinavcev in persiljenih kristjanov imeti am¬
pak radovoljne, kteri zares žele po keršansko živeti in
se zveličati.

Potlej ga kersti, vlije vodo trikrat v podobi križa
na glavo otrokovo in govori med vlivanjem vode: Te
kerstim v imenu Očeta, in Sina in svetiga Duha. Zdej
je otrok prerojen in tempelj svetiga Duha. Stori pa
mašnik z vodo tri križe v spomin , de sveti kerst ima



180
moč od Jezusa Kristusa, ki je na križu v odpušenje na¬
ših grehov umeri.

Mašnik pomaže otroka verh glave s sveto križmo
v podobi kriza, kar pomeni, de je zdej po svetim Duhu
posvečen, z božjo gnado previden, Bogu dopadljiv, de je
ud Jezusoviga telesa, kristjan, v čast in službo božjo
odločen.

Mašnik mu zdej reče : »Mir tebi?’ Rečemu pa zato,
ker je zdej z Rogam spravljen , ko je bil dosihmal od
njega odločen, grehi so mu odpušeni, in pojde v Gospo¬
dovo veselje, če se po grehu od Boga odločil ne bo.

Mašnik mu položi belo ruto na glavo nainest beliga
oblačila, ktera pomeni veselje, čistost, nedolžnost m pra¬
vico, ktero mu je Bog dal, in ga opomina, de naj si
perzadeva jo obraniti, de pride tako nedolžen pred sodni
stol božji, in večno življenje v nebesih zadobi. — V za¬
četku cerkve so bili keršeni na veliko saboto, ko so sveti
kerst prejeli, v belo oblačilo oblečeni, in osem dni ga
nosili v znaminje veliciga veselja in hvaležnosti do Boga,
kteri jim je tolikanj gnad dal; pervo nedeljo po veliki
noči so ga pa slekli, in zato se pravi ti nedelji: bela
nedelja.

Mašnik da keršenimu ali botrama gorečo svečo v roke,
kar pomeni kakor sv. Pavel pravi, de smo zdej razsvet¬
ljeni po Jezusovi veri in njegovi gnadi: »Nekdaj ste
bili tema, zdej pa ste svitloba v Gospodu. Kakor otroci
svitlobe bodite ; zakaj sad svitlobe je v vsi dobroti in
pravici in resnici. Prevdarite kaj je Bogu dopadljivo.
Ne družite se v nerodovitne dela teme, ampak rajši po¬
svarite ” Efez 5. 8—11. »Naj sveti vaša luč pred
ljudmi, de vidijo vaše dobre dela, in časte vašiga Očeta,
kteri je v nebesih?’ Mat. 5. 16. ”Vaše ledje naj bo
opasano, in svetila goreče v vaših rokah , in vi bodite
enaki ljudem, kteri čakajo svojiga gospoda, kdaj se bo
vernil od ženitnine, de mu, kader pride in poterka, berž



181

odpro.” Luk. 12. 35—36. V keršenim morajo vera, upa¬
nje in ljubezen goreče biti. Jezusov nauk mu bo sve¬
til po poti v večnost, kakor sveti luč popotnima človeku
v temi, de po pravim potu hodi, de bo vselej vedil kod
hoditi, de pota v nebesa ne zgreši. Pa tudi naj sveti
s svojim pravičnim življenjem na poti v božje kraljestvo
drugim, de bodo nad njim vidili dobre dela Očeta, ki je
v nebesih, de ne pride s prazno posodo pred Jezusa,
ženina nebeškiga, ker njegova duša je zdej nevesta Je¬
zusova postala.

Masnik mu na zadnje reče: Pojdi v miru, in Go¬
spod bodi s teboj. Premisli, de pred kerstam si bil so¬
vražnik božji, in ko bi bil umeri, bi ne bil obličja bo-
žjiga gledal, zdej pa si otrok božji, prej si bil v grehu,
zdej pa si svet, prej otrok pogubljenja, zdej pa dedič
nebeskiga kraljestva, pojdi zdej in ohrani mir s zvestim
dopolnjenjem božjih zapoved in Gospod naj bo s teboj,
ker brez njega ne moreš ohraniti svoje nedolžnosti in
svetosti, ktero ti je Bog dal zavoljo Jezusoviga neskonč-
niga zasluženja.

Blagor jim bo, kteri bodo ohranili svojo nedolžnost,
z veseljem pojdejo pred Jezusa, kader jih pride sodit!

Po svetim kerslu bodo otrokovo ime, imena staršev
otrokovih in botrov v kerstne bukve večniga življenja
zapisane; in botri bodo posebno zato zapisani, ker so v
duhovno žlahto stopili, starši otrokovi in otrok z botri,
in botri z njimi, kakor nas mati katoljška cerkev uči.
Irident. zbor. sej. 24 pogl. 2.

1?. Od svete birme.
Kmali po rojstvu ste bili, ljubi kristjani, v cerkev

božjo perneseni, in po svetim kerstu v imenu Očeta, Si¬
na in svetiga Duha za otroke božje v občino svetnikov
vzeti po gnadi božji. Tam ste se odpovedali hudiču
in vsim njegovim delam, obljubili ste čistih dobrih misel,



182
besedi in del biti, vse dni svojiga življenja le Bogu slu¬
ziti. Obljubili ste nebeškima Očetu, ki vas je ljubil in
vstvaril, dobri otroci ostati; obljubili ste za Jezusa ži¬
veti, ki je za vas terpel in umeri, in vas od večniga
pogubljenja odrešil, obljubili ste vse žive dni tempelj sve¬
tiga Duha ostati, kteri vas je posvetil in v vas prebiva.
In tako ste postali otroci božji, bratje Kristusovi in tem¬
pelj svetiga Duha. Ker smo pa vsi na pameti slabi, in
k hudima nagnjeni, se lahko zgodi, de Jezusovih naukov
prav ne umemo, jih ne ljubimo kakor bi jih imeli, ker
so božji, ali jih clo ne vemo; tako smo vedno v nevar¬
nosti, de bi kakih resnic napak ne zastopili, in ne tako
kakor jih je Kristus učil in jih je katoljška cerkev vse¬
lej zastopila, po takim bi v veri slabeli, se zavoljo svo¬
jih časnih dobičkov ali zovoljo strahu pred ljudmi od
vere na pot pogubljenja obernili ali pozabili, kaj bi bilo
treba po veri storiti, ali pa bi nas hudo poželjenje zma¬
galo, de bi greh storili. Ti naši slabosti je tudi Jezus
pomagal, ker je zakrament svete birme postavil.

Sv. Duh nam scer po vsakim zakramentu gnado
deli, pa razločen je vender en zakrament od druziga.
Po svetim kerstu nas je prerodil, očistil od greha in
nam čistost in svetost dal. Po sveti birmi pa nas moč¬
ne stori v veri, v upanji in v ljubezni, da nam tako moč,
de zamoremo skušnjave premagovati, po zapovedih sve¬
tiga evangelija živeti, Jezusa in njegovo vero pričati,
tudi se raji dati umoriti, kakor Jezusovo vero zatajiti.

Moč svetiga Duha se je vidila na aposteljnih. Do¬
kler svetiga Duha niso prejeli, so bili boječi, pred judi
skriti in zaperti, in so čakali prihoba svetiga Duhaj ki
jim ga je Jezus poslati obljubil. Deset dni po Jezuso¬
vim vnebohodu, ali petdeset po veliki noči, ko so apo-
steljni v hiši molili, in se od Jezusa menili, vstane na
naglim šum z neba kakor velik vihar, in je vso hišo na¬
polnil, in perkazali so se ognjeni jeziki nad glavami apo-



183

steljnov; in vsi so bili s svetim Duham napolnjeni. To
je bilo vidno znaminje darov svetiga Duha, s kterimi
jih je napolnil. Moč gnade božje se je per aposteljnih
precej pokazala, močni so bili v veri v Jezusa, spoznali
so resnice njegovih naukov in nič več niso bili boječi,
pričali so Jezusovo vero pred vsim ljudstvam. Peter,
kteri je prej Jezusa s persego zatajil, ko mu je dekla
rekla, de je Jezusov učenec, stopi zdej pred vse ljudsto,
mu očita, de je Jezusa umorilo, pa de je tretji dan od
smerti vstal, in jim danes obljubljeniga svetiga Duha
poslal.

Pomoč svetiga Duha je bila aposteljnam potrebna,
de so Jezusov nauk verovali, ga zastopili in po njem
živeli in ga pred vsim svetam pričali, ravno tako je bila
potrebna pervim kristjanain. Jezus je vidil in poznal
slabost vsih, ki bodo va nj verovali, torej je obljubil sve¬
tiga Duha ne le samo aposteljnam in učencam, ampak
vsim kristjanam poslati, in ga je tudi poslal za vse svoje
verne, za vse čase do končanja sveta.

Kako potrebna je bila gnada božja ali sveti Duh
vsim vernim, se prepričamo iz. okoljsinj, v kterih so bili.
Prebivali so med judi in neverniki, vidili so slabe izglede
per njih, slisali zapeljive besede, ker so jih motili in si
perzadevali z obetanjem dobriga in žuganjem hudiga jih
od vere Jezusove odpelati, veliko let so jih grozno hudo
preganjali, jim vse premoženje vzeli, jih martrali in mo¬
rili zavoljo vera. Kako bi bili vse to preterpeli, in ve¬
ro stanovitno ohranili, ko bi jih sv. Duh s svojo pomoč¬
jo ne bil močnih storil in jih podperal. Hudo se jim je
godilo, pa gnada božja je bila se močnejši, de so vse
zmagali, greha ne storili, v veri stanovitni ostali in tudi
pričali od nje pred vsim svetam iz čiste ljubezni do Bo¬
ga in v terdnim zaupanji boljši življenje v nebesih za-
dobiti.

12*



184

Kristjani so scer gnado božjo per svetim kerstu
prejeli, pa treba jim je bilo se te posebne moči svetiga
Duha, de so vero tudi očitno pred vsim svetam spoznali.
Jezus je namesti sebe aposteljne postavil, in jim dal bo¬
žjo oblast, kakor jo je njemu Oče dal k zveličenju in
posvečevanju ljudi na zemlji. In kristjani so tudi po
aposteljnih dobili to moč od svetiga Duha, kar nam sve¬
to pismo pove. Ko so v Šamani vero Jezusovo na se
vzeli, ki jim jo je sveti Filip oznanoval, in kteri so ve¬
rovali, jih tudi kerstil, in ko so to aposteljni v Jeruzalemu
zvedili, so poslali sv. Petra in Janeza v Samarijo, kte-
ra sta molila in roke na nje pokladala, in prejeli so sv.
Duha. Djanj. 8. 14.

Sv. Pavel je v Efezu nektere najdel, ki so bili v
Janezovim kerstu kerseni, jih je učil sveti evangeli, in
prejeli so Jezusov kerst. Ko so bili kerseni, je sveti
Pavel roke na-nje položil in molil, in prejeli so sv. Duha.
Djanj. apost. 19. 1—7. Tako so kristjani po pokladanji
rok in molitvi aposteljnov prejeli svetiga Duha, de je
bil njih um razsvetljen, de so nauke Jezusove verovali,
jih prav zastopili, po njih živeli in vero Jezusovo serč-
rio pričali.

Zakaj so potrebovali take moči v veri?
Zato, ker je zveličenje potrebno, de od vere očitno

pred vsim svetam pričamo, ker Jezus uči, de kdor ga
ho pred svetam zatajil ali se sramoval po njegovih nau¬
kih živeti, se ga bo tudi Jezus pred Očetam sramoval,
in ko bo prišel v svoji časti sodit svet, ne bo hotel za nj
vediti; kdor ga bo pa pred svetam spoznal, de je Sin
božji, in bo po njegovim nauku živel, ga bo tudi Jezus
pred vsim svetam za svojiga učenca spoznal in sprejel.
— Jezus bo storil kot Gospod nebeskiga kraljestva, in
va-nj ne bo noneniga vzel, kdor ga ne bo veroval, de



185

je on Gospod kraljestva. Neverniki se sami pogube, ker
ne verjejo.

Kakor je bilo pervim kristjanam potrebno, de potem,
ko so sveti kerst prejeli, so aposteljni na nje roke po-
kladali in molili, de so polnost gnade božje prejeli in na
duši močneji postali, ktero Jezus Kristus po svetim Du¬
hu v zakramentu svete birme deli, tako tudi mi potre¬
bujemo ravno te pomoči svetiga Duha, de smo stanovitni
v veri, de živimo po veri, in se ne damo zapeljati od
nevernih, krivovernih, hudobnih in zapeljivih ljudi; de
Jezusa stanovitno ljubimo, se greha varjemo, in smo v
dobrim poterjeni. V to so školje od aposteljnov ravno
to božjo oblast prejeli, ktero jim je Jezus dal, de so ob
vsih časih v katoljški cerkvi na kristjane roke pokladali
in molili, de so to posebno pomoč svetiga Duha prejeli,
in to sveto opravilo se imenuje birmovati.

Kaj je zakrament svete birme?
Sveta birma je zakrament, v kterim je keršeni člo¬

vek s pokladanjem rok in molitevjo škofa in maziljenjem
s sveto križmo od svetiga Duha v gnadi božji poterjen,
de svojo vero stanovitno spozna in terdi, in po nji živi.

K čem sta zakrament svete birme in svetiga kersta
razločena ?
Per svetim kerstu nas sveti Duh prerodi, prenovi

in nam da pravičnost ali svetost; per sveti birmi pa daje
moč in polnost posvečejoče gnade božje, uterjeni smo v
veri; per svetim kerstu smo očišeni, in per sveti birmi
dobimo moč čistost duše ohraniti, in se pred skušnjava¬
mi hudičevimi sveta in mesa vbraniti.

Kakšne gnade daje zakrament svete birme ?
Kristjan je per sveti birmi od svetiga Duha na umu

razsvetljen, de Jezusov nauk prav zastopi in se ne da
motiti v veri; poterjen je v nji, de veruje v sercu in je
perpravljen svojo vero pred celim svetam spoznati, in



186

raji vse terpeti, tudi življenje zgubiti, kakor vero zata¬
jiti. Zadobi moč na volji dobro storiti in se greha va¬
rovati, serce bo vneto, de ljubi dobro in seično stori,
svoje skušnjave lahko premaga in po volji božji živi.
In to božjo pomoč nam Bog' da zavoljo neskončniga za-
služenja Jezusoviga. O kako hi mogli Jezusa hvaliti,
ki za nase zveličenje tolikanj stori!

Kaj posebniga še stori sveta birma?
Sv. birma tudi vtisne duši neizbrisljivo znaminje,

zato ne sme kristjan več kot enkrat birman biti. — Po
sveti birmi je kristjan za Kristusoviga vojsaka posvečen,
in ostane vekomaj k svoji veči sreči ali nesreči, kakor
ho veliko gnado svete birme k svojimu pridu obernil, ali
pa jo v nemar pustil.

sili. je zakrament svete birme zlo potreben?
Zakrament svete birme ni tako potreben k zveliče-

nju kot sv. kerst, ker le od svetiga kersta Jezus go¬
vori, de kdor ho veroval in ho kersen, pojde v nebeško
kraljestvo, in le Jezus sam ve, kdo de je za nebesa,
ker on je Gospod nebes; pa vender nam je zlo potre¬
ben zavolj popolnomosti gnad, ki nam jih deli, de se
serčno vojskujemo in srečno premagujemo hudiča, svet
in meso. Kristjan bi se hudo pregrešil, ako bi ga iz
zanikernosti ne prejel, ker brez božje pomoči ne more
po svetim evangeliju živeti.

Nevernikov scer zdej ni med nami, de bi kristjane
zavolj vere preganjali in morili, kot v starih časih; pa
vender je zmirej res, kar sv. Pavel govori, de kdor ho¬
če v Kristusu sveto živeti, preganjanje terpi; torej mu
je treba poterpežljivosti in serčnosti, de v veri stanovi¬
ten ostane; v nas je poželjenje do hudiga, ktero nas od
dobriga v hudo vleče, če nas Bog ne podpira, se v voj¬
skovanju utrudimo, in se hudima poželjenju vdamo. Ka¬
ko škodljiv nam je napuh, ker človek sam sebe toliko



187

ljubi, in kar stori visoko ceni, sramuje se vpričo drugih
sveti križ storiti, moliti, k spovedi iti, k svetima obhajilu
perstopiti, de bi se mu kdo ne posmehoval. Zraven pa
še vidi kristjan veliko slabih izgledov, vidi modre glave
brez vere, kteri žive kot ajdje brez strahu božjiga, ne
vidijo jih v cerkev hoditi poslušat božjo besedo, celo
leto jih ni viditi svetiga obhajila prejeti, ne pridejo k
službi božji, in če tudi pridejo, kažejo, de njih duša je
mertva za Boga, stoje brez pobožnosti, ne molijo, se
ozerajo ali pa pogovarjajo. Kako potreba je tedej krist¬
janu moči svetiga Duha, de se v takih okoljšinah ne
pohujša in v veri na Jezusov nauk stanoviten ostane, in
to pomoč da Jezus po svetim Duhu v zakramentu svete
birme.
Ktero je zunanje znaminje svete birme ?

Pokladanje rok škofovih, molitev in maziljenje s
sveto križmo.
Kdo ima oblast birmovati?

Škofje imajo oblast birmovati, ker oni so pravi na¬
sledniki aposteljnov.
Kdo sme birman biti?

Kdor je keršen in želi zakrament svete birme pre¬
jeti.

Aposteljni so le keršene birmovali. Sveti zakra¬
menti so duhovni darovi katoljške cerkve, ktere cerkev
le svojim otrokam deli, kdor jih hoče prejeti, mora prej
otrok božji, ud cerkve biti, kar postane po svetim kerstu;
sveta birma da popolnomost gnade božje, ktero keršeni
v svetim kerstu prejme, in ravno zato mora prej keršen,
potlej se le birman biti.



188

18. Od ceremonij per sveti birmi.
Kako škof binnujejo ?

Ko škof binnujejo, pokleknejo vsi birmanci s skle¬
njenimi in povzdignjenimi rokami, in birmujejo tako:
Pred altarjem stoje odkriti in obernjeni, ter proti bir-
mancam molijo: »Sveti Duh naj pride v vas, in moč Nar-
višiga vas obvarovaj pred greham”, se pokrižajo in re¬
čejo: »Nasa pomoč je v imenu Gospodovim, kije vstva-
ril nebo in zemljo. Gospod usliši mojo molitev, in pride
naj moje vpitje k tebi. Gospod bodi z vami?’

Zdej razproste svoje roke in molijo:

»Vsigamogočni večni Bog, ki si po svoji milosti te
svoje služabnike po vodi in svetim Duhu prerodil in jim
odpušenje vsili grehov dodelil, daj jim sedem darov sve-
tiga Duha, tolažnika z nebes, Duha modrosti in umno¬
sti! Duha sveta in moči! Duha vednosti in pobožnosti!
Napolni jih z Duham svojiga strahu , in zaznamvaj jih
s znaminjein križa Kristusa po svoji milosti za večno
življenje po Jezusu Kristusu, Gospodu našim, kteri s
teboj živi in kraljuje v edinosti ravno tega svetiga Du¬
ha Bog vekomaj. Amen.”

Potlej denejo desno roko na glavo sleherniga, in
ga pomažejo na čelu s sveto križmo v podobi križa, re¬
koč: »J. zaznamujem te s znaminjein križa, in poterdim
('birmamj te s križmo zveličanja v imenu Očeta, Sina
in svetiga Duha. Amen.” — Ko so nad birmancam križ
storili, ga mehko vdarijo na lice, rekoč: »Mir s teboj.”
Ko so vse birmali, gredo k altarju, spet molijo nad bir¬
manci in jim sveti žegen dajo, ker jim vošijo, de bi več¬
no življenje imeli.

Zato morajo birmanci per pervi in zadnji molitvi
pričijoči biti, ktere škol nad njimi molijo.



■189

Kaj pomeni pokladanje rok škofovih nad birmanci ?
Pomeni božjo pomoč in hrambo nad njimi, de jih

bo Boir varoval.O
Kaj pomeni maziljenje s sveto križmo?

Pomeni gnado svetiga Duha, po kteri bo birmanec
v veri na Kristusa in njegov božji nauk poterjen , in
dobi moč svojo poželjivost ložej premagovati in po veri
živeti.
Zakaj mazilijo škof birmanca v podobi križa na
čelu ?
V podobi križa zato, de bi se birmanec spomnil na

ljubezen Jezusovo, ki ga je s smertjo na križu od več-
niga pogubljenja odrešil, de v njem je življenje, vstaje¬
nje in zveličenje; in de sveti zakramenti po neskončnim
zasluženji Jezusove smerti na križu svojo moc imajo; in
na čelu zato, de se ne sme sramovati Jezusove vere in
njegoviga križa, temne očitno kazati, de je kristjan.
Zakaj se birmancu da kerstno ime botra ali botre?

Zato, de ima birmani kristjan posebniga pros-njavca
per Bogu, de bi se spomnil, kako je svetnik na zemlji
voljo božjo vselej dopolnil, in de je bil človek kakor on,
kar je bilo svetniku mogoče, to je tudi njemu , namreč
po zapovedih svetiga evangelija živeti, in zato je zdej
zadobil pomoč božjo v zakramentu svete birme.
Zakaj derži botei' ali botra birmancu na desni rami
svojo desno roko, ko ga škof mazilijo ?
De s tem pokaže, de je priča, ker je birmanec

obljubo poterdil po veri živeti, in de ga hoče skerbno
opominjati; de obljubi zvest ostane, in po veri živi.
Zakaj škof vdarijo birmanca na licej rekoč: »Mir
s teboj ? »
De se birmanec spomni, de mora vselej perpravljen

biti za Jezusa vse hudo voljno preterpeti, in v tem bo



190
imel pravi mir v svojim sercu; zraven pa tudi, de se
ve spomniti, de je že birman bil. Zbor v Sens.
v letu 1520.

19. Od perprave k sv. birmi hi od dru¬
gih dolžnost.

Ker zakrament svete birme po nauku pervih svetili
očakov in katoljške cerkve gnado božjo, ki smo jo v
svetim kerstu prejeli, pomnoži in jo v nas uterdi, in jo
le, kdor je prav perpravljen, v vsi obilnosti prejme, tako
si mora vsak perzadevati se prav perpraviti; in starši
in duhovni morajo posebno skerb imeti otroke za sveto
birmo dobro perpraviti. Zato je cerkev deljenje svetiga
kersta od svete birme ločila; s svetim kerstam je vselej
hitela, de je otroka za nebesa zgubljeniga po svetim
kerstu rešila, in ga v otroka božjiga in dedca nebeškiga
kraljestva prerodila, s sveto birmo pa počakala, de bi
jo kristjan dobro perpravljen prejel in popolnomost po-
svečejoče gnade bolj gotovo zadobil. Zato niso bili
očitni navadni grešniki, ali zavolj druzih hudobnih del
ljudstvu znani, in ki niso bili od grehov odvezani še v
pokori, k sveti birmi pušeni.

Desiravno sveto birmo kristjan vsake starosti kakor
tudi sveti kerst prejeti sme, kar se učimo iz navade per-
ve cerkve, je vender današnji dan v navadi, de otrok
pred sedmim letam ne sme k sveti birmi spušen biti brez
posebnih vzrokov.
Kakošno perpravljenje je kristjanu k sveti birmi po¬
trebno ?
Kakor so se aposteljni Jezusovi in pervi kristjani,

ki so jim aposteljni sveto birmo delili, perpravljali, tako
se morajo kristjani tudi še zdej perpravljati.

1) Aposteljni so bili pred prihodatn svetiga Duha
na binkuštno nedeljo v nauku Jezusovim dobro učeni,



191

perve kristjane so tudi prej učili, ko so jih birmovali;
tako morajo tudi zdej kristjani poglavitne resnice svete
vere vediti, in od zakramenta svete birme še posebno
dobro podučeni biti.

2) Aposteljni, ki so svetiga Duha prejeli, in krist¬
jani, ki so jih birmovali, so bili v gnadi božji; ravno
tako morajo sedanji kristjani v gnadi božji biti, de bo
gnada božja v njih pomnožena, in perpravijo svetimi!
Duhu vredno prebivališč. Kdor je v velikim grehu, se
mora prej spokoriti, spovedati in sveto odvezo dobiti.

3) Aposteljni so molili, se postili in od sveta odlo¬
čeni čakali prihoda svetiga Duha, ki je na binkuštno
nedeljo nad nje prišel. Kristjani so dolžni po izgledu
aposteljnov, kteri so nar bolj vedili, kako se perprav-
Ijati, se tudi z molitevjo in z drugimi dobrimi deli per-
pravljati.

4) Ponoviti morajo birmanci veliko in večno zavezo
ali obljubo, ktero so per svetim kerstu z Bogam Oce-
tain, Sinam in svetim Duham storili, in svoje dobre
sklepe, po volji božji vselej živeti, poterditi.

5) Spodobi se, ako je mogoče, teš prejeti sveto
birmo, kader je dopoldan deljena.

6) Vsak birmanec mora imeti lepo, oprano ruto,
tri perste široko za celo zavezati, obraz cisto umit, in
lase mu ne smejo po čelu viseti, temuc ostrižene ali
pa zavihane, in zraven tega mora tudi čedno napravljen
biti. Synod. Coloniens. a. 1281. Tom. 3. Concil.
fol. 661.

Kakšne dolžnosti ima kristjan per sveti birmi?
1) Je dolžan Boga in Jezusa Kristusa zahvaliti za-

voljo velicih gnad, ktere mu je po svetim Duhu delil,
in varovati se, de jih z greharn ne zgubi in se ne po¬
gubi, ker jih Jezus ravno zato deli, de bi nobeden po¬
gubljen ne bil



192
2) Si perzadevati resnice svete vere zmirej bolj ve-

diti, ker smo po sveti birmi v veri poterjeni; torej bo¬
žjo besedo poslušati, bukve brati, ktere božjo besedo
razlagajo, de bo naš mn od časa do časa bolj raz¬
svetljen, naše serce zmirej več ljubilo resnice sve-
tiga evangelija, in naša volja nagnjena po njih živeti.
Le z dobrimi kristjani tovaršijo imeti, nevernih, krivo¬
vernih, slabih in hudobnih kristjanov pa se ogibati, in
le iz potrebe z njimi biti, de v veri po njih pogovorih in
slabih izgledih ne oslabimo, in z njimi hudobni ne po¬
stanemo.

3) Aposteljni so s svetim Duham, ki so ga prejeli,
serčno dobro delali, tako morajo kristjani s pomočjo
gnade svetiga Duha tudi dobro delati, scer je gnada
svetiga Duha, če bi še tako močna bila, zastonj v njih.

4) Boga vsaki dan pomoči prositi, skušnjave in na¬
gibe v hudo srečno premagati.

5) Po izgledu aposteljhov in pervih kristjanov, kader
bi bilo treba, vero z ustmi pričati pred svetam, ko bi
bili zavoljo vere preganjani, sovraženi, zasramovani, ali
ko bi še toliko mogli terpeti, premoženje in življenje
zgubiti, bodimo perpravljeni raji vse zgubiti, ko vero za¬
tajiti, kakor je toliko mučencov storilo, posebno pa se
vojskovati zoper merzloto in mlačnost sedanjih kristjanov
in sovražnikov vsiga božjiga.

6) Večkrat se spomniti na dan, ko smo bili birma¬
ni, in dobre sklepe ponoviti z gnado svetiga Duha, ki
nam ga je Jezus dal, pridno delati, in po volji božji ži¬
veti, in tako bomo spolnili delo dobrih vojšakov Kristu¬
sove vere, in prejeli bomo krono nebeškiga kraljestva,
ktero bo Jezus vsim dal, ki se bodo stanovitno za-njo
vojskovali do konca sveta.
Kaj so botri dolžni storiti ?

1) Mora drugi boter otroku birmo zavezati, kakor
ga je v kerstu derzal, de oba ložej svoje dolžnosti do



193

otroka dopolneta. in ne sme več kakor eden per fantih,
in ena per dekletcih biti.

2) Mora že toliko odrašen ali odrašena biti, de za-
more dolžnosti očetove ali materne do otroka spolniti.

3) Morajo katoljške vere, v veri dobro podučeni, že
birmani in dobriga keršanskiga zaderžanja biti.

4) Ce škof tudi majhniga otroka birmajo, ga mora
boter ali botra na svoji desni roki deržati, ali pa mu
svojo desno roko brez rokovic na desni rami deržati, ko
škof otroka s sveto križmo mazilijo, če je pa že odra¬
sen birmanec, mora svojo desno nogo na desno nogo
svojiga botra ali botre položiti, in toliko časa deržati,
de so ga škof pomazilili in sveti križ nad njim storili.

5) Boter mora imeti eno belo, dva ali tri perste ši¬
roko rutico, de otroku čelo zaveže, varovati se pa mora,
de se z roko tam ne dotakne, kjer je s sveto križmo
pomaziljen,

6) Mora čakati s birmancam, de, ko so vsi pobir-
mani, škof zadnjo molitev odmolijo. Coleniens. 1652.
Tom. 9. Cone. Germ, Fol. 973.

7) Dolžni so opominjati, kterim so birmo zavezali,
de naj po veri pobožno žive.

20. Od zakramenta svetiga rešnjiga
telesa.

Zakrament svetiga resnjiga telesa je jed, hrana na¬
ših duš za večno življenje, in daritev, ktero mašnik za
se in za nas Bogu daruje, zato bomo nauk razdelili, in
nar pervič od svetiga obhajila, ko jed naših duš za večno
življenje, govorili; potlej pa od daritve svete maše, kjer
se Jezus Bogu daruje.

Jezus, ki je poznal slabost človeške natore in vedil,
de človek vedno božje pomoči potrebuje, in je ze.lel s
svojimi vedno sklenjen biti, je postavil zakrament svetiga
rešnjiga telesa, kteri je jed našim dušam, de se za več-
II. Del. 13



194

no življenje hranijo. Ko je vedil, de se je njegov čas
perbližal, de bo umorjen v odpusenje grehov, v odrešenje
in zveličenje sveta, in de pojde spet k svojimu Očetu,
je želel se prej s svojimi aposteljni velikonočno jagnje
jesti, in se od njih posloviti. To se je zgodilo zadnji
večer pred njegovim terpljenjem in njegovo smertjo.
Začel je Jezus kot nar ljubeznjivsi Oče se od aposteljnov
posloviti in govoriti: »Otročiči, prijatli moji! Čez malo me
ne boste več vidili, grem k svojimu in vasimu Očetu, k
svojimu in vasimu Bogu. Ne žaljujte, ker vas zapustim,
ampak veselite se, jest grem k Očetu vam prostor per-
pravit, de tudi vi za menoj pridite, in bomo per Očetu
skupej prebivali. Jest vas ne zapustim, kakor očetje
svoje otroke zapuste, ki umerjejo , tudi v nebesih bom
skerbel za vas. Ne pozabite me in ostanite v moji lju¬
bezni in deržite moje zapovedi. To je moja zapoved,
de se med seboj ljubite, nad tem vas bodo spoznali, de
ste moji učenci, Kamor jest grem, ne morete se za
menoj, pa pridete za mano. Bodite poterpežljivi, v po-
terpežljivosti boste svoje duše zveličali. Svet je mene
preganjal, in tudi vas bo preganjal, pa spomnite se na
me, in ne bojte se jih, ki vasi duši nič škodovali ne
morejo?’ Obljubil jim je namest sebe svetiga Duha po¬
slati. In ko jim je veliko lepili naukov dal, in so jagnje
jedili, jim je hotel se izgled prave ponižnosti dati, in jim
pokazati, kako brez vse jeze morajo biti, ako hočejo
njegovo sveto resnje telo vživati in njegovo sveto kri
piti, je vsim noge umil in jim rekel: »izgled sim vam dal,
de tudi vi eden drugimu tako storite.”

Potlej je vzel Jezus v svoje svete roke kruh, gaje
posvetil, razlomil in svojim učencam dal, rekoč: »Vze¬
mite in jejte, to je moje telo, k ter o bo za vas
dano.” In vzel je kelih, je zahvalil in jim dal, rekoč:
»Vzemite in pite iz njega vsi, zakaj to je mo¬
ja kri nove zaveze, ktera bo za vas in za ve-



195

lik o njih prelita v odpusenje grehov. To sto¬
rite v moj spomin?’ Tako je Jezus staro zavezo
sklenil in novo s svojim ljudstvam storil. V stari zavezi
so judje jedli velikonočno jagnje v spomin odrešenja iz
Egiptovske sužnosti. To je bila pa le podoba jagnjeta
božjiga, kteriga vživamo per mizi Gospodovi. Jezus je
pravo jagnje božje od začetka sveta zaklano, in tega
vživamo v novi zavezi.

Aposteljni so Jezusa prav zastopili, kaj je govoril,
de so jedli njegovo telo in pili njegovo kri. Vidili so ga
večkrat čudeže delati, v Kani na Galilejskim so ga vi¬
dili vodo v vino spremeniti, bolnike ozdravljati, mertve
k življenju obuditi, po tem so vedili, de je vsigamogočen,
vedili in poznali so ga resničniga v govorjenji, torej so
verovali, ko je rekel nad kruham: To je moje telo in
nad vinam: To je moja kri, de ni več kruh ampak nje¬
govo telo, in vino ni več vino, ampak njegova kri, desi-
ravno se podobi kruha in vina se vidite; in ko je vsi¬
gamogočen so vedili, de to tudi lahko stori, tedej so
vživali s ponižnim sercam, kar jim je dal kot njegovo
pravo telo in njegovo pravo kri. Ko je Jezus čez kruh
in vino te besede govoril, je bilo iz kruha živo telo Je¬
zusovo; živo telo ima meso, kri in dušo, tako je Jezus
svojim aposteljnam dal svojo dušo in telo, kri in meso.
Jezus pa ni bil le človek, je bil tudi Bog in človek
skupej, ko je te besede govoril, torej so aposteljni pre¬
jeli Jezusa z dušo in s telesam, s kervjo in z mešam,
ko Boga in človeka. Tako je bila iz vina, ko ga je
Jezus posvetil in rekel: »To je moja kri”, tudi njegova
prava in živa kri.

Tako je sveti Pavel tudi Jezusove besede zastopil,
desiravno per zadnji večerji ni bil, ker govori: »Od
Gospoda sim prejel, kar sim vam tudi zvočil, de je Go¬
spod Jezus tisto noč, ko je bil izdan, kruh vzel, zahva¬
lil, razlomil in rekel: Vzemite in jejte: To je moje telo,

31*



196

ktero bo za vas dano; to storite v moj spomin. Ravno
tako je tudi kelih vzel po večerji, rekoč: Ta kelih je
nova zaveza v moji kervi, to storite v moj spomin, ko-
likorkrat hote pili. Zakaj kolikorkrat hote ta kruh jedli
in ta kelih pili, boste smert Gospodovo oznanovali, dokler
ne pride?’ 1. Kor. 11. 23—26.

Kar so aposteljni od Jezusa prejeli, to so tudi dru¬
gim zrocili in dali. Prišli so skupej, so molili in Jezu¬
sovo telo vživali in njegovo sveto kri pili in Boga hvalili
z veselim in nedolžnim sercam. To se je godilo v Je¬
zusovi cerkvi ob vsih časih do danasnjiga dne, in se bo
godilo do končanja sveta.

Kaj je zakrament svetiga rešrijiga telesa ?
Zakrament svetiga resnjiga telesa je nar svetejši

zakrament, je pravo telo in prava kri nasiga Gospoda
Jezusa Kristusa v podobah kruha in vina.

Kdaj je Jezus ta sv. zakrament postavil?

Jezus je ta sv. zakrament per zadnji večerji, na
večer pred svojo smertjo, to je, veliki četertik po¬
stavil.

Kako je Jezus ta sv. zakrament postavil?

Po večerji, ko je s svojimi aposteljni velikonočno
jagnje jedel, je vzel kruh v svoje svete roke, zahvalil
nebeskiga Očeta, ga je s svojo vsigamogočno besedo
posvetil, ga razlomil in dal aposteljnam, rekoč: Vzemite
in jejte: to je moje telo, ktero bo za vas dano. Potem
je vzel kelih, zahvalil, posvetil in jim ga dal, rekoč:
Pite iz njega vsi, zakaj to je moja kri nove zaveze,
ktera bo za vas in za veliko njih v odpusenje grehov
prelita. Kolikorkrat bote to storili, storite v moj
spomin.



197

Kaj se je zgodilo na te Jezusove besede: To je moje
teloj to je moja kri?
Velik čudež se je zgodil, kruh in vino sta se spre¬

menila v živo telo in kri Jezusa, desiravno je podoba
kruha in vina se ostala, tako de je bil Jezus pod vsako
podobo cel pričijoč z dušo in s telesam, s kervjo in z
mešam, Bog in človek skupej.

Kaj pomenij kar je Jezus svojim aposteljnam rekel:
To storite v moj spomin?
S temi besedami je Jezus svojim aposteljnam in

vsim mašnikam dal oblast in zapoved per sveti masi s
temi besedami, ktere je on izrekel, kruh in vino posve¬
čevati, in spremenjevati v živo telo in pravo kri Jezu¬
sovo. Tudi je s temi besedami zapovedal, de naj se
masniki in verni kristjani spomnijo na njegovo ljubezen,
terpljenje in smert, kader bodo te velike skrivnosti ob¬
hajali.
Zakaj se ta zakrament nar svetejši imenuje?

Zato, ker je v tem zakramentu sam Jezus Kristus,
sama svetost in začetnik vse svetosti pričijoč, in ker
kristjani, ki ga vredno vživajo, svetejši postanejo.

Kako se zakrament telesa in kervi Jezusove še ime¬
nuje ?
Pobožni kristjani so temu svetimu zakramentu, za¬

voljo njegove imenitnosti več imen dali, po kterih so
pokazali kako so vneti ga* prejemati, ko po njem velike
gnade prejmejo.

1) Se imenuje zakrament altarja, ker se na altarji
premenuje kruh in vino v sveto telo in sveto kri Jezu¬
sovo po božjih besedah, ki jih masnik izreče.

2) Nebeški kruh, ker je Jezus v tem zakramentu,
kteri je z nebes prišel, kar je sam rekel: »Jest sim
živi kruh, ki sim z nebes prišel.” Jan. 6. 51.



198

3) Kruh angeljev, ker v tein zakramentu je Jezus,
kteriga angelji v nebesih gledajo in vživajo.

4) Gospodova večerja, ker je Jezus ta sveti zakra¬
ment per zadnji večerji postavil, in ga svojim apostelj-
nam vziti dal, in ker je Jezus sam jed naših duš, kte-
ro jemo.

5) Popotnica, ker je dušna jed, in kristjane živi in
močne stori na nevarni poti v večnost, torej je tudi cer¬
kev precej v začetku zapovedala, de naj se vsak nevar¬
no bolan kristjan da previditi, de brez tega zakramenta
ne umerje. Zbor v Niceji. Canon 13.

6) Sveto obhajilo, ker kristjani per vzivanji tega
svetiga zakramenta velike skrivnosti obhajajo: obhajajo
spomin Jezusoviga terpljenja in smerti, spomin večne
sprave ljudi z Bogam, de so spet za otroke božje vzeti,
bratje Jezusovi, bratje in sestre med seboj, in dediči
nebeskiga kraljestva; spomin Jezusoviga od smerti vsta¬
jenja in vnebohoda tudi po človeški natori; obhajajo spo¬
min, de jim je Jezus večno življenje duše in telesa za¬
služil, in upanje poterdil, de bodo vstali od smerti in več¬
no z Jezusam v nebesih prebivali; obhajajo spomin več¬
ne ljubezni Jezusove do njih, in se sklenejo z Jezusam
ne le po volji, ko ga ljubijo, ternuč se res z njim tako
združijo, de so z njim eno telo, ker on v njih in oni v
njem prebivajo, zato ga cerkev tudi združenje z Jezu¬
sam imenuje; sklenejo se z vsimi božjimi otroci, in vsi
z njim premagujejo skušnjave sveta, hudičeve in mesa
ali poželjenja do hudiga, kakor je Jezus vse premagal.
»Posvečeni kelih, ki ga posvečujemo, ali ni udeleženje
kervi Kristusove ? in kruh, ki ga lomimo, ali ni udeleže¬
nje telesa Gospodoviga ? Ker smo, de si nas je veliko,
en kruh, eno telo vsi, kteri se eniga kruha udeležvamo.”
I. Kor. 10. 16—17.



199

21. Od sprenieiijenja kruha in vina.
Kakšen kruh in vino mora hiti v posvečenje ?

Kruh mora biti iz ciste pšenične moke in opresen,
vino pa iz vinske terte, kakorsno je bilo per zadnji ve¬
čerji.
Kdaj se spremeni kruh in vino v telo in kri Je¬
zusovo ?
Kruh in vino se spremeni v Jezusovo telo in kri

per sveti maši, ko mašnik izreče Jezusove besede nad
kruham: To je moje telo, in nad vinam: To je mo¬
ja kri.

Zakaj je Jezus izvolil kruh in vino j de bi ju posvetil
in spremenil v svoje telo in svojo kri ?
Zato ker se nam je hotel dati vživati, kruh jemo in

vino pijemo. Kar je kruh za naše telo, to je nevidno
Jezus v zakramentu svetiga rešnjiga telesa za našo du¬
šo ; kar kruh in vino v naših telesih storita, to stori
Jezus v naših dušah. Ko kruh jemo in vino pijemo, se
z našim telesam skleneta, zedinita, dasta moč telesu in
sta z nami eno telo, ravno tako se sklene Jezus z naši¬
mi dušami, jim da svojo moc, svojiga Duha. svojo lju¬
bezen in je z nami eno telo. »Kdor jej moje meso in
pije mojo kri, ostane v meni in jest v njem?’
Joh. 6. 57. Bolj zastopno Jezus svojiga skrivnosti pol-
niga in resnicniga združenja z dušami vernikov ni mogel
pokazati, kakor po podobah kruha in vina

'dli je po posvečenji še kruh in vino?
Ni več kruh in ne vino po posvečenji, ker Jezusove

vsigamogočne besede spremene kruh in vino v njegovo
telo in kri; in sam pravi, de v tem zakramentu jemo
njegovo telo in pijemo njegovo kri. Podobe kruha in
vina, to je farba, okus in duh kruha in vina še ostanejo,



200

pa vender ni več kruh in ne vino, ampak pravo telo in
prava kri Jezusova.

JU je p podobi kruha samo Jezusovo telbj in v po¬
dobi vina sama njegova kri?

V vsaki podobi je ves Jezus. V podobi kruha je
njegovo telo in kri, in v podobi vina njegova sveta kri
in njegovo sveto telo.

Zakaj je Jezus v dveh podobah kruha in vina ta za¬
krament postavila če je on cel v vsaki podobi?

De nam je pokazal, de ta zakrament je jed naših
duš za večno življenje, in de je tudi daritev za odpuše-
nje naših grehov. — Ko je Jezus na križu umeri v od¬
rešenje vsiga sveta, se je kri od njegoviga telesa ločila,
zato tudi mašnik kruh in vino vsako posebej posvečuje.
In k daritvi svete maše ste obe podobi potrebne , ker
sveta maša je ponovljenje kervave daritve Jezusove na
križu; per svetim obhajilu je pa posvečen kruh zadosti,
ker je v vsaki podobi Jezus Kristus cel, in kristjan prejme
obilnost gnade, ki jo Jezus deli. In Kristus, ki od sa-
miga kruha govori, reče: Kdor od tega kruha je, bo
živel vekomaj. V djanji aposteljnov 2. 42, se bere od
kristjanov, de so bili stanovitni v nauku aposteljnov in
združeni v lomljenji kruha in v molitvah. Tukej je go¬
vorjenje, de so sveto rešuje telo tudi le pod podobo kru¬
ha prejemali. Bolnikam so ga nosili le pod podobo kru¬
ha, ob časih preganjenja so ga le pod podobo kruha
seboj na dom nosili, in veliki petek ga tudi mašnik le
pod podobo kruha prejme. In ker pod eno podobo ce-
Jiga Kristusa prejmemo in z njim vse gnade, tako tudi
cerkev ne zapove ga pod obema podobama vživati, le
mašniki per sveti maši to store, ker darujejo, kakor je
Jezus storil per zadnji večerji in na križu.



201

Ali je v tem svetim zakramentu samo telo in kri Je¬
zusova ?

Ni le telo in kri Jezusova, ampak tudi njegova
duša in božja natora.

Kaj veruje in uči katoliška cerkev od spremenjenja
kruha in vina?

Katoljska cerkev veruje in uči:
1) De se per posvečenji po besedi Jezusovi kruh

in vino spremeni v pravo telo in pravo kri Jezusovo, in
de je Jezus v tem zakramentu po božji in človeški na¬
turi resnično pričijoč. — Desiravno kruh in vino tudi
po posvečenji imata pervo podobo, vender ni več ne
kruh ne vino.

2) De v podobi kruha in vina je Jezus Kristus cel.
V podobi kruha je tedej ne le telo Jezusovo, ampak
tudi njegova kri, v podobi vina ni le Jezusova kri, am¬
pak je tudi njegovo telo, ker v vsaki podobi, in tudi se
tako majhni drobtinici ali kaplici teh podob, je ves Jezus
Kristus, Bog in človek z dušo in s telesam, s kervjo in
z mešam pričijoč.

3) De verni kristjani, ki Kristusa le v podobi kru¬
ha prejmejo ravno tako Jezusa, Boga in človeka prej¬
mejo ko masniki, ko ga vživajo v podobah kruha in
vina.

4) De pravični in grešniki per svetim obhajilu Je¬
zusa Kristusa resnično prejmejo, tode pravični prejmejo
Jezusa in njegovo gnado, grešniki tudi Jezusa prejmejo,
pa gnad ne, ampak smert.

5) De Jezus tako dolgo v podobah kruha in vina
pričijoč ostane, dokler podobi ne minete, v člove¬
ku pa ostane s svojo gnado, dokler smerlniga greha ne
stori.



202

Kakšno čast smo dolini skazati temu svetimu za¬
kramentu ?
Dolžni smo ta sveti zakrament moliti, ker je večni

Sin nebeskiga Očeta, Bog in človek pod podobama kru¬
ha in vina prieijoe.

22. Aaineii Jezusov per postavi,jepji te¬
ga svetiga zakramenta*

Zakaj je Jezus zakrament svetiga rešnjiga telesa po ¬
stavil ?
Postavil ga je:
1) V spomin svojiga terpljenja in svoje smerti, in

prevelike ljubezni do nas
Ko je Jezus svoje aposteljne obhajal, jih je spomnil,

de bo njegovo telo umorjeno in njegova sveta kri pre¬
lita v odpusenje grehov. In sveti Pavel je kristjanam
zapovedal Jezusovo smert oznanovati, de kolikorkrat bo¬
do ta kruh jedli in ta kelih pili, naj se vselej spomnijo
na Jezusovo smert, in naj se od nje pogovarjajo. Naj
se spomnijo kako jih je ljubil, kako jim je zapovedal se
eden druziga ljubiti, kakor je on nas do smerti ljubil,
de naj odlože napuh in sovraštvo, on nam je dal izgled
ponižnosti. Kdor ima jezo ali sovraštvo v svojim sercu,
naj se ne perbližnje k mizi Gospodovi, dokler ni miren,
pohleven in krotak, kakor je Jezus bil, ki je svojim
aposteljnam noge umival. Slehern kristjan, ki sveto ob¬
hajilo prejme, bo tudi poboljšan, in če ni po vsakim
svetim obhajilu boljši, svetiga obhajila ni vredno in prav
perpravljen prejel. — Ako se Jezusove smerti spomni,
bo v veri na Jezusa poterjen, kakor so bili pervi kri¬
stjani, ki so per vsakim svetim obhajilu svoje sklepe po¬
novili in poterdili za Jezusa umreti, ker jih je tudi Je¬
zus do smerti ljubil. — Poterjeni pa smo po spominu
Jezusove smerti v upanji, de nas bo gotovo v svoje



203

kraljestvo vzel, in nas ne ho zapustil kakci’ je per svoji
ločitvi iz sveta obljubil, ker je rekel: »Ne zapustim vas
kakor zapušene otroki/’ —- In kaj v nas bolj ljubezen
do Jezusa vžge, kakor če se spomnimo, de Jezus nas
je tako ljubil, deje dal svoje življenje za nas, in se
nam da vživati, de nas s sabo sklene in nas za večno
življenje hrani; kako hi ne bili vneti za nj, ki nas je že
prej ljubil, ko smo bili. Spomin Jezusove smerti, ki ga
per svetim obhajilu obhajemo, nas boljša; vidimo Jezu¬
sovo krotkost in ponižnost, učimo se od njega te lepe
in vsakimu potrebne čednosti, kako krotko je govoril s
svojimi aposteljni, umival jim je noge. Ako prevzetni,
jezni človek to pomisli, kako se more prederzniti k sve-
timu obhajilu perstopiti, ponižniga in krotkiga Jezusa
pod svojo streho vzeti. — Po svetim obhajilu se nase
serce tudi od ljubezni do nasiga bližnjiga vnema. Spomni
se kristjan, de Jezus je vse ljudi ljubil, za vse je umeri,
nas vsili je Odrešenik, vsi imamo le eniga Gospoda, vsi
smo bratje, in Jezus nam je vsim nar bolj zapovedal
svojiga bližnjiga ljubiti; kdo, ki bo tako mislil, ne bo
vse svoje nevolje ali jeze zoper svojiga bližnjiga iz svo¬
jiga serca pregnal, od svojiga bližnjiga dobro mislil in
mu tudi storil, odkritoserčno in pošteno z njim delal?
In kdo ne bo po svetim obhajilu tudi ves serčan svojih
skušnjav, še tako hude naj so, stanovitno premagoval,
ker Jezusa ima, ki se za-nj in z njim vojskuje,

2) De je jed naših duš za večno življenje. Jezus
je rekel: »Moje meso je res jed, in moja kri res
pijača. Kdor ta kruh je, bo vekomaj živel.”
Jan. 11. 56—59.

Kakor nam je živeža treba, telo per zdravji in živ¬
ljenji ohraniti, ravno tako je duši treba živeža, de ne
oslabi in ne umerje za večno življenje. Jezus nas do¬
ber pastir, kar sebe imenuje, nam je dal hrano za naše
neumerjoče duše. Per perložnosti, ko je pet tavžent



204

ljudi s peterimi kruhi nasitil, de je še dvanajst jerbasov
koscev kruha ostalo, in ko so se vsi nad velikim čude¬
žem zavzeli, jim je Jezus bolji kruh obljubil, kteri da
življenje svetu; vsaka draga jed mine, jed pa, ktero jim
bo Sin človekov dal, bo večna. Kdor bo jedel ta kruh,
ne bo lačen več, in ne bo umeri vekomaj. In jest sim
živi kruh, kteri sim z nebes prišel. Kruh, ki ga vam
bom dal, je moje meso za življenje sveta. In kakor je
Jezus obljubil, je tudi storil, zapustil nam je svoje meso
in kri v zakramentu svetiga rešnjiga telesa.

3) De je s svojo cerkevjo do konca sveta, ne le s
svojo gnado, ampak tudi v resnici sam pričijoč.
a4li so kristjani dolžni zakrament svetiga rešnjiga te¬
lesa prejemati?
Dolžni so ga prejemati:
1) Ker Jezus sam to zapoveduje, ki ga je za naše

zveličehje postavil, ker pravi: Resnično, resnično vam
povem, ako ne hote mojiga mesa jedli, in moje kervi
pili, ne hote imeli življenja v sebi. Jan. 6. 54.

2) Zavoljo gnad, ktere kristjan v tem zakramentu
zadobi, kteri je jed in pitje naše duše za večno živ¬
ljenje.

sili je ta sveti zakrament vernim k zveličenja tako
potreben kot sveti kerst?

Ni tako potreben kakor sv. kerst; ker otroci, ki še
niso per pameti, in nedolžni umerjejo; odrašeni, kteri ga
žele prejeti, pa jih smert prehiti, de ga ne morejo; in
kteri ob pamet pridejo, zveličenje dosežejo, če so scer
vredni, ker so pravično živeli, desiravno niso bili obha¬
jani, ker je Jezus z njimi sklenjen. Tak pa, ki je per
dobrim spoznanji in ga noče prejeti, ne more zveličan
biti, ker gnado božjo zametuje , in se noče z Jezusam
skleniti.



205

K kteri starosti so otroci dolžni pervo sveto obhajilo
prejeti ?
To nar ložej starši in duhovni vedo, če so otroci

zadosti podučeni, tako pobožno žive, de so svetiga obha¬
jila vredni, in de imajo resnične svete želje Jezusa pre¬
jeti, in oni morajo skerbeti, de otroci sveto obhajilo vre¬
dno prejmejo.

Kakšne gnade zadobi kristjan, če, sveto rešuje telo
vredno prejme?

1) Z Jezusam se sklene, kar Jezus uči, rekoč:
»Kdor je moje meso in pije mojo kri, ostane
v meni in jest v nje m?’ Jan. 6. 5.

Ako kruh jemo, se kruh z našim telesam zedini, je
s telesam eno, nasiti telo in mu da moč. Jezus se v
zakramentu svetiga rešnjiga telesa imenuje kruh, kteri
je z nebes peršel, kteri da svetu življenje, on je nebeški
kruh, in da naši duši živež, svojo moč, svojiga duha in
svojo ljubezen, ker se z njo sklene je kristjan z njim eno
telo, Jezus živi v njem, in kristjan v Jezusu. Kruh pa
ne nasiti le človeka in ga per življenji ohrani, teinuč
mu daje tudi več moči.

Vsi smo popotniki proti večnosti, proti naši večni
deželi, kjer bomo večno prebivali, in nas ne bo več na¬
zaj. Kakor popotniki na zemlji živeža potrebujejo, de
ne oslabe na poti, tako kristjani potrebujejo na poti v
večnost dušne hrane, de so močni po zapovedih svetiga
evangelija živeti, se ne utrudijo v premagovanji skušnjav,
in ne opuste dolžnost, ktere jim je Jezus naložil, de si
večno življenje v nebesih zaslužijo. In to hrano Jezus
v zakramentu svetiga rešnjiga telesa svojim vernim daje.
In ta jed daje naši duši moč, jo varje pred smertjo , in
ji da večno življenje, kar Jezus sam pove, rekoč: »To
je kruh, kteri z nebes pride, de, kdor od njega je, ne
umerje, ampak bo živel vekomaj.« Jan. 6. 50.



206
2) Posvečejoča gnada božja bo poviksana, hudo po-

željenje pa pomanjšano, in se bo lahko grehov va¬
roval.

3) Duša bo v dobrim bolj uterjena, ker je z Jezn-
sam sklenjena; vera, upanje in ljubezen so v njem ohra¬
njene, oživljene in poviksane, de bo kristjan zmirej pra-
vičnisi in svetejši.

4) Kristjan zadobi v tem zakramentu zastavo ča-
stitljiviga od smerti vstajenja in vecniga življenja. Jezus
pravi: »Kdor je moje meso in pije mojo kri, ima
večno življenje, in jest ga bom obudil posle¬
dnji dan.” Jan. 6. 55.

Zavoljo velikih gnad, ki jih kristjani po vrednim
vživanji svetiga resnjiga telesa dobe, so ga dolžni po
gostim prejemati, de svojo dušo močno store, se ložej
greha varjejo, po svetim evangeliju žive, dušo za večno
nebeško življenje ohranijo, in spomin Jezusoviga terplje-
nja in smerti obhajajo.

Pervi kristjani so ta sveti zakrament tudi po gostim
prejemali, in si to v nar veči srečo, dobroto in čast
steli, kar nam sv. pismo pove, de so vsako nedeljo skup
prišli k sveti masi, in so bili obhajani. Apostol, djanj.
20. 7. In vsi so bili eniga duha, enih misel, želj in del,
ker so vsi skup per eni mizi jedli. K temu jim pa ni
bilo nobene zapovedi treba, ljubezen do Jezusa in želje
z njim sklenjeni biti, jih je gnalo pogostim k svetimo
obhajilu perstopiti; zapovedi je le zdej treba, ker so
kristjani v veri oslabeli, in do Boga in vsiga dobriga
mlačni in merzli postali v svojo lastno nesrečo.

Kdaj smo dolžni zakrament stvetiga rešnjiga telesa
prejeti?

Po cerkveni zapovedi smo dolžni vsako leto nar
menj enkrat, to je, o velikonočnim času prejeti.



207

Zakaj zapoveduje cerkev o velikonočnim času sveto
rešuje telo prejeti ?

Zato, ker je Jezus pravo jagnje božje o veliko¬
nočnim časti terpel in umeri v nase odrešenje, tedej
se nar bolj spodobi, de kristjani o velikonočnim času
posebno obhajajo spomin njegoviga terpljenja in smerti
s vživanjem svetiga resnjiga telesa; in tudi zavolj tega,
ker je Jezus o veliki noči ta sveti zakrament po¬
stavil.

.Ali so kristjani še oh drugih časih dolžni sveto ob¬
hajilo prejeti?

Dolžni so ga prejeti v smertni nevarnosti, zato ker
je popotnica v večno življenje; katoljška cerkev pa želi,
de bi ga večkrat v letu prejeli.

Ako je kristjan vreden, kolikor njegova slabost za-
more, je dobro večkrat k svetimu obhajilu iti, ker sveto
rešuje telo je duhovna jed, in daje moč duši in jo na¬
polni z velikimi gnadami, ker je Jezus sam z njo zdru¬
žen. Sv. Avguštin pravi: »Živi tako, de bos vreden
vsaki dan telo Gospodovo prejeti?’

Če premislimo, kaj dobriga sveto obhajilo kristja-
nam stori, in kako potrebne so pomoči na poti v več¬
nost, de bi se pred grehain obvarovali in po Jezusovim
evangeliju živeli, bi bilo vositi, de bi ga tako pogostim
prejemali ko pervi kristjani, tode bi mogli tudi tako sve¬
to živeti, kakor so pervi kristjani živeli. Torej, kdor
pravično živi, naj pogosto prejemlje sveto obhajilo , ker
je jed zdravih duš, in bo čedalje močnejši in svetejši.
Kdor še ni tako popolnoma, pa bolj poredkim, zraven
naj si perzadeva svoje življenje boljšati, de bo smel bolj
pogostama k svetimu obhajilu. Cahevz je želel Jezusa,
de naj gre v njegovo hišo, in sprejel ga je z velikim
veseljem, stotnik se je nevredniga mislil, de bi Jezus v
njegovo hišo peršel, in mu rekel: Gospod, nisim vreden,



208

de greš pod mojo streho. Oba sta Jezusa visoko ča¬
stila. Tako tudi kristjani, nekteri se boje Jezusa po¬
gosto prejemati v svetim obhajilu zavoljo velike časti in
spoštovanja, ki ga v svojim sercu do Jezusa imajo f
drugi pa ravno zato, ko ga močno ljubijo in časte, se
hoje, de bi ga zadost pogosto ne prejemali. Nar bolj
vsak stori, ako po svetu modriga spovednika dela, in mu
je pokoren, kakor ga on vodi.

Kdor pa hudobno živi, ne sme k božji mizi persto-
piti, temuč naj se prej z resnično pokoro očisti in po¬
boljša. Kdor je zanikern v prejemanji svetiga obhajila,
kaže slabo vero, majhno ljubezen in hvaležnost do Je¬
zusa, in greši. Tak je podoben k večerji povabljenim,
ki so se izgovarjali in niso hotli priti. Luk. 14.15—24.

23. Od dušniga in telesniga perprav-
Jjanja k svetlimi obhajilu.

Ker v svetim obhajilu Jezus začetik nasaga božjiga
življenja, glava in kralj božjiga kraljestva k nam pride
in nas s svojim božjim življenjem napolni, je v nas stu¬
denec, iz kteriga nase večno življenje pride; posveti na¬
šo dušo in telo, v nas prebiva, nase serce z upanjem
napolni, de se vsi v božje roke vdamo, naj se nam zgo¬
di, kar hoče.

Torej moramo prav perpravljeni biti, de smo vsih
gnad in dobrot deležni, ktere ta sveti zakrament prav
perpravljenim deli, in de bi ne bili tako nesrečni zavoljo
pomanjkanja prave perprave kakor uni, ki je persel k
mizi, pa ni imel pražničniga oblačila, in ga je kralj za¬
povedal vim vreči. Mat. 22. 1—14.

Kolikero je perpravljanje k svetima obhajilu?
Perpravljanje je dvojno, dušno in telesno.



209

Kako mora kristjan na duši perpravljen biti ?
1) Se more sam sebe skusiti, če Boga in bližnjiga

ljubi, kakor Jezus zapove, če je ponižen, krotak in no-
beniga ne sovraži. Jezus je per zadnji večerji apostelj-
nam, prej ko jih je obhajal, ljubezen in ponižnost perpo-
ročil.

2) Mora brez smertniga greha, v gnadi božji biti,
takih misel in želja kot je Jezus, in z njim združen
biti.

3) Ne sme tudi majhniga greha ljubiti.
4) Mora želeti Jezusa vredno prejeti, z njim se

skleniti, njegove zapovedi zvesto dopolniti, in vsaciga
greha skerbno se varovati.

5) Hvaležno se spomniti na njegovo božjo ljubezen
do nas, na odrešenje, terpljenje in njegovo smert. Sv.
Pavel pravi; »Kolikorkrat bote ta kruh jedli in
ta kelih pili, bote smert Gospodovo oznano-
vali, dokler ne pride?’ 1. Kor. 11. 26.

Torej naj vsak premisli, pred ko gre k svetima
obhajilu: Jezus je prišel na svet vse ljudi odrešit in
zveličat, vse je ljubil, ko je za vse svojo kri prelil, to¬
rej tudi hoče, de se eden druziga ljubimo, odpustimo
vsim, ki so nas razžalili, želimo in storimo dobro svoji¬
ma bližnjimu kolikor zamoremo. Živimo eden z drugim
v miru, bodimo krotki in pohlevni, odpovemo se napuhu,
ker smo nič pred Bogam, in bodimo ponižni kakor Je¬
zus, ki se nam nevrednim vživati da; on je krotak in iz
serca ponižen. Ko se je dan perbližal k svetima obha¬
jilu iti, premislimo njegovo terpljenje, premislimo kako
srečni de bomo, ker bomo Jezusa prejeli, veči sreče ni
na sveta kakor je ta, ako se spomnimo, de smo otroci bo¬
žji, z Jezusam se bomo zdej sklenili, Jezus pa z nami, de
nas bo za večno življenje ohranil. Glejmo v mislih Je¬
zusa per zadnji večerji, kako ljubeznjivo s svojimi apo-
steljni govori, in se jim sam da vziti, in zdej ga bomo
II. Del. 14



210

tudi mi vžili; kako velika sreča in čast, če le vredno!
Obudimo vero, upanje in ljubezen, in terdno sklenimo,
ne več grešiti, temuč se greha varovati in po svetim
evangeliju vselej le dobro storiti, de Jezusa ne zgubimo,
se od njega ne odvernemo , ampak stanovitni z njim
sklenjeni ostanemo.

Kako se mora kristjan na telesu perpravljati za sveto
obhajilo ?
1) Po zapovedi cerkve mora biti, tes od polnoči.

Bolnik v nevarni, smertni bolezni sme popotnico prejeti,
desiravno je pred jedil in pil; tes pa mora biti tudi bol¬
nik, ako je le iz pobožnosti obhajan.
2) Mora spodobno, čedno pa ponižno oblečen biti, de nje¬

govo oblačilo kaže ponižnost in spoštovanje, ko perstopi
k mizi Gospodovi. Ubogi, ki nimajo čedniga oblačila,
se ne smejo zato sramovati k božji mizi perstopiti, ker
Bog ne gleda oblačila, ampak serce kristjana, in ve, de
ne premorejo, boljši se opraviti.

Kaj naj kristjan stori., kader se pred svetim obhajilam
očitna spoved moli?
Takrat naj obudi kes nad svojimi grehi. Kader

masnik sveto resnje telo v roke vzame in reče: Glejte
jagnje božje, ktero grehe sveta odjeinlje, naj ponižno
moli Jezusa Kristusa pod podobo kruha pričijočiga.
Kader masnik trikrat reče: »Gospod! nisim vre¬
den, de greš pod mojo streho, ampak reci le
z besedo, in moja duša bo ozdravljena”, naj
obhajanec v sercu spozna, de res ni vreden Jezusa pre¬
jeti, naj se trikrat na persa udari in ravno te besede z
inasnikam vred govori.
Kako se mora obhajanec per prejemanji svete hostije
zaderžati ?
Kader mu masnik sv. hostijo poda, naj toliko povzdi¬

gne svojo glavo, de ga masnik lahko obhaja, naj čedno



211

odpre usta, jezik na spodnji žnabel položi in spodobno
naj prejme sveto hostijo, naj jo v ustih ne perderžuje,
ne zveci, ampak preč zavžije. Ce se sveta hostija ust
prime, je ne sme s persti odločiti ampak z jezikam,
in ne kmal iz ust pljuvati.
Kaj naj stori kristjan po svetim obhajilu?

Ko je že obhajan, ne sme precej iz cerkve iti, te-
muc naj poklekne na stran, de v miru velike gnade pre¬
misli, ki jih je prejel, in

1) Jezusa zahvali za neizrečeno gnado, ktero mu
je dal, de je k njemu prišel in se z njim združil, ko mu
je tudi zastava vecniga življenja v nebesih, in bo z njim
premagal vse skušnjave zveličenja,

2) Naj Jezusa moli.
3) Daruje naj mu dušo in telo, ker ste obe po tem

svetim zakramentu posvečene, zaupljivo naj ga prosi
gnade, de bo z dušo in s telesam vselej le po njegovi
volji mislil, želel in živel, in vselej se greha varoval.

4) Obudi naj vero, upanje in ljubezen, in ponovi naj
vse svoje dobre sklepe.

5) Prosi naj, de mu vse dodeli, kar mu je za dušo
in telo treba, in posebno, de bi Jezus s svojo gnado ve¬
dno z njim bil in ga ne zapustil.

Kako se mora kristjan na dan svetiga obhajila za-
deriati ?

1) Naj večkrat premišljuje veliko nebeško dobroto,
ki jo je prejel, ker se je Jezus živi Bog, kralj nebes
in zemlje tako globoko ponižal in k njemu prišel, in se z
njim sklenil; dobre dela naj opravlja, naj bo zbranih mi¬
sel, dobre bukve naj bere, de se bodo dobre misli in
zelje v njegovim sercu obudile in ohranile.

2) Ce ima perloznost, naj gre v cerkev molit.
3) Ta dan naj se tudi dopuseniga veselja, nepokoj-

niga hruma in vsiga taciga varuje, kar ga razmisljeniga
14*



212
stori; vedno naj skerbi, de prejetih gnad ne zgubi, in
Bogu zvest ostane, de pojde z Jezusani sklenjen gle¬
dat njega, ki ga je v zakramentu skritiga prejel, ker
ravno zato je sveto obhajilo prejel.
Zakaj se mora kristjan s tako skerbjo k svetima ob¬
hajilu popravljati?
Zavolj svetosti tega svetiga zakramenta in zavolj

velikih gnad, ki jih iz vredniga prejemanja svetiga re-
snjiga telesa zadobi, in zavolj veliciga greha, ki bi ga
storil z nevrednim vživanjem tega svetiga zakramenta.

34. Od nevrednima in nepridniga
obhajila.

prejmemo vsi pravični in grešniki, Jezusa Kristusa
per svetim obhajilu?

Vsi prejmemo, pravični in grešniki sveto resnje
telo in sveto kri Jezusovo. Razloček je pa velik. Gre¬
šniki ne prejmejo gnad svetiga zakramenta, niso z Je-
zusam sklenjeni. Desiravno je Jezusovo telo sveto, ven-
der grešniku nobene svetosti ne da, ker sv. Duh v nje¬
mu ne prebiva, in ne gre v serce, ktero je grehu vdano
in hudiču sluzi. Prejme Jezusovo sveto telo in sveto
kri, ali Jezusoviga duha ne prejme, dokler se ne pobolj¬
ša, greha ne zapusti, in zakrament svete pokore ne prej¬
me. Sv. Pavel od nevredniga obhajila govori: »Kdor¬
koli bo nevredno ta kruh jedel ali kelih Go¬
spodov pil, bo kriv nad telesam in kervjo
Gospodovo.— Zakaj, kdor je ali pije nevred¬
no^ sodbo sebi je in pije, ker ne razloči te¬
lesa Gospodoviga.” 1. Kor. 11. 27—29.

Grešnik ne razloči Jezusoviga svetiga resnjiga te¬
lesa od druge jedi; gre k mizi Gospodovi, desiravno ve,
de ga bo s temi grehi razžalil, kakor ga je prej de



213

njegovo hudo poželjenje se zrnirej v njem gospodari, in
mu rad dovoli, kar hoče, Boga pa ne ljubi.

Po besedah svetiga Pavla grešnik sam čez se sod¬
bo pogubljenja sklene, ko po nevednim k svetimu obha¬
jilu gre, ker ve svojo nevrednost, ve de greh se ljubi,
veselje do njega v sercu ima in vender le perstopi, tako
si v prejemanji tega svetiga zakramenta večno pogublje¬
nje zasluži, kteri bi mu bil po vrednim prejemanji za¬
stava večniga življenja.

Je nevredno obhajilo velik greh?

Velik greh je, ker se velika nečast stori, in temu
grehu se pravi božji rop.

Kako Bog take večkrat štrafa_, ki sveto obhajilo ne¬
vredno prejmejo?

Navadno jih štrafa z dušno slepoto, oterpnjeniin
sercam, veči del taki tudi v nepokori do konca ostanejo
in so pogubljeni, strafa pa tudi nektere z mnogimi sla¬
bostmi in boleznijo. I. Kor. 11. 30.

Ali je mogoče dobiti odpušenje te velike pregrehe ?

Bogu je vse mogoče; če tak grešnik svoj greh
spozna, ga obžaljuje, se za-nj pokori, se ga spove, in
zakrament svete pokore prejme, mu bo odpušen.

Ko je velika pregreha sveto obhajilo nevredno preje¬
tij kaj je tedej storiti ?

Vsak naj se varje nevredno prejeti sveto rešuje
telo; skerbno naj prej premisli svoje življenje, in kar
hudiga nad sabo najde, naj se čisto spove, in spokori
prej ko k mizi božji perstopi. Sv. Pavel pravi: »Naj
torej človek sain sebe presodi, in tako naj je
od tega kruha, in pije od teffa keliha.”
1. Kor. 11. 28.



214

Kako se zgodi, de kristjani po nevrednim prejmejo
sveto rešuje telo?
Veči del se zgodi, ko se kristjani prav ne poznajo,

in se bolji štejejo kakoršni so. Veliko jih je od lakomno¬
sti oslepljenih in od poželjenja zapeljanih; nekterim ni
inar prav do čistiga zvediti, kako se keršansko živi, ži¬
ve tje v en dan kakor so se navadili, nepoboljsani osta¬
nejo, in vender se dobre štejejo , zaupljivi stopijo k sve¬
tima obhajilu, ko so se svojih grehov spovedali, desi-
ravno jih se niso zapustili, in se zmirej imajo le posvet-
niga duha. Nekteri se pa tudi prav ne spovejo, ali greh
zamolče.
Kdaj pa je obhajilo brez prida ?

Kader je kristjan malo perpravljen, takrat malo ali
pa nič gnade božje ne zadobi.

Mlačni kristjani, ki niso iz ljubezni do Jezusa želj¬
ni svetige obhajila prejeti, si ne perzadevajo zmirej bolj
natanjko zapoved svetiga evangelija dopolnovati, ne store
scer smertniga greha, tode prejemajo sveto obhajilo brez
sadu; ne varjejo se majhnih grehov, vsakdanjih slabost
ne premagujejo in mlačni perstopijo k mizi Gospodovi.

Ako hočeš kristjan gnad tega svetiga zakramenta
obilno deležen biti, perzadevaj si ostanjke svojih prej¬
šnjih grehov, slabosti, ktere so ti ostale po njih, zatirati,
svojo dušo vedno čistiti od njih, majhne grehe bolj in
bolj odpušati, perzadevaj si čedalje bolj goreče želje po
svetim obhajilu v svojim sercu .imeti, in zadobil boš obil¬
nost gnad. Prosi Jezusa pomoči, de boš z njegovo po¬
močjo vselej s takimi gorečimi željami z njim se v sve¬
tim obhajilu skleniti perstopil, kakor njegovi sveti pri-
jalli perstopajo, de ti nerodovitne obhajila na zadnje
tudi k škodi ne bodo.



215

25. Od duhovniga obhajila.
Kaj je duhovno obhajilo ?

Duhovno obhajilo so serčne želje Jezusa v zakra¬
mentu svetiga rešhjiga telesa prejeti, njegovih gnad de¬
ležen, z Jezusam sklenjen in njegoviga duha poln biti.

Kristjana, ki vidi Jezusa na altarji per sveti masi,
ali vidi druge obhajane biti, žene serčna želja prejeti
Jezusovo telo, kruh večniga življenja, in komej sterpi,
de ne gre k mizi Gospodovi, le ponižnost ga zaderžuje,
ki mu grehe kaže, kterih še ni zadosti obžaloval, hude
nagnjenja, kijih ni se prav zateci, pregrešne navade, ki
jih se ni popolnoma zapustil. On zdej obžaljuje svojo
nepopolnomost, de nima se prazničniga oblačila k ne¬
beški večerji perstopiti. Prosi Jezusa, de naj se ga
usmili, in naj pride v njegovo serce s svojo gnado in s
svojim duham, de bi vselej tako mislil, želel, govoril in
storil kakor on hoče. Tak je v duhu obhajan.

Je duhovno obhajilo potrebno?

Duhovno obhajilo je potrebno, ker brez tega tudi
obhajilo v djanji ni k pridu, kdor ne želi iz serca Je¬
zusa v zakramentu svetiga rešnjiga telesa prejeti, z
njim se združiti, njegovo milost prejeti, njegoviga duha
poln hiti, mu zvesto služiti, ga tudi, ko bo sveto obha¬
jilo prejel, vredno prejel ne bo. Kdor se v duhu obha¬
ja, še več gnad zadobi kakor kdor brez prave pobožno¬
sti k mizi božji perstopi. Duhovno obhajilo mu je tudi
k zveličanju potrebno, zakaj ako hoče odrašen v nebesa
priti, mora imeti Kristusoviga duha, to je, mora misliti,
želeti, govoriti in delati kakor je Jezus , mora po nje¬
govih zapovedih živeti, kakor je tudi Jezus vse storil,
kakor je učil.



216

Kdaj je posebno potrebno ali dobro de kristjan take
svete želje ima do svetiga obhajila ?

1) Kader seje k svetiinu obhajilu namenil, ker,
ko se perpravlja sveto resnje telo prejeti, ga mora tudi
želeti.

2) Ko je v nevarni bolezni, in zavoljo bolezni, sve¬
tiga obhajila prejeti ne more.

3) Dobro je per sveti masi, ko se masnik obhaja,
ali ko drugi gredo k svetimu obhajilu.

Je dolžnost sveto obhajilo prejeti v nevarni bole¬
zni ?

Dolžnost je, ker kristjan tisti čas silno potrebuje
gnade tega svetiga zakramenta, de bolezen voljno, v
božjo voljo vdan, preterpi, skušnjave premaga, z Jezu-
sam sklenjen srečno umerje in v nebesa pride.

Nihče naj ne odlaša na zadnjo uro svete zakra¬
mente prejemati, de jih morebiti ne prejme ali celo brez
njih ne umerje. Prijatli in domači naj bolnika opominjajo
k dopolnjenju te svete dolžnosti, de ne zamudi tolikanj
gnad prejeti, ktere sv. zakramenti umirajočim dele.

Katoljska cerkev je vedno skerbela, de bi kristjani
brez svetiga obhajila ne umerli. Precej v pervih tri sto
letih, dokler so ajdje kristjane preganjali, je clo dopu¬
stila, de so verni, ki so k sveti masi persli, zakrament
svetiga resnjiga telesa sabo na dom vzeli, in ob času
nevarnosti sinerti sami sebe obhajali, in to je dopustila
zavoljo velicih gnad, ki jih kristjani po svetim zakra¬
mentu prejmejo, ktere so mu na poti v večnost potrebne.
Od te navade priča s. Justin, marternik v listu do cesar¬
ja Antonina, pobožniga imenovaniga. Zakrament svetiga
resnjiga telesa ni mogel v tistih časih v cerkvi hranjen
hiti, ker jih se niso povsod imeli, in tudi v teh ne, ki
so jih imeli, zavoljo nevernikov, ker so, ob času prega-
njenja po cerkvah vse preiskali in premetali, de bi temu



117

svetimu zakramentu nečasti ne storili. Od te navade tudi
Tertulijan in sv. Ciprijan pišeta, in zgodba s Serapijo-
nam nas tudi prepriča od te svete navade. Serapijon je
bil se v pokori, in je zbolil; posije ponoči nekiga fanta
do svojiga dusniga pastirja, de bi ga peršel previdit,
ker je pa bolan bil, in ni mogel priti, da sveti zakrament
fantu, de naj mu ga da na vodi vziti. Iz tega se pre¬
pričamo, de je raji fantu dal sv. zakrament, kakor de
bi bil Serapijona brez njega umreti pustil. V četertim
stoletju, ko so kristjani mir zadobili, in so si cerkve na¬
pravili, so zakrament svetiga resnjiga telesa v cerkvah
za bolnike hranili, in le masniki so smeli bolnike obha¬
jat hoditi.

Cerkev je v velikim zboru v Niceji v letu 325 za¬
povedala, de se mora postava obderzati, de bo vsak
kristjan v smertni bolezni obhajan, in tudi taki, ki se niso
pokore dostali. Can. 12 in 13. Ravno to zapoved je
dal sv. Ciprijan svoji duhovsini v 54. listu, in sv. Ino¬
cenci I. Rimski papež jo je ponovil v listu do Eksuper-
ja, škofa v Tuluzi, kar je tudi v več zborih cerkvenih
in od več papežev zapovedano.

siko kristjan nevarno zbolij ki je pred zdrav per sv.
obhajilu bilj ali je dolžan spet sveto obhajilo pre¬
jeti ?

Dolžan ga je prejeti kot popotnico v večnost. —
Če je bolnik v nevarni bolezni obhajan bil in kmali ne
umerje, pa spet v veči nevarnost pride, naj spet posije
po sveto obhajilo.

Raj naj kristjan štorij kader duhoven gre bolnika
obhajat ?

Kristjani naj Jezusa v tem svetim zakramentu ko
praviga živiga Boga pričijočiga molijo in ga spremijo,
naj molijo za bolnika, de bi mu Jezus grehe odpustil in
mu dal svojo gnado ga vredno prejeti; pa tudi za se



218

naj Boga prosijo, de bi na zadnjo uro tako srečni bili,
Jezusa vredno prejeti za popotnico v veselo večnost.

Po prejetih svetih zakramentih naj nikar ne motijo
bolnika z nepotrebnim spraševanjem in pogovori, de bo
bolje perložnost imel premišljevati, kaj je prejel, in se
obilnisi posvečenja in zveličenja vredniga storil.

26. Od daritve svete mase.
Od daritev sploh.

Kaj pomeni beseda dar?
Dar pomeni vse, karkoli kdo iz ljubezni do Boga

stori, de bi mu dopadel. Vse dobre dela, ktere človek
stori, ki jih Bog zapove, ali vse hudo, kar Bog prepo¬
ve, opusti, so tudi dar. Iz ljubezni do Boga svoje grehe
obžalovati, molitev, post, zatajevanje in pokorjenje tru¬
pla je dar, nad kterim Bog dopadenje ima. Dar je tudi,
če človek voljno iz ljubezni do Boga smert preterpi, ako
mu jo Bog posije.

Ali smo dolžni Bogii darovati?
Dolžni smo Bogii darovati svojo dušo in telo, vse

svoje dela, in vse karkoli imamo, de potem naznanje da¬
mo, de Bog je Gospod vsiga, kterimu smo pokorsino
in hvaležnost dolžni, in de va nj vse zaupanje postavimo.
»Prosim vas bratje po usmiljenji božjim, de
dajte svoje telesa v živ, svet in Bogii dopa¬
dljiv dar, de bo vaša služba po pameti?’
Rimlj. 12. 1.

Nase telo bo pa svet, dopadljiv dar, če ga v časti
in svetosti ohranimo, vse ude k dopolnjenju božjih za¬
poved obračamo, vse hudo, kar nas zadene v duhu po¬
kore preterpimo, grehov se zderžimo in po hudih željah
ne storimo.

Svojo dušo Bogu v živ, svet in prijeten dar damo,
če si perzadevamo s svojim urnam Boga bolj in bolj



219

spoznati in njegovo sveto voljo zvediti, zraven pa tudi
svojo nevednost, slepoto, slabost, spačenost in nezmožnost
k vsimu dobrima in nagnjenje k vsimu hudimu spozna¬
mo, in se zato zmirej bolj ponižujemo. Ce želimo le
po božjih zapovedih živeti, se nase serce le nad takimi
rečmi veseli, ktere so po volji božji, kar pa Boga zali,
nad tem se mu pa studi, in zato tudi svoje grehe obža¬
lujemo in sovražimo.

Bogu svoje premoženje darujemo, če svojiga serca
va nj ne vežemo, ga po volji božji vživamo, in le v take
reči ga obračamo, za kar nam ga je Bog izročil, zra¬
ven pa svojiga poželjenja ne poslušamo, ktero ne bo ni¬
koli nasiteno, desiravno nam je za potrebo malo zadosti.
Ako iz obilnosti svojiga premoženja ubogim pomagamo,
in z almožno svoje grehe zbrisujenio in se z Bogam
spravljamo.

Svoje dela Bogu darujemo, ako vse storimo , kar
Bog zapove, in nič taciga ne storimo, kar vemo de Bog
prepove, in iz tega dobriga namena, de Boga častimo.
In to darovanje mora vedno biti, dokler živimo, in le per
smerti bo končano.

27. Od daritve stare zaveze.
Od darovanje, kaj in kako de so ljudje pred priho-

dam Kristusovim darovali, je bilo že govorjenje, zdej bo
le ob kratkim ponavljeno. Perva dva človeka, dokler
sta bila v nedolžnosti, sta sama sebe darovala, sta Boga
častila, molila in hvalila. De bi bila željem svojiga serca
zadostila, in tudi po unanjim pokazala, de Boga več ko
druge stvari ljubita, sta živino klala in jo žgala, in rav¬
no tako sta tudi perdelke zemlje Bogu darovala. Od
ljubezni do Boga vneti človek ne more sterpeti, de bi z
unanjimi deli ne pokazal, kako de Boga ljubi, tako so
pervi starsi po darovih svojo ljubezen do svojiga stvarni¬
ka se posebno razodevali. Po storjenim grehu pervih



220

starsev, ko se je svet popačil, so darovali v spomin pri¬
hoda Odrešenika, kteri bo peršel na svet pravici božji
za grehe sveta zadostiti; klali so pa živino, de so s tem
spoznali, de so zavolj grehov smerti vredni. Kajn in
Abelj sta darovala. Noe, ko je iz barke stopil, je altar
napravil in Bogu iz hvaležnosti daroval. Melhizedek je
Bogu daroval kruh in vino. Abraham je bil perpravljen
na božje povelje svojiga sina Izaka darovati. Do časa
Mozesoviga, ko se duhovnov niso imeli, so hišni očetje
darovali. Po Mozesu je Bog zapoved dal, kaj naj mn
ljudstvo daruje, in je odločil Levijev rod opravljati službo
božjo, iz tega rodu so bili duhovni odbrani. Darovali
so Izraelci Bogu živino, ktero so klali in žgali, in te so
bile kervave daritve, ker je per njih kri tekla. Daro¬
vali so mu pa tudi lepo moko, kruh, vino, olje, kadilo,
in kar so kaj boljiga imeli, in te so bile nekervave da¬
ritve, ker se per tacih ni kri prelivala. Darovati so pa
mogli duhovni vsaki dan zjutrej in zvečer, dokler niso
imeli tempeljna v šotoru, potlej pa v tempeljnu.

Zakaj so darove darovali?
Zato,
1) De so z darmi Boga častili, in naznanje dajali,

de Bog ima oblast do vsih stvari in mu pokoršino ska-
zovali.

2) De so Boga odpušenja grehov prosili in božjo
pravico z njim tolažili.

3) De so Boga zahvalili za prejete dobrote, ki jim
jih je dal.

4) So tudi darovali, kader so Boga potrebnih do¬
brot ali resenja nadlog prosili, postavim dobre letine,
odvernjenja nadlog, vojsk i. t. d.

Imeli so še veliko druzih daritev opravljati po za¬
povedi, kar je bilo že povedano, postavim vsako leto na



221

praznik sprave, ko so se vsi judje postili in pokoro de¬
lali i. t. d.

so imeli darovi stare zaveze moč opravičiti in po¬
svetiti tistej ki so jih Bogii darovali?
Niso imeli moči v sebi darovavcov opravičiti in po¬

svetiti, temne so le pomenili opravičenje, ktero jih bo
po Jezusu doslo. Sv. Pavel pravi: »Nemogoče je,
de hi se s kervjo juncov in kozlov grehi od¬
vzeli?’ Hebr. 10. 4.

Izraelci so z darmi kazali, kakosne misli in želje do
Boga v svojih sercih imajo, in so v podobah kazali da¬
ritev, ki jo je Jezus Kristus na križu opravil, ki je v
odpusenje naših grehov umorjen bil. Po klanih daritvah
so kazali, de se bo Jezus Kristus na križu v odpusenje
grehov daroval in svojo kri prelil. Nekervavi darovi po¬
sebno kruh in vino, ki ga je Melhizedek, duhoven Nar-
visiga daroval, so pomenili nekervavo daritev svete ma¬
se. In ko so od nekterih darov duhovni in darovavci
jedli, je bilo to njih obhajilo , kar je pomenilo obhajilo
kristjanov.

So bili ti darovi Bogii dopadljivi?

Ti darovi so bili Bogu dopadljivi, ako so iz dobri-
ga serca prišli, sosebno zato, ker so pomenili kervavi
dar Jezusov na križu, in nekervavo daritvo te mase.
Ako pa judje s svojimi zunanjimi darovi niso
snih darov sklepali, in vere in upanja v obljubljeniga
Odrešenika imeli, niso njih darovi Bogii dopadli. Abelj-
nov dar je Bogu dopadel, ker je iz dobriga serca Bogu
daroval. Kajnov ni dopadel, ker je v sercu hudoben,
Bogu nehvaležen in nepokoren bil.

Ko so se bili seasama judje tako spridili, de je v njih
vera v obljubljeniga Odrešenika, pravi dar za odpusenje
grehov celiga sveta ugasnila, so mislili, de Bog gleda
na njih zunanje darove, de kri zaklanih žival mu dopa-

svojih du-



222
de; je Bog judam očital, de se mu gnjnsi nad njih da¬
rovi, ker zunanji darovi mu niso sami na sebi dopadlji¬
vi, in de njemu se bo dopadljivsi dar daroval. Po pre¬
roku Malahiju Bog tako govori: »Jest nimam nad
vami dopadenja, in dani ne bom iz vaših rok
vzel. Zakaj iz sončniga izhoda do zahoda bo
m oj e ime veliko med narodi, in povsod se bo
darovalo, in čisti dar daroval mojimu ime¬
nu, ker moje ime bo veliko med narodi?*
Malah. 1. 10—11.
Kdo je ta Bogii dopadljivi dar ?

Jezus Kristus, kteriga so vsi darovi stare zaveze
pomenili.

Darovi stare zaveze tedej niso imeli moči v sebi
Boga prav počastiti, ga za toljkanj prejetih dobrot vred¬
no zahvaliti, ga potrebnih dobrot spiositi in odpusenje
grehov po njih zadobiti. Kri juncov in kozlov ni mogla
grehov zbrisati. Pa tudi judovski duhovni ne, desiravno
so bili odločeni v službo božjo, ker so bili grešniki. Le
Jezusu samimu je bilo to mogoče, on je bil popolnoma
Bogii dopadljiv , kot Bog svet, več kot človek in vender
tudi prav človek , in Bog in človek skupej. On je Boga
vreden dar, ki se je radovoljno dal na križu umoriti;
bil je sam velik duhoven, čist in brez vsiga madeža,
kteri se je Bogii daroval v odpusenje grehov in v odre¬
šenje celiga sveta; njemu ni bilo treba prej za svoje
grehe dani pernesti, potlej se le za ljudstvo, on je bil
višji kot nebesa. Hebr. 7. 26. O kako veliko hudo je
greh pred svetim in pravičnim Bogam, ker je bilo tre¬
ba, de se je sam Bog v človeški natori z božjo sklenje¬
ni, Bogii v dar pernesel.



223

2S. Od svete mase.
Jezusova sveta volja je bila, de bi se njegov dar,

ki ga je na križu opravil, na zemlji do končanja sveta
ponavljal, de bi njegovi namestniki tudi z njim vred ta
dar opravljali, v njem tudi sami sebe nebeškimi! Očetu
darovali, od njega sami in tudi verni kristjani vživali, in
njegoviga enkrat na križu opravljeniga daru ob vsih ča¬
sih sveta deležni postali. Je dal zato svojim apostelj-
nam božjo moč in oblast to storiti, kar je sam per zad¬
nji večerji storil, ker je ta dan pred svojo smertjo na
križu, nekervavi dar opravil, in se pod podobama kruha
in vina nebeškimi! Očetu daroval. V stari zavezi so
duhovni Bogu darove darovali. Žival je bila za¬
klana, kri je bila prestrežena, ločena od trupla živinski-
ga, in per nekterih daritvah so nekoliko od dani duhov¬
ni in darovavci pojedli. Ko je Jezus na križu umeri v
spravo ljudi z Bogam, se je tudi kri ločila od telesa
Jezusoviga. To je že pokazal per zadnji večerji, ker
je pod podobo kruha svoje telo in pod podobo vina svojo
sveto kri Bogii daroval, in aposteljnam vžiti daljin deje
tudi pod tema podobama pravi dar, jim je rekel: »To sto¬
rite v moj spomin » S temi besedami jim je dal božjo
oblast in zapoved to storiti, kruh in vino spremeniti v
njegovo pravo telo in v njegovo pravo kri Po prejeti
oblasti in zapovedi so aposteljni tudi storili, in so spre-
menovali kruh in vino z besedami Jezusovimi v živo te¬
lo in živo kri Jezusovo, so sami vživali v hrano svojih
duš za večno življenje, in so tudi vernim delili, de so
se vsi skup z Jezusam sklenili.

Jezus je pa tudi hotel, de bi ta daritev do konca
sveta v njegovi cerkvi ostala, de bi jo kristjani Bogii
darovali, in jo v živež duš vživali; je zato hotel, de so
aposteljni svojim namestnikam, škofam in tudi mašnikain
to oblast dali, ktero so od njega prejeli, kruh in vino v



224

pravo telo in pravo kri Jezusovo spremenovati, in veli¬
ko daritev sprave z Bogam Bogu darovati, telo in kri
Jezusovo vživati in tudi vernim kristjanam jo deliti. In
to se godi se današnje dni per sveti masi. Kader ma-
snik per sveti masi nad kruham in vinam tiste besede
izreče, ki jih je Jezus per zadnji večerji nad kruham in
vinam izrekel, se skozi božjo vsigamogocnost kruh in
vino v pravo telo in kri Jezusovo spremeni, in Jezus
je z dušo in telesam s kervjo in z mešam, Bog in člo¬
vek pod podobama kruha in vina pricijoc.

Kaj je sveta maša?
Sveta masa je nekervava daritva nove zaveze, vedni

spomin in vedno ponavljanje kervave daritve, ktero je
Jezus Kristus na križu za nase odrešenje opravil.

Kdaj je Jezus sveto mašo postavil?
Per zadnji večerji.

Zakaj se sveti maši daritva pravi?
Zato, ker se per nji, Bogu nebeskimu Očetu, pra¬

vo telo in prava kri Jezusa Kristusa v podobah kruha
in vina daruje.
Koga tedej kristjani darujejo Bogu vsigamogočnimu
per sveti maši?
Jezusa Kristusa, njegoviga ljubiga Sina.

Zakaj se sveti maši pravi nekervava daritva ?
Zato, ker per sveti masi ni kri prelita, kakor je na

križu prelita bila, kader se je Jezus daroval Očetu ne¬
beskimu v odrešenje celiga sveta.

Zakaj se tudi imenuje dar nove zaveze ?
Zato, ker so vsi darovi stare zaveze overženi, sve¬

ta masa pa postavljena, in vernikam dana, de jo v novi
zavezi po svojih masnikih opravljajo do konca sveta.



225
Zakaj se sveta maša imenuje veden spomin in vedno
ponavljanje kervave daritve, ki jo je Jezus na križu
opravil ?
Zato, ker je daritva svete mase ravno tisti resnični

dar, kteri je bil za nas enkrat na križu opravljen, ker
je per sveti masi ravno tisti dar in darovavec Jezus
Kristus, kakor na hribu Kalvarii. Per sveti masi daruje
Jezus nevidama ravno tisto svoje telo, ktero je bilo za
nas na križu umorjeno, in ravno tisto svojo kri ; ki jo
je za nas na križu prelil.

Nekolikšen razločik je pa vender med daram na
križu in med daritvo svete mase. Na križu je Jezus
daroval svoje telo in svojo kri v človeški postavi, in je
kot človek velike bolečine terpel; na altarji ponavlja Je¬
zus ravno to svojo na križu opravljeno daritev, in da¬
ruje svoje telo in svojo kri, pa ne v videni podobi te¬
lesa in kervi, v človeški postavi kakor na križu, ampak
v podobah kruha in vina in brez vsiga terpljenja. Na
križu se je tako daroval, de je svojo kri prelil in umeri,
v sveti masi pa kervi ne preliva in ne umerje, ampak
svojo na križu prelito kri in storjeno smert daruje. Na
križu je Jezus sebe umerajočiga sam tako daroval, de se je
njegova duša od telesa ločila, per sveti maši se duša ne
loči več od telesa. Na križu se je Jezus daroval, de
nas je odrešil od večniga pogubljenja; per sveti maši se
daruje, de bi mi po daritvi svete maše njegoviga odre¬
šenja deležni postali. Na križu se je Jezus daroval, de
nam je obilnost gnade in milosti zaslužil, ktera nam je
k zveličenju potrebna, per sveti maši se pa daruje, de
nam z daritvo svete maše milost po naši vrednosti in
pobožnosti deli.

fvdo opravlja daritvo svete maše?
Nevidno jo Jezus Kristus opravlja, ker on sebe

daruje nebeškimu Očetu za nas; vidno pa jo opravljajo
II. Del. 15



226

mašniki, kterim je to božjo oblast dal, ko jim je rekel:
»To storite v moj spomin!«

Zakaj je Jezus Kristus daritvo svete maše postavil?

Postavil jo je:
1) De je svoji sveti cerkvi pravi in resničen dar

do konca sveta zapustil, po kterim se z Bogam spravi¬
mo, sadil Jezusoviga terpljenja deležni postanemo, in
pravici božji zadostujemo.

Po Jezusovi smerti so vsi darovi stare zaveze ne¬
hali, ki niso bili sami na sebi Bogu dopadljivi, so le po¬
menili in napovedovali Jezusov kervavi dar na križu,
potem pa, ko ga je Jezus že opravil, jih tudi ni bilo
treba. Daritve je pa vender treba v Jezusovi cerkvi,
de bi ž njo pravoverni kristjani svojiga Boga spodobno
molili in častili, za prejete dobrote hvalili, potrebnih do¬
brot in odpušenje grehov pa prosili, in ga v zadostitev
svojih grehov darovali, in ta daritva je sveta masa.

2) De veden spomin njegove kervave daritve na
križu v njegovi cerkvi ostane.

Jezus je s svojim daram na križu razžaljeni pravi¬
ci božji za nase grehe zadosti storil, nas od oblasti hu¬
dičeve in od večniga pogubljenja rešil, nam spet božjo
milost zadobil, nebeško kraljestvo odperl, ki nam ga je
izvirni greh zaperl in odvzel, in nam zaslužil vse po¬
trebne dušne in telesne dobrote. De bi vse to pomnili
in ne pozabili, nam je zapustil sveto mašo, v kteri nje¬
gov kervavi dar ponavljamo in pričamo, kako imeniten
in kako potreben nam je bil kervavi dar na križu.

3) De nam je posebno znaminje in zastavo svoje
neskončne ljubezni do nas zapustil.

Močneje nas Jezus ni mogel ljubiti, kakor de namje
dal daritev svete maše, de jo nebeškimu Očetu darujemo,
ker on je svet edin Bogu dopadljiv dar, in de ga tudi
vživamo, de z nami sklenjen ostane, in nas za večno



227

življenje živi. Glej, moj kristjan! kako Jezus za tvoje
zveličenje skerbi, kolikor je treba od božje strani, de ti
je mogoče zveličanima biti, kako malo si pa ti perzadevaš,
in kako lahko se ti zdi zvelieenje zadobiti, ker tako ne¬
marno, in v grehih tako lahkovoljno živiš, varovaj se,
de ti ne spodleti, zakaj sveti Pavel nas uči, de v strahu
in trepetu delajmo za svoje zvelieenje.

Tako se Jezus per sveti masi pod podobama kruha
in vina pričijoč daruje nebeškimu Očetu za nas, in je
naš srednik in besednik per Bogu, nas spravlja z Bo-
gam in deležne dela njegoviga neskončniga zasluženja
in milosti božje. Ker je sveta maša tako imenitna da¬
ritev, hočemo nekoliko jo razložiti, kako se bere, de se
bo vidilo, kdo de daruje, kako, komu, in zakaj de se
opravlja, kako se per nji zaderžati k našimu pridu, in de
bomo vidili, de je sveta maša ravno tisti dar, ki ga je
Jezus na križu opravil. Jezus nevidama daruje per
sveti maši ravno tako kakor vidno na križu, in daruje se¬
be nebeškimu Očetu kakor na križu, daruje se za vse
žive in mertve, de spravi grešnike z Bogam.

Koliko delov ima sveta maša?

Štiri poglavitne dele: sv. evangeli, darovanje, pov¬
zdigovanje in sveto obhajilo.

29. Razlaganje svete mase.
v spomin, de Jezus je prava luč, ki je s svojim

svetim evangelijem in s svojim svetim življenjem celi svet
razsvetlil, se nar manj dve vošeni sveči peržgete na al-
tarji, na kterim hoče mašnik maševati. Mašnik stopi
pred altar ko srednik med Bogam in človekam, pred stol
Narvisiga, de bo vidno daroval božji dar, in nam po¬
trebne dobrote od nebes sprosil, naše prošnje Bogu per-
poročil, in nas z razžaljenim nebeškim Očetam spravil.

15*



228

Kako božji bi mogel mašnik biti per tem svetim delu,
in vse človeško odložiti!

Mašnik postavi kelih na altar, se nazaj verne na
spodnjo stopnjo altarja, se prekriža in začne s služabni¬
kom molitve svete maše. Moliti začne 42. Davidov psalm,
kteriga je David molil, ko je mogel bežati pred Abso-
lonam iz Jeruzalema, v kterim je do tistikrat per skri¬
nji zaveze Bogu daroval, in se je mogel potikati po sa¬
motnih krajih odločen od skrinje zaveze, kjer so Boga
molili, in to ga je nar bolj žalilo. S tem psalmam si je
David svojo žalostno serce tolažil, in si upanje delal, de
ga bo Bog od sovražnikov rešil, in mu milost dodelil,
de se bo spet smel v Jeruzalem verniti, na sveto goro
iti, in v božjim šotoru pred skrinjo sprave Boga moliti
in mu darovati.

Ta molitev se za kristjane prav spodobi, ker so
tukej na zemlji v ptuji deželi, preganjani in skušani od
hudobniga duha, od svojiga hudiga poželjenja in od za-
peljiviga sveta, de se ž njo tolažijo in upanje delajo, de
bodo iz doline solz ob svojim času v božje prebivališč
peršli. Zato je cerkev tudi to molitev izvolila, de bi z
njo mašnik in pravoverni svete želje do božjiga prebi-
vališa obudili, svoje zavolj grehov žalostno serce poto¬
lažili, se k daritvi svete maše prav perpravili, in Jezu¬
sa, nedolžno jagnje božje, nebeškimu Očetu darovali.
Stopi pa mašnik na spodnjo stopnjo altarja, de na znanje
da, de je nevreden stopiti pred altar božji, začne moliti,
in služabnik mu v imenu vsiga ljudstva odgovarjati, de
eden druziga opominjala stopiti s zaupanjem k božjimu
altarju.

Združijo naj se z mašnikam vsi kristjani, ki so per
sveti maši, in naj s čistim ali saj s skesanim sercam
per sveti maši bodo, de bodo sadu svete maše deležni.

Ko je mašnik psalm zmolil, se globoko perklone,
v tla gleda in moli očitno spoved, ker se očitno obtoži,



229
de je grešnik pred Bogam, pred devico Marijo, angelji,
aposteljni, svetniki in kristjani, in prosi Marijo, angelje,
svetnike in kristjane, ki so v pričo, de naj Boga za-nj,
grešnika prosijo.

Med molitevjo je mašnik globoko perklonjen , ker
se zavoljo svojih slabost in svoje nevrednosti to sveto
delo opraviti pred neskončno svetim Bogam ponižuje;
ima v tla obernjene oči, ker si jih ne upa proti nebe-
sam povzdignuti, in se na persi terka, de svojo žalost
nad grehi razodeva kakor očitni grešnik za vratini tem-
peljna, kteri si ni upal zavoljo svojih grehov svojih oči
proti nebu povzdignuti, in je na persi terkal in djal:
Gospod bodi mi milostljiv ubogima grešniku! in je za¬
voljo svoje resnične žalosti odpušenje grehov dobil.

Ko je mašnik v očitni spovedi vse po cerkvi pro¬
sil moliti za-nj per Bogu, in jo je zmolil, začne služab¬
nik v imenu vsiga ljudstva po cerkvi Boga prositi, de
naj se mašnika usmili, naj mu grehe odpusti, in ga po
smerti perpelje v večno veselje.

Ker pa tudi kristjanam, ker so per sveti maši, vest
očita, de so grešniki, de so grešili pred Bogam, devico
Marijo, angelji in svetniki, in vse razžalili, moli služab¬
nik očitno spoved v imenu vsih po cerkvi, in prosi Ma¬
rijo, angelje, svetnike in mašnika v imenu pričijočih, de
bi za njih Boga prosili.

Ko je služabnik odmolil, začne mašnik za kristjane
Boga prositi, de bi jim grehe odpustil, in jih v večno
življenje perpeljal. Ko je mašnik in ljudstvo takih ske¬
sanih misel, in so eden za druziga prosili odpušenja gre¬
hov, oberne mašnik svojo molitev k Bogu, in ga prosi
odpušenja svojih in kristjanovih grehov, rekoč: »Milost
odveze in odpušenje naših grehov nam daj vsigamogocni
in usmiljeni Bog, in se pokriža v spomin, de nam je
Jezus Kristus s svojo smertjo na križu odpušenje naših
grehov zaslužil.



230
Ko je mašnik zmolil molitev pod stopnjami, moli

grede k altarju, rekoč: Odvzemi nam, prosimo Gospod,
nase grehe, de bomo vredni s cisto dušo stopiti v nar svetejši
svetobo, po Jezusu Kristusu Gospodu našim. Ko do altarja
pride, ga kušne in prosi Boga, de naj mu odpusti vse gre¬
he po zasluženji tistih svetnikov, kterih košice so tukej
v altarji, in po zasluženji vsih svetnikov. Altar je po¬
doba Kristusova, in mašnik ga kušne, de na znanje da,
kako Jezusa časti, in de je z Jezusam sklenjen kakor
so svetniki sklenjeni z njim, ko udje z glavo.

V začetku keršanstva so altarje postavljali na gro¬
be marternikov, in ta navada se je v cerkvi ohranila,
de morajo v vsakim altarji košice marternikov biti, kjer
se sveta maša bere, ker cerkev želi, de bi se kristjani
vdeležili kervave daritve Jezusove na križu, kakor so se
je marterniki vdeležili s prelivanjem svoje kervi, ker se
ravno tista ponavlja per sveti maši, samo de kri ne bo
prelita. Ker je kristjanam po božji milosti dopušeno pred
altar božji priti, in z mašnikam vred Jezusa Bogu da¬
rovati, tako naj se skesajo svojih grehov, in naj eden
za druziga molijo, in svetnikam perporočajo, de bi za-nje
Boga prosili. Torej veselite se, te velike sreče in časti,
de smete per sveti maši biti, kjer- so tudi angelji v pri¬
čo in Jezusa molijo.

Ko je mašnik altar kušnil, gre na desno stran k
mašnim bukvam, se prekriža in bere nektere besede
iz svetiga pisma, in gre na sredo altarja, kjer pred po¬
dobo križanima Jezusa moli s služabnikam; šestkrat re-
četa: »Gospod, usmili se!” m trikrat: »Kriste,
usmili se!” Prosita Boga trojniga v peršonah, debi
se usmilil, in nam grehe odpustil.

Ta molitev je bila znana že per Judih pred Kristu¬
sovim rojstvam in tudi per nevernikih, ker je Kananejska
žena Jezusa tako prosila: »Gospod, usmili se me!” Da¬
vid v psalmih večratmoli: »Gospod, usmili seme!” In v



231

svetim evangeliju najdemo to molitev. Bolniki so Je¬
zusa zdravja prosili: »Jezus sin Davidov, usmili se nas!”
in ozdravil jih je. Mozes in preroki so gresnikam ozna-
novali milost božjo, pa dati jim je niso mogli, Jezus jim
jo je pa na križu zadobil.

Ta molitev mora grešnika k pokori in poboljsanju
življenja obuditi, ko se spomni, de po celim svetu kri¬
stjani in masniki Boga prosijo, de bi se jih zavoljo Je-
zusoviga terpljenja usmilil, in jim dal gnado resničniga
spreobernjenja in prave pokore.

Glorija. Ko je masnik Boga usmiljenja prosil,
zapoje ali moli angeljsko pesem, ktero so angelji peli,
ko so pastirjem rojstvo oznatiovali, rekoč: »Čast Bogu
na višavah in mir ljudem, kteri so prave volje” i. t. d.
S to molitevjo masnik hvali Boga Očeta zavoljo njego-
viga veličastva, ker je on vsigamogočni Gospod, kralj
nebes in zemlje, usmiljeni Oče, ki je iz ljubezni do nas
svojiga ljubiga Sina v nase odrešenje na svet poslal, per
kteriga rojstvu so se angelji veselili in ga ljudstvu ozna-
novali. Hvali Jezusa Kristusa, ker je on edinorojeni
Sin Boga Očeta, Bog in človek skupej, nas Odrešenik,
jagnje božje, ki odjemlje grehe sveta, ker po njem ima¬
mo pravico do božjiga usmiljenja. Hvali svetiga Duha,
kteri je tretja božja persona v sveti Trojici, nas posve-
čevavec, ki nas z Bogam Očetam in Sinam združi po
ljubezni, ki jo v nase serca vliva.

Hvalite in molite Boga kristjani z angelji vred, kte¬
ri se je iz ljubezni nas usmilil, in prosimo ga odpusenja
grehov, in vsili nam potrebnih dobrot po Kristusu.

Kader masnik »Glorijo” odmoli, kusne altar, kteri
po nauku svetih očakov Jezusa Kristusa pomeni, se
oberne proti ljudem in jih pozdravi, rekoč: »Gospod z
vami!” in služabnik odgovori: »In s tvojim duham.” S
temi besedami masnik verne opomni ne družili misel hi¬
ti, kakor le na Boga misliti, in z Jezusam sklenjeni biti,



232

ker le po njem sinejo upati uslišani biti, in zadobiti
kar prosijo. Ravno tako morajo verni mašniku vošiti,
de bi tudi ž njim Gospod bil, ga razsvetloval, njegovo
serce z božjo ljubeznijo napolnoval, de bi daritev svete
maše pobožno opravjal. Lepo je to pozdravljenje, ker
eden druziga k pobožnosti opominjamo. Njega dni so
se kristjani med seboj tako pozdravljali, tako je tudi
angelj Marijo pozdravil: »Gospod bodi s teboj!»; ali v
naših časih, ker se je prava pobožnost, Jezusov hud
zgubil, se nobeden ne spomni na tako lepo pozdravlje¬
nje. Kako malo je še kristjanov, kteri še imajo sveto
navado, ki se srečajo ali v kakšno hišo pridejo, de re¬
čejo: »Hvaljen bodi Jezus Kristus!” Le v cer¬
kvi je še v navadi. Torej vošite v svojim sercu mašniku
vselej dobro, ko se bo per sveti maši k vam obernil, in
rekel: »Gospod bodi z vami.”

Po tem gre mašnik na desno stran k mašnim bu¬
kvam in reče: »Molimo!” S to besedo sebe in prici-
joce k molitvi opominja, in moli eno ali pa več molitev,
ktere se po prazniku spremenujejo , v kterih misli in
želje kristjanov izgovori in prosi, de bi ga Bog uslišal
po Jezusu Kristusu, Gospodu našim, ker le zavoljo Je-
zusoviga zasluženja upamo uslišani biti, in služabnik od¬
govori: »Amen”, to je, naj se zgodi, kar prosimo in
poterdimo.

Zakaj pa mašniki z razpetimi rokami te molitve mo¬
lijo?
Zato, ker je Jezus na križu z razpetima rokama

molil ; ker sv. Pavel zapove, de naj možje med molitevjo
povzdigujejo čiste roke proti nebesam. Mozes je z raz¬
petima rokama molil, ko se je Jozve zoper Amalakitarje
vojskoval. David v svojih psalmih govori na več me¬
stih, de povzdiguje svoje roke proti nebesam. Navado
v stari zavezi je tudi cerkev obderžala.



233

Po molitvi, v kteri je masnik misli, želje in prošnje
vsili vernikov Bogu izročil, bere nekoliko iz svetiga pisma
stare ali pa nove zaveze, veči del pa iz listov svetiga
Pavla ali drugih aposteljnov; to berilo je skorej per
vsaki masi drugo. Kader masnik berilo zbere, se ne¬
koliko nazaj ozre v znaminje, de ga je zbral, in služab¬
nik reče: »Hvala Bogu!” S temi besedami nas ka-
toljska cerkev poduči, kako hvaležni bi mogli Bogii biti,
de nam je po prerokih in aposteljnih svojo sveto voljo
razodel, de vemo kaj je prav, kaj pa greh.

Po tem se nektere verste, iz svetiga pisma zbere
in gre na sredo altarja, kjer se perklone in prosi, de
bi zamogel vredno oznanovati sveti evangeli. — Treba
je, de kdor hoče Jezusa oznanovati, mora biti čist v
sercu in v govorjenji in pravičen v svojim življenji, de
so njegove dela po zapovedih svetiga evangelija, in de
kar z besedo drugim storiti oznanuje, s svojim pohujslji-
vim življenjem ne overže.

Po dokončani molitvi gre na levo stran altarja sveti
evangeli brati, pozdravi pričijoče verne z navadnim po¬
zdravljenem, rekoč: »Gospod z v a m i!” in služabnik
odgovori v imenu pričijočih: »In s tvojim duham.”
Ko masnik, pove iz kteriga evangeljista de bo sveti evan¬
geli bral, prekriža bukve in sebe s svetim križem na
čelu, ustih in persih. Služabnik pa reče v imenu ver¬
nikov: »Hvala tebi Gospod!” de Boga zahvalijo,
ki nam je svojo sveto voljo po Jezusu oznanil, in vesele
obljube storil. Per branji svetiga evangelija vsi po cer¬
kvi vstanejo in se prekrižajo na čelu, ustih in persih.

Zakaj masnik sveti evangeli prekriža ?
Masnik prekriža sveti evangeli, kteriga bere v zna¬

minje, de so besede Jezusove, ktere imajo moč od Je¬
zusove smerti na križu, nas v dobrim ohraniti, ali pa k
dobrimu, pravičnima življenju prenagniti.



234

Zakaj se mašnik in pričijoči kristjani pred branjeni
svetiga evangelija s svetim križem zaznamovajo na
čeluustih in persih?
Zato na čelu, de pričajo, de se ne sramujejo Je¬

zusovih naukov, temuč si v čast štejejo, de so tako
srečni, de so jih prejeli, na ustih v znaininje, de so per-
pravljeni nauke Jezusove tudi pred svetain pričati, in z
besedo terditi, ko bi bilo treba; na persih v znaminje,
de hočejo Jezusove nauke tudi v svojim sercu terdno
verovati in ohraniti.
Kaj pomenij de pričijoči verni per branji svetiga evan¬
gelija vstanejoj in stoje' dokler se bere ?
Pomeni veliko čast, ktero kristjani do svetiga evan¬

gelija imajo; de hočejo vse nauke svetiga evangelija zve¬
sto poslušati, in de so perpravljeni vse dopolniti, karkoli
jim bo Jezus v svetim evangeliju zapovedal.

Ko mašnik sveti evangeli zbere, kušne evangeljske
bukve iz časti, hvaležnosti in ljubezni do Jezusa, kteri-
ga nauke je v svetim evangeliju bral. Pa tudi zato jih
kušne, ker nam Jezus v njih milost, odpušenje grehov
in spravo z Bogam oznanuje in obljubi, če po naukih
svetiga evangelija živimo; zato pa tudi mašnik med ku-
ševanjem reče: »Po evangeljkih besedah naj
bodo zbrisane naše pregrehe”, in služabnik mu
odgovori: »Hvala tebi Kristus!”

Res spodobi se Jezusa iz serca hvaliti za preveliko
dobroto, de nam je v svetim evangeliju povedal, kaj nam
je storiti, de v nebesa pridemo.

Bukve evangelija so bile per nekdanjih kristjanih v
veliki časti. Per velikih cerkvenih zborih so jih z ve¬
liko častjo na poseben kraj položili. Cesar Justinijan
je zapovedal, de v sodnih hišah morajo evangeljske bu¬
kve biti, persegovali so per evangeljskih bukvah. Novo
posvečenim škofam jih per posvečevanji na glavo pokla-



235

dajo; vezali so jih lepo, s zlatarn prevlekli, roke so si
umili preden so jih prijeli, pred njimi poklekovali, kader
so jih brali so se možki odkrili, ženske pa obraz za-
gernile, i. t. d.

Po zbranim svetim evangeliju stopi masnik v sredo
altarja in moli vero, ako je za tisti dan zapovedana, kar
se pa le ob večih godovih zgodi. S tem masnik očitno
priča, de vse veruje, kar je Bog razodel in katoljska
cerkev veruje. Po tem je pridiga.

Do pridige in med pridigo je bila v pervih časih
cerkev vsim ljudem odperta, nevernikam , krivovercam,
judam, gresnikam in spokornikam, vsi so smeli božjo be¬
sedo poslušati, de so zvedili kaj je verovati in storiti,
ako hočejo zveličani biti. Preden se je začelo darova¬
nje (ofrovanje) so bili pa vsi spuseni, kteri se niso imeli
pravice Bogu darovati. Dijakon jim je na glas rekel:
Pojdite, zdej ste spuseni. Prej pa ko so sli iz cerkve,
je škof nad nje roke položil in molil, ko je zmolil in jih
Bogii perporočil, so sli iz cerkve, in cerkev je bila za-
perta. Po aposteljskih postavah tudi niso smeli darovati
krivični, ulačuge, talovaji, zatiravci vdov in zapusenih
otrok, gospodarji, ki so s svojimi služabniki gerdo in
terdo ravnali, kteri so mesta razdjavali, hinavski perli-
znjenci, krivični čolnarji, goljufi, terdoserčni vojsaki, ki
so uboge terli, ubijavci, krivični sodniki, pomagavci hu¬
dobnih del, pijanci, preklinjevavci, plesavci, skopi lakom¬
niki, i. t. d. Const. apost. lib. 4. c. 6.

30. O<1 darovanja«
Kader masnik vero zmoli, kusne altar, se oberne

proti ljudem in reče: »Gospod z vami!” Služabnik od¬
govori: »In s tvojim duham.” Na to masnik proti altarju
obernjen, pravi: »Molimo!” in na tihaina moli kratko
molitev in odkrije kelih.



236

Preden vam molitve od darovanja povem, hočem se
prej od stare navade darovanja govoriti. Prej ko je
mašnik daroval, so sli verni k darovanju. Pogernili so bel
pert na altar, kar današnji dan tista ruta pomeni, ki ji
pravimo korporal. Preden so sli k darovanju, so se kušnili
eden druziga v znaminje, de so med seboj v miru, de
nima nobeden sovražtva do druziga v svojim sercu po
zapovedi Jezusovi, ker je rekel: de preden kdo daruje,
in se spomni, de ima kako sovražtvo s svojim bližnjim,
naj pusti svoj dar pred altarjem, naj gre se spravit s
svojim zopernikam, potlej naj pride in naj daruje svoj
dar. Kdor je hotel k svetimu obhajilu perstopiti, je mo¬
gel tudi darovati, in kterimu ni bilo perpušeno k sveti¬
mu obhajilu iti, tudi darovati ni smel. Darovali so kruh
in vino, kar je bilo treba k sveti masi in k svetimu ob¬
hajilu. Darovali so pa tudi olje, sveče, kadilo, denar in
druge reci. Ko se je število vernih pomnožilo, so tudi
veliko dari darovali, torej so obilnisi dari pred maso v
hišo škofa ali fajmoštra pernesli, v cerkev pa le kruh in
vino, kolikor ga je bilo treba k sveti masi in za sveto
obhajilo. Constit. apost. Can. 4. Sjnod. Carthag. 3.
Can. 24. Druge dari so obernili v živež duhovnov,
cerkvenih služabnikov, ubogih in za cerkvene opravke.
Pozneje so pa le denarje v dar nosili; desiravno so tudi
precej v začetku cerkve v denarjih nekteri darovali. Na¬
vada je pa bila, de so bili vsi na glas brani, kteri so
dari v dar pernesli. Inocen. 1, epist. ad Decent. Tudi
so dajali v denarjih, de so bile svete mase brane, kakor
se se današnje dni godi, de kristjani za mase dajajo v dar,
de bi mašniki ložej brez skerbi živeli, in le bolj za du¬
šno dobro vernih skerbeli in ubogim pomagali. »Kteri
altarju služijo, od altarja delež prejemajo.”
1. Kor. 9. 13. Kakor so pervi kristjani dari darovali,
de bi bili svete maše in svetiga obhajila deležni, tako
tudi današnji kristjani za maše dajejo, de bi bili so-



237

sebno svete mase deležni, ker se za nje sosebno spomin
stori.

Desiravno ni potrebno h keršanskimu nauku vediti,
de so precej v pervih časih kristjani denar dajali, de so
mašniki za-nje maševali, hočem vender nektere izglede
svetih ljudi povedati, de se prepričamo od te svete na¬
vade.

Sv. Epifani je pisal bukve zoper krivoverce konec
četertiga stoletja po Kristusovim rojstvu. V teh bukvah
pove od Helela, judovskiga duhovna in učenika, de je
kristjan postal in se dal kerstiti, in po prejetim svetim
kerstu je dal škofu, ki ga je kerstil, veliko gručo zlata
in ga prosil za nj sv. maso opraviti. To nas prepriča,
de za mase denar dajati je bilo že tisti čas v navadi,
kar tudi sv. Krizostpm v 50. homilii po evangeliju sveti-
ga Matevža poterdi. Gala Placidija, hči cesarja Teo¬
dozija, je perpeljala duhovna iz Rima, Barbacijana v
Raveno, kjer je bil sv. Peter Krizolog škof. Barbacijan
je veliko čudežev storil, zavolj tega je ljudstvo veliko
zaupanje va nj imelo, in prišli so k njemu in ga prosili
za-nje maševati. Cesar Justinjan je dal povelje nemar¬
nim duhovnam, de naj svojo službo zvesto opravljajo v
svojih cerkvah, in zraven perstavi, zato ker oni, ki so
cerkev zidali, so svoje premoženje zato zapustili, de bi
za-nje svete mase brali. Ex lege 42. Slo. Cod. de
episc. et cleric. Takih izgledov bi bilo veliko povedati,
se prepričati, de so že v pervih časih za mase dajali,
za obletnice po mertvih denarje naloževali in masniki od
istinge činže imeli; pa ker ni treba, tako hočem dalje se
od svete mase govoriti.

Med tem ko so verniki darovali, so drugi psalme
peli, pravi sveti Avguštin. Libr. 2 Retract. cap. 11.
Več ko jih je k ofru šlo, dalje so peli. Ko je darova¬
nje minulo, je mašnik kruh in vino, ktero je bilo za sv.
mašo odločeno, Bogu daroval, kar današnje dni v po-



238
sebnih molitvah stori. Tedej je treba k sveti masi pše¬
ničnima kruha, in vina natorskiga z nekterimi kapiami
vode, ker iz kruha in vina bo sveti zakrament.

Mašnik vzame skledico iz keliha, na kteri za sveto
mošo perpravljena hostija leži, jo z obema rokama pred
seboj na kviško derži in s proti nebu obernjenimi očmi
moli, rekoč: »Vzemi, sveti Oče vsigamogočni večni Bog!
ta prečisti dar, kteriga jest, tvoj nevredni služabnik, da¬
rujem, tebi svojimu in živimu pravimu Bogu za svoje
brezštevilne grehe, zamere in zanikernosti, in za vse pri-
čijoče, pa tudi za vse verne kristjane, žive in mertve.
Daj de bo meni in njim v zveličenje in večno življenje.
Amen?’

Katoljška cerkev daruje per sveti maši nebeškimu
Očetu Jezusa Kristusa, kakor se je Jezus na križu sa-
mimu Bogu daroval, mašnik vidno, in Jezus nevidno sam
sebe daruje. Mašnik imenuje hostijo prečisti dar; te
besede se pa ne vzamejo tako, kakor de bi bil kruh
prečisti dar, ampak se zastopijo od Jezusoviga telesa,
njegovo telo je prečisti dar, v kteriga bo ta kruh, ki
ga ima na skledici, zdej zdej spremenjen, zakaj kruh
nam ne da odpušenja grehov in ne zaleže v zveličenje
ne živim ne mertvim, kakor tudi pervim kristjanam, ne
ki so kruh in vino darovali, pa le zato, de sta bila spre¬
menjena per sveti maši v pravo telo in pravo kri Jezu¬
sovo, kteri sam je edin Bogu dopadljiv dar. Mašnik
govori, kakor de bi bila kruh že v telo, in vino že v kri
Jezusa spremenjena, ko tudi obhaja spomin kervaviga
dani, kteriga je Jezus že na križu opravil. Ker je pa
več molitev pred povzdigovanjem, jih mašnik ob enim
na enkrat ne more izreči, ampak jih po versti moli.

Potlej mašnik vlije vina in malo vode v kelih, in
moli: »Bog! kteri si človeka v visokim stanu čudno stva-
ril in ga, ko je grešil, še bolj čudno prenovil, daj nam
po skrivnosti te vode in tega vina združenim biti z bo-



239

žjo natoro tistiga, ki se je ponižal nase človeške dele¬
žen biti, Jezus Kristus, tvoj Sin, nas Gospod, kteri s
teboj živi in kraljuje v edinosti svetiga Duha, Bog od
vekomaj do vekomaj. Amen?’

Sv. Očaki pravijo, vino pomeni Kristusa, voda pa
nas ljudi. Kakor se voda z vinam zmeša, de se nič več
nemore eno od druziga ločiti, in se oboje pred povzdi¬
govanjem v Jezusovo kri premeni, ravno tako tudi mi
želimo se per sveti masi z Jezusain skleniti, in tako z
njim sklenjeni se nebeškimi! Očetu v dar dati. Torej
moli mašnik med vlivanjem vode med vino: »Daj nam
o Bog po skrivnosti te vode in tega vina združenim biti
z božjo natoro Jezusa Kristusa, ki se je ponižal naše
človeške deležen biti. Ker pa vino Kristusa, voda pa
nas pomeni, torej mora več vina kot vode biti, de se
voda clo nič ne pozna med vinam, ker ne Jezus v nas,
ampak mi se moramo v Jezusa spreoberniti, se njego-
viga duha navzeti, njegovih misli in želja biti. Mašnik
požegna vodo, prej ko jo v kelih vlije, vina pa ne, ker
mi potrebujemo, de nas Bog žegna, Jezus pa ne, ker
od njega ves žegen pride.

Zakaj se per sveti maši voda med vino vlije?

Zato:
1) Ker je tudi Jezus per zadnji večerji vino z vodo

zmešano posvetil, in ker je na križu kri in voda iz
njegove rane tekla.

2) De spomin obhaja prečudniga združenja Jezu¬
sove natore s človeško.

3) Vino pomeni Jezusa, voda pa verno ljudstvo, ka¬
kor se voda z vinam, tako se kristjani z Jezusam
združijo.

Kader je mašnik vino in vodo v kelih vlil, stopi
na sredo altarja in ga daruje, rekoč: »Darujemo ti Go¬
spod! kelih zveličenja, ter prosimo tvojo milost, de naj



240

gre pred obličje tvojiga božjiga veličastva v prijeten dar
za zveličenje nase in vsiga sveta. Amen.”

Mašnik ga imenuje kelih zveličenja, in ga daruje v
dar za zvelicenje naše in vsiga sveta; to pa šene more
vzeti od vina in vode kakor ne od kruha; ker vino in
voda ne daste odpušenja grehov in ne zveličenja, ampak
kri Jezusova, v ktero bo zdej zdej vino spremenjeno,
kar pa masnik ob enim na enkrat storiti ne more, am¬
pak po redu molitve pred povzdigovanjem moli. Prosi
pa masnik, de naj Bog kelih zveličenja v prijeten dar
vzame za naše in vsiga sveta zvelicenje, ne zato kakor
de bi Jezusova kri ne bila Bogu dopadljiva, temne de
bi mu bil prijeten dar, ker mu jo mi darujemo v odpu-
šenje naših grehov in v zvelicenje naše in vsiga sveta,
ker smo polni slabost in torej lahko Bogu zoperni.

Koga tedej darujejo kristjani per sveti maši?

Jezusa Kristusa in z njim tudi sebe, kakor se je
tudi Jezus Kristus na križu Bogu daroval, in se vsak
dan za nas daruje.

Ker mašnik ve, kako svet in nedolžen de bi mogel
biti, kader se podstopi Bogu neskončno svetimu in vsi-
gamogočnimu za vse ljudstvo darovati, in ve koliko sla¬
bost nad seboj ima, in kako nevreden de je Bogu da¬
rovati, v ponižnosti in žalosti svoje duše moli v svojim
in v imenu vsih pričijočih kristjanov, rekoč: »V duhu
ponižnosti in s potertim sercam stojimo pred teboj, vze¬
mi naš dar, o Gospod! in godi naj se pred tvojim oblič¬
jem danes tako naša daritev, de ti bo prijetna, Gospod
Bog!” Potlej poln zaupanja, povzdigne svoje oči in roke
proti nebesam, in reče: »Pridi posvečevavec, vsigamo-
gočni večni Bog! posveti ta dar, perpravljen tvojimu
svetimu imenu.”

S to molitevjo prosi mašnik, de naj sveti Duh po¬
sveti te dari, kteri bodo v telo in kri Jezusa Kristusa



KERSANSKIGA KiTOLJSKIGA MEKI.

Spisal

li. »el. ». Izdatek.

ANDREJ ALBREHT,
prost in fajmo.šter v Novim mestu.





241
spremenjeni, in naj tudi nas posveti, ki se Bogu z Je-
zusam sklenjeni darujemo, de bi bili Bogti prijeten dar.

Masnik si umije roke, de so ciste, ker bo prejel
sveto rešnje telo v roke. Umivanje rok pomeni, de si
moramo serca očistiti, ako hočemo vredno per sveti ma¬
si biti in jo Bogu darovati.

Masnik gre na sredo altarja in moli, de bi ta dar,
kteriga v spomin terpljenja, vstajenja in vnebohoda Je-
zusoviga opravlja, sveti Trojici prijeten bil. Ko je zmo¬
lil, se oberne proti ljudem, in reče: »Molite, bratje!
de bo moja in vaša daritev prijetna per
Bogu, Očetu v sigamogočnimu.” Služabnik v
imenu ljudi odgovori: »Vzame naj Gospod ta dar
iz tvojih rok v hvalo in čast svojiga imena,
tudi k pridu našimu, in vse svoje svete cer¬
kve?’ Ta molitev nam pokaže, de daritva svete mase
je nas vsih skup dar, kteriga Bogu darujemo.

In ko se masnik spet k altarju oberne, moli na ti-
hama eno ali več molitev nad darmi, kakor praznik na¬
nese, in prosi Boga, de naj milostljivo vzame daritev,
ki mu jo z verniki daruje, in de naj njega in verne po¬
sveti in vredne stori, de bi mu bili dopadljivi dar po
Jezusu Kristusu, Gospodu našim. Zdej opomni masnik,
pričijoče, de naj povzdignejo svoje serca k Bogu in hva¬
lijo naj Gospoda svojiga Boga za posebne božje dobro¬
te ; in proti koncu te molitve ga prosi, de naj nam per-
pusti se zveličanim duhovam perdružiti, in ga častiti in
hvaliti z angelji in velikimi angelji, kteri neprenehoma
,n v en glas pravijo: »Svet, svet, svet, Gospod
vsigamogočni Bog! Polne so nebesa tvoje
hvale. Hosana na visokosti! Bodi česen,
kteri pride v imenu Gospodovim! H o z a n a
po višavah!” In zdej služabnik pozvoni, kar pravimo
de je Sanktus. Požvenklja služabnik, de verne po cer-

II. Dčl.



242

kvi opomni, de naj tudi pričijoči z masnikam te besede
molijo.

Katoljška cerkev je besede: Svet, svet, svet, vzela
iz preroka Izaija, kteri je v nebesa zamaknjen angelje
slisal tako hvalo Bogu peti; in iz skrivniga razodenja
svetiga Janeza, kteri pove, de čvetere živali pred bo¬
žjim sedežem noč in dan tako pojejo. Besede: Hozana
po višavah, bodi česen, kteri pride v imenu Gospodovim,
je pa vzela iz svetiga evangelija, kteri perpoveduje, de
so množice Jezusa s tem vpitjem sprejele, ko je v Je¬
ruzalem na oslici jezdil. Cerkev pa zato te besede poje
ali moli, ker zeli, de bi bili tudi kristjani vneti s tolik¬
šno ljubeznijo do Jezusa Kristusa na altarji, v kteriga
se bo zdej spreobernil kruh in vino, in pod podobo kru¬
ha in pričijočiga častili in molili, kakor ga angelji v ne¬
besih časte, hvalijo in molijo.

31, Povzdigovanje«
Potem ko je masnik molitev »svet i t. d?’ zmolil,

razprosti svoje roke in jih sklene, povzdigne oči proti
nebesam, se perklone in kusne altar v znaminie svoje
goreče ljubezni in časti do Jezusa, in prosi z vernimi
kristjani vred neskončno milostljiviga Očeta nebeskiga,
de naj te čiste in svete darove z dopadejenjem sprejme,
in nam da obilno sadu iz darovanja teh darov vživati.
Masnik imenuje kruh in vino čiste in svete darove, ker
bodo kmalo posvečeni in spreobernjeni v Jezusovo telo
in kri, in jih že naprej tako imenuje, kakor de bi bilo
že oboje spreobernjeno, ker ve, de Jezus se je že da¬
roval na križu nebeškima Očetu za nas. V ti molitvi
zdej masnik daruje sveto maso za sveto katoljško cer¬
kev, de bi ji Bog mir dal, in jo varoval posebno pred
krivoverci, kteri resnice Jezusove vere pačijo in terdo-
vratno zametujejo, de bi jo Bog v edinosti ohranil. Da-



243

ruje za papeža, škofa in za cesarja, in moli sploh za
vse, kteri so prave katoljske in apostoljske vere.

Potem masnik spomin stori za druge žive, za ktere
je posebno dolžan maševati, pa jih z besedo ne imenuje,
ampak le v misel vzame. Nar prej se spomni sosebno
tistih, kteri so mu za sveto maso dali, in ga prosili se
jih spomniti, ter Boga prosi, de bi jim po ti daritvi dal,
kar žele, prosijo in potrebujejo za dušo in telo, prosi
tudi Boga za vso njih žlahto, de bi vsim dodelil, kar
potrebujejo na tem svetu za dušo in teh). Kader je
masnik za vse prosil, za ktere je sosebno dolžan prositi,
moli tudi za vse pricijoce, za vse verne, in se združi z
Marijo precisto devico, z aposteljni in svetniki v nebesih
in jih prosi, de bi tudi oni za nas Boga prosili in nam
pomagali prositi od njega po Jezusu Kristusu vse po¬
trebne dobrote zadobiti.

Kako lepa in tolažbe polna je verna resnica katolj¬
ske cerkve, ktera nas uci, de smo združeni tudi s svet¬
niki v nebesih, de so naši bratje, kteri že gledajo obličje
božje, Bog jih ljubi, ker jih je k sebi vzel; mi jih sme¬
mo prositi, in njih prošnja za nas per Bogu veliko
zamore.

Masnik, ko se je z vernimi kristjani vred sklenil s
svetniki v nebesih in v njih prošnjo perporocil, raztegne
svoje roke, in jih derži nad keliham in kruham. Kakor
vam je bilo že povedano, so v stari zavezi, kteri so da¬
rovali Bogu v odpusenje grehov, so svoje roke nad ži-
valijo razprostrene deržali, ktero so potlej zaklali in za¬
žgali v spomin, de so s svojimi grehi smert zaslužili,
pa namest njih bo v dar pernesena žival umorjena; ravno
tako položi masnik roke na dari, de priča, de on in vsi
ljudje s0 kteri se niso v stanu svojih grehov
prav spokoriti, božji pravici za-nje zadosti storiti, in se
od vecniga pogubljenja rešiti, de jim je treba svete da¬
ritve, ktere bodo masnik in kristjani deležni. Masnik

16*



244

položi, tako rekoč, grehe na Jezusa, kteri je pravo ja¬
gnje božje, ki odjemlje grehe sveta, in prosi razžaljeni-
ga Boga, de naj vzame telo in kri Jezusovo v spravo,
v odpusenje svojih in kristjanov grehov.

Po ti molitvi sklene roke, povzdigne svoje serce in
roke k nebeškima Očetu in ga prosi, de naj da sveto
moc besedam, ki jih bo nad kruham in vinam izrekel, de se
bota kruh in vino v pravo telo in kri Jezusa Kristusa
spremenila. Zdej začne delati, kar je Jezus per zadnji
večerji delal, ker Čas se je perbližal, de se bo kruh
spremenil, vzame kruh v svoje roke, in reče, kar je Je¬
zus delal, in le to stori in pravi: »Kteri je pred svojim
terpljenjam tisti dan vzel kruh v svoje svete in častite
roke, in povzdignil oči proti nebu k svojimu vsigamo-
gočnimu Očetu, ga zahvalil, in ga posvetil, razlomil in
svojim učencam dal, rekoč: »Vzemite, in jejte vsi od
tega: zakaj to je moje telo.» Na te'besede se
zgodi velik čudež božje neskončne ljubezni do nas. Kruh
se spremeni v Kristusovo rešuje telo. Kruh ni več kruh,
ampak pod podobo kruha je zdej v mašnikovih rokah
Jezus Kiistus, z dušo in s telesam, s kervjo in z mešam,
Bog in clovek skupej. Ravno tisti Jezus je zdej v podobi
kruha pricijoc, ki je bil v Betlehemu rojen od device Ma¬
rije, umorjen na gori Kalvarii, ki sedi zde; v nebesih
na desnici svojiga Očeta.

Mašnik začne Jezusa moliti, perpogne desno koleno
do tal pred svetim rešnjim telesam, de s tem perpogo-
vanjem Jezusu božjo čast skaže; želi pa, de hi ga tudi
verni kristjani po cerkvi častili in molili, kakor ga an-
gelji na altarji molijo in ga tudi on sam moli, povzdigne
sveto telo Jezusovo, Odrešenika sveta k Očetu, de naj
zavoljo njega pozabi naše grehe, de naj ga vzame v
dar in naše serca z njim. Verni kristjani kleče po cer¬
kvi, se globoko perklonijo, se terkajo na persi, in pro¬
sijo gnade in usmiljenja, ker spoznajo, de naši grehi so



245

krivi njegove smerti, in pričajo, de ni več kruh, ampak
pravo živo telo Jezusa Kristusa, ktero je bilo enkrat
na križu umorjeno za nase grehe, zdej pa se daruje,
de bi deležni postali gnad in milosti, ktere nam je na
križu zaslužil.

Ko je mašnik sveto rešnje telo na altar položil, še
enkrat iz časti do njega z desnim kolenam poklekne, m
ko vstane, odkrije kelih, ga v roke vzame in perpove-
duje, kako je Jezus Kristus per zadnji večerji vino v
svojo kri spremenil, ker moli: »Kavno tako je vzel po
večerji tudi ta prečudni kelih v svoje svete in častite
roke, ter spet zahvalil in dal svojim učencam, rekoč:
Vzemite in pite vsi iz njega: Zakaj ta je kelih mo¬
je kervi, nove in večne zaveze, skrivnost ve¬
re, ktera ho za vas in za veliko njih prelita
v odpušenje grehov. Kolikorkrat hote to delali,
storite v moj spomin.

Masnik zdej tudi pred sveto rešnjo kervjo Jezuso¬
vo koleno do tal perpogne v znaminje, de jo moli in ji
skaže nar veči čast, ktera. gre samimu Bogu, in jo pov¬
zdigne proti nebu, proti nebeškimi! Očetu, de bi nam
bil zavoljo svete, za nas prelite kervi milostljiv. In kri¬
stjani po cerkvi kleče, in se globoko ponižajo, jo časte
in molijo, pokažejo svojo vero, in skesani se terkajo na
svoje parsi in prosijo Boga zavoljo svete kervi, za nas
prelite, gnade in usmiljenja.

De bi nam bila cerkev spoznati dala drago ceno
Jezusove kervi, ki jo je iz ljubezni do nas, de bi nas
bil odrešil, na križu prelil, je zapovedala, de se mora
sveta rešnja kri v zlatih ali pa v srebernih in pozlače¬
nih kelihih imeti. De bi nas pa tudi od njegove neskon¬
čne ljubezni do nas prepričala, de je Jezus hotel zavoljo
nas ubog biti, de bi po njegovim uboštvu mi obogateli,
je navada v cerkvi, de mašnik svetiga rešnjiga telesa
ne položi na zlato ali zidano, ampak perlneno ruto.



246

Po božji vsigamogočnosti in po moči Jezusovih be¬
sedi sta kruh in vino v pravo telo in pravo kri Jezuso¬
vo spremenjena^ in Jezus ie zdej na altarji pričijoč z
dušo in s telesam, s kervjo in z mešam, Bog in človek
skupej. Ce pa le po besedah svetiga Pavla vsako koleno
v nebesih in na zemlji, in pod zemljo se perpogne, ka¬
der se sveto ime Jezusovo izgovori, koliko več moramo
iz božjiga strahu in časti do Jezusa na svoje grešne
kolena pasti, ko je Jezus sam pričijoč, naš Gospod, naš
Bog, ki je iz ljubezni do nas človek postal, zavoljo na¬
ših grehov na križu umeri, ki svojo daritev na križu
opravljeno za grehe vsiga sveta na altarji ponavlja. De
bi ga pa molili, ga mašnik pod podobama kruha in vina
povzdigne, kakor se je Jezus sam dal na križu povzdi-
gnuli, ko se je nebeškima Očetu daroval. Sklenimo se
z angelji, kteri ga na altarji pričijočiga molijo. Spomni¬
mo se pa tudi na terpljenje in smert Jezusovo, kar nam
sam zapove, de kolikorkrat bomo to storili, naj se na nj
spomnimo.

Torej se tudi mašnik v pervi molitvi po povzdigovanji
spomni njegoviga terpljenja in smerti, od smerti vstajenja,
in vnebohoda. Prosi Boga, de bi iz naših rok to daritev
tako dopadljivo sprejel, kakor je nekdaj Abeljnov, Abra¬
hamov in Melhizedekov dar sprejel, kteri darovi so le
pomenili daritev Jezusa Kristusa, kteriga Bogu da¬
rujemo per sveti maši. Mašnik pa s to molitevjo prosi
Boga, de bi naših darov, namreč Jezusoviga rešnjiga
telesa in njegove rešnje kervi ne zavergel, ampak mi¬
lostljivo sprejel, ker Jezus Kristus je nebeškimu Očetu
neskončno dopadljivi dar; temuč le prosi, de naj naše
darovanje in na našo pobožnost, s ktero Bogu Jezusa
darujemo, milostljivo pogleda, in naj se na nas ozre, ki
se z Jezusam v en dar sklenemo, in z njim tudi sami
sebe nebeškimu Očetu darujemo, desiravno smo slabosti
polni. De bi na nas ravno tako milostljivo pogledal, ka-



247
kor je na Abeljna, Abrahama in Melhizedeka, si mora¬
mo pa tudi perzadevati tem možem v. življenji enaki, po¬
dobni biti, in gotovo bomo Bogu dopadli, kakor so mu
ti sveti možje.

Zdej masnik perklone svojo glavo iz ponižnosti, in
prosi nebeškiga Očeta, de bi ta presveti dar sprejel, pa
ker spozna svoj nič in svojo nevrednost, prosi zgrevan,
de bi se Jezus sam svojimu nebeskimu Očetu daroval.

Masnik prosi za verne mertve, roke povzdigne in
jih na parsih sklene in pravi, ker na sveto hostijo gle¬
da: »Spomni se tudi, Gospod! svojih služabnikov in slu¬
žabnic, ki so sli pred nami s znaminjem vere in spe v
miru/’ Zdej se spomni vsih mertvih, za ktere je pose¬
bno moliti dolžan, ali kteri so mu poseben dar za sveto
maso pernesli. Spomin pa tudi stori za vse verne mer¬
tve, ker reče, ki so sli pred nami s znaminjem vere, in
spe v miru, to je, ki so se v gnadi božji iz sveta loči¬
li; ker tak je v miru z Bogam, ki je v njegovi gnadi,
desiravno se se cisti in v vicah pokori. Ko se jih je
masnik vsih spomnil, dalje moli: »Prosimo te, Gospod!
de tem in vsim, kteri so v Kristusu zaspali, dodeliš kraj
hladu, luči in miril. Po ravno tem Kristusu, Gospodu
našim. Amen.”

Desiravno masnik per sveti masi le za nektere posebno
spomni, spomni vender tudi za vse duše v vicah in nobe¬
na ni pozabljena; za vse prosi, de bi bile iz vic rešene,
de bi jih Bog v nebesa vzel gledat obličje božje, ker ve,
de veliko žalost terpe, in se v velicih bolečinah znajde¬
jo, ker so še od Boga odločene, kteriga gledati čez vse
žele. Sv. Krizostom pravi, de navada per sveti maši
za mertve moliti je od aposteljnov. Hornih 69 ad po-
pul. Antiochen.

Potem, ko je mašnik prošnjo storil, de bi bile tud
duše v vicah svete maše deležne, se spomni svojih in
pricijočih kristjanov grehov, vidi grehe in pogleda Je-



248

zusa, cisto, sveto in nedolžno jagnje božje, se ves ske¬
san na parsi udari, kakor nekdaj očitni grešnik in reče:
Tudi nain grešnikam bodi milostljiv in daj nam delež s
tvojimi svetimi aposteljni, marterniki in svetniki v nebe¬
sih imeti.” Zdej imenuje več svetnikov po imenu. Pred
povzdigovanjem je masnik tudi več svetnikov imenoval,
de se jim je v prošnjo perporočal, zdej po povzdigova¬
nji pa prosi, de bi v njih veselo drušino v nebesa pri¬
šel. Sklene molitev z besedami po Jezusu Kristusu.
Te besede nam pokažejo, de le sam Ki•istus, Bog in
človek zamore Bogu tisto čast dati, ki so mu jo pametne
stvari na nebu in na zemlji dolžne.

In potem moli Očenas. Zdej se začno molitve, s
kterimi katoljska cerkev masnika in kristjane perpravlja
sveto obhajilo prejeti. Med vsimi molitvami je Očenas
nar lepši in imenitnisi, ki jo je Jezus sam učil, in ker
vse v sebi zapopade, karkoli kristjan sme od Boga že¬
leti in prositi za dušo in telo. Prej ko masnik začne
Očenas moliti, vse k molitvi opominja, ker pravi: »Mo¬
limo !” In de bi verni s terdnim zaupanjem Boga, svojiga
Očeta imenovali, jim masnik pove, de jim je Kristus
sam zapovedal to molitev moliti, ker pravi: Po Zveli-
čerjevi zapovedi opominjani in z njegovim božjim naukatn
podučeni si upamo reči: Oče nas, kteri si v nebesih i.t. d.
Po Očenasu dalje moli in prosi, de bi nas Bog rešil od
vsiga hudiga, pretečeniga, sedanjiga in prihodnjiga, de bi
bili na prošnjo svete, čiste vselej device in božje mate¬
re Marije in svetnikov s pomočjo božje milosti podpira¬
ni, vselej bili brez greha in obvarovani pred vso zmoto.

Mašnik prosi, de bi nas Bog rešil od pretečeniga
hudiga. To hudo so naši storjeni grehi, in vse drugo
hudo, ki je iz grehov prišlo, in smo z grehi zaslužili,
postavim, veči razdraženje našiga poželjenja in njegova
moč, ktera nas zdej še huje v greh vleče; pohujšenje,



249

ki smo ga dali, de drugi greh delajo, ki bi ga ne bili,
in njih grehi so nam na vesti.

Sedanje hudo je, kar nas zdej stiska na duši in na
telesu, postavim bolezen, žalost, britkost ali skušnjave,
ki nam jih ali meso, ali hudoben duh ali pa svet naprav¬
lja. Prihodnje hudo so vse tiste reci, ktere bi nas v
prihodnjič utegnile ali na duši ali pa na truplu poško¬
dovati; so tedej vse zapeljive in pregrešne perložnosti,
v ktere bi utegnili priti, so časne in večne strafiuge
greha.

Tudi prosi masnik v ti molitvi, de naj nam Bog
mir da, to je zunanji mir, de naj od nas odverne vojsko,
punte in preganjanje, pa tudi znotrajni mir nase vesti,
de bi v miru z Bogam in bližnjim živeli, de bi nas to¬
rej pred greharn in vso zmoto obvaroval, po kterim ne¬
mir pride.

32» Sveto Obhajilo.

Ko je masnik odmolil, in sveto hostijo na skledico
djal, odkrije kelih, se z desnim kolenam do tal perklone,
vstane, vzame sveto hostijo in jo nad keliham čez sredo
razlomi.

Masnik posnemlja Jezusa, kteri je per zadnji večerji
kruh razlomil, preden je v njegovi podobi aposteljnam
svoje sveto telo zavžiti dal. Polovico svete hostje po¬
loži na skledico, od druge polovice odlomi majhen košček
in stori z njo tri križe nad keliham, rekoč: »Mir Go¬
spodov bodi vedno z vami”. Potlej spusti košček svete
hostije v kelih, de se zmeša s svete resnjo kervjo, kar
Jezusovo od sinerti vstajenje pomeni. V grobu se je
Jezusova duša s telesam po božji moči spet sklenila
in telo spet oživelo, tako se Jezus ves z nami sklene v
podobah zakramenta svetiga resnjiga telesa, in je tudi
nam zastava veseliga od smerti vstajenja. Ko masnik



250

sveto hostijo prelomi, ne prelomi Jezusovima telesa, am¬
pak le podobo kruha.

Masnik stori z manjšim koščikam svete hostije tri
križe nad keliharn in vosi mir. Mir, ki ga masnik vosi,
je tisti mir, ki ga človek z Begam sam s seboj in bli¬
žnjim ima, kteriga nam je Jezus na križu zaslužil; to¬
rej križe dela. Ta mir vam masnik vosi s živim Kri-
stusam v roki, ker vam je ta mir tolikanj potreben, zla¬
sti če hočete k mizi Gospodovi perstopiti. Ta mir pride
od svete mase, ali od Jezusoviga terpljenja in smerti na
križu, kteriga se per sveti masi vdeležimo. Ta mir, ako
ga imate, in ga ohranite, vas bo gotovo perpeljal v kraj
večniga mini, v nebesa.

Izraelci, ko so Bogii živali klali in jih darovali, se
niso le v duhu sklenili z daritvijo in se tudi Bogii da¬
rovali; temne so od te daritve tudi jedli; tako je Jezus
tudi hotel, kteri je bil za nas darovan in umorjen, de bi
od te presvete daritve jedli, in se te daritve popolnoma
vdeležili, zato prejmemo sveto obhajilo per sveti masi,
ktera je prava daritev za nas, jo Bogii darovati.

Ko je masnik košček svete hostije v kelih spustil,
pokrije kelih, se perpogne z desnim kolenam do tal,
gleda v Jezusa, in z glavo perklonjen se trikrat na parsi
udari, prosi usmiljenja, ker dvakrat reče: »Jagnje bo¬
žje, ki odjemljes grehe sveta, usmili se nas!»; in ko v-
tretjič reče, pravi namest »usmili se nas”, »daj nam mir!”
Na altarji vidi Jezusa, zaklano jagnje božje, kakor ga
je sveti Janez kerstnik v pušavo priti vidil in ga ljud¬
stvu pokazal, rekoč: »Glejte jagnje božje, ki grehe sveta
odjemlje.

Poln zaupanja v Jezusa, ki je bil v odpusenje na¬
ših grehov na križu umorjen, položi vse svoje in krist¬
janov grehe na nj, in prosi za vse usmiljenja. Potem z
glavo perklonjen moli tri molitve, de se z njimi per-
pravlja k svetimu obhajilu. V pervi molitvi prosi, de



251

naj da mir, kteriga je z nebes pernesel, in edinost vsim
»dam katoljške cerkve, ker je treba, de so vsi kristjani
med seboj in s katoljško cerkevjo v miru in edinosti, ker
so vsi eniga in ravno tistiga svetiga kruha in keliha de¬
ležni, in Jezusov mir mora v tistih kraljevati, ki hočejo
k svetimu obhajilu perstopiti. Ta mir in edinost se pa
v katoljški cerkvi razdere s prepiram in kregam, torej
prosi masnik, de naj da Jezus svoji cerkvi mir in edinost.

V drugi molitvi prosi masnik Kristusa, de naj ga s
svojim svetim telesam in s svojo presveto kervjo od vsih
njegovih grehov in od vsih zlegov resi, in naj mu da,
de bo vselej po njegovih zapovedih živeti zamogel, in mu
dal gnado se nikoli od njega ločiti.

V tretji molitvi, ker svojo nevrednost močno občuti,
de ni vreden Jezusa prejeti, ga prosi, de bi ne dopustil,
de bi mu bil vžitik Jezusoviga presvetiga telesa in pre¬
svete kervi v pogubljenje, temuč de bi po svoji milosti
storil, de bi mu k hrambi in zdravju duše in telesa bil.

Ko je masnik molitve pred svetim obhajilam odmo¬
lil, poklekne z desnim kolenam pred sveto hostijo, in ko
vstane od velike želje gnan po vživanji svetiga Je¬
zusoviga telesa in kervi, vzame sveto hostijo v roko
rekoč: »Kruh nebeški bom prejel in klical v Gospodovo
ime.” Zelje Jezusa Kristusa prejeti morajo enake biti
zeljem
Take želje pa so le v takih sercih, ktere so prazne pre¬
grešne ljubezni do stvari, in Boga iz celiga serca lju¬
bijo, ki je nar veči dobrota, ki jih le sam zamore nasi¬
titi. Po tem se na parsi udari, spozna svojo nevrednost,
in moli: »Gospod! nisim vreden, de greš pod mojo stre¬
ho, temuč reci le z besedo, in bo ozdravljena moja du¬
ša?’ In tako trikrat moli skesan čez svoje grehe.

Zdej stori mašnik s presvetim telesam Jezusovim
križ čez se, de priča svojo vero, de bo zavžil ravno ti¬
sto Jezusovo telo, kije bilo na križu umorjeno, in re-

, ki jih ima silno lačen človek po telesnih jedilih.



252
če: Telo Gospoda nasiga Jezusa Kristusa, ohrani mojo
dušo za večno življenje. Amen?’ In zdej povžije.

Ko je zavžil odkrije kelih, poklekne pred sveto
rešnjo kervjo, vstane in skerbno pobere s skledico drob¬
tinice svete hostije z rute, ko bi jih kaj na nji bilo, in
moli: »Kaj bom povernil Gospodu za vse, kar mi je
dal? Kelih zveličenja bom vzel in klical bom v Gospo¬
dovo ime. Klical bom va nj, in oznanoval bom njegovo
hvalo, in obvorovan bom pred svojimi sovražniki. Kakor
de bi molil: Kako hočem Jezusa zahvaliti za vse nje¬
gove neskončne dobrote ? Njegovo kri bom zavžil, in
se potem njegove na križu opravljene hvalne daritve
vdeležil, in ž njo Boga vredno hvalil, in ker bo moja duša
močna, se ne bom več bal sovražnikov svojiga zvelicenja.”

Na to vzame masnik kelih, stori križ čez se v zna-
minje, de je v njem kri Jezusova, in moli: Kri Gospo¬
da nasiga, Jezusa Kristusa, ohrani mojo dušo v večno
življenje. Amen.

V starih časih je bila navada, de so po mašniko-
vim obhajilu tudi kristjani obhajani bili, kteri so bili per-
pravljeni. Cerkev želi, de bi se dan današnji tudi tako
zgodilo, de bi kristjani po mašnikovim obhajilu obhajani
bili. Zakaj sveta maša je daritev cele cerkve, ktero masnik
in kristjani skupej Bogii darujejo, torej se tudi spodobi, de
se masnik in kristjani skupej vsi kmali s svetim obhi *”
te daritve vdeležijo. In molitve, ki jih masnik po preje¬
tim svetim obhajilu moli, so tudi take, de ne zadevajo
samo mašnika, ampak tudi druge kristjane ; masnik ne
hvali Boga z njimi samo v svojim imenu, ampak ga
hvali v imenu vsili, kteri so z njim vred sveto obhajilo
prejeli. Ker pa ni mogoče, de bi vsi pričijoči per sveti
maši obhajani bili, morajo pa vender, de bodo svete ma¬
še deležni, duhovno obhajilo prejeti. Kako bo kristjan
duhovno obhajilo prejel, je bilo že zgorej povedano.



253

I*o obhajilu mašnik z vinam kelih poplakne, spije
in si nad keliham z vinam in z vodo persle umije, po
krije kelih in gre na desno stran altarja in nekoliko mo¬
li, stopi nazaj v sredo altarja, ga kušne in se proti lju¬
dem oberne, rekoč: »Gospod z vami!" in služabnik mu
odgovori: »In s tvojim duham". Potem gre k masnim
bukvam, in eno ali več kratkih molitvic zmoli, kakor cer¬
kev tisti dan eniga ali več svetnikov spomin obhaja, in
z njimi mašnik vselej Boga zahvali, de nas je daritve
svete maše deležne storil, in ga prosi milosti, de bi sad
svete maše tudi vedno v nas ostal po Jezusu Kristusu,
Gospodu našim. Amen."

Kader je mašnik te molitve zmolil, zapre bukve in
gre na sredo altarja , ga kušne, in pozdravi pričijoče:
»Gospod z vami!" Služabnik odgovori: »In s tvojim
duham.” In mašnik reče: »Pojdite, maša je minula."
Služabnik mu v imenu pričijočih reče: »Bogu hvala!"
S temi besedami zahvalijo kristjani Boga za to srečo,
de so se per sveti maši znajdili. Kader mašnik v pla¬
vim plajšu mašuje, pa ne reče: »Pojdite, minula je maša"
ampak: »Hvalimo Gospoda." Reče pa tako v spomin
nekdanje šege, ker so ob tacih dnevih še druge molitve
po sveti maši opravljali ali pa večernice imeli, in so še
v cerkvi ostali, torej jim mašnik ni rekel iz cerkve iti.

Mašnik, ko je te besede izrekel, se k altarja ober¬
ne in moli: »Naj ti dopade, sveta Trojica! opravilo mo¬
je službe, in daj, de bo daritev, ki sim jo nevredni člo¬
vek pred očmi tvojiga veličastva daroval, tebi prijetna,
za me pa in 7,a vse, ki sim jo za-nje opravil, po milosti
tvoji spravna. Po Jezusu Kristusu, Gospodu našim.
Amen."

S to lepo molitevjo mašnik še enkrat vse molitve
svete maše povzame, in prosi sveto Trojico , de bi bila
sveta maša njemu in vsim vernim v odpušenje grehov,
v spravo z Bogam in zveličenje. In po tej molitvi ma-



254
šnik poln zaupanja, de bo njegova molitev uslišana pov¬
zdigne oči in roke proti nebu, kusne altar v znaminje,
de Jezusa ljubi, ker drugači kristjan gnad ne more de¬
ležen biti, razim če Jezusa ljubi, in reče: »Blagoslo¬
vi vas vsigamogočni Bog”, se oberne proti ljudem,
rekoč: »Oče, Sin in sveti Duh?’ Služabnik odgo¬
vori: »Amen”.

Ne masnik, ampak Bog, vsigamogočni nebeški Oče,
nas blagoslovi, ki nas je vstvaril, Sin, ki nas je odrešil,
in sveti Duh, ki nas je posvetil. In gotovo je, de kdor
je bil s pravo živo vero, terdnim upanjem in z gorečo
ljubeznijo per sveti masi, se je z Jezusam Bogu daro¬
val, in Jezusa za se daroval nebeskimu Očetu, in je s
svetimi željami Jezusa per svetim obhajilu prejel, ali po
duhovno se obhajal, ne gre iz cerkve brez dusniga pri¬
da, Bog ga je blagoslovil s svojo milostjo.

Masnik se oberne na levo stran altarja in moli za¬
četek evangelija svetiga Janeza, v kterim sveti Janez
priča, de Jezus je večni Sin božji, pravi Bog, kteri je
za nas človek postal in na križu umeri, kar tudi mi vsi
verujemo. In ko sveti evangeli zbere, služabnik reče:
»Bogu hvala.”

Zahvalimo Boga za vse gnade in dobrote, ki smo
jih per sveti masi od njega prejeli po Jezusu Kristusu.
Pa ni zadosti le pred altarjem Boga z jezikam zahvaliti,
de nas je vredne storil per sveti masi biti, temuč nase
življenje mora vselej po Jezusovih naukih obravnano bi¬
ti, in s svetim življenjem bomo Boga prav hvalili in
častili.

33. Od svete mase za mertve*
Združba kristjanov po smerti ne mine, duše, ki so

se iz tega sveta ločile, so po ljubezni s kristjani na
zemlji in te z njimi se zmirej sklenjene. Vsi skupej so
le ena in ravno tista cerkev božja, vsi so udje Jezuso-



255

viga telesa, in on je glava Vsa združba na zemlji se
veseli in Boga hvali, de je svoje svetnike v nebesa vzel,
kteri so naši bratje, in iz hvaležnosti opravlja daritev
svete maše. Pa ravno tako tudi žaljuje s svojimi žalo¬
stnimi brati v vicah in opravlja daritev svete maše v
njih odrešenje iz vic, de bi bili rešeni od grehov in ter-
pljenja, in šli vživat nebeško veselje. Za mertve so tudi
v stari zavezi molili in dari darovali. V novi zavezi se
ni nič druziga spremenilo, kakor de nam je Bog, nebe¬
ški Oče namest tolikanj daritev, ki so jih v stari zavezi
Bogu opravljali, le eno samo dal, Jezusa Kristusa, kteri
je Bogu čez vse ljub, in po kterim se odpušenje gre¬
hov zadobi in bo dušam iz vic pomagano. Katoljška
cerkev je vselej sveto mašo za žive in mertve Bogii da¬
rovala. Sv. Ciprijan pove, de je to v navadi od začetka
keršanstva. Epist 1. et 63. Sv. Ciril pravi: Za vse mo¬
limo, ki so v naši združbi umerli, in verujemo, de z mo¬
litvijo, ki jo med nar svetejši daritvo svete maše opra¬
vimo, vernim mertvim veliko pomagamo. Catech. myst.
5. 58. In sveti Tridentinski zbor uči, de ker je v ti
sveti nekervavi daritvi, ki jo per sveti maši Bogu oprav¬
ljamo, ravno tisti Kristus, ki se je v odpušenje grehov
sveta na križu Bogu daroval in kri prelil, zadobe vsi,
ki prav verujejo, so skesani in spokorni, per sveti maši
milost in gnado božjo. Oče nebeški, po ti daritvi poto¬
lažen, deli gnado prave pokore in odpušenje grehov, še
tako veliki naj so. Torej je ta dar opravljen, ne le v
odpušenje grehov, štrafing in v zadostenje, in zadobiti
vse potrebne gnade živim kristjanam na zemlji, ampak
tudi za verne duše v vicah, ki še niso zadosti očišene.
Sej. 22.

Cerkev scer vsako sveto mašo za vse kristjane, žive
in mertve Bogii daruje in moli za nje, vender pa tudi
ob nekterih dnevih še posebno to stori, de za verne
mertve moli in mašuje, Černe oblačila obleče , po kterih



256

verniki vidijo, de bo zdej posebno za mertve spomin
storjen. Tako se godi na dan, ko kdo umerje ali ko je
pokopan, na tretji, sedmi ali trideseti dan po smerti in
obletnici in kader kdo hoče, de se za kteriffa mertviffa
mašuje.

Per černih masah cerkev vse molitve izpusti, ktere
veselje oznamijejo ali pomenijo, moli pa in stori, kar ža¬
lost budi, in take verste iz svetiga pisma bere, po kterih
svojo vero pokaže, de upa od Boga zadobiti, kar za
mertve prosi.

Mašnik ne moli 42. psi., ker v ti molitvi se je Da¬
vid veselil, de bo v božjim šotoru v Jeruzalemu spet
Boga hvalil in mu dari darova), ker cerkev ve, de du¬
še, za ktere mašuje, so še v vicah in jim še ni dopuše-
no iti v veselje Gospodovo, v nebeško kraljestvo.

Mašnik se per mašnih bukvah ne prekriža samiga se¬
be, ampak čez mašne bukve križ stori v znaminje, de
ne bo tolikanj za se, ampak veliko več za duše v vicah
sveto mašo opravljal, in jim torej preč od začetka po
neskončnim zasluženji Jezusove smerti na križu večni
mir in pokoj voši.

Glorija se ne moli, ker je vesela molitev, angeljska pe¬
sem, ker duše v vicah še niso z angelji pred štolam bo-
žjiga jagjneta, in jim še ni dano z angelji nebeške pe¬
smi peti.

Med listam in svetim evangelijem moli Boga pravič-
niga, popisuje božjo pravico, kako ho Bog vse narode
sodil, kako velik trepet bo takrat, ker bodo mogli vsi
priti pred sodni stol, v zaupanji na božjo milost, ker je
Jezus Marii, očitni grešnici odpustil, in razbojnika na
križu uslišal; prosi, de bi Jezus mili pastir tudi dušam
v vicah dodelil večni mir.

Po zbranim evangeliju ne kušne mašnik bukev, ker
verne duše, za ktere se sosebno daruje, še niso popol-



257

noma sprave, sklenitve z Bogam, in popolnoma odpuša-
nja grehov in štraling dosegle.

Per cernih masah mašnik ne blagoslovi vode per
darovanji, ker voda žive verne pomeni, per masah za
rnertve pa masnik želi sosebno dušam v vicah pomagati
in jih sadil svete mase deležne storiti.

Pred svetim obhajilam ne reče masnik: »Jagnje
božje — usmili se nas”, ampak »daj jim pokoj”, in v
tretje, »daj jim večni pokoj”, in se ne udarja na persi
v znaminje, de Jezusa, jagnje božje, veliko bolj za mer-
tve, kakor za se prosi.

Tudi ne pravi: »Pojdite, maša je minula”, ampak proti
altarju obernjen, reče: »Naj počivajo v miru”, ker po
maši so bili mertvi pokopani, ali pa so še molitve za
verne duše v vicah opravljali, in so zato še v cerkvi per
molitvah ostali.

Mašnik tudi blagoslova ne da, ker se per černih
mašah le vernim dušam v vicah večni mir in pokoj voši,
in de se tudi verno ljudstvo opomni, de tudi majhni gre¬
hi so zaderžek, de ne morejo od Boga popolnoma bla¬
goslova prejeti, kakor se zdej dušam v vicah godi, de
so še od božjiga blagoslova za en čas odveržene. Kri¬
stjani! varovajte se tudi majhnih grehov, božja sveta
pravica je ojstra, nič še tako malo omadeženiga ne mo¬
re v nebesa, dokler se popolnoma ne očisti.

34. Zakaj opravlja masnik daritev
svete mase?

Masnik opravlja daritev svete maše:
1) De obhaja spomin Jezusove smerti na križu.
Masnik kruh in vino vsako posebej daruje, in potlej

tudi spremenja, de naznanje daje Jezusove smerti na
križu, per kteri se je njegova kri od njegoviga svetiga
telesa ločila. Zato je sveta maša vedni spomin Jezuso-

II. Del. 17



258
viga kervaviga daru na križu, ko se per nji vedni spo¬
min Jezusove smerti obhaja.

2) De Bogu, Gospodu vsiga, po Jezusu Kristusu
in z Jezusam vso spodobno čast in hvalo skaže.

Vsakiga kristjana dolžnost je Boga častiti in hva¬
liti, in nikjer ni Bog tako češen in hvaljen ko per sv et,
maši, ker sveta maša je bogočestna daritev, kar se izj
molitev svete maše spozna, in ker je Jezus vse daritve
stare zaveze overgel in tudi tiste, po kterih so Boga
posebno častili, in namest vsili daritev je daritev svete
mase postavil, torej se spozna, de ona je hogohvalna
ali bogoeestna daritev. Jezus si je za pravo češenje
božje vse perzadjal, želel in skerbel je, de bi vsi ljudje
na zemlji Boga prav častili in v to je postavil sveto
mašo.

De v ti sveti maši Boga častimo, pokažejo vse mo¬
litve svete maše, posebno pa, kader glorijo molimo, ker
v ti molitvi pravimo: »Čast Bogii po višavah, hvalimo
te o Bog! častimo te, molimo te, povišujemo te.” Pred
sanktusam masnik s posebno molitevjo Boga hvali zavolj
dodeljenih dobrot božjih po Jezusu Kristusu, in vse kri¬
stjane opomni, de naj serca k Bogu povzdignejo, in v
ti molitvi sklene svojo hvalo in češenje s češenjem an-
geljev in reče: »Svet, svet, svet Gospod vsigamogoeni
Bog! polne ste nebo in zemlja tvoje časti.” Kader ma¬
snik pred Očenašam s sveto hostijo nad keliham križe
dela, moli: »Po njem (po Jezusu Kristusu), ž njim in v
njem je tebi Bogu Očetu vsigamogočnimu v edinosti
svetiga Duha vsa čast in hvala od vekomaj do veko¬
maj.” V Očenašu moli: »Posvečeno bodi tvoje ime.”
In ko moli: »O Gospod! nisim vreden, de greš pod mo¬
jo streho”, Boga hvali in časti.

In per sveti maši bo po Kristusu Bog prav časten
po vrednosti, ker le sam Bog zamore Boga prav časti¬
ti. Mašnik, ki mašuje, je grešin človek, in le namestnik



259

Jezusov, vse le v imenu Jezusovim dela. To že kažejo
oblačila, v kterih je mašnik per alta rji oblečen, ni v svo¬
jim navadnjim, ampak posebnim cerkvenim oblačilu, ktero
ga vsiga zagerne in vsiga druziga stori. Masnik moli,
pa Jezus skozi njega moli, in vse nevidama dela, kar
masnik vidama opravla. Tako Sin Boga v sveti maši prav po
vrednosti časti, kar noben človek zadosti ne zamore, in
mi ga po Jezusu, častimo. Tako je sveta maša bogo-
čestna daritev.
3) Mašnik opravlja sveto mašo, de Boga zalivali za

vse prejete dobrote, ker ga ne moremo bolj hvaliti in
se mu hvaležni skazati, kakor če Jezusa darujemo, nad
kterim ima Oče nebeški vse dopadenje.

Dobrotniku za dobrote se zahvaliti, ki nam jih da,
je že sercu dobriga človeka lastno, in dober človek želi
svojimu dobrotniku vse dobro, in mu z veseljem stori
kaj dobriga, če le more, de pokaže svoje hvaležno serce.
Abelj je iz hvaležnosti daroval; ravno tako Noe, kader
je iz barke stopil; Abraham, kije sovražnike! zmagal,
je dal deseti del od vsiga, kar je per sovražnikih dobil,
de je Melhizedek Bogu daroval v zahvalo srečniga zma-
ganja sovražnikov. Sveta maša je namest velikonočniga
jagnjeta judovskiga, in namest družili darov. Judje so
velikonočno jagnje klali in so Boga hvalili, ki jih je iz
Egiptovske sužnosti rešil. Jezus je pravo jagnje božje,
n kristjani ga Bogu darujejo, de se za vse prejete do¬
brote in odrešenje Jezusovo od večniga pogubljenja Bo¬
gu prav zahvalijo.

De se z daritve svete maše Bogu zahvalimo, tudi
molitve per sveti maši pričajo. Pred ko sanktus zazvoni
opominja mašnik pričijoče: »Zahvalite Gospoda, svojiga
Boga.” In pričijoči mu po služabniku odgovore: »Spo¬
dobno in dolžnost je?’ Na to začne mašnik moliti: »Res
spodobno in dolžnost je, prav in dobro, de ti vselej in
povsod hvalo dajemo, sveti Gospod, vsigamogočni Oče,

17*



260

večni Bog! po Kristusu Jezusu, Gospodu našim?’ In
molitve per končanji svete mase so le take, de se z nji¬
mi Bogu zahvalimo. Tako je res sveta masa zahvalna
daritev.
4) De bi nam odpusenje grehov zadobil, in nas z Bo-

gam spravil.
De je Jezus sveto maso v odpusenje naših grehov

postavil, nam pričajo njegove besede, ki jih je govoril
per postavljenji te svete daritve. Ko je dal svojim apo-
steljnam iz keliha piti, je rekel: »To je moja kri nove
zaveze, ktera ho za veliko njih prelita v odpusenje gre¬
hov. Ravno ta njegova kri je pod podobo vina v sveti
masi darovana. Vera katoljske cerkve je bila v vsih
časih, de se sveta masa v odpusenje grehov opravlja.
Molitve svete mase to tudi pričajo. Mašnik začne sveto
mašo z očitno spovedjo, in s prošnjo za odpusenje gre¬
hov. Pred podobo križeniga Jezusa na sredi altarja
moli: »Gospod, usmili se nas!” V molitvi glorija moli:
»Jagne božje, ki sveta greha odjemlješ, usmili se nas!”
Med darovanjem moli, de bi nebeški Oče to daritev vzel
v odpusenje njegovih in kristjanov grehov, in za vse
žive in mertve. Pred povzdigovanjem roke nad vinam
in kruhain derži v znaminje, de svoje in ljudstva grehe na
Jezusovo telo in kri položi, de bi jim bili odvzeti, in prosi
Boga za se in za vse pričijoče verne, de naj jih po Kri¬
stusu reši od večniga pogubljenja. Per povzdigovanji bo
ponavljeno, kar se je na križu godilo, kjer je bila kri
prelita v odpušenje grehov. Po povzdigovanji prosi ina-
šnik za duše v vicah, de bi jih Bog vzel v kraj hladu,
in jim dodelil večni mir in pokoj, in potlej prosi, de bi
tudi nam dal delež nad njegovim usmiljenjem in v družbi
njegovih svetnikov. V Ocenašu prosi: »Odpusti nam
naše dolge”, in v molitvi po Očenašu, »de bi nas rešil
od vsiga pretečeniga, sedanjiga in prihodnjiga zlega.”
Kader sveto hostijo nad keliliam prelomi, reče: »Mir



261

Gospodov bodi vedno z vami?’ Te besede nam povedo,
de smo od daritev svete mase z Bogam spravljeni, torej
pravi inašnik: »Jagnje božje, ki grehe sveta odjemlješ,
usmili se nas, dodeli nam mir!” ker Jezus je srednik,
besednik med Bogam in človekam, po njem zadobimo
mir. Konec svete mase, prej ko masnik ljudstvo bla¬
goslovi, prosi se sveto Trojico, de naj ta daritev z do-
padenjem sprejme v spravo z Bogam. Tako se prepri¬
čamo, de sveta masa je bogospravna daritev, deje od¬
pravljena v odpnšenje grehov, in Jezus je jagnje božje,
ki per daritvi svete mase grehe sveta odjemlje.
5) De bi nam sprosil po Jezusu in z Jezusam Kri-

stusam vse gnade in dobrote, kterih potrebujemo za du¬
šo in telo.

Od te resnice nas tudi molitve svete mase prepri¬
čajo. Masnik prosi Boga per sveti maši vsiga, kar po¬
trebujemo, zlasti za dušo; namreč de bi njegovo sveto
voljo čedalje bolj spoznali, po njegovi sveti volji živeli,
sveti umerli in v nebesa prišli, ker tudi zato je Jezus
umeri, de bi bili mi večno zveličani. Pa tudi telesne
dobrote smemo per sveti maši Boga prositi, pa s teni
pristavkam , če so te časne dobrote k zveličenju potre¬
bne. Od tega se prepričamo iz molitev, ki jih masnik
per sveti maši moli, in še iz posebnih maš. Masnik ma¬
šuje, postavim posebno za dobro voljenje papeža, za od¬
vernjenje razpertja v katoljški cerkvi, za odpnšenje gre¬
hov, za spreobernjenje nevernikov, za srečno vojsko, za
hiter mir, za odvernjenje kuge, neznanih bolezin, za bol¬
nike, popotnike, ženine in neveste, i. t. d. Pa tudi še
posebne molitve se per sveti maši molijo, de se perpo-
ročamo svetnikam v molitev, za papeža, cesarja, za svo¬
jo družino, za hišni mir, za odvernjenje lakote, slabiga
vremena, za dež, za lepo vreme, za zdravje živine, tudi
so molitve, de bi prosili Boga, de bi nam milost dal
svoje grehe objokovati, za odpnšenje grehov, molitev za



262

čistost, ponižnost, poterpežljivost, za sovražnike, i. t. d.
za vsako potrebo so molitve, ki se per sveti masi moli¬
jo. De bi bili bolj gotovo uslišani, darujemo Bogii Je¬
zusa Kristusa, in Bog nam bo tudi dal, če ga bomo po
Jezusu prosili, česar nam je v zveličenje treba. Sveta
masa je tedej res bogoprosna daritev, torej se smete
masniku v prošnjo perporočati v vsili svojih dušnih pa
tudi telesnih potrebah.

35. Od darovanja svete mase,
Komu bo daritev svete maše opravljena ?

Daritev svete mase se sme in bo tudi le Bogu o-
pravljena, in nikomur drugimu ne. Na križu se je Je¬
zus le svojimu nebeškimi! Očetu daroval, torej se per
sveti masi tudi le nebeškimi! Očetu daruje , v kteri svojo
na križu opravljeno daritev ponavlja.

Ali ne darujemo svete maše tudi svetnikam?
Svetnikam nobene svete mase ne darujemo. Jezu¬

sa Kristusa praviga Boga in praviga človeka skupej
darujemo per sveti masi le nebeškimi! Očetu v podobah
kruha in vina. Svetniki so stvari božje ravno kakor
mi, Boga pa stvarem ne smemo v dar prinesti. Spomin
svetnikov in angeljev se per sveti masi stori pa le zato,
de se Bogii zahvalimo, ker jim je po daritvi svete mase
dal milost, de so svetniki postali in se zveličali, in de
jih prosimo, de bi za nas Boga prosili, de bi nam gna-
do dal skušnjave premagati, sveto živeti in po smerti v
njih srečno družbo v nebesa priti.

Koga katoljška cerkev še daruje s telesam in kervjo
Jezusovo Bogii Očetu?

Katoljška cerkev tudi sama sebe per sveti masi po
Kristusu, s Kristusam in v Kristusu nebeškimi! Očetu
daruje; daruje tedej molitve in želje vsih vernih kristja-



263

nov, de bi mu bile dopadljivši ko se mu z Jezusovim
telesam in njegovo kervjo združene darujejo, in de kar
bi sami s svojimi prošnjami ne mogli doseči, bi po Je¬
zusu in ž njim dosegli. Pa tudi vsak kristjan posebej
je dolžan za katoljsko cerkev, za se, in samiga sebe
Bogu darovati po Kristusu in s Kristusom, in mu oblju¬
biti vse svoje misli, zelje, besede in dela, in vse kar je
in ima, le v spolnovanje bežje volje, v božjo čast in
svoje zveličenje obračati, in tako se Jezusove daritve
vdeležiti, in iz nje obilno sadu dobiti.

Zcz koga daruje mašrdk sveto mašo ?

Sveto maso daruje mašnik za žive in mertve, posebno
pravoverne kristjane. Jezus je na križu svojo daritev
za vse ljudi opravil, ta daritev se per sveti masi po ne-
kervavo ponavlja, torej tudi za vse žive. Sveti Janez
apostelj pravi: »Jezus Kristus je sprava za nase grehe,
in ne le za nase, ampak tudi za grehe vsiga sveta?’
1. Jan. 2. 1. In sveti Pavel pravi: »Nar prej vas pro¬
sim, de naj se prošnje in molitve store za vse ljudi, za
kralja in vso gospbsko, de bi mirno in pokojno živeli v
vsi pobožnosti in čistosti. Zakaj to je prav in prijetno
pred Bogain našimu Zvelieerju, ker on hoče, de bi bili
vsi ljudje zveličani, in vi vsi k spoznanju resnice per-
šli.” 1. Tim. 2. 1—-k. In cerkev tudi prosi za vse ljudi,
in na veliki petek pa posebne molitve za neverne ljud¬
stva , ajde, krivoverce in jude opravlja, de bi resnico
svete vere spoznali, in v katoljsko cerkev stopili.

Daritev svete maše se tudi opravlja za duše v vi¬
cah. Ne za pogubljene, ker so že v večni ogenj obso¬
jene, njun nobena prošnja več ne pomaga, ker niso več
v družbi kristjanov. Za svetnike v nebesih se tudi ne
opravlja, ker naše pomoči ne potrebujejo. Torej le za
verne duše v vicah se sveta maša opravlja, ki so se v
gnadi božji iz tega sveta ločile, pa zavoljo majhnih gre-



264

hov, madežev greha, ki so jih seboj nesle, ali ker niso
za storjene grehe pred smertjo še pokore dostale, še v
vicah terpe.
Ali pa mora mašnik vselej,, kader za kakiga mertviga
mašujej v čemim oblačilu maševati ?
Tega ni treba, ker vrednost svete maše ne pride

od barve, ali v eernim plajšu ali pa druge barve mašuje.
Po postavah cerkve se ob nekterih godovih svetnikov
v eernim ne sme maševati. Na dan pokopa v pričo mer-
lica, sedmi ali trideseti dan ali ob leti po smerti ranjciga se
sme peta maša v eernim plajšu opraviti, desiravno god svet¬
nikov ne nanese, de bi se smelo v eernim plajšu maše¬
vati. Za mertviga se pa spomin stori per sveti maši, če
se tudi v eernim plajšu ne mašuje.

Ali se daritev svete maše za eniga sarniga opravlja ?
Sveta masa je daritev cele cerkve, vsi pravoverni

živi in mertvi imajo delež per ti daritvi po meri
njih vere, ljubezni in pobožnosti; poseben spomin in po¬
sebne prošnje se pa vender store per sveti maši za tiste,
ki so se mašniku perporočili ali mu za mašo dali kak
dar. Misliti se pa ne sme, kader se za mašo denar da,
de to je cena svete maše; sveta maša je neskončne vred¬
nosti , zlata in srebra celiga sveta ji ni permerjati, kar
vernik mašniku da, je le za njegovo opravilo, sveta ma¬
ša je daritev cele cerkve.

36. Od gnad in dobrot, ki jih od sve¬
te mase zadobi, kdor se spodobno per

nji znajde.
1) Dolžnost naša je Boga moliti, častiti, za prejete

gnade in dobrote se mu zahvaliti, odpušenja grehov in
tudi drugih dušnih in telesnih dobrot ga prositi. Ako
smo prav perpravljeni in v Bogu zbrani per sveti maši,



265

vse te štiri dolžnosti do Boga dopolnemo. Če hočemo Boga
tako častiti, kakor njegovimu veličastvu gre, in ga vredno in
prav moliti, kakor smo ga moliti dolžni, dopolnemo le per
sveti masi to dolžnost, ker mu v ti daritvi Jezusa Kristusa
na križu umorjeniga, njemu popolnoma enakiga v dar
pernesemo, zakaj le Bog, kar je Jezus, zamere Boga
prav počastiti. Per daritvi svete maše stopimo pred bo¬
žji stol, in damo Bogu Očetu v dar za nas na križu u-
morjeno telo in prelito kri Jezusa Kristusa, de se za
nas pred Bogam Ocetam ponižuje, in ga namest nas
časti, ker ga nobeden ne more tako počastiti kakor Kri¬
stus. Vsa čast, ki jo Bogii angelji, marterniki in svet¬
niki v nebesih skazujejo ni permeriti časti, ktero mi Bo¬
gu s sveto mašo skažemo. Torej ljubi kristjani! ako
hočemo Boga prav in po dolžnosti počastiti, hodimo k
sveti maši in darovajino Bogu Jezusa in z njim tudi se¬
be večnimu Bogu.
2) Per sveti maši Boga zahvalimo za vse prejete

dušne in telesne dobrote. De smo Boffii veliko hvalo<5

dolžni vsak lahko spozna, kdor le nekoliko premisli, kaj
vse je že od Boga prejel, in koliko dobriga še zdej
prejemlje. Prejeli smo umno in neumerjočo dušo, odre¬
šeni smo po Jezusu Kristusu od večniga pogubljenja,
prejeli smo pravo katoljško vero, in po usmiljenji božjim
smo postali udje svete matere katoljške cerkve, ktera
nas resnico uči; prerojeni smo v svetim kerstu iz hudi¬
čevih otrok v božje otroke, poterjeni smo v veri po za¬
kramentu svete birme, de bi nas ne premagali sovražni¬
ki naših duš; hranam’ smo z Jezusovim rešnjim teiesam
m napajani z njegovo sveto rešnjo kervjo. Bog nas k
dobrimu napeljuje z notranjim opominovanjem , po pridi¬
garjih , spovednikih in dobrih prijatlih, nebesa nam je
perpravil, daje nam vsakdanji kruh, i. t. d. Za vse te
dobrote smo Bogu veliko hvale dolžni. Ali kako hočemo
reveži Boga hvaliti po vrednosti, ker smo grešniki? Je-



266

zus Kristus stori v sveti masi, kar mi ne zamoremo, on
se nebeškima Očetu per sveti masi daruje, in ga namest
nas po vrednosti zahvali za vse nam dodeljene dobrote.
Tako se tudi mi Bogu prav zahvalimo, ce spodobno v
Bogu zbrani per sveti masi Jezusa v zahvalo da¬
rujemo.

3) Vsi smo grešili in potrebujemo milosti božje, sprave
z Bogam, odvernjenja zasluženih štrafing. Grešniki po¬
trebujejo spreobernjenja in odpušenja grehov, in spokor¬
nikom je treba za svoje grehe božji pravici zadostiti.
Kje bomo v vsih teh velicih potrebah pomoči iskali in
dobili ? nikjer drugod kakor per sveti masi. V stari za¬
vezi smo slišali, de je Bog Izraelsko ljudstvo ojstro štrafo-
val, kader se je pregrešilo , mi zaslužimo pa še hujši
pokorjenje zavoljo svojih pregreh, ker še bolj Boga spo¬
znamo; de nas pa Bog ne štrafuje po zadolženji, tolaži
daritev svete maše njegovo pravico. Za grehe se mora
razžaljeni pravici zadostiti. Jezus Kristus je namest
nas Bogu s svojo smertjo na križu zadostil, in razžalje¬
no pravico božjo potolažil; in v sveti maši nosi Jezus
svojo na križu storjeno smert Bogu v dar, in zaderžuje
božjo jezo, de se nad grešniki po zadolženji ne mašuje,
in nas tako očitno ne tepe kakor nekdaj. Pa ce nas
perzanašenje božje ne spametva in ne poboljša, bo Je¬
zus potlej pervolil, de naj se nam zgodi kakor zasluži¬
mo , in toliko huje bomo tepeni, kolikor dalje nam
zanaša.

Daritev svete maše nam tudi spreobernjenje in od-
pušenje grehov dobiva, ako smo pobožno in spodobno
per nji. Smertni grehi bodo sicer le v zakramentu svete
pokore odpušeni, pa ce sveto mašo prav slišimo , in v
odpušenje grehov Jezusa Kristusa per sveti maši nebe¬
škima Očetu darujemo, nam dodeli Bog, po ti daritvi
potolažen, gnado praviga kesanja nad grehi, in resnični-



267

ga spreobernjenja, de so nam potlej grehi v zakramentu
svete pokore odpušeni.

O, de bi vsaki grešnik s tako skesanim sercam per
sveti masi bil, s kakoršnim je očitni grešnik v tempelj
prišel, gotovo bi zadobil po ti daritvi gnado spreober¬
njenja in v zakramentu svete pokore odpušenje grehov.
Trident. zbor .sej. 22. post. 2.

S sveto maso tudi za storjene in odpusene grehe
zadostujemo. Jezus Kristus je s svojim terpljenjem in
smertjo na križu Bogu za vse grehe zadostil, kar jih je
bilo do tistih mal storjenih. Kdor sveto maso prav
perpravljen spodobno sliši, se stori deležniga Jezusoviga
neskončniga zasluženja in zadostenja, in s tem Jezuso¬
vim zasluženjem, božji pravici zadosti.

Torej zares spokorni grešniki ne žaljujte zato, de
bi mislili s čem hočemo božji pravici zadostiti, s čem jo
potolažiti, bodite v Bogu zbrani, skesani per sveti maši,
vdeležili se bote Jezusoviga neskončniga zasluženja, in
s tem boste zadostili božji pravici za vse svoje grehe,
ki ste jih nehali delati, če jih je bilo še toliko in naj so
še tako veliki, ker ravno zato nam je Jezus sveto ma¬
šo zapustil. II kako velikimi! pridu nam je spodobno
per sveti maši biti!
4) Z daritvo svete maše Boga vsiga prosimo , česar

nam je treba za dušo in telo. Jezus prosi za nas, in
se per sveti maši daruje za nas nebeškima Očetu, ker
je naš besednik per Očetu, in prejeli bomo česar prosi¬
mo, če je le naši duši k zveličenju, in smo perpravljeni
prejete dobrote v božjo čast oberniti. Ako pa Jezus,
Bog in človek skupej, za nas prosi, ki Bogu svoje na
križu umorjeno telo in svojo prelito kri v podobi kruha
in vina v dar pernese, kako bi nam Bog, pravi sv. Pa¬
vel, kteri ni svojimu lastnimu Sinu zanesel, temuč gaje
za nas dal, z njim vsiga ne dodelil? Bimlj. 8. 32.



268
Sveta masa je tedej neskončne vrednosti, neskon¬

čne cene. Sveta masa je studenec gnad božjih za nas.
Kdor koli sveto maso spodobno sliši in jo Bogu daruje,
zadobiva po nji milost božjo, in perhaja po vsaki sveti
maši nekoliko boljši. Bogamolne duše, ktere so per sveti
maši v Bogu zbrane, dobivajo odpušenje malih grehov,
ki jih per vsi svoji čuječnosti nad svojim poželjenjem le
vender iz naglosti, nepremiselka, iz slabosti, iz nevedno¬
sti store, in dosežejo stanovitnost v dobrim.

Pa tudi vi spokorniki, ki ste hudo grešili, pa se s
pomočjo gnade božje spreohernili, grehe opustili, odvezo
od božjiga namestnika prejeli in se spet z Bogam spra¬
vili, tudi vi zamorete velik sad iz svete maše prejemati,
ako jo spodobno slišite. Ako ste se v resnici spreober-
nili, iz napuhnjenih, prevzetnih v ponižne in pohlevne, iz
blagolakomnih in skopih dobrotljivi, in revežem res po¬
magate, iz nesramnih in nečistih v sramežljive in čiste,
požrešnih in pijanih v zmerne in trezne, iz togotnih v
krotke in tihe, i. t. d. Ako ste se tako spreohernili,
smete terdno upati, de so vam grehi odpušeni. Pa stor¬
jene in odpušene grehe morate tudi še s pokorili zbri-
sovati in za nje božji pravici zadostovati. Ko pa sveto
mašo spodobno slišite in Bogii Jezusa Kristusa v podo¬
bah kruha in vina z mašnikam vred darujete, vas Jezus
svojiga zasluženja in zadostenja deležne stori, in z Je¬
zusovim zasluženjem in zadostenjem in s svojim pokor-
jenjem bote zamogli božji pravici za svoje grehe zado¬
stiti. Verh tega boste pa tudi gnado sprosili, de v po¬
kori stanovitni ostanete do konca svojiga življenja, in se
v grehe nazaj ne povernete. Glejte, kdo ne bo z veli¬
kim veseljem k sveti maši prišel in jo spodobno slišal,
če bo le perloznost imel, ker bo tolikšnih gnad deležen
in jih zadohil!



269

Ali tudi grešniki sad od svete maše zadobe?
Grešniki tudi zadobe velik sad od svete mase, te

so skesani per nji, in resnično žele se poboljšati. Gre¬
šniki so pa trojni: eni so, kteri brez skerbi, in veseli
greh delajo, in nimajo clo nobenih želj se poboljšati, jali
če jim tudi kterikrat na misel pride, de jim je treba 'se
poboljšati, pa precej to misel v nemar spuste; drugi so,
kteri so se že spreobernili in grešne navade že opustili,
pa svete odveze še niso prejeli, ker morajo več časa
svojo stanovitnost v dobrim tudi v djanji skazati; tretji
so, kteri niso še spreobernjeni, niso še grehov opustili,
pa vender že k Bogu za pomoč zdihujejo , zares žele
se poboljšati, se že spreobračajo, grehe že opušajo, de-
siravno še večkrat nazaj padejo.

Kar perve grešnike zadene, kteri brez vse skerbi
in veseli v grehih žive, nimajo nobeniga sadu iz svete
maše, veliko več se pregreše, ker ne dopolnujejo cer¬
kvene zapovedi, ktera nam ukazuje ob nedeljah in zapo¬
vedanih praznikih spodobno sveto mašo slišati, ker s svo¬
jim terdovratnim sercam sveti maši nečast delajo, ker Je¬
zus ravno zato ponavlja svojo kervavo na križu oprav¬
ljeno daritev per sveti maši pa nekervavo, de bi svoje grehe
obžalovali, jih nad sabo pokorili in odpušenje zadobili, ter-
dovratni grešniki pa nad svojimi grehi nobene žalosti ni¬
majo. Taki grešniki so enaki levimu razbojniku na križu in
judam, ki so Jezusa na križu visečiga ravno takrat za¬
ničevali, ko je za nje kri prelival, de bi ne bili pogublje¬
ni, ampak večno zveličani, in so se hudo pregrešili.

Morde bi bilo pa boljši, de bi terdovratni grešniki
k maši ne hodili ? To ne, cerkvena zapoved jih pod
smertnim greham veže ob nedeljah in zapovedanih praz¬
nikih k sveti maši hoditi, in pregrešili bi se, ako bi ne
hodili, tode s skesanim sercam bi mogli per sveti maši
biti, kakor je bil očitni grešnik v tempeljnu, ki od velike
žalosti in sramote zavoljo svojih grehov si ni upal proti



270

nebu pogledati, ampak na parsije terkal, rekoč: »Gospod,
bodi mi ubogimu grešniku milostljiv!

Spreobernjeni grešniki, ki so že greh zapustili pa
vender svete odveze še niso dosegli, se niso z Bogam
spravljeni, se pa s ponižnim in skesanim sercam per sveti
masi znajdejo, so desnimu razbojniku podobni, on je v
Jezusa zaupal, in Jezus ga je uslišal; tako tudi taki za-
dobe iz daritve svete maše milost in pomoč božjo, Bog
ph s svojo pomočjo v pokori stanovitne stori, de sveto
odvezo zadobe in spet per Bogu v prijaznost pridejo.

Pa tudi nespreobernjeni grešniki, ktere je sveti Duh
že perpravne storil, in že resnične želje imajo se k Bogu
spreoberniti, in si že perzadevajo z njegovo pomočjo
greh opušati, zamorejo k svojimu dušnimu pridu sveto
mašo slišati, ako so skesani čez svoje grehe per nji.
Taki prosijo Boga s ponižno molitevjo, de bi se jih
usmilil, in jim dal moč se poboljšati, in ravno per sveti
maši bodo to gnado sprosili, de bodo zamogli grehe za¬
pustiti, in se tudi v djanji popolnoma spreoberniti, in po
božjih zapovedih zanaprej živeti, v zakramentu svete po¬
kore odpušenje grehov zadobiti in se zveličati.

O kako srečni smo, ko nam je Jezus tako sveto
daritev zapustil, s kakošnim velikim veseljem bi mogli
kristjani k sveti maši hoditi, in kako serčno Jezusa hva¬
liti za tolikošno milost!

37. Nauk, kako sveto maso slišati?
Ako hočemo neskončnih dobrot in milost iz daritve

svete maše se vdeležiti, moramo prav perpravljeni s ske¬
sanim in pobožnim sercam per nji biti. Veliko jih je
bilo per Jezusovi smerti na križu v pričo, kteri niso bili
deležni Jezusoviga odrešenja, ako niso vanj verovali,
de jih bo odrešil, ali niso terdne volje imeli se spreo¬
berniti in poboljšati; tako se godi tudi zdej, veliko kri-



271

stjanov gre pogostim k sveti masi, in vender od svete
mase nobeniga sadu ne zadobe, njih življenje ostane na¬
vadno, niso vsaki dan boljši, ker svojih dobrih sklepov
ne ponavljajo, greše svoj pot naprej, in so vsaki dan
novih štrafing vredni, ker bi bili po vsaki sveti masi
lahko boljši in Bogu dopadljiviši. De bi se tedej sadu
svete mase vdeležili, vas hočem ob kratkim podučiti, ka¬
ko se per sveti masi zaderžati, desiravno si iz tega, kar
je bilo od svete mase že povedaniga, lahko veliko pov¬
zamete, kakoršni bi mogli per sveti masi biti.

Kako mora kristjan sveto mašo slišati 1

Kdor hoče sveto maso slišati, mora v cerkvi biti,
kjer se sveta maša opravlja; drugači če zavoljo veliko
ljudi v cerkvi biti ne more, ali če pozna svojo natoro,
de bi mu hudo bilo, ako bi bil v veliki tesnobi in vro¬
čini v cerkvi z ljudmi natlačeni. Zgodi se nekterikrat,
de so cerkve vse natlačene, tak sme ob takim času tudi
zunaj cerkve per sveti maši biti; ravno tako tudi matere
z majhnimi otroci, de z njimi druzih v molitvi ne motijo.
Zato s zvončkam požvenklja per poglavitnih delih svete
maše, de, kteri pred altar ne vidijo, po zvonjenji zvedo,
kaj se godi per altarji. Pa tudi s zvonam pozvonja, de
tudi varhi, posebno bolniki doma vedo, kaj se v cerkvi
godi, in lahko svojo molitev z mašnikovo združijo. Kdor
pa nobeniga pravičniga izgovora nima, mora v cerkvi
biti, kjer bo nar manj razmišljen, in bo svoje dobre mi¬
sli in želje k Bogu povzdigoval, ker cerkev je kraj
molitve.

1) Treba je celo sveto mašo slišati, in iz nemarno¬
sti nobeniga poglavitniga dela svete maše ne zamuditi.
Poglavitni deli svete maše so: evangeli, darovanje, spre-
menjenje ali povzdigovanje in zavživanje. Kdor ima ve¬
selje do Boga, ne bo lahko svete maše zamudil, ker
mu že zvon pove, kaj je storiti, kdor pa en poglavitni



272

del iz nemarnosti zamudi, ni per sveti masi, mora drugo
slišati.

2) Treba je sveto mašo spodobno slišati. Spodobno
je per sveti maši, kdor se med sveto mašo bogaboječe
derži, se ne ozira okoli sebe, se ne posmehuje, ne go¬
vori, še med take ne gre, ko ve, de radi govore v cer¬
kvi, in če ga tudi kdo ogovori, mu odgovora ne da, in
vsili nespodobnost se varje , de je le v molitev in v Bo¬
ga zamaknjen. Med sveto mašo se spodobi klečati, če
je mogoče. Kdor bi pa zavoljo slabosti svojiga telesa
ne mogel per celi maši klečati, naj kleči vsaj od povzdi¬
govanja do zavživanja, dokler si mašnik perstov nad ke-
liham ne umije. Kdor bi pa tako slab bil, de bi tudi
toliko časa ne mogel klečati, naj vsaj per povzdigova¬
nji, povživanji in per žegnu po sveti maši poklekne.

Ljubi kristjani! de boste spodobno per sveti maši,
mislite že doma in na poti proti cerkvi, kam grem zdej ?
Grem v cerkev v družbo svojih bratov, de bomo hva¬
ležno obhajali spomin Jezusoviga življenja, terpljenja in
smerti, in v Jezusovim imenu nebeškiga Očeta skesani
prosili odpušenja grehov, gnade in usmiljenja.

Mislite si sami per sebi, ko bi bili vse vidili, kar
sveti evangeljisti od Jezusa povedo: bi ga bili vidili sveto
živeti, kako skerbno je po volji nebeškiga Očeta vse storil,
kako in kaj je učil, kako je v vsili svojih velicih nadlo¬
gah voljan bil, vse je Bogu prepustil; bil je preganjan,
sovražen, pa vender zmirej le krotak, pohleven in poni¬
žen; ko bi ga bili vidili v vertu kervav pot potiti, na
dvorišu veliciga duhovna zasramovaniga, zapljuvaniga,
pred Pilatužem vsiga raztepeniga; ko bi ga bili vidili
težak križ nesti, pa do smerti že razbitiga, in pod težo
križa že do konca oslabljeniga, de mu je bilo omedleti;
ko bi ga bili vidili vsiga nedolžniga na križ perbijati,
in ne žal besedice govoriti per vsili krivicah , ktere so
mu hudobneži delali; ko bi ga bili vidili med razbojni-



273

kama na križu viseti, svoje življenje skleniti in do zad¬
nje kaplje kri preliti, in vse to le zato terpeti, de bi
za nas dolg- per pravici božji plačal, namest nas štrafin-
g-e in smert preterpel, nam odpušenje grehov zaslužil,
nas od večniga pogubljenja odrešil in nam nebesa per-
dobil: kakšno bi bilo naše serce per gledanji vsiga te¬
ga? Kakor jih je bilo več gledavcov Jezusove smerti in
po čudežih, ki so se godili med umiranjem Jezusovim,
v sercu omečenih, de so se vsi skesani na svoje parsi
terkali, in s hriba vsi žalostni šli na svoj dom; tako bi
jih bilo tudi gotovo veliko zmed nas, ako bi bili vidili Je¬
zusa nedolžniga toliko in tako voljno terpeti, in se spom¬
nili, de on vse to za nas terpi, in za nas umira; vse to
terpeti in umreti smo si mi zaslužili s svojimi grehi;
žalovali bi nad svojimi grehi, in terdno bi bili sklenili gre¬
ha ne več storiti, Jezusa, usmiljeniga Odrešenika iz ce-
liga serca ljubiti, po njegovih naukih živeti, njegovo živ¬
ljenje zvesto posnemati, in mu v življenji in smerti po¬
dobni biti.

Na vse to nas sveta maša spomni, v kteri bo vse
to ponavljeno, kjer je Jezus pričijoč v podobah kruha
in vina, in se svojimu nebeškimi! Očetu daruje, nas ž
njim, ki smo grešniki, spravlja in za nas govori, in de¬
ležne dela svojiga neskončniga zasluženja.

Ako hočemo sadu svete maše deležni biti, je treba,
de so naše duše vse skesane in polne želja se pobolj¬
šati, polne zaupanja in ljubezni do Boga per sveti maši,
brez taciga znotranjiga počutenja smo brez sadu per
sveti masi. Ce, ko grešniki k sveti maši pridemo, brez
vse pobožnosti, brez kesanja nad grehi in terdniga skle¬
pa svoje življenje poboljšati in daritve svete maše v
svoje posvečenje oberniti, ne zadobimo le milosti božje,
ampak še večih štrafing smo vredni, ker narsvetejši po¬
moči v dobro svoje duše oberniti nočemo.

II. Del. 18



274

3) Kristjan mora biti v Bogu zbran in pobožen per
sveti masi. V Bogu zbran je pa tisti per sveti masi,
kteri se radovoljniga razmišljenja varje, svoje misli le
per Bogu in v skrivnosti svete maše ima, s pobožnjim
in skesanim sercam moli, in se mu daruje, ga za prejete
dobrote hvali in novih prosi, svoje grehe sercno obža-
Ijuje in sklene, se resnično poboljšati. Kristjan se mora
varovati, de ne bo raztresen v mislih per sveti maši,
vse časne skerbi si mora iz glave izbijati, ves mora biti
v Boga zamaknjen, ves v molitvi; serce mora vediti in
občutiti, kar usta govore. Posebno mora na štiri pogla¬
vitne dele svete maše pazen biti.
Kakšne molitve je nar bolje per sveti maši moliti?

Nar bolj je per sv. maši moliti tiste molitve, ki jih
mašnik moli, de se kristjan z mašnikam popolnoma sklene,
in po njegovih rokah Jezusa Kristusa v podobah kruha in
vina nebeškimi! Očetu daruje. In kdor brati zna, jih
tudi lahko moli, ker se take bukve dobe, de so molitve
v njih, ki jih mašnik per sveti maši moli, ali so po teh
zložene. Ali kjer je navada per sveti maši pesme peti,
ki so po molitvah svete maše zložene, je tudi dobro, de
se pojejo. Per božji službi svete pesmi peti, je v ka-
toljški cerkvi od njeniga začetka v navadi. Ze sv. Pa¬
vel je perporočal petje, rekoč: »Govorite med se¬
boj v psalmih in hvalnih in duhovnih pesmih,
in pojte in prepevajte Gospodu v svojih ser¬
cih.” Efež. 5. 19.

Za tiste, ki brati ne znajo, hočem nekolkošne nauke
povedati, de se bodo pobožno per sveti maši znajdli, in
svoje misli v poglavitne dele svete maše obračali in se
daritve svete maše vdeležili.

Kader vidite kristjani mašnika k altarju iti, in kelih
v rokah nesti, mislite si Jezusa, ki je šel po zadnji ve¬
čerji s svojimi aposteljni v vert Gecemani, perpravljeni
grenki kelih do zadnje kaplje spiti, k našimu odrešenju.



275

Kader se mašnik pod spodnjo stopnjo altarja prekriža in
očitno spoved moli, obžaljujte svoje grehe, kteri so krivi
Jezusove smerti, in prosite ga odpušenja in milosti.

Per svetim evangeliju vstanite, prekrižajte se v spri-
čevanje, de je vaša dolžnost nauke svetiga evangelija
poslušati v pridigah in keršanskih naukih in po njih ži¬
veti, in de ste to dolžni in perpravljeni storiti, ker dru-
gač ne morete zveličani biti; Vstanite per branji svetiga
evangelija in prekrižajte se v spričevanje, de se ne sra¬
mujete Jezusoviga križa, in de upate po zasluženji Je¬
zusovim tudi gnado zadobiti, de bote svoje dobre sklepe
speljali, Jezusove zapovedi in nauke v spominu ohranili,
jih z ustmi, kader bo treba, pričali, jih v sercu ljubili
in po njih živeli. Zahvalite Boga, de nam je svojo sveto
voljo po Jezusu v svetim evangeliju oznanil, in prosite
ga, de bi jo vsi ljudje po zemlji spoznali, ga prav ča¬
stili, in hvalili in zveličani postali.

Kader mašnik daruje, sklenite svoje misli in želje
z mašnikovimi mislimi in željami, in darujte Jezusa Kri¬
stusa, kteri se je za nas na križu daroval, nebeškima
Očetu, ker le on je edini Bogu dopadljivi dar, de s tem
daram Bogu spodobno čast skažete, za prejete dobrote
se mu prav zahvalite, odpusenja grehov in vsih duši in
telesu potrebnih dobrot ga prosite; darujte Jezusa za
vso katoljško cerkev, za svoje stariše, žlahto, prijatle
in neprijatle, za pravične in grešnike, za vse žive in
mertve verne kristjane, de bi vam in njim ta sveta da¬
ritev zalegla v večno življenje. Darujte pa z Jezusam
tudi sami sebe nebeškimi! Očetu. Obljubite vse storiti,
kar Bog zapoveduje, in vse svoje dela v božjo čast
obračati' in vse preterpeti, kar je Bogu dopaljiviga.

Per povzdigovanji svetiga rešnjiga telesa in kervi
Jezusove se pa spomnite na zadnji večer Jezu¬
sov, kako je kruh in vino posvetil, de sta se spreme¬
nila v pravo telo in pravo kri njegovo, in ko je svo-

18*



276

jim aposteljnam perporočal ravno tako v njegov spomin
storiti; postavite si živo njegovo smert na križu pred oči,
in spomnite se, de sveta masa je spomin in ponavljenje
njegove kervave daritve na križu , in molite ga praviga
Boga na altarji pričijočiga pod podobama kruha in vina.
Mislite si med povzdigovanjem, kakor de bi zdej Jezusa
zavolj svojih grehov na križu perbitiga vidili, in kakor
de bi polni žalosti in kesanja nad svojimi grehi krivi bili
Jezusove smerti, in terdno sklenite se zares poboljšati in
Boga nič več razžaliti, ampak v prihodno mu zvesto služiti.

Pred svetim obhajilam, kader se masnik trikrat na
parsi vdari in reče: »Gospod nisim vreden” i. t. d , se
tudi vi na parsi trikrat vdarite in ravno to molitev mo¬
lite. , Če greste k svetimo obhajilu, spomnite se, koga
prejmete, in vprašajte se, ali ste vredni. Če pa niste
za sveto obhajilo perpravljeni, se saj po duhovno obha¬
jajte, to je, v sercu goreče želje imejte, de bi Jezusa v
duši in v sercu prejeli. Prosite Jezusa, de bi s svojo
gnado k vam prišel, v vas živel, vašo dušo z božjo lju¬
beznijo napolnil, seboj sklenil, de hi le ž njim, v njem
in za nj tukej in v večnosti živeli.

Kristjani, ako bi bili s takimi mislimi in željami vse¬
lej per sveti masi, kolikosin blagoslov bi po nji prejeli!

38, Od Hladnikovih oblačil per sveti
madi, in njih barv,

Bog je bil že v stari zavezi zapovedal, kako mo¬
rajo Aron in drugi duhovni per opravljanji božje službe
oblečeni biti, de je bila služba božja tudi po unanjim z
veči častjo opravljena, in bi bili Izraelci po lepim obla¬
čilu na veličastvo božje z večnim spoštovanjem mislili.
Iz tega namena je tudi katoljska cerkev zapovedala, de
masniki v posebnih oblačilih službo božjo opravljajo k
veči časti božji, in k budenju vernih k veči pobožnosti,



277

in de te oblačila morajo z molitvijo požegnane biti. Tu¬
di cerkev teh oblačil ne spremeni zmirej, per stari nosi
ostane, samo de so nektere oblačila nekoliko prenarejene
in bolj perpravne.

1) Nar pervo dene mašnik belo ruto čez glavo na
rame, de si vrat in svoje oblačilo zakrije. Spomni se
zraven na ruto, s ktero so Jezusu oči vezali, ga bili,
zasramovali in vprašali, »Kdo te je udaril Kriste?’’
Tudi pomeni železno kapo, ki so jo vojsaki na glavo
djali, ko so v vojsko šli, de je bila obvarovana, zato
moli mašnik takrat: »Deni o Gospod! na mojo glavo
kapo zvelieenja, to je, stori me močniga, de bom pre¬
magoval vse hudičeve skušnjave. 1. Tesal. 5. 8.

2) Obleče mašno srajco. Aron in za njim veliki
duhovni so po božjim povelji imeli pertneno belo srajco
do tal. Jezusovo oblačilo, ko sc je bil spremenil na
hribu, je bilo belo ko sneg. In sveti Janez piše v skriv¬
nim razodenji, de štiri in dvajset starih pred štolam ja¬
gnjeta božjiga so v belih oblačilih, ktere so v kervi ja¬
gnjeta oprane. Torej hoče katoljška cerkev, de Gospo¬
dovi mašniki v belih spodnjih oblačilih daritev svete ma¬
še opravljajo. Po belih oblačilih jih pa hoče spomniti,
de naj s čistim sercam pred Gospodov altar stopijo, in
božje skrivnosti vredno ponavljajo. Po belih oblačilih jih
pa hoče spomniti, de naj s čistim sercam pred Gospo
dov altar stopijo, in božje skrivnosti vredno ponavljajo,
kar tudi molitev pove, ki jo moli med oblačenjem srajce,
rekoč: Operi me, o Gospod! in očisti moje serce, de
v Ja£njetovi kervi opran večno veselje vživam.” Pa tudi
verni naj se spomnijo, de le s čistim sercam se spodobi
per sveti maši biti.

3) Se opaše, de mašno srajco, ki je dolga in širo¬
ka, stisne in skrajša. Nekdaj je bil širok pas, zdej je
le vervica. Pas pa pomeni čistost, ktera je nar lepši
čednost Jezusovih namestnikov, kar nas molitev uči, ki



278

jo masnik moli, kader se prepasuje, rekoč: »Prepaši me,
o Gospod! s pašam čistosti, in zateri v mojim ledji ne¬
čisto poželjenje, de ostane v meni čednost zderžnosti in
čistosti.”

4) Vzame ročnico in jo dene na levo roko. V per-
vih časih keršanstva so imeli mašniki ruto na levi roki
perpeto, ko je služba božja dolgo časa terpela , so se
lahko spotili, in kteri so bolj pobožno opravljali službo
božjo in živo mislili na Jezusovo ljubezen do nas , nje¬
govo terpljenje in smert, se jim je milo storilo, 'so
solze prelivali, in se ž njo brisali. S čašam je bila
v to spremenjena. Pomeni pa, de naj se masnik, kader
jo na roko deva, spomni, de s terpljenjern je Jezus v
svoje kraljestvo sel, de tudi on , ako hoče k Jezusu v
nebesa priti, mora le s terpljenjern in s trudam za njim
hoditi. Sedanje življenje je čas dela in polti, nebesa pa
so kraj počitka, plačila in veselja. Spomočjo gnade
božje bomo pa vse terpljenja lahko prestali, zato moli
masnik, kader si jo na roko dene, rekoč: »Stori me
vredniga, o Gospod! nositi ruto žalosti in hritkosti, de
z veseljem prejmem plačilo terpljenja.”

5) Stola, ki jo masnik čez obe rami obesi in na parsih
skrižema perveže. Od začetka je bila stola dolgo pra-
znisko oblačilo, ob krajih s zlatarn bogato obšito. Štola
je znaminje duhovske časti in oblasti, in tudi pomeni
nar veči dobroto, ktero nam je Bog po svoji milosti in
ljubezni dodelil; ker smo božjo prijaznost, ljubezen in
milost po Adamu zgubili, nam jo je po Jezusu spet do¬
delil, in po grehu omadežvano podobo božjo v nas spet
očistil. Kakor je oče svojiga zgubljeniga sina v lepo
oblačilo oblekel, ki je nazaj k njemu prišel v znaminje,
de ga spet za svojiga Sina ima, in ga v pravice svoji¬
ga otroka postavi, tako je nas Oče nebeški po Jezusu
spet za svoje otroke vzel. Zato moli masnik, kader jo
na se deva: »Gospod! po grehu pervih staršev sim zgn-



279

bil oblačilo nedolžnosti in neumerjočnosti, daj mi ga spet
nazaj, in desiravno nevreden perstopim tvoje svete skriv¬
nosti opravljali, naj bom vender vreden večniga veselja.

6) Zadnje oblačilo, ki ga masnik per daritvi svete
maše obleče, je mašni plajš. Od začetka je bil plajs
dolgo in široko oblačilo od vsih strani sošito in samo od
zgorej odperto, de ga je masnik na se djal. Bil je pa
iz draziga blaga narejen, s zlatarn in srebram ves ušit-
Zavoljo dolgosti in širokosti so ga služabniki mogli od
tal vzdigovati, kakor se zdej per povzdigovanji še godi,
desiravno ni treba, pa v navadi je, in ta navada nas
spomni, kakošne mašne plajše so nekdaj imeli, ker so
zdej krajši in ne skupej sošiti. To oblačilo je vselej
pomenilo ljubezen; ljubezen je pa vsakimu potrebna, iz
ljubezni do Boga mora vsak božje zapovedi spolniti, in
le tisti Boga ljubi, kteri njegove zapovedi dopolnuje;
zato moli masnik kader ga oblači: »Gospod! ti si rekel:
»Moj jarm je sladak, in moja butara lohka, stori, de ga
bom v stanu tako nositi, de tvojo milost zadobim. ”

Mašne oblačila so peterih barv; masnik opravlja,
kakor praznik nanese, daritev svete maše ali v belim,
rudečim, zelenim, višnjevim ali plavim, ali pa v černim
mašnim oblačilu.

Kader cerkev praznike Gospodove, device Marije
ali kakiga spoznovavca ali kake device in svetnice ob¬
haja, masnik v belim plajšu mašuje, ker bela barva po¬
meni nedolžnost, čistost in veselje. V tem nas cerkev
uči, de Jezus nam je nedolžno oblačilo spet nazaj per-
dobil, ki smo ga po grehu zgubili; de Marija je brez
vsiga madeža greha, in drugi svetniki in svetnice so či¬
stost sveto ohranili.

V rudečim oblačilu mašuje o binkuštih, o praznikih
svetih aposteljnov in marternikov. Ona pomeni ljubezen.
O binkuštih je sveti Duh, Duh ljubezni v aposteljne pri¬
šel v podobi ognjenih jezikov, in je svojo ljubezen v njih



280
serca razlil. Z ljubeznijo svetiga Duha so bili aposteljni
in marterniki napolnjeni in so svoje življenje dali in kri
prilili za Jezusa; rudeča barva je kervi podobna, torej
se tudi v teh praznikih jemlje. Tako goreče od ljubezni
do Jezusa bi mogle tudi nase serca biti, de bi mu jih
zamogli v prijetni dar pernesti.

Zelena barva pomeni upanje. Jezus Kristus je za
nas človek postal, na križu umeri in je nas besednik na
desnici nebeskiga Očeta. Naše upanje je tedej v nebe¬
sih. Torej cerkev jemlje ob nedeljah po binkuštih do
prihoda (adventa), če spomin kakiga svetnika ne obhaja,
de s tem čast Jezusovo, nasiga Odrešenika oznanuje, in
naše upanje poterduje, de bomo z Jezusam večno živeli
v nebesih, če bomo tukej z njim voljno terpeli, in po
njegovi sveti volji živeli.

Višnjeva ali plava barva pomeni žalost in pokorje-
nje. Jemlje se v adventnih, predpepelničnih in postnih
nedeljah, na svetiga Marka dan in križev teden per pro¬
cesijah, de ta barva kristjane opominja zderžno, trezno,
tiho in spokorno živeti.

Cerna barva pomeni sosebno žalost, torej se jemlje
ob času pokopovanja odrašenih merličev, na veliki petik
zavoljo spomina Jezusove smerti na vernih duš dan, in
kader se za mertve mašuje. Ker černa barva posebno
žalost pomeni, prepove cerkev nektere vesele dni v čer-
nim plajšu maševati, če se tudi za mertve mašuje.

Iz tega namena je katoljška cerkev teh pet barv
za duhovne opravila odločila. Po oblačilu mašnikovim
per sveti maši precej lahko veste kakošni spomin katolj¬
ška cerkev tisti dan obhaja. Ali vas k duhovnimu ve¬
selju v Bogu budi, ali vam svetnike pred oči stavi, ki
so za Jezusovo vero kri prelili, ali vas k pokori vabi,
in na zatajenje samiga sebe opominja, ali pa k m olitvi
za mertve obuduje, ali vas spomni na upanje v Jezuso.



281

vo neskončno zashiženje, ki nam je spet vrata nebeškiga
kraljestva odperl.

39. Od zakramenta svete pokore.
Pokora je k odpušenju grehov potrebna.
Po neizmerjeni milosti božji, brez vsiga svojiga za-

služenja smo v sv. kerstu po svetim Duhu iz kraljestva
teme spet v kraljestvo božje vzeti, iz otrok jeze božje
v otroke božje, v ude Jezusoviga telesa in njegove cer¬
kve prerojeni; stopili smo v družbo svetnikov in se spet
z Bogam sklenili. V »pričevanje, de smo res v ti sveti
družbi, se sklenemo s Kristusam in z vsimi udi katoljske
cerkve v zakramentu svetiga rešnjiga telesa, od kteriga
vsi vživamo, in smo vsi sktipej le eno telo, od kteriga
je Jezus glava. In kar so naši botri per svetim kerstu
namesti nas obljubili, in kar so starši in duhovni, na¬
mestniki Kristusovi in služabniki katoljske cerkve za nas
storili, to vse na se prevzamemo storiti in ponovimo
kerstno obljubo per sveti birmi, kjer smo v vojsake
Kristusove posvečeni, kjer polnost gnade svetiga Duha
prejmemo, de ž njo na poti v večnost sovražnike svoji-
ga zveličenja srečno premagujemo, in sveto vojsko za
nebesa srečno dokončamo, ker Duh božji je močneji ka¬
kor duh sveta. Tedej zamoremo s pomočjo svetiga Duha

božji ko božji otroci živeti. Ako si pa s po-
ketiga Duha ne prizadevamo po volji božji de¬

lati, in nismo Bogu iz celiga serca pokorni, božje kra¬
ljestvo od nas zgine in pademo v kraljestvo hudičevo,
smo pod njegovo oblastjo, in sveti Duh se od nas od-
verne; mi smo grešniki, kakor smo bili pred svetim ker-
stam, s tem razlockam, de smo zdej še veči štrafinge vredni
kot prej, ker smo Boga še z veči grehi razžalili, kakor
je ta bil, ki nam ga je milost božja v svetim kerstu od¬
pustila, ker smo se z lastnim radovoljnim pervoljenjem

po volji
močjo s



282

od Boga odvernili, kteriga smo že spoznali in tudi nje¬
govo sveto voljo vedili.

Kolikorkrat po volji božji ne storimo, se od Boga
odvernemo ali grešimo. Znano vam je od zgubljeniga
sina, de ni maral za očetovo besedo, se je od njegove
hiše pobral, ga zapustil, in po svoji volji živel, in ravno
zato nesrecniga samiga sebe storil. Tako storimo tudi mi,
kader božjih zapoved ne spolnujemo, ne maramo za Bo¬
ga, ga zapustimo in po svoji volji živimo kakor zgu¬
bljeni sin, in torej smo tudi nesrečni, in večno bi bili
vsi grešniki nesrečni, ako bi nam Jezus ne bil nobene
pomoči zapustil se spet z Bogam spraviti, kader smo se
sami prostovoljno od njega ločili. Bog bi scer nam no¬
bene krivice ne storil, ako bi bil nas zavergel potem, ko
smo po svetim kerstu grešili, ker nam je dal vso pomoč,
de bi po svoji prosti volji zamogli po njegovih svetih
zapovedih živeti. Pa Jezus je vender iz nepresežene
milosti zakrament svete pokore postavil, v kterirn kri¬
stjan, ako je nesrečen bil in grešil, spet odpušenje gre
hov in spravo z Bogam zadobi, in ako bi Jezus zakra¬
menta svete pokore postavil ne bil, bi grešnik obupal,
ker bi bil vedil, grešil sim, in ni je več milosti za me
per svetim in pravičnim Bogu.

De bi bil Jezus ljubezen božjo do grešnika, kteri
svoje grehe obžaljuje, in svojo grešno pot zapusti, vsa¬
kimi! zastopno pokazal, je povedal priliko od očeta, ki je
imel dva sina, eden mu je vse po volji storil, kar je hotel,
drugi pa storil, kar je sam hotel in ni hotel spoznati, de oče
mu le to zapoveduje, kar mu je k pravi sreči, in ta se je
bil ves zgubil, očete zapustil in po svetu šel. Od tega zgu-
bljeniga sina je bilo že zgorej povedano, in vam je zna¬
no. Luk. 15. Delati, kakor je zgubljeni sin delal, živeti,
kakor je on živel, se pravi grešiti; živeti, kakor je on
na zadnje živel, ko se je k očetu verni!, in storiti, kakor
je storil, potem ko je svojo krivico in hudobijo spoznal,



283

se pravi pokoro delati, se poboljšati. Kolikorkrat gre¬
šnik ne stori, kar Bog hoče, tolikokrat se od Boga od-
verne, in večkrat ko po volji božji ne stori, huje se za¬
koplje v grehe, dalje od Boga in od svojiga zveličenja
zaide; kakor zgubljeni sin tudi pervi dan, ko se je od
očeta ločil ni vsiga hudiga storil, pa dalje ko je bil od
očeta, tolikanj hudobniši in nesrečnisi je tudi bil, in s
čašam je bil ves hudoben. Ravno tako tudi grešnik ni
na enkrat ves hudoben, pa iz majhnih grehov s čašam
v veči pade, in večkrat ko greši, manjši se mu greh
zdi. Večkrat ko greši, bolj se manjša ljubezen do Bo¬
ga, božje reči ga zmirej manj vesele, zmirej gre dalje
proč od Boga, in ko je vest zadušena, živi potlej po svoji
volji; pregrešne' želje, spačena natora so njemu posta¬
va, in tako je mertev za Boga in za zveličenje, in dru¬
ge stvari več ko Boga ljubi. Oče je svojiga zgublje-
niga sina mertviga imenoval, kar je tudi res za nj bil,
tako je tudi grešnik za Boga mertev, ker se je od nje¬
ga in njegoviga kraljestva ločil in ga zapustil.

Ako pa hoče grešnik iz svojiga nesrečniga stanu
priti, v kterim je, dokler je v grehih, mora greh in
perložnost greha zapustiti; kakor je zgubljeni sin vse to
zapustil, in se k svojimu očetu nazaj vernil, se mora
tudi grešnik k Bogu verniti, in to se pravi mora pokoro
storiti, če hoče odpušenje grehov zadobiti. Brez resnič-
niga poboljšenja življenja ni odpušenja grehov. Res je,
de Bog je neskončno dober in milostljiv, on sam pove,
de noče, de bi se grešnik pogubil, temne de se spreo-
berne in živi. Pa Bog neskončno modri, sveti in pra¬
vični ne more storiti zoper svojo pravico in svetost, in
če skesanimu grešniku grehe odpusti, mu jih le odpusti
zavoljo Jezusoviga neskončniga zasluženja, in poboljša-
nja njegoviga življenja. Velika je gnada, če Bog greš¬
niku, skesanimu in poboljšanimi! grehe odpusti, ker greš¬
nik tega ni vreden, ki je bil Bogu tako nepokoren, ki



284

mu je obljubil vse po njegovi volji storiti, kar je svoji¬
mi! stvarniku in svojimu Gospodu vselej dolžan. In zra¬
ven mu je Bog dal še pomoč po svetim Duhu, de je za-
mogel tudi storiti, pa vse je zavergel, torej je le hude
strafinge in ne milosti vreden. In Bog- mu vender se le
hoče skazati, pa ne drugac kakor de se poboljša, ker
je svet in pravičen.

Od te resnice smo se prepričali v zgodbah stare in
nove zaveze. Bog je odpustil Adamu in Evi, pa le zato,
ker sta pokoro storila. Koliko sto let sta se pokorila!
iz raja sta bila izgnana, per delu sta veliko terpela, vest
jima je vedno očitala, vedno sta se kesala, in veliko ža¬
losti per svojih otrocih doživela. Ako sta pa zavoljo
eniga samiga greha toliko hudiga preterpela, kako hoče
grešnik per velikim številu grehov brez pokore odpuše-
nje zadobiti. Bog' je obljubil Kajnu odpusenje pa s tem
perstavkam, če svoj greh obstoji, ga spozna, obžaljuje,
svoje hudo poželjenje premaga in pokoro stori. Nesrečni
Kajn ni storil, kar mu je Bog v odpusenje grehov za¬
povedal, torej ni milosti prejel. Ob času Noeta je Bog
razujzdanimu ljudstvu obljubil perzanesti in grehe odpu¬
stiti, če se k Bogu oberne in pokoro stori. To je Noe
ljudstvu oznanoval, pa se ni hotlo spokoriti, torej mu
Bog ni odpustil, in ga je z vodo končal.

Mozes, zvest služabnik božji je le enkrat premalo
upal v Boga, in ni mu dal v obljubljeno deželo priti. —
Davida je Bog ljubil, ker je bil od mladosti zmirej ves
njemu vdan, in v vsini pokoren. Ko je bil v veliki časti,
in se mu je dobro godilo, je grešil. Bog mu je odpu¬
stil greh, pa veliko pokoro je mogel delati, in silno ve¬
liko žaliga in hudiga je per svoji družini preterpel. —
Izraelci so bili božje izvoljeno Ijustvo, kader so se pre¬
grešili zoper Boga, jih je hudo štrafal, in le če so se
poboljšali in pokoro storili, jim je grehe odpustil. —
Ninivljanam je Bog odpustil, pa le zato, ker so se po-



285

krili in poboljšali. Takih izgledov najdemo veliko v sve¬
tim pismu stare in nove zaveze, pa taciga nobeniga, de
bi bil Bog komu grehe odpustil, brez de bi se bil po¬
boljšal in pokoro storil; vsak je mogel prej svojo hudo¬
bijo spoznati, jo obstati, greh obžalovali, ga opustiti in
si perzadevati za-nj zadostiti.

Bog je v stari zavezi po prerokih grešnikam obe¬
tal odpušenje grehov in milost, pa nikoli in nikjer brez
pokore in poboljšenja življenja. Modri pravi: »Spreober-
ni se k Gospodu in zapusti svoje grehe/’ Sir. 17. 21.
»Velik je Gospodov dan (sodni dan) in prav strašen, in
kdo ga bo prestal? Zdej pravi Gospod: Spreobernite
se k meni iz celiga svojiga serca, s poštam, jokam in
žalovanjem, in raztergajte svoje serca, ne pa svojih obla¬
čil, in preobernite se k Gospodu svojimu Bogu, zakaj
on je dobrotljiv in milostljiv, poterpežljiv in velikiga
usmiljenja.” Joel. 2. 11. 12. »Naj zapusti hudobni svojo
pot in krivični svoje misli, naj se k Gospodu verne, in
on se ga bo usmilil, in k našimu Bogu, zakaj per njem
je veliko odpušenja.” Iza. 55. 7. »Duša, ktera je gre¬
šila, bo umerla, ako pa krivični nad svojimi grehi poko¬
ro dela, ne bo umeri.” Eceh. 18. 20. 21. Tako vsi pre¬
roki govore, vsi~ z odpušenje in milost, pa le če
se grešnik prav spokori.

Kar je bilo v stari zavezi zapovedano in potrebno,
odpušenje grehov in milost per Bogu zadobiti, to je tu¬
di zdej nam po Jezusu zapovedano in potrebno. Res je,
po Jezusu je Bog’ svojo ljubezen in usmiljenje svojimu
nesrecmmu ljudstvu popolnoma pokazal, ko ga je na svet
poslal, de sleherni, ki bo va-nj veroval, ne bo pogubljen,
temuč bo večno življenje imel. Ali božja modrost, sve¬
tost in pravica so nespremenljive ostale; torej kar je
Bog v stari zavezi po prerokih v odpušenje grehov po¬
trebno spoznal in zapovedal, to tudi Jezus, božji Sin, v
novi zapoveduje. Torej je sv. Janez kerstnik, ki je Je-



286

zusa jagnje božje, ki grehe sveta odjemlje, ljudem ozna-
noval in ga pokazal, je tudi oznanoval, de naj pokoro
delajo, zakaj Mesija je persel. Pernesite vreden sad po¬
kore, sekera je že na korenino drevesa namirjena, vsako
drevo, ktero ne bo dobriga sadu obrodilo, bo posekano
in v ogenj verženo. On že derži vevnico v roki, in bo
svoj skedenj očistil, pšenico bo v svojo shrambo spravil,
pleve bo pa sozgal z nevgasljivim ognjem.

Jezus je bil neskončno usmiljen do grešnikov, jedel
in pil je ž njimi, pravil jim je, de angelji v nebesih se
vesele, kader se grešnik spreoberne; vender je preč, ko
je začel učiti, učil: delajte pokoro. V priliki od zgublje-
niga sina je pokazal, de odpusenje se zadobi, le kader
se grešnik spreoberne, poboljša in k Bogu verne. In
Jezus je le skesanim gresnikam grehe odpusal. Očitni
gresnici, ki je pred njegovimi nogami klečala in milo jo¬
kala, je rekal: »Tebi so grehi odp n šeni.” Ske¬
sanima razbojniku, ki ga je milosti prosil, je rekel: »Še
danes bos z mano v raji?’ In kjer je Jezus ske-
saniga grešnika najdel, mu je grehe odpustil; in kdor
svojiga greha ni spoznal, in ga ni obžaloval, mu ga tudi
odpustil ni. Judežu ne, hinavskim farizejem ne, desiravno
si je toliko perzadjal, de bi jih bil spreobernil, pa ter-
dovratni judje se vender le niso hotli spreoberniti in po¬
kore storiti. In ko je za grešnike na križu umiral, je
leviga razbojnika pogubiti pustil, ker svojiga greha ni
spoznal in ga ni obžaloval, strafinge, ki jo je zaslužil,
ni za pokoro vzel, in ni spoznati hotel, de je je vreden.
Po tem vsim smo prepričani, de Bog, prej ko grešniku
odpusanje grehov in milost dodeli, pokoro tirja, in brez
nje ni odpušenja in milosti. Ta je bila v stari, in je v
novi zavezi potrebna, vsak greh mora strafan biti.

Kdo pokoro dela ?
Tisti, ki greh zavoljo Boga čez vse sovraži, in za-



287

ljuje, ko je Boga zapustil, terdno sklene ga več ne sto¬
riti, po vrednosti ga nad sabo strafuje , in upa de mu
ga bo Bog po svoji milosti odpustil.
Je taka pokora grešniku potrebna, ako hoče odpuše-
nje grehov zadobiti?
Taka pokora je potrebna grešniku, če hoče odpuse-

nje grehov zadobiti, dokler greha ne sovraži, ga tudi
opustil ne bo, in če Boga ne ljubi, se tudi k Bogu ne
bo obernil.

-dli je lahko pokoro delati?
Ni lahko, ampak težko, ker je spačeni natori zo-

perna, ker pokora jo loči od tega, kar ji je všeč; pa
z gnado božjo jo zamore grešnik storiti.

Kaj tedej grešnik potrebuje , de se resnično spreo-
berne?
Gnade božje in lastniga perzadevanja, za ktero pa

mora Boga prositi.

40. Jezus postavi zakrament svete
pokore.

Zgrevani grešnik, ki se želi poboljšati, in seje po¬
boljšal, si iz serca vosi zvediti, ali mu je res Bog gre¬
he odpustil in gnado dal, scer ne more nikoli več vesel
biti, ker ve, de greha ne more zbrisati in popraviti, de
bi ne bil storjen, ve de strafingo je zaslužil, ktera ga
gotovo čaka; želi, de bi mu greh odpustil, ga spet za
svojiga otroka imel, mu svojo milost dal, in ga spet v
pravico postavil nebeško kraljestvo, večno zveličenje do¬
seči. Kakor je želel zgubljeni sin zvediti, ko se je po¬
boljšal, in k očetu prišel, ali mu je oče odpustil, iz nje¬
govih ust slisati, de ga spet za svojiga sina spozna, ka¬
kor svojiga otroka ljubi, kar mu je tudi oče povedal, in
s svojim zaderžanjem proti njemu pokazal, de mu je od



288

pustil, in ga ljubi, ker ga je veselo objel, kušnil in veli¬
ko gostovanje napravil, sosede in prijatle povabil in veliko
veselje obhajal, ker je zgubljeni sin domu prišel; tako
se želi tudi poboljšani skesani grešnik po kakim zunanjim
znaminji prepričati, de mn je greh odpustil in mu svojo
gnado spet dal, de bo zamogel z njo pravično živeti in
se zveličati.

Jezus je na svet persel grešnike iskat in zveličat;
on, dobri pastir, se veseli, kader zgubljeno ovco najde;
jo na svojo ramo zadene in k cedi nazaj nese; on je
dobro poznal človeške potrebe, vedil je, de skesani greš¬
nik želi po unanjim znaminji za terdno zvediti, de mu
je Bog zares grehe odpustil, in mu je spet prijatel in
oče; zato je zakrament svete pokore postavil, in ga
svoji sveti cerkvi zapustil.

K poterjenju te verne resnice je Jezus skesanim
grešnikam grehe odpušal in jim na glas povedal: »Tebi
so grehi odpušeni”. Mertvoudnimu človeku, ki so ga na
postelji pernesli k Jezusu, je rekel: »Zaupaj sin, tvoji
grehi so ti odpušeni.” Mat. 9. Očitni grešnici je rekel:
»Tvoji grehi so ti odpušeni”. Luk. 23. 43. Razbojniku
na križu je odpustil grehe, in mu je obljubil večno zve¬
ličanje, rekoč: »Se necojšnjo noč boš z menoj v raji.”
In tako je več grešnikam grehe odpustil. De grešniki
zamorejo odpušenje grehov in milost božjo dobiti, je Je¬
zus umeri in le po njem zadobivajo skesani in poboljša¬
ni grešniki odpušenje grehov.

Pa ne le grešniki ob Jezusovim času so želeli go¬
tovo vediti, de Bog jim je grehe odpustil, tudi zdej to
želimo. In Jezus je za nas ravno tako skerbel. Bog
je z greham razžaljen, le Bog zarnore grehe odpušati,
ali pa če komu drugima oblast da. Jezus, pravi Bog,
je to storil, dal je oblast svojim namestnikom grehe od-
pušali. Ko je svoje vidno kraljestvo, svojo cerkev na
zemlji postavil, je svoje aposteljne postavil perve pogla-



289

varje svoje cerkve, in jim da božjo oblast, njegov nauk
oznanovati, svete zakramente deliti, vse zapovedati in
prepovedati v njegovim imenu, kar bo treba v prid cele
cerkve in vernih po samim, ker je rekel: »Resnično
vam povem: karkoli bote zavezali na zemlji, bo zaveza¬
no tudi v nebesih, in karkoli bote razvezali na zemlji,
bo razvezano tudi v nebesih?’ Mat. 18. 18. In po svo¬
jim od smerti vstajenji, ko je pervič k njim prišel, je
rekel: »Mir vam hodi! Kakor je Oče mene poslal, tudi
jest vas pošljem.” In ko je to izgovoril, je va nje dihnil
in jim rekel: »Prejmite svetiga Duha, kterim bote grehe
odpustili, so jim odpuseni, in kterim jih hote zaderžali,
so jim zaderžani.” Jan. 20. 21—23. To je bilo zunanje
znaminje božje oblasti, ko je v nje dihnil, ktero jim je
dal po svetim Duhu, de smejo namesti njega skesanim
grešnikam grehe odpušati, in kterim jih bodo na zemlji
odpustili, jim bodo tudi v nebesih odpuseni, in kterim
jih bodo na zemlji zaderžali, jim jih tudi Bog ne bo od¬
pustil. Po ustnim izročilu so aposteljni skesanim grešni¬
kam grehe odpušali in jih od njih odvezovali.

Jezus pa te oblasti ni dal le za perve kristjane,
ampak za vse čase do konca sveta, ker v vsih časih so
grešniki na svetu, torej so aposteljni svojim naslednikom
škofain ravno to oblast dali, ktero so od Jezusa prejeli,
in škofje tudi mašnikam, skesanim in spokorjenim greš¬
nikam po kerstu storjene grehe odpušajo, ktero še dan
današnji imajo.

Kdo je postavil zakrament svete pokore?

Jezus Kristus ga je postavil tisti dan, ko je od
smerti vstal, in se je svojim aposteljnam perkazal, ker
je bil že s svojo smertio ljudi odrešil in z Bogam
spravil.
II. Del. 19



290

Kako ga je postavil ?
Rekel je svojim aposteljnam: »Kakor je Oče mene

poslal, tudi jest vas pošljem, in je dihnil vanje in jim
rekel: Prejmite svetiga Puha, kterim hote grehe odpu¬
stili, so jim odpušeni, in kterim jih hote zaderžali, so
jim zaderžani.

Kakosno oblast je da! Jezus s temi besedami svojim
aposteljnam ?
Dal jim je božjo oblast po kerstu storjene grehe

odpusati, naj bodo se tako veliki, in naj jih bo še tolj-
kanj, če je le grešnik prav perpravljen.
dli Je dal Jezus le aposteljnam to oblast ?

Ni je dal le aposteljnam ampak tudi škofam, njih
namestnikam in duhovnam.

41. Od spraševanja vesti.
Bog je neskončno milostljiv in dobrotljiv, hoče ske¬

sanima grešniku, če je po svetim kerstu grešil, grehe
odpustiti in mu spet svojo posvečejočo gnado dati. De
nam bo pa Bog to milost dodelil, se moramo k temu
prav perpraviti. Življenje zgubljeniga sina nam je v iz-
gled, v njem smo vidili, kaj je greh, in kako nesrečniga
stori grešnika. Dokler mu je dobro bilo, ni mislil na
svojo nesrečo, ki ga je čakala, ali kader je revež po¬
stal, je še le spoznal, kdo in kaj de je! V veliki rev-
šini in lakoti je premišljeval kako nesrečniga se je sam
storil, koliko de se je pregrešil, mislil je, kaj bo z me¬
noj ? Kako dobro mi je bilo per očetu, zaka j sim vender
njega, tako dobriga očeta zapustil ? Zakaj ga tako žalil?
Zakaj sim vse dobrote svojiga očeta zapravil? — Kesal
se je, in rekel sam proti sebi: Vstal bom, in šel k oče¬
tu, pred-nj bom pokleknil, spoznal in obstal bom svoje
grehe, in vse hočem terpeti, karkoli hudiga me bo zade¬
lo, in vse rad storiti, kar mi bo oče zapovedal, de le



291

odpušenje per očetu dosežem. Sel je k očetu, vse mu
je odpustil, in imel ga je spet za svojiga sina, kakor
pred.

Kar je zgubljeni sin mislil in storil, mora tudi vsaki
grešnik misliti in storiti, ako hoče v zakramentu svete poko¬
re odpusenje grehov in božjo gnado zadobiti. On mora svoje
grehe spoznati, jih obžalovati, terdno skleniti se poboljšati,
se jih spovedati, perpravljen biti vse težave, nadloge in
brhkosti preterpeti, in vse storiti, kar Bog zapove, de
bo svoje grehe poravnal pred Bogam, ali za nje zado¬
stil. Vse to storiti se pravi pokoro delati.
Kaj je tedej grešniku treba., de bo odpušenje grehov
v zakramentu svete pokore dobil?
Mora:

1) Svojo vest izprašati;
2) Kes ali grevengo imeti nad grehi;
3) Sklep storiti ne več grešiti;
4) Cisto spoved opraviti;
5) Zadostiti, ali pokoro storiti.

De se bo človek poboljšal, mora vediti, de je gre¬
šil, kakošne grehe de je storil, in v kakošno nesrečo se
je ž njimi zakopal, mora sebe spraševati po resnicah ali
zapovedih, ki jih je Kristus učil, in gledati kako svetni¬
ki v Jezusovi cerkvi po njih žive. Ker je pa težko in
človeku iz lastne moči nemogoče se poboljšati, iz kra¬
ljestva hudičeviga v kraljestvo božje prestopiti, iz otroka
jeze božje v otroka božjiga se preroditi brez svetiga
Duha; nemogoče brez pomoči svetiga Duha svoje grehe
in žalostni stan duše v grehih prav občutljivo spoznati,
in delo svojiga poboljšenja ali pokore srečno speljati;
mora k vsinm temu pomoči svetiga Duha ponižno
prositi.

Kaj se pravi vest izpraševati?
Vest izpraševati se pravi dobro premisliti, kaj je

19*



292

človek od svoje zadnje dobro storjene spovedi ali od ti-
stiga časa, kar je začel greh spoznovati, grešil z misli¬
mi, željami, besedami, z djanjem ali s zamudo dobrih
del; ali premisliti kako delječ se je od svojiga Boga
odločil.
Je izpraševanje vesti potrebno ?

Silno potrebno je, ker se grešnik brez izpraševanje
vesti ne more prav spoznati, se ne skesati, poboljšati,
in ne čisto spovedati.

Kaj je človeku, storitij de svojo vest prav izpraša ?
1) Mora svetiga Duha pomoči prositi, ker brez

njegove pomoči ne bo nikoli svoje vesti prav izprašal.
Človek je oslepljen na umu in oslabljen na volji, zra¬

ven ga pa se pregrešna lastna ljubezen slepi in moti,
de se ne vidi, kakosen de je pred Bogam; se bolj oslep-
Ijeniga in slabiga ga store njegovi grehi, poželjenje hu-
diga, slabi izgledi, ko jih tolikanj vidi, goljufni nauki
sveta; hudobneži resnice svete vere krivo razlagajo po
svoji ušečnosti, in ne kakor jih je Jezus učil, in jih ka-
toljska cerkev zlaga in uči. Vse to stori, de se grešnik
boljšiga misli in sodi kakor je, ali de svojih grehov ne
spozna, ali jih kakor si bodi manjša in izgovarja. Le
kader človek svojo bolezen občuti, iše pomoči; zgubljeni
sin je še le boljših misel bil, ko je občutil svojo nesre¬
čo, ktere si je bil sam kriv.

Ze perva dva človeka sta bila od lastne ljubezni
zmotena, de sta se v grehu izgovarjala in eden na dru-
ziga zmetovala, nobeden ni hotel spoznati in obstati, de
je sam prostovoljno grešil. Farizeji so bili polni notra¬
nje hudobije, Jezus jih je imenoval otroke satana, hi¬
navce, gadovo rodovino, in vender so od sebe mislili, de
so izgled prave pobožnosti in pravieniga življenja vsimu
ljudstvu, de so ljubi božji otroci, tako so bili oslepljeni
od lastne ljubezni in notranjiga napuha.



293

Ta slepota je tudi per nas. Nekteri se dobriga, po-
šteniga in pravičniga človeka in dobriga kristjana misli,
ki ni presestovavec, talavaj, razbojnik, tat, ali ker ni take
pregrehe storil, de bi bilo ostermeti pred njo, desiravno
vsili dolžnost kristjana ne dopolnuje, in si ne prizadeva
s svetim življenjem Jezusoviga odrešenja in neskoneniga
zasluženja se vdeležiti. — Koliko je otrok, ki so šiba
svojih staršev, ki jih noč in dan žalijo in do smerti po¬
kore, pa se še le dobre štejejo zato, ker jih vender še
ne sujejo in ne tepejo. — Koliko je mož, ki s svojo
nezvestobo in razujzdanjem svojim ženam v grob poma¬
gajo, kterirn bi mogli zvesti biti, jih ljubiti in jim dober
izgled dajati, pa se dobre mislijo zato, ker jih vender še
ne pretepajo. — Koliko je nezvestih mož in žen, kteri
le druge raji poznajo, de je le pred družetam skrito, in
se hlinijo, de bi se ne zvedilo. — Koliko je očetov in
mater, kteri dolžnost staršev ne dopolnijo, ne skerbe za
časno in večno srečo svojih otrok, jih v vsili nerodnostih
puste, jim ni mar otroke po božji volji za nebesa zre¬
diti in menijo, de so dobri starši zato, ker jih sami ne
zapeljujejo in v greh ne napeljujejo. Tako močno nas
lastna ljubezen in napuh oslepi, de se mislimo dobre in
pravične, dokler še druge hudobniši vidimo, ali saj mi¬
slimo, de so poredniši kot mi. Kolikokrat vidimo pezdir v
očeh svojiga bližnjiga in bruna v svojih lastnih ne vidimo.
Navadno je, de grehe , kteri so po našim poželjenji, in
pregrešno reč, ki jo radi imamo, iz verste grehov zbri¬
šemo ali pa zmanjšamo; do kar pa nagnjenja nimamo,
in nas ne veseli, pa pogubljiijemo. Ali ne slišimo neči-
stiga človeka vsako krivico terdo soditi, ktero nad svo¬
jim bližnjim vidi, svojo nečistost in prešeštovanje pa s
človeško slabostjo izgovarjati. Skopim sovraži nečistost
in prešeštovanje v svojim bližnjim, ga terdo sodi in po¬
gubi; svoje skoposti in lakomnosti pa ne vidi, i. t. d. S
takimi zvijačami le vest omamimo, de se prav ne spoznamo.



294

Kako škodljivi so slabi izgledi, s kterimi grešniki
svoje grehe zagovarjajo in mirno vest si delajo, ker
pravijo: To že ni lak greh, ki ga toliko drugih stori.
Kakošen greh bi mogel storjen biti, de bi ga že sto in
sto drugih ne bilo storilo, in s tem se grešnik tolaži, de
ga vest ne peče in zveličenje ne skerbi. Ce se pa tudi
vest zbudi in očitati začne, se grešnik moti s krivimi
zapopadki od božjih naukov, kakor jih v grehih zako¬
pani ljudje zlagajo, de si le vest potolažijo in hudobni
ostanejo po svoji volji, brez de bi se spoznali, kakošni
de so pred Bogam.

Tako hoče grešnik v takih okolišinah, ves oslepljen
od pregrešne lastne ljubezni, zmoten po tolicih slabih
izgledih, in zapeljan od goljufnih naukov, sam sebe prav
spoznati, če mu sveti Duh uma ne razsvetli, zmot ne
prežene, vesti in duše in smertniga spanja ne zbudi in
serca ne omeči, de bi svojo nesrečo živo občutil. Per
taki človeški slabosti je pomoč svetiga Duha per spra¬
ševanji vesti čez vse potrebna, torej je treba vsaki dan
Boga prositi, de nam da svojiga dobriga Duha, brez
kteriga se ne moremo prav spoznati, in tudi ne resnično
poboljšati. Bog nam ga bo dal, če ga bomo prosili, in
tudi vse storili, kar je od naše strani treba. Per spra¬
ševanji vesti je treba, de se od sveta ločimo. Dokler je
zgubljeni sin med hudobnimi ves razmišljen živel, se ni
spoznal; kakor seje pa od hudobnih ljudi ločil, je pre
cej vedil, kdo de je.

Ako hočeš grešnik sebe tako spoznati, kakor te
Bog pozna, in kakor si pred Bogam krivičen, in če ho¬
češ zares boljši biti, moli in zderži se od hudobniga
sveta kolikor je mogoče, ljubi samoto in poslušaj, kaj
sveti Duh k tebi govori, in stori kar ti bo rekel, po
svoji vesti.

2) De človek sebe spozna, mora tudi premišljevati,
ktere grehe je storil, in obstati, de greh ga od Boga in



295

njegoviga večniga življenja odpeljeva in ga pogubi. Naj
premišljuje božje in cerkvene zapovedi. Človek se pa
pregreši, če radovoljno in vedama kaj misli ali želi, go¬
vori ali stori, kar je Bog zapovedal. Torej je treba
misli, želje, besede, dela in zamude permerjati z božjimi
zapovedmi, ali so vse takšne, kakor jih Bog hoče imeti,
de bi bili zveličenja vredni, ali ne.

3) Posebno naj grešnik premišljuje svoje serce,
kteri poglavitni greh v njem tiči, in kaj ga je va-nj nape¬
ljalo, ali ker je k temu grehu bolj nagnjen, ali ga je iz
navade, ali le zato storil, ko je v tako perložnost prišel.
Sv. Janez pravi: »Vse, kar je na svetu, je po že¬
lj en j e mesa, poz e Ij e nje oči in napuh življe¬
nja, in to ni iz Očeta, ampak je iz sveta.”
1. Jan. 2. 16.

Kako posebno poželjenje, nagnjenje ali greh ima
vsaki človek v sebi, in človek ga spozna v svojih mislih,
željah in delih; vse na to bije. Ali poželi, kar je mesu
ali lakomnosti ali pa napuhu dopadljivo. Ako hočeš svoj
poglavitni greh spoznati, kteri te vodi v vsih tvojih de¬
lih le na se glej in spoznal ga boš; iz tega vsi tvoji
grehi izvirajo, tega opusti, in vsi drugi grehi bodo ne¬
hali, kakor če drevesu korenine posekaš, bo celo drevo
padlo. Vprašaj se ali si rad časten, če te v sercu ve¬
seli, ko te ljudje hvalijo, ali želiš več biti, z drugimi
zapovedovati, ker še nisi na taki stopnji, de bi bila tvoja
dolžnost; ali si misliš, de si več kakor so drugi, kteri
so tebi enaki po stanu; ali hočeš, de te mora drugi prej
pozdraviti, ogovoriti in potlej mu še le odgovor daš; ali
sovrazis druge iu s svojim govorjenjem jih per druzih
grajaš zato, de bi za nje ne marali, in tebe več obrajtali.
Ali le tiste rad imaš, ki te hvalijo in časte? Kakošno
je tvoje oblačilo, je po tvojim stanu in premoženji; se
oblačiš lepši, de bi drugimu spolu dopadel, ali se ne vi¬
di v vsim tvojim oblačilu nečimernost tvoje duše? Ali



296

nisi navajen vse svoje grehe izgovarjati, jih manjšati,
vse svoje dobre dela, ki so dar božji, sebi perlastiti, jih
perpovedovati, se hvaliti, do sebe veliko deržati, namest
Boga za nje hvaliti? Hočeš, de tvoja mora veljati. Ali
si svojim vikšim, svojim gospodarjem zavolj Boga rad
pokoren, si bil vselej voljan storiti, kar so ti ukazali,
ali si se vstavljal, si bil svojoglaven, si svarjenje, pod-
učenje svojih viksih voljno poslušal? Si radoveden, ho¬
češ vse vediti, kar drugi store, kakor de bi bil ti popol¬
noma ? i. t. d. Iz takiga spraševanja boš spoznal, če
je napuh, prevzetnost v tvojim sercu.

Ali si svojiga uboštva žalosten, nevoljin, želiš imeti
obilnost blaga, denarja in drugih telesnih reči, ali more¬
biti v zemeljsko blago vse svoje zaupanje in ne v Boga
staviš, in ti je za blago več ko za Boga? Morebiti ti
ni mar, ali po krivim ali pa po pravici perdobiš, de le
imaš. Ce komu kaj dobriga v sili storiš ali ne, storiš
zato, de bi ti bilo k dobičku? Si rad, ali celo nič ali
celo malo pomagal svojima bližnjima, ki je v nesreči
bil, ali si rad vbogajme dajal resnično revnim? Ali si
sebi potrebno pervošil, ali se ti je morebiti denar smilil?
Si bil nevoljin , hud, kader se ti je kaka škoda zgodila,
si klel; ali močno vesel bil, kader si kaj dobil, se za¬
voljo obilnosti blaga povikševal čez druge i. t. d. Tako
boš spoznal, de si lakomen.

Posebno moraš svoje znotranje misli in želje pre¬
mišljevati, one v človeškim sercu globoko tiče, in so to¬
rej toliko bolj nevarne kakor dela, ki se vidijo; ker člo¬
vek greši v djanji še per svoji dobri volji, desiravno
želi vselej prav storiti po svoji vesti; kteri je pa v ser¬
cu popačen, je ves hudoben, greši brez vse skerbi. Več¬
krat človek v djanji ne greši, pa v sercu greši; ne ma¬
šuje se nad bližnjim, ker se ne more, v sercu pa so-
vražtvo do njega ima, tako greši po svoji volji v sercu.
Tako je z vsakim greham, prej je v sercu, potlej še le



297

v djanji storjen, in Bog1 gleda na serce, na voljo člove¬
kovo; torej tudi svoje serce nar bolj pregleduj, ako se
hočeš spoznati in poboljšati.

4) Vprašaj se, ali si dopolnil, kar si Bogu, svojimu
stvarniku in Gospodu dolžan storiti, ako človek in kri¬
stjan, in kar si dolžan svojimu bližnjima. Ktera ljube¬
zen v tvojim sercu gospoduje, ali ljubezen do Boga ali
do sveta? Ali si ljubil Boga v nebesih, kakor te je Je¬
zus z besedo in djanjem učil? Kaj ti je bilo pervo vo¬
ljo božjo ali svojo ali voljo sveta dopolniti? Ali si želel
in si perzadeval Jezusa posnemati, ali si ga ljubil? Ali
živiš tako, de sveti Duh v tebi prebivati zamore? Ži¬
viš kot kristjan? Ljubiš vsaciga človeka kot svojiga
brata, vsaciga kristjana kot uda Jezusoviga telesa? Ali
hvališ Kristusa zato, ker si njegov ud in v družbi svet¬
nikov, v njegovi sveti cerkvi?

5) Preglej kako si dolžnosti svojiga stanu dopolnil,
in če si jih zavoljo Boga, ali si mislil per spolnjenji svo¬
jih dolžnost, de si v božji službi, ker ti on zapoveduje
jih zvesto spolniti, in če jih dopolniš, Bogu služiš?

6) Premisli tudi, če si ptujih grehov kriv.
7) Premisli kaj je v greh perložnost dalo, ali si

prostovoljno ali neprostovoljno ali po nevedama v greh
padel, ali si s preiniselkam ali v naglosti greh storil, ali
si perložnosti grešiti iskal, in morebiti si perzadeval, jo
najti hudo storiti, ali se ti je le naključila brez de bi
bil prej mislil na greh, ki si ga potlej storil. Včasih se
tudi po nevedama pergodi perložnost, včasih pa skušnja¬
va rz natorne slabosti izvira, ktere človek ni iskal,
včasih je pa človek sam kriv, de je skušan.

8) Premisli naj vsak, kaj je iz njegovih grehov hu-
diga pohujšenja in škode prišlo, ali koliko žalosti in zoper-
nosti je svojimu bližnjima napravil, ker vse hudo moraš
popraviti. Ali ena beseda, ki si jo zoper svojiga bližnji-
ga izrekel, ktero je kdo slišal mu lahko škodje za ves



298

čas njegoviga življenja, in ako si kteriga pohujšal, kdo
bo zainogei sošteti vse grehe, ktere bo storil, in koliko
drugih spet ž njimi pohujsal? Ce oče ali gospodar puša
svoje otroke ali družino hodit po hišah razujzdanih lju¬
di, ali razujzdane ljudi v svojo hišo hodit, de so otroci
ali posli pohujšani, je on kriv vsili njih grehov.

9) Premisli naj iz kakšniga namena je dobro ali
hudo storil; kdaj in kje je greh storil, ali doma, ali v
cerkvi, ali kjer drtigej, ali v nedeljo ali drug dan. Ko¬
liko časa je živel v smertnim grehu, in kolikokrat ga
je storil, in če je iz navade grešil. Na peršone, s kte-
rimi ali zoper ktere je grešil, kako in ali je v pričo
družili ali na samim grešil.

10) Premisli naj, če je toliko dobriga storil, kolikor
je perložnosti imel, ali hudiga odvernil, kolikor je nar
več mogel. Ali je storjeno krivico poravnal in popra¬
vil, in s svojim sovražnikam se spravil; če je v kakim
sovraštvu bil, kako je naloženo pokoro dostal, in per
spovedi storjene obljube dopolnil.

Je spraševanje vesti le takrat potrebno} kader se greš¬
nik k spovedi perpravlja?
Ne le takrat, ampak večkrat naj svoje življenje,

svoje misli, želje in nagnjenja premišljuje, dobro je vsaki
večer, posebno pa ob nedeljah in praznikih po poslušanji
božje besede, ker to pomaga, de se človek ložej spo¬
zna, ponižuje in poboljša.
/Hi si mora grešnik per izpraševanji vesti veliko pri¬
zadeti ?
Toliko in še več si mora prizadeti kakor per ka¬

kim drugim imenitnim opravilu.
Kteri grešniki so dolžni svojo vest še bolj škerbno iz¬
praševati ?
Tisti grešniki, kteri svojo vest malokrat sprašujejo,

kteri svet in njegovo veselje ljubijo, so vsi razmišljeni,



299

imajo veliko posvetnih skerbi in zmotnjav, kteri so že
dolgo časa v grehih živeli, in se slabo spovedovali.

42. Od kesa ali gičvinge.
Ko je zgubljeni sin vse svoje blago in denar v sla¬

bih tovaršijah in hudih delih zapravil, in so ga prijatli
zapustili, je veliko lakoto terpel, stergan je bil, in de bi
šibil saj nekoliko živeža pridobil, je svinje pasel. Sam
per svinjah na pasi, lačen in raztergan premišljuje, kako
dobro mu je bilo per očetu, in kako srečni so hlapci
njegoviga očeta, meni pa, misli, ki sim pravi njegov
sin, se mi tako hudo godi, kaj sim vender mislil, de sim
ga zapustil, de sim ga razžalil, ki mi je le dobro hotel!
Serce ga je bolelo, žalosten, ves pobit je bil, in krivica,
ktero je očetu in sebi storil, ko se je od njega ločil,
ga zapustil, mu je bila vedno pred očmi; vest se mu
je glasila, zakaj de je očeta zapustil, mu je vedno oči¬
tala, kar ni ga imel meril v sercu. In to je bil kes ali
grevinga, ker se je kesal, de je od očeta sel, in je ob¬
stal, de se mu po zasluženji zdej hudo godi. Dokler je
bil v tovaršii, je, bil ves razmišljen in zgubljen v mislih,
ni občutil svoje hudobije, tudi na svojiga dobriga očeta
ni mislil. Kader se je pa od slabe drušine ločil in se
premišljeval, je vse drugači čutil v svojim sercu , težko
mu je bilo, de je zoper voljo svojiga očeta ravnal , in
si je vošil, de bi se ne bil nikoli od njega ločil in nje¬
gove hiše zapustil — kes ali grevengo je nad svojim
pregrešnim življenjem imel.

Sveti Peter je svojiga Gospoda zatajil, Jezus ga
je s pogledam posvaril, in Peter je milo jokal, ker je v
svoji duši žalost občutil, to je, kesal se je, ker je gre¬
šil. Vemo de tudi David je hudo grešil, in kako je
Bogu tožil v svojih psalmih, rekoč: »Gospod! tvoje
pušice v meni tiče, in tvoja roka je težka nad menoj.
Zavoljo tvoje jeze .ni zdravja na mojim mesu, moje ko-



300

sli nimajo pokoja zavoljo mojih grehov, ker moje hudo¬
bije so čez mojo glavo zrastle, in me tlačijo kakor težka
butara.>’ Psi. 37. 3—5. »Jest spoznam svoje pregrehe,
in moj greh je vedno pred mojimi očmi?’ Psi. 50. 5.
»Jest sim trudin od zdihovanja, vse noči na svoji po¬
stelji silno jokam, in svojo posteljo s svojimi solzami
močim. Od silne notranje žalosti so moje oči otemnele.”
Psi. 6. 7. 8. »Bogu dopadljivi dar je žalosti polni duh:
skesaniga in ponižaniga serca, o Bog! ne boš zaniče¬
val.” Psi. 50. 19.

Zgubljeni sin, Peter in David so spoznali in obstali
svoje grehe, in njih duše so bile žalostne, to je, keseli so
se, de so grešili in Boga razžalili. Tako mora grešnik
žalovati. Kader je grešnik svojo vest izprašal, svoje
misli, želje, besede in dela Jezusovim natikam in življe¬
nju primirjal, je vidil v Jezusovim zaderžanji voljo ne-
beškiga Očeta spolnjeno, in vidil svoje znotranje, de ni
vse po volji božji, de ni Jezusu podoben, de njegovo
serce, njegova duša, njegovo življenje je pregrešno, od
Boga odvernjeno: se vest zbudi, spozna svojo nepokor-
šino, in vse se v njem spremeni in misliti začne: Bog
me je po svoji podobi stvaril, njemu bi bil mogel podo¬
ben in njegov otrok ostati. Ali kaj mi je greh storil?
Otrok hudičev sim postal, padel sim v njegovo kralje¬
stvo. V božjim kraljestvu, per Bogu je ljubezen, ve¬
selje in mir, v kraljestvu satana, kteriga otrok sim zdej,
je sovraštvo, jeza, nevošljivost, grizenje vesti in vsa
gnjusoba. Zdej sim med hudobnimi, kteri Boga, Kri¬
stusa in vse pobožne ljudi sovražijo. O kako sim bil
srečen, kako veselo je bilo moje serce, dokler sim še
z Bogam v drušini svetnikov bil; ali kaj je zdej iz me¬
ne, noč in dan ga nimam miru, vse me prestraši, vsake
sence se bojim, v spanji se strašim, greh mi je vedno
pred očmi, in kamor grem, gre z mano, zmirej vidim
božjo pravico pred seboj. Kako sim bil vesel, dokler



301

sim se tvoj otrok bil, s kako velikim sercnim veseljem
sim šel v tvojo sveto cerkev z drugimi pravičnimi,
tvojimi otroci tebe častit , tvoje besede poslušat. Ako
se mi je kaj zgodilo, poln zaupanja v tvojo ljubezen, sim
ti potožil svojo nadlogo in britkost in s tolažbo sim bil
napolnjen. Zdej pa od tebe, o Bog! odvernjen, zastonj
moje serce zdihuje po tolažbi, ne upam si svojih oci
povzdignili proti nebesam, ker sim pred tabo in nebam
grešil, nisim vreden tvoj otrok imenovan biti Per sve¬
tim kerstu me je za svojiga otroka vzel. Kako me je
iskal ljubi nebeški Oce kakor zgubljeno ovco? Koliko
je že v stari zavezi za ves človeški rod in tedej tudi
za mene storil, de bi bil vedil, kaj je njegova vo¬
lja ; in še svojiga Sina je zavoljo mene in vsih ljudi na
svet poslal, de bi nas bil ž njim spravil, za grehe za¬
dosti storil, nas iz kraljestva hudiceviga v svoje božje
kraljestvo speljal, in namest sebe je svetiga Duha po¬
slal, de bi nas z Bogam sklenil, in v ti srečni zavezi
ohranil. Ali vse je za me minulo, in moja vest me po-
gubljuje. Kam hočem zbežati s svojim znotranjim ne-
miram in grizenjem? Kamor koli bežim, tam te najdem,
tvoje vsigavidno oko me vidi, in tvoja vsigamogocna ro¬
ka me povsod lahko vdari. Zdej spoznam svojo nespa¬
met, svojo nepokoršino do tebe, ali ravno zato bom vstal
in k tebi perbežal, ki si govoril, de ko bi tudi mati
svojiga otroka pozabila, ti nikoli mene pozabil ne boš ;
pred te bom na kolena padel, in pred tabo bom svoje
grehe spoznal, ker zoper nebo in tebe sim grešil, ni¬
sim vreden vee tvoj otrok imenovan biti, pa vzemi me
za zadnjiga hlapca v svojo hišo, daj mi prijetno besedo
slišati: »Ivoji grehi so ti odpušeni P’ Take misli in pocut-
leji ali specenine v sercu grešnika se imenujejo kes ali
grevenga.

Kdor v svojim sercu nad svojimi grehi nobeniga
kasa ne občuti, ta greha in štrafinge, ktere si je z gre-



302

hara zaslužil še ne spozna, in tak človek tudi se prave
volje nima se poboljšati, in Bog mu tudi grehov ne od¬
pusti. Brez kesa se nihče ne poboljša in torej odpuše-
nja grehov ne zadobi. Zgodi se, de grešnik, brez de
bi se svojih grehov spovedal in za-nje zadosti storil, od-
pušenje zadobi, ali brez kesanja nikoli. Zelje, de bi se
rad spovedal, in za grehe pokoro storil, pa mu ni mo¬
goče, nadomestijo spoved in spokorne dela, ali kesanje,
če ga grešnik v sercu nima, nič ne more nadomestiti.
Tedej je kes med vsimi perpravami k odpušenju nar
bolj potreben, in Bog ga od grešnika tirja, ker zavoljo
te žalosti, ki jo po pravici v sercu občuti, hoče Bog
grešniku grehe odpustiti, in ga pred večnimi štrafinga-
ini obvarvati, ker ga z grizenjem vesli že tukej pokori,
k ljubezni do sebe budi, in grešnik v svoji žalosti se k
Bogu oberne, per njem milosti ise in ga za njo prosi,
in Bog ga kakor oče zgubljeniga sina veselo sprejme.
»Blagor žalostnim, ker oni bodo oveseleni!”
pravi Jezus. Mat. 5.

Kako pa grešnik kes ali grevingo zadobi?

1) Svetiga Duha mora za nj prositi. Sveti Duh
razlije, po nauku svetiga Pavla, ljubezen do Boga v
človeško serce. Rimlj 5. 5. Brez pomoči svetiga Du¬
ha ne bo grešnik nikoli praviga kesa imel. Veliko je
grešnikov, kteri grehe delajo, in jim ni nič žal zato, in tu¬
di svetiga Duha ne prosijo daru prave grevenge, torej
merzli proti Bogii ostanejo.

2) Mora premišljevati, kaj je greh in kolike štra-
finge je vreden. Greh ga je odločil od Boga, kteriga
je čez vse ljubiti dolžan; greh je razžaljen je nar boljši-
ga Očeta, nepokorsina proti Bogii, njegovimu stvarniku
in Gospodu, kteri le vse to svojim otrokam zapoveduje
storili, kar jih večno srečne, in vse to prepoveduje, kar



303

jih večno nesrečne stori, ker le on sain vse to dobro ve.
Greh je ostudna nehvaležnost proti Bogu, kteri je za¬
voljo našiga vecniga zveličenja svojiga ljubiga Sina na
svet poslal; je očitno razžaljenje Jezusa, našiga Ijube-
znjiviga Odrešenika, kteri je za nas svojo kri na križu
prelil in nam božje kraljestvo odperl, kteriga smo po
grehu zgubili, i. t. d. Ako grešnik to premišljuje, bo
gotovo njegovo serce žalostno, če le kolikaj ljubezni do
Boga še v sercu ima.

3) Večkrat se mora ločili od raztresenja v posvet¬
nih rečeh, de bo na samim svoje krivice ložej premi¬
šljeval, v nepokoji sveta ne bo svojiga duha k žalosti
napeljal, in tudi ljubezni do Boga ne obudil, ktera je
per kesanji potrebna, ker dokler grešnik ne začne Boga
ljubiti, tudi se kesal ne bo. Kakor se tudi med svetam
godi, kdor svojiga bližnjiga ljubi, se boji in varije ga
razžaliti, če ga pa ne ljubi, mu je pa vse eno ali ga
žali ali pa ne, in ako ima hudobno serce, mu še nagaja
kolikor more, in še ga to veseli. Peter je bil žalosten,
ki je svojiga učenika, Jezusa zatajil, zato ko ga je lju¬
bil. Judež Iškarjot je obupal in se obesil, ni imel pra-
viga kesa, ker Jezusa ni ljubil, ako bi ga bil ljubil, bi
bil svoj greh obžaloval in se k Jezusu obernil, od kte¬
riga se je po grehu odvernil, kakor je sveti Peter sto¬
ril, ki je Jezusa ljubil.

Zakaj mora grešniku žal biti, ker je grešil?
Grešniku mora žal biti, ker je Boga, svojiga nar

boljšiga Očeta razžalil, kteriga je dolžan nar bolj lju¬
biti, in mu v vsim pokoren biti. — Jezus nam je v per-
povedovanji od zgubljeniga sina pokazal, zakaj de mora
grešniku žal biti, ker je grešil. Zgubljeniga sina je nar
bolj per sercu peklo, ker je grešil zoper nebesa in zo¬
per očeta; tako mora tudi grešniku žal biti, ker je Bo¬
ga razžalil. Vse naše dela moramo iz namena storili,



304

ker jih Bog- zapove. Vsaki pravični človek se zavoljo
Boga greha varje, zato ker ga ljubi. In bolj serčno ko
človek Boga ljubi, bolj se greha boji, in če ga je sto¬
ril, huje mu je per sercu. Bog, kteri v serce človekovo
vidi, tudi vidi, de je grešniku zavoljo njega zal, ker ga
je razžalil, in zato grešnika ljubi. Torej takima kesu,
ko je grešniku le zato zal, ker je Boga razžalil, kteriga
ljubi, pravimo popolnoma kes.

Jezus je še več povedal od zgubljeniga sina, kako
je v ti žalosti, de je svojiga očeta zapustil, še mislil in
sam per sebi govoril: Jest sim zapustil svojiga očeta,
in sim ravno zato nesrečen, in od lakote tukej poginjam.
Grešnik, ki greh stori, tudi Boga zapusti, se od njega
odverne, in ravno zato tudi od večne sreče, od večniga
zveličenja; tedej je grešniku tudi zato žal, ker je z gre-
ham zveličenje zgubil. Zgubljenima sinu je bilo žal, ker
je očeta razžalil, vse dobro zgubil, kar je v očetovi hiši
vžival, ker je rekel: »Koliko najemnikov ima obilno kru¬
ha v hiši mojiga očeta, jest pa tukej od lakote konec
jemljem! Vzdignil se bom, in pojdem k očetu.»

Ce Boga ljubimo, tudi sebe pravično ljubimo, in ako
Boga ljubimo, takrat za svoje zveličenje skerbimo; če
ga pa ne ljubimo, tudi sebe ne ljubimo, ker, ko greh
delamo, greh ljubimo in po grehu se pogubimo. Volja
božja je, de bi vsi zveličani bili, in zveličani bomo, če
bomo božje zapovedi deržali, če bomo pa greh delali,
bomo zveličenje zapadli; če je tedej grešniku žal, ker
je Boga razžalil in nebesa zgubil, ker Bog je večno
plačilo pravičnih v nebesih.

Kdor Boga popolnoma ljubi, vse iz ljubezni in nič
iz strahu ne stori, in več ko ima strahu per dopolnjenji
božjih zapoved, bolj nepopolnoma je tudi ljubezen. Sv.
Janez pravi: »V ljubezni ni strahu, ampak popolnoma
ljubezen izžene strah, zakaj strah ima terpljenje, kdor
se pa boji, ni popoln v ljubezni.» 1. Jan. 4. 18. Kdor



305

Boga ne ljubi, tudi greha iz ljubezni do Boga ne obža-
Ijuje ; boji se, in trepeče tudi nar hudobniši človek pred
Bogam, pa zato vender še praviga kesa nima, strah ga
zaraore le nagniti k pravimu kesu in spreobernjenju živ¬
ljenja, kar je bilo per nauku od opravičenja zgorej po¬
vedano.

Kakiin mora pravi kes ali grevenga biti?

Pravi kes ali grevenga mora biti: 1) notranji, to
je, človeku mora v sercu žal biti, de je Boga razžalil.
Greh se v sercu začne, tedej se mora tudi žalost, so-
vražtvo greha v sercu začeti. Jezus pravi: »Iz serca
namreč izhajajo hude misli, uboji, presestva,
vlačugarije, tatvine, krive pričbe, preklinje-
vanja.” Mat. 15. 19. Ko bi grešnik le govoril: me
greva, de sim grešil, v sercu bi pa žalosti ne občutil,
ne želel in terde volje ne imel se poboljšati, bi njegov
kes le zunanji, ustni, in pred Bogam bi nič ne veljal:
tak še ni začel Boga ljubiti, ki greha še ne sovraži.
David, zgubljeni sin in Peter so pravi kes imeli, in njih
besede so razodevale žalost duše, kakor so jo v sebi
občutili. Bog je rekel: »Spreobernite se k meni iz
serca z jokam in žalovanjem, in pretergajte svoje serca,
ne pa svojih oblačil.’’ Joel. 2. 12. »Bogu dopadljivi dar
je žalosti poln duh, raztertiga in ponižaniga serca , o
Bog! ne boš zaničeval.” Psi. 50.

Nekteri kristjani so žalostni, ker mislijo, de nimajo
praviga kesa, ker nad svojimi grehi jokati ne morejo.
Ali solze niso vselej gotovo znaminje, gotovo spričeva-
nje praviga Bogu dopadljiviga kesa. Solze zavoljo gre¬
hov prelivati je koristno, dobro, pa ne tako potrebno, de
bi kes ne veljal, če bi grešnik ne jokal. Nekterikrat ob¬
čutljivi kristjani jokajo in zdihujejo, de bi jim Bog pra¬
vi kes dal; in zgodi se, de nekteri pobožni kristjani, ki
pravi kes v sercu imajo s straham k spovedi gredo in

II. Del. 20



206
jokajo čez to, ker mislijo, de praviga kesa nimajo. Pe¬
ter in očitna grešnica sta jokala, razbojnik na križu in
sveti Pavel nista jokala, vsi štirje so imeli pravi kes.
Nekteri so tako mehki, de se piecej jokajo, pa tudi tako
lahko nehajo. Tudi z besedami govoriti ali kes moliti
ni gotovo znaminje praviga kesa ; zgubljeni sin in očitni
grešnik sta z besedami povedala svojo serčno žalost;
očitna grešnica je pa molčala in pred Jezusam klečala.
Kralj Antijoh in Judež Iskarjot sta z besedami svoj kes
perpovedovala, pa nobeden praviga ni imel, ker se nobe¬
den poboljšal ni. Judje, ki so na binkuštno nedeljo sve-
tiga Petra poslušali, ki jim je krivico očital, ktero so
nad nedolžnim Jezusam storili, ko so ga umorili, so bili
v sercu skesani, so zato aposteljne in Petra vprašali,
kaj jun je zdej storiti, in Peter jim je rekel: »Storite
pokoro, in dajte se kerstiti v imenu Jezusa, de boste
odpusenje grehov zadobili. Imeli so kes v sercu, desi-
ravno ga z nobenim zunanjim znaminjem niso kazali, pa
voljo so imeli vse storiti, kar jim je bilo treba odpuse¬
nje grehov od Boga zadobiti. Kdor tedej v sercu, kjer
je poprej veselje grehov občutil, greh sovraži, ga ob-
žaljuje in terdno voljo ima ne več grešiti, ampak se po¬
boljšati, ima notranji kes.

2) Kes mora biti čeznatorin.

Nekteri grešnik se kesa, de je grešil zato, ker je na
telesu, ali na blagu poškodovan, ali ker je čast per lju¬
deh zgubil, vse to hudo ga le na tem svetu zadene, in
tak kes imenujemo natorin, ker je le zavolj posvetnih
reči, ktere so naši natori dopadljive. V natori človeški
je pa to, de je človeku zavoljo zgube posvetnih reči
žal. Po takim kesu grešnik ne zadobi odpušenja gre¬
hov, ker mu ni žal zavoljo Boga, ker je njega, nar veči
dobroto razžalil, in mu volje, življenje poboljšati, ne
spreoberne.



307

Ako pa grešnik hudo zavoljo Boga sovraži, ker je
Boga narsvetejšiga vse ljubezni vredniga Gospoda razžalil,
njegovo milost zgubil, se štrafinge vredniga storil; ker ve,
de Bog, ki je pravičen, mora greh štralati ali na tem
ali na unim svetu, on ima ceznatorin kes. Kako bo Bog
razžaljen, kako se bo grešniku na unim svetu godilo,
zve grešnik le po božjim razodenji, in ker žaljuje, ker
se je Bogu zameril in nebesa zgubil, si pekel zaslužil?
mu je žal le zavoljo takih dobrot, ki jih ni na tem sve¬
tu, ki jih naša natora prav ne pozna in jih ne obculi;
in ker tak kes tudi le od svetiga Duha pride kakor lju¬
bezen do Boga, jo imenujemo čeznatorno, in ker takiga
kesa grešnik po svoji spačeni natori nikoli zadohiti ne
zamore, je čez njegovo moč, le Bog mu ga zamore dati,
zato mu pravimo čeznatorni, čez moč nase natore. In
kdor iz lakiga namena žaljuje, ho gotovo tudi perprav-
Ijen se poboljšati, in bo dobil od Boga odpušenje gre¬
hov, ker zavoljo njega žaljuje in ne zavoljo sebe.

3) Kes mora nar veči žalost biti. Po grehu se od
Boga ločimo, njegovo gnado in nebesa zgubimo, in veči
nesreče je ni, ko Boga zgubiti, kteri je nar veči dobro¬
ta, torej mora grešniku tudi nar bolj žal biti, več ko hi ,
vse zgubil, kar je na svetu. Vse dobrote na svetu bodo
minule, sam Bog je večen, in bo plačilo pravičnih; kdor
njega zgubi, večno zveličenje zgubi. Tedej bo, kdor
Boga čez vse ljubi, zavoljo greha, ki ga je storil, tudi
nar veči žalost v svoji duši občutil. Tak kes stori vo¬
ljo grešnikovo močno, de zdej greh in njegovo veselje

vidi, kako nesrečniga
je vse

i tudi raji
takih misel je prav
vljenja, če tudi se mu

na telesu ne vidi, pa dela njegove pričajo, ktere so po
volji božji storjene, kakošna de je njegova volja.

20*

sovraži, kteriga je prej ljubil, ker
ga je na duši storil, in perpravljen
vse storiti, kar je po volji božji, in
kor Bogu več nepokoren biti. In
skesan človek do konca svojiga žr

preterpeti in
umreti, k a-



308
4) Kes mora biti nad vsimi grehi.
Ako bi grešnik le zavoljo nekterih grehov žaloval,

zavoljo tistih pa, ki jih nar raji in nar večkrat stori, ki
so mu že v navadi ali če je po njih se kako časno sre¬
čo zadobil, celo nič ali le nekoliko žaloval, nima praviga
kesa, greha še ne sovraži, se ne bo poboljšal, in ne za¬
dobil odpusenja grehov, ker greh se ljubi. Grešnik pa
mora vse grehe sovražili, ker z vsakim greham Boga
žali, mu je nepokoren in se od njega odverne.

Greh ne more po samim eden brez druziga odpu-
sen biti, ali bodo vsi odpušeni ali pa nobeden, ker ni
mogoče ob enim sovražnik in prijatel božji biti,
dobro in hudo voljo imeti. Nekter spokornik se go¬
ljufa, ker se je po zunanjim nekoliko poboljšal, in
nektere dobre dela stori, postavim, ni več nečist, ni pi¬
janec, ni krivičen, goljufen, i. t. d., pa vender še kakšno
hudobno nagnjenje v sebi redi; tako njegova volja še ni
dobra. Morebiti je prevzeten, se boljšiga od drugih mi¬
sli, iše per ljudeh veljati; kader ga kakšna težava, zo-
pernost ali razžaljenje doleti, je preč ves neutisnjen, ne¬
voljni, perpoveduje koliko mora terpeti, de nobeden toli¬
ko, je nepoterpežljiv, hoče brez vsiga terpljenja in zo-
pernosti lahko v nebesa priti, desiravno ve, de Jezus je
s terpljenjem v čast svojiga Očeta, v nebesa šel, in de
pot terpljenja je pot v nebesa. Posebno ostane rado do-
padajenje do takiga greha, po kterim je človek kako
časno srečo dosegel, ki jo vživa, ali do takih, ki jih že
več storiti ne more. Zgodi se nekterikrat, de nekteri v
neoženjenim stanu niso po božje živeli, spremenijo stan;
per takih se je bati, de so le stan, pa svoje grešne vo¬
lje niso spreobernili, in grehov prejšnjiga stanu ne
obžaljujejo in jih ne sovražijo. Kdor tedej pravi kes
ima, sovraži grehe in nagnjenje in poželjenje, iz kteriga
so grehi izvirali. In kdor vse to sovraži ima dobro vo¬
li' 0 ’ g,°t°vo se b° poboljšal, bo po volji božji živel in od-
pušenje grehov zadobil.



309

5) Kes mora s zaupanjem sklenjen biti, odpusenje
grehov zadobiti po milosti božji zavoljo neskončniga za-
služenja Jezusoviga. Brez upanja bi se človek zgubil
in obupal kakor Judež Iskarjot, ki je spoznal in obstal
svoj greh in strafinge, ki jih je zaslužil; pa upanja ni
imel v tega, ki ga je izdal, je obupal in nesrečno smert
storil.
Kaj se pravi kes obudili?

Se pravi v sercu ali pa tudi z besedo spoznati, de
nam je žal, ker smo Boga razžalili.

Ako pa hoče grešnik kes ali grevingo obuditi, mo¬
ra že prej žalost v sercu imeti; če žalosti v sercu in
sovraštva nad grehain se ni imel, tudi kesa obudil ne
bo. Kakor se človek spomni svojih bolečin, ki jih je v
svoji bolezni občutil, kakosne so bile, ravno tako se tudi
grešnik spomni na svojo žalost, ki jo je imel zavoljo
svojih grehov. In ko grešnik že Boga ljubi in greh
prav spozna in ga sovraži, tako, kolikorkrat se na greh,
ki ga je storil, spomni, je duša žalostna, in naj to le v
sercu misli ali pa z besedami izreče, kes ali grevengo
obudi ali ponovi.

To storiti smo večkrat dolžni, ker moramo ves čas
svojiga življenja greh sovražiti, ker ga tudi Bog sovraži,
ker je greh nar veči hudo, in ker ne bomo nikoli mogli
reči, de smo prav storili, ker smo grešili. — Tedej pro¬
simo vedno Boga odpusenja grehov in obudimo kes po¬
sebno vsaki večer, prej ko spat gremo, ker ne vemo
ali bomo jutri vstali ali pa ne, preč po vsakim se tako
majhnim grehu, v vsaki nevarnosti, in kader kakosen
sveti zakrament prejeti hočemo.
Kaj je tedej kes ali greviuga,?

Kes ali grevinga je serčna žalost, sovraštvo nad
vsimi grehi, zato ker smo Boga, nar veči vse ljubezni
vredno dobroto razžalili, sklenjena s stanovitno voljo,
Boffa nič več razžaliti.O



310

Je kes ali grevenga potreben ?
Kes ali grevenga je potreben, ker brez njega ne

more grešnik odpusenja grehov zadobiti.
Kaj mora grešnik premišljevati, de pravi kes ali gre-
vengo zadobi?
Hudobijo greha in štrafinge, kterih si z greham

zasluzi.*
Ali zamore grešnik iz svoje moči prav kes ali gre-
vengo imeti?
Grešnik tega ne zamore iz svoje moči, ampak le

z gnado svetiga Duha, za ktero mora Boga prositi.
Kakšin mora kes ali grevenga biti?

Kes ali grevenga mora biti:
1) notranji ali serčni;
2) cežpatorni;
3) nar veei žalost;
4) nad vsimi grehi;
5) s zaupanjem sklenjen.

Kdaj ima grešnik notranji ali serčni kes Cgrevengo)?
Kader ga v sercu peče, de je Boga razžalil in se

poboljša.
Zakaj mora kes serčna žalost biti?

Zalo ker je tudi v sercu ljubil, in iz serca grehi
izvirajo.
Kdaj ima grešnik čeznatorin kes Cgrevengoj ?

Kader ga gnada svetiga Duha z ljubeznijo do Bo¬
ga napolni, de le zato žaljnje, ker je z greham Boga
nar veei dobroto razžalil, kteriga ljubi, in je njegovo
gnado zapravil, pravico do nebes zgubil in večno pogub¬
ljenje zaslužil.
Kdaj ima grešnik le riatorin kes?

Kader le zato žaljuje, ker je z greham sebe poško-



311
doval na časti pred svetam, na blagu, na zdravji, ali na
svoji sreči, ali se mu je kar si bodi druziga hudiga
zgodilo.
Ali bi bil kes dober in zadostuij ako bi človek le zato
žaloval, ker se pekla boji?
Ne bil bi zadostin, ker bi izviral le iz strahu pred

peklain; tak se ne boji grešiti, ampak le goreti, in bi
še grešil, če bi se pekla ne bal.
Ali je strah pred peklam grešniku koristen?

Strah pred peklam je grešniku koristen, ker ga od
grešnih del odvračuje, k dobrima napeljuje, de sklene,
ne več grešiti.
Zakaj mora tedej grešnik greh sovražiti?

Sovražiti ga mora iz ljubezni do Boga.
Po čem ve grešnik j de greh iz ljubezni do Boga
sovraži?
Po tem ve, če je perpravljen rajši vse zgubiti, in

se vsim ljudem zameriti, kakor Boga s smertnim gre-
ham razžaliti.

Tako je egiptovski Jožef sovražil greh iz ljubezni
do Boga, ker se je rajši ljudem zameril in v ječo šel,
kakor de bi bil grešil.

Kaj se hoče rečij de kes mora biti čez vsako drugo
žalost ?
Se hoče reči, de grešnik bolj žaljuje nad grehi, s

kterimi je Boga razžalil, njegovo ljubezen zgubil in sebi
pravičnost zapravil, kakor če bi bil nar bolji reč na
svetu zgubil, ali kakor bi ga bile vse telesne nesreče
zadele; kaj pomaga tedej človeku, če ves svet dobi,
dušo pa pogubi.
Kdaj je kes nad vsimi grehi ?

Kader grešnik žaljuje nad vsimi grehi, nad velicimi



312

in majhnimi, nad lastnimi in pf njimi, kterih je kriv, ker
vsak greh Boga žali in po vsakim grehu smo Bogii
nepokorni.

Ali je potrebno J de je s kesam tudi upanje skle¬
njeno ?

Potrebno je, de grešnik v svoji žalosti v milost bo¬
žjo in v Kristusovo zashiženje zaupa, de mu bodo grehi
odpušeni, ker bi scer obupal, in bi tako pogubljen bil,
kakor Judež Iskarjot; in ker le upanje, odpušenje gre¬
hov zadobiti, stori de se grešnik poboljša.
Kolikeri je čeznatorni kes ?

Dvojin, popolnoma in nepopolnoma.

Kaj je popolnoma kes (grevengaj?

Popolnoma kes je žalovanje in
ham, ker je grešnik Boga nar veči

gnjusenje nad gre-
dobroto, ktero čez

vse ljubi, razžalil, združen s terdnim sklepam Boga
nič več razžaliti.

Kako se popolnoma kes ('grevengaj obudil

Tako: »Moj Bog! vsi moji grehi so mi iz serca
žal, ker sim tebe, svojiga preljubeznjiviga Boga, tebe,
samo svetost in neskončno dobroto, ki te iz serca lju¬
bim, ž njimi razžalil. Terdno sklenem s tvojo gnado
svoje življenje poboljšati, in vse, tudi smert raji preter-
peli, kakor tebe, svojiga Boga, tebe neskončno svetost
in dobroto, še kdaj s kakim greham razžalili. Daj mi
gnado spolniti ta moj sklep! To te prosim po neskonč¬
nim zasluženji tvojiga božjiga Sina, našiga Gospoda in
Zveličerja Jezuša Kristusa. Amen.»

Kaj je nepopolnoma kes (grevengaJ ?
Nepopolnoma kes je žalost in gnjusenje nad grehi,

zato ker smo ž njimi Boga razžalili, nebesa zgubili in
pekel zaslužili , združen s terdnim sklepam Boga nič



113

več razžaliti. Nepopolnoma se mu pravi, ker je še le
začet, in sčasama se le popolnoma pastane.

Kaj stori popolnoma kes ('grevengaj?
Popolnoma kes, kteriga gnada božja v grešniku

obudi in ga v njem podpira, pride iz popolnoma ljubezni
božje, dodeli odpušenje grehov tudi tistim, kteri nimajo
priložnosti, pa imajo vender terdno voljo, kakor hitro bo
mogoče, se jih spovedati.

Kaj se doseže po nepopolnim kesu ?
Doseže se v spovedi odpušenje grehov, če ima greš¬

nik terdno voljo nič vec grešiti.

Za kteri kes si mora grešnik perzadevati ?
Za popolnoma kes, ker je dolžan Boga popolnoma

ljubiti, in on izvira le iz popolne ljubezni do Boga.

Koga mora grešnik prositi de popolnoma kes za-
dobi ?

Svetiga Duha, ker od njega vsako gnado zado-
himo.

Ljubi kristjani! Prepričali smo se, de človek greši
z mislimi, besedami, željami, deli in s zamudo dobriga,
de se tudi ptujih grehov pred Bogam deležniga stori,
de se z grehi od Boga in njegoviga kraljestva odverne,
ga zapusti, in zato pred svetim iti pravičnim Bogam
štrafipg vreden postane, de ga greh večkrat tudi časno,
vselej pa večno nesrečniga stori. Kako silno hudo in
težko je človeku per sercu, kader svoj greh spozna,
kteriga več popraviti ne more, ker kai’ je storjeno, je
storjeno; in kako močno želi nesrečen grešnik zvediti,
ali je per Bogu še mogoče odpušenje grehov in milost
zadobiti. Vera, ktero nam je Bog po svoji milosti ra¬
zodel, nam pokaže gnjusobo greha in napove štrafinge,
ktere si je grešnik po grehu zaslužil; ona nam pa tudi
pove, de usmiljeni Bog skesanimu in poboljšanimu greš-



314

niku grehe odpusti. Prepričali smo se, de je Bog že v
stari zavezi svojim otrokam, kader so greh spoznali, ob¬
žalovali in se poboljšali, va nj verovali in v prihodnjiga
Odrešenika upali, grehe odpustil. Posebno nam je Je¬
zus to resnico v priliki od zgubljeniga sina očitno razo¬
del. Ako je kdo tako nesrečen bil, po grehu se od Boga
odverniti, kakor zgubljeni sin od svojiga ljubiga očeta,
naj se spomni de Bog, če nas tudi pokori, vender le
nas dobri Oče ostane, kteri je perpravljen svojiga ske-
saniga in poboljsaniga otroka v svojo gnado vzeti. Če
smo se tudi še tako močno pregrešili, pa tako pobolj¬
šali kot zgubljeni sin, nas bo z veseljem sprejel, in an-
gelji božji se bodo veselili. Pa zares poboljšani moramo
biti. Zgubljeni sin je spoznal svojo hudobijo, občutil in
imel je v svoji duši pravo grevengo nad svojimi grehi,
zapustil je ptujo deželo, in vernil se k svojimu očetu,
in prosil ga je, de naj ga vzame za nar zadnjiga hlapca
v svoji hiši, de si bo le kruha per njem zasluzil. Ravno
tako mora grešnik svoj greh spoznali, ga res obžalovati,
svoje grešno življenje sovražiti, greh zapustiti, kar je
hudiga storil, popraviti, in zanaprej po volji božji živeti.
Kdor je take volje, naj terdno upa, de mu bo Bog gre¬
he odpustil, in ga spet v svojo gnado vzel.

43. Od terdniga sklepa ali naprej-
vzetja.

Kader je grešnik Boga svojiga dobriga, svetiga,
pravičniga in usmiljeniga Očeta premišljeval, kteriga je
z grehi razžalil, se od njega ločil, in vidil v kako veliko
nesrečo je padel, svoje zveličenje zapadel; se kesa in
želi se spet z Bogam spraviti, novo življenje po volji
božji začeti. Terdno sklene ne več grešiti, ker se mu
nad grehi gnjusi, in noče več v taki nesreči biti. Zdej
stori, kar je zgubljeni sin storil rekoč: »Vstal bom in
k očetu šel, in vse bom storil, kar mi bo oče ukazal,



215

nič več ga ne bom zapustil, in reče sam per sebi: »K.
nebeškima Očetu se bom vernil, nič več nočem po svo¬
jim nagnjenji, po hudobnim poželjenji storiti, le voljo
božjo bom dopolnil, in to me bo večno srečniga storilo,
in nič me ne bo več od ljubezni mojiga Boga ločilo.
Vem de svet, in kar je na svetu bo prešlo, vse bo mi¬
nulo, kdor pa Boga ljubi, ostane vekomaj; vem de bom
terpeti mogel, pa Jezus mi pravi: »Bodite serčni, jest
sim svet premagal?’ In kdor po grehu tako misli, ima
v svoji duši terden sklep, in gotovo se bo poboljšal.
Takih misel je David bil, ker je rekel: »Jest sim
p e r s e g el i n ter d n o s k le n i 1 zapovedi tvoje pra¬
vice deržati.” Psi. 118. 106.

Kaj je teptlni sklep ?

Terdni sklep je resnična volja svoje življenje pobolj¬
šati in nič več grešiti.

Ali je terdni sklep ne več grešiti potreben ?

Terdni sklep je k odpušenju grehov potreben, zakaj
kdor resnične volje nima ne več grešiti, nov in boljši
človek biti, še greh ljubi, kteriga Bog sovraži; ima še
hudobno voljo grešiti, torej mu ga Bog ne more odpu¬
stiti. Sv. Avguštin pravi: »Ako se kesaš, ne stori več,
če pa spet storiš, tako te ni še prav grevalo.”

Kako spokorni grešniki razodevajo svojo terduo voljo
ne več grešiti?

Razodevajo jo:
1) Le se vsih malih in velikih grehov varjejo in

pregrešne navade opuste, in se vsih pripomočkov poslu-
žijo, de se greha obvarjejo. Ker človek večkrat greši, se
greha pervadi, mu je k natori; in težko moje ga opustiti in
vse dopolniti, kar je dolžan Bogu, bližnjima in sam sebi sto-



316

riti po božji zapovedi, ko je bil dosihmal vajen le po svo¬
jim poželjenji živeti. Ko je zgubljeni sin k očetu nazaj
prišel, je bil perpravljen vse le po volji svojiga očeta
storiti, tako je tudi grešnik, kteri terdno voljo ima, per¬
pravljen vse po volji božji storiti, vse velike in male
grehe zapustiti, ker, če le eniga samiga še ljubi, nje¬
gova pokora ne velja.

2) Kdor terdno voljo ima svoje življenje poboljšati,
se vsake priložnosti ogiblje, ktera bi ga spet v stare
in nove grehe napeljala.

Zgubljeni sin je kraj in tovarše svojih grehov za¬
pustil; ako bi tega ne bil storil, nikoli bi k svojimu oče¬
tu prišel ne bil. Spokorni grešnik tudi beži iz takih
krajev, kjer je večkrat grešil, in se ogiblje takih peršon,
ki so mu nevarne, de bi spet v greh ne padel, in varje
se vsiga, kar bi ga v greh zapeljalo. Nekteri pravijo,
sej ni mogoče ogniti se nevarnosti greh storiti, je pre¬
več perložnosti. Ravno zato ne smemo v nevarnost iti,
in se moramo bolj skerbno perložnosti varovati, ker
dolžni smo sveto živeti, in slabi izgledi pregrešnih ljudi
naših grehov ne izgovarjejo. Jezus pravi: „Ako te
tvoje desno oko pohujša, izderi ga, in verzi ga od sebe;
zakaj boljši ti je, de eden tvojih udov pogine, kakor de
bi tvoje celo telo v pekel verženo bilo.” Mat. 5. 29.

Res je, večkrat je grešniku težko vse zapustiti, kar
ga je prej v greh napeljevalo, pa potrebno je vender;
torej de bi ložej vselej le dobro storil, naj se spomni
na Boga, kteri ga vselej vidi, kteri mu s svojo gnado
rad pomaga; naj se spomni na nebesa, ki mu jih hoče
Bog dati, ktere bo pa zgubil, če bo spet greh delal;
naj moli, božjo besedo posluša, svete zakramente naj
prejemlje, varje naj se posvetniga veselja; večkrat naj
v samoti, ločen od druzih, premišljuje, de svetniki so
bili ravno v tacih okoljšinah, in so vender Bogu zvesti



317

ostali; kar je njim bilo mogoče z božjo pomočjo, to je
tudi nam i. t. d.

3) Vsakimu nagnjenju v greh se vstavlja in se božji
volji podverže.

Grehi, ktere grešnik stori, se vidijo, nagnjenje pa,
iz kteriga izvirajo, se ne vidijo, globoko v sercu tiče; spo¬
korni grešnik hoče greh v korenini zatreti, torej more
nagnjenje, ljubezen do greha v sercu zatreti, dokler to
ni zaterto, bo gotovo še greh storil. Kader pa grešnik
začne Boga ljubiti in greh sovraži, tudi nagnjenje in
veselje do greha v sebi zatira; in serce le eniga samiga,
Boga ljubi, za kteriga je stvarjeno. To nas Jezus uči,
ker zapove znotraj kozarec očistiti. Mat. 23. 25. 26.
Kdor hoče v svojim vertu ali na njivi plevel zatreti, ga
mora s korenino izruvati; če korenine niso do čistiga
poruvane, bo plevel še zmirej rastel, ravno tako more
korenina greha v sercu zatreta biti, in nič več ne bo
greh storjen.

4) Spokorni grešnik je perpravljen ptuje blago po-
verniti, z greham storjeno pohujšanje poravnati, in bliž¬
njimi! na časti, ali na blagu, ali drngej storjeno škodo
popraviti.

Zgodi se, de grešnik s svojimi grehi ljudem škodje
na duši ali na telesu, na časti ali pa na blagu. S za¬
peljivostjo v greh, s pohu jšenjem , s slabimi izgledi, z
opravljivostjo ali z lažmi, s poškodovanjem na telesu, s
tatvino ali z goljufijo i. t. d. poškodje svojiga bližnjiga.
Ce ima pravo grevengo nad svojimi grehi, si vosi, de
bi jih nikoli storil ne bil, in če ima terdno voljo nič več
grešiti, ne bo terpel, de bi kdo zavoljo njega poškodovan
bil. Prizadjal si bo zapeljaniga človeka poboljšati, od¬
vzeto čast, vzeto blago in storjeno škodo mu poverniti,
z besedo, vsako karkoli si bodi storjeno škodo svojimu
bližnjimi! poravnati, kakor je Cahej perpravljen bil, ker
ve, de Bog mu drugači odpustil ne bo.



318

5) Vsim svojim sovrazuikam, zopernikam in škod-
Ijivcam iz serca odpusti, ker ve, de bo Bog njemu toli¬
ko odpustil, kolikor on svojim sovrazuikam odpusti.

6) Vse dolžnosti svojiga stami zvesto dopolnuje.
Vsakiga je Bog v poseben stan postavil, kdor zve-

to po vesti vse dolžnosti zavoljo Boga dopolni, ktere
mu je Bog po stanu naložil, in stori ljudem toliko do-
briga, kolikor nar več zarnore, ima terdno voljo se po¬
boljšati. Kdor eno ali več svojih dolžnost ne dopolni^
še ne dela prave pokore. Izglede praviga terdniga sklepa
ne več grešiti, najdemo v zgubljenim sinu , Magdaleni,
Petru, Caheju, i. t. d.
Kako človek spozna, de ima pravi kes fgrevengoj in
terdno naprejvzetje ?
Spozna, če se zares poboljša, nič več ne greši, in

si prizadeva dobro storiti; če pa spet greši, ve de nje¬
gov sklep ni bil terden. — Ako bi bil zgubljeni sin svo¬
jiga očeta spet zapustil, bi njegov sklep ne bil terden
in stanoviten, tako tudi naprejvzetje grešnikovo ni ter¬
dno, če spet Boga zapusti in greh dela.

Tukej pa moramo ločiti velike grehe iz hude volje
storjene, od grehov slabosti, ker pravični človek iz člo¬
veške slabosti zoper svojo voljo se še pregreši v majh¬
nih rečeh, veliciga greha pa ne stori, ker Boga stano¬
vitno ljubi in vsak greh sovraži, vedno želi vselej le po
volji božji storiti, in se trese pred novim greham, ker
ve po Jezusu podučen, de poslednji stan grešnika je ve¬
liko hujši ko pervi. Luk. 11 26.

Ljubi kristjani! imejte vselej stanovitno voljo Boga
nikoli več razžaliti, in Bog vam bo vaše pregreške po
svoji milosti zavoljo Jezusa odpustil, ker pozna vašo do¬
bro voljo in želje, ga nikoli razžaliti; pozna tudi vaše
slabosti, ker sveto pismo pravi, de še pravični vsakdan
sedemkrat, to je večkrat greši; in sveti apostelj Janez



319

pravi, de kdor reče, de je brez greha, je laznik, sam
sebe goljufa.

K<i.j mora grešnik storiti, de bo terden sklep se po¬
boljšati zadobil ?
Mora:
1) Zaupljivo moliti in usmiljeniga nebeškiga Očeta

po Jezusu Kristusu gnade svetiga Duha prositi, ker vsa
naša moč je le od Boga, kteri stori, de hočemo in sto¬
rimo dobro.

2) Pogosto premišljevati smert, sodbo, večnost in
Jezusovo terpljenje.

3) Večkrat ponovit: serčno voljo ne več grešiti,
svoji lastni volji se odpovedali in si prizadevali ves dru¬
gi, boljši človek bili in ostati.

44. Od spovedi.

Kader grešnik po spraševanji svoje vesti svoje
storjene grehe spozna, in v svojim sercu občuti, kako
nesrečen je postal, ker se je od svojiga narboljšiga ne-
beškiga Očeta odločil in spet padel v kraljestvo teme,
zaljuje, zdihuje, se kesa, sklepe dela v svojim sercu svo¬
je grešno, nesrečno življenje spremeniti, se poboljšati, k
svojirnu ljubimu nebeškima Očetu se verniti, kakor se
je zgubljeni sin vernik Ko se je poboljšal, zeli zvediti
ali mu je Bog’ grebe in štrafinge odpustil, ali gaje spet,
v svojo prijaznost, v gnado vzel ali ne, ker drugači ne
more več mirniga serca in nikoli več veseliga življenja
imeti; le če bi to za gotovo zvedi!, bi spet mirno vest
imel, ker bi vedil, de bo zveličenje dosegel. Jezus naš
usmiljeni Zveličar je dobro vedil, kako žalostna, skerbna
in nemirna je duša skesaniga grešnika, kteri se hoče
poboljšati in zeli odpušenje grehov zadobiti; zato je
večkrat grešnikam, ktere je po svoji božji vsigavednosti
vidil v sercu res skesane, grehe odpustil, ker jim je na



320

glas rekel: »Zaupaj, tvoji grehi so ti odpušeni. In ra¬
zbojniku na križu je še nebeško kraljestvo obljubil, ker
mu je rekel: »Se necoj bos z mano v raji.” Grešnik
ve, de če mu Bog grehov ne odpusti, bo večno od nje¬
ga ločen in pogubljen, če mu jih pa odpusti, ve, de ga ho
tudi v nebesa vzel. Ravno zato je Jezus tudi svoji
sveti cerkvi oblast dal skesanim gresnikam grehe odpu-
sati, ker je rekel: »Kakor je Oče mene poslal, jest vas
pošljem” je vanje dihnil in rekel: »Prejmite svetiga
Duha, kterim hote grehe odpustili, so jim odpušeni, in
kterimi jih hote zaderžali, so jim zaderžani.

Od tega časa ima Jezusova cerkev božjo oblast
grehe odpusati in zaderževati za vse čase do končanja
sveta. Pervi so imeli to oblast aposteljni, in za njimi
jo imajo škofje, fajmoštri in drugi duhovni, kteri od škofa
oblast spovedati prejmejo; tode le skesanim in poboljša¬
nim gresnikam grehe odpusati, ne pa terdovratnim in
nespreobernenim, ker tudi Jezus je le skesanim in po¬
boljšanim gresnikam grehe odpustil; in Jezus tudi ni
dal oblasti svojim aposteljnam, vsim sploh grehe odpu¬
sati, ker ni rekel: »Vsim odpustite grehe, ampak kteri¬
mi hote grehe odpustili, tistim jih bo tudi Bog odpustil,
in kterim grehov ne bole odpustili, jim jih tudi Bog od¬
pustil nebo.” Jezus je svojim sovražnikam, farizejem in
pismarjem očitno povedal, de bodo zavoljo svoje nevere
in hudobije v svojih grehih umerli in večno nesrečni, te-
dej jim ni grehov odpustil.

Aposteljni in njih namestniki pa niso vsigavedni ka¬
kor Jezus, kteri je človeku v serce vidil in vedil, ali je
zadosti skesan ali pa ne, de mu je vedil odpustiti; zato
se mora grešnik spovedati vsili svojih grehov, in spo¬
vednik mora prepričan biti od njegoviga praviga kesa
(grevenge) in terdniga sklepa življenje poboljšati, in le
potem takim zamore soditi, kaj je grešnik vreden. Spo¬
vedniki so sodniki grešnikov, kteri ne sodijo le, ali je



321

grešnik vreden ali nevreden odpušenja grehov, temne
tudi kakošnih štrafing ali pokoril je vreden, de bi za
grehe božji pravici zadosti storil in ž njimi se Jezuso¬
vima neskončniga zasluženja vdeležil. Spovednik sodi v
imenu Jezusovim, ki ga je namesti sebe postavil. Oče
nebeški je pa svojima Sinu vso sodbo izročil, in zdej
on sodi grešnike po svojih namestnikih; prišel bo pa dan,
ko bo Jezus vse sodil, svoje prijatle in sovražnike , in
njegova sodba bo veljala za vso večnost. Kdor hoče
poslednji in očitni sodbi oditi in noče večno zaveržen
biti, naj se zdej pred spovednikam obtoži, de odpušenje
grehov zadobi in sodbi odide; ker se grešnik pred člo-
vekam poniža in sam sebe osramoti, odide osramotenju
pred celim svetam.

Jezus je pa tudi hotel nam v spovednikih učenike
in zdravnike naših duš dati. Duša ima svoje bolezni,
ktere, ako ni ozdravljena, ji večno smert in pogubljenje
perneso. Grešniki razodevajo svoje hude želje, misli in
okolišine svojih grehov in grehe, kteri so dušne bolezni,
in spovednik jih uči, kaj storiti, kaj opustiti, in kako se
po božji volji spokoriti, de zdravje duše, mir vesti, božjo
gnado in duhovno veselje zadobe. Kdor tedej odpušenje
svojih po kerstu storjenih grehov zadobiti, in se hoče z
Bogam spraviti, se jih mora spovedati. To je bilo krist-
janam po zapovedi Jezusovi od začetka cerkve vselej
tudi zapovedano.

Kaj je spoved?
Spoved je odkrito, skesano in ponižno obtoženje

svojih po kerstu storjenih grehov mašniku k spovedova¬
nju pooblastenimu, de bi odvezo prejel.

V svetim pismu najdemo izglede, de so se grešniki
grehov obtožili. Ko je sveti Janez kerstnik pridigoval
v pušavi per Jordanu, de naj delajo pokoro, so k njemu
hodili iz Jeruzalema in iz vse Judeje, in ko so se obto-

II. Dil. 21



322

žili svojih grehov, jih je kerstil v Jordanu. Mat. 3. 1—6.
V svetim pismu nove zaveze nam je spoved k odpušenju
grehov zapovedana, kakor nam jo tudi cerkev od Jezu¬
sa postavljena oznanuje. Sv. Jakob pravi: »Povejte
eden drugimu svoje grehe in molite eden za druziga, de
hote ohranjeni/’ Jak. 5. 16. »Ce svoje grehe povemo,
je zvest in pravičen, de nam nase grehe odpusti, in nas
od vse hudobe očisti.” 1. Jan. 1. 19. »V Efez je veliko
vernih peršlo, ter so se spovedali , in na znanje dajali
svoje dela.” Djanj, apost. 19. 18.

Potrebo spovedi, ki jo je Jezus v odpušenje grehov
postavil, je katoljska cerkev vselej učila in imela. Nekteri
grešniki so se očitno, ker so očitno grešili, drugi, ki so skri¬
vaj grešili, pa tudi skrivno pokorili, kar je s. Pavel zapove¬
dal, de kdor je očitno grešil, ga tudi očitno strafaj. Prešešto-
vavca v Korintu je satanu izdal. 1. Kor. 5. Ker je pa silno
žaloval, so verni svetiga Pavla prosili, de bi mu odpu¬
stil, in sv. Pavel je rekel: Kar ste vi dovolili, tudi jest
dovolim, in če sim jest kaj odpustil, sim zavoljo vas v
imenu Kristusa odpustil. 2. Kor. 2. 10. Kakor je sveti
Pavel storil, so za njim škofje ravno tako delali, in so
grešnikam pokoro nakladali greham permerjeno , kar v
bukvah pervih učenikov Jezusove cerkve po vsi obilno¬
sti najdemo.

Škofje in duhovni so grešnike sodili, jim pokoro na¬
kladali, in jih po dostani pokori spet v združbo kristja¬
nov vzeli, jih od grehov odvezali. Grešniki pa so se
mogli spreoberniti, svojih grehov se spovedati in nalo¬
ženo pokoro dostati. Origines, ki govori od spovedi, ka¬
der se grešnik na tihim spovedniku spoveduje, piše in
uči, ker pravi: »Kader se hočeš spovedovati, preglej
skerbno, komu se boš svojih grehov spovedal, de boš
po svetu modriga zdravnika storil, kar ti bo rekel.”
(1. HomiL in psi. 37.) Vsiga se moramo spovedati, kar
smo grešili ali smo skrito storili, ali pa z besedami ali



323

z mislimi grešili. (Serm. 3. in LeviJ Tertulijan pove,
de grešniki so pokleknili pred mašnikam in so mu po¬
vedali dušne rane. Lib. de poenit. C. 3. 4. Ce pred
elovekam kaj skrijemo, bomo mar tudi pred Bogam
skrili? Ali je morebiti boljši zamolčati, in se večno po¬
gubiti, kakor pa razodeti in odvezan biti. CLib. de
poenit. C. 10.)

S. Ciprijan pravi: »Ljubi bratje! spovej naj se vsak
svojih pregreh, dokler živi, dokler njegova spoved še
veljati zamore, dokler je še od mašnika dana odveza
Bogu dopadljiva. (Lib. de Caps.J S. Krizostom zapove
grešnikam k dušnimu zdravniku iti, njemu naj svoje ra¬
ne in svoje pregrehe odkrijejo, naj ž njim samim, tiho na
skrivnim govore, de nobeden drugi od tega nič ne bo
vedil, in naj mu vse odkrito povedo. ('Hom. 20. in Ge-
nes.j In tako vsi sveti očaki, sv. Bazili, Avguštin, Am¬
brož i. t. d. od potrebe spovedi govore, in opominjajo
verne se pred svetim obhajilam čisto spovedati. Ravno
tako so tudi bolnike spovedovali in jih od grehov odve¬
zali. Papež Juli I. je zapovedal duhovnam, de ne smejo
nobenimu grešniku na smertni postelji svete odveze od¬
reči, če je tudi do te bolezni hudobno živel, zdej pa
znaminja kesa (grevenge) razodeva, (1. Epist. Roman,
pontif.J In papež Leon I. je še rekel, de naj še takim
bolnikam sveto odvezo dajo, kteri več govoriti ne more¬
jo, in tudi nobeniga znaminja kesa dati ne morejo, če le
ti pričajo, ki so per njih, de so prej znaminja kesa (gre¬
venge) dali, dokler so se še zavedili. (Epist. 109. ad
Theodor Forujul.J Tridentinski zbor tako govori:
»Vsa katoljška cerkev je zmirej verovala, de obtoženje
grehov po kerstu storjenih je po božji zapovedi zapove¬
dano, ker Gospod Jezus Kristus, prej ko je v nebesa
šel, je svoje namestnike zapustil sodnike, kterim bi se
verni obtožili. Lahko se ve, de bi duhovni ne mogli so¬
diti, ako bi jim grehi na tanjko ne bili razodeti.” Sej. 14.

21*



324

Kje zadobi grešnik odpušenje grehov ?

Grešnik zadobi odpušenje grehov v Jezusovi cerkvi
per spovedi, če se skesan svojih grehov pred spovedni¬
ka™ tako obtoži, kakor pred samim Bogam.

sili dobi grešnik odpušenje grehov pred Bogam j če
ga spovednik odveže?

Zadobi ga, če je skesan in poboljšan, če pa ni, v
svojih grehih ostane.

Ljubi kristjani! kdor je skerben za svoje zveličenje,
naj bo tudi skerben si dobriga spovednika zvoliti, kader
mu je mogoče. Sveti Tridentinski zbor pravi: »Kdor
ni skerben si skerbniga spovednika zvoliti, kteri po res¬
nici dela, je čez vse nerharin za svoje zveličenje.” Sej.
14. p. 6. Verni scer ne smejo nobeniga zaničevati, pa
tudi ne po svojim pozeljenji premehkiga spovednika si
zvoliti. Ako je kdo bolan, ne pojde k takitnu zdravniku,
ki ga ne pozna, in ne ve če bo bolezen poznal, in če bo
vedil mu zdravila dati, de bo po njih ozdravil; pojde le
k tistimu, ki ga umniga pozna, ker ve, de je že veliko
drugim pomagal, v njega ima zaupanje. Ravno tako bo
storil za svojo dušo skerbni kristjan, kteri svojo smertno
bolezen pozna; on si bo odbral takiga spovednika, kteri
živi kakor uči, ker skerbi svojo dušo zveličati, bo tudi
za njegovo skerbel; kdor pa za svojo ne skerbi, kako
bo za druge prav skerbel, de bi jih zveličal! On si ne
bo perzadeval tebe prav spoznati, in ne, de bi se ti prav
poznal; zakaj v človeku teči nekakosin strah, de se človek
nikoli rad ne vidi, kako popačen de je. Prevzetnost, ki je v
njegovim sercu, zmirej izgovorov ise, se izgovarja, de ni
tako hudoben, de ga prav ne poznamo, de je boljši kakor
so drugi. On ho zunanje na kozarcih in skledah omi-
val, le svoje zunanje grehe odpravljal, serce pa ne neoči-
seno pustil, ktero je nar bolj treba očistiti, ker iz serca
vse hudo izvira, in zgodilo se bo, de bo umeri, ki ni



225

bil ne nedolžen ne spokorjen. Torej glej per volenji
spovednika, de bo učen, moder in ljubezni poln, de te
bo vedi! po postavah svetiga evangelija z modrostjo in
ljubeznijo voditi. Prosi Boga, de ti da razsvetljenje za
se praviga spovednika izvoliti, in bodi mu pokoren.
Ali bodo vsi grehi per spovedi odpušeni?

Spovednik ima oblast od Boga vse grehe odpusti¬
ti, če se jih grešnik prav spove, in pravi kes (greven-
<ro) ima.

Kakošna mora spoved biti?

Spoved mora biti:
1) ponižna;
2) cela ;
3) cista, resnična, brez hinavsine.

Kdaj je spoved ponižna ?

Spoved je ponižna, kader se grešnik ves skesan in
osramoten svojih grehov obtoži, vse nepotrebne izgovore
na stran pusti, in se sodbi spovednika podverže.

Grešnik, kteri svoje grehe spozna, kako velika ne-
pokorsina de so proti Bogu, de se je prederzno zoper
voljo svojiga vsigamogočniga Boga storiti, njegovim za¬
povedani se vstavljati, ki je revna stvar; de je sovražnik
božji, hudodelnik, kteri je sebe tako nesrečniga storil,
ker se je od svojiga narboljsiga Očeta in od njegoviga
kraljestva ločil; vest ga peče, žaljuje, se kesa, zakaj de
je grešil; poklekne ves skesan pred sodnji stol svojiga
sodnika Jezusa Kristusa, de bi spet gnado, milost in
odpušenje zadobil, ker spovednik je le njegov služabnik.
Obtoži se brez vsih izgovorov, kakor je sam prostovolj¬
no grešil, nobeniga druziga ne dolži, in torej tudi nobe-
niga tistih ne pove, kteri so imeli delež nad temi grehi;
veliko več se še tako spoveduje, de spovednik ne more
misliti, kdo de bi bil deležen njegoviga greha. — Tudi



326

ne sme zmanjševati in ne povikševati greha, temuč po
vesti naj resnico govori, de ga ve spovednik obsoditi.

Kdaj je spoved cela?
Spoved je cela, kader se grešnik vsih svojih se ne

spovedanih grehov obtoži, kakor jih po skerbnim izpra¬
ševanji vesti ve.
Kdaj je spoved čista ?

Kader grešnik število vsih smertnih grehov odkrito
brez zamolčanja in tudi okoljšine na tanjko razodene,
ktere greh povišajo ali pomanjšajo.

Malih ali odpustljivih grehov se spovedati ni tako
potrebno, pa dobro in koristno je, ker človek vselej ne
ve, ali je velik ali majhen greh, in ker iz majhnih gre¬
hov lahko v velike pade, iu ker tudi perpomore, de greš¬
nik in spovednik ložej voljo spoznata, ali je dobra ali
slaba, ker na voljo pride, iz kakosne človek dobro ali
hudo stori. Per velikih grehih je pa tudi treba povedati,
ali je enkrat ali večkrat ga storil, in če ne ve popolno¬
ma števila povedati, naj pove ali ga je vsaki dan ali
teden, ali mesec enkrat ali večkrat storil. Tudi kraj, na
kterim je grešil, ali stan peršon s kterimi ali nad kteri-
mi se je pregrešil, to de ne po imenu jih povedati, in
kako je grešil; tako je treba vse okolisine povedati, de
spovednik ve soditi, učiti in zdraviti.

Ce je grešnik skerbno izprašal svojo vest, in iz ne-
zadolžene pozabljivosti se kteriga greha ne spomni in se
ga ne spove, velja njegova spoved, kakor de bi se jih
bil vsih spovedal. ("Trident. zbor. sej. 14. p. 5.) Nek-
tere kristjane peče, de so kaj pozabili povedati in misli¬
jo, de so nevredno spoved storili, pa ravno njih skerb
priča, de niso prostovoljno pozabili, ker so hotli se vsih
svojih grehov spovedati, in če pravi kes (grevengo) ima¬
jo, je njih spoved dobro storjena, Spovedo naj se jih pa ..
per pervi priložnosti, ako se kterih domislijo.



327

JU velja, spoved kader grešnik iz strahu ali iz sra-
možljivosti kak smerten greh zamolči?

Kader grešnik vedama, bodisi iz strahu ali iz sra¬
mežljivosti kak smerten greh zamolči, spoved ne velja,
ker jih ne položi pred sedež božje milosti, de bi mu jih
spovedniku odpustila. ("Trident. zbor. sej. 14.)

Zraven tega pa tak grešnik pokaže, de kesa in
terdne volje nima svoje življenje poboljšati, brez kesa in
terdne volje žizljenje poboljšati pa nobena spoved ne
velja. Če iz strahu, de bi odveze ne prejel, zamolči, mu
odveza nič ne pomaga, še le nov greh stori, ravno tako
če iz sramežljivosti zamolči. Če se bolnik sramuje zdrav¬
niku rano pokazati, ki je ne pozna, mu jo zdravila ne
bodo ozdravile, ravno tako per spovedi odpušenja gre¬
hov ne bo zadobil, če grehov ne razodene, in še le v
veči greh pade. Enkrat bo mogel vender le povedati,
ako bo hotel odpušenje per Bogu zadobiti, ktero ho pa
še težeje zadobil, ker je še v hujši greh padel.

Je prav per spovedi nepotrebne stvari perpovedo-
vati ?

Ni prav, le kar in kolikor je treba naj vsak per
spovedi govori. — De bi pa kdo vse svoje nadloge in
slabosti per spovedi pravil, ne gre, spovedniku je nad¬
ležen in pozabi, zakaj de je pred njim. Vsak naj skerbi,
de svoje serce razodene kakoršno je, in tudi namen svo¬
jih hudih in dobrih del, ker to je nar potrebniši.

Kaj mora grešnik storiti j kteri je per spovedi kak
smerten greh nalaž ali iz grešne zanikernosti za¬
molčal ?

Tak grešnik mora zamolčaniga greha se spovedati,
in mora povedati:

1) V koliko spovedih ga je zamolčal, in ga mora s
perstavkam povedati, de tega je bil zamolčal.



228

2) Mora vse spovedi ponoviti, ktere je po zamol¬
čanim grehu opravil.

3) Se mora spovedati, ako je v takim stanu zakra¬
ment svetiga resnjiga telesa prejel, in kolikokrat.

4) Mora povedati, če je tudi druge zakramente v
tem stanu prejel.

Ali se nam je treba per spovedi sramovati ali bati?
Ne sramovati, ne bati se ne smemo:
1) Ker nas ni bilo sram pred Bogam, kteri vse vi¬

di, grešiti, in se nismo bali od njega vekomaj zaverženi
biti.

2) Ker je bolje svoje grehe na skrivnim pred spo¬
vednikom razodeti, kakor pa z nepokojno vestjo živeti,
nesrečno umreti, in sodni dan zavoljo tega pred vsim
svetam v sramoto priti.

3) Ker tudi spovednik ve za svoje slabosti, in mo¬
ra zavolj tega do grešnika usmiljen biti.

4) Ker je spovednik pod smertnim greham in pod
ojstrimi časnimi in večnimi strafingami dolžan molčati.

45. Kak6 se per spovedi zaderžatL
Kaj mora grešnik storiti v cerkvi preden gre pred
spovednika ?
Ko je grešnik svojo vest dobro izprašal, naj prosi

Boga gnade, de bi svojo spoved prav opraviti zamogel
in odpusenje grehov zadobil.

Kaj mora storiti preden se začne svojih grehov spo¬
vedovati?
Preden se začne spovedovati, naj poklekne pred

spovednika, naj stori sveti križ in naj reče spovedniku:
»Prosim, duhovni oče, za sveti žegen, de se svojih gre¬
hov prav in čisto spovem.» Po tem moli očitno spoved,
rekoč: »Jest ubogi grešnik (gresnica) se spovem Bogu
vsigamogočnimu, Marii, materi božji, vsim ljubim svetni-



329

kam in Vam češenimu mašniku, božjima namestniku, de
sim po svoji zadnji spovedi, ki sim jo opravil (naj pove
kdaj in tudi če je sveto odvezo prejel) velikokrat in zlo gre¬
šil, z mislijo, z besedo, z djanjem in zamudo dobrih del,
zlasti pa se obtožim de sim” — (zdej povej svoje grehe).

Kako se spoved sklene?
Tako: »Ti in vsi moji drugi grehi, ki se jih spom¬

nim in ne, ki sim jih ali sam storil, ali pa kriv bil, de
so jih drugi storili, so mi iz serca žal, ker sim ž njimi
Boga, nar veči in vse ljubezni vredno dobroto, rozžalil.
Terdno sklenem nič več ne grešiti, in vsili perložnost v
grehe se varovati. Prosim Vas, duhovni oče! za zdravo
pokoro in sveto odvezo svojih grehov, če sim je vreden.”
Zakaj mora grešnik spovedniku povedatij če je per
zadnji spovedi sveto odvezo zadobil ali ne?
Zato mora povedati, ker je to spovedniku vediti po¬

trebno, ker če je grešnik per zadnji spovedi odvezan
bil, je zadosti, de se tega spove , kar je od tistikrat
grešil; če pa odvezan ni bil, mora tudi une grehe po¬
vedati. Razločiti pa mora to, in mora prej une grehe
povedati, zavolj kterih ni odveze prejel, potlej se le re¬
če, to sim pa po zadnji spovedi grešil.
Kako mora grešnik svoje grehe spovedniku povedati?

Povedati jih mora ponižno, zložno, umevno, ne pre¬
hitro, ne pretiho govoriti.
Kaj je grešniku storitij ko je spoved sklenil?

Naj skerbno posluša spovednika, kar ga uči, in na¬
loženo pokorjenje naj ponižno sprejme, ker gaje vreden
in potreben. Če pa grešnik kaj ni umel, ali če ne ve
ali je odvezan ali ne, naj vpraša, de v nevednosti ne
ostane, in ve kaj storiti.
Kaj je grešniku po spovedi storiti?

1) Naj skerbno premisli nauke, ki jih je prejel, naj



330

ponovi kes (grevengo) in sklep nič več grešiti, in naj
prosi Boga, de mn s svojo gnado pomaga po njegovih
zapovedih živeti.

2) Če je grešnik bil odvezan, naj hvali Boga, ki
mu je po svojim namestniku grehe odpustil, ktere milo¬
sti je nevreden.

3) Če pa ni vreden bil svete odveze, ko se ni po¬
boljšal, naj prosi Boga, de mu usmiljeno pomaga se re¬
snično spreoberniti in po njegovih zapovedih živeti.

Ali zamore grešnik odvezo svojih grehov zaslužiti?
To je nemogoče, ker take velike gnade nihče ni

popolnoma vreden, temuč spokorni grešnik jo le po mi¬
losti božji zavoljo neskončniga zasluženja Jezusoviga
zadobi.

Ima spovednik oblast grešnike od grehov odvezati ?

Spovednik ima oblast od Jezusa Kristusa grešnika
od grehov odvezati, če je resnično skesan, če pa ni ske¬
san in pokore ne dela, ni svete odveze vreden.

Je velika dobrota sveta odveza ?

Sveta odveza je velika dobrota, ker po nji skesani
grešnik zadobi odpušenje grehov, večnih štrafing, po-
svečejočo gnado božjo in pravico do nebeškiga kra¬
ljestva.

Ljubi kristjani! kako veliko lakoto in nebeško ve¬
selje občuti skesani grešnik v svojim sercu, kader ga
spovednik od grehov odveže, ker ve , de v tem trenutji
mu jih je tudi Bog v nebesih odpustil. Rešen je ob
enim od večnih štrafing, Bog ga spet ljubi kakor svoji-
ga dobriga otroka, spet je njegovo ime v bukve večni-
ga življenja zapisano, dobre dela, ki jih bo zanaprej de¬
lal, mu bodo služile za večno življenje, ako je v gnadi
božji. Kako hvaležni bi mogli biti Jezusu, ki nam je
tako gnado zaslužil, in svoji cerkvi oblast dal, nam jo



331

deliti; torej pirzadevajmo si po njegovi volji sveto
živeti.

Od ponavljenja opravljenih spoved, ali
od dolge spovedi.

Kaj se pravi svojo spoved ponavljati?
Se pravi spovedati se vsili grehov od več let, ali

od vsiga življenja.

j4li je ponavljenje spovedi kterikrat potrebno ?
Nekterim grešnikam je potrebno, nekterim le kori¬

stno in dobro, nekteriin je pa tudi lahko škodljivo.

Kdaj je ponavljenje spovedi potrebno ?
Potrebno je:
1) Kader je kdo v poglavitnih resnicah katoljške

vere neveden bil.
2) Če je kdo kak velik greh iz sramožljivosti, ali

iz strahu ali pa iz pregrešne nevednosti ali iz zanikerne
pozabljivosti zamolčal.

3) Če je bil več časa v pregrešnih navadah, ali ni
imel praviga kesa (grevenge) in terdniga sklepa svoje
življenje poboljšati in božji pravici z deli pokore zadosti
storiti, in je bil vender odvezo prejel.
Kterimu je dolga spoved koristna ?

Tistima, ki je sklenil bolj popolnoma živeti, ali ki
svoj stan spremeniti misli.
Kterimu grešniku bi bila dolga spoved lahko ško¬
dljiva ?
Tistima, ki jo je enkrat ali večkrat opravil, pa si¬

cer dobriga življenja bil, pa je preboječiga serca in pre¬
tesne vesti. Tak naj bo spovednika pokoren , sicer ne
bo pokoja najdel.
Kako se mora kristjan k dolgi spovedi perpravljati?

Naj prosi Boga gnade, de bi se mogel poboljšati,



332

in de ne bo mislil, de s spovedjo je že vse opravljeno,
ampak de mora i. deli pokore svoje grehe nad seboj
strafovati. — Kdor ima želje se prav spokoriti, se per
njem ni bati, de bi se prav ne spovedal, kdor pa takih
želja nima, se pa tudi na tanjko spovedal ne bo.

Spovedujmo se, de nas spovednik zamore spoznati
kakšni de smo, in ve nam po božjih in cerkvenih za¬
povedih dela pokore naložiti, de ž njimi božji pravici za¬
dosti storimo, in de spozna nas kes (grevengo), ali smo
svete odveze vredni ali ne.

46. Od zadostenja ali naložene pokore.
Po čem se prepriča grešnikj de je zares spremenjen?
ves nov človek?
Prepriča se:
1) Ker svojo slabost in nagnjenje do greha spozna,

pa si prizadeva s pomočjo svetiga Duha vse hudo v se¬
bi premagati.

2) Ce v sercu greh in vse, kar ga v greh nape¬
ljuje, sovraži, se veseli pa ker je staro, grešno življenje
zapustil, in zdej le za večno življenje živi; le take dela
stori, ktere so k časti božji in duši k zveličenju, prej-
šnjiga in noviga greha se na vso moč varije.

3) Se vsim slabim mislim in željem vstavlja, in jih
iz serca preganja, in se ves volji božji in cerkvi vda.

4) Ker vidi nad seboj, deje zares zmirej boljši, zra¬
ven pa ponižen ostane, se čez druge ne poviksuje, ne
obgovarja, ko jih se v prejšnjih grehih \idi, ker ve, de
le po milosti božji je, kar je, in de Bog tudi drugim
pomagati zamore, kar jim iz serca želi, in za nje Boga
prosi.

5) Ker, kader se spomni svojiga prejsnjiga gresniga
življenja, ga žalost obide, pa se spet potolaži, ker ve, de
je zdej ves drug človek, in nič več od perviga ni
v njem.



333

6) Vesel je v svojim sercu, kakor je bil zgubljeni
sin, ki je bil spet v hiši svojiga očeta, ker ve, de je
spet otrok božji, brat Jezusov in v družbi svetnikov.

7) V otročji pokorsini do Boga vse zopernosti, kri¬
že in nadloge voljno preterpi, ker gleda na Jezusa, de
je v križih in terpljenji sel v čast svojiga Očeta, in tu¬
di njemu pravi: »Kdor hoče za mano priti, naj vzame
svoj križ in naj hodi za mano ; in če se na sirovim lesu
tako godi, kaj se bo se le s suhim.

8) Ponavlja vse svoje obljube in dobre sklepe, ktere
hoče popolnoma spolniti, vse zamujeno perhiteti, in božji
pravici na vse viže zadostiti.

Ali je grešnik dolžan za svoje grehe zadostovati?
To je dolžan, ker vsak greh je sovraštvo božje, z

vsakim greham grešnik Boga razžali, ker se od njega
loči, pokaže, de ne mara za nj, pa tudi z greham veliko
druziga hudiga sebi in bližnjima stori. Zato mora za
svojo nepokoršino, ki jo proti Bogu skaže, samimu Bo¬
gu zadostiti, in vse hudo popraviti, kar ga je s svojimi
grehi storil, ali kriv bil, de so ga drugi storili; zraven
mora pa tudi vse poravnati, kar je bližnjimu žaliga ali
hudiga storil.

V zakramentu svete pokore zadobi skesani grešnik
odpusenje grehov, večnih strafing in gnado božjo, časne
strafinge mu pa se ostanejo, ktere mora tukej ali pa v
vicah terpeti, de po svoji moči pravici božji zadosti; ker
Bog je pravičen in svet, hoče, de se mora vsa pravica
zgoditi. Noben človek pa Bogii zadostiti ne zamore za¬
voljo veliciga razžaljenja božjiga, ker se je prederznil
Bogu, njegovim svetim zapovedani se vstavljati in jih
prelomiti. Kar pa grešnik ne zamore, in pravici božji
se vender mora zadostiti, je Jezus, ki je Bog in človek
zadostil; in sad njegoviga neskončniga zasluženja in
smerti na križu nam bo v svetih zakramentih perlasten,



334

kjer zadobimo odpušenje grehov, in pravični postanemo.
Grešnik mora pokoro delati, de z deli pokore sebe štra-
fnje zavoljo svojih storjenih grehov, in se pred novim
obvaruje. To cerkev zdej uči, in je vselej in povsod
učila, de kar grešnik z deli ne more popraviti, mora pa
s terpljenjem plačati in se tako očistiti, de terpljenju na
unim svetu odide. Kar pa božja zapoved zapoveduje in
katoljska cerkev uči, to tudi po svoji pameti spoznamo,
de greh mora štrafan biti, de se mora za-nj božji pra¬
vici zadostiti, in vsa škoda poravnana biti. Ze ljudstva,
ki praviga Boga niso poznale in malike molile, so si
težke dela nakladale zato, de bi bile njih razžaljene ma¬
like potolažile, se njim je serce to dolžnost perpovodo-
valo, desiravno maliki so nič.

Kar je katoljska cerkev v vsih časih učila in uči,
de usmiljeni Bog grehe odpusti pa ne vsih strafing, nas
tudi sveto pismo uči. Našim pervim staršem je usmiljeni
Bog zavoljo obljubljeniga Odrešenika greh odpustil, štra-
fing na tem svetu pa ni odpustil, in so veliko hudiga
zavolj svoje nepokoršine preterpeti mogli, in s tem božji
sveti pravici za svoje grehe zadostovali; in nadloge so
jih učile, se družili grehov varovati.

Izraelci so se v pušavi zoper Boga pregrešili, ko
so se pa kesali, jim je Bog grehe odpustil, ali za po¬
koro njih grehov so mogli štirideset let v pušavi biti.
Mozes je le enkrat premalo v Boga zaupal, za pokoro
svojiga greha ni smel v obljubljeno deželo. Koliko kri¬
žev, težav iti nadlog je skesani David po svojim grehu
preterpeti mogel, desiravno mu je Bog po Natanu po¬
vedal: »greh ti je odpušen’’. Zato tudi modri v svetim
pismu reče: »Zavoljo odpušeniga greha ne bodi brez
strahu, tudi ne nakladaj greh na greh, in ne reci: »U-
smiljenje božje je veliko, on se bo usmilil obilnosti mo¬
jih grehov?’ Zakaj njegov serd se tako hitro perbliža
kakor usmiljenje, in na grešnika se njegov serd ozera.”



335

Sir. 5. 5. Grešnik naj se le toliko zanaša na božje
usmiljenje, de se tudi božje pravice boji.

Jezus sam je umeri, de je za nase in grehe celiga
sveta božji pravici zadostil, in on nas uči, de grešnik
mora za svoje grehe pokoro delati, de poravna hudo,
kar je ž njimi storil, in zamujeno dobro spet nadomesti;
ker, če na tem svetu tega ne stori, ho na unim svetu
zato strafovan, in ne bo prej spred sodbe, iz vic, spu-
sen, dokler do zadnjiga vinarja vsiga ne poplača.

Kako goreče je sveti Peter v Jeruzalemu v tem-
peljnu Jezusa oznanoval v pričo pismoukov in farizejev,
kteriga je pred deklo zatajil, de je hudo popravil, kar
je s svojim greham storil. Kako vnet je bil sveti Pavel
za Jezusa, kteriga je v kristjanih preganjal, in veselo
je prelil kri za Jezusa, ker je prelival kri kristjanov, in
se s svojo smertjo zadostil za svoje grehe. Cahej je
bil po svojim spreobernjenji perpravljen po evetero po-
verniti, ako je kteriga ogoljufal, in polovico svojiga pre¬
moženja med uboge razdeliti.

Tako so pravi spokorniki vselej mislili in storili, de
bi bili s svojimi grehi zaslužene štrafmge že na tem
svetu dostali, in po smerti šli preč gledat obličje božje.
In cerkev je tudi grešnikam ravno zategavoljo dela po¬
kore nakladala, de bi se bili na tem svetu očistili in na
unim svetu nič več ne terpeli. Torej se vsak grešnik
v svojo veliko škodo goljufa, če misli, de je s spovedjo
in majhno pokoro, ki mu je bila per spovedi naložena,
že vse opravil. Resnično skesani grešnik je ves neje¬
voljen nad svojim prejšnjim grešnim življenjem, sam si
naloži mnoge terpljenja, de ž njimi štrafuje svoje grehe
in božji pravici zadostuje, de bi ga Bog’ ne štrafoval.
Želi in si perzadeva vse zamujeno dobro z dobrimi deli,
kolikor je nar več mogoče, nadomestiti. Delal je po
svojim nagnjenji greh, in veselil ga je; zdej pa še ne¬
dolžnima veselja ne vživa, in si ga perterga zato, de



336

poprejšnje grešno veselje, ki ga je v grelni vžival, po
svoji moči poravna, in skerbno se varije nobeniga greha
več ne storiti.

De bi bile kristjanam, ki so po kerstu grešili, in v
zakramentu svete pokore odpušenje grehov in večnih
štrafing zadobili, tudi časne štrafinge odpušene; so po¬
glavarji cerkve, aposteljni in njih namestniki, jim pose¬
bne dela storiti zapovedovali in nakladali , de bi bili ž
njimi pravici božji zadostili, kolikor so mogli, greh nad
seboj štrafovali, storjeno hudo poravnali in se pred dru¬
gimi grehi obvarovali. Te naložene dela pokore so pa
le resnično skesanim gresnikam per Bogu veljale, kdor
se je pa hlinil, mu niso nič pomagale.

45'. Od ocitniga pokorjenja.
Po božjim razodenji mora vsaki greh štrafari biti,

in če je tudi greh odpusen, časne strafinge se ostanejo.
Pokoro, ktero cerkev gresnikam po velikosti grehov in
hudobij naklada, je strafinga za njih hudobije in grehe,
naj jih grešnik očitno obstane ali se jih na tihim spove.
S. Ciprijan pravi: »Pokorjenje mora greham permerjeno
bili, in ne sme manjši biti kot greh.” (Libr. de CapsJ
S. Leon I. papež pravi: »Srečnik med Bogam in člo-
vekam Jezus Kristus Bog in človek, je dal oblast po¬
glavarjem cerkve, de tistim, ki se jim spovedo, pokorila
nalože, in jih potem, ko so se očistili, s zveličavnim za-
dostenjem, spuste skozi vrata sprave s Bogam k svetim
zakramentam. fEpist. 108 ad Theod. Forojuhens.J
V pervih časih katoljske cerkve so bili grešniki po več
let ojstro pokorjeni, ako so kotli sveto obhajilo prejeti.
Kdor je očitno grešil in pohujšenje dal, se je mogel
očitno pokoriti, kdor je pa skrivno grešil, in se na ti¬
him pokoril. S skrivnim greham je le Bog razžaljen,
z očitnim pa tudi združba kristjanov, cerkev, ktere ud
je grešnik; zato je bil grešnik, če je bil njegov greh



337

velik, tudi od družbe kristjanov nekaj časa odločen, de
se je hitreje poboljšal. Poglavitni in pervi namen očitne
pokore je bil: de so grešniki božji pravici, in drugi : de
so tudi cerkvi, ktero so bili razžalili, zadostili. Tertu-
lijan priča v svojih bukvah od pokore, de ima cerkev ta
namen, ker pravi: »Boljši ti je, de se ponižno podveržeš
pokorjenji, ki ti ga cerkev naloži, de ž njo božjo pravico
potolažiš, kakor de bi te Bog brez pokorjenja enkrat
zavergel.” In ko grešnike tolaži jim pravi: »Ce vas
kdo vpraša, zakaj tako žaljujete, recite: Zoper Boga
sim grešil, in v nevarnosti sim večno pogubljen biti, to¬
rej sim osramoten in pokorjen, de bi spet z Bogam
spravljen bil, ki sim ga s svojimi grehi razžalil.

Cerkev je le grešnikam, kteri so v velicih smertnih
grehih bili, dela pokore nakladala; za odpustljive grehe
so pa z molitvijo in drugimi dobrimi deli zadostovali.
Koliko časa de se je ta ali uni grešnik pokoriti mogel,
je gledala na kes (grevengo); bolj skesan ko je grešnik
bil, prej ga je odvezala, kakor sveti Pavel nečistnika v
Korintu, ker ni hotel, de bi bil zavolj velike žalosti ob¬
upal. Očitno pokoro je cerkev le očitnim grešnikam na¬
kladala; kteri so na skrivnim grešili, so se tudi skrivaj
pokorili, le če je grešnik sam prosil z očitnimi grešniki
se pokori podvreči, in če je bilo njegovo očitno pokor-
jenje vernim v spodbujenje k dobrimu, mu je bilo dovo¬
ljeno, ker Jezus tega nikjer prepovedal ni, spovedniki
ga pa niso k temu obsodili, ker je bilo iz spovedi kaj
povedati, vselej ojstro prepovedano.
Kako so bili razdeljeni tisti j ki so se očitni spovedi
podvergli?
Razdeljeni in imenovani so bili:

1) jokajoči ,
2) poslušajoči,
3) ležeči ali klečeči,

o?. 4) stoječi.
II. Del. 22



338

Kteri so bili jokajoči imenovanih

Jokajoči so bili imenovani, kteri so pred cerkvenimi
vrati klečali, jokali in prosili, de bi bili milostljivo spre¬
jeti k pokori.

V pervih tristo letih cerkve jokajoči še niso bili v
pokori, ker še niso bile molitve za njih opravljane; bili
so kot berači, kteri so prosili vernih, de bi za nje škofa
in duhovne prosili jih med spokorne vzeti. Cerkev je s
takim zaderzanjem pokazala, de nobeniga ne sili pokore
delati, de pokorjenje je velika dobrota za grešnika, za
ktero prositi mora, de bo spet z JEJogam spravljen, kte-
riga je prostovoljno razžalil; torej je pa tudi terdo od
grešnika tirjala, de je mogel dostati, kar mu je za po¬
koro naložila. Pozneje je bilo pa zapovedano, de je
vsak spokornik mogel pred cerkevjo več časa med jo¬
kajočimi biti. Tudi so mogli grešniki ponižno oblečeni
biti.

Kteri so bili poslušajoči?

Poslušajoči so bili imenovani, ki so bili že vzeti k
pokori, in so že smeli k nauku hoditi z neverci in kri¬
voverci, ki so želeli v cerkev Jezusovo vzeti biti, in du¬
hovni so jih učili resnice svetiga evangelija z neverci
vred. To se je pa zgodilo zato, ker jih je cerkev po
milosti sodila, de so bolj iz nevednosti kakor iz hudobije
grešili, ker je za nemogoče deržala, de bi se pravi kri¬
stjan zoper Boga pregrešil. Učili so jih v cerkveni lopi,
in v cerkvi so smeli le toliko časa biti, de je pridiga ali
nauk minil, in pred darovanjem so bili izpušeni, ker jih
niso vrednih šteli per sveti maši biti. Med tem casam,
ko so k nauku hodili, so jih duhovni spoznali, če so za¬
res skesani in se poboljšali, in gnade zakramenta svete
pokore se vrednih storili ali ne. Pokoril jim pa niso no¬
benih naložili. Zbor v Niceji je še le sklenil, de tri leta
morajo spokorniki med poslušajočimi ostati. Sploh so



339

pa le gledali na greh ali je veči ali manjši bil, in na
kes in poboljšenje grešnikovo, potem so čas pokore per-
krajšali ali podaljšali.

Kteri so bili ležeči ali klečeči?

So bili tisti imenovani, kterim je bilo dopušeno do
darovanja v cerkvi, pa bolj za vratmi biti. Imenujejo
se pa tako zato, ker so takrat klečali in na obrazih le¬
žali, kader je škof nad njimi roke razprosterte deržal,
molil in jih blagoslovljal; scer so pa tudi smeli stati,
kakor drugi verniki.

Sveti zbor v Niceji je grešnike v ti stopnji prave
spokornike imenoval, ker še le njim je bila pokora nalo¬
žena, de so se poniževali in zatajevali, kar je grešniku
treba.

Kakor je bilo že rečeno, de so škofje na kes ali
grevengo bolj kot na čas gledali, koliko časa de se je
mogel grešnik pokoriti po izgledu svetiga Pavla, ki je
nečistnika v mestu Korintu in pa svetiga Janeza, ki je
tolovaja odvezal, ker sta bila oba močno skesana; tako
tudi grešnikam na ti stopnji ni bil čas odločen, kako
dolgo de se morajo pokoriti. Sv. Ciprijan pravi, to je
modrim duhovnim prepušeno, koliko časa de se morajo
veliki grešniki pokoriti, ravno tako jim je bilo prepušeno
grešnikam dela pokore naložiti. Sv. Ciprijan je takim,
ki so v neusmiljenim preganjanji pod cesarjem Decijem
vero zatijili iz strahu pred strašnimi martrami, zapove¬
dal tri leta očitno pokoro opravljati, če je pa grešnik
močno skesan bil, mu je bil čas tudi perkrajšan.

Nič bolj žalostniga pa ni bilo viditi kakor grešnike
kleče na obrazih ležati, jih slišati zdihovati in jokati, ker
so Boga razžalili, kakor nam je cerkveni pisar Socomen
popisal. Ko so bili poklicani, so peršli možje od desne
strani v oblačilih pokore: imeli so glavo s pepelam po¬
treseno, z objokanimi obrazi proti sredi cerkve; ženske

22*



340

pa od leve strani s zagrinjali pokritimi obrazi. Ko so
peršli do srede cerkve, so padli na svoje obraze, se na
persi terkali, se svojih grehov obtoževali in odpušenja
prosili. Škof je persel s svojimi duhovni od altarja do
njih, kakor srednik med Bogain in med njimi, je pokle¬
knil zraven njih in jokal z njimi. Škof, duhovni in vsi
verni so za-nje molili. Potlej je vstal škof, položil roke
nad nje in jih blagoslovil. Pomagal jim je kakor dober
oče z roko vstajati , opominjal jih, de naj serčno pokoro
delajo in jih iz cerkve spustil, ker jim je Djakon rekel:
»Svete skrivnosti so za svete ljudi, kteri so v pokori,
naj gredo iz cerkve”, in sli so iz cerkve. To se je o
praznikih in postnih dnevih godilo. Veliko je bilo poni¬
ževanje človeškiga napuha, iz kteriga grehi izvirajo, pa
vender cerkev s tem še ni bila zadovoljna, naložila je
še vsakimu grešniku posebej pokoro po hudobii greha,
okoljšinah in moči grešnikovi. Ojstre poste, vedno za¬
tajevanje spokornika, pogostne molitve, malo spanja, ve¬
liko čuvanja in težke dela so jim bile za pokoro nalo¬
žene; v časih tudi očitne dela, bolnikam sireči, mertve
pokopovati, od vsiga nedolžniga veselja se zderžati i. t. d.
Zato pa tudi imenujejo sveti cerkveni očaki la stan spo¬
kornikov težko pokoro, truda polni kerst, ker je vse to
terpelo toliko časa, dokler so v pokori bili.

Kteri so bili stoječi imenovani?

Stoječi so bili imenovani, kteri so že smeli z dru¬
gimi vernimi per sveti maši bili; darovati še niso smeli
in k svetimo obhajilu ne perstopiti. •

Kdor je srečno delo pokore med klečejočimi dostal,
je prišel med stoječe. Zdej so minule vse zunanje zna-
minja pokorjenja; ker je bil skozi sveto odvezo na duši
očišen, je tudi oblačilo pokore slekel in je bil v družbi
kristjanov, deležen njih molitev, in je smel povsod ž nji¬
mi biti, smel je hvalne pesmi v cerkvi z drugimi krist-



341

jani peti; ojstri posli so mu bili odvzeti, le darovati ni
smel, in ne obhajan biti, ker je bila cerkvena zapoved,
de kdor ne sme obhajan biti, tudi darovati ne sme. < Cone.
Nice. s. ll.J Kadar so drugi kristjani darovali, so oni
stali na svojim mestu, dokler niso bili vredni spoznani
sveto obhajilo prejeti, ktero je bilo končanje pokore.

Pa tudi za skrivno storjene grehe, kterih so se kri¬
stjani skrivno, na tihim spovedovali, so jim spovedniki
pokoro nakladali, kakor molitev, post, ubogajme dajati,
zderžnost od dopušeniga časniga veselja, i. t. d., de so
na tem svetu za svoje grehe Bogu zadostili, greh po¬
ravnali in po njegovi sveti volji storili; ker on hoče, de
s postani, molitevjo in jokam se morajo grešniki k njemu
verniti, greh nad sabo strafovati, pred božjo štralingo
in drugimi grehi se obvarovati, in dano pohujšanje s
pravičnim svetim življenjem popraviti. Kar se še dana¬
šnje dni godi, desiravno je očitno pokorjenje nehalo.

Ker je pa pokora, ktero nam spovednik naloži, več¬
krat majhna in lahka, si moramo sami več naložiti, stra-
fati greh nad seboj; težave, klere nas dolete, kader se
boljšamo, terpljenje in mnoge zopernosti, bolezni, ki jih
voljno preterpimo in v štralingo grehov vzamemo nam
tudi v pokoro zaležejo. Kdor se sam ne pokori, kaže,
de nima kesa in ne dobre, stanovitne volje, svojiga živ¬
ljenja poboljšati. Takrat grešnik tudi odpušenja grehov
ni vreden.

4S. Kaj zarobimo v zakramentu svete
pokore, in kaj de je.

Ce je kristjan po svetim kerstu grešil in posveče-
joeo gnado božjo zgubil, jo po nauku Jezusovim, ne
more nikjer drugod več zadobiti kakor v zakramentu
svete pokore ; ko se nad svojimi grehi skesa, poboljša,
se svojih grehov ponižno in čisto spove in za-nje božji
pravici zadosti. To nevidno gnado pa takrat zadobi, ka-



342
der mu spovednik sveto odvezo da. In Jezus, ko je svo¬
jim aposteljnam oblast dal grehe odpusati, jim ni dal le
nekterih odpustiti ampak vse, ker je rekel: »Kterim bo¬
ste grehe odpustili na zemlji, jim bodo tudi v nebesih
odpušeni”; torej bodo v zakramentu svete pokore vsi
grehi odpušeni, tode le resnično skesanim grešnikam.
Tedej zadobi grešnik po odvezi masnikovi odpusenje
vsih grehov, ki jih je po svetim kerstu storil; z Bogam
je spravljen, postane spet otrok božji, zadobi pravico do
nebes, duša, ki je bila za vse božje mertva, vnovič oži¬
vi. Zadobi zavoljo neskončniga zasluženja Jezusoviga
tudi odpusenje večnih strafmg. Ker pa resnično skesan
in poboljšan grešnik ve, de je v zakramentu svete resnje
pokore odpusenje vsih svojih grehov per Bogu zadobil,
tako je njegova duša spet vesela in mirna, in če tudi
se časne strafinge ostanejo, se pravi spokornik zadosti
močniga čuti s pomočjo gnade božje, ktero je zadobil,
jih tudi voljno preterpeti, zmirej svetejši biti, in se več-
niga zveličenja vredniga storiti.

Kaj je zakrament svete pokore?
Zakrament svete pokore je zakrament, v kterim v

to postavljeni masnik namesti Boga grešniku po kerstu
storjene grehe odpusti, če se jih skesa in čisto spove in
če ima tudi resnično voljo se poboljšati, in pravo pokoro
delati.
Kdo je postavljeni mašnik ?

Tisti, kteriga škof postavijo, de spovedovati sme.
Ali je zakrament svete pokore k zveličenja potreben ?

Potreben je vsim, ki so po svetim kerstu greh
storili.
Kdaj je Jezus zakrament svete pokore postavil?

Tisti dan, ko je od smerti vstal, in se je svojim



343
aposteljnam perkazal, in jim rekel: »Kakor je Oče mene
poslal, tudi jest vas pošljem. Potlej je va nje dihnil in
jim rekel: Prejmite svetiga Duha, kterim bote grehe
odpustili, so jim odpuseni, in kterim jih hote zaderžali,
so jim zaderžani.” Jan. 20. 21—23.

Kaj zadobimo v zakramentu svete pokore ?
Zadobimo: 1) odpusenje grehov; 2) odpusenje več¬

nih strafing; 3) posvečejočo gnado božjo, in 4) mir
vesti.

Kteri grehi so odpuseni v zakramentu svete pokore?
Vsi po kerstu storjeni grehi, naj bodo se tako veliki,

in naj jih ho se tolikanj, se odpuste, če je grešnik prav
perpravljen; ker Jezus pravi: »Karkoli bote razvezali
na zemlji, bo tudi v nebesih razvezano.» Mat. 18. 18.
Kaj je zadostitev ali naložena pokora ?

So tiste dela, ktere spovednik grešniku zavoljo spo¬
vedanih grehov za pokoro naloži.

Zakaj se grešniku dela pokore nakladajo ?
Zato:
1) K.er Bog zapove, de se mu za nečast, ktero mu

je grešnik s greham storil, nekoliko zadosti.
2) De s pokoro grešnik greh nad seboj štrafuje,

in hudo, kar je iz njegoviga greha prišlo , škodo, ktera
je svojimu bližnjimu na duši, na telesu ali na blagu sto¬
ril, poravnava, kolikor je nar več mogoče.

3) De podobo božjo v svoji duši popolnoma očisti,
de je ves prerojen kakor po svetim kerstu.

4) De so mu zaslužene časne štrafinge odpušene.
5) De je grešnik zanaprej bolj varen, in več tako

lahko ne greši.
Ali je človeku mogoče božji pravici zadostiti?

Človek ne more iz svoje moči razžaljeni pravici bo¬
žji nikakor zadostiti, ker človekovo zadostovanje ne mo-



344

re nikoli razžaljenju božjiga veličastva enako biti. Po¬
korila, ktere mašnik per spovedi, ali pa grešnik sani se¬
bi radovoljno naloži, zadobe svojo ceno le od neskonč¬
nima zasluženja Jezusa Kristusa, ker le on Bog in člo¬
vek skupej je zamogel božji pravici zadostiti.

Ker je že Jezus za grehe vsiga sveta božji pravici
zadostil., zakaj morajo tudi grešniki za svoje grehe
še zadostovati ?
Jezus je res zadostil pravici božji za grehe celiga

sveta, on je storil, kar nobenimu človeku ni bilo mogoče
storiti, de je naši nezmožnosti pomagal ; pa ne zato, de
bi grešniki nemarni bili, temuč de bi si perzadevali nje-
goviga neskončniga zasluženja z deli pokore se vdele-
žiti, in le zavoljo njegoviga neskončniga zasluženja so
pokorila grešnikov Bogu dopadljive, in le ž njimi pokaže
grešnik, de je njegova duša zares skesana in de greh
sovraži, ker ga nad sabo štrafuje.

In Jezus sam, desiravno je za grehe celiga sveta
zadostil, nam zapoveduje vreden sad pokore storiti. Mat.
3. 8., in mati katoljška cerkev je vselej učila. Triden¬
tinski zbor zapove, rekoč: »Gospodovi mašniki so dolžni
modro po velikosti grehov in po moči grešnikov prirner-
jene pokorila nakladati, de ne bodo grešnikam nespamet¬
no spregledovali in za velike grehe majhniga pokorjenja
napovedovali, ker bi zavolj tega druzih grehov deležni
bili.” Sej. 14. 8. Tedej če bo grešnik dela pokore oprav¬
ljal, in živel po volji božji, bo deležen Jezusoviga ne¬
skončniga zasluženja, in bo zadobil odpušenje časnih
štraling, ktere bi imel še v vicah terpeti po odpušenih
grehih.
Je zadostistorjenje potreben del zakramenta svete
pokore?
Po nauku katoljške cerkve je tako potreben del, de

brez njega zakrament sv. pokore ni cel, razun če ga ni bilo



345

mogoče storiti, grešnik pa je terdno voljo imel ga po¬
polnoma opraviti, ko bi ga smert ne bila prehitela.
Ktere dela se o zakramenta svete pokore nakladajo ?

Molitev, post, ubogajme dajati, in še druge dela se
grešniku po velikosti in hudobi i greha in okoljšinah greš¬
nika za pokoro nakladajo.
Kako se mora naložena, pokora opraviti ?

Opravili se mora s ponižnim sercam, zvesto kakor
je bila naložena, in kakor hitro je mogoče.
JU je mogoče in potrebno Bogu tudi z drugimi spo¬
kornimi deli zraven naloženih zadostovati?
Mogoče in treba je, zato:
1) Ker spovednik zavoljo naše slabosti in zavoljo

drugih pravičnih zgovorov ne naloži vselej greham per-
merjene pokore, in tedej grešniku še marsikej ostane
pokoriti nad seboj.

2) Ker po zapovedi Kristusovi moramo vreden sad
pokore storiti.
JU nam tudi nadloge k zadostovanju pomagajo?

Vse, kar grešnika hudiga obiše, bolezen, lakota, po¬
manjkanje, krivo obdolženje in vse, kar zoperniga v
svojim stanu radovoljno terpi, in v duhu pokore pernese;
in posebno tisto hudo, ktero si je z greham sam napra¬
vil in za zasluzeno štrafingo spozna, mu k zadostovanju
pomaga. Sv. Tridentinski zbor pravi: »Božja milost
j e t a k 6 v e 1 i k a , dene služi samo to k zado¬
stovanju, kar grešnik radovoljno težkiga sto¬
ri, ampak tudi časne nadloge, ktere voljno
preterpi. Sej. 14. 9.
Je še kaj druziga, s čimur se za časne štrafinge za¬
dostuje ?
Odpustiki so tudi pomoč, de se za časne štrafinge

zadostuje.



346

49. Od odpustikov.
Bog zapove gresnikam, de naj se s poštam , moli-

tevjo, z jokam in z obžalovanjem grehov k njemu ober-
nejo, zato je cerkev, de bi po volji božji ravnala, gres¬
nikam pokoro greham in moči in okoljšinam permirjeno
nakladala, in jo se v spovednicah per spovedi naklada,
de bi, kar so pravici božji v tem ali pa v unim življe¬
nji zadostiti dolžni, kolikor je mogoče, tukej dostali; in
je v to postave dala , kaj se mora gresnikam zavoljo
eniga ali druziga greha za pokoro nakladati. Postavim,
kdor je lažnjivo persegel, je bil deset let v pokori. Kdor
se je v cerkvi med službo božjo pogovarjal, seje mogel
deset dni ob suhim kruhu in vodi pokoriti. Kdor je svoje
starse zaklel, je mogel štirideset dni ob suhim kruhu se
postiti; kdor je pa očeta ali mater udaril, se je sedem
let pokoril. Kdor se je zoper svojiga škofa ali fajmoštra
spuntal, se je ves čas svojiga življenja pokoril. Kdor
je človeka prostovoljno umoril, je mogel zmirej pred
cerkvenimi vrati stati, in je bil le v zadnji smertni bo¬
lezni obhajan. Ce sta dva neomožena človeka enkrat
nečisto grešila, sta mogla tri leta, če pa večkrat pa tudi
več let po števili grehov se pokoriti. Mož, kteri je za¬
konsko zvestobo prelomil, deset let; če pa večkrat, je bil
do konca življenja v pokori, ravno tako žena, če je ta
greh storila. Kdor je lažnjivo pričal, se je mogel po¬
koriti kot ubijavec, i. t d.

Kakor ojstro je cerkev velike grešnike pokorila,
tako usmiljena mati je bila tudi do prav resnično ske¬
sanih in poboljšanih grešnikov, ker jim je ojstrost po¬
kore polajšala, ali čas pokore perkrajšala ali celo vso
vzdignila zavoljo neskončniga zasluženja Jezusa Kristu¬
sa, zasluženja marternikov in na prošnje cerkve. Tako
so bili odpustiki vselej v cerkvi Jezusovi od perviga ča¬
sa dosihmal, in bodo vedno v nji. Tedej so odpustki



347

polajsenje ali odpušenje časnih štrafing, ktere bi grešni¬
ki po odpusenim grehu in večnih štrafing v tem življenji
ali v vicah terpeti mogli.

Oblast odpustike deliti je Jezus svoji cerkvi dal, in
ona jih je po svojih velikih pastirjih vedno delila, kar je
verna resnica za vsaciga katoljskiga kristjana. Triden¬
tinski zbor od odpustikov tako uči: »Ker je cerkev
oblast odpustike deliti po Jezusu prejela, ktero oblast
je ona zmirej skazovala, tako uči in zapove sveti zbor,
de odpustiki so kersanskimu ljudstvu prav zveličavni, in
iz števila vernikov pahne tiste, ki pravijo, de so nepo¬
trebni, ali odrečejo cerkvi oblast jih deliti. Vender pa
želi, de bi bili po stari in poterjeni navadi cerkve po
modri permeri deljeni, de ojstrost cerkveniga pokorjenja
ne oslabi.» Sej. 25.

Jezus Kristus je poglavarjem cerkve oblast dal vse
storiti v njegovi cerkvi, kar je vernim k zveličenju tre¬
ba, ker je rekel: »Kar bote na zemlji zavezali, bo v
nebesih zavezano, in kar boste na zemlji razvezali, bo
tudi v nebesih razvezano”; zraven pa ni postavil me¬
re, ktere naj se derže per nakladanju pokore za storje¬
ne grehe, ali per odvezi od grehov: to je cerkvi prepu¬
stil, ktero bo sveti Duh vižal do končanja sveta. Tedej
nimajo viksi cerkve le pravice, ampak tudi dolžnost za
grehe, ktere po prejeti božji oblasti gresnikam odpuste,
primerjene pokorila naložiti, de ž njimi božji pravici za¬
dostijo, greh in njegovo škodo poravnajo. Kakor pa ima
oblast cerkev gresnikam pokorila nakladati, kteri hočejo
po zakramentu svete pokore spet zveličenje zadobiti, ta¬
ko ima ona tudi oblast gresnikam naložene pokorila
zmanjšati, čas prikrajšati ali vse spregledati, kar bi
grešnik se dostati mogel, če se od dobre pokore m res-
ničniga spreobernjenja grešnika prepriča, in upanje ima,
de Bog bo tudi v nebesih polerdil, kar ona iz ljubezni
do spokorjenih grešnikov tukej na zemlji stori. Cerkev,



348

ktero sveti Duh vodi, bi si ne bila nikoli take oblasti
prilastila, kakor si jo je od začetka in v vsili časih in
povsod, ako bi ji je ne bil Jezus dal. Zato najdemo v
vsili časih in po vsi cerkvi, de je resnično spokorjenim
grešnikam odpustike delila, kakor se je od Jezusa na¬
učila.

Jezus je dodelil odpustih očitni grešnici, ktera je
njegove noge s solzami močila in z mazilam mazala.
Luk. 7. 38—48. Polna je bila svetih zelja in goreče
ljubezni do Jezusa, sramoto in nečast, ktero je očitno
terpela, je rada prestala. Jezus je vidil njeno serce, in
ji je veliko odpustil, odpustil ji je grehe in vse štrafinge
grehov, ker ji je rekel: »Pojdi v miru.”

Na križu je Jezus razbojniku odpustil grehe, večne
in časne štrafinge, ker mu je rekel: »Se necoj boš z
mano v raji.” Če bi mu ne bil vsiga odpustil, bi ne bil
mogel preč v raji biti.

Aposteljni in njih namestniki škofje so z božjo obla¬
stjo tudi preč od pervih časov cerkve, skesanim grešni-
kam grehe odpušali, in kar je bilo že rečeno, pokorila
nakladali, de so ž njimi božji pravici zadostovali, in vse
hudo, kar je iz greha peršlo, poravnovali. Kteri so oči¬
tno grešili, so jim očitno pokoro naložili, kteri so pa na
skrivnim grešili, in se na tihim spovedali, so jim tudi po
velikosti greha ojstro pokoro naložili, ktero so na skriv¬
nim opravljali. Tako je sveti Pavel z nečistnikam v Ko¬
rintu storil. Sv. Pavel je Korinčane terdo svaril, de se
sliši od nečistosti med njimi in posebno od eniga, in ka¬
ko de terpe tako sramoto med seboj, in jim reče: »In
vi se še napihujete, in niste rajši v žalosti skerbeli, de
bi iz med vas iztrebljen bil, kteri je to storil.” 1. Kor.
5. 2. Sv. Pavel jih po ojslrosti svari, de bi ga ne bili
smeli med sabo v drušini imeti in reče: »Jest s tele-
sam scer nepričijoč, z duham pa pričijoč, sim kakor pri-
čijoč tega, ki je tako delal, obsodil, de ima v imenu



349

Gospoda našiga Jezusa Kristusa, kader hote vi in moj
duh vkupej zbrani, po moči Gospoda našiga Jezusa,
taksni satanu izdan biti k pogubljenju mesa, de bo Duh
zveličan na dan našiga Gospoda Jezusa Kristusa.” 1. Kor.
5. 3—5. Tukej se vidi vsa ojstrost cerkve, grešnik je
bil odločen od cerkve in satanu v oblast izročen, iz cer¬
kve pahnjen. Tukej se vidi dvojna ojstrost cerkve, od¬
ločil ga je sv. Pavel od cerkve, in naložil mu je telesno
pokorjenje, zraven se pa tudi vidi milost; on je hotel,
de naj bo meso štrafano, pa le zalo, de se duša resi.

Ta sodba aposteljna je nečistnika s tako žalostjo
napolnila, in v tako britkost spravila, de se je bilo bati,
de bi ne obupal. Cerkev v Korintu je zavoljo velike
žalosti, ki jo je nečistnik imel, pokoro polajsala in mu
čas pokore perkrajšala, in svetiga Pavla prosila, de bi,
ker je pregreho obsodil, odpustik poterdil, kteriga mu
je cerkev dodelila. Na to jim je pisal: »Dosti je za
krivičniga, de je svarjenje, ktero mu jih je več dalo,
voljno na se vzel.” 2. Kor. 2. 6., to je, ker so ga vsi
verni v Korintu svarili. Sveti Pavel poterdi odpustik,
kteriga so mu duhovni dodelili, ker pravi: » Odpustika,
ki ste ga grešniku dodelili ne zaveržem, še le želim, de
mu rajši perzanesete in ga razveselite, de se morebiti v
preveliko žalost ne pogrezne. Kterimu ste kaj odpustili,
tudi jest odpustim, in če sim jest kaj odpustil, sim za¬
voljo vas v imenu Kristusa odpustil, de ne bomo golju¬
fani od satana, ker njegove misli poznamo.”

Sv. Pavel ni grešniku pokorila v imenu cerkve, am¬
pak v imenu Jezusa, odpustil, kakor ga je bil tudi v
imenu Jezusa satanu izdal. Nečistnik je verne v Ko¬
rintu pohujšal, in verniki in poglavarji v Korintu so mu
odpustili, kar sv. Pavel s temi besedami pove, ker pravi;
»Kterimu ste vi kaj odpustili, temu tudi jest odpustim.
Razžalil je vse verne v Korintu z danim pohujšenjem,
torej je bil očitno pokorjen, in to so mu verni v Korintu



350

odpustili in ž njimi tudi sv. Pavel, ker je z ojstro po¬
koro pohujšenje popravil. Grešnik je pa tudi Boga raz¬
žalil s svojo veliko nepokoršino, torej je dolžan tudi
Bogu zadostiti, in tudi štrafingo mu je sv. Pavel odpu¬
stil, pa le v imenu Jezusa Kristusa, ker mu ni pokore
naložil le zavoljo tega, de bi bil dano pohujšanje popra¬
vil, ampak poglavitno zato, de je božji pravici zadostil,
de bi bila njegova duša zveličana. To je katoljška cer¬
kev zmirej delala in še stori, kar je sveti Pavel storil.
Sv. Pavel mu je odpustil kot kristjan s Korinčani vred,
ker je tudi on razžaljen bil, pa je tudi iz apostoljske
oblasti v imenu Jezusa mu časne štrafinge odpustil, kte-
re je bil dolžan terpeti, ker je Boga razžalil In odpu¬
stih svetiga Pavla je njega potolažil in veseliga storil,
ker je vedil, de zdej je tudi pred Bogam prost štra-
finge.

Cerkev je v pervih časih tudi na prošnjo marter-
nikov skesanim grešnikam odpustike delila. Marterniki
so v ječah veliko jokali zavoljo teh, kteri so med pre-
ganjenjem od vere odpadli, in Boga za nje prosili in
tudi škofe, de bi jim dali odvezo, jih z Bogam spravili,
in obhajali. Škofje so marternike uslišali, in so odpu¬
stili skesanim grešnikam grehe in štrafinge zavoljo gre¬
hov naložene, ali nekoliko ali vse. Tako so nam sveti
cerkveni učeniki perve cerkve zapisano zapustili, pose¬
bno sv. Ciprijan, sv. Gregor iz Nise, cerkveni zbor v
Niceji, Anciri in Laodiceji i. t. d.

Kar je pa cerkev po oblasti, ki ji jo je Jezus dal,
storila, ne smemo misliti, de je po odpustikih oslabela
Bogu dolžno zadostitev; veliko več je po prošnji mar-
ternikov, svetnikov in drugih kristjanov bolj slabim udam
Jezusoviga duhovniga telesa pomagala, de so hitreji bo¬
žji pravici zadostili za svoje grehe, ker so združeni med
seboj s zavezo ljubezni. Glava cerkve je Jezus; svet¬
niki v nebesih in pravoverni na zemlji so udje tega Je-



351
zusoviga telesa ali njegove cerkve. Ako je kteri ud
slab, bolan, ga glava oživi, drugi zdravi udje ga pa pod¬
pirajo in mu polahkovajo težo, ki jo nosi. Kakor ni
nobene dobrote nad kakim udam telesa Jezusoviga, nad
ktero bi drugi ne imeli deleža po njegovi milosti, tako za-
morejo tudi drugi udje pomagati in štrafmgo, ktero ima
eden preterpeti, med seboj razdeliti, in zanj ž njimi
vred terpeti, tako de je Bog od enih potolažen do dru¬
gih dobrotljiv. Torej če cerkev pokoro grešnika m na¬
loži, de bi božjo pravico potolažili in jim jo zavoljo njih
ljubezni do Boga in velike žalosti nad grehi odpusti ali
le pomanjša, ktero bi opraviti mogli; tako odpusti to,
kar je bil grešnik Bogu storiti dolžan. Tako so učili
vsi sv. očaki, tako so ravnali z grešniki, in grešniki so
takiga odpustika prosili, in vse molitve od starih časov
le od taciga odpustika pričajo.

Odpustike je cerkev vselej delila le zavoljo neskone-
niga zasluženja Jezusa Kristusa, kteri ni le za Adamov
greh božji pravici zadostil, ampak za grehe celiga sveta;
njegovo zasluženje preseže vse potrebe ljudi. Zraven
je pa še zasluženje device Marije, ki je veliko terpela,
desiravno ni nikoli nobeniga greha storila; zasluženje
marternikov in svetnikov, kteri so tudi veliko terpeli za¬
voljo Jezusa. Zavoljo Jezusoviga in svetnikov zasluže¬
nja so papeži in škofje spokorne in skesane grešnike
odpustikov deležne storili, ker je Jezus vse svoje za¬
služenje svoji cerkvi v zveličenje vernih izročil.

Misliti pa ne smemo, de odpustik ni druziga kakor
odpušenje štrafinge, ktero je cerkev grešniku naložila,
de bi pohujšenje popravil, ki ga je s svojim greham ver-
nikam dal; ker je pokorila tudi grešnikam nakladala, ki
so na skrivnim grešili, in za njih greh ni nihče drugi
vedil kot sam Bog, in naložila jih je zato, de bi pravici
božji zadostili. Zboi- v Niceji in v Anciri govoreta, de
škofje imajo oblast tudi take na skrivnim grešnikam na-



352

ložene štrafinge polahkovati in perkrajšati, kar so tudi
storili po oblasti, ki so jo od Jezusa prejeli zavezati ali
odvezati. In ko bi odpustik le za ta svet veljal, bi bili
pervi kristjani vsi goljufani, kterim je cerkev naloženo
pokoro spregledala, bi jim bilo bolje, de bi bili vso po¬
polnoma dostali, kakor de jim jo je spregledala, de so
mogli v večnosti veliko več terpeti, kar se pa od cer¬
kve nase usmiljene matere clo misliti ne sme. S. Tri¬
dentinski zbor uči, de odpustiki so vernim koristni, oči¬
tne pokorila so pa v cerkvi sprenehale, tako bi tudi od¬
pustiki vernim ne mogli v prid biti, če bi bili le tem
deljeni, ki so k očitni pokori obsojeni; ker pa nam sveti
zbor to resnico za verno pove, tedej vemo, de po odpu-
stikih nam bodo štrafinge odpusene, ktere bi mogli po
odpušenih grehih tukej ali pa v vicah terpeti; in za cer¬
kveno oblast je vse eno ali očitne ali skrivne pokorila
grešnikam spregleda.

Per deljenji odpustikov so papeži in škofje vselej
gledali na pravi kes (grevengo), in če je grešnik dano
pohujšenje in drugo storjeno škodo popolnoma popravil
ali ne; ali pa če so vidili silo smertne nevarnosti, ali pa
de se je preganjanje v cerkvi začelo , de so kristjani s
svetimi zakramenti prevideni, z Bogam spravljeni, v
sercu potolaženi bolj serčni bili preganjanje in tudi
smert preterpeti; ali pa so jih delili na prošnje marter-
nikov; v poznejših časih pa tudi zavoljo posebnih del
usmiljenja. Brez praviga kesa ni cerkev nikoli pokore
polajšala in spregledala. Navadno je vsak grešnik mo¬
gel že nekoliko pokore dostati, in po velikosti žalosti
nad grehi in zvestim dopolnjenjem naložene pokore so se
škofje ali drugi v to postavljeni duhovni prepričali od
resničniga poboljšenja grešnika, in so sodili, ali je vre¬
den polajšenja pokore, ali de se mu vsa naložena pokora
spregleda ali ne; ker cerkev je vselej delala in dela ka¬
kor usmiljena mati, ktera za zveličenje svojih otrok skerbi,



353

štrafuje in spregleduje, kar misl: , de bi bolj k zveliča¬
nju pomagalo. Sv. Pavel, ki je vidil, de je nečistnik v
Korintu silno žalosten in v nevarnosti bil, de bi ne ob¬
upal, mu je pokorjenje vzdignil.

Torej so odpustiki dvojni, kader so vse častne štra-
finge odpusene, ktere bi grešnik dostati mogel, temu
pravimo popolnoma odpustik, ali pa je le nekoliko časnih
strafing odpušenih, in temu pravimo nepopolnoma odpu¬
stik. Tak popolnoma odpustik je Jezus razbojniku na
križu dodelil, kader mu je grehe, večne in časne stra-
finge odpustil, ko mu je rekel: »Se danes bos z mano
v raju?’

K zadobljenji odpustika je vsakimu, kteri ga hoče
prejeti, treba, pravi kes nad grehi imeti, se pokoriti, sa-
miga sebe zatajevati, svoj križ zadeti in za Kristusam
hoditi, od grehov prej odvezan biti in sveto obhajilo prejeti.
Z odpustikam usmiljena mati katoljška cerkev le slabosti
spokornih grešnikov na pomoč pride, jih bolj serčne in
zaupljive stori, ker, kar po svoji slabosti in dobri volji
storiti ne zamorejo, z Jezusovim neskončnim zasluženjem
svetnikov doloži.

Se posebni odpustik je odpustik svetiga leta, kteri-
ga so papeži delili vsako leto, pozneje vsako petdeseto,
in ga zdej vsako pet in dvajseto leto dele. V svetim
letu dobe spovedniki oblast grešnika vsakiga greha odve¬
zati, pa le za tisti čas; to je od tacih grehov, ktere scer
le papež ali škofje odvezati smejo.

Odpustiki tudi vernim mertvim kot prošnja pomaga¬
jo. Cerkev ima oblast le do svojih otrok dokler žive
na zemlji, ker je Jezus rekel: »Kar hote na zemlji
zavezali bo v nebesih zavezano.” Mat. 18. 18.
Kdor umerje, ni vec pod cerkveno oblastjo, je že božji
sodbi oddan. Papež Leon I. pravi: »Kristjan, kteri je
prej umeri, kakor je odvezo prejel iz kakoršniga zaderžka
koli si bodi, ne more več prejeti, kar živ ni prejel, ker
II. Del. 23



354

je že sodbi božji oddan, in ni več sodbi cerkve podver-
žen.” fEpist. 108. ad Theodor. Forojul. c. 5.)

Ker cerkev nima več oblasti in sodbe do mertvih,
duše v vicah pa se zmirej ostanejo udje Jezusove cer¬
kve, tedej jih ne sodi in ne odvezuje več, temuč le ne¬
koliko pokoril za-nje prevzame, za nje moli, dobre dela
opravlja in sveto maso za nje daruje. De cerkev to
storiti zamore, in de njena prošnja in njene dobre dela
ne bodo zaveržene, nas Jezusova ljubezen, s ktero svo¬
jo cerkev ljubi, gotove stori, in de jim bodo časne stra-
linge odpusene, ker same več delati nemorejo.

Po nauku od zakramenta svete pokore , od pokor-
jenja in odpustikov smo se prepričali, kdor hoče odpu¬
stike zadobiti, mora zares spreobernjen in spokorjen hiti,
in zato tudi papeži, kader odpustike dele, vselej rečejo,
de jih le zares skesanim in spokorjenim dele, kteri se
čisto spovedo in sveto obhajilo vredno prejmejo, kar mo¬
ra hiti, de so jim prej grehi in večne strafinge odpuse-
ni, potlej jim bodo po odpustiku se le časne strafinge
odpusene. Tedej naj se noben kristjan ne moti, de bi
odpustik zadobil, če ni skesan in poboljšan , brez kesa
(grevenge) in pokorjenja ni odpustika.

Kaj so odpustiki?
Odpustiki so odpusenje časnih strafing, ktere bi mi

po odpusenim grehu in večni strafingi v tem življenji ali
pa po smerti v vicah terpeti mogli.

Kdo ima v katoljkši cerkvi oblast odpustike deliti?
Rimski papež sam ima oblast v celi cerkvi odpusti¬

ke deliti; škofje pa le v svojih škofijah, pa vender po po ¬
stavah od cerkve danili.

Kdo je ded cerkvi oblast odpustike deliti?
Jezus Kristus.



335

Na kaj so odpustiki uterjeni?
Odpustiki so uterjeni na neskončno zasluzenje Je¬

zusa Kristusa, na zasluzenje device Marije in vsili svet¬
nikov, ki ga nam cerkev z dodeljenjem odpustikov per-
lasti.

Kolikeri so odpustiki?
Odpustiki so dvojni; eni popolnoma, eni pa nepo¬

polnoma.
Kteri so popolnoma odpustiki?

Popolnoma odpustiki so odpusenje vsili časnih stra-
fing, ktere bi grešnik v tem ali pa v unim življenji do-
stati mogel.

Kaj so nepopolnoma odpustiki?

Nepopolnoma odpustiki so odpusenje nekoliko časnih
štrafing.

Kterim vernim so odpustiki k pridu?

Resnično skesanim gresnikam, ki imajo terdno voljo
greh zapustiti, in po vsi moči si prizadevajo božji pravici
zadostiti z deli pokore.

Kterim vernim pa nič ne pomagajo?

Tistim gresnikam nič ne pomagajo , kteri greham
permerjene pokore ne delajo, in po odpustikih mislijo
pokori oditi, ktero po zapovedi Jezusovi vsaki grešnik
delati mora.

Kaj je še k zadobljenji odpustikov potrebno?

1) De se kristjan čisto spove in vredno prejme
sveto obhajilo.

2) De zvesto opravi, kar je zapovedaniga k zado-
^U^oju odpustikov, ali post, molitev, ubogajme dajati ali
kako drugo dobro delo. Boga prositi za razširjenje in
vikšanje katoljske cerkve, za spreobernjenje grešnikov

23*



356
in krivovercov, za zatrenje krivovere, za mir in edinost
deželskih poglavarjev, de bi vsi v lepim miru živeli.

.Ali pomagajo odpustiki tudi dušam v vicah?
Tudi jim pomagajo kakor prošnja per Bogu , tode

morajo verniki na zemlji od cerkve zapovedane dobre
dela k zadobljenju odpustikov za mertve Bogii da.
rovati.
Kaj je odpustik svetiga leta ?

Odpustik svetiga leta je popolnoma odpustik, kteri
ga Rimski papež ob nekterih perložnostih s posebnim
oblastmi in postavami dodeli.

30. Od zakramenta svetiga poslednjima
olja.

Nas ljubeznivi Jezus , dobrotljivi Zveličar je preč
ob našim rojstvu skerbel za nas, de smo bili po zakra¬
mentu svetiga kersta od izvirniga greha očišeni, z Bo-
gam spravljeni in v srečni stan nedolžnosti in gnade bo¬
žje postavljeni, udje njegoviga telesa in tempelj svetiga
Duha postali. De bi pa zamogli celi čas svojiga življe¬
nja se varovati pred veliko škodo svojih duš, nam je
vso pomoč dal v druzih svetih zakramentih, de ž njim
sklenjeni se zamoremo vsim sovražnikam svojiga zveli-
čenja vstavljati in premagovati, in z njegovo pomočjo se
zveličati. De bi se pa tudi še posebno v smertni na-
varnosti zamogli pred hudim terdno obvarovati, z voljo
božjo stanovitno sklenjeni ostati, je Jezus zakrament
svetiga mazila bolnikov ali svetiga poslednjiga olja po¬
stavil, pravi sv. Tridentinski zbor. Sej. 4.

Take posebne pomoči je v bolezni kristjanam treba.
Kdor zboli, ga skerbi, de bi se kakšniga greha do ne,
ali pa prav čisto ne bil spovedal, ali še zadosti pokore ne
bil storil, in zato še štrafinge bil vreden; ali de še ni pra-
viga popolnoma kesa imel, posebno nad takimi grehi, do



357

kterih je linji nagnjenje imel, ki jih je večkrat storil,
in so mu že v navadi bili; de se se zadosti poboljšal ni,
in za svoje grehe božji pravici še zadostil ni. Bolnik,
ki vidi grehe pred seboj, ki jih je storil in sodnika, ki
ga bo sodil, si vosi, de bi mu Bog vse odpustil. Zraven
vsili teh skerbi bolnika še bolezen vsiga zmami, boleči¬
ne ga tarejo, mnoge skušnjave ga nadležvajo , in tudi
zavoljo tega je ves žalosten; večkrat ga strah pred pri¬
hodnjim življenjem obide, na tihim ga skerbi, kaj bo,
ako se bo mogel ločiti iz tega sveta in v večnost iti,
kakšna bo tam ! V tacih skerbeh in strahu je bolniku
silno treba posebne pomoči, de bi v Boga zaupal, v bo¬
lezni miren in poterpežljiv bil, se v božjo voljo vdal,
perpravljen bil svojo dušo v božje roke izročiti; ako bi
pa božja volja bila, de spet ozdravi, bi pa terden sklep
storil spokorno živeti in vse popraviti, kar ga zdej peče,
in se za srečno večnost bolj perpraviti.

Bolan kristjan je pa tudi z veliko ljudmi na zemlji
v zavezi, ki jih ljubi, s kterimi bi še rad skupej živel,
jim še rad kaj dobriga storil; ima otroke, starše, druge
dobre prijatle in dobrotnike, kterih rad ne zapusti , pa
vidi in se čuti, de njegov čas je pretekel, smert mu že
na persi terka, težko mu je per sercu, ves otožen zdi¬
huje pred vratini večnosti. V taki sili je njegovi duši
moči treba, de se smerti ne boji, in se z veselimi mi¬
slimi tolaži, zdej grem v boljši življenje, k svojimu nar
boljšimu in nar ljubšima nebeškima očetu, in de poln
zaupanja te svoje Bogu izroči, de bi za nje skerbel. To,
bolnimu kristjanu tako močno potrebno pomoč zadobi v
zakramentu svetiga poslednjiga olja, kteriga je Jezus v
svoji cerkvi postavil, pod vidnim znaminjem svetig’a olja.
Sv. Avguštin pravi; »Vidno olje je v znaminje, nevi¬
dno olje je pa v zakramentu, duhovno olje je v njem.’*
CEnarrat. in psal. kij fn boljiga vidniga znaminja
Jezus za ta sveti zakrament ni moffel zvoliti kakor ma-c5



358

žilo z oljem. Olje, ako se ž njim človek maže, mu da
moč, mu lahke ude, in človeka veseliga stori, in je tudi
podoba usmiljenja in gnade, olje zdravi, in da luč, in
dušo veselo stori. ('Theophilact. Comment. in c. 6.
Marci.}

V jutranjih deželah je bilo v navadi se z dišečim
oljem telo maziliti, ali tudi v boleznih; kader so na pot
šli ali iz pota peršli, de so bili njih udje bolj gibčni in
močni. Tudi Jezusovi učenci, ki jih je poslal po dva
in dva skupej božje kraljestvo in pokoro oznanovat, so
bolnike z oljem mazilili, in veliko jih je ozdravilo. Marc.
6. To mazilo je pomenilo zakrament svetiga olja, ker
učenci so na povelje Jezusovo to delali. ('Cone. Tvid,
ses. 14. 2.) Učenci in bolniki so vidili v tem mazilu kaj
posebniga, ko so bolnika v imenu Jezusovim pomazilili,
je preč ozdravil, kar se scer ni zgodilo, ako so se bok
niki sami ali jih drugi mazilili.

Kdaj ravno je Jezus ta sveti zakrament postavil, v
svetim evangeliju ni zapisano , to se je zgodilo po od
mertvih vstajenji Jezusovim. Kakor sveti Janez pravi,
de je Jezus še veliko druziga storil in učil, kar v evan-
geljih ni zapisaniga, in sv. Luka v bukvah djanja apo-
steljnov pove, de je Jezus v štiridesetih dnevih po vsta¬
jenji do v nebohoda s svojimi aposteljni govoril od bož-
jiga kraljestva, to je od svoje cerkve na zemlji, kako
de naj jo vižajo, in od vsiga tega je le malo zapisaniga,
aposteljni so vse to izročeno ali v delih skazali ali le
z besedo perpovedovali; tako je gotovo, de je Jezus v
tem času zakrament svetiga mazila bolnikov postavil,
kteriga je mazilo učencov pomenilo. In sveti Jakob go¬
vori v svojini listu od mazila bolnikov z oljem kakor od
kake vsim znane in navadnje reči, ker pravi: »Zboli
kdo izmed vas, naj pokliče cerkvene mašnike, oni naj
molijo nad njim, in naj ga pomazilijo z oljem v imenu
Gospodovim; in verna molitev bo bolniku pomagala, in



359

Gospod bo dal, de um bo boljši, in ako je v grehih mu
bodo odpuseni.” Jak. 5. 14.

Sveti Jakob pove zunanje znaminja zakramenta in
notranjo gnado, ktero ta sveti zakrament deli. On pravi:
»Ako je kdo zmed vas zboiil”, s temi besedami uči, kdaj
je treba ta sveti zakrament prejeti, namreč v veliki bo¬
lezni. Z besedami; »poklici cerkvene mašnike”, uči, de
masniki smejo ta sveti zakrament deliti. »Oni naj molijo
nad njim, in naj ga pomažejo z oljem v imenu Gospo¬
dovim”, uči de žegnano olje iti molitev ste zunanji zna-
minji svetiga zakramenta. »In verna molitev bo bolniku
pomagala, in Gospod bo dal, de mu bo boljši”; s temi
besedami pove moč tega svetiga zakramenta, de poma¬
ga k zdravju bolniku , če je duši k zveličanju. »In ako
je v grehih, mu bodo odpuseni.” S temi besedami tudi
nas uči, de ta sveti zakrament gnado deli, po kteri nam
bodo grehi odpuseni.

Zavoljo velikih dobrot, ktere bolni verni kristjan
po zakramentu svetiga olja zadobi, so aposteljni in učenci
po zapovedi Jezusovi bolne kristjane s svetim oljem ma¬
zilili, na nje roke pokladali in nad njimi molili, de so zado-
bili v bolezni potrebno pomoč, gnado, odpusenja grehov
in pokrepčanje telesa. To oblast so aposteljni svojim
namestnikam, škofam in masnikam dali, de so zakrament
svetiga poslednjiga olja v vsili časih in krajih bolnim
kristjanam delili, in ga vedno dele. Od tega nas pre¬
priča ustno izročilo katoljske cerkve, in nas tudi uči za¬
dnji veliki zbor v Trijentu, in se zoper nevernike zra¬
ven perstavi: »Kdor pravi, de poslednje olje ni resni¬
čen zakrament od Jezusa postavljen — bodi iz cerkve
pahnjen.” Sej. 14.
Kaj je sveto poslednje olje ?

Sveto poslednje olje je zakrament, v kterim bolnik
po omaziljenji s svetim oljem in po zapovedani masni-
kovi molitvi gnido božjo v zveličenje svoje duše in



360

večkrat tudi telesno zdravje zadobi, če je duši k zve-
ičenju.

Zakaj se ta zakrament poslednje olje imenuje ?
Ta zakrament se poslednje olje imenuje, ker se

izmed vsih svetih mazil, ktere je Jezus Kristus postavil,
nar zadnje deli.
Kdo posveti sveto olje?

Škofje ga posvete veliki četertek med sveto maso.
V cerkvi je bilo vselej v navadi, de so škofje sveto

olje posvečevali, in po cerkvenim izročilu je ta navada
od aposteljnov, kar sveti Bazili priča v svojih bukvah
od svetiga Duha. Posebno se prepričamo od tega, de
so ga le škofje posvečevali iz lista svetiga Inocencija,
papeža perviga tega imena. Škof Decenci iz Gubije
piše papežu in ga vpraša kako in komu se sme sveto
olje deliti? Papež mu odgovori: »V listu svetiga Ja¬
koba je to zapisano: Zboli kdo izmed vas i. t. d. Ta¬
ko je gotovo, de le vernim bolnikam se sme deliti, oni
smejo pomaziljeni biti z oljeni, kteriga škofje posvete.
Očitnim grešnikam se pa ne sme deliti, ker je sveti za¬
krament, kterim namreč druzih zakramentov ne delimo,
kako mu hočemo tega deliti?” Potem mu tudi reče:
»Tako delamo v Rimu, delajo po vsih škofijah na Laš¬
kim, Francoskim, Španjskim, v Afriki in v Sicilii. Ako
tvoji spredniki niso kej prav storili, popravi.”

Komu se sveto olje deli?
Sveto poslednje olje se vernim nevarno bolnim deli.

Je pripušeno zakrament svetiga poslednjiga olja kri¬
stjanu deliti j ki je v smertni nevarnosti, bolan
pa ni?
Ni pripušeno; torej hudodelnikam k smerti obsoje¬

nim, vojšakam, ki v boj gredo in družim takim se ne
sme deliti, ampak le bolnikam, kakor sv. Jakob uči.



361

Ali je pripušeno zakrament svetiga poslednjiga olja
deliti nezavednima vernima, bolniku?
Ni le pripušeno, ampak dolžnost je, mu ga deliti,

ker se je bati, de bi naglo ne umeri in brez tako velike
pomoči iz sveta ne sel, ker se lahko misli, de bi ga rad
prejel, ako bi se zavedil. Ce pa od rojstva nobenkrat
per pameti ni bil, ni tudi na zadnjo uro za ta sveti za¬
krament perpravljen, in se mu ne deli. Močno starim
se pa sme deliti, desiravno nobene posebne bolezni ni¬
majo, ker velika starost je tudi slabost, zavoljo ktere
umerjejo.

Ali je pripušeno deliti sveto poslednje olje bolnima,
očitnima, grešniku ?
Ocitnimu grešniku, ki v bolezni kaze, de svoje gre¬

he sovraži in poravnati obljubi, kolikor mu je moč, kar
je krivice ali druziga hudiga storil, se morajo dati vsi
sveti zakramenti, ki so vernim bolnim potrebni; če pa
terdovratnost kaže, je svetih zakramentov nevreden.
Kdor v prostovoljni pijanosti ali v prostovoljnim poboju,
ali v druzih prostovoljnih grešnih perložnostih obleži, in
se ne zave, je svetih zakramentov nevreden, dokler je
v takim stanu.

Katoljska cerkev ni nikoli skesanim in spokornim
gresnikam v nevarni bolezni svete odveze in svetiga ob¬
hajila odrekla, če so želeli te svete zakramente prejeti;
in tudi takim ne, ki jim je bolezen besede odvzala in se
obtožiti niso mogli, pa so s znaminji pričijočim svoje
želje po svetih zakramentih pokazali, take so masniki
odvezali in obhajali, če so jih vidili, de se zavedo. Ako
pa govoriti ni mogel in se zavedil ni, so mu pa le sveto
odvezo dali, kader so pričijoči povedali, de je svetih za¬
kramentov pred želel. To spričujejo papeži: sv. Inocen¬
ci L, Leon I. in Celestin 1. Tako je cerkev iz materne
ljubezni nevarno bolnim tudi grešnim kristjanam, de bi



362

brez božje pomoči ne bili, in so se se zavedli, sveto od¬
vezo, sveto obhajilo in sveto poslednje olje delila , ker
sveto olje je skončanje pokore. Današnje dni je v na¬
vadi nezavednima bolnima kristjanu odvezo in zakrament
svetiga poslednjiga olja deliti, ker upamo, de po ti ma-
snikovi prošnji in svetim olji grešnik v smertni nevar¬
nosti milost in odpusenje grehov per Bogu zadobi.
K kteri starosti so bolni otroci dolžni zakrament po¬
slednjiga olja prejeti?
Kader že vedo dobro od hudiga ločiti. V sedmim

ali osmim letu otroci veci del že vedo dobro od hudiga
ločiti.

Kolikokrat sme kristjan sveto poslednje olje prejeti?

Koderkoli nevarno zboli. Če je pa ozdravil, ga
spet sme prejeti, če v novic nevarno zboli. Ako bi pa
v dolgi bolezni bil, in se je bolji počutil, pa spet v smert-
no nevarnost pade, se mu sme spet deliti. To poterdijo
veliki zbori v Florenca in Trijentu.

Ktere gnade zadobi verni bolnik v zakramentu sveti¬
ga poslednjiga olja?

1) Zadobi več moči, de težave bolezni laglej pre-
terpi, v Boga terdno zaupa, se volji božji vda, in se
smerti ne boji.

2) Zadobi odpusenje malih in tudi velikih grehov,
kterih se bolnik iz nezadolžene pozabljivosti ni spovedal,
ali se jih spovedati ni mogel. Sv. Jakob pravi: »Ako
je v grehih, mu bodo odpušeni.”

To tudi molitev poterdi, ktero masnik med mazilje¬
njem s svetim oljem govori, ker pravi: »Po tem svetim
mazilu, in po njegovim preblagim usmiljenji naj ti Go¬
spod odpusti, kar si, s tem udam pregrešil.”

3) Resi bolnika od ostanjkov greha, to je od sla¬
bosti, ktera v duši ostane po odpusenim grehu, postavim •.



363

prevelik strah pred smertjo, pred sodbo zavoljo grehov,
veliko žalost i. t. d.

4) Da še posebno gnado skušnjavo premagovati,
ker ga na zadnje veliko zmot obsuje, in tudi hudič ga
skuša in zalezuje, de bi ga premagal in pogubil. (Tri-
dent. zbor sej. 14. 2.)

5) Ozdravi v časih tudi telo, če je duši v zvelice-
nje. S. Jakob pravi: »Verna molitev bo bolnika
ozdravila, in Gospod mu bo bolezen po-
1 ajša 1.”

Zavoljo velicih gnad, ktere bolni kristjan po tem
svetim zakramentu zadobi, bi mogel vsak bolnik sker-
beti ga prejeti, dokler je še per zdravi pameti, de ga
bolečine vsiga še ne zmamijo, ali na pameti ne zmotijo.

Kako se mora bolnik perpraviti k prejemanju tega
svetiga zakramenta ?

1) Se mora spovedati svojih grehov in jih iz serca
obžalovati, ako se jih pa spovedati ne zamore, je zado¬
sti, de pravi kes nad svojimi grehi in serčne želje v
svojim sercu ima, ta sveti zakrament prejeti. Če je pa
bolnik od bolezni omamljen, ga vender vredno prejme,
ako ima kes nad grehi in stanovitno voljo ne več gre¬
šiti.

2) Bolnik naj ima terdno vero v moč tega svetiga
zakramenta, in stanovitno upanje v Jezusa in njegove
obljube, kaj de je tem perpravil v nebesih, kteri mu do
konca zvesti ostanejo.

3) Svojo voljo naj sklene z božjo voljo, in terdno
naj se na Boga zanese, de bo le to storil ž njim, kar
bo za njegovo dušo nar boljši.

Moli naj, kakor je Jezus na oljski gori molil pred
svojo smertjo: »Oče! vzemi mi kelih terpljenja, ozdravi
me; pa vender ne kar jest želim, naj se zgodi, ampak
kar ti hočeš. Je tvoja sveta volja, de moram terpeti,



364

in umreti, naj se zgodi tvoja volja, perpravljen sim umreti,
de s srnertjo zadostim tvoji sveti pravici zavoljo grehov,
s kterimi sim te tolikokrat razžalil.

4) Svoje časno blago naj po kersanski ljubezni
izroči, de se po njegovi smerti ne bo greh delal, de bo
prost od časnih skerbi v miru le večno premišljeval, in
brez skerbi ločil se iz tega sveta.

Ali je zakrament svetiga poslednjiga olja potreben ?

Ni tako potreben, de bi, ako bi ga bolnik ne mogel
prejeti, in bi naglo umeri, zato ne mogel zveličan biti;
pa kdor bi ga iz nemarnosti zamudil, de bi ga ne mo¬
gel prejeti, bi se pregrešil zoper Jezusovo zapoved , in
bi ne bil gnad deležen, ktere ta sveti zakrament deli.

Bati se je za tiste, ki ga odlašajo prejeti, de bi ne bili
od skušnjave premagani, v bolezni nevoljni, nepoterpež-
Ijivi, zavoljo svojih storjenih grehov od velicih skerbi
zmoteni, premalo zaupljivi na božjo milost in Jezusovo
neskončno zasluženje, ktero vse grehe sveta preseže.
Dobra in srečna smert kristjana v večno srečo perpelje,
in zakrament svetiga poslednjiga olja je Jezus ravno v
to postavil, de bi kristjan od vsili grehov , madežev in
ostanjkov greha očisen srečno umeri, kdor bi pa odlašal
ga v svoji bolezni prejeti, ali ga zamudil, bi bil svoje
nesreče sam kriv. Zavoljo velikih dušnih dobrot, ki jih
bolniki po njim dobe, naj vsaki v nevarni bolezni za-nj
prosi, in naj ne čaka do zadnje nevarnosti.

Kdo sme deliti bolnim kristjanam zakrament svetiga
poslednjiga olja?

Masniki po besedah svetiga Jakoba.

Kako deli mašnik zakrament svetiga poslednjiga
olja ?
Kader mssnik v hišo bolnika stopi, pozdravi njega



365

in vse pričijoče, rekoč: »Mir bodi v ti hiši!” Odgovori
se mu: »In vsim, ki v nji prebivajo.” Postavi pušico s svetim
oljem na z belim pertam pogernjeno mizo, na kteri stoji
sveta britka martra med dvema peržganama svečama. Na
mizi je perpravljena žegnana voda, sedem kosmov pa-
vole ali pa prediva, kozarec vode in nekoliko kruhove
sredice, s ktero si masnik po podeljenim poslednjim volji
svoj voljnati palc otare in potem umije. Stopi k bolniku,
mu da podobo Jezusovo kušniti, de se verni bolnik spom¬
ni, de Jezus je umeri na križu v odpušenje naših gre¬
hov, de on je postavil sveto poslednje olje in mu dal moč,
ga na duši, in če je duši k zveličenju tudi na telesu o-
zdraviti. — Naj bolnik terdno na Jezusa zaupa, de mu
bo milostljiv, ker je iz ljubezni za nj terpel in umeri,
naj se popolnoma njemu na voljo prepusti, bodi si za to
ali za večno življenje.

Potlej pokropi bolnika s žegnano vodo, rekoč: »Po¬
kropi me, o Gospod, z izopam, in bom očišen; operi me,
in bom bolj bel, kakor sneg. Usmili se me, o Bog! po
svoji milosti. Čast bodi Očetu i. t. d. Pokropi me i t. d.”
Žegnana voda spomni bolnika na sveto nedolžnost, ki jo
je per svetim kerstu prejel; ako jo je pa zgubil, ga
spomni, de naj s solzami pokore opere svojo dušo, de bo
spet čista pred Bogam.

Potem masnik moli memo nekterih molitev tudi psalm:
»Iz globočine vpijem k tebi o Gospod!” in kratke lita¬
nije, v kterih ime Patrona farne cerkve in bolnika vsta¬
vi, ktere litanije tudi pričijoči ž njim molijo, ter prosijo
svetnike, s kterimi smo v zavezi, de bi za bolnika Boga
prosili, ker sveti Jakob pravi, de verna molitev bo bol¬
nika ozdravila. Pričijoči naj iz serčne ljubezni do svoji-
ga bolniga brata ali sestre z mašnikam vred molijo s
terdnim zaupanjem, de združena molitev per Bogu veliko
velja, in de na njih prošnjo mu bo Bog pomagal. Le



366

žalostno je viditi, de tako malo kristjanov k teinu svetimu
delu pride, de bi za bolnika molili.

Po litanijah moli služabnik očitno spoved, in bolnik
jo tudi moli v svojim sercu v znaminje, de občuti žalost
nad svojimi grehi, in mašnik prosi Boga, de dodeli bol¬
niku milost in odpušenje grehov.

Po tem mazili bolnika s svetim oljem na očeh, uše¬
sih, nosnicah, ustih, rokah in nogah; in možke, če se
lahko oberniti dajo, tudi na ledji (ledvicah). Ko ga na
očeh v podobi križa mazili, takole moli: »Po tem svetim
mazilu in po svojim preblagim usmiljenji naj ti Gospod
odpusti, kar si s pogledam pregrešil?’ Ravno tako
mazili ušesa, nosnice, usta, roke, noge in ledje,.ter
ponavlja to molitev s perstavkam, kar si grešil s poslu¬
šanjem, poduhanjem, z okušam in govorjenjem, in doti-
kovanjem, s hojo in z razveseljevanjem ledja. Ma¬
ziljen bo bolnik na teh počutkih, ker po njih se zbude
slabe misli in želje v sercu, ki potlej človeka v greh
napeljejo. Kolikokrat človek z očmi kaj pogleda, kar
bi ne bil smel, ker so se po pogledu v njem slabe mi¬
sli in želje obudile, in je grešil, ker bi scer ne bil, in
zato bo maziljen na njih, de bi odpušenje grehov zado-
bil, ktere je z očmi storil. Maziljen bo na ušesih v od¬
pušenje grehov, ki jih je storil, ako je poslušal govorje¬
nje zoper vero, zoper svojiga bližnjiga, kake nesramne
zapeljive besede, in nad tern v sercu dopadenje imel;
maziljen bo na nosnicah v odpušenje vsih grehov, ktere
je z duhanjem storil, ker je vžival stvari, ki so mu lepo
dišale, na stvarnika pa ni mislil, ki mu jih je dal, in se
mu ni zahvalil. Mazili ga na žnabljih ravno iz tega na
mena. Koliko kristjanov je nezmernih v jedi in v pijači,
koliko jih prelomi zapoved posta le iz poželjenja ust;
koliko grehov store, ker preklinjajo, klafajo, kvantarske
besede govore, pesme pojejo, lažejo, po krivim zoper
svojiga bližnjiga pričajo, zoper njegovo poštenje govore,



367
ga ogovarjejo, i. t. d. Mazili roke, ker je ž njimi hudo
delal, kradel, ali stvari prejemal, kterili bi se ne bil smel
dotakniti. Mazili mu noge, ker so ga v pregrešne per-
ložnosti, po slabih potih nosile. Mazili mu ledje, ker je
velikokrat pregrešno veselje, hudo poželjenje v sebi ob¬
čutil, in ga ni po vsi svoji moči v sebi krotil in moril.
Zenskim pa ledja zato ne mazili, de se spodobnost in
sramežljivost ohranite
Kaj naj bolnik misli ko ga mašnik s svetim oljem
mazili ?
S skesanim sercam in terdnim zaupanjem v božjo

milost in v Jezusovo neskončno zasluženje naj Boga
prosi odpušenja vsili grehov, ktere je s počutkam storil,
kteriga mu masnik s svetim oljem mazili.

Kako veliko pomoč in veliko dobroto zadobi verni
bolnik v zakramentu svetiga poslednjiga olja! Spomni¬
mo se tedej Jezusove neskončne ljubezni, kader bomo
perložnost imeli per postelji bolniga verniga biti, kterimu
masnik ta sveti zakrament deli, de se bodo v naših ser¬
cih želje obudile ga prejeli; kader bomo zboleli, de bomo
za nj prosili, z veei pobožnostjo ga prejeli, in se ne bomo
bali iz nespametniga strahu pred smertjo takih velikih in
nam potrebnih gnad prejeti, ampak sc le serčno in go¬
reče za nje Boga prosili.

dl. Od zakramenta mašnikoviga po¬
svečevanja.

Jezus Kristus edinorojeni Sin božji, ki je prišel na
svet vse popravit, kar je greh pervih staršev pokazil,
podobo božjo, po grehu omadeženo, v človeku očistiti,
ljudi v boljši spreoberniti, jih z nebeškim Očetam spra¬
viti, jih vrednih storiti v njegovo kraljestvo stopiti in
se zveličati; jih je učil in neutruden oznanoval svoj božji
nauk, in za nas vse na križu daroval, in s svojo kervjo



368

nas dolg’zbrisal. De bi pa njegov sveti nauk do konca
sveta na zemlji oznanjevan in ohranjen bil, de bi vsi lju¬
dje na zemlji po vsili krajih in v vsih časih perložnost
imeli, ga zvediti, si je izvolil aposteljne in učence, kte-
rim je pred svojim odhodam v nebesa ravno tisto božjo
oblast dal, ki mu jo je bil Oče dal, ker je rekel: »Kakor
me je Oče poslal, tudi jest vas pošljem, je dihnil va-nje
in rekel: Prejmite svetiga Duha, kterim bote grehe od¬
vezali na zemlji, so odvezani tudi v nebesih. Pojdite po
vsim svetu, oznanujte sveti evangeli vsim narodam, uči¬
te jih vse spolnovati, kar sim vam zapovedal; kersujte
jih v imenu Očeta, Sina in svetiga Duha?’

Jezus jih je postavil poglavarje svoje cerkve, torej
jim je dal oblast kersevati, birmovati, per sveti masi
kruh in vino v pravo živo telo in pravo živo kri Jezu¬
sovo spreminjati, in nebeškima Očetu darovati; dal jim
je oblast grehe odpusati in zaderževati, vse svete zakra¬
mente deliti, unanjo službo božjo v cerkvi opravljati, in
vse storiti in zapovedovati, kar je vernim k zveličenju
potrebno ali pa pomagljivo.

Rekel jim je pa tudi: »Kdor bo veroval in bo ker-
sen, bo zveličan, kdor pa ne bo veroval, bo pogubljenji
In tudi jim je obljubil, de bo ž njimi do končanja sveta;,
de jim bo svetiga Duha poslal, in de z njegovo močjo
bodo napolnjeni kmalo po njegovim odhodu v nebesa.
Mat. 28. Mark. 16.

Aposteljni in učenci Jezusovi so po prejeti oblasti tud
delali; oznanovali so sveti evangeli, svete zakramte de¬
lili, darovali Jezusa nebeskimu Očetu, unanjo službo bož¬
jo opravljali in zapoved vernim dajali, in povedali so, de
so od Boga poslani. Sv. Pavel je v mnozih listih to
božjo resnico učil, de Kristus je masnike postavil. Du-
hovnam v Miletu je rekel: »Glejte tedej na se in na
vso čedo, v kteri vas je sveti Duh škofe postavil, de
vižate cerkev božjo, ktero je s svojo kervijo perdo-



369

bil?’ Djanj. apost. 20. 28. Korinčanam pravi: »Namesti
Kristusa smo poslani, kakor bi Bog skozi nas opominjal.
Prosimo namesti Kristusa spraviti se z Bogam.” 2, Kor.
5. 20. Galačanam piše, rekoč: »Pa ni apostelj, ne od
ljudi ali od človeka, ampak od »Jezusa Kristusa in Boga
Očeta postavljen.” Gal. 1. 1. V listu do Efežanov go¬
vori od množili opravil mašnikov, in uči, de Jezus jim
je vse to izročil, in jih v to postavil: »In on (Jezus)je
ene postavil aposteljne, ene pa preroke, ene pa evangeljiste,
ene pa pastirje in učenike, v popolnost svetih (kristja¬
nov) v opravljanje službe, v razširanje telesa Kristuso-
viga.” Efez. 4. 11. 12.

Mašniki so poklicani od Jezusa verne k popolnomo-
sti svetiga življenja perpeljati, de bodo, ko so udje Je-
zusoviga telesa sveti, kakor je Jezus, glava svet. Apo-
steljni, ki so vidili, de so od Jezusa zvoljeni in poslani,
so zvesto svojo službo opravljali, brez vsiga strahu re¬
snico svetiga evangelija oznanovali, v tempeljnu, po hi¬
šah in kjerkoli jim je bilo perložno; prosili so pa tudi
verne, de naj za nje molijo, de zadobe pomoč z nebes,
odkrito resnico govoriti, in skrivnosti svetiga evangelija
oznanovati. Veliko hudiga so preterpeli, dali so se tepsti,
zapirati in moriti raji, kakor de bi se bili dali odverniti
od zvestiga dopolnjenja svoje službe, ker so vedili, de
Bog jih je v to poklical in jim spolniti zapovedal. Pre¬
pričani so bili, de le en Kristus je, le en nauk in ena
vera je prava, torej so se serčno potegovali za njo zoper
krivoverce, zoper nevero in krivoverstvo, tudi s zgubo
svojiga življenja.

Ker je pa Jezusova vera k zveličenju ljudem po¬
trebna, aposteljni so pa umerjoči bili, tako jim je Jezus
tudi oblast dal namest sebe druge postaviti, kteri bodo
namest njih cerkev vladali, in vse storili, kar je vernim
k zveličenju treba, ker jim je rekel: »Kakor je mene
Oče poslal, jest vas pošljem.” Aposteljnam je bilo treba
II. »el. 24



370

posebne pomoči božje, de so zamogli svoje težke dol¬
žnosti dopolniti, torej jim je Jezus svetiga Duha poslal;
kakor je pa bilo aposteljnam posebne pomoči božje tre¬
ba, tako jo je tudi njih namestnikain treba. Torej so
aposteljni po Jezusovi zapovedi, kakor nas sveto pismo
in ustno izročilo uči, svoje namestnike posvečevali, na
nje roke pokladali in molili, in jim božjo oblast in pose¬
bno božjo pomoč delili. Ko so jih tako za masnike že-
gnali, so jih postavili učenike in pastirje v tistih cerkvah,
kjer so prej sami učili, in oni pa naprej sli po svetu.
Ko so bili v Antijohii učeniki in verni skupej v češenji
božjim in se postili, jim je sveti Duh rekel : »Odločite
mi Savla in Barnaba v delu, za ktero sim ju izvolil, to
je, de gresta oznanovat nevernikam sveti evangelij’ Po¬
tlej so se postili, molili, na nju roke položili in ju spu¬
stili. Djanj. apost. 13. 2—4. S. Pavel in Barnaba sta
v vsaki cerkvi masnike postavila, molila in se postila in
jih Bogu perporočila. Ko so aposteljni v Jeruzalemu
sedem djakonov postavili, de so imeli skerb za uboge,
so tudi molili in roke na nje pokladali. Sv. Pavel je
postavil Tita škofa v Kreti in Timoteja v Efezu. Ravno
tako so vsi drugi aposteljni storili, so škofe in masnike
posvečevali, in jih namest sebe po cerkvah postavljali.
Sv. Pavel piše svojimu učencu Timoteju, rekoč: »Nikar
v nemar ne pusti gnade, ktera ti je dana po preroko¬
vanji s pokladanjem rok duhovšine.” 1. Tim. 4. 14. Pa
ga tudi opominja nobeniga prehitro žegnati, ker pravi:
»Rok na nobeniga prehitro ne položi, de ne boš ptujih
grehov deležen.” 1. Tim. 5. 22. Škofu v Kreti, svojimu
učencu piše, rekoč: »Zavoljo tega sim tebe v Kreti
popustil, de bi, kar še manjka, popravil, in postavil po
mestih masnike, kakor sim ti naročil.” Tit. 1. 5. Iz tega
vidimo kako so aposteljni masnike posvečevali in po cer¬
kvah jih postavljali, in de so bili razločeni od druzih
vernih, eni izmed njih so bili škofje, drugi le mašniki.



371

Kakor so aposteljni od Jezusa prejeli, tako so tudi
svojim namestnikam izročili, kteri so ravno tako storili
do danasnjiga dne. Škofje, ki so jih aposteljni žegnali,
so žegnovali druge za masnike in škofe; in tako se je
ohranila oblast božja, ki so jo aposteljni od Jezusa pre¬
jeli v cerkvi Jezusovi, in kakor so jih aposteljni posve¬
čevali , tako tudi zdej škofje masnike posvečujejo: se
prej postijo, molijo, na nje roke pokladajo z drugimi ma-
sniki vred, in posvečeni prejmejo božjo oblast in pomoč
svetiga Duha, ktere jim je za njih stan treba. Zadobe
božjo oblast: oznanovati božjo besedo, svete zakramente
deliti, sveto maso brati za žive in mertve, službo božjo
opravljati, in vse storiti, kar je vernim k zveličenju po-
trebniga. Zadobe pa tudi se posebno gnado, svoje svete
in težke dolžnosti serčno dopolniti, in verne v nebesa
voditi. Ta sveti zakrament pa tudi utisne duši masniko-
vi neizbrisljivo znaminje, po kterim se bodo duše masni-
kov od druzih kristjanov večno ločile, zato se ta zakra¬
ment ne sme več kot enkrat prejeti. Masnik je posve¬
čen za ves čas svojiga življenja za nemestnika Kristu-
soviga. Molitev in pokladanje rok je zunanje znaminje
tega sv. zakramenta, kteri pomeni in deli gnado in oblast
posvečenima.

Kako morajo pripravljeni bitij kteri hočejo zakrament
masnikoviga posvečevanja prejeti?

Morajo nad seboj znaminja imeti, de so od Boga
poklicani v to visoko in sveto službo, v ta imenitni stan.

Od potrebe poklica v ta stan sveti Pavel v listu do
Hebrejev veliko govori, ker pravi: »Vsaki višji masnik
iz ljudi izbran, je za ljudi postavljen v to, kar Boga za¬
dene, de daruje dari in darove za grehe, in de zamore
usmiljenje imeti ž njimi, ki ne vedo in zaidejo, ker je
tudi on s slabostjo obdan, in zavoljo tega mora kakor
za 1'udstvo tako tudi za se darovati zavolj grehov. Jn

24*



372

nobeden naj si časti ne vzame, ampak kteri je poklican
kakor Aron.” Hebr. 5 1 — 6.” S temi besedami sveti
Pavel uči, de kdor hoče masnik biti, in to sveto službo
po volji božji opravljati, mora od Boga izvoljen biti, in
se ne sme uriniti va-njo, kakor je bil Aron veliki duho¬
ven izvoljen, in kakor je nebeški Oče svojiga ljubiga
Sina od vekomaj izvolil. Jezus si je sam »posteljne in
učence izvolil, in se niso sami. Aposteljni, kader so na
mestu Judeža Iskarjota svetiga Matija zvolili, so se
pej k Bo u ol einih in ga prosili, de naj jim svojo voljo
razodene, de jo v voljenji spolnejo, in so tako molili:
»Gospod! ti poznaš serca vsih, pokaži, kteriga iz teh
dveh si izvolil.” Djanj. apost. 1.-24. Sv. Pavel v svo¬
jih listih se imenuje le poklicaniga »posteljna. Rimlja-
nam piše list in ga začne s temi besedami: »Pavel, slu¬
žabnik Jezusa Kristusa, poklican apostelj, odločen za
evangeli božji.” Rimlj. 1. 1. Kakor sv. Pavel bi mogel
vsak masnik le od Boga poklican biti, de bi smel reči:
»Po volji božji sim masnik oznanovati sv. evangeli.”

V resnici je tudi treba, de so masniki od Boga izvo¬
ljeni, ker so njegovi služabniki, njegovi namestniki; te-
dej se prav spodobi, de si sam svoje namestnike izvoli,
in tudi zavoljo velike in svete službe, ktero imajo oprav¬
ljati. Bog je človeka slvaril, de bi Boga spoznal, lju¬
bil, ga molil, njegove zapovedi deržal in v nebesa pri¬
šel. Masnik je v to postavljen, ljudi tako voditi, k do¬
brimi! napeljevati in učiti, de se hoje Boga žaliti, de ga
ljubijo, časte, hvalijo, in molijo. — Bog, nas Oče je v
nebesih, mi njegovi otroci na zemlji in masnik v sredi
med Bogain in človekam; njegova dolžnost je v božjim
imenu ljudi napeljevati, de so Bogii pokorni, in store,
kar so Bogu svojimu stvarniku dolžni. Bog prebiva v
svitlobi, ker je Oče luči, ljudje na zemlji so v temi, in
masnik je luč na svečnik postavljen, de ljudem sveti s
svojimi izgledi, de vedo kod hoditi in ne izgrese pota v



373
božje kraljestvo. Bog čez vse ljudji in grešnike sveti, in
masnik je v sredi med njimi, de jih po svetih zakramen¬
tih z Bogam spravlja. Bog ho z daritvami česen, lju¬
dje nobene nimajo, de bi jo Bogu darovali, masnik stopi
pred altar, in daruje Bogii Jezusa Kristusa v odpušenje
grehov ljudstva in počasti Boga na narprijetnisi vižo,
po ti daritvi je Bog potolažen, in deli vsirn svoje do¬
brote. Glas masnikov nebesa predere, od nebes gnade
sprosi, Boga potolaži, sodbo izreče nad človekam, milost
grešniku deli, in Bog njegov sklep v nebesih poterdi,
kar odpusti, je odpušeno, kar zaderži, je tudi v nebesih
zaderžano. Tako imeniten, visok in svet je stan masni¬
kov, nobeden drugi se mu ne more permerjati, zares božji
je; mogočen je pozemeljsk kralj, ali po smerti mine
njegova mogočnost in čast, masnik pa večno ostane ma¬
šnih. Zavoljo imenitnosti tega stanu , pravi sv. Pavel,
naj si nobeden časti ne vzame, temuč kdor je od Boga
poklican.

Noben stan na zemlji ni tako težak, kdor ga od
prave strani vzame, ker masnik je le za božje reči, vse
njegove opravila so svete, njegove dolžnosti velike, več¬
krat je v velicih nevarnostih, in nobeniga človeka greh
toliko hudiga za seboj ne pernese kakor greh duhovniga.
Kako velikih gnad mu je treba, in Bog jih deli le tistim,
ki jih je sam poklical, in se niso sami urinili v la stan
zavolj časnih reči, iz posvetnih namenov. Le tisti, kte-
riga je Bog poklical, zamore in sme s terdnim zaupa¬
njem Boga potrebne pomoči prositi, ktere mu je treba
v dopolnjenji njegovih svetih dolžnost. Ako se dobri du¬
hovni, ki so po volji božji v ta stan stopili, tresejo in
boje, de bi se jim ne zgodilo kakor kralju Savlu, ki je
scer po volji božji za kralja izvoljen bil in vender gaje
potlej Bog zavergel, zato, ker spoznajo veliko težo svo¬
jih svetih dolžnost, de bi jih zadosti skerbno in zvesto
ne



374
Kdor noče v ta slan stopiti, naj Boga razsvetljenja

prosi, in naj se vpraša, ali ima potrebno učenost, mo¬
drost in ljubezen do ljudi jih v nebesa perpravljati; če
ima veselje do božjih reči in duhovskih opravil; ali če
je tako močan na duši, de je rad odločen od sveta; če
ima veselje do molitve, in občuti zopernost v svojim ser¬
cu do posvetniga razveseljenja; če ima veliko nagnjenje
in ljubezen do cerkve, do božjih reči, in je goreč za
zveličenje duš kristjanov; ali se čuti tako inočniga, de
bo obstal v svojih dolžnostih, naj ga bo svet sovražil
ali ljubil, ali pa mu žugal ali svoje dobrote obetal, mu
jih dal ali pa vzel, de bo vedno resnici zvest ostal, in
Jezusu pokoren! Ako spozna nad seboj, de pravično
in po volji božji živi, de je ponižen in voljan vse storiti,
kar mu Jezus in cerkev zapovedujeta, in je tudi perprav-
Ijen svoje premoženje, čast in življenje zgubiti iz ljube¬
zni do Boga in bliznjiga, če je za njegovo zveličenje
treba, ker ve, de ga bo Bog ojstro sodil in iz njegovih
rok duše tirjal, ktere mu je izročil; tako ve, de je v ta
stan poklican, in če te lastnosti nad seboj ima, se lahko
terdno na Boga zanese, de mu bo tudi potrebno po¬
moč dal.

Ali imajo vsi dahovni enako oblast ?
Vsi duhovni nimajo enake oblasti, ampak so v vižanji

katoljške cerkve razločeni, in so eden drugima podver-
ženi, de se mir in edinost ohrani v katoljški cerkvi.

Jezusova cerkev je velika in po celim svetu razšir¬
jena. Ker je velika, ji je Jezus tudi veliko pastirjev dal,
velike in male pastirje, in čez vse je postavil eniga per-
viga, kteri ima oblast eez verne in duhovne. Jezus je
naj višji pastir, Gospod cele cede, ktero si je s svojo ker-
vjo odkupil. Namest sebe je postavil Petra, vidniga po¬
glavarja, kterimu je celo čedo vse pravoverne kristjane
sosebno izročil in perporočil. Peter je izročil svojo služ-



375

bo svojim« namestniku v Rimu, kteri je po njegovi smert
na njegovo mesto stopil; torej je Rimski papež veliki
poglavar cele katoljške cerkve; za taciga so ga vsi pra¬
voverni vselej spoznali in častili.

Aposteljni so bili tudi poglavarji od druzih občin
kristjanov, kjer so jih k pravi veri spreobernili, in ker
so naprej sli oznanovat sveti evangeli, so namest sebe
škofe postavili, in škofje so pravi namestniki aposteljnov.
Jezus je pa tudi izvolil dva in sedemdeseterih učencov, ki
niso bili aposteljni, ktere je tudi poslal po svetu sveti
evanffeli oznanovat, in oni so tudi službo v Jezusovi cer-
kvi opravljali. Aposteljni so, kjer je že veliko kristjanov
bilo, škofa, in kjer jih je bilo malo, masnika postavili,
kteri je fajmošter bil, kakor je se zdej v cerkvi v na¬
vadi. Školje so čez celo škofijo, in fajmoštri škofom pod¬
ložni in od njih poslani, čez svojo faro ; drugi duhovni
v fari so pa fajmoštram dani za pomoč, de jim pomaga¬
jo pasti Jezusovo čedo, in dolžni so njih naredbam po¬
korni biti, de se vse za božjo čast in dušam vernih v
zveličanje v miru in edinosti godi. Vse to je Jezus iz
ljubezni storil do svojih odrešenih, de bi bili obilno z
vsim preskerbljeni, kar jim je k zveličenju treba. Kako
naglo bi vera opešala, dobriga bi ne bilo na svetu, ako
bi dušnih pastirjev, oznanovavcov božjih resnic in deliv-
cov svetih zakramentov ne imeli. Fare brez duhovnih
pastirjev hi bile kakor čede ovac brez ovčarja, kakor
otroci brez staršev.

Afl/ je zakrament mašnikoviga posvečevanja?
Je zakrament od Jezusa Kristusa postavljen, kteri

da oblast, duhovno službo Bogii v čast in ljudem v zve-
ličenje opravljati, in da tudi gnado jo sveto opravljati.
Od koga pride ta oblast?

Od Jezusa Kristusa.



za škofe in ma-

376

Kakšno oblast deli zakrament mašnikoviga posveče¬
vanja ?
Da mašnikam božjo oblast, oznanovati božjo bese¬

do, svete zakramente deliti, sveto maso brati za žive in
mertve, službo božjo opravljati, in vse storiti, kar je
vernim k zveličenju potrebno.
Ali so aposteljni delili to oblast tudi drugim ?

Delili so jo tudi drugim, ker so jih
snike posvečevali, in se svetiga Matija za aposteljna
izvolili in posrečili, in ta oblast se je obranila v cerkvi,
in bo do končanja sveta ostala.
Kdo ima oblast mašnikovo posvečevanje deliti?

Škofje imajo oblast ga deliti, kakor so ga tudi le
aposteljni delili, ker škofje so namestniki aposteljnov.
Kaj deli zakrament mašnikovo posvečevanje?

Deli oblast tem, ki ga prejmejo, božjo službo oprav¬
ljati; sveti evangeli oznanovati, sveto maso brati in sve¬
te zakramente deliti, poviksa gnado božjo v njih, in da
še posebno gnado duhovno službo sveto opravljati, in
utisne neizbrisljivo znaminje, de večno rnasnik ostane, in
se po tem znaminji od druzih vernih loči.

52. Od zakramenta svetiga zakona.
Bog je že v raji ali paradižu zakonski stan posta¬

vil, ker je moža in ženo vstvaril, de bi bili zakonski
eden drugimu v pomoč, po namenu božjim otroke imeli,
jih po volji božji redili, zemljo in nebesa z dobrimi otroci
polnili in se zveličali. Zakonska zaveza je močnejši ka¬
kor je med starši in otroci, je nerazvezljiva, ker Bog
pravi, de mora mož očeta in mater zapustiti, in se svoje
žene deržati. To nas tudi Jezus uči, ker pravi: »Kar
je Bog združil, naj človek ne loči.” Mat. 19.6.
In sv. Pavel: »Zena je navezana na zakon, do¬
kler njeni m o ž z i v j.” 1. Kor. 7. 39.



377

Zakon je po božji postavi nerazvezljiv, mož se ne
sme od žene in žena od moža nikoli ločiti, kar je za
zakonske ljudi in za njih otroke prav in dobro. V hiši,
kjer mož s ženo in žena z možem ne živi, ni sreče, ne
blagoslova božjiga, ne veselja, ne časti, ampak vse je
nerodno. Jezus je jiidam očital, de nekteri s svojimi
ženami ne žive, in jim je rekel: »V začetku ni bilo tako.”
Na to so ga farizeji vprašali: »Je li perpušeno možu
ločiti se od svoje žene zavolj karkoli si bodi?” Jezus
jim odgovori: »Ali niste brali, de, kteri je od začetka
stvaril človeka, je stvari! moža in ženo? — Kar je te-
dej Bog združil, naj človek ne loči.” Na to so mu fa¬
rizeji rekli: »Mozes je pa to dopustil.” Jezus jim reče:
»Mozes vam je zavoljo terdobe vašiga serca perpustil
ločiti se od svojih žen, od začetka pa ni bilo tako.”
Potlej jim pa še več pove, de kdor se loči, in se z dru¬
go, ali ona z drugim poroči, prešeštuje. Mat. 19. 3—9.
Sv. Pavel pravi: »Zakonskim pa ne zapovem
jest, ampak Gospod, de žena naj ne gre od
moža in mož ne od žene.” 1. Kor. 7. 10.

Med katoljškimi kristjani se ločitva ne zgodi drugač,
kakor če zakon po postavah ne, velja, in takrat se sme
ločeni z drugim družetam poročiti. Kader se pa
zavolj pregrešniga življenja, ko eden z drugim ne žive
kakor Bog’ zapove, laki se ne smejo z drugim poročiti,
dolžni so pa se spet spraviti, in eden z drugim v miru
in ljubezni živeti. Sv. Pavel pravi: »Ako žena od
moža grč, naj ostane brez moža, ali naj se z
svojim možem spravi.” 1. Kor. 7. 11. Vsaka taka
ločitva je zoper voljo božjo, zakaj če bi se zakonski sa¬
mi sebe zatajevali, kar Bog zapove, bi se premagali in
eden z drugim v miru živeli, kakor je volja božja; vse-
h-*j j e Pa ločitev k velikimu pohujšenju otrok in
drugih ljudi, in perložnost k veliko greham. Po volji
cerkve pa ni nikoli taka ločitev, ona le terpi zavolj ter-



378

dobe serca lakih slabih kristjanov, de se kaj hujiga od¬
večne, pred Bogam pa taki niso opravičeni.

Jezus, zveličar sveta je zakon v pervi stan imenit¬
nosti poviksal, kakor je bil v začetku, in ga poterdil,
kakor ga je Bog postavil, de mož s svojo ženo, in žena
s svojim možem do smerti živi; de se med seboj ljubita,
eden drugima pomagata, otroke od greha odvračujeta,
pred pohujsenjem varjeta, jim izgled pobožnosti dajeta,
jih v vsim potrebnim podučita, in jih k svetimu življenju
od mladiga napeljujeta, de se zveličajo. Ker pa človek
po izvirnim grehu pokažen ne zamore tako čisto ljubiti
kakor v stanu nedolžnosti, in torej tudi zakonski svojih
velicih dolžnost ne tako dopolniti kakor je treba, tako
je Jezus, de bi zamogli zakonski po volji božji svoje
dolžnosti dopolniti, zakon posvetil, in ga k svetimu zakra¬
mentu povzdignil, po kterim zakonskim per poroki po¬
sebno gnado deli, de potlej z njo zamorejo mnoge dol¬
žnosti zakonskiga stanu vestno spolniti, posvetiti in se
zveličati. Torej pravi sv. Pavel, de neverni mož bo po
svoji ženi, če je kristjana, posvečen, in neverna žena bo
po vernim možu posvečena, in nju otroci bodo sveti.”
1. Kor. 7. 12—14.

Sv. Pavel imenuje zakon velik zakrament v Kristu¬
su in v cerkvi, in pomeni Jezusovo združenje s svojo
cerkevjo, ker piše Efežanam , rekoč: »Žene naj bodo
svojim možem pokorne kakor Gospodu, zakaj mož je
glava žene, kakor je Jezus glava cerkve, on je zveličar
svojiga telesa. Kakor je pa cerkev Kristusu podložna,
tako naj bodo tudi žene svojim možem v vsili rečeh.
Možje ljubile svoje žene, kakor je tudi Kristus cerkev
ljubil, in sebe za njo dal, de bi jo posvetil, ker jo je
čistil v kopli vode z besedo življenja, de bi si sam sebi
napravil častitljivo cerkev, ktera nima ne madeža, ne
gerbe, ali kaj druziga taciga, ampak de je sveta in neo-
madežana. Tako morajo tudi možje svoje žene ljubiti



379

kakor svoje telesa. Kdor svojo ženo ljubi, sam sebe
ljubi. Nihče se ni nikoli svojiga telesa sovražil, ampak
ga redi in oskerbuje kakor Kristus cerkev. Zakaj udje
smo njegoviga telesa, od njegoviga mesa in od njegovih
kosti. Zavoljo tega bo človek očeta in mater zapustil,
in se bo svoje žene deržal, in bota dva v enim mesu.
To je velika skrivnost, jest pa rečem v Kristusu in v
cerkvi. Tedej tudi vi vsi, vsak izmed vas naj ljubi svojo
ženo kakor sainiga sebe, žena pa naj se boii svoiiga
moža.” Efez. 5. 22—33.

Ako ženin in nevesta, prej ko v zakonski stan sto¬
pita, Boga razsvetljenja prosita, ga iz kersanskih name¬
nov nastopita, svojo vest z resnično pokoro in dobro
spovedjo očistita, in terdno skleneta v tem stanu po vo¬
lji božji in ne po šegah sveta živeti, tako bota gotovo
gnado svetiga Duha po tem zakramentu prejela, de bo¬
sta težke dolžnosti tega stami zvesto dopolnovola, sveto
živela, vse zopernosti voljno preterpela, sebe in svoje
otroke zveličala; ker ravno zato je Jezus zakrament
svetiga zakona postavil, in svojim namestnikam ga deliti
zapovedal.

Sveti Tridentinski zbor je zoper krivoverce od tega
zakramenta tako svoj nauk sklenil: »Kdor govori, de
zakon ni pravi, eden izmed sedmerih zakramentov od
Jezusa Kristusa postavljen, in de gnade ne deli, bodi
iz števila vernikov izbrisan.” Sej. 24.

Kaj je zakrament svetiga zakona ?

Zakrament svetiga zakona je nerazvezljiva zaveza,
s ktero se neoženjen kristjan in neomožena kristjana,
moz in zena po Jezusovi postavi zavežeta, in posebno
gnado božjo dobita v zakonskim stanu do smerti v bož¬
jim strahu skupej živeti, in svoje otroke po kersansko
rediti.



380

Zakaj je Bog zakon postavil ?
Postavil ga je, de bi se zemlja z dobrimi ljudmi in

nebesa s svetimi kristjani polnile, de bi bili zakonski
eden drugima k pomoči, in za hrambo pred nečistostjo.
»Zoper nečistost pa imej vsak svojo ženo, in
vsaka svojiga moža.” 1. Kor. 7. 2.

Alije zakon dober in po volji, božji?
Zakon je dober m po volji božji, ker ga je Bog

postavil in Jezus k svetimu zakramentu povzdignil.
Kaj pa je bolji zakon ali devištvo ?

Devištvo je bolji in Bogii prijetnisi kakor zakon.—
Devištvo, ako je radovoljno, iz ljubezni do Boga in do
čistosti je posebna kersanska čednost. Sv. Pavel pravi:
»Neomoženiin in vdovam pa rečem: Dobro je za nje, če
tako ostanejo kakor jest. Kdor svojo devico omoži,
prav stori, in kdor je ne omoži, bolje stori.” 1. Kor.
7. 8.—38. Vsi sveti očaki povišujejo lepoto in imenit¬
nost devištva”, in sv. Ciprijan pravi: »Device so nar
imenitnisi ovce Jezusove čede.” Pa ve se tako, de čistost
telesa ni hvale vredna, če duša ni čista.
Zakaj je devištvo bolj kot zakon?

Ker neomoženi imajo manj skerbi, in ložej popolno¬
ma Bogu služijo kakor zakonski. To sv. Pavel poterdi
ker pravi: »Želim pa, de bi vi brez skerbi bili. Kdor
je brez žene, skerbi zalo, kar je Gospodoviga, kako bi
Bogu dopadel. Kdor je pa oženjen, skerbi zato, kar je
sveta, kako bi ženi dopadel, in je razdeljen. In žena,
ktera nima moža, in devica misli, kar je Gospodoviga,
de bi bila sveta na telesu in duhu. Ktera je pa omo-
žena, misli, kar je tega sveta, kako bi možu dopadla.”
1. Kor. 7. 32—34. Sveti Pavel ne prepove zakona, le
svetje devištvo kakor bolj popolnoma.
Alije tedej neomožena kristjana sveteji kot omožena >

Samo zato ni sveteji, če druzih čednost nima. Če



381

zakonski sveto žive, so ponižni, poterpežljivi, mirni, in
svoje otroke za Boga rede, so veči prijatli božji kakor
prevzetne neomožene osebe.
Do kdaj velja zakonska zaveza ?

Zakonska zaveza do smerti eniga zmed nju velja,
in nikoli ni pripušeno zakonskim se ločiti, kar je Bog
zvezal, človek ne sme razvezati.

Kakšno gnado deli zakrament svetiga zakona ?
1) Posvečejoča gnada božja bo poviksana, in poro¬

čeni zadobe se posebno gnado, de se eden druziga po
kersansko ljubijo, in po kersansko žive.

2) De zakonsko zvestobo, ktero so eden drugimu
dolžni, stanovitno obranijo.

3) De nadloge in težave svojiga stanu voljno pre-
terpe, in so eden drugimu v pomoč.

4) De svoje otroke po kersansko rede, in vse dru¬
ge dolžnosti zvesto spolnujejo.

Kdo sme zakrament svetiga zakona deliti?

Fajmostri imajo oblast ga deliti pred dvema priča¬
ma, drugi duhovni pa le s fajmoštrovim pooblastenjem.

Sv. Ignaci piše svetimu Polikarpu od zakonov kri¬
stjanov tako: »Mojim sestram in bratam zapovej vime¬
nu Gospodovim, de naj se zakonski ljubijo kakor Kri¬
stus cerkev ljubi. Spodobi se, de nevesta in ženin po
volji škofovi svojo zakonsko zavezo storita, de se nju
poroka po volji Kristusovi in ne po nagibih poželjenja
zgodi.” Sv. Avguštin v bukvah od zakona piše, de je
dober, rekoč: »Per poroki naših se več gleda na sve¬
tost zakramenta kakor na rodovitnost telesa.”

Papež Inocenci I. piše v svojim devetim listu do
Proba: »Prav storjena zaveza zakonskih vernikov je po
nauku katoljške vere se le z gnado božjo polerjena,”
Tako vsi sveti očaki govore, in to je tudi nauk cerkve,



382
de svete zakramente le mašniki Gospodovi deliti smejo,
ker so njegovi namestniki, tedej tudi zakrament svetiga
zakona.
Ktero je zunanje znaminje tega svetiga zakramenta?

Očitno storjena obljuba poročenih pred masnikam,
spremljenje rok in masnikov blagoslov, kader jim štolo
okoli rok ovije, je očitno znaminje nevidne gnade božje,
ki jo zakrament zakona deli.

53. Od namena v zakon stopiti in po¬
trebne perprave.

Vsak stan na svetu človeku dolžnosti naloži, ktere
tisti dopolniti mora, ki v kak stan stopi. Zakonski stan
naloži težke dolžnosti. Zakonski veliko dobriga ali pa
hudiga store za človeško družbo, za Kristusovo cerkev
in za domačo družino. Dober zakon da svetu poštene
ljudi, cerkvi dobre kristjane, hiše močne in dobre stori.
Slabi zakoni razdvojijo ljudi, ki bi mogli med seboj v
ljubezni in miru živeti, in polnijo svet s hudobnimi ljud¬
mi in kristjani. Torej kdor se po keršansko ženi, se
le oženi, de voljo božjo dopolne, in ima svoj pervi in
poglavitni namen Boga častiti in svojo dušo zveličati,
zato pred poroko svojo dušo od grehov v spovedi očisti,
zakrament svetiga resnjiga telesa prejme, ker mora v
stan gnade božje zakrament svetiga zakona prejeti, ki
je zakrament živih.

Treba je vsakimu, ki se hoče ženiti, de prej dol¬
žnosti, prijetnosti in zopernosti zakonskiga stanu ve, de
se zamore obsoditi ali jih bo zamogel dopolniti ali ne.
Zastonj hi se potlej kesal in govoril: »Ko bi bil poprej
vedil, kar zdej vem, nikoli bi se ne bil ženil. Kristjan
pa tudi vediti mora, če je volja božja, de v ta stan sto¬
pi, kei’ Bog le tistim svojo gnado da, ki po njegovi vo¬
lji v zakon se zavežejo. On mora ženitev z Dogam za¬
četi in ga razsvetljenja prositi.



383

Kader se pa kristjan mora zeniti, je silno treba
gledati na tovaršico ali na tovarša kakšno ali kakšniga
si izvoli, ker po dobrim družetu pride dobro, po slabim
hudo v hišo. Bog pozna serca svojih otrok , njega je
treba prositi, de bi mu dal gnado pravo izvoliti, kakor
ga je Abrahamov hlapec Elijecar prosil, de bi mu nevesto
za svojiga gospoda Izaka po delu milosti razodel, in Bog
ga je uslišal; ravno tako bo tudi tebe uslišal, če boš
prav molil. Ce si pa že izvolil ali izvolila družeta, pa
če ni po njegovi sveti volji in k tvoji časni in večni
sreči, ker le on prihodnje ve, prosi ga, de naj pošlje
take zaderžke, de se bo vse razderlo. Zraven molitve
moraš pa tudi ti po pameti voliti, torej svetjem, kader
si nevesto izvoliš:

1) De se ne prenagliš, ker od tvojiga izvoljenja
pride sreča ali nesreča do smerti, ktera se ne da več
popraviti, torej se ne daj premoliti od svoje slepe lju¬
bezni.

2) Ne glej le na zunanje, na telesno lepoto ali per-
Ijudnost, ker ni vse zlato, kar se sveti. Modri v svetim
pismu pravi, de perljudnost je goljufija in lepota je pra¬
zna, ona kot roža le malo časa cvete, kakor senca zgi¬
ne, bolezen jo kakor slana vzame, in starost jo kakor
červ počasi spodjeda. Kaj zda ženska lepota, če je
pa duša černa in serce hudobno? Lepota je minula, kaj
imaš potlej od nje ? Dušna lepota velja, ki je stanovit¬
na , če ženska po keršansko pametno živi, je lepe
duše.

3) Ne glej na visokost in imenitnost stanu, na bo¬
gastvo, zakaj imenitnost stami in bogastvo ste spremen¬
ljivi kakor lepota, in ne storite človeka zares srečniga.
Bogastvo ne da človeku znotranje vrednosti, večji del
stori človeka le prevzetniga, in por bogatih je le malo
strahu božjiga.



384

Glej per zenski na lepe čednosti, de živi v božjim
strahu, de je sramožljiva, pohlevna, delavna, varčna, za¬
dovoljna, starsem pokorna, ponižna in tiha. Ako takih
lastnost nima, tebi vse njeno premoženje ne bo nič zda-
lo, se tvoje ti bo zapravila. Blago ne stori človeka
zares srečniga, ker tudi bogate vidimo nezadovoljne v
njih stanu, in slišimo jih tožiti svoje nadloge, tako tudi
bogata zraven pa nerodna žena tebe srečniga ne bo
storila.

Ako pa rečem, de se ne sme gledati na bogastvo
in lepoto, ne mislite, de bi se do ne smelo gledati tudi
na leto, če ima ženska vse druge keršanske čednosti,
se sme gledati, ako pa teh nima, če je še tako lepa in
bogata, ne izvoli si je za ženo, če te tvoje nagnjenje še
tako močno do nje vleče. — Prederzno bi pa tudi tak
v Boga upal, če bi se ženil, pa ne vedil, kako bo živil
sebe in svojo družino, ktera se bo v zakonu narastla;
v zakonu se tudi od kruha živi ne pa le od ljubezni, ktera
posebno naglo zgine, ko začne revšina po hiši gospoda¬
riti, ktera jima oči odpre, ki sta jih per ženitvi zaveza¬
ne imela, in rajtingo od prihodnjih dobrot, tode brez
Boga, delala, in se zdej ogoljufana vidita, ker jima je
vse spodletelo.

4) Prizadevaj si sarniga sebe dobro spoznati, de
zveš svoje dobre in slabe lastnosti. Vsaki človek ima
svoje slabe lastnosti; te moraš poznati, de si veš tovar-
šico s takimi lastnostimi zvoliti, de bo zamogla s tvojimi
slabostimi poterpljenje imeti, in se mir med vama ohra¬
ni. Postavim, če si ti nagle jeze, dereče natore, in ona
ravno take, nemiren in nesrečen bo vajni zakon, i. t. d.

5) Glej, de si nevesto svoje starosti in premoženja
izvoliš, de bo zakonski jarm luhak. Veliko krega in
druziga hudiga v zakonu iz tega pride, kader sta eden
od druziga v starosti in v premoženji veliko razločena,
desiravno ne povsod, pa vender večji del. Britko je per



385

vsaki perložnosti očitanje slišati »sej nisi nič k hiši per-
nesla”, ali pa »si že prestara”, i. t. d.

6) Ako hočeš v zakonu srečno, mirno in veselo ži¬
veti, ne zvoli si take, ki ni prave vere, ali pravih za-
popadkov od vere nima. Če je tudi prave vere, pa s
svojimi deli kaže, de nobene vere nima, le samo ime
katoljške kristjane še nosi, ne boš srečen ž njo ; ona ti
ne bo zvesta, ne pokorna in ne krotka, in če si tudi
tako moder kakor Salomon, bo tvoje serce popačila.

7) Ne vzemi jezične, ne take, ktera hoče veliko vo¬
diti; njeni jezik bo za te ojstra šiba, per tvoji družini
te bo kakor neumniga zaničevala, in per sosedih v so¬
vraštvo spravila. Ti boš mogel drugi Job biti, ako boš
hotel z njo v miru živeti.

8) Ne vzemi posvetne, nečimerne, ktera se rada le
žlahtno oblači in se lepa dela; ona ti bo na oblačilih
veliko zapravila, kar ne boš zmagal; in morebiti ne želi
samo tebi, ampak tudi drugim dopasti.

9) Ne zvoli si vasovavke, ker na njeno zvestobo
se ne moreš zanesti, ona ho v zakonu, kar je bila po¬
prej, nečista.

10) Če si star, ne oženi se z mlado , le malokteri-
krat je zakon srečen; predolgo ji boš živel, in zaniče¬
vala bo tvoje sive lase, svojih otrok ne boš izredil in
ne preskerbel.

Kakor je mladenčem treba premisliti kakšno neve¬
sto si izvoliti, tako je tudi ženskim treba, če hočejo v
zakonu srečne biti.

Torej:
1) Ne vzemi možkiga, ki ni prave vere, in ce tudi

je, pa po veri ne živi, in zaničuje, kar je božjiga , on ti
ne bo zvest; če za Boga ne mara, za svojo dušo ne
skerbi, tudi za te ne bo maral, kmali se te bo nave¬
ličal.

II. Del. 25



386

2) Ne omoži se z vohernikam in lakomnikam, on
ne iše tebe, le tvojiga denarja, tvojiga blaga; ne per
tebi, ampak per tvojim blagu je njegovo serce.

3) Ne zaroči se s takim, ki se sam sebe rediti ne
more, kako bo tebe in tvoje otroke redil.

4) Ne jemlji ne bahača ne zapeljivca.
5) Ne jemlji leniga, ker modri v svetim pismu ti

že naprej pove, kako se bo godilo: »Nekoliko časa bo
spal, nekoliko časa pojde k sosedu v vas, nekoliko časa
bo svoje roke križem derzal, med tem casam bodo ko¬
prive tvojo njivo preraslle, kamnena ograja se bo po-
derla, in pomanjkanje in uboštvo boste kakor vihar nad
te priderle.

6) Ne jemlji jezniga, togotniga in preklinjevavca, per
njem si nisi življenja svesta.

7) Ne jemlji igravca ne pijanca, on bo tvoje pre¬
moženje zapil in zaigral.

8) Nikar ne vzemi vasovavca, sveto pismo pravi,
»kar se je mladeneč navadil, starec opustil ne bo.

9) Ne vzemi preveč stariga, ce si se mlada, desi-
ravno bi do veliciga premoženja prišla, kaj ti bo boga¬
stvo pomagalo, ako bi nikoli vesela ne bila? i. t. d.

Iz teh naukov, kteri so v vsakdanji skušnji uterje-
ni, se učite, kako skerbna morata biti možki in ženska
per volitvi, kader se hočeta v zakon zavezati, in kako
potrebno je Boga prositi razsvetljenja, in kako se nikoli
prenagliti ne sme, kar se vender sploh godi; torej tako
redki in pravi so zakoni po volji božji. Posvetovati se
je treba s starši, kteri te scer siliti ne smejo, pa ven¬
der njih dobriga sveta ne zaverzi, ne misli sebe zadosti
modriga. Vprašajte dobre prijatle, kteri eniga ali dru-
ziga bolj poznajo. Kader ste vse tako storili, potlej
se še le zavežite s tisto peršono, do ktere veci nagnje¬
nja imate, in si upate ž njo dobro živeti. Srečen je le
tisti zakon, ko zakonski v ljubezni, edinosti in v miru



387

žive, in sveti Duh tak zakon med nar veči zemeljske
dobrote šteje, ker pravi: »Kdor je dobro ženo najde!,
je kaj dobriga najdel, in je od Gospoda razveseljenje
prejel?’ Prip. 18. 12. »Dom in bogastvo se od staršev
dobi, razumna žena pa le od Gospoda.” Pripov. 19. 14.
»Srečen je mož dobre žene, še enkrat tako dolgo bo ži¬
vel, ali je bogat ali ubog, je njegovo serce zadovoljno,
in njegov obraz vselej vesel.” Sir. 26. 1—5.

Dobri zakonski ljudje v miru žive, mir jih stori otroke
božje, polajša jim nadloge in nesreče, de jih ložej preterpe,
in lepi mir in serčna edinost jim nadomestita vse bogastvo
sveta, če so tudi v revšini, ker vedo, de jih Bog ljubi.

Veči nesreče in večiga hudiga si pa ni misliti, ka¬
kor je nemir med zakonskimi, ko eden za druziga ne
marata, se sovražita, kolneta in še več hujšiga počenja¬
ta; taka hiša je živa podoba pekla, kjer žalost, britkost
in vedni strah prebiva. Kakor se pogubljeni v pekli
preklinjajo, ki nimajo upanja kterikrat rešeni biti, ravno
tako sovražni zakonski, ki so gnado božjo zgubili, in
tudi že tukej pekel imajo. Zraven so posli in otroci
pohujšani, kakšen odgovor bodo taki zakonski pred Bo-
gam dali, ker oni bi mogli skerbeti, svoje otroke in pod¬
ložne z nauki in z izgledi pravičniga življenja v dobro
napeljevati, in oni so tisti, kteri so jih hudobne storili ?

Zakaj so oklici pred poroko ?
De se nihče ne more na skrivnim poročiti, ker je

cerkev to prepovedala, po oklicih je pa vsim na znanje
dano, de ta dva človeka sta zakonska, in de ako kdo
za kak zaderžek ve, naj ga fajmoštru pove; postavim,
de sta si ta dva v bližnji žlahti, i. t. d.

Kaj morata ženin in nevdsta pred poroko storiti?
Ker je zakon zakrament živih, se morota prej spo¬

vedati in sveto obhajilo prejeti, de bota prejela gnado
tega svetiga zakramenta. — Svetovati jima je , de že

23*



388

prej, ko se zaročita, k spovedi gresta, se cisto spovesta
in vse opravita, kar jima je za dušo storiti treba, de
potlej, pred kakor h poroki gresta, bolj gotovo svojo
spoved opravita in sveto obhajilo prejmeta.
sili je prav na dan poroke pojedno napraviti, žlahto,
sosede in dobre prijatle k nji povabiti?
Prav je, če je vse spodobno, po keršansko, in pre¬

moženju primerjeno, de se zraven Bog hvali, kteri nam
vse dobro daje.

Stara navada je, de se tisti dan pojedna napravi.
V svetim pismu se bere, de, ko se je Tobija oženil, je
oče neveste, Sare, gostarijo naredil, zapisano je pa tudi:
„V Gospodovim strahu so svatovsko gostovanje imeli.”
Tob. 9. 12. Jezus je veselje svatov na ženitnini v Kani
na Galilejskim povikšal, ko je vodo v vino spremenil,
ki jim ga je bilo zmanjkalo. Gostarija naj bo taka, de
bosta ženin in nevesta lahko upala, de je Jezus tudi zra¬
ven. Ni dopušeno noreti, ko neverniki, klafati, pijanče¬
vali, nezmerno jesti, ali kaj druziga počenjati ali plesati.
Treba je moliti in ga prositi, de bi jih posvetil in srečne
storil. Silno nespametno je, kader se zadolženi in siro-
tni ljudje bahajo z oblačili in s potrato. Sv. Triden¬
tinski zbor zapove, rekoč: »Zenit o vanj e bodi spo¬
dobno in sramežljivo, ker je zakon svet.”
Sej. 24.”
Ktere dolžnosti imajo zakonski eden do druziga?

Ce sta zakonska po volji božji v ta stan stopila, tako
bota skerbela se eden druziga in svoje otroke zveličati,
in torej si bota prizadevala dolžnosti, ki jih jima ta stan
naloži, zvesto dopolniti.

Poglavitne dolžnosti so:
1) Morata eden druziga keršansko ljubiti, odkrito-

serčno eden drugimu si dobra biti. Očeta in mater sta
zapustila, de le eden za druziga živita, oba morata le



389

enih misel biti. Nobena prijaznost na svetu ne sme ve-
či, serčnejši biti, kakor med zakonskimi, le ona je ne-
razvezljiva in po svetim zakramentu tudi posvečena.
Ljubezen med zakonskimi mora biti mirna, poterpežljiva
in prizanesljiva. Ogibati se morata podpihavcov, taki
delajo nemir med zakonskimi. Molčeča morata biti, eden
druziga slabosti ptujim ne perpovedovati. Slabosti se
se le spoznajo, ko so že več časa skupej, ktere se več¬
krat prej niso vedile, in take se ne smejo drugim pri¬
povedovati, ker to je ljubezni nasproti, bi jo zmanjšalo,
kader bi zvedil on ali ona, kaj se govori. Ljubezen
stori, de se eden druziga k dobrim delam opominjata in
eden za druziga molita; ker si dobro vošita, pa vsiga
dobriga si storiti ne zamoreta, to le Bog zamore , zato
ga prosita. Ce kaka človeška slabost v ljubezni kaj
pokaži, bo z molitvijo popravljeno, ktera iz nasprotne
ljubezni izvira, in jo spet poterdi in posveti. Varjeta
eden druziga pred jezo in drugimi grebi. Jeza, kletev,
pretep nobeniga ne poboljša, ampak ga hudobnišiga
stori, in potlej je obema gorje, tukej imata vice , po
smerti pa morde pekel.

2) Mož in žena morata eden drugima zakonsko
zvestobo ohraniti, in nikoli se ločiti eden od druziga, naj
pridejo težave čez nju kakoršne koli si bodi. Nobeden
ni sam gospod svojiga telesa, ampak je dal drugima
pravico do njega, mož nima več oblasti do svojiga, am¬
pak žena, in žena ne več do svojiga, ampak mož, pravi
sv. Pavel. 1. Kor. 7. 3. 4. Zvestobo, ktero so zakon¬
ski ohraniti dolžni, pa ni zadosti, de se prešeštovanja
varijejo, varovati se morajo tudi slabih misel in želj, ker
s prostovoljnimi mislimi in željami že v sercu velik greh
prešeštovanja store; ker Jezus uči: »Kdor ptujo žensko
pogleda, de jo poželi, je že z njo prešeštoval v svojim
sercu. — Judje so po božji zapovedi prešeštovavce s
karanjem pobijali, ker jih niso vrednih šteli, de bi bili



390

več živeli zavoljo njih veliciga greha. Neverniki so po
natornim umu vedili, de nezvestoba v zakonu je velik
greh, in so take k smerti obsodili.

Suzana je dala lep izgled zakonske zvestobe, ki je
bila v taki nevarnosti ali v greh prešeštovanja pasti,
Boga močno razžaliti in svojo dušo pogubiti, ali pa po
krivim obdolžena, ko prešeštovavka pred ljudstvam osra-
motena in umorjena biti. Ali v svoji veliki nevarnosti
ni nič pomišljevala, kaj bi storila, vedila je, de Bog je
prepovedal kaj taciga storiti, in je rekla: »Raji umerjem,
ko tako hudo grešiti, in Bog jo je nedolžno rešil. Rav¬
no tak izgled je dal nedolžni mladeneč, Egiptovski
Jožef.

3) Morata skerbno delati, dobro gospodariti, varčna
biti, pridobljeno po volji božji obračati, za stare dni iij
za otroke perhraniti kolikor se da. Sveti Pavel pravi;
»Kdor noče delati, naj tudi ne je.” Tes. 3. 8—12.
Lenim in zanikernim zapove sveto pismo, de naj gredo
se učit od čebel in mravljincev, kako skerbno delajo in
sknpej spravljajo. Le delavnim in varčnim ljudem je
žegen božji obljubljen. Jezus, Marija in sveti Jožef so
nam vsim v izgled , kako skerbno in pridno so delali,
in z delam svojih rok se preživili.

Pregrešno je lahkovoljno življenje zapravljivcev, kar
čez teden zaslužijo, sproti ali vse v nedeljo zapravijo;
posebno velik greh imajo starši, kterim je Bog otroke
dal. Zena in otroci stradajo, oče pa po gostivnicah
(oštarijah) ali per igri zapravlja ; ali pa mati zapravlja,
ko na oblačila za se in za otroke vse razda, de jih bolj
posvetne in prevzetne stori; če pa pride kaka nesreča,
ali če ni zaslužka, je preč veliko beraštvo v hiši, in so
starši in otroci bolj varčnim gospodarjem za napotlej,
jih nadležjejo, de naj jih prežive, kar resničnim revežem
škodje, ki niso sami krivi svojiga uboštva, kakor uni
pijanci in zapravljivci, ki niso hotli prav gospodariti.



391

4) Otroke po keršansko zrediti, ne po šegah spa-
čeniga sveta, ampak po zapovedih svetiga evangelija, de
po volji božji žive in se zveličajo; de jih Bogu spet
odrajtajo, kteri jim jih je dal.

Kakšne dolžnosti ima mož do svoje žene ?
1) Dolžan je svojo ženo ljubiti in jo varovati. On

je glava žene, pa ne zato de bi terdo in hudo ž njo
delal, ampak jo pred hudim varoval in v dobro napelje¬
val. Kakor s svojim telesain neusmiljeno in terdo ne
dela, tako tudi s ženo ne.

2) Dolžan jo je rediti, z vsim potrebnim živežem
in oblacilam tode le po stanu preskerbeti. Nihče naj
ne misli na ženitev, če svoje žene in otrok s svojim
poštenim zaslužkam po pravici preživiti ne zamore.

3) Mož ni gospodar od tega, kar je ženeniga, de
bi zapravil, dolžan je s tem dobro gospodariti, in se več
pridobiti, de otroci enkrat za njima kaj dobe. Tak mož
je tat svoje žene, ki njeno blago zapravlja. Resničen
goljuf je, če jo s sladko besedo premoti, ali pa s hudim
žuganjem primora, de dovoli, de po svoji volji z njenim
blagam obrača in ji ga zapravlja.

Kaj posebno je dolžna žena svojima možu?

1) Dolžna je v vsih poštenih in pravičnih rečeh mo¬
žu pokorna biti, ne kot dekla, ampak kakor njegova to¬
varišica, ker mož je glava žene in cele hiše, de se vse
po redu zgodi. Dva v eni hiši ne moreta gospodariti,
če hočeta vsak po svoji glavi delati, ga ne bo mini.
Zena, ktera svojo čast in dolžnost ljubi, je rada pokor¬
na, ni svojoglavna, jezična, se ne poganja, de bi le nje¬
na veljala. Samoglavne in hudobne ženske so že veliko
dobrih moz pokazile, de so pijanci postali, ker doma niso
mini imeli, so ga zunaj hiše iskali. Pametna žena se
varje krega, in če tudi prav ima, molči, ker vidi, de
»dej nič ne opravi, ob perložnim času pa po pameti pove,



392

in mož ji njeno poterdi, ker spozna, de ima prav; lepa
beseda lepo mesto najde. In če tudi se kakšna neza-
stopnost primeri, ni razžaljena, ne vpije, ne očita, temuč
je preč perpravljena odpustiti, ne muta, preč rada go¬
vori, je v vsim voljna, in nikoli ne pokaže, dejo je raz¬
žalil; tako se ve po Jezusovi zapovedi sebe zatajiti.

2) Žena mora skerbeti, de prav oberne, kar mož
perdobi, zato je hišna gospodinja, hišna mati, ona mora
za znotranje hišne potrebe skerbeti, de se vse prav
zgodi. Greh bi bil, ako bi si žena v skrivnim kaj na stran
devala, otrokam ali poslani tergala potrebno , de bi si
več na stran spravila; ali ako bi nepotrebne reči kupo¬
vala, ali brez moževiga vedenja otrokam žlahtne oblačila
perpravljala. Le če bi mož preskop bil, in se potrebni-
ga ne hotel dati, bi smela žena to silno preskerbeti.
Gospodinje dolžnost je za vse hišne, domače opravila
skerbeti, de se vse prav in ob pravim času zgode; v
hiši, kjer se vse prav in ob pravim času zgode; v hiši,
kjer sc vse po lepim redu godi, je vse lahko ob pravim
času storjeno; vsak ve, kaj ima storiti in vse dela se
store na tihim z veseljem in v lepim miru. Gospodinje
dolžnost je svojim otrokam in poslani lep izgled delav¬
nosti dati, kolikor zamore, dela naj se noben človek ne
sramuje, delo še nobenima človekn ni časti vzelo. »Pri¬
dna delavna žena je velike hvale vredna” , pravi sveto
pismo. Prip. 31.

3) Dolžnost njena je skerbeti za dobre posle, in
gledati na njih zaderžanje, de v cerkev gredo, večkrat
v letu svete zakramente prejmejo, molijo in po keršan-
sko žive. V vsih čednostih naj jim bo pa sama lep izgled,
de bodo vidili per nji, kako si prizadeva Boga častiti
in se zveličati.

Po vsih do zdej povedanih naukih smo se prepričali,
kaj je Bog iz svoje neizmerjene ljubezni storil in še ve¬
dno stori, de bi nas, ki smo grešili in se pogubili, od



.393

greha odvernil in nas zveličal. In Jezus, ki je v nebesa
še), nas ni zapustil kakor otroke brez očeta, on je še
zmirej per nas s svojini svetim Duham, in deli nam ga
v svetih zakramentih; po njih oživi naše duše za novo
božje življenje in nas ohrani v njem, de ne kličemo le:
»Gospod, Gospod! » temne z njegovo vsigamogocno po¬
močjo tudi dopolniti zamoremo, kar nebeški Oče hoče;
de v sercu mislimo in želimo njegovo voljo spolniti, in
po delih kažemo, de smo slekli stariga človeka, ki je v
grehih bil, in oblekli noviga, kteri živi kakor Bogu po¬
doben otrok. Z njegovo pomočjo premagamo svet, in
ne živimo sami ampak Kristus v nas, ker on je vse v
nas vsih.

--■



V- POGLAVJE,

1. Od keršanskiga življenja.

Kako mora človek živeli, de večno življenje
doseže.

Jezus je učil in napeljeval ljudi, in jih še vedno
napeljuje in uči, po svoji sveti cerkvi, de bi Boga spo¬
znali in sebe, de so grešniki; de vsi potrebujejo milosti
božje; de vsi morajo po Jezusu Kristusu in svetim Du¬
hu v nove boljši ljudi prerojeni in z Bogam spravljeni
biti, de večno zveličenje dosežejo. Morajo pa tudi vse
verovati in deržati, kar je Jezus učil in zapovedal, in
kar jim sveta katoljška cerkev zapove, po kteri Jezus
govori, kteri je pot, resnica in življenje; in ker nobeden
ne more drugač k Očetu priti kakor skozi Jezusa. Kdor
vse verje in stori, kar Jezus uči in zapove, živi po ker-
sansko. Kteri pa tega ne verje in ne stori, pade v zmo¬
te, in ne živi po kersansko.

Ker je Bog človeku dušo in telo vstvaril, tako je
človek tudi dolžan z dušo in telesam božjo sveto voljo
dopolniti. Duša in telo morate za Boga živeti. Pa ka¬
kor je življenje duše drugo, in drugačino življenje tele¬
sa, tedej dvojno, tako je tudi življenje kristjana dvojno,
notranje in unanje. Ko je sv. Pavel Korinčenam pri¬
povedoval, koliko hudiga mora na telesu terpeti zavoljo
oznanovanja svetiga evangelija, je razločil življenje te
lesa od življenja duše, ker pravi: »Desiravno telo silno
slabi, se vender moja duša zraven velike telesne slabo-



395

sti vsaki dan ponavlja, zadobiva novo moč, ako se spo¬
mni na čast in zveličenje, ktero me čaka. Zato se
ne utrudimo, ampak, desiravno se nas una-
nji človek razdira, se vender notranji od
dne do dne ponavlja.” 2. Kor. 4. 16. Ta razloček
tudi v sebi občutimo, ako smo nejevoljni, neutisnjeni ali
žalostni, je zdraven telo zdravo ; ali pa če je telo ranje¬
no, bolehno, otožno, duši nič ni.

Notranje življenje kristjana je takrat kersansko, če
misli, želi in terdno voljo ima, po Jezusovih zapovedih
in izgledih živeti. Zunanje je pa takrat kersansko , če
svoje misli, želje in voljo, ki jo v duši ima po Kristu¬
sovim svetim evangelju, po njegovih zapovedih in izgle-
dih živeti, z besedami in deli pokaže.

Ker je pa naša duša po grehu moč zgubila, in je
za kersansko življenje mertva, potrebujemo, de nas Kri¬
stus oživi; on je življenje in da življenje, in on nam je
od Boga dan za modrost in pravico, posvečenje in odre¬
šenje. 1. Kor. 1. 30. Jezus nam je dal in daje moč
po kersansko živeti v svetih zakramentih ; to pa stori
brez nasiga zasluženja. Zakaj, kaj si je otrok keršan-
skih starsev zaslužil, de je kmali po rojstvu sveti kerst
prejel, ali kaj tudi odraseni neverni človek, ki sv. kerst
prejme, če je prej grešnik bil? Ali kaj odrasen grešen
človek, de mu je Bog v zakramentu svete pokore grehe
odpustil, in ga posvetil ? Kako zamore grešnik terjati
od Boga, de bi mu milost ali celo v nebesih prostor
dal, ker je le stralinge vreden? Le gnada Jezusa Kri¬
stusa, Gospoda nasiga je njegovo za večno življenje
mertvo dušo oživela, in jo Bogu dopadljivo storila, jo
nagiblje in močno dela po Jezusovih zapovedih živeti;
tode človek mora gnado božjo sprejeti, in si prizadevati
ž njo vred delati, scer sama ne bo delala. S. Pavel pravi.
»Po gnadi božji pa sim to, kar sim, in njegova gnada
v meni ni bila prazna, ampak sim več kol vsi drugi de-



396

la!, ali ne jest, ampak gnada božja z menoj.” 1.
Kor. 15. 10.

H kersanskimu življenju so potrebne tri božje čed¬
nosti: vera, upanje in ljubezen. Iz usmiljenja nam je
Jezus dal vero k nasimu posvečevanju, in nas je rešil od
nevednosti. In tisti kristjan ima vero, ki verje, de Jezus
je njegov Odrešenik in Zveličar, in spozna, de je vse
res, kar je Jezus učil, ker je božji Sin, in resnice ve,
ki so k zveličenju voditi potrebne; in taka vera je dar
božji, pa vender h kersanskimu življenju se ni zadosti.
To se vidi per vecih kristjanih, kteri resnice svetiga
evangelija dobro vedo, in tudi obstanejo , de je vse to
res, in de jim je Bog rozodel; žive pa po svojim na¬
gnjenji, in ne po teh resnicah. Vera mora v kristjanu
živa, delavna biti, mora serce z dobrimi mislimi in že¬
ljami napolniti, de vse stori, kar sveti evangeli uči in
zapove; ona mu da novo življenje, in stori ga tako moč-
niga, de svoje nagnjenja svetimo evangeliju podverže,
de so mu pokorne. Vera napolne dušo s svetimi zveli¬
čavnimi mislimi od Boga in božjih reči, povzdigne jo
čez vse zemeljske reči; ona je svetilo kristjanu na zem¬
lji, podpira ga v pobožnosti, ker mu srečno večnost
kaže, kjer bo za vse zopernosti popolnoma plačan. Ta¬
ko pravičen iz vere živi, ko ga vera tudi sterdnim upa¬
njem v Boga napolne.

Kakor mu vera njegovo slabost kaže, de iz svoje
lastne moči nič dobriga zveličenja vredniga misliti, želčti
in storiti ne more; tako mu tudi Boga vsigamogočniga
in dobrotljiviga razodeva, de va-nj vse svoje zaupanje
postavi. In bolj živo vero kot ima, terdneji je tudi upa¬
nje, in slabeji vero kot ima, manji je tudi upanje. Živa
vera ga napolne s terdnim zaupanjem v Boga, de upa
od njega, svojiga ljubeznjiviga Očeta, vso pomoč zado-
biti, se greha znebiti, in obe čednosti zbudite tudi lju¬
bezen božjo v njegovi duši, in ljubezen ga se le močno



397

zveže z Bogam, de ostane v Bogu in Bog ž njim. Ta¬
ko da vera človeku novo življenje, de človek za Boga
živi, upanje ga v novim življenji podpira, ker mu božjo
pomoč obljubi in srečno večnost kaže, in ljubezen ga z
Bogam zedini.

Te tri poglavitne čednosti, vero, upanje in ljubezen
imenujemo božje čednosti, ker jih Bog da, in kristjan,
ki jih v resnici ima, tudi po božje živi; nad njim se vi¬
di, de Jezus v njem živi, in on v Jezusu. Njegove dela
so take, kakoršne Jezus imeti hoče, in jih je tudi sam de¬
lal, ko je na zemlji bil. In tako sveto življenje je živ¬
ljenje pravih kristjanov; oni so svet narod, napolnjeni s
svetim Duham, odmerli so pregrešnim željem, ne žive
več po meseni počutnosti; sveti Duh jim daje dobre mi¬
sli, želje, nagibuje njih voljo k dobrim sklepam, vlada
in podpira njih dobre dela, de lahko rečejo s svetim
Pavlam: »Živim, pa vender ne jest, ampak Kristus živi
v meni. De pa zdej v mesu živim, živim v veri na
Sina božjiga, kteri me je ljubil, in sam sebe za me
dal.« Gala. 2. 20.

Tedej po keršansko živi tisti kristjan, kteri misli,
želi in stori, kar Kristus v svetim evangeliju ali po svoji
sveti cerkvi zapove, in se vsiga varije in zderži, kar
prepove, in s takim zaderžanjem spolni namen božji, za
kar ga je Bog vstvaril, in se večniga zveličenja v ne¬
besih vredniga stori.

2. Kaj imenujemo dobro?
Eniga dne je nekdo pristopil k Jezusu, kteri bi bil

rad zvedil, kaj de je dobro, za zveličenje potrebno, mu
je rekel: »Dobri učenik! kaj naj storim dobriga, de za-
dobim večno življenje?« Jezus mu je odgoril: »Kaj me
vprašaš od dobriga ? Eden je dober, Bog. Ako pa ho¬
češ v življenje iti, spolnuj zapovedi.« Vpraša ga dalje:
»Ktere?« Jezus mu odgovori: »Ne ubijaj, ne prešeštuj,



398

ne kradi, ne pričaj po krivim, i. t. d” »Vse to sim
spolnoval od svoje mladosti’’, mu mladeneč odgovori. Jezus
mu pa reče: „ Ako hočeš popolnoma biti, pojdi in prodaj, kar
imaš in daj ubogim, in boš imel zalogo v nebesih, potlej
pridi in hodi za menoj.” Mat. 19.

Mladenec je želel zvediti, kaj je to pravo dobro, to
je, k zveličenju potrebno, in ko je Jezusa slišal veliko
lepiga učiti, je stopil k njemu, in mu zato rekel: »dobri
učenik! Jezus mu pa pove, de ni drugi dober kot Bog;
on je nar veči dobrota, svetost in resnica, in človek je
le dober, ko mu Bog da, ker le od Boga vsak dober
dar pride. Vera, ki mu jo je Bog dal, razsvetljuje nje¬
gov um, de Boga in njegovo sveto voljo od dne do dne
bolj spoznava, duša zmirej veči veselje do Boga in nje¬
gove svete volje dobiva, to stori, de si človek tudi pri¬
zadeva po volji božji storiti. Vse to pride le od Boga,
ko je svojo sveto voljo razodel, ktere bi po svoji zmo¬
teni pameti nikoli prav spoznali ne bili, kakor tudi Bo¬
ga ne, ako bi se ne bil sam razodel. Tako je Bog za¬
četnik in speljevavec vsiga dobriga v nas. Zato je pa
tudi kristjan nespremenljiv, kar enkrat spozna, deje vo¬
lja božja, per tem stanoviten ostane, misli in stori kakor
Bog hoče; v vsim je božji volji vdan, in pokoren, godi
naj se mu dobro ali hudo, ker ve, de Bog vse viža in
brez njegove volje las z glave ne pade. Sv. Janez pra¬
vi: »Svet prejde in njegovo poželjenje, kdor
pa voljo božjo stori, ostane vekomaj.” 1.
Jan. 2. 17. Zato je pa tudi mirne duše in veseliga
serca, ko nadloge čez-nj pridejo, ne spravijo ga v ne¬
mir in nevoljo; še mu veliko več zasluženje povišajo,
ker je poterpežljiv in z voljo božjo sklenjen; pa tudi
smerti se ne boji, ker njegova perva skerb je vselej
storiti, kar Bog hoče, in v vsim se volji božji podvreči;
in to so dobre dela. Človek je pa po izvirnim grehu v
svoji natori popačen, in njegove nagnjenja in želje so



399

bolj na svet in zemeljske dobrote obernjene , in ker se
telesu priležejo , poželjenju dopadejo, jih ravno zato lju¬
bi, in ljubezen do njih ga moti, in od Boga odvrača.
Ako hoče voljo božjo spolniti, se mora svojimu nagnje¬
nju in željem do hudiga vstavljati in vse napotleje iz
poti spraviti; to pa le po veri razsvetljen kristjan sto¬
riti zamore; ona mu pokaže strohljivost vsiga zemeljski-
ga in stanovitnost nebeskiga veselja. Sv. Janez pravi:
»Vse, kar je iz Boga rojeno, svet premaga, in
to je zmaga, ktera svet premaga, naša vera,
Kdo je pa, kteri svet premaga, kakor kdor
veruje, de Jezus je Sin božji?” 1. Jan. 5. 5. Po
veri v Jezusa Kristusa zadobi kristjan tudi potrebno
pomoč božjo, de premaga ljubezen do sveta in svoje
sprideno poželjenje, ktero se vstavlja voljo božjo dopol¬
niti, in vse sovražnike zveličenja, in de se z Bogam
sklene, ga tako močno ljubi, de s svetim Pavlam reče:
»Terdno vem, de me nobena stvar na zemlji ne bo mo¬
gla ločiti od ljubezni do Kristusa, ne nadloge, ne brh¬
kosti, ne lakota, ne oblast, ne strah pred smertjo , ne
sedanjo, ne prihodno , ker vse zamorem v njem, ki mi
moč da.

Tedej dobro ali dobro delo imenujemo vse, kar je
po volji božji, Bogu dopadljivo, in večniga življenja
vredno; naj kristjan misli, želi ali stori, ali pa tudi vo¬
ljno preterpi, kar mu Bog posije. Kteri tako voljo ima,
de je v vsim Bogu pokoren in vdan, in si z božjo po¬
močjo prizadeva vselej to storiti, kar je volja božja, in
opustiti, kar Bog prepove, je popolnoma, kolikor na
zemlji popolnoma biti zamore, ker pravo popolnomost
bo se le v nebesih dosegel, kjer bo Boga prav spoznal.
In tak biti, si mora vsak kristjan prizadevati, ker drevd,
ki ne bo dobriga sadu obrodilo, bo posekano in v ogenj
verženo.” Mat. 7.



400

3. Od dobrih del.
De bo kako storjeno delo kristjanovo dobro , per

Bogu zasluženja vredno, mora po božji volji v stanu
gnade božje, iz dobriga namena zavoljo Boga in prav
storjeno biti. De boste ložej umeli, kaj je dobro, hočem
v izgledih pokazati. Otrok vzame skrivej staršem denar,
zato, de ga ubogajme da. Ubogajme dajati je Bog za¬
povedal, in otrok ni storil dobriga dela, ampak greh, ker
je denar ukradel; tedej je štrafinge vreden, ker je božjo
zapoved prelomil. Nekteri se veliko in ojstro posti, in
misli, de je pobožen zato; v svojim sercu pa svojiga
bližnjiga sovraži, od njega hudo govori; post za-nj ni
dobro delo, zasluženja per Bogu ni vreden, kerjevsercu
hudoben; on ni v stanu gnade božje, ker bližnjiga ne
ljubi; zakaj, kdor ne ljubi, ostane v smerti. Nekteri ve¬
liko in rad moli, v cerkev hodi, je v cerkvi kot angelj,
doma pa hudoben, cmern, žali bližnjiga, mu nagaja,
kljubuje, ga slabo sodi, ptuje blago na se vleče, denar
tako ljubi, de revežem nič dobriga ne stori; njegova
molitev ni dobro delo, večniga plačila vredno, ker svo¬
jiga bližnjiga ne ljubi, in po zapovedi božji mu dobriga
ne stori, ker bi lahko. Nekteri rad daje ubogajme, pa
nečisto živi; nekteri rad odpusti svojim sovražnikam, pa
dolgov ne plača.

Vsi taki niso pravični pred Bogam, niso v stanu
gnade božje, in Bog njih dela ne bo plačeval v nebesih,
ker mu niso v vsim pokorni. Farizeji so mislili, de so
pravični, ker so Bogii dari darovali, otrokam pa sveto¬
vali, de staršem živeža niso dajali, ker so rekli: bolje
je v tempeljnu darovati; in Jezus je overgel njih dobre
dela, ker eno se mora storiti, in drugo ne opustiti.

De bo delo, ki ga kristjan stori, dobro, ga mora
iz dobriga namena storiti, zato ker Bog zapove. Jezus
je vse storil zavoljo svojiga Očeta, in njegovo voljo do-



401

polniti, mu je bilo ljubši kot jed in pijača. Tako tudi
kristjani, ki Boga ljubijo, vse kar store, le zavoljo Bo¬
ga, kar zapove, store, ker njemu žele v vsim dopasti.
Kdor pa iz kakiga druziga namena, in ne iz ljubezni
do Boga, tudi na sebi dobro delo stori, pred Bogam ni
dobro, zakaj Bog v serce vidi, in pozna namen. Fari¬
zeji so ubogajme dajali, molili in se zlo postili, pa ne
zavoljo Boga, temuč de so jih ljudje hvalili, de so usmi¬
ljeni, dobrotljivi in bogamolni. Jezus, ki je njih serce
vidil, jim je povedal, de njih dela niso večniga plačila
vredne; storili so vse to zavoljo ljudi, ljudje so jih hva¬
lili, in prejeli so , kar so želeli s svojimi deli prejeti,
hvalo, in to je njih plačilo. Eden da velik dar siromaku,
revež je daru vesel, na dal mu ga je le zato, de bo za-nj
pred sodnikam po krivim pričal; to ni dobro delo, ker
ga je iz hudobniga namena storil. Postavim, več ljudi
dela eno delo, nekteri izmed njih ga delajo zato, ker
morajo, drugi zato, de so hvaljeni, de so dobri delavci;
nekteri pa zato pridno delajo, ker vedo , de Bog hoče,
de morajo delati: tako so le ti s svojim delam tudi pred
Bogam dobro storili, pervi pa ne. Zakaj kdor le iz
hvale kaj dobriga stori, bo ravno tako hudo storil, če
ve, de bo zato hvaljen. Ravno tako tudi tisti, ki le zato
dela, de bi si denar zaslužil, nima čistiga namena; za¬
kaj če le zavoljo denarja kaj dobriga stori, bo tudi lahko
kaj hudiga storil, de le denar dobi. Kdor pa per svo¬
jim delu misli: volja božja je, de si vsak človek z de¬
lam živež zasluži, de sebe in svoje pošteno ljudem brez
škode preživi, in s potrebnim preskerbi, ima dober na¬
men, in njegovo delo je tudi pred Bogam dobro. Zakaj
kdor Boga ljubi, je gnan od svoje volje le vse to sto¬
riti, kar Bog hoče, in kakor hoče; in vse se tako maj¬
hne dela naj bodo, so Bogu prijetne in vecniga plačila
vredne.

II. Del. 26



402

Dobri kristjani gledajo, voljo božjo tudi prav dopol-
nejo, kakor jo Bog hoče dopolnjeno imeti. Sv. Pavel
zapove slarsein svoje otroke po kersansko rediti, jih
učiti Jezusov nauk, in jih napeljevati, de bodo po ker¬
sansko živeli, reče jim pa tudi zraven: »Pa jih ne smete
dražiti.” Efez. 6. 4. Dobro delo je bližnjiga od greha
odvračevati z lepimi, prijetnimi in krotkimi besedami; če
ga pa s kletvijo, z gerdimi imeni obklada, gerdo zmirja,
ni več dobro delo, če je tudi namen dober, ker ga prav
ne stori, kakor Bog hoče. Ubogim dar dati je dobro
delo, in za njega, ki ga da, še bolji, kot za siromaka,
ker si z njim v nebesa pomaga; če pa siromaka terdo
ima, mu uboštvo očita, de je morebiti ubožec očitanja
bolj žalosten, kakor daru vesel, tako ni dobro delo, ako
ga prav ne opravi.

De bodo vaše dela, kristjani! per Bogu za dobre
veljale, mislite pred vsakim delam, ali bo Bogu dopadlo,
ali če ga ni prepovedal? In ker veste, de Bog to hoče,
tako recite: »Bog! ker hočeš, hočemo storiti, ali ker
to nočeš, tudi mi nočemo”, tako hote vedno dobre dela
delali. Ker pa ni lahko mogoče per vsakim delu pose¬
bej te misli obuditi, imejte terdno, stanovitno voljo in
sklep, le to storiti, kar Bog zapove, in opustiti, kar
prepove; in ponovite vsaj vsako jutro svoj sklep, in ka¬
der med dnevam kakošno posebno delo začnete, de ga
hočete storiti Bogu k časti in svoji duši k zveličenju;
in ako ga končate, rečite, de bi bilo Bogu k časti in
naši duši k zveličenju. In ko boste vse svoje dobre
dela iz ljubezni do Boga storili, in resnično voljo imeli
dobro vselej storiti, kar Bog zapove, in hudo vselej
opustiti, ker Bog prepove, boste pobožno živeli, in vaše
dobre dela bodo pričale, kakošne so vaše misli in želje,
in kakošm) voljo de imate, ker drevo se iz sadu spozna.



403

4. Pravično ali pobočno živeti Je vsa-
kiniii potreba.

Jezus uči, de ne, kdor ho klical »Gospod, Gospod!”
ampak kdor ho voljo nebeškiga Očeta spolnil, pojde v
božje kraljestvo. Bog je človeka po svoji podohi vstva-
ril, in njegova volja je, de hi mu zinirej podoben ostal,
in ga zveličal, zato mu je zapovedal svetima hiti, kakor
je on svet, to je, vselej njegove zapovedi deržati, ker
drugač ga ne bo zveličal. Pa tudi če Bog človeku ka¬
ko bolezen ali drugo nadlogo posije, jo mora voljno
preterpeti, ker ve, de zdej je to volja božja; ker to tu¬
di vsaki dan prosi: »Zgodi se tvoja volja!

Postavim, ti želiš v bolezni zdravja, pomagaj si s
zdravili ga zadobiti; če ti pa nič ne pomagajo, vdaj se
v voljo božjo in spomni se, de zdej Bog tebi po bolezni
svojo voljo pove, in če voljno terpiš, Bogu služiš ali
sveto živiš. Želiš bogat biti, de bi siromakam pomagal;
Bog pa tega od tebe ne tirja, česar ne zamoreš. Želiš
bogat biti, de bi svoje otroke preskerbel; prizadeni si
po pameti in pravici si premoženje pridobiti; če pa ni
mogoče, spusti Bogu na voljo, kteri dari deli in vzame,
komur hoče. Zakaj Bog tebi ni zapovedal otrokam bo¬
gastva pridobiti, temne po keršansko jih zrediti, de bo¬
do Bogu služili. Ce ti Bog nadloge pošlje, jih zato po¬
šlje, ker te ljubi, zavoljo tvojiga zveličenja, ker previdi,
de, če bi vsiga v obilnosti imel, od nobenih križev nič
ne vedil, bi svojo dušo pogubil; z nadlogo te pa od-
verne od ljubezni do sveta; vdaj se v njegovo voljo, in
mu boš služil. Jezus se je velikimu terpljenju in cIo
smerti na križu podvergel, de je Bogu pokoršino skazal,
in nam zveličenje zaslužil; tako se moramo tudi mi vsi-
mu podvreči, kar Bog hoče, in bomo zveličenja vredni
postali.

26*



404

Res je, de nihče ne bo na enkrat v vsim pravičen,
de se mora v veliko dobrih delih pred vaditi, preden bo
vselej prav storil, kar je Bogu, bližnjima in sebi dolžan,
ker se mu spridena natora vstavlja, nji je zoperno, ker
ne prejme, kar želi; pa kdor Boga ljubi, ne odjenja do¬
bro delati, ljubezen mu vse lahko stori. Zato pa tudi
pravičen kristjan, ki Boga iz celiga serca in vse moči
ljubi, in svojiga bližnjiga kot samiga sebe, in stanovitno
voljo ima, in si prizadeva s pomočjo gnade božje vselej
po volji božji storiti; tudi do nobeniga greha veselja ni¬
ma, se vsaciga boji: se vender zgodi, de se tudi v kaki
reci pregreši, bodisi iz naglosti ali iz človeške slabosti,
kakor Peter, zato serca ne zgubi po padcu. On preč,
ko se spomni svojiga greha, ga obžaljuje, in je potlej
se bolj varen, in se bolj sercno se vojskuje zoper po-
željivost, in prizadeva si Boga vedno bolj čisto ljubiti.
Tudi ni zavoljo majhnih pregreskov nepokojniga serca,
ki mu ljubezen do Boga iz njegoviga serca strah pre¬
žene; ve, de v greh ni pervolil, celo mislil gani storiti,
in de sveto pismo pravi, de se pravični večkrat greši,
in de je njegova volja s'e zmirej stanovitna, vselej po
volji božji storiti.

Drugači bi bilo, ko bi kak greh ljubil in ga storil.
Od takiga sveti Jakob pravi: »Kdor vso postavo
derži, pa se v enim pregreši, je vsiga kriv.”
Jak. 2. 10. Zakaj, kdor se ne boji Boga razžaliti z
enim grebam, do kteriga veselje ima, ga se ljubi, se
ne bo bal tudi z drugimi ga žaliti, če ga bo poželjivost
va-nj gnala, in se bo njegovi spačeni natori prilegel;
ker pokaže, de Boga ne ljubi, ampak greh: tak se pre¬
greši nad vso postavo, ker po svoji poželjivosti, in ne
po božji volji stori; to de s smerlnim grebam, ne pa s
slabostimi, kakor je zgorej rečeno.

Torej blagor otrokam,
kteri jih vadijo od otročjih

kteri imajo pobožne starse,
let vselej le po volji božji



405

storiti; lahko jih bo stalo, vedno po volji božji živeti,
greha se niso navadli, jim ga tudi premagovati tako
težko ne bo; njih poželjenje ne bo nikoli take moei ime¬
lo, zato ker mu niso nikoli dovolili, kar bi bilo zoper
božje zapovedi.

5. Pravično »iveti je vsakima mogoče.
Poglavitno delo in prizadevanje vsaciga kristjana

mora biti pravično po Jezusovih naukih živeti, de bo
Bogu dopadel in zveličan, zato ga je Bog vstvaril, Kri¬
stus odrešil, in sveti Duh ga posvečuje.

Ko je sv. Peter vernim vosil, de bi gnada in mi¬
lost per njih rastla, ker so po božji milosti kristjani po¬
stali, in jim Bog vso pomoč daje sveto živeti, de bi se
na eno vižo božje natore vdeležili, ali Bogu podobni po¬
stali, jim reče: »Zavoljo tega, bratje! prizadenite si več,
de z dobrimi deli svoje poklicanje in zvoljenje uterdite,
zakaj ako to storite, ne hote nikdar grešili, zakaj tako
vam bo obilno dano, de pojdete v večno kraljestvo Go¬
spoda nasiga in Zveličerja Jezusa Kristusa.” 2. Petr.
1. 10—10. Ker smo po svetih zakramentih opravičeni
in posvečeni, nam je sv. Duh gnado dodelil, de zamore-
mo pravično živeti. Kakor so pa stanovi razločeni, ta¬
ko so tudi čednosti kristjanov, ker vsaki stan ima kake
posebne dolžnosti; kakor pa tudi telesna in dušna moč
ni per vsakima enaka, tako tudi čednost ni per vsakima
enaka. Druge dolžnosti dopolniti ima cesar, druge pod¬
ložni, starši druge kakor otroci, druge gospodar, druge po¬
sel, vojsak druge kakor kmet. Ako eden kot drugi svoje
dolžnosti dopolne, pravično živi. Delavec, ki mora celi
dan delati, ne more toliko moliti in v cerkev hoditi ka¬
kor uni, ki se z delam ne živi; kdor je slabiga zdravja,
se ne mora tolikanj in tako ojstro postiti, kakor drugi,
ki je terdniga zdravja in močniga telesa; ubogi ne mo¬
re ubogajme dajati kakor bogati, se pa v poterpežljivo-
sti vadi, i. t. d.



406

De je vsakimu mogoče v svojim stanu pobožno ži¬
veli, ali Bogu služiti, se prepričamo po velikim številu
svetnikov iz vsih stanov, ki so ravno tako natoro imeli,
kot mi. Skriv. raz. 7. 9. Kar je Bog nad njimi storil,
zamore tudi nad nami storiti, če se le njegovi volji pod-
veržemo; njegova milost, dobrota in vsigamogočnost je ne¬
spremenljiva , kot on; v njem vse zamoremo. Ce je
grešnik tudi delječ od Boga zašel, najde tudi med svet¬
niki take, ki so bili nekdaj nesrečni, so več let v gre¬
hih živeli, pa so se spokorili, in potlej pravično živeli;
kar je njim bilo mogoče, je tudi njemu. In Jezus ime¬
nuje svoje zapovedi sladak jarm in lahko butaro, kar bi
ne imenoval, če bi ne bilo mogoče jih dopolniti; in po¬
ve, de njegova resnica nas bo v resnici proste storila.
Ako kristjan resnice svete vere prav spozna, in je v
sercu tako prepričan, de ve, de ravno tako in nekakor
drugač ne sme in ne more storiti, kakor ga vera uči;
postane v njem božja volja tudi njegova volja, in za na¬
prej ne pozna več druge postave v sebi, kakor božjo,
jo tudi dopolni iz ljubezni do Boga in bližnjiga. Posta¬
vim, kakor dober otrok, ki svoje starše spoštuje in lju¬
bi, vse rad in veselo stori, kar starši hočejo , in ako jih
ljubi, mu je vse lahko, ravno tako tudi božji otrok iz
ljubezni do svojiga nebeškiga Očeta vse lahko in rad
stori, kar ve, de on zapove.

Ravno zato, ker je pravični kristjan z voljo božjo
skljenjen, ali ker Boga ljubi, je tudi lahko in z vsim za¬
dovoljim V terpljenju, bolezni, nesreči, v uboštvu in v
vsaki nadlogi ostane miren in voljan; občuti scer terplje-
nje, ker je iz mesa, pa se potolaži, ker pravi, saj si ni-
sim sam napravil s svojimi grehi, Bog mi je poslal, zdej
je to njegova volja, de terpim, in to je tudi moja; Bog že
ve, de mi je še tega treba k mojima zveličenju. Kristjan
tudi ve, de Jezus svojim izvoljenim ni obljubil, de jim
dobro pojde, veliko veliko več jim je pravil, de bodo



407

mogli zavoljo njega, zavoljo svojiga pobožniga življenja
veliko terpeti; ravno to so tudi aposteljni pravili, de,
kteri bodo hotli pobožno živeti v Jezusu Kristusu, bodo
preganjanje terpeli, in to stori, de kristjan z voljo božjo
skljenjen, voljan in miren ostane. Kar je enimu mogoče
s pomočjo gnade božje, je tudi drugimu, ako le zares
hoče, in Boga pomoči prosi.

Kaj stori kristjanj kteri hoče zveličati biči?
Po kersansko živi.

Kdo živi po kersansko ?
Kteri vse verje in v djanju dopolni, kar je Jezus

Kristus učil in zapovedal, ker on je pot, resnica in živ¬
ljenje, in kar katoljska cerkev uci in zapove.

Kolikero je kersansko življenje?
Dvojno, notranje in unanje.

Kdaj je notranje življenje kristjana kersansko ?

Ako ima misli, želje in voljo po Jezusovih zapove¬
dih in izgledih živeti.

Kdaj je zunanje življenje kristjana kersansko?

Kader take dela stori, ki so po Jezusovih zapove¬
dih iz ljubezni do Boga.

Ktere poglavitne čednosti so h keršanskimu življenju
potrebne ?

V era, upanje in ljubezen.

Kako imenujemo te tri čednosti ?
Božje čednosti.

Zakaj jim pravimo božje čednosti?
Zato ker nam jih Bog da, in kdor jih ima, zares

po božje živi.



408

Kaj je dobro ?
Dobro je vse, kar je Bog zapovedat

Kaj pa je dobro delo?
Vsako delo, ktero je po božji volji storjeno, in ga

kristjan zavoljo Boga stori, je dobro delo.
Kaj zadobi kristjan po dobrih delih ?

Večno zveličenje.

Kteri kristjan je pravičen?
Tisti, ki vselej misli, želi in si prizadeva iz ljube¬

zni do Boga storiti, kar Bog zapove, in opustiti, kar
prepove.

dli je vsakima kristjanu potrebno pravično živeti?
Vsakima kristjanu je potrebno pravično živeti, če

hoče zveličan biti; ker Bog je svet, in le svete ljudi
ljubi, in le sveti k njemu v nebesa pridejo, ker so z njim
skljenjeni.

dli je pa vsakima kristjanu mogoče pravično živeti ?
Vsakima je mogoče, če le hoče, s pomočjo gnade

božje sveto ali pravično živeti.
Kaj se zgodi v kristjanu, kteri si vedno prizadeva vse
božje zapovedi dopolniti?
Dobro delati mu bo v navadi, in ves navdan ho le

do dobriga po gnadi svetiga Duha, ktera v njem pre¬
biva.
Kako je to, de vsi ljudje’ pravično ne žive?

Zato ne žive pravično, ker sami nočejo svoje po
grehu popačene natore premagovati, in gnade božje ne
sprejeti, de bi ž njo nagnjenje do hudiga premagali;
zraven jih pa tudi se slabi izgledi hudobnih ljudi motijo
in zapeljujejo.
Kaj pa mora storiti, kdor hoče pravično živeti ?

Boga mora s ponižnim sercam gnade prositi, vstav-



409

Ijati se svojimu nagnjenju do hudiga, greh v sebi zati¬
rati, na življenje hudobnih ljudi ne gledati , se ne dati
od njih zapeljati, in s pomočjo gnade božje si prizade¬
vati po zapovedih božjih živeti.

6. Poglavitne keršanske čednosti.
Ktere so poglavitne keršanske čednosti?

Korenina vsili keršanskih čednost so tri božje čed¬
nosti: vera, upanje in ljubezen. Pravimo jim božje čed¬
nosti zato, ker jih Bog da, in kristjana k Bogu perpe-
Ijejo; in kdor jih ima, vse dolžnosti do Boga dopolne.
Od njih bo pozneje več povedaniga.

Poglavitne keršanske čednosti so:
1) modrost,
2) zmernost,
3) pravica,
4) serčnost.

Imenujemo jih poglavitne čednosti, ker so glava vsih
druzih, kdor jih ima, je že vsih druzih vajen, in vse
dopolne, kar je Bogu, sebi in bližnjimu dolžan storiti.
Tak kristjan je s pomočjo gnade svetiga Duha greh
odpustil, ga več ne ljubi, ampak sovraži, in si prizadeva
vse božje zapovedi dopolniti; on je ves nagnjen v do¬
bro, ima dobro voljo. Njegova dobra volja je scer le
ena, kaže se pa po unanjih delih po samim, zdej v eni,
zdej v drugi pododi, kakor okolišine in perložnosli na¬
nesejo. Zdej je krotak, zdej poterpežljiv, zdej ponižen, zdej
varčen, zdej dobrotljiv, zdej pravičen, zdej usmiljen, ka¬
kor perložnost nanese, de eno ali drugo božjo zapoved
dopolne ; in zato so tudi čednosti po imenih razločene,
desiravno vse iz ljubezni do Boga izvirajo Na drevesu,
na kterim so mnoge jabelka cepljene, se po imenu in
po sladu razločijo, pa vender so vse na enim drevesu,
vse so iz ene korenine zrastle; ravno tako vse keršan¬
ske čednosti le iz ene volje pridejo, ktero kristjan ima



410

vselej po Kristusovih naukih živeti; in ta volja je v lju¬
bezni božji uterjena.

Kako se zaderži kristjan j kteri ima keršansko mo¬
drost ?

Ker kristjan ve, de ga je Bog vstvaril, de bi ga
večno zveličal, vse dobro stori iz ljubezni do Boga, iz¬
voli take pripomočke in jih prav obrača , de mu poma¬
gajo voljo božjo dopolniti, de svoj dober namen spelje.
Ker ima terdno voljo nič taciga storiti, kar bi Bogu ne
dopadlo in od zveličenja ga odvernilo, vselej pred dobro
prevdari, kar stori ali je po volji božji, ali ne. Rad po¬
sluša božjo besedo, de bolj čisto zve, kaj je volja božja;
rad posluša dober svet; gleda na življenje svetih krist¬
janov, kako so živeli, ker jih cerkev za svetnike ima in
časti, in svoje življenje po njih ravna. Sveto pismo pra¬
vi: »Norcu se njegova pot prava zdi; kdor je pa moder
svete posluša.” Prip. 12. 15.” Razumni vse s sve-
tam dela, norec pa svojo neumnost razodeva.” Prip.
13. 16.

Moder kristjan si prizadeva brez odlašanja vse po¬
praviti, česar ni dosihmal prav storil; iz svojih prejšnjih
padcov se uči novih se varovati, ne zanaša se na svojo
moč, ker ve, kako slab je; temuč še bolj se varuje sla¬
be perložnosti. Ogiblje se posvetniga veselja, ktero ga
je pred večkrat ogoljufalo; varuje se nespametne ljube¬
zni časniga, ko je že božje življenje okusil, de bi ga
ne zmotilo, on vživa svet, ko bi ga ne vžival, ker ve,
de bo minul, in vse z njim; Bog pa ostane vekomaj.
Misli na prihodnje, svoje dela tako in s tem namenam
opravlja, de bi mu v prihodnjih časih v dobro zalegle;
vedno ima večnost pred očmi, in nič se ne boji na sve¬
tu druziga, kot greha in slabiga človeka, kteri bi ga v
greh napeljal, ker le greh bi ga večno nesrečniga
storil.



411

Kako se zaderži zmeren kristjan ?
Modri kristjan, ki po kersansko živi, ima tudi v vsim

mero, ker nobene postave ne prelomi: kar mu božja za¬
poved ali njegova pamet zapove, stori, in kar mu pre¬
pove, opusti; on je zmeren ne le v jedi in pijači, ampak
v vsih svojih dušnih in telesnih potrebnih delih. Njemu
je že v navadi, svojimu nagnjenju le tolikanj pervoliti,
kolikor božje zapovedi dovolijo , in nič več ne. Ni ra¬
doveden, želi zvediti le kar bi ga boljšalo in z Bogam
sklenilo; ne peča se pa zato, kar mu ni mar, de se mu
škodljive misli in želje v glavo ne utlačijo, in z nepo¬
trebnim govorjenjem draziga časa ne zgubi, kteriga lo-
žej za kaj boljšiga oberne.

Zemeljskih stvari ne želi silno, ampak le za potre¬
bo, ne želi nezmerno, česar se nima, če mu pa Bog da,
ni nezmerno vesel, ampak le Bogu je hvaležen; če pa
po nesreči ob kako reč pride, ga scer zaboli po njegovi
nalori; ne žaljuje pa nezmerno in ostane mirniga serca,
kot Job; on le Boga čez vse stvari ljubi, in se le boji
Boga zgubiti. Vse stvari ali dobrote božje so mu le v
pomoč ga k Bogu napeljati, ne pa odvračevati od nje-
ga, ker mu je Bog boljši in večne dobrote v nebesih
perpravil, kakor so vse zemeljske, ki bodo minule; to¬
rej jih ljubi, ker so božji dar, in ko mu jih je treba;
serce ima pa vender le per Bogu. On vživa svet, ka¬
kor ga sv. Pavel uči, ker pravi: »Bratje! čas je kratek,
tedej — kteri jokajo, naj bodo, kakor bi ne jokali; kteri
se vesele, kakor bi se ne veselili, in kteri kupujejo, ka¬
kor bi ne imeli; in kteri svet vživajo, kakor bi ga ne
vživali, zakaj podoba sveta preide.» 1. Kor. 7. 29—31.

Zmeren kristjan preskerbi svojo dušo in telo z vsim,
kar je vsakimu treba, de voljo božjo dopolnete; telesu
da jedi, pijače in počitka, pa le toliko, kolikor je eniga
ali druziga treba. nima trebuha ne telesa za svojiga
malika, kterimu bi služil, ona morata njemu služiti, de po



412

njegovi pomoči svoje keršanske dolžnosti dopolni. Rav¬
no tako tudi duši da, kar ji je k zveličenju treba; da
ji tudi potreben počitek in toliko razveseljenja, de se od¬
počije, in svojo moč ponovi, de zamore svoje dolžnosti
zvesto dopolniti. 1’raviga počitka in miru pa na tein
svetu ne iše, ker je popotnik , le v večnosti ga upa
zadobiti.

Zmeren kristan ima tudi v svojih dobrih delih in čed¬
nostih pravo mero, vse ob pervim času stori, in ne mi¬
sli, de bi vse mogel na enkrat storiti; skerbi vselej nar
pervo dolžnosti svojiga stanu zavoljo Boga dopolniti,
ktere mu je Bog naložil; vselej gleda, de to pred stori,
kar je boljši, ne pa kar se bolj pred svetam vidi. Pred
je pravičen, potlej še le usmiljen, postavim: Ce je dol¬
žan, pred dolgove plača, potlej še le ubogajme daje;
ne naloži si ojstrejšiga posta, kakor zamore obstati; če
se kesa nad svojimi grehi, ne žaljuje toliko, de bi upa¬
nje na Boga zgubil, od žalosti ves prepaden bil, in bi
se mu ne ljubilo, si po druzih keršanskih čednostih pri¬
zadevati, si jih perdobiti in boljši biti. On ima božjo
zapoved pred očmi, ktera mu zapove, grehe obžalovati;
pa tudi, ki mu zapove v Boga terdno upati, de mu bo
grehe odpustil. Vse stori, de menikov nobene zapovedi
ne prestopi; vse pošteno in po redu stori.» 1. Kor.
14. 40.

Njegova volja se ne spremeni, ne v sreči in ne v
nesreči. Zaboli ga, če ga kaka neprevidena nesreča doide; to
je človeški natori lastno; pa z voljo božjo sklenjen, svo¬
jo žalost zmanjša, ker ve, de poterpežljivost je za nj zlo
zaslužljiva, in de pot križa je pot v nebesa. Ko ga po
krivim obrekujejo, ni zato pobit ; ve, de zemlja ni nje¬
gova prava dežela, de na zemlji njegove duše nič nasi¬
titi ne zamore, ko bi še tako časten bil, še toliko blaga
imel, in še toliko veselja vžival; le Bog sam, kteri ga
je vstvaril, zamore njegove želje popolnoma nasititi v



413

nebesih, kjer je njegovo pravo in večno domovanje. Bla¬
gor zmernima kristjanu, kteri pravo mero ima v vsih
rečeh, in ki božji postavi zvest ostane.

Kako se zaderži pravičen kristjan ?

Ko se je kristjan navadil po kersansko živeti, mu
je tudi v navadi vsakimu dati, kar mu je dolžan, to je,
vse po pravici storiti; on da Bogu, kar mu je dolžan,
sebi kar mu gre, in bližnjimu, do kar ima pravico. Vse
verje, kar je Bog razodel, v vsim mu je pokoren, pri¬
zadeva si, mu vso čast skazati, ga, kot svojiga Očeta,
vedno bolj popolnoma ljubiti, ga hvaliti, mu za vse du¬
šne in telesne gnade in dobrote vedno hvaležen biti, in
vse v njegovo čast in zvelicenje svoje duše obračati.
Ko je grešil, spozna svojo krivico, ki jo je storil, pri¬
zadeva si, kolikor zamore, z deli pokore svojo žalost
razodeti in Bogu zadostiti; pa tudi pokazati, kako hudo
mu je, de ni vselej Boga tako ljubil, kakor je vreden,
de hi ga bil mogel ljubiti. Ker pa za svoje grehe po¬
polnoma ne more zadostiti, kakor bi rad, prosi Boga
odpusenja grehov, vse rad preterpi, kar mu Bog naloži,
ker ve, de to je njegova volja, in de ga v terpljenji tudi
časti, ker se v njegovo voljo vda.

Pravičen skerbi tudi sebi dati, kar mu gre. Bog
je postavil človeka gospodarja vsih stvarjenih reči na
zemlji, dal mu je pravico do njih; torej preskerhi svoje
telo, de ima potrebni živež, oblačilo po svojim stanu,
potreben počitek in v bolezni zdravila; pa od vsiga ni¬
koli več telesu ne da, kakor česar mu je treba, želi svoje
življenje ohraniti, dokler je nar dalje mogoče, zato de
bi Boga častil, za svoje grehe se pokoril, in nobeniga
dneva po nemarnosti ne zgubi, de bi kaj dohriga ne
storil. Ker mu je telo dano, de duša z njim dopolne,
kar je Bogu dolžan, tako telesu nikoli kaj taciga ne
dovoli, kar hi duši škodovalo; duša telesu zapoveduje,



414

in pokorno ji je, dušo preskerbi z vsim, kar potrebuje
za večno življenje, in tudi vse odverne, kar bi bilo duši
na poti, Bogii služiti.

Pravičen tudi svojimu bližnjimi! da, do cesar pra¬
vico ima. Vsaciga človeka ljubi, ko uda Jezusoviga te¬
lesa, vse ima za svoje brate in sestre, vsaciga varje pred
greham, ker ima vsak pravico do nebes po božjim po¬
klicu, vsaciga časti, z vsakim je prijazen, od vsaciga
dobro misli, ker je sam dober, se per slabih delih svo-
jiga bližnjiga zagovarja in izgovarja kolikor je mogoče,
njegov greh sovraži; veselje z veselimi, in žaljuje s
žalostnimi iz ljubezni do njih, ker se mu v sercu dobro
zdi, ker vidi druge srečne, in serce ga boli, ko vidi de
je drugim hudo. Vsaciga pusti v njegovih pravicah,
lastninah in sreči, ne skodje nobenimu, ne na zdravju ne
na časti, in ne na blagu, ker ve, de Bog ni le prepo¬
vedal krasti, ampak tudi želeti bližnjiga blaga: pomaga
mu pa k sreči, ker ve, de njegov bližnji ima pravico do
njega, de ga ljubi, ker mu je Bog zapovedal ga
ljubiti.
Kako se zaderži serčen kristjan?

Serčen kristjan vselej iz ljubezni do Boga stano¬
vitno voljo božjo dopolne, vse nadloge serčno preterpi,
in zaderžke premaguje, de Bogii zvest ostane.

Sovražniki resnice in kersanskiga svetiga življenja
so se namnožili, očitno se vzdigujejo čez vse, kar je
božjiga, in k Bogu napeljuje. Serčen kristjan se za¬
nese na vsigamogočno pomoč božjo, premaga vse, kar¬
koli je težavniga, zoperniga in zapeljiviga v njem in na
svetu; zadosti mu je vediti, Bog hoče to imeti, in zato
tudi stori, preterpi pa tudi zavoljo Boga vse težko ali
hudo, ker ljubezen do Boga in bližnjiga mu vse lahko
stori.

V izgled so mu kristjani pervih časov kersanstva,
kteri so iz ljubezni do Boga in svojih bratov, in zavo-



415

Ijo njim namenjenima preganjenja vse svoje blago pro¬
dali, denarje aposteljnam izročili, vse krivice terpeli, in
vender svoje sovražnike ljubili; odpovedali so se veselju,
svojima nagnjenju; nekteri so sli v pusavo, de so ložej
brez vsiga strahu Bogu služili, in raji vse muke (mar-
tre) preterpeli, in tudi umoriti se dali, de so le Bogu
zvesti ostali, in v noben greh pervolili. Upali so v Bo¬
ga, in dal jim je moč vse hudo preterpeti, in zdej jim
v nebesih njih serčnost in stanovitnost plačuje. Še v
stari zavezi se več tacih izgledov vidi. Mozes je na¬
ravnost kralja rekel, in se ga ni bal, de naj spusti božje
ljudstvo spod svoje oblasti. Trije mladenči so kralju v
obraz povedali, de njegove zlate podobe ne molijo, in
raji so se dali v razbeljeno peč vreči, kakor malika mo¬
liti. Stari Elijecar in sedem makabejskih bratov niso hotli
prepovedaniga mesa jesti, raji so se dali neusmiljeno
mučiti (martrati) in umoriti. Jožef in Suzana sta raji
hotla zaperta in umorjena biti, kot v greh nečistosti per-
voliti. Taki izgledi dobriga kristjana serčniga za dobro
vnetiga store.

Serčen kristjan pa ne ise radovoljno perložnosti,
kjer bi bila njegova pobožnost v nevarnosti, se ne za¬
nese na svojo moč, kot Peter; ni le serčen, je tudi mo¬
der in razumen; če pa po nevedama, ali po dolžnosti
svojiga stanu v nevarnost pride, se pa zanese na božjo
pomoč, in se spomni, kaj ga vera uči, in serčno pre¬
maga nevarnost, in brez greha iz nje pride. On reče
s svetim Pavlam: vse zamorem v njem, ki mi moč da,
in z Davidam, ki je rekel: »Gospod je moja luč in moja
pomoč, koga se bom bal? Gospodje varh mojiga živ¬
ljenja, pred kom se bom tresel? Ko so se hudobni k
meni perblizali, de bi moje meso žerli, moji sovražniki, ki
me tarejo, so oslabeli in padli. Ako ravno bi vojska zo¬
per mene stala, se moje serce ne bo balo?’ Psi. 26. 1—3.



416

«. Od kei sanskih čednost, ki so sed¬
mim poglavitnim greham nasproti.
Kersanske čednosti, ki so sedmim poglavitnim gre¬

ham nasproti, so:
1) ponižnost,
2) radodarnost,
3) čistost,
4) ljubezen,
o) zmernost,
6) poterpežljivost,
7) gorečnost.

Ponižnost.
Vse, kar človek ima in je, je od Boga. Bog je

človeka imenitniga po svoji podobi malo manji kot an-
gelje vstvaril, in Jezus ga je po svojim odrešenji pre¬
čudno se poviksal, in ga božji natori podobniga storil.
Vse, kar za dušo ali telo potrebuje, mu tudi Bog da.
Tedej je vse dobro, kar človek ima, dani božjiga, si ni
sam perdobil; zato se človek, ki to spozna, ne povišuje,
ampak Boga hvali, ker je njegov dobrotnik. Ako člo¬
vek samiga sebe premišljuje, občuti v sebi veliko slabost,
veliko popačenje, de od njega le greh, in nič dobriga,
nič bozjiga ne pride, in če tudi dobre dela stori, jih le
s pomočjo gnade božje stori; in ako hoče v dobrim sta¬
noviten ostati, mu je tudi gnade božje treba. Zato se
tudi zavoljo svojih dobrih del, ktere scer sam stori, ne
more hvaliti; ampak le Boga, od kteriga vsak dober
dar pride.

Torej vsak dober kristjan spozna v svojim sercu,
de smo vsi, in de je vse pod Bogam in v božjih rokah;
vse dobro od njega pride, kteri v nas dela, de hočemo
in dopolnemo po njegovi dobri volji; spozna, de je popa¬
čen in nezmožen, sam iz sebe se kaj dobriga misliti ne
zamore; vsa moč je le iz Boga. Zraven premisli pa



417

tudi še svoje grehe, za ktere ve in ne ve, ktero število
preseže število las na njegovi glavi; kako je bil sovraž¬
nik, nepokoren otrok svojiga Boga. Misli, vse stvari
dopolnujejo voljo božjo, sonce seje, luna sveti, zemlja
rodi sad, voda teče, vol in osel poznata svojiga gospo¬
darja, le človek ne pozna svojiga Boga, in mu je ne¬
pokoren in nehvaležen. Kdor vse to spozna, živo občuti
v svojim sercu in obstane, de je res, je ponižen.

Ponižnost je vsakimu k zveličenju potrebna, in je
znaminje božjiga zvoljenja za večno življenje. Brez ve¬
re ni mogoče Bogii dopasti, če pa človek ponižen ni,
se verovati ne more; napuh mu brani, svoj um božjimu
razodenju, in svojo voljo, božjim zapovedam podvreči;
Bog pa le ponižnim svojo gnado da; prevzetnim se pa
vstavlja. — Zavoljo napuha je Bog angelje v pekel ver-
gel. Farizeji so veliko dobriga po zunanjim storili, pa
vse ni nič veljalo pred Bogam, ker so bili v sercu pre¬
vzetni. Farizej ni bil v tempeljnu uslišan, ker je bil
prevzeten, očitni grešnik je bil uslišan, ker je bil poni¬
žen. Zato pravi sv. Avguštin: »Ako hočeš visoko zi¬
danje sozidati, moraš globoko dno skopati, to je, če ho¬
češ v pobožnosti velik biti, se moraš pred globoko po¬
nižati !»

Jezus nas je učil ponižnost z deli in besedo. Pri¬
šel je na svet, vzel podobo človeka na se, in se poni¬
žal do smerti na križu. Živel je na tihim, neznan pred
svetam, in odločen od sveta, in le takrat se je svetu
pokazal, ko je bila njegova ura prišla, čast svojiga Oče¬
ta očitno oznanovati, ktero mu je napuhnjen grešen člo¬
vek odvzel, ker ni njegovih zapoved dopolnil. Z neved¬
nimi in grešniki se je pečal, desiravno je bil svetnik
čez vse svetnike. Zvolil si je ubogo devico za svojo
mater, ker je nar ponižniši bila. Učil nas je ponižnost
s besedo, ker je rekel: »Učite se od mene, ker sim kro¬

ti. Del. 27



418

tak in iz serca ponižen. Vsak, kteri se povišuje, bo
ponižan, kdor se pa ponižuje, bo povišan.

Ko so ga aposteljni vprašali, kdo de je nar veči v
nebeškim kraljestvu , jim je povedal, de brez ponižnosti
nihče v nebesa ne pride. De bi ga bili pa prav umeli,
postavi otroka med njih, in jim reče : »Resnično vam
povem, ako se ne spreobernete, in niste, kakor otroci,
ne pojdete v nebeško kraljestvo. Kdorkoli se tedej po¬
niža, kakor ta otrok, ta je veci v nebeškim kraljestvu.”
IVlat. 18. 2 4. Ako ne nehate se poganjati, kdo de je
veci izmed vas, se napuhu ne odpoveste, od sebe toliko
mislite, in niste odkriti, pokorni in verni, kot otroci, do¬
bri in ponižni v svojih sercih, ne pojdete v moje večno
kraljestvo, desiravno hote v mojim vidnim kraljestvu, v
moji cerkvi na zemlji. Jezus pa ne govori tukej od
svoje cerkve, kakor de bi ne bilo razločka v nji med
viširni in podložnimi, teinuč govori le od podložnosti v
sercu, ktero mora vsak imeti, kteri hoče v nebesa
priti.

Kako se zaderži ponižen kristjan?

Ponižen sam sebe ne hvali, ne zavoljo svojiga sta¬
nu, ne zovoljo bogastva, ne zavoljo lepote, ker ve, de
to njegovo zasluženje je le dar božji, se ne povikšuje v
svojim sercu, ker ga zato drugi časte, ne izbira pervih
sedežev, ne hrepeni po časti, ne gleda, kako ga drugi
pozdravljejo; to bolj praznim glavam in nečimernim lju¬
dem prepusti, kterim se serce smeja, ker jih drugi hva¬
lijo. Ne hvali se s svojo vednostjo in učenostjo, ktera
serce napihuje, ker spozna, kako malo še ve, kar drugi
vejo. Ne zaverže se pa tudi ne, ne brani se časti, ktera
se mu po pravici spodobi, se tudi za njo potegne, ka¬
kor za resnico in druge pravice, če se brez prepira ali
druziga greha zgoditi zamore, posebno takrat, ko bi ga
kdo tacih pregreh obdolžil, ki so že same na sebi v



419

očeh ljudi ostudne, de spriča svojo nedolžnost, ali pa
zavoljo svojiga stami, ker je treba, de v dobrini imenu
ostane, je drugim v lep izgled, in ložej več dobri-
ga stori.

Ponižen kristjan je hvaležen, premišljuje dobrote,
ki mu jih je Bog dal; spozna, de dobre dela, kijih ima,
je scer sam storil; pa vender le s pomočjo gnade božje,
zato hvali Boga, in reče s svetim Pavlam: »Kaj imam,
de bi ne bil prejel, zakaj se bom hvalil, kakor bi ne bil
prejel, Boga bom hvalil, ki mi je vse dobro dal/’ Spo¬
zna, de Bog mu ni dal dobrot, ktere so mu za dušo in
telo potrebne, kakor de bi jih bil zaslužil, ampak le iz
svojiga usmiljenja.

Ponižen obžaljuje svoje grehe, zdihuje k Bogu, in
govori sam per sebi: »O Gosdod! ozri se na me, ker
sim reven in ubog, komej sim prišel na svet, in že me
ne bo več. Ves sim slab in nevedin, in k hudimu na¬
gnjen, nezmožen dobro storiti, v hudobii sim spočet, v
grehih rojen, poln hudiga poželjenja, v vednim vojsko¬
vanji ; komej sim začel misliti, sim že na hudo mislil;
komej so se želje v mojim sercu zbudile, in že le hudo
poželel, komej sim zamogel kako delo storiti, sim že
tudi greh delal, in tako so se moje hudobije čez število
las na moji glavi narastle. Kako sim bil, pravi, svojima
dobrimu Bogu in Gospodu od mladosti nepokoren in ne¬
hvaležen, vedno sim se mu vstavljal, svojo dušo s smert-
nimi grehi moril, božjo podobo v svoji duši ognjusil, le
po svojim poželjenji, kakor neumna živina sim živel. V
cerkvi, ko na druge pobožne kristjane pogleda, med kte-
rimi je tudi on nevreden grešnik v tem svetim kraji, je
osramoten, ker ve, de ni vreden med njimi biti. Ako
ima z drugimi zapovedovati, si spomni, nisim vreden
božjim otrokam zapovedovati, ker sam nisim bil Bogu
pokoren; z vsakim častno ravna in govori.

27*



420

Ko ga ne časte, ga opravljajo, preganjejo, čemijo
pred drugimi, in veliko hudiga in zoperniga požreti mo¬
ra, ni nejevoljin, še le ljubi vse to v svojim sercu, de Bo¬
ga s tem počasti in svojiga bližnjiga ne razdraži; rad
terpi, ker ve, de je zavolj svojih grehov tega vreden;
prizadeva si vedno bolj popolnoma dopolniti božjo voljo,
še tako težko naj bi ga stalo, ker se zanese na božjo
pomoč, de bo Bog nad njim svojo milost skazal, ga
uslišal, kakor Kananejsko ženo, ga milo pogledal, kot
Petra, mu odpustil, kot očitni grešnici, in mu prizane¬
sel, kot razbojniku na križu. Ko je ponižen takih in
takiga serca, kot očitni grešnik za durmi v tempeljnu,
tudi terdno upa, de mu bo Bog vse grehe odpustil, če
so še tako veliki, in še toliko naj jih je, ker ve, de ske-
saniga in ponižniga serca Bog ne zaverže.

Ponižen kristjan je poterpežljiv, stori in terpi vse,
kar ve, de mu Bog zapove, naj ga svet časti, ali graja.
On rad odpusti svojim sovražnikam, se jim ne grozi, se
ne mašuje nad njimi, jim ne kljubuje, ne nagaja, jih ne
draži, desiravno mu svet pravi: »Si nič ne upa, je pre¬
mehak, preboječ, pusti s sabo delati, kar kdo hoče.”
Za vse to govorjenje ne mara nič, le per svojim ostane.
Ko pa rad daje ubogajme po svoji moči, vsakimu rad
pomaga, kolikor zamore, ga svet hvali; pa tudi na hvalo
se ne ozre; njemu je vse eno, ker njegova poglavitna
skerb je le Boga častiti, in po njegovi volji vselej sto¬
riti. Če pa kteriga po nevednosti ali iz neprevidene na-
glosti razžali, preč gleda, de z lepim vse popravi.

Ponižen ne skazuje svojiga pobožniga življenja, de
bi ga svet hvalil, ne kaže se kakor vedeža vsiga, pa
tudi ne neumneža; on je odkritiga serca, uči, svetje in
pove, kader mu češenje božje ali ljubezen do bližnjiga
govorite, ali pa svoje pobožno življenje pokazati zapove,
de skozi to božjo čast poviša, ali pa bližnjima k dobri-
mu pomaga; scer pa svojih dobrih del ne razodeva.



421

On stori po Jezusovi zapovedi, ker pravi: »Glejte, de
svojih dobrih del ne delate pred ljudmi, de bi vas vidili;
scer ne bote imeli plačila per svojim Očetu, kteri je v
nebesih.” Mat. 6. 1. »Naj sveti vaša luč pred ljudmi,
de videjo vase dobre dela, in časte vašiga Očeta, kteri
je v nebesih ” Mat. 5. 16.

Ponižen je pokoren svojim dušnim poglavarjem, pa¬
pežu, škofu, fajmoštru in drugim duhovnim pastirjem in
svojimu spovedniku; pokoren je cesarju in njegovim na-
mestnikam, gosposkam; pokoren svojim staršem, gospo¬
darjem in gospodinjenj iz ljubezni do Boga , ker Bog
pokoršino zapove, in kdor je svojim višjim pokoren, je
Bogu pokoren. Zeli še želje svojih višjih spolniti, če
niso božji zapovedi nasproti. Pokoren je v vsih rečeh,
naj so mu dopadljive ali zoperne, težke ali lahke storiti;
ne zbira si v delih, od kraja vse stori brez izgovora iz
ljubezni do Jezusa, ki je bil pokoren do smerti iz lju¬
bezni do nas, de nas je odrešil.

Ponižni od drugih le dobro misli in govori, se ne
povišuje, in , ko pregrešniga dela nad svojim bližnjim
ne more izgovoriti, izgovarja njegove misli, ali pa reče:
morebiti se je prenaglil, Bog ve, kako velike so bile
njegove skušnjave, kaj bi bil še le jest v tacih skušnja¬
vah storil, le gnada božja me je pred takimi skušnjava¬
mi do zdej obvarovala. On se loči od hudobniga člo¬
veka v tem, de izgovarja; hudoben pa le hudo od svo¬
jima bližnjiga perpoveduje, in če ne more njegovih del
kot hudobnih terditi, pa bližnjima vsaj v sercu slabe mi¬
sli persodi, de ga le kot slabiga in pregrešniga razode¬
va in opravlja.

Ponižen kristjan iz serca k Bogu zdihuje in ga
prosi, de bi mu dal v resnici brez vse hinavšine prav
ponižnimu biti, de bi se nikoli z drugim ne hvalil, ka¬
kor s svojimi velikimi slabostmi, in bi v njem prebivala
moč gnade božje.



422

Radodarnost.
Kako se zaderži radodaren kristjan?

Radodaren kristjan, ki ljubi svojiga bližnjiga , ima
mehko, usmiljeno, vselej dobro storiti perpravno serce,
zato iz ljubezni do Boga in bližnjiga od svojiga premo¬
ženja radovdjno in z veselim sercam svojimu potrebni¬
ma bližnjima pomaga. Sv. Duh pravi: »Pravični so u-
smiljeni, in usmiljenje skažejo.” Prip. 13. 13. »Veseliga
darovavca ljubi Bog.” 2. Kor. 9. 7.” »Oblecite tedej,
kakor izvoljeni sveti, in ljubi božji perserčno usmiljenje,
dobrotljivost, ponižnost, pohlevnost, poterpežljivost.” Ko¬
los. 3. 12. Dobrotljiv kristjan Boga zahvali zato , kar
mu Bog da, in vestno oberne po volji božji; narpred
svoje preskerbi, potlej pa drugim pomaga, kjer in koli¬
kor zamore, ker ve, de svojiga blaga ne more bolje na¬
ložiti, kakor, če ga siromakam deli; ne posojuje le ta¬
kim, ki bi mu gotovo z obilno obrestjo vernili, tudi re¬
vežem, de jim v sili pomaga, kjer ne ve, če mu bodo z
obrestjo verniti zamogli, in tudi k vsirn naredbam rad
pripomore.

Sv. Duh pravi: »Gospod je vsim dobrotljiv, in nje¬
govo usmiljenje seže čez vse njegove dela.” Psi. 144.9.
Usmiljen, radodaren kristjan je prava podoba usmiljeniga
Boga. On ima sveto voljo potrebnim pomagati, in zato
se ne da od dobrih del odverniti, če so tudi zopemosti
z njimi združene. Tudi ne, če nekteri pravijo: ta ali
uni ni potreben, ni tvoje milosti vreden, če prav terdno
na ve, se ne da premotiti, hoče raji ogoljufan, kot ne¬
usmiljen biti, raji dar zgubi, kot ljubezen. Misli si, če
bi Bog le vrednim svoje dobrote in gnade delil, kaj bi
bilo z nami ? Zato sveti Pavel Timoteja uči, kaj naj
stori, rekoč: »Bogatim zapovej, de naj dobro store, naj
se bogatijo v dobrih delih, radi naj podajo, z drugimi
naj dele, in si perpravljajo obstoječo zalogo v prihodnje,
de bodo dosegli večno življenje.” 1. Timot. 6. 17—19.



423

Čistost.
Kako se zaderži čist kristjan ?

Čisti kristjan spozna čistost, med drugimi kersan-
skimi čednostmi za nar lepši, ker ve, de sv. Duh pravi,
de ni nič častitljivisiga, kakor čista duša. Sir. 26. 20.
Čistost stori ljudi ha zemlji angeljem podobne , in jih
čez nje poviksa, ker angelji čistost po natori imajo,
kristjani jo pa z vojskovanjem zvesto ohranijo, ker svo¬
je poželjenje, nagnjenje, misli, želje in djanje, ktere Bog
v sesti in deveti zapovedi prepove, premagujejo, in nič
taciga svojim očem viditi, učesam slisati, jeziku govoriti,
in telesu storiti ne kar bi zamoglo dušo oma¬
deževati, in trezno in zmerno žive.

Čisti kristjan ljubi čistost, ker jo je njegov Odre¬
šenik Jezus sosebno ljubil, si je za svojiga prednika sveti -
ga Janeza kerstnika, za mater Marijo, za krusniga oče¬
ta svetiga Jožefa, in svetiga Janeza za nar ljubsiga
aposteljna izvolil, ker sta bila oba čisti devici. In ker
Jezus uči, de le čisti bodo Boga gledali, in de le tisti
bo čisto živel, kterimu bo Bog svojo gnado dal, v voj¬
skovanji za čistost, vedno cisti in sveti tempelj svetiga
Duha ostati; torej Boga za dar čistosti prosi, pa tudi
Marijo devico, de bi usmiljeniga Boga za-nj prosila za
dar čistosti, ktero je ona na zemlji tako ljubila , de ni¬
koli v nobeno nečisto misel ni pervolila.

Od deviškima slami.
Jezusova cerkev je deviški stan vselej nar več ob-

rajtala. Sv. Duh pravi: »O kako lep je čisti rod, ki
se v čednosti sveti, zakaj njegov spomin je večen, ker
per Bogu in ljudeh hvalo ima.” Modrost. 4. 1. Dokler
mladeneč ali deklica lepo oblačilo svete nedolžnosti nosi,
in ga z nesramnim greham ne ogerdi, je ljubik božji,
izvoljeni brat, izvoljena sestra Jezusova, je sin in hči



424

device Marije, žlahtna roža svete katoljške cerkve , ve¬
selje angeljev in vsih pravičnih in dobrih kristjanov. Je¬
zus sam deviški stan poviša in počasti, ker si je sam
ta stan izvolil, v njem na svetu živel; Marijo prečisto
devico si je za svojo mater izvolil, svetiga Jožefa, ne¬
dolžnima in čistiga moža za svojiga varha in krušniga
očeta. In med svojimi aposteljni je cistiga Janeza nar
bolj ljubil, in mu svojo sveto mater izročil. Sveti Janez,
ki je vidil skrivnosti božjiga kraljestva, govori od devic
tako: »Vidil sim, in glej jagnje je stalo na gori Sijon,
in z njim sto štiri in štirideset tavžent, kteri so imeli
njegovo ime in ime njegoviga Očeta zapisano na svojih
celih. In slišal sim glas z neba, kakor šum veliko voda,
in kakor hobnjenje velikiga gromenja; in glas, kteriga
sim slišal, je bil kakor citrarjev, kteri na svoje citre
brenkajo. In so peli, kakor novo pesem pred sede¬
žem, in pred štirimi živalmi in starišimi, in nobeden ni
mogel peti pesmi, razun unih sto in štiri in štirideset
tavžent, kteri so zemlje odkupljeni bili. Ti so, kteri ni¬
so bili s ženami ognjuseni, zakaj device so. Ti hodijo
za jagnjetam, kamor koli gre. Ti so odkupljeni iz člo¬
vekov pervine Bogu in jagnjetu?’ Skriv. razod. 14.
1—14. Deviški stan je stan nebeških prebivavcov , je
angeljski, ker Jezus pravi: »V nebesih se ne bodo ne
ženili, ne možili, ampak bodo, kakor angelji božji.

Svet je zakonski stan, ko ga Jezus s svetim za-
kramentam požegna, pa kakor je svitloba sonca lepši od
svitlobe lune, toliko lepši je deviški stan pred zakonskim
v božjih očeh, ako ga kdo iz čiste ljubezni božje pred
vsim madežem varuje, kakor Jezus pravi, že je sklenil
zavoljo nebeškiga kraljestva v devištvu ostati. Ravno
tako tudi sv. Pavel govori: »Od devic nimam Gospo-
doviga povelja; svet pa dam, ker sim od Gospoda mi¬
lost prejel, de moram zvest biti. Menim, de je dobro
tako biti zavoljo sedanje nadloge. Ako se pa oženiš ali



425

omožiš ne g rešiš. Želim pa, de hi bili brez skerbi. Kdor
je brez žene, skerbi za to, kar je Gospodoviga, kako
bi Bogu dopadel; kdor je pa oženjen, skerbi za to, kar
je sveta, kako bi ženi dopadel. In žena, ktera nima
moža, in devica misli, kar je Gospodoviga , de bi bila
sveta na duši in na telesu. Ktera je pa omožena, misli
na posvetno, kako bi možu dopadla. — Boljši bo pa za
njo, ako bo po mojim svetu tako ostala?’ 1. Kor. 7.

Kakor sveto pismo deviški stan povišuje, ravno ta¬
ko ga je Jezusava cerkev vselej za bolj popolnoma ča¬
stila, kot zakonskiga. Sveti očaki posebno častitljivo od
njega govore S. Ciprijan device imenuje nar lepši ro¬
že na njivi Jezusove cerkve, in nar lepši ovce Jezusove
cede. Ker ciste ostanite, ste angeljem božjim podobne,
ve ste keršanske cerkve cvet. S. Hijeronim permeri de¬
vice semenu, ktero stoterokrat sadu prinese. Sv. Kri-
zostom začetek deviškiga stanu v raji (paradižu) najde,
kjer sta Adam in Eva iz rok božjih prišla, in zato pra¬
vi, de device dežela je raj, in de stan devištva je od
zakonskiga toliko imenitniši, kolikor bolj popolnoma so
angelji od ljudi. Sv. Hijeronim in drugi sveti očaki de¬
vice povišujejo čez angelje, ker angelji so čisti duhovi,
svojo čistost lahko ohranijo, ker se jim ni treba vojsko¬
vati za njo; nič jih po njih natori v nečistost ne nape¬
ljuje, noben sovražnik jih ne zalezuje, in spačeno pože¬
lenje jih v hudo ne vleče. Vse drugači je pa v ljudeh;
oni nosijo hudo poželjenje v sebi, skušani so od njega,
in od unanjih sovražnikov čistosti, in se morajo terdo
vojskovati za krono čistosti, de jo s pomočjo gnade bo¬
žje ohranijo. Srečne in prave hvale so vredne device,
ktere svoje žive dni v sveti čistosti ostanejo , njih duše
so vedno vesele v Gospodu svojim Bogu, so živi tem¬
pelj svetiga Duha, njih duše so neveste Jezusove, Ma¬
rija je njih mati, angelji njih zvesti tovarši, vsi zvoljeni
svetniki so njih prijatli, in vesele se nad njih nedolžnim



426

življenjem. Bog- jih varuje s svojo vsigamogočno gna-
do. Kolikorkrat proti nebesam pogledajo, so njih duše
z neizrečljivim veseljem napolnjene, ker vejo, de jih le¬
pa, svitla krona v nebesih čaka, kjer bodo veselje vži-
vale, ki ga ni nobeno oko se vidilo, nobeno uho ni sli¬
šalo, in nobeni človek občutil ni v svojini sercu.

Ljubeznivi moji! zares ni lepši stvari na zemlji, ka¬
kor čisti, nedolžni inladeneč in cista nedolžna deklica,
nju nedolžnost se bo večno svetila pred nebeškim kra¬
ljem. Tudi je ni veči sreče, kakor živeti v vedni čisto¬
sti, in bolj dopadljiviga dani ne moreš Bogu prinesti,
kakor svoje deviško življenje.

Ne smemo pa misliti, de vse, ktere v prostim ali
neomoženim stanu žive, so že te nebeške hvale vredne;
zakaj veliko jih je, ktere žive neornožene, pa le zato,
ker se jim ni nobena perložnost po všečnosti primerila,
take si niso izvolile po prosti volji deviškiga stanu; hvale
so pa tudi vredne, če scer nedolžno in čisto žive. Nek-
tere se ne može, ker se težav zakonskiga stanu boje;
vse take niso iz praviga namena device ostale. Pravi
namen, iz kteriga si mladeneč ali dekle izvoli v deviškim
stanu ostati, je, de bi ložej bolj popolnoma Bogu služila
in mu dopadla; in take device sveti očaki tako visoko
hvalijo in časte. Popis življenja svetnikov nam veliko
število tacih pokaže. Nektere so bile močno siljene se
omožiti, mogočni in bogati gospodje so jih znubili, pa
se niso vdale, ker so rekle, kakor sveta Neža , smo že
z drugim ženinam zaročene, z Jezusam, kraljem nebe¬
škim; take so cvet Jezusove cerkve.

Ker je deviški stan pred Bogam in cerkvijo tako
lep in imeniten, in nedolžnost velik dar božji, si morajo
mladenči in dekleta prizadevati, svojo dušo in telo v sveti
čistosti ohraniti. Dušno čistost ohranijo, kteri se vsiga
varjejo, kar bi njih čistost ranilo, ker le dušna čistost
telesno Bogu dopadljivo stori. Dar svete nedolžnosti in



427

čistosti nosijo device po besedah svetiga Pavla v perste-
nih posodah, in so v velicih nevarnostih na poti proti
nebesam, torej naj večkrat pomislijo, de veči in dražji
ko je dar, bolj skerbno se mora varovati. Naj večkrat
pogledajo proti nebesam, kjer Bog prebiva, kjer jim je
večni sedež perpravil; vojskujejo naj se, in naj molijo,
naj bodo varni v mislih, de si vsako iz glave izbijejo,
ktera bi zainoffla čistost duše raniti. Po nauku svetihc5
očakov ne ranijo svete čistosti le nečiste misli, temne
vsaka prostovoljna misel, ki ni od Boga, in človek va¬
njo pervoli. Čistost ima veliko sovražnikov, kteri jo iše-
je zatreti. Ilazujzdani možki so za čiste deklice, in
razujzdane ženske za mlade čiste mladenče silno nevar¬
ni, in ravno tako tudi za svoj spol, ker se manj varjejo
govorjenja pred svojim spolam, in razujzdani do razuj-
zdanih nimajo nobeniga dopadenja, le nedolžnost jih v
oči bode in jo zalezujejo, de bi jo zapeljali. Tudi Ser¬
šeni in ose se žlahtniga sadu nar raji lotijo.

Kaj morajo storiti starši za svoje otroke., in mladen-
či in deklice., de sveto nedolžnost ohranijo ?

1) Naj starši varjejo svoje otroke pred nesramno
igračo z drugimi otroci doma po skritih kotih ali na pa¬
ši; že veliko otrok je tam svojo nedolžnost zgubilo.
Uee naj jih sramežljivost, ona je varh svete čistosti, in
veliko so otroci perdobili, če jih je rado sram; zato naj
jim nikoli ne dopuste, se v pričo druzih preoblačiti. Va¬
dijo naj jih odkritiga serca biti, de jim bodo vselej po¬
vedali, kaj so vidili ali slišali nerodniga, in vedili bodo
vprihodnič jih pred velikim hudim obvarovati, brez de
bi otroci vedili, zakaj jih od eniga ali druziga nesramni-
ga otroka odvracujejo, ker gotovo bodo povedali, kader
bodo kaj neznaniga vidili ali slišali, dokler še sami hu¬
dobni niso postali.



428

2) Mladenči in deklice morajo čuti nad svojim po-
željenjem, ktero nam je v natori, de poželimo hudo.
Kader se poželjenje do hudiga v sercu zbudi, ali bo po
gerdim pohujšanji zbujeno, storite kakor z ognjem, ako se
vname, in ga hitreje ko morete pogasite; dokler je še maj¬
hna iskra, se lahko pogasi, kader se pa že razširi, je težko
ali clo nemogoče ga pogasiti, in cela hiša pogori. Zne¬
bite se nesramnih misel, ne poželite prepovedanih reči,
in prosite svetiga Duha, kteri vas je per svetim kerstu
z nebeškim oblačilam svete nedolžnosti oblekel, de v vas
pogasi nečisti ogenj s svojo sveto gnado.

3) Morajo spokorno živeti. Jezus je vsim zapove¬
dal pokoro delati; koliko več jo je treba mladenčem in
deklicam v današnjih silno spačenih časih, de drago,
sveto nedolžnost ohranijo, ktera ima tolikanj sovražni¬
kov. Čuti morajo čez svoje počutke. Naši počutki so
okna in vrata naše duše, po njih dobro in hudo v našo
dušo pride. Pred kolikanjim vojskovanjem se obvarije,
kteri skerbno čuje nad svojimi počutki.

Varuvajte tedej svoje oči, de ne bodo gledale po
drugim spolu; nesramni pogled umori naglo nedolžnost
mladiga človeka, in nikar ne mislite, de ste več sramež¬
ljive duše, ako imate nesramne oči; nesramni pogled
priča, de imate nesramno serce.

Varuvajte se, de se z besedami z drugim spolam
ne pregrešite. Sleherni mladeneč, kteri se rad z drugim
spolam v samotnim kraju pogovarja, bo na čistosti pe¬
šal, kmali bo ob njo. Ogibajte se drušine z drugim spo¬
lam, de se ne vname človeška ljubezen , ktera nedolžno
dušo smertno rani; in če morate v nji biti, bodite le to¬
liko časa, kolikor vas dolžnost veže. Varujte ušes pred
zapeljivim govorjenjem ali petjem, ne poslušajte ga.
Mladeneč naj ne hodi za nesramnimi ženskimi, de ne
pade v pregreho nečistosti, in ne postane sužen nečisti-
ga duha.



429

4) Device, de boste svojo nedolžnost ohranile, ne
pečajte se s posvetnimi ženskimi, ker take ne govore
druziga, kakor od sveta, od posvetnih reči, od noše in
od druziga spola; kar jim je v sercu, to jim je tudi v
ustih.

5) Device morajo bolj samoto ljubiti; ona je pre¬
bivališč devic; ktere so rade videne, nimajo več čiste
duše, že ljubezen do sveta v njih sercu gospoduje.

6) Device se varjejo plesa. Ples se s pokornim
življenjem ne vzame, per plesu nedolžnost umira, in več¬
krat tudi umerje. Sveti Duh sam prepove mladenčem
družbo s plesavko, rekoč: »Ne imej družbe s ple-
savko, tudi jo ne poslušaj, de skozi njeno
sladko petje ne pogineš.” Sir. 9. 4. Zapeljivi
svet scer drugač misli in govori, pa čiste device ga ne
poslušajo, ker vejo, de jim je Jezus zapovedal, po sve¬
tu se ne ravnati, in vejo, de svet preide in vse njegovo
poželjenje, in le kdor voljo božjo dopolne, ostane veko¬
maj.” 1. Jan. 2. 17.

7) Device so molčeče, ker molčečnost se od sra¬
mežljivosti ne more ločiti. Kaj bomo tedej mislili od ne¬
zmerno zgovornih deklet?

8) Varjejo se napuha, kteri bi jih motil, de bi se
prav ne spoznale, druge zaničevale, sebe pa povikševale,
Bogu in ljudem se zamerile, sebi pa nar več škodovale;
ker znano jim je, de sleherniga greha začetek je napuh,
in kdor v njem tiči, bo s kletvijo napolnjen in pogu¬
bljen. Sir. 10. 14. 15. Zato se pa tudi ponižno nosijo,
ker vejo, de nečimerno oblačilo se ne spodobi za tem¬
pelj svetiga Duha; torej tudi ne posnemajo prehitro no¬
vih seg, ako niso prav po pameti, ker boljši je stara
modrost, kot nova narost. Zato je pravih devic zader-
žanje ponižno, ker spoznajo, kako velika je gnada čisto¬
sti, ki jim jo je Bog dal, in ko vidijo druge zgubljene
in nesrečne, ki niso hotle te gnade iz rok božjih prejet



430

naj se ne napihujejo nad njimi; le se bolj varjejo naj
se, de bi se ne omadeževale, in Boga gnade stanovitno¬
sti naj prosijo.

9) Svoje telo morajo v časti imeti, desiravno je
prah in pepel, morajo sramežljive biti v svojim zader-
zanji, ker sramežljivost je varh devistva, in pred sra¬
mežljivim deklicam si se hudoben nečist človek nič ne
upa, in občuti v svojim sercu častitljiv strah pred njo;
pa tudi, ker so sramežljive, ne žele videne biti.

10) Device morajo delavne biti, de svoje telo v po-
korjenji imajo, in mnoge skušnjave ložej premagajo,
ktere lene in nemarne ljudi nadležvajo. Delati pa mo¬
rajo pridno, le de bi Jezusu dopadle, ne pa iz želje
ljudem dopasti.

11) Morajo zmerne biti v jedi, v pijači in v spanji,
ker vejo de v pijanosti je vsa nečistost, in de razpaseno
telo veliko skušnjav napravi.

12) Ciste deklice in mladenči tudi veliko molijo,
božje reči premišljujejo in radi berejo take bukve, po
kterih se v njih sercih dobre misli in želje bolj zbude;
veselje imajo do svetih opravil v cerkvi, radi božjo be¬
sedo poslušajo, po gostim hodijo k svetimo obhajilu, ker
Jezusa močno ljubijo, in vedno žele z njim sklenjeni
biti. Oni vejo, de jih tudi Jezus ljubi, in ker je ne¬
spremenljiv, je tudi ljubezen do njih nespremenljiva; on
ne gleda, ne na uboštvo, ne na telesno lepoto, in ne na
starost, ampak le na lepoto duše. Ljubijo Jezusa iz ce-
liga serca, ker vejo, de iz ljubezni do njih je umeri, de
on jih je izvolil, de na svetu po angeljsko čisto žive, in
de on jim daje tako moč hudo poželjenje premagati. Iz
ljubezni do Jezusa so vsi vneti za božjo čast, za po¬
svečenje božjiga imena; vsi ganjeni so v sercu, ker vi¬
dijo, kako drugi Boga žalijo, žaljujejo in jokajo nad
pregrehi razujzdaniga sveta, in ta velika in močna lju¬
bezen stori, de žele od sveta ločeni in z Jezusam skle-



431

njeni biti. Takih svetih občutljejev pa nima vsaka de¬
vica ali vsaki čisti mladeneč; pa vender ne sme misliti,
de ni Bogii prijetna. Občutleji niso v naši moči; kteri
tako sveto voljo ima, in želi vse tudi tako občutiti, je
Bogii prijeten, ker Bog na dobro voljo gleda, in volja
za delo zaleže, kteriga ne more tako storiti, kakor bi
ga rad.

Glejte kako lep, kako srečen in hvale vreden je
stan nedolžnih mladenčev in deklic, kako vnet za češe-
nje božje in za svoje zveličenje! Njih serca niso razde¬
ljene, sveta ne ljubijo, in ne tega, kar je na svetu, ker
vejo, de bo vse minulo, in le Bog ostane vekomaj; vži-
vajo svet, kakor bi ga ne vživali, ko ljubezen do Boga,
do Jezusa ne da nobeni drugi ljubezni prostora v sercu.
S sladkim veseljem gredo k svetima obhajilu, ker jagnje
božje prejmejo, ktero bodo enkrat v nebesih spremljali,
kamor pojde, in ktero bo njih veliko plačilo.

Ko je čistost tako lepa čednost, kteri ste se ne¬
dolžni, prizadevajte si jo ohraniti; imejte Jezusa svojiga
prijatla in zvestiga tovarša, nikoli vas ne bo zapustil;
dajte mu svoje serce, in on bo v vas živel in vi v njem.
In če pridejo skušnjave čez vas, in vas bo hotla hudoba
zapeljati, kličite va-nj, in vam bo pomagal. Imejte Ma¬
rijo za svojo pomočnico, ona čistim veliko pripomore,
zato jo je vsaki svetnik na zemlji visoko častil, in jo
tudi zdej časti.

ljubezen ali dobrotljivost.
Kako se zaderži dobrotljiv kristjani

Ko vse ljubi, želi vsakima dobro, vsakima njegovo
pervoši, varije se, de bližnjima nikjer ne skodje, ne v
njegovih pravicah, ne na blagu, ne na časti, in ne na duši
in ne na telesu. Perpravljen je pomagati z dobrim sve-
tam in z delam; on je oče ubogih, podpora in tolažba



432

zapuščenih vdov in otrok; pomaga kjer je treba, in ko¬
likor zamore, pa nikoli ne misli na hvaležnost, ali na
povračilo, de bi se mu zato kaj dobriga storilo, ker vse
stori le iz ljubezni do Boga in bližnjiga; tudi sovražni¬
kom dobro stori, in če jim ne more druziga dobriga
storiti, za nje moli.

V vsim si prizadeva svojiga nebeskiga Očeta po¬
snemati, kteriga veselje je dobro storiti, kteri da svoje
sonce sijati dobrim in hudobnim, in da dež na njive do¬
brih in hudobnih.

Zmernost.
Kako živi zmeren kristjan?

Zmeren kristjan le toliko je in pije, kolikor mu je
treba, de ohrani svoje telo per zdravji in življenji, in
ko je zmirej trezen, je tudi veseliga serca per vsih svo¬
jih opravkih, in mu tudi po sreči gredo; zadovoljin je z
vsim, kar mu Bog da. Ker mu je pa malo treba, per
svojih majhnih prihodkih svojo družino pošteno preživi,
in se zmirej kaj pervarije, de tudi drugima v sili do¬
bro stori.

Poterpežjjivost.
Kako se zaderži poterpežljiv kristjan?

Poterpežljiv kristjan tudi občuti bolečine, težave,
križe in nadloge, če je tudi se tako svet ali pravičen, ker je
človek; tode voljno jih preterpi, naj mu jih Bog posije, ali pa
dopusti, de mu od kod drugod pridejo. On želi vselej le
voljo božjo dopolniti, in ko ga nadloge zadenejo, ve, de
zdej voljo božjo dopolne, če jih voljno terpi, zato je pa
voljan v njih. Gleda na Jezusa, kteri ga z besedo in
djanjem poterpežljivosti uči: V poterpežljivosti, pravi
Jezus, boste svoje duše ohranili. Poterpežljiv človek
tudi potoži svoje britkosti prijatlam, de bi polahkal svoje



433

serce, ali pa kak dober svet zadobil, in zato ne zgubi
poterpežljivosti, če tudi solze toči, dokler voljno terpi
in ne mermra čez terpljenje.

Poterpežljivi tudi voljno preterpi, če ga hudobni
ljudje sovražijo, zavidijo, po krivim opravljajo , se vesel
je, de zavoljo Boga kaj terpi. ko mu vest nič hudiga
ne očita; ne molči pa, ko bi po njih krivičnim oprav¬
ljanju bližnji pohujšani bili, in od njega mislili, de je res
tak; takrat se potegne za resnico in pravico, in za svo¬
je dobro ime, spriča svojo nedolžnost, zraven tega pa
ponižnost in krotkost zmirej v svojim sercu ohrani.

Poterpežljivi ve tudi svoje in druzih slabosti, s kte-
rimi prebiva, voljno preterpeti; ker tudi med pobožnimi
in bogomolnimi kristjani, ki skupej prebivajo, večkrat
kaj naskrižem pride, ni nikoli tako gladko, de bi ne za¬
bodlo ; desiravno vsi žele voljo božjo dopolniti, pa so v
mislih večkrat razločeni, in zato eden drugima težki;
poterpežljivi pa ve vse to v dobro svoje duše oberniti.

Poterpežljivi si ne zbira v terpljenji. Ne govori:
ta ali uni križ, to ali uno bolezen bi ložej preterpel, ka¬
kor to, ki jo imam; on ve, de volja božja je, de to zdej
terpeti mora, zato je voljan ; v bolezni si pomaga s zdra¬
vili, če se pa ne ozdravi, se Bogu na voljo da. Pri¬
pravljen je terpeti, dokler Bog hoče; pa tudi umreti je
pripravljen, de bi s svojo smertjo za svoje grehe božji
pravici zadostil, in v nebesa prišel: če bi pa za svoje
grehe še ne bil zadosti storil, pa Boga prosi, de hi ga
še tako dolgo pustil terpeti, dokler ga bo zadosti očiše-
niga vidil, in vredniga spoznal, iti gledat njegovo sveto
obličje. Poterpežljivi se v vsili nadlogah na Boga za¬
nese, ker ve, de ga vodi, kakor dober oče svojiga otro¬
ka, in de mu nikoli ne bo večiga križa naložil, kakor-
šniga bo zamogel nositi.

II. Del. 28



443

JH je poterpežljivost kristjanu k zveličenju po¬
trebna ?

Potrebna mu je. Sv. Pavel pravi: »Poterpežljivost
vam je potrebna, de voljo božjo dopolnete, in obljubo
dosežete?’ Hebr. 10. 36. Kristjani smo poklicani Je¬
zusa križaniga posnemati, njemu v terpljenji podobni
biti, de se nebeškiga veselja vdeležimo. Jezus nas uči
to resnico, ker pravi: »Ako hoče kdo za menoj
priti, naj zataji samiga sebe, in vsaki dan
svoj križ zadene, in naj gre za menoj.” Luk.
9. 23. Kristjan pa ne dopolne volje božje, če je le to¬
liko časa zadovoljen, dokler mu vse po volji gre; temuč
le takrat, ko se mu hudo godi, ako mu Bog nadloge posije;
pa je voljan , kot Job in Jezus Kristus, zato ker ve,
de Bog tistiga, ki ga ljubi, pod šibo ima, in de tepe
vsaciga otroka, kteriga za svojiga sprejme. Hebr. 12.6.
Gotovo je, de si ljudje sami veliko nadlog napravijo, ali
so jih krivi s svojim nerodnim zaderžanjem, pa tudi te,
če jih voljno preterpe, jim pred Bogam v dobro za¬
ležejo.

Jezus nas uči, de pot v nebesa je ozka, je pot kri¬
žev, in sam je po poti križev šel v svojo večno čast;
podvergel se je iz pokoršine do svojiga nebeškiga Oče¬
ta mnogim nadlogam, in celo nar hujši smerti na križu,
tedej tudi kristjani ne morejo po poti posvetniga veselja,
ampak po poti križev v nebesa; zakaj ko bi bil drugi
pot v nebesa, bi ga bil Jezus pokazal, ker je zato rta
svet prišel. Torej je poterpežljivost potrebna.

Kdaj je še posebno treba kristjanu poterpežljivosti?

Treba mu jo je, kader škodo terpi na svojim bla¬
gu, ko ga ljudje brez zadolženja ne spoštujejo. Takrat
naj se spomni: hvala ljudi me pred Bogam ne stori bolj-
šiga in opravljivost ne slabšiga, le pravično , sveto živ¬
ljenje pred Bogam velja.



435

Treba mu je poterpežljivosti, kader ima z napuhnje-
nim, v se zaljubljenim, ali z jeznim, togotnim in nehva¬
ležnim clovekam opraviti; napuhnjeni hoče vselej prav
imeti. Prepir s takimi ljudmi nikoli dobriga ne stori;
se dobre reci je bolje molčati, ako se vidi, de jih ne
poterdi. »Svoje usta sim obderžal; sim omolknil, in sim
v svoji ponižnosti tudi dobro zamolčal.” Psi. 38. 2—3.

Treba mu je tudi poterpežljivosti v premagovanji
skušnjav, v odvajenji greha, v pokorjenji za storjene
grehe; ker vse to se naglo ne zgodi; veči del dolgo
časa, večkrat celi čas življenja ne ; zakaj, če ne bo po-
terpežljiv, ne bo zmagal hudiga, temne skušnjave bodo
njega zmagale, v dobrim in ne v gnadi božji ne bo ra-
stel, v ljubezni do Boga bo mlačnejsi, tedej vsaki dan
slabši, hudobniši, in na zadnje bo svojo dušo pogubil;
ker Bog bo le tistiga zveličal, kteri do konca poterpež-
Ijiv ostane. Tudi poterpežljiv bo dolžnosti svojiga stanu
zvesto dopolnil, in le on bo s svojim bližnjim v miru in
v ljubezni živel.

Alije poterpežljivost kristjanu k velikimu pridu?
K velikimu pridu mu je:
1) Ker mu terpljenje polajša. To nas sveti Pavel

uči, rekoč: »Hvalimo se z nadlogami, ker vemo, de na¬
dloga poterpljenje pernese, poterpljenje pa skušnjo, sku¬
šnja pa upanje, upanje pa ne osramoti.” Rimlj. 5. 3—5.
»Nepoterpežljivi bo neumnost dopernašal.” Prip. 14. 17.

2) Poterpežljivost njegovo zasluženje per Bogu po¬
viša, ker nadloge iz pokoršine do Boga voljno preterpi.”
Menim, de terpljenje zdajniga časa ni veliko proti pri¬
hodnji časti, ktera ho nad nami razodeta.” Rimlj. 8. 18.

3) Z voljnim terpljenjem za svoje grehe Bogu za¬
dosti stori. Razbojnik na križu je spoznal, de terpi, kar
je s svojimi grehi zaslužil, in Jezus ga je v nebeški
raj vzel.

28*



446

Gorečnost.
Kako se zaderži za češenje vneti kristjan ?

Zvesto dopolnuje božje zapovedi, veseli ga molitev,
v cerkev k sveti masi hoditi, božjo službo opravljati,
božjo besedo poslušati, od nje govoriti, de bi sebe in
Boga zmirej bolj čisto spoznal; rad govori od vsiga,
kar njega in bližnjiga k Bogu obrača. Izvoli si dobriga,
modriga in pobožniga spovednika, de ga vodi po poti v
srečno večnost; pogostim prejemlje svete zakramente,
rad je med bogomolnimi ljudmi, ogiblje se zapeljiviga
sveta, varje se greha; zvesto dopolnuje dolžnosti svoji-
ga stanu ; je skerben gospodar svoje hiše, in dober oče
svojih otrok, in jih v božjim strahu redi. Per vsaki
perložnosti svojimu bližnjima rad dobro stori za dušo in
teki, in ne da se odverniti od dobriga djanja po nobe¬
nim zaderžku, ker v Bog«4 zaupa, de bo z njegovo po¬
močjo vse premagal, in dobro speljal, kar storiti želi.
Nikjer se ne prenagli, vse po lepim redu opravlja, vse¬
lej je mirniga serca proti bližnjima, ni zbodljivih besedi,
in ne dereč, ker ve, de kakor pohleven dež zemljo na¬
moči in radovitno. stori, dereča ploha jo pa le spere in
naprej zderei, tako bodo krotke in pohlevne besede duši
bližnjiga v dobro zalegle, dereee in zoperne ga pa ali
zdražile, ali mu pa memo ušes zderčale.

8. Osem zveličanškili čednost.
Iz ljubezni do nas hoče Bog, de bi popolnoma po

njegovi sveti volji živeli, de bi zveličenje dosegli. To
nas je Jezus učil z besedo in z djanjem, in nam je vo¬
ljo božjo razodel, kako je popolnoma po keršansko ži¬
veti. Med njegovimi pervimi nauki je osem zveličanskih
čednost povedal; pravimo jim zveličanske čednosti, ker
kristjana k zveličenju pripeljajo. Te so:

1) blagor ubogim v duhu! njih je nebeško kra¬
ljestvo ;



437

2) blagor krotkim! oni bodo zemljo posedli;
3) blagor žalostnim! oni bodo oveseleni;
4) blagor lačnim in žejnim pravice, oni bodo na¬

šitem* ;
5) blagor milostljivim! oni bodo milost dosegli;
6) blagor jim, ki so eistiga serca, oni bodo Boga

gledali;
7) blagor mirnim! oni bodo otroci božji imenovani;
8) blagor jitn, kteri so za pravice voljo preganja¬

ni, njih je nebeško kraljestvo!

Kteri kristjani so ubogi o duhu ?

Ubogi v dnini so v resnici ubogi, kteri nimajo vse¬
lej, kar jim je za telo treba, pa so v svojim uboštvu
voljni, in v voljo božjo udani, in ne žele bogastva , le
nebes se vesele po Jezusovi obljubi. Ubogi v duhu so
pa tudi bogati Ijndje, kteri se v bogastvu ne zaljubijo, in
nimajo svojiga serca na blago navezaniga ampak le na
Boga. Oni varjejo in hranijo blago, pa ne v sercu, am¬
pak v shrambi, de ga imajo za svojo in bližnjiga potre¬
bo; ne moti jih blago v dopolnjenji volje božje, temne
le perložnost jim da z njim pokazati, kako Boga in
bližnjiga ljubijo, ko z njim veliko dobriga store. Taki
so enaki zdravnikam, ki imajo veliko in mnogih zdravil,
jih radi in za prav potrebne imajo, ker z njim bolnikam
k zdravju pomagajo, pa jih imajo le v shrambi sprav¬
ljene za čas potrebe, serca pa ne na nje pervezaniga.
Kavno taki so ubogi v duhu, radi imajo blago, so Bogu
za-nj hvaležni, si prizadevajo si ga po pravici perdobiti
in pomnožiti, pa ne iz ljubezni do mertviga blaga, am¬
pak iz ljubezni do Boga, de ga po volji božji za svoje
in bližnjiga potrebe obernejo. »Ako vam bogastvo ra¬
ste, nikar serca na-nj ne obešajte.” Psi. 61. 11.

De je kristjan ubog v duhu, se spozna, ker je mir-
niga serca v perdobljenji in hranjenji svojiga bogastva.



438

Pride kaka nesreča čez blago, kar se na zemlji večkrat
zgodi, ali slaba letina, hudo vreme , ogenj, ali ga tatje
ukradejo, ubogi v duhu v taki nesreči krotak, miren,
pohleven, in poterpežijiv ostane, škodo voljno preterpi,
ker njegova duša ni na blago navezana. Izgled takih
ubogih imamo nad Jobam, Abrahamam, Davidam, i.t.d.,
ki so bili bogati na blagu, sercu ali v duhu, pa ubogi,
ker njih serce ni bilo na blago navezano. Taki so bili
aposteljni in pervi kristjani, ki so iz ljubezni do Jezusa
vse zapustili in za njim sli.

Ubogi v duhu so, kteri svojo revsino na duši spo¬
znajo, de sami iz sebe nimajo nič svojiga dobriga, kar
jim je k zveličenju potrebniga, če jim ga Bog ne da.

Sveti očaki imenujejo uboge v duhu ponižne kristja¬
ne. Korenina vsili grehov je napuh; po grehu napuha
je vse hudo na svet prišlo; kar so hudobni angelji zdej,
so zavoljo svojiga napuha. Kakor iz napuha vse hudo,
tako iz ponižnosti vse dobro na svet pride; kakor napuh
v pogubljenje, tako ponižnost v nebesa perpelje; zato jo
je Jezus med temi čednostmi pervo postavil, in ponižen
kristjan zamore popolno postati. Ponižni spozna svoje
dušne in telesne slabosti, v Boga terdno upa , le na-nj
se zanese, na se pa nič; vse dobro, kar posede, za dar
božji ima, ga zato hvali, in ga le za poviksanje božje
časti, in v svojiga bližnjiga dobro oberne. Vse dobre
nagibe, ki jih v sebi občuti, dobre misli in želje, ki se
v njem obude in ga k Bogu napeljuje, le Bogu perla-
sti, de mu jih Bogu da. To stori v njem lep mir, ker
ima Boga, božje kraljestvo v sebi, večniga pa s terdnim
zaupanjem čaka; torej jih Jezus zveličane imenuje.

Svet pa, ki Jezusovim naukarn nasproti misli in de¬
la, ko je slep in ne vidi pota v Jezusovo kraljestvo, pra¬
vi: blagor bog’atim! kako srečni so, ker imajo vsiga
zadosti.



439

Ljubi kristjani! ne poslušajmo sveta, odpovejmo se
vsimu napuhu, prevzetnosti, lakomnosti, časti, lastni lju¬
bezni; ne bodimo visokih misel do sebe, kakor de bi
bili boljši, kot drugi, sej vse kar imamo, je le božji dar.
Kdor od sebe veliko misli, od tega Bog malo. Bodimo
s svojim stanam zadovoljni, de bomo mirniga serca in
pridemo v večno božje kraljestvo, kjer nam bo Bog
večno plačilo.

Kteri kristjani so krotki imenovani?

Tisti, ki se serde čez nje, ki jih žalijo, jim perza-
nesejo, hudo ne s hudim, ampak z dobrim povračujejo,
svojo naglo jezo potlačijo, iz ljubezni do Boga in bli-
žnjiga vse hudo preterpe, nobeniga ne žalijo, in tako v
miru svoje duše ostanejo.

Jezus je izgled in učenik ponižnosti in krotkosti,
in ker je bil ponižen in krotak, je bil tudi pokoren, in
s svojo pokoršino nam je perdobil, kar je napiih in ne-
pokoršina pervih staršev zgubila, namreč pravičnost in
zveličenje. Ponižen kristjan je tudi krotak, in krotak
je tudi ponižen; ponižnost ga stori, de rad dopolne vse
dolžnosti do bližnjiga. Krotak kristjan je krotak v ser¬
cu, v besedah in v zunanjim obnašanji do bližnjiga, pa
ne iz hinavšine, kakor sladki in perliznjeni ljudje, ki
imajo med na jeziku, strup pa v sercu, ampak iz ljube¬
zni do Boga in bližnjiga.

Krotak in ponižen kristjan je pokoren svojim višjim,
poterpežljiv, perzanesljiv in usmiljen do podložnih, Ijubez-
njiv in prijazen proti vsiin; nesreče in nadloge voljno
brez mermranja preterpi, ker je v voljo božjo vdan.
Ponižnost in krotkost varjete kristjana pred napiihatn
duše in jezo serca. Nekteri misli, de je krotak in po¬
nižen, zato ker je krotkih besed, in se tudi po zunanjim
krotko obnaša, dokler mu je vse po volji, ako ga pa
kdo z besedo razžali, se njegov duh naglo napuhne,



440

serce od togote vname, in pozabi se, kdo de je, tak naj
ne misli, de je krotak in ponižen. Kjer Jezusov duh
prebiva, tam je ponižnost in krotkost, kjer pa Jezuso-
viga duha ni, tam je napuh in jeza.

Dolžnost je, de se kristjan hudimu vstavlja, svoje
podložne od greha odvraeuje, slabo zaderžanje svari, jih
strahuje in boljša; pa vselej le z ljubeznijo in krotkostjo,
ker ve, de lepa beseda tudi lepo mesto najde; naglost,
derečnost pa le nevoljo, jezo in togoto napravi. Serditiga
in togotniga človeka nobeden ne ljubi, le tresejo se pred
njim, v sercu ga zavidijo, krotkiga pa ljubijo, in iz lju¬
bezni ga tudi radi ubogajo. Sv. Frančišk Salezi pravi:
Dobe se ljudje, kteri so zunaj hiše kot angelji, doma
pa kot hudobni duhovi. To je z drugimi unanjimi ljudmi
so perljudni, prijazni, krotki in dobri, de bi od njih mi¬
slili, to so kot angelji; z domačimi so pa čmerni, serdi-
ti, hudobni, vedno jih vjedajo, za vsako reč kregajo, de
z njimi ni živeti.

Krotak kristjan premaguje svojo jezo v sercu, ne
da ji v njem prostora; kakor počuti v sebi, de se ho¬
če v njem vzdigovati, v hipu jo potlači, ker se boji, de
bi ga ne zmagala, ker ve, de potlej si ne bo kaj mo¬
gel; živi s svojim bližnjim v miru in prijaznosti. Sveti
Jakob pravi: »Jeza ne stori, kar je pred Be¬
gam pravično.w Jak. 1. 20. In ko se človek kesa
zavoljo tega, kar je v jezi govoril ali storil, se ravno
zato tudi krotak pred od konca jezi vstavlja , in Boga
pomoči prosi.

Prosimo vselej Boga pomoči, kader se bo začela
jeza v nas vzdigovati, in Bog nam je bo dal, de jo bo¬
mo premagali in krotki ostali. Ako smo se pa zgubili,
prosimo Boga in bližnjiga odpusenja , in varimo se za-
naprej in vojskujmo se serčno zoper njo.



441

dli je kratkost vsakima kristjanu potrebna ?
Vsakimu je potrebna, ker mora večkrat med svojo-

glavnimi in nevkrctnimi živeti, kteri ga žalijo.

Zakaj tedej Kristus imenuje krotke srečne ?
1) Zato, ker v svojim sercu nobeniga nepokoja ni¬

majo, kteriga pa jezin občuti.
2) Ker to malo, kar imajo, v lepim miru vživajo,

in so z vsim zadovoljni, kar jim Bog da.
3) Ker bodo Gospodove dobrote v nebesih vživali.

Ktere žalostne imenuje Jezus srečne ?
Tiste, kteri zavoljo svojih grehov žaljujejo in zavo¬

ljo svojiga hudiga poželjenja, kteriga so z grehi hujiga
si storili; ki žaljujejo nad pomanjkljivostjo praviga na¬
mena per svojih dobrih delih, kterih niso vselej iz čiste
ljubezni do Boga storili, in ki žaljujejo čez grehe dru¬
žili, ki so Boga razžalili. Sv. Pavel pravi: »Žalost,
ktera je po Bogu, pernese seboj pokoro k stanovitnima
zveličenju, žalost po svetu pa sniert seboj prinese?’ 2.
Kor. 7. 10.

Tisti, ki nad svojimi grehi žaljujejo, in se spoznajo,
de so podobo božjo v sebi omadeževali, in zato zdihuje¬
jo in žaljujejo, bodo po pokori, ki jo delajo, k Bogu
perpeljani, in Bog jih bo z nebeškim veseljem razsvetlil,
kar jim Jezus obljubi.

Kteri pa žaljujejo zavoljo zgube časnih, telesnih
dobrot, ali ko ne morejo zadobiti, kar žele; ali , ko ne
morejo zavoljo kakošnih nadlog veselja sveta vživati, ka¬
kor žele, nimajo prave žalosti, so še otroci sveta, lju¬
bijo le zemeljske dobrote in ne Boga, njih žalost jih ne
pelje v večno veselje. Taki s svetain govore: Blagor
jim je, kteri so zmirej lahko veseli in se smejejo.

Bog zavoljo grehov žalostne pa tudi na tem svetu
tolaži, ker jih ljubi, ki jim odpusti grehe in večne štra-
finge v zakramentu svete pokore, in jih po njih vesti



442

tolaži s znotranjim veseljem, ki ga od časa do časa v
sercu občutijo.

Ker je pravičen kristjan v vsili svojih delih vselej
zmiren, je tudi v žalosti, de ga sovražnik zveličenja ne
zmoti in bi prehudo ne žaloval, ker nezmerna žalost je
pregrešna; zmoti človeka, stori ga nemirniga, obupljivi-
ga, de ga ne veseli moliti, de ne posluša dobrigo nauka
in ne sveta; nima veselja do dobrih del in k nobeni re¬
ci, vse mu vpade, ker misli, de ne zamore več dobriga
delati, in de mu ni več pomagati.

Pred tako škodljivo žalostjo, če je tudi nad grehi,
se mora vsak kristjan varovati; terdno naj upa v božjo
vsigamogočnost in milost, ker sam Bog zapove va-nj
upati; pogleda naj Jezusa na križu, ki je zavoljo njega
umeri; naj moli, kakor sveti Jakob uči, de, če je kdo
žalosten med vami, naj moli, ker Bog je naše veselje
in naša tolažba. Naj se raztrese po unanjih opravkih
v svojih mislih; gre naj v drušino dobrih ljudi, de ne
bo v samoti, ktero nezmerno žalosten preveč ljubi; gre
naj večkrat k spovedi in k svetimu obhajilu, razodene
naj modrimu in dobrimu spovedniku svojo žalost, in Je¬
zus mu bo dal moč, razveselil bo njegovo dušo, de bo
zopernost svoje žalosti voljno preterpel, in poravnal pre¬
grešno veselje, ki ga je nekdaj v grehih vžival. In ko
bo zvesto obstal skušnjo, ga bo Bog iz nje rešil, mu
dušo z veseljem napolnil, in bo mirniga serca.

Kteri so lačni in žejni pravice?

Tisti, ki žele voljo božjo zmirej bolj spoznati in do¬
polniti ; oni hrepene po dopolnjenji volje božje , kakor
lačen in žejin človek po jedi in pijači. Desiravno že
pravično žive, si vender le zmirej prizadevajo, še sve¬
tejši biti, Boga popolnoma ljubiti; kar bodo pa še le v
večnosti dosegli, ker bodo Boga gledali in ga popolnoma
ljubili, kar si tukej iz celiga serca vošijo. Bog jim pa



443
že tukej nekoliko njih želje spolne, ki jim da svetiga
Duha, kteri jim um razsvetli, de voljo božjo vedno bolj
spoznajo; da jim moč jo spolniti , in to jih v sercu več
veseli, kakor vsako drugo zemeljsko veselje; in pelje jih
po poti v večno zveličenje, za kar jih je Bog vstvaril
in Jezus odrešil.

Ljubi kristjani! vsakdanja skusnja nas prepriča, de
nobena dobrota na zemlji nasiga serca ne nasiti, ker je
za Boga vstvarjeno. Ce bogatin se toliko premore, ven-
der le več želi. Kdor prav spozna in živo občuti v
svojim sercu, de na svetu vse preide, de nič nima ostanj-
ka, kakor tudi on ne, le Bog sam je večen, tak upa v
Boga, de ga bo enkrat srečniga storil, in želi le Boga
in svetiga življenja, ker to je večno in tedej tudi stanovitno.
Prizadevajte si tedej vse grehe in nagnjenje do njih iz
svoje duše strebiti in sveto živeti, in pustite posvetne
le v zemeljske reči zaljubljene ljudi tiste srečne imeno¬
vati, kteri imajo obilnost blaga, in jim nič ne manjka,
in poslušajte Jezusa, kteri le tiste zveličane imenuje, ki
so lačni in žejni svetiga življenja, oni bodo nasiteni v
nebesih z večnim življenjem.

Kteri so milostljivi?

Milostljivi so, kteri bližnjima iz ljubezni do Boga
pomagajo, kader je v dušnih ali telesnih potrebah, in
mu iz serca odpuste, če jih je razžalil.

Na duši mu milost skažejo, ako mu h kersanskimu
življenju pomagajo, pohujsenje odvračajo, nevedniga pod-
nče, dober svet dajo, ga iz ljubezni krotko posvare in
od greha odvračajo. Na telesu pa, ko mu v revsini po¬
magajo, ga pred nesrečo varjejo in mu k sreči pomagajo.
Tode usmiljenje mora vselej s pravico združeno biti.

Kakor nas Jezus uči, de k vsakima dobrima delu
nam je gnade božje treba, in de si jo z deli milosti pri¬
dobimo, tako bodimo do revnih toliko usmiljeni, kolikor



444

si vosimo, de bi bil Bog z nami usmiljen, kar si vosimo,
de bi nam drugi storili, storimo jim tudi mi.

Kteri so čistiga serca ?
Tisti, ki Boga čez vse ljubijo, in nedolžno brez vsi-

ga nečistiga in druziga greha žive; in tudi tisti, ki so
po delih pokore po gnadi Jezusa Kristusa v zakramentu
svete pokore od grehov očišeni, se vsiga varjejo, kar
je zoper božje zapovedi, in pravično žive.

Nobena človeška duša ne more zadosti čista biti,
Boga gledati, ako je sveti Duh ne očisti; ktere je pa
on očistil, ga že na tem svetu nekoliko gledajo ali spo¬
znajo, ker imajo od grehov očišeno dušo in živo vero v
božje razodenje. Vidijo, de je Bog vse vstvaril, vse
viža in ohrani, de brez njegove svete volje se nič ne
zgodi; če berejo sveto pismo, ali verno poslušajo božjo
besedo, bodo v sercu ginjeni, omečeni in potolaženi, ker
Boga zmirej bolj spoznajo; njih serce občuti posebno
veselje do Boga, ga zmirej bolj ljubijo ; kteri so pa v
grehih, ne vidijo ali ne spoznajo Boga, ne občutijo nobeni-
ga veselja do njega, ljubezen do greha jih oslepi, in to¬
rej jim nič mar ni za božje reči, njih duša je mertva
za Boga in za nebesa.

Tiste, ki že zdej Boga spoznajo in brez greha sve¬
to žive, imenuje Jezus srečne, zato ker ga bodo v ne¬
besih se le gledali, in z njim se večno veselili. De bi
mi med tiste srečne kristjane prišteti bili, prosimo Boga,
de bi nam vstvaril čisto serce, in ponovil v našim oserčji
praviga duha; očistimo pa tudi svoje duše v zakramentu
svete pokore, in vživajmo sveto rešuje telo, de močni
ostanemo v dobrim in svetim življenji na zemlji, in go¬
tovo bomo v večnosti Boga gledali od obličja do
obličja.
Ktere imenuje Kristus mirne?

Tiste, ki so Bogu pokorni, svojima bližnjima radi



odjenjajo, se ž njim spravijo, in raji krivico terpe, ka¬
kor bi jo delali.

Kolikeri je pravi mir?
Pravi mir je trojni: mir z Bogam, sam s sabo, in

s svojim bližnjim.
Kdaj ima kristjan mir z Bogam?

Takrat ko poželjenje in nagnjenje do hudiga s po¬
močjo gnade božje premaga, po božjih zapovedih živi;
se vse po lepim redu godi, de je duša Bogii, telo pa
duši pokorno. V takim kristjanu je nebeško kraljestvo,
ako le Bog v njem zapoveduje, in mu je duša v vsim
pokorna; v njem vojvoda teme nič ne zamore škodovati.
Rimlj. 7. 23—25.

Kdaj je človek v miru sam s sabo ?

Kader svoje nagnjenje do hudiga in pregrešno po¬
željenje premaguje, je čist od grehov, in mu vest nič
hudiga ne očita. »Tisti, kteri tvojo postavo lju¬
bijo, imajo velik mir, in nič jih ne pohujša.”
Psi. 118. 165.

Kdaj ima človek mir z bližnjim?

Ko z njim prijazno , mirno živi, in se ne prepira,
ampak njegove slabosti z ljubeznijo prenaša.
Kaj mora kristjan storiti, de bo z bližnjim v miru
živel ?
Mora vse opustiti, kar ljubezen do bližnjiga zmanj¬

šuje, vse pa storiti, kar ljubezen do bližnjiga ohrani. K
temu mu je pa posebno ponižnosti, krotkosti, poterpež-
Ijivosti, prizanesljivosti in miru v sercu treba; zakaj,
kdor v sebi miru nima, ga tudi zunaj sebe nikjer naj-
del ne bo.
Kdaj je mir goljufan?

Takrat, kader človek svojimu nagnjenju do hudiga



446

pervoli, in svojo vest z grehi tako zaduši, de mu nič ne
očita. »Za hudobne ni miru, reče Gospod?’
Iza. 48. 22.

Pravi mir pride od Boga, on je Oče miru, in hoče,
de bi tukej med seboj v miru živeli. In ker je greh mir
razderl, in sovraštvo med Bogam in človekam napravil,
je Jezus prišel, in kot srednik med Bogam in človekam
spet mir napravil, svetiga Duha poslal, de s svojo gna-
do mir dela in ohrani v Jezusovi cerkvi, ki je hiša miru
in sprave. Kteri so v njegovi cerkvi, so otroci božji,
kteri so pa cerkvi nasproti, se ji vstavljajo , se od nje
ločijo, so otroci hudičevi.

Bog nam daj vsim skup v božjim miru, v Jezusovi
cerkvi skupej živeti, in enkrat v nebesih večmi mir z
otroci božjimi veselo vživati!

Ktere kristjane imenuje se Jezus zveličane ?
Tiste, kteri vse hudo, kar jim hudoben svet zavo¬

ljo Jezusa po krivici prizadene, voljno preterpe. Sveti
Pavel pravi: »Hvalimo se tudi z nadlogami, ker vemo,
de nadloga poterpljenje pernese, poterpljenje pa skušnjo,
skušnja pa upanje, upanje pa ne osramoti, zakaj božja
ljubezen je izlita v naše serca po svetim Duhu, kteri
nam je dan.” Rimlj. 5. 3—5.

Popolnoma je kristjan, kteri iz ljubezni do Boga
ne dopolne le vsili božjih zapoved, temuč tudi preganja¬
nje, sovraženje, sramotenje, vse hudo in lažnjivo govor¬
jenje zoper sebe, in škodo na blagu zavoljo Kristusa,
ko va-nj verje, voljno terpi, in je še zraven veseliga
in mirniga serca; ker on Boga popolnoma ljubi, ko se
ne da od ljubezni do Boga ločiti. Takimu kristjanu ni
mar, ali ga ljudje hvalijo ali opravljajo; on iše časti le
per svojim nebeškim Očetu, in ne na zemlji, ker ve,
de hudobni ljudje so preroke, Kristusa, aposteljne in
svete kristjane preganjali in sovražili, de tudi njemu se



447

ne more bolje goditi; in takimu kristjanu pravi J ezus
naj se veseli, ker njegovo plačilo bo obilno v nebeškim
kraljestvu. Takim je tudi sveti Pavel povedal, kako
se jim bo godilo, rekoč: »Vsi, kteri hočejo pobožno ži¬
veti v Kristusu Jezusu, bodo preganjanje terpeli.” 2
Tim. 2. 12.

Tode Kristus le tistim nebeško kraljestvo obljubi,
kteri so po krivici zavoljo njega preganjani, ne pa ti¬
stim, kteri so zavoljo grehov, zavoljo njih nerodnosti,
sitnosti ali zavoljo njih strupeniga jezika preganjani, so¬
vraženi in opravljani, oni prejmejo po zasluženji plačilo.
Pa tudi takim po milosti božji vse hudo, kar terpe, v
dobro zaleže, če obstanejo svojo krivico, se poboljšajo,
za pokoro svojih grehov voljno terpe, ko spoznajo, de
so tega vredni, terpljenje Bogu darujejo, in ga odpuse-
nja grehov prosijo.

9* Od evangeljskih svetov.
Kteri so evangeljski sveti?

Evangeljski sveti so:
1) radovoljno uboštvo,
2) vedno devistvo,
3) vedna pokoršina pod kakim duhovnim po¬

glavarjem.
Take kristjane je cerkev vselej imela, kteri so si

posebne dolžnosti naložili, in z obljubo poterdili, de so
jih bolj gotovo dopolnili, kterih jim Bog ni zapovedal,
pa vender Jezus ljudem po samim svetoval, zato, de so
bolj popolnoma po kersansko živeli.

Jezus zapove serca na časno blago ne pervezati,
ga le imeti zato, kar je potrebno , in zraven ubog v
duhu biti; pove tudi, kako težko je bogatimu, ali blaga
nezmerno željnimu človeku v nebesa priti, de ložej gre
kamela skozi sivankino uho, kakor bogat v nebesa;
zato, ker je človeku skorej nemogoče, de bi svojiga bo-



448

gastva ne ljubil, va-nj ne zaupal in prevzeten ne postal,
kar je zoper voljo božjo. Ko pa kristjan zeli, de bi vse
božje zapovedi popolnoma dopolnil, zraven se pa boji,
de bi ga blago ne težalo in ne motilo na poti proti
večnosti, de bi ozkiga pota v nebesa ne zgrešil;
se odpove vsimu posvetnima blagu, ga od sebe da, in
to svojo voljo z obljubo poterdi. Tak si izvoli radovo-
Ijno uboštvo, kteriga je Jezus le svetoval, pa ne zapo¬
vedal, kai’ se iz pogovora z mladenčera učimo, kterimu
je rekel: »Ako hočeš popolnoma biti, pojdi in prodaj,
kar imaš, in daj ubogim, in boš zaklad v nebesih imel,
in potlej pridi in hodi za mano?’ Mat. 19. 16—22.

De bi bil pa Jezus ljudi k dopolnjenju tega sveta
pripravne storil, je vsim obljubil stokrat poverniti, kteri
bodo vse zapustili in ubogi živeli. Po tem svetu so apo-
steljni storili, ker so vse zapustili, ubogo živeli in druge
učili. Sv. Peter je uprašal Jezusa, rekoč: »Vse smo
zapustili, in za teboj šli, kaj nam bo zato? In Jezus
mu je obljubil, de v nebesih bodo stoterno povernjeno
prejeli, in večno življenje dosegli. Mat. 19. Tode mora,
kdor to obljubo stori, rad in popolnoma se vsimu blagu
odpovedati, in celo nič lastniga imeti.

Kaj je vedno devištvo?

Je radovoljno Bogu storjena obljuba, vedno čisto
živeti, in v zakonski stan nikoli stopiti zato, de se bolj
popolnoma in bolj sveto na duši in na telesu živi.

Kristjan, ki ve, kako čisto mora živeti, in de bi
ne bil v nevarnosti v zakonu, se kterikrat zoper či¬
stost pregrešiti, raji sam ostane; de bi pa bolj gotovo
tako ostal, se z obljubo zaveže vedno čistost ohraniti.
Jezus ni zapovedal v vednim devištvu ostati, ker pravi,
de ni vsakima dano, hvali pa tiste, kteri zavoljo nebe-
škiga kraljestva vedno device ostanejo. Ravno tako tudi
sv. Pavel ne zapoveduje deviškiga stanu, le svetije ga;



449

od njega je bilo že povedano. Skerbno naj se vsak
varje nečistosti telesa in duše.
Kaj je ve'dna pokoršina pod kakim duhovnim po¬
glavarjem ?(

Vedna pokoršina je, kader se kdo svoji volji popol¬
noma odpove, in se zavoljo Boga, de bi bolj popolnoma
bil, kakima duhovnima poglavarju podverže, in njegovo
povelje s ponižnim sercarn spolnuje.

Ko kristjan spozna svojo napačno voljo, de se vedno
božji volji vstavlja, se boji, de bi se ne pregrešil, in
želi vselej le božjo voljo spolniti; se podverže dušnima
poglavarju, se svoji volji odpove, se njemu vda, de bi
ga vižal, de bi vselej storil, le kar Bog zapove, in sko¬
zi to dosegel prostost božjih otrok. On je pa zato vo¬
lji svojiga dušniga poglavarja v ponižnosti svojiga serca
z veseljem vselej pokoren; preč stori, kar mu reče, ka¬
kor bi mu Kristus sam rekel. In de bi vedno v ti po-
koršini ostal, se z obljubo zaveže.

V cerkvi Jezusovi so se vselej taki kristjani dobili,
kteri so se z obljubo zavezali po evangeljskih svetih
živeti; in kteri so se zavezali, jim je tudi Bog svojo
gnado dal tako živeti, so ložej svoje hudo poželjenje
zmagali, po nebeških dobrotah bolj hrepeneli, bolj serč-
no Bogu služili, in si zasluženje v nebesih vikšali. Po¬
sebno pa se le klošterski ljudje k takima življenju z
obljubo zavežejo. Prizadevajmo si pa vsi popolnoma biti,
in Bog bo dal, de bo naše veselje popolnoma v nebesih.

1O. Od nekterili dobrih dčl.
Desiravno je vsako delo do bro, ki ga kristjan po

zapovedi božji s pomočjo gnade božje zavoljo Boga stori,
vender keršanski nauk nektere dela posebno dobre ime¬
nuje. Nar imenitniši so: molitev, post in ubogajmeda-
janje. Angelj Rafael pravi Tobiju: »Boljši je molitev s
II. Del. 29



450
postani in ubogajmedajanjem, kakor zaloge zlata sprav¬
ljati.” Tob. 12. 18.
Kaj zapopade v sebi molitev ?

Molitev zapopade v sebi vse bogaboječe premišlje¬
vanje božjih lastnost in del, vsako delo, ki ga kristjan
stori, de Boga in njegove svetnike počasti , jih zavoljo
Boga stori in njemu daruje. Molite brez prenehanja,
pravi sv. Pavel. 1. Tes. 5. 15.
Kaj zapopade v sebi post?

Post ne zapopade le samo tega , de si kristjan po
zapovedi cerkve ob zapovedanih postnih dnevih kaj per-
terga, ampak zapopade vse, kar svojimu pozeljenju in
nagnjenju odreče, de se ložej greha varje; tudi zderžati
se od dopušeniga vživanja veselja , de se vadi sebe za¬
tajevati in v pokori živeti.
Kaj se pa od ubogajmedajanje vzame?

Vse dušne in tesne dela milosti.
Z ubogajmedajanjem se kristjan v ljubezni do bli-

žnjiga vadi, in z deli pokaže, de jo v sercu ima; po
ljubezni do bliznjiga pa tudi Boga razodeva, ko vse le
iz ljubezni do Boga stori; posnema Jezusa, ki je pov¬
sod dobro delal, koder je hodil. Ljubezen ga žene bliž¬
njima v telesnih potrebah pomagati. Ker vidi, de njegov
bližnji nima potrebniga živeža, kteriga si zavoljo staro¬
sti ali bolezni ne more zaslužiti; ali ker ima veliko
otrok, ali de je dragina, takrat mu ljubezen pravi: lomi
siromaku kruh. Izaj. 58. 7. Bolan ali nadložen človek
želi kozarec vina, pa še merzle vode nima, de bi jo pil;
ljubezen mu pravi: daj mu piti, in veselo kaj da, pose¬
bno rad mu da, ko se spomni Jezusove obljube, de tudi
kozarec vode bo plačan na dan sodbe, kteriga bo bližnji¬
mi! zavoljo Jezusa dal. Mat. 10. 42. Pride k. njemu po¬
potni človek, ki je bil na svoji poti nesrečen , je zgubil
svoje blago, ali se imi je, kar si bodi, hudiga zgodilo;



451

ljubezen mu pravi: vzemi ga pod streho , postrezi mu,
tudi ti bi si želel v takih okoljsinah, de bi te drugi pod
streho vzeli, in te preskerbeli. — Ko vidi svojiga bli¬
žnjica, de nima obleke, ali zadosti ne za zimo; ali de
nima postelje, ali derv ne, de bi si zakuril, in se ogrel;
mu ljubezen govori: obleci ga, grej ga, glej, kako se
tebi dobro zdi, ako vse to imaš, tudi njemu bo dobro
storilo, če mu bos dal. —■ Bližnji leži bolan, nima po¬
strežbe, nima zdravil, de bi jih vžival in z božjo pomoč¬
jo po njih ozdravil; ljubezen mu pravi: posnemaj Sa-
marjana, ki se je ranjeuiga usmilil, in ga s potrebnim pre-
skerbel — Ako je kdo po krivici v ječi zapert, in bi
mu kdo zamogel iz ječe pomagati, mu ljubezen govori:
pomagaj mu iz ječe, ker krivico terpi, ali če ga ne
moreš rešiti, saj polajsaj mu terpljenje. — Umerje siro¬
mak, nima toliko, de bi ga po kersansko spravili, in lju¬
bezen pravi: tvoj brat je, pomagaj ga po kersansko spra¬
viti , stori, kar je storil Tobija s svojimi mertvimi brati.

Kdorkoli ga po kersansko ljubi, po delih mi¬
losti pokaže svojo ljubezen; kdor je pa neusmiljen in
terdiga serca, ki bi lahko zamogel pomagati, pa ne po¬
maga, gotovo ne ljubi bližnjiga. On pa se raji pomaga,
ker ve, de dela milosti Tobijeve in Kornelija je Bog z
dopadenjem sprejel, in angelj jih je pohvalil. Cahej je
razdelil polovico svojiga premoženja med uboge, in Jezus
ga je imenoval simi Abrahamoviga. Sveti Lukež hvali
obilnost dobrih del vdove Tabite. In sv. Jakob pove,
de neusmiljena sodba bo zadela neusmiljene. In sv. Kri-
zostom pravi, de po dobrotljivosti se lepota svete vere
pokaže, in ona je sprava za grehe; ona pravične razo¬
dene, podpiro in moč daje svetnikam, in v svoji lepoti
in časti pokaže služabnike božje. Blagor kristjanu, kteri
z Jobam lahko reče: Ubogim nisim odrekel, kar so že¬
leli, in vdove oči nisim pustil čakati na pomoč. Svoj
kruh nisim sam pojedel, de bi ne bil tudi siromak od

29*



452

njega jedel, ker usmiljenje je od mladosti z menoj rastlo.
Revežev nisim mogel viditi brez oblačila. Popotnim so
bile moje vrata vselej odperte, in sim jih pod streho
jemal. Takimu bo .Jezus sodnji dan rekel: Pridi žegnan
mojiga Očeta v kraljestvu, ktero ti je od začetka sveta
pripravljeno.

Ktere dobre dela imenujemo telesne dela milosti?
Teh sedem:

1) lačne nasititi,
2) žejne napojiti,
3) popotne pod streho vzeti,
4) nage obleči,
5) bolnike obiskati,
6) jetnike rešiti,
7) merliče pokopati.

Kristjan, ki je po gnadi svetiga Duha razsvetljen, in
terdno voljo ima, Boga čez vse ljubiti, in vse njegove
‘zapovedi dopolniti, želi iz ljubezni do Boga in bližnjiga,
de bi vsi ljudje na zemlji Boga tako častili in ljubili,
kot on ; zato skerbi tudi za dušo svojiga bližnjiga. Ko
vidi, de bližnji greh dela, in nobeden ga ne svari, ne
starsi, ne gosposka po svoji od Boga zato dani oblasti;
vidi, de je v nevarnosti svojo dušo večno pogubiti, mu lju¬
bezen govori: svari ga, morebiti ga odverneš od večni-
ga pogubljenja. — Ali ko vidi, de bo njegov bližnji iz
nevednosti, ali zavoljo pomanjkanja žive vere v Boga,
ali iz pomanjkanja strahu božjiga kaj hudiga, ali kako
krivico storit, ga ljubezen žene, in mu pravi: uči ga,
svari, prosi ga, de bi hudiga ne storil, in se vekomaj
na duši ne poškodoval. — Vidi nekteriga, de ima ne¬
mirno vest, ne ve kaj bi storil, de bi prav bilo, je v
nevarnosti grešiti, upanje v Boga zgubiti, peša v pre¬
magovanji skušnjav, in misli, de ni mogoče jih prema¬
gati ; ljubezen do njega ne miruje, ga zbada, de naj mu



453

dober svet da, in da mn ga. — Vidi bližnjiga v revšini,
v nadlogah žalostniga, vsiga pobitiga, ga tolaži, priza¬
dene si, mu polajšati njegove skerbi in žalost, kakor ve
in zna. Če pa tudi njega hudobni ljudje žalijo z besedo
ali z djanjem, in ve, ko bi se hudobnima vstavljal, ali
ga gosposki zdal, bi se terdovratnisi, hudobniši in naga-
jivši postal; raji krivico voljno terpi, in mu odpusti, de
sam greha ne stori, in de od svojiga zopernika več gre¬
hov odverne, in ga prej s sabo spravi. — Ker pa vsi
živi, in tudi mertvi kristjani, ki so se v gnadi božji iz
sveta ločili, med seboj združbo imajo, in so z ljubeznijo
zvezani, žele in si prizadevajo eden druziga posvetiti,
kar pa vselej ne zamorejo, Bog pa vselej; tako pa pro¬
sijo eden za druziga, de bi jim on pomagal v dušnih
potrebah. — Tako razodeva dober kristjan ljubezen, ki
jo v sercu do bližnjiga ima, po zunanjim z deli, kar bo
per dolžnostih kristjana do duše in telesa bližnjiga obil-
niši povedano.

Ktere so duhovne dela milosti?

Duhovne dela milosti so:
1) grešnike svariti,
2) nevedne učiti,
3) tistim, ki dvomijo, prav svetovati,
4) žalostne tolažiti,
5) krivico voljno terpeti,
6) odpustiti jim, ki nas žalijo,
7) ža žive in mertve Boga prositi.

11. Od grčim.
Kakor pravičen kristjan po delih kaže, kako nje¬

gova duša Boga ljubi, tako tudi grešnik po delih razo¬
deva svojo slabo nepokorno voljo , svoje misli in želje,
ki jih v sercu ima, ko so božjim zapovedim nasproti
storjene. Po besedah in delih se človek spozna, kako«



454

sen de je, kakor drevo po sadji. Jezus pravi: »Dober
človek iz dobriga zaklada, dobro prinaša, in hudoben
človek iz hudiga zaklada, hudo prinaša.” Mat. 12. 35.
»Od znotraj, iz človekoviga serca namreč izhajajo hude
misli, prešeštva, nesramnost, boji, tatvine, lakomnosti,
hudobije, goljufija, nečistost, hudobno oko, kletev, ne¬
spamet.” Mark. 7. 21. 22.

Kdorkoli v svojim sercu prostovoljno kaj taciga
misli, zeli, govori ali stori, kar je Bog prepovedal, greh
stori, se od Boga in svojiga zvelicerja odverne. Zakaj,
kakor pravičen kristjan , ki si prizadeva zmirej bolj na
tanjko po božjih zapovedih živeti, se zmirej bolj z Bo-
gam zedini, tako se, kdor za božje zapovedi ne mara
in jih ne dopolnuje, čedalje bolj od Boga odteguje in ve-
či grešnik prihaja. Vse to pa pride iz njegove proste
volje, ko sam tako hoče, ker Bog človeka od mladih
dni k dobrima napeljuje, človek pa sam hudo izvoli.

Grešniki ne pomislijo na svojiga Boga in stvarnika,
kteri v svojih lepih nebesih prebiva, kjer se angelji in
zvoljeni svetniki k svoji nar veči sreči štejejo , de ga
smejo častiti; njega večniga, čez vse svetiga, pravični-
ga, dobrotljiviga, usmiljeniga in ljubezniviga Očeta, vsi-
gamogočniga Gospoda in kralja nebes in zemlje , kteri
ves svet ohrani, vse oživi, vse s svojo ljubeznijo in mi¬
lostjo napolni; za svoje zgubljene otroke skerbi, in na¬
mesti, de bi jih po svoji pravici zavergel, jih le ljubi.
Grešnik pa iz napuha noče tega, kar Bog hoče, se bra¬
ni in vstavlja Bogu pokoren biti, le svojo voljo spozna,
ne mara za božje podučenje in zapovedi, le po svoji
glavi dela

O kako oslepljen na umu in hudoben v sercu je
grešnik, de raji v kraljestvu hudičevim ostane, in Bogu
in svojima zveličerju nasproti dela , ker vender vediti
mora, de Bogu se nobena stvar vstavljati ne sme; in
de se mu v sercu milo ne stori, ker ve, de Bog se ni-



455

koli ne utrudi, in ga iz ljubezni zmirej od pogubljenja
odvračuje, on pa ga noče slišati!

Ker kristjan ne stori, kar Bog storiti zapove, gre¬
ši z opušenjem dobriga. Postavim, Bog zapove: Ljubi
svojiga bližnjiga, pomagaj mu, hodi dobrotljiv do njega,
daj ubogajmo, beži iz slabe perložnosti, poslušaj božjo
besedo, moli, bodi krotak, miren, poterpežljiv; starši re¬
dite svoje otroke po keršanskih zapovedih, i. t. d. Kdor
tega ne stori, se z opušo ali zamudo dobriga pregre¬
ši, se od Bog’a odverne, ker ga. ne posluša, ga razžali.

Ako pa stori, kar mu je Bog prepovedal storiti,
greši z djanjem. Postavim Bog prepove pohujšanje da¬
jati, krasti, goljufati, ohernovati, zapravljati, svojiga bliž¬
njiga na časti ali na blagu poškodovati, nečistost i. t. d.;
in kdor kaj taciga stori, kar je Bog prepovedal, greši
z djanjem. Grešnik sebe vidi v zgubljenim sinu, in dela,
kar je on delal.

Kaj je tedej greh?

Greh je prostovoljno, spoznano prelomljenje božje
ali cerkvene zapovedi.

V navadi je že od Adama in Eve sem, de grešnik
svoj greh izgovarja, in rad na druziga izvračuje. Pa
sv. Jakob pove, kako se greh v človeku začne, in de
vsak iz svoje proste volje greši. Nihče, pravi on, naj
ne reče, kader bo skušan v greh, de ga je Bog sku¬
šal, Bog- ne more nobeniga skušati, de bi ga v greli
napeljal, ker je svet. Hudo pride iz našiga poželjenja,
to človeka nagiblje v greh, de bi mu dovolil, in storil,
kar koče, in je zoper božjo zapoved, je v djanji grešil.
Postavim: Človek, ki je reven in ubog, vidi, de njegov
bližnji ima obilnost blaga in denarja, misli in govori sam
per sebi: ako bi mu nekoliko vzel, njemu bi se nič ali
clo malo poznalo, meni bi pa veliko zaleglo; lahko bi
se oblekel, bolje jedel in pil; to govori hudo poželjenje



456

v njem, in do zdej je le se skušnjava, in ni se greh.
Če mu pa to dopade, radovoljno na to misli, si iz glave
ne zbija, se je že greh začel, in ko v to pervoli, in bi
rad storil, če bi bila le perložnost ukrasti, je že s svojo
voljo v sercu greh storil. Ko je pa perložnost najdel,
je tudi ukradel, in po svojim delu je zunaj pokazal, de
ima slabo voljo, de je hudoben, in de ima od Boga od-
vernjeno serce, ko je božjo zapoved prelomil. Tako hu¬
do poželjenje s svojim prijetnim obetanjem nas v vsak
greh napeljuje; zato naj noben grešnik svojiga greha
na druziga ne zmetuje.

Kakor dober kristjan, kteri v svoji duši misli, želi
in voljo ima vselej le po božjih zapovedih storiti, in tudi
per vsaki perložnosti v djanji stori, le dobre dela do-
pernasa; tako tudi grešnik, ki misli, želi in po svojim
hudim nagnjenji zoper voljo božjo storiti, tudi v djanji
stori, kjer perložnost dobi, in rad stori, ker duše ne
more nobena moč in ne oblast posiliti po svoji prosti
volji hudo storiti.

Mi pravimo, de je greh prostovoljno, spoznano pre-
lomljenje božje zapovedi, je razžaljenje božje, zato, ker
človek, ki ni per pameti, ali majhni otroci, ki se se pa¬
meti ne zavedo, ne grese, ker ne razsodijo, kaj je prav
ali ne, ne volijo po svoji prosti volji; ali ako bi iz ne-
zadolžene nevednosti božjo zapoved prelomil, ali ako bi
človek po telesu s silo moran bil, in se nikakor ne mo¬
gel ubraniti, v svojim sercu pa nikakor ne pervolil, bi
tudi ne grešil. Postavim, ako bi bil kdo po sili v vodo
verzen, in bi utonil, bi ne grešil, ker ni po svoji prosti
volji smerti storil; če bi pa sam v vodo skočil in uto¬
nil, bi bil svoj ubijavec. Ravno tako bi bil brez greha,
če bi se mu po neprevideni nesreči zgodilo, de bi utonil.
Če se pa kdo vpijani, v pijanosti pamet zgubi, mu ni
le pijanost greh, ampak tudi vse, kar v pijanosti pre-
gresniga govori ali počenja, ali dobriga ne stori, kar



457

bi bil tisti čas, če bi trezen bil, storiti dolžan; vse to
mu je greh, desiravno ne ve, kaj dela, zato , ker se je
sam po svoji prosti volji vpijanil in pamet zapil. Tudi
med grešniki je razloček. Niso vsi enako hudobni, ne-
kteri manji, drugi veči; in ravno tako je med grehi tudi
razloček, nekteri so veči, drugi manji, enim pravimo
veliki ali smertni, drugim pa majhni ali odpustljivi grehi.
Ni enak greh, če tat komu en krajcer ali pa veliko de¬
narjev ukrade. Ali tat danes veliko denarjev ukrade,
drugikrat pa le en krajcer, pa le zato en krajcer, ker
ni mogel več ukrasti, per njem je tatvina zmirej velik
greh, zato ker je njegova volja zmirej hudobna in on
vedno perpravljen greh delati. Razloček je, če kdo svo-
jiga bližnjiga po nevedama v nevoljo perpravi, ali pa
nalas iz hudobije, ga draži, pika, mu zoperno govori in
mu nagaja; ali če duhovne, starise ali pa brata, sestro
ali koga druziga bližnjiga razžali. Razloček je , če ga
nalas poskodje ali pa nevedama po nesreči, ker, če ga
je bolj ali manj prostovoljno storil, veči ali manjši je
tudi greh.

Kakor smo se per dobrih delih učili, de se per njih
na to gleda, kaj kristjan dobriga stori, zakaj , komu in
kako dobro stori, in de se po tem sodi ali je veči, ali
manji dobro delo; se ravno na to tudi per grehih gleda,
kaj hudiga je grešnik storil, zakaj, komu in kakšna
škoda se je po njegovim grehu zgodila; ali je iz slabo¬
sti, po nevedama, iz naglosti ali s pomiselkam hudo sto¬
ril, ali se je bolj ali manj na božjo zapoved spomnil,
ali ga je manj ali bolj vest opominovala; ali je po svo¬
jim mesenim poželjenji ali z naprejvzetjem , iz hudobije
grešil, tako so tudi grehi manji ali pa veči.

Peter in Judež sta hudo grešila, pa vender je bil
nju greh razločen, desiravno obeh velik. Peter je per
svoji dobri volji, ki je Jezusa močno ljubil, iz naglosti
in iz človeskiga strahu ga zatajil. Judež je bil lokomnik,



458

ni Jezusa ampak denar ljubil, je bil hudobniga serca, in
je Jezusa s terdnim sklepam prodal, ker je sam sel k
višjim ga ponudit, de jim ga izda. Peter je precej spo¬
znal svoj greh, se je kesal in milo jokal, ker je Jezusa
razžalil, kteriga je iz cele duše ljubil. Judež ni ljubil
Boga, torej tudi prave grevenge ni imel, je obupal, in
se večno pogubil. Peter je grešil in precej vstal iz svo-
jiga greha, Judež je bil pa hudoben , njega je bila že
prej lakomnost zmotila, iti ni le enkrat grešil, kot Pe¬
ter, ampak že pred večkrat; on je bil že mertev na
duši, v grehu ves uglajen, ni več živel za Boga, scer
bi ne bil s tako terdnim sklepam svoje velike hudobije
speljal. Kdor kako stvar ali sebe več ljubi, kot Boga,
je mertev na duši. Tako je Herodež iz napuha, iz la¬
komnosti časti hotel Jezusa kot otroka že umoriti; fa¬
rizeji so bili polni pregrešne lastne ljubezni; kar so do-
briga storili, so le zato storili, de bi jih bili ljudje častili;
tedej so sebe in ne Boga ljubili: torej so bili mertvi na
duši, niso iskali božje, ampak svoje časti per ljudeh, ni¬
so Boga, ampak le sebe ljubili

Človek v svojim sercu vselej kaj ljubi, in ima pose¬
bno rad, ali Boga ljubi, ali pa kako drugo stvar; če Boga
ljubi, le za božje česenje skerbi po Jezusovim izgledu;
ima pa tudi zraven stvari rad pa le zato, ker jih potre¬
buje, ljubi pa vender le Boga v njih, ker jih je on dal.
Kdor pa Boga ne ljubi, ljubi greh, ljubi pa naj eniga
ali druziga, božje življenje duše ni v njem, ker greh in
ne več Bog v njem zapoveduje; za Boga mu ni več
mar, ga je zapustil, pokoršino mu odpovedal, in ljube¬
zen do njega je v njegovi duši ugasnila; naj je že potlej
v njem napuh, togota, lakomnost ali nečistost: gnade ni
več v njem; torej so tudi njegoye dobre dela, ktere v
stanu smertniga greha stori, brez zasluženja za večno
življenje, ker niso iz Boga in z gnade božje storjene,
ampak le po natori.



459

Tode bolj s pomiselkam kot človek božjo zapoved
prelomi, in bolj prostovoljno ko greši, veci je tudi greh,
zato ker je njegova volja hudobnisi. Hlapec, pravi
sv. pismo, kteri ve voljo svojiga gospoda, in je ne
dopolne, bo močno tepen, kteri jo pa ne ve, bo manj
tepen.

Od razločka med grehi tudi sv. pismo govori. Je¬
zus je Pilatužu rekel: »Kdor me je tebi izdal, ima veci
greh, kot ti?’ »Ce rečemo, de nimamo nobeniga greha,
sami sebe goljufamo, in resnice ni v nas.” 1. Jan. 1. 8.
»Nikar se ne motite: Ne knrbirji, ne malikovavci, ne
prešestniki, ne tatje, ne lakomniki, ne pijanci, ne oprav¬
ljivci, ne odertniki ne bodo kraljestva božjiga posedli.”
1. Kor. 6. 9. 10. »Kdor ve, de brat njegov stori greh,
ne k smerti, naj prosi, in življenje mu bo dano, kader
ne greši k smerti, ne rečem, de bi kdo za-nj prosil.
Vsaka krivica je greh, in nekter greh je k smerti.” 1.
Jan. 5. 16. 17.

Tako se po božjim razodenji prepričamo, de je med
grehi razloček, de so nekteri veci, nekteri manji; de tu¬
di pravični niso brez greha, tode nimajo smertniga gre¬
ha nad sabo, ampak le take, ki jih iz človeške slabosti
store, po kterih ljubezni božje, življenja duše ali posve-
cejoee gnade božja ne zgube.

Kolikeri je tedej greh?
Greh je sploh dvojin: izvirni ali pojerbani, in djan-

ski ali lastni.

Kaj je izvirni ali pojerbani greh?

Je tisti greh, ki sta ga Adam in Eva v raju sto¬
rila m mi v njima, m ki se iz nju v nas izvira, in kte-
riga greha strafmge in hude nasledke terpimo.
A7z/ je lastni greh ?

Je tisti, ki ga človek sam prostovoljno stori.



460

Kaj je smertni greh ?
Smertni greh je prostovoljno prelomljenje božje ali

cerkvene zapovedi v veliki reci.
Pravimo mu smertni greli, ker, ko grešnik spozna

božjo zapoved in jo ve, pokaže svojo termo, nepokorši-
no do Boga, kako de nič ne mara za-nj, kako lahko
mu ga je zapustiti, ni mu mar za odrešenje Jezusovo,
ne za pomoč svetiga Duha, ktero zgubi po smertnim
grehu, on nima več življenja za Boga, duša je za-nj
odmerla, živi le za pogubljenje, ker za nebesa več ne
dela, in ako se ne spreoberne, nikoli Boga gledal ne
bo, ker se je sam v kraljestvo hudičevo vergel.
Kaj je mali ali odpustljivi greh ?

Odpustljivi greh je prostovoljno prelomljenje božje
ali cerkvene zapovedi v majhni reči.

Ko kristjan kaj stori, nad čemur ni toliko ležeče,
ali ko brez pomiselka, brez nagnjenja do tega, kar je
storil, in ne radovoljno, in precej obžaljuje, ko se zave,
de ni prav; tako tak greh ljubezni do Boga v njegovim
sercu ne ugasne, ali gnade božje ne odvzame, zato je
manjši ali odpustljivi greh , ker mu ga Bog tudi ložej
odpusti.

Desiravno odpustljivi grelu kristjanu božje gnade
ne odvzamejo, se jih pravični kristjan varje , de vanje
ne pervoli, in se jih ne pervadi, ker ve, de mu gnado
božjo manjšajo, voljo slabe, nagnjenje do njih višajo in
močneje delajo do greha; ljubezen do Boga bolj merzla
perhaja, in če tudi nebes ne odvzamejo, ga vender zmi-
rej bolj od njih odmikajo. Varje se jih tudi zato, ker
iz malih lahko v velike pade, in ker tudi z majhnimi
Boga razžali; karkoli pa Boga žali, kristjan ne derži
za majhno hudo. Varje se jih pa tudi zato, ker jih Bog
tudi štrafuje, ker je pravičen.

Kolikokrat si pa tudi lahko kak greh za majhniga
mislimo, ki je velik. Nečimernost, radovednost, nepre-



461

mišljeno govorjenje, veselje do blaga, nagnjenje do kake
peršone druziga spola; ali strah pred clovekam, de bi
njegove ljubezni ne zgubili, malo natolcevanje, premajhna
čuječnost čez se: vse je iz perviga majhno; ko se pa
pervadi, kako delječ vse to nekteriga zapeljal Torej se
pravični kristjan, ki zeli vselej le po Kristusovim evan¬
geliju živeti, tudi majhnih grehov skerbno varje. Sveto
pismo pravi: »Kdor maliga ne čisla, bo počasi padel?’
Sir. 19. 1. »Kdor je zvest v nar manjšim, bo tudi
zvest v večim, in kteri je v majhnim krivičen, je tudi v
večim ” Luk. 16. 10.

Kdor bi pa mislil ali govoril, velikih grehov se ho¬
čem varovati, malih pa ne, tisti bi pokazal, de mu za
pravično življenje ni veliko mar, in de Boga prav ne
ljubi; tak se pa tudi velicih ne bo varoval, kader ga
bodo skušnjave napadle. Ako je pa kdo po nesreči gre¬
šil, naj spozna pred Bogam, de je grešil, in de potre¬
buje božje pomoči, naj Boga za njo prosi, in dal mu jo
ho, de se bo lahko greha varoval. — Varje naj se pa
vsak grešnik, de ne bo zgovarjal svojiga greha , ali se
tolažil s svojo slabostjo, ali pa s tem, de tudi drugi
greše, de ni on pervi in ne zadnji. Slabi, pohujšljivi
izgledi druzih grešnikov naj ga le varnišiga store, sla¬
bosti pa boječnišiga; zato, ker jih pozna, se ve tudi bol j
varovati, in se na se manj zanašati, in večkrat svete
zakramente prejemati in moliti, de več moč zadobi.

Kar j e bilo do zdej od greha povedaniga se vidi,
de človek znotrej in zunaj greši, de vselej , kolikorkrat
greši, s svojo voljo v svoji duši greši, desiravno vselej
ne razodene po zunanjim svojiga greha. Greši tedcj z
mislimi, željami, besedami, z d ja njem in z
o p u š e n j e m.

Greši znotrej z mislijo, ako na kaj hudiga misli, kar
mu je Bog prepovedal. Postavim, njegoviga bližnjiga
je kaka nesreča zadela, v svojim sercu misli na to ne-



462

srečo, in se mu dobro zdi, pervoli v to, de se je prav
zgodilo, de ga je nesreča zadela. Ako se mn pa take
misli le v glavo tlačijo, in jih nima rad, si jih iz glave
zbija, mu niso greh.

Ravno tako greši s željami, ko kaj prepovedaniga
poželi, in mu zelje dopadejo in vanje pervoli; zakaj,
dokler so mu zoperne, za nje ne mara, in se jih se boji,
mu niso greh; ker tak človek tudi storil ne bo , kar je
prepovedaniga. De z mislimi in željami človek greši,
nam deveta in deseta zapoved poveste, in Jezus pravi:
»Vam povem, de vsaki, kteri ženo pogleda , in jo po¬
želi, je že prešeštoval z njo v svojim sercu.» Mat. 5.28.
Vsi taki grehi so le znotranji, le z voljo storjeni.

Greh se tudi stori z besedami. Tudi besede zabole
človeka, kteriga razžali. Po besedah bodo nedolžni po-
hujsani in zapeljani, večkrat za ves čas njih življenja.
Po besedah pokaže človek, kaj v sercu misli in želi,
pokaže, kako hudoben de je v sercu, scer bi kaj takiga
ne govoril. Jezus sam nas uči, de se tudi z besedami
pregreši, ker pravi: »Od vsake prazne in nepotrebne
besede bodo ljudje odgovor dajali sodnji dan.” Mat. 12.
36. In kdor svojimu bratu reče raka , bo kriv zbora,
kdor mu pa reče norec, bo kriv peklenskiga ognja.
Mat. 5. 22. Judje so Jezusa z besedami umorili, ko so
vpili »križaj ga.”

Greši tudi z deli, kader človek hudo stori, kar je
v sercu mislil in želel. Kajn je mislil in želel svojiga
brata Abeljna umoriti, tedej je z mislimi in željami gre¬
šil, ko so bile zoper božjo zapoved, in ker je va nje
pervoli!; grešil je z besedami, ko ga je s perliznjenimi
besedami in lažmi na polje spravil; in v djanji, ko ga
je ubil.

Greši se z opušenjem, ako človek dobriga ne stori,
kar mu je Bog storiti zapovedal. — Ce ne moli, božje
besede ne posluša, ne bere, ne premišljuje, kako bi po



463

nji živel, več na posvetne, kcl na božje reči misli, praz¬
nikov ne posvečuje, ubogajme ne daje, ko bi lahko; ako
starsi svojih otrok, gospodarji svojih poslov h kersan-
skimu življenju ne napeljujejo; ako otroci svojim starsem
niso pokorni, i. t. d.

12. Aasik od poglavitnih grahov.
Grehi se se razdele v lastne in ptuje , ker ali jih

človek sam stori, ali pa je kriv, de jih drugi store. Lastni
grehi, ki jih človek sam stori, so pa tudi poglavitni
nekteri imenovani, nckteri grehi zoper svetiga Duha, in
v nebovpijoči grehi.

Grehov, kterirn poglavitni pravimo, je sedem:
1) napuh,
2) lakomnost,
3) nečistost,
4) nevosljivost,
5) čertje ali požrešnost,
6) jeza,
7) lenoba.

Pravimo jim poglavitni zato, ker iz njih veliko dru¬
žili grehov pride. Kakor iz ene korenine zraste deblo,
na njem veliko sib in vej, pa vse skupej so le eno dre¬
vo, tako tudi iz sleherniga teh grehov veliko družili pri¬
de. Kteri kristjan eniga od teh grehov v sercu ima,
in ga ljubi, je mertev na duši, ker takrat greh v njem
gospoduje, in ne Bog.

Aapuh.
Kakor ponižni vse, kar ima dobriga na duši in te¬

lesu, za dar božji spozna, in zato Boga hvali in časti,
tako napiihnjeni vse dobro, kar mn Bog da, za svoje
perdobljeno ali zasluženo ima, sam sebi dopade in se
hvali, se povišuje in časti, se boljsiga kot druge ima;
zato hoče tudi od družili časten in hvaljen biti, z dru-



464
gimi le zapovedovati, nikoli pokoren biti, razim če je
zavoljo skazane pokorsine se veči časti deležen postal,
in tako odvzame Bogu čast in hvalo, ktera se le njemu
spodobi. Napuhnjenec hoče povsod le pervi biti, od se¬
be rad in veliko govori, vse se tako majhno dobro, kar
je storil, ali stori, ve prav vidno razodeti, ker je poln
lastne hvale. Druge zaničuje, obrekuje, vse njih slabo¬
sti preojstro presodi, tudi dobro, kar drugi store s svo¬
jim hudobnim jezikam zmanjša, in ce druziga ne more,
jim v sercu druge slabe namene podtika; on je, kakor
so farizeji bili, ki niso mogli Jezusovih čudežev tajiti,
ki so bili videni in znani, so pa rekli: z močjo hudiča
jih dela, de le dobrote in milosti Jezusove niso spo¬
znali in obstali. Vse to pa stori, kdor se misli, de je
bolj popolnoma, kot drugi, in de bi ga svet bolj, kot
bližnjiga častil. Napuhnjenec ve svoje grehe lepšati, vse
napačno pogladiti, ker noče nikoli obstati, de bi bil kte-
rikrat kaj napak storil. Ker od sebe visoko misli, je
samoglaven, nič ne da drugim veljati, le njegova je pra¬
va. Z drugimi rad v nemiru živi, jim nikoli ne odjenja,
tudi ne more, ker po svojih mislih vselej prav ima; s
podložnimi terdo dela, in le kdor ga hvali, per njem ve¬
liko velja; gorje mu pa, kdor ga ne hvali; ni ga hu-
dobnisiga človeka v njegovih očeh, kakor tisti. Nosi se po
zunanje čez svoj stan, ker se tudi po zunanje hoče od
družili ločiti; pa tudi hodi slabo oblečen, če previdi, de
ga bodo zato drugi, kot ponižniga hvalili. On se liže,
perklanja in hlini, kar mu več časti per ljudeh prinese;
za vse je pripravljen , de je le časten. Tudi per božjim
česenji se hlini, de bi ga drugi za pobožniga častili.
Drugim ne da časti, ktera jim gre, ker hoče le sam
časten biti, in zato je proti drugim krivičen. Iz tega
se vidi, kako ostudna je pregreha napidia, ker, kdor jo
ima, ne časti ne Boga, in ne bližnjiga, ampak le sami-
ga sebe.



465

Kteri kristjan ima ta greh nad seboj?
1) Kteri se povišuje zavoljo takih reci, ki jih nima

nad sabo, ali pa, če si jih ni sam zaslužil ali perdobil,
postavim: ko se hvali zavoljo žlahtniga stanu ali rodu,
zavoljo kteriga ga ljudje časte. To ni njegovo zaslu-
ženje, je le njegovih prednikov. Kteri se časti in hvali
zavoljo bogastva, zdravja, ali imenitne službe, ali lepote
telesa; vse to je le dar božji, kteriga Bog da, komur
hoče, Bogu gre hvala. Kdor se hvali, napihuje zavoljo
dušnih darov, zavoljo bolj zdraviga uma , ali ker ni v
enim ali drugim grehu, je stanoviten v dobrim zaderža-
nji; vse to je le dar božji, ker človek vse dobro le s
pomočjo gnade božje storiti zamore. Kaj bi ostalo člo¬
veku lastniga, ake bi mu Bog odvzel, kar je njegoviga?
Zato pravi sv. Pavel: »Kaj imaš, kar bi ne bil prejel?
Ako si pa prejel, kaj se hvališ, kakor de bi ne bil pre¬
jel?« 1. Kor. 4. 7.

2) Kdor misli, de kar mu je Bog dal, mu je bil
dolžan dati, de si je vse dari zaslužil, in ne spozna, de
vse to je le božja dobrota dala, in Bog le dal zato, ko
je hotel dati. Kaj bi imeli vsi skupej, ako bi nam Bog
le to dal, kar smo si zaslužili? Sv. Pavel pravi: »Ali
mu je kdo prej kaj dal, de bi se mu povernilo ? zakaj
iz njega, po njem in v njem je vse, njemu bodi čast
vekomaj.« Rimlj. 11. 35.

3) Kteri si domisljuje, de je boljši kot drugi, dru¬
gim pripoveduje, kako bogamolen, umen, znajden in brih¬
ten de je, pa vsiga tega nima nad sabo, in se baha pred
drugimi, de bi mu verjeli; se hvali, kako dobro serce
ima, zraven pa zdej eniga, zdej druziga grize in vjeda,
in vendei hoče za dobriga veljati.

4) Kdoi svojiga bližnjiga zaničuje, mu čast pred
ljudmi manjša, kolikor more, prisodi ' vse njegove dela,
in še njegove misli hoče vediti, de so slabe , de ga le
poniža; vse svoje dobre dela, še tako majhne naj so,
II. Del. 30



466

ve tako očitne storiti, de jih drugi vejo , zato de le on
zmirej lep ostane, drugi pa gerdi, de je le on, in ne
druei časti vreden, i. t. d.

Kaj hudiga izvira iz napuha ?
Napiih ni sam v kristjanu, iz njega veliko druzih

grehov izvira, in so z njim druženi, in po njih se kristjan
ložej prepriča, ali je napiih v njem, ali ne; ker to vediti
je vsakima potrebno, zato ker je napiih znaminje za-
verženja, kakor je ponižnost znaminje izvoljenja za zve-
Jičenje. Bog se prevzetnima vstavlja, ponižnima pa svojo
gnado daje, de svoje grehe spoznajo, jih obžaljujejo in
se poboljšajo; prevzetni pa greha ne spoznajo, se za
pravične štejejo, kot farizeji, in so zaverženi. Napiih
je dobriga angelja v hudiča spremenil, in nase perve
starše iz raja (paradiža) izgnal, in smert je plačilo njih
greha. »Napiih je sleherniga greha začetek, kdor v
njem tiči, bo s kletvijo napolnjen.” Sir. 10. 15.

Iz greha napiiha pride:
1) Nevera in krivovera. Sv. Duh pravi: »Pervo

človekoviga napiiha je bilo od Boga se ločiti.” Sir.
10. 14. Napiihnjen človek Boga zapusti , mu ne verje,
in ni pokoren ne njegovim, ne njegove cerkve zapove¬
dani, svojo voljo in termo ima za postavo, ker sije sam
sebi zadosti moder. Po napiihnjenih kristjanih je krivo¬
verstvo, in po njem toliko hudiga na svet prišlo, de so
zdanji kristjani oslepljeni, tako merzli proti Bogu, de
tolikanj grehov za greh nimajo, in de kar dobriga še
nad sabo imajo, le za svoje lastno imajo, in ne spozna¬
jo, de jim je Bog vse dal zavoljo Jezusoviga neskonč-
niga zasluženja.

2) Iz napiiha pride dopadljivost do samiga sebe in
lokomnost časti. Od svojih del govore, ker so si veliki
in imenitni v svojih očeh, in kdor jih ve prav hvaliti,
per napiihnjenih dobro obstane. Posnemljejo kralja Na-



467

buhodonozarja, ki je sam sebi dopadel in govoril, ko je
Babilon pogledal: ali ni to tisto mesto, ki sim ga zidal,
ali nisim vsiga tega sam storil, s svojimi žulji sim si
vse to "bogastvo skupej spravil?

3) Iz napuha pride zaničevanje in sovraštvo bliž¬
njiga. Napuhnjen človek sebe preveč ljubi, zato ne mo¬
re bližnjiga ljubiti; ker samiga sebe bolj popolnoma mi¬
sli, se iz bližnjiga norca dela, naj govori ali stori, se
mu posmehuje in mu perimke daje. Sramuje se se svo¬
je revne žlahte.

4) Pride hlinjenje ali hinavšina in laž. On hoče vse¬
lej in povsod veliko veljati, zato se mora pa tudi hliniti
in lagati, de s plajšem ponižnosti zakrije svoje slabosti
in nerodnosti.

5) Iz napuha pride nepokoršina do staršev in svo¬
jih višjih. Prevzetnež hoče vselej več, kot drugi, ali
saj jim v vsim enak biti, zato hoče le gospodariti, po¬
koren biti pa ne; in če je primoram se podvreči, go-
dernja čez svoje viksi, ne gleda ne na pravico in ne na
resnico, sodi jih krivično in opravlja; če ima pa oblast
gospodariti, ima terdo svoje podložne.

6) Iz napuha pride jeza, prepir, pravda, nevoščlji¬
vost, razboj in tudi ubijanje. Sv. pismo pravi: »Med
prevzetnimi je vselej prepir?’ Prip. 13.10. Pre¬
vzetni se zmirej šteje umnišiga in pravičnišiga, kot so
drugi; torej je termast in terdovraten, hoče, de bi vse¬
lej njegova veljala; zato se ni čuditi, de vstane jeza,
prepir, sovraštvo, kletev, razboj in pravdanje. Ako se dru¬
gim prav da, jim je nevošljiv, in žalosten, če je drugi
obrajtan, in zato je neprijazen proti njemu, in se ga ogib¬
lje 5 v njegovih očeh je vsak slabši, kot on sam.

7) Iz napuha pride terdovratnost. Prevzetni se ne
da podučiti, on se misli tako modriga, de nobeniga nau¬
ka ne potrebuje, in kdor bi se prederznil ga svariti ali
učiti, tega bo sovražil in ozmirjal.

30*



468

8) Iz napuha pride zapravljivost, ker napiihnjenec
hoče hvaljen hiti, de pa to zadobi, se mu ničesar škoda
ne zdi.

9) Napuh tudi dobrim delam odvzame zashizenje
per Bogu, ko jih zavoljo hvale ljudi stori. Tega se
prepričamo per farizejih, ki so veliko dobriga storili, in
Jezus je njih dobre dela zavergel, ker so jih iz grešne
ljubezni do sebe, in ne iz ljubezni do Boga storili. —
Izgledov napuhnjenih ljudi najdemo veliko v svetim pi¬
smu. Farao, kralj Savel, Nabuhodonozar, Aman, Anti-
joh, Herodež, farizeji, i. v. d.

sili je napuh velik greh?

Napuh, kdor ga v sebi ne zatira, je velik greh;
ker iz njega toliko druzih grehov in hudobniga duha
pride; napuh sovraži Bog in ljudje. Napuhnjeniga člo¬
veka Bog prej ali potlej poniža; kakor se je angelj v
nebesih povišal, je bil v pekel pahnjen. Kolikoi- več se
prevzeten človek napihuje čez druge, toliko več gnade
mu Bog odvzame, ker se prevzetnim vstavlja, kakor sv.
Jakob pove. Kralja Nabuhodonozarja je Bog štrafal, ga
živini enakiga storil, po hosti je divjal, in travo jedel.
Antijoha so červi jedli. Herodeza je angelj udaril, in
napuhnjen farizej je šel, od Boga zaveržen, iz tem-
peljna.

Iz vsiga tega se učimo, de, kakor je ponižnost za¬
četek pobožniga keršanskiga življenja, in vse dobre de¬
la večniga zasluzenja vredne stori, tako je napuh za¬
četek vsih grehov. Torej, dokler se človek ne poniža
v svoj nič, se ne more njegovo serce nakviško proti
nebesam povzdigniti; ali dokler kristjan ni ubog v duhu,
ne more nebeško kraljestvo njegovo biti. Sveto pismo
pravi: »Napiih je sleherniga greha začetek, kteri v njem
tiči, bo s kletvijo napolnjen, in ga bo na zadnje poderl.
*—• Bog je sedeže napuhnjenih vojvodov poderl, — Bog



469

je prevzetnih spomin zaterl.” Sir. 10. 15. »Močno bo¬
gatija hiša bo skozi prevzetnost v nie storjena, in pre¬
moženje prevzetnica bo s korenino izderto.” Sir. 21. 5.
Jezus pravi: »Kdor se povišuje, bo ponižan”, in sveti
Jakob uči, de se Bog prevzetnima vstavlja.

Ker je tega greha nar več na svetu , že v otroku
se pokaže, in nar nazadnje človeka zapusti, torej va-
rovajmo se ga, in spomnimo se besedi Tobija , kteri
pravi: »Napuhu ne daj ne v svojih mislih, ne v svojih
besedah gospodariti; zakaj v tem je vse pogubljenje za-
četik dobilo.” Tob. 4. 14. In sv. Pavel pravi: »Ako
kdo od sebe meni, de je kaj, ker ni nič, sam sebe za¬
pelje.” Galač. 6. 3.

Kaj mora človek storiti, de greh napuha zapusti, in
se pred njim obvarje l

De bi se ga obvaroval in znebil, naj
1) vsaki večkrat pomisli, de Bog je, ki nas je v-

stvaril, ki nas ohrani, v njegovih rokah smo, in vse, kar
premoremo, je od njega; on je nas Gospod in nas pri¬
hodnji sodnik; mi pa smo njegovi otroci, njegovi hlapci.
Pomisli naj, de smo polni slabosti na duši in na telesu;
na telesu smo podverženi boleznim, na duši smo pa pol¬
ni zmot; voljo imamo oslabljeno, zraven pa še veliko
število grehov. Zakaj bi tedej človek prevzeten bil?

2) Ne zaničuj svojiga bližnjiga, če si imenitniga ro¬
du ali stanu. Če si imenitniga rodu, so le tvoji predni¬
ki zaslužili, in danes si imeniten, jutri pa vso svojo ime¬
nitnost lahko zgubiš. Ce si imenitniši od drugih, in pod¬
ložne in služabnike imaš, spomni se, tvoji bratje in sestre
so, ce bi bil Bog hotel, bi bil ti njih podložen, njih
služabnik, de pa nisi, je le božja volja. Ako si v ime¬
nitni službi, imaš pa veči odgovor pred Bogam, in vsa
imenitnost te ne more rešiti od smerti, kakor tudi rev-
šina tvojiga nar zadnjiga podložniga ne. In v grobu,



470

kaj pomaga vsa imenitnost? Kteri so se nekdaj tresli
pred tvojo imenitnostjo in oblastjo, hodijo zdej neobčut¬
ljivi po tvojim grobu, in posmehujejo se, ki te nekdaj
niso mogli zadosti častiti.

3) Pomisli naj, de tudi zavoljo bogastva ne sme
prevzeten biti, danes je bogat, jutri lahko ubog, in če
mu je bogastvo tudi do smerti zvesto ostalo, bo vender
vse zapustil, in ubog pojde v grob, kakor se je na svet
rodil, in če ni pobožno živel, mu bogastvo v večnosti
ne bo nič pomagalo.

4) Pomisli človek, če si zavolj lepote prevzeten in
ošaben, de ti jo je Bog dal; pa majhna merzlica te stre¬
si, poglej se, kakošin si že; tvoja lepota je, kakor ro¬
ža na polji; še tako lepa naj je, cvet odpade, in ni je
več poznati; in kaj ti bo enkrat lepota telesa pomagala,
če v njem gerda, z grehi ognjusena duša prebiva! In
kakošen razloček bo ob smerti, ali v grobu med lepim
ali gerdim obrazam, zakaj se zato napihuješ in druge
zaničuješ, kterim Bog ni dal take lepote, kot tebi?

5) Ne bodi prevzeten zavoljo svojiga lepiga obla¬
čila, to ti ne da nobene vrednosti in zasluženja pred
Bogatn, lepe oblačila tudi hudobneži lahko nosijo; po¬
misli, molji ti ga bodo snedli, blato bo postalo, in še na
čevljih ga ne boš terpel; in morebiti ga še plačal nisi,
kaj bahaš s ptujim blagain ? Pomisli kaj sveto pismo
zapove: »Njih lepotija ne bodi unanja v pletenih laseh,
ali v obloženji s zlatarn, ali v noši oblačil, temuč v no¬
tranjim človeku, v nestrohljivosti mirniga in krotkiga
duha, kteri je pred božjim obličjem bogat.» 1. Peter.
3. 3—4.” Ravno tako naj se tudi žene v poštenim obla¬
čilu, s sramežljivostjo in zderžljivostjo žaljšajo in ne s
krišpanimi lasmi, ali s zlatarn ali s žlahtnimi kamni, ali
z drugim oblačilam, ampak kakor se ženam spodobi,
ktere pobožnost kažejo v dobrih delih.” 1. Tim. 2. 9.10.



471

Premisli na j, de pred greham pervih staršev je bila
nedolžnost oblačilo človekovo, de ga je greh ob tisto
perpravil, in de oblačilo je žalosten spomin zgube gna-
de božje, svetosti, ktero je Bog človeku per vstvarjenji
dal. Pomisli naj, de nečimernost je z greham pohujša¬
nja družili združena, ko jih drugi, kteri nimajo premo¬
ženja, posnemljejo, de bi ne bili zaničevani; s tem hišo
poškodovajo, se zadolže, težko ali celo ne plačajo dolga,
in nič ne perhranijo, de bi ubogajme dali, kar je dol¬
žnost.

Pomisli naj pa tudi, če se nesramno nosi, kolikanj
jih pohujša, in v nesramnim oblačilu kaže svojiga neči-
stiga duha.

Pomisli naj, de Jezus je slehernima zapovedal po¬
koro delati, ako hoče zveličan biti, dokler pa kdo neči¬
mernost v oblačilu ljubi, ne živi v pokori, in ne živi po
obljubah, ki jih je per svetim kerstu storil, kjer se je
napuhu, nečimernosti in grehu odpovedal, in obljubil vse
to zaničevati. Naj si kristjan še raji kaj perterga v
oblačilu, kakor mu scer gre po stanu se nositi, de ima
kaj ubogajme dati. Po nauku svčtiga Frančiška Sale-
zija naj se vsaki tako nosi, kakor se nosijo nar pamet-
niši njegoviga stami.

6) Premisli naj tudi svoje dobre dela , de tudi za¬
voljo njih ne bo prevzeten , zakaj desiravno jih je sam
storil, vender je le Bog začetnik, ko jih je le s pomoč¬
jo gnade božje storil. In če ima tudi veliko dobriga
nad sabo, vender brez slabost in grehov le ni, in more¬
biti še za vse ne ve, kakor Bog ve, kteri ga bo sodil,
ludi je vprašanje, ali so pa vse pred Bogam tudi zares
dobre, ali jih je vselej le zavoljo * Boga in zveličanja
svoje duše storil, in kako jih je storil? Ali jih ni mo¬
rebiti večkrat tudi zavoljo ljudi storil, de so ga hvalili
in častili, ali saj zato, de ga niso opravljali? Ako pa
kdo še tako sveto živi, ali ni mogoče še svetejši biti;



472

in ker nihče ne ve, ali bo pa do konca življenja tak o-
stal? Sveti Pavel pravi; »Kdor stoji, naj se varje,
de ne pade?7 In sveti Avguštin pravi: »Ni greha,
kteriga je kak človek storil, de bi ga tudi drugi ne
storil, ako ga Bog! tvoja gnada ne obvaruje; daš
jo pa le ponižnim?’ De se pa ne boš povikševal
in drugih, ki so veči grešniki, kot ti, ne zaničeval,
poglej Davida, kako se je pregrešil, Salomona, ki
je v svoji starosti v strašne grehe zabredel, Petra, ki
je Kristusa trikrat zatajil. Ce še tako sveto in popol¬
noma živiš, se vender ne smeš povikševati čez druge
grešnike, in jih ne zaničevati, ker se ve, de iz velikiga
grešnika lahko postane velik svetnik, in mogoče je, de
tisti grešnik, ki ga zdej zaničuješ, bo v nebesih, ti pa
zavoljo svojiga napuha v pogubljenji.

7) De se obvarješ in znebiš napuha, poglej na Je¬
zusa, kako se je zavoljo nas ponižal, in vzemi si k ser¬
cu, ker ti žuga, de kdor se povišuje, tega bo on po
nižal.

8) Vsaki dan zjutrej precej moli in prosi Boga dani
ponižnosti, vadi se čez dan v delih ponižnosti, in ako se pre¬
vzetne misli v tvojim sercu vzdigujejo, de si bolj umniši, po-
božniši, lepši, imenitniši, bogatiši, ali kar si bodi, de se
tvoje serce začne napihovati, zaverzi take misli, pogle
s žalostnim sercam na svoje slabosti, kako si le k hu-
dimu nagnjen, in obžaljuj svoje grešne misli; zahvali
Boga za vse dobrote, ktere ti je dal; spomni se, kolikokrat
si bil Bogu nezvest, njegovih gnad nisi vselej v dobro
obernil, večkrat so ti služili greh delati. Ako vidiš dru¬
ge grešiti, nikar jih ne opravljaj, ampak spomni se, de
tudi ti znaš grešiti, če ti Bog svojo gnado odvzame.
Izprašuj zvečer svojo vest, koliko si si prizadjal na¬
puhu se vstavljati, ponovi svoj sklep, se greha napuha
še bolj varovati. Tudi per pokopu svojih bratov in se¬
ster, ali, kader memo pokopoliša greš, pomisli, kakošen



473

konec vzame človeško telo, poglej oglodane kosti, in
spomni se, tak bom tudi jest, spomni se na smert, na
sodbo in na večne strafinge v peklu, in upadlo ti bo ser¬
ce, se poviševati.

Kaj je tedej napuh?
Napuh je nezmerno obrajtanje samiga sebe , in ne¬

zmerne zelje od druzih časten in hvaljen biti.

lakomnost.
Dober kristjan ljubi Boga čez vse, in bliznjiga, ka¬

kor samiga sebe, zalo zeli in stori dobro svojimu bliž¬
njima. Kteri pa blago in denar nezmerno ljubi, ga sker-
bno varje, ne stori dobriga svojimu bližnjimu, ker nima
ljubezni do njega, in ne do Boga, ampak do blaga in
denarja; in takimu človeku pravimo lakomnik.

Kako se zaclerži lakomnik?

Lakomnik nezmerno ljubi časno blago, posebno pa
denar; dela le za dobiček, in živi le v dobičku, priza¬
deva si perdobiti bodisi po pravici ali po krivici, de le
zmirej več ima; noč in dan si ne da miru, in od nič
druziga ne govori, kakor od dobičkov in perdobljenja,
in kako se mora varovati.

Neobčutljiv in nemarin je za Boga in za nebeško
kraljestvo, denar je njegov Bog', in zemlja, kjer si vsa¬
ki dan kaj perdobi, njegovo kraljestvo. Če tudi gre ob
nedeljah iz navade ali zavoljo družili v cerkev, ima misli
v svojih opravilih, ne pa pri Bogu. Svoji družini ali otro-
kam ne da perložnosti k službi božji v cerkev iti, koli-
koi jim je treba, ker tudi ob praznikih morajo za nje¬
govo časno skerbeti; da jim kaj taciga storiti, kar bi
jih ob delavnikih od druzih del odvračevalo, ali jih kam
posije, de mu v delavnik nič ne zamude. In če lakomnik
tudi kaj moli, Boga nič za svojo dušo, ampak le za sre-



474

čo in obilnost blaga prosi, de bi Bog le njegovim ze¬
meljskim zeljem sluzil.

Lakomnik je neusmiljen do svojiga bližnjiga , nobe-
niga ne ljubi, če mu le ve k dobičku pomagati, je z
njim ves prijazen, dokler je po njem dobil, kar je že¬
lel, potlej se ne peča več z njim. Ne daje ubogajme,
ako bi dajal, bi skop ne bil. Pripravljen je lagati, golju¬
fati, krivičen je per meri in vagi, in če le more , tudi
delavcam plačilo uterga; tudi po krivim perseči bo pri¬
pravljen, če se mu kak dobiček kaže. Zatira uboge
vdove, dere zapušene otroke , iz hiš zganja reveže , ki
so po nesreči reveži postali, in vse svoje krivice lepša
pod imenam pravice. Hvali se, kako si ve pridobiti,
kako de skerbi za svoje otroke, in vender lačni in ster-
gani hodijo. Nikoli ne verjame, de je lakomnik, le pra¬
vi, de je varčen, in de ve vse v dobro oberniti; tudi ne bo
rekel, de mu je Bog dal, ampak le perdobil sim si, in
vedno le na to misli, kar še nima, in zato kar že ima,
Boga ne zahvali.

Lakomnik si še potrebniga ne privoši, ne spravlja,
de bi se ložej živil, ampak le, de bi imel; zraven njega
pa tudi vsi drugi terpe. Zena je reva per njem, on ho¬
če, de bi gospodinila in vse preskerbela, pa de bi ji nič
ne dal, de bi mu kruh pekla, jedi dobro belila, on pa
vse žito in zabelo prodal in v denar spravil. Posli imajo
veliko dela, malo in slabo jesti, in vsako nar manji ne-
prevideno škodo, ko mu jo store, jim na njih zaslužku
uterga. Ne skerbi, de bi otroci se kaj naučili, zato ker
je treba denar dati, še to ga jezi, ker jim mora jesti
dajati in s capami jih oblačiti.

Vedno zdihuje čez slabe čase, ker nima še toliko,
kar želi; vedno govori, kako je treba varovati, in za¬
poveduje vsim le varnim biti. Kar mora plačati, bo od¬
lašal, dokler ne bo posiljen, pa vselej bo kaj utergal,
če bo le mogel. Vse hoče imeti, in vender še tega ne



475

vživa, kar ima, in od velicih skerbi še spali ne more,
in bližej smerti ko je, bolj ga skerbi, kako bo živel;
skerbi za prihodnje čase, kterih doživel ne bo. Se per
smerti na druziga ne misli, kot na denar, ker mu je
nemogoče se od njega ločiti, in skerbi mu glavo belijo,
de bi se po njegovi smerti denar ne razgubil, in ko no-
beniga ne pozna, de bi tako varen bil, kot sam, ne mo¬
re nikakor izročiti. Blago in denar je njegov bog, to¬
rej so njegove misli na smertni postelji le per njem.
Tako sploh lakomnik dela.

Pa tudi reveži so greha lakomnosti krivi, če so
nejevoljni, svojiga revniga stanu žalostni, in so vedno ta-
cih misel, kako bi obogateli, ki požele ptujiga blaga.
Koliko jih berači, brez de bi jim bilo treba, in škodjejo
resničnim revežem; brez vesti kaj maliga ukradejo , ce
le perložnost imajo.

Kdaj tedej kristjan nezmerno ljubi blago ?

Kader ljubi blago zavoljo blaga, ima serce v blago
zamaknjeno, in je nemirniga serca v varovanji.

Kako se spozna^ de ima svoje serce na blago na¬
vezano ?
1) Ce je nezmerno vesel v sreči, in nezmerno ža¬

losten v nesreči;
2) če mermra čez svoj revni stan;
3) če želi preveč obogateti;
4) če velike obresti od posojeniga denarja tirja;
5) če je nevošljiv tistim, ki obilno imajo, in
6) ako od obilnosti svojiga blaga ubogim ne deli.

Kako se spozna j de ni lakomen ?

1) Ako ne želi obilnosti blaga, ampak le za potre¬
bo, in svoje uboštvo voljno terpi;

2) ako s hvaležnim sercam vživa, kar mu je Bog
dal, in od svoje obilnosti siromakam rad podeli;



476

3) ako ni nezmerno vesel v sreči in ni nezmerno
žalosten v nesreči, in je pripravljen vse raji zgubiti, ka¬
kor Boga z nar manjši krivico razžaliti;

4) ako je pripravljen vse krivično blago poverniti
in storjeno škodo poravnati, in

5) ako je raji ubog, kakor de bi nar manji krivico
storil, ker ve, de blago vsiga sveta mu nič ne pomaga,
če na duši škodo terpi.
dli je lakomnost velik greh?

Velik greh je, če se ji človek vda, in si ne priza¬
deva , ji nasproti ravnati. Per vsakim grehu grešnik
kako stvar več ljubi, kot Boga, ko zavoljo nje greh
stori, in Boga zapusti, posebno pa per lakomnosti, ker
zavoljo denarja Boga, zapusti in dušo pogubi. Ljubezen
do denarja je njegovo serce napolnila in ljubezen do
Boga ne more v njem biti; vse ima raji, kot Boga,
za-nj ne mara, zato ne more zveličan biti, dokler v tem
grehu ostane. S. Duh pravi: »Nič ni hudohnisiga,
kakor lakomnik. Kaj se povišuje parst in
pepel? Nič ni kr i vič nisi ga, kakor denar lju¬
biti, zakaj tak ima tudi svojo dušo na pro¬
daj. w Sir. 10. 9. 10. Jezus pravi, de nobeden ne more
dvema gospodama služiti, in de ložej gre kamela skozi
sivankino uho, kot bogatin v nebesa. Mat. 19. 26. Sv.
Pavel pravi: »Lakomniki ne bodo božjiga kraljestva po¬
sedli, 1. Kor. 6. 10., in imenuje lakomnike malikovavce.
Efez. 5. 5.
Kteri grehi sosebno izvirajo iz lakomnosti?

Iz lakomnosti izvirajo sosebno ti grehi:
1) Neusmiljenje. Lakomnik je do sebe neusmiljen,

koliko več do svojiga bližnjiga. Lakomnik hoče boga¬
titi, če tudi poskodje svojiga bližnjiga; on ne pozna ne
pravice in ne krivice, ampak denar; vsak, ki mu v ro¬
ke pride, občuti njegovo lakomnost. Se lakomin berač



477

je neslan in nadležen, in posili, de se mu mora dati.
Lakomnik silno tirja svoje dolge, naj ga prosijo zapu-
seni otroci ali vdove počakati, ne da se sprositi; zadene
naj dolžnika nesreča, kakorsna koli si bodi, mu ni nič
mar zato, neusmiljeno tirja svoj pot. Lakomnik jemlje
veči čimze od posojeniga denarja, kakor deželske posta¬
ve dopuste; morde bo tudi ponujal denar na posodo, pa
zakaj ? Vase hiše, ali zemlje, ali vinograda ali travnika
mu je se treba, in kader hote v nar veči sili, vas bo
pregnal, de se ne hote imeli kam pod streho iti; zakaj
on je neusmiljen. Neusmiljen je do beračev; ni mu za¬
dosti, de jim nič ne da, se terdo z njimi dela, kakor de
bi bil siromaski zaveržen stan, kot de bi revež ne bil
otrok božji, Jezus ne bil zanj umeri, in bi ga ne bil
dediča ali jerba nebeskiga kraljestva postavil. Sv. Duh
pravi: »Kdor ubogiga zaničuje, očita njegovi-
mu stvarniku?’ Prip. 17. 5. »Bogatin in ubo-
ž i c s t a s e s r e č a 1 a , Gospod je oba vst varil.”
Prip. 22. 2. »Uh oži c s prošnjo govori, in bo¬
gatin mu terdo odgovarja?’ Prip. 18. 23. Terdo
mu očita njegovo revšino, de si je je sam kriv, kar se
tudi včasih zgodi, zapira mu vrata, de mu nič ne da,
Bog zapre pa njemu nebeške vrata, de v nebesa ne
more.

2) Iz lakomnosti pride tudi nevošljivost; lakomniga
serce boli, kader vidi, de si drugi pomaga, in ker tega
nima, kar bližnji ima.

5) Izvira tatvina, prekupovanje in mnoge krivice in
goljufne zvijačine; pravice lakomnik več ne pozna.

6) Pride tudi nemarnost, merzlota in lenoba za
božje reci in službo božjo; vse le za svet stori in živi,
torej ne more za Boga in svojo dušo nič storiti.

Ce greh lakomnosti premišljujemo , vidimo, de je
lakomnik zares velik neumnež, kakor ga Jezus imenuje.
Per perložnosti, ko je nekdo Jezusa prosil, de bi nje-



478
goviinu bratu rekel, de naj z njim jerbsino deli, in mu
je Jezus odgovoril, de naj jo deželski sodnik razdeli,
in je tudi rekel: »Glejte in varujte se vse lakomnosti;
zakaj nihče ne živi od obilnosti svojiga premoženja”,
je povedal priliko od bogatiga človeka, rekoč: »Nekiga
bogatina polje je obilno sadu rodilo. Mislil je sam per
sebi: Kaj bom storil, ker nimam prostora, kamor bi
svoje pridelke spravil ? in je rekel: To bom storil, po-
derl bom svoje žitnice, in veči naredil; in va-nje bom
spravil vse, kar mi je zrastlo, in svoje blago, in pore¬
čem svoji duši: Duša! veliko blaga imaš spravljeniga,
za prav veliko let; počivaj, jej, pij in hodi dobre volje.
Bog mu je pa rekel: Neumnež! to noč bodo tvojo dušo
tirjali od tebe; kar si pa spravil, čigavo bo? Taka je
s tem, kteri si bogastvo nabira, in ni bogat v Bogu.”
Luk. 12. 13—21. Kaj bogatinu ostane, kader umerje,
če Boga ne ljubi, in svojimu bližnjimu dobriga ne stori ?
Nar veči siromak je, denar in blago zapusti na tem
svetu, dobrih del nima, jih ne more seboj vzeti, tako
gre nesrečen iz tega sveta, in res je velik neumnež in
siromak.

Zakaj lokomnik skup spravlja in skerbno varje?
Zato, de na vsim pomanjkanja ne terpi, de je noč in
dan v trudu, nepokoji in v velicih skerbeh, de bi mu
kdo ne ukradel, nobenimu ne upa, na vsaciga natolcije,
de ga hoče poškodovati, tako de nima vesele ure na
svetu. Za koga spravlja in varje, de se sebi nič ne
pervoši? Za nehvaležne in nevredne dediče ali jerbe,
kteri težko njegove smerti čakajo; in ker per njem zdej
pomanjkanje terpe, bodo naglo zapravili, kar jim bo zapustil.
Naglo se bo razgubilo njegovo blago, nikjer teka ne bo
imelo, ker je po krivici veliko skup spravil. Njegovi
dediči se njegove zadnje volje ne bodo spolnili, in la¬
komnik, ki bo v grobu ležal, jih na spolnjenje svoje
volje več spomniti ne bo mogel. Ali bodo molili za-nj?



479
Kako! — sej se sam ni imel časa moliti, ko je skup gra¬
bil; kako ga bodo jerbi imeli, ki bodo veselo vživali, ce¬
sar on ni vžival. Živel je za druge, terpel in skerbel
za druge, ki se mu se zahvalili ne bodo , in pogubljen
bo zavoljo družili. Ali ni tedej lakomnik nar veči ne¬
umnež na svetu!

De iz lakomnosti veliko hudiga izvira, in de lako¬
men človek je pripravljen vsako hudobijo dopernesti, nam
veliko izgledov lakomnih ljudi to pokaže. Judež Iskar-
jot je bil lakomnik. Ko je žena Jezusa očitno počasti¬
la, in ga z dišečim mazilam pomazilila, je rekel: »Ali
ni škoda te potrate, ali bi ne bilo bolj mazilo prodati,
in denar ubogim dati?” Tode njemu ni bilo mar za uboge,
ampak za denar. De je denar dobil, je sel judam Je¬
zusa ponujat, in prodal ga je za trideset srebernikov.
Nad njem se vidi, kaj lakomnik stori, ni mu bilo mar
ne za Boga, ne za dušo, ne za postenje , in ni ga bilo
sram Jezusa, kot prijatla kusniti, le za denar mu je bi¬
lo, in denar je storil, de se je obesil.

V svetim pismu stare zaveze najdemo več takih
izgledov. Samson je bil nar močnejši mož med Izrael¬
ci, spečal se je pa z Dalilo, in po tej ljubezni je čez-nj
vsa nesreča prišla. Več imenitnih Filistejcev je prišlo
k njej, jo prosit, de bi zvedila od njega , kje ima tako
veliko moč, de bi ga potlej premagali, in de ji zato ho¬
čejo dati enajststo srebernikov. Ona, de bi jih dobila,
si je vse prizadjala zvediti; preslepila ga je, in povedal
ji je, de v laseh ima tako moč, če mu jih ostrižejo , je
potlej slab, in ga lahko zvežejo, kar se je tudi zgodilo,
in ženska je dobila srebernike. Sod. 16. Lakomna je
bila na denar, in razodela je skrivnost svojiga prijatla.
Lakomen človek vse stori za denar, skrivnosti razodene
in prijatla izda.

Nabot je po svojim očetu vinograd podedil (pojer-
bal), kteri je bil poleg verta kralja Ahaba. Kralj ga



480

je hotel kupiti, ali pa zamenjati, Nabot pa ni dovolil,
zato, ker mu je bil v spomin očetove ljubezni do njega.
Kralj čez to žaljuje in se jezi. Njegeva žena Jecabel
ga tolaži in mu reče: »Nikar ne žaljuj, sej bos vino¬
grad dobil. Podkupila je priče, de so po krivim priča¬
le, de je Nabot Boga in kralja klel. Zavoljo te pregre¬
he je bil Nabot umorjen , in kralj je vinograd vzel. 3.
Kralj. 21. Lakomnik, de dobi, kar želi, ne gleda na
nobeno krivico, če tudi bližnji umerje. Zato pravi sv.
Pavel: »K o r eni n a v s i g a hudiga je lakomnost,
od ktere nekteri posedeni so od vere zašli,
in se v velike nadloge zapleli.” 1. Tim. 6. 10.

Taka je pregreha lakomnosti, ktero veliko kristja¬
nov v sercu ima, brez de bi se spoznali, in ravno zato
se jim ne vidi tako ostudna, kakor je pred Bogam in
ljudmi, kteri imajo ljubezen do Boga in bližnjiga v svo¬
jim sercu, ker je preveliko število lakomnikov. Še bi
bilo več od nje govoriti, pa toliko je zadosti, de se vsak
lahko spozna, ali je ali ni, ali je več, ali manj v nji
zapopaden, in de ve si prizadevati od te velike gnjuso-
be in krivice se očistiti.

An/ /e treba kristjanu, storiti, de se bo lakomnosti
varoval in jo zapustil?

1) Naj Boga prosi, de bi ga pred njo obvaroval,
de bi nagnil njegovo serce k svojim zapovedim , in ga
lakomnosti varoval. Psi. 118. 36.

2) Naj premišljuje od časa do časa vse povedane
resnice in zraven še besede Jezusove, ki pravi: »Ne
spravljajte si zakladov na zemlji, kjer jih rija in molji
končajo, in kjer jih tatje izkopljejo in ukradejo.” Mat.
6. 19—24. In kaj pomaga človeku celi svet dobiti, svo¬
jo dušo pa pogubiti? Sv. Pavel pravi: »Bogatim tega
sveta zapovej, de visokih misel ne bodo, tudi naj upanja
ne stavijo v neobstoječe bogastvo, ampak v živiga Boga,



481

de naj vkup spravljajo stanovitno zalogo za prihodnje
večno življenje.” 1. Tim. 16. 17—19. Bogastvo sprav¬
ljati in imeti, je le toliko dobro, kar človek z njim do-
hriga stori, kako nespametno je pa bahati z bogastvam,
za nebesa pa ne skerbeti.

3) Naj daje ubogajme, in naj se vadi tudi z majhnim
zadovoljin biti po izgledu Jezusovim, Mariinim, apostelj-
nov in drugih pravičnih kristjanov. Jezus je bil tako
ubog, de se ni imel kam svoje glave položiti.

4) Naj vse po krivici perdobljeno blago poverne.
5) Naj večkrat misli, de vse bo prešlo, nič ni per-

nesel na svet, in nič ne ponese iz sveta, le kolikor je
dobriga storil, bo s sabo vzel, in premišljuje naj nebe¬
ške dobrote, ktere ga čakajo, če bo dobro storil, in te
mu ne bodo nikoli odvzete.

Kaj je lakomnost ?

Lakomnost je neizmerno poželjenje in hrepenjenje
po denarjih in po blagu.

Ničistost.
Versta napelje od veliciga greha nečistosti govoriti,

kteriga Bog v dveh zapovedih, v sesti in deveti prepo¬
ve, kteri bi se med kristjani se slišati, poznati in ime¬
novati ne smel, kakor sv. Pavel uči: »Kurbanje pa in
vsa nečistost ali lakomnost se nima celo imenovati med
vami, kakor se svetim spodobi, ali nesramne ali gerde
besede, kar se ne spodobi, ampak veliko več zahvale-
nje.” Efez. 5. 3. 4. Desiravno je težko in tudi nevar¬
no govoriti od tega greha, je zavoljo božje časti in zve¬
ličanja tolikanj nesrečnih vender le dolžnost, posebno v
današnjih žalostnih časih, bolj po širokim od njega go¬
voriti, ker ta hudobija po vsi zemlji gospoduje, se v
vsih stanovih najde, in z nečistniki pekel polni.

II. Del. 31



482

Greh nečistosti se stori z vsakim veseljem ali do-
padajenjem, ktero je sramežljivosti zoper. Bog je že
per vstvarjenju človeku dal natorno sramežljivost; sra¬
mežljivost in vest mu poveste, kaj je prav in kaj ni
prav. Greh nečistosti se stori z mislimi, željami, bese¬
dami, petjem, deli, pogledi, branjem nesramnih pesem in
bukev, s poslušanjem nesramniga,
jenja in nesramnih pesem. Lahko se
v ta greh zavoljo spacenja človeške

j ',’iviga govor-
človek zgubi, de
natore privoli, in

veči del je vse smertni greh, če človek popolnoma
dovoli.

V sercu stori človek nečisti greh z nespodobnimi,
nesramnimi mislimi. Jezus nas to uči, ker pravi: »Iz
serca namreč izhajajo hude misli, preseštva, kurbarije.”
Mat. 15. 19. »Hudobne misli ločijo od Boga.” Buk.
modr. 1. 3. Kakor se človek po dobrih mislih Bogu
perbližiije, tako se po hudobnih od njega loči; iz serca
pride dobro, in ravno tako tudi greh. Ce človek v ser¬
cu Boga ljubi, se boji ga žaliti, od njega se ločiti, v
greh ne dovoli, in dokler v greh ne privoli, ga tudi ne
stori, ker greh le iz popačeniga od Boga odvernjeniga
serca, ali iz spridene volje pride; torej je nečista misel
le takrat greh, kader jo človek rad ima in vanjo
privoli.

Vestne, za zveličanje skerbne duše se večkrat mo¬
tijo, in zraven veliko skerbe, de bi Boga ne razžalile,
kader jih kake nečiste misli nadleževajo; lahkovoljne pa
menijo, desiravno radovoljno imajo nečiste misli v svo¬
jim sercu, de ne grese z njimi, ker nič nečistiga ne
store, in tudi ne žele storiti. Oboje so v zmoti.

De človeka slabe misli obhajajo, ali de kakošno ve¬
selje do nečistosti občuti, ni v človekovi moči, to je ne¬
srečen ostanik izvirniga greha, po kterim je človeška
natora popačena, de zdej meso poželi, zoper duha, in
mu noče pokorno hiti; vse to se zgodi zoper voljo po-



483•
božniga kristjana, in take misli še niso greh, so ie sku¬
šnjave. Nar svetejši ljudje niso bili, in niso brez takih
skušnjav. Sv. Pavel se je pertožil čez-nje, s. Benedikt,
s. Hijeronim, sveta Katarina in več druzih so silno veli¬
ko terpeli pred njimi, in vender niso grešili, zato, ker
jih niso radi imeli, in si jih iz glave zbijali. Torej se
pobožni kristjani nikar ne bojte, kader vas bodo nečiste
misli nadležvale, pa jih nimate radi, so vam zoperne, in
si prizadevate, se jih znebiti, de vam kaj škodjejo, ve¬
liko več so vam k velikimu zashiženju per Bogu; ker
jih sovražite, se zoper nje vojskujete, jih s pomočjo gna-
de božje premagujete, si veči krono v nebesih zaslužite.
Kjer ni vojske, tam ni premaganja in tudi nebeške kro¬
ne ne. Tudi kmet mora popred svojo njivo obdelovati in
obsejati, potlej še le žanje; ravno tako se mora kristjan
popred zoper skušnjave vojskovali, in potlej še le v nebe¬
sih veselje vzivati, ker tukej je čas setve, v večnosti pa
čas žetve.

Bog dopusti vas skušati, pa nikoli čez vašo moč,
kar je sam obljubil, de se prepričate, ali ga iz celiga
serca ljubite ali ne; zraven vam pa tudi svojo gnado
da, de skušnjave premagate, kakor jo je svetimu Pavlu
in drugim pravičnim dal. Ne odvzame jih vam pa ne, zato,
ker hoče, de si več za nebesa zaslužite; tedej bodite
serčni, z božjo pomočjo jih bote vselej premagali, če
bote le hotli.

Nečiste misli so vam tedej le takrat greh, ko jih
radi imate in se v njih mudite. Ce se vam po sili v
glavo tlačijo, so vam zoperne, in se vsake take slabe
perložnosti ogibljete, de nič taciga ne vidite, ne poslu¬
šate govoriti ali brati, kar bi zamoglo v vas take misli
obuditi, in kader je vaša duša mirna, v sercu terdno
sklenete raji vse preterpeti in tudi umreti, kakor v ne¬
čiste misli pervoliti in jih radi imeti: takrat veste, de z
mislimi niste grešili, de vaša duša je Bogu vdana, in

31*



484

dokler je taka, ne bote grešili, če vas bodo skušnjave še
tako hudo nadlegovale. Zaupajte v Boga, in dal vam
bo moč, jih vselej srečno premagati.

Kdor ima nečisto misel, in spozna, de je prepove¬
dana, se pa radovoljno v nji zaderži, ima veselje do nje,
si ne prizadeva jo iz glave spraviti, va-njo pervoli, de-
siravno hudiga ne stori, in ne misli storiti, je grešil z
mislijo. In bolj popolnoma, ko je v nečisto misel per-
volil, veči greh mu je, ker sv. Duh pravi: »Hudobne
misli so pred Gospodam gnjusoba.” Pripov. 15. 26.
Gotovo je, de kdor nečiste misli rad ima, in se v njih
mudi, Boga v sercu ne ljubi, in je v veliki nevarnosti,
de bi se nečistosti v delih ne razodel, in ves nečist ne
postal.

Koliko smertnih grehov vsaki dan store tisti možje
in žene, mladenči in deklice, ki čez se ne čujejo , ne
molijo, v strahu božjim ne žive, zjutrej in zvečer in
čez dan druziga veselja ne poznajo , kakor nespodobne
reči premišljevati, h kterim jih spridena natora ali hu¬
dobni duh nagiblje; in de še več tacih misel imajo,
svoje oči v prepovedane kraje obračajo, se z drugim
spolam pečajo, i. t. d. O nesrečne duše, kam pojdete
enkrat? ker le čisti bodo Boga gledali, in hudobnež bo
od svojih misel odgovor dajal. Buk. modr. 1. 9.

Nečisti ffreh stori človek v sercu tudi z nečistimi
željami. Ker so radovoljne nečiste misli greh, so želje
še veči greh, ker, kdor va nje pervoli, je še bolj Bogu
nepokoren. Bog jih je v deveti zapovedi posebno pre¬
povedal, in Jezus uči, de, kdor je kako žensko s pože-
Jjenjem pogledal, je že v sercu grešil.

Nečisti greh se stori tudi z nesramnimi besedami,
pogovori in pesmi; greši tisti, ki jih govori ali poje, in
tudi kteri jih prostovoljno posluša. Kdor nesramno go¬
vori, pokaže, de ima nečisto serce, in kdor rad posluša,
pokaže, de je že zapeljan in zmoten od nečistiga pože-



485

Ijenja. Hudoben duh skerbi, de v svoje kraljestvo več
duš dobi, zato pošilja svoje hlapce, zapeljivce nedolžnih
duš, de jih z besedami zapeljujejo, pohujšajo, in iz Je¬
zusovima kraljestva speljujejo.

Z besedami greši tudi, kteri od nečistih del in per-
šon zapeljivo govori, de da slabim ljudem perložnost na
nje misliti, de se zelje v njih hude, in tako jih pohujša.
Zakaj če nedolžni slišijo tako govorjenje, pred ali potlej
padejo v skušnjave, ktere večidel z nečistostjo končajo.
Kar je še otrok vidil ali slišal, pa v otročjim stanu še
ni umel, se čez več let še le spomni, in mu skušnjave
napravi; čimu mu je tolikanj skušnjav, ktere mu nečist
kvantač napravi ? Kaj mu pomaga nesreča bližnjiga,
ali ga zamore spet nedolžniga storiti? Ce nesramno tu¬
di v pričo zapeljanih govori, greši’, ker ponovi v njih
slabe misli in želje, ker vsi smo Adamovi otroci; in če
govori nesramno pred ravno tako nečistimi, kot je on,
vender le velik greh stori, ker tudi v njih nečiste misli
in želje obudi in ponovi; z njim vred vsi Boga žalijo.

Sv. Pavel pravi: Slabo govorjenje skazi dobro za-
deržanje. Sladke besede zapeljivca sčasama dopadejo,
nedolžni se nečistiga strupa navzame, ko ne ve kdaj.
Nedolžni sliši nesramno besedo, jo premišljuje, postane
radoveden; radovednost zbudi želje, želje dopadejo, per-
voli va-nje, želi perložnosti, v perložnosti pade, en pa¬
dec stori pot drugimu, in zgubi nedolžnost za vselej.
Zato zapove sv. Pavel Timoteju, rekoč: »Nesvetiga
in prazniga govorjenje pa se ogibaj; bolj in bolj per-
more k hudobii, in njih govorjenje razjeda okoli sebe,
kot rak.” Tim. 2. 16. 17.

Hudo se pregreše starši, kteri pripuste v pričo
svojih otrok ali svoje družine nesramno govoriti, in ta¬
kih pogovorov ojstro ne prepovedo; oni ne ljubijo svojih
otrok, pomagajo jim s tem k časni in večni nesreči. Ne
izgovarjajte se, de smete z ljudmi grobi biti, temuč



486

svarite jih precej z lepo, in če lepa nič ne zaleze, pa z
ojstrostjo, dokler duše vaših otrok se ranjene niso. Ne
bojte se zameriti hudobnim, kteri vase otroke s kvanta-
njem pohujšajo, jim pot k nečistosti pripravljajo, temuč
bojte se Bogu zameriti, kteri bo od vas tirjal duše va¬
ših otrok.

Vi se dobri mladenči in dobre deklice, nikar se ne
vdeležite grehov nesramnih ljudi z molčanjem ali clo s
smeham; dajte Bogti čast, ohranite svoje postenje in
odpodite jih, ali odločite se preč od njih, de svoje duše
ohranite pred večno smertjo, zakaj v ti reči ni nič spre¬
gledati. Nikar se ne dajte motiti od takih nesramnih
ljudi, ki pravijo, sej nič hudiga ne mislimo, to le za
kratek čas, za norčije govorimo. Kjer dim vidiš, ves,
de tam je ogenj, tako tudi ves, de kdor nečisto govori,
ima nečisto serce, in bi ne govoril nesramno, ko bi nič
hudiga ne mislil. Jezus pravi: »Dober človek iz dobri-
ga zaklada hudo pernasa, zakaj iz obilnosti serca, usta
govore?’ Luk. 6. 45. »Zapustite vse gerdo govorjenje
svojih ust.” Kolos. 3. 8. In če bi tudi res bilo, de ni¬
ma hudiga namena v sercu, vender greh stori, ker Bog
nesramno govorjenje prepove. Kristjani bi se mogli med
seboj opominjati z lepimi besedami, in svetimi pesmi, de
bi v dobrim rastli in svetejši prihajali, ker njih prebiva¬
lišč je v nebesih, kamor jih le sveto življenje pripelje.

Greši se s petjem nečistih pesem, ker zapopadek
takih je nečista ljubezen, in po njih se nečiste misli obu-
de. — Pojte kristjani svete pesmi, one preženejo sku¬
šnjave, žalost serca, obude dobre misli, svete želje, ob-
čutleje in spomin, de je Bog per vas. Kako prijetno
je slišati, kader dobri kristjani v hišah, pri delu, na po¬
lji, na paši svete pesmi pojo, Boga hvalijo, se k pobož¬
nosti spodbadajo, in razodevajo svoje dobre do Boga
vnete serca.



487

Nečisti greh se stori tudi s pogledam, če človek
nalaš gleda, kar bi ga k nečistim mislim ali zeljem na¬
peljevalo. Ko bi pa kaj taciga za nj nevarniga poneve-
dama zagledal, svoje oči pa precej odvernil, bi ne gre¬
šil, ker Jezus uči, de le tisti v sercu greši, kteri s po-
željenjem pogleda. Greši pa tudi per tacih pogledih, če
svojih oči ne odverne, desiravno ne misli kaj hudiga
storiti, zato, ker se v nevarnost postavi, de bi se po
pogledu v njegovim sercu hudobne misli in želje ne obu¬
dile. V nevarnost iti, in v nevarnosti biti, je vselej pre¬
povedano.

Ze Mozes nam pove, kako nevaren in zapeljiv je
pogled, ker pravi, de sinovi božji, to je, sinovi dobrih
staršev so vidili človeške hčere, de so lepe, in so si jih
zbrali za žene, so se z njimi spečali, in hudobija neči¬
stosti je napolnila zemljo, de je Bog vse ljudi z vodo
pokončal. Zena putifarjeva je Jožefovo obličje gledala,
in v njenim sercu se je nečista ljubezen vnela. David in
več družili so nam žalostni izgledi, kako lahko človek
per svoji spačeni natori s pogledam globoko pade; zakaj
če bi se bili pogledov obvarovali, bi bili čisti ostali. Sv.
Avguštin pravi, de je več mladenčev in deklic poznal,
ki so tako čisto in sveto živeli, de bi bil lahko mislil,
de angelj v nebesih se bo pred ločil od Boga, kot oni
v nečistost padli, in vender so nečisti postali, ko so bili
prederzni v svojih pogledih.

To vsak lahko ve iz svoje lastne skušnje, kako ne¬
varni so pogledi, zato so bili svetniki in svetnice vselej
varni v svojih pogledih, de svete- čistosti niso omadeževali.
Job pravi: »S svojimi očmi sim storil zavezo, nikoli še
misliti ne na kako devico.” Jab. 31. Sv. Hijeronim pra¬
vi: »Obstojim svojo slabost, desiravno sim ves shujšal
po postu, čuvanji in pokorjenji, je vender za me nevar¬
no, peršone druziga spola gledati.” In sv. Duh naravnost
prepove poglede, rekoč: »Ne poglej lepote žene, in ne



488

poželi žene zavoljo lepote.” Sir. 25. 28. »Nikar ne glej
na vsaciga človeka lepoto, in ne bodi med ženami. Sir.
42. 12. Bodite vselej pokorni ti zapovedi, in pred ve¬
liko hudiga bote obvarovani, in nikoli ne zaupajte sa¬
mi sebi.

Opomnim vas matere, nikoli ne postite svojih majh¬
nih otrok slečenih, ne slačite jih v pričo druzih otrok;
ktere matere ni sram svojiga otroka slečeniga ali raz-
gernjeniga pušati, tista ni prijatlica sramežljivosti. Ni¬
kar ne pustite otrok obojiga spola, tudi ne majhnih sku-
pej in tudi ne per sebi spati. Skušnja nas je že od ve¬
liko hudiga prepričala, ki je tukej začetek imelo; in ne
motite se s tem, de so še otroci; otroci si veliko domi¬
slijo in vejo povedati, kader se bolj zavedo, in hudo po-
željenje se v njih zbudi.

Zoper čistost sc pregreše vsi, ki se nesramno no¬
sijo ali oblačijo, de bi druge motili. Nesramna nošnja
priča, de je serce polno nečiste ljubezni, in store se de¬
ležne grehov pri druzih, za ktere ne vedo ali vediti no¬
čejo, kterih se bodo morebiti še le na smertni postelji
spomnili, pa jih popraviti več ne bodo mogli. Srame¬
žljivi človek se vselej sramežljivo nosi, naj bo šega ka-
koršna koli hoče. Nečisti greh se stori tudi v djanji.
Nikoli kaj taciga ne storite, kar bi si ne upali pred pra¬
vičnimi in poštenimi ljudmi, v pričo pobožnih staršev
očitno storiti. Vprašajte modre in pobožne spovednike,
de vas poduče, in storite po njih nauku, de zveličanja
ne zapadete.

Človek greši, če slabe bukve bere, po kterih se
sčasama slabe misli in poželjenje obude, nedolžnost spod¬
kopljejo in k nečisti ljubezni napeljujejo.

Greh je tudi nesramno malane podobe imeti, kdor
jih ima, se veliko lastnih in ptujih grehov vdeleži. Dol¬
žnost je take podobe dati popraviti, de se jim nesram-



489

nost odvzame, če se pa popraviti ne dajo , jih v ogenj
verzite, de ne bodo vaših duš v ogenj pripravile.

Ples tudi k nečistosti napeljuje, desiravno ne vsa-
ciga, posebno kakoršin je današnje dni; on je izvirek
veliko nečistih in druzih grehov; sveti cerkveni očaki so
vselej ojstrd zoper ples govorili, in kristjane od njega
terdo odvračevali, in njih nauk je nauk cerkve, njega
poslušajmo in ne, kar otroci sveta govore. Sv. Bazili
pravi: »Vsak, ki od plesa pride, pride menj sramožljiv
in čist nazaj , in če je zakonski, z menj ali huje ranje¬
no zakonsko zvestobo. In če se tudi nekteri dobe, de
se niso z nobenim nesramnim pogledam ali djanjem oma¬
deževali, ga vender ni, de bi s kakim notranjim greham
svoje duše ne bil omadeževal.” Sv. Efrem pravi: »Per
plesu angeljci žaljujejo, hudiči se pa vesele.” Sv. Am¬
brož govori: »Ce je ktera mati sramežljiva iu čista, naj
uči svoje hčere v strahu božjim pobožno živeti, ne pa
plesati.

Kteri ples sploh zagovarjajo, ali sebe prav ne po¬
znajo, ali ne slabosti človeške natore, ali sami radi ple¬
šejo, in ne vedo, de per plesu gotovo niso Boga častili,
in tudi ne vejo, de še v cerkvi človeku slabe misli v
glavo pridejo, koliko več per plesu; ali pa so še tako
oterpnjeni, de se več ne čutijo, kdaj greh store.

Posebno veliko hudobijo dopernese, kteri čisto ne¬
dolžno devico, ali nedolžniga mladenča zapelje; obropa
jo ob njeno nar veči bogastvo, ko ji gnado božjo in ne¬
dolžnost vzame, razdere sveto zavezo z Bogam, ona
zapusti Boga, in Bog njo. Če je tudi revnih staršev
hči, je bila vender bogata pred Bogam, ker Bog jo je
ljubil, kot svojo ljubo hčer, in kot Jezusovo nevesto, ali
zapeljivec jo je ob vse časno in večno pripravil. Pri¬
pravil jo je hudobnež ob mir vesti. Dokler je še ne¬
dolžna bila, je bilo njeno serce veselo, nobeniga strahu
ni poznala, cerkev jo je veselila, nedelj in praznikov je



490

med tednam komej perčakovala, de je sla božjo besedo
poslušat in per sveti masi bila, rada je molila , svete
pesmi pela, k spovedi in k svetimo obhajilu pogostim
hodila, vse nedolžno in božje jo je veselilo, ker hudiga
še ni poznala, tedej tudi ne poželela; v vsim je bila
Bogu pokorna, nadloge in terpljenje je iz ljubezni do
Boga voljno preterpela. Veseli so je bili starši, bratje,
sestre in njene dobre tovaršice, in vesele vesti je bila.
»Pokojna vest je v e dna go star ij a.” Prip. 15. 15.

Ali kako naglo se je vse premenilo v njenim ser¬
cu, ko je hudobnim« zapeljivcu verjela; zdej jo vest pe¬
če in grize, noč in dan nima mirti, v svoji duši ima pe¬
kel na zemlji, vsa je zmotena, nima več veselja do bož¬
jih reči, za vse dobro je odmerla in zoperno ji je;
kvante in hvalo slišati, od ljubezni se pogovarjati, to ji
je zdej nar ljubši, per plesu, v gostavnici ali oštarii, v
skritih krajih, v temni noči svoje nar veči veselje najde.
Za srečno večnost skerbeti ji ni mar, vsa se je poživi-
nila. Pa ker ji vest vender le ne da mini, gre more¬
biti še včasih k spovedi, pa ko od spovedi v pervo
priložnost pride, je spet taka, kot pred.

Zeli si vender vest potolažiti, iše si drušine ravno
tako nesramne, kakor je sama, de se s tem moti, svojo
vest tolaži, in tako dolgo jo tolaži, de jo zamori in de
ji več ne očita; zdej- postane navadna grešnica, ni je
nobene reči več sram, in se pogubi. Ako je pa tudi
po svoji pregrehi mati postala, je njena čast in poštenje
za vselej zapravljeno, vsi na njo kažejo, vsi od nje go¬
vore, per vsaki priložnosti in še v starosti ji bo greh
očitan; zakaj ta greh ima že tako ostudnost nad sabo,
de ga še nečistnik v nečistniku sovraži, in čez-nj go¬
vori. Kako žalostni so njeni starši; nejevoljni bratje in
sestre, njena žlahta, tovaršice se je ogibljejo, vsi se je
sramujejo, in še nje zapeljivec se je sramuje, se ji umi¬
ka in skriva, in noče za očeta klican biti, in vsak se



491

brani jo pod streho imeti. Glej hudobnež, kaj hudiga
storiš, če nedolžno deklico nesrečno storiš, kako boš
pred Bogam obstal?

Zapeljivec ji pa tudi odvzame časno srečo; ako bi
bila pobožna in nedolžna ostala, bi bila morebiti svojo
srečo storila, k dobrimu koscu kruha prišla, pa tudi te¬
ga ji odvzame ; obetal ji je možitev, in od hudiga pože-
Ijenja in nagnjenja zmotena, je hudobnežu verjela, zdej
jo pa zapusti v njeni nesreči. Ce jo pa tudi vzame, je
mogoče, de bi bila med njima keršanska ljubezen, serč-
na prijaznost ? Kje je blagoslov ali žegen božji, ce po
grehu primorana v zakon stopita ? Eden na druziga
zvestobo se ne zaneseta, kakšno življenje je med njima?
Taki persiljeni zakoni so večji del nesrečni. Kdo bo
vse hudo soštel, kar po zapeljivcu za ta in uni svet,
za nj in za zapeljano pride.

Pesebno velika in ostudna beseda je prešeštvo. Bog
jo je sosebno v šesti zapovedi prepovedal, kerje rekel:
»Ne prešeštvaj ”, in v deveti zapovedi tudi želje do ptu-
je žene prepovedal, rekoč: »Ne poželi ptuje žene.” In
dal je zapoved, de morata oba umorjena, s kamnjem po¬
bita biti, prešeštnik in preseštnica.

Jezus, ki je učil sveto čistost, ni le prešeštva, te-
muč tudi nečiste želje in nagnjenje do ptuje žene pre¬
povedal, ker pravi: »Kdor ptujo ženo pogleda z neči¬
stim poželjenjem, je z njo v svojim sercu grešil. Jezus,
ker je vedil, de vsaka pregreha iz serca pride , in de
Bog hoče človeško dušo čisto imeti, je nečiste želje
prepovedal; zakaj , kdor želel ne bo ptuje žene, tudi gre¬
šil ne bo z njo. Ako je pa že nečista želja tako velik
greh, koliko več je djanje?! In kar Jezus kristjanam
pripove, je sv. Duh tudi v stari zavezi pripovedal, re¬
koč : »Ne ozri se na mnogoželjno ženo , de kje v nje
zaderge ne padeš. — Odverni svoj obraz od nališpane
žene, in ne zijaj na ptujo lepoto. Zavoljo ženske lepote



492

se jih je že veliko pogubilo, iz nje se poželjenje, kakor
ogenj vname. — Njih veliko, kteri so se nad lepoto
ptuje žene zavzeli, je bilo od Boga zaverženih, zakaj
pogovor z njo, kakor ogenj vžiga. — Ne beseduj se z
njo pri vinu, de se tvoje serce k nji ne naklone, in de
v tvojim poželjenji ne padež v pogubo?’ Sir. 9. 3—13.
In sv. Pavel pove, de presestniki ne pojdejo v nebeško
kraljestvo.

Hudobija presestva se se bolj očitno vidi, ker pre-
sestnik se ne pregreši le zoper božjo zapoved , cisto in
sramežljivo živeti, on stori tudi necast svetosti zakona,
ker Bog je tudi zato zakon postavil, de bi bil hramba
zoper nečistost; on prelomi zakonsko zvestobo, ktero
stanovitno deržati je očitno pred živim Bogam v cerkvi
svojimu družetu obljubil, in stori svojima nedolžnima
družetu nar veči krivico. Tudi ga ne more huje razža¬
liti, kakor s tem greham; in koliko se veči krivica je,
če mu otroke podtakne, ki niso njegovi, kteri kradejo
del poštenim zakonskim otrokam, in nedolžni mož, ki jih
za svoje ima, se mora truditi in skerbeti za nje, de jih
redi in preskerbi s potrebnim živežem in drugimi rečmi,
in njegovi pravi otroci si z njimi premoženje dele. Ni
izreči, kako velika je krivica greha presestovanja, zato
jo je Bog s smertjo strafati zapovedal nad preseštovav-
ci. Sv. Duh, ko veliko od hudobije nečistnikov govori,
tudi od presestnikov reče: »On (presesnik) bo pred vsi-
mi osramoten zato, ker ni strahu božjiga spoznal. Ravno
tako pojde sleherni ženi, ktera svojiga moža popusti, in
iz ptujiga zakona zapusti naslednika: zakaj perveč je
bila postavi Narvisiga neverjetna, drugič je zoper svo¬
jiga moža grešila, tretjič je presestvo dopernesla, in je
od druziga moža otroke dobila. — Ona bo preklet spo¬
min za seboj pustila, in njena nečast ne bo zbrisana.”
Sir. 23. 31—36. ludi ljudstva, kterih pamet se ni bila
skozi božje razodenje razsvetljena, de bi bile Boga spo-



493

znale, so prešeštvo za tako veliko pregreho imele in jo
studile, de so prešeštnika, njega in njo umorile , ker jih
niso vrednih spoznale, de bi bili več na zemlji živeli.

Koliko druziga hudiga se iz te pregrehe pride,
ktero nam njeno hudobijo še bolj ostudno pokaže. Med
takimi zakonskimi ljudmi ljubezen vgasne in sovraštvo
vstane, in če tudi nedolžen druže iz keršanske ljubezni
zavoljo Boga tudi odpusti, serce vender le bolj merzlo
ostane, ni nikoli vec tako zaupljiv , ker ne more poza¬
biti; težak kamen mu per sercu leži, kteriga bi se rad
znebil, de bi bil spet tak, kot pred, pa se ne da. Ko¬
liko pohujšljiviga govorjenja pride za to pregreho, ka¬
der se zve. In če so otroci, kako pohujsani so po star¬
ših, ki slišijo prepir in nesramno očitanje pregrehe, in
bi Bog hotel, de bi ne vidili tudi boja in pretepa. Več¬
krat pride iz prešeštvanja eniga družeta, de se še ta
drugi zgubi, in potlej je vsa nesreča skupej; pri tacih
ni na zakonsko ljubezen lahko več misliti. In kolikokrat
iz prešeštva tudi morija pride. Kako pregreha nečisto¬
sti človeka oslepi, vidimo nad Davidam žalosten izgled.
Gorje sedanjim čašam, v kterih ta gerda pregreha nič
več neznana ni!

Ali je nečistost velik greh?

Nečistost je velik greh, ker nečistniki ne bodo po¬
sedli nebeškiga kraljestva. Sveti Pavel pove Korinča-
nam: »Nikar se ne motite; ne kurbirji, ne malikovavci,
ne prešeštniki, ne mehkužni, ne nečisti s svojim spolam,
ne tatje, ne lakomniki, ne pijanci, ne preklinjevavci, ne
roparji, ne bodo posedli božjiga kraljestva.” 1. Kor. 6.
9. 10. »Ne veste, de vaše telesa so Kristusovi udje?
bom tedej ude Kristusove vzel, in iz njih storil kurbine
ude? To ne ” 1. Kor. 6. 16—1. Tesal. 4. 3. Kort. 13.4.

Kakšno nečast stori nečistnik Bogu, kako nepoko-
rin in nehvaležin mu je, ker njegovo telo je tempelj



494

svetiga Duha, v kterim Oče in Sin prebivata! Kristus
je njegovo dušo po svetim Duhu očistil, ji pervo nedol¬
žnost in svetost v svetim kerstu dal; tam je postal otrok
božji, brat Jezusov in sestra , stopil je v sveto družbo
svetnikov, v Jezusovo cerkev, postal je ud Jezusoviga
telesa in deležnik nebeškiga kraljestva; posvetil ga je
sveti Duh, in ga storil svoj tempelj, v kterim prebiva s
svojo vsigamogočno gnado. Nečisti kristjan omadeža
sveto prebivališč v sebi in v drugim s svojim nečistim
greham, loči se od Boga, in Bog ga zapusti, ker ne¬
čistost napolni njegovo serce; hudo, nečisto poželjenje
ga zdej vodi, misli in želje so zdej nečiste, usta, oči,
roke in noge so k službi tega greha pripravljene, in
namest Boga ljubi svojiga nečistiga tovarša ali tovar-
šico; zaverže Boga, mir vesti, svojo čast, premoženje
in večno življenje duše; ker sv. Pavel pravi, de tistiga,
ki bo tempelj božji, in to ste vi kristjani, omadeževal,
bo Bog končal, zato se nečistost med vami celo imeno¬
vati ne sme. In zato, ko je greh nečistosti tako velik,
zapove Jezus, de, če bi koga oko pohujšalo, naj ga
izdere, in preč verze, bolj je za-nj, de gre z enim oče-
sam v večno življenje, kakor z dvema v večno pogu¬
bljenje; ravno to naj z roko ali nago stori, ako bi ga
pohujšale; to je, človek mora pripravljen biti vse raji
zgubiti in zapustiti, če bi mu tudi tako ljubo bilo, kot
oko, roka in noga, kakor v greh pasti; vse dati, de le
svojo dušo reši od večniga pogubljenja. Bog, kteri bo
sodil in obsodil nečistnika v večno pogubljenje, pove,
kako velik je greh nečistosti, torej spokori naj se ne¬
čisti človek, in spolni naj z dušo in telesam božjo sveto
voljo, de se ne bo nad njim zgodilo, kar bo Bog ne-
čistnikam v večnosti storil.

De je nečistost velik greh, in de ga Bog močno
sovraži, pričajo štrafinge, s kterimi je Bog nečiste ljudi
kaznoval (štrafoval). Ves svet je Bog s potopam štra-



495

fal, in Sodomo in Gomoro z ognjem od nebes končal.
Ko so se Izraelci z Moabitarskimi ženskimi spečali, jih
je dal Mozes štiri in dvajset tavžent pomoriti. 4. Moz.
25. Zavoljo nečistosti sta bila David in Salomon nesrečna,
sedem mož Sare je bilo precej pervo noč po poroki umor¬
jenih, in dva sodnika zavoljo Suzane s kamnjem ubita,
i. t. d. Posebno je pa se Bog zapovedal prešeštovavko s
kamnjem pobiti. In sv. Peter pove, de je Bog krivične,
zlasti tiste, kteri po mesu, v nečistosti žive, za dan sod¬
be prihranil. In sv. Pavel pove, de kurbirje in prešešt-
nike bo Bog sodil. Hebr. 13. 4. Tudi cerkev je nečist¬
nike vselej z veliko in ojstro pokoro obkladala, de bi
jih bila pred hudimi strafingami v večnosti obvarovala.

Kaj liudiga izvira iz nečistosti ?

1) Nečistost kristjanu um oslepi. Noben greh člo¬
veka tako ne oslepi, kakor ta, neumni živini ga enakiga
stori; nečistnik ne posluša nobeniga nauka, ne dobriga
sveta, ne vesti, ne mara za Boga, ne za nebesa in ne
za pekel, ne porajta božjiga žuganja, ne obetanja, ne
svoje časti, ne zdravja, ne škode; je kakor so bili lju¬
dje ob času Noetovim, in kakor Sodomijam’; hodi od
svojiga nečistiga poželjenja gnan po potih in krajih,
kjer bi priložnost najdel Boga razžaliti. Zato pravi sv.
Pavel: »Natorni človek ne ume tega, kar je božjiga.»
1. Kor. 2. 14. Njegovo zaderžanje je tako, de bi ga
sam nad seboj sovražil, in ga pogubljenja vredniga imel,
ko bi ne bil ves zmoten in oslepljen. Sv. Peter pravi:
»Imajo oči polne prešeštva, in ne jenjajo grešiti.”
2. Peter. 2. 14.

2) Nečistost stori človeka terdovratniga. Njegov
um je oslepljen, ne spozna, kako nesrečen de je, nakla¬
da greh na greh; s tem svojo voljo popolnoma oslabi,
de ne želi dobriga, služi le poželjenju, strah pred smert-
jo, sodbo in pogubljenjem zgine, nagnjenje do greha se



496

pa uterdi, de postane navadin grešnik, in ne more se
grehu odpovedati, če ga Bog iz posebne milosti ne re¬
si, ktere pa ni vreden, in tako se zgodi, de mu pregre¬
he njegove mladosti v kosti zalezejo in z njim v grob
gredo. Job, 20. 11.

3) Nečistost pripravi kristjana ob vero v Boga in
njegove svete resnice. Ko vero zgubi, zgubi tudi ve¬
selje do molitve, poslušanja in branja božje besede, do
prejemanja svetih zakramentov, in vse to tudi opusti.
Prazniki Gospodovi so za nj nar bolj pritožni dnevi greh
delati; za cerkev mu ni več mar, in če tudi iz navade
va njo gre, gre le zavoljo druzih, in svojih misel nima
pri Bogu, ampak pri svojim nečistim maliku, in zato ga
tudi sv. Duh zapusti, ker ne gre v hudovoljno dušo, in
tudi ne prebiva v telesu, ktero je grehu služno. Buk.
modr. 1. 4.

3) Nečistost oterpne serce kristjanovo , in ga stori
obupati. Sperviga se je sramoval, ako je kako ne¬
sramno besedo slišal, pozneje se že smeja, in kmali za¬
brede v mnoge djanja. Zdej misli, de ni vee mogoče
cisto živeti in se poboljšati, ker svojo slabost občuti, in
svojo nestanovitnost spozna, ko se je hotel včasih po¬
boljšati, pa je spet padel, in je tolikanj gnad zavergel;
ve, de postava je duhovna, on pa ves mesen, in pod
greh prodan. ttimlj. 7. 14. Torej si ne upa na milost
božjo klicati, k spovedi se ne more pripraviti, svojih
nesramnost brez števila ne more razodeti, ve pa, de
brez spovedi in pokore ni odpušenja grehov, in to ga
spet s straham napolni, tako de v ti znotranji vojski
obupa, ostane v grehih, v nepokori umerje, in večno je
nesrečen.
Kaj je kristjanu storitij de se nečistosti obvarjej in
šeste in devete zapovedi ne prelomi ?
De se kristjan varje zapeljive pregrehe nečistosti,

mora:



497

1) Boga prositi, de mu da cisto serce, in ponovi
v njegovim oserčji praviga svetiga Duha, de bi očistil
njegovo serce od hudobnih zelja in nečistiga nagnjenja,
mu odvernil oči od vsih nevarnih reči, de bi se ne obu¬
dile v njem nevarne misli; de bi ne pripustil, de bi kdaj
ognjusil svoje telo, ktero je sv. Duh posvetil, v kterim
prebiva; ker sv. Pavel pravi, de bo Bog tistiga pogu¬
bil, kteri bo tempelj svetiga Duha omadeževal.

2) Se mora varovati nevarne priložnosti in bežati
iz nje, le v begu bo zveličanje najdel; vsiga se ogibati,
kar bi zamoglo k nečistosti napeljati, posebno drušine
nečistih in druziga spola, in nikoli se zanašati na svojo
moč; napuh pride pred padcam, in tacih napuhnjenih je
nar več v ta greh padlo.

V ti reči nam sv. Duh lep in potreben, in za da¬
našnje čase posebno koristen nauk da, kako se varova¬
ti, ker pravi: »Ne ozri se na mnogoželjno ženo, de kje
v nje zaderge na padeš. Ne imej družbe s plesovavko,
tudi je ne poslušaj, de kje po njenim sladkim petji ne
pogineš. Ne gledaj device, de se nad njeno lepoto ne
pohujšaš. — Odverni svoj obraz od nalipšane žene, in
ne zijaj na ptujo lepoto. Zavoljo ženske lepote se jih
je veliko pogubilo, in iz nje se poželjenje, kakor ogenj
vname/’ Sir. 9. 3—13. »Moj sin! ne glej na goljufijo
žene, zakaj žnabli kurbe so, ko satovje, iz kteriga se
med cedi, in njeno gerlo je glajši kot olje, nje poslednje
pa je grenko kakor pelin, in ojstro kakor na oba kraja
nabrušeni meč. Njene noge gredo v smert, in njene
stopinje peljejo v pekel. — Odverni svojo pot delječ
proč od nje, in ne perbližaj se k durim svoje hiše.”
Prip. 5. Z 9. »Moj sin! ohrani zapovedi svojiga oče¬
ta, in ne zapusti postave svoje matere. — De te bodo
pred hudobno ženo, in pred perliznjenim jezikam ptuje
varovale. Tvojimu sercu ne gre njene lepote poželeti,
tudi ne daj se z njenim miganjem vjeti. Zakaj kurba je
II. Del. 32



498

komej toliko, kolikor grizlej kruha vredna; zena pa dra¬
go dušo moža vjarne. Zamore li človek ogenj v svo¬
jim naročji skriti, de bi se njegovo oblačilo ne vnelo ?
Ali po žerjave! hoditi, de bi se njegovi poplati ne ožgali ?
Tako tisti, ki k ženi svojiga bližnjiga gre, ne bo čist, ako
se je dotakne.” Prip. 6. 20—29. Starši niso nikoli zadosti
skerbni svojih otrok pred slabo perložnostjo obvarovati, se
preveč zaneso na nje, in jim preveč pregledujejo Sv. Duh
jim ojstro zapove svoje otroke varovati, ker pravi: »Ter-
dno varovaj hčer, ktera se ne odverne od gledanja mla-
denčev, de kje, kader priložnost dobi, ne zaide. Cuj
čez vso nesramnost njenih oči, in ne čudi se, kader za
te ne mara.” Sir. 26. 13. 14. To se zgodi, če starši
precej sperviga svojih otrok ne varjejo , in jih ne stra¬
hujejo, ko so se spridili, potlej več ne marajo za njih
svarjenje. Žalostno je viditi, kako malo starši zapovedi
božje poslušajo; komej de je hči malo odrasla, jo že
sami peljejo v drušino, de jo svetu skazujejo , de vse
sliši govoriti, kar ji vediti ne gre, de se z nevarnostjo so-
znani. Hvalijo se, de njih hči je pametna, desiravno še
mlada, še nič hudiga ne pozna ; smo jo tudi dobro pod¬
učili, kako se mora v drušini zaderžati, se lahko zane¬
semo na njo, in drušina, v ktero hodi, je tudi dobra,
so vsi pametni. To so starši govorili in govore, pa
vsaki dan je več nečistih ljudi na zemlji, in ti so tisti
dobri otroci. Ako bi starši pomislili, de njih otroci so
tudi v grehu rojeni, in od mladih dni bolj k hudimu na¬
gnjeni , in de za svoje zveličenje skerben kristjan mo¬
li, čuje čez svoje poželjenje, se zatajuje in svo¬
jiga hudiga poželjenja vender nikoli zadušil ne bo,
kaj imajo vaši otroci drugo, boljši natoro! Se med an-
gelji se je hudobija najdla, gotovo niso vaši otroci bolj
popolnoma, kot angelji; če so nekteri angelji grešili, va¬
ši otroci bodo še bolj gotovo, ko jim vse na voljo spu¬
stite. Ce se pa tudi na svojiga otroka zanesete, ali pa



499
zamorete drugim upati, s kterimi se drušijo, in če tudi
res nič hudiga ne mislijo in ne žele, pa hudobni duh
misli. Se pobožni ljudje obojiga spola, če dolgo skupej
zahajajo, so si nevarni, kar nas skušnja prepriča; pa
tudi to vemo, de lasten spol je nevarin, in veliko jih
je pohujšanih po svojim spolu, ker je veči zaupljivost in
manji sramožljivost med njimi, kot med drugim spolam.
Ne motite se tedej, noben izgovor ne velja, kteri je čez
božje zapovedi, in nikoli ni pripušeno iti v nevarnost,
Boga razžaliti in svojo dušo pogubiti.

3) Delaven biti, in lenobe se varovati; lenoba je
začetek veliko grehov, posebno nečistosti. Prerok Ece-
hijel pravi: »Zač etik hudobije S od omske je bi¬
lo življenje brez dela.” Ezeh. 16. 49. Len človek
ima mnoge skušnjave, in je nar manj pripravljen sku¬
šnjavam se vstavljati. David nam je v izgled, kako
globoko pade človek v lenobi, dokler je težave v vojski
terpel, mu ni bilo mar misliti na greh nečistosti, ko je
pa brez dela bil, je grešil. Sv. Ilijeronim pravi: »Vse¬
lej bodi delaven, de te hudoba brez dela ne najde. Ko
ima človek veliko dela, nima časa na greh misliti.

4) Mora zmeren biti v jedi in pijači. Jezus zapove
se zderžati od obilnosti vina, v kterim je nečistost. In
ravno to sv. Pavel zapove: »Ne vpijanite se z vi¬
li a m , iz k t e r i g a je nečistost.” Efez. 5. 18.

•>) Mora sramožljivost ohraniti. Vselej se mora va¬
rovati , kaj taciga storiti, česar bi se sramoval pred dru¬
gimi storiti; tedej nič gledali, nič poslušati, nič govoriti,
nic brati, nie dopustiti storiti, česar bi ga sram bilo;
družbe se varovati, kjer ni sramežljivih; z drugim spo¬
lam nikoli sam biti, in se varovati veselja vživati, per
kterim je sramožljivost v nevarnosti; in nič za majhno
imeti v ti reči: kdor se majhniga ne varjc, bo kmali v
veliko padel.

32*



soo
6) Premišljevati nauke božje in štrafinge, s kterimi

je Bog nečistnike štrafoval.
7) Premišljevali strašne in žalostne nastopke greha

nečistosti. Noben greh človeka tako delječ od Boga ne
odpelja, kot nečistost, de bi skorej ne bilo več upati
poboljšanja in sklenitve z Bogarn. Ognjusi dušo in telo
nečistniku, zmoti mu vso glavo, de se spozabi, kaj je
Bogu, sebi in bližnjimi! dolžan ; de ne vidi svoje velike
nevarnosti in nesreče, in ne ve, kaj se spodobi ali ne;
zgubi vse veselje do božjih reči, in še zoperne mu po¬
stanejo , in na zadnje vera ugasne v njem. Nečistnik
postane sam sebi težak zavoljo nepokoja vesti, zavoljo
sramotenja pri druzih, in zavoljo težkiga spreobernjenja.
Ko je začel grešiti, je mislil, de se bo lahko spreober-
nil, de zdej , ko je mlad, tako živi, ko bo starji, se bo
pa spreobernil in pokoro storil, in ne misli, kaj mu sv.
Duh pove: »De kar se mladeneč navadi, tudi
star ne opusti?’ Pridig. 22. 6. Tako nepokojin in
nespokorin živi, in več del tak tudi tako umerje.

8) Spomni naj se na Boga, de Bog vse vidi, kar¬
koli dobriga ali hudiga misli, želi ali rad stori. Bog
vidi vse po dnevi, po soncu, ali po noči v temi, doma,
ali na polji , ali v bosti, očitno, ali skrivaj storjeno. S.
Pavel pravi: »Pred njegovimi očmi ni nobena stvar ne-
videjoča; ampak vse je golo in odgernjeno.” Hebr. 4.
13. Kaj je obvarovalo Jožefa in Suzano pred nečistim
greham? misel: Bog me vidi; to bo tudi tebe, grešnik,
obvarovalo!

9) Spomni naj se, Bog me bo sodil in tudi štrafal.
Sv. Duh sam nam pove, kako močno zamore nas varo¬
vati ta spomin, ker pravi: Spomni se poslednjih reči,
in vekomaj ne boš grešil. Ob času skušnjav naj se
precej spomni na smert, na sodbo, na pekel, ali na ne¬
besa , na plačilo, ktero vživajo taki, ki so svoje skušnja-



501
ve premagali, ali na štrafinge, ktere v peklu terpe, kteri
50 v skušnjave pervolili.

10) Spomni naj se ob času skušnjav na terpljenje
in smert Jezusa Kristusa , ki je na vsih udih svojiga
svetiga telesa terpel, de je na svojim telesu pokoril vse
nase grehe: kako ima prebodene roke in noge, kako
ranjeno je njegovo telo, de bi nam bil skozi svojo sveto
prelito kri gnado zasluzil, vredno pokoro storiti. Po¬
misli naj, kako bi se mogel nečistosti služiti, ker nje¬
gov Bog na križu vesi! in pogleda naj s zaupanjem
proti nebesam, od koder si potrebne gnade sprosimo.

11) Večkrat naj gre k spovedi in k svetima obha¬
jilu. Po svetih zakramentih bo zadobival nar veči gna¬
de in obilno pomoči skušnjave premagati. Varje naj
sveto obhajilo nevredno prejemati, in naj ne posluša hu-
dobniga duha, kteri ga od spovedi odvrača.

Priporoča naj se pa tudi vsaki dan v prošnjo devi¬
ce Marije, kakor so se ji svetniki priporočali, in so či¬
stost po nje prošnji in gnado zvesto ohranili.

Aevosljivost.
Nevošljivost je ljubezni do biižnjiga ravno nasproti.

Nevošljivec bližnjimi! dobriga ne pervoši, je žalosten nad
njegovo srečo in vesel njegove nesreče, želi, de bi on
imel, kar bližnji ima, in de bi bližji ne imel; tudi rad
pomaga, kolikor zamore z besedo in djanjem k nesre¬
či biižnjiga, desiravno njemu k nobenimu pridu ni.

Po izgledih nevošljivih ljudi se bo lahko vsak pre¬
sodil , ali ima greh nevošljivosti v svojim sercu ali ne.
Bog je človeka za zveličenje vstvaril; zaverženiga, hu-
dobniga angelja je sreča človekova pekla, želel mu je
pogubljenje, vedil je, de greh bo človeka nesrečniga
storil, ga od Boga odvernil, kakor je njega; prizadjal
51 je človeka v greh napeljati, in po grehu ga ob nebesa
pripraviti, kar je tudi storil. Hudič je bil nevošljiv člo-



502

veku, kar sveto pismo pove, rekoč: »Bog je člove¬
ka neumerjočiga stvari!, iti ga po svoji podobi storil.
Po hudičevi nevošljivosti pa je smert na svet prišla, in
kteri so na njegovi strani, po njem posnemajo?’ Buk.
modr. 2. 23—25.

Kajn je vidi!, de daritev Abeljnova Bogu dopade,
njegova pa ne. Kajna je to v sercu bolelo, se je jezil,
brata ni mogel več z lepim očesam pogledati, ves bled
in prepaden je bil v obrazu, in mislil in sklenil je brata
umoriti, kar je tudi storil. Nevošljiv je bil bratu zato,
ker je bil dober, in ga je Bog’ ljubil. To je oznanova-
nje , kakor ste od začetka slišali, de se med seboj lju¬
bite. Ne kakor Kajn, kteri je bil iz hudiga, in je svo-
jiga brata ubil. In zakaj ga je ubil ? Zato ker so njegove
dela hude bile, njegoviga brata pa pravične. 1. Jan. 3. 11.

Bog je Izaka obdaroval z blagam, Filistejci niso
mogli sterpeti, de bi tako srečen bil, in ker mu niso
mogli druziga hudiga storiti, so mu vodnjak zasuli in
zamašili, de ni imel vode svoje živine napajati, in ga ta¬
ko primorali iz dežele iti. 1. Moz. 26. Znano nam je
vsim, zakaj in kako močno so sovražili bratje Jožefa.

Ko je David Goljata premagal in vojsko dobil, so
ženske po mestih, koder so vojšaki šli, pele: Savel jih
je tavžent pobil, in David deset tavžent. Savel ni mo¬
gel slišati, de Davida bolj, kot njega hvalijo in časte;
in to je storilo, de Davida ni mogel več terpeti, in mu
je po življenju stregel. 1. Kralj. 18. Nevošljivost je
Danijela v levnjak spravila. Dan. 6.

Brat zgugljeniga sina se je jezil, in ni hotel v hišo
iti, ko je oče svojima zgubljenima sinu od veselja, de
je nazaj prišel, gosti napravil. Farizeji niso mogli ter¬
peti, de bi ljudstvo Jezusa častilo, njegove nauke in ču¬
deže pripovedovalo, za njim hodilo; prizadjali so si, ga
v kaki besedi vjeti, in ga iz poti spraviti.



503
Delavci v vinogradu so godernjali, ker so zadnji

toliko plačila prejeli, kot pervi, ki so celi dan delali,
I. v. d.

Po zaderžanji vsih teh se vidi, de so bili nevosljivi,
in kdor je tak, kot ti, ima greh nevosljivosti v svojim
sercu, ko je žalosten zavoljo dobriga, ki ga bližnji ima,
ali pa ko veselje v svojim sercu občuti, in va-nj pervo-
Ii, ko vidi bližnjiga zanevideniga in nesrečniga.

Nevosljiv pa bi ne bil, postavim, če bi bil žalosten
sreče svojiga bližnjiga zato, ker se boji, de bo grešnik
v sreči se hudobnisi postal, druge se huje terl; ali pa
ko bi bil nesreče bližnjiga vesel, zato, ker upa, de ga
bo nesreča zmodrila in se bo poboljšal; tak bližnjima
dobro želi, mu želi zveličenja, kakor sebi. David je
Bogu rekel: »Dobro je meni, de si me ponižal,
de se tvoje postave naučim.» Psi. 118. 71.

Tedej greh nevosljivosti človek le takrat stori, ko
je žalosten zavoljo dobriga, kar bližnji ima, in vesel hu-
diga, ktero bližnjiga zadene iz hudobniga serca; ko
bližnjiga zavida ali sovraži, in hoče sam imeti, kar po¬
želi in mu dopade, in ga iz napuha boli, de je bližnji v
časti, v imenitnim stanu ali službi, ali je srečen v bla¬
gu, i. t. d. Zakaj nevosljiv človek se zmirej vjeda v
svojim sercu, naj se zgodi bližnjimu, karkoli si bodi
dobriga, in če se tudi njemu ravno tako dobro zgodi,
mu ni prav, ni zadovoljili , le takrat mu ni po volji, ko
se bližnjimu hudo godi. Ne more jih terpeti, ki so z
njim enaciga stanu, ker želi, de bi menj bili, kot on.
Če so nižjiga slami, se boji, de bi ne bili sčasama z
njim enaciga, če so pa višji od njega, jih pa se težje
terpi, ker on ni, kar so uni. Za nevosljiviga nikoli ni;
ko se drugi svoje sreče vesele, on žaljuje, in se svoje
sreče ni vesel, ko tudi druge poleg sebe srečne vidi.
Nevosljiv pa tudi s svojim jezikam nobeniga per miru
ne pusti; naj stori bližnji se tolikanj dobriga, je vse



504

nič v njegovih očeh, vse zmanjšuje pred ljudmi, in v
hudo obrača, in če ne more dobriga, kar bližnji stori,
ovreči, mu pa slabe namene podtikuje. Nevosljivec so¬
vraži bližnjiga, in zato mu le hudo želi, posnemlje hu¬
diča, zato sveti očaki nevošljivost hudičev greh ime¬
nujejo.

Je nevosljivost velik greh?

Velik greh je, ker se nevosljivec pregreši zoper Bo¬
ga, bližnjiga in samiga sebe. Pregreši se zoper Boga,
ker Bog je Gospod vsiga, od njega vse pride, in če
ima bližnji blago in čast, mu je Bog dal; če je zdrav,
umen, pobožen, ga ljudje radi imajo, je vse le od Bo¬
ga, kteri ga v take okoljšine postavi, de si vse to pri¬
dobi in ohrani, on viža ves svet. Nevosljivec pa Bogu
v roke segati hoče, hoče de bi Bog po njegovi volji
svoje dari delil, vzdiguje se zoper Boga, in mertnra zo¬
per božjo previdnost.

Nevosljivec se pregreši zoper ljubezen do bližnjiga.
Bog zapove bližnjiga ravno tako ljubiti, kakor samiga
sebe. Kdor svojiga bližnjiga ljubi, mu dobro želi in
stori, od njega dobro misli in govori, se veseli z vese¬
limi in žaljuje s žalostnimi. Nevosljivec pa ravno nasproti
dela, jezi se , ker je bližnji srečen, vesel in časten ;
veseli se, kader ga vidi nesrečniga in žalostniga. Ali
ima tak človeško serce? Opravlja svojiga bližnjiga,
kjer in kolikor zatnore, pripoveduje njegove slabosti, in
jih še bolj Černe kaže, kakor so, de bi ga le bolj v so¬
vraštvo spravil; ali je tak za nebesa, kjer se vsi med
seboj ljubijo ?

Pregreši se pa tudi nad sabo, ker se ga sovražne
misli in želje polaste, mu serce spridijo, de ves hudoben
postane, so mu v navado, in ga tudi v hudobne dela
speljejo. Sebi zdravje podkoplje, mir serca si odvzame,
ker se vedno vjeda, kar se mu na obrazu vidi; ves pre-



505

paden je , kot Kajn. Ločil se je od Boga, ki je lju¬
bezen sam sebi, in ločil se je od nebes, v ktere le
ljubezen pripelja; njemu je nevošljivost v natori, kot
hudobnimu duhu, torej tudi njegoviga kraljestva vreden.

Kaj hndiga izvira iz greha nevosljivosti?
Veliko druzih grehov izvira iz nevošljivosti, per

nekterih manj, per nekterih več, kolikor hudobniši je
serce; sosebno pa izvira:

1) Opravljanje, krive sodbe, natolcevanje, obreko¬
vanje in oblagovanje bližnjiga, posebno per ljudeh ena-
ciga stanti, enake službe ali enakih opravkov.

2) Sovraštvo, preganjenje, maševanje, mnoge kri¬
vice in tudi morije. Kajn je Abeljna umoril, bratje so
hotli Jožefa, Savel Davida umoriti, in judje so Jezusa
umorili, vsi le iz nevosljivosti. In nič taciga hudobniga
ni, česar bi se nevosljivec ne podstopil storiti.

3) Ostuden greh nehvaležnosti proti Bogu. Ne ve¬
seli se dobriga, kar mu Bog da, in ne zahvali se Bo¬
gu za to.
Kaj mora kristjan storiti, de se ho greha nevosljivosti
obvaroval ?
De se bo pred njim obvaroval, in če je v njem, se

ga odvadil, naj:
1) Večkrat premisli, de z njim hudiča posnema in

se nebes nevredniga stori, kamor z njim ne more priti,
ker v nebesih so le, kteri se ljubijo.

2) Spomni naj se, de Jezus zapove, se po bratov¬
sko in sestrinsko med seboj ljubiti, in ta je poglavitna
zapoved; kdor te ne dopolne, vso postavo prelomi, in
ta greh odžene žegen božji od duše, ker zaviduje božje
dari v bližnjimu.

3) Se mora napuhu odpovedati, ne sme časti člo¬
veške lakomen biti, kakor tudi zemeljskiga blaga ne;
čast se skadi iz človeških ust, kot dim, in zemeljske



506

reči bodo minule, kakor bi jih nikoli ne bilo. Pusti naj
Boga gospodariti, on je Oče nas vsih, jn ve, kaj dela.

4) Kader bo čutil v sebi, de se njegovo serce k
nevošljivosti nagiblje, naj Boga prosi, de bi mu dal du¬
ha ljubezni, in de bi ga v nji poterdil.

5) Naj Boga hvali, de je bližnjiga požegnal, in
prosi naj ga , de bi bližnjiga pred nesrečo obvaroval.

6) Naj večkrat pred Bogam moli, de naj se le
njegova volja zgodi, in obudi svoje zelje, se popolnoma
z božjo voljo skleniti, in de bi k njegovima sklepu svojo
gnado dal, de bi vedno takih misel bil.

7) Naj nikoli zoper take ne govori , do kterih v
svojim sercu nevosljivost čuti. — Kdor si bo prizade¬
val po teh naukih storiti, se bo s pomočjo gnade hožje
greha nevosljivosti obvaroval.

Kaj je nevosljivost ?

Nevosljivost je žalost zavoljo dobriga, ki ga bližnji
ima, in veselje zavoljo hudiga, ktero bližnji terpi, iz so-
vražniga serca do bližnjiga.

Pozrčsnost ali sainogoltnost.
Nekteri mislijo, de nezmernost v jedi in pijači zveliča¬

nju duše nič ne škod je; in nekteri menijo, de se v jedi
in pijači le takrat pregreši, kader se želodec preobloži,
de mu je hudo. Kako je v ti reci sodili, nam sam Bog
pove, in njega poslušajmo, ne pa svoje zmotene pameti.
Jezus zapove, rekoč: »Varujte se, de vaše serca ne
bodo preobložene v požrešnosti in pijanosti in v časnih
skerbeh, in de tisti dan na naglim nad vas ne pride.”
Luk. 21. 34. In sv. Duh pravi: »Ne bodi pri nobeni
pojedini samogolten, in ne poželi vsake jedi, zakaj veli¬
ko žertje bolezen prinese, in požrešnost klanje v trebu¬
hu napravi. Velik« jih je zavoljo pijanosti umerlo, kdor
je pa trezen, za toliko dalje živi.” Sir. 37. 32—34;



507

Bog je za človeško dušo telo vstvaril, de v ujem
in po njem vse stori, kar je treba za časno in večno
življenje. De se pa telo ohrani per zdravji, moči in
življenji, mu je treba jedi in pijače, ker ga je Bog že
taciga vstvaril, de mu je vsiga tega treba. Iz tega na¬
mena je Bog tudi jedi in pijače vstvaril, je dal člo¬
veku želje po jedi in pijači, dal jedilam in pijačam tako
sladnost, de se človeškim ustam perležejo, in je storil
človeško telo tako, de lačno in žejno postane; vse to je
pa storil po svoji modri previdnosti, de je človek pri¬
moran svoje telo z jedjo in pijačo pri življenji in potre¬
bni moči ohraniti. In tega je bilo človeku tudi se v
stanu nedolžnosti, pred storjenim pervim greham treba;
pa razloček je, de v stanu nedolžnosti je bilo poželjenje
jedi in pijače duši popolnoma pokorno ; človek je le to¬
likanj poželel, jedel in pil, kolikor je bilo treba telo per
zdravji in moči ohraniti. Zdej pa, ko je človeška na-
tora vsa spridena, se poželjenje vzdiguje zoper duha, in
želi več, kot mu je treba, in tudi take jedila, kterih mu
ni treba; še poželi in vživa, kar mu škodije, samo zato,
ker njegovim ustam dopade.

Ce človek poželi jedi in pijač zavoljo njih sladnost,
ker mu dopadejo, ne greši, sej jim je Bog dal prijetno
sladnost, dokler jih zmerno vživa, in Boga za nje hva¬
li. »41i tedej jeste ali pijete, ali kaj druziga
delate, vse k časti božji storite.” 1. Kor. 10.31.
Kakor je kristjan dolžan si prizadevati per vsih svojih
delih Boga častiti, ravno tako tudi pri jedi in pijači, de
le toliko je in pije, kolikor mu je potreba , in bo voljo
božjo spomnil. Na tanko mero se pa nobenimu ne more
dati, ker niso natore vsih ljudi enake, nekter človek
več, nekter pa manj potrebuje; kdor ima težke dela,
več potrebuje, kakor uni, ki ima bolj lahke; zraven
se pa mora na premoženje in na stan gledati.



508

Zoper voljo božjo stori, kteri več je iti pije, ko je
treba, ki le zato je, ker mu jed dopade, desiravno se
zadosti ima. Huje greši, kteri le na jed in pijačo mi¬
sli, in vso svojo skerb na to oberne; v jedi in pijači
svoje premoženje zapravlja, dolge dela , ali storjenih ne
plačuje, ker vse zaje in zapije, in ne prihrani ne za
svoje, in ne za uboge, de bi jim v sili dobro storil, kar
Bog zapove; kdor zdravju škodljive jedi je, zato ker se
poželjenju priležejo; greši tudi, kdor post prelomi. Ta¬
kim gresnikam Jezus ojstro žuga, ker pravi: »Gorje
vam, ki ste siti, zakaj stradali hote.” Luk. 6. 25. Bož¬
je kraljestvo ni jed in pijača, ampak pravica in mir, in
veselje v svetim Duhu.” Rimlj. 14. 17.» Hodimo pošte¬
no, kakor po dnevi, ne v požrešnosti in pijanosti, ne v
kregu in nevosljivosti, temuč oblecite Gospoda Jezusa
Kristusa, in ne strezite mesu po njegovih željah.” Rimlj.
13. 13. Sv. Pavel pove, de požresnike pogubljenje ča¬
ka, ker njih Bog je trebuh, in ker žive, kakor sovraž¬
niki Kristusoviga križa. Filip. 3. 18. Tudi strafmge
pričajo, de je požrešnost greh. Bog je Izraelce v pu-
savi strafal, ker so meso požrešno jedli. 4. Moz. 11.33.
Bogati mož, ker je dobro jedil in pil , je bil v pekel
veržen. Jak. 16. 22.

Sveti očaki sploh uče, de kdor hoče popolnoma po
kersansko živeti, se mora nezmernosti v jedi in pijači
odpovedati, in nehati trebuhu streči.

Še pregresnejsi je nezmernost v pitji vina , kakor
v jedi. Bog je človeka malo menj imenitniga, kot an-
gelje vstvaril, ko mu je dal um in pamet, in mu jo tu¬
di razsvetljuje, de spozna dobro od hudiga; in v pija¬
nosti jo zapravi, se poživini, kakor prerok govori: »Ker
je človek v časti bil, ni zastopil, se je poživinil, in je
neumni živini enak postal.” Psi. 48. 13. Pijanec je ger-
si od živine, živina je in pije le za potrebo , pijanec
pa ne ve mere, on govori, kot uni mož, ki je rekel:



509

Duša! počivaj, jej, pij, in bodi dobre volje; (Luk. 12.19)
ali kakor s. Pavel od tacih govori: »Jejmo in pijmo,
z a k aj j utri bo m o u m e r I i.” 1. Kor. 15. 32.

Ne greši pa saj smertno ne, kteri le za potrebo
pije, ga pa vino goljufa, ker je močneji, kakor si ga
je mislil. Noeta je vino vpijanilo, ker ni vedil, kakšno
moč ima v sebi, torej ni grešil. Ni pa brez greha,
kdor čez potrebo pije, de se mu pozna po unanjim, ko
po več ur dneva pije, desiravno se ne vpijani, kakor
svet takim pravi, de znajo vino nositi. Morebiti so ti
pred Bogam res veči pijanci, kakor drugi, ki so od
malo vina pijani, desiravno tudi ti niso brez greha, ker
več pijejo, kot je treba, in to store zavoljo poželjenja.

Velik greh pa stori, kdor pri vinu svojo pamet
zgubi, želodec preobloži, de mu je hudo; ko se nalaš
vpijani, ali druge nalaš z vednim natakovanjem, ali po
sili vpijani; kdor se skuša z drugimi, kteri ga bo več
spil, i. t. d. Takim pravi prerok Izaija: »Gorje vam,
kteri ste močni v vinski pijači. Iza. 5. 22. Prip.
23. 29—35.

De je pijanost velik greh nas Bog sam uči, ker
pravi, de pijanci ne bodo ncbeškiga kraljestva dosegli,
in ravno zato nas Jezus opominja se varovati, de ne
bodo naše serca preobložene v požrešnosti in pijanosti,
in nas smert ne prehiti, ker bomo mogli stati pred
njim, ki nas bo sodil. Luk. 21. 34. Sv. Pavel pijanost
tudi med dela mesa šteje, in naravnost pove, de pijanci
ne bodo kraljestva božjiga dosegli. Gal. 5. 19—21. 1.
Kor. 6. 10. Sv. Duh pravi po preroku Izaiju: »Gorje
vam, kteri zjutrej vstajate, de bi po pijanče¬
vanji zahajali in pili do večera, de se od vina
vnamete?’ Iza. 5. 11. Tedej po božjim razodenji ve¬
mo, kaj pijanca čaka.
Kaj sosebno zapelje človeka v to pregreho ?

Človek se sam zapelja v to pregreho, ker svojiinu



MO

spridenimu poželjenju sluzi, se ne zatajuje, pijanosti
nima za greh, ne hoji se Boga, k spovedi ne hodi,
svetih zakramentov ne prejemlje, kteri kristjanu moč
dajejo skušnjave premagati in greha se obvarovati, in
ne moli; tako poželjenje močneji prihaja, zgubi se, in
pijanec postane.

Zapelja ga drusina pijancov, ki ga vabijo, mu na¬
pivajo, bratovsino z njim pijejo; sperviga pije po malim,
pozneje brez mere, tako se ga navada prime, in ne
more več brez vina in brez navadnih tovarsev biti. Od
tacih zapeljivih pijancov se prerok Izaija pove, kako se
vabijo: »Pridite, reko, natočimo vina in vpijani-
mo se, in bo kakor danes, tako jutri, in se ve¬
liko v ec.” Iza. 56. 12. Navada pa tako močna po¬
stane, de je pijanec lozej brez jedi, kot brez vina. In
drugi grešniki se saj v starosti poboljšajo, pijanec pa
nikoli; starji ko je, veči pijanec prihaja, ni mu več mar
za Boga, ne za zveličanje, ne za čast, ne za svarje¬
nje , v njem se je vse dobro zgubilo, vino je nje¬
gov Bog.

Nekteriga dobriga moža in skerbniga gospodarja
domači nemir v pijanca spremeni. Doma nima mini, ise
ga zunaj hiše, pri vinu si hoče domače sitnosti iz serca
zbiti, in med tem se navadi pijančevali.

Pijanost je veči del greh revnih ljudi. Rokodelci,
delavci in zanikerni kmetje se pijančevali navadijo; celi
teden težko delajo, v nedeljo in o praznikih si hočejo
plačati, boljši dan imeti, zato ker so med tednam ter-
peli; grejo v gostivnico, in zapijejo, kar so med tednam
terdo zaslužili, in s tem se privadijo pijančevanja. Ka¬
der nimajo toliko, kolikor jim je treba, pa dolge delajo;
in torej se vidi, kakor zaslužek mine, so brez denarja,
dolg jim ostane, in zgodi se kar sv. Duh pravi: „Ako
nimaš s čim verniti, ti bo se odeja iz tvojiga
hrama vzeta.” Prip. 22. 27.



511
K pijanosti veliko pripomorejo lakomni kerčmarji ali

gostinčarji, kteri pijance k pitju prigovarjajo, de več
skupijo, in pijancam na upanje vino dajejo. Veliko menj
pijancov bi bilo, ako bi bilo menj krivičnih gostinčarjev
(oštirjev), kteri po grehu pijanosti krivične dobičke de¬
lajo, ki vpitje in jok zapušenih revnih vdov in otrok ne
omeči, kteri njegovo krivično hišo kažejo, kjer jim je
oče vse zapravil.

Kaj hudiga izvira iz nezmerne jedi in pijače ?

Veliko hudiga za dušo in telo, za ta in za uni
svet.

1) Zguba gnade božje. Brez prenehanja ostane
grešnik v svoji hudi navadi, nikoli nima prave greven-
ge, nikoli prave pokore ne stori, nikoli se prav ne
spreoberne, ne sluzi Kristusu, ampak svojimu trebuhu,
ostane sovražnik Kristusoviga križa, in ves oter-
pnjen.

2) Oslepljenje uma, in po tem nepripravnost in ne¬
marnost k božjim rečem. Bog je človeka po svoji po¬
dobi za zveličanje vstvaril, dal mu je um in pamet, de
ve izvoliti dobro od hudiga, in z njegovo pomočjo za
more tudi storiti, kar ga zveličenja vredniga stori. Ali
požrešni druziga ne ve govoriti, kakor od jedi in pija¬
če , in v tem potrati svoj čas, kakor de bi bila jed in
pijača božje kraljestvo; trebuh ima za Boga, opuša
službo božjo, in gostivnica (oštarija) je njegova
cerkev.

3) Izvira nespametno govorjenje, prepir, kletev,
boji, in dostikrat tudi morija. Pijanec pri svoji zmoteni
pameti ne ve, kaj govori, in zoperno ga je poslušati, in
nikakor se ga ni moč odkrižati, bolj ko se mu vmika,
bolj rine v človeka, in veliko govorjenje ne ho brez
greha. Prip. 10. 19. Govori neumno in nesramno, poje
pohujšljive pesmi, in po tem kaže, de se še dobro zave;



512

in ker se radovoljno vpijam’, so mu vse nesramne be¬
sede in norčije greh, desiravno od nekteriga pravijo,
sej le kvanta, ker je pijan, sicer pa ne. Med pijanci je
prepir; nekteri je trezen prav dober človek, pijaniga pa
ni preterpeti, ker nič prav ne ume, kar drugi govore,
vse na se oberne in zato se preč skrega, kolne in roti.
Nektera zena bo to poterdila in povedala, de vse drugo
hudo, ktero mora pri pijancu terpeti, bi rada spregle¬
dala, de bi le mir dal, kader domu pride. Sv. Duh pra¬
vi : »Vino, ki se po meri pije, dušo in serse obveseli.
Vino, ki se nezmerno pije, napravi zdražbe, jezo in boje/’
Sir. 31. 36—39.

4) Po nezmeri v jedi in sosebno v pijači se na¬
gnjenje do nečistosti poviša. Sv. Pavel zapove, rekoč:
»Ne vpijanite se z vinam, iz kteriga je nečistost.” Efez.
5. 18. »Iz vina pride nečistost, in iz pijanosti hrup,
kdorkoli nad tem veselje ima, ne bo moder,” Prip. 20.1.
»Vino in žene store, de modri odpadejo, in umni zanič¬
ljivi postanejo.” Sir. 19. 2. Koliko hudiga se zgodi v
pijanosti, kar bi človek per zdravi pameti ne storil; v
pijanosti pozabi mladeneč na svojo čast, in zakonski na
svojo zvestobo; zato pravi sv. Pavel, de v vinu je ne¬
čistost.

5) Z nemero v jedi in pijači se zdravje poškodje in
življenje prikrajša, kdor pa zmerno živi , je zdrav in
dolgo živi, ker natora človekova je z malim zadovoljna.
Sv. Duh pravi: »Veliko jih je zavoljo pijanosti umerlo,
kdor je pa trezen , za toliko dalje živi.” Sir. 37. 34.
»Nar boljši je serce z gnado uterditi, ne z jedmi.”
Hebr. 13. 9.

6) Pijanost stori človeka zaničljiviga , pripravi ga
ob čast in poštenje pri ljudeh. In kader hoče svet svojo
zaničljivost pokazati, pravi: Pijanec je, in s tem hoče
povedati, de je nič vreden človek. Pa še po smerti od
njega slabo govore. Sv. Duh to od njih pove, rekoč:



513

»Brez časti bodo umerli, in bodo med mertvimi veko¬
maj v nečasti.” Buk. modr. 4. 19. In svet pravi: Spil
se je, in zato je umeri.

7) Iz nezmere jedi in pijače pride zapravljivost in
uboštvo. Sv. Duh pravi: »Kdor pojedine ljubi, bo v
pomanjkanju?’ Prip. 21. 17. »Kteri pijančjejo in si med
sabo pojedine napravljajo, se bodo spraznili, in zaspanec
se bo s cujnami oblačil.” Prip. 23. 21. Revežu ni ni¬
koli vino predrago, otroci in žena pa doma stradajo, ko
oče v gostivnici (ostarii) zapravlja, in zdihujejo nad oče¬
tovo nerodnostjo in nad krivičnim gostinčarjem, ki pi-
jancam piti daje.

8) Iz pijanosti pride zguba večniga zveličenja. Ka¬
kor je pijanec za svojo družino nar veči nesreča, ker
ne skerbi, ne za njih dušo, ne za telo, tako je tudi se¬
bi za večno nesrečo. Ne veruje ne Bogii, ne cerkvi,
hodi po široki poti grešnikov, ne posluša dobriga sveta,
ostane ves oterpnjen v svoji navadi, in brez pokore ne¬
srečno umerje. To je delež in konec pijancov. Zato je
cerkev pijance po več let ojstro s posti pokorila, in se
ni na spreobernjenje pijancov nikoli zanesla; navadnimi!
pijancu je še le ob smertni uri svete odveze ni dala, in
ga v žegnano zemljo ni pokopala.

Spomnite se vi nesrečni na ljubeznivo opominova-
vanje svetiga Petra, ker pravi: »Bodite trezni in čujte,
zakaj vaš zopernik hodi okoli vas kakor rujoveč lev, in
iše koga bi požerl?’ 1. Petr. 5. 8. In če vas še nič
več ne peče, ker ste nebesa zapravili, in se več ne
tresete pred peklam, ki ste si ga zaslužili, in vas vse
to omečiti ne more, naj vas saj omeči žalovanje, zdiho-
vanje in jok vaših žen, otrok, staršev in dobrih prijat-
lov; in če vas tudi vse to od pijanosti ne zamore odver-
niti, vas bo kletev sveta v grob spremila, in s kletvijo
božjo obloženi hote v grobu gojili, iti gorje vašim ubo¬
gim dušam.

II. Del. 33



514

Kaj je treba storiti; de se človek nezmere v jedi in
pijači varje in odvadi?

1) Boga naj prosi, de mu da svojo gnado, de bo
hotel in zamogel nagnjenje do nezmere v jedi in pose¬
bno v pijači premagati; naj večkrat premisli kaj Bog
zoper nezmero v jedi in pijači govori, in de požresniku
z večnim pogubljenjem žuga, in de mu ne odide, ako
se ne poboljša , ker vse je večno res, kar Bog govori.

2) Naj pri jedi in pijači ne ise razveseljenja svoji-
ga gerla, naj nima trebuha za svojiga Boga, naj vselej
je in pije le za potrebo, de si zdravje in moč telesa
ohrani, de bo zamogel dolžnosti svojiga stanu zvesto
dopolniti, in naj misli, de ne živi zato, de bi jedil in
pil, ampak je in pije, de bo živel.

3) Naj si večkrat kaj priterga v jedi in pijači, de
ho ložej svoje nagnjenje ukrotil; naj se posti, čejekte-
rikrat v požrešnost padel; naj se navadi le v navadnih
k jedi odločenih časih in sicer nikoli jesti in piti, in naj
si ne zbera v jedi ali pijači.

4) Naj se varje drušine pijancov in iz priložnosti
naj beži, naj ne gre v gostivnico, in če se ne more vse¬
lej priložnosti umakniti, naj se na Boga in na svoje zve-
ličenje spomni.

5) Naj pomisli, kaj že hudiga za ta svet iz pija¬
nosti pride, ker je pijanec na pameti ves zmoten, lju¬
dem v smeh, gospodarstvo pesa, uboštvo pokrije hišo
in družino. Zapravi premoženje, zdravje, in pred umer-
je, kakor, ako bi bil trezno živel.

6) Premisli naj, koliko se druzih grehov stori, kte-
ri iz njegove prostovoljne pijanosti izvirajo.

7) Naj se večkrat spomni na strohljivost svojiga
telesa, kaj mu bo pomagalo , ako je svoje telo dobro
pasel? jed červov bo pred ali potlej. Svet evangeli
pravi: »Bogatin je dobro jedel in pil, in ko je umeri,
je bila njegova duša v pekel pokopana?’ Luk. 16.



518

8) Spomni naj se na Jezusa Kristusa in na svetni¬
ke, ki so svoje nedolžne telesa z poštam pokorili; kako
hoče po pameti nebesa upati, ker svojimu telesu vse
privoli! In naj pomisli, de en nedovoljen post iz ljube¬
zni do Boga opravljen, ga bo bolj potolažil na smertni
postelji, kakor naj boljši gosti ali pojedine, ki jih je v
svojim življenju vžival.

Kaj je tedej žertje ali samogolnost?
Je nezmernost v jedi in pijači.

Jeza.
Za zveličenje skerbni kristjan posnemlje Jezusa in

je krotak, se ne da razdražiti, ne vračuje hudiga za hu¬
do , ne stori krivice nobenimu, zato ker so jo njemu
storili, ampak za hudo dobro poverne, ker ve, de tako
storiti je po volji božji. Kdor je pa nevoljin, jezin, ka¬
der se njemu ali komu drugimu kaj zoperniga zgodi ali
stori, ga kdo v resnici razžali, ali si le domisljuje, de
gaje hotel razžaliti, in se togoti, se pregreši zoper
božjo voljo, ker mu Bog zapove krotkimu biti. Jeza
je keršanski čednosti krotkosti ravno nasproti.

Jezi je vsak človek po svoji natori podveržen, pa
dober kristjan jo po veri premaguje in v sercu zaduši,
ker ve, de jo Jezus prepove.
Iz koga izvira jeza v človeku"?

Jeza izvira v človeku iz lastne ljubezni, ker človek
sebe ljubi, in hoče, de bi ga nobena zopernost ne dole-

ktero ga žene vse razža-
sovražniku se vstavljati. —
iosti, časti in blaga. Napuh-

njen človek v se zaljubljen, ne more sterpeti, de bi so¬
vražen bil, ker sebe visoko obrajta, vse, kar stori, jev
njegovih mislih prav, in torej se jezi, ako bi kdo čez-nj
kaj rekel. Ravno tako tudi izvira iz lakomnosti blaga;

33*

tela. — izvira iz nagnjenja,
Ijenje od sebe odverniti, in
Izvira tudi iz napuha lakomi



516

če je kaj poškodovan, ga precej jeza stare. — Pride iz
prejsnjiga sovraštva; ker od svojiga zopernika zmirej le
hudo misli, ga preč nar manjši stvar razjezi. — Pride
tudi iz navade; ko se je človek že od mladosti navadil
se za vsako reč jeziti, de le ni popolnoma po njegovi
volji: razjezi ga delo, ako mu prav od rok ne gre, ži¬
vina, ako po njegovi volji ne gre, ne stori, ali kaki dru¬
gi opravki; že se jezi, ako se ob kamin spodtakne, se
ureže, vdari, i. t. d. —• Pride iz bolehniga telesa, bole¬
zen stori človeka občutljiviga, ne presodi vsiga, kar se
zgodi, kakor bi po kersanski ljubezni presoditi mogel.
Tudi zoperne opravila ali druge neprevidene okolišine
človeka naglo v jezo napeljejo. — Izvira pa tudi iz lju¬
bezni božje in bližnjiga, ker pravičen kristjan ne more
hudobije ali krivice terpeti, in se nad tem razjezi.

Po izvirkih, iz kterih jeza v človeku izvira, se pa
tudi razsodi, de ni vsaka jeza greh, de nektera je veči,
nektera manjši greh; po zunanjim soditi se scer vsaka
enaka po človeku pokaže, razloček je pa vender velik,
ker je tudi nektera pravična od Boga zapovedana.

Kolikera je jeza?
Dvojna, pravična in grešna. — Pravična je jeza,

ako človek nevoljo občuti nad gTeham, ker se Bog žali,
ali nad krivico, ki se bližnjima stori, ker taka jeza pri¬
de iz ljubezni do Boga in bližnjiga, tode ne sme
zmerna biti, in ima upanje po nji hudo odverniti, de se
bo dobro storilo in bližnji poboljšal, scer je zastonj se
jeziti.

V svetim pismu več takih izgledov pravične jeze
zapisanih najdemo. Močno nevoljin je bil Mozes nad
Egiptovskim kraljem, ki ni hotel biti Bogu pokoren
Izraelsko ljudstvo izpustiti. Jezil se je nad poslanimi v
Kanansko deželo, ker so lagali in ljudstvo motili, kako
hudo de jim bo v obljubljeni deželi. Taka sveta nevolja



517

je Jezusa obletela nad kupci in prodajavci v tempeljnu,
de jih je s tepežnico iz tempeljna stepel. Ali ta je¬
za, ktero sta Jezus in Mozes imela nad hudobijo ljud¬
stva, je bila le ljubezen do Boga in bližnjiga; in kdor
se nad hudobijo jezi, ker vidi, de ljudje ne dopolnejo,
kar Bog zapove, ima bolje reci, ljubezen do Boga in
bližnjiga v sercu. Ljubezen se tako močno vname za
resnico in pravico, de se človek spremeni in je ves go¬
reč za dobro; on želi, de bi se bližnji poboljšal; zato
ga pa tudi ne sovraži, temuč nad njegovo nerodnostjo
in nepokoršino se jezi. Tako sveto jezo sv. Pavel za¬
pove, ker pravi: »Jezite se, in nikar ne grešite.”
Efez. 4. 26. Vsak dober kristjan se vname za čast božjo
in dobro bližnjiga. Dobri duhovni so nejevoljni nad ne-
pokoršino in pregrešnjim zaderžanjem kristjanov, vikši
nad nepokorsino podložnih, starši nad neubogljivimi otro¬
ci , gospodarji nad nerodnimi, slabimi posli. Taka jeza
je potrebna posebno pritacih, ki za krotko besedo ne
marajo, če jim bolj ojstro in dereče ne zapove, ali pre¬
pove, ali jih posvari; tode modrost jo mora vižati, de se
več hudiga, kot dobriga ne zgodi In kdor ni goreč
za dobro, ima slabo znamnje nad sabo , de ne ljubi ne
Boga ne bližnjiga. »Kteri postavo zapuste, hvalijo hu-
dobnika, kteri pa postavo spolnujejo, se čez hudobnika
jeze.” Prip. 28. 4.

Pregrešna je pa jeza, kader se človek po krivici
jezi, in kader je nezmerna. Ako bi se človek brez po¬
trebe za kaj majhniga jezil, ali zato jezil, de bi bližnji¬
ga razdražil, kjer bi bilo bratovsko opominovanje, ali
bolj ojstro posvarjenje zadosti, bi grešil. Nekteri je
bolj občutljive natore, ga nanagloma jeza prime, pa va-njo
ne pervoli, si iz glave zbija, kar ga je razžalilo ali
zdražilo, mu ni greh; ker greh le iz našiga pervoljenja
pride, in dokler ne dovolimo, je zoper našo voljo, ni
greh. Ce je jeza majhna in hitro mine, in bližnjiga,



518

nad kterim se je jezil, zniirej še ljubi, mu dobro želi in
stori, je jeza le majhen greh.

Ce je pa jeza nezmerna ali vkoreninjena, s sovra¬
štvom bližnjiga, s željami se nad njim maševati, z voše-
njem hudiga, s skletvijo, preklinjevanjem, gerdim zmer¬
janjem skljenjena; ce se drugi nad njim pohujšajo, z
besedo, kader ljubezen bližnjiga v sercu vgastie: je ve¬
lik greh, ker Boga ljubiti čez vse, bližnjiga pa kot sa-
miga sebe, je perva zapoved keršanskiga življenja, in
kdor te ne dopolne, ne živi po keršansko, njegova duša
je mertva za Boga in za večno življenje. Ta razloček
med jezo sam Jezus stori, ker pravi: »Jest vam po¬
vem, de vsaki, kteri se jezi nad svojim bratam, bo kriv
sodbe; kdor pa svojimu bratu reče raka, bo kriv zbo¬
ra; kdor pa reče norec, bo kriv peklenskiga ognja.”
Mat. 5. 22. Jezus judam pove, de ne greši le tisti,
kakor oni mislijo, ki se iz jeze bojuje, ali ki bližnjiga
umori, ampak vsak greši, ki se čez ljubezen bližnjiga v
jezi pregreši; huje se pa pregreši, če ga z razžaljivimi
besedami v jezi žali; in kdor ga pa z gerdimi besedami
zmirja, ga zasramuje, in mu imena daje, ktere se člo¬
veku po božji podobi vstvarjenimu, otroku božjimu ni¬
kakor ne spodobijo, se še tako hudo pregreši, de je za¬
voljo svoje jeze pogubljenja vreden

Izgovarja se nekter, de se je mogel jeziti, ker mu
je bližnji krivico storil. Kdor po svoji spačeni natori
živi, bo vsak greh lahko izgovarjal, ker pri vsakim gre¬
hu so skušnjave, ktere ga napeljujejo. Ali keršanska
ljubezen je poterpežljiva in prizanesljiva, se ne da zdra-
žiti. Jeza pa pamet človeško hudo premoti, zato hoče
v jezi vsak človek prav imeti; če je pa človek zraven
še napiihnjen, se potlej pa še menj da potolažiti, ker
napuhnjen v svojih mislih vselej vse prav stori in ima,
in osramotenja, če bi mu kdo rekel, de ima prav, ne
more preterpeti; tedej mu po njegovim razsojenji jeza



519

zmirej močneji prihaja, in vidi, de se mu krivica godi,
če tudi res ni. In če bi tudi res bilo, moj kristjan! de
te je razžalil, krivico ti storil, ali hočeš zato, ker je on
grešil, svojo dušo poškodoval, tudi greh in svoji duši
krivico storiti? Vera te uči jezo premagati, in Jezus
ti je v izgled kako se zaderži proti tistim, kteri ti kri¬
vico delajo. Uči se od njega, ki te bo sodil, krotak in
ponižen biti, in odpustiti svojim sbvražnikam. Kako ho¬
češ, de bi ti Bog usmiljenje skazal, dokler v svojim
sercu jezo kuhaš zoper svojiga bližnjiga?

Nekteri se s tem lepiga dela, ko pravi, de si ne
more kaj, ko ga jeza zgrabi, pa se okoli oberne, je pa
precej dober in se kesa. Ali kar je hudo pred Bogam,
zmirej hudo ostane, če se tudi precej kesa; in ravno to
priča, ko se tako lahko precej razserdi, de nima prave
grevenge in ne volje jezo premagati in Bogu pokoren
hiti, kteri krotkost in ponižnost zapove, in zato mu nje¬
gova nepokoršina zmirej le greh ostane.

Tudi pravi nekter, če se tudi jezim in kolnem, ven-
der nobenimu škode ne storim. Krivična jeza zmirej
greh ostane, ko jo Bog prepove. Z besedo druziga
razžališ, ena beseda drugo prinese, in tako prepir vsta¬
ne, kar je zoper božjo zapoved. Sv. Duh pravi: »Med
napuhnjenim je vselej prepir.” Prip. 13. 10. »Togoten
človek boje napravi, poterpežljiv napravljene potolaži.”
Prip. 15. 8. »Veste bratje moji preljubi! bodi pa vsak
človek hiter k poslušanju, kesan pa k govorjenju, in
počasen k jezi; zakaj človekova jeza ne dela pravice
božje.” Jak. 1. 19. 20.

Kaj hudiga pride iz grešne jeze?

Veliko hudiga:
1) Omota pameti. Jezin človek je ves zmoten, ves

spremenjen in drugačin, kakor po navadi, ne pozna pri-
jatlov, ne pravice, ne posluša dobriga sveta, sodi brez



320

pameti, vse je prav, kar njegova togota v njemu govo¬
ri, jeza mu luč resnice vgasne, enak je norcu, in greši
kot neumna zver. »Ne bodi naglo jezen, zakaj v nor-
covim naročji jeza počiva?’ Pridg. 7. 10.

2) Zmerjanje, zaničevanje, razžaljenje bližnjiga in
kletev. Sv. Duh pravi: »Težak je kamen, in težak je
pesik, ali norca jeza je težji od obojih. Jeza in divja
serditost ste brez usmiljenja, in zdraženiga silo, kdo bo
prinesel.” Prip. 27. 3. 4.

Neznano in strah je viditi razserdeniga človeka, on
je, ko bi bil obseden, ves obraz je spremenjen, na vsim
životu se trese od togote, neznano hudo vpije, vse, kar
nar več hudiga in ostudniga more zoper svojiga bližnji-
ga govoriti, govori, kar je in ni; vse drugači vidi svo-
jiga bližnjiga, kakor je, in kar si more zmisliti, de bo
bližnjiga razžalilo, bo govoril, vse imena mu bo dal, le
praviga ne: ako ga pa hoče kdo svariti, ga bo se huje
razkačil, ga bo precej svojiga sovražnika imenoval, in
skupil bo, ker nohenimu ne prizanese; jeza pameti moč
odvzame. On preklinja, prisega, Boga, nebesa in pekel
na pričo kliče, svojo dušo zastavlja, sebe in druge hu¬
diču izdaja, i. t. d., tako de ga je groza poslušati. Vsak
naj stori, kar sveti Duh uči: »Ne delaj prijaznosti z jezi
podverženim človekam, tudi se ne pečaj s togotnim mo¬
žem, de se njegoviga zaderžanja ne naučiš, in priložno¬
sti ne dobiš svojo dušo pohujšati.” Prip. 22. 24. 25.

3) Iz jeze pride sovraštvo, preganjanje, maševanje
iti poškodovanje bližnjiga. Jeza se po občutkih telesa
razodeva, naglo se vname; naglo jezen vse pove, kar
mu je v sercu, ko je zmoten, tudi stori, česar se pozne¬
je kesa, kader se serce ohladi. Jeza je v togotnim
človeku enaka ognju, ogenj naglo okoli sebe grabi in
požge vse, kar mu je na poli; ko je pa vse požgal,
vgasne, ravno tako jezni v jezi naglo vse dela , in s
kesam jeza mine. Ali drugač je, ko se jeza v sercu



521

vkorenini, in to se kmal zgodi, če se je človek ne var-
je in je ne premaguje, ona sovraštvu in maševanju
pot odpre, se v hude zelje spremeni, in takrat je bližnji-
mu togoten še le prav nevaren. Zdej togoten in serdit
človek ne kaže svoje jeze po svojih pocutkih, de bi se
vidila, in de bi ti vedi! se ga ogibati; želje njegove so
v sercu skrite, zdej dela s pomiselkam, počasi in potuh¬
njeno, in mašuje se nad bližnjim s serčnim veseljem,
škodije mu, kjer in kolikor zamore z jezikam in djanjem,
prizadeva si mu sovražnikov napraviti, kolikor zamore,
nagaja mu in tare ga, ce ga le more; in ker je pamet
od sovraštva oslepljena, ne more več razsoditi, kaj je
prav in kaj je hudo. Misli pri vsih svojih delih in svo¬
jim govorjenji, de prav stori, se pravičniga misli in de¬
la , desiravno je ves hudoben v svojim sercu , svojiga
bližnjiga pa vsiga hudohniga vidi. On se ne pozna več,
in tudi Jezusove zapovedi, sovražnike ljubiti, nič več ne
ve, in če jo tudi se ve, misli, de ga ne zadene, ker je
pravičen, in kar stori, je vse po pravici. O kako moč¬
no bi se mogel vsak kristjan jeze varovati, ktera lahko
in naglo sovraštvo in maševanje v sercu vkorenini. Zato
zapove sv. Pavel jezo precej iz serca izgnati ali jo za¬
dušiti, ker pravi: »Vaša jeza naj mine pred sončnim
zahodam.” Efez. 4. 26. »Ne delajte si, preljubi! sami
pravice, ampak dajte prostor jezi. Zakaj pisano je: me¬
ni sliši masevanje, jest bom vernil, reče Gospod. Te-
muč če bo tvoj sovražnik lačen, daj mu jesti, ako je
žejin, daj mu piti. Zakaj, ako to storiš, boš žerjavico
na njegovo glavo nosil.” Rimlj. 12. 19. 20. »Ako kdo
poreče, ljubim Boga, in bo svojiga brata sovražil, je
lažnik.” 1. Jan. 4. 20.

4) Iz jeze pridejo tožbe, boj in morjenje, ker jezen
človek samiga sebe pozabi.

5) Skoda na duši in telesu. Jezni in sovražni člo¬
vek si na zdravji veliko škodje in življenje prikrajša;



522

napravi si veliko sovražnikov, in če so se sovražni proti
njemu, jih še bolj razdraži, de ga se bolj zavidajo; za¬
plete se tudi v drage pravde, in po njih si premoženje
manjša. Na pameti je ves zmoten od sovražnih misel,
ne more moliti in ne dopolni dolžnosti, ktere mu vera
zveličanje zadobiti naloži; duša v dobrim vedno slabi,
hudobni duh čez-nj mod zadobi, in dušo v mnoge zmot-
njave spravi, in tako se verne jeze božje, pogubljenja
vredniga stori, ker Jezus pove, de bo sodbi podveržen
in v peklenski ogenj veržen.

Kaj mora kristjan storiti de se bo pred jezo ob¬
varoval?

Ker je krivična jeza tako velik greh, de kristjan
po nji zgubi vedno življenje, in ker ni mogoče, de bi na
svetu med ljudmi in med mnogimi opravki tudi nar bolj
mirni človek od jeze skušan ne bil, in kader bi skušan
bil, lahko ne grešil; mora vse pripomočke k svojimu
pridu oberniti, de skušnjavo premaga in krotak ostane.
K temu je treba:

1) Moliti. Vsak dober dar pride od Boga, torej
naj človek precej, kakor čuti v sebi, de se jeza v njem
vzdiguje, Boga prosi pomoči, in Bog mu jo bo dal, de
bo v sercu krotak in ponižen ostal.

2) Spomni naj se na nauke svete vere, ki mu jezo
prepovedujejo, na Jezusa, ki je vselej krotak in ponižen
bil; na življenje svetnikov, kteri so bili tudi jezi podver-
ženi, in so vender krotki ostali; kar je bilo njem mogo¬
če, je tudi nam mogoče s pomočjo gnade božje.

3) Kader nevoljo v sercu občuti, in se jeza v njem
vnema, naj se usmili svoje duše, in naj nič ne govori,
in nič iz naglosti ne stori, kar njegoviga zopernika za¬
dene; zakaj takrat že ni več pri zdravi pameti po pra¬
vici razsoditi; kar se mu takrat pravično zdi, bo po
tem, ko se jeza v sercu poleže, krivično in nespametno



523

najdel. Sv. Jakob pravi, de človek v jezi ne dela, kar
je pravično pred Bogam. In sv. Duh pravi: »Gorši je
poterpežljiv, kakor močen človek, in kdor sam čez se
gospoduje, kakor ta, ki mesta premaguje.” Pnp. 26.32.

4) Naj si iz glave izbije misli do hudiga, in kar
mu je bližnji prizadjal ali storil, in naj nič ne govori
od tega; pomisli naj, de bližnji morebiti ni mislil tako
hudo storiti, kakor je storil, in de vsak človek mora
kaj terpeti na svetu; de se hudo zgodi človeku ali po
naredbah, ali pa po dopušenji božje previdnosti. Bog
svoje otroke večkrat skuša s zoperniki, de jih ponižuje
in jim priložnost da, se v lepi čednosti polerpežljivosti
vaditi, ali pa de jih od grehov čisti, ali pa jih zavoljo
njih na svetu štrafuje; in pomisli naj, de vse, kar Bog
stori, v prid naših duš in za naše zveličenje stori. In
kader že mora terpeti, tako naj raji voljno terpi, če se
pa jezi, le težje terpi, in nevolja čedalje huje prihaja,
gnada pa v njem slabi, tedej težje jezo premaga.

5) Naj pomisli, kako poterpežljiv je Bog do svojih
nepokornih otrok, kteri tolikokrat greše, si večne štra-
finge zaslužijo, in jim vender le prizanaša, ker čaka, de
bi spoznali svoje grehe in se poboljšali. Vesel naj bo,
če po krivici kaj terpi, ker Jezus zveličane imenuje ti¬
ste, ki krivico voljno terpe. Če je pa tega vreden, kar
terpi, naj si oberne v pokoro svojih grehov, in naj se
poniža pod roko božjo, ktera ga po zasluženji tukej te¬
pe, de bi mu v večnosti prizanesla. Odpove naj se na¬
puhu, in spomni naj se, de tisti, ki ga žalijo , so sicer
spačeni na svoji natori, in ga ne ljubijo po keršansko,
pa so vender z njim v zavezi , kot kristjani, imajo z
njim vred božjo podobo , so otroci tistiga Očeta v ne¬
besih, kot on , odkupljeni s sveto kervjo Jezusovo , in
žele ravno tiste nebesa doseči, kot on.

6) Naj beži iz priložnosti, in naj se zmoti z dru¬
gimi rečmi, de ga ne ho nevolja motila , in če se je



524

pregrešil iz naglosti v jezi, naj se ne sramuje obstati
svojiga pregresenja, in prosi naj za zamero ; to bo veliko
pomagalo k poboljsanju, in ga pred drugim padcam ob¬
varovalo.

7) Stopi naj v svojih mislili pred sodni stol sodni¬
ka vsih ljudi, kader se bo jeza polegla in serce mirno
postalo, in pomisli naj, kaj hudiga je v jezi storil, in
kako hudo je ranil svojo dušo. Strah pred zasluzeno
prihodnjo štrafingo ga bo presunil, kesal se bo, de je
svojiga ljubiga Boga razžalil, in se spet tako deljen od
njega ločil; ker je bil do zdej se veliko boljši, se je na
enkrat spet ves spremenil; kesal se bo, in sklenil bo v
svojim sercu prihodnjič jeze se varovati, se zastran v
jezi storjeniga hudiga pokoriti, z njimi, ki so ga razža¬
lili, krotko govoriti, in ljubeznivo in prijazno proti njim
se zaderžati, in jim dobro storiti, de sčasama svoje hu¬
do nagnjenje ukroti, in bližnjiga spet tako ljubi, kakor
Bog zapove.

De se pa razserdeni človek nad svojim bližnjim ma¬
ševal ne bo, naj:

1) Premisli kaj sv. Duh pravi: »Kdor se maševati
hoče, nad njim se bo Gospod maševal, in mu bo grehe
terdno zaderžal. Odpusti svojima bližnjimi! zoper tebe
krivičnimi!, in tedej bodo tebi na tvojo prošnjo grehi od¬
puščeni. Človek derži jezo nad človekam, in pri Bogu
zdravja ise. On sebi enakimu človeku usmiljenja ne
skaže, in prosi zavoljo svojih grehov, in pri Bogu od-
pusenja ise, kdo bo za njegove grehe sprosil. Spomni
se na poslednje reči, in jenjaj v sovraštvu biti. Spomni
se na božji strah, in ne jezi se nad bližnjim.»
Sir. 28. 1—8.

2) Naj pomisli, kako nespametno in neusmiljeno sam
s seboj dela, kader hudo s hudim povračuje; pregreši
se zoper božjo zapoved, kakor se je njegov sovražnik
pogubil, postane ubijavec svoje duše, ker svojo dušo in



525

telo v večni ogenj verze; pred je bil le njegov sovraž¬
nik hudoben, zdej sta pa dva, ker je tudi on. Bolje ti
je, de ti dober ostaneš, in se ne mašuješ nad njim , če
se tvoj sovražnik noče poboljšati.

3) Prevdari naj sam pri sebi, ako se nad bližnjim
mašuje, Bogu v pravice sega, ker le Bogii gre se ma¬
ševati, on je Oče vsili, kakor sam skozi svetiga Pavla
govori in maševanje prepove, rekoč: »Ne delajte si sa¬
mi pravice, ampak dajte prostor jezi, zakaj pisano je:
Meni gre maševanje, jest bom vernil, reče Gospod?’
Rimlj. 12. 19.

De bi se pa tudi jeza v sercu ne vkoreninila in v
sovraštvo ne spremenila, in de bi bližnjima storjene kri¬
vice iz serca odpustil, naj jezni človek tudi še pomisli:

1) Jezusovo zapoved, ker pravi: »Ljubite svoje so¬
vražnike, dobro jim storite, ki vas sovražijo, in molite
za nje, ki vas preganjajo in obrekujejo, de bote otroci
svojiga Očeta, ki je v nebesih, kteri da svoje sonce
sijati na dobre in hudobne, in dež pravičnim in krivič¬
nim. Zakaj ako tiste ljubite, ki vas ljubijo, kakošno
plačilo bote imeli ? Ali ne delajo tega tudi čolnarji ?
Ako pozdravljate le svoje brate, kaj storite več ? Ali
ne delajo tega tudi malikovavci? Bodite tedej popolno¬
ma, kakor je vaš Oče v nebesih popolnoma. Mat. 5.
In kako zamore reči v svetim očenašu: Odpusti nam
naše dolge, kakor tudi mi odpušamo svojim dolžnikam;
če bi ne odpustil, in sam sebi bi prosil večno pogu¬
bljenje.

2) Spomni naj se besed svetiga Janeza, ki pravi:
»Slednji, kteri svojiga brata sovraži, je ubijavec. In
veste, de noben ubijavec nima večniga življenja v sebi
obstoječiga?’ 1. Jan. 3. 15. Tak ne umori le sebe na
duši, ker gnade božje ne ohrani več v sebi, ampak umo¬
ri tudi svojiga bližnjiga s svojo jezo, ker mu smerti
želi, de bi ga iz poti spravil; Bog pa vidi njegovo vo-



526

Ijo, njegove hude zelje, v ktere privoli, torej je pred
Bogam ubijavec, desiravno pred svetam ni. Pa tudi no¬
tranje ubijanje s privoljenjem se lahko v ubijanje telesa
spremeni, de v sovraštvu bližnjimu življenje vzame, kar
žalostna skušnja sem ter tje v resnici tudi poterdi.

Bog zapove bližnjiga ljubiti, kakor sebe, kolikor je
mogoče, mu dobro storiti, in po Jezusovim izgledu tudi
svoje življenje za-nj v nevarnost postaviti in ga zgubiti,
če je taka potreba; sovraštvo pa pogasi vso ljubezen
do bližnjiga, brani mu dobro storiti in za-nj moliti; ve¬
dno mu pripoveduje vse slabosti bližnjiga, dela mu ga
zmirej bolj zoperniga, in ne da mu viditi kaj dobriga.
nad bližnjim. In kakošno škodo si sovražen človek na¬
pravi, ko pusti sovraštvo v sebi govoriti in gospodariti?
Kako hoče zveličanje upati, k Bogu priti, z njim skle¬
njen biti, ker mu ni nič podoben, ker le vera z delavno
ljubeznijo sklenjena, opraviči in zveliča človeka.

3) Naj si prizadeva spet oživeti v sercu ljubezen
do bližnjiga, ktero mu je sovraštvo zadušilo , de jenja
ga sovražiti, se z njim spravi, in ga spet ljubi, in naj
prosi Boga, de mu iz serca vzame vso zopernost do
bližnjiga. In kader bi se mu sovraštvo v sercu vzdi¬
govati začelo, naj si ga zbija iz glave, poniža naj se
pred Bogam, govori naj pohlevno z njimi, s kterimi je
v sovraštvu bil, stori naj jim kaj dobriga, de ne ho do¬
pustil greha čez se gospodovati, kteri je pogubljenje
človekovo.

Ljubi izvoljeni božji! poslušajte svetiga Pavla, in
storite, kar nas vse prosi, rekoč: Prosim pa vas po
krotkosti in pohlevnosti Kristusovi, de zapustite jezo,
nevoljo, hudobnost, kletev, gerdo govorjenje. Oblecite,
kakor izvoljeni, sveti in ljubi božji, preserčno usmilje¬
nje, dobrotljivost, ponižnost, pohlevnost, poterpežljivost.
Prenesite eden druziga in odpustite si med seboj, če se
ima kdo čez koga pritožiti, ravno, kakor je Gospod vam



527

odpustil, tako tudi vi. Verh vsiga tega pa imejte lju¬
bezen, ktera je zveza popolnomosti, in naj gospoduje v
vaših sercih Kristusov mir. 2 Kor. 10. in Kolos. 3.

Lenoba-
Kristjan, kteri ima živo vero v svoji duši, in pozna

Boga, de je vse ljubezni vredna dobrota, ga iz cele svo¬
je duše ljubi, in ker ve, kako Bog grešnikam žuga, se
tudi hoji Boga žaliti; tako mu strah in ljubezen dušo v
pobožnim življenji ohranita, de iz ljubezni do Boga hoče
Bogu v vsim dopasti, strah pa v njem stori, de se boji
Bogu zameriti; torej si prizadeva storiti, le kar Bog
zapove, in opustiti, kar prepove. Ni mu mar prevdarjati
ali je odpustljiv ali smerten greh, zadosti mu je vediti,
kaj in kako hoče Bog imeti, in tako želi in si prizadeva
tudi storiti, naj ga lahko ali težko stane, goreča ljube¬
zen do Boga mu vse lahko stori. Goreča ljubezen do
Boga je v sercu kristjana to, kar je ogenj; ogenj vse
požge, kar mu je na poti, ravno to stori tudi ljubezen
v človeški duši, vse od sebe prežene, kar ni božjiga v
človeku, kar mu brani Boga popolnoma ljubiti, de ga
potlej čez vse ljubi.

Gorečima kristjanu je nasproti nemaren, proti do¬
brima merzel, len kristjan, neobčutljiv, ves mertev je
do Boga in do vsiga, kar je njemu in bližnjima k zve-
lieenju treba. Enak je nerodovitnima drevesu, ktero za¬
služi, de bi bilo posekano in v ogenj verženo. Od leni-
ga ali v dobrim mlačniga kristjana Kristus svetima Ja¬
nezu govori, kterimu zapove, de naj piše škofu v Lao-
dicejo, kteri meni, de je dober, tako : »Vem za tvoje
dela, de nisi ne merzel ne gorak, o de bi bil merzel ali
gorak, ker si pa mlačen, in ne merzel ne gorak, te bom
pljunil iz svojih ust?’ Skriv. raz. 3. 15. 16. To je, ti
nisi ne dober ne hudoben, de bi le saj eno bil, de bi ti
bilo le za kaj mar. Jezus pa s temi besedami ne reče,



528

de ljubi hudobniga človeka, ampak le pove, de je več¬
krat ložej napeljati hudobniga človeka, de pove svoje
grehe in se poboljša, kakor pa mlačniga, nemarniga,
kteri sebe goljufa, in se misli dobriga, in se ne poboljša,
ker revsine svoje duše ne spozna in ne občuti. In ka¬
kor mlacniga kropa ne moremo piti, se nam precej
vzdiguje, ga zato iz ust pljunemo; tako, pravi Jezus, bo
tudi leniga človeka, ki ga ne more terpeti, iz ust plju¬
nil, to je, ga bo zavergel. Bog hoče, de vsak kristjan,
kteri hoče zveličan biti, mora terdno va nj verovati in
upati, in goreče čez vse ga ljubiti.
Iz koga pride lenoba po keršansko živeti?

De je tolikanj lenih in mlačnih kristjanov na svetu,
pride iz pomanjkanja žive vere v Boga, iz hudiga po-
željenja, kteriga nočejo premagovati, in pozemeljskih
opravkov in časnih skerbi; iz pozemeljskih opravkov in
časnih skerbi; iz slabih izgledov, ako se hudiga priva¬
dijo. Pride tudi iz tega, ker po svojih počutkih nebe¬
ških prihodnjih dobrot tako prijetno ne občutijo, kakor
telesne, človekoviga serca tako ne ganejo, de bi jih lju¬
bil, kakor časne, ki jih vživa, kakor pa ganejo pravič-
niga kristjana, ki ga bolj vesele, kakor vse dobrote celiga
sveta, ako bi jih vživa]. Zato leni človek lahko opusti,
de ne stori, kar mu je Bog zapovedal, in mu ni mar
za čast božjo povikšati in sebe večno zveličati; on le za
ta svet živi.

Kako se spozna kristjanj de je len v dobrim?
Spozna se, ker Boga ne ljubi iz celiga svojiga ser¬

ca, mu ni mar božje besede poslušati ali je brati, de bi
zvedil vse resnice in zapovedi, kterih mu je treba vero¬
vati in po njih živeti; de bi vse vedil, kaj je dolžan Bo¬
gu, sebi in bližnjimu storiti, ker si ne prizadeva sebe
bolj čisto spoznati. Ni mu mar v cerkev hoditi, in bolj
po redkim, ko gre, težej ga stane iti, in manj potrebno



529

se mu zdi, in tudi lahko opusti, de clo ne gre. Vsako
duhovno opravilo v cerkvi mu predolgo terpi; pozimi
zavoljo mraza, poleti zavoljo vročine ali pa zavoljo sla-
higa vremena v cerkev ne gre; in nikjer se mu tako
naglo ne dremlje, kot v cerkvi ali pri molitvi. Moli po
redkim in le malo, zjutrej se mu na delo mudi , zvečer
je truden, čez dan pa časa nima. K spovedi in k sve-
timu obhajilu clo ne, ali pa enkrat v letu, gre; ker mu
ni mar po božjih zapovedih živeti, tudi ne mara za božjo
pomoč po kersansko živeti, ktero kristjani v vrednim
prejemljenji svetih zakramentov zadobivajo; pokoro od¬
laša, in svoje vesti, po kteri sv. Duh k njemu govori,
ne posluša. Ogiblje se pobožnih kristjanov, so mu vse
preojstri in prevestni, on vsak greh le za majhniga ima,
in misli, de ni tolikanj za nebesa treba. Modre, ki ga
svare, gerdo gleda, še pika jih zavoljo njih pobožniga
življenja, ima jih za neumne, sebe pa za modriga. Od
tacih sv. Duh tako govori: »Leni se sam sebi modrejši
zdi, kakor sedem mož, kteri modre govorjenja pravijo?’
Prip. 26. 16. Zoperni so mu pridgarji, ki božjo resni¬
co oznanujejo, spovedniki, ki hočejo, de bi se poboljšal,
starši, ki hočejo pokoršino, in vsak mu je zopern, kteri-
ga svari, čas zapravlja s praznimi pogovori in nepo¬
trebnim obiskovanjem. Ne peča se za otroke, de bi jih
po keršansko zredil, in tudi ne za svojo družino, de bi
pobožno živeli, ali Gospodove praznike prav posvečeva¬
li. Od znotranjih grehov, ki jih v sercu s privoljenjem
stori, nič ne ve; ko je v sercu prevzeten, bližnjimu ne-
vošljiv bil, ali jezen sovražen proti bližnjimu, ko mu pa
po zunanjim nič hudiga ne stori, mu ne škodje, nima
vse to za greh. Tak je v dobrim nemaren ali len člo¬
vek, in njegov stan je žalosten, ker je ves oslepljen, in
še ne ve, de je tak.

Kader pa leni spozna, de se mora poboljšati, si pa
misli, de ni mogoče sebe zatajiti, nagnjenja do hudiga
II. Del, 34



630

premagati, de vse to je pretežko, ker si dosihmal se ni
nikoli sile storil. Ker vidi, de v stare navadne grehe
pada, de mora stare grešne navade v sebi zatreti, s
korenino jih iz serca izruvati, slabe priložnosti zapustiti;
de se mora vojskovati zoper skušnjave mesa, sveta in
hudiča, in jih premagati; postane žalosten; in kaj se z
njim na zadnje zgodi? pravi: >,sej svetnik ne bom”,
obupa, ostane grešnik, in govori kakor prerok Jeremija
od tacih pove: »Ni več upanja, ampak po naših mislih
Bomo hodili, in slehern bo storil po spačenji svojiga
serca?’ Jerem. 18. 12.

Ali je lenoba grehi

Lenoba je greh, ker kristjan bi si mogel prizade¬
vati Bogti zmirej bolj podoben biti; njega bi posebno
mogle božje reči veseliti, pa ravno za nje je ves mer-
teV- Perva zapoved Jezusove vere je Boga čez vse
ljubiti, iz cele duše in vse moči, in leni tega ne stori;
in če sveto pismo že kletev izreče čez tiste, kteri Go¬
spodovo delo nezvesto opravljajo (Jerem. 18. 10) koliko
hujše jim bo, ako ga clo ne opravijo, ker Boga ne lju¬
bijo, in jim ni mar za-nj. Nad figovim drevesatn, ki ni
sadu obrodilo, ktero je podoba leniga kristjana, je Je¬
zus svojo pravično sodbo izrekel, ker ga je preklel.
Take sodbe naj se leni boji.

Kaj mora len kristjan storiti., de se poboljša in po¬
gubljenju odide?
Mora :
1) Boga prositi, de bi ga mertviga spet oživel, mu

dal svojiga svetiga Duha, kteri bi njegovo dušo z ognjem
ljubezni do njega užgal, kakor je bil aposteljne na bin-
kuštno nedeljo za božjo čast in zveličenje bližnjiga vse
goreče storil. Naj prosi Jezusa, kterimu je lastno se
usmiliti, de se čez-nj usmili in ga iz spanja zbudi, de
večno ne zaspi.



531

2) Spomni naj se večkrat, de je dolžan Boga čez
vse ljubiti, če pa le svojim počutkam in nagnjenjem stre¬
že, in v tem svoje veselje najde, ni ljubezni božje v
njem, on se le od Boga odmika, namest de bi se Bogu
bližal. Zato naj svoje nagnjenja do hudiga v sebi za¬
tira; svoje počutke kroti, svoje grehe v ponižnosti in ža¬
losti svoje duše objokuje in pokoro dela, de se njegova
duša spet k Bogu oberne in lenobi odpove.

3) Odpove naj se, kar je nar več mogoče posvet¬
nima razveselenju, ker ni mogoče ob enim vživati ne-
beškiga in posvetniga veselja; zakaj sv. Bernard pravi:
»Nebeške sladkosti niso za tiste, ki so polni ljubezni
posvetnih reči, in nikoli se ne bodo mogle zmešati pra¬
zne reči z resnicami, zemeljske z večnimi, telesne z du¬
šnimi, visoke z nizkimi, in ne morejo okušati ob enim
nebeških in pozemeljskih reči.

4) Pomisli naj, kaj Jezus nemarnimu pove, de ga
bo iz ust pljunil, spomni naj se na njegovo figovo dre¬
vo, ktero je Jezus uklel, ko je le listje rodilo, sadu pa
ne, in to je on, ki Bogu ne služi in si za dobro bližnji-
ga ne prizadeva; ali spomni naj se na hlapca, ki je ta¬
lent zakopal in veržen bil v unanjo temo ; na mladiko,
ki se terte ne derži, se posuši in bo v ogenj veržena
in bo zgorela; in to je on, ki je Jezusa zapustil. O
kako reven je nemaren kristjan; meni, de je bogat, in
de nič ne potrebuje, pa ne ve, kako siroten, ubog in
slep je, ko je talent zakopal, in Boga svojiga sovraž¬
nika ima, kteri mu bo enkrat še to vzel, kar ima, de ne
bo nič imel.

5) Pomisli naj, de ima le malo dni še živeti, in se
za nebesa pripravljati, de vsaki dan od Boga dobrote
prejemlje, rajtinga je vsaki dan veči; kako nespametno
bi tedej bilo, ko bi v lenobi živel in odlašal Bogu slu¬
žiti, dobro bližnjimu storiti, ki noč in dan gleda na nje¬
gove dela in žuga, leniga hlapca zavreči, zvestiga pa v

34*



532

svojim kraljestvu čez veliko postaviti. Ce zemeljskim
gospodam služabniki z veseljem služijo, njih voljo spol-
nujejo, de pri njih v časti ostanejo, ktero vsaki dan
lahko zgube brez lastniga zadolženja skozi kako počer-
njenje, zakaj bi pa Bogu ne služil, kteri nobeniga ne
zaverže, če človek sam Boga ne zapusti. Spomni naj
se na angelje, kako veselo božjo voljo dopolnujejo.

6) Naj ne odlaša začeti po keršansko živeti ali Bo¬
gu služili, ker dalje, ko bo odlašal, težje ga bo stalo se
k Bogu oberniti, svoje hude nagnjenja premagati, stare
navade opustiti. Pa če je tudi že delječ zašel, naj ne
obupa, Bogu je vse mogoče. Vsiga ne bo na en dan
storil, pa če le kolikaj dobriga vsak dan stori, bo zma¬
gal svojo lenobo, ker Bog ga bo podpiral s svojo gna-
do, de bo, kar je z božjo pomočjo začel, tudi z njo
srečno končal, in v poterpežljivosti svojo dušo ohranil
in zveličal.

7) Naj si naloži molitve, naj gre k spovedi, v cer¬
kev k duhovnimu opravilu, in naj ne opusti in ne odloži
svoje molitve ali branja dobrih bukev, ali spovedi za
drugi čas; kakor je enkrat sklenil, opraviti; naj sebe ne
moti s tem, de mu je zoperno , de vse le posiljeno in
brez vsiga dušniga sadii opravlja, zakaj če bo zoper-
nost porajtal, bo spačen ostal, če ji bo pa nasproti de¬
lal, bo svojo lenobo oslabil in se popolnoma poboljšal.

Kaj je lenoba ?
Lenoba je nemarnost storiti, kar Bog zapove, in je

k zveličenju potrebno.

13. Od grahov zoper svčtiga Duha.
K lastnim greham, ki jih človek sam stori, se šte¬

jejo tudi grehi zoper svetiga Duha in v nebovpijoči gre¬
hi. Ker je že v navadi posebej od njih govoriti, bo tu¬
di tukej ob kratkim nekoliko povedaniga.



533

De bi pa ložej umeli, kdaj se kristjan zoper sveti¬
ga Duha pregreši, se je treba spomniti, kaj je bilo po-
vedaniga od svetiga Duha, kaj de on za nase zveličenje
dela. Jezus je svetiga Duha na svet poslal, de nevidno
njegovo sveto cerkev viza, de jo hudobija peklenska ne
zmaga in v zmoto ne spravi, de nas posvečuje, z Oče-
tam in Sinam v sveto zavezo in prijaznost spravlja, v
gnadi božji ohrani, in nas močne stori; Jezusovo ne¬
skončno zasluženje nam prilastuj«, nas um razsvetljuje,
našo dušo k ljubezni do Boga in našo voljo do dobriga
nagiblje, v nadlogah nas tolaži, v skušnjavah nam moč
daje, de premagamo hudo poželjenje in zapeljivost sveta,
v pobožnim življenju rastemo, se vedno boljšamo, Bogu
od dne do dne podobnisi postajamo, in sebe, njegov tem¬
pelj, zmirej bolj čistimo od grehov. Kdor po svoji mo¬
či ne stori, v kar ga sv. Duh napeljuje, temuč s ter-
dovratnim sercam zametuje nauke, ne porajta božjih za¬
poved, si ne prizadeva se poboljšati, pripomočke k po-
boljsanju življenja v nemar spusti, kakor farizeji in ve¬
liko judov, ki jih je Jezus lepo in krotko učil in svaril,
in ga niso hotli poslušati, in so se od čudežev, ki jih
je Jezus očitno pred ljudmi in nad ljudmi storil, ki jih
niso mogli tajiti, govorili, de jih je s pomočjo hudobni-
ga duha storil; tak se svetirnu Duhu vstavlja ali zoper
svetiga Duha greši. In od teh grehov pravi Jezus, de
ne bodo odpuseni ne na tem in ne na unim svetu. Mat.
12. 30. De pa ne bodo odpuseni ne stoji pri Bogu,
ampak le pri človeku, ker je tako hudoben in oterpnjen,
de grehov nad sabo več ne spozna ; ako bi jih spoznal,
obstal, de je grešil, grehe obžaloval, bi nehali biti grehi
zoper svetiga Duha, in Bog bi mu jih odpustil.

Kteri so grehi zoper svetiga Duha?

Grehov zoper svetiga Duha je sest:
1) Prederzno na božjo milost grešiti,



534

2) nad božjo milostjo obupati,
3) spoznani keršanski resnici se zoperstaviti,
4) svojimu bližnjima zavoljo gnade božje nevoš-

Ijiv biti,
5) do zvelicavniga opominovanja oterpnjeno ser¬

ce imeti,
6) v nepokori terdovratno ostati.

Kdo greši prederzno na božjo milost ?

Kteri si misli, in sam pri sebi sodi : Akoravno greh
delam, Bog mi ga bo že odpustil, in me bo k sebi vzel,
saj je usmiljen, nobeniga ne zaverže, nebesa je za ljudi
vstvaril, Kristus je za grešnike terpel in umeri; in zato
po svojih mesenih željah živi in greh dela, greši pre¬
derzno na božjo milost.

Tako se tedej kriviga stori tega greha, kteri svo¬
je spreobernjenje odklada, kakor de bi bilo zveličenje v
njegovih in ne tudi v božjih rokah, in se ne spomni Je¬
zusovih besed , ki je rekel: »Jest grem, in vi me bote
iskali, in me ne bote našli; — in v grehih bote umerli.
Kdor bi mislil, zadosti je, de se le spovem in bi svoji-
ga življenja ne poboljšal, priložnosti greha se ne varo¬
val ; Bog mi bo na zadnje vse odpustil, ce se tudi ne
poboljšam. Takimu grešniku hi bila milost božja v nar
veei škodo, bi ga še le bolj sercniga storila greh
na ffreh nakladati. — Kako terdo očita sveti Pa-o
vel, kteri božje dobrote in milosti ne obernejo k
poboljšanju svojiga življenja, ker pravi: „ Ali zani¬
čuješ bogastvo njegove dobrote in poterpežljivosti in
zanašanja? Ne veš, de te božja dobrota k pokori na¬
peljuje? llimlj. 2. 3. In sv. Duh pravi: »Ne reci:
Grešil sim, in kaj žaliga se mi je zgodilo? Zakaj Nar-
vikši je poterpežljiv maševavec. Zavoljo odpušeniga gre¬
ha ne bodi brez strahu, tudi ne nakladaj greha na greh,
in ne reci: Usmiljenje božje je veliko, Bog se bo ustni-



535
lil čez obilnost mojih grehov. Zakaj njegov sere! se tako
hitro perbliža, kakor usmiljenje, in na grešnika se nje¬
gov serd ozira.” Sir. 5. 4—6.

Premisli nesrečni grešnik! de v strahu in trepetu
moramo za svoje zveličenje delati. V strahu biti, de bi
ne grešil, je vsakimu treba. Kolikanj priložnost je na
svetu, v kterih človek greši, ko še mislil ni, kakošna
prijaznost, kije med nedolžne šteje, ga zmotiti zamore;
torej imej vedno strah pred greham, dokler še nisi gre¬
šil , hudiga se ni še privadil, tako ne boš v grehe za¬
bredel, in ne boš po grehih tako oslepljen, de bi na bož¬
jo milost grešil. Greh angeljev, pervih staršev, Davi¬
dov, Salomonov in Petrov je nam vsim k zveličavnima
podučenju, de ne smemo nikoli brez strahu biti za zve¬
ličenje, ko so oni grešili, koliko hitreje še mi. Premisli
tudi, desiravno je usmiljenje božje nezmerno, je pa mo¬
rebiti tudi število tvojih grehov dopolnjeno; in če je tu¬
di Bog Petru in razbojniku odpustil, jima je odpustil, de
ti ne obupaš: spomni se pa tudi na leviga razbojnika
in na »Judeža Iškarjota, kterima pa ni odpustil, to naj pa
tvojo dušo presune, de se poboljšaš, in potlej upaj na
božjo milost.

Kdo nad božjo milostjo obupa ?

Kteri terdno misli, de mu Bog grehov odpustiti ne
more, in de bi si zastonj prizadeval se poboljšati, ker
bo gotovo pogubljen, in se popolnoma od Boga od-
verne.

Žalosten izgled tega greha sta dala Kajn in Judež
Iškarjot, ker sta oba rekla, de nju greh je tako velik,
de ne moreta odpušenja pri Bogu zadobiti. Kdor tako
hudo misli, Bogu nar več nečast stori in vero zataji,
ker ne verje, de Bog je vsigamogočen , dobrotljiv in
usmiljen, de noče pogubljenja grešnika, temile de se
poboljša, pravično živi in se zveliča.



536

Kaj naj grešnik premisli, de ne obupa?
1) Skesani grešnik naj premisli, de božja dobrota

in milost je brez mere veči, kakor grehi in hudobije
vsih ljudi, in Jezusovo zasluženje je neskončno, torej
naj terdno upa, de mu bo Bog vse grehe odpustil, če
se le poboljša. Sv. Pavel pravi: »Tam, kjer je greh
obilen, je gnada se obilniši.” Rimlj. 5. 10. In Izaija:
»Gospod čaka, de se vas bo usmilil, in česen bo skozi
to, ko vam bo odpustil.” Iza. 30. 18.

2) Naj premisli, de Bog sam pove, de noče smerti,
pogubljenja gresnikoviga, ampak de se preoberne; in
obljubi mu pomoč dati, se spreoberniti, in kar Bog oblju¬
bi, je tako gotovo res, de Jezus pove, de nebo in zem¬
lja bote prešle, pa božja beseda nikoli. »Ako krivični
čez vse svoje grehe, ki jih je storil, pokoro stori, in
vse moje zapovedi dopolne, prav in po pravici dela, bo
gotovo živel, in ne bo umeri. Vsih njegovih hudobij,
ki jih je storil, se ne bom spomnil: v svoji pravičnosti,
ki jo je delal, bo živel.” Eceh. 18. 21. 22. »Kakor
resnično živim, reče Gospod Bog, nočem smerti gre¬
šnika, ampak de se hudobni verne od svojiga pota, in
živi.” Eceh. 33. 11.

3) Spomni naj se, de Jezus ni prišel na svet, de
bi svet sodil, temuč de bi bil svet po njem zveličan.”
Jan. 3. 17.

4) Kader skesaniga grešnika žalostne skušnjave
nadleževajo, naj se tolaži z Jezusovim zaderžanjem proti
grešniku, kako prijazno je z njimi govoril in ravnal.
Pomisli naj kako ljubeznivo je govoril z veliko gresnico,
Samarjansko ženo pri Jakobovim vodnjaku, ji ponudil
žive vode; to je, svoje gnade, ktera dušo od madežev
greha opere, jo prenovi, silo želja ukroti in stori, de so
dela človekove Bogu dopadljive in de za Boga živi.

Kako prijazno je poprasal skesano presestnico, ki
so mu jo v tempelj de bi jo obsodil in jo po,-



537

lej s kamni pobili: »Zena, kdo te je obsodil ?» Žena
mu odgovori: »Nobeden”. In Jezus ji reče: »Tudi jest
te ne bom obsodil; pojdi, in nikar več greha ne stori.
Jan. 8. Kako prijazno je Magdaleno sprejel, in upanje
v nji poterdil, de so ji grehi odpuseni, se ji je po svo¬
jim od mertvih vstajenji pervi prikazal. Petra, ki gaje
trikrat zatajil, je milo pogledal, in razbojniku na križu
obljubil, de bo se danes z njim v nebeškim raji. In po
kolikih prilikah, ki jih je Jezus povedal, je hotel zaupa¬
nje v Boga v sercu skesaniga grešnika obuditi in po-
terditi. V priliki od pastirja, ki je zgubljeno ovco iskal,
in kako vesel je bil, ko jo je najdel; od zgubljeniga
sina; od gospoda, kije hlapcu dolg deseterih tavžent
talentov odpustil, i. v. d. Po Jezusu podučen, naj ske¬
sani grešnik terdno upa na božjo milost in Jezusovo
neskončno zasluženje, in naj se ne da motiti od sku-
snjavca, kteri, kakor sv. Gregor pravi, grešniku, dokler
v velicih grehih živi, govori: sej to ni velik greh. Ka¬
der je pa greh opustil, in nad svojo hudobijo žaljuje,
mu pa govori, de greh je prevelik, in Bog mu ga ne
more odpustiti.

5) Naj prosi Jezusa, kteri z razpetimi rokami ga na
križu čaka, de bi se k njemu obernil, de bi ga sprejel
in mu dal svojo gnado, ker brez nje se ne more sku¬
šnjav obvarovati; in sercno naj si z njo prizadeva se
popolnoma poboljšali, in zanese naj se, de z božjo po¬
močjo bo več zamogel, kakor si misli; in zraven tega
naj ne misli, de je tako težko se poboljšati, terdna vo¬
lja se spreoberniti, ga bo krnalo greha prostiga storila,
in občutil ho v svojim sercu veliko lahkoto in veselje,
de bo gnan reči: Hvaljen bodi Gospod, moj Bog! za ve¬
lik dar mojiga spreobernjenja.

Kdo se spoznani keršanski resnici zoperstavi?

Kdor spozna resnico, ki jo je Bog govoril, pa iz



538

hudobije drugači verije, govori ali uči, in po svoji ter¬
mi stori, tak je ves od Boga odvernjen.

Farizeji in saduceji so bili tako hudobni; vidili sov
Jezusu božjo moč, ki je čudeže delal, in vender niso
hotli v Jezusa verovati, de je Odrešenik sveta, in de po
njem je nebeško kraljestvo k njim prišlo. Zato jim je sv.
Stefan očital njih terdovratnost, rekoč: »Vi terdovratni
in neobrezani na sercih in ušesih, se vedno svetimu
Duhu zoperstavite, kakor vaši očetje, tako tudi vi.”
Apost. djanj. 7. 59.

Kdo je kriv tega greha: Svojima bližnjima zavoljo
gnade božje nevošljiv biti?

Kdor je žalosten, ki vidi, de Bog njegovimu bliž¬
njimi! po svojim usmiljenji gnado deli, de pravično živi ;
ker ga vidi, de ima veliko veselje do molitve, ima tanko
vest in ljubezen do keršanskiga življenja, in ga zato
zavidi, ta je te ostudne pregrehe kriv. Hudič se je per-
vi taciga pokazal, ko je perve starše zapeljal, in kdor
ima take misli in želje, ima njegoviga duha, in tak greh
nad sabo. Tak nevošljivec je bil tudi Kajn, ko je vidil,
de Bog Abeljna raji ima, kot njega; Judje so bili ne-
vošljivi nevernikam, ki jih je Jezus tudi v svoje kralje¬
stvo poklical.

Kdo ima do zveličavniga opominovanja oterpnjeno
serce?

Kteri vse znotranje opominovanje, božje podučenje,
svarjenje in štrafinge, po kterih ga Bog k poboljšanju
življenja napeljuje, zametuje in po svoji termi v grehih
ostane, ima oterpnjeno serce, in greši zoper svetiga
Duha. Faraon je imel tako oterpnjeno serce. Bog mu
je po Mozesu in Aromi zapovedal Izraelsko ljudstvo iz
Egipta izpustiti, in ker ni maral, ga je tudi hudo štra-
foval; pa je vender le oterpnjen ostal. Taki so bili fa-



539

rizeji, in so tudi tisti kristjani, kteri za nobeno postavo
ne marajo, in terdovratni v grehih žive.

Kdo v nepokori terdovraten ostane?
Kdor spozna, de je grešnik, in ve, de Sin božji je

zato na svet prišel, de bi ljudi od grehov odrešil, in na-
mest sebe, svetiga Duha poslal, de bi bili po njem v
svetih zakramentih na duši prerojeni in posvečevani, pa
si ne prizadeva grehov opustiti in se spokoriti, zametuje
gnado božjo in v grehih terdovraten naprej živi, greši
zoper svetiga Duha. Jezus je rekel: »Ako se ne spo¬
korite, hote vsi poginili?’ Luk. 13. 3.

14. V nebovpijoei grdili.
Kterim greham pravimo vnebovpijoči grehi ?

Tem štirim:
1) radovoljni uboj,
2) sodomski greh ,
3) zateranje ubogih vdov in sirot,
4) delavcam ali najemnikam zaslužek zaderzati

ali utergati.

Zakaj pravimo tem greham vnebovpijoči grehi?
Zato, ker jih sveto pismo zavoljo njih strašne hu¬

dobije tako imenuje, ker silijo pravičniga Boga hudo
pokoriti tiste, ki kteriga stori; ker takšin je brez mere
hudoben in oterpnjen v svojim sercu, je brez vse člove¬
ške in božje ljubezni, zataji svojo človeško natoro, in je
hudobniši od zveri.

Kdaj je človek radovoljniga ubijanja kriv?
Kader kakiga človeka s pomislikam, brez de bi

bil pooblasten, umori, ali napravi, de ga drugi umori.
Reče se pa radovoljno ubijanje v razloček od tega,

če ga po nevedama ubije. Ta razloček je Bog že v
stari zavezi storil, ker pravi: Kdor nevedama svojiga



540

prijatla vdari, in se skaže, de pred ni imel nobeniga so¬
vraštva do njega, ampak de je le z njim v gojzd sel
derva sekat, med sekanjem pa se je sekira s toporiša
snela, prijatla vdarila in ubila , mora pri življenji ostati.
5. Moz. 19.

Misliti pa vender ne smemo, de bi vsak, ki je po
nesreči svojiga bližnjiga ubil, brez greha bil; le takrat
je, če je bilo njegovo delo zares potrebno , in clo nie
kriv ni; ako pa njegovo delo ni bilo potrebno, ali je ne¬
marno , ni zadosti varno delal, ni brez greha. Kriv je
pa tudi tega greha, kdor je mislil in želel ga umoriti,
desiravno ga ni umoril, pa pred Bogamje vender s svo¬
jo voljo ta greh storil, ker on na voljo gleda, volja ta-
ciga je pa hudobna. Kajn je po svoji prosti volji in s
pomiselkam umoril svojiga brata Abeljna , zakaj on ga
je nagovoril in napravil, de sta šla na polje in tam ga
je umoril. In Bog mu je rekel: »Kaj si storil? Glas
kervi tvojiga brata vpije k meni od zemlje. Zdej boš
tedej preklet na zemlji, ktera se je odperla, in je kri
tvojiga brata iz tvojih rok prejela.” 1. Moz. 5. 4—10.
David je bil kriv tega greha, ko je zapovedal svojiga
zvestiga služabnika Urija postaviti v boji v nar bolj ne¬
varni kraj, de bi gotovo umorjen bil; in judje so Jezu¬
sa z jezikam umorili, ker so vpili: križaj ga, in z vpit¬
jem Pilatuža posilili , de je privolil v Jezusovo smert.
In Judež Iškarjot je sam sebe radovoljno umoril.

Kaj je mutasti ali soilomski greh ?
Je nečistost s svojim spolam. —■ Pravi se mu so-

domski, ker so ga nečisti Sodomijam’ dopernašali.
Ko je Bog dva angelja v podobi mladeneov poslal

Sodomljane pokončat zavoljo te ostudne pregrehe, sta
pri Lotu ostala. Zvečer so se stari in mladi skup zbra¬
li pred Lotovo hišo, in so ju hotli imeti; ali angelja sta
vrata zaperla, in nobeden ju ni mogel najti. Povesta



541

Lotu, de bota Sodomo pokončala, ker njih hudobija če
dalje bolj vpije pred Gospodam , kteri ju je poslal, jih
pokončat. Zapovesta Lotu odpraviti se, in precej zjutrej
ob zori iz mesta iti, de ho resen, kar je Lot tudi sto¬
ril. Komej Lot v Zegor pride, že je Gospod dal ogenj
od nebes, in je pokončal te mesta, vso deželo, in vse
prebivavce teh mest. 1. Moz. 19.

O kako strasen je Log, kader hoče grešnika štra-
fati! Torej ve nedolžne duše, ktere se niste strupa ne¬
čistosti okusile, varvajte se ga, ker tega greha se težko
odvadi; skušnja nas uči, koliko zasramovanja morajo
nečisti pred ljudmi prestati, in vender nič ne marajo.
Ako ravno kak kratek čas od greha jenja, se kmalo
spet va-nj verne; zakaj nečisti Duh je v takih, in Boga
ne spoznajo, in padajo iz eniga nečistiga greha v dru-
ziga, tako, de vso vero zgube, in, ker greha nočejo za¬
pustiti, zraven pa vender svojo nepokojno vest potolažiti
hočejo, začnejo misliti in soditi, de ni večnosti, ni nebes,
ne pekla, in Bog jih za štrafingo njih ostudnih pregreh,
njih nesramnim željem prepusti, kakor sv. Pavel pove,
rekoč: »Kader so Boga spoznali, ga niso, kakor Boga
častili ali zahvalili, ampak so se zgubili v svojih mislih,
in njih nespametno serce je otemnelo, zakaj, ker so se
modre delali, so neumni postali. — Zavoljo tega jih je
Bog prepustil željem njih serca in nečistosti, de sami
med seboj svoje telesa sramote?’ Rimlj 1. 21—32.

Vi nesrečni, kteri ste v sužnosti nečistiga greha,
stopite v svojih mislih pred duri pekla in poglejte jih,
kteri so v svojim telesnim življenji, v nečistosti živeli,
in nar veči število v peklu spolnujejo nečisti; vprašajte
jih, zakaj so tako nesrečni, in odgovorili vam bodo:
»Nečistost nas je v ta kraj večniga terpljenja pripravi¬
la”, in zmodrite se tedej po njih veliki in večni nesreči,
de ji odidite.



542

ampak ga pustiti, de ga sirota in vdova pobere; in ker
bo svoj vinograd tergal, ne sme popušeniga grozdja
spet pobrati, de bo zapušenčikam in vdovam prav prišlo,
in če bo tako storil, ga bo Bog požegnal.

Kdo je četertiga vnebovpijočiga greha kriv?

Kdor delavcam, poslam ali rokodelcam plačila celiga
ne da, ali pa ga uterga, ali pa če ga od dne do dne
plačati odlaša.

Kdor jim obljubljeniga plačila za storjeno delo ne
plača, jim veliko krivico stori, in kolikor bolj , ko je
delavec potreben, tolikanj veči greh stori, ker od tega
živi. Koliko je tacih gospodarjev, ki so po več let svo¬
jim poslam dolžni; koliko tacih, ki poslam ali delavcam
vse obljubijo, ko je pa čas plačati, jim utergujejo, ali
slabo odrajtajo, ali pa se le po gosposkah primorani,
jim kaj tje veržejo, ker vsih izgovorov išejo, de bi jirn
ne plačali, kolikor so obljubili.

Bog, kteri ve, koliko si človek za večno življenje
po tacih krivicah škodje, je take krivice tolikanj ostrejši
prepovedal, in kristjan tudi toliko zvestejši njegovo sveto
voljo dopolniti mora. »Ne zaderžuj zasluženiga plačila
svojima potrebnimu ubogimu bratu; zakaj on je ubožen,
in se iz tega živi, de ne bo zoper tebe k Bogu klical,
in de ne bo tebi v greh pripisano.” 5. Moz. 24. 14.
»Potrebnih kruh je ubogih živež, kdor jim ga odvzame,
je ubijavec. Kdor v potu pridobljen kruh komu odvzame,
je kakor ta, kteri svojiga bližnjiga umori. Kteri kri
prelije, in kteri najemniku plačilo uterga, sta brata.”
Sir. 34. 25—27. »Glejte plačilo od vas utergano de¬
lavcam, kteri so vase polje poželi, vpije, in njih vpitje
je do ušes Gospoda sabaot prišlo.” Jak. 5—4.

Kristjani, varite se tacih krivic, če Jezus že
take k večnima pogubljenju obsodi, ki ubogajme ne da¬
jejo, koliko huje bo še take kaznoval (štralbval) , kteri



543

Kdo je tretjiga vnebovpijočiga greha kriv ?
Kdor uboge sirote, vdove in zapušene otroke zati¬

ra, de je neusmiljen in krivičen proti njim. — Tedej če
jim na premoženji škodje, se njih lastine polasti, se za nje
ne potegne, jih pred krivico ne brani, in jih v njih po¬
trebah stiska. Gospod Bog ojstro prepove revežem kri¬
vico delati, in se posebno vdovam in zapušenim otro-
kam, in se tudi v več krajih svetiga pisma imenuje oče¬
ta vdov in zapušenih otrok. Jezus pravi: »Gorje fari¬
zejem, ki so hiše vdov objedali, jim uboštvo nakopavali
In sv. Jakob uči, de prava, čista in pred Bogam Oče-
tam neomadežana bogaboječnost je: obiskovati sirote in
vdove, in jim v nadlogah pomagati.

Iz več verst svetiga pisma se prepričamo , kako
močno sovraži Bog ta greh, torej naj se ga vsak varje,
de se ne bo Bog nad njim maševal. On zapove: »Vdo¬
vam in sirotam ne smete škode delati. Ako jim škodje-
te, bodo k meni vpile, in uslišal bom njih glas, in uioj
serd se bo vžgal, in vas bom z mečem pobil, in vaše
žene bodo vdove, in vaši otroci sirote.» 2. Moz. 22.
22—24. »Preklet bodi, kteri sodbo ptujiga, sirote in
vdove overže, in vse ljudstvo poreče: Amen?’ 5. Moz.
27. 19. In sv. Duh pove: »Gospod je sodnik, in ne
gleda človeške visokosti. Pri Gospodu ni Ijudskiga
spoštovanja zoper ubogiga, in molitev razžaljeniga usli¬
ši, on ne bo prošnje sirote zaničeval, tudi ne vdove,
kader pred njim toži in ječi. Kaj ne vdove solže tečejo
čez njeno lice, in njeno vpitje čez tega, kteri ji jih iz-
flači? Ali od njenih lič gredo v nebesa, in Gospod,
kteri usliši, se ne bo zavoljo njih Veselil.” Sir. 31.
5. 15—19.

Bog se je vselej skerbniga Očeta sirot in vdov po¬
kazal. Ze Izraelcam je prepovedal oblačila vdove za
zastavo vzeti; kader bo svoje žito na njivi žel, in snop
pozabljivši tam popustil, se ne sme verniti, in ga vzeti,



544

pravičen zaslužek tistim utergajo ali ne odrajtajo, ki od
njega žive.

15. Od ptnjih grehov.
Ko se Kristjan od Boga odverne, greh dela in hu¬

doben postane, ni le sam za-se grešnik, po njegovi hu¬
dobni volji, tudi druge v greh napelje, de grese. In
kolikor je menj ali več kriv, de bližnji kak greh stori,
kteriga bi ne bil storil, ako bi ga on ne bil zapeljal, to¬
liko je tudi ptuji greh njegov greh. Tacih grehov se
brez števila veliko stori na svetu. Že David je to v
svoji vesti občutil, in se je bal, de bi jih ne bil kriv, in
za nje ne vedil, in se jih ne spokoril, je Boga prosil,
rekoč: »Očisti me od mojih skrivnih grehov, in obvaruj
svojiga hlapca pred ptujmi?’ Psi. 18. 13.

Kteri so ptuji grehi?

Teh devet:
1) v greh svetovati,
2) drugim grešiti velevati,
3) v greh privoliti,
4) druge v greh napeljati,
5) drugih greh bvaliti,
6) k grehu molčati,
7) greh pregledati,
8) greha se vdeležiti,
9) greh zagovarjati.

Kdo v greh svetije?
Kdor svojima bližnjimu kaj hudiga svetije ali pravi,

de ni hudo, ali de se mu spodobi storiti, de to mu bo k
časti ali k dobičku zaleglo, in s tem njegov um oslepi,
de meni, de je res pripušeno, de ni greh, in stori, kar
mu je svetoval; ali mu svetije, kako delo opustiti, kte¬
riga je iz ljubezni do Boga ali bližnjiga dolžan storiti.
Svetovavec vselej greši, ker iz svoje hudobne volje sve-



545

tije, in po njem, ki ga oslepi, hoče kak svoj skrit na¬
men speljati, za kteriga uni ne ve, ki se je dal premo¬
titi, naj že uni stori ali ne; svetovavec je vender gre¬
šil po svoji slabi volji. Starši so krivi tega greha pri
svojih otrocih, ko jim kaj prepovedaniga svetijejo, otroci
jim pa verjamejo. Nečista Herodija je svoji hčeri sve¬
tovala, naj kralju reče, de naj zapovej Janezu glavo
odsekati, in ji jo v skledi prinesti. Hudobni materi je
bil sv. Janez na poti, ker je kralja svaril, de ni prav,
de z njo živi. Kajfež je judam svetoval Jezusa umoriti,
ker je boljši, de eden umerje za ljudstvo, kakor de bi
Rimljani prišli, in ves nas rod pokončali. Judje so nje¬
gov svet poterdili in v Jezusovo smert dovolili. S tem
je pa le svoj hudobni namen speljal, de je Jezusa iz poti
spravil, ker ga je sovražil. Kdor bi pri priložnosti koga
v kako službo svetoval, kteri bi za njo ne bil zadosti
znajden in umen. Postavim, nekdo bi svetoval kakiga
za sodnika v službo vzeti, on bi bil pahudobniga serca,
ni pravičen, neveden v postavah, ali nemaren v svoji
službi; v njegovih rokah je sreča in premoženje zapu-
senih otrok in vdov, in sodbe čez podložne so v njego¬
vih rokah, kolikanj krivic bi bil svetovavec kriv, ki jih
tak sodnik stori. Kriv je ptujiga greha, če svetije, kako
bi bližnjiga ogoljufal, kako bi ga poškodoval, se nad
njim maševal, ga vedil bolj razžaliti ali razdražiti, kako
lagal ali resnico tajil, svojiga bližnjiga pri druzih počer-
nil, ali mu kako hišo svetoval, kjer bi se nesramno ob¬
našal , i. t. d.

Vsakimu je silno treba se varovati v greh sveto¬
vati, ker svetovavec je kriv vsiga hudiga, kar se bo
zgodilo, in bi se ne bilo zgodilo, ko bi ne bil svetoval;
in ker je kriv greha, je tudi škode; zato mora vso ško¬
do poravnati, če je uni ne, kteriga je s svojim svetam
zmotil, de jo je storil. Pa tudi za svetovavca samiga
je nevarno, ki hudo svetije, ker se zna hudo ravno nje-

II. Del. 33



546

mu zgoditi; rado se zgodi, de, kdor drugimu jamo kop¬
lje, sam va njo pade. Aman je svetoval kralju Mardo-
heja obesiti, ali Bog’ je obernil, de je Aman ravno na
tistih vislicah (galgah) visel, ki jih je bil za Mardoheja,
ki ga je sovražil, postaviti zapovedal.

Kako je kristjan greha kriv: zgrešiti veljevaticf ?
Kriv ga je, če se veei oblasti polasti, kakor mu je

po pravici gre; ako vikši podložnima zapove kaj storiti,
kar je čez božjo zapoved, ali prepove storiti, kar Bog
zapove, podložni pa za svojo dolžnost spozna, in iz po-
koršine stori. Kdor zapove hudo storiti, je ravno tako
deležen greha, kakor bi ga sam storil. Prerok Natan
je Davidu rekel: Zakaj si Gospodovo besedo sovražil,
in pred njegovim obličjem hudo storil? Urija z mečem
umoril, in njegovo ženo za svojo vzel. David ga ni
umoril, pa zapovedal je Joabu, ga v nar nevarniši boj
postaviti, in ubit je bil, in prerok kralju greh prilasti.
Ravno tako sveti evangeli od Herodeža govori , de je
vse otroke okoli in v Betlehemu pomoril, desiravno ni
nobeniga s svojo roko umoril, po krivični zapovedi
pa vse.

Vdeležijo se starši tega greha, če svojim otrokam
zapovedo se bojevati, goljufati, krasti, ali kakor si bodi
bližnjiga poškodovati, lagati, ali kar si bodi hudiga za¬
povedo. Gospodarji, če svojim poslani zapovedo bližnji-
mu škodo storiti: popasti, obžeti, v njegovi hosti les se¬
kati, i v. d. Kupci, ki svojim podložnim zapovejo slabo
blago za dobro hvaliti in ga prodajati, ali na pičlo me¬
ro, vago ali ga na prekratek vatel prodajati; gostinčarji
(oštirji), če svojim hlapcam vino spriditi ali vodo vmes
mešati zapovejo, de več skupijo.

Kako strašno spriden je tak človek v svojim ser¬
cu, kteri ima ljudi pod svojo oblastjo, in jim greh dela¬
ti zapoveduje, kako bo svoje grehe poravnal, in za duše



547

odgovor dal, ktere je Jezus s svojo sveto kervjo odku¬
pil, on jih hoče pa pogubiti. Torej podložni storite vse¬
lej zvesto, kar vam vasi višji zapovedujejo, ako ni zo¬
per božje zapovedi; če je pa zoper božje zapovedi, ta¬
krat bodite pa Bogu bolj, kakor ljudem pokorni.

Kako bo človek kriv greha j_,v greh privoliti™ ?
Kdor v ta greh ravno tako, kakor v druge hudo¬

bne naklepe druzih ali skrivaj, ali očitno, z besedo , ali
kakor si bodi v kako reč privoli, ki je zoper božjo za¬
poved; se po tem tudi vsiga hudiga deležniga stori, kar
se je zgodilo, in kar je iz greha prišlo ravno tako, ka¬
kor tisti, ki so ga storili.

To resnico nam sveto pismo poterdi. Ko so Izra¬
elci pod Jozvetam mesto Jeriho zmagali, jim je Bog
ojstro prepovedal, de od blaga meščanov nar manjši re¬
či ne smejo vzeti. Zoper božjo zapoved vzame Ahan
nek rudeč plajs in nekoliko denarja, in je vse skril.
Bog je pa tako obernil, de se je zvedilo, in Ahan je
bil po zapovedi s kamnjem ubit, pa ne le sam on, ampak
tudi njegova žena in njegovi otroci. To bi bilo pa kri¬
vično, ako bi bila žena in otroci z njim vred umorjeni;
ker je Bog že po Mozesu prepovedal, de otroci ne sme¬
jo zavoljo pregreh staršev štrafani biti, in tukej pa za¬
pove vse štrafati. To priča , de so vsi grešili, Ahan,
ko je vzel, žena in otroci pa, ko so dovolili in skrivali;
tedej ravno tako grešili. Savel je varoval oblačila ka-
menjevavcov svetiga »Stefana, in ta krivica ga je v ser¬
cu veselila, in je privolil va-njo, on je bil smerti svetiga
Stefana pred Bogam ravno tako kriv, kakor ubijavci,
desiravno ni nobeniga kamna va-nj vergel, zato, ker je
v hudobijo privolil. Zastonj si je Pilatuž roke umival,
z umivanjem rok si duše ni umil, ker je privolil v smert
nedolžniga Jezusa, ker judje bi ga ne smeli sami umo¬
riti. Kristjani, nikoli se ne dajte pregovoriti v kaki re-

35*



548

či, ktera bi vas enkrat težala; prijaznost grešnih ljudi
vam ne bo nič pomagala pred svetim in pravičnim sod-
nikam; greh bo le vam škodoval, in nikoli ne recite:
je, ako ni; naj bo pred komur si bodi.

Kdo je greha: j^v greh napeljati™ kriv?
Kdor, postavim svojima bližnjima kakšno reč kaže

iz namena, de hi v njegovim sercu poželjenje do nje
obudil, de ga mika jo dobiti, ker mu dopade, in bližnjiga
potlej lažej v hudo zapeljal, ker bi upal, de jo bo do¬
bil, če v voljo zapeljivca privoli; ali če bližnjimu kaj
časniga dobriga obljubi, de želje zapeljivca potlej spol¬
ne; če ga vpijani, de v pijanosti z njim stori, kar hoče,
ker ve, de trezen bi nikoli kaj taciga ne storil. Kdor
s slabimi izgledi druziga napeljuje, ga posnemlje in to
stori, kar zapeljivec hoče, ali od druzih pripoveduje, ka¬
ko de žive; ali s žuganjem, de mu bo kaj hudiga storil,
ali v kako škodo pripravil, de je bližnji ostrasen, in ga
lažej za svoj namen napravi. Sploh reči, vsak je tega
greha kriv, kteri ali z besedo, djanjem ali zapeljivim
zunanjim telesnim obnasenjem druge zapelje, de kako
božjo zapoved prelomijo, kako dolnost opuste, ali krivi¬
co store. Tak človek je hlapec hudiča, je zapeljivec,
kot on.

Postavim tako greši, kdor druge draži, de se kre¬
gajo, tepejo, kolnejo in sovražijo; jih od službe božje
odverne, druge piti sili, de se vpijanijo, kakor oštirji,
de več stočijo, ali iz tega namena igro ali ples v svo¬
jih hišah napravijo, ali slabe ženske zato v službi ima¬
jo; kdor med zakonskimi s podpihovanjem nemir napra¬
vi, de se eden na druziga ne zanesejo. Grese možki,
ki nedolžne ženske motijo z obetanjem ženitve, s pripo¬
vedovanjem ljubezni, z obetanjem denarjev, de bi po
njih hudobni volji storile; ali nesramne ženske, de bi
nedolžne mladenče v zaderge spravile, ki se nesramno



549

nosijo, in nesramno govore, de bi svoj namen speljale.
Nesramna putifarjeva zena je nedolžniga Jožefa s pri¬
lizovanjem, in nečisti sodniki so čisto Suzano s žuga-
njem v greh napeljevali, i. t. d.

Izprašajte natanko svojo vest, in več tacih grehov
hote v sebi najdli, kakor se jih obtožite. Srečen je kri¬
stjan, kteri se ne da v greh zapeljati, in druziga va-nj
ne zapelje.
Kako je kristjan kriv greha: ogreli hvaliti ec ?

Kdor drugih grešno življenje hvali, kakor de bi
bili prav storili. — Tak se hudo pregreši, ki s svojim
prilizovanjem bližnjiga v grehu poterdi in prederzniga
stori, de potlej še več grehov stori, kterih morebiti bi
ne bil storil, če bi hvaljen ne bil. Taki priliznjenci so
pokriti sovražniki božji in bližnjiga. Od njih pravi Da¬
vid : »Njih besede so glajši kakor olje, in so vender pu¬
šice.” Psi. 54. 22. Greše starši, ki nerodnost ali neči-
mernost v svojih otrocih hvalijo; greši, kdor maševavca
hvali, ki se je znosil nad svojim bližnjim; greši, ker
kvantača, lakomnika in odertnika hvali, de si ve prido¬
biti. Posebno se tega greha vdeležijo podložni pri svo¬
jih predpostavljenih s prilizovanjem in krivično hvalo,
ker jim vse poterdijo. Kralja Herodeža so priliznjenci
tako hvalili, de so mu v obraz rekli, ko so ga vidili v
sreberni obleki oblečeniga : do zdej smo te, kot človeka
častili, pa smo se motili; ali zanaprej te bomo kot Boga
častili, zakaj ti si kaj več kot človek. Po taki hvali je
bil še bolj napiihnjen v svojih mislih. Ko ga je pa Bog
zavoljo njegovih hudobii z neznano boleznijo štrafal, in
mu zavoljo smradu nobeden več streči ni hotel, je rekel
svojim priliznjencam: Glejte me, pred ste me bogovam
enakiga častili; zdej pa morem v taki gerdi bolezni u-
mreti, in moja smert vas prepriča, kako ste lagali. Hva¬
lili so ga, ko je dal svetimu Jakobu glavo odsekati, in
ko je svetiga Petra v ječo vergel.



550

Takim Bog hudo žuga, rekoč : »Gorje vam, kteri
hudo dobro, in dobro hudo imenujete, kteri imate temo
za luč in luč za temo.” Iza. 5. 20. Noben pameten člo¬
vek naj ne poslusa perliznjeniga, vpraša naj svojo vest,
kaj mn bo odgovorila, pravi sveti Bernard. In David
pravi: »Pravičen me bo iz usmiljenja svaril in pokre-
gal, olje grešnika pa naj ne omasti moje glave.”
Psi. 140. 5.
Kdo je kriv greha: ^k grehu molčati” ?

Kteri molči, ki je iz ljubezni ali pa po svojim sta¬
nu dolžan svariti; naj že molči iz lahke volje, ali iz
človeskiga strahu, de greha ne odverne , kolikor je nar
več mogoče. Tak se pregreši zoper ljubezen božjo, ko
razžaljenja božjiga ne odverne; zoper ljubezen bližnjiga,
ko ga pred dušno nesrečo ne obvarje; pregreši se tudi
zoper sebe, ko se ptujiga greha vdeleži.

Tega greha bi bili deležni ni, ko bi vidili hu¬
dobijo med kristjani, pa bi molčali , in bi si ne prizade¬
vali, jih od nje odverniti. Že Izaija jim zapove svariti:
»Vpij, ne jenjaj, kakor trobenta povzdiguj svoj glas, in
oznanuj mojiinu ljudstvu njegove hudobije, in hiši Jako¬
bovi njene grehe. Iza. 58. 1. In Jezus take imenuje
najemnike, ki puste volka priti in ovce razkropiti. Krivi
so ga starsi, gospodarji in gospodinje , ki bi vedili pre¬
grehe svojih otrok in družine, pa bi molčali k temu; rav¬
no tako gosposke in vsak, kteri bi hudo ne odvernil,
kolikor je nar več mogoče, bi k temu molčal, ali se clo
izgovarjal, rekoč: »Kaj mi je mar, če ta ali uni tako, in
tako živi, to ali uno stori, sej bo vsak sam za se odgo¬
vor dajal.” Razbojnik na križu da lep izgled, ki ni
molčal, ko je slisal, de njegov tovars Kristusa prekli¬
nja, ampak ga je svaril, rekoč: Ali se ne bojiš Boga,
ker si ravno v tem obsojenju? In mi dva scer po pra¬
vici, zakaj po zasluženji prejemava, kar so najine dela
zaslužile, ta pa ni nič hudiga storil.



551

Kristjani, varite se tega greha, in svarite jih raji,
kakor vas sv. Pavel uči, z ljubeznijo in vso krotkosljo,
de ne bote s svojini molčanjem grešnika v njegovi hu¬
dobi! poterdili, temne spreobernili, število njegovih gre¬
hov pokrili, in dušo zveličali.
Kdo je sedmiga ptujiga greha: ogreli spregledati' c
kriv ?
Kdor ima dolžnost svariti in hudo strafovati, pa ne

svari in ne štrafuje, ali ker ve, de kdo želi, de bi se
kaj hudiga zgodilo, mu pa obljubi, de ne bo zato stra-
fan, in ga s tem napelje v hudobijo, ktere bi ne bil sto¬
ril, ako bi se bil strafinge bal. Tega greha so gosposke
krive, če hudobnih ne strafujejo, jim potuho dajejo , to¬
rej je tolikanj hudobnih ljudi na svetu, ki se nikogar ne
boje. Krivi so ga starsi, kteri scer otroke z besedo
svare, in ker pri njih nič ne zdajo, jih pa po zasluženji
in po pameti ne strahujejo in strafujejo. Tleli je starsem
strasen izgled, kaj naj od Boga pričakujejo, če grehe
svojim otrokam spregledujejo.
Kako se človek ptujIga greha vdeleži?

Vdeleži se ga, če z delam pomaga, de je greh stor¬
jen, ali pa iz ptujiga greha dobiček ima.

Tako postavim se pregreši, če tatem pomaga tatvi¬
no speljati, jim lojtre da, na straži stoji, če bi kdo pri¬
šel, de se oglasi, de vejo tatje zbežati, tatem pot kaže,
pove kako in kje krasti, želi od vkradeniga blaga kaj
dobiti, ali če mu tatje kaj dati obljubijo , de jim potlej
pomaga, s tatmi vkradeno je ali pije , vkradeno blago
skriva ; prodaja ali kupuje blago, ki so ga otroci star¬
šem vkradli, ali v krivični kupčii pomaga. Ko bi kaj
taciga podedval (jerbal), kar ni bilo lastina tega, ki mu
je zapustil, postavim, ki je menike na polji ali kjer si
bodi prestavil, si kaj prigradil, nasledniki (jerbi) so dol¬
žni vse verniti, in brez vse tožbe, kar se pravično spri-



552

ča, de ni bila lastina ranjciga, če obderži, je greha de¬
ležen, in krivično blago tudi teka nima. Sv. Duh pra¬
vi: »Kteri s§ s tatain deli, sovraži svojo dušo, posluša
tistiga, ki ga roti, in ne razodene tatvine.» Prip. 29.24.
Tega greha se vdeleži oštir, ki pijance k pijančevanju
nagovarja; kdor nečistim ljudem bolj priročne skrite
kraje daje, de imajo veči priložnost, kdor pohujšljive bu¬
kve piše in brati daje, i. t. d. Vsi taki so manj ali več
v službi hudobniga duha, njegovi pomagavci, kolikor
manj ali bolj greh spoznajo in va nj privolijo.
Kdo je kriv devetiga ptujiga greha-, ogreli zago¬
varjati rc ?

Kdor v svoji vesti spozna, ali bi saj lahko spoznal
kako reč, de je zoper božjo zapoved, pa je tako hudo¬
ben, de se za njo poteguje, de ni greh, de nevedniga
zmoti in oberne, de po njegovi volji hudo stori, ali pa
v hudobii oterpnjen ostane, ko bi se poboljšal, ko hi ga
z lažmi ne motil, de ni greh; ali ko se za greh pote¬
guje, de zasluženo strafingo odverne, ktera bi grešnika
po pravici zadela in tudi poboljšala. Tega greha so
krivi starsi, kterim drugi nerodnosti njih otrok pripove¬
dujejo, pa se za nje se potegujejo, namest de bi jih štra-
fali, in njih duše od večne nesreče odvernili; priliznjen¬
ci , kteri hudo dobro imenujejo, de se bolj prikupi¬
jo, i. t. d.

16. Oreh je edino hudo na svčtu.
Na svetu je veliko taciga, kar hudo imenujemo. —

Hudo imenujemo ubožtvo, nesreče, mnoge nadloge, kri¬
že, stiske, bolezen, smert in več druziga zoperniga, zato
ker počutki telesa to občutijo , in je za nje tudi hudo;
ali vender v resnici hudo ni, ker vse to človeka k Bo¬
gu obrača, in Jezusu podobniga stori, in ker mu je
tukej podoben v terpljenji, mu bo tudi v večnim veselji



553

v. nebesih podoben. In kdor nadloge voljno terpi, jih
Bogii daruje, tistimu so se posebna dobrota božja. One
ga uče svet poznati, vidi, de tukej ni nič stanovitniga,
tedej mu serce od ljubezni sveta odvračujejo, kjer ni
pravo njegovo stanovanje in ga k Bogu obračajo , ker
on sam je večen in nespremenljiv.

Bolezen mu pove, kako revno je bogastvo, se tele¬
su bolečin ne more odvzeti, in če dobriga z njim ne
stori, mu bo v večnosti brez vsiga prida, ker ga seboj
ne more vzeti. Nadloge in pomanjkanje človeka uče
usmiljenima biti proti bližnjima, ko si sam skusi, ve, kako
je revnima pri sercu v nadlogah in pomanjkanji, in mu
rad pomaga. Nadloge uče človeka, de se spozna ali je
v resnici pobožen. Nekteri je le toliko časa dober, po¬
božen, Bogu pokoren, dokler mu je vse po volji; ko mu
pa Bog kako nadlogo posije, je čmerin, nevoljin in mer-
mra zoper božjo previdnost. Ko pa vidi, de je v nad¬
logah voljan, v voljo božjo vdan, Bogu pokoren, ve, de
je stanoviten v svoji pravičnosti, in reče z Davidam:
»Dobro je za me, o Bog! de si me ponižal, de si mi
ta križ naložil; dokler nisim bil ponižan, sim greh delal,
zdej pa deržim tvojo zapoved, in nočem več grešiti. Te¬
dej vse nadloge niso zares hudo, ker, ali človeka k Bo¬
gu obernejo, ga k zaupanju va-nj napeljujejo, ali ga od
ljubezni do sveta odvernejo, in z Bogam se bolj skle¬
nejo, in v ljubezni do njega poterdijo in mu k večni
sreči pomagajo.

Le greh sam je edino hudo na zemlji; on ni od
Boga, je le se zoper božjo voljo; greh stori, de se
človek od Boga loči, in kakor je zveličenje za človeka
pri Bogu in z Bogam biti, tako je za-nj pogubljenje brez
Boga biti; in kaj je hujsiga za človeka, kot pogubljenje,
in pogubljenje je plačilo greha, tedej ne more nič huj¬
siga na svetu biti, kot greh.



554

Greh vse kazi, kar Bog stori, de bi človeka ravno
pred njim obvaroval. Vstvaril je človeka iz usmiljenja
in ljubezni po svoji podobi; podoben je bil človek Bogii
v svetosti in pravici, dal mu je pamet in prosto voljo,
de bi po svoji pameti spoznal in razsodil, in po svoji
prosti volji storil, kar Bog hoče, in se v njem neskonč¬
no svetimo, dobrotljivima in ljubeznivima Očetu iz celiga
serca veselil, in enkrat k njemu v nebesa prišel. Ali
greh je ognjusil podobo božjo v človeku , in ga Boga
nevredniga, in človeka za Boga nepripravniga storil.
Kaj pa je Bog storil, de bi bil gresniga človeka spet
k sebi obernil, smo že v poprejšnjih naukih obilno zve-
dili. Vse to pa greh skazi in pokvari; Jezusovo kri,
njegovo neskončno zasluženje, sveti zakramenti, gnada
božja, beseda božja, obljube in žuganje božje, vse nič
ne zda, greh ves sad odvzame. Ali ni greh hudo , čez
vse hudo na svetu ?

Greh je nepokorsina proti Bogii, razžaljenje božje.
Grešnik si prizadeva, de bi ne bil pod pokorsino, am¬
pak sam svoj, zato se vstavlja božjim zapovedim, in rav¬
no to stori, kar Bog noče. Sv. Pavel pravi: »Zakaj
modrost mesa je Bogii sovražna, ker božji postavi ni
podložna , in tudi ne more biti.” Rimlj. 8. 7. Vse stvari
so Bogii pokorne, angelji in svetniki njegovo sveto vo¬
ljo ljubijo in jo veselo in zvesto dopolnujejo; sonce, lu¬
na, zvezde, vetrovi, vreme in se živina, ko je človeku
pokorna, kar je volja božja, vse stvari dopolnejo voljo
božjo, po vsili speljuje Bog svoj namen, sam greh sto¬
ri, de človek ni Bogii pokoren. Bog mu pove svojo
voljo po svojih svetih zapovedih, sveti Duh mu razsvet¬
ljuje pamet po božji besedi, ki mu jo Jezusova cerkev
oznanuje, in s svojo pomočjo ga nagiblje, de bi tudi
tako živel, ali greh vse odverne. Vse stvari na zemlji
človeku oznaniijejo, prešle bomo, kakor so druge pogi¬
nile, tako bomo tudi me; Bog mu pa govori, jest sam



555

sim večen, in vsaciga oživim, grešnik pa le po stvareh
poseže, in jih pregrešno ljubi in vživa, za Boga pa ne
mara in mu je nepokoren, in ne pomisli, de je nič proti
Bogii, v enimii hipu ga ni, če Bog hoče.

Greh je ostudna nehvaležnost proti Bogii Bog je
vstvaril človeka, de bi ga zveličal, zato mu je dal ne-
umerjočo dušo, in daje mu vse, kar mu je treba za du¬
šo in telo. Ko se je po grehu pogubil, ga je Jezus
odrešil, in mu odvzel dušno in telesno večno smert, in
mu spet dal življenje in svetiga Duha , in svoje zaslu-
ženje. Grešnik pa te gnade in dobrote v razžaljenje
božje obrača, ko je Bog dober, je on hudoben. Pomi¬
sli grešnik, kako terdo je tvoje serce, ali si moreš huj¬
ši nehvaležnost misliti, kakor je ta, ker Bog le za te
vse to stori, de bi te od večne nesreče otel, ti ga pa
zaničuješ: stvari so ti ljubši, kot stvarnik, de kako reč
dobiš, čast, hvalo na zemlji dosežeš, svojimu mesenima
poželjenju zadostiš, zapustiš Boga, zaveržeš Jezusa,
kralja večne časti, kakor so ga judje, ki so hotli Ba¬
raba, ali Judež Iškarjot, ki ga je za trideset sreberni-
kov prodal, deje le denar dobil, kteriga je več, kot
Boga ljubil, ali kakor zgubljeni sin, ki je očeta zapu¬
stil, ko ga je dobro obdaroval , je šel po svetu, in s
svojim hudobnim življenjem vse zapravil.

Po grehu se Bogu čast odvzame pred svelam, ka¬
kor de bi ne bilo res, kar Bog zapove, ko grešnik ta¬
ko ne stori; kakor je zapeljivec, ki je Evi rekel, sej
ne boš umerla, le Bogii boš enaka, če boš jedila prepo ¬
vedani sad.

Greh je svetosti božji ravno nasproti, in kdor ga
dela, ne more k Bogu priti, z njimi si človek nar veči
škodo stori. Če je tudi majhen greh, mu škodije, slabi
voljo do dobriga, in nagiblje ga k hudimu, de se sčasa-
ma greha zmirej manj boji; odvračuje ga počasi od ne¬
bes, in ga speljuje na pot pogubljenja; zakaj ljubezen



556

do Boga mu v sercu čedalje bolj manjša, in ga sčasa-
ma v smertni greh spravi, kteri vse dobro v njem za¬
duši, in potlej ga tudi Bog zapusti.

Premislimo, kako veliko škodo smertni greh človeku
stori. Grešnik zgubi gnado in prijaznost božjo, ktera
je več vredna, kot celi svet; dokler je človek v gnadi
božji, je srečen, če je tudi ubog, ko jo pa zgubi, je ve¬
lik revež in nesrečen človek, če je se tako bogat. Do¬
kler je s svetim Duham sklenjen, je njegov tempelj, za¬
mere z njim v svetosti in nedolžnosti ostati, in vse do¬
bro po volji božji storiti; ko je pa smertni greh storil,
se je sam radovoljno ločil od svojiga Boga, ne more
več reči, sim otrok božji, Bog je moj Oče, pravico imam
do nebes; vse to je zapadel; po telesu scer se zmirej
živi, ko pred smertnim greham , ali duša je mertva za
Boga in večno zveličenje.

Kakor je njegova duša mertva za Boga, tako so
tudi vse dobre dela zgubljene, ktere je pred storil, ko
je v smertni greh padel; ker zdej je greh v njem, ki
je strafinge vreden. Tedej zgubljene so njegove molitve,
njegovi posti in vse dobro, kar je pred iz ljubezni do
Boga storil; zgubljeno je za-nj neskončno zasluženje
Jezusovo, zasluženje mučencov (marternikov) in svet¬
nikov, ker ni več živi ud Jezusoviga telesa in njegove
cerkve. Kdor Boga zgubi, vse zgubi, ako bi tudi ves
svet dobil, mu vse nič ne pomaga, dokler ni z Bogam
sklenjen. Dokler je v smertnim grehu tudi nobeniga,
dela storiti ne zamore, ktero bi bilo večniga plačila vre¬
dno ; ker kokor mladika le toliko časa sad prinese , do¬
kler se terte derži, ko je pa odrezana od terte, ne mo¬
re več sadu roditi; tako tudi človek, dokler je z Bogam
in Bog z njim, svoje dobre dela z gnado božjo in za¬
voljo Boga stori, so večniga plačila vredne; ko se pa
od Boga loči, njegovo gnado in ljubezen zaničuje, Bogu
tako rekoč reče, ne maram za te, nočem ti služiti, ho-



557
ceni storiti kar meni dopade, so njegove dobre dela po
natori in ne z Bogam in ne zavoljo Boga storjene brez
vsiga zasluženja za verno življenje.

Desiravno pa nobeno delo, ktero grešnik v žalost¬
nim stanu greha stori, ni veeniga plačila v nebesih vre¬
dno ; si mora vender prizadevati vse storiti , kar Bog
zapove, de se pripravlja gnado božjo zadobiti in spre¬
jeti, in k Bogu se spreoberniti; obžaljuje naj svoj greh,
naj moli, naj prejemlja vredno svete zakramente, in po
njih bo zadobil življenje gnade, in potlej bodo njegove
dela, z božjo pomočjo po volji božji storjene, spet vec-
niga plačila v nebesih vredne.

Grešnik s smertnim greham v sebi ognjusi božjo
podobo, zgubi svojo imenitnost in visokost; ker ga je
Bog malo manjšiga, kakor angelje vstvaril, se je živini
enakiga storil. Živina stori po svojim živinskim nagnje¬
nji; človeku pa je Bog dal pamet in prosto voljo, de
zamore z njegovo pomočjo zoper hude želje storiti, kar
Bog zapove, in ko hudo stori zoper voljo božjo, stori
le po svojih spačenih željah, kot živina, ktero le pože-
Ijenje vodi. Zato pravi sv. Duh: »Ker je človek v ča¬
sti bil, ni umel, se je poživinil, in je neumni živini enak
postal?’ Psi. 48. 13. Greh je angelje v hudiče spreo-
bernil, človeka pa neumni živini enakiga stori, in verze
ga spet v kraljestvo hudičevo, iz kteriga ga je Jezus
odrešil.

Greh stori grešniku nemirno vest, ne da mu ga
mini, ne ponoči ne podnevi; strah pred smertjo, pred
sodbo in pred pogubljenjem mu serce tako močno na¬
polni, de večkrat ne ve, kaj početi, kam se djati, in se
veči težo mu stori, kader se spomni, kako lahko mu je
bilo pri sercu, dokler je se nedolžen in brez smertniga
greha bil, in ga je Bog ljubil, de je iz ljubezni do nje¬
ga umeri, zdej ga pa sovraži in ga zraven svoje ne-



538

zmerne milosti mora s peklam štrafati po svoji sve¬
ti pravici.

Greh človeku um oslepi, de ne vidi več ostudnosti
greha, oslabi mu voljo, oterpne serce, vest utihne, na¬
gnjenje do greha močneji postane, bolj je prederzen in
pripraven greh storiti, in grešnik svojo natoro z grehi
tako močno razvadi, de je potem od te svoje spačene
in razvajene natore neprenehama gnan grešiti, kaderkoli
priložnost ima, on obleče železno srajco hude navade,
torej si pa tudi se veci štrafinge zasluži, ker je dopustil
do navade priti, in morebiti mero grehov dopolnil, de ga
je Bog zapustil. Zato naj se vsak varje tudi odpustlji¬
vih grehov, de v velike ne pade, tudi kaplje dežjeve so
majhne, in vender po njih velike vode in povodnji vsta¬
nejo, de clo hiše poderajo. Sv. Gregor pravi: »Majhen
greh večkrat veci grehe za seboj prinese, kakor nek-
ter velik greh?’ Velik greh hitreje spozna, kdor ga je
storil, in ga zapusti in se poboljša, na majhniga pa toliko
ne porajta, zato ga pa ložej in bolj pogostama stori brez
vse skerbi, in zmirej bolj globoko pada, in torej je v
veliki nevarnosti, ktere pa ne čuti, in zato se tudi ne
poboljša, in v smertne grehe zabrede.

Greh pa tudi grešniku na tem svetu škodje; nekteri-
ga ob čast pred svetam pripravi, ga s sramoto pokrije,
nekteriga v dolgove, v uboštvo, v veliko revšino zakop¬
lje, odvzame mu upanje, de bi mu kterikrat bolje bilo;
večkrat mu zdravje poškodje in življenje prikrajša ali
clo odvzame, in več druziga hudiga za seboj prinese;
tako si človek sam nar več hudiga, ki na svetu terpeti
mora, napravi. Koliko hudiga grešnik s svojim greham
tudi drugim napravi, koliko žalosti nerodni in razujzdani
otroci svojim staršem napravijo, koliko krivic tat bližnji¬
ma stori, v kakšne britkosti, nevoljo in grehe ga pri¬
pravi, koliko žalosti in joka zapeljivec zapeljanimi! člo¬
veku napravi; koliko jih grešnik polmjša in s svojim



559
hudobnim življenjem iz kraljestva Jezusovima v kraljestvo
teme spelja, in večno nesrečne stori. Ali more kaj huj-
siga na svetu biti, kot greh?

Pa tudi Bog, ki greh sovraži, že na tem svetu več¬
krat se posebno štrafuje. Adama in ves njegov rod je
štrafal z mnogimi nadlogami, in smert je strafinga gre¬
ha. Zavoljo ostudne pregrehe nečistosti in druzih veli-
cih hudobij je Bog ves svet z vodo končal; zavoljo na¬
puha in nečistosti je Sodomo in Gomoro in tri druge
mesta z ognjem od nebes požgal in končal. Izraelce je
v pušavi z ognjenimi kačami štrafoval; in po večih ža¬
lostnih izgledih v svetim pismu popisanih se prepričamo,
de Bog tudi na tem svetu večkrat greh strafuje. Pa tudi dan
donasnji Bog ljudi zavoljo pregreh večkrat hudo strafuje,
pa ljudje so po grehu tako oslepljeni na umu, in oterp-
njeni na sercu, de ne vidijo božje pravice, vse, kar Bog
za ljudi zavoljo greha štrafati se zgoditi pusti, le po
natorskih postavah razlagajo, ktere je Bog stvarem dal,
kakor de bi bil tudi on pod postavo, in ne bil Gospod
postave; kakor de bi ne bil vsigamogočen, in mu ne
bilo več mogoče storiti, de bi se zgodilo, kar hoče, po
natornih postavah, brez de bi ktero premenil, kakor jo
je stvarem dal. Ali mu ni več mogoče, kakor nekdaj
svet s sušo ali z močo, z nerodovitnostjo ali lakoto, z
neznanimi in hudimi boleznimi, in s kakoršnimi koli si
bodi hudimi nadlogami štrafati? In če to stori, ne stopi
nobena stvar iz svojiga reda, iz pota, kteriga je vsaki
stvari postavil. Sveto pismo pravi: Bog, kar je hotel,
je storil, pri njem so vse reči mogoče. In če tudi Bog
dopusti, de je nekteri srečen in de se mu dobro godi,
kteri razujzdano živi, ni misliti, de je zares srečen; za¬
kaj sv. Dnh pravi, de sreča grešnikov je goljufna, in
de je gledati le na njih konec. Morebiti mu Bog pri,
zanese na tem svetu, in ga bo na unim huje strafal,



560

ker ga tudi dobrote niso omečile; zakaj Bog se le v
večnosti vsak greh po zasluženji štrafuje.

Kako bi se mogel kristjan greha ogibati, ko bi v
svoji duši premislil, de je pervo in nar veči hudo na
svetu; ko bi premislil veliko škodo, ktero le sebi sami-
mu stori, le njega od Boga loči, de bo on v večno po¬
gubljenje prišel. O Bog! usmili se grešnikov, daj jim
luč spregledati, kaj delajo , oživi jih, in daj jim moč
vstati iz njih pregreh, pred, kot jih sodiš, ker pri tvoji
pravični sodbi ne bodo obstali.

17♦ Od Izvira skušnjav in grelia.
Vera nas uči, de so vsi ljudje na zemlji Adamovi

otroci, tedej tudi vsi popačeni na umu in na volji, vsi
nezmožni dobro storiti, in od hudih želja gnani hudo
storiti, in vse to so od njega pojerbali, in to je kore¬
nina, iz ktere skušnjave in greh izvirajo. In to nas tudi
sv. Jakob uči, rekoč: »Vsak je pa skušan, kader je od
svojiga poželjenja vlečen in vabljen. Po tem , kader po-
željenje spočne, rodi greh, greh pa, ko je storjen, rodi
smert.” Jak. 1. 14. 15. In dokler je človek od svojiga
poželjenja in nagnjenja v hudo napeljevan, ker mu želje
kako prepovedano reč prijetno in dopadljivo pripovedu¬
jejo, so skušnjave z notranje.

Človek pa ne bo le skušan od svojiga mesa, pože¬
ljenja ali hudih želja, on bo tudi po unanjih rečeh na-
giban, spodbodan in napeljan v greh, in takim skušnja¬
vam pravimo zunanje. In Jezusova sveta cerkev nas
uči, de bomo skušani od sveta in hudiča. Hudič je sku¬
šal perve starše, in jih tudi zapeljal; če je njih, ki so
sveti bili, koliko ložej popačeniga človeka , kar je bilo
že povedaniga.

Človek bo pa tudi po unanjih rečeh in od hudobnih
ljudi skušan in v greh napeljevan. Človeku dopadejo
zemeljske reči, jih premišljuje, na nje misli, jih želi



561

imeti , jih ljubi, in bolj ko na nje misli, prijetniši se mu
vidijo, in bolj jih želi in si prizadeva jih dobiti, in bolj,
ko ima z njimi opraviti, manj na Boga misli, dalje se
loči od njega, in toliko ložej greši; kolikor močneji lju¬
bezen do stvari v njegovim sercu raste, toliko merzlej-
si je do Boga, tako dolgo, de vsa vgasne, in potlej le
stvari ljubi, stvarnika pa pozabi, kteri jih je dal.

Vsaki človek ima v sebi kakošno posebno nagnjenje
do kake reči, ki je prepovedana, in tukej je tudi nje¬
gova nar huji skušnjava. Nekteri, postavim, ima huje
nagnjenje do nečistosti; tedej ga take misli in želje hu¬
je nadležvaje; nekteri je bolj časti in hvale lakomen;
nekteri blaga, nekteri ima huji nagnjenje do jeze, ma-
ševanja in do sovraštva; nekteri do pojedin in vina;
nekteri do lenobe, de le rad postava, veči del pa imajo
vsi nagnjenje sami svoji biti, de bi ne bili nobenima člo¬
veku pod pokorsino, tedej imajo nagnjenje do napuha.
In od tod pride, de je človek potlej v molitvi ves raz-
mišljen, ko ga vse druge reči motijo, ali če kako reč
preveč ljubi, ali če kaj sovraži. Od tacih misel, ki so
zoper božje zapovedi, in jih človek rad ima, pridejo pa
tudi pregrešne želje, besede in dela, in tako se notranji
greh tudi zunaj na človeku pokaže.

Zato se pa tudi zgodi, de človek, kteriga nagnje¬
nje skuša in v greh vleče, tudi po svojim nagnjenji so¬
di, in ne misli, de je greh storil. Judeža je nagnjenje
do denarja motilo, zato ni mislil, de je grešil, ko je že¬
na dišeče mazila na Jezusove noge izlila, ko je rekel:
bi boljše bilo, de bi se bilo dišeče mazilo prodalo, in
denar ubogim razdelil; pa on je le zato tako govoril
ker je denar preveč ljubil, za uboge pa mu ni bilo mar.
In ker Judež ni čul čez svoje nagnjenje do lakomnosti
po blagu, je storil strašno pregreho, de je svojiga Go¬
spoda prodal, de je le denar dobil. Tako ljudje velike
grehe store, ko svojih nagnjenj do hudiga ne vstavljajo
II. Del. 36



862

in ne premagujejo; in te jih tako oslepe in serce tako
oterpnejo, de vesti ne poslušajo, božje zapovedi po svo¬
jim nagnjenji razlagajo, de kar žele in jih veseli, vse
izgovoriti vejo, de to ni greh. Zraven pridejo pa se
hudobni ljudje, kteri po željah njih serca govore, to jim
je všeč, poterjeni so v svojih mislih in željah , premaga
jih skašnjava, in v grehih so. Pa vsi ti izgovori pred
Bogam nič ne veljajo, vse bo Bog overgel in njih za-
vergel, ki sovraži hudobijo in njega, ki jo dopernaša.
Zato sv. Pavel nas vse opominja, cesar se varovati, re¬
koč: »Hodite po duhu, in ne bote želje mesa spolnili.
Zakaj meso poželi zoper duha, duh pa zoper meso, ker
ta dva sta eden drugimu zoperna, de ne storite vsiga te¬
ga, kar hočete. Ako se pa daste od duha voditi, niste
pod postavo. Dela mesa so pa znane, in te so: kurba-
nje, negnjusnost, nesramnost, nečistost, malikovanje,
zavdajanje, sovraštvo, zdražbe, kljubovanje, jeze, boji,
kregi, rasperlije, nevošljivosti, ubijanja, pijanost, požreš¬
nost, in kar je več taciga. Od tacih del vam naprej
povem, kakor sim vam pred povedal, kteri take re¬
či delajo, ne bodo kraljestva božjiga dosegli.” Gala.
5. 16—21.

Ali so skušnjave človeku v greh zarajtane ?
Skušnjave same na sebi niso človeku greh, naj se

v človeku vzdigujejo ali naj bodo po zunanjih rečeh
obujene; le če jih je sam kriv, de pridejo, ali pa če
va nje privoli, stori greh.

Pri skušnjavah se mora gledati na okoljšine, ali
ima skušani človek dopadajenje do tistiga greha, v kte-
riga ga skušnjave silijo, ali pa ne, ali se nalaš mudi v
njih, ali pa je nevoljin, in si jih iz glave izbija. Ce mu
je greh zopern, v kteriga ga skušnjave vlečejo, za-nj
ne mara, in se ga hoji, takrat naj misli, de mu jih Bog
iz ljubezni dopusti, de se človek vojskuje čez greh, m



563
ima priložnost pokazati, c!e je stanoviten v dobrim, si
sam izvoli po svoji prosti volji le to storiti, kar Bog1
hoče; desiravno ga skušnjave in njegova spačena natora
silite greh storiti. On ve, de na svetu je vojska Boga
in nebesa zadobiti, in skušnjave mu pomagajo, zmirej
se boljšati, in svetejši prihajati, v Boga veči zaupanje
dobivati, bolj ponižno moliti, in ga pomoči prositi k pre-
maganju. Ko bi človek nobenih skušnjav ne imel, bi
bil len in mlačen proti dobrimu , kersanskimu življenju,
in ko bi se ne vojskoval za Boga in za svoje zveliča¬
nje, bi tudi krone v nebesih ne prejel, ktero je Bog
vsim obljubil, kteri se za njo vojskujejo, ga ljubijo in
se ga boje.

Nekteri se hvali, de nima nobenih skušnjav, in nič
ne ve od vojskovanja, od kteriga drugi veliko pripove¬
dujejo, in kako se morajo vedno braniti Pri takim se
je bati, de sebe ne pozna, ali pa de ima svoje serce
skušnjavam nekako odperto , de lahko pridejo in gredo,
de mu je vse prav, de živi po svojim nagnjenji, in ne
po volji božji; ker gotovo občuti v svojim sercu dosti
skušnjav, kakor bo hotel svoje serce od ljubezni do sve¬
ta odverniti.

Ne sme se pa tudi bati, kteri ima hude skušnjave
do tacih grehov, ki jih iz serca sovraži, se mu nad nji¬
mi gnjusi, se boji kaj taciga misliti, se manj pa storiti,
de bi mu bile v greh zarajtane; če ga tudi hudo nadle-
ževajo in mu vročino delajo, dušo in telo v greh ober-
nejo, pa s svojo voljo nikakor ne dovoli, tudi ne greši,
le vojska je huji in težji, pa je tudi zasluženje tolikanj
veči pred Bogam. Sv. Jakob pravi: »Srečen je človek,
kteri skušnjavo preterpi; zakaj, kader bo iskusen, bo
prejel krono življenja, ktero je Bog obljubil tistim, ki
ga ljubijo.” Jak. 1. 12. Kaj so vse ajdje počenjali z
nedolžnimi mladenči in devicami v pervih časih cerkve,
de bi jih bili zmotili; mladenči in deklice niso imeli svo-

36*



864

jih teles v svoji moči, ali volja je bila v njih moči, in
ta je bila stanovitna , in nikakor se niso dali vkreniti,
sovražili so vso gnjusobo in nesramnost, in so Jezusu
stanovitni ostali; in kolikor huje je bilo terpljenje, toliko
veči tudi zasluženje za nebesa.

Skušnjava bo pa greh, ako jo človek rad ima, ve¬
selje do tistiga greha v sebi občuti, zavoljo kteriga je
skušan, radovoljno hudo premišljuje, v tak kraj gre, kjer
ve, de bo v skušnjave padel, v priložnost greha prišel,
tak je sam kriv svojih skušnjav in greh stori; zato ker
sam brez potrebe v nevarnost gre, kdor pa nevarnosti
iše, v nevarnosti konec vzame.

Desiravno nagnjenje do greha ali poželjenje v člo¬
veku ni greh, dokler v to ne privoli, kar spačena nato-
ra hudiga poželi, si mora človek pa vender prizadevati,
se mu vstavljati, ker, ko nam je vrojeni (poerbani) greh
v svetim kerstu zbrisan, ni poželjenje do hudiga odvze¬
to, je še v nas ostalo, le gnado nam je sv. Duh dal,
se poželjenju vstaviti, in ga zmagati; zato se pa tudi
lahko zgodi, de hoče hudo poželjenje človeško voljo pre¬
magati, in de spet greši. Pa tudi ni zadosti, de gre¬
šnik greh zapusti, in terdno sklene, nič več grešiti, če
v sercu še veselje občuti do prejšnjiga storjeniga greha,
ali ko bi ga še veselilo tisto ali enako reč viditi, ktera
mu je bila pred priložnost greha, zbudilo se bo njegovo
hudo nagnjenje, in kmalo bo spet padel v greh, on mo¬
ra tudi veselje v sercu zatreti. Ali ko bi se greha le
zderžal, ko se pogubljenja hoji, ker, če bi tega strahu
v sercu ne imel, bi spet grešil, ker greh še ljubi. Tak
človek je bolniku enak, kterimu je zdravnik kako jed
prepovedal s terdim zažuganjem, de če jo bo jedel, mu
bo škodovala, in ne bo več ozdravil, ampak umeri. V
sercu jo želi jesti, pa iz strahu pred smertjo seje zder-
ži, zraven je pa v sercu nevoljin, in sam pri sebi go¬
vori, sej bi morebiti vender ne škodovala, in drugim



865

pravi: blagor vam: ker jo sinete jesti, kako rad bi jo
tudi jest jedil, ko bi mi ne bila prepovedana. On v sku¬
šnjavo pervoii, ker bi jo rad jedel, ko bi se stnerti ne
bal; ravno tako grešnik v greh privoli, kteri ga se ve¬
seli in ga ljubi, ne stori ga v djanji, pa le zato ne, ker
se pogubljenja boji; zato so mu take skušnjave v greh,
ker se jim na moč ne vstavlja. Pijanec je zapustil pija¬
nost, pa se se z veseljem na njo spomni; nečistnica je
zapustila pregreho, pa ko se spomni, kako dobri so ji
bili njeni tovarsi, kako sojo hvalili, se ji perlizovali, ka¬
ko jo ljubili, občuti v sercu dopadajenje nad tem in nad
greham. Sovražnik odpusti svojimu sovražniku, pa se
od časa do časa spomni na krivice, ktere mu je storil,
se od njih pogovarja s svojimi prijatii, in si v sercu mi¬
sli, ko bi ne bil Bog prepovedal pod zgubo večniga
življenja se maševati, bi mu že pokazal, kaj zamorem.
Vse take misli in skušnjave so kristjanu grozno nevar¬
ne, ker lahko va-nje privoli, in Bog na voljo človekovo
gleda. Torej je treba si na vso moč prizadevati, serce
od takih nagnjenj očistiti, de spet v prejšnje grehe ne
pade; ali de ga ne mude na poti proti nebesam, in duše
za dobro ne oterpnejo, oslabe, de bi si tolikanj za po¬
božno življenje ne prizadevala, kolikor je treba.
Kaj mora kristjan storiti^ de skušnjave premaga?

1) Naj Boga pomoči prosi, Bog je naše perbežališe,
naš pomočnik, naša hramba, naš varh in Odrešenik.
Psi. 17. To storiti nas Jezus uči in zapove rekoč:
Cujte in molite, de v skušnjave ne padete.

2) Precej v začetku se majhnim skušnjavam vstav¬
ljati, in obvaroval se bo hujših.

3) Bežati od tacih ljudi, ktere on spozna, de dobri-
ga ne mislijo , in to še pred kakor se mu kaka slaba
misel ali želja v sercu vname.

4) Ne iti v nevarne kraje, kjer bi bilo mogoče v
skušnjave pasti; nikoli se na svojo moč zanašati; kdor



566

v nevarne kraje hodi in govori, de je pameten, de za nj
ni nobene nevarnosti, de že ve, kaj dela, je že v skuš¬
njavah, ktere ga v nevaren kraj vlečejo, in že ta sama
je velika, ker na se preveč zaupa. Tak naj pogleda na
Petra, kako hudo je grešil, in na brez števila družili,
ki so tudi tako govorili, in so padli. Kaj imaš ti dru¬
go natoro? Varje naj vsak svoje oči pred mnogimi po¬
gledi, de ne bo v kake skušnjave zapeljan.

5) Naj vselej skušnjavam nasproti dela. Ako koga
sovraži, naj se ga ne ogiblje, ampak bliža naj se mu,
de se spet z njim spravi, stori naj mu kaj dobriga; to
je skušnjavi ravno nasproti. Ce so skušnjave zoper ve¬
ro ali čistost, naj obudi božjo čednost vere, terden
sklep sveto čistost ohraniti, in naj se ne mudi v tacih
mislih, naj svoje delo pridno dela , de se zmoti, in naj
tacih skušnjav ne porajta, de si jih hitro iz glave izbije.

6) Razodene naj svoje skušnjave modrima spovedni¬
ku, naj bodo kakoršine koli si bodi, nesramne, ostudne ali
strašne in neznane, že samo razodenje mu bo serce polah-
kovalo; večkrat naj prejme svete zakramente, de bo
Jezusa v sebi imel, in če bo Jezus z njim, kdo mu bo
mogel škodovati, zapovedal bo skušnjavam , in mirovale
bodo; in če pa to ne bo njegova sveta volja, mu bo pa
dal pomoč jih lažej preterpeti, zakaj dokler ga skušnja¬
ve nadlegvajo, je gotovo znaminje, de še va-nje privolil
ni, kakor v vojski, dokler je boj, se ve, de se sovraž¬
niku niso v roke dali, de jih ni zmagal; tako tudi kri¬
stjan, dokler se jim brani, se jim ni vdal, ni grešil, ee
tudi dolgo časa mu silo delajo. Take, ki se trudijo na
poti zveličenja Jezus sam k sebi vabi, rekoč: »Pridite
k meni vsi, kteri se trudite, in ste obteženi, iti jest vas
bom poživil! — Moj jarm je sladak, in moja butara je
lahka?’ Mat. 11. 28-30.

Ne smemo pa misliti, de je že zadosti, zoper velike
in hude skušnjave se vojskovali; kristjan če hoče po-



567

polnoma biti, kar mu Jezus zapove, se mora tudi z
majhnimi skušnjavami vojskovati, in ravno tako serčno
in stanovitno, kakor z velikimi, ker po premagovanji
majhnih skušnjav še bolj cisto ljubezen do Boga poka¬
že. Postavim kristjanu ni težko greha ubijanja se va¬
rovati, pa svojo jezo popolnoma zatreti, ko ga vedno
lahko kaj zjezi, to je težji. De se mož in žena pred
greham prešeštovanja obvarjeta, ni težko , pa svoje oči
v vsi čistosti ohraniti, nikoli kakošne besede ne izreči,
ali v sercu veselja do taciga zaderžanja nikoli ne obču¬
titi, po kterim se mesena ljubezen pokaže, je težji. Lah-
ho je čistimu mladenču ali deklici se pred greham neči¬
stosti obvarovati, pa do lepih in besedi , do
hvale druziga spola nobeniga veselja ne občutiti, je tež¬
ji. Lažej se je obvarovati, de zoper svojiga bližnjige po
krivim ne priča, kakor nikoli nobene majhne laži ne
izreči. Kterimu kristjanu je tedej resnica po svetim
evangeliju in po Jezusovim izgledu pravično živeti, se
tudi majhnim skušnjavam vstavlja in jih premaguje, ker
ljubezen tudi težko delo lahko stori.

Kteri si pa prizadevajo popolnoma po keršansko
živeti, in kolikor zamorejo, že žive, naj se pa tudi ni¬
kar skušnjav preveč ne boje, sej vejo, de smertni greh
je prelomljenje božje zapovedi v veliki reči, ktero člo¬
vek, pred ko jo stori, za tako dobro spozna, ali bi saj
lahko spoznal po naukih, in de jo iz hudobne volje sto¬
ri ; tako hudobna volja se pa ne najde v kristjanu, kte¬
ri se Boga boji, in iz pokoršine do Boga vselej le sto¬
riti želi in stori, kar Bog zapove. On ve, de je pod
varstvam božjim; de ga Bog hoče po skušnjavah v svo¬
je kraljestvo pripeljati, in de njegovi nar veči svetniki
so nar huji skušnjave imeli, in ravno po njih so si ne¬
beško veselje zaslužili, ker so se serčno vojskovali, in
Bog mu tudi obljubi, de ne bo dopustil ga čez moč
skušati.



568

Kdor je pa preboječe vesti, si veliko škodje, um mu
otemni, notranji mir mu vzame, postane nezaupljiv , ne
upa si svetili zakramentov prejemati, skodje mu na zdravju
telesa, in spridi mu dušo • tako de se pri nekterim zgo¬
di, kar sv. Antoniu govori, de v dvomih začnejo in z
norostjo končajo. Preboječnost je strah brez potrebe;
prebojen nad sabo ne vidi druziga, kot grehe, Boga pa
le serditiga masevavca, in se vedno le trese pred njim.
Tak naj tudi Boga od prijetne strani premišljuje, de je
Jjubeznjiv, dobrotljiv, in usmiljen Oče; in naj se modri¬
mi! spovedniku podverže, naj mu bo v vsim pokorin, in
naj ne misli, de je vse res, kar se mu res zdi. Sveti
Franc Salezi pravi: De kteri terdovratni v svojih dvo¬
mih ostanejo, imajo znotranji napuh, ker več sebi verja¬
mejo, kot spovedniku. Zato takim zapove, rekoč: Ubo¬
gaj brez pomislika spovednika, de bos od te strašne bo¬
lezni svoje duše ozdravljen.

IS. Od priložnosti grešili.
Kaj imenujemo hudo priložnost?

Hudo priložnost sploh imenujemo take okolišine, kra¬
je in čase, v kterih se nagnjenje do hudiga v človeku
obudi, de božje zapovedi prelomi.

Priložnost je pa n o tr a n j a in u n a n j a. Notranja
je, ki od samiga človeka pride, ker je od spridene na-
tore k hudimu nagnjen, si je sam sebi priložnost greh
storiti. Unanja je, ko je človek po unanjih rečeh v
greh napeljan. Priložnost je pa tudi bližnja in daljna,
previdena in neprevidena. Bližnja je, ako človek , kteri
svojo natoro pozna, ve, de če pride v nektere okolišine,
bo grešil, in se ne bo zderžal; daljna pa je, ako si
lahko misli, de, če bi tudi v tacih okolišinah bil, ne bo
božje zapovedi prelomil. Gostivnica (oštarija), hram je
za pijanca bližnja priložnost, ker ve, de se je že več¬
krat tam vpijanii, pijanec za pijanca, za trezniga in



569

zmerniga človeka pa ni eno ne drugo, in pijanca se se
ogne, in zoperno mu je ga viditi; za-nj je to le daljna
priložnost, ker je le mogoče, de bi se vpijanil. Kdor
se rad prepira, je za-nj njegov zopernik bližnja prilož¬
nost se jeziti in prepirati. Dva v nečisti ljubezni zapo-
padena pod eno streho, ali ko skupej prideta, sta si bliž¬
nja priložnost. Za necistiga je nečista bližnja priložnost,
za-nj pa, ki čistost po vrednosti visoko časti in jo ljubi
zavoljo Boga, mu je nečista persona daljna priložnost,
ker se mu gnjusi nad njo, ko se spomni na njeno ostu¬
dno življenje, in gre od nje.

Ali je kristjan dolžan se priložnosti greha varovati ?
Dolžan je , ako hoče svojo dušo zveličati, se mora

greha, tedej tudi priložnosti grešiti in vsiga varovati,
kar k zveličenju skodje, ker Jezus zapove vse zapustiti,
če bi človeku se tako ljubo bilo, kakor oko in uho, ro¬
ka ali noga, kar bi od zveličenja odvračevalo , ker bi
človeku ves svet nič ne pomagal, ko bi z greham dobil,
na svoji duši pa škodo terpel. Mat. 18. In sveti Duh
pravi: »Kdor nevarnost ljubi, bo v nevarnosti poginil.»
Sir. 3. 27.

Ali je mogoče se vsih hudih priložnost varovati?
Ni mogoče, dokler človek na svetu živi, ker je že

v sebi popačen in drugi ravno tako, in sv. Pavel pravi,
kdor bi se hotel vsih priložnost do hudiga varovati, bi
mogel iz sveta iti. 1. Kor. 5. 10. Previdama in pro-

pa ne sme nikoli hude priložnosti iskati, ne
va njo iti, in v nji se ne muditi.
Ktere priložnosti se mora posebno varovati ?

Bližnje priložnosti se mora vsak človek varovati;
če je pa v tacih okolisinah, de ga dolžnosti stanu veže¬
jo, de ne more, kakor bi hotel, v nji iti, naj si pa pri¬
zadeva, de bo za-nj daljna postala, namreč, de se z ne¬
varnimi personami ne peča, se jih ogiblje. Kakor mu



570

je pa mogoče, naj gre iz priložnosti; če pa v prevideni
hudi priložnosti po svoji prosti volji ostane, ali če je
nalas ise, v take hiše hodi, ali s slabimi ljudmi se to-
varsi, slabe bukve ali pesmi bere, ima greh, ker bo tu¬
di pred ali potlej grešil; in če bi tudi ne, je že v ne¬
varnost iti, in brez potrebe v nji biti, greh.

Kaj pa je človeku storiti, ako ponevedama v nevarno
priložnost zaide?

Tak naj se na Boga spomni in naj ga pomoči pro¬
si, zbeži naj pa hitro kakor more, in naj se ne boji za¬
mere hudobnih ljudi, ampak božje. Jožef je zbežal iz
priložnosti, in v begu je svojo dušo čisto ohranil. —
Ce bi pa kdo po poklicu svojiga slami v kako bližnjo
priložnost prišel, in iz nje ne mogel drugači zbežati,
kakor de bi dolžnosti svojiga stami ne dopolnil, mora
iti tudi v tako priložnost. Pred pa, ko gre, naj se po¬
nižno Bogu priporoči, de bi ga varoval pred greham;
pomisli naj, de mora dolžnosti zavoljo Boga dopolniti,
in se mora tudi sam varovati, de se ne zgubi.



K A E A L O

ni. POGLAVJE.

Stran

Prihod svetiga Duha. 3
2. Sveti Duh pravi Bog in posvecevavec ... 6
3. Od svete Trojice ... . . 12
4. Jezusov nauk judam oznanovan ..... 18
5. Peter ozdravi od rojstva hromiga človeka . . 19
6. Ananija in Safira.21
7. Sveti Stefan, pervi mučenec (marternik) . . 24
8. Filip spreoherne zamorca.26
9. Savlovo spreobernjenje.28
10. Sveti Peter spreoherne Kornelja.30
11. Razširjenje Jezusoviga kraljestva .... 32
12. Pervi zbor aposteljnov v Jeruzalemu ... 34
13. Jeruzalem razdjan. . 37
14. Kako je Jezusov evangeli do nas prišel . . 39
15. Od ustniga izročila.45
16. Malikovavci preganjajo kristjane.47
17. Od svetih krajev kristjanov, kamor so se sha¬

jali Bogamolit..49
18. Od svete katoljške cerkve in nje naredb . . 51
19. Jezusova cerkev na zemlji bo do konca sveta 56
20. Jezusova cerkev se v resnicah svete vere ne

more zmotiti . 58



572

Stran
21. Vidne znaminja prave Jezusove cerkve . . 63
22. Občina (gmajna) ali družba svetnikov ... 68
23. Cesenje svetnikov ..76
24. Svetnikam v prošnjo se perporočati je dobro

in koristno.. . . 78
25. Od spodobniga častenja svetinj, božjih in svet¬

nikov podob. 81
26. Odpusenje grehov se v katoljški cerkvi zadobi 83
27. Od telesne smerti in neumerljivosti človeške

duše ..86
28. Posebna sodba ..97
29. Odvic.101
30. Od znaminj poslednih časov....... 105
31. Vstajenje teles mertvih.107
32. Od druziga prihoda Jezusoviga in poslednje

sodbe ..... 112
33. Od pekla ............. 115
34. Od nebes. 117
35. Vera katoljskiga kristjana ....... 120
36. Apostoljska vera .......... 127

IV. POGLAVJE.

1. Od gnade božje . 134
2. Od gnade opravičenja, ki jo Bog grešnikam
da.142

3. Kdo človeka opraviči ..144
4. Kako bo grešnik opravičen....... 146
5. Strah napeljuje grešnika k spreobernjenju . . 147
6. Upanje je grešniku k spreobernjenju potrebno. 149
7. Ljubezen je k opravičenju potrebna priprava . 151
8. Kesanje nad grehi je k zveličenju potrebno . 153
9. Sklep novo življenje začeti in v njem ostati . 154
10. Od svetih zakramentov sploh . . . ~ . . 157



573

Stran
11. Svet kerst je vsakim« potreben.163
12. Od dobrot, ki jih po svetim kerstu zadobimo . 166
13. Od priprav odrašenih, ki žele kerseni biti . .171
14. Od kerstnih obljub.172
15. Od kazin in slabost, ktere nam po svetim ker¬

stu se ostanejo.174
16. Od ceremonij in opravkov per svetim kerstu
navadnih. 176

17. Od svete birme.181
18. Od ceremonij per sveti birmi ..... 188
19. Od perprave k sveti birmi in od druzih dolžnost 190
20. Od zakramenta svetiga rešnjiga telesa . . 195
21. Od spremenjenja kruha in vina.199
22. Namen Jezusov per postavljenji tega svetiga
zakramenta.202

23. Od dušniga in telesniga pripravljanja k sveti-
mu obhajilu. 208

24. Od nevredniga in nepridniga obhajila . . . 212
25. Od duhovniga obhajila. .. 215
26. Od daritve svete mase.218
27. Od daritve stare zaveze. . 219
28. Od svetemaše.223
29. Razlaganje svete maše.227
30. Od darovanja. . 235
31. Povzdigovanje. 242
32. Sveto obhajilo.249
33. Od svete maše za mertve.254
34. Zakaj opravlja mašnik daritev svete maše? . 257
35. Od darovanja svete maše.262
36. Od gnad in dobrot, ki jih od svete maše za-

dobi, kdor se spodobno pri nji znajde . . . 264
37. Nauk, kako sveto mašo slišati?.270
38. Od mašnikovih oblačil pri sveti maši, in njih
barv.276



574

Stran
39. Od zakramentov svete pokore.281
40. Jezus postavi zakrament svete pokore . . . 287
41. Od spraševanja vesti ......... 290
42. Od kesa ali grevinge.299
43. Od terdniga sklepa ali naprejvzetja .... 314
44. Od spovedi ..319
45. Kako se pri spovedi zaderžati.328
46. Od zadostenja ali naložene pokore .... 332
47. Od očitniga pokorjenja.336
48. Kaj zadobimo v zakramentu svete pokore, in

kaj de je . . . .. 341
49. Od odpustikov.346
50. Od zakramenta svetiga poslednjiga olja . . 356
51. Od zakramenta masnikoviga posvečevanja . . 367
52. Od zakramenta svetiga zakona ..... 376
53. Od namena v zakon stopiti in potrebne priprave. 382

V. POGLAVJE.

1. Od keršanskiga življenja ........ 394
2. Kaj imenujemo dobro?. 397
3. Od dobrihdel. 400
4. Pravično ali pobožno živeti je vsakimu po¬

treba.... 403
5. Pravičvo živeti je vsakimu mogoče .... 405
6. Poglavitne keršanske čednosti.409

o

7. Od kersanskih čednost, ki so sedmim pogla¬
vitnim greham nasproti ........ 416

8. Osem zvelicanskih čednost.446
9. Od evangeljskih svetov ........ 447
10. Od nekterih dobrih del ...... . 449
11. Od greha ............. 553
12. Nauk od poglavitnih grehov ...... 563
13. Od grehov zoper svetiga Duha .... . 532



575

Stran
14. V nebovpijoci grehi . .. 539
15. Od ptujih grehov.544
16. Greh je edino hudo na svetu ..552
17. Od skušnjav in izvira greha ...... 560
18. Od priložnosti grešiti ......... 568



■







NARODNA IN UNIVERZITETNA
KNJIŽNICA

-a




