
�� #

	
������


Italijanska beseda riposare (poèivati) izvira
iz grškega glagola pauein, ki pomeni »ustaviti
se«. Zato »poèivati« pomeni prenehanje neke
dejavnosti. Poèitek je torej opredeljen glede
na dejavnost. To je gotovo odsev severnoe-
vropske kulture delovne etike, ki ima za pod-
lago protestantske temelje. Mogoèe je bil kak-
šni katoliški de`eli (kot je npr. Italija) prihra-
njen stres delovne etike.

Po tej viziji dela in dejavnosti predstavlja
dostojanstvo èloveške osebe delo samo po
sebi. Oseba ima vrednost v dru`bi zaradi
prispevka, ki ga je sposobna dati preko svo-
jega dela. Kakor je torej civilna in dru`bena
vrednost osebe sorazmerna z njeno dejavnost-
jo, tako je na verskem podroèju odrešenje te-
sno povezano z delovno dejavnostjo.

Iz tega izhaja, da neproduktivna dejavnost
v èasu poèitka nima nobene vrednosti. »Pro-
sti èas«, èas, ki je prost od dela, èas, v kate-
rem lahko vsakdo poène, kar `eli, èas, ki je
namenjen temu, da ponovno pripravi èloveka
na delo, je neuporaben za ekonomske cilje,
ker je neproduktiven.

Herbert McCabe je zapisal:
Èlovek mora delati, kar mu je ukazano,

ko dela, toda v prostem èasu (ko ne dela) lah-
ko poène, izpoveduje, bere, kar hoèe. Te stvari
so omejene samo takrat, ko so v zvezi z delov-
nim razmerjem. (...) V tej dru`bi se kultura
nagiba k temu, da postaja neke vrste zasebna
igra, v kateri biti »prost« pomeni prost vsa-
kršne relevantnosti; in kdor je irelevanten, ni
vreden kontrole. Filozofom, znanstvenikom,
romanopiscem in teologom se ni treba na no-
ben naèin poèutiti odgovorne do skupnosti za-
radi tega, kar trdijo, ker jih tako ali tako nih-
èe ne jemlje resno.

���
���� !��"�##�

,�#�
�����-�����


Joseph Pieper je dokazal, da je bilo v an-
tiki ravno obratno. Beseda »delo« je v grškem
svetu oznaèevala ne-poèitek. Tako je v latinš-
èini beseda »delo« (neg-otium) pomenila po-
sel, obveznost, zaposlenost, ne-poèitek. Pie-
per zato zakljuèi, da klasièni svet vodi k ci-
vilizaciji, v kateri se dela zato, da bi imeli
prosti èas, in ne ravno obratno.

Samo v tem antiènem kontekstu lahko po-
novno najdemo kršèanski pomen nedelje. Mi
v resnici poèivamo zato, da bi sami sebe
spomnili, da nismo predvsem delavci in da
se vse naše dostojanstvo ne konèa pri produk-
tivni dejavnosti.

Kakor je Bog poklical Izraela iz egiptovske
su`nosti, tako smo mi poklicani, da izstopi-
mo iz su`nosti svetu dela. Èe ponovno nave-
demo Herberta McCabe-a:

Zapoved poèitka je povezana z malikova-
njem dela. Prav tako kot so vsi maliki »sad dela
èloveških rok«, lahko tudi delo postane malik,
orodje odtujevanja. (...) Shabbat – Sobota te
ustavi, da te ne posrka `elja po uspehu, te reši
pred tem, da postaneš su`enj produktivnosti in
zaslu`ka.

Kar sta Pieper in McCabe napisala o naši
osvoboditvi od etike dela in njenih antropo-
loških posledic, je in ostaja resnièno in lepo.
Vendar pa njuna razmišljanja, ki izhajajo iz
konkretne realnosti takratnega delovnega sve-
ta, niso veè sama po sebi umevna. Pieper je
pisal leta 1948, ko je Nemèija poskušala po
strahotah svetovne vojne zgraditi novo dru`-
bo, medtem ko je McCabe pisal dvajset let
pozneje. Mi pa danes vstopamo v svet, v ka-
terem se delo zaèenja razumeti na nov naèin.
To pomeni, da tudi poèitek v Gospodu do-
biva novo vrednost.



���������	
��
���
�

�

��

Zygmunt Bauman, avtor knjige z naslo-
vom Tekoèa modernost v svojem delu raziskuje
prav to spremembo. V svoji knjigi trdi, da
smo prispeli do konca tega, kar sam imenuje
doba »trdnega kapitalizma«. To je bila doba
tako imenovanega »fordizma«. Takrat se je
sklepal zakon med kapitalom in delovno silo.
Mogoèe sta se kdaj prepirala, vendar sta po-
trebovala drug drugega. To je bil zakon med
èloveškimi sposobnostmi in denarjem. Zapo-
slitev je pogosto trajala vse `ivljenje. Tovar-
niška proizvodnja je bila odvisna od sposobne
in stabilne delovne sile. Vendar je ta svet v
zatonu. Dejansko vstopamo v to, kar Bauman
imenuje »tekoèa modernost«. V tem svetu se
kapital ne ve`e na trdna razmerja, temveè
kro`i in išèe poceni delovno silo. Bauman pi-
še: Kratka sreèanja zamenjujejo dolgoroène
zveze. Da bi naredili kozarec limonade, ne
posadimo drevesa.

Povpreèen Amerièan v svojem `ivljenju
enajstkrat zamenja slu`bo. Bogati in moèni
so tisti, ki menjujejo veè. To so moderni no-
madi, vedno pripravljeni, da vstanejo in gre-
do. Vse, kar potrebujejo, sta mobilni telefon
in prenosni raèunalnik. Uspešne dru`be, kot
je Nike, nimajo niti tovarn niti ne zaposlujejo
novih delavcev — to bi bilo nepotrebno breme.
Bauman pravi:

Danes obdr`i moè tisti, ki se premika in de-
luje hitreje, ki se bolj pribli`a neprestanemu
gibanju. Na drugi strani so tisti, ki se ne pre-
mikajo s takšno hitrostjo, in predvsem tista ka-
tegorija ljudi, ki sploh ne more zapustiti delov-
nega mesta po svoji `elji — to so tisti, ki jim dru-
gi ukazujejo.

Ta dejstva spreminjajo pomen dela v naši
dru`bi. Delo je kraj negotovosti, glede na to
da so pogodbe za kratek èas, nestabilne ali celo
sploh ne obstajajo. Ta negotovost unièuje zau-
panje in tiho zavezanost delavcev. Sindikati,
vsaj v Veliki Britaniji in v Zdru`enih dr`avah,
izgubljajo velik del svoje moèi. Stanje nego-
tovosti pomeni, da se vsakdo bori, da bi ohra-

nil svoj polo`aj. In zato delo ne more biti veè
osrednjega pomena za identiteto velikega šte-
vila ljudi. Kdor je reven, je lahko vse `ivljenje
brezposeln, kdor dela, pogosto zamenja slu`-
bo. Delo ne more veè nuditi varnega oprimka,
osi, okrog katere se vrtijo in gradijo definicijo
samih sebe, lastne identitete in ̀ ivljenjskih na-
èrtov. Ravno tako dela ne moremo zlahka ra-
zumeti kot etièni temelj dru`be ali kot etièno
os `ivljenja posameznika.

Vse to spremeni pomen Gospodovega dne
in pomen poèitka. Èe je vedno veè ljudi, ki
svoje identitete ne definirajo na podlagi dela,
ki ga opravljajo, jim torej ni treba biti osvo-
bojeni od takšne la`ne identitete. Kakšen je
torej danes pomen poèitka? Poudaril bi dva
vidika. Prviè, Sobota je dan, ko se spomnimo
svojega konènega cilja, zgodovine, ki daje
smisel našemu `ivljenju. In drugiè, povabljeni
smo, da poèivamo v Gospodovem pogledu.
Stari svet fordistiènega kapitalizma je verjel
v napredovanje zgodovine èloveštva. Šlo je za
neke vrste sekularizirane eshatologije napred-
ka. Èloveštvo je hodilo po poti proti svojemu
cilju in prispevek k napredku smo dajali z de-
lom svojih rok. Za nekatere je pot vodila v ka-
pitalistièni raj, za druge v komunistièni eden-
ski vrt, vsi pa so se strinjali, da globalen smi-
sel `ivljenja poèiva v neki zgodbi, ki še ni do-
konèana. Vendar smo po padcu berlinskega
zidu in koncu hladne vojne zahodnjaki izgu-
bili smisel za širšo zgodovino, v katero bi
vkljuèili svoje osebne napore.

Vse to je protislovno, glede na to da še
nobena generacija ni imela tako izostrenega
obèutka za razpon èasa. Vsak otrok ve, da
`ivimo v èasu med »velikim pokom« in ve-
liko ohladitvijo. To zgodovino se uèijo v šoli.
Veliko zahodnih otrok bolje pozna dinoza-
vre kakor krave ali koze. La`e loèijo tirano-
zavra od brontozavra kot pa dolenjsko sivo
kravo od bohinjske cike.

Vendar v dolgi zgodovini našega planeta
ljudje nimamo posebne vloge. Mogoèe še ni-

	
������




�� #

smo obstajali, ko je poginil zadnji dinozaver,
in ko bomo izumrli, bo okrog morda letalo še
veliko hrošèev. To ni naša zgodovina. Edina
posledica, ki jo lahko za seboj pusti èloveštvo,
je lahko kveèjemu negativna — ekološke kata-
strofe zaradi èloveškega pohlepa ali vojn. Ne
gledamo zgodovine, ki bi hranila kaj za nas.

Negotovost delovnih in èustvenih odnosov
v svetu dela in dru`inskih razmerij prinaša s
seboj preprièanje, da je treba `iveti samo se-
danji trenutek. Zaposlitev ne oblikuje veè ce-
lotnega `ivljenja in ideja dela kot poklicanosti
je skoraj povsem izginila. Naše ̀ ivljenje postaja
razdrobljeno, brez niti, ki bi ga povezovala in
mu dajala smisel. To je, kakor se reèe v angleš-
èini, »Now Generation — generacija sedanjega
trenutka«. »Sedaj« je trenutek, ki ga je potreb-
no nemudoma izkoristiti.

Bauman piše:
Ne glede na to, kaj ponuja `ivljenje,  —

samo da je hic et nunc, takoj. Kdo bi vedel,
kaj bo prinesel jutri. Odlog zadovoljitve ne pre-
prièa veè nikogar. Po drugi strani je popolno-
ma negotovo, èe bosta današnji trud in delo
obrodila sadove.

Vse te stvari spreminjajo odnos med de-
lom in prostim èasom. Izobra`eni mladi, ki
se poèutijo domaèe v svetu nove tehnologije,
vidijo delo vedno bolj kot obliko zabave.
Medtem ko so njihovi starši hodili delat, se
oni hodijo igrat. Jeremy Rifkin, predsednik
Fundacije za ekonomijo v Washingtonu, pra-
vi: Najmlajša generacija, ki se ukvarja s posli, 
pripada bolj svetu teatra kot ideologije, je bolj
usmerjena v etiko igre kot v ethos dela.

Èe je bil Ford tipièna industrija starega
trdnega kapitalizma, potem Hollywood pred-
stavlja novega. Vsak posel postane predstava.
Ekonomija se spreminja iz ogromnih tovarn
v ogromen teater. To je delno posledica dejs-
tva, da je tako imenovana »kulturna produk-
cija« trenutno najveèja industrija v Zdru`e-
nih dr`avah. Postala je najveèji ustvarjalec de-
lovnih mest in s prvega mesta izrinila vojaško

industrijo. Hollywood postaja model za vse
druge oblike proizvodnje.

Rifkin trdi:
Medtem ko je bil za industrijsko fazo kapi-

talizma znaèilen proizvod, je za kulturno fazo
znaèilna izvedba. Svetovalec za mened`ment
Tom Peters izjavlja: »Danes ni pretirano reèi,
da vsi vstopajo v industrijo zabave«. Peters sve-
tuje lastnim strankam, naj se zavedajo, da je
v svetu trgovine zaslu`ek enak seštevku domiš-
ljijskih zgodb njihovih strank. Nove kljuène be-
sede podjetniške dejavnosti so »mit«, »domišljija«,
»iluzija«.

In na koncu zakljuèi: Narašèajoèe število
posameznikov, predvsem mladih, dojema same
sebe kot igralca in svoje `ivljenje kot umetniško
delo, ki se odvija pred njimi.

Za veliko ljudi v tem novem svetu naku-
povanje ne pomeni predvsem kupiti nekaj,
kar potrebujejo. To pomeni biti del neke
predstave. Ogromni novi trgovski centri so
izbrana mesta zabave, ki nudijo zanimiva do-
`ivetja, kjer lahko `ivimo v domišljijskem
svetu in se igramo z virtualno resniènostjo.
V Zdru`enih dr`avah se pogosto ustvarjajo
socialne napetosti ravno v zvezi z vprašanjem,
kdo ima pravico vstopiti v take centre. Posta-
jajo zasebni in nadzorovani kraji, iz katerih
so revni izkljuèeni — lahko bi porušili idealno
podobo sanjskega sveta.

Mogoèe se zdi, da je to košèek norega sve-
ta, ki obstaja samo v Ameriki, v Angliji, ven-
dar sem vstopil v najveèji trgovski center v
svojem `ivljenju ravno v majhnem mestu Bari
na jugu Italije! Sprašujem se torej, ali je ta
novi svet, v katerem je delo postalo igra in
proizvodnja zabava, naravna posledica kul-
ture, ki je izgubila svoje sanje o prihodnosti.
Èe Rim gori, zakaj ne bi sledili Neronovemu
zgledu in igrali na liro? Èe prihodnosti ni in
obstaja samo sedanjost, zakaj bi torej delali
in varèevali za prihodnost, v katero ljudje veè
ne verjamejo? Jej, pij in bodi sreèen, kajti ju-
tri nas mogoèe ne bo veè.

	
������




���������	
��
���
�

�

��

Kaj pomeni za nas praznovati dan Gospo-
dovega poèitka v tej nastajajoèi kulturi? Kaj za
nas pomeni, da si vzamemo dela prost dan v
dru`bi, ki je zaèela spreminjati delo v zabavo?

Na zaèetku naše zgodovine je Bog poèi-
val sedmi dan po stvarjenju sveta. In to ni
bilo zaradi tega, ker bi bilo ustvarjanje ve-
solja zanj posebej utrudljivo! Za stara ljuds-

tva, ki so mejila na izraelsko kraljestvo, je bil
poèitek privilegij bogov. Èloveška bitja so
bila ustvarjena, da darujejo `rtve, da bi bo-
govi lahko jedli, pili in se zabavali v svojem
svetu. Bog Izraelcev pa je svoje ljudstvo va-
bil, da se mu pridru`i v njegovem poèitku.
Niso bili ustvarjeni, da bi bili su`nji bogov,
ampak zato, da bi bili udele`eni pri bo`jem

	
������


 Jose1 Antonio Hern1nádez-Díez, Srce Jezusovo, instalacija, 1991, Sala RG, Caracas.



�� #

praznovanju. Naša Sobota torej ni toliko po-
èitek od dela, kakor znamenje bo`jega do-
stojanstva v našem `ivljenju.

Svet novega kapitalizma se s svojimi
igrami in zabavo zdi bled posnetek hebrej-
ske in kršèanske Sobote. Ko je Bog ustvaril
svet, je Modrost plesala pred njim. Bog je
ustvaril èloveka, da bi se igral z njim, da bi
bil homo ludens.

Ali najdemo oddaljen odmev tega pri tistih,
ki bi radi iz vsakega dela naredili obliko zabave?
Je to mogoèe bled spomin na kršèansko obljubo
raja, kjer ne bo veè nobenega dela?

Naša “generacija sedanjega trenutka” je
izgubila svoje iluzije. Kot je zapisal Fukuya-
ma v svojem slavnem delu: zgodovina je prišla
do svojega konca, onkraj ni nièesar veè. Mo-
goèe za generacijo, ki je izgubila upanje, Di-
sneyland ostaja edini odmev njenih sanj.
Upanje je nadomestila domišljija. Eshatolo-
gijo je nadomestila virtualna resniènost! Vse-
ga tega ne pravim, ker bi hotel kritizirati mo-
dernost, sploh ne! Hoèem reèi, da èe bomo
sposobni pokazati vsaj majhen namig na veè-
no Soboto, jo bodo naši mladi `eljno priprav-
ljeni objeti. Moramo pokazati, da se nas je
dotaknil veèni “danes” Boga, èe hoèemo, da
bo “generacija sedanjega trenutka” v kršèans-
tvu našla odmev svojih sanj. Kristjani mora-
mo biti igrivi, veseli, èe `elimo osvojiti so-
dobnega èloveka, za katerega je vse zabava.
Potrebno mu je pokazati, da je kršèanska So-
bota veliko bolj po`ivljajoèa od katere koli ra-
èunalniške igrice.

Ko sem `ivel v kraju Santa Sabina, sem šel
velikokrat molit v kapelo svete Katarine. To
je bil kraj popolnega miru. Na zaèetku so me
zelo motili ogromni oblaki malih golih an-
gelèkov, ki so se gnetli na vsakem centimetru
stropa in se prekucevali na nebesnem oboku.
Zdelo se mi je, da odvraèajo od molitve. Poz-
neje sem razumel, da predstavljajo našo veèno
usodo: biti tisti, ki plešejo pred Bo`jim ob-
lièjem, kot Modrost ob stvarjenju. Ali lahko

kak mlad èlovek zasluti ekstatièno veselje krš-
èanske Sobote, ali se jim zdimo preveè resni?
Kakšna je razlika med show business-om »ge-
neracije sedanjega trenutka« in veènim vese-
ljem bo`jega veènega »danes«?

Naši trenutki Sobote so predvsem takrat,
ko se spominjamo preteklosti in se oziramo v
prihodnost. Naš sedanji poèitek ni enak po-
èitku, ki ga ima »generacija sedanjega trenut-
ka«, zanjo ne obstaja trajajoèa zgodovina. Za
nas kristjane je poèitek spomin prihodnosti.
Je torej osvoboditev od tiranije sedanjosti z nje-
nimi skrbmi in nalogami, od tega, da nas po-
srkajo skrbi sedanjega trenutka. Poèivamo torej,
da bi se spomnili, da ima naša osebna zgodo-
vina smisel samo znotraj širše zgodovine, ki pe-
lje od stvarjenja k bo`jemu kraljestvu. Ko veè-
ni bo`ji »danes« prodre v sedanjost, je za nas
obljuba tega, kar nas èaka.

Duhovniki seveda le redko lahko praznu-
jejo Soboto – nedeljski poèitek. Postoriti je
treba preveè stvari. Vendar tudi mi potrebu-
jemo trenutke Sobote med delovnim tednom.
Smo oznanjevalci vesele novice, in ta je, da
je èloveštvo na poti proti bo`jemu kraljestvu.
Toda kdo nam bo verjel, èe nikoli ne poka-
`emo, da poèivamo in da je naš poèitek pre-
dokus bo`jega veènega »danes«. @iveti mo-
ramo tako, da bomo znamenje, ki ka`e èlo-
veštvu, da je ustvarjeno za mir.

V judovstvu praznujejo Soboto kot poroko
med Izraelom in Soboto. Sobota je nevesta,
ki prihaja. Visoka pesem je nasvetejši med
spevi, ker slavi ljubezen med Izraelom in nje-
govim poèitkom. Tudi mi praznujmo Soboto
tako, da bo govorila o upanju, da bo vse
stvarstvo nekega dne prispelo do svoje dopol-
nitve. Kdo nam bo verjel, èe smo vedno pre-
zaposleni? Igra in sprostitev sta za nas verska
dol`nost!

Spomnim se nekega obiska izpred dvajse-
tih let, ko je naš nadrejeni prišel pogledat
skupnost bratov v bli`ini Oxforda. Potrudili
smo se, da smo naredili vtis, da zelo trdo de-

	
������




���������	
��
���
�

�

��

lamo in naša `ivljenja sijejo od dobrih del.
Ko smo se z njim sreèali ob koncu obiska, smo
zadovoljni prièakovali pohvalo – toda to se še
zdaleè ni zgodilo. Rekel je: »Moja edina kri-
tika je, da vsi preveè delate. Ali ne verujete
v milost? Ni vam treba rešiti sveta«. Bilo je
prepozno, da bi mu povedali, da v resnici ne
delamo toliko, ampak smo samo hoteli na-
rediti vtis nanj.

Po drugi strani se naš poèitek v veènem
bo`jem »danes« loèi od poèitka »generacije
sedanjega trenutka« v naèinu, kako gledamo
in kako smo videni. Za vse, razen mogoèe za
bogate in slavne, zabava pomeni biti gledalec.
Gledamo v zaslone: televizijske, raèunalniške,
v kinu. Gledamo, vendar nismo videni. Neka
stvar je resnièna samo, èe se pojavi na zaslo-
nu. Televizija je tista, ki odloèa, èe neka stvar
obstaja. Jean Baudrillard piše: Danes `ivimo
v svetu zaslonov, vmesnikov in mre`. Vse naše
naprave imajo zaslon. Tudi mi smo postali za-
sloni. (...) `ivimo torej v »estetskem« prividu re-
sniènosti.

Pogosto neko skupnost oblikuje skupna
predstava, ki osebam nudi zaèasno skupnost
tistih, ki gledajo isti dogodek. Za nekatere
je to opera, za druge nogometna tekma.
Zygmut Bauman jih imenuje »garderobne«
ali »karnevalske« skupnosti. Po koncu pred-
stave se vrnejo v garderobe, èez praznièna ob-
laèila nadenejo navadne plašèe in se vrnejo v
vsakdan, kjer spet postanejo del mno`ice.

Na nek naèin s tem, ko pravo skupnost za-
menjamo z zaèasno skupino, jo na koncu zaè-
nemo narobe razumeti, meni Bauman. Na-
mesto, da bi zdru`ili neizra`eno energijo `elje
po dru`abnosti, jo razpršimo in tako prispe-
vamo k še veèji osamljenosti. Obupano, vendar
brezplodno jo poskušamo ozdraviti s kolektiv-
nimi obredi, ki so redki, še redkeje pa uigrani
in povezujoèi. V svojem bistvu je bila ravno
to Marxova kritika kršèanstva. Ali nas to spo-
minja na našo evharistijo? Kratka skupna pred-
stava, vmes kakšna pesem, smeh pridigarjevi

domislici, po maši skodelica èaja in hitro proè,
ponovno v hladni in brezosebni dan.

Moderni gledalec je oddaljeni opazovalec,
ki kritièno opazuje, ohranja distanco in se hi-
tro poslovi. To je znanstvena distanca. Je mo-
derni Kartezijev dvomeèi »jaz«. V najslabšem
primeru postane voajer, ki gleda, vendar nima
poguma biti viden. Uporabnik pornografije
je zadnja stopnja oddaljenega opazovalca.

Ko smo vidni, izbiramo tip osebe, ki ga
`elimo predstaviti ljudem. Izberemo identi-
teto, podobo, ki se lahko poljubno spremi-
nja. V Londonu, v bli`ini naše skupnosti, `ivi
brivec, ki mu pravijo »identiteta«. Pri njem
si lahko izberete, kdo `elite biti tisti dan. Na
njegovem seznamu sicer ni lika kristjana. Ne-
verjeten razmah body art-a s tetoviranjem, pier-
cingom, pobarvanimi lasmi itd. ka`e, kako si
neka oseba skonstruira scenografijo vsakda-
njega `ivljenja, celo za nepomembne stvari,
kot je opravljanje nakupov. Plemenska zna-
menja ka`ejo našo pripadnost, pa èeprav je
samo zaèasna.

Kršèanstvo vabi k drugaènemu naèinu
gledanja in biti viden. Simeon gre v tem-
pelj, vidi dete Jezusa in najde svoj poèitek.
»Gospodar, zdaj zapušèaš svojega slu`abnika
po svoji besedi v miru, kajti moje oèi so vi-
dele tvojo rešitev, ki si jo pripravil pred ob-
lièjem vseh ljudstev« (Lk 2, 29-32). Simeon
poèiva ob pogledu na svojega Gospoda.
Tudi mi verujemo, da bomo našli svoj konè-
ni poèitek, ko bomo gledali Gospoda v bla-
`enem videnju. Vendar poèivamo tudi ta-
krat, ko smo videni. Svoj mir najdemo, ko
smo pod Bo`jim pogledom. Zadnja stopnja
miru in spokojnosti je takrat, ko smo v vza-
jemnem gledanju.

Ena najlepših upodobitev takšnega poèit-
ka, ki jo poznam, je »Madona s kanonikom
van der Paele« v Bruges-u. Kanonik si je snel
oèala, ki jih je uporabljal za branje knjige, da
njegov pogled lahko prosto poèiva na detetu
Jezusu. Pravkar je prešel z enega naèina gle-

	
������




�� #

danja, modernega naèina branja knjige, v
drug naèin gledanja, s pogledom uprtim v ob-
lièje svojega Gospoda. Jezus se obrne k njemu
in ga gleda z izjemno intenzivnostjo. In De-
vica je tam, tudi ona obrnjena h kanoniku,
kot da posreduje to tiho izmenjavo pogledov.
Otroka dr`i tako, da lahko gleda èloveka, in
tudi sama ga opazuje. Na desni strani sveti
Jurij formalno predstavlja kanonika Jezusu.
Ka`e nanj, vendar gleda otroka. Na drugi
strani opazimo svetega Donziana, tako se ce-
lotna slika zdi, kot da jo skupaj dr`ijo vza-
jemni pogledi, ki se vsi stekajo k otroèièku.

Gospodov dan je torej èas poèitka, pre-
dokušanje našega veènega poèitka. Je poèi-
tek, v katerega vstopamo, da bi se nauèili
gledati in biti videni. Nismo gledalci, kakor
v nemirnem svetu show business-a. To je mir-
no in kontemplativno odpiranje naših oèi,
da bi videle znamenja bo`jih del. Je poèi-
vajoèe gledanje, ki nam omogoèa celo, da
smo sposobni videti drug drugega in tako
videti bo`jo podobo.

Pieper pojasnjuje, da so v srednjem veku
loèili med razumom (ratio), kot njegovo di-
skurzivno in analitièno rabo ter umom (intel-
lectus), ki je preprosta intuicija resniènosti, na-
ša sprejemljivost tega, kar se dogaja. Domet
uma je neke vrste sodelovanje pri tem, kar pre-
sega naravo in je priprava na bla`eno gledanje.
Kontemplativno ̀ ivljenje poraja potrebno spo-
kojnost in tišino, èe smo pripravljeni odpreti
oèi in gledati. Pieper nadalje piše:

Prosti èas je oblika tiste umirjenosti, ki pred-
stavlja potrebno pripravo za sprejemanje re-
sniènosti; samo oseba, ki je v tišini, lahko po-
sluša, in kdor ne molèi, ne more slišati. (...)
Prosti èas je predpogoj sprejemajoèega razume-
vanja, kontemplativnega gledanja in potop-
ljenosti v resniènost.

Zato potrebujemo trenutke, v katerih se lah-
ko ustavimo in sprostimo, ne samo zato, da bi
ponovno zbrali energijo. Potrebujemo tišino,
v kateri lahko odpremo oèi in vidimo bo`je sle-

di. Ko sem bil še otrok, sem veliko èasa prebil
v hoji po gozdu. Nauèil sem se biti v tišini, sko-
raj izginiti, da bi lahko opazoval ptice, lisice in
jelenjad. To je èisto drugaèen naèin gledanja
od tistega, ko gledamo televizijski ali raèunal-
niški zaslon. Psalm pravi: Ostani v tišini, in
spoznal boš, da sem jaz Gospod.

Tišino potrebujemo tudi, èe hoèemo vi-
deti bo`jo podobo v ljudeh. Simeone Weil
je zapisal:

Najdragocenejših darov ne dobimo tako, da
jih gremo iskat, ampak tako, da èakamo nanje.
(...) Ta naèin gledanja pomeni predvsem po-
zornost. Duša se izprazni svoje vsebine, da bi
sprejela èloveško bitje, ki ga gleda, takšno, ka-
kršno je, v vsej njegovi resniènosti.

Potrebujemo spokojnost, èe hoèemo videti
obraz za lepotno masko in za gubami, dušo za
obrazom. Moramo si osve`iti oèi, da so lahko
odprte za to, kar je pred nami, da so lahko po-
zorne na lepoto. Tako Gospodov dan ne bo
samo odsotnost z dela, ampak èas, ko lahko od-
premo oèi. Vzemimo si èas, da opazujemo
druge. Lahko gledamo svoje prijatelje, svojo
dru`ino, svoje brate in sestre v skupnosti. Od-
primo oèi, da bi videli veselja in skrbi, ki jih
eni in drugi nosijo na svojih oblièjih.

Poèitek je tudi èas, ko se pustimo videti.
Poèivamo v bo`jem pogledu, ki je uprt na
nas, kakor je kanonik van Paele spokojen
pod Kristusovim pogledom. Rowan Wil-
liams, canterburyski nadškof, je dejal, da je
to dr`a, ki jo imamo pred ikono. Smo pred
njo in opazujemo podobo. Toda linije pers-
pektive so zaèrtane tako globoko, da se zdi,
da podoba sama gleda na nas. Tako piše: Ko
se perspektiva »sreèa« s pogledom èloveka,
ki kontemplira, se oèi podobe premaknejo,
išèejo, priklenejo nase. Spretnost branja ikon
je sposobnost, da jih gledamo, rekel bi celo
redka sposobnost, da se od njih pustimo
gledati in brati.

Ko pridemo pred ikono, smo pred pogle-
dom svetnika ali Boga samega. Bog nas gleda

	
������




���������	
��
���
�

�

��

z oèmi, ki so polne resnice in usmiljenja.
Williams pravi, da je to odloèilno osvobajajoè
pogled, pogled Stvarnika, s katerim ni mo-
goèa nobena tekmovalnost ne konkurenca.
Bog je Drugi, ki noèe tekmovati, s katerim
se ne smem in ne morem pogajati; Drugi on-
kraj nasilja; pogled, ki se mu ne morem
umakniti ali ga usmeriti drugam, ki nima niti
ne išèe nobene prednosti.

Pod Bo`jim pogledom si lahko dovolimo,
da smo goli. Nagota krsta v prvi Cerkvi je po-
menila znamenje, da je èas sramu minil. Pred
bo`jimi oèmi lahko poèivamo takšni, kot smo.
Kot je zapisal Gregor iz Nice: Odvrzimo to
uvelo listje, ki zakriva naše `ivljenje in ponov-
no se bomo lahko pokazali pred oèmi svojega
stvarnika.

In kakor govori neka stara velikonoèna
molitev: Odstrani nam tanèico z oèi, daj nam
svoje zaupanje, ne pusti nas v sramu in za-
dregi, ne prepusti nas našemu preziru.

Potrebujemo trenutke poèitka, spokojne
predanosti v svoji goloti pred Bogom in pred
tistimi, ki jih ljubimo. Potrebujemo èas, da
snamemo svoja oblaèila, da se poka`emo v
vsej svoji kompleksnosti in v svojih protislov-
jih. Ne moremo se pokazati v enem trenut-
ku. Potrebujemo trenutke Sobote drug z
drugim, s svojimi dru`inami, brati, s svojo
versko skupnostjo. V njih se drug drugemu
pribli`amo in postajamo vidni, zaèenjamo
zaupati v usmiljen pogled. Èe smo v svojem
poklicu kot posveèeni bratje, prosimo bo`je
usmiljenje in usmiljenje svojih bratov. Drug
z drugim si drznemo `iveti samo, ker zaupa-
mo v usmiljen in odpušèajoè pogled. To po-
meni, da si moramo vzeti èas, da lahko po-
vem, kdo sem, in da poslušam svojega brata.
Potrebujemo èas, da v oèeh drugega odkri-
jemo, da ima moj jaz vrednost, da ima moje

	
������


`ivljenje smisel in cilj. Biti ljubljen pomeni
biti na nek naèin viden; pomeni biti veè kot
uporaben, veè kot zabaven, veè kot za`elen.
Pomeni biti viden ne kot objekt, ampak kot
subjekt, tudi kot tisti, ki vraèa pogled.

To je poèitek, ne samo odmik od vroèiè-
nega delovnega tedna. To je poèitek od show
business-a vsakodnevnega `ivljenja, poèitek od
biti gledalec, nositi maske in biti del praznih
iger. Pomeni poèivati v tišini nekoga, za kate-
rega nisi samo »drugi«, ampak si drugi »Jaz«.

V tem je torej naš poèitek, v gledanju in v
tem, da smo videni. To je tudi Bo`ji poèitek, do-
polnitev stvarjenja. Kot je dejal sveti Ambrozij:

Šesti dan je bilo delo dovršeno; celotno delo
stvarjenja sveta je bilo zakljuèeno. Ustvarjeno je
bilo èloveštvo, èloveštvo, ki vlada vsem `ivim bit-
jem, èloveštvo, ki v sebi zdru`uje vse vesolje, èlo-
veštvo, ki je veselje vseh `ivih bitij. Prav gotovo
je za nastopil trenutek, da prispevamo svojo ti-
hoto, kajti sedaj Bog poèiva od svojega dela stvar-
jenja sveta. On je našel poèitek v najglobljih kra-
jih èloveštva, v mislih, v volji in v namenih èlo-
veštva. Ker je ustvaril èloveka z moèjo razuma,
ga je ustvaril, da bi njega posnemal, da bi se tru-
dil, da dose`e krepost, da bi u`ival nebeško mi-
lost. Bog tukaj najde uteho, kakor sam prièuje,
ko pravi: »Kje bom našel poèitek, èe ne pri po-
ni`nem èloveku in pri èloveku miru, pri tistem,
ki se boji moje besede?«. Zahvaljujem se Gospodu,
našemu Bogu, da je ustvaril takšno delo, da v
njem lahko najde svoj poèitek. Ustvaril je nebesa,
vendar nisem prebral, da bi potem poèival. Na-
redil je zemljo, vendar nisem prebral, da bi po-
tem poèival. Naredil je sonce, luno in zvezde,
vendar ne berem, da bi v njih našel poèitek. Be-
rem pa tole: ustvaril je èloveka in potem je našel
poèitek pri njem, ki mu bo lahko odpustil grehe«.

$��%��"!&�'(!� �����


