Duhovnost

Timothy Raddliffe

Pocitek v Gospodu

Italijanska beseda riposare (pocivati) izvira
iz grikega glagola pauein, ki pomeni »ustaviti
se«. Zato »pocivati« pomeni prenehanje neke
dejavnosti. Pocitek je torej opredeljen glede
na dejavnost. To je gotovo odsev severnoe-
vropske kulture delovne etike, ki ima za pod-
lago protestantske temelje. Mogoce je bil kak-
$ni katoliski dezeli (kot je npr. Italija) prihra-
njen stres delovne etike.

Po tej viziji dela in dejavnosti predstavlja
dostojanstvo ¢cloveske osebe delo samo po
sebi. Oseba ima vrednost v druzbi zaradi
prispevka, ki ga je sposobna dati preko svo-
jega dela. Kakor je torej civilna in druzbena
vrednost osebe sorazmerna z njeno dejavnost-
jo, tako je na verskem podrocju odresenje te-
sno povezano z delovno dejavnostjo.

Iz tega izhaja, da neproduktivna dejavnost
v ¢asu pocitka nima nobene vrednosti. »Pro-
sti €as«, Cas, ki je prost od dela, ¢as, v kate-
rem lahko vsakdo pocne, kar zeli, ¢as, ki je
namenjen temu, da ponovno pripravi ¢loveka
na delo, je neuporaben za ekonomske cilje,
ker je neproduktiven.

Herbert McCabe je zapisal:

Clovek mora delati, kar mu je ukazano,
ko dela, toda v prostem casu (ko ne dela) lah-
ko pocne, izpoveduje, bere, kar hoce. Te stvari
so omejene samo takrat, ko so v zvezi z delov-
nim razmerjem. (...) V tej druzbi se kultura
nagiba k temu, da postaja neke vrste zasebna
igra, v kateri biti »prost« pomeni prost vsa-
krsne relevantnosti; in kdor je irelevanten, ni
vreden kontrole. Filozofom, znanstvenikom,
romanopiscem in teologom se ni treba na no-
ben nacin pocutiti odgovorne do skupnosti za-
radi tega, kar trdijo, ker jih tako ali tako nih-
ce ne jemlje resno.

Joseph Pieper je dokazal, da je bilo v an-
tiki ravno obratno. Beseda »delo« je v grskem
svetu oznacevala ne-pocitek. Tako je v latins-
¢ini beseda »delo« (neg-otium) pomenila po-
sel, obveznost, zaposlenost, ne-pocitek. Pie-
per zato zakljuci, da klasi¢ni svet vodi k ci-
vilizaciji, v kateri se dela zato, da bi imeli
prosti ¢as, in ne ravno obratno.

Samo v tem anti¢nem kontekstu lahko po-
novno najdemo kricanski pomen nedelje. Mi
v resnici po¢ivamo zato, da bi sami sebe
spomnili, da nismo predvsem delavci in da
se vse nase dostojanstvo ne konca pri produk-
tivni dejavnosti.

Kakor je Bog poklical Izraela iz egiptovske
suznosti, tako smo mi poklicani, da izstopi-
mo iz suznosti svetu dela. Ce ponovno nave-
demo Herberta McCabe-a:

Zapoved pocitka je povezana z malikova-
njem dela. Prav tako kot so vsi maliki »sad dela
cloveskih rok«, labko tudi delo postane malik,
orodje odtujevanja. (...) Shabbat - Sobota te
ustavi, da te ne posrka Zelja po uspehu, te resi
pred tem, da postanes suzenj produktivnosti in
zasluzka.

Kar sta Pieper in McCabe napisala o nasi
osvoboditvi od etike dela in njenih antropo-
loskih posledic, je in ostaja resni¢no in lepo.
Vendar pa njuna razmisljanja, ki izhajajo iz
konkretne realnosti takratnega delovnega sve-
ta, niso ve¢ sama po sebi umevna. Pieper je
pisal leta 1948, ko je Nemcija poskusala po
strahotah svetovne vojne zgraditi novo druz-
bo, medtem ko je McCabe pisal dvajset let
pozneje. Mi pa danes vstopamo v svet, v ka-
terem se delo zacenja razumeti na nov nacin.
To pomeni, da tudi pocitek v Gospodu do-
biva novo vrednost.

12

tretji
dan



Duhovnost

Zygmunt Bauman, avtor knjige z naslo-
vom 1ekoca modernost v svojem delu raziskuje
prav to spremembo. V svoji knjigi trdi, da
smo prispeli do konca tega, kar sam imenuje
doba »trdnega kapitalizma«. To je bila doba
tako imenovanega »fordizma«. Takrat se je
sklepal zakon med kapitalom in delovno silo.
Mogoce sta se kdaj prepirala, vendar sta po-
trebovala drug drugega. To je bil zakon med
¢loveskimi sposobnostmi in denarjem. Zapo-
slitev je pogosto trajala vse Zivljenje. Tovar-
niska proizvodnja je bila odvisna od sposobne
in stabilne delovne sile. Vendar je ta svet v
zatonu. Dejansko vstopamo v to, kar Bauman
imenuje »teko¢a modernost«. V tem svetu se
kapital ne veze na trdna razmerja, temvec
kroZi in is¢e poceni delovno silo. Bauman pi-
Se: Kratka srecanja zamenjujejo dolgorocne
zveze. Da bi naredili kozarec limonade, ne
posadimo drevesa.

Povprecen American v svojem Zivljenju
enajstkrat zamenja sluzbo. Bogati in mo¢ni
so tisti, ki menjujejo vec. To so moderni no-
madi, vedno pripravljeni, da vstanejo in gre-
do. Vse, kar potrebujejo, sta mobilni telefon
in prenosni racunalnik. Uspesne druzbe, kot
je Nike, nimajo niti tovarn niti ne zaposlujejo
novih delavcev - to bi bilo nepotrebno breme.
Bauman pravi:

Danes obdrzi moc tisti, ki se premika in de-
luje hitreje, ki se bolj pribliza neprestanemu
gibanju. Na drugi strani so tisti, ki se ne pre-
mikajo s taksno hitrostjo, in predvsem tista ka-
tegorija ljudi, ki sploh ne more zapustiti delov-
nega mesta po svoji Zelji - to so tisti, ki jim dru-
gi ukazujejo.

Ta dejstva spreminjajo pomen dela v nasi
druzbi. Delo je kraj negotovosti, glede na to
da so pogodbe za kratek cas, nestabilne ali celo
sploh ne obstajajo. Ta negotovost unicuje zau-
panje in tiho zavezanost delavcev. Sindikati,
vsaj v Veliki Britaniji in v Zdruzenih drzavah,
izgubljajo velik del svoje moci. Stanje nego-
tovosti pomeni, da se vsakdo bori, da bi ohra-

nil svoj polozaj. In zato delo ne more biti ve¢
osrednjega pomena za identiteto velikega Ste-
vila ljudi. Kdor je reven, je lahko vse Zivljenje
brezposeln, kdor dela, pogosto zamenja sluz-
bo. Delo ne more ve¢ nuditi varnega oprimka,
osi, okrog katere se vrtijo in gradijo definicijo
samih sebe, lastne identitete in Zivljenjskih na-
¢rtov. Ravno tako dela ne moremo zlahka ra-
zumeti kot eti¢ni temelj druzbe ali kot eti¢no
os zivljenja posameznika.

Vse to spremeni pomen Gospodovega dne
in pomen pocitka. Ce je vedno ve¢ ljudi, ki
svoje identitete ne definirajo na podlagi dela,
ki ga opravljajo, jim torej ni treba biti osvo-
bojeni od taksne lazne identitete. Kaksen je
torej danes pomen pocitka? Poudaril bi dva
vidika. Prvi¢, Sobota je dan, ko se spomnimo
svojega konénega cilja, zgodovine, ki daje
smisel nasemu Zivljenju. In drugi¢, povabljeni
smo, da pocivamo v Gospodovem pogledu.
Stari svet fordisticnega kapitalizma je verjel
v napredovanje zgodovine clovestva. Slo je za
neke vrste sekularizirane eshatologije napred-
ka. Clovestvo je hodilo po poti proti svojemu
cilju in prispevek k napredku smo dajali z de-
lom svojih rok. Za nekatere je pot vodila v ka-
pitalisti¢ni raj, za druge v komunisti¢ni eden-
ski vrt, vsi pa so se strinjali, da globalen smi-
sel Zivljenja pociva v neki zgodbi, ki e ni do-
koncana. Vendar smo po padcu berlinskega
zidu in koncu hladne vojne zahodnjaki izgu-
bili smisel za 3irSo zgodovino, v katero bi
vkljucili svoje osebne napore.

Vse to je protislovno, glede na to da 3e
nobena generacija ni imela tako izostrenega
obcutka za razpon casa. Vsak otrok ve, da
zivimo v ¢asu med »velikim pokom« in ve-
liko ohladitvijo. To zgodovino se ucijo v oli.
Veliko zahodnih otrok bolje pozna dinoza-
vre kakor krave ali koze. Laze locijo tirano-
zavra od brontozavra kot pa dolenjsko sivo
kravo od bohinjske cike.

Vendar v dolgi zgodovini nasega planeta
ljudje nimamo posebne vloge. Mogoce e ni-

september/oktober
2005

13



Duhovnost

smo obstajali, ko je poginil zadnji dinozaver,
in ko bomo izumrli, bo okrog morda letalo se
veliko hroséev. To ni nasa zgodovina. Edina
posledica, ki jo lahko za seboj pusti clovestvo,
je lahko kve¢jemu negativna - ekoloske kata-
strofe zaradi ¢loveskega pohlepa ali vojn. Ne
gledamo zgodovine, ki bi hranila kaj za nas.

Negotovost delovnih in ¢ustvenih odnosov
v svetu dela in druzinskih razmerij prinaga s
seboj prepricanje, da je treba Ziveti samo se-
danji trenutek. Zaposlitev ne oblikuje ve¢ ce-
lotnega Zivljenja in ideja dela kot poklicanosti
je skoraj povsem izginila. Nase Zivljenje postaja
razdrobljeno, brez niti, ki bi ga povezovala in
mu dajala smisel. To je, kakor se rece v angles-
¢ini, »Now Generation - generacija sedanjega
trenutka«. »Sedaj« je trenutek, ki ga je potreb-
no nemudoma izkoristiti.

Bauman pise:

Ne glede na ro, kaj ponuja Zivijenje, -
samo da je hic et nunc, takoj. Kdo bi vedel,
kaj bo prinesel jutri. Odlog zadovoljitve ne pre-
prica vec nikogar. Po drugi strani je popolno-
ma negotovo, ce bosta danasnji trud in delo
obrodila sadove.

Vse te stvari spreminjajo odnos med de-
lom in prostim ¢asom. Izobrazeni mladi, ki
se pocutijo domace v svetu nove tehnologije,
vidijo delo vedno bolj kot obliko zabave.
Medtem ko so njihovi starsi hodili delat, se
oni hodijo igrat. Jeremy Rifkin, predsednik
Fundacije za ekonomijo v Washingtonu, pra-
vi: Najmlajsa generacija, ki se ukvarja s posli,
pripada bolj svetu teatra kot ideologije, je bolj
usmerjena v etiko igre kot v ethos dela.

Ce je bil Ford tipi¢na industrija starega
trdnega kapitalizma, potem Hollywood pred-
stavlja novega. Vsak posel postane predstava.
Ekonomija se spreminja iz ogromnih tovarn
v ogromen teater. To je delno posledica dejs-
tva, da je tako imenovana »kulturna produk-
cija« trenutno najvecja industrija v Zdruze-
nih drzavah. Postala je najvegji ustvarjalec de-
lovnih mest in s prvega mesta izrinila vojasko

industrijo. Hollywood postaja model za vse
druge oblike proizvodnje.

Rifkin trdi:

Medtem ko je bil za industrijsko fazo kapi-
talizma znacilen proizvod, je za kulturno fazo
znacilna izvedba. Svetovalec za menedzZment
Tom Peters izjavlja: »Danes ni pretirano reci,
da vsi vstopajo v industrijo zabave«. Peters sve-
tuje lastnim strankam, naj se zavedajo, da je
v svetu trgovine zasluzek enak sestevku domis-
lijskih zgodb njihovih strank. Nove kljucne be-
sede podjetniske dejavnosti so »mite, »domisljijac,
riluzija.

In na koncu zakljuci: Narascajoce stevilo
posameznikov, predvsem mladib, dojema same
sebe kot igralca in svoje Zivljenje kot umetnisko
delo, ki se odvija pred njimi.

Za veliko ljudi v tem novem svetu naku-
povanje ne pomeni predvsem kupiti nekaj,
kar potrebujejo. To pomeni biti del neke
predstave. Ogromni novi trgovski centri so
izbrana mesta zabave, ki nudijo zanimiva do-
svetu in se igramo z virtualno resni¢nostjo.
V Zdruzenih drzavah se pogosto ustvarjajo
socialne napetosti ravno v zvezi z vprasanjem,
kdo ima pravico vstopiti v take centre. Posta-
jajo zasebni in nadzorovani kraji, iz katerih
so revni izklju¢eni - lahko bi porusili idealno
podobo sanjskega sveta.

Mogoce se zdi, da je to koscek norega sve-
ta, ki obstaja samo v Ameriki, v Angliji, ven-
dar sem vstopil v najvegji trgovski center v
svojem Zivljenju ravno v majhnem mestu Bari
na jugu Italije! Spragujem se torej, ali je ta
novi svet, v katerem je delo postalo igra in
proizvodnja zabava, naravna posledica kul-
ture, ki je izgubila svoje sanje o prihodnosti.
Ce Rim gori, zakaj ne bi sledili Neronovemu
zgledu in igrali na liro? Ce prihodnosti ni in
obstaja samo sedanjost, zakaj bi torej delali
in varéevali za prihodnost, v katero ljudje ve¢
ne verjamejo? Jej, pij in bodi srecen, kajti ju-
tri nas mogoce ne bo vec.

14

tretji
dan



Duhovnost

Kaj pomeni za nas praznovati dan Gospo-
dovega pocitka v tej nastajajoci kulturi? Kaj za
nas pomeni, da si vzamemo dela prost dan v
druzbi, ki je zacela spreminjati delo v zabavo?

Na zacetku nase zgodovine je Bog poci-
val sedmi dan po stvarjenju sveta. In to ni
bilo zaradi tega, ker bi bilo ustvarjanje ve-
solja zanj posebej utrudljivo! Za stara ljuds-

tva, ki so mejila na izraelsko kraljestvo, je bil
pocitek privilegij bogov. Cloveska bitja so
bila ustvarjena, da darujejo zrtve, da bi bo-
govi lahko jedli, pili in se zabavali v svojem
svetu. Bog Izraelcev pa je svoje ljudstvo va-
bil, da se mu pridruzi v njegovem pocitku.
Niso bili ustvarjeni, da bi bili suznji bogov,
ampak zato, da bi bili udelezeni pri bozjem

Joser Antonio Herniniddez-Diez, Srce Jezusovo, instalacija, 1991, Sala RG, Caracas.

september/oktober
2005

15



Duhovnost

praznovanju. Nasa Sobota torej ni toliko po-
citek od dela, kakor znamenje bozjega do-
stojanstva v nafem Zivljenju.

Svet novega kapitalizma se s svojimi
igrami in zabavo zdi bled posnetek hebre;j-
ske in kricanske Sobote. Ko je Bog ustvaril
svet, je Modrost plesala pred njim. Bog je
ustvaril ¢loveka, da bi se igral z njim, da bi
bil homo ludens.

Ali najdemo oddaljen odmev tega pri tistih,
ki bi radi iz vsakega dela naredili obliko zabave?
Je to mogoce bled spomin na kri¢ansko obljubo
raja, kjer ne bo ve¢ nobenega dela?

Nasa “generacija sedanjega trenutka” je
izgubila svoje iluzije. Kot je zapisal Fukuya-
ma v svojem slavnem delu: zgodovina je prisla
do svojega konca, onkraj ni nicesar vec. Mo-
goce za generacijo, ki je izgubila upanje, Di-
sneyland ostaja edini odmev njenih sanj.
Upanje je nadomestila domisljija. Eshatolo-
gijo je nadomestila virtualna resni¢nost! Vse-
ga tega ne pravim, ker bi hotel kritizirati mo-
dernost, sploh ne! Hocem reci, da ¢e bomo
sposobni pokazati vsaj majhen namig na vec-
no Soboto, jo bodo nasi mladi Zeljno priprav-
ljeni objeti. Moramo pokazati, da se nas je
dotaknil ve¢ni “danes” Boga, ¢e hocemo, da
bo “generacija sedanjega trenutka” v krcans-
tvu nasla odmev svojih sanj. Kristjani mora-
mo biti igrivi, veseli, ¢e Zelimo osvojiti so-
dobnega cloveka, za katerega je vse zabava.
Potrebno mu je pokazati, da je kricanska So-
bota veliko bolj pozivljajoca od katere koli ra-
¢unalnigke igrice.

Ko sem Zivel v kraju Santa Sabina, sem 3el
velikokrat molit v kapelo svete Katarine. To
je bil kraj popolnega miru. Na zacetku so me
zelo motili ogromni oblaki malih golih an-
gelckov, ki so se gnetli na vsakem centimetru
stropa in se prekucevali na nebesnem oboku.
Zdelo se mi je, da odvracajo od molitve. Poz-
neje sem razumel, da predstavljajo naso ve¢no
usodo: biti tisti, ki plesejo pred Bozjim ob-
ligjem, kot Modrost ob stvarjenju. Ali lahko

kak mlad c¢lovek zasluti ekstati¢no veselje krs3-
canske Sobote, ali se jim zdimo prevec resni?
Kak3na je razlika med show business-om »ge-
neracije sedanjega trenutka« in ve¢nim vese-
ljem bozjega ve¢nega »danes«?

Nasi trenutki Sobote so predvsem takrat,
ko se spominjamo preteklosti in se oziramo v
prihodnost. Nas sedanji pocitek ni enak po-
citku, ki ga ima »generacija sedanjega trenut-
ka«, zanjo ne obstaja trajajoca zgodovina. Za
nas kristjane je pocitek spomin prihodnosti.
Je torej osvoboditev od tiranije sedanjosti z nje-
nimi skrbmi in nalogami, od tega, da nas po-
stkajo skrbi sedanjega trenutka. Pocivamo torej,
da bi se spomnili, da ima nasa osebna zgodo-
vina smisel samo znotraj SirSe zgodovine, ki pe-
lje od stvarjenja k bozjemu kraljestvu. Ko vee-
ni bozji »danes« prodre v sedanjost, je za nas
obljuba tega, kar nas caka.

Duhovniki seveda le redko lahko praznu-
jejo Soboto - nedeljski pocitek. Postoriti je
treba prevec stvari. Vendar tudi mi potrebu-
jemo trenutke Sobote med delovnim tednom.
Smo oznanjevalci vesele novice, in ta je, da
je clovestvo na poti proti bozjemu kraljestvu.
Toda kdo nam bo verjel, ¢e nikoli ne poka-
Zemo, da pocivamo in da je nas pocitek pre-
dokus bozjega vecnega »danes«. Ziveti mo-
ramo tako, da bomo znamenje, ki kaze ¢lo-
vestvu, da je ustvarjeno za mir.

V judovstvu praznujejo Soboto kot poroko
med Izraelom in Soboto. Sobota je nevesta,
ki prihaja. Visoka pesem je nasvetejsi med
spevi, ker slavi ljubezen med Izraelom in nje-
govim pocitkom. Tudi mi praznujmo Soboto
tako, da bo govorila o upanju, da bo vse
stvarstvo nekega dne prispelo do svoje dopol-
nitve. Kdo nam bo verjel, ¢e smo vedno pre-
zaposleni? Igra in sprostitev sta za nas verska
dolznost!

Spomnim se nekega obiska izpred dvajse-
tih let, ko je na$ nadrejeni prisel pogledat
skupnost bratov v blizini Oxforda. Potrudili
smo se, da smo naredili vtis, da zelo trdo de-

16

tretji
dan



Duhovnost

lamo in na3a Zivljenja sijejo od dobrih del.
Ko smo se z njim srecali ob koncu obiska, smo
zadovoljni pricakovali pohvalo - toda to se 3e
zdale¢ ni zgodilo. Rekel je: »Moja edina kri-
tika je, da vsi prevec delate. Ali ne verujete
v milost? Ni vam treba resiti sveta«. Bilo je
prepozno, da bi mu povedali, da v resnici ne
delamo toliko, ampak smo samo hoteli na-
rediti vtis nanj.

Po drugi strani se na§ pocitek v ve¢nem
bozjem »danes« loci od pocitka »generacije
sedanjega trenutka« v nac¢inu, kako gledamo
in kako smo videni. Za vse, razen mogoce za
bogate in slavne, zabava pomeni biti gledalec.
Gledamo v zaslone: televizijske, racunalniske,
v kinu. Gledamo, vendar nismo videni. Neka
stvar je resni¢na samo, Ce se pojavi na zaslo-
nu. Televizija je tista, ki odloca, ¢e neka stvar
obstaja. Jean Baudrillard pise: Danes Zivimo
v svetu zaslonov, vmesnikov in mrez. Vse nase
naprave imajo zaslon. Tudi mi smo postali za-
sloni. (...) Zivimo torej v vestetskeme« prividu re-
SNicnosti.

Pogosto neko skupnost oblikuje skupna
predstava, ki osebam nudi zacasno skupnost
tistih, ki gledajo isti dogodek. Za nekatere
je to opera, za druge nogometna tekma.
Zygmut Bauman jih imenuje »garderobne«
ali »karnevalske« skupnosti. Po koncu pred-
stave se vrnejo v garderobe, ¢ez prazni¢na ob-
lacila nadenejo navadne plasce in se vrnejo v
vsakdan, kjer spet postanejo del mnozice.

Na nek nacin s tem, ko pravo skupnost za-
menjamo z zacasno skupino, jo na koncu za¢-
nemo narobe razumeti, meni Bauman. Na-
mesto, da bi zdruzili neizrazeno energijo Zelje
po druzabnosti, jo razprsimo in tako prispe-
vamo k Se vegji osamljenosti. Obupano, vendar
brezplodno jo poskusamo ozdraviti s kolektiv-
nimi obredi, ki so redki, e redkeje pa uigrani
in povezujoci. V svojem bistvu je bila ravno
to Marxova kritika kricanstva. Ali nas to spo-
minja na naso evharistijo? Kratka skupna pred-
stava, vmes kaksna pesem, smeh pridigarjevi

domislici, po masi skodelica ¢aja in hitro proc,
ponovno v hladni in brezosebni dan.

Moderni gledalec je oddaljeni opazovalec,
ki kriticno opazuje, ohranja distanco in se hi-
tro poslovi. To je znanstvena distanca. Je mo-
derni Kartezijev dvomeci »jaz«. V najslabsem
primeru postane voajer, ki gleda, vendar nima
poguma biti viden. Uporabnik pornografije
je zadnja stopnja oddaljenega opazovalca.

Ko smo vidni, izbiramo tip osebe, ki ga
zelimo predstaviti ljudem. Izberemo identi-
teto, podobo, ki se lahko poljubno spremi-
nja. V Londonu, v bliZini nase skupnosti, zivi
brivec, ki mu pravijo »identiteta«. Pri njem
si lahko izberete, kdo Zelite biti tisti dan. Na
njegovem seznamu sicer ni lika kristjana. Ne-
verjeten razmah body art-a s tetoviranjem, pier-
cingom, pobarvanimi lasmi itd. kaze, kako si
neka oseba skonstruira scenografijo vsakda-
njega zivljenja, celo za nepomembne stvari,
kot je opravljanje nakupov. Plemenska zna-
menja kazejo nao pripadnost, pa Ceprav je
samo zacasna.

Krscanstvo vabi k drugacnemu nacinu
gledanja in biti viden. Simeon gre v tem-
pelj, vidi dete Jezusa in najde svoj pocitek.
»Gospodar, zdaj zapuscas svojega sluzabnika
po svoji besedi v miru, kajti moje o¢i so vi-
dele tvojo resitev, ki si jo pripravil pred ob-
li¢jem vseh ljudstev« (Lk 2, 29-32). Simeon
pociva ob pogledu na svojega Gospoda.
Tudi mi verujemo, da bomo nasli svoj kone-
ni poéitek, ko bomo gledali Gospoda v bla-
zenem videnju. Vendar pocivamo tudi ta-
krat, ko smo videni. Svoj mir najdemo, ko
smo pod Bozjim pogledom. Zadnja stopnja
miru in spokojnosti je takrat, ko smo v vza-
jemnem gledanju.

Ena najlepsih upodobitev taksnega pocit-
ka, ki jo poznam, je »Madona s kanonikom
van der Paele« v Bruges-u. Kanonik si je snel
ocala, ki jih je uporabljal za branje knjige, da
njegov pogled lahko prosto pociva na detetu
Jezusu. Pravkar je presel z enega nacina gle-

september/oktober
2005

17



Duhovnost

danja, modernega nacina branja knjige, v
drug nacin gledanja, s pogledom uprtim v ob-
ligje svojega Gospoda. Jezus se obrne k njemu
in ga gleda z izjemno intenzivnostjo. In De-
vica je tam, tudi ona obrnjena h kanoniku,
kot da posreduje to tiho izmenjavo pogledov.
Otroka drzi tako, da lahko gleda ¢loveka, in
tudi sama ga opazuje. Na desni strani sveti
Jurij formalno predstavlja kanonika Jezusu.
Kaze nanj, vendar gleda otroka. Na drugi
strani opazimo svetega Donziana, tako se ce-
lotna slika zdi, kot da jo skupaj drzijo vza-
jemni pogledi, ki se vsi stekajo k otrocicku.

Gospodov dan je torej ¢as pocitka, pre-
dokusanje naSega ve¢nega pocitka. Je poci-
tek, v katerega vstopamo, da bi se naucili
gledati in biti videni. Nismo gledalci, kakor
v nemirnem svetu show business-a. To je mir-
no in kontemplativno odpiranje nasih oci,
da bi videle znamenja bozjih del. Je poci-
vajoc¢e gledanje, ki nam omogoca celo, da
smo sposobni videti drug drugega in tako
videti bozjo podobo.

Pieper pojasnjuje, da so v srednjem veku
lo¢ili med razumom (ratio), kot njegovo di-
skurzivno in analiti¢no rabo ter umom (znzel-
lectus), ki je preprosta intuicija resnicnosti, na-
$a sprejemljivost tega, kar se dogaja. Domet
uma je neke vrste sodelovanje pri tem, kar pre-
sega naravo in je priprava na blazeno gledanje.
Kontemplativno Zivljenje poraja potrebno spo-
kojnost in tisino, ¢e smo pripravljeni odpreti
o¢i in gledati. Pieper nadalje pise:

Prosti cas je oblika tiste umirjenosti, ki pred-
stavlja potrebno pripravo za sprejemange re-
snicnosti; samo oseba, ki je v tisini, lahko po-
slusa, in kdor ne molci, ne more slisati. (...)
Prosti cas je predpogoj sprejemajocega razume-
vanja, kontemplativnega gledanja in potop-
ljenosti v resnicnost.

Zato potrebujemo trenutke, v katerih se lah-
ko ustavimo in sprostimo, ne samo zato, da bi
ponovno zbrali energijo. Potrebujemo tisino,
v kateri lahko odpremo oc¢i in vidimo bozje sle-

di. Ko sem bil 3e otrok, sem veliko ¢asa prebil
v hoji po gozdu. Naucil sem se biti v tisini, sko-
raj izginiti, da bi lahko opazoval ptice, lisice in
jelenjad. To je ¢isto drugacen nacin gledanja
od tistega, ko gledamo televizijski ali ra¢unal-
nigki zaslon. Psalm pravi: Ostani v tisini, in
spoznal bo3, da sem jaz Gospod.

Tisino potrebujemo tudi, ¢e ho¢emo vi-
deti bozjo podobo v ljudeh. Simeone Weil
je zapisal:

Najdragocenejsih darov ne dobimo tako, da
Jjih gremo iskat, ampak tako, da cakamo nange.
(...) Ta nacin gledanja pomeni predvsem po-
zornost. Dusa se izprazni svoje vsebine, da bi
sprejela clovesko bitje, ki ga gleda, taksno, ka-
krsno je, v vsej njegovi resnicnosti.

Potrebujemo spokojnost, e ho¢emo videti
obraz za lepotno masko in za gubami, duso za
obrazom. Moramo si osveziti oci, da so lahko
odprte za to, kar je pred nami, da so lahko po-
zorne na lepoto. Tako Gospodov dan ne bo
samo odsotnost z dela, ampak ¢as, ko lahko od-
premo o¢i. Vzemimo si ¢as, da opazujemo
druge. Lahko gledamo svoje prijatelje, svojo
druzino, svoje brate in sestre v skupnosti. Od-
primo oci, da bi videli veselja in skrbi, ki jih
eni in drugi nosijo na svojih obligjih.

Pocitek je tudi ¢as, ko se pustimo videti.
Pocivamo v bozjem pogledu, ki je uprt na
nas, kakor je kanonik van Paele spokojen
pod Kristusovim pogledom. Rowan Wil-
liams, canterburyski nadskof, je dejal, da je
to drza, ki jo imamo pred ikono. Smo pred
njo in opazujemo podobo. Toda linije pers-
pektive so zacrtane tako globoko, da se zdi,
da podoba sama gleda na nas. Tako pise: Ko
se perspektiva »sreca« s pogledom ¢loveka,
ki kontemplira, se o¢i podobe premaknejo,
is¢ejo, priklenejo nase. Spretnost branja ikon
je sposobnost, da jih gledamo, rekel bi celo
redka sposobnost, da se od njih pustimo
gledati in brati.

Ko pridemo pred ikono, smo pred pogle-
dom svetnika ali Boga samega. Bog nas gleda

18

tretji
dan



Duhovnost

z o¢mi, ki so polne resnice in usmiljenja.
Williams pravi, da je to odlocilno osvobajajoc
pogled, pogled Stvarnika, s katerim ni mo-
goca nobena tekmovalnost ne konkurenca.
Bog je Drugi, ki noce tekmovati, s katerim
se ne smem in ne morem pogajati; Drugi on-
kraj nasilja; pogled, ki se mu ne morem
umakniti ali ga usmeriti drugam, ki nima niti
ne is¢e nobene prednosti.

Pod Bozjim pogledom si lahko dovolimo,
da smo goli. Nagota krsta v prvi Cerkvi je po-
menila znamenje, da je ¢as sramu minil. Pred
bozjimi o¢mi lahko pocivamo taksni, kot smo.
Kot je zapisal Gregor iz Nice: Odvrzimo to
uvelo listje, ki zakriva nase Zivljenje in ponov-
no se bomo lahko pokazali pred o¢mi svojega
stvarnika.

In kakor govori neka stara velikono¢na
molitev: Odstrani nam tancico z o¢i, daj nam
svoje zaupanje, ne pusti nas v sramu in za-
dregi, ne prepusti nas na§emu preziru.

Potrebujemo trenutke pocitka, spokojne
predanosti v svoji goloti pred Bogom in pred
tistimi, ki jih ljubimo. Potrebujemo ¢as, da
snamemo svoja oblacila, da se pokazemo v
vsej svoji kompleksnosti in v svojih protislov-
jih. Ne moremo se pokazati v enem trenut-
ku. Potrebujemo trenutke Sobote drug z
drugim, s svojimi druzinami, brati, s svojo
versko skupnostjo. V njih se drug drugemu
priblizamo in postajamo vidni, za¢enjamo
zaupati v usmiljen pogled. Ce smo v svojem
poklicu kot posveceni bratje, prosimo bozje
usmiljenje in usmiljenje svojih bratov. Drug
z drugim si drznemo Ziveti samo, ker zaupa-
mo v usmiljen in odpuscajo¢ pogled. To po-
meni, da si moramo vzeti ¢as, da lahko po-
vem, kdo sem, in da poslusam svojega brata.
Potrebujemo ¢as, da v oceh drugega odkri-
jemo, da ima moj jaz vrednost, da ima moje

zivljenje smisel in cilj. Biti ljubljen pomeni
biti na nek nacin viden; pomeni biti ve¢ kot
uporaben, ve¢ kot zabaven, ve¢ kot zazelen.
Pomeni biti viden ne kot objekt, ampak kot
subjekt, tudi kot tisti, ki vraca pogled.

To je pocitek, ne samo odmik od vrocic-
nega delovnega tedna. To je pocitek od show
business-a vsakodnevnega Zivljenja, pocitek od
biti gledalec, nositi maske in biti del praznih
iger. Pomeni pocivati v tisini nekoga, za kate-
rega nisi samo »drugi«, ampak si drugi »Jaz«.

V tem je torej nas pocitek, v gledanju in v
tem, da smo videni. To je tudi Bozji pocitek, do-
polnitev stvarjenja. Kot je dejal sveti Ambrozij:

Sesti dan je bilo delo dovrseno; celotno delo
stvarjenja sveta je bilo zakljuceno. Ustvarjeno je
bilo clovestvo, clovestvo, ki viada vsem zivim bit-
Jem, clovestvo, ki v sebi zdruzuje vse vesolje, clo-
vestvo, ki je veselje vseh Zivib bitij. Prav gotovo
je za nastopil trenutek, da prispevamo svojo ti-
hoto, kajti sedaj Bog pociva od svojega dela stvar-
Jjenja sveta. On je nasel pocitek v najglobljih kra-
Jjih clovestva, v mislib, v volji in v namenib clo-
vestva. Ker je ustvaril cloveka z mocjo razuma,
ga je ustvaril, da bi njega posnemal, da bi se tru-
dil, da doseze krepost, da bi uzival nebesko mi-
lost. Bog tukaj najde uteho, kakor sam pricuje,
ko pravi: »Kje bom nasel pocitek, ce ne pri po-
nignem cloveku in pri cloveku miru, pri tistem,
ki se boji moje besede?«. Zahvaljujem se Gospodu,
nasemu Bogu, da je ustvaril taksno delo, da v
njem labko najde svoj pocitek. Ustvaril je nebesa,
vendar nisem prebral, da bi potem pocival. Na-
redil je zemljo, vendar nisem prebral, da bi po-
tem pocival. Naredil je sonce, luno in zvezde,
vendar ne berem, da bi v njih nasel pocitek. Be-
rem pa tole: ustvaril je cloveka in potem je nasel
pocitek pri njem, ki mu bo labko odpustil grebex.

Prevedla: Ana Reberc

september/oktober
2005

19



