

�� #

+
 �����
�
)� ��

“Kinematografija se je vedno
zanimala za Boga.”
André Bazin

Zgodovina ustvarjanja filmov dejansko
potrjuje to trditev francoskega filmskega kri-
tika in teoretika (Bazin 1997, 61). @e v pr-
vih desetih letih po rojstvu filma je bilo na-
mreè posnetih najmanj šest odrskih uprizo-
ritev Jezusovega `ivljenja. @e do leta 1920 je
bilo posnetih kar 42 filmov, ki so poveèini
prikazovali Jezusovo `ivljenje predvsem z vi-
dika bogoèastja in pobo`nosti, medtem ko
je bilo do današnjih dni posnetih veè kot sto
dvajset tovrstnih filmov (Viganò 2005, 22).
Toliko je torej zgolj kristoloških filmov, kaj
šele, èe bi k temu prišteli še filme z bibliè-
no in tudi splošno versko tematiko!

Dejstvo je, da je zgodovina odnosa med
religijo in filmom zaznamovana z nasproto-
vanjem, nelagodjem in prerekanjem, pa tudi
z navdušenjem, prièakovanjem in evforijo.
Kinematografija lahko namreè uèinkuje kot
šok v verskem centralnem `ivènem sistemu.
V obdobju prvih petnajstih let od iznajdbe
filma so bile v mnogih dr`avah ustanovlje-
ne cenzorske komisije in skupne varuhov, ki
so pogosto izhajale iz moralne skrbi verskih
avtoritet, ki so zavraèale nespodobne prikaze
na velikem platnu, predvsem prizore nasil-
nih zloèinov in nespodobnih romantiènih
zvez. Vse od zaprtja kina v Teheranu, kato-
liških kri`arskih vojn proti filmu, pa do us-
tanovitve italijanske komisije za ocenjevanje
filmov leta 1909. Mnogi pisci in pridigarji
razliènih kršèanskih cerkva so napadali film

in svarili pred njim, med njimi tudi prote-
stantski pridigar John Rice: “Svarim vas pred
gledanjem filmov, saj vam ob tem lahko otrdi
srce do te mere, da se boste zaljubili v greh.”
Dan Gilber, predsednik Christian Newspa-
per Men’s Committee, pa je še leta 1942 za-
pisal: “Hollywood je nekaj, kar je najbli`je
peklu na zemlji, ki ga je do sedaj satan us-
pel vzpostaviti na tem svetu” (Mitchell 2007,
9-10).

Odnos je torej šel v smeri delitve na pri-
vr`ence in sovra`nike. Kljub temu je bil film
pogosto dobro sprejet za verske namene kot
uèni pripomoèek, kot prikaz dru`inskih
zgodb, kot orodje za spreobraèanje, kot sre-
dišèe moralne cenzure in kot preprost naèin
privabljanja mno`ic. Prvi filmarji so pogo-
sto snemali filme s svetopisemskimi vsebi-
nami, predvsem z namenom dobrega zaslu`-
ka, pa tudi, da bi predstavili svoja preprièa-
nja. Rezultat vsega tega je bil, da sta insti-
tucionalna religija in filmska industrija vèasih
postali zaveznici, vèasih sovra`nici, vèasih pa
tudi tekmici.

Herbert A. Jump, pastor kongregaciona-
listiène Cerkve, je `e leta 1910 prepoznal v
filmu orodje, ki je religiji v pomoè. Najprej
z vidika zabave in dru`enja, po drugi strani
pa kot velik pripomoèek pri oznanjevanju in
verskem pouku s posnetki Svete de`ele, igra-
nimi prizori iz Svetega pisma ter dogodki iz
zgodovine Cerkve. Po zaslugi filma so tudi
svetopisemski junaki, kot so egiptovski Jo-
`ef, Mojzes, Estera, Pavel in seveda Jezus, gle-
dalcem bolj poznani kot kdajkoli poprej. Po-
leg tega je film lahko tudi izredno misijonar-

=����,�=���

*� �
��
�
 �����@
���
 �����
;
������������

��
��
� 
����




��������	
����
��
�


�


+
 �����
�
)� ��

sko sredstvo, tako doma kot na tujem. Cerkev
bi morala v svoje obèestveno delovanje vklju-
èiti tudi vzgojo za kritiènost in dru`beno oza-
vešèanje, kar se lahko vrši tudi preko poten-
ciala, ki ga prinašajo filmi. Film je neke vrste
slikovni esperanto,1  univerzalna govorica, s
katero se lahko uèimo tudi skrbi za druge.
Jump je seveda poglavitni vidik filma pre-
poznaval v smislu pomoèi pri pridiganju, oz-
nanjevanju moralnih vrednot in resnice, saj
naj bi kvaliteten film slu`il kot element po-
nazoritve mnogo bolj kot govorjena beseda,
ker lahko naredi evangeljsko oznanilo vid-
no, konkretno, dramatièno in zanimivo. Ob
tovrstni uporabi filma naj bi se seveda po-
veèalo število vernikov, ne zaradi senzacio-
nalnosti, ampak zato, ker film naslavlja
èlovekovo naravo tudi na psihološki, do`iv-
ljajski ravni, èesar pridiga v tolikšni meri ne
zmore (Jump 2010).

"���������
�
 ����

�
�
�� ���
�
)� ��

Kljub posameznim poskusom je bilo v
splošnem prouèevanje filmov z verskega in
teološkega vidika predolgo prezrto, èe ga
mnogi komentatorji, kritiki in teoretiki niso
celo ignorirali. Kadarkoli izide knjiga o teo-
logiji in filmu, se filmski teoretiki posmehu-
jejo in prezirljivo zavraèajo cerkveno pisanje,
ki si upa vnašati Boga v posebne kinemato-
grafske razprave. Èetudi je podroèje religi-
je in filma v zadnjih letih znatno napredo-
valo, mora še vedno vplivati na naèin preu-
èevanja filmov kot študijske discipline. De-
jansko bi moralo biti religiozno “branje” fil-
mov med središènimi temami sodobne film-
sko-analitiène in znanstvene dejavnosti, ne
pa na obrobju. Ko je mogoèe sprejeti, da se
med filmom in teologijo lahko vzpostavi zelo
ustvarjalen dialog, se lahko odpre vrsta pro-
duktivnih mo`nosti. Seveda si pri tem ne
smemo predstavljati, da se tovrsten dialog su-
èe zgolj okoli filmov z versko tematiko, kot

sta Kristusov pasijon re`iserja Mela Gibsona
in Zadnja Kristusova skušnjava re`iserja Mar-
tina Scorseseja, ampak zaobjema mnogo širše
podroèje, ki vkljuèuje tudi filme s popolno
odsotnostjo eksplicitnih religijskih vsebin.
Lahko pa so te le minimalno ali implicitno
navzoèe. To pomeni, da lahko sekularen film-
ski ustvarjalec posname film, ki ga doloèe-
no obèinstvo prepozna kot teološko pomen-
ljivega, pri èemer seveda ne smemo zanema-
riti re`iserjevega namena, èe ga je javno izra-
zil, ampak ga moramo upoštevati in spošto-
vati (Deacy 2007, 306-307).

Vzorèen primer je gotovo uspešnica Clinta
Eastwooda, drama Gran Torino. Za fasado
obilice rasizma, neprimerne govorice in na-
silja, ki preveva celoten film, se odkriva po-
vsem druga perspektiva. Ne le, da se nekje
v podtonih neprestano oglaša sooèanje z `iv-
ljenjem in umiranjem na eni strani ter s spo-
štovanjem, ljubeznijo in sovraštvom na drugi.
Celotno dogajanje izzveni v nekakšni daro-
vanjsko-odrešenjski perspektivi, nekako v
smislu: “Nihèe nima veèje ljubezni, kakor je
ta, da dá `ivljenje za svoje prijatelje” (Jn 15,13).
Pri tem ikonografska navezava na kri`ane-
ga Kristusa v zakljuènem obraèunu seveda
ni zgolj sluèajna, saj jo trenutek poprej sim-
bolno uvedejo zadnje besede: “Jaz imam
ogenj (luè). Zdrava Marija, milosti polna ...”
Darujoèi se junak oble`i pod streli v popol-
noma nenaravni dr`i — s široko razprostrti-
mi rokami in iztegnjenimi rokami — kot Kri-
`ani. Preseneèa torej nenavadna verska eks-
plicitnost v pozitivni in jasni katoliški luèi,
pri èemer simbolika odrešenjskega darova-
nja samo nadgrajuje teme, ki se jih film ne-
posredno dotakne, kot so spoved, `ivljenje,
smrt in ljubezen.

Upi, strahovi, te`nje in skrbi, ki jih do-
`ivljajo ljudje in jih v kršèanski tradiciji sre-
èujemo v pojmih, kot so greh, odtujenost in
odrešenje, so v vse veèji meri izra`eni z no-
vimi izrazi, zunaj tradicionalnih okvirov ver-




�� #

+
 �����
�
)� ��

ske prakse. Dogaja se, da so ljudje preplav-
ljeni z verskimi spodbudami, èetudi sami niso
povezani z vero in se ne udele`ujejo obredov
ali pripadajo verski skupnosti. Religija je im-
plicitna v mnogih vidikih posameznikove-
ga `ivljenja. Pri tem film predstavlja le enega
izmed mnogih sodobnih sekularnih posred-
nikov religioznih funkcij, ki jih zgodovinsko
povezujemo s tradicionalnimi verskimi us-
tanovami.

V sodobnem èasu se prav preko filma raz-
cvetajo pomembni izrazi vere ter bogati pri-
meri in vzori kršèanskega delovanja. Ne, da
bi se spušèali v razpravo o tem, koliko je v
filmih trivialnega in banalnega, je dejstvo,
da prinašajo nekateri filmi v èisto sekular-
ni obliki resne teološke refleksije (prim. Sviz-
èev dan2 , Apartma, Ne imejte me za norca, The
Crossing Guard ...). Ti filmi morda sploh ne
vsebujejo nikakršnih eksplicitnih religioznih
tem, toda gledalci se lahko prav ob njih soo-
èijo s temeljnimi èloveškimi dvomi in vpra-
šanji ter z univerzalnim izkustvom greha, od-
tujenosti in trpljenja. Dokler bodo filmi, ki
omogoèajo sreèevanje s temeljnimi èloveš-
kimi vprašanji, bodo tudi filmski ustvarjalci
nadaljevali z ustvarjanjem resnih in razumnih
prispevkov k teološkim in religioznim ref-
leksijam. To so rodovitna tla, na katerih ima
teološko delovanje moè odkrivati, spozna-
vati in opazovati v t. i. sekularni areni pri-
mere in izraze kršèanskega delovanja, ki so
koristni za gledalce (Deacy 2007, 310-311).

*� �
��
�
� �����
Filmski teoretik Neil P. Hurley zagovarja

tezo, da re`iser s filmom ponuja sekularno
teologijo. To, kar je teologija za elito, naj bi
bili filmi za mno`ice. Film je tako postal me-
dij za do`ivljanje transcendentnega, ki je uko-
reninjeno v èloveški duši: vest, krivda, svo-
boda in ljubezen. Hurley s svojo kinemato-
grafsko teologijo podaja prilo`nost za dialoški
anga`ma, kajti tako udele`enci teologije kot

tudi filma vstopajo na podroèje transcendent-
nega prav preko (za)vesti. Za razliko od
Hurleyja pa se James Wall v svoji teoriji osre-
dotoèi na re`iserjevo vizijo kot na izraz se-
kularnih kulturnih in dru`benih vrednot, ki
ima pomemben vpliv na sodobno dru`bo.
Filmar je umetnik, ki v svojem delu predstav-
lja pogled na resniènost, ki lahko obogati tudi
naš pogled, èetudi se z njim strinjamo ali pa
ne. Vernik mora biti opozorjen in priprav-
ljen na ta vir “razodetja”. Prav zaradi moè-
nega kulturnega vpliva filma Wall meni, da
bi morale krajevna cerkvena obèestva omo-
goèiti filmsko vzgojo. Sodobna Cerkev bi rav-
nala neodgovorno, èe bi v svojih izobra`e-
valnih programih prezrla tako vpliven me-
dij, kot je film, zgolj zaradi poenostavljenega
razumevanja loèitve med verskim in posvet-
nim. Film kot umetniška stvaritev ni sam na
sebi teološki, toda prinaša re`iserjev teološki
pogled. Zato Wall predlaga metodo dialo-
ga s filmom, ki jo opredeli kot naèin “nepre-
stanega dojemanja”, pri èemer si na eni strani
zastavi vprašanje “O èem govori film?”, s
èimer se osredotoèi na samo filmsko zgod-
bo in njeno sporoèilo. Po drugi strani pa si
zastavi vprašanje “Kaj film je?”, pri èemer mi-
sli na predstavitvene vidike filma, ki impli-
citno, bolj kot samo sporoèilo, prinašajo po-
gled na `ivljenje. Ta metoda omogoèa, da raz-
likujemo med vizijo celotnega filma in struk-
turno zasnovo, preko katere je ta vizija pri-
kazana. Tako Wall s svojo metodo prika`e,
da re`iser s filmom ne prikazuje zgolj neke
zgodbe, ampak nekaj veè: resnièno uèinkovit
filmski ustvarjalec pritegne gledalca v neko
izkustvo, ki implicitno vsebuje re`iserjev po-
gled, ki prav preko tega izkustva vpliva na
gledalce in oblikuje dru`bo (Gabig 2007, 55-
57).

Prav zato je še kako pomembna in potreb-
na tudi teološka obravnava filmov, v smislu
prepoznavanja in opredeljevanja teologije,
ki jo film prinaša. S tem se seveda pribli`amo



��������	
����
��
�


��

+
 �����
�
)� ��

srèiki odnosa med filmom in religijo. Prav
na podlagi analize tega odnosa je filmski teo-
retik John R. May oblikoval tipologijo raz-
liènih pristopov kritike in jo razdelil na pet
ravni: 1 — duhovna diskriminacija: v ospredju
je predvsem analiza moralnosti, etike in spo-
dobnosti filma; 2 — duhovna vidljivost: gre
za analizo ugotovljivih duhovnih in verskih
elementov v filmu; 3 — duhovni dialog: po-
dana je analiza teološkega dialoga v filmu,
bolj kot pa moralnosti; 4 — duhovni huma-
nizem: pri tem gre predvsem za analizo du-
hovne transcendence v filmu, kot odloèilnega
elementa èloveške narave; 5 — duhovna este-
tika: vidik analize filma kot zakramentalne
umetnosti, ki pomaga oblikovati transcen-
denco (Gabig 2007, 57-58). Gre torej za pet
kljuènih vidikov, ki pripomorejo k religiozni
in teološki analizi filma.

/
� ����
��� ���
)� ��
Teološke teme v filmih navadno niso v

neposrednem odnosu s svetopisemskimi od-
lomki, ampak izvirajo iz tradicionalnih ju-
dovsko-kršèanskih konceptov o Bogu in veri.
Tako so teme pridobljene iz sistematiènih
teoloških konceptov o Bogu oziroma bogo-
vih, ki jih najdemo v filmu. Pri tem ne gre
za upodobitve svetopisemskih pripovedi, niti
svetopisemskih tem, temveè za teme, kot so
angeli, nebesa, hrepenenje, zlo ter mnoge
bo`je lastnosti, ki jih sreèamo v povpreènih
popularnih hollywoodskih filmih (tipièen
primer je drama Mesto angelov).

Teorijo o sekularizaciji izpodbija prav
vztrajno filmsko prikazovanje bo`jega, ki ne-
vsiljivo odra`a pomembnost vere. Mnogo
verskih tem je prikazanih v filmih, ne da bi
sploh izpadle kot verske. Prav zato so filmi
eden najpomembnejših medijev, preko ka-
terega se izra`ajo in poudarjajo dru`bena in
verska preprièanja. Za razliko od ostalih oblik
umetnosti, kot so gledališèe, glasba in opera,
filmi ne predpostavljajo, da bi gledalec moral

imeti kakšno znanje, a kljub temu spodbujajo
pravo mno`ièno privlaènost. Teoretika Al-
bert Bergeson in Andrew Greeley celo zago-
varjata mnenje, da filmi oznanjajo verska in
duhovna sporoèila mnogo uèinkoviteje kot
mnoge cerkve in se pri tem sprašujeta, ali
morda filmski ustvarjalci vedo o Bogu kaj,
èesar škofje in teologi ne vedo. Ali pa vedo
nekaj o temelju religioznosti in duhovnosti
navadnih ljudi, èesar škofje in teologi ne
vedo? Èesa se torej lahko nauèi Cerkev od
filma pri oblikovanju `ivljenja mladih? Gle-
dalci namreè prevzamejo sporoèila, ki nago-
varjajo `ivljenjska izkustva, ne da bi jih pri
tem imeli za verska, kar je pri obravnavani
temi vredno pomembnega premisleka. Zato
analiza filmskih teoloških tem ni namenje-
na toliko teološki refleksiji, ampak predvsem
dru`beni in kulturni praksi gledanja filmov
z upodobitvami religijskih in duhovnih vse-
bin. Na drugi strani Christopher Deacy pred-
laga bolj kompleksno filmsko analizo z vi-
dika filma kot prizorišèa teoloških refleksij
na temo odrešenja. Ob bok predstavitvam
cenenega odrešenja v filmih s sreènim kon-
cem Deacy postavlja filme, ki prikazujejo te-
`ave resniènega sveta, katerih konec je po-
gosto bolj nejasen. Ti filmi naj bi prikazo-
vali bolj realistièno podobo odrešenja, ki je
v resniènem svetu pogosto nejasna in nego-
tova. Protagonist je kristološki lik, ki preko
trpljenja pride do odrešenja. Obèa èloveška
izkušnja trpljenja je tista, ki ima odmevno
moè v `ivljenjskih izkušnjah gledalcev, kar
posledièno upravièi analizo tovrstnih filmov
s teološkega vidika. Tako je kršèanska teo-
logija odrešenja zavestno in nezavedno
predstavljena prav v tovrstnih filmih (Gabig
2007, 64-66).

Tema, ki jo predstavi doloèen film, na raz-
liène naèine vpliva na gledalce. Zato lahko
tudi gledalci ustvarijo mnogo pomenov, pri
èemer se nekateri lahko razlikujejo od re`i-
serjeve vizije in namena filma. Prav to nam




�" #

+
 �����
�
)� ��

lahko pomaga pri razumevanju teoloških
tem, ki jih predstavlja film, saj nam prav
mnoštvo pogledov in pomenov daje vpogled
v vir, iz katerega gledalci èrpajo za svojo vsak-
danjo versko in duhovno prakso, ravno z vi-
dika njihove uporabe in interpretacije filma.
To nam pomaga tudi pri razumevanju nji-
hove izkušnje filma ter tega, kako so se od-
loèili za dialog s teološkimi temami, ki jih
predstavlja film.

Film je moèan medij v sodobni dru`bi in
navadno predstavlja sodobne kulturne vred-
note. Predvsem mladi so vse bolj “pogoltni”
gledalci filmov. Kolikor si ogledajo filmov, to-
liko ti na razliène naèine vplivajo nanje. Ana-
liza re`iserjevega pogleda in vrednot, ki jih film
prinaša in razglaša, podaja vpogled v kulturni
kontekst, v katerem mladi `ivijo, in v to, kako
film vpliva na njihova ̀ ivljenja. Izkustvo trans-
cendence, ki ga prinaša gledanje filmov, bolj
s predstavitvenega kot pa pripovednega vidika,
lahko osvetli pomene implicitno posredovanih
vrednot, ki jih v ̀ ivljenja mladih sejejo filmski
ustvarjalci. To lahko pripomore k razumeva-
nju izkustva, ki so ga mladi dele`ni ob gledanju
filma ter njihovega odnosa do re`iserjeve vizije
(Gabig 2007, 67 in 58).

>:��
�����
����?
Navada gledanja filmov v prostem èasu

ima tudi funkcije, ki so podobne religiozni.
Film tako podaja `ivljenju strukturo, oziroma
pomene, na podlagi katerih se ljudje usmer-
jajo v `ivljenju, naj si bo v smislu vsakodnev-
nega gledanja filmov ali v smislu sprostitve
po dnevnem delu. Film namreè podaja skup-
nostno podeljeno izkušnjo in okolje, ko ki-
nodvorane uèinkujejo kot kapele, ki zvabljajo
skupaj udele`ence, ki uporabljajo témo,
pouèno za `ivljenje.

Gledanje filma v smislu sprostitvene de-
javnosti je lahko pomemben dejavnik v ver-
skem `ivljenju. Potencialno religiozni vidik
rednega obiskovanja kina izra`a potrebo po

Jo`e Bartolj: Sv. Katarina,
2009, akril les, 125x25 cm.



��������	
����
��
�


�(

+
 �����
�
)� ��

poèitku in sprostitvi. To, da se religija ni
zmo`na odzvati na potrebo po sprostitvi in
jo umestiti v pravi kontekst, v katerem bi
zmogli presojati svet medijev, lahko èlove-
ka zmede. Ljudje namreè hodijo v kino z na-
menom, da bi u`ivali. Kot veèina sodobne
zabave tudi obiskovanje kina deluje kot ob-
lika “sobotnega poèitka” za ljudi, ki potre-
bujejo poèitek.

Toda film je veè kot zgolj zabava. Pred-
stavlja vir mitov, morale in obredov, podob-
no kot religija. Po vrnitvi iz domišljijskega
sveta filma v resniènost lahko gledalec iz filma
povzame izkušnje, ki jih je do`ivel za svoje
vsakdanje `ivljenje. Do tega pride, ker se
vzpostavi intimna povezanost med vsebino
filma in socialnim vedenjem obèinstva (Ga-
big 2007, 190-195).

Tako lahko na kino gledamo kot na kva-
zireligiozno izkustvo. Ne le zaradi uporabe
religioznih simbolov, vsebin in tem, ki jih
prinašajo razlièni filmi, ampak predvsem z
vidika dru`enja. V temi kinodvorane se na-
mreè tako kot v cerkvi zbirajo ljudje, da bi
preko gledanja in soudele`be pri dogajanju
zadostili svojim `ivljenjskim hrepenenjem.
Tako kot cerkev tudi kino ustvarja in preus-
tvarja dru`bene vezi s tem, ko prikazuje dru-
gaène naèine `ivljenja. Dejstvo je: èe vzame-
mo svoje `ivljenje po veri zares, tudi iz bo-
goslu`ja in zakramentov prejemamo moè za
spreminjanje, spreobraèanje in rast. Ponav-
ljajoèe se obiskovanje obreda namreè pod-
pira ustvarjanje novih pogledov ter spremem-
be naèina `ivljenja. Nekaj podobnega se lah-
ko dogaja pri filmu. Ni malo gledalcev, ki
so si kakšen zelo priljubljen film ogledali vsaj
dvakrat. Slednjiè pa tako film kot bogoslu`je
s spremembo vsakdanjosti prinašata razve-
drilo in oddih.

Z uporabo videokaset in kasneje DVD-jev
je bil narejen še korak naprej. Ko je film iz-
šel še na VHS-u ali DVD-ju, je postal del dru-
`inske “pobo`nosti”, s èimer ni izrinil, ampak

le dopolnil skupno “èašèenje”. Je nekaj takega
kot sveèka, blagoslovljena v cerkvi, ki jo vernik
prinese domov z romanja z namenom, da bi
ob njej molil ali celo, da bi ga odvraèala od
nesreè in bi si ob njej ponovno ustvaril izkuš-
njo cerkvenega obreda. Gledalec kupi DVD
z namenom, da bi si ponovno ustvaril social-
no-“sakralni” spomin in izkušnjo filma iz ki-
nodvorane, ko ga vedno znova gleda, v celoti
ali po delih, sam ali s partnerjem ali s prija-
telji (Loughlin 2007, 337-338).

Na cerkev in kino lahko gledamo tudi z
vidika, da gre za dva kraja, kjer se “projici-
ra” idealna prihodnost. V zgradbi se prika-
zujejo podobe “zunanjega” sveta, ki pa se de-
jansko razlikujejo od dejanskega resniènega
zunanjega sveta. Ko ugasnejo luèi, lahko èlo-
vek gleda navidezne svetove in naèine, kako
biti drugaèen èlovek. V obeh zgradbah za-
sledimo “senco votline”, ki vzpostavlja raz-
loèek med navideznim in resniènim. Ta raz-
loèek je sam na sebi nejasen, izkljuèuje real-
nost ter razodeva in razkriva svojo istovet-
nost z domišljijsko pustolovšèino.

Film ponuja pogled na svet, kakršen bi
moral biti (z vidika filma), prav tako pa lahko
tudi ka`e, kakšen v resnici je. Bistvo “obreda”
filma pa je v tem, da zdru`uje oba vidika
(idealnega in resniènega), pri tem pa gledalec
postane del sveta, ki je projiciran na platno.
Prav zaradi tega “obreda” naj bi film posle-
dièno imel moèan vpliv na gledalèevo resniè-
no `ivljenje. “Filmi in religiozni obredi vklju-
èujejo kognitivne strategije, ki nam poma-
gajo pri spopadanju (ravnanju) z našim `iv-
ljenjem, prav tako pa tudi omogoèajo emo-
cionalno sprostitev. Èe gledamo na film samo
s kognitivne ali samo z emocionalne plati,
potem spregledamo dejstvo, da takšen
“obred” zadeva celotno osebo, v vseh njenih
razse`nostih: mišljenju, èustvovanju in du-
hovnosti.” (Gabig 2007, 73.)

Filmi dejansko prinašajo mite ali zgod-
be, ki prikazujejo idealen svet. Z “obredom”




�) #

+
 �����
�
)� ��

gledanja filma gledalci pridejo do spoznanja
s tem, da so s pomoèjo identifikacije z glav-
nim junakom nadomestno udele`eni v do-
godkih idealnega sveta. Film pri publiki vzbu-
ja `elje in hrepenenja ter na neki naèin us-
tvarja potrebo po zadovoljitvi, po drugi strani
pa s “soudele`bo” z gledanjem omogoèa gle-
dalcem vsaj virtualno izkušnjo. To posledièno
vpliva na duhovno (moralno) dimenzijo nji-
hovega `ivljenja. Ko se vrnejo v resnièni svet,
so povabljeni, da to, kar so se v filmu nau-
èili in odloèili glede `ivljenja, tudi udejanjijo,
naj si bo s posnemanjem ali pa z odloèitvi-
jo, da bi to v svojem `ivljenju spremenili.

Tudi Cerkev, niè manj kot kino, predlaga
izpolnitev `elja in `ivljenjske sreèe. Te so
same na sebi oblikovane in usmerjane pre-
ko zakramentalne uresnièitve tega, kar an-
ticipiramo, upamo in `elimo. Seveda tu ne
govorimo o kakih trenutnih, površinskih ali
celo navideznih, ampak o temeljnih bivanj-
skih potrebah, ki se dotikajo smisla `ivljenja,
duhovnosti in konkretnosti. Kakor lahko
filmski junaki gledalcu prestavljajo vzor,
ideal, spodbudo in izziv, tako na drugi strani
Cerkev ponuja svoje “zvezdnike”, ki so vzor
in zgled kršèanskega `ivljenja in jim pravi-
mo svetniki (Loughlin 2007, 340).

Še zdaleè pa film ne more zares nadome-
stiti religije, èeprav — kot vidimo — pogosto
stopa na njeno mesto. Film nam namreè `elje
in hrepenenja lahko zadovolji le navidezno
s tem, da nas preseli v sanjski svet, ko nas za
doloèen èas iztrga iz vsakdanje resniènosti in
nas pritegne v svoje imaginarno dogajanje.
Po koncu filma ostane gledalec napolnjen z
vtisi in èustvi, ki ga lahko sicer pod`igajo in
vznemirjajo ter morda prinesejo nekakšno na-
domestno zadovoljitev, dokler jih spet ne
“povozi” resniènost vsakdanjega `ivljenja. Bo-
goslu`je pa nas po sreèanju z vzori pošlje v
realni svet z nalogo, da te vzore prevedemo
v današnji èas in jih na svoj naèin udejanjimo
v svojem okolju.

Prav zato bi se moral ozavešèen gledalec
dobro zavedati te izumetnièene filmske re-
sniènosti in njene nevarnosti, ko osvaja ozem-
lje, ki pripada religiji. Dejstvo je, da ima film-
ska “resniènost” moè, s katero vpliva na gle-
dalèevo obnašanje in delovanje v resnièno-
sti zunaj kinodvorane. Èe ne drugega, bo nav-
dušenec po ogledu Rockyja vsaj še nekajkrat
zamahnil s pestmi po zraku in tako ohranjal
vzdušje boksarskega dvoboja.

������� ��
�����
)� ��
Mladi uporabljajo filme predvsem kot

sprostitveno kratkoèasenje, pa tudi v smislu
pogovorov in klepetanj o filmih, posebno še
na naèin, da se poimenujejo po junakih ali na-
denejo vzdevek (npr. “Izgledaš kot hobit”) ali
pa ob navajanju citatov v doloèenih okoliš-
èinah, ki spominjajo ali namigujejo na kak do-
godek iz filma (“Stay here, I’ll be back”3 ). Ti
citati so pogosto mišljeni predvsem v smislu
duhovitih in sprošèujoèih komentarjev, ki vna-
šajo dinamiko v najstniško zdolgoèasenost.

Film ima lahko tudi v `upniji moèan po-
vezovalni element med mladimi. Ti se tako
lahko zbirajo v ̀ upnijskih prostorih (verouèna
uèilnica, soba za mlade, mladinski center ali
klub ...), da bi skupaj gledali filme. Pri tem
pa ne gre zgolj za prostoèasno dru`abno de-
javnost, ampak tudi za ustvarjanje in povezo-
vanje skupnosti še na drugi ravni kot zgolj ver-
ski. Mladi tako pridejo skupaj z `eljo po dru-
`enju in skupnem pre`ivljanju prostega èasa,
pri èemer je film lahko moèan povezovalni de-
javnik, ki na svojski naèin ustvarja, gradi in
povezuje skupnost mladih. Vsebina filma, be-
sedišèe in filmski citati so elementi, ki jih mladi
uporabljajo pri svojem dru`enju, v pogovo-
rih, pa tudi zabavi. Tako je lahko vsebina
(tema) filma tudi dobro izhodišèe za pogovor
o `ivljenjskih vprašanjih in problemih, oziro-
ma slu`i kot sooèenje s svojim vsakdanjim ̀ iv-
ljenjem in ponuja tudi doloèene odgovore in
naèine za vsakdan (Gabig 2007, 192-193).



��������	
����
��
�


�-

+
 �����
�
)� ��

Toda film ne more in ne sme postati nado-
mestek ali mašilo pri pastoralnem delu z mla-
dimi. Lahko sicer slu`i za skupno pre`ivljanje
prostega èasa, vendar ne brez skupnega ovred-
notenja ali kritiènega pogleda in diskusije. Dejs-
tvo je, da mladi gledajo raznovrstne filme, tudi
take s spotakljivimi in vèasih moèno proble-
matiènimi vsebinami, kar predstavlja izziv mla-
dinski pastorali. Èe je torej dejstvo, da so si mla-
di doloèen problematièen film ogledali, potem
bi to lahko bil za kateheta izziv, da bi si upal
z mladimi film ponovno pogledati ter ga nato
z njimi predebatirati in kritièno ovrednotiti.
Tak izziv zahteva pogum in pripravo, je pa go-
tovo eden moènejših vidikov osvešèanja in celo
evangelizacije.

Res je, da je nad filmi navdušena pred-
vsem mlajša populacija, vendar si tudi sta-
rejši radi ogledajo kak kvaliteten film. Ne-
nazadnje ne smemo spregledati dejstva, da
je Gibsonov hit Kristusov pasijon uspel v ki-
nodvorane privabiti ljudi, ki njihovega praga
niso prestopili `e nekaj desetletij! Tako lahko
v okviru sodobne `upnijske pastorale ponu-
dimo tudi kak kvaliteten svetopisemski ali
svetniški film, naj si bo za obogatitev in kon-
kretno ponazoritev bo`je besede ali kot pri-
pravo na praznovanje npr. bo`ièa ali velike
noèi. Lahko pa si ogledamo hagiografski film
v okviru praznovanja patrocinija ali kot pri-
pravo nanj, oziroma ob praznovanju godu
svetnika ali spomina na svetniško osebnost.

Zanimivo, da imajo filmi tudi doloèen vpliv
pri sodobnih svetniških procesih, ne v smislu
kanonizacijskega procesa, ampak predvsem
“o`ivitve” svetnika oziroma svetniške osebnosti.
@e v antiki, kot tudi kasneje, so ob branju svet-
niških `ivljenjepisov, še posebej ob poroèilih
o muèeništvu, svetniški liki postali “`ivi” med
poslušalci. To vlogo danes vrši film. Tako je
producent filma Romero, duhovnik Ellwood
Kieser, poroèal, da so bili po ogledu filma pri-
jatelji umorjenega salvadorskega nadškofa Ro-
mera zaèudeni nad moèjo filma in so dejali:

“Za hip sem pomislil, da je Oscar spet `iv.”
Nekateri so dejali, da je bila to najmoènejša
kinematografska izkušnja v njihovem `ivlje-
nju; drugi so dejali, da je film omogoèil izkus-
tvo Boga. Kieser je k temu mogel samo še do-
dati: “Kaj veè bi si lahko duhovnik-producent
še `elel?” (Sanders 2007, 348-349.)

Jo`e Bartolj: Oblika po Roku in sv. Rok,
2009, akril les, 2x 125x25 cm.




�. #

+
 �����
�
)� ��

Filmi imajo moè. Oblikujejo naš svet ter
naše dojemanje ljudi in sveta. Prav zato je zelo
pomembno, da gledamo filme o svetnikih s
spoštljivostjo, a tudi s kritiènim oèesom. Gle-
dalci bi se morali spraševati o odnosu med
tem, kar so videli v filmu, in zgodovinski-
mi podatki ter bi morali biti pozorni na to,
kaj od tega film izpusti, oziroma kaj vklju-
èi. Tudi bi se morali zavedati teoloških pred-
postavk, ki zaznamujejo film ter imeti pred
oèmi razkorak med temi in svojimi lastni-
mi predpostavkami. V svetu, pre`etem s po-
dobami, si ne moremo privošèiti, da bi pa-
sivno sprejemali vse, kar nam prika`ejo na
filmskem platnu (Sanders 2007, 349).

/
� ����
��� ��
�
)� ���
Film deluje kot vir, ki prinaša neko izro-

èilo, tradicijo. Kino je potemtakem eden iz-
med kanalov, po katerem k nam prihajajo
zgodbe, s katerimi `ivimo. Naj se imajo ljudje
za verne ali ne, se morajo sooèiti z nalogo,
kako oblikovati svoje `ivljenje v smislu pris-
vojitve ali zavrnitve doloèenih moralnih vred-
not in filozofskih nazorov. Kljub temu se gle-
danje filmov slednjiè ne bo izkazalo kot za-
dovoljiv nadomestek za religijo, ampak bo
morala religija na Zahodu znova odkriti samo
sebe. Nekateri filmski teoretiki, med njimi
tudi Clive Marsh, zagovarjajo mnenje (Gabig
2007, 75-76), da bi bilo treba podrobno preu-
èevati filme, saj vplivajo na ljudi na mnogo
naèinov: psihološko, socialno, duhovno, mo-
ralno in filozofsko. Prav zato film predstavlja
religiji pomemben izziv, saj spodbuja nere-
ligiozne ljudi k obravnavanju teoloških za-
dev, da bi si ob njih oblikovali pogled na svet
in moralne vrednote. Èe je pri religiji glavni
poudarek izkustvo, ki temelji v veroizpovedi,
je nekaj podobnega tudi pri filmu. Izkustvo
gledanja filmov je povezano z vsebino filma
kot s teološko prakso, medtem ko se teologija
izra`a preko religioznih izkustev, pri èemer
ne gre samo za ideje in preprièanja. Teolo-

gija mora dejansko biti kritièna do kulture
in njenih stvaritev, obenem pa mora biti tudi
kultura s svojimi stvaritvami kritièna do teo-
logije z namenom, da bi teologija uèinkovito
vplivala na dru`bo, saj se tudi sama pojav-
lja prav preko kulture. Biti moramo torej po-
zorni na vzajemno vplivanje filmske vsebi-
ne in socialne izkušnje gledalcev. Tu je pri-
zorišèe za teološki in ne zgolj za znotrajre-
ligijski dialog, saj film deluje kot religija, a
vendar to v svojem bistvu ni.

Literatura
Bazin, André. 1997. Bazin at Work: Major Essays &

Reviews from the Forties & Fifties. New York:
Routledge. Navaja Jolyon Mitchell in S. Brent
Plate (ur.). The Religion and Film Reader, 1, op.
2. New York, London: Routledge, 2007.

Deacy, Christopher. 2007. Faith in Film, v:
Mitchell, Jolyon in S. Brent Plate (ur.). 2007.
The Religion and Film Reader. New York,
London: Routledge.

Gabig, Jack. 2007. Youth, Religion and Film. New
York: Lul Press.

Jump, Herbert A. The Religious Possibilities of
the Motion Picture, http://inscribe.iupress.org/
doi/abs/10.2979/
FIL.2002.14.2.216?cookieSet=1&journalCode=fil
(pridobljeno 4. januarja 2010).

Loughlin, Gerard. 2007. Alien Sex — The Body and
Desire in Cinema and Theology, v: Mitchell,
Jolyon in S. Brent Plate (ur.). 2007. The
Religion and Film Reader. New York, London:
Routledge.

Mitchell, Jolyon in S. Brent Plate (ur.). 2007. The
Religion and Film Reader. New York, London:
Routledge.

Sanders, Theresa. 2007. Celluoid Saints — Images of
Sanctity in Film, v: Mitchell, Jolyon in S. Brent
Plate (ur.). 2007. The Religion and Film Reader.
New York, London: Routledge.

Viganò, Dario Edoardo. 2005. Jezus in filmska
kamera. @upnijski zavod Dravlje: Ljubljana.

1. Seveda ne smemo pozabiti, da smo še globoko v
obdobju nemega filma!

2. V slovenskem prostoru obstajata dva prevoda
naslova fantastiène komedije Groundhog Day:
Neskonèen dan in Svizèev dan.

3. “Ostani tukaj, vrnil se bom.” Slavni citat Arnolda
Schwarzeneggerja iz filma Terminator 2: Sodni dan.


