LETNIK 1II.

LIBRE PENSEE * FREIER GEDANKE

FREE THOUGHT - VOLNAMYSLENKA -

GLASILO SLOVENSKE SEKCIJE SVOBODNE MISLI

UredniStvo in upravni$tvo Praga-Vinogradi, Cesko. — Izhaja vsak mesec in stane 3 K.

Somisljeniki!

Z danasnjo Stevilko zaCenjamo tretji let-
nik. Svobodomiselno gibanje se je na Slo-
venskem komaj dobro pricelo razvijati, in Ze
napreduje hitrih korakov, tako da je obS3el
velik strah naSe svoraznike, ki so nas spo-

Cetka zaniCljivo prezirali in bili prepricani, |

da ni tal med nasim narcdom za svobodo-
miselno propagando upajo da bo i to gi-
banje po kratkem Casu zaspalo.

Toda nam se gre za resnico, mi iSemo
resnico, mi hrepenimo po nji. Resnice ni mo-
goCe ubiti, zato pa ni mogoCe zatreti nasega
gibanja.

Sovraznik pa, ki se boji resnice, he bo
miroval.
bival od dne do dne ostrejSe oblike, saj je
to boj, ki se mora med dvema Cisto si na-
sprotnima svetovoma izvojevati do skrajnosti,
dokler jeden ne podleze.

Somisljeniki, boj do skrajnosti, to je naSe
geslo. Zato pa nas ne sme nikdar dirniti kle-
rikalni nacin bojevanja. Blatili so nas kleri-
kalni Casopisi na najostudnejSi naCin in nas
bodo Se. V tem Casu je ta nacin: bojevanja
nekako ponehal in smo tako tudi midelezni
milosti sloge, akoravno ne vemo, s Cim bi
si bili mi zasluzili to milost pri klerikalnih
urednikih.
viharjem in klerikalni listi bodo gotovo vse
nadomestili, kar so zanemarili.

Ljubljanski 8kof vporablja vso svojo mot
proti nam: vizitacije, leco, spovednico, faso-
pisje itd. Posvetil nam je posebni ,Pastirski
list“, v katerem nas imenuje krive proroke
in zgrabljive volkove v ov¢ji obleki ter na-
pominja ljudi naj se nas varujejo in od nas
beze. Radi mu verjamemo, da mu ,srce
krvavi“ radi naSega gibanja, kakor trdi sam.

V klerikalni reviji ,Cas* pa nas skuSa
znanstvenik teologije A, USenitnik denunci-

' in kakor bi ga mogli.

rati nazgoraj, Ce§ da smo v zvezi z korpo-
racijami, ki so sovrazne habsburSki dinastiji.
Sploh klerikalci so vedno na delu proti nam.
NajrajSe to delajo na skrivnem, ker so v tem
oziru najbolje izSolani. Boje se nas pa tako,
da so jim pri dogovarjanju glede skupnega
nastopanja med liberalno in klerikalno siranko
na Kranjskem morali liberalci obljubiti, da
ne bodo nikakor pospeSevali gibanja Svo-
bodne Misli.

Sovrasstvo klerikalcev proti nam je brez-
mejno, kar pa je Cisto naravno. Zato pa, so-
miSljeniki, bodite prepri¢ani, da bi klerikalci
unicili vsakega izmed nas, kogar bi le mogli
Tega si ne prikri-

Nasprotno boj proti nam bo do- - vajmo. In velika je klerikalna mo& v Avstriji,

zlasti pa Se pri nas na Slovenskem. Bodimo
pripravljeni na vse! Zavedajmo se dobro,
kaj to pomeni biti na Slovenskem prista$
Svobodne Misli.

Te razmere pa naSemu gibanju ne bodo
tisto ni¢ Skodovale, ampak nasprotno. Na
strani S. M. se bodo zbirali le tisti nevstra-
Seni znadaji, ki so iz dna srca prepri¢ani
o potrebi S. M. in cenijo nje ideje nad vse,

| tako da bi rajSe zrtvovali za nje vse, tudi

Sicer pa je vse to le mir pred |

svojo eksistenco, kot pa da bi jih morali za-
tajiti in delati v njih nasprotnem smislu.
V naSem krogu ne bo prostora za vetrnjake
in povrine znataje. Zato pa bo notrajna sila
S. M. tem vetja. — —

Ideje zmagujejo po svoji notrajni vred-
nosti in pravosti! In te notrajne vrednosti
ne more nihce zanikati pri idejah Svobodne
Misli. In odkritosrénih, pravih pristagev si
pridobe ideje le radi svoje notrajne vrednosti.

Klerikalizem pa je znan po svoji notrajni
nevrednosti radi tega pa si mora prislase
kupovati in zbira pod svojo zastavo nezna-
Cajne individuje. Ljudje, ki so napravili v po-
Steni druzbi bankerot, se zatekajo v kleri-



Let. . SVOBODNA MISEL St. 1.

kalni tabor. Mislijo le na svoj lastni pro-
speh, celote ne vpoStevajo

S. M. pa stoji na stali$¢u najsirSega Clo-
vekoljublja. Ona pripravlja sre¢o vsem. Do
te se pride po poti prave slobode, zato pa
S. M. stremi po oslobodenju vsake ljudske
misli bodisi na verskem, gospodarskem ali
socijalnem polju. Pobija predsodke in vraze
in to ne le verske, ampak tudi politicne in
pravniS8ke. Proti vsem tem mora biti name-
rieno nase gibanje.

Cilj S. M. je sreca vseh; da pa se ljudem
slabo godi, tega je kriv druzabni red. Zato
pa je naSa dolznost kot svobodomislecey,
da delujemo na to, da se poruSijo stebri, na
katerih slone druzabne krivice. Sodelovati
moramo pri stavbi moderne kulture, ki
vstvarja ljudsko sreco

To je na§ namen. Vsled vladajoCih raz-
mer pa je naSe gibanje zaenkrat bolj nega-
tivno, ker se pojavlja kot reakcija proti vsa-
kemu suzenjstvu tako duSevnemu kot teles-
nemu. Biti moramo boj za svobodo vesti,
radi tega pa je danes propaganda S. M. v prvi
vrsti naperjena profi klerikalizmu. Kljub temu
pa mora vsak priznati, da S. M. ni jedno-
stransko protiklerikalna. S. M. deluje za slo-
bodo vesti, to je za notrajno slododo, ker
le taka je porok, da se ne povrne stara
reakcija, ampak da bo ljudstvo napredovalo
na vsakem polju kulture.

Zato pa je treba, da postane vsak posa-
meznik notrajno sloboden. Za tem idejalom
stremi svobodomiselno gibanje.

Do prave slobode pa bomo dospeli po
poti samoizobrazbe in nravne vzgoje. So-
misljeniki, izobrazevati se moramo temeljito.
V samoizobrazbi je naSa zmaga. Z ozirom
na naSe delo in Sirjenje svobodomiselnih
idej, pa se CeSCe spominjajmo sledeCe Hav-
lickove misli, katero je napisal 1. 1850 v ,Slo-
vanu“: ,Poucevati ljudstvo, odpirati mu odi,
ne prinese sicer takoj velikih oCividnih uspe-
hov; toda v resnici je to jedina prava pot
k bodo¢i slobodi in ravnopravnosti. Zato pa
naj bo vsak, kdor je Ze priSel k spoznanju,
ucitelj tistih, ki zive Se v temi . . .“

Somisljeniki, zavedamo se, da smo iz
ljudstva, iz8li smo iz njega, njega del smo.
Delujemo za celoto. Zato pa ne smemo biti
malodu$ni, ako nas veCina tega ljudstva
v svoji zaslepljenosti zmatra za svoje sov-
raznike. Ono tega ni krivo, krivi so tisti, ki
ga uCe neresnico mesto resnice. Mi pa po-
kaZzimo, da hotemo dobro vsem, konecno
mora vsak to spreviditi. Tudi najbolj zane-
marjene mase bodo priSle k pravemu spo-
znanju.

K spoznanju pa bodo prisli ljudje s sa-
mostojnim premisljevanjem. Samostojno, ra-

)

zumno misljenje pripravlja pot k uresni¢enju
idejalov S. M.

Navadno ljudstvo pa se najlazje pripelje
k razmiSljanju, ako se mu vzbuja verske
dvome. In povzrotati v ljudeh versko skepso,
je vazna naSa naloga. S tem izvrSujemo je-
dno glavnih svojih dolznosti, namre¢ da iz-
podkopavamo tla verskemu despotizmu, ki
je kakor pravi Havli¢ek izmed vseh nasilstev
najhujSe in najnevarnejSe, ker izrablja na in-
famen nacin bozje ime ter tako skriva svoj
pogubonosni strup in slepi neizobrazeno
ljudstvo.

Na temelju verske skepse se more poro-
diti Sele prava izobrazba, ki pelje k notrajni
slobodi, katera edina more biti tfrajna. To je
zaenkrat na§ program.

In nacin bojevavia? PoSten! Hinavstine
na$§ boj ne pozna. To je bojno sredstvo kle-
rikalcev; ako jih hotemo premagati moramo
rabili boljSe orozje. Tudi za dobro, posteno
stvar, se ne sme nikdar bojevati z nepoSte-
nimi sredstvi, ker to bi bil istotako jezui-
tizem, katerega strupa se mora S. M. ogi-
bati povsod in vsikdar.

Letodnji letnik S. M. bo nadaljeval v smi-
slu prejSnjih dveh. Pecali se bomo z katoli-
cizmom, svobodno Solo, locitvijo cerkve od
drzave, razporoko. Posebno pozornost bomo
obrnili na propagando za brezverstvo. Ne
bomo pa zanemarjali nobenega vpraSanja
modernega svetoviega naziranja.

Kar se ti¢e naSe organizacije, moramo
Se posebno povdarjati, da ni polticna am-
pak kulturna. Ker pa so zlasti v Avstriji kul-
turna vprasanja navadno odvisna od politic-
nega stanja razmer, zato bo potreba, da nasa
organizacija zavzame tudi stalisCe napram
potiti¢nim strankam. To naj se pa ne zgodi
prej, dokler ni organizacija vstanovljena de-
finitivno, kar se ima zgoditi za Casa prihod-
njih velikih pocitnic. To bo vaZen korak,
zato pa naj se ga stori v sporazumu z vsemi
somisljeniki.

Somisljeniki, storimo vsak svojo dolznost,
potem lahko hladnokrvno in z mirnim srcem
motrimo razmere po domovini, ki sedaj niti
ne morejo biti drugacne. Pojdimo pa na delo
in vstvarjajmo razmere, po katerih hrepenimo
in za katere toraj delajmo vztrajno in ne-
vstraSeno !

Urednistvo.

Svobodomiselnost in nravnost.

Klerikalni listi se pritoZzujejo nad nemo-
ralnostjo mladine, nad spolno razuzdanostjo
danaSnjega Casa in nad sploSnim nravnim
propadom moderne dobe. Kot vzrok vsemu
temu postavljajo brezbostvo in nevero mla-



Let, ll.

dine in kot edino resilno sredstvo klicejo na
pomo¢ marijne druzbe in mladeniSke organi-
sacije. Klerikalci naj pometajo pred svojim
pragom. V zadnjem Casu smo imeli dovolj
prilike sliSati o ,moralnosti“ v klerikalnih
vrstah, in celo v klerikalnih vzgojevalnih in-
stitutih. Dogodki v Milanu, Neapolju, Rimu,
v Mijah, v Trstu iu Curihu so dokazati do-
volj, kako malo varuje ona ,vera“ pred mo-
ralno propalostjo in kako pogosto jo naravnost
podpira, kaj naj reCemo 3ele k dogodku na
Moravskem, kjer je jezuit posilil na smrt bdlno
dekle, ko jo je priSel obhajat, in ko bi pisali
zgodovmu vsek tak ,slucajev® bi dobili lepo
sliko klerikalne ,morale®. Tudi marijne druzbe
so pokazale, da samo ime ne varuje, da go-
tovi zegni v&asih ¢loveka res spravijo v poze-
gnani stan. NeCemo danes govoriti o vsem
tem, kar se skriva v takih organizacijah.
Bodota zgodovina bo o tem govorila. Kon-
statiramo samo, da vse te organizacije niso
nikaka sila ljudske morale in da so to le po-
gosto gnezda najveCje nemoralnosti. Je do-
volj zalostno, Ce cerkev, ki nosi baje s seboj
Kristusov nauk brastva in ljubezni, s tem
deli svoje vernike v ljudi vi§je in nizje vrste,
v sinove in héere marijine in nemarijine in
daje s tem ljudem, ki nosijo plav ,pankelc®
prednost, da smejo gledati na druge ljudi,
kot na nchaj niZzjega. Neko¢ smo ze pove-
dali, da so vse te mladeniSke in marijine
organizacije povsod le polititnega znacaja,
da je v njih pripravijena le armada, ki se
na komando v politicnih borbah pozene
v boj. O moralni vrednosti raznih klerikal-
nih inStitutov in inStitucij se je Ze pisalo in
se bo §e. Fakium je, da so razni slucaji
in — procesi, ki nam kazejo dovolj, da se
pri klerikalcih ne bomu ucili moralnosti. Sek-
suelno vpraSanje je prislo v zadnjem Casu
v ospredje in premisljajo o njem resno i filo-
sofi i pedagogi, piSejo se o tem knjige in
Casopisi in ustanavljajo se druStva, ki imajo
namen povzdigniti sploSni moralni nivo, oz.
varovati in reSevati mladino pred propadom.
Aktualno je bilo v zadnjem ¢asu vpraSanje
o ,sexuele Aufklirung®, t. j. mladino naj se
pouli o seksuelnem vprasanju v Soli ali
doma, o pravem Casu, z ono resnostjo, ki
jo ima to zivljenjsko vpraSanje. Docim so
bili eni za to, da se to zgodi doma, hoteli
so drugi, da to store uCitelji in drugi, da naj
imajo to nalogo Solski zdravniki. Oglasili so
se glasovi proti temu, Ce§ da je sramezljivost
sama najvarnejsi SCit proti nemoralnosti.
VpraSanje je ostalo nereSeno, vendar kakor
je videti, zmaguje prvo in mnogoStevilna
publikacije, ki resno obravnajo seksuelno
vpraSanje, bodo brez dvoma ugodno upli-
vale na mladino. Najti pravo spozna-
njemorapeljati tudik pravemu ziv-

SVOBODNA MISEL St. 1.

ljenju, poznanje samega sebe je
prvi predpogoj samoohrane. Priznali
pa moramo, da je ravno ta stran Zivljenja
pri vsakem nekaj najbolj individuelnega, da
torej sploSne teorije zelo malo pomagajo in
da je v tem oziru potreba samovzgoje. Da-
nasnji moralni propad je naraven pojav, je
senca naSe kulturne dobe. SploSen pojav
v zgodovini ljudstva je, da so velike dobe
nosile seboj tudi velike grehe. Ob jednem
pa lahko retemo, da je v tem oziru med
jasnimi in temnimi dobami zgodovine le ta
razlika, da so prosvitljene dobe svoje grehe
pokazale, temne po so jih prikrivale. V svo-
jem korenu je seksuelno vpraSanje socijalno,
reSenje poslednjega bo peljalo k reSenju
prvega. Za danes je to vpraSanje vzgoje
v najSirSem smislu.

Obljubili smo, da izpregovorimo pred
vsem naSi mladini ob kratkem o Wegener-
jevi knjigi ,Mi mladi mozje“.* H. Wegener
je polozil vpraSanje na samovzgojo in je
zadel pravo. Njegova knjiga mora uplivati
ugodno na vsakega mladega Cloveka. —
Nasa dolznost je izpregovoriti o tem za fo,
ker koCemo moralno zdravo, silno iu krepko
mladino, kakr$no potrebuje ¢as, narod iu na-
predek.

Ako neCemo, da se bo od nenaprednih
ljudij metalo kamenje na moderno kulturo,
teS da nosi seboj moralni propad ljudstva,
je dolznost vsakega naprednega ¢loveka, da
se bojuje proti nemoralnostim so€asne dobe.
Danes, ko vse drzave drze Se razne vere
za to, ker baje ni nravnosti brez vere in
boga, je treba dokazati, da je nravnost vi§ja
nego vera in da je nravnost brez vere mo-
goca. Ne na papirju, v Zivljenju je to treba
dokazati. Danes, ko zvaCajo klerikalni krogi
vso odgovomost za propad nravnosti na ne-
vero iu brezbozstvo mladine, je {reba mla-
g.in-i, da pokaze svojo silo prav s tem, da
zivi nravno.

Splosno se pri nas pod imenom ateist,
brezverec, framason etc. takoj misli najbolj
izprijenega in propalega Cloveka, ki Zivi
v samih najostudnejSih grehih in je celo za-
tajil boga, da bi lazje greSil. Ta predsodek
moremo zniCiti le s tem, da Zivimo nravno,
da s tem dokaZemo, da je ateist, brezverec
etc. lahko popolnoma dober ¢lovek, morda
celo boliS§i nego razni bogamolci in bozji
namestniki.

Danes, ko se progladuje svobodomiselno
gibanje, kot agitacija ljudij, ki kotejo ljud-
stvu vzeti moralo, je treba dejanski doka-
zati, da to ni res, nasprotno, da smo ravno
v imenu morale protiverski. Morala brez vere
dobro obstoji, ker je polozena na trdni te-

*) H. Wegener: Wir junge Minner. 1907,



o Let.ll. SVOBODNA MISEL S$t. 1. - — L

melj sebeohrane, ki je prvi iu glavni princip
zivljenja, vera pa brez morale ne obstoji,
za to vera propada vselej, kadar se morala
emancipira. Emancipacija morale je bila vselej
pogreb starega okamenelega verstva in ta
emancipacija se vrsi tudi danes.

Morala, vzgoja iu drugo je bilo na svetu
pred Kkatolisko cerkvijo in cerkev je bila
vsemu temu do danes le izkori§€ujoca in
kruta maceha. Zato se danes i vzgoja i mo-
rala oCiSCuje, reSuje se iz rok sebiCne ma-
Cehe in Cas je, da jih damo nazaj cloveStvu
v njih pravi in Cisti obliki, da jih ozdravimo
od znakov, ki jim jih je tekom stoletij zadala
nikdar sita maceha.

To se vrSi danes pred naSimi omi. Boj
svobodne misli in svobodne Sole je name-
njen tej emancipaciji: emancipaciji (osvobo-
jenju) morale od verstev in emancipaciji
vzgoje od cerkev. V bistvu pada oboje v eno
¢rto: osvobojenje tloveka v tem smislu, da
se osvobodi iz starih predsodkov, da spozna
dobro in slabo, da se zaveda sam svojih
dolznostij do sebe in druzbe. Prava vzgoja
bo tista, ki bo peljala k pravi morali in
prava morala bo dajala smisel vsaki vzgoji.
Klerikalna vzgoja pa danes tega ne podaja
in ravno danadnji verski pouk je daleC od
tega, da bi vzgajal nravne ljudi. Zato je
treba poseci k samovzgoji, da ona popravi
to, kaz zamudi danadnja Sola. Vsaka svo-
bodna vzgoja vodi k samovzgoji in te je nam
potreba.

Ni torej nikakega nenravnega dejanja, ki
bi ga opravi¢evala svobodomiselnost, na-
sprotno je tem bolj obsoianja vredno, ker
ga je izvrSil Clovek, ki bi se moral pred
vsem zavedati svojih moralnih dolZnostij.
Svoboda spoznavanja mora peljati k pra-
vemu poznanju in pravo poznanje vodi
k pravemu Zivijenju. S Cutom pravice se
mora razvijati tudi ¢ut dolznosti Cutimo-li
v sebi pravico do zivljenja, ki nas obdaja
in vabi v svojo krasoto, moramo Cutiti tudi
¢ut dolznosti in odgovornosti, da dvigamo
in lepSamo Zivljenje, da ne uniCujemo niti
zivljenja niti sebe. Ni nikake svobode, ki bi
opravitevala razbrzdanost in podlost. Svo-
boda sama se zelo masCuje nad onimi, ki
jo zlorabljajo, kajti kmalu jo izgube in po-
stanejo suznji svojih strastij. Kar delamo
svobodno, nas veseli in zadovoljuje. Ni pa
tloveka, ki bi se po nenravnem dejanju Cutil
svobodnega, Zivljenje pada na njega z veljo
tezo. Svoboda torej odklanja vse, kar jo
uni¢uje, in to je vse, kar je slabo, kar je
zlo, kar je nemoralno. Prav poznati svobodo,
se pravi prav ziveti. Svoboda vzgajh zna-
Caje. (Rabelais.) Mi torej nismo svobodni
v tem smislu, da delamo vse kar hoCemo.
Je zakon v nas, in 1o je zakon samoohrane,

= oy P T s S

ki se po njem sodi dobra in slaba stran
naSih dejanj. Pa zakaj smo torej svobodo-
miselni in govorimo o svobodi, fe niti ne
priznavamo svobodne volje,. Mi nismo
svobodni, ampak se osvobojujemo
S spoznanjem.

Splodni cilj duSevnega zivljenja moramo
razumevati v smislu samoohrane. Najvi§ja
formula vsakega individua je sebeohraniti.

Samoohrana je nejvisji izraz Zivljenskega
cilja. Samoohrani sluzi vse vegetativno ani-
malno delovanje. Morda je tudi vi§ji cilj.
Toda tega ne vidimo in ni¢ gotovega o njem
vedeti ne moremo, niti ne potrebujemo. Ako
izpolnimo svoj znani namen, zadostimo
s tem tudi neznanemu (dr. Krej¢i, Preda-
vanje 1907).

Cerkev trdi, da je CloveSka volja svo-
bodna, ob jednem pa trdi, da je k hudemu
nagnjena; ako je nagnjena, torej jo nekdo
ali nekaj nagiba in ni — svobodna. Ampak
cerkev pofrebuje veckrat takih stvarij po
dvoje, da se lazje zmaze v vsakem slutajn.

Nasproti temu stoji moderna veda na
staliS¢u t. zv. determinizma, t. j. Cloveska
volja ni svobodna, ampak se ravna po go-
tovih zakonih in je torej tem svobodnejsi,
¢im jasnejSi so ji zakoni. Da lahko storimo,
kar hotemo v trenutku, to ni svoboda volje
ampak svojevolnost.  ObSirneji to vprasanje
tu ne moremo reSevati, o tem so pisane
knjige.* Mi Cutimo torej v sebi moralno ob-
veznost in odgovornost. To odgovornost Cu-
timo tim ve¢, ¢im jasnejSi nam je nje vzrok
in namen.

Veren Clovek dela vse z ozirom na boga.
Nauci se ga, kaj se bogu dopade, kaj se ne
dopade in da bi rajSe delal dobro nego zlo,
se mu obljublja, da bog dobro placuje in
hudo kaznuje. Toda mi lahko takoj vidimo,
kaj je to dobro in zlo. To ni nekaj, kar so
nas Sele nautili, ampak to je to, kar vrsi
vsak Clovek kot posten ¢lan CloveSke druzbe,
zato ker mora tako delati, ker bi sicer delal
v pogilelj sebi in druzbi. NaSe dobro ne ko-
risti bogu in naSe slabo ne Skoduje bogu,
ampak koristi ali Skoduje nam, posameznemu
Cloveku in s tem druzbi. Pravimo, da bog
dobro platuje in hudo kaznuje; ako delamo
dobro samo za placilo in se slabega ogib-
ljemo samo iz strahu pred kaznijo, je to slaba
morala in niso pravi nagibi, ki nas vodijo.

Za otroSko dobo ljudstva je to morda

‘potrebno, toda to ni kako viSje razodetje,

ampa naravno pojmovanje tega, da so do-
bri sretni in hudobni nesrecni. Mi vsi smo
vzgojeni o tem, da je bog tako zapovedal.
Toda pomislimo, da naSa moderna doba

* Dr. Fr. Krejéi: Svoboda vile a mravnost.
wOtazky a nazory.® Laichter, Vinohrady 1907, Dau-
det: Ali ima ¢lovek svobodno voljo. Prevod iz franc.



Let. [I1.

prej ali slej pripelje ¢loveka do drugacnih
nazorov, da ve, da tega ali onega ni bog za-
povedal, ampak da mora tako biti, ker je
to naraven zakon. Ali bi torej ne bilo umest-
nejSe, da poloZimo svojo vzgojo na to, kar
je neizpremenljivo, nego da polagamo na
bajke, ki jih kmalu ne verujemo. In Ce danes
mladina, ki naravno kmalu izgublja staro
vero in i5Ce novih potij, pogosto pada iz
ednega ekstrema v drug, pa je temu vzrok
prvotna vzgoja, kajti stara podlaga se je iz-
podmaknila in nova se ni takoj ustvarila.
Morala, nje vzrok in namen bo torej tem
jasnejSa, ¢im bolj jo osvobodimo od verskih
primesi in stala bo tem trdnejsi, na Cim bolj
naravni temelj jo postavimo. In ta temelj je
princip samoohrane: ohrana posameznika
in druzbe. SliSal sem pred nedavnim preda-
vanje znanega finskega narodnega voditelja
Heleniusa. Govoril je o boju na Finskem
proti prosfituciji in alkoholismu. Med dru-
gim je rekel: ,Mi smo mal narod (Fincev je
neka] nad 2 milijona) in mi preveC potrebu-
jemo mladino zase, nego da bi jo dajali
uni¢evati dvema takima sovraznikoma clo-
vestva.“ Govorim slovenski mladini, mladini
malega naroda in Zelel bi, da bi si mladina
sama ponovila te besede: ta narod ponizen,
potlaten, poklerikaljen prevet potrebuje tvojih
sil, nego da bi jih smelo uniCevali po svoji
volji ali bolje — brez volje.

Hotel sem reCi:

Klerikalci minajo nikake pravice otitati
nenravnost svobodomislecem, brezvercem etc.,
ker imajo smetij doma dovolj. Klerikalna
vzgoja in verska morala pa ima pogosto zle
posledice.

Svol odomiselnost ne opraviCuje niti ne
podpira nenravnosti, nasprotno hocCe vzga-
jali ljudi na podlagi prirojene morale v smi-
slu samoohrane. Vsak svobodomislec si mora
biti v svesti, da dela za viSjo kulturo Clove-
stva s tem, da Zzivi nravno.

Ho¢emo uravno mladino, bi bo zdrava
v nazorih in dejanjih in zato v imenu nrav-
nosti zahtevamo nove vzgoje, ki bo zidana na
stalno, prirodno podlago, in v imenu naroda in
druzbe zahtevamo od svoje mladine, da se
zaveda svoje dolznosti ter posveti svoje moci
sebi in druzbi.

Nekako isto slaliS¢e zavzema tudi H.
Wegener. Autor se obrata pred vsem na
spolno vpraSanje — mi smo govorili v obCe
— in morda je to za danes najbolj perece
vprasanije.

,Cistost, Sila, Ljubezen“ to geslo je na-
pisal H. Wegener na svoje knjigo in zdi se
nam, da ni treba Romentarja tem besedam.
Govori najpréj o Casti moza naSe dobe.
Dandanes, ko smo v Casu sploSne indivi-
dualizacije, ko hote vsak imeti nekaj svojega,

SVOBODNA MISEL

T T =

ko posamezni jaz hoCe viSje nad sploSnost,
zakaj bi v spolnem oziru bili nekak stroj
brez svoje volje, zakaj bi v tem oziru Sli
s plosnim tokom, zakaj ne postavili se na
svoje staliSCe in reCi: €e drugi tako, jaz ne.

H. Wegener pravi: hofemo biti moderni,
toda to kar nas v tem oziru dela danes mo-
derne, je zelo staro in bi bilo nasprotno sta-
lis¢e moderneje. Hofemo imeti Cast sami
v sebi, hoCemo Ziveti in Cas zahteva od nas,
da zivimo kot Ziva jednotna osebnost, raz-
voja zmozna in pospeSujoa razvoj.

»Niso nikdar ti poslednji, ki dajejo smer,
ampak prvi.* (Bjornsen.) ,Najprej voljo,
potem silo, nazadnje zmago“, (Multatuli)
s tem zaCenja autor drugo poglavje. Vzga-
jamo se in rastemo pod raznimi uplivi, utisi
tradicijami. In mladina pogosto Zivi pod
domnevanjem, da kaj mora biti, kar ni da
bi moralo biti. V tem oziru se danes vrSe
predavanja za vseuCiliSko mladino in zdi se,
da jih bo treba tudi na srednjo Solo.

Posvetimo svoje moci resnemu delu v pre-
pri¢anju, da to delo vse naSe moti potrebuje
in da zato ni resnica, da je vzdrZljivost ne-
zdrava. ,Ali hotemo biti kakor konj, ki se
da svojim divjim jezdecem goniti in prega-
njati, dokler niso vse sile iz¢rpane, ali ho¢emo
biti, kot jezdec, ki s silno roko vodi uzde in
z varno nogo kroti svojega konja!“ (H. We-
gener.) Z naravnost krasnimi besedami go-
vori pisatelj dalje o spoStovanju do Zene,
o prijateljstvu in ljubezni.

Zelel ‘bi, da bi vsi moji mladi prijatelji
precitali ta odstavek sami, nele po mislih,
tudi po slogu je vzneSen tako, da tudi Clo-
veka, ki morda pozablja na krasnejéo stran
zivljenja naravnost navdudi. Zelel bi, da bi
si take zdrave nazore osvojila slov. mladina
glede razmerja med moZem in Zeno.

Trdna volja nas vodi k oni zmagi, ki jo
nam krasno Zivljenje pozneje poplaca z vsemi
sladkostmi, kakor da se hoce nam skazati
hvaleZno, da je nismo mucili, predno je priel
Cas. Za to klie autor k delu.

(iotovo je, da nas motijo razne misli,
toda: ,mi ne moremo zabraniti, da bi vrabci
nam nad glavo ne letali, moremo pa zabra-
niti, da nam na glavah ne stavijo svojih
gnlczd “ Gre se pred vsem, da se ohranimo
zdrave: dudevno iu telesno.

Pred vsem je torej obsojati onanijo, du-
Sevno ali telesno. Je to najstra$nejdi napaka
mladine, najve&ji greh zoper svojo mladost,
zoper svojo veselo mlado silo, zoper svojo
bodo&nost.

V tem ima vzgoja prvo besedo. Ne manj
obsojanja vredna je prostitucija, kajti to je
pot, ki Z nje pogosto ni reSitve nazaj. Lahko
reCemo s pisateljem, da vsi ti ekscesi mla-
dine izvirajo — ne iz nevere, ker se verska

5 - g



e Let. lll. SVOBODNA MISEL St 1.

kriza zatne mnogo pozneje — ampak iz ne-
poznanja in nevednosti, iz napa¢nih predstav
o zivljenju in njegovih skrivnostih, ker se
z mladino-menda zaradi morale ne govori
jasno in resno, ampak se jo puSta na ne-
jasnih potih, kjer blodi, dokler ne izprego-
vori zdrav razum: In kolikrat je to prepozno,
ker so prej mlado otroSko duSo obvladale
druge mamljive sile. V tem oziru potrebu-
jemo vzgoje v rodovini in v Soli. In v zad-
njem poglavju govori pisatelj tudi o narodu.
Hotemo li silen narod, vzgajajmo ga.

Pred vsem pa vzgojimo sebe silne in
zdrave. Omenil sem besede Heleniusove in
vidimo lahko, da je v tem velik kos naSega
narodnega vpraSanja, saj je to vzgoja naroda.
Ne mladeniske svete organizacije niti marijne
druzbe ne, vzgoje mladine, ki jo potrebujemo:
vzgojiti se moramo sami.

Clovek prost, svoboden od predsodkov,
silen sam v sebi, zdrav v nazorih in prav
pojmujo¢ Zivljenje, to je nad cilj. To potre-
buje doba in mi. Hofemo biti svobodni -—
toda svobodni smo, Ce Zivimo po naravnih
in druzabnih zakonih. Da pa te zakone jasno
vidimo, jih moramo ocistiti verskih primeskov
ter jih podati mladini. Mislimo svobodno in
spoznavazjmo, s poznavanjem Sse osvoboju-
jemo, kajti naSa dejanja bodo temeljela na
globokem poznanju dobrega in slabega.

Stem bomo vzgajali v sebi nravne ljudi
in dobre c¢lane CloveSke druzbe in s tem
bomo dokazali, da je nravnost viSja nego
vera in da je naravna potreba, da se vzgoja
mladine in druzbe postavi na podlago mo-
rale — brez bogov, kajti mi smo bogovi in
sebi Zivimo in posvetimo Zivljenje.

Razvoj razmerja med cerkvijo
in drzavo v Avstriji.

Rimsko-katoliSka cerkev je bila v Avstriji
mnogo stoletij vladajofa cerkev, ki je vii-
vala najraznovrstnejSe predpravice. Njeni
uradniki duhovniki so bili prosti vseh drzav-
ljanskih dolznosti; imeli so svoja duhovniSka
sodiS¢a, niso placevali davkov, pat pa so
imeli pravico pobirati davke v ,cerkvene®
namene. Cerkev je vrejala javno Zivljenje in
drzava ji je morala sluziti s svojo oboro-
zeno silo.

Novi temelj razmerju med cerkvijo in
drzavo je postavil Jozef Il. V isti dobi je
bila po vplivu francoske revolucije prokla-
mirana svoboda vesti in kulta. Amerika je
Sla v tem ozirn najdalje; tu je bila progla-
Sena popolna verska svoboda in posledica
te svobode popolna loCitev cerkve od drZzave.
Cerkev se je morala umakniti na polje za-

sebnega prava, kakor katerakoli zasebna
druzba in drzavni uradi so prevzeli v svojo
upravo vse zadeve, ki se ti¢ejo zakona, Sol-
stva, sirotiSnic, matrik itd.

V Evropi pa je hotela cerkev obdrzati
svoj vpliv in mo¢ s pomocjo t. zv. konkor-
datov, t. j. pogodbami med papeSko stolico
iu posameznimi drzavami, na temelju katerih
naj bi se doloCilo meje med cerkveno
in drzavno kompetenco. V Avstriji je bil
tak konkordat sklenjen dne 18. avgusta 1855
in proklamiran s cesarskim patentom iz dne
5. listopada 1855 §t, 195 dr. z. Ta konkordat
je zelo omejil pravice drzave; sio pogodbo
je dobila cerkev zopet v roke administracije
katoliSkega Solstva, vstanovljena so bila zo-
pet cerkvena sodi§¢a, katerim so bile izro-
cene zakonske zadeve katolicanov; cerkvi
je bilo zajamCeno priviligirano staliS¢e na-
pram drugim konfesijam.

Ko pa je bila Avstrija tepena pri Kra-
ljevem Gradcu, kjer je premagal pruski uci-
telj * avstrijske generale, ni bilo mogoCe vec
vzdrzati starega sistema. Proklamirani so
bili drzavni osnovni zakoni iz 1. 1867., ki
jam&ijo vsakcmu popolno svobodo vere iu
vesti, poleg teh pa Se dal§ji zakoni: Zakon
iz dne 25. maja 1868 8§t 47 dr. z, na te-
melju katerega je bilo urejeno zakonsko
pravo, zakon iz dne 25. maja 1868 S5t. 48
dr. z., ki ureja Solske razmere in zakon iz
dne 25. maja 1868 S§t. 49 dr. z, ki ureja
interkonfesijonelne razmere drzavljanov. To
so tako zvani majevi zakoni, ker so bili vsi
izdani dne 25. maja.

Ko pa so v Rimu zbrani kardinali pro-
glasili papeza za nezmotljivega, proglasil je
30. junija 1. 1870. grof Beust rimski kuriji,
da smatra avstrijska vlada konkordat kot
odpravijen.

Sedaj je pridla naloga na vlado, kako
uravnati razmerje drzave k cerkvi; vladna
dolznost je sedaj bila izvesti popolno loCitev
drzave od cerkve in postaviti drzavo na inter-
konfesijni oziroma na brezkonfesijonelni te-
melj, kakor bi to popolnoma odgovarjale
osnovnim drzavnim zakonom.

Toda Avstrija je zopet pokazala svoje
staro nazadnjasko lice. Zopel se je pokazala
Avstrija kot zvesta sluzkinja Rima. L. 1874
je bila izdana druga serija majevih zakonov ; ti
zakoni kazejo,dase je bilo takrat misel popolne
loCitve cerkve in drzave opustilo; bil je izdan
na videz liberalem zakon iz dne 7. maja 1874
§t. 50 d. z, o pravnih razmerah posameznih

* Na Pruskem je bila Ze pred {o vojske
vpeliena splodna Solska obveé®nost. Zato pa je bile
prusko vojastvo mnogo bolj izobrazeno kol avstrijske,
kar ima gotovo tudi v voiski vpliv. In to je bil tudi
glavni motiv, zakaj se je uvedlo tudi v Astriji splosnc
Solsko obveznost.



verskih druzb; z prvim Clankon tega za-
kona se izrecno odpravlja kondordat od strani
drzave; toda katoliSka cerkev je obdrzala Se |
vedno neko priviligirano staliS¢e v drzavi;
istega dne je bil izdan zakon S§t. 51 dr. z.
o prispevkih za verski zaklad in zakon iz dne
20. maja 1874 St. 68 dr. z. o pogojih, pod
katerimi drzava prizna kako versko druzbo
kot od drzave priznano konfesijo.

Zdelo se nam je potrebno navesti ta
splodni razvoj, da bodo vsakemu naSemu so-
misljeniku nadaljna razpravljanja, ki so v naj-
tesnejSi zvezi z razmerjem med cerkvijo in
drzavo tem jasnejSa. V leto$njem letniku ho-
¢emo med drugim namre¢ tudi razpravljati
0 razvoju in stanju zakonskega prava v Av-
striji, o Solstvu, o svobodi vere in vesti zlasti
pa Se o razmerju zakonov k brezvercem.
Na vse te zakone znatno vpliva razmerje
drzave k cerkvi. To so sploh vpraSanja, na
katera pride redno govorica, ako se gre za
locitev cerkev od drzave, od katere zahteve
svobodomisleci ne bodo nikdar odstopili,
ampak jo bomo zahtevali vedno glasneje in
bomo vedno delovali na njeno koncno ure-
snitenje. Klerikalci hocejo spraviti Avstrijo
popolnoma pod jerobstvo papeske stolice,
mi svobodomisleci pa hoCemo, da se otrese
sploh vsakega vpliva duhovniSke vlade, ker
hotemo demokratiCeu, socijalistiCeu, res svo-
bodomiselen drzayni ustroj, drzavo, ki bo
zagotovila sreco v sem, doCim cerkev obetajoc
vse le na ,onem“ svetu, navaja ljudi k temu,
da se ne zavedajo svojih pravic, ampak se
puste izkori§Cati. Zato pa mi moramo biti
najostrejsi boj proti vsemu, kar je cerkvenega.

®* " ®

Pismo iz Rima.
Na novega leta den 1909.

Razni obcutki so me obdajali, ko sem se
odpeljal ez mejo v tuji svet. Sicer mi je
bilo znamo ze prej nekoliko tujih (lcicla,[
vendar Clovek si predstavlja nove utise, ka-
fere mu zamorejo napraviti Se nepoznani
kraji. Najprej se ustavim v Kolinu, znani
slovenski bozji proti ,Kelmorajn“, kamor |
so nosili nasi pobozni pradedje denar, saj,
je pa tudi taka velicastna stavba, kot je Ko-
linski dom, morala stati ogromnih Zrtev in
dela, ker je v resnici umetniSko dovrSeno
delo tedanje arhitekture.

Iz Kolina pa se odpeljem v Bruselj, ce-
njenim Citalcem znamo srediS¢e svobodo-
miselnega gibanja, Bruselj, slavno mesto
Belgije, je jako prijazno in licno mesto, po
svoji zananjosti pravi ,mali Pariz“, v indu-
striji pa zavzema eno glavnih toriS¢ zaparo- |
evropskih podjetij, sai je naravno krizice |
angleske, nemske in francoske veletrgovine.

Let. lll. SVOBODNA MISEL St. 1. ——

Kakor je Belgija, predvsem Se Bruselj,
gospodarsko in trgovsko zelo rozvita in bo-
gata dezela, istotako zavzema tudi na kul-
turnem polju Castno mesto med evropskimi
narodi. Naravnost Cuditi sem se moral Ci-
losti in delavnosti belgijskih kulturnih drus-
stev, ko me je generalni tajnik S. M. g. Fur-
nemont, advokat in drzavni poslanec, kate-
rega sem obiskal v parlamentu, seznanil
s podrobnejSim programom belgijskih svo-
bodomislecev in  njihovo pozrtvovalnostjo.
Zato je pa¢ umevno, da ta mnogoStevilma
bojna vrsta najvecjih znanstrenikov ter naj-
uglednejsih politikov in umetnikov, nastopa
povsod zmagovalno in zanje najlepSe uspehe.

Ob tej priliki sva preSla tudi na sloven-
sko zvezo svobodnih misliteljev, ki se nahaja
sicer Se v povojih in se ima bojevati na
vseh straneh z mocnimi nasprotniki, toda
je za mali Cas naravnost impozantna in za-
vzema nele Castno mesto med svetovnimi
zdruzenji S. M, ampak tudi prvensko mesto
med svobodomisleci slovanskega juga. Da
znajo to ulogo naSe Svobodne Misli ceniti
vsi svobodomisle¢i in napredni mozje za-
padnih  narodov, sem sec preprical ravno
iz izvajanj generalnega tajnika svetovne svo-
bodomiselne lige, ob ¢nem sem pa zacutil
v sebi ponos, da more biti ravno naSa orga-
nizacija prva, ki naj pripravlja Jugosiovanom
pot do svobode prepricanja in znanosti.

(Dalje prih.)
® @ e

Odgovor obcanu J. B. iz K.



Let. 1.

Zaplenjeno.

SVOBODNA MISEL St. 1. -

®* e e

V premisljevanje vernim slovenskim
katolicanom.
(Brez Skofovega dovoljenja.)

Duhovnik P.Ivan Brinck je I. 1906 na socija-
listitnem zborovanju v Antverpnu zelo ostro
govoril proti vojskam. Med drugim je rekel:
,Bodite solidarni vi vsi, kateri ste prisiljeni slu-
ziti kapitalizmu, kadar izbruhne vojska, ker
vojske so dandanes le provokacije kapita-
listov drug profi drugemu zaradi interesov.
V vojski najdete v vrsti poleg sebe zida in
kristjana, vernika in svobodomisleca . .
V istih vrstah se vas pohablja in pobija,
toraj bodite si bratje v poStenem boju za
pravico in svoje blagostanje. Sam Kristus
je napravil s tem, da je izgnal iz tempeljna
kupcevalce revolucijonarni korak. Revoluci-
jonarni Cut, to je ogorCenje, katerega po-
vzrot¢i ostudno kapitalistitno izkoris¢anje, ki
pripelje do takih katastrof kot je bila n. pr.
nesreca v Courriéres.“ — V Belgii pa imajo
vlado v svojih rokah katoliski klerikalci in
duhovnik Brinck, ki je tako odkritosrino go-
voril proti vo]skam v smislu naukov Jezusovih,
je moral zapustiti radi tega BL‘];..]]H prisiljen
od katoliSko-klerikalne vlade. — Nemski ple-



— Let. IIL.

menita§ Otto von Monteton, pisatelj in od-
gojitelj kraljevskih sinov, je izdal v Berlinu
l. 1899 knjigo, katera je izSla v zaloZniStvu
vojaske knjigarne R. Felix, v kateri pouCuje
mladega princa, bodoCega vladarja, na sle-
deCi nacin:

,Ze je tu tisti Cas, v katerem se bode
klicalo: Kupuijte, kupujte naSo volno, naSe
zito, zelezo, sladkor in premog — Ce ne —
mi bomo streljali! Potrebujemo dandanes po-
stojank, skladiS¢, trziS¢, pristaniS¢, toraj sem
z vsem tem! Ce ne — mi bomo streljali!*

ySeveda ne bomo govorili tako grobo:
Kupujte, e ne bodemo streljali. Ker zakaj
drugega pa je govor, kot za to, da zakri-
vamo svoje misli.“

» Toraj takole se to naredi:
in Zelezu niti govora. Ampak vse lepo vzvi-
Seno in z etiCnimi motivi opremljeno. In se-
daj, diplomatje: Na delo! Delujte! Mi pa
bodemo med tem pripravljali kanone!*

Kako odkrito priznanje hinavskega nasil-
neza in da bi mladi vladar vedel, kako go-
voriti in ljudi slepiti z vzviSenimi etiCnimi
motivi, navaja mu nasleduji primer. Rece
naj z lastnim samozatajevanjem:

.Lgoistitne in sovrazne kabinetne vojske
avtokratitnih dob so pri kraju, in le naj-
svetejSe koristi mojega ljudstva so mi pri
srcu in zanje, ljudstvo, potegni mec!*

In dalje pravi gospod Monteton:

,In tudi to je danes jasno, da odlo¢uje
zveza privatnih bankirjev o tem, ali naj bo
vojska ali mir, da so toraj ti bankirji moc-
nejsi, kot pa velesila in radi tega je nujno po-
trebno, da se postavi meje zasebnemu imetju,
ker drzave v drzavi ne mora ravno drzava
trpeti.”

Tu se pokaze pisatejl kot plemenita$, ki
se zaveda svojega fevdalnega razrednega
staliSta ter prikrito namigava, da naj se
omeji mo¢ kapitalistov, katerim dandanes
fakticno vojasStvo sluzi; to bi bilo namreé na
korist vladarskih rodbin. V kapitalisticnem
druzabnem redu mora oborozena sila slu-
ziti interesom kapitalisti¢nega razreda-burzo-
azije, ki je na vladi, V dobi fevdalnega dru-
zabnega reda je bilo to drugoCe. Takrat je
Stitilo vojastvo dinastije, ki so samovoljno
razpolagale z njegovo mocjo. Dandanes pa
dinastije vedno bolj izgubljajo svojo mot€in
pomen. Zgodi se celo veckrat, da kakega
vladarja usmrte njegovi ,.podlozmkl drugega
spode, tretjega pa odstavijo in mu k vecjemu
dolotijo kako milostno pokojnino. To pa
pri ddnasn]:h razmerah store lahko ftisti, ki
imajo na svoji strano vojastvo. Zato pa vi-
dimo, da imajo vladarji za svojo telesno
obrambo v lastnem stanovanju svojo telesno
straZo, ki naj jih varuje eventuelno pred ,svo-
jimi lastnimi* vojaki. Pri takih razmerah lega

O volni, cukru

SVOBODNA MISEL St. 1.

strah na razne visoke gospode. In ne bomo
se Cudili, da v interesu fevdalnega gospod-
stva — vinteresu vladarjev in njim najblizje
stoje€ih — Monteton priporofa vero in dis-
ciplino:

,Predvsem je potrebno, da bi se pri Sol-
ski vzgoji tudi za Casa vojaske sluzbe bra-
nilo in Castilo sveto vero in prisego na za-
stavo* wDolznost verouditeljev in tudi
Castnikov v armadi je,da bi povdarjali sve-
tost vojaske prisege in jo razlagali.

Ko vojaski novinci ob priliki nabora prvi-
krat prisegajo, stoje poleg oroZniki z nasa-
jenimi bajoneti. ,Nezmotljiva® katoliSka cer-
kev tudi uéi in nje duhovniki vedno ponav-
ljajo, da je vojaska prisega sveta in da je
dolznost vsakega, kdor mora priti v ta slu-
¢aj, da priseze, ker je to bozja volja.

Jezus pa pravi (evang. sv. Mat. V. 34-36
v.): ,A jaz vam pravim, da ne prisegajte ni-
kakor; ne pri nebu, ker je prestol BoZji; ne
pri zemlji, ker je podnozje nogam njegovim;
ne pri Jeruzalemu, ker je mesto velikega
kralja. Tudi pri glavi svoji ne prisagaj, ker
ne more$ ne enega lasu narediti belega ali
Ernega.”

Vojak pa mora priseti, da bo pokoren
svojim predstojnikom ter da bo vdano in po-
slusno izpolnjeval njihova povelja, tiraj da’
bo tudi streljal in moril svoje bliZnje, svoje
brate. In katoliSki duhovniki tudi blagoslav-
ljajo vojake, ko grejo v vojsko z namenom,
da bodo moriliin jih bodre, da naj se hrabro
bore, ker nebeSko plalilo jim ne uide,

Jezus pa pravi: (Mat. V. 44) LA jaz
vam pravim: Ljubite sovraznike svoje* . . .
»Ljubi bliznjega svojega kakor samega sebe.“
(Mat. XXII. 39 v.)...(Mat. XXVI. 51-52 v.):
oIn glej, eden tistih, kteri so bili z Jezusom,
stegne roko svojo in izdere mel svoj, in
udari hlapca velikega duhovna in mu od-
seka uho. Tedaj mu veli Jezus: Vtakni mec
svoj na mesto njegovo; Kkajti vsi, kteri pri-
mejo za me¢, poginili bodo z mecem.“

Tako govori Jezus, ki pravi tudi ,jaz in
Oce sva eno“. Za Casa vojske pa katoliSka
cerkev izpostavlja po cerkvah monStrance,
kjer je po njenem uCenju pri¢ujoc Zivi Jezus
in napominja svoje vernike, da naj prosijo
nebeSkega ocCeta za sreCno zmago. Duhov-
niki pa prosijo iz nebes svetega blagoslova
morilnemu oroZju. — Svobodomislec bi rekel:
Ce je bog, potem je nekaj takega najhujse
razzaljenje boZanstva. Veren Kkatolican pa
mora reci, da je to kletvina zoper Duha, ki
se, kakor pravi Jezus, ne bo nikdar odpu-
stila ljudem. —

Naivni pa so tisti katolicani, ki mislijo,
da se cerkev kaj briga za Jezuzove nauke.
Na navedenih primerah ravno lahko vidijo,
kako gorostasno deluje cerkev proti Jezusu.

)




Let. I

Tisti ljudje, ki dandanes delajo izborno kup-
tijo z Jezusovim imenom, bi ga takoj kri-
zali, Ce bi priSel zopet na svet. Pa kaj se
bomo Cudili, Ce cerkev blagoslavlja nasilje.
Svoj ¢as so bili papezZi tudi posvetni vla-
darji in to v prvi vrsti.

Svojo oblast so pridobili z zvijaCami,
svoje ozemlje in premozZenje so Sirili z tatvi-
nami, goljufijami, umori; na papeskem pre-
stolu so sedeli najspretnejSi ponarejalci in
goljufi z javnimi listinami. PapeZi s svojimi
vojaki so napadali mesta, morili in plenili,
kar se je dalo. Kdor jim je pri tem ,svetem*
opravilu pomagal, je prejel toliko odpustkov,
da je Sel kar gorek v nebesa. Na ta nacin
so si nakopicili ogromno bogastva. Toda
kakor pride tako gre, pravi nas narodni pre-
govor. PapeZi so zgubili svojo drzavo, in to
jih je tako peklo, da se iz same onemogle
jeze do najnovejSega Casa noben t.zv. na-
slednik sv. Petra ni pokazal iz Vatikana na
svobodna italjanska tla. Nekaj vojakov —
Svicarjev pa imajo Se vedno pri sebi, katerih
uniformo vsak opazuje, kdor si gre ogledat
Vatikan, ta muzej srednjega velka.

V Vatikanu Se vedno upajo na zopetno
vstanovitev cerkvene posvetne drzave -
najbrz se zanaSajo na kak Cudez —; sicer
pa je velik del bivSe cerkvene drzave sedaj
vniCen po grozni potresni katastrofi — prst
bozji?! —

Dandanes hijerarhija hrepeni potem, da
bi imel papez svojo lastno drzavo in voja-
§tvo; zato pa cerkveni dostojanstveniki intri-
girajo pri raznih papezu naklonjenih vladarjih,
da bi jih pripravili za vojno proti [taliji, ker
upajo, da bi premagana lalija morala po-
vrniti papezovo drzavo. Tudi ,Slovenec* gla-
silo slov. klerikalne stranke se zavzema,
seveda prikrito, za tako vojsko. In blagoslov
Skofa JegliCa, ki se sam smatra za nasled-
nika, ne vem, katerega apostelina Ze, plava
nad klerikalnimi uredniki in podZiga njih bo-
jevito navduSenje.

Toda dandanes se papezi vsled nemile
jim usode ne morejo vec vojskovati na lastno
roko, zato pa vojastvo le Se blagoslavljajo in
to vojastvo tistih drzav, ki so cerkvi naklovjene,
ki cerkvi dajejo koncesije, ona pa jim sluZi
zvesto in uci vero, katera sluzi vladajofemu
razredu kot policijsko sredstvo. Cerkev kot
ena najbolj privilegiranih organizacij, mora

braniti krivicni danaSnji druzabni red, ker |

z njegovim padcem, bi izginile tudi njene
predpravice. Ker tega iz svojega staliSca
nikakor ne more pripustiti, mora braniti in
zagovarjati tudi vsa nasilne sredstva, s ka-
terimi se sku$a obdrzati velike krivice, In
jedno najboljsih takih sredstev je institucija
militarizma, zato pa pociva na njem cerkveni
blagoslov in pelat bozje volje.

10 —

SVOBODNA MISEL

St. 1.

Te vrstice so v prvi vrsti namenjeme vam
verni slovenski katoli¢ani! Zato se pa skli-
cujem pri svojih trditvah na Cisti nauk Jezusov,
ki je napisan v evangeliju. In mislim, da ste
lahko spoznali, kaj sem hotel povedati, nam-
re¢ to, da Jezus obsoja vsako nasilje, cerkev
pa nasilje blagoslavlja. Iz tega nujno sledi,
da cerkev ne uli pravega izveliCavnega
nauka Jezusa Kristusa. NihCe in tudi sam
ljubljanski $kof me ne more imenovati radi
tega krivega proroka, e hole spoStovati
resnico.

Srce me boli, ko vam moram nadalje
povedati, slovenski katolicani, da imate med
svojimi voditelji v prvi vrsti krive proroke,

Jjudi, ki Jezusove nauke tako zasulejo, da si

jih na tak nacin ni upal niti najbolj krivo-
verski papez.

Govoriti pa vam zopet hoCem z evange-
lijem v roki.

V evangelju sv. Matevza V. 39 v. Citamo:
A jaz vam pravim, da se ne upirajte hudemu:
nego Ce te kdo udari po desnem licu, na-
stavi mu tudi drugo.*

Tako pravi Jezus. DuSa klerikalne stranke
na Slovenskem, doktor sv. pisma |anez Ev.
Krek pa je trdil o velikih pocitnicah 1. 1908
v Skofjiloki na zborovanju klerikalnih slo-
venskih fantov, ter jih ucil, da naj tistemu,
ki jim da jedno za uho, vrnejo dve, Stiri ali
pa sto.

In Jezus je ucil. (Mat. VI 15) ,Varujte
se pa laznjivih prerokov“ . .. (Marka XIL 5)
,Varujte se, da vas kdo ne premoti® ...

Slovenski klerikalni poslanci so vedno
pripravljeni glasovati za nove kanone, Vodja
klerikalne stranke Dr. Sudtertic govori za
vojaske zahteve bolj navduSeno kot sam vo-
jaski minister.

Zato pa viverni slovenski kristjani ne ve-
rujle krivim prorokom, ki doma vcasih radi
lepSega sicer govore proti militarizmu, v od-
lo¢ilnth frenotkih pa se zavzemajo zanj z vso
vnemo, ampak posluﬁ'l;t(. raj§i glas svojega
srca, ki vam pravi, da je vojska veliko dru-
zabno zlo. Zato pa, ako hoCete Se nadalje
ostati pri Jezusu, morate z njim vred obso-
jati nasilje. Obsojati pa morate tudi svoje
voditelje, ki zagovarjajo nasilje.

® " e

Dvomi in predsodki.

V dva velika dela bi lahko razdelil danasnje
druzbo : v ljudi, ki imajo dvome, in ljudi, ke
imajo predsodke, z drugimi besedami: v ljudi,
ki verujejo, in ljudi, ki ne verujejo. So sicer
tudi ljudje, ki nimajo niti predsodkov, niti dvo-
mov, ljudje, ki ne vedo, ali verujejo, ali ne ve-
rujejo, ali pa, ki nekaj verujejo, nekaj ne ve-
rujejo, torej stoje nekako v sredi, to so indi-



ferenti. Ampak ti ljudje bolj in bolj izginjajo
in jasnost jih prisili, prej ali slej, da pokaZejo
svojo barvo. Morda nobena stvar ni za ¢loveka
tako nekaj notranjega, osebnega, individualnega,
kakor versko Custvo, toda ker dana3nji Cas v tem
oziru bolj in bolj zahteva jasnosti, ker gotovi
ljudje stavijo to zasebno stvar, kot prvo in
gla'\rno, postaja vera, versko Custvo ali versko
prepricanje bolj in bolj javna stvar in zato se
danes o tem ne govori samo v teologijah am-
pak povsod v javnosti. In ravno s tem izginjajo
indiferentni ljudje ter se priklopujejo ali eni ali
drugi strani.  Med obema stranmi pa postaja
vedno ostrejsi boj: prvi aCitajo drugim, da imajo
verske predsodke, in drugi prvim, da imajo ver-
ske dvome. Drug na drugega gledajo s prezir-
ljivostjo in pomilovanjem, fu in tam s sovrastvom
in nejcvoljo. S tem se veCa in raste boj in se
pospesdnje tudi njegov ugodni izid. Nas mora
ta boj le veseliti, ker je znamenje kulturnega
napredkain znamenje propadajotega klerikalizma.

Dvomi in predsodki! Od kod predsodki in
od kod dvomi, kaj so predsodki in kaj dvomi,
kaj hotejo predsodki in kaj dvomi?... V vsa-
kem tudi najnavadnejSem Cloveku se pojavlja
boj med Custvom in razunnom.

Pogosto nas Custvo vabi za sladkim in pri-
jetnim, kar razum spozna za slabo in Skodljivo.
Zmaga ali Custvo ali razum.

Pravimo navadno, da nas Cuti in Custva va-
rajo in zapeljujejo, docim nas trezni razum skusa
peljati vedno po pravi poti. V bistvu je torej
boj med dvomi in predsodki, boj med Custvom
in razumom. Domisljija, delo nasih Cutov in
Custev, ustvarja svetove, ki o njih trezni razum
trdi, da jih ni. Domisljija raste sama v sebi in
je vedno vetja. Opazujemo lahko gotove ljudi,
ki se prepuste domisljiji: laZejo sami sebi in si
verjamejo.

»Jaz sem preje Cutil, nego mislil,* pravi
Rousseau in celo Clovestvo je preje Cutilo nego
mislilo in si je ustvarilo svoje nazore o bogu
in bogovih, o svetu in svetovju, o svojem za-
Cetku in koncu, preje, predio je premislilo
o vsem. In tako so nastali na podlagi Cutov
in Custev in domisljije prvi miti in bajke o bogu,
svetu in Cloveku, in jednako so se ponavljali
v poznejsf dobi. Ofroci so podedovali te na-
zore od starisev in fako je Slo od rodu do rodu,
dokler ni zrelejSa doba prinesla ljudi, ki so po-
mislili in rekli: ni vse tako, tako so si ljudje
izmislili, in da so si izmislili, je Ze to dokaz,
ker je vse fako Clovesko. Razum nam drugate
govori . . . In nastal je boj. Oni, ki so vero-
vali po starem, so otitali drugim brezverstvo
in brezboZstvo, ker se dvomili in niso ho-
teli verovati, kar so jim drugi povedali, in oni,
ki so imeli dvome, so otitali drugim predsodke,
ker so verovali stvari, ki jih nikjer niso mogli
dokazati kot resnitne. Svetovno zgodovino lahko

razdelimo po tek perijodah: od vere do skepse !

" Let. . SVOBODNA MISEL St. 1. — —

in zopet od vere do skepse. Poglejmo v to
zgodovino. Razdelim jo v sledete dobe: Od
miticne dobe do Sokrata, drZavna vera do
ninske skepse, od zatetka cerkve do reforma-
cije, od jezuitov do enciklopedistov, od roman-
tike do danasnjih ¢asov. Zgodovina je uciteljica
narodov, in dasi Voltaire trdi, da se narodi
niso od nje nicesar naucili, upam da bo ona
nas poucdila o tem, kaj je prislo po odlotilnem
boju med dvomi in predsodki.

Prvotni svetovninazor jetorejna-
stal potom Custva in fantazije. Pri na-
rodih, kjer je kultura pocasi napredovala (Egip-
Cani, orijentalski narodi) se je vzdrzal dolgo,
pri narodih pa, ki je njih kultura hitro rastla —
mislimo pri tem na dufevno kulturo — je prisla
skepsa in ga je namestila z drugim, razumnejsim.
Pri Grkih n. pr. komaj par stoletij po Homerju
in Hesijodu, ki kaZeta staro griko bajeslovje
v najlepsi luci, Ze nastopijo skeptiki (Koeno-
fanes (576—480 pr. Kr.) Ze govori zoper
pesnike, ki prevet clovesko predstavljajo bogove
in trdi, da bi si zamorci napravili bogove Crne,
konji v podobi konj i. t. d., da so torej bo-
govi delo ljudij. Ob jednem pa Ze govori, da
je le en bog mogof. Za njim so prisli so-
fisti, ki dvomijo o vsem. Protagoras uci, da je
merilo vseh reli Clovek, da lahko vsak vidi in
si pri tem misli kaj drugega, Gorgias pravi, da
nicesar sploh spoznati ne moremo in Ce spo-
Znamo, ne moremo izraziti.

Jednako Protagoras trdi, da ne moremo ve-
deti, e so bogovi in Se manj, kak$ni da so.

Protagorove knjige so bile seZgane in sam
je bil zaradi brezbozstva izgnan iz Aten. Toda
skepsa s tem ni bila uniCena.

PriSel je Sokrat in je povedal, da samo to
ve, da ni¢ ne ve, drugi pa da niti tega ne vedo.
Toda modri Sokrat je skepso premagal in je
skusal staviti, Polozil je temelj novi filozofiji,
ki sta jo dvignila in spopolnila dva njegova
velika uCenca Plato in Aristotel. O bogovih je
tudi zvesti drzavljan Sokrat dvomil in je rekel,
da Cuti v sebi le neki glas, ki je nekaj boZjega
in da Cuti, da se mora po njem ravnati. So-
krat je moral piti strup. Vzroki njegove ob-
sodbe so bili bolj politicni, nego verski. Olikani
stari Grk ni imel verskih predsodkev in ni moril
zaradi vere. Toda vera je bila takrat Se poli-
ticen faktor in Casi so bili resni. Poleg tega je
bil svet grskih bogov ziva narodova poezija.
Uniciti ta svet se je reklo uniCiti poezijo, umet-
nost. Veda, ki so jo hoteli filozofi dati narodu
namesto vere, se zaradi socijalnih in tedanjih
kulturnih razmer ni mogla razSiriti na $irSe mase,
zato vidimo poslej na oni strani poboZni pri-
prosti narod, ki Se hodi na ,bozja pota“ k raz-
nim svetiScem, kjer se priporota bogovom za
| srecen porod, za dobro letino i, t. d.,, na drugi
! sfrani onega olikanega Grka, ki je hodil v Solo
k filozoform. Pozneje pa se je razSirila skepsa

— ; — e i ]



g = | Let. . SVOBODNA MISEL St 1. o

tudi na prosti narod in bogovi so propadli a
ostali so nenadomeseni, posebno, ko je priSel
polititni propad, Oba velika filozofa, ki sta
prisla po skeptikih, Plato in Aristotel, sta raz-
reSila uganko Zivljenja — dasi v marsifem po-
dotno — vendar vsak na svoj nacin, S tem
se je pokazalo, da celo na tako globokem te-
melju, kakor ga je postavil Sokrat, ni mogoca
enotna ena sama stavba, zato je ostal Grk
za vselej skeptik. Naravno so peljale poslej filo-
zofske Sole proC od nerazresljivih transcedentnih
vpraSanj k Zivljenjskim vpraSanjem. Po boju za
svetovni nazor je priSel boj za Zivljenjski nazor.
Tudi tu se je takoj pokazalo veC smerij, dokler
nista iz vseh ostala dva glavna nazora — v mar-
sicem enaka v marsiCem nasprotna —epiku-
rejski in stoiski. Grika skepsa je globoko
posegla v griko javno in polititno Zivljenje.
Unigila je visoki veliCastni Olimp in njegove
bogove, uniCila je predsodke in polozZila temelj
novi veliki vedi, Grski duh je v nji dosegel
svoj vrhunec. Ona tvori prehod v veliko kra-
liestvo grike vede.

Rimljani so imeli slino bajeslovje, kakor
Grki. Rimljani niso bili poboZen narod. Njih
vera je bila drzavna in imeli so jo zaradi
drZave. Poezija, in druge za drzavo ne-
. vazne stvari so dobile pri Rimljanu Sele pomen,
kadar so dobile pomen za drZavo.

Ono malo vere, kar so jo imeli Rimljani, je
sestajalo iz par zunanjosti Toda to je drzal
Rimljan prav tako zvesto, kakor vse, kar je
bilo rimljanskega. Za Casa prve skepse, je bilo
med Grki in Rimljani Se veliko premalo du-
sevne zveze, nego da bi bila Grecija uplivala
na Rim. Pat pa je pozneje iz premagane Gre-
cije prisla v Rim grSka umetnost in grska veda
in Se nepremagana grska skepsa, ki je pa za-
Cela kmalu premagovati, dozdaj nepremagane
rimske bogove. Posebno ene merizem®* (nazor,
da so bogovi le poboZje CeSCeni stari kralji
in cesarji), je dobil mnogo odmeva o republi-
kanskem Rimu. Toda Rimljan te dobe je imel
toliko opraviti z drzavo, da ni utegnil premis-
ljati o bogovih. Priflo je to pozneje, ko so za-
vladali cezarji in so se bogovi bolj in bolj zlo-
rabljali in je Grecija dobivala vet in veC upliva
nad Rimom. Toda Rimljan ni bil nikdar globok
tlovek. Zadostil se je z zZivljenjsko filozofijo
epikurejca ali stoika. Stoicizem je bolj in bolj
previadoval in je Ze skoraj postal splodni Ziv-
jenjski nazor. Svetisita so se izpraznila. Toda

stoicizem je rekel, da ne ve ni niti o zacetku-

niti 0 koncu — v emur je ravno bila njegova
velika modrost — in mnogostevilni orijentalski
bogovi, ki so se ta €as naseljevali v Rimu, so
budili zaminanje.

Griki duh je premagal skepso z vedo, sla-
botin Rimljan z vero. GrSka skepsa je orala

* Enemeros je Zivel v 2. stol. pr. Kr.

- 12

globoko, ker je hotela ploditi in roditi, zato je
vzrastlo po nji veliko Zivljenje, rimska skepsa
ni orala, ampak je zagrabila in poravnala polje,
ni iskala odgovora, ni imela vpraSanj. Apatija
do vsega globljega leZzi v nji, zato je po nji
s tako urno silo zmagala vera. Edini gr3ki duh
je bil, ki je odlotno odporoval novi veri; filo-
zofske Sole v Atenach, Alexandriji in drugod
v slavnih mestih vzhodnega starega sveta, so
gojile dalje svojo vedo. Ko je kriCanstvo za-
vladalo kot drZzavna vera, nastopilo je proti
tem Solam in proti filozofom. Tako je bila
skepsa premagana, svet je imel ,resnico“. Cas
je bil tako ugoden, odpor tako slab, da celo
notranji boji, ki so nastali v cerkvi glede sv.
Trojice, glede osebe Kristusove i. dr. niso mogli
uniciti nove drzavne vere, ki je postala kmalu
polititna in se branila z oroZjem proti ,never-
nikom*,

Stari svet je bil utrujen, prezivel se je, in
novi narodi, ki so se vsuli vanj, so sprejeli
cerkveno vero kot popolno resnico. Tako je
zidovski bog zavladal nad svetom paganskih
bogov.

Vsaka stvar se prezivi. Tako se je preZi-
vela stara kultura, ko je dosegla svoj visek,
in grabljiva Zidovska dusa je zavladala v njem.
Cerkev se je Sirila med novimi narodi. Posta-
jala je bolj in bolj nasilna in rodilo se je o nji
vedno ve¢ predsodkov. Nje nauk o peklu in
vragu je sedel k veri o Carovnicah, nje nazor
0 bogu k napanemu nazoru glede nevernikov,
nje nazor o svetovju k napanemu nazoru
0 svetovni sestavi (tako n. pr. so antipodi ne-
mogoci, ker bi morali po glavi hoditi, zemlja
ne more biti okrogla, ker bi na sodnji dan na
drugi strani ne mogli Boga videti, mrlica raz-
sekati ne sme zdravnik, ker bi imeli angeli na
sodnji dan preveC dela, predno bi Cloveka se-
stavili* i. t. d.), Taki in podobni predsodki so
se mnozili v srednjem veku, Cerkev je dobi-
vala vedno veC oblasti in moéi, in v Rimu se
je veselo zivelo: ko je cerkev dosegla visek
svoje moci, so se v nji sami pojavili — dvomi.

Bili so to duhovniki, ki so se veC ali manj
Se pecali z biblijo, z evangelijem in tu in tam
s starimi ucenjaki in ki jim je zdrav razum dal
spoznati, da ni vse resnica, kar frdi cerkev in
da je krsCanstvo vse kaj druzega, nego cerkev
in nje nauk. Tako je Ze eden prvih javnih re-
formatorjev Viclef postavil stavek, da cerkev
ne more nikogar siliti, da bi verjel, kar je proti
razumu, Toda cerkev je zahtevala nasprotno:
verovati, tudi ¢e je nesmisel.

Tako so se pojavili reformatorji, du-
hovniki, ki so dvomili najprej o posameznih ne-
smislih v cerkvi, potem o raznih navadah, potem
0 papezu in nazadnje — o cerkvi sami. Cerkev

* Seveda ta nazor ni ovival cerkve ljudi (brez-
verce) sczgati in njih pepel vredi v vodo. Kako bo
neki temi na sodnji dan?



— Let.lll. SVOBODNA MISEL St. 1.

se je zagnala z vso silo o boj zoper te ,ne-
verce“. Toda to niso bili brezverci. Oni so dvo-
mili nad slabim, ker so vedeli, da je v dobrem
resnica. Neverci pa so bili takrat v Rimu na
papeskem stolu in po velikih Skofijah, Kkajti
papeZ in drugi sploh — niso dvomili — ampak
niti verovali niso. Posebno, ko je zmagal hu-
manizem, ki je dobil na papeskem dvoru
zvestih pristasev, je imela cerkev v svojem srcu
vse prej nego Kristusa. Zato je reformacija
v ljudstvu zmagovala, dvomi so zmagali nad
predsodki in Evropa se je loCila v prote-
stantski svet in katoliski, ki so ga sveta
inkvizicija, jezuitje in polititne spletke
s potoki krvi resile stari cerkvi. Tudi tu je bila
skepsa zaCetek novega zivljenja. Veda in umet-
nost so se razvile. Veliki duhovi Cartesius, Ba-
con in drugi ucenjaki so polozili temelj novi vedi.

Dotim se je torej katoliska cerkev iz tega
boja reSila s posvetno silo, nastala je nova
protestantska cerkev na predsodku, da je bi-
blija boZja knjiga, ki ima v sebi vso resnico.
Zavrgla je mesenega papeZa in sprejela papir-
natega. '

Skepsa v cerkvi je bila na ta nacin pre-
magana in jezuifje s svojo moralo in brez-
obzirnostjo so imeli skoraj celo stoletje Cas,
da so med tem, ko se je Evropa morila zaradi
verskih  predsodkov, iznasli  mnogo CudeZev
in svetnikov in zapeljali cerkev na najbolj kriva
pota, kar jih je kdaj hodila. Toda skepsa zu-
naj cerkve ni bila premagana. Na podlagi skepse
je polozil Cartesius svojo filozofijo in veda,
ki je po renesansi tako razcvetela jo je poglo-
bila in razSifila. Iz Francije je prisla — ko je
naSla v Montaigneu svojega glasnika — v An-
glijo, kjer je rodila novo Solo (Hume).

V Angliji je peljala skepsa ven in pro¢ od
cerkve v deizem, v Franciji pa je dosegla
svoj vrhunec v enciklopedistih, ki so postavili
proti veri ateizem.

V Nemtiji se je pojavila sotasno, kot ra-
cijonalizem. Ta smer je postala moda
visjega svefa, zato se XVIIL ‘stoletje . imenuje
vek filozofije. Toda vse to je ostalo last vijega
sveta in prvi¢ v svetovni zgodovini vidimo, da
nastopajo proti cerkvi — troni. (Prosvitljeni ab-
solutizem) Friderik Veliki, JoZef I, Katarina
ruska i. dr. Toda ista Evropa, ki 'se je pred
par stoletji bila za vero, je bila nezmozna re-
forem. In ta Cas je rodil — ljudsko Solo kot
priznanje, da bodo ‘reforme Scle mogote, ko
jih bo ljudstvo razumelo. Predsodki in nesmisli
s0 v cerkvi (katoliSki in protestantski) tako na-
rastli, da se je kot odpor proti njim pojavil
pietizem in janzenizem, Z vedo so se
mnoZile iznajdbe, svet | napredoval, cerkveni
nauki so se izkazali v svitu vede kot napaéni.
Toda cerkev je branila svoje predsodke. Ko-
perni<ov sistem je priznala Sele 1. 1820. ,Faust*
je delo te dobe.

S tem je Evropa stopala na prag novega
stoletja. Velika revolucija in vojske ter
preobrati, ki so se vrSili po nji, je narode ev-
ropske nekako utrudila. Mirno so nosili potomci
boriteljev za svobodo teZo svete alijance.
Jezuitje, ki jih je papez Klemen VI 1779 od-
pravil, so se zopet pojavili, da bi zaftrli nevero.
Toda ni bilo ve¢ mogoce. Visja druzba ni vec
verovala,

Bilo ji je sicer tesno, kakor vidimo v roman-
tikih, toda verovala ni. Clovek se je Cim dalje
bolj vzbujal v Cloveku in je zahteval svoje pra-
vice kot razumno bitje. Nastale so nove drzavne
forme, nove diuzbe, nov Cas. In ta CcCas, ta
druzba je zaCela na celi Crti boj proti pred-
sodkom.

Naj ze imenujemo XIX,. stol. vek iznajdb,
ali vek narodnosti, ali vek zgodovine, ali ka-
korkoli. lznajdbe so bile, ki so pospesile
razvoj, boj narodov je bil, ki je pospesil
popularizacijo kulture, in pogled
v zgodovino je bil, ki je razjasnil tmo, iz
kiere so prisli narodi,

Dvomil je ta vek_o vsem in to je pripra-
vilo pot bodoCnosti. Sel je in pogledal v koren
t. zv. svetemu pismu, evangeliju, dogmam, cer-
kvi. In pokazalo se je, kako in kaj. Danes sto-
jimo kakor na velikanski zgradbi, ki so jo skupaj
stavili ljudje mnogo let; ker je spodaj podl ga
slaba — mojstri so takrat gledali na svoj do-
bitek — zato natau¢no preizkujemo, k:j bomo
popolnoma podrli in kaj porabili, da bo stavba
trdna. In to je tako, kakor pri mostu, ki je stal
na stebrih. In ko je steber postal zanit, so §li
in 80 ga izpodmaknili in most je pal v vodo.
A priSli so razumnej8i in rekli: Ne podirajte
stebra, da se cel most ne podere. Preglejmo,
kaj je v njem slabo in popravimo. In so pre-
gledali in popravili: toda steber in poprava je
bila kmalu zanic.

Pri8li so ljudje in podrli vse skupaj. Toda
polom je bil velikanski. In priSli so drugi in
rekli: Treba je pregledati natantno, kake na-
pake je imel steber. Ali je stal plitvo in iz ka-
kega materijala je bil. Treba je poskuSati, kaj
je boljSe in stalnejSe in gotovejse,

Potem postavimo nov trden steber poleg
starega, in ko bo trdno stal, bo reka odnesla
starega seboj, da ne bo z njim skrbi in na-
potja in stroSkov.

Ponavljam na kratko: Vsak prvotni svetovni
nazor je nastal potom Custva in se pocasi for-
muliral v verstvo ali konfesijo. Ko je vzrastla
kultura, delo naSega razuma in nasih rok, se
je pokazalo marsikaj, kar se je prej smatralo
za resnico, kot predsodek. Rodili so se dvomi
(skepsa), ki so posegali bolj in bolj v vero,
dokler je niso popolnoma uni€ili. Skepsa je
zn 'k viSka kulture. Ona je prehod v boljSo,
popolnejso in razumnejSo uredbo Cloveske druzbe,



Ona je znamenje, da se je stari Zivljenjski nazor
prezivel in da se tvorinovi. Skepsa je naraven
pojav razvoja; po nji navadno sledi upadek,
toda ob jednem se dviga iz nje novo Zivljenje.
V nji je preporod dobe. Ona tvori mejnike
v razvoju evropskih narodov.

Nje sodruga je satira, ki se sotasno po-
javlja v umetnosti. Vidimo torej: Grika kultura
je dosegla svoj vrhunec, in pojavil se je dvom
proti starim bogovom — rimska drZzava je za-
vladala Cez celi znani svet -- in v tem so se
znajala tla pod bogovi njene drZavne vere —
cerkev je zavladala nad vso Evropo — in na-
stal je dvom o njeni sili, ki je obstajala v pred-
sodkih — ko se je boj polegel — je nastal
dvom o njenem nauku sploh — in danes se
dvomi o nje vrednosti. Tako je preSel kriticni
duh iz male Grecije, v veliko rimsko drZavo,
pozneje je preSel na celo Evropo in danes se
je razdiril Cez cel svet.

Na podlagi pridobitev XIX. bo XX. stol.
nadaljevalo boj proti predsodkom. Veliki na-
rodi, lahko refemo, so danes Ze ven iz pre-
hodnega stadija in stavijo Ze positivno.

Mi smo v prehodu. Cutimo globoko versko
skepso. Moramo jo pramagati ter s trdnim kul-
turnim delom stopiti viSe k svobodi narodov.

Pogovori o veri,
Pise Ladislav Kunte.

Dva Cloveka sta se razgovarjala o verskih
stvareh. Prvi je bil katoliCan, drugi je bil svoj
Cas tudi kawolican, da celo katoliski duhovnik,*
toda za Casa tega razgovora (ali bolje razgo-
vorov, ker jih je bilo nekoliko) Ze ni bil véC;
ni pripadal k nikaki cerkvi in katolitani so mu
rekli ,odpadnik“ ali ,brezverec* — toda zakaj
nadolgo in Siroko razlagati? To sem bil jaz
sam. Clovek pa, s katerim sem se razgovarjal,
je bil odkritosrten katoliCan in resnitno veren
in poleg tega je imel Se to dragoceno lastnost,
da je poslual in vpoSteval tudi tuje mnenje in
nazore. Ni to sicer mnogo, toda iz lastne skusnje

* L, Kunte je bil duhovnik in celo njegovi sov-
razniki mu morajo priznavati, da je bil vzoren du-
hovnik. Kjer je sluzboval, je bil splosno priljubljen.
Prisel pa je podolgem in temeljitem premisljevanju do

zakljucka, da je katoliSka vera kakor vse druge vere,

slaba, da celo Skodljiva stremljenjem danasnje druzbe.
Bil je dosleden tudi v praksi, zato pa ni hotel igrati
vloge duhovnika - hinaveca ter je rajsi odloZil svoj
¢rni plasc. Vstopil je v uredniSivo najboljSega na-
prednega Ceskega dnevanika ,Cas“,  Pise mnogo in
kar pride izpod njegovega peresa je izborno, glo-
boko premisljeno, tako da mora wvgajati vsakemu
treznomisletemu cloveku, Sicer pa bodo nasi cita-
telji imeli dovolj prilike, da si sami vstvarijo sodbo
o Kunteju.

i N

— Let. lll. SVOBODNA MISEL St. 1.

vem, da zelo mnogo ljudi in posebno katoliskih
niti te lastnosti nima.

»Nit ne pomaga, Clovek mora nekaj vero-
vati,“ rekel mi je moj znanec, ,ne mogel bi biti
brezverec. Zival Zivi brez vere in jaz nefem
ziveti kakor Zival “

»Je pat vprasanje,“ rekel sem, ,Ce Zivi Zival
brez vere. Pes veruje v svojega gospodarja in
butela, sedajo¢ na lipov cvet, veruje, da v njem
dobi sladkost. Da je to slepi nagon, ne vera?
Dobro, ne bodeva se prerekala za besede. Ne
gre se zato. Toda ali mislite, da so sploh ljudje
na svetu, ki niCesar ne verujejo?“

yKako bi vendar tega ne mislil, ko vendar
poznam celo vrsto takih ljudi? Ali vas morda
to ime dirne ?¢

Nasmehnil sem se. ,Cisto ni¢ ne. Meni, in
mislim, da vsem obCanom, kteri so izstopili iz
vase cerkve in ostali ,brez konfesije’, je Cisto
vseeno: kako nas imenujete; hoCem vam samo
razjasniti smisel tega pojma: brezverec., Go-
tovo vam je znano, in ako ne, pove vam to
vas gospod Zupnik ali kaplan, da so imenovali
kristjane v prvih stoletjih rimski pagani brez-
verceinbrezboZnike (ateiste). Zakaj?
Ker niso verovali v to, v.kar so vero-
vali ti pagani. Niso verovali v stare pagan-
ske bogove: niti v Jupitra, niti v Merkurja, niti
v Junono, niti v Minervo, niti v druge ostale
bogove. Toraj — naSe razmerje k vam je zelo
sorodno temu, v katerem so bili {i kristjani k pa-
ganom: tudi mi ne verujemo tega, kar verujete
vi, ne verujemo v vade bogove ali boga —*

Moj znancec se je priteh besedah kar stre-
sel: ,Boga proklinjate —*

,— zatoraj,“ sem nadaljeval, ,ako nas ime-
nujete nevernike, brezboznike in bogokletneze,
delate ravno to, kar so delali takrat pagani
kristjanom in imate iz svojega stalisa ravno
tako prav kakor oni. Iz svojego stalista, pravim;
le ako je to vaSe stalifCe pravo? Toda ne smeli
bi pozabiti, da kakor so ze imeli ti Kri-
stjani, ki so zametovali pagansko vero in bili
vsled tega od paganov nazvani brezverci in
brezboZniki, .drugo vero in verovali v drugega
boga, katerega paganski svet ni spoznaval, ravno
tako imamo tuadi mi drugo vero, katere vi ne
razumete . . . In Se veliko manj bi ne smeli
pozabiti na dejstvo, da praviloma tisti,
kateri drugim ocitajo brezverstvo,
brezboZstvo in bogokletstvo, nimajo
na svoji strani resnice. Veliki duhovnik
Kajfez je imenoval Jezusa bogokletneza. Ali je
govoril resnico? Ali so pagani govorili resnico ?“

Moj znanec je bil v zadregi. ,To je vendar
nekaj drugega,“ je rekel, da bi zakril zadrego;
toda opazil sem na njem, da si ni na jasnem,
ako vendar le ni resnica na moji strani, Ceprav
se je bal priznati mi to. Uvidel je, da sem opa-
zil njegovo zadrego in rekel: Toda, ko bi bil



mesto mene tukaj redaktor ,Sv. Vojtécha“,*
ali P. Jemelka,** ne ostal bi vam odgovora
dolzan.*

Nisem se mogel vzdrzati smecha. ,Tudijaz
mislim, da ne,“ sem rekel; odgovoril bi mi
z kakim zavijanjem, kateremu bi sam ne verjel,
ali pa z neslano 3alo; mogote tudi z kako
psovko, kakor P. Jemelka to rad dela na leci in
redaktor ,Sv. Vojtécha' v svojem lisru® Ni na-
sprotoval, Nekaj ¢asa molk. Naenkrat pa mi
pravi moj katolican:

LAko mislite, da me odvrnete od katoliske
vere, se zelo motite, Med nami in vami — ne
bom vet rekel: brezverci, Ceprav ste se izrazil,
da vam je to vse eno — med nami vernimi
katoliani in vami je ogromna razlika. Vsak
izmed nas more veselo vzklikniti s sv. Pavlom:
Vem, komu sem verjel!l Mi verjamemo
bogu, nada vera je od boga in iz boga. In vi?
Vi verujete ljudem, va3a vera je od ljudi in iz
ljudiis e

,O tem bi se dalo govoriti,“ sem rekel.
wAli morete reti Cisto resnitno in popolnoma
odkritosréno, da verjamete bogu ?*

,Ne norfujem se vendar pri tako resnih
stvareh.”

»Ne mislim, da se norCujete, sodim pa, da
svojega mnenja niste zadostno pretehtal. Ali mi
morete reCi, v koliko bozjih oseb verujete?
V koliko zakramentov verujete, in kateri izmed
njih je najpotrebnejSi?¢

,Da, to vam prav zelo lahko retem. Ve-
rujem v fri boZje osebe: v boga oCeta in sina
in sv. duha. Verujem v sedem zakramentov
(jih je naStel). Najpotrebnejsi je krst...“

»n od koga ste vse to, kar ste mi ravno
povedali, slisali? Morda od boga?“

Moj znanec je zopet umolknil. Jaz pa sem
nadaljeval :

»Ne. To ste slidali od duhovnika v Soli, In
doma morda od matere. Z jedno besedo od
ljudi — in verujete ljudem.*

.Da, ali duhovnixi imajo vendar svoj urad
od boga!® :

,In od koga ste zopet sliSali to stvar? Zo-
pet od ljudi. Zopet je bil kaplan tisti ali ka-
tehet ali pa kak drug duhovnik, kteri vam je
to rekel in vi ste mu verjeli. In na tem slucaju
se zopet pokaze, da verujete ljudem.*

s loda to je zapisano tudi v sv. Pismu in
to je bilo napisano po navdihnenju boZjem!*

»Vse, o Temur smo govorili ni napisano
v svetem Pismu. Pravzaprav od tega, kar sva
midva govorila, ni¢esar; v sv. Pismu nikjer ne
Citate, da bi bile tri boZje osebe — so tam le
nekatera mesta, katera duhovniki tako razla-

* NajvmazanejSi Ceski klerikalni list, katerega
razdavajo tercijalke kar po cerkvah zastonj:

** Zloglasni Ceski jezuit, ki je znan vsled svo-
jega zavijanja resnice.

" Let. lll. SVOBODNA MISEL St 1. —

gajo; sploh pa prvi kristjani v tri boZje
osebe niti verovali niso. V sv. Pismu tudi ni
zapisano, niti da je sedem zakramentov, niti
da bi bil krst od njih najpotrebnejsi. Resnica
je samo, da duhovniki nekatera mesta v Pismu
nasilno tako razlagajo, kot bi bili ti nauki v njih
obsezeni; ako pa verujete tej razlagi duhov-
nikov, verujete zopet le ljudem. Toda Ce bi bili
tudi v resnici vsi ti nauki in ostali, v katere
Se verujete kot katoliski kristijan, napisani v Pismu
od kod pa veste, da je bilo Pismo napisano
po bozjem navdihnenju? Zopet od ljudi! In
dobro pazite ako hocete, vain dam as za pre-
midljanje: Imenujte mi samo eden Clen
vere ali le jedno dogmo, katere Di
vam ne bili sporfoCili ljudje, ampak
bog, da bi mogli potem z mirno
vestjoreli,dasteverovalibogu,samo
edno tako dogmo mi povejte!®

Moj katolik je bil zopet v zadregi in zopet
je molcal. Kmalu na to pa pravi:

»Toda Cudezi!®

,To je zopet drugo vpraSanje; Ce ste se
ga pa enkrat dotaknil, ostaniva pri njem. Ali
ste Ze videl kak CudeZ?“

»Nisem ga videl jaz — toda videli so drugi.“

» Toraj vi ne, ampak drugi. In vi tem drugim
verujete ?¢

»Verujem — zakaj bi ne veroval ?*

sZakaj — o tem se moreva pogovor ti
drugi¢. Sedaj se gre le zato, da verujete drugim,
da verujete ljudem. Verujete duhovnikom, ve-
rujete tem, kteri so vas vzgojili v katoliski veri,
verujete tistim, kteri vam pravijo, da so videli,
Cudeze — z jedno besedo: verujete ljudemi
In e bi wvprasal druge ljudi, druge Kkatoli-
cane, komu oni verujejo, ne mogli bi vam v res-
nici ni¢ drugega odgovoriti, kakor da tudi oni
verujejo ljudem. Katolik ste iz tega vzroka, ker
je druzba, v kateri ste se narodil, vzrastel, ka-
tera vas je vzgojila, katoliSka; ako bi se bili

narodili med Arabi, bi bl mahomedan in
bi veroval, da imate pravo vero, ako bi
se bil narodil med Kitajei, bi bil budist

in tudi bi veroval, da imate vero, ktera je
od boga. Vsaka vera je vera ljudem, ve-
rovanje ljudem; in ako pravite: mi kato-
lifani verujemo bogu, laZete samemu sebi. Do-
volite sedaj, da b1 vam rekel Se nekaj. Pred
nekoliko leti sem govoril jaz ravno tako, kot
vi sedaj govorite. Spominjam se Se, z kakim
navduenjem sem mnogokrat vernikom pridi-
goval: ,Nasa vera je od boga in iz boga, mi
z vesellem moremo reti s sv. Paviom: Vem,
komu sem verjel . .. Bil sem duhovnik in bila
je moja dolZnost tako govoriti, ker sem Dbil
zato platan; toda v teku nekaj let sem i sam
temu verjel, ali bolje reCeno: prigovarjal sem
si, da je vera, katero oznanjujem, od boga.

15




Veckrat Se mislim na to in se Cudim samemu
sebi, kako da sem mogel verovati in sebe go-
ljufati, da je moja vera, katero sem prejcl le in
le od ljudi, da je ta vera od boga. To pa je
bilo radi tega, ker takrat o teh stvareh nisem
premisljal, da sploh bal sem se o njih premis-
ljati; in kljub temu so se mi pojavljali dvomi,
brez katerih ni nobeden duhovnik; dvomi so
se oglasali v meni, jaz sem jih pa skuSal pre-
magati z raznimi zavijanji in goljufljivimi do-
kazi. Danes vidim ja.no, cdkod je tudi vera
drugih duhovnikov: Ko sem bil mal decek
uCila me je mati verovati in ta me je to uila radi
tega, ker so tudi njo drugi tako nautili. Potem
me je ucil vere duhovnik in drugi ljudje, na
gimnaziji zopet drugi duhovnik in v semenisCu
zopet duhovniki, profe.orji bogoslovja: sami
ljudje in ti so me uCili verovati radi tega,
ker so tudi nje tako nautili drogi ljudje, vriu
tega pa imajo za opravljanje tega posla dobro
plato — drugego dela se niso nau®li. Tako
nauteni smo priSh med Ludi in wéili smo zopet
druge verovati; pravli smo jim, da se to in to
mora verovati, ker je to bog zaukazul; in da
bi nam ljudstvo bolj gotovo verjelo, govorili
smo mu o Cudezh, ki se baje gode v Lurdu
in drugod, akoravno sami teh CudeZev nismo
videli.

Nekateri od nas pa, da bi svoje besede
e bolj podkrepili, so trdili, da so fudeZe v res-
nici videli . .. In ljudje so nam vse to platali
in dobro pladali, tako da je druge uiti vero-
voti zelo dobra stvar, ki mnogo nese . . . Tuko
je to ljubi moj prijatelj: verujete ljudem,
ne bogu in ¢e nekoliko bolj natanko pogledate
in prevdarite to svojo vero, sprevidite, da je
ta vera po veliki velini le sama na-
vada iz dobe prve mladosti, katero na-
vado vam je vcepila druzba, v Kateri Ziite.
In ko bi poznali zgodovino naroda, katerega sin
ste, spoznali bi tudi, da se morate za svojo
katolisko vero, o kateri mislte, da je od boga,
zahvaliti le izvaredni okoli¢ini: krvavemu
nasilju, s pomocjo katerega se je Ce-
ki narod v 17.stoletju prisililo k ka-
toliski veri. Ker ako bi ne bilo tega proti-
reformaciegs nasilja po bitvi na Beli Gori, bil
bil & 8ki narod po svoji ogromni veCini prote-
stant-ke vere in vi bi bili najbrze tudi vzgojen
protestanstko . .. Ali razumite, kaj to pomeni ?*

,Toraj prav ... verujem pat ljudem. Jaz da
veruem le ljudem? O tem moram Se premisijatl.
Toda dobro. Kumu pa verujete vi?“ J

Povedal sem mu, komu verujem in komu
verujemo sploh mi ,brezverci®. Dradi Citatelji
bodo slisali o tem prihodnjic.

-t e

Somiljeniki, Sifite ,,Svobodno Misel“!

= 16 s =

Let. . SVOBODNA MISEL St 1.

Ali so krséanski starisi res prisiljeni pustiti
svoje otroke krstiti? V I1. 8t. Il. 1. naSega lista
smo se, ze pecali s tem vprasanjem. Rekli smo, da
oblasti ne morejo zakonito siliti stariSe k temu ko-
roku! Neki gospod nam je pa potem pisal, da to ni
res, da mi nismo pray pouéeni o tej stvari, temveé
da krscanski starisi morajo dati krstiti svojo deco.
Zato pa se nam zdi pq'lrcbno. da o te] zadevi iz-
pregovorimo jasneje. — Clanek 14, osnovnega drzav-
nega zakona iz dne 21, decembra 1. 1867 S§t. 142
drzavnega zakonika, izrecmo namre dolota, da se
ne more nikogar siliti k verskim obredom. Brez vsa-
kega najmansega dvoma je krst tudi verski obred
in je toraj nepostavno siliti k krstu, — Zakon iz dne
25, maja 1868 §t. 49 dr. z, ki uravnava interkonfe-
sijonelne razmere drzavljanov, pravi z ozirom na
veroizpovedanje ofrok, da zakonski otroci slede
v veroizpovedi svojim stariSem, ako sta oba za-
konska dela iste konfesije; ako ne, sledijo sinovi
otetu, héere materi, ako starisi niso prej po med=-
sebojnem dogovoru drugace odlodili. — V tem za-
konu, ki toraj govori o veroizpovedi otrok, ni nika-
kega sledu o kakem obredu. Ampak ofroci se eo
ipso po zakonu pristevajo v tisto konfesijo, v ka-
teri so stari8i. To se zgodi brez vsakega obreda.
Zakon o kakem takem ne ve ni¢esar. — Zato pa je
stariSem na prosto voljo dano, ¢e hocejo dati krstiti
svoje ptroke. Cisto nepostavno pa dela fisti, ki jih
sili k temu. Svoje somisljenike prosimo, da nam
tako nepostavno ravnanje nemudoma naznanijo.

Upravnistvo. LetoSni letnik smo znatno pove-
¢ali. Temu primerno se je moralo povisati tudi na-
roénino. Vsi tisti, ki e niso poravnali na-
roCnine za lanski letnik, naj store svojo
dolznost nemudoma, — ‘Tisti, ki s0 si narocili
odznake, jih prejmejo v kratkem; narocili smo
nove, Kdor spremeni svoje bivali§te, naj to naznani.
Poslje naj novi naslov in zajedno tudi starh:

el el ese e

Somisljeniki, sifite ,,Svobodno Misel'*; pri-
dobivajte novih narodnlkov; posiljate nam na-
slove tistih, o katerih mislite, da bi se na list
narocili.

»SVOBODNA MISEL*

izhaja vsak mesec
in stane za Avstro-Ogrsko:

17T (o (o VTSR & s | K 3—
polletan ;. =< s s e K 1'50
izven monarhije:
mAletemn i o v . K 4—

Na zeljo se ,SVOBODNA MISEL” posilia tudi
v zaprtem pismu, kar stane 5 K na leto.

Knjigarne in komisijonarji dobe znaten propust.

% G g (f)) jv ¢ S
e e Tl e e e

Izdaja konsorcij ,Svobodna Misel“. — Redaktor L.
Lotri&. — Tiskarna Dyk a Ryba, Praga-Vriovice.



