
konfiskaciji

UBRE PENSEE • FREIER GEDANKE • FREE T H O U G H T  • V O L N A V ^ V S lE N K A • 

GLASILO SLOVENSKE SEKCIJE SVOBODNE MISLI

LETNIK III.

nova izdaja.

Uredništvo in upravništvo Praga-Vinogradi, Češko. — Izhaja vsak mesec in stane 3 K.

Som išljen iki!
Z današnjo številko začenjamo tretji let­

nik. Svobodomiselno gibanje se je na Slo­
venskem komaj dobro pričelo razvijati, in že 
napreduje hitrih korakov, tako da je obšel 
velik strah naše svoražnike, ki so nas spo­
četka zaničljivo prezirali in bili prepričani, 
da ni tal med našim narodom za svobodo­
miselno propagando upajoč da bo i to gi­
banje po kratkem času zaspalo.

Toda nam se gre za resnico, mi iščemo 
resnico, mi hrepenimo po nji. Resnice ni mo­
goče ubiti, zato pa ni mogoče zatreti našega 
gibanja.

Sovražnik pa, ki se boji resnice, ne bo 
miroval. Nasprotno boj proti nam bo do­
bival od dne do dne ostrejše oblike, saj je 
to  boj, ki se mora med dvema čisto si na­
sprotnima svetovoma izvojevati do skrajnosti, 
dokler jeden ne podleže.

Somišljeniki, boj do skrajnosti, to je naše 
geslo. Zato pa nas ne sme nikdar dirniti kle­
rikalni način bojevanja. Blatili so nas kleri­
kalni časopisi na najostudnejši način in nas 
bodo še. V tem času je ta način 'bojevanja 
nekako ponehal in smo tako tudi mi deležni 
milosti sloge, akoravno ne vemo, s čim bi 
si bili mi zaslužili to milost pri klerikalnih 
urednikih. Sicer pa je vse to le mir pred 
viharjem in klerikalni listi bodo gotovo vse 
nadomestili, kar so zanemarili.

Ljubljanski škof vporablja vso svojo moč 
proti nam: vizitacije, leco, spovednico, časo­
pisje itd. Posvetil nam je posebni „Pastirski 
lis t“ , v katerem nas imenuje krive proroke 
in zgrabljive volkove v ovčji obleki ter na- 
pominja ljudi naj se nas varujejo in od nas 
beže. Radi mu verjamemo, da mu „srce 
krvavi“ radi našega gibanja, kakor trdi sam.

V klerikalni reviji „Čas“ pa nas skuša 
znanstvenik teologije A. Ušeničnik denunci-

rati nazgoraj, češ da smo v zvezi z korpo­
racijami, ki so sovražne habsburški dinastiji. 
Sploh klerikalci so vedno na delu proti nam. 
Najrajše to delajo na skrivnem, ker so v tem 
oziru najbolje izšolani. Boje se nas pa tako, 
da so jim pri dogovarjanju glede skupnega 
nastopanja med liberalno in klerikalno stranko 
na Kranjskem morali liberalci obljubiti, da 
ne bodo nikakor pospeševali gibanja Svo­
bodne Misli.

Sovrašstvo klerikalcev proti nam je brez­
mejno, kar pa je čisto naravno. Zato pa, so­
mišljeniki, bodite prepričani, da bi klerikalci 
uničili vsakega izmed nas, kogar bi le mogli 
in kakor bi ga mogli. Tega si ne prik ri­
vajmo. In velika je klerikalna moč v Avstriji, 
zlasti pa še pri nas na Slovenskem. Bodimo 
pripravljeni na vse! Zavedajmo se dobro, 
kaj to pomeni biti na Slovenskem pristaš 
Svobodne Misli.

Te razmere pa našemu gibanju ne bodo 
čisto nič škodovale, ampak nasprotno. Na 
strani S. M. se bodo zbirali le tisti nevstra- 
šeni značaji, ki so iz dna srca prepričani 
o potrebi S. M. in cenijo nje ideje nad vse, 
tako da bi rajše žrtvovali za nje vse, tudi 
svojo eksistenco, kot pa da bi jih  morali za­
tajiti in delati v njih nasprotnem smislu.
V našem krogu ne bo prostora za vetrnjake 
in površne značaje. Zato pa bo notrajna sila 
S. M. tem večja. — —

Ideje zmagujejo po svoji notrajni vred­
nosti in pravosti! In te notrajne vrednosti 
ne more nihče zanikati pri idejah Svobodne 
Misli. In odkritosrčnih, pravih pristašev si 
pridobe ideje le radi svoje notrajne vrednosti.

Klerikalizem pa je znan po svoji notrajni 
nevrednosti radi tega pa si mora pristaše 
kupovati in zbira pod svojo zastavo nezna­
čajne individuje. Ljudje, ki so napravili v po­
šteni družbi bankerot, se zatekajo v kleri­



Let. III. SVOBODNA MISEL Št. 1.

kalni tabor. Mislijo le na svoj lastni pro- 
speh, celote ne vpoštevajo

S. M. pa stoji na stališču najširšega člo- 
vekoljublja. Ona pripravlja srečo vsem. Do 
te se pride po poti prave slobode, zato pa 
S. M. stremi po oslobodenju vsake ljudske 
misli bodisi na verskem, gospodarskem ali 
socijalnem polju. Pobija predsodke in vraže 
in to ne le verske, ampak tudi politične in 
pravniške. Proti vsem tem mora biti name­
rjeno naše gibanje.

Cilj S. M. je sreča vseh; da pa se ljudem 
slabo godi, tega je kriv družabni red. Zato 
pa je naša dolžnost kot svobodomislecev, 
da delujemo na to, da se porušijo stebri, na 
katerih slone družabne krivice. Sodelovati 
moramo pri stavbi moderne kulture, ki 
vstvarja ljudsko srečo

To je naš namen. Vsled vladajočih raz­
mer pa je naše gibanje zaenkrat bolj nega­
tivno, ker se pojavlja kot reakcija proti vsa­
kemu suženjstvu tako duševnemu kot teles­
nemu. Biti moramo boj za svobodo vesti, 
radi tega pa je danes propaganda S. M. v prvi 
vrsti naperjena proti klerikalizmu. Kljub temu 
pa mora vsak priznati, da S. M. ni jedno- 
stransko protiklerikalna. S. M. deluje za slo- 
bodo vesti, to je za notrajno slododo, ker 
le taka je porok, da se ne povrne stara 
reakcija, ampak da bo ljudstvo napredovalo 
na vsakem polju kulture.

Zato pa je treba, da postane vsak posa­
meznik notrajno sloboden. Za tem idejalom 
stremi svobodomiselno gibanje.

Do prave slobode pa bomo dospeli po 
poti samoizobrazbe in nravne vzgoje. So­
mišljeniki, izobraževati se moramo temeljito.
V samoizobrazbi je naša zmaga. Z ozirom 
na naše delo in širjenje svobodomiselnih 
idej, pa se češče spominjajmo sledeče Hav- 
ličkove misli, katero je napisal 1. 1850 v „Slo­
vanu“ : „Poučevati ljudstvo, odpirati mu oči, 
ne prinese sicer takoj velikih očividnih uspe­
hov; toda v resnici je to jedina prava pot 
k bodoči slobodi in ravnopravnosti. Zato pa 
naj bo vsak, kdor je že prišel k spoznanju, 
učitelj tistih, ki žive še v temi . .

Somišljeniki, zavedamo se, da smo iz 
ljudstva, izšli smo iz njega, njega del smo. 
Delujemo za celoto. Zato pa ne smemo biti 
malodušni, ako nas večina tega ljudstva 
v svoji zaslepljenosti zmatra za svoje sov­
ražnike. Ono tega ni krivo, krivi so tisti, ki 
ga uče neresnico mesto resnice. Mi pa po­
kažimo, da hočemo dobro vsem, konečno 
mora vsak to spreviditi. Tudi najbolj zane­
marjene mase bodo prišle k pravemu spo­
znanju.

K spoznanju pa bodo prišli ljudje s sa­
mostojnim premišljevanjem. Samostojno, ra­

zumno mišljenje pripravlja pot k uresničenju 
idejalov S. M.

Navadno ljudstvo pa se najlažje pripelje 
k razmišljanju, ako se mu vzbuja verske 
dvome. In povzročati v ljudeh versko skepso, 
je važna naša naloga. S tem izvršujemo je ­
dno glavnih svojih dolžnosti, namreč da iz­
podkopavamo tla verskemu despotizmu, ki 
je kakor pravi Havliček izmed vseh nasilstev 
najhujše in najnevarnejše, ker izrablja na in­
famen način božje ime ter tako skriva svoj 
pogubonosni strup in slepi neizobraženo 
ljudstvo.

Na temelju verske skepse se more poro­
diti šele prava izobrazba, ki pelje k notrajni 
slobodi, katera edina more biti trajna. To je 
zaenkrat naš program.

In način bojevavja? Pošten! Hinavščine 
naš boj ne pozna. To je bojno sredstvo kle­
rikalcev; ako jih hočemo premagati moramo 
rabili boljše orožje. Tudi za dobro, pošteno 
stvar, se ne sme nikdar bojevati z nepošte­
nimi sredstvi, ker to bi bil istotako jezui- 
tizem, katerega strupa se mora S. M. ogi­
bati povsod in vsikdar.

Letošnji letnik S. M. bo nadaljeval v smi­
slu prejšnjih dveh. Pečali se bomo z katoli­
cizmom, svobodno šolo, ločitvijo cerkve od 
države, razporoko. Posebno pozornost bomo 
obrnili na propagando za brezverstvo. Ne 
bomo pa zanemarjali nobenega vprašanja 
modernega svetovnega naziranja.

Kar se tiče naše organizacije, moramo 
še posebno povdarjati, da ni politična am­
pak kulturna. Ker pa so zlasti v Avstriji kul­
turna vprašanja navadno odvisna od politič­
nega stanja razmer, zato bo potreba, da naša 
organizacija zavzame tudi stališče napram 
potitičnim strankam. To naj se pa ne zgodi 
prej, dokler ni organizacija vstanovljena de­
finitivno, kar se ima zgoditi za časa prihod­
njih velikih počitnic. To bo važen korak, 
zato pa naj se ga stori v sporazumu z vsemi 
somišljeniki.

Somišljeniki, storimo vsak svojo dolžnost, 
potem lahko hladnokrvno in z mirnim srcem 
motrimo razmere po domovini, ki sedaj niti 
ne morejo biti drugačne. Pojdimo pa na delo 
in vstvarjajmo razmere, po katerih hrepenimo 
in za katere toraj delajmo vztrajno in ne- 
vstrašeno !

Uredništvo.
« *  «

Svobodomiselnost in nravnost.
Klerikalni listi se pritožujejo nad nemo­

ralnostjo mladine, nad spolno razuzdanostjo 
današnjega časa in nad splošnim nravnim 
propadom moderne dobe. Kot vzrok vsemu 
temu postavljajo brezboštvo in nevero mla­



Let. III. SVOBODNA MISEL Št. 1.

dine in kot edino rešilno sredstvo kličejo na 
pomoč inarijne družbe in mladeniške organi- 
sacije. Klerikalci naj pometajo pred svojim 
pragom. V zadnjem času smo imeli dovolj 
prilike slišati o „moralnosti“ v klerikalnih 
vrstah, in celo v klerikalnih vzgojevalnih in­
stitutih. Dogodki v Milanu, Neapolju, Rimu, 
v Miljah, v Trstu iu Curihu so dokazati do- . 
volj, kako malo varuje ona „vera“ pred mo­
ralno propalostjo in kako pogosto jo naravnost 
podpira, kaj naj rečemo šele k dogodku na 
Moravskem, kjer je jezuit posilil na smrt bolno 
dekle, ko jo je prišel obhajat, in ko bi pisali 
zgodovino vsek tak „slučajev“ bi dobili lepo 
siiko klerikalne „morale“ . Tudi marijne družbe 
so pokazale, da samo ime ne varuje, da go­
tovi žegni včasih človeka res spravijo v pože- 
gnani stan. Nečemo danes govoriti o vsem 
tem, kar se skriva v takih organizacijah. 
Bodoča zgodovina bo o tem govorila. Kon- 
statiramo samo, da vse te organizacije niso 
nikaka sila ljudske morale in da so to le po­
gosto gnezda največje nemoralnosti. Je do­
volj žalostno, če cerkev, ki nosi baje s seboj 
Kristusov nauk brastva in ljubezni, s tem 
deli svoje vernike v ljudi višje in nižje vrste, 
v sinove in hčere marijine in nemarijine in 
daje s tem ljudem, ki nosijo plav „pankelc“ 
prednost, da smejo gledati na druge ljudi, 
kot na nehaj nižjega. Nekoč smo že pove­
dali, da so vse te mladeniške in marijine 
organizacije povsod le političnega značaja, 
da je v njih pripravljena le armada, ki se 
na komando v političnih borbah požene 
v boj. O moralni vrednosti raznih klerikal­
nih inštitutov in inštitucij se je že pisalo in 
se bo še. Faktum je, da so razni — slučaji 
in — procesi, ki nam kažejo dovolj, da se 
pri klerikalcih ne bomu učili moralnosti. Sek- 
suelno vprašanje je prišlo v zadnjem času 
v ospredje in premišljajo o njem resno i filo- 
sofi i pedagogi, pišejo se o tem knjige in 
časopisi in ustanavljajo se društva, ki imajo 
namen povzdigniti splošni moralni nivo, oz. 
varovati in reševati mladino pred propadom. 
Aktualno je bilo v zadnjem času vprašanje 
o „sexuele Aufklärung“ , t. j. mladino naj se 
pouči o seksuelnem vprašanju v šoli ali 
doma, o pravem času, z ono resnostjo, ki 
jo ima to življenjsko vprašanje. Dočim so 
bili eni za to, da se to zgodi doma, hoteli 
so drugi, da to store učitelji in drugi, da naj 
imajo to nalogo šolski zdravniki. Oglasili so 
se glasovi proti temu, češ da je sramežljivost 
sama najvarnejši ščit proti nemoralnosti. 
Vprašanje je ostalo nerešeno, vendar kakor 
je videti, zmaguje prvo in mnogoštevilna 
publikacije, ki resno obravnajo seksuelno 
vprašanje, bodo brez dvoma ugodno upli- 
vale na mladino. N a j t i  p r a v o  s p o z n a ­
nje m o r a  p e l j a t i  t u d i  k p r a v e m u  ž i v ­

l j e n j u ,  p o z n a n j e  s a m e ga  sebe je 
p r v i  p r e d p o g o j  s am o o  h ran  e. Priznati 
pa moramo, da je ravno ta stran življenja 
pri vsakem nekaj najbolj individuelnega, da 
torej splošne teorije zelo malo pomagajo in 
da je v tem oziru potreba samovzgoje. Da­
našnji moralni propad je naraven pojav, je 
senca naše kulturne dobe. Splošen pojav 
v zgodovini ljudstva je, da so velike dobe 
nosile seboj tudi velike grehe. Ob jednem 
pa lahko rečemo, da je v tem oziru med 
jasnimi in temnimi dobami zgodovine le ta 
razlika, da so prosvitljene dobe svoje grehe 
pokazale, temne po so jih prikrivale. V svo­
jem korenu je seksuelno vprašanje socijalno, 
rešenje poslednjega bo peljalo k rešenju 
prvega. Za danes je to vprašanje vzgoje 
v najširšem smislu.

Obljubili smo, da izpregovorimo pred 
vsem naši mladini ob kratkem o Wegener- 
jevi knjigi „M i mladi možje“ .* H. Wegener 
je položil vprašanje na samovzgojo in je 
zadel pravo. Njegova knjiga mora uplivati 
ugodno na vsakega mladega človeka. — 
Naša dolžnost je izpregovoriti o tem za to, 
ker kočemo moralno zdravo, silno iu krepko 
mladino, kakršno potrebuje čas, narod iu na­
predek.

Ako nečemo, da se bo od nenaprednih 
ljudij metalo kamenje na moderno kulturo, 
češ da nosi seboj moralni propad ljudstva, 
je dolžnost vsakega naprednega človeka, da 
se bojuje proti nemoralnostim sočasne dobe. 
Danes, ko vse države drže še razne vere 
za to, ker baje ni nravnosti brez vere in 
boga, je treba dokazati, da je nravnost višja 
nego vera in da je nravnost brez vere mo­
goča. Ne na papirju, v življenju je to treba 
dokazati. Danes, ko zvačajo klerikalni krogi 
vso odgovornost za propad nravnosti na ne­
vero iu brezbožstvo mladine, je treba mla­
dini, da pokaže svojo silo prav s tem, da 
živi nravno.

Splošno se pri nas pod imenom ateist, 
brezverec, framason etc. takoj misli najbolj 
izprijenega in propalega človeka, ki živi 
v samih najostudnejših grehih in je celo za­
tajil boga, da bi lažje grešil. Ta predsodek 
moremo zničiti le s tem, da živimo nravno, 
da s tem dokažemo, da je ateist, brezverec 
etc. lahko popolnoma dober človek, morda 
celo boljši nego razni bogamolci in božji 
namestniki.

Danes, ko se proglašuje svobodomiselno 
gibanje, kot agitacija ljudij, ki kočejo ljud­
stvu vzeti moralo, je treba dejanski doka­
zati, da to ni res, nasprotno, da smo ravno 
v imenu morale protiverski. Morala brez vere 
dobro obstoji, ker je položena na trdni te­

*) H. Wegener: W ir junge Männer. 1907.



Let. III. SVOBODNA MISEL Št. 1.

melj sebeohrane, ki je prvi iu glavni princip 
življenja, vera pa brez morale ne obstoji, 
za to vera propada vselej, kadar se morala 
emancipira. Emancipacija morale je bila vselej 
pogreb starega okamenelega verstva in ta 
emancipacija se vrši tudi danes.

Morala, vzgoja iu drugo je bilo na svetu 
pred katoliško cerkvijo in cerkev je bila 
vsemu temu do danes le izkoriščujoča in 
kruta mačeha. Zato se danes i vzgoja i mo­
rala očiščuje, rešuje se iz rok sebične ma­
čehe in čas je, da jih damo nazaj človeštvu 
v njih pravi in čisti obliki, da jih ozdravimo 
od znakov, ki jim jih je tekom stoletij zadala 
nikdar sita mačeha.

To se vrši danes pred našimi očmi. Boj 
svobodne misli in svobodne šole je name­
njen tej emancipaciji: emancipaciji (osvobo- 
jenju) morale od verstev in emancipaciji 
vzgoje od cerkev. V bistvu pada oboje v eno 
črto: osvobojenje človeka v tem smislu, da 
se osvobodi iz starih predsodkov, da spozna 
dobro in slabo, da se zaveda sam svojih 
dolžnostij do sebe in družbe. Prava vzgoja 
bo tista, ki bo peljala k pravi morali in 
prava morala bo dajala smisel vsaki vzgoji. 
Klerikalna vzgoja pa danes tega ne podaja 
in ravno današnji verski pouk je daleč od 
tega, da bi vzgajal nravne ljudi. Zato je 
treba poseči k samovzgoji, da ona popravi 
to, kaz zamudi današnja šola. Vsaka svo­
bodna vzgoja vodi k samovzgoji in te je nam 
potreba.

Ni torej nikakega nenravnega dejanja, ki 
bi ga opravičevala svobodomiselnost, na­
sprotno je tem bolj obsojanja vredno, ker 
ga je izvršil človek, ki bi se moral pred 
vsem zavedati svojih moralnih dolžnostij. 
Svoboda spoznavanja mora peljati k pra­
vemu poznanju in pravo poznanje vodi 
k pravemu življenju. S čutom pravice se 
mora razvijati tudi čut dolžnosti Čutimo-li 
v sebi pravico do življenja, ki nas obdaja 
in vabi v svojo krasoto, moramo čutiti tudi 
čut dolžnosti in odgovornosti, da dvigamo 
in lepšamo življenje, da ne uničujemo niti 
življenja niti sebe. Ni nikake svobode, ki bi 
opravičevala razbrzdanost in podlost. Svo­
boda sama se zelo maščuje nad onimi, ki 
jo zlorabljajo, kajti kmalu jo izgube in po­
stanejo sužnji svojih strastij. Kar delamo 
svobodno, nas veseli in zadovoljuje. Ni pa 
človeka, ki bi se po nenravnem dejanju čutil 
svobodnega, življenje pada na njega z večjo 
težo. Svoboda torej odklanja vse, kar jo 
uničuje, in to je vse, kar je slabo, kar je 
zlo, kar je nemoralno. Prav poznati svobodo, 
se pravi prav živeti. Svoboda vzgaji zna­
čaje. (Rabelais.) Mi torej nismo svobodni 
v tem smislu, da delamo vse kar hočemo. 
Je zakon v nas, in to je zakon samoohrane,

ki se po njem sodi dobra in slaba stran 
naših dejanj. Pa zakaj smo torej svobodo­
miselni in govorimo o svobodi, če niti ne 
priznavamo svobodne volje. M i n i s m o  
s v o b o d n i ,  a mp ak  se o s v o b o j u j e m o  
s s p o z n a n j e m .

Splošni cilj duševnega življenja moramo 
razumevati v smislu samoohrane. Najvišja 
formula vsakega individua je sebeohraniti.

Samoohrana je nejvišji izraz življenskega 
cilja. Samoohrani služi vse vegetativno ani- 
malno delovanje. Morda je tudi višji cilj. 
Toda tega ne vidimo in nič gotovega o njem 
vedeti ne moremo, niti ne potrebujemo. Ako 
izpolnimo svoj znani namen, zadostimo 
s tem tudi neznanemu (dr. Krejči, Preda­
vanje 1907).

Cerkev trdi, da je človeška volja svo­
bodna, ob jednem pa trdi, da je k hudemu 
nagnjena; ako je nagnjena, torej jo nekdo 
ali nekaj nagiba in ni — svobodna. Ampak 
cerkev potrebuje večkrat takih stvarij po 
dvoje, da se lažje zmaže v vsakem slučajn.

Nasproti temu stoji moderna veda na 
stališču t. zv. determinizma, t. j. človeška 
volja ni svobodna, ampak se ravna po go­
tovih zakonih in je torej tem svobodnejši, 
čim jasnejši so ji zakoni. Da lahko storimo, 
kar hočemo v trenutku, to ni svoboda volje 
ampak svojevolnost. Obširneji to vprašanje 
tu ne moremo reševati, o tem so pisane 
knjige.* Mi čutimo torej v sebi moralno ob­
veznost in odgovornost. To odgovornost ču­
timo tim več, čim jasnejši nam je nje vzrok 
in namen.

Veren človek dela vse z ozirom na boga. 
Nauči se ga, kaj se bogu dopade, kaj se ne 
dopade in da bi rajše delal dobro nego zlo, 
se mu obljublja, da bog dobro plačuje in 
hudo kaznuje. Toda mi lahko takoj vidimo, 
kaj je to dobro in zlo. To ni nekaj, kar so 
nas šele naučili, ampak to je to, kar vrši 
vsak človek kot pošten član človeške družbe, 
zato ker mora tako delati, ker bi sicer delal 
v pogilelj sebi in družbi. Naše dobro ne ko­
risti bogu in naše slabo ne škoduje bogu, 
ampak koristi ali škoduje nam, posameznemu 
človeku in s tem družbi. Pravimo, da bog 
dobro plačuje in hudo kaznuje; ako delamo 
dobro samo za plačilo in se slabega ogib­
ljemo samo iz strahu pred kaznijo, je to slaba 
morala in niso pravi nagibi, ki nas vodijo.

Za otroško dobo ljudstva je to morda 
potrebno, toda to ni kako višje razodetje, 
ampa naravno pojmovanje tega, da so do­
bri srečni in hudobni nesrečni. Mi vsi smo 
vzgojeni o tem, da je bog tako zapovedal. 
Toda pomislimo, da naša moderna doba

* Dr. Fr. K rejči: Svoboda vule a mravnost. 
„Otäzky a näzory. ‘ Laichter, Vinohrady 1907. Dau­
det: A li ima človek svobodno voljo. Prevod iz franc.



Let. III. SVOBODNA MISEL Št. 1.

prej ali slej pripelje človeka do drugačnih 
nazorov, da ve, da tega ali onega ni bog za­
povedal, ampak da mora tako biti, ker je 
to naraven zakon. Ali bi torej ne bilo umest- 
nejše, da položimo svojo vzgojo na to, kar 
je neizpremenljivo, nego da polagamo na 
bajke, ki jih kmalu ne verujemo. In če danes 
mladina, ki naravno kmalu izgublja staro 
vero in išče novih potij, pogosto pada iz 
ednega ekstrema v drug, pa je temu vzrok 
prvotna vzgoja, kajti stara podlaga se je iz- 
podmaknila in nova se ni takoj ustvarila. 
Morala, nje vzrok in namen bo torej tem 
jasnejša, čim bolj jo osvobodimo od verskih 
primesi in stala bo tem trdnejši, na čim bolj 
naravni temelj jo postavimo. In ta temelj je 
princip samoohrane: ohrana posameznika
in družbe. Slišal sem pred nedavnim preda­
vanje znanega finskega narodnega voditelja 
Heleniusa. Govoril je o boju na Finskem 
proti prostituciji in alkoholiSmu. Med dru­
gim je rekel: „M i smo mal narod (Fincev je 
nekaj nad 2 milijona) in mi preveč potrebu­
jemo mladino zase, nego da bi jo dajali 
uničevati dvema takima sovražnikoma člo­
veštva.“ Govorim slovenski mladini, mladini 
malega naroda in želel bi, da bi si mladina 
sama ponovila te besede: ta narod ponižen, 
potlačen, poklerikaljen preveč potrebuje tvojih 
sil, nego da bi jih smelo uničevali po svoji 
volji ali bolje — brez volje.

Hotel sem reči:
Klerikalci minajo nikake pravice očitati 

nenravnost svobodomislecem, brezvercem etc., 
ker imajo smetij doma dovolj. Klerikalna 
vzgoja in verska morala pa ima pogosto zle 
posledice.

Svol odomiselnost ne opravičuje niti ne 
podpira nenravnosti, nasprotno hoče vzga­
jali ljudi na podlagi prirojene morale v smi­
slu samoohrane. Vsak svobodomislec si mora 
biti v svesti, da dela za višjo kulturo člove­
štva s tem, da živi nravno.

Hočemo nravno mladino, bi bo zdrava 
v nazorih in dejanjih in zato v imenu nrav­
nosti zahtevamo nove vzgoje, ki bo zidana na 
stalno, prirodno podlago, in v imenu naroda in 
družbe zahtevamo od svoje mladine, da se 
zaveda svoje dolžnosti ter posveti svoje moči 
sebi in družbi.

Nekako isto stališče zavzema tudi H. 
Wegener. Autor se obrača pred vsem na 
spolno vprašanje — mi smo govorili v obče 
— in morda je to za danes najbolj pereče 
vprašanje.

„Čistost, Sila, Ljubezen“ to geslo je na­
pisal H. Wegener na svoje knjigo in zdi se 
nam, da ni treba komentarja tem besedam. 
Govori najprej o časti moža naše dobe. 
Dandanes, ko smo v času splošne ind iv i­
dualizacije, ko hoče vsak imeti nekaj svojega,

ko posamezni jaz hoče višje nad splošnost, 
zakaj bi v spolnem oziru bili nekak stroj 
brez svoje volje, zakaj bi v tem oziru šli 
s plošnim tokom, zakaj ne postavili se na 
svoje stališče in reč i: če drugi tako, jaz ne.

H. Wegener pravi: hočemo biti moderni, 
toda to kar nas v tem oziru dela danes mo­
derne, je zelo staro in bi bilo nasprotno sta­
lišče modernejše. Hočemo imeti čast sami 
v sebi, hočemo živeti in čas zahteva od nas, 
da živimo kot živa jednotna osebnost, raz­
voja zmožna in pospešujoča razvoj.

„Niso nikdar ti poslednji, ki dajejo smer, 
ampak prvi.“ (Björnsen.) „Najprej voljo, 
potem silo, nazadnje zmago“ , (Multatuli) 
s tem začenja autor drugo poglavje. Vzga­
jamo se in rastemo pod raznimi uplivi, utisi 
tradicijami. In mladina pogosto živi pod 
domnevanjem, da kaj mora biti, kar ni da 
bi moralo biti. V tem oziru se danes vrše 
predavanja za vseučiliško mladino in zdi se, 
da jih bo treba tudi na srednjo šolo.

Posvetimo svoje moči resnemu delu v pre­
pričanju, da to delo vse naše moči potrebuje 
in da zato ni resnica, da je vzdržljivost ne­
zdrava. „A li hočemo biti kakor konj, ki se 
da svojim divjim jezdecem goniti in prega­
njati, dokler niso vse sile izčrpane, ali hočemo 
biti, kot jezdec, ki s silno roko vodi uzde in 
z varno nogo kroti svojega konja!“ (H. We­
gener.) Z naravnost krasnimi besedami go­
vori pisatelj dalje o spoštovanju do žene, 
o prijateljstvu in ljubezni.

Želel bi, da bi vsi moji mladi prijatelji 
prečitali ta odstavek sami, nele po mislih, 
tudi po slogu je vznešen tako, da tudi člo­
veka, ki morda pozablja na krasnejšo stran 
življenja naravnost navduši. Želel bi, da bi 
si take zdrave nazore osvojila slov. mladina 
glede razmerja med možem in ženo.

Trdna volja nas vodi k oni zmagi, ki jo 
nam krasno življenje pozneje poplača z vsemi 
sladkostmi, kakor da se hoče nam skazati 
hvaležno, da je nismo mučili, predno je prišel 
čas. Za to kliče autor k delu.

Gotovo je, da nas motijo razne misli, 
toda: „m i ne moremo zabraniti, da bi vrabci 
nam nad glavo ne letali, moremo pa zabra­
niti, da nam na glavah ne stavijo svojih 
gnjezd.“ Gre se pred vsem, da se ohranimo 
zdrave: duševno iu telesno.

Pred vsem je torej obsojati onanijo, du­
ševno ali telesno. Je to najstrašnejši napaka 
mladine, največji greh zoper svojo mladost, 
zoper svojo veselo mlado silo, zoper svojo 
bodočnost.

V tem ima vzgoja prvo besedo. Ne manj 
obsojanja vredna je prostitucija, kajti to je 
pot, ki ž nje pogosto ni rešitve nazaj. Lahko 
rečemo s pisateljem, da vsi ti ekscesi mla­
dine izvirajo — ne iz nevere, ker se verska



Let. III. SVOBODNA MISEL Št. 1.

kriza začne mnogo pozneje — ampak iz ne- 
poznanja in nevednosti, iz napačnih predstav 
o življenju in njegovih skrivnostih, ker se 
z mladino-menda zaradi morale ne govori 
jasno in resno, ampak se jo pušča na ne­
jasnih potih, kjer blodi, dokler ne izprego- 
vori zdrav razum: In kolikrat je to prepozno, 
ker so prej mlado otroško dušo obvladale 
druge mamljive sile. V tem oziru potrebu­
jemo vzgoje v rodovini in v šoli. In v zad­
njem poglavju govori pisatelj tudi o narodu. 
Hočemo li silen narod, vzgajajmo ga.

Pred vsem pa vzgojimo sebe silne in 
zdrave. Omenil sem besede Heleniusove in 
vidimo lahko, da je v tem velik kos našega 
narodnega vprašanja, saj je to vzgoja naroda. 
Ne mladeniške svete organizacije niti marijne 
družbe ne, vzgoje mladine, ki jo potrebujemo: 
vzgojiti se moramo sami.

Človek prost, svoboden od predsodkov, 
silen sam v sebi, zdrav v nazorih in prav 
pojmujoč življenje, to je naš cilj. To potre­
buje doba in mi. Hočemo biti svobodni — 
toda svobodni smo, če živimo po naravnih 
in družabnih zakonih. Da pa te zakone jasno 
vidimo, jih moramo očistiti verskih primeskov 
ter jih podati mladini. Mislimo svobodno in 
spoznavajmo, s poznavanjem se osvoboju- 
jemo, kajti naša dejanja bodo temeljela na 
globokem poznanju dobrega in slabega.

S tem bomo vzgajali v sebi nravne ljudi 
in dobre člane človeške družbe in s tem 
bomo dokazali, da je nravnost višja nego 
vera in da je naravna potreba, da se vzgoja 
mladine in družbe postavi na podlago mo­
rale — brez bogov, kajti mi smo bogovi in 
sebi živimo in posvetimo življenje.

«  «  «

Razvoj razmerja med cerkvijo 
in državo v Avstriji.

Rimsko-katoliška cerkev je bila v Avstriji 
mnogo stoletij vladajoča cerkev, ki je vži- 
vala najraznovrstnejše predpravice. Njeni 
uradniki duhovniki so bili prosti vseh držav­
ljanskih dolžnosti; imeli so svoja duhovniška 
sodišča, niso plačevali davkov, pač pa so 
imeli pravico pobirati davke v „cerkvene“ 
namene. Cerkev je vrejala javno življenje in 
država ji je morala služiti s svojo oboro­
ženo silo.

Novi temelj razmerju med cerkvijo in 
državo je postavil Jožef II. V isti dobi je 
bila po vplivu francoske revolucije prokla- 
mirana svoboda vesti in kulta. Amerika je 
šla v tem oziru najdalje; tu je bila progla­
šena popolna verska svoboda in posledica 
te svobode popolna ločitev cerkve od države. 
Cerkev se je morala umakniti na polje za­

sebnega prava, kakor katerakoli zasebna 
družba in državni uradi so prevzeli v svojo 
upravo vse zadeve, ki se tičejo zakona, šol­
stva, sirotišnic, matrik itd.

V Evropi pa je hotela cerkev obdržati 
svoj vpliv in moč s pomočjo t. zv. konkor­
datov, t. j. pogodbami med papeško stolico 
iu posameznimi državami, na temelju katerih 
naj bi se določilo meje med cerkveno 
in državno kompetenco. V Avstriji je bil 
tak konkordat sklenjen dne 18. avgusta 1855 
in proklamiran s cesarskim patentom iz dne 
5. listopada 1855 št. 195 dr. z. Ta konkordat 
je zelo omejil pravice države; s to pogodbo 
je dobila cerkev zopet v roke administracijo 
katoliškega šolstva, vstanovljena so bila zo­
pet cerkvena sodišča, katerim so bile izro­
čene zakonske zadeve katoličanov; cerkvi 
je bilo zajamčeno priviligirano stališče na- 
pram drugim konfesijam.

Ko pa je bila Avstrija tepena pri Kra­
ljevem Gradcu, kjer je premagal pruski uči­
telj * avstrijske generale, ni bilo mogoče več 
vzdržati starega sistema. Proklamirani so 
bili državni osnovni zakoni iz 1. 1867., ki 
jamčijo vsakemu popolno svobodo vere iu 
vesti, poleg teh pa še dalšji zakoni: Zakon 
iz dne 25. maja 1868 št. 47 dr. z., na te­
melju katerega je bilo urejeno zakonsko 
pravo, zakon iz dne 25. maja 1868 št. 48 
dr. z., ki ureja šolske razmere in zakon iz 
dne 25. maja 1868 št. 49 dr. z., ki ureja 
interkonfesijonelne razmere državljanov. To 
so tako zvani majevi zakoni, ker so bili vsi 
izdani dne 25. maja.

Ko pa so v Rimu zbrani kardinali pro­
glasili papeža za nezmotljivega, proglasil je 
30. junija I. 1870. grof Beust rimski kuriji, 
da smatra avstrijska vlada konkordat kot 
odpravljen.

Sedaj je prišla naloga na vlado, kako 
uravnati razmerje države k cerkvi; vladna 
dolžnost je sedaj bila izvesti popolno ločitev 
države od cerkve in postaviti državo na inter- 
konfesijni oziroma na brezkonfesijonelni te­
melj, kakor bi to popolnoma odgovarjal* 
osnovnim državnim zakonom.

Toda Avstrija je zopet pokazala svoje 
staro nazadnjaško lice. Zopet se je pokazala 
Avstrija kot zvesta služkinja Rima. L. 1874 
je bila izdana druga serija majevih zakonov ; ti 
zakoni kažejo, da se je bilo takrat misel popolne 
ločitve cerkve in države opustilo; bil je izdan 
na videz liberalem zakon iz dne 7. maja 1874 
št. 50 d. z., o pravnih razmerah posameznih

* Na Pruskenj je bila že pred to vojsk» 
vpeljena splošna šolska obvefnost. Zato pa je bil« 
prusko vojaštvo mnogo bolj izobraženo kot avstrijsko, 
kar ima gotovo tudi v vojski vpliv. In to je bil tudi 
glavni motiv, zakaj se je uvedlo tudi v Astriji splošne 
šolsko obveznost.



Let. 111. SVOBODNA MISEL St. 1.

verskih družb; z prvim člankon tega za- | 
kona se izrecno odpravlja kondordat od Strani | 
države; toda katoliška cerkev je obdržala še ! 
vedno neko priviligirano stališče v državi; 
istega dne je bil izdan zakon št. 51 dr. z. 
o prispevkih za verski zaklad in zakon iz dne 
20. maja 1874 št. 68 dr. z. o pogojih, pod 
katerimi država prizna kako versko družbo 
kot od države priznano konfesijo.

Zdelo se nam je potrebno navesti ta 
splošni razvoj, da bodo vsakemu našemu so­
mišljeniku nadaljna razpravljanja, ki so v naj­
tesnejši zvezi z razmerjem med cerkvijo in 
državo tem jasnejša. V letošnjem letniku ho­
čemo med drugim namreč tudi razpravljati 
o razvoju in stanju zakonskega prava v Av­
striji, o šolstvu, o svobodi vere in vesti zlasti 
pa še o razmerju zakonov k brezvercem. 
Na vse te zakone znatno vpliva razmerje 
države k cerkvi. To so sploh vprašanja, na 
katera pride redno govorica, ako se gre za 
ločitev cerkev od države, od katere zahteve 
svobodomisleci ne bodo nikdar odstopili, 
ampak jo bomo zahtevali vedno glasneje in 
bomo vedno delovali na njeno končno ure- j 
sničenje. Klerikalci hočejo spraviti Avstrijo 
popolnoma pod jerobstvo papeške stolice, 
mi svobodomisleci pa hočemo, da se otrese 
sploh vsakega vpliva duhovniške vlade, ker 
hočemo demokratičen, socijalističeu, res svo- 
bodomiseleu državni ustroj, državo, ki bo 
zagotovila srečo v sem. dočim cerkev obetajoč 
vse le na „onem“ svetu, navaja ljudi k temu, 
da se ne zavedajo svojih pravic, ampak se 
puste izkoriščati. Zato pa mi moramo biti 
najostrejši boj proti vsemu, kar je cerkvenega.

«  «  «

Pismo iz Rima.
Na novega leta den 1909.

Razni občutki so me obdajali, ko sem se 
odpeljal čez mejo v tuji svet. Sicer mi je 
bilo znamo že prej nekoliko tujih dežela, 
vendar človek si predstavlja nove utise, ka­
tere mu zamorejo napraviti še nepoznani 
kraji. Najprej se ustavim v Kolinu, znani 
slovenski božji proti „Kelmorajn“ , kamor 
so nosili naši pobožni pradedje denar, saj, 
je pa tudi taka veličastna stavba, kot je Ko­
linski dom, morala stati ogromnih žrtev in 
dela, ker je v resnici umetniško dovršeno 
delo tedanje arhitekture.

Iz Kolina pa se odpeljem v Bruselj, ce­
njenim čitalcem znamo središče svobodo­
miselnega gibanja. Bruselj, slavno mesto 
Belgije, je jako prijazno in lično mesto, po 
svoji zananjosti pravi „mali Pariz“ , v indu­
striji pa zavzema eno glavnih torišč zapado- j  
evropskih podjetij, saj je naravno križišče j 
angleške, nemške in francoske veletrgovine.

Kakor je Belgija, predvsem še Bruselj, 
gospodarsko in trgovsko zelo rozvita in bo­
gata dežela, istotako zavzema tudi na kul­
turnem polju častno mesto med evropskimi 
narodi. Naravnost čuditi sem se moral či- 
losti in delavnosti belgijskih kulturnih druš- 
stev, ko me je generalni tajnik S. M. g. Fur- 
nemont, advokat in državni poslanec, kate­
rega sem obiskal v parlamentu, seznanil 
s podrobnejšim programom belgijskih svo­
bodomislecev in njihovo požrtvovalnostjo. 
Zato je pač umevno, da ta mnogoštevilma 
bojna vrsta največjih znanstrenikov ter naj­
uglednejših politikov in umetnikov, nastopa 
povsod zmagovalno in žanje najlepše uspehe.

Ob tej prilik i sva prešla tudi na sloven­
sko zvezo svobodnih misliteljev, ki se nahaja 
sicer še v povojih in se ima bojevati na 
vseh straneh z močnimi nasprotniki, toda 
je za mali čas naravnost impozantna in za­
vzema nele častno mesto med svetovnimi 
združenji S. M., ampak tudi prvensko mesto 
med svobodomisleci slovanskega juga. Da 
znajo to ulogo naše Svobodne Misli ceniti 
vsi svobodomisleči in napredni možje za- 
padnih narodov, sem se prepričal ravno 
iz izvajanj generalnega tajnika svetovne svo­
bodomiselne lige, ob enem sem pa začutil 
v sebi ponos, da more biti ravno naša orga­
nizacija prva, ki naj pripravlja Jugoslovanom 
pot do svobode prepričanja in znanosti.

(Dalje prih.)
«  «  *

Odgovor občanu J. B. iz K.

Zaplenjeno.

7



Let. III. SVOBODNA MISEL Št. 1.

Zaplenieno.

Zaplenjeno-

«  «  *

V premišljevanje vernim slovenskim 
katoličanom.

(Brez škofovega dovoljenja.)
Duhovnik P. Ivan Brinck je l. 1906 na socia­

lističnem zborovanju v Antverpnu zelo ostro 
govoril proti vojskam. Med drugim je reke l: 
„Bodite solidarni vi vsi, kateri ste prisiljeni slu­
žiti kapitalizmu, kadar izbruhne vojska, ker 
vojske so dandanes le provokacije kapita­
listov drug proti drugemu zaradi interesov.
V vojski najdete v vrsti poleg sebe Žida in 
kristjana, vernika in svobodomisleca . . .
V istih vrstah se vas pohablja in pobija, 
toraj bodite si bratje v poštenem boju za 
pravico in svoje blagostanje. Sam Kristus 
je napravil s tem, da je izgnal iz tempeljna 
kupčevalce revolucijonarni korak. Revoluci- 
jonarni čut, to je ogorčenje, katerega po­
vzroči ostudno kapitalistično izkoriščanje, ki 
pripelje do takih katastrof kot je bila n. pr. 
nesreča v Courrieres.“ — V Belgii pa imajo 
vlado v svojih rokah katoliški klerikalci in 
duhovnik Brinck, ki je tako odkritosrčno go­
voril proti vojskam v smislu naukov Jezusovih, 
je moral zapustiti radi tega Belgijo, prisiljen 
od katoliško-klerikalne vlade. — Nemški ple-



Let. 111. SVOBODNA MISEL Št. 1.

menitaš Otto von Monteton, pisatelj in od- 
gojitelj kraljevskih sinov, je izdal v Berlinu
1. 1899 knjigo, katera je izšla v založništvu 
vojaške knjigarne R. Felix, v kateri poučuje 
mladega princa, bodočega vladarja, na sle­
deči način:

„Že je tu tisti čas, v katerem se bode 
klicalo: Kupujte, kupujte našo volno, naše 
žito, železo, sladkor in premog — če ne — 
mi bomo streljali! Potrebujemo dandanes po­
stojank, skladišč, tržišč, pristanišč, toraj sem 
z vsem tem! če ne — mi bomo streljali!“ 

„Seveda ne bomo govorili tako grobo: 
Kupujte, če ne bodemo streljali. Ker zakaj 
drugega pa je govor, kot za to, da zakri­
vamo svoje misli.“

„Toraj takole se to naredi: O volni, cukru 
in železu niti govora. Ampak vse lepo vzvi­
šeno in z etičnimi motivi opremljeno. In se­
daj, diplomatje: Na delo! Delujte! Mi pa 
bodemo med tem pripravljali kanone!“

Kako odkrito priznanje hinavskega nasil­
neža in da bi mladi vladar vedel, kako go­
voriti in ljudi slepiti z vzvišenimi etičnimi 
motivi, navaja mu nasleduji primer. Reče 
naj z lastnim samozatajevanjem:

„Egoistične in sovražne kabinetne vojske 
avtokratičnih dob so pri kraju, in le naj­
svetejše koristi mojega ljudstva so mi pri 
srcu in zanje, ljudstvo, potegni meč!“

In dalje pravi gospod Monteton:
„In tudi to je danes jasno, da odločuje 

zveza privatnih bankirjev o tem, ali naj bo 
vojska ali mir, da so toraj ti bankirji moč­
nejši, kot pa velesila in radi tega je nujno po­
trebno, da se postavi meje zasebnemu imetju, 
ker države v državi ne mora ravno država 
trpeti.“

Tu se pokaže pisatejl kot plemenitaš, ki 
se zaveda svojega fevdalnega razrednega 
stališča ter prikrito namigava, da naj se 
omeji moč kapitalistov, katerim dandanes 
faktično vojaštvo služi; to bi bilo namreč na 
korist vladarskih rodbin. V kapitalističnem 
družabnem redu mora oborožena sila slu­
žiti interesom kapitalističnega razreda-buržo- 
azije, ki je na vladi. V dobi fevdalnega dru­
žabnega reda je bilo to drugoče. Takrat je 
ščitilo vojaštvo dinastije, ki so samovoljno 
razpolagale z njegovo močjo. Dandanes pa 
dinastije vedno bolj izgubljajo svojo moč in 
pomen. Zgodi se celo večkrat, da kakega 
vladarja usmrte njegovi „podložniki“ , drugega 
spode, tretjega pa odstavijo in mu k večjemu 
določijo kako milostno pokojnino. To pa 
pri današnjih razmerah store lahko tisti, ki 
imajo na svoji strano vojaštvo. Zato pa vi­
dimo, da imajo vladarji za svojo telesno 
obrambo v lastnem stanovanju svojo telesno 
stražo, ki naj jih varuje eventuelno pred „svo­
jim i lastnimi“ vojaki. Pri takih razmerah lega

strah na razne visoke gospode. In ne bomo 
se čudili, da v interesu fevdalnega gospod- 
stva — v interesu vladarjev in njim najbližje 
stoječih — Monteton priporoča vero in dis­
ciplino :

„Predvsem je potrebno, da bi se pri šol­
ski vzgoji tudi za časa vojaške službe bra­
nilo in častilo sveto vero in prisego na za­
stavo“ . . . „Dolžnost veroučiteljev in tudi 
častnikov v armadi je, da bi povdarjali sve­
tost vojaške prisege in jo razlagali.“

Ko vojaški novinci ob priliki nabora prvi­
krat prisegajo, stoje poleg orožniki z nasa­
jenimi bajoneti. „Nezmotljiva“ katoliška cer­
kev tudi uči in nje duhovniki vedno ponav­
ljajo, da je vojaška prisega sveta in da je 
dolžnost vsakega, kdor mora priti v ta slu­
čaj, da priseže, ker je to božja volja.

Jezus pa pravi (evang. sv. Mat. V. 34-36
v.): „A jaz vam pravirti, da ne prisegajte ni­
kakor; ne pri nebu, ker je prestol Božji; ne 
pri zemlji, ker je podnožje nogam njegovim; 
ne pri Jeruzalemu, ker je mesto velikega 
kralja. Tudi pri glavi svoji ne prisagaj, ker 
ne moreš ne enega lasu narediti belega ali 
črnega.“

Vojak pa mora priseči, da bo pokoren 
svojim predstojnikom ter da bo vdano in po­
slušno izpolnjeval njihova povelja, t naj da 
bo tudi streljal in moril svoje bližnje, svoje 
brate. In katoliški duhovniki tudi blagoslav­
ljajo vojake, ko grejo v vojsko z namenom, 
da bodo morili in jih bodre, da naj se hrabro 
bore, ker nebeško plačilo jim  ne uide.

Jezus pa pravi: (Mat. V. 44) „A  jaz 
vam pravim : Ljubite sovražnike svoje" . . . 
„Ljubi bližnjega svojega kakor samega sebe.“ 
(Mat. XXII. 39 v.). ..(M a t. XXVI. 51-52 v.): 
„In glej, eden tistih, kteri so bili z Jezusom, 
stegne roko svojo in izdere meč svoj, in 
udari hlapca velikega duhovna in mu od­
seka uho. Tedaj mu veli Jezus: Vtakni meč 
svoj na mesto njegovo; kajti vsi, kteri p ri­
mejo za meč, poginili bodo z mečem.“

Tako govori Jezus, ki pravi tudi „jaz in 
Oče sva eno“ . Za časa vojske pa katoliška 
cerkev izpostavlja po cerkvah monštrance, 
kjer je po njenem učenju pričujoč živi Jezus 
in napominja svoje vernike, da naj prosijo 
nebeškega očeta za srečno zmago. Duhov­
niki pa prosijo iz nebes svetega blagoslova 
morilnemu orožju. — Svobodomislec bi rekel: 
Če je bog, potem je nekaj takega najhujše 
razžaljenje božanstva. Veren katoličan pa 
mora reči, da je to kletvina zoper Duha, ki 
se, kakor pravi Jezus, ne bo nikdar odpu­
stila ljudem. —

Naivni pa so tisti katoličani, ki mislijo, 
da se cerkev kaj briga za Jezuzove nauke. 
Na navedenih primerah ravno lahko vidijo, 
kako gorostasno deluje cerkev proti Jezusu.



Let. III. SVOBODNA MISEL St. 1.

Tisti ljudje, ki dandanes delajo izborno kup­
čijo z Jezusovim imenom, bi ga takoj k ri­
žali, če bi prišel zopet na svet. Pa kaj se 
bomo čudili, če cerkev blagoslavlja nasilje. 
Svoj čas so b ili papeži tudi posvetni vla­
darji in to v prvi vrsti.

Svojo oblast so pridobili z zvijačami, 
svoje ozemlje in premoženje so širili z tatvi­
nami, goljufijami, umori; na papeškem pre­
stolu so sedeli najspretnejši ponarejalci in 
goljufi z javnimi listinami. Papeži s svojimi 
vojaki so napadali mesta, morili in plenili, 
kar se je dalo. Kdor jim je pri tem „svetem“ 
opravilu pomagal, je prejel toliko odpustkov, 
da je šel kar gorek v nebesa. Na ta način 
so si nakopičili ogromno bogastva. Toda 
kakor pride tako gre, pravi naš narodni pre • 
govor. Papeži so zgubili svojo državo, in to 
jih je tako peklo, da se iz same onemogle 
jeze do najnovejšega časa noben t. zv. na­
slednik sv. Petra ni pokazal iz Vatikana na 
svobodna italjanska tla. Nekaj vojakov — 
Švicarjev pa imajo še vedno pri sebi, katerih 
uniformo vsak opazuje, kdor si gre ogledat 
Vatikan, ta muzej srednjega velka.

V Vatikanu še vedno upajo na zopetno 
vstanovitev cerkvene posvetne države — 
najbrž se zanašajo na kak čudež — ; sicer 
pa je velik del bivše cerkvene države sedaj 
vničen po grozni potresni katastrofi — prst 
božji?! —

Dandanes hijerarhija hrepeni potem, da 
bi imel papež svojo lastno državo in voja­
štvo; zato pa cerkveni dostojanstveniki intri- 
girajo pri raznih papežu naklonjenih vladarjih, 
da bi jih pripravili za vojno proti Italiji, ker 
upajo, da bi premagana Italija morala po­
vrniti papežovo državo. Tudi „Slovenec“ gla­
silo slov. klerikalne stranke se zavzema, 
seveda prikrito, za tako vojsko. In blagoslov 
škofa Jegliča, ki se sam smatra za nasled­
nika, ne vem, katerega aposteljna že, plava 
nad klerikalnimi uredniki in podžiga njih bo­
jevito navdušenje.

Toda dandanes se papeži vsled nemile 
jim usode ne morejo več vojskovati na lastno 
roko, zato pa vojaštvo le še blagoslavljajo in
to vojaštvo tistih držav, ki so cerkvi naklovjene, 
ki cerkvi dajejo koncesije, ona pa jim služi 
zvesto in uči vero, katera služi vladajočemu 
razredu kot policijsko sredstvo. Cerkev kot 
ena najbolj privilegiranih organizacij, mora 
braniti krivični današnji družabni red, ker 
z njegovim padcem, bi izginile tudi njene 
predpravice. Ker tega iz svojega stališča 
nikakor ne more pripustiti, mora braniti in 
zagovarjati tudi vsa nasilne sredstva, s ka­
terimi se skuša obdržati velike krivice. In 
jedno najboljših takih sredstev je institucija 
militarizma, zato pa počiva na njem cerkveni 
blagoslov in pečat božje volje.

Te vrstice so v prvi vrsti namenjeme vam 
verni slovenski katoličani! Zato se pa skli­
cujem pri svojih trditvah na čisti nauk Jezusov, 
ki je napisan v evangeliju. In mislim, da ste 
lahko spoznali, kaj sem hotel povedati, nam­
reč to, da Jezus obsoja vsako nasilje, cerkev 
pa nasilje blagoslavlja. Iz tega nujno sledi, 
da cerkev ne uči pravega izveličavnega 
nauka Jezusa Kristusa. Nihče in tudi sam 
ljubljanski škof me ne more imenovati radi 
tega krivega proroka, če hoče spoštovati 
resnico.

Srce me boli, ko vam moram nadalje 
povedati, slovenski katoličani, da imate med 
svojimi voditelji v prvi vrsti krive proroke, 
•ljudi, ki Jezusove nauke tako zasučejo, da si 
jih na tak način ni upal niti najbolj krivo­
verski papež.

Govoriti pa vam zopet hočem z evange­
lijem v roki.

V evangelju sv. Matevža V. 39 v. čitamo: 
A jaz vam pravim, da se ne upirajte hudemu: 
nego če te kdo udari po desnem licu, na­
stavi mu tudi drugo.“

Tako pravi Jezus. Duša klerikalne stranke 
na Slovenskem, doktor sv. pisma Janez Ev. 
Krek pa je trdil o velikih počitnicah 1. 1908 
v Škofjiloki na zborovanju klerikalnih slo­
venskih fantov, ter jih učil, da naj tistemu, 
ki jim da jedno za uho, vrnejo dve, štiri ali 
pa sto.

In Jezus je učil. (Mat. VII. 15) „Varujte 
se pa lažnjivih prerokov“ . . .  (Marka XII. 5) 
„Varujte se, da vas kdo ne premoti“ . . .

Slovenski klerikalni poslanci so vedno 
pripravljeni glasovati za nove kanone. Vodja 
klerikalne stranke Dr. Šušterčič govori za 
vojaške zahteve bolj navdušeno kot sam vo­
jaški minister.

Zato pa vi verni slovenski kristjani ne ve­
rujte krivim prorokom, ki doma včasih radi 
lepšega sicer govore proti militarizmu, v od­
ločilnih trenotkih pa se zavzemajo zanj z vso 
vnemo, ampak poslušajte rajši glas svojega 
srca, ki vam pravi, da je vojska veliko dru­
žabno zlo. Zato pa, ako hočete še nadalje 
ostati pri Jezusu, morate z njim vred obso­
jati nasilje. Obsojati pa morate tudi svoje 
voditelje, ki zagovarjajo nasilje.

«  «  «

Dvomi in predsodki.
V dva velika dela bi lahko razdelil današnjo 

družbo: v ljudi, ki imajo dvome, in ljudi, k» 
imajo predsodke, z drugimi besedami: v ljudi, 
ki verujejo, in ljudi, ki ne verujejo. So sicer 
tudi ljudje, ki nimajo niti predsodkov, niti dvo­
mov, ljudje, ki ne vedo, ali verujejo, ali ne ve­
rujejo, ali pa, ki nekaj verujejo, nekaj ne ve­
rujejo, torej stoje nekako v sredi, to so indi-



Let. III. SVOBODNA MISEL Št. 1.

ferenti. Ampak ti ljudje bolj in bolj izginjajo 
in jasnost jih prisili, prej ali slej, da pokažejo 
svojo barvo. Morda nobena stvar ni za človeka 
tako nekaj notranjega, osebnega, individualnega, 
kakor versko čustvo, toda ker današnji čas v tem 
oziru bolj in bolj zahteva jasnosti, ker gotovi 
ljudje stavijo to zasebno stvar, kot prvo in 
glavno, postaja vera, versko čustvo ali versko 
prepričanje bolj in bolj javna stvar in zato se 
danes o tem ne govori samo v teologijah am­
pak povsod v javnosti. In ravno s tem izginjajo 
indiferentni ljudje ter se priklopujejo ali eni ali 
drugi strani. Med obema stranmi pa postaja 
vedno ostrejši boj: prvi očitajo drugim, da imajo 
verske predsodke, in drugi prvim, da imajo ver­
ske dvome. Drug na drugega gledajo s prezir­
ljivostjo in pomilovanjem, tu in tam s sovraštvom 
in nejevoljo. S tem se veča in raste boj in se 
pospešuje tudi njegov ugodni izid. Nas mora 
ta boj le veseliti, ker je znamenje kulturnega 
napredka in znamenje propadajočega klerikalizma.

Dvomi in predsodki! Od kod predsodki in 
®d kod dvomi, kaj so predsodki in kaj dvomi, 
kaj hočejo predsodki in kaj dvomi ? . . . V vsa­
kem tudi najnavadnejšem človeku se pojavlja 
boj med čustvom in razunnom.

Pogosto nas čustvo vabi za sladkim in pri­
jetnim, kar razum spozna za slabo in škodljivo. 
Zmaga ali čustvo ali razum.

Pravimo navadno, da nas čuti in čustva va­
rajo in zapeljujejo, dočim nas trezni razum skuša 
peljati vedno po pravi poti. V bistvu je torej 
boj med dvomi in predsodki, boj med čustvom 
in razumom. Domišljija, delo naših čutov in 
čustev, ustvaija svetove, ki o njih trezni razum 
trdi, da jih ni. Domišljija raste sama v sebi in 
je vedno večja. Opazujemo lahko gotove ljudi, 
ki se prepuste domišljiji: lažejo sami sebi in si 
verjamejo.

„Jaz sem preje čutil, nego mislil,“ pravi 
Rousseau in celo človeštvo je preje čutilo nego 
mislilo in si je ustvarilo svoje nazore o bogu 
in bogovih, o svetu in svetovju, o svojem za­
četku in koncu, preje, pred io je premislilo 
o vsem. In tako so nastali na podlagi čutov 
in čustev in domišljije prvi miti in bajke o bogu, 
svetu in človeku, in jednako so se ponavljali 
v poznejši dobi. Otroci so podedovali te na­
zore od starišev in tako je šlo od rodu do rodu, 
dokler ni zrelejša doba prinesla ljudi, ki so po­
mislili in rekli: ni vse tako, tako so si ljudje 
izmislili, in da so si izmislili, je že to dokaz, 
ker je vse tako človeško. Razum nam drugače 
•ovori . . .  In nastal je boj. Oni, ki so vero­
vali po starem, so očitali drugim brezverstvo 
in brezbožstvo, ker se d v o m i l i  in niso ho­
teli verovati, kar so jim drugi povedali, in oni, 
ki so imeli dvome, so očitali drugim predsodke, 
ker so v e r o v a l i  stvari, ki jih nikjer niso mogli 
dokazati kot resnične. Svetovno zgodovino lahko 
razdelimo po tek perijodah: od vere do skepse

in zopet od vere do skepse. Poglejmo v to 
zgodovino. Razdelim jo v sledeče dobe: Od 
mitične dobe do Sokrata, državna vera do 
ninske skepse, od začetka cerkve do reforma­
cije, od jezuitov do enciklopedistov, od roman­
tike do današnjih časov. Zgodovina je učiteljica 
narodov, in dasi Voltaire trdi, da se narodi 
niso od nje ničesar naučili, upam da bo ona 
nas poučila o tem, kaj je prišlo po odločilnem 
boju med dvomi in predsodki.

P r v o t n i  s v e t o v n i  naz o r  je t o r e j  na­
stal  po t om ču s t v a  in f an t az i j e .  Pri na­
rodih, kjer je kultura počasi napredovala (Egip­
čani, orijentalski narodi) se je vzdržal dolgo, 
pri narodih pa, ki je njih kultura hitro rastla — 
mislimo pri tem na duševno kulturo — je prišla 
skepsa in ga je namestila z drugim, razumnejšim. 
Pri Grkih n. pr. komaj par stoletij po Homerju 
in Hesijodu, ki kažeta staro grško bajeslovje 
v najlepši luči, že nastopijo skeptiki (Koeno-  
f anes (576—480 pr. Kr.) že govori zoper 
pesnike, ki preveč človeško predstavljajo bogove 
in trdi, da bi si zamorci napravili bogove črne, 
konji v podobi konj i. t. d., da so torej bo­
govi delo ljudij. Ob jednem pa že govori, da 
je le en bog mogoč. Za njim so prišli so­
f i s t i ,  ki dvomijo o vsem. Protagoras uči, da je 
merilo vseh reči človek, da lahko vsak vidi in 
si pri tem misli kaj drugega, Gorgias pravi, da 
ničesar sploh spoznati ne moremo in če spo­
znamo, ne moremo izrabiti.

Jednako Protagoras trdi, da ne moremo ve­
deti, če so bogovi in še manj, kakšni da so.

Protagorove knjige so bile sežgane in sam 
je bil zaradi brezbožstva izgnan iz Aten. Toda 
skepsa s tem ni bila uničena.

Prišel je S o k r a t  in je povedal, da samo to 
ve, da nič ne ve, drugi pa da niti tega ne vedo. 
Toda modri Sokrat je skepso premagal in je 
skušal staviti. Položil je temelj novi filozofiji, 
ki sta jo dvignila in spopolnila dva njegova 
velika učenca Plato in Aristotel. O bogovih je 
tudi zvesti državljan Sokrat dvomil in je rekel, 
da čuti v sebi le neki glas, ki je nekaj božjega 
in da čuti, da se mora po njem ravnati. So­
krat je moral piti strup. Vzroki njegove ob­
sodbe so bili bolj politični, nego verski. Olikani 
stari Grk ni imel verskih predsodkov in ni moril 
zaradi vere. Toda vera je bila takrat še poli­
tičen faktor in časi so bili resni. Poleg tega je 
bil svet grških bogov živa narodova poezija. 
Uničiti ta svet se je reklo uničiti poezijo, umet­
nost. Veda, ki so jo hoteli filozofi dati narodu 
namesto vere, se zaradi socijalnih in tedanjih 
kulturnih razmer ni mogla razširiti na širše mase, 
zato vidimo poslej na oni strani pobožni pri- 
prosti narod, ki še hodi na „božja pota“ k raz­
nim svetiščem, kjer se priporoča bogovom za 
srečen porod, za dobro letino i. t. d., na drugi 

! strani onega olikanega Grka, ki je hodil v šolo 
k filozofom. Pozneje pa se je razširila skepsa



Let. III. SVOBODNA MISEL Št. 1.

tudi na prosti narod in bogovi so propadli a 
ostali so nenadomeščeni, posebno, ko je prišel 
politični propad. Oba velika filozofa, ki sta 
prišla po skeptikih, Plato in Aristotel, sta raz­
rešila uganko življenja — dasi v marsičem po­
dobno — vendar vsak na svoj način. S tem 
se je pokazalo, da celo na tako globokem te­
melju, kakor ga je postavil Sokrat, ni mogoča 
enotna ena sama stavba, zato je ostal Grk 
za vselej skeptik. Naravno so peljale poslej filo­
zofske šole proč od nerazrešljivih transcedentnih 
vprašanj k življenjskim vprašanjem. Po boju za 
svetovni nazor je prišel boj za življenjski nazor. 
Tudi tu se je takoj pokazalo več smerij, dokler 
nista iz vseh ostala dva glavna nazora — v mar­
sičem enaka v marsičem nasprotna — ep i ku -  
r e j s k i  in s t o i šk i .  Grška skepsa je globoko 
posegla v grško javno in politično življenje. 
Uničila je visoki veličastni Olimp in njegove 
bogove, uničila je predsodke in položila temelj 
novi veliki vedi. Grški duh je v nji dosegel 
svoj vrhunec. Ona tvori prehod v veliko kra­
ljestvo grške vede.

Rimljani so imeli slično bajeslovje, kakor 
Grki. Rimljani niso bili pobožen narod. Njih 
vera je bila državna in imeli so jo zaradi 
države. Poezija, in druge za državo ne- 
važne stvari so dobile pri Rimljanu šele pomen, 
kadar so dobile pomen za državo.

Ono malo vere, kar so jo imeli Rimljani, je 
sestajalo iz par zunanjosti. Toda to je držal 
Rimljan prav tako zvesto, kakor vse, kar je 
bilo rimljanskega. Za časa prve skepse, je bilo 
med Grki in Rimljani še veliko premalo du­
ševne zveze, nego da bi bila Grecija uplivala 
na Rim. Pač pa je pozneje iz premagane Gre- 
cije prišla v Rim grška umetnost in grška veda 
in še nepremagana grška skepsa, ki je pa za­
čela kmalu premagovati, dozdaj nepremagane 
rimske bogove. Posebno e n e m e r i z e m * (nazor, 
da so bogovi le pobožje češčeni stari kralji 
in cesarji), je dobil mnogo odmeva o republi­
kanskem Rimu. Toda Rimljan te dobe je imel 
toliko opraviti z državo, da ni utegnil premiš­
ljati o bogovih. Prišlo je to pozneje, ko so za­
vladali cezarji in so se bogovi bolj in bolj zlo­
rabljali in je Grecija dobivala več in več upiiva 
nad Rimom. Toda Rimljan ni bil nikdar globok 
človek. Zadostil se je z življenjsko filozofijo 
epikurejca ali stoika. Stoicizem je bolj in bolj 
prevladoval in je že skoraj postal splošni živ- 
jenjski nazor. Svetišča so se izpraznila. Toda 
stoicizem je rekel, da ne ve nič niti o začetku- 
niti o koncu — v čemur je ravno bila njegova 
velika modrost — in mnogoštevilni orijentalsk* 
bogovi, ki so se ta čas naseljevali v Rimu, so 
budili zaminanje.

Grški duh je premagal skepso z vedo, sla- 
botin Rimljan z vero. Grška skepsa je orala

* Enemeros je živel v 2. stol. pr. Kr.

globoko, ker je hotela ploditi in roditi, zato je 
vzrastlo po nji veliko življenje, rimska skepsa 
ni orala, ampak je zagrabila in poravnala polje, 
ni iskala odgovora, ni imela vprašanj. Apatija 
do vsega globljega leži v nji, zato je po nji 
s tako urno silo zmagala vera. Edini grški duh 
je bil, ki je odločno odporoval novi veri; filo­
zofske šole v Atenach, Alexandriji in drugod
v slavnih mestih vzhodnega starega sveta, so 
gojile dalje svojo vedo. Ko je krščanstvo za­
vladalo kot državna vera, nastopilo je proti 
tem šolam in proti filozofom. Tako je bila
skepsa premagana, svet je imel „resnico“ . Čas 
je bil tako ugoden, odpor tako slab, da celo
notranji boji, ki so nastali v cerkvi glede sv. 
Trojice, glede osebe Kristusove i. dr. niso mogli 
uničiti nove državne vere, ki je postala kmalu 
politična in se branila z orožjem proti „never­
nikom“ .

Stari svet je bil utrujen, preživel se je, in 
novi narodi, ki so se vsuli vanj, so sprejeli 
cerkveno vero kot popolno resnico. Tako je 
židovski bog zavladal nad svetom paganskih 
bogov.

Vsaka stvar se preživi. Tako se je preži­
vela stara kultura, ko je dosegla svoj višek, 
in grabljiva židovska duša je zavladala v njem. 
Cerkev se je širila med novimi narodi. Posta­
jala je bolj in bolj nasilna in rodilo se je o nji 
vedno več predsodkov. Nje nauk o peklu in 
vragu je sedel k veri o čarovnicah, nje nazor 
o bogu k napačnemu nazoru glede nevernikov, 
nje nazor o svetovju k napačnemu nazoru 
o svetovni sestavi (tako n. pr. so antipodi ne­
mogoči, ker bi morali po glavi hoditi, zemlja 
ne more biti okrogla, ker bi na sodnji dan na 
drugi strani ne mogli Boga videti, mrliča raz­
sekati ne sme zdravnik, ker bi imeli angeli na 
sodnji dan preveč dela, predno bi človeka se­
stavili * i. t. d.). Taki in podobni predsodki so 
se množili v srednjem veku. Cerkev je dobi­
vala vedno več oblasti in moči, in v Rimu se 
je veselo živelo: ko je cerkev dosegla višek 
svoje moči, so se v nji sami pojavili — dvomi.

Bili so to duhovniki, ki so se več ali manj 
še pečali z biblijo, z evangelijem in tu in tam 
s starimi učenjaki in ki jim je zdrav razum dal 
spoznati, da ni vse resnica, kar trdi cerkev in 
da je krščanstvo vse kaj druzega, nego cerkev 
in nje nauk. Tako je že eden prvih javnih re­
formatorjev Viclef postavil stavek, da cerkev 
ne more nikogar siliti, da bi verjel, kar je proti 
razumu. Toda cerkev je zahtevala nasprotno: 
verovati, tudi če je nesmisel.

Tako so se pojavili r e f o r m a t o r j i ,  du­
hovniki, ki so dvomili najprej o posameznih ne­
smislih v cerkvi, potem o raznih navadah, potem 
o papežu in nazadnje — o cerkvi sami. Cerkev

* Seveda ta nazor ni ovival cerkve ljudi (brez­
verce) sežgati in njih pepel vreči v vodo. Kako bo 
neki terni na sodnji d an V

12



Let. III. SVOBODNA MISEL Št. 1.

se je zagnala z vso silo o boj zoper te „ne- 
verce“ . Toda to niso bili brezverci. Oni so dvo­
mili nad slabim, ker so vedeli, da je v dobrem 
resnica. Neverci pa so bili takrat v Rimu na 
papeškem stolu in po velikih škofijah, kajti 
papež in drugi sploh — niso dvomili — ampak 
«iti verovali niso. Posebno, ko je zmagal h u- 
m a n i z e  m, ki je dobil na papeškem dvoru 
zvestih pristašev, je imela cerkev v svojem srcu 
vse prej nego Kristusa. Zato je reformacija 
v ljudstvu zmagovala, dvomi so zmagali nad 
predsodki in Evropa se je ločila v p r o t e ­
s t a n t s k i  svet in k a t o l i š k i ,  ki so ga sveta 
i n k v i z i c i j a ,  j e z u i t j e  in politične spletke 
s potoki krvi rešile stari cerkvi. Tudi tu je bila 
skepsa začetek novega življenja. Veda in umet­
nost so se razvile. Veliki duhovi Cartesius, Ba­
con in drugi učenjaki so položili temelj novi vedi.

Dočim se je torej katoliška cerkev iz tega 
boja rešila s posvetno silo, nastala je nova 
protestantska cerkev na predsodku, da je bi­
blija božja knjig,i, ki ima v sebi vso resnico. 
Zavrgla je mesenega papeža in sprejela papir­
natega.

Skepsa v cerkvi je bila na ta način pre­
magana in jezuitje s svojo moralo in brez­
obzirnostjo so imeli skoraj celo stoletje čas, 
da so med tem, ko se je Evropa morila zaradi 
verskih predsodkov, iznašli mnogo čudežev 
in svetnikov in zapeljali cerkev na najbolj kriva 
pota, kar jih je kdaj hodila. Toda skepsa zu­
naj cerkve ni bila premagana. Na podlagi skepse 
je položil C a r t e s i u s  svojo filozofijo in veda, 
ki je po renesansi tako razcvetela jo je poglo­
bila in razširila. Iz Fiancije je prišla — ko je 
našla v Montaigneu svojega glasnika — v An­
glijo, kjer je rodila novo šolo (Hume).

V Angliji je peljala skepsa ven in proč od 
cerkve v d e i z e m, v Franciji pa je dosegla 
svoj vrhunec v enciklopedistih, ki so postavili 
proti veri a t e i z e m .

V Nemčiji se je pojavila sočasno, kot r a- 
c i j o n a l i z e m .  Ta smer je postala moda 
višjega sveta, zato se XVIII. 'stoletje • imenuje 
vek filozofije. Toda vse to je ostalo last višjega 
sveta in prvič v svetovni zgodovini vidimo, da 
nastopajo proti cerkvi — troni. (Prosvitljeni ab­
solutizem ) Friderik Veliki, Jožef II., Katarina 
ruska i. dr. Toda ista Evropa, ki 'se je pred 
par stoletji bila za vero, je bila nezmožna re- 
forem. In ta čas je rodil — ljudsko šolo kot 
priznanje, da bodo reforme šile mogoče, ko 
jih bo ljudstvo razumelo. Predsodki in nesmisli 
so v cerkvi (katoliški in protestantski) tako na- 
rastli, da se je kot odpor proti njim pojavil 
p i e t i zem  in j an z e n iz e m. Z vedo so se 
množile iznajdbe, svet je napredoval, cerkveni 
nauki so se izkazali v svitu vede kot napačni. 
Toda cerkev je branila svoje predsodke. Ko­
pernikov sistem je priznala šele 1. 1820. „Faust“ 
je delo te dobe.

S tem je Evropa stopala na prag novega 
stoletja. Velika r e v o l u c i j a  in vojske ter 
preobrati, ki so se vršili po nji, je narode ev­
ropske nekako utrudila. Mirno so nosili potomci 
boriteljev za svobodo težo svete a l i j a n c e .  
Jezuitje, ki jih je papež Klemen VII. 1779 od­
pravil, so se zopet pojavili, da bi zatrli nevero. 
Toda ni bilo več mogoče. Višja družba ni več 
verovala.

Bilo ji je sicer tesno, kakor vidimo v roman­
tikih, toda verovala ni. Človek se je čim dalje 
bolj vzbujal v človeku in je zahteval svoje pra­
vice kot razumno bitje. Nastale so nove državne 
forme, nove diužbe, nov čas. In ta čas, ta 
družba je začela na celi črti boj proti pred­
sodkom.

Naj že imenujemo XIX, stol. vek iznajdb, 
ali vek narodnosti, ali vek zgodovine, ali ka­
korkoli. I z n a j d b e  so bile, ki so pospešile 
razvo j ,  bo j  n a r o d o v  je bil, ki je pospešil 
p o p u l a r i z a c i j o  k u l t u r e ,  i n  pog l ed  
v z g o d o v i n o  je b il,  ki je razjasnil trno, iz 
ktere so prišli narodi.

Dvomil je ta vek o vsem in to je pripra­
vilo pot bodočnosti. Šel je in pogledal v koren 
t. zv. svetemu pismu, evangeliju, dogmam, cer­
kvi. In pokazalo se je, kako in kaj. Danes sto­
jimo kakor na velikanski zgradbi, ki so jo skupaj 
stavili ljudje mnogo let; ker je spodaj podi ga 
slaba — mojstri so takrat gledali na svoj do­
biček — zato nataučno preizkujemo, k j bomo 
popolnoma podrli in kaj porabili, da bo stavba 
trdna. In to je tako, kakor pri mostu, ki je stal 
na stebrih. In ko je steber postal zanič, so šli 
in so ga izpodmaknili in most je pal v vodo. 
A prišli so razumnejši in rekli: Ne podirajte 
stebra, da se cel most ne podere. Preglejmo, 
kaj je v njem slabo in popravimo. In so pre­
gledali in popravili: toda steber in poprava je 
bila kmalu zanič.

Prišli so ljudje in podrli vse skupaj. Toda 
polom je bil velikanski. In prišli so drugi in 
rekli: Treba je pregledati natančno, kake na­
pake je imel steber. Ali j? stal plitvo in iz ka­
kega materijala je bil. Treba je poskušati, kaj 
je boljše in stalnejše in gotovejše.

Potem postavimo nov trden steber poleg 
starega, in ko bo trdno stal, bo reka odnesla 
starega seboj, da ne bo z njim skrbi in na- 
potja in stroškov.

Ponavljani na kratko: Vsak prvotni svetovni 
nazor je nastal potom čustva in se počasi for­
muliral v verstvo ali konfesijo. Ko je vzra^tla 
kultura, delo našega razuma in naših rok, se 
je pokazalo marsikaj, kar se je prej smatralo 
za resnico, kot predsodek. Rodili so se dvomi 
(skepsa), ki so posegali bolj in bolj v vero, 
dokler je niso popolnoma uničili. Skepsa je 
zn k viška kulture. Ona je prehod v boljšo, 
popolnejšo in razumnejšo uredbo človeške družbe.

13



Let. III. SVOBODNA MISEL Št. I.

Ona je znamenje, da se je stari življenjski nazor 
preživel in da se tvori novi. Skepsa je naraven 
pojav razvoja; po nji navadno sledi upadek, 
toda ob jednem se dviga iz nje novo življenje.
V nji je preporod dobe. Ona tvori mejnike 
v razvoju evropskih narodov.

Nje sodruga je satira, ki se sočasno po­
javlja v umetnosti. Vidimo torej: Grška kultura 
je dosegla svoj vrhunec, in pojavil se je dvom 
proti starim bogovom — rimska država je za­
vladala čez celi znani svet — in v tem so se 
znajala tla pod bogovi njene državne vere — 
cerkev je zavladala nad vso Evropo — in na­
stal je dvom o njeni sili, ki je obstajala v pred­
sodkih — ko se je boj polegel — ije nastal 
dvom o njenem nauku sploh — in danes se 
dvomi o nje vrednosti. Tako je prešel kritični 
duh iz male Grecije, v veliko rimsko državo, 
pozneje je prešel na celo Evropo in danes se 
je razširil čez cel svet.

Na podlagi pridobitev XIX. bo XX. stol. 
nadaljevalo boj proti predsodkom. Veliki na­
rodi, lahko rečemo, so danes že ven iz pre­
hodnega stadija in stavijo že positivno.

Mi smo v prehodu. Čutimo globoko versko 
skepso. Moramo jo pramagati ter s trdnim kul­
turnim delom stopiti više k svobodi narodov.

« « *5

Pogovori o veri.
Piše Ladislav Kunte.

I.
Dva človeka sta se razgovarjala o verskih 

stvareh. Prvi je bil katoličan, drugi je bil svoj 
čas tudi katoličan, da celo katoliški duhovnik,* 
toda za časa tega razgovora (ali bolje razgo­
vorov, ker jih je bilo nekoliko) že ni bil včč; 
ni pripadal k nikaki cerkvi in katoličani so mu 
rekli „odpadnik“ ali „brezverec“ — toda zakaj 
nadolgo in široko razlagati? To sem bil jaz 
sam. Človek pa, s katerim sem se razgovarjal, 
je bil odkritosrčen katoličan in resnično veren 
in poleg tega je imel še to dragoceno lastnost, 
da je poslušal in vpošteval tudi tuje mnenje in 
nazore. Ni to sicer mnogo, toda iz lastne skušnje

* L. Kunte je bil duhovnik in celo njegovi sov­
ražniki mu morajo priznavati, da je bil vzoren du­
hovnik. Kjer je služboval, je bil splošno priljubljen. 
Prišel pa je po dolgem in temeljitem premišljevanju do 
zaključka, da je katoliška vera kakor vse druge vere, 
slaba, da celo škodljiva stremljenjem današnje družbe. 
Bil je dosleden tudi v praksi, zato pa ni hotel igrati 
vloge duhovnika - hinavca ter je rajši odložil svoj 
črni plašč. Vstopil je v uredništvo najboljšega na­
prednega češkega dnevnika „Čas“ . Piše mnogo in 
kar pride izpod njegovega peresa je izborno, glo­
boko premišljeno, tako da mora vgajati vsakemu 
treznomislečemu človeku. Sicer pa bodo naši čita- 
te lji imeli dovolj prilike, da si sami vstvarijo sodbo 
o Kunteju.

vem, da zelo mnogo ljudi in posebno katoliških 
niti te lastnosti nima.

„Nič ne pomaga, človek mora nekaj vero­
vati,“ rekel mi je moj znanec, „ne mogel bi biti 
brezverec. Žival živi brez vere in jaz nečem 
živeti kakor žival.“

„Je pač vprašanje,“ rekel sem, „če živi žival 
brez vere. Pes veruje v svojega gospodarja in 
bučela, sedajoč na lipov cvet, veruje, da v njem 
dobi sladkost. Da je to slepi nagon, ne vera? 
Dobro, ne bodeva se prerekala za besede. Ne 
gre se zato. Toda ali mislite, da so sploh ljudje 
na svetu, ki ničesar ne verujejo?“

„Kako bi vendar tega ne mislil, ko vendar 
poznam celo vrsto takih ljudi? Ali vas morda 
to ime dirne?“

Nasmehnil sem se. „Čisto nič ne. Meni, in 
mislim, da vsem občanom, kteri so izstopili iz 
vaše cerkve in ostali ,brez konfesije', je čisto 
vseeno: kako nas imenujete; hočem vam samo 
razjasniti smisel tega pojma: brezverec .  Go­
tovo vam je znano, in ako ne, pove vam to 
vaš gospod župnik ali kaplan, da so imenovali 
kristjane v prvih stoletjih rimski pagani b r e z- 
v e r c e i n b r e z b o ž n i k e  (ateiste) .  Z a k a j ?  
Ker  n i so v e r o v a l i  v to, v. k ar so v e r o ­
v a l i  t i  pagani .  Niso verovali v stare pagan- 
ske bogove: niti v Jupitra, niti v Merkurja, niti 
v Junono, niti v Minervo, hiti v druge ostale 
bogove. Toraj — naše razmerje k vam je zelo 
sorodno temu, v katerem so bili li kristjani k pa- 
ganorn: tudi mi ne verujemo tega, kar verujete
vi, ne verujemo v vaše bogove ali boga — “

Moj znanec se je pri teh besedah kar stre­
sel: „Boga proklinjate — “

„ — zatoraj,“ sem nadaljeval, „ako nas ime­
nujete nevernike, brezbožnike in bogokletneže, 
delate ravno to, kar so delali takrat pagani 
kristjanom in imate iz svojega stališča ravno 
tako prav kakor oni. Iz svojego stališča, pravim; 
le ako je to vaše stališče pravo? Toda ne smeli 
bi pozabiti, da kakor so že imeli ti kri­
stjani, ki so zametovali pagansko vero in bili 
vsled tega od paganov nazvani brezverci in 
brezbožniki, -drugo vero in verovali v drugega 
boga, katerega paganski svet ni spoznaval, ravno 
tako iniamo tudi mi drugo vero, katere vi ne 
razumete . . .  In še veliko manj bi ne smeli 
pozabiti na dejstvo, da p r a v i l o m a  t i s t i ,  
k a t e r i  d r u g i m  o č i t a j o  b r e z v e r s t v o ,  
b r e z b o ž s t v o  in b o g o k l e t s t v o ,  n i ma j o  
na s v o j i  s t r a n i  resnice.  Veliki duhovnik 
Kajfež je imenoval Jezusa bogokletneža. Ali je 
govoril resnico? Ali so pagani govorili resnico?“

Moj znanec je bil v zadregi. „To je vendar 
nekaj drugega,“ je rekel, da bi zakril zadrego; 
toda opazil sem na njem, da si ni na jasnem, 
ako vendar le ni resnica na moji strani, čeprav 
se je bal priznati mi to. Uvidel je, da sem opa­
zil njegovo zadrego in rekel: Toda, ko bi bil

14



Let. III. SVOBODNA MISEL St. 1.

mesto mene tukaj redaktor „Sv. Vojtčcha“ ,* 
ali P. Jemelka,** ne ostal bi vam odgovora 
dolžan.“

Nisem se mogel vzdržati smeclia. „Tudi jaz 
mislim, da ne,“ sem rekel; odgovoril bi mi 
z kakim zavijanjem, kateremu bi sam ne verjel, 
ali pa z neslano šalo; mogoče tudi z kako 
psovko, kakor P. Jemelka to rad dela na leci in 
redaktor ,Sv. Vojtčcha' v svojem lisru" Ni na­
sprotoval. Nekaj časa molk. Naenkrat pa mi 
pravi moj katoličan:

„Ako mislite, da me odvrnete od katoliške 
vere, se zelo motite. Med nami in vami — ne 
bom več rekel: brezverci, čeprav ste se izrazil, 
da vam je to vse eno — med nami vernimi 
katoličani in vami je ogromna razlika. Vsak 
izmed nas more veselo vzklikniti s sv. Pavlom: 
Vem, komu sem v e r j e l !  Mi verjamemo 
bogu, naša vera je od boga in iz boga. In vi? 
Vi verujete ljudem, vaša vera je od ljudi in iz 
ljudi . . . "

„O tem bi se dalo govoriti," sem rekel. 
„Ali morete reči čisto resnično in popolnoma 
odkritosrčno, da verjamete bogu?"

„Ne norčujem se vendar pri takö resnih 
stvareh."

„Ne mislim, da se norčujete, sodim pa, da 
svojega mnenja niste zadostno pretehtal. Ali mi 
morete reči, v koliko božjih oseb verujete?
V koliko zakramentov verujete, in kateri izmed 
njih je najpotrebnejši?"

„Da, to vam prav zelo lahko rečem. Ve­
rujem v tri božje osebe: v boga očeta in sina 
in sv. duha. Verujem v sedem zakramentov 
(jih je naštel). Najpotrebnejši je krst . . . "

„In od koga ste vse to, kar ste mi ravno 
povedali, slišali? Morda od boga?"

Moj znanec je zopet umolknil. Jaz pa sem 
nadaljeval:

„Ne. To ste slišali od duhovnika v šoli. In 
doma morda od matere. Z jedno besedo od 
ljudi — in  v e r u j e t e  l j udem. "

„Da, ali duhovniki imajo vendar svoj urad 
od boga!"

„In od koga ste zopet slišali to stvar? Zo­
pet od ljudi. Zopet je bil kaplan tisti ali ka­
tehet ali pa kak drug duhovnik, kteri vam je 
to rekel in vi ste mu verjeli. In na tem slučaju 
se zopet pokaže, da verujete ljudem."

„Toda to je zapisano tudi v sv. Pismu in 
to je bilo napisano po navdihnenju božjem!"

„Vse, o čemur smo govorili, ni napisano
v svetem Pismu. Pravzaprav od tega, kar sva 
midva govorila, ničesar; v sv. Pismu nikjer ne 
čitate, da bi bile tri božje osebe — so tam le 
nekatera mesta, katera duhovniki tako razla­

* Najvmazanejši češki klerikalni list, katerega 
razdavajo tercijalke kar po cerkvah zastonj:

** Zloglasni češki jezuit, ki je znan vsled svo­
jega zavijanja resnice.

gajo; sp l oh  pa p r v i  k r i s t j a n i  v tri božje 
osebe niti verovali niso. V sv. Pismu tudi ni 
zapisano, niti da je sedem zakramentov, niti 
da bi bil krst od njih najpotrebnejši. Resnica 
je samo, da duhovniki nekatera mesta v Pismu 
nasilno tako razlagajo, kot bi bili ti nauki v njili 
obseženi; ako pa verujete tej razlagi duhov­
nikov, verujete zopet le ljudem. Toda če bi bili 
tudi v resnici vsi ti nauki in ostali, v katere 
še verujete kot katoliški kristijan, napisani v Pismu 
od kod pa veste, da je bilo Pismo napisano 
po božjem navdihnenju? Zopet od ljudi! In 
dobro pazite ako hočete, vam dam čas za pre- 
mišljanje: I menu j t e  mi  samo eden člen 
vere  al i  le j e d no  dogmo,  ka t e r e  bi  
vam ne b i l i  s p o r o č i l i  l j ud j e ,  ampak  
bog, da b i m o g l i  po tem z m i r no  
v e s t j o  reči ,  da ste v e r o v a l i  bog u ,  samo 
edno t ako  d ogmo  mi p o v e j t e ! "

Moj katolik je bil zopet v zadregi in zopet 
je molčal. Kmalu na to pa pravi:

„Toda čudeži!"
„To je zopet drugo vprašanje; če ste se 

ga pa enkrat dotaknil, ostaniva pri njem. Ali 
ste že videl kak čudež?"

„Nisem ga videl jaz — toda videli so drugi."
„Toraj vi ne, ampak drugi. In vi tem drugim 

verujete ?“
„Verujem — zakaj bi ne veroval?"
„Zakaj — o tem se moreva pogovorti 

drugič. Sedaj se gre le zato, da verujete drugim, 
da verujete ljudem. Verujete duhovnikom, ve­
rujete tem, kteri so vas vzgojili v katoliški veri, 
verujete tistim, kteri vam pravijo, da so videli, 
čudeže — z jedno besedo: v e r u j e t e  1 j ude mi 
In če bi vprašal druge ljudi, druge katoli­
čane, komu oni verujejo, ne mogli bi vam v res­
nici nič drugega odgovoriti, kakor da tudi oni
verujejo ljudem. Katolik ste iz tega vzroka, ker
je družba, v kateri ste se narodil, vzrastel, ka­
tera vas je vzgojila, katoliška; ako bi se bili 
narodih med Arabi, bi bil mahomedan in
bi veroval, da imate pravo vero, ako bi 
se bil narodil med Kitajci, bi bil budist
in tudi bi veroval, da imate vero, ktera je 
od boga. Vsaka vera je vera  l j udem,  ve­
r o v a n j e  l j u d e m ;  in ako pravite: mi kato­
ličani verujemo bogu, lažete samemu sebi. Do­
volite sedaj, da bi vam rekel še nekaj. Pred 
nekoliko leti sem govoril jaz ravno tako, kot
vi sedaj govorite. Spominjam se še, z kakim 
navdušenjem sem mnogokrat vernikom pridi- 
goval: „Naša vera je od boga in iz boga, mi 
z veseljem moremo reči s sv. Pavlom: Vem, 
komu sem verjel . . .  Bil sem duhovnik in bila 
je moja dolžnost tako govoriti, ker sem bil 
zato plačan; toda v teku nekaj let sem i sam 
temu verjel, ali bolje rečeno: prigovarjal sem 
si, da je vera, katero oznanjujem, od boga.



Let. III. SVOBODNA MISEL Št. 1.

Večkrat še mislim na to in se čudim samemu 
sebi, kako da sem mogel verovati in sebe go­
ljufati, da je moja vera, katero sem prejel le in 
le od ljudi, da je ta vera od boga. To pa je 
bilo radi tega, ker takrat o teh stvareh nisem 
premišljal, da sploh bal sem se o njih premiš­
ljati; in kljub temu so se mi pojavljali dvomi, 
brez katerih ni nobeden duhovnik; dvorni so 
se oglašali v meni, jaz sem jih pa skušal pre­
magati z raznimi zavijanji in goljufljlvimi do­
kazi. Danes vidim ja'no, odkod je tudi vera 
drugih duhovnikov: Ko sem bil mal deček 
učila me je mati verovati in ta me je to učila radi 
tega, kei so tudi njo drugi tako naučili. Potem 
me je učil vere duhovnik in drugi ljudje, na 
gimnaziji zopet drugi duhovnik in v semenišču 
zopet duhovniki, profesorji bogoslovja: sami  
l j u d j e  in ti so me učili verovati radi tega, 
ker so tudi nje tako naučili dn gi ljudje, vrhu 
tega pa imajo za opravljanje tega po^la dobro 
plačo — drugego dela se niso naučili. Tako 
naučeni smo prišli med l^udi in učili smo zopet 
druge verovati; prav.li smo jim, da se to in to 
mora verovati, ker je to bog zaukazal; in da 
bi nam ljudstvo bolj gotovo verjelo, govorili 
smo mu o čudežih, ki se baje gode v Lurdu 
in drugod, akoravno sami teh čudežev nismo 
videli.

Nekateri od nas pa, da bi svoje besede 
še bolj podkrepili, so trdili, da so čudeže v res­
nici videli . . .  In ljudje so nam vse to plačali 
in dobro plačali, tako da je druge učiti vero­
vati zelo dobra stvar, ki mnogo nese . . . Tako 
je to ljubi moj prijatelj: v e r u j e t e  l j udem,  
ne bogu in če nekoliko bolj natanko pogledate 
in prevdariie to svojo vero, sprevidite, da je 
ta vera  po v e l i k i  v e č i n i  le sama na­
vada iz dobe p rve  ml ados t i ,  katero na­
vado vam je vcepila družba, v kateri živite. 
In ko bi poznali zgodovino naroda, katerega sin 
ste, spoznali bi tudi, da se morate za svojo 
katoliško vero, o kateri misl te, da je od boga, 
zahvaliti le izvaredni okoliščini: k r v a v e mu  
nas i l j u ,  s p o m o č j o  ka te r ega  se je če­
šk i  na r od  v 17.s t o l e t j u  p r i s i l i l o  k ka­
t o l i š k i  ver i .  Ker ako bi ne bilo tega proti- 
reformačnegi nasilja po bitvi na Beli Gori, bil 
bil či ški narod po svoji ogromni večini prote­
stantske vere in vi bi bili najbrže tudi vzgojen 
protestanstko . . .  Ali razumite, kaj to pomeni?“

„Toraj prav . . .  verujem pač ljudem. Jaz da 
verujem le ljudem ? O tem moram še premišljati. 
Toda d ’bro. Kumu pa verujete v i? “

Povedal sem mu, komu verujem in komu 
verujemo sploh mi „brezverci“ . Dradi čitatelji 
bodo slišali o tem prihodnjič.

«  *  «

Somišljeniki, širite „Svobodno Misel“ !

Alj so krščanski stariši res prisiljeni pustiti 
svoje otroke krstiti? V 11. št. II. 1. našega lista 
smo se, že pečali s tem vprašanjem. Rekli smo, da 
oblasti ne morejo zakonito s iliti stariše k temu ko- 
roku! Neki gospod nam je pa potem pisal, da to ni 
res, da mi nismo prav poučeni o tej stvari, temveč 
da krščanski stariši morajo dati krstiti svojo deco. 
Zato pa se nam zdi potrebno, da o tej zadevi iz- 
pregovorimo jasneje. — Članek 14. osnovnega držav­
nega zakona iz dne 21. decembra I. 1867 št. 142 
državnega zakonika, izrecmo namreč določa, da sc 
ne more nikogar siliti k verskim obredom. Brez vsa­
kega najmanšega dvoma je krst tudi verski obred 
in je toraj nepostavno siliti k krstu. — Zakon iz dne 
25. maja 1868 št. 49 dr. z., ki uravnava interkonfe- 
sijonelne razmere državljanov, pravi z ozirom na 
veroizpovedanje otrok, da zakonski otroci slede 
v veroizpovedi svojim starišem, ako sta oba za­
konska dela iste konfesije; ako ne, sledijo sinovi 
očetu, hčere materi, ako stariši niso prej po med­
sebojnem dogovoru drugače odločili. — V tem za­
konu, ki toraj govori o veroizpovedi otrok, ni nika- 
kega sledu o kakem obredu. Ampak otroci se eo 
ipso po zakonu prištevajo v tisto konfesijo, v ka­
teri so stariši. To se zgodi brez vsakega obreda. 
Zakon o kakem takem ne ve ničesar. — Zato pa je 
starišem na prosto voljo dano, če hočejo dati krstiti 
svoje ptroke. Čisto nepostavno pa dela tisti, ki jih 
sili k temu. Svoje somišljenike prosimo, da nam 
tako nepostavno ravnanje nemudoma naznanijo.

Upravništvo. Letošni letnik smo znatno pove­
čali. Temu primerno se je moralo povišati tudi na­
ročnino. V s i t i s t i ,  k i še n i s o  p o r a v n a l i  na­
r o č n i n e  za l a n s k i  l e t n i k ,  na j  s t o r e  s v o j o  
d o l ž n o s t  n e m u d o m a .  — Tisti, ki so si naročili 
od  z n a k  e, jih prejmejo v kratkem; naročili smo 
nove. Kdor spremeni svoje bivališče, naj to naznani. 
Pošlje naj novi naslov In za jedno tudi stnrl.

Somišljeniki, širite „Svobodno M isel";  pri­
dobivajte novih naročnikov; pošiljate nam na­
slove tistih, o katerih mislite, da bi se na list 
naročili.

„SVOBODNA MISEL“
izhaja vsak mesec 

in stane za Avstro-Ogrsko:

na l e t o ........................ K 3-—
po lle tno ........................ K 1 *50

izven monarhije: 

na l e t o ........................K 4’—

Na željo se „SVOBODNA MISEL“ pošilja tudi 
v zaprtem pismu, kar stane 5 K na leto.

Knjigarne in komisijonarji dobe znaten propust.

Izdaja konsorcij „Svobodna A^isel". — Redaktor L. 
Lotrič. — Tiskarna Dyk a Ryba, Praga-Vršovice,


