
VSEBINA VINKO BRUMEN: Krekovo po¬

litično delo v letih 1900-1907.

ALOJZIJ GERŽINIČ: Kaj mora

imeti in kaj naj si pridobi

umetnik.

BOŽIDAR FINK: Etičnost nove¬

ga kazenskega prava.

MAVER GREBENC: Doneski k

zgodovini Stične.

ALOJZIJ ODAR: Vprašanje o slo¬

venski teologiji.

TINE DEBELJAK: Mickiewicz in

Slovenci.

VINKO BRUMEN: Nekatera

vprašanja naše kulturne rasti.

TRETJA KNJIGA 1955

VREDNOTE

LOS VALORES - REVISTA CIENTIFICA



VREDNOTE so glasilo Delovnega občestva za Slovenski katoliški

institut. Izdaja jih Slovenska kulturna akcija, Al-

varado 350, Ramos Mejia, Buenos Aires.

Posamezni izvod 30 pesov, 800 Lir, 3 dolarje. Na¬

kazila in čeke na ime blagajnika, L. Lenček, C. M.

“LOS VALORES” Revista Cientifica. Redaccičn y Administra-

cion, Alvarado 350, Ramos Mejia, Buenos

Aires.



VREDNOTE

TRETJA KNJIGA





VREDNOTE

TRETJA KNJIGA

UREDIL

RUDA JURCEC

1955

Buenos Aires



n 19 69 S 5

/4 1( v\

U l|2illiss -

LJ
V^. A'-
V vr£>» . y

,

y?

?X) 4t-rUit.

33£^60H0?

VREDNOTE so glasilo Delovnega občestva za Slovenski katoliški

instituti. Izdaja jih Slovenska kulturna akcija, Al-

varado 350, Ramos Mejia, Buenos Aires.



VINKO BRUMEN

KREKOVO POLITIČNO DELO

V LETIH 1900-1907.

Poglavje iz uvoda v V. zvezek Krekovih Izbranih spisov,

ki bi 1941 izšel pri Mohorjevi družbi v Celju, pa so ob za¬

četku vojne naklado uničili Nemci. Zato je to zopet prvi

natis. Daši bi za nekatera mesta morda bilo treba danes

kaj razlage, naj poglavje vendar ostane, kakor je bilo napisa-

no — v spomin na tiste čase. Objavlja pa se tukaj za 95 let¬

nico Krekovega rojstva in za 50 letnico Slovenske ljudske

stranke. — V. B.

I. POLITIČNE RAZMERE

Leta 1897 izvoljeni avstrijski državni zbor1 , katerega član je bil tudi

Krek, ni mogel priti do dela. Tudi vlade so se naglo menjavale, dokler ni v

januarju 1900 prišel na krmilo Korber, ki je 7. septembra 1900 parlament

razpustil in razpisal nove volitve. Te pa, ki so se izvršile v decembru 1900

in januarju 1901, so še okrepile narodnoradiikalnejše struje, nemške nacio-

nalce in češke radikalce. Zato tudi novi državni zbor ni mogel priti do red¬

nega dela, dasi ga je Korber skušal izmiriti z večjimi javnimi deli (več vod¬

nih cest na severu monarhije, krajša železniška zveza Gornje Avstrije s

Trstom, katere del je bila tudi naša karavanško-bohinjska železnica). Grad¬

nja železnic se je izvršila, z gradnjo prekopov pa niti začeli niso.

Ker se Korberju ni posrečilo, da bi rešil spor med Čehi in Nemci, ki

je bil še posebno pereč od ukinitve Badenijevih jezikovnih naredb2, so Čehi

začeli z obstrukcijo, ki so se ji pozneje pridružili tudi Jugoslovani („Slo-

vanska zveza“) 3 - Stališče vlade je bilo toliko težje, ker so se tudi Madžari

borili za čim večjo neodvisnost od Dunaja. Vznemirjali pa so jo prav tako

študentovski nemiri v Pragi, na Dunaju in v Innsbrucku. Zato je Korber

dal proti koncu leta 1904 ostavko svoje vlade.

Čehi so v Korberjevem padcu videli zmago svoje obstrukcije, zato so

se pomirili in pod njegovim naslednikom baronom Gautschem je parlament

5



rešil celo vrsto predlogov. Vedno bolj pa se je v javnosti sirilo mnenje, da

se bodo razmere uredile šele s spremembo volilnega zakona in z razširitvijo

volilne pravice. Gautsch se je sprva protivil splošni volilni pravici in tudi

državni zbor je še v oktobru 1905 odklonil nujnost češkega predloga, da bi

se ta uvedla. Toda preprečiti je več ni bilo mogoče. V večjih mestih so

nastale delavske manifestacije, najmočnejše so bile na Dunaju 28. novem¬

bra 1905, ko se je zopet sestal' državni zbor. Kakor hitro pa se je za uvedbo

obče volilne pravice odločil cesar, ki je hotel s tem oslabiti madžarsko

plemstvo4, je tudi Gautsch izjavil, da bo zbornici stavil predlog za volilno

reformo na temelju splošne volilne pravice. V februarju 1906 je izpolnil

svojo obljubo s petimi zakonskimi predlogi. Da bi se stranke laže sporazu-

mele, je hotel pritegniti v vlado tudi nekatere parlamentarce. To mu ni

uspelo, zato je 30. aprila 1906 prosil za odpust in novo vlado je sestavil

dotedanji tržaški namestnik iprinc K. Hohenlohe, ki pa je zaradi ogrskih

prilik tudi odstopil že 28. maja 1906.

Na krmilo je prišel nato baron Beck, ki je pritegnil tudi nekaj parla¬

mentarcev. Njegove naloge so bile: izvedba volilne preosnove, ureditev raz¬

merja z Ogrsko in sporazum med narodi.

Po dolgotrajnih pogajanjih in mnogih izpremembah prvotnega predloga

je državni zbor 1. decembra 1906 sprejel zakon o volilni reformi s 194 proti

93 glasom. Gosposka zbornica je spočetka nasprotovala, a končno je v za¬

meno za neke koncesije tudi ona pristala. Državni zbor je nato še v naglici

rešil večje število predlogov, nakar je bil razpuščen. Nove volitve so bile

razpisane za 14. in 21. maja 1907.

Na Slovenskem so se državnozborske volitve leta 1900 in 1901 izvršile

deloma že v boju med strankami (Kranjsko), deloma še v znamenju starega

slogaštva. Na Kranjskem je v V. volilni skupini (ki jo je 1897-1900 zastopal

Krek) zmagal Šušteršič, ki je tako zopet prišel v državni zbor (do 1898 je

zastopal IV. skupino, pa je odložil mandat, ker se je hotel zlasti posvetiti

organizacijskemu delni' doma). V IV. skupini si je tudi priborila vseh pet

mandatov KNS (katoliška narodna stranka), vse tri mestne pa je dobila

NNS (narodna napredna stranka). Veleposestniška mandata sta ostala

Nemcem.

V ostalih slovenskih pokrajinah -strankarski boj še ni bil tako izrazit in

so povsod zmagali več ali manj slogaški slovenski kandidatje.

V prejšnji parlamentarni dobi so bili vsi slovenski poslanci na Dunaju

združeni s Hrvati, Srbi in nekaterimi drugimi Slovani v »Slovanski krščanski

narodni zvezi". Ker pa je sedaj kranjska KNS odklonila skupen klub z

dr. Tavčarjem (zaradi načina njegovega političnega boja, posebno pa še za¬

radi pisanja Slov. Naroda), Hrvati in tudi nekateri slovenski poslanci pa na

tako izključitev niso pristali, sta se sedaj ustanovila dva poslanska kluba.

Pod šušteršičevim vodstvom se je (ustanovil »Slovanski centrum" (poleg

katoliškonarodnih kranjskih in nekaterih nekranjskih Slovencev še nekaj

Čehov, Rusinov in Poljakov, skupaj 21 poslancev), pod predsedstvom Hrvata

Ivčeviča pa so se združili ostali jugoslovanski poslanci. Kmalu pa so iz tega

»Hrvatsko-slovenskega kluba" zaporedoma izstopili narodnonapredni Sloven¬

ci (4) in z dvema Srboma osnovali lasten »Jugoslovanski napredni klub", ki

mu je predsedoval Slovenec Ferjančič. Ostala dva kluba sta se pozneje zdru¬

žila v skupno »Slovansko zvezo", ki sta ji bila predsednika Šušteršič in

6



Ivčevič. Ta se je potem borila za uvedbo volilne preosnove, ki ji je Ferjan¬

čičev klub do zadnjega nasprotoval in jo zaviral z izpreminjevalnimi predlogi.

Strankarska ločitev se je dosledno izvajala.

Od deželnih zborov nas v tej zvezi zanima le kranjski. Pri volitvah leta

1895 si je KNS priborila vseh 16 slovenskih kmečkih mandatov. NNS vseh

7 mestnih in 2 iz trgovske zbornice, Nemci pa 10 veleposestniških in 1 ko¬

čevskega. Naknadno si je NNS pridobila še 2 kmečka mandata, ki sta se

izpraznila po smrti dveh katoliškonarodnih poslancev. Deželnozborsko večino

so tvorili zvezani NNS in Nemci (pod nekakim pokroviteljstvom deželnega

predsednika Heina) t v opoziciji pa je bila KNS. Ker je ta zastopala zlasti

kmečko ljudstvo in je po tedanjem volilnem redu prišel po en deželni poslanec

na 9 veleposestnikov, 490 meščanov in na 2500 kmetov, je povsem umljivo,

da je KNS zahtevala ne le splošno, temveč tudi enako volilno pravico za

deželni zbor. V tem so jo še potrdile nove deželnozborske volitve, ki so se

izvršile v septembru 1901. Pid teh si je,KNS pridobila 15 kmečkih mandatov

in v ožji volitvi 1 mestnega (Idrija), NNS 6 mestnih, 1 kmečkega (Vipava)

in 2 iz trgovske zbornice, Nemci pa so ohranili svoje. Stanje moči se torej

ni spremenilo in nemškoliberalna zveza je še dalje gospodarila v deželi. Po-

ložaj sam je izzival k boju.

Takoj ob otvoritvi deželnega zbora (30. decembra 1901) je prišlo do

hudih rabuk, boj pa se je tudi nadaljeval in še poostril v listih. V marcu 1902

je dr. Tavčar prevzel odgovorno uredništvo Slov. Naroda, da je s svojo poslan¬

sko imuniteto kril njegove izpade, nakar je jeseni istega leta odgovorno

uredništvo Slovenca prevzel poslanec dr. Žitnik.

Boj je trajal vso dobo, o kateri govorimo, in KNS je dosegla, da je

odšel deželni predsednik Hein (septembra 1905) in ga je zamenil Th. Schwarz,

ter da se je izvršila tudi za deželni zbor volilna preosnova, ki sicer ni bila

čisto v duhu enake volilne pravice, prinesla pa je večino SLS, kakor se je

medtem preimenovala KNS. Tega ni mogla preprečiti obstrukcija NNS.

Funkcijska doba deželnega zbora je ugasnila jeseni 1907.

Kriza je v našem notranjem političnem življenju nastopila tudi zaradi

koroških slovenskih mandatov. Vladna predloga je namreč prisodila Sloven¬

cem na Koroškem le en mandat, dočim so ti svojemu številu primemo ter¬

jali dva. Ker tega niso dosegli, so obdolžili načelnika „Slovan.ske zveze“ dr.

Šušteršiča, da jih je izdal', in so med ostalim tudi odpovedali udeležbo na

III. slovenskem katoliškem shodu 1906 v Ljubljani. To gibanje pa je prodiralo

tudi na štajersko in Primorsko.

Izmed zunanjih dogodkov je tudi pri nas odmevalo »balkansko vprašanje",

namreč ljudsko gibanje v evropski Turčiji. Med našimi poslanci se je usta¬

novil poseben odsek za to vprašanje in naši listi so imu posvečali mnogo pažnje

ter so uvajali zanj celo posebne razdelke.

Na Hrvatskem se je dvignilo ljudstvo proti baronu Khiuen-Hedervaryju,

ki je kar na veliko zapiral, streljal in obešal, proti njegovemu postopanju

so se vršili pri nas na Slovenskem protestni shodi, ki so se običajno spre¬

menili v manifestacije za Hrvate. Khuen-Hedervary pa je zapustil Hrvair

sko, ko je za kratko dobo postal ogrski ministrski predsednik.

Veliko zanimanje je bilo pri nas tudi za Srbijo. Podžgala ga je še

sprememba na prestolu v juniju 1903.

7



II. KREKOVO POLITIČNO DELO V TEJ DOBI

Krek leta 1900 ni hotel več kandidirati v državni zbor. Razmere v par¬

lamentu mu niso bile všeč. Raje je ostal doma ter se posvetil politični, pro-

svetni in- gospodarski organizaciji. Za njegov mandat v V. skupini se je po¬

tegoval Šušteršič.

Slovenski Narod je tedaj pisal: „V državni zbor voziti več ne bo smel nag

dobri se Evangelista... V skrbeh prevelikih v škofiji so zanj, imajo ga za

nihilista." Trdil je tudi: „Kreka so prisilili, da se je odpovedal, ker mož s svo¬

jimi socialnoreformatoričnimi in sploh političnimi nazori ,kompromituje‘

stranko pri njenih prevzvišenih, presvetlih, visokorodnih in preblagorodnih

pokroviteljih... Zmedeni filozof dr. J. E. Krek je v klerikalni stranki zasto¬

pal socialno strujo. Mož je poštenjak, nesebičen in požrtvovalen in resnično

prepričan o tistih idejah, ki jih zastopa. Glede njega se ni čuditi, da si je

pridobil zaupanje med delavstvom, in morda bi bil dosegel še večjih uspe¬

hov, da se ni obesilo na njegovo suknjo toliko dvomljivih eksistenc."5

1. Kranjski deželni zbor

Kakor se je Krek branil državnozborskega mandata, vendar je pri vo¬

litvah leta 1901 kandidiral v deželni zbor, in sicer na Notranjskem (okraji

Postojna, Logatec, Senožeče, Lož, Ilirska Bistrica, Cerknica), kjer je 1895

sicer zmagala KNS, a si je pri dopolnilnih volitvah okraj pridobila NNS.

Njegov mandat je bil torej med manj gotovimi. Zato se je vnela zanj tem

hujša borba.

Že 18. junija 1901 je sporočil „Slov. Narod", da bodo klerikalci pri

prihodnjih volitvah v deželni zbor nekatere poslance nadomestili z novimi;

med slednjimi je imenoval tudi Kreka. Na shodu v Hrenovicah 18. avgusta

se je prvič javno govorilo o njegovi kandidaturi, nakar je takoj začel z vo¬

lilnimi shodi. Dne 25. avgusta je govoril dopoldne v Planini in Studenem,

popoldne pa v Šmihelu pri Št. Petru. V Planini je rekel, „da se ne ponuja in

ničesar ne obeta. Kot snubač za mandat nastopa le vsled želje osrednjega

volilnega odibora in zaupnih mož". Odgovoril je tudi na očitek, da hoče pri¬

boriti hlapcem in deklam osemurni delavnik (kar bi zadelo kmete): „Nikdar

ni on tega trdil, to laž si je izmislil sovražnik, da bi ga pri kmetih očrnil.

Kmet dela na planem in. mora uporabiti ugodno vreme, kadar je, ter delati tu

in tam od zore do večera in celo v noč. Rudniški in tovarniški delavec sta

v drugačnih razmerah, delo je vsak dan enako in od vremena nezavisno."6

Krekovo agitatorsko vnemo je označil Slov. Narod tudi z besedami: „.. .slo¬

venski Marks pridno straši po župniščih; tri shode imeti jeden dan, ni ma¬

lenkost, pa vendar ne misli napraviti novega rekorda za volilne shode...

Nekaj se nam pa pri tem možu vendar čudno zdi: Dr. Evangelist je dobil...

zopet voljo in veselje — pa čas — pomagati revežu kmetu do boljšega

blagostanja. Prav čuden je torej ta možic, ,pisatelj črnih bukvic'. Meseca

decembra se je izrazil ta tonzurirani rdečkar, da ne prevzame pod nikakim

pogojem mandata one kurije, za katero deluje že vse svoije dni in za katero

piše ,imenitni socializem', čudno, prej ni im el časa prevzeti posla držav¬

nega poslanca, sedaj pa moleduje za mandat deželnega poslanca kakor cigan

za košček kruha.. .“'i

8



V Studenem je, po poročilu SN, „dr. Krek otrobe vezal, ko je pa končal,

je pa rekel, da naj tisti, ki so zanj, vzdignejo roke. Navzoči so seveda vzdig¬

nili roke. Dr. Krek je nato ukazal, naj vzdigne vsak še tri prste desne roke.

Navzoči so tudi to storili, na kar je Krek rekel: Tako možje, zdaj ste prisegli,

da boste mene volili. Seveda so kmetje pisano gledali... in zdaj so prišli do

spoznanja, da se je Krek iz njih prav za prav norca delal..."8 Očitek, da

je zaprisegel svoje volilce, se je nato ponavljal in prinesli so ga tudi drugi

listi, med njimi „Ostdeutsche Rundschau" (poleg drugih očitkov zlasti Šu¬

šteršiču) ; ko pa sta jo Šušteršič in Krek tožila, je vse preklicala.9

Volitve 12. septembra 1901 so prinesle Kreku 1956, njegovemu sokandi-

datu Drobniču 1953 (okraj je volil dva deželna poslanca), nasprotnima kan¬

didatoma pa po 1668 in 1658 glasov.

V deželnem zboru Krek seveda ni mogel priti do pravega dela, ker je

pripadal opoziciji in se je boril proti večini.

30. decembra 1901 je Šušteršič10 v imenu opozicije obdolžil deželni odbor

pristranosti, deželnega odbornika dr. Tavčarja pa, da je „agitiral za svojo

stranko s tem, da je rekel: ,Če bodete z nami volili, bodete kaj dobili, če

bodete pa zoper nas volili, ne bodete nič dobili od dežele' in javno je izrekel:

,Liberalcem groš, klerikalcem pa knof‘.“

Šušteršič je napovedal brezobzirno opozicijo, če se ne bo v zbornici upo¬

števalo to, „kar imamo pravico zahtevati in kar od nas ljudstvo v svoji

ogromni večini tirja". Začelo se je prerekanje, dokler ni bilo zasedanje de¬

želnega zbora preloženo. Boj pa se je nadaljeval in še poostril v listih, kjer

sta 1902 prevzela odgovorni uredništvi dr. Ivan Tavčar pri Slov. Narodu

in dr. Ignacij Žitnik pri Slovencu.

Zopet se je sestal deželni zbor 21. junija 1902. iPoslanci KNS so vložili

kopico nujnih predlogov, čemur je sledila dolga debata o tolmačenju poslov¬

nika, nato so se v hrupu izvršile volitve v razne odseke. Šušteršič je že na¬

prej odklonil udeležbo kateregakoli poslanca KNS, vendar pa je večina dežel¬

nega zbora izvolila v odseke tudi nekatere člane te stranke. Za tem so morali

katoliški narodni poslanci utemeljevati nujnost svojih predlogov. Prvi je

govoril Šušteršič in je zagovarjal nujnost predloga za reformo deželnozbor-

skega volilnega reda v smislu splošne, enake in neposredne volilne pravice.

Hribar mu je odgovarjal in je med ostalim namignil, da so duhovniki izrab¬

ljali za agitacijo prižnico in celo spovednico. Zato so katoliški poslanci

uprizorili hrupno obstrukcijo. Hribar je govor končal, na vrsto je prišel Krek,

ki pa ni mogel niti govoriti. Dva dni kasneje je v tretji seji govoril Ferjan¬

čič, ki je očital Šušteršiču umazanj roke ter izzval tak hrušč, da je deželni

glavar moral sejo prekiniti. Za tem se deželni zbor ni več sestal.

Katoliški narodni poslanci so se nato razkropili po shodih in je „čez

poletje zboroval deželni zbor v celi naši deželi".11 NNiS 'je imela svoj pro¬

testni shod v ljubljanskem Narodnem domu, pred njim pa so demonstrirale

ljudske množice (kat. nar. in soc. dem.). Jeseni (12. okt.) je KNS hotela

imeti velik ljudski tabor v Ljubljani, pa ga je deželna vlada prepovedala.

Zato je stranka nadaljevala s shodi na deželi, krepila svoje politične ir, ne¬

politične organizacije ter si prvič formalno izvolila načelnika (Šušteršiča)

in vodstvo.

Zopet je vlada hotela sklicati deželni zbor spomladi 1903. Tega ni sto¬

rila, ker niso uspela pogajanja s strankami. Sredi septembra je deželni



predsednik Hein ponovno pozval k posvetu načelnike poslanskih klubov, a

KNS je udeležbo odklonila, „dokler ni osigurana zadovoljiva preosnova de-

želnozborskega reda in deželnozborskega volilnega reda“. Deželni zbor se je

nato sestal' 22. septembra 1803 in sicer v novem deželnem dvorcu na Kon¬

gresnem trgu (sedaj univerza). Deželni glavar in deželni predsednik sta ob

otvoritvi poslance pozivala k složnemu delu. Šušteršič je zopet vložil nujen

predlog za izpremembo deželnozborskega reda in deželnozborskega volilnega

reda. Tokrat je deželni zbor nujnost soglasno sprejel ter predlog oddal po¬

sebnemu ustavnemu odseku. Večina je sedaj tukaj hotela onemogočiti vsako

reformo. Nekaj časa so nato razpravljali o nujnih predlogih, a v tretji seji

(5. oktobra 1903) sta zastopnika obeh strank večine izjavila, da bosta na¬

dalje odklonila vsako nujnost, ker da opozicija s takimi predlogi le ovira

redno delo, dasi je deželni zbor sprejel nujnost predloga za volilno reformo.

Nato je Šušteršič dejal: „.. .dokler ne dobimo te volilne reforme, toliko časa

ne pridemo do normalnega delovanja deželnega zbora“, „ta najnujnejša za¬

deva se mora najprej rešiti, drugače pa naj gre deželni zbor domov“. Kato¬

liški narodni poslanci so prišli z dolgimi interpelacijami, da deželni zbor ni

mogel čez 2. točko dnevnega reda.

Istočasno so se katoliški narodni poslanci začeli zaletavati v deželnega

predsednika barona Heina. Že v prvi seji (22. septembra 1903) je vložil

Šušteršič s tovariši nujen predlog, naj bi se opozorila vlada „na kričeče ne-

dostatke pri c. kr. korespondenčnem uradu, ki so se osobito pojavili povodom

demonstracij in izgredov pred ljubljansko kazino dne 24. maja t. 1., pri

“kateri priliki je c. kr. korespondenčni urad naravnost neresnice razširjal,

neresnice, ki so bile sposobne, kratiti ugled dežele Kranjske, odnosno nje¬

nega prebivalstva." S tem se Šušteršič sicer še ni naravnost zakadil v Heina,

a to je storil že v 3. seji istega zasedanja (6. okt. 1903), ko se je začutil

razžaljenega „po tonu, po besedah gospoda deželnega predsednika in po

slogu, katerega se je posluždl". Povzročil je pravo prasko. Pozneje je na¬

stopil proti Heinu tudi Krek. Do rednega dela zbor ni prišel.

Naslednje leto je Šušteršič takoj po otvoritvi (27. septembra 1904)

vložil nujen predlog za pomoč prebivalstvu, ki so ga zadele elementarne ne¬

zgode. Ko je večina nujnost odklonila, je vložil samostalen (ne nujen) pred¬

log „v zadevi spremembe deželnega reda in volilnega reda v deželni zbor"

„v smislu pomnožitve kmetskih mandatov in razširjenja volilne pravice na

vse 'sloje prebivalstva". Pred volitvijo v odseke je Šušteršič izjavil, „da se

klub katoliško-narodnih poslancev ne bode udeležil današnjih volitev v od¬

seke in da tudi nijeden katoliško-narodni poslanec morebitne izvolitve ne

sprejme", in sicer zaradi postopanja „večine v zadnjem zasedanju visokega

zbora, ko je ista zaprečUa delovanje vseh odsekov, še celo ustavnega, ki se je

imel pečati z od ogromne večine nujno zahtevano preosnovo sedanjega, ljud¬

stvu tako krivičnega in naravnost sovražnega volilnega reda". Večina je

kljub tej izjavi izvolila v odseke tudi nekatere poslance KNS (Kreka v fi¬

nančni odsek) ter je odklonila upravičenost razlogov, zaradi katerih so se

funkcij branili.

Glavno delo deželnega zbora v tem zasedanju pa je bilo razpravljanje

o šušteršičevem nujnem predlogu glede škodljivih nedostatkov pri c. kr.

korespondenčnem uradu. Pri tem je močno stopil v ospredje Krek. Glavni

tarči napadov KNS pa sta bila deželni predsednik Hein in pa zveza Nemcev

ter NNS. Prvega je Gautsch odpoklical v septembru 1905 ter poslal na

10



njegovo mesto Th. Schvvarza. Deželnozborska večina pa se je tudi močno

krhala prav pod težo Krekovih udarcev.

Ko se je začelo novo zasedanje deželnega zbora (25. oktobra 1905) 12 ,

ni bilo več Heina. Tudi večina je bila že voljnejša. Zadnije dni pred pričetkom

zasedanja so krščanski socialci in socialni demokratje priredili vrsto mani¬

festacij skih shodov za splošno in enako volilno pravico; na nekaterih je

govoril tudi Krek. Zadnji večer pa se je kljub dežjiu razvil po mestu sprevod

kakih 5000 udeležencev z lampijončki in baklami (a brez godbe, ki je v

zadnjem hipu odpovedala). Naslednji dan sta še pred sejo prišli tudi v

zbornico dve delavski deputaciji. Vse to je pač pomagalo pri pripravi tal

za volilno reformo.

Takoj v prvi seji je Šušteršič s tovariši vložil nujen predlog za spremem¬

bo deželnega reda na temelju splošne in enake volilne pravice, Ivan Hribar

s tovariši pa nujen predlog za izpremembo volilnega reda za državni zbor,

in sicer po načelih splošne, neposredne, tajne in enake volilne pravice. De¬

želni glavar je predlagal, da bi o obeh predlogih razpravljali obenem, čemur

ni nihče ugovarjal. K nujnosti so govorili za predlagateljema še poslanci

grof Barbo (dvakrat), dr. Krek, dr. Tavčar, dr. Žitnik, Luckmann, Mih.

Arko, dr. Sohvveitzer in zopet oba predlagatelja. V četrti seji (7. nov.) so

sprejeli nujnost obeh predlogov, meritornemu utemeljevanju sta se oba pred¬

lagatelja odpovedala in predloga ge dobil ustavni odsek. Ta je do sedme seje

(17. nov.) pripravil poročilo in ko je zbor v tej seji odpravil tri nujne

predloge, je v odsotnosti Nemcev (veleposestnikov) poslušal razpravo o

poročilu ustavnega odseka ter ga sprejel. Izrekel se je tako za načelo splošne,

enake, neposredne in tajne volilne pravice pri volitvah v deželni zbor in

v poslansko zbornico državnega zbora, za kar naj bi osrednja vlada čim-

prej predložila zakonske načrte. Če bi drugače ne šlo, naj bi nove zakone

oktroirala, zagotovila pa naj bi popolno volilno svobodo. Tako je bilo vpra¬

šanje za tedaj rešeno.

Pred tem že pa se je začel boj za samo slovenske sejne zapisnike. EP'o

sklepu deželnega zbora z dne 4. oktobra 1869 se je moral sejni zapisnik se¬

staviti in potrditi v slovenskem in nemškem jeziku. Pozneje pa .se je uvelja¬

vil običaj, da se je zapisnik bral samo enkrat, in sicer izmenoma v sloven¬

ščini in nemščini. V peti seji zasedanja 19054907 se je zapisnik bral v

nemščini, nakar je Šušteršič predlagal, da se ne potrdi, temveč sestavi in

potrdi v slovenščini, češ, da „visoka zbornica... nima nikakega povoda na¬

dalje uporabljati to velikansko kulanco in delati komplimente pred nemškimi

grofi in baroni; kajti... se ti gospodje protivijo pošteni volilni reformi in

hočejo še nadalje izvrševati svoj ilegitimni vpliv, katerega imajo in kateri

ni v nobenem razmerju s številom volilcev v deželi". Naglašal je tudi „to,

da se v štajerskem deželnem zboru in v deželnem zboru koroškem delajo

izključno le nemški zapisniki". Po daljši debati je bil v glasovanju po imenih

predlog sprejet z 20 proti 9 glasovom; potrjen je bil samo slovenski zapis¬

nik. V naslednji seji se je bral po običaju le slovenski zapisnik, v sedmi

seji pa točno po določilu oba, toda na Krekov predlog je zbor zopet odobril le

slovenskega. V osmi seji se je prebral obojni, na Pogačnikov predlog pa

odobril samo slovenski zapisnik. Nato pa je Šušteršič s tovariši stavil nujen

predlog, naj se zapisnik zborničnih sej piše in bere izključno v slovenščini.

Zbor je nujnost sprejel.

11



V deveti seji (21. nov.) se je prebral obojni zapisnik, a na predlog

poslanca Mih. Arka je zbor odobril le slovenskega, obenem pa je sklenil, da

se še v isti seji postavi na dnevni red poročilo ustavnega odseka o šušter-

šičevem nutjnem predlogu glede sejnega zapisnika. To se je izvršilo na koncu

seje; Krek je poročal, da je ustavni odsek priporočil zbornici, naj sklene,

da se zapisnik zborničnih sej Zapisuje in bere samo v slovenščini. Temu je

še dodal resolucijo o jezikovni praksi pri deželnem odboru, ki jo je dopolnil

Hribar. Zbor je poročilo ustavnega odseka in obe resoluciji sprejel. Potem

se je delo redno nadaljevalo, dokler ni bil deželni zbor odgoden.

Nenadoma je bil zbor sklican za 2. aprila 1906 sredi najhujšega boja

okoli izpremembe volilnega reda za državni zbor. Vlada je namreč predložila

tudi nov deželni volilni red, ki pa se ni oziral na načela zbornične resolu¬

cije z dne 17. novembra 1905. Pustil je stare volilne skupine in uvedel še

eno z desetimi mandati. Slovenska ljudska stranka (kakor se je medtem

preimenovala KNS) je hotela vladno predlogo sprejeti, protivila pa se je

NN'S, ki je s hrupno obstrukcijo onemogočila delo. Deželni zbor je bil po¬

novno odgoden in. se v dobi, o kateri govorimo, ni več sestal. Sicer pa mu

je na koncu 1907 itak ugasnila funkcijska doba.

2. Krekovo delo v deželnem zboru

Krek se 1900 ni hotel več potegovati za čast državnega poslanca. Razmere

v tedanjem avstrijskem parlamentu njegovi iniciativni in dela žejni naravi

niso bile všeč. Ostal je doma in naslednje leto je kandidiral za deželni zbor.

Tudi ta se je izživljal v dolgotrajni obstrukciji, ki je sam cesar ni mogel

ustaviti13, in lahko si mislimo, da Kreku niti tukaj ni prijalo ter vsaj

spočetka ni mogel priti do veljave. Dokler je šlo bolj za preprečevanje dela, je

odločno vodil taktik Šušteršič. Šele ko se je razvil boj za pravice slovenščine,

za odstranitev Heina in podobno, se je Krek bolj razživel.

V prvem zasedanju je govoril k Schsveglovemu predlogu, ki se je tikal

ceste skozi Selško dolino. Pri volitvi deželnega odbora je dobil 15 glasov za

odbornika celega deželnega zbora in ostal v manjšini za Grasselijem, ki

je zbral 19 glasov.

Naslednje leto (21. junija 1902) je stavil Krek dva nujna predloga

(pozove naj se vlada, da še v tem zasedanje predloži deželnemu zboru načrt

zakona o kmetijskih stanovskih zadrugah na Kranjskem in načrt zakona o

osuševanje ljubljanskega barja), podpisal je nujne predloge svojih tova¬

rišev, oglašal se je z medklici, izvoljen je bil v finančni in upravni odsek

(z 20 oz. 19 glasovi deželnozborske večine) in na koncu bi moral utemelje¬

vati svoj nujni predlog. Ker pa se trušč, ki je nastal med Hribarjevim govo¬

rom, ni pomiril, je Krek po dve in pol ure trajajoči obstrukciji zaprosil, da

bi smel svoj predlog utemeljevati v prihodnji seji, ker da je že utrujen. Seja.

je bila zaključena, v naslednji seji pa Krek do besede še prišel ni.

V časniški polemiki, ki je sledila obstrukciji, so nasprotniki hoteli odkriti

nesoglasje v vrstah KNS. Trdili so, da se nekateri poslanci niso strinjali

z obstrukcijsko politiko stranke. Na to so odgovorili v Slovencu Šušteršič,

Krek, Povše, Mih. Arko in Schweitzer z „Izjavo“, da je bila obstrukcij ska.

taktika v klubu „ob navzočnosti vseh članov, izvzemši presv. knezoškofa.

(ki je pripadal klubu kot poslanee-virilist) in g. deželnega glavarja (Detela)

12



enoglasno sklenjena". Vendar Kreku ni bilo treba v zbornici ropotati in

razsajati, kajti od hrupne obstrukcije je klub oprostil duhovnike in starega

poslanca P. Pakiža. Ostali poslanci pa so morali sodelovati14 .

Ko so nasprotniki očitali katoliškim narodnim poslancem, da delajo le

za svoj žep, jih je Slovenec vpraševal: „Ali Krek tudi dela za svoj žep

obstrukcijo?"15 Uredništvo je pač menilo, da vsaj o Krekovi nesebičnosti

niti nasprotniki ne morejo dvomiti.

V naslednjem zasedanju (od 22. septembra 1903 dalje) je tudi Krek

takoj vložil četvero nujnih predlogov (o razmerju naše državne polovice do

Ogrske, o preosnovi službenega razmerja deželnih uslužbencev, o kmetijskih

stanovskih zadrugah in o osuševanju barja). Poleg tega je tudi podpisal

večino ostalih predlogov. V seji dne 20. okt. 1903 je terjal neko popravo za~

pisnika. V debati je izjavil v odgovor Tavčarju, ki je naglašal, da so po¬

slanci prisegli, da bodo delali v interesu dežele: „Obseg svojih dolžnosti si

mi tolmačimo gotovo po svoje in gospodje po svoje. Po naši sodbi je prva

dolžnost ljudskih poslancev v tej zbornici, delati na to, da se spremeni volilni

red, in kar nas je tukaj na tej strani seglo gospodu deželnemu glavarju v

roko, vsi smo se v tistem trenutku tudi zavedali te dolžnosti in to dolžnost

izvršujemo in jo bomo izvrševali."

Glavni boj KNS pa je v tej dobi veljal deželnemu predsedniku Heinu. V

zbornici ga je pričel Šušteršič, kmalu pla je nastopil tudi Krek. Zavzel se

je za tovariša učitelja Jakliča, ki so mu naprtili neko disciplinsko preiskavo,

dasi je bil kot poslanec imun. Svoja izvajanja je Krek zaostril proti Heinu,

ko je trdil, da „je vodstvo deželnega šolskega sveta pristransko" ter je na¬

daljeval: „...in jaz tukaj vem, da govorim v imenu vseh svojih tovarišev

in v imenu naše stranke. To, kar nas je prisililo, da smo sedaj v tej bojni

poziciji v tej zbornici, niso samo dejanja naših častitih nasprotnih strank,

ampak do tega nas je dovedlo prepričanje..., da mi v tej deželi, dokler ji

načeluje baron Hein, nikdar pravice dobiti ne moremo."

Deželni predsednik je v nemščini odgovoril, nakar se je Krek oglasil za

dejanski popravek in je pri tem tudi dejal: „...Končno konštatiram jaz

dejanski, da sem svoj govor, svoje vprašanje na gospoda deželnega glavarja

stavil v slovenskem jeziku, da mi je pa gospod deželni predsednik odgovoril

v nemškem jeziku... in mislim, da je to tudi važno za naše razmere, v ka¬

terih živimo mi Slovenci, in mislim, tudi, da je to eden najvažnejših dejan¬

skih popravkov."

S tem je Krek stopil v odprt boj proti Heinu. Drugače pa se v jalovih in

le taktičnih debatah ni mogel polnokrvno izživeti. Njegovi govori v tem za¬

sedanju so se tikali najožjih aktualnosti.

Boj proti Heinu se je nadaljeval in še poostril v naslednjem zasedanju

(od 27. sept. 1904 dalje). Glavno delo tega zasedanja je bilo razpravljanje

o nujnem predlogu Šušteršiča in tovarišev glede škodljivih nedostatkov pri

c. kr. korespondenčnem uradu, ki je posebno ob prilikah raznih demonstracij

tendenčno poročal o Slovencih. V svojem govoru je Šušteršič posebno ome¬

njal demonstracije pred kazinom 24. maja 1903 in pa primer kadeta Ma-

litscha, ki so ga ob neki priložnosti ranili demonstrantje na ljubljanski že¬

lezniški postaji. Za Šušteršičem je na drugi seji (,30. sept. 1904) govoril

Tavčar, ki je priznal neko upravičenost predloga, bal pa se je spet njegovega

obstrukcijskega značaja in dvomil v realen uspeh. Za njim je povedal Hribar,

da se mora „kot član narodno-naprednega kluba pokoravati in danes glasovati

13



proti nujnosti predloga, ki ga je stavil gospod poslanec dr. Šušteršič s to¬

variši". Vendar pa je dal za sebe posebno izjavo ter je med ostalim dejal:

„Če bi ne bil vezan na disciplino, moram namreč jasno in razločno izjaviti,

da bi glasoval za nujnost tega predloga zaradi tega, ker se mi zdi ta predlog

umesten po vsem tem, kar smo doživeli do sedaj." Potem je govoril Krek,

ki se je ponovno dotaknil deželnega predsednika, zato mu je ta odgovoril, a

v nemščinT. Krek se je izognil, odšel je iz dvorane. Poslanec Drobnič (KNS)

se je pritožil, da ni umel nemškega odgovora Heinovega, vendar pa je de¬

želni predsednik zopet odgovoril nemški njemu in še poslancu Pogačniku.

Pozneje je še enkrat dobil besedo Krek, ki je zopet govoril o deželnem pred¬

sedniku in je na koncu pokazal nanj: Tam je naš Aman.

Deželni zbor je nujnost predloga vendar odklonil in tako je prišel kot

samostalen predlog na dnevni red prihodnje seje. Tedaj (7. okt. 1904) ga

je Šušteršič utemeljeval. Med njegovim govorom pa je prišlo do takega tru¬

šča, da je moral deželni glavar sejo zaključiti. Zato je Šušteršič nadaljeval

v naslednji seji (14. okt.). Dosegel je, da je zbor sklenil izvoliti na koncu

seje poseben odsek za ta predlog. Nato se je nadaljeval dnevni red.

Medtem pa je Krek pripravil nov naskok. Zaostriti je še hotel boj proti

Heinu, obenem pa doseči — k čemur je že prej vabil v svojih govorih —

razbitje zborske večine (Nemci in NNS) in sodelovanje obeh slovenskih

strank. Stavil' je s tovariši nujen predlog: „Visoki deželni zbor skleni:

1. Deželni zbor izreka svoje obžalovanje, da deželni predsednik kot za¬

stopnik deželne vlade govori v deželni zbornici domala brez izjeme v nem¬

škem jeziku.

2. Deželnemu odboru se naroča, da ne sprejme od deželne vlade nobe¬

nega dopisa samo v nemškem jeziku.

V formalnem ozinu se predlaga takojšnja nujnost razprave po 21. členu

opravilnega reda..."

Podpisalo je ta predlog s Krekom vred 14 poslancev KNS (razen škofa,

ki je bil odsoten, deželnega glavarja Detele in poslanca Dularja). V dalj¬

šem govoru je Krek utemeljeval nujnost, deželni predsednik mu je odgovoril

in se zagovarjal v slovenščini. Kratko je zopet govoril Krek in ker se nihče

drugi ni oglasil, je bilo treba glasovati. Poslanec Schweitzer (KNS) je

predlagal imensko glasovanje in deželni tajnik Uršič je bral po abecednem

redu imena poslancev. Glasovala nista knezoškof Jeglič in deželni glavar

Detela. Uspeh je bil 24 „da“ (vsi slovenski poslanci!) in 11 „nein“ (vsi

Nemci). Nujnost je bila sprejeta, nato tudi formalen Krekov predlog, naj

se oni predlog izroči posebnemu odseku, kateri bi dobil Šušteršičev predlog,

ko bo izvoljen na koncu seje. Šušteršič pa je nato začel s hrupno demonstra¬

cijo. Z neko knjigo je tolkel po mizi in klical: ,,Abzug Hein!" Odgovorilo

mu je burno odobravanje, ploskanje in klici z levice in z galerije: „Abzug

Hein!“, „Ven z njim!", „Pereat Hein!" Hrup je vedno bolj naraščal in ker

deželni glavar ni mogel doseči miru, je sejo zaključil.

Krek je tako napravil hudo razpoko v koaliciji Nemcev in NNS, po¬

spešil pa je tudi Heinov odhod. Slovenec je dalje časa stalno (četudi ne prav

vsak dan) prinašal med dnevnimi vestmi na prvem mestu notico: „Baron

Hein potom korespondenčnega urada še vedno ni uradno popravil neresnič¬

nega poročanja o dogodkih pred kazinom. Tako se vzdržuje v javnosti napač¬

no mnenje o Slovencih."

14



Hein sam je po zadnjem napadu takoj ponoči odpotoval na Dunaj im

zasedanje deželnega zbora je bilo dne 17. oktobra 1904 zaključeno. (Slovenec

je tedaj ugotovil, da „vlada obstruira“.) Pri vladi pa so začeli iskati povoda,

da bi Kreku odvzeli profesuro na ljubljanskem bogoslovju, kakor je sam

ugotovil v Kobaridu na Primorskem.1®

KNS je nastali položaj razložila v svojem oklicu ^Slovenskemu ljudstvu

na Kranjskem", ki sta ga podpisala Šušteršič in Krek kot predsednik in pod¬

predsednik stranke ter vsi katoliški narodni deželni poslanci razen deželnega,

glavarja Detele in škofa.

Novo razburjenje proti Heinu je nastalo v poletju 1905, ko je zopet

napačno poročal o domžalskih izgredih. Njegov položaj je bil omajan. V

avgustu je odšel na večtedenski dopust, v septembru pa sta bila prestavljena,

on in njegov namestnik grof Schaffgotsch, prišla pa sta dr. Schwarz za

deželnega predsednika in grof Kori-nsky za njegovega namestnika. Ob tej

priliki je pač Krek1? napisal v Domoljubu: ,yPredsedniki odhajajo, dežela

ostane; ostane pa tudi značaj nost našega ljudstva in poštena odkritosrčnost

in program njegovih zastopnikov."18

V novem zasedanju (od 25. okt. 1905 dalje) je bil Krek izvoljen v fi¬

nančni odsek, pa se ni sej udeleževal in je funkcijo izgubil kakor vsi po¬

slanci KNS. Prišel pa je tudi v ustavni odsek, kateri je razpravljal o Šu-

šteršičevem in Hribarjevem nujnem predlogu za volilno reformo. Krek je

tudi v plenumu govoril v tej zadevi. Razen tega se je tudi Krek udeležil

boja za samo slovenske sejne zapisnike. V seji 17. nov. je predlagal, da se

odobri le slovenski zapisnik, 21. nov. je v tej zadevi poročal za ustavni odsek

in je govoril tudi pri debati. Prav tako se je spomnil, da bi se glasovalo

po imenih; s tem se je namreč poglobila razpoka v večini, ker so nekateri

narodni napredni poslanci s Hribarjem glasovali s katoliškimi narodnimi

tovariši (drugi so se glasovanju umaknili).

Ker je po vseh bojih deželni zbor vendar pričel z rednim delom, je tudi

Krek imel mnogo posla. Postal je tudi član upravnega odseka. Govoril je

k Hribarjevemu predlogu1 za ureditev učiteljskih plač, k Pirčevemu predlogu

za kranjski vodovod, sam je stavil vrsto predlogov (vodovod za Radlek,

„Podsebojni laz", ustvaritev socialno političnega odseka, olajšave pri zidanju

delavskih domov), oglašal se je v debatah (n. pr. o podpori dramatičnemu

društvu v Ljubljani), poročal za upravni odsek o Hribarjevem in Grasseli-

jevem predlogu za ustanovitev vseučilišča v Ljubljani, glede zavarovanja

starostnih rent in o prošnji društva „Jednakopravnost“ v Idriji za olajšave

pri zidanju delavskih hiš.

Spomladi 1906 zaradi obstrukcije poslancev NNS v deželnem zboru zo¬

pet ni prišlo do dela.

3. Krek kot član stranke

Katoliško narodno stranko so v tej dobi že povsem vodili mlajši (Šu¬

šteršič...), poleg nje kot v bistvu kmečke stranke se je pa razvilo posebno

delavsko gibanje, ki bi moglo privesti do nekake krščanske socialne stranke

med Slovenci. Med obema skupinama je včasih prišlo tudi do nesoglasij;

najbolj morda v iboju za kandidaturo splošne kurije leta 1896 in 1897. 19

Krek je bil tisti, ki je s svojo kandidaturo tedaj razkol zakril, in on je bil

tudi pozneje ves čas živa notranja vez med obema strujama. Prizadeval si je,

15



da bi KNS kar najbolj prešinil z novimi socialnimi idejami in da bi tudi

krščansko socialno delavstvo priključil enotni politični organizaciji, namreč

KNS.

V začetku dobe, o kateri tukaj govorimo, stranka prav za prav še niti

organizirana iti bila. Imela je v deželi nekaj političnih društev, od katerih

je ljubljansko vršilo tudi posle vodstva in centrale. Do enotne organizacije

je stranko privedel šele boj za volilno preosnovo in pa razmere v deželnem

zboru. Obstrukcija je tamkaj onemogočila vsako delo in obe slovenski stranki

sta to priliko hoteli uporabiti, da bi utrdili svoje položaje med ljudstvom.

Listi, poslanci in 'agitatorji NNS so zatrjevali, da obstrukcija povzroča

ljudstvu mnogo škode in da „žre, žre, žre...“. KNtS je odgovorila tako, da je

poslala tudi svoje poslance in agitatorje po deželi ter priredila množico sho-

dov, tako da je vsaj 1902 zares „čez poletje zboroval deželni zbor v celi

naši deželi". Nedeljo za nedeljo je stranka zbirala ljudstvo; govorniki so

tolmačili položaj in zagovarjali svoj boj; na glasovanje so dajali resolucije,

s katerimi je ljudstvo pozdravljalo odličen nastop dr. Šušteršiča in tovari¬

šev, obsojialo žalitev duhovščine (Hribar!) iin terjalo razširitev vlplilne

pravice.

Seveda je pri tem mnogo sodeloval tudi Krek. Govoril je vsaj v Šmihelu

na Notranjskem (13. jlul.), v Novem mestu (20. jul., dve uri o lastnostih

in nasprotnikih prave ljudske stranke), v Leskovcu (15. avg.), v Sorici

(16. avg.), v Šenčurju (31. avg., o klerikalizmu in o splošni volilni pravici),

v Žireh (21. sept .)20 in v Kostanjevici (10. okt.), kjer so mu nasprotniki

prvotno shod preprečili ter je mogel govoriti šele, ko se je umaknil na žup-

miij'ski hodnik; na ta shod je šel tudi Šušteršič, pa se je med potjo ponesrečil.

Za nedeljo 12. oktobra 1902 je stranka sklicala ljudski tabor v Ljub¬

ljani, ki ga je hotela izvesti v kar največjem obsegu ter združiti z romanjem

na grob nadškofa in kardinala Missie. Deželna vlada pa je tabor prepove¬

dala, ker da bi se „utegnili pripetiti izgredi". Stranka se je pritožila na Du¬

naj ter zaenkrat sklicala le shod zaupnikov, „ki so v popolnem soglasju

pokazali neomajno voljo, da vztrajajo neupogljivo v boju za ljudske pravice".

Odobrili so postopanje v deželnem zboru ter pozvali k vztrajanju, češ da

„stranka hoče v brezobzirnem boju na strogo zakonitih tleh priboriti ljudstvu

pravice".21 Protestirali so zoper prepoved ljudskega tabora in izrazili deželni

vladi svoje popolno nezaupanje. Končno so si izvolili še načelnika stranke

((Šušteršič) in vodstvo, v katero je prišel tudi Krek. S tem se je prvič

formalno ustanovilo strankino vodstvo, ki ga je izvolil shod zaupnikov iz

vse dežele.

Za tem je Krek še govoril na shodu v Čatežu ob Savi (9. nov.), kjer

je „vnemal kmete k stanovski samozavesti". Nato pa je nastopilo politično

zatišje.

V poletju 1903 je odložil mandat poslanec KNS v državnem zboru

I. Vencajz. Za dopolnilne volitve (v ljubljanski okolici) je stranka ponudila

mandat Fr. Šukljetu. Mož je bil prej že ponovno deželni in državni poslanec

'NNS, pa je rad hodil svoja pota. Leta 1900 vobče ni hotel sprejeti kandida¬

ture od NNS, ker se ni hotel vezati na njen prabram. Za volitve v deželni

zbor (1,901) sta mu ponujali mandat obe slovenski stranki, pa se je obema

zahvialil. Zato je tudi za dopolnilne volitve v državni zbor odklonil ponudbo

KNS, ker se je bal, da s Šušteršičem ne bi mogel sodelovati. Pridobil ga je

šele Krek, ki mu je v prigovarjanju rekel med drugim: „Vi še ne veste,

16



kako blag človek je Šušteršič!"22 šuklje je kandidaturo sprejel in v septem¬

bru je bil skoraj soglasno izvoljen. Obenem je postal podpredsednik KNS,

kakor je bil Krek.

Te volitve in pričakovanje, da se bo kmalu sestal deželni zbor, oboje je

zopet poživilo politično aktivnost. Krek je govoril v Bohinjski Srednji vasi

(8. sept.), in sicer o pomanjkanju strokovne izobrazbe pa politične svobode.

Dejal je med ostalim: „Pri nas pa hočejo, da ljudstvo ostane neumno. To"

liko, da še ni prepovedano učiti se brati...“ (Kreku so očitali, da je hujskač;

hotel je s tem povedati, da ljudstvo le uči in budi.) Omenil je tudi Šukljeta,

ki mu je bil »najbolj bister in globokoumen slovenski politik in je sam bil

liberalec, pa ga je njegova razumnost in domoljubno srce privedlo v naš

tabor".23

Pozneje je Krek govoril tudi v Šempetru na Krasu (25. okt.). Čim pa

je bilo odgodeno zasedanje deželnega zbora, je stranka zopet priredila celo

vrsto shodov po deželi. V imenu izvrševalnega odbora je podpredsednik Krek

razposlal zaupnikom pisma ter jih pozval, naj prirejajo shode in spreje¬

majo resolucije, ker so zopet zaprta vrata deželnega zbora.24 Zato se je

n. pr. v nedeljo 22. novembra 1903 vršilo kar 27 shodov.

Krek sam je nastopil v Cerknici (že 8. nov.) proti nameravani železnici,

Babno polje — Rakek in je razlagal razmere v deželnem zboru; v Slavini je

(15. nov.) »pojasnjeval razmere slovenskega ljudstva in njegov boj proti

nemštvu, oderuhom in birokraciji, ki so danes združeni pod imenom liberal¬

cev"; razlagal je, kako je iz sedanjih razmer nujno zrasla zahteva splošne

in enake volilne pravice im opisal, po kateri poti se deželnozborski poslanci

katoliške narodne stranke bojujejo zanjo.25 V Košani je (22. nov.) tolmačil

pomen tedanjega boja in označil stranke, ki so nastopale v njem; v Šmihelu

je (8. dec.) razlagal razmerje kapitala do kmečkega dela. Govoril je še v

žužembergu (13. dec.) in v Novem mestu (20. dec., o politični situaciji

z ozirom na obrtniški stan).

Po novem letu 1904 je govoril Krek tudi na javnem ljudskem shodu

v Ljubljani (.3. jan.), ki mu je sam predsedoval. V Prečni je (10. jan.)

razlagal politične in gospodarske razmere ter utemeljeval pravico ljudstva

do sodelovanja pri zakonodaji.

Ker se je deželni poslanec KNS dr. Brejc preselil v Celovec in odložil

svoj mandat, je stranka v začetku 1. 1904 zopet prešla v volilni boj. Kandi¬

dirala je v kranjskem in škofjeloškem okraju Selškega župana Demšarja.

Krek je zopet večkrat nastopil, včasih sam, včasih skupno z Demšarjem; go¬

voril je v Cerkljah in najbrž tudi v Selcih (isti dan 20. marca), v Šenčurju

in Olševku (27. marca), v Predosljah pri Kranju (4. aprila). Demšar je

bil izvoljen. Krek pa je nato še govoril na Savi pri Jesenicah (8. maja), v

Preski (26. jun.) in skupno s šukljetom nia Krvavčjem vrhu v Beli Krajini

(10. jul., razgovor o dolenjski železnici).

Poletje je bilo to leto vsaj za Kreka mirnejše. Ali ugotoviti vsaj nisem

mogel, da bi kje nastopil kot politični govornik. Jeseni ,pa so se zopet začeli

shodi. Demšar in Krek sta (16. okt.) govorila v Češnjici. Slednji je pojasnje¬

val politični položaj in polibiško zgodovino zadnjih dvanajst let (kar je on

sodeloval) na Kranjskem in v zvezi s tem tolmačil dolžnosti ljudske stranke.

Nepopisno navdušenje je zavihralo po dvorani, ko je v iskrenih besedah iz¬

javil svoje spoštovanje do dr. Šušteršiča in svoj ponos delovati pod njegovim

vodstvom. Živio Šušteršič ni hotelo prenehati."26

17



Naslednje leto (1905) je Krek govoril na Vrhniki (19. marca) o priliki

občnega zbora tamošnjega katoliškega političnega društva; v Sorici (na

Belo nedeljo, pač 30. aprila, o političnem položaju v državi in v deželi ter

o kmečkih razmerah); na javnem ljudskem shodu za tržiško delavstvo. Ži-

vahneje je zopet postalo jeseni. Tedaj je Krek na Češnjici pri Selcih

(24. sept.) razpravljal o kranjskem deželnem zboru, o pomenu zavarovalnice

za živino ter o nezgodnem in starostnem zavarovanju gozdnih delavcev; na

Savi pri Jesenicah je (14. in 15. okt.) govoril o tedanjem političnem polo¬

žaju; v Ljubljani pa je (14. okt.) nastopil na shodu delavstva tobačne tovar¬

ne. V vrsti manifestacijskih shodov za volilno preosnovo, ki jih je krščansko

socialno in socialno demokratično delavstvo priredilo pred 25. oktobrom 1905,

je govoril Krek vsaj ljubljanskemu tobačnemu delavstvu (20. okt.), pa v

Zagorju in Litiji (pač 22. okt.). Med zasedanjem deželnega zbora je govoril

v Kranju (6. nov., o splošni im enaki volilni pravici ter o zavarovanju živine,

proti ognju in za starost) ter v Slovenskem katoliškem delavskem društvu

v Ljubljani (13. nov., o zgodovini boja za splošno in enako volilno pravico

v deželne zbore).

Tudi pred 28. novembrom 1905, ko se je sešel državni zbor, so se vršile

manifestacije za volilno reformo, tokrat po vsej državi; prvi dan sestanka

je vse delavstvo stavkalo. V Ljubljani se je vršil 23. nov. shod tobačnega

delavstva ter je govoril tudi Krek, poleg E. Kristana in J. N. Gostinčarja.

Leto 1906 je poteklo med razpravljanjem o volilni reformi za državni

zbor in v znamenju III. vseslovenskega katoliškega shoda. Na deželi je bilo

bolj mirno. Krek pa je vendar v Senožečah (11. marca) razvijal delovni

program SLS za bodočnost; v Šmartnem pri Kranju je (19. marca) tolmačil

politični položaj; isto je storil v Smledniku (22. aprila); govoril je tudi v

Trnovem na Notranjskem (29. apr.) in v Leskovici nad Gorenjo vasjo (3. ju¬

nija). Jeseni je v Št. Lovrencu na Dolenjskem (28. okt.) pojasnjeval kmečko

vprašanje; v Češnjici je (4. nov.) opisoval velik in pomenljiv preobrat, ki

nastopi v našem političnem življenju z vpeljavo splošne in enake volilne

pravice; v Šmartnem pri Kranju je (18. nov.) razpravljal o agrarnopoli-

tičnih zahtevah ter o zadnjih političnih dogodkih na Dunaju in doma.

4. Krekov delež na vodstvu stranke

Ob prehodu v dobo, o kateri govorimo, je bil Krek podpredsednik ljub¬

ljanskega političnega društva, katero je vršilo tudi posle vodstva in centrale

KNS. Tako je postal tudi podpredsednik strankinega vodstva, ki ga je 13.

oktobra 1902 izvolil shod zaupnikov iz vse dežele. Ko je sprejel ljubljanski

okoliški mandat KNS Šuklje, je tudi on postal podpredsednik te stranke,

kakor kaže, celo njen prvi podpredsednik. Ker pa sta se Šušteršič in šuklje

kot državna poslanca precej mudila na Dunaju, je doma stranko dejansko

vodil Krek. V tem svojstvu je tudi v novembru 1903 razposlal pisma mnogim

strankinim zaupnikom ter jih pozval, naj prirejajo in sprejemajo resolucije,

ker so zaprta vrata deželnega zbora.

Morda je v njegovi glavi tudi vznikla misel, ki jo je objavil Slovenec

5. novembra 1904, ko je razpisal anketo o vprašanju, ali ne bi bilo mogoče

ustanoviti enotne slovenske stranke, ki naj bi se nazvala Slovenska ljudska

stranka. To je bilo neposredno po hudih udarcih, ki jih je Krek v deželnem

18



zboru zadal koaliciji Nemcev in NNiS, pa deželnem predsedniku Heinu. Tre¬

nutek je bil ugoden, NNS je začela slutiti propad svoje moči, KNS pa še ni

bila na oblasti in je lahko bila še bolj pripravljena na spravo, kakor pa je

bilo pričakovati za kasneje, ko je postala močnejša od nasprotnikov. Skoraj

gotovo je bil Krek tisti, ki je sprožil anketo.

Oglasil pa se je prvi — Šušteršič, ki je priznal teoretsko možnost enotne

slovenske stranke, praktična izvedba te misli pa se mu zaradi kranjskih

političnih razmer ni zdela mogoča. Odklonil je vsako zvezo z „liberalci“ v

tej stranki in je naglasil: veliko slovensko ljudsko stranko, katero vaš

dopisnik išče, že imamo. To je katoliška narodna stranka, v koje taboru je

združena velika večina slovenskega ljudstva na Kranjskem, s koje načeli

in delovanjem se strinja tudi ogromna večina izvenkranjskih Slovencev.' 1®

Za Šušteršičem so se oglasili še nekateri drugi (tudi Korošec)®, nazadnje

pa Krek, ki je končal z besedami: „Slovenska ljudska stranka je potrebna.

Storimo s svoje strani, kar moremo, da se omogoči !“29

Ko ie izšel Krekov prispevek, se je oglasil tudi Slov. Narod in je anketi

posvetil zaporedoma pet uvodnikov. Pustil je na strani vse druge članke in

ugotovil, da si Šušteršičev in Krekov povsem nasprotujeta. Soglašal je z

mnogimi Krekovimi mislimi, v drugih je pa bil drugačnega mnenjia (tako je

mislil1, da je nekdo lahko demokrat, četudi je kdaj nasprotnik splošne in enake

volilna pravice) .30

V pojmovanju slovenske ljudske stranke se je pokazalo troje naziranj.

Nekateri so želeli videti v njej združene vse Slovence brez ozira na siceršnje

nazore. Drugi so hoteli, da Ibi se v njej zbrali idejno sorodni (katoliško mi¬

sleči) Slovenci vseh dežel. Tretji pa so tako ljudsko stranko videli v že

obstoječi kranjski KNS, ki so se z njo strinjali tudi mnogi izvenkramjski Slo¬

venci ter bi se ji kdaj mogli tudi povsem pridružiti (kar se je pozneje zgo¬

dilo v VLS, t. j. Vseslovenski ljudski stranki).

Na zadnje stališče se je postavil tudi shod zaupnikov, ki je po 13. okto¬

bru 1(902 (ko se je sestal namesto prepovedanega ljudskega tabora in prvič

formalno izvolil vodstvo stranke) zopet zboroval 27. nov. 1905. Za Šušter¬

šičem (o bojih in zmagah zadnjih treh let) in Šukljetom (o razmerju Av¬

strije do Ogrske in o stališču Slovencev do reške resolucije) je govoril tudi

Krek, ki je predlagal, naj se zborujoča stranka proglasi za slovensko ljud¬

sko stranko. Zbor zaupnikov je predlog sprejel in je na Krekov predlog za na¬

čelnika soglasno izvolil Šušteršiča, v vodstvo pa je med ostalimi prišel tudi

Krek, pripadali so mu vsi državni poslanci, ki so bili člani stranke, med sebe

pa so mogli poklicati še tri gospode.81

Nova ali prenovljena stranka je morala prestati ognjeni krst ob vo¬

litvah v državni zbor. Boja za volilno reformo so se udeleževali na Dunaju

njeni poslanci (v odseku, pa v iskanju zvez — Šušteršič, načrt za razdelitev

volilnih okrajev je .izvršil šuklje), ljubljansko vodstvo, ki je v odsotnosti

Šušteršiča in Šukljeta slonelo povsem na Krekovih ramah, pa je moralo

doma delati pravo razpoloženje in krepiti stranko. V to prizadevanje pač

spada tudi poizkus, da bi se SLS, ki je štela v svojih vrstah največ kmečko

ljudstvo, podzidala z nekako stanovsko politično organizacijo. Učitelj in

deželni poslanec Jaklič je v marcu 1906 ustanovil Kmečko zvezo za turjaško

in škocijansko župnijo. Kmalu se je ta razširila po vsem kočevskem okraju

in je ob tej priliki (6. maja 1906) v Dobrepoljah govoril tudi Krek.

19



Vzporedno s tem se je izvršil podoben poizkus med delavstvom, ki pa je

že hotelo ustanoviti vseslovensko politično in podobno strokovno organizacijo,

pri čemer je zopet sodeloval tudi Krek. Sem pa lahko štejemo tudi ustano¬

vitev Kmečke županske zveze v Št. Vidu niad Ljubljano (17. avgusta 1906).

Novo delo je dobilo ljubljansko strankino vodstvo, ko je državni zbor

sprejel volilno preosnovo in so se približale nove volitve. Ker sta se Šušteršič

in Šuklje še vedno mudila na Dunaju, je zopet Krek nosil vso težo tega

dela. Najvažnejša je bila priprava novih kandidatur in pa shod zaupnikov,

ki naj bi jih sprejel in potrdil. Zbor zaupnikov je Krek sklical za 28. fe¬

bruarja 1907. Mnogo tihega dela pa je izvršil doma, saj je pozval zaupnike,

naj vso pošto, ki se tiče volitev, pošiljajo na njegov naslov.

Še pred zaupnim shodom je Krek govoril na občnem zboru katoliškega

slovenskega političnega društva za kranjski okraj (18. febr. 1907), kjer so

sprejeli in potrdili Demšarjevo kandidaturo. S posebnim namenom pa je

odšel v idrijski okraj, kjer je sklical celo vrsto zaupnih sestankov. Zanje

so zvedeli tamošnji socialni demokratje in so zaprosili predsednika idrij¬

skega političnega društva, dekana in deželnega poslanca M. Arka, da bi se

smeli tudi oni udeleževati teh sestankov in tako spoznati učenega delavskega

dr. Kreka. Dobili so odgovor, da so ti shodi čisto zaupni, mogli pa se bodo

udeleževati volilnih shodov, ki jih bo imel kandidat SLS. Socialni demokratje

so pač mislili, da namerava „delavSki“ Krek sam kandidirati v najbolj de¬

lavskem okraju —■ idrijskem. On pa je pripravljal nekaj drugega.

Stranka se je po zadnjem shodu zaupnikov imenovala slovenska ljudska

stranka; torej ne kmečka, ne delavska, ne meščanska, ampak stranka vsega

slovenskega ljudstva. Demokrat Krek je zato mislil, naj bi ljudska stranka

poslala v državni zbor, ki bo prvič izvoljen po načelu splošne in enake vo¬

lilne pravice, zastopnike vseh ljudskih slojev. Zato je namenil kandidaturo

tudi delavcu J. Gostinčarju, ki so mu tovariši že 1897 ponujali mandat sploš¬

ne kurije. Njemu je namenil najbolj delavski, to je idrijski okraj, in zanj

je govoril na zaupnih sestankih, ker so se delavčevi kandidaturi vsaj spo¬

četka protivili kmetje.

Ko je bilo vse pripravljeno, so se sestali zaupniki iz vse dežele 28. fe¬

bruarja 1907. Najprej je govoril Šušteršič (volilni oklic), nato pa je o

kandidaturah poročal Krek. Za ljubljansko okolico je predlagal Šušteršiča,

za Črnomelj - Metliko - Novo mesto Šukljeta, Kamnik . Brdo je prevzel

sam. S posebnim uvodom je naznanil Gostinčarjevo kandidaturo v idrijskem

okraju. Ostali kandidatje so bili Povše, Žitnik, Pogačnik, Demšar, Jaklič,

za Krško - Kostanjevico - Mokronog - Trebnje je stranka postavila kandidata

(Hočevar) naknadno,33 Kočevje je izpustila, v Ljubljani pa je sklicala po¬

seben shod zaupnikov za 3. marca 1907.

Ko je Krek sprejel kandidaturo, je tudi izjavil: ,,Med nami tremi, med

Šušteršičem, šukljetom in menoj ne pride nikdar do ribanja. To, kar eden

reče, vsi trije storimo. Drugod so ribanja v vodstvu; Eden intrigira kvišku

proti drugemu in tako intrigiranje uničuje najlepše uspehe. Mi vsi trije smo

eno.“ Šušteršič pa je na tem shodu predlagal zahvalo Kreku. V.se to, kakor

še nekatere podrobnosti, tičoče se razmerja med Krekom in Šušteršičem, na¬

vajam zato, ker je pozneje prišlo med njima do razkola, dočim sta Krek in

Šuklje bila vedno večja prijatelja, kakor nam slednji pripoveduje v svojih

spominih.

20



Krek je kandidiral tudi zaradi tega, ker je to hotel Šušteršič, ki je de¬

jal, da brez njega tudi sam ne gre na Dunaj. Krek je imel svoj delovni

načrt, ki ga sam ni mogel izvršiti. Iskal je vnetih sodelavcev ter je hotel,

da bi bila državnozborska delegacija zares kaj vredna, zato tudi ni želel

imeti „same (Pogačnike in Povšete okrog sebe“. Izjavil je, da bo od svojih

sodelavcev mnogo zahteval, saj po njegovem mnenju kandidatura ni bila

„darilo, marveč delo in sicer težko in sitno".33 Tako je Krek izbiral in pred¬

lagal kandidate, moral pa je seveda uvaževati dejanski položaj in ni vedno

prodrl.

Ljudstvo je kandidate ugodno sprejelo. Drugače seveda nasprotniki.

Slov. Narod je kandidate kratko takole označil: Dr. Šušteršič: Dvorni po¬

litični slepar. Dr. Krek: Prismojen hujskač. Šuklje: Zaradi svoje značaj-

nosti in nesebičnosti prosluli hofrat in vladni agent. Vsi trije: Klavrni

junaki... Gostinčar: Krona vseh kandidatov.34 (Navajam v ilustracijo Kre¬

kove miselnosti, ker priča, da nikakor ni bilo samo po sebi umevno, da sime

tudi delavec kandidirati.)

Krek tokrat prismojenega hujskača ni kar vtaknil v žep. Odgovoril je

na zboru ljubljanskih zaupnikov SiLS (3. marca): „Besedam Slov. Naroda,

da je dr. Krek prismojen hujskač, najodločneje ugovarjam. Vem o njem, da

je slab človek, a vem tudi, da je to, kar zna, točno in vestno študiral. Zma¬

guje pa s svojo logiko, doslednostjo, to vam o Kreku, ki ga dobro poznam,

lahko povem in zanesite se, da je res tako!"35 Za ljubljanskega kandidata

je ta shod postavil pasarja Iv. Kregarja. S tem je bilo vse pripravljeno

za volilni boj.

5. Krek v volilnem boju

Po zaupniških shodih je Krek seveda posvetil glavno pažnjo svojemu

volilnemu okraju. Imel je vrsto shodov in je 3. marca (isti dan, ko se je

vršil shod ljubljanskih zaupnikov) govoril še v Komendi (kjer je bil njegov

oče nekoč učitelj in je tudi sam hodil nekaj časa v šolo), isti dan zvečer je

bil že v Kamniku. V Rovih je govoril 10. marca (ko je priredila SLS vsega

12 shodov), nadalje je še obiskal Šmartno v Tuhinju, Zgornji Tuhinj in

Sela (17. marca), Sv. Heleno in Dol (19. marca), Blagovico in Lukovico

(24. marca), Vodice in Mengeš (25. marca), Peče, Vrhpolje in Moravče

(7. aprila, 1. aprila je bil na Jesenicah), Vranjo peč nad Kamnikom (8. apri¬

la), Špitalič in Motnik (28. aprila), Gojzd, Stranje, Mekinje in Nevlje (5.

maja), Tunjice (6. /maja), Ihan (9. maja) in Dob (12. maja).

Krekov nasprotni kandidat je bil gostilničar Sršen. Neka volilna pesem

je pripovedovala: „Na Gorenjskem vreme krasno, na planinah je vse jasno.

Kreka pika pač Sršen, a brez žela, ni strupen."33 Nevaren Kreku zares ni bil.

Poleg svojih ,pa je Krek obdelaval tudi volilce drugih okrajev. Tako je

govoril vsaj tudi na Savi pri Jesenicah (1. aprila), Gostinčarju pa je poma¬

gal v Št. Vidu nad Cerknico in v Begunjah (21. aprila), d® morda še kje.

Sicer pa. so bili vsi okraji zanesljivejši kot Ljubljana. Kandidaturo NNS

je po daljšem oklevanju prevzel I. Hribar; poleg njega pa sta kandidirala še

socialni demokrat E. Kristan in Nemec Del Cott. Tudi SLS je posvetila Ljub¬

ljani posebno pažnjo im potegnila v boj svoje najboljše moči. Med temi je bil

seveda tudi Krek, ki je vodil shod in govoril pri Češnovarju (7. maja) in

21



v Rokodelskem domu (8. maja). Ker pa je ta dan v Ljubljani nastal pre¬

tep j ki se je končal s pobijanjem šip (tudi na škofiji), se je vršil naslednji

dan (9. maja) protestni shod v „Umionu“. Prvi je govoril Krek, ki ,pa se je

na koncu oglasil še enkrat v svoj zagovor ter je razpravljal o „svoji“ vili in o

delavskih hišah. Pozneje je govoril še na shodu pri Grajžarju (10. maja),

v Trnovem (12. maja) in zadnji večer pred volitvami (13. imaja) zopet

v „Unionu“.

V celem je govoril Krek v tedanji volilni borbi na več ko 60 shodih.

Sam je povedal na shodu pri Grajžarju v Ljubljani, da je bil to 58. shod

v tedanjem volilnem boju, na katerem je on nastopil. Za tem pa je govoril

še nekajkrat. Kar pa ni mogel napraviti sam, so drugi vršili nekako v nje¬

govem imenu. Tako je nekdo priporočal Kregarja volilcem, češ da mu »lahko

popolnoma zaupajo, saj je on prijatelj in pristaš idej dr. Kreka, to je onega

moža slovenskega ljudstva, kateri ima zlato in plemenito srce za nižje

ljudstvo"37.

Važno vlogo je v volilnem boju igralo tudi časopisje. Težko pa je ugo¬

toviti, koliko je razen uvodnikov v Domoljubu pri tem sodeloval tudi Krek.

Slovenec je prinašal celo vrsto volilnih pesmic in dramskih prizorov, ki so

se nekateri nanašali na vso deželo, večinoma pa so se tikali boja v Ljubljani

in seveda Hribarja. Izključeno ni, dia je marsikaj v tem Krekovo (Gostinčar

pravi, da so Krekove „pesmice“), večina pa gotovo ni Krekova. Krek sam je

nekoč izjavil, da on ni vodil časopisnega boja proti Hribarju in da ni pisal

žaljivih člankov in notic o njem,38 hotel je pač reči, da ni nastopal s sme¬

šenjem in norčevanjem izrečno proti njemu, kajti za njegovega nasprotnega

kandidata Kregarja je mnogo delal in govoril na shodih.

Težko je tudi povedati, koliko je Krek sodeloval pri nekem' »vseslovam-

skem“ Kregarjevem volilnem govoru. Hribar je namreč na nekem shodu iz¬

javil, da ni vsakdo sposoben biti poslanec Ljubljane, češ da ta mora znati

tudi ostale slovanske jezike (ki jih je Hribar sam znal). Nato je SLS skli¬

cala shod ter postavila na dnevni red poleg šušteršičevega tudi Kregarjev

govor o »ljubljanskem poslancu in slovanskih jezikih". V tem je bil cel

kup citatov iz slovanskih jezikov, ki jih je šaljivo navajal in tolmačil v svoj

prid in seveda proti Hribarju. Ker pa Kregar razen slovenščine in morda ne¬

kaj hrvaščine baje ni znal drugih slovanskih jezikov, svoj govor pa je vsaj

deloma bral, lahko po pravici domnevamo, da mu ga je sestavil in napisal

nekdo drugi. Težko si mislimo, da Krek ne bi imel tukaj vmes svojih prstov,

kajti on je pač najbolje poznal jezike in kulturo (poezijo) slovanskih narodov.

Ni pa izključeno, da je bil govor sestavljen z združenimi močmi in je so¬

delovalo več ljudi (saj „vsi ljudje vse vedo"). Gostinčar ne verjame, da bi

bil ta govor sestavil Krek.

Uspeh vsega volilnega boja je bil ta, da je SLS 14. maja 1907 dobila od

12 kranjskih mandatov 10 podeželskih (kočevskega edinega me) j v Ljubljani

pa sta Hribar in Kregar prišla v ožje volitve, ker je Hribarju le en glas

manjkal do potrebne nadpolovične večine. Zato se je tukaj še enkrat razvnel

ves boj ter je sodeloval tudi Krek, 21. maja pa je seveda zmagal Hribar.

Krek je rekel o tej izvolitvi, da ni hotel forsirati zmage nad Hribarjem za

vsako ceno, ker je bil mnenja, da mora vsaka stvar dozoreti3^, vendar pa je

nekoliko upal tudi na zmago v Ljubljani^.

22



Krek sam je bil 14. maja izvoljen s 4800 glasovi proti 721 Sršenovim,

9 razcepljenim in 5 neveljavnim. Dobil je torej 86.8% vseh veljavnih glasov

in proti Sršenu večino nad 4000 glasov. Svojim volilcem se je zahvalil v

Slovencu, Domoljubu in Naši moči z besedami: ,,VoliUem Kmrmik-Brdo! Po¬

nosen na Vaše zaupanje Vas prisrčno zahval jam. Pod zastavo Slovenske

Ljudske Stranke naprej! V Ljubljani, dne 17. maja 1907. Dr. Krek deželni

in državni poslanec."41

OPOMBE

1 Prim. Mayer, F. M., Geschichte Oesterreichs mit besonderer Riicksicht auf das Kultur-

leben. Zweiter Band. 775 sl.; Šuklje, Iz mojih spominov, II in III; Hribar, Moji spomi¬

ni I; Erjavec, Zgodovina katoliškega gibanja na Slovenskem; Krek, Izbrani spisi, IV.

2 O njih gl. Erjavec, Zgodovina katoliškega gibanja na Slovenskem, 58.

3 Gl. str. 6.

4 Prim. Šuklje, Spomini III, str. 72 sl.

5 SN 10. nov. 1900, št. 259 in 31. okt. 1900, št. 251.

6 S 27. avg. 1901, šrt. 195.

7 SN 30. avg. 1901, št. 198.

8 SN 31. avg. 1901, št. 199.

9 Prim. S 3. maja 1902, št. 101 in 7. maja 1902, št. 104.

10 Glavni vir za nadaljna izvajanja: Obravnave dež. zbora kranjskega v Ljubljani, zv.

43-46. Ljubljana 1903-1908.

11 D 3. jul. 1902, št. 13.

12 To zasedanje je trajalo do 29. dec. 1907.

13 Prim. Šuklje, Sodobniki, mali in veliki, str. 264 sl.; več drobnih notic po listih.

14 S 26. jun. 1902, št. 144 in 1. jul. 1902, št. 148.

15 S 25. jun. 1902, št. 143.

16 Gl. Društveni koledarček za. 1905, str. 137.

17 Krek je tedaj pisal vse uvodnike za Domoljub, ker ta ni priobčil novice o njegovem

odlikovanju. (O tem gl. J. Jagodic, Nadškof Jeglič, str. 215.)

18 D 5. okt. 1905, št. 19.

19 Prim. Krekovi Izbrani spisi II, str. 45.

20 Krek je na tem shodu naglašal slogo v stranki ter trdil, da je dr. Šušteršič »ljubljenec

naše stranke" in da le »preko naših trupel gre pot do njega" (S 23. sept. 1902, št. 218),

ali »dr. Krek in dr. Šušteršič sta se na žirovskem shodiču pred žirovskimi babnicami

objemala in poljubljala" (SN 25 sept. 1902, št. 220).

21 S 13. okt. 1902, št. 235.

22 Šuklje, Iz mojih spominov III, str. 53 sl.

23 S 12. sept. 1903, št. 210.

24 S 11. nov. 1903, št. 261.

25 S 16. nov. 1903, št. 265.

26 S 18. okt. 1904, št. 238. - K razmerju med Krekom in Šušteršičem gl. str. 20 (pr. op. 20).

27 S 7. nov. 1904* št. 254; prim. še Čas XX, str. 128.

28 S 19. nov. 1904, št. 265.

29 S 17. dec. 1904, št. 288.

30 Prim. SN 19.-23. dec. 1904, št. 289-293.

31 S 27. nov. 1905, št. 272.

32 S kandidaturo za ta okraj je imel Krek posebne težave. Mislil je najprej na upokojenega

ravnatelja Detelo, ki pa kandidature ni hotel sprejeti. Duhovnikov, se mu je zdelo, da

je bilo med kandidati dovolj, ko sta kandidirala on in Žitnik. Pripravljal je tla poštarju

Ravnikarju, ki je v SKSZ vodil dramatično šolo (tečaj) ; a ta menda sam ni bil navdu¬

šen za kandidaturo, zaupniki pa ne zanj, ker ga niso poznali. Tem bi bil pač bolj

všeč Evgen Lampe, ki pa je (poleg tega, da je bil duhovnik) moral ostati pri delu doma,

23



da je mogel na Dunaj Krek; bili bi tudi za Povšeta, ki je že kandidiral v litijskem in

višnjegorskem okraju. Hočevarja so forsirali v Krškem, bil pa je novinec v stranki in

Kreku se je zdelo nevarno, če bi prva stopinja v stranko bila obenem skok na Dunaj.

Neki Steklasa se mu je zdel malo prestar. (Krekova pisma župniku J. Oblaku v Št. Lov¬

rencu ob Temenici z dne 18., 22. in 26. januarja 1907.)

33 V prej omenjenih pismih lOblaku.

34 Prim. S 2. marca 1907, Št. 61.

35 S 4. marca 1907, št. 62.

36 S 20. aprila 1907, št. 90.

37 S 13. maja 1907, št. 108.

38 Povedal I. Dolenec.

39 Vir: I. Dolenec.

40 Krek Oblaku 22. januarja 1907.

41 Prim. S 17. maja 1907, št. 113.

24



ALOJZIJ GERŽINIČ

KAJ MORA IMETI

IN KAJ NAJ SI PRIDOBI UMETNIK

To je v bistvu predavanje na 1. rednem večeru Slov.

kult. akcije za leto 1956 v Buenos Airesu. 'Predavanje

je bilo napovedano kot „Nekaj problemov naše umet*

nostne kulture". Pri izdelavi pa se mi je vedno bolj

zdelo, da velja najprej postaviti temeljne trditve. Te

že same po sebi odgovore na nekatera vprašanja, za

druga pa pokažejo smer reševanja.

Obravnavani predmeti so brez dvoma aktualni. Gotovo

so za človeka vedno aktualni dokončni nerešljivi proble¬

mi. Umetnostni problemi so taki, zato ker posegajo v

neracionalni in nadracionalni svet. Prišli pa so posebej

še na dnevni red razpravljanj v emigraciji. Od doma od¬

trgani človek je prisiljen, da sledi koreninam svojega

bitja in mnoge od teh vodijo v nadracionalni svet. Do¬

ločnejši so postali razgovori ob prvih Vrednotah, zlasti

pa ob Meddobju in ob ostalem delu Slov. kult. akcije.

Anketa v Meddobju je pred vse vrgla kopo mnenj im

odkrila različna stališča in različno orientiranost ljudi,

ki ustvarjajo in ki se zanimajo za umetnost. Tudi ,,okrog¬

la miza“ se je dotaknila teh vprašanj.

Sestavek se deli na tiste tri točke, ki sem jih v debati

pri „okrogli mizi‘‘ predlagal za natančnejšo porazdeli¬

tev in razčlenitev umetnikov. Prvi del bo torej razprav¬

ljal o umetniški nadarjenosti, drugi del o umski izpo¬

polnitvi („izobrazbi“), tretji pa o značajski oblikova¬

nosti. Na čelo je postavljena opredelitev bistva umetno¬

sti, ustvarjanja in umetnine — podlaga za ostalo.

še eno opozorilo: v umetniku, v umetnosti, v kulturi

sploh je toliko raznovrstnih silnic in se v vsakem po¬

sameznem primeru tako raznoliko prepletajo, sodelujejo,,

ali si nasprotujejo, da je enotnih, za vse veljavnih za¬

konov in receptov jako malo. Raznolikost je znamenje

življenja, duhovnega še toliko bolj kot fizičnega. To

naj upoštevata tisti, ki mu bo sistematike preveč in ti-

25



sti, ki mu je bo premalo. Zato mislim, da tudi zadnje

obravnavano vprašanje — o naši emigrantski književ¬

nosti — ne more dobiti mnogo bolj določenega odgovora,

kot ga je tu.

Kar iščemo z gotovostjo, je prava umetnost in ^či¬

ščenje vrelcev" (Mauriac).

I. NADARJENOST

Talent se da zakopati, da se sijajno razviti, a vedno mora biti že dam.

Opirati se moramo tu na dvojno podlago (—gre za človeka, za umetnost;

oboje je duhovno in čutno, psihofizično—): 1.) Biološki, podedovani temelj.

Sholastični nauk je, da so duše ob vlitju v telo vse enake; različnost pride

od različnosti telesnega ustroja. Fizična konstitucija take in take sestavlje¬

nosti, določene kvalitete itd., je biološki temelj za umetnostno nadarjenost.

.2.) Naravnava praktičnega razuma (umetnostni, glasbeni, slikarski ha-

bitus). To je stalna dispozicija, ki v smeri svoje narave izpopolnjuje sub¬

jekt; pridvig ustvarjalnosti; kvaliteta, ki oživi in oblikuje prvotno nedolo¬

čenost iintelektivne zmožnosti in jo žene k dovršenosti. — Če ni prvega

pogoja, ni odgovarjajoče naravnave praktičnega razuma in če ni delovanja

le-te, okrni biološka podlaga.

Umetnostni talent torej je. Kaj je njegovo poslanstvo, dolžnost? Umet¬

niško ustvarjati. Naloga umetnika in cilj umetnostne dejavnosti je ,,ustvari¬

ti delo, v katerem naj nad vsorazmerjeno materijo in skozi njo blesti luč

forme"1. V to („luč forme") je vključeno dejstvo, da umetnina posreduje

uživatelju poetično spoznanje, ki je sicer izključno last in dar umetnika.

To poetično, intuitivno spoznanje „doseže nad idejami, podobami, čustvi, ob¬

čuti — vendar seveda s .posredovanjem vseh površinskih dejavnosti — real¬

nosti, poveže poeta z njimi. Ne naravnost z najvišjo realnostjo, z Bogom —

to je izključni privilegij mističnega spoznavanja —, temveč z vso ustvarje¬

no realnostjo in torej posredno z Bogom samim."2 Poetično spoznanje je hkra¬

ti klica ustvarjalnosti. Maritain se lepo strinja z ravnokar podano oznako

poetičnega spoznanja in ji dodaja to drugo sposobnost: „.. .intuicija ali

stvariteljska emocija je temno dojemanje jaza in stvari obenem v nekakem

spoznanju po združenju ali po sorodnostmi enakosti narave (konnaturalno-

sti) in oplaja, se oblikuje in dobi izraz edinole v umetnini, ki jo stvori in

izdela iz svoje vitalne nosečnosti... spoznanje, ki se ne da izraziti v mislih

in sodbah, ki je marveč prej doživetje ali izkušnja kot spoznanje, in sicer

stvlariteljno doživetje."3

1 Maritain, L’art et scholastique. Citiram po buenosaireški izdaji Arte y escolastica, 1945,

str. 210.

2 Henri Bremond, Priere et poesie. Citiram po buenosaireški izdaji Plegaria y poesia,

1947, str. 137.

S De la connaissance poetique. Citiram po argentinski izdaji „Situacion de la poesia"

(razprava Del conocimiento poetico). — Najboljšo razlago teh stvari najdem v Maritainu

in Bremondu — ki ju Trstenjak v »»Psihologiji umetniškega ustvarjanja" niti ne omenja,

enako kot ne citira ne UšeničnKka ne Vebra. Maritain je izkopal prave zaklade iz sho¬

lastike, Bremond je nabral dragoceno gradivo iz ostalih dob in virov. Prvi je umetnostni

filozof širokih koncepcij, drugi globoka poetična duša in duhovit ocenjevalec.

26



Ko posreduje umetnik z umetnino tako poetično spoznanje in z njim

videnje lepote, skrite v stvareh, nastane v uživatelju posebno ugodje. Ni to

ugodje spoznavnega deja, marveč ugodje, ki se iz tega deja razlije zaradi

spoznanega predmeta, njegove skrivnostnosti in lepote. Lepota pa je prav

bitje samo, gledano in spoznano, kolikor po intuiciji ugaja razumni naravi.

Zmota je, da je namen umetnosti ali nje bistvo v porajanju čustev, emo¬

cije. Spomnim se, da je Sima Pandurovič napisal estetiko, v kateri se trudi,

da bi to dokazal za vse panoge, in kako si prizadeva — seveda brezuspešno

—, da dokaže čustvenost kot jedro epike. Ne, čustva vseh vrst se morejo

pridružiti estetskemu ugodju ob poetičnem spoznanju — samo ta emocija red¬

no spremlja (kot učinek) umetnostno doživetje —, niso pa potrebna; včasih

so prav dokaz, da ne gre za umetnino. V presojo se pač vnašajo izvenestet-

ski elementi; sodbe mnogih se opirajo na snov, na čutno ugodje, na ganotje.

Po teh merilih je sentimentalen tango višji od Bachove fuge, Toman od

Aškerca, Gangl ali Zajc od Bernekerja.

Drugi nesporazumi so: /racionalizem —- pri nas vodilo v psevdoklasicistič-

nih početkih umetne svetne poezije in prisoten v vseh didaktičnih potezah

med Prešernom in moderno, med moderno in Balantičem in v delu emigrant¬

skega pesništva —• in /njegovo nasprotje, kot se je zlasti drastično pokazalo

v surrealizmu. Kot naj pri racionalistih razum ustvarja umetnost, tako ho¬

čejo surrealdsti črpati samo iz podzavesti in ostati irracionalni do konca. —-

Teorija vživljanja (/Lipps, Volket) je prav tako enostranska kot 'artizem.

Spet drugi izročajo vodilno vlogo okusu in po tem sodilu bi bil Turgenjev

večji od Gogolja in Dostojevskega, Stritar-pripovednik večji od Jurčiča.

Takim zmotam in le delno zadevajočim razlagam spodbije videz veljav¬

nosti razlikovanje med dušno globino, v katero zavest redno nima dostopa4 ,

in med površinskimi plastmi duše, ki jih /nadzira razum. S poetično podobo

(BIondel, Claudel) je to zakon, v katerega sta sklenjena Anima in Animus.

Claudelovo parabolo je duhovito vplel v svojo razlago H. Bretmond. Pri tem

je pokazal na važne analogije —- poleg vseh še važnejših razlik —• med mi¬

stičnim in poetičnim doživljanjem. Najpomembnejša umetnostna dejstva

imajo svoje torišče v globinah duše, v Animi. Umetnina nas osvobodi psiho¬

loškega zla, kar je za estetiko doživljanje razgibanosti površinskih dejavno¬

sti, in ,,nas prenese v srečne temine, kjer kremplji treh poželjivosti ne naj¬

dejo, za kar bi zagrabili"5 . To je Aristotel v tragediji imenoval očiščenje —

katarzo. Bremond je to toliko rešetano dognanje razložil prav s prestavitvijo

dogajanja s površine v globino in ga raztegnil na vso poezijo, na vso umet¬

nost. Dognal je, da je katarza analogno to, kar imenujejo mistiki prehod iz

meditacije v kontempiacijo; to, kar on imenuje nadomestitev dejavnosti Ani-

musa z dejavnostmi Anime, torej prehod iz racionalnega spoznavanja v poe¬

tično, realno spoznanje. Potemtakem je vsako poetično doživetje katarza.

Umetnik in /mistik se razlikujeta od povprečnih ljudi z intenzivnostjo svojih

globinskih dejavnosti.

4 Mistiki so jo imenovali dušno središče ali dušno konico, sv. Avguštin jo je spoznal, ko

je rekel: ,,Deus intimior intimo meo“, sv. Tomaž Akvinski jo je nazval „intellentus“ v

razliko od ,,ratio“, Claudel je vedei, da je to ,,nekdo, ki je bolj jaz kot jaz in različen

od moje neizrekljive osebne absurdnosti.

5 H. Bremond, La poesie pure; cit. po španskem prevodu La poesia pura, Buenos Aires,

1947, str. 23.

27



Umetnina ima kot izdelek svojo samostojno vrednost, v njej pa se zdru¬

žita — kot že nakazano — dva vrelca: bistvo, globine umetnika in bistvo,

jedro stvari, duhovnega in tvarnega sveta.

Prvega vrelca se zaveda en umetnik bolj, drugi manj. Graham Greene je

v tem na skrajnem stališču, ko trdi: „Naloga romanopisca je, da očrta svoj

lastni portret pod podobami katerega koli človeškega bitja, krivega ali ne¬

dolžnega. Ali ni naše razmerje do vseh naših oseb več ali manj tole: ,Evo

je tu, Bog mi odpusti, in to sem jaz sam!‘?“6 Pri nas je podobno občutil

Ivam Cankar.

Je pa umetnina tudi neposredno znamenje skrivnosti, ki jih poetično

spoznanje odkrije v stvareh in njih odnosih. Ustvarjene osebe so zato nekako

neodvisne od svojega tvorca, prav tako celo umetniško delo. Saj v umetnosti

ne gre za posnemanje samega sebe, niti za posnemanje narave, marveč za

posnemanje njenih ustvarjalnih sil in načinov. Tako nastane umetnina in

sicer po zakonih lastnega bitja. Kot se za vznik, oblikovanje in dovršitev

umetniškega dela poslužujemo nalike s spočetjem in rojstvom v organskem

svetu, tako marsikaj pojasni tudi primerjanje umetnine z organskim bitjem.

Umetnik da svojemu delu življenje, potem pa mora spoštovati zakone, ki

to bitje usmerjajo, slediti mora gibanjem umetnini lastne življenjske sile.

Tu je jasno sodilo, ali imamo opravka z umetnikom ali ne in ali gre za veli¬

kega umetnika ali ne. Življenjska sila umotvora ne dopušča mlahavosti.

Umetnik jo je spoznal, se spoji z njo v eno in je zato res nezmotljiv

(iMaritain).

Naj navedem tu novo analogijo v ponazoritev te življenjske sile: šah.

Kvaliteta partije (in moč igralca) je odvisna od neodjenljivosti, s kate¬

ro se razvija. Ne zahteva se objektivno najboljša poteza — kdo jo bo

določil? —, marveč tista, ki organsko izhaja iz nastavkov, iz dinamike že

obstoječega, ki izrabi skrite možnosti in ne pusti nasprotniku nobenega od¬

diha. Rast na način živega bitja. Navidez se s tem ne ujema, v resnici pa je

potrdilo povedanega dejstva, da je včasih najstrašnejša poteza tista, ki sliči

popolnemu miru, ko se bitje zbere — nastopi trenutek poln eksplozivnosti.

Povprečnika bi premagala skušnjava po teatralnem udarcu — zadel bi v

prazno; genij pa spozna zahtevo notranjega gibanja po koncentraciji.

Ustvarjanje na tem področju se da primerjati z ustvarjanjem na osta¬

lih in šahovski ustvarjalci imajo poteze, ki jih delajo podobne drugim umet¬

nikom. To primerjavo je poskusil že Milan Vidmar. Capablanco je primer¬

jal Mozartu (zaradi ,.kristalno čiste kompozicije") in Tarrascha Wagnerju

(zaradi „bujne orkestracije"). A to so drugi vidiki. Po sličnosti v elementar¬

ni rasti in po načinu te pogonske sile bi šlo Capablanco primerjati z Bachom,

Tarrascha z Brahmsom in Vidmarja samega s Čajkovskim (mladost) in

Stravinskim (po Semmeringu).

Pri diletantihi se na vsak korak sprašuješ: zakaj to? čemu ono? Spre¬

minjaš — pa je tudi prav, ali pa še bolje. (Pri velikih je vse na pravem

mestu, vse v službi življenjske sile umetniškega organizma; vsaka črta je

prava poteza, ki jo nosi duhovnost, organizirana v telesu umetnine. Posebno

nazoren element za prikaz pogonske sile umetnine je dialog: vedno najmoč¬

nejše poteze, take, ki vlivajo v življenjski tok potrebne energije. Neprekos-

6 V zbirki pisem Why do I write?, London, 1948.

28



Ijivo je v tem sveto pismo, Postavim, ne da bi dosti izbiral, iz petega po¬

glavja pri Luku tri .primere: 8. vrsta: Peter: „Pojdi od mene, Gospod, ker

sem grešen človek!" Jezus (11. vrsta): „Ne boj se; odslej boš ljudi lovil."

— 30. do 32. vrsta: „Zakaj jeste in pijete s cestninarji in grešniki?" Jezus

jim je odgovoril: „Ne potrebujejo zdravnika zdravi, ampak bolni. Nisem

prišel k pokori klicat pravičnih, ampak grešnike." — 33. do 35. vrsta: „Za-

kaj se Janezovi učenci pogostoma postijo in opravljajo molitve, kakor tudi

učenci farizejev, tvoji pa jedo in pijejo?" Jezus jim je rekel: „Ali morete

post naložiti svatom, dokler je pri njih ženin? Pridejo pa dnevi, ko bo ženin

od njih vzet in takrat, tiste dni, se bodo postili." — Iz dramatike si more

vsakdo najti mesta podobnega poleta.

Nalika s šahom opozori še na drugo važno skupno lastnost: na to, kar

je neizrečeno. Ob vsaki veliki partiji se da napisati knjiga o tem, kar

je med potezami, kar je bilo premišljeno, kar je vsebovano, kar je bilo

odklonjeno; o tem, kar je igralec doživel, videl, spoznal1, kar je pretrpel,

nad čimer je zmagal, čemur se je odrekel. Vse to je po svoje vsebina partije.

Podobno je z drugimi umetninami. Eden anketistov je napisal e evropskem

človeku, kako ne more zatajiti naslednjega: „več ko dogodek je analiza, več

ko besede je misel, več ko manifest je svoboda" (iMeddobje II, str. 91). Po¬

dobno najdem pri Cocteauju: „Ne način, kako stvari povedati, temveč,

kako jih misliti."

Za človeka, ki je umetnostno nadarjen, je potrebno, da se tega dejstva

zave in da poskrbi za učinkovitost svoje umetnostne naravnave.

Za obojno je najvažnejše sredstvo vaja, delo, ustvarjanje. Ako talent

ni zadosti globok, navadno ne bo vztrajnosti ne volje dovolj za premago¬

vanje notranjih in zunanjih ovir. Če pa je talent zadosti močan, bo nosilec

z vajo dal naravnavi priliko, da razvije, kar se v njem nahaja. Naravnavo

je najbolje primerjati s krepostmi: te so naravnave v nravnem redu, umet¬

nostna naravnava je krepost v redu praktičnega razuma. Ene in drugo je

treba krepiti, razvijati z izvajanjem. Večkrat ko vršiš dejanja srčnosti,

zmernosti, ljubezni, bolj se bo tista krepost ojačila, laže bo storila več in

bolje. Ta primerjava tudi pokaže, da je o učenju umetnosti tako nesmiselno

govoriti kot o učenju kreposti. Zato imajo srednjeveške delavnice veliko

prednost pred sodobnimi umetniškimi šolami. Kdo bo ustanovil šolo za srčnost

ali za pravičnost? Kvečjemu racionalizem; naš Vodnik poje o „šoli zdrave

treznosti". V krepostih in v umetnostih se je treba vaditi. Pbmaga pa v za¬

četku vodstvo in zgled že izurjenih.. Zato je za začetnika tako važen osebni

in delovni stik z zrelim umetnikom. Poleg tega osebnega stika je treba po¬

staviti duhovni stik — poglabljanje v umetnine. Ob njih začutiš, kaj je

treba doseči in odkrivaš, kako se to da. Ne govorim zdaj o tehničnih sred¬

stvih, ki jih tu občuduješ; mislim na „gotova, določena pravila" (sholastična

oznaka), ki jih je tvorec našel in se jih držal pri oblikovanju. To seveda

niso sheme, ki bi jih mogel kopirati, pač pa pogled v nevzročne načine

ustvarjanja (—„v delavnico sem Tvojo zrl"—), ki jih je treba priznati, po¬

tem pa iskati in; odkrivati za vsako delo posebej. To je tista „logika“ umetno¬

sti in umetnine, o kateri je govoril Malraux: „Umetnost sledi svoji logiki,

ki jo je toliko manj mogoče predvidevati, kolikor je naloga genija, da jo

29



odkrije."7 S tem je že piodan odgovor na tako trdoživo zahtevo po razum¬

ljivosti in na tožbe o nerazumljivosti moderne umetnosti . 8

Preidimo h konkretnemu primeru. Človek, ki ima pesniški ali pisatelj¬

ski dar, bo le-tega najbolje razvijal, če bo pisal. To, kar bo napisal, bo sam

čez nekaj časa ocenil. S tem bo sebi v korist slušal Horaeov in Kopitarjev

nasvet o dobi čakanja in o pili .9 Ali pa mu oceni kdo drug (n. pr. urednik

revije), ali več drugih (n>. pr. v pisateljskem krožku). Za večino so posebne

važnosti stvari, ki jih potem objavijo. Na družabnem večeru Slov. kult. akcije

je urednik ,,Meddobja“ razodel, da je po svetu razpršenih nekaj avtorjev vseh

strok, ki so do izida te revije občutili pravo bolečino, ker se niso mogli izpo¬

vedati v svojem jeziku — pa ni bilo kje.

Seveda so v teh stvareh med posamezniki velike razlike. Eden potrebuje

veliko poskusov, skic, komtemplacije, mu kritične pripombe veliko pomenijo

— drug je drugačen. Tudi v načinu pisanja: Cankar je včasih po cele dneve

preležal na zofi ob čaju in cigaretah — tako so v njem zorele ideje —, da

je potem bruhal na papir; drugemu raste delo s pomočjo papirja ali glasu:

vsaj nekaj stavkov mora napisati, tudi če pozneje ne bodo uporabni; ali si

spregovoriti vsaj nekaj besed o tem, kar čuti, da je v njem.

Težke prilike tu zunaj zahtevajo, da vsakdo na sebi najbolj odgovarja¬

joč način do kraja izkoristi čas in ga primemo uporabi za vajo, za študij,

opazovanje, razmišljanje in za spopolmitev nravnih vrednot Gotovo je .na¬

pačno mnenje, da je najprej teoretično priti do dna (kje je to dno?). Prvo je

vaja v že naznačenem obsegu. Samo nekaj je še prej: zdravje, fizična od¬

pornost, živčna svežina. Ne pomagata ne vaja ne študij, če se z njima po¬

škoduje sedež duhovnih ustvarjalnih sil. Umetniško nadarjen človek tudi

ne sme obupati nad okoliščinami: možnost za vaje se že najde, prav tako

priložnosti za bogatenje dušnih globin, za opazovanje življenja, za pronica¬

nje v skrivnosti stvarstva. Ti zakladi bodo v svojem času in na svoj način

morali udariti na dan, dasi bodo mogoče dolga leta nema ali le z drobci za¬

znamovana. Poleg vseh mogočih drugih nravnih moči si mora umetnik pri¬

vzgojiti tudi potrpežljivost in — krepost upanja.

Samokritika in kritika drugih naj ločita vaje od del. Če ni zadostnega

talenta, ne razvite umetniške naravnave, bodo izdelki pisarija ali slikarija;

bomo še naprej brali veliko kodrovstva (zgodbe, prizori, besede brez umet¬

nostnega naelektrenja) in meškovstva (nekaj tehnične spretnosti ali jezi¬

kovne gladkosti in sentimentalnosti). To so mrtvi predmeti. Ne najboljša

tendenca ne najbolje zadeti ljudski ton ne snežno čista razumljivost ne bodo

mrliča oživili. Poznam pesnike, ki hočejo pisati tako, da jih razume vsak

7 Na mednarodnem zborovanju Zveze pisateljev za zaščito kulture (London 1937). Citirana

v knjigi Problematica de la literatura, G. de Torre, Buenos Aires 1951, str. 286.

S Pred nekaj leti so ravnatelji velikih severnoameriških muzejev in institutov sodobne umet¬

nosti podpisali izjavo, v kateri pojasnjujejo ta predmet. Trdijo, da je v tarnanju o pre¬

padu med občinstvom in publiko veliko pretiravanja in pišejo med drugim: ,,Sodimo, da

je tako zvana nerazumljivost dela moderne umetnosti neizogiben nasledek raziskavanja

novih predelov. Kot novotarstva v znanosti, tako so tudi umetnikovi postopki včasih težko

razumljivi in postajajo tarča nazadnjaških napadov ...** (De Torre, ib., str. 263).

9 A. Trstenjak navaja kiparja Putriha: „Ženski akt. Dva meseca ga pustim pokritega,

potem ga bom odkril, da vidim, kaj mu manjka; če mi ne ugaja, vržem vse stran. Po

dveh mesecih imam drug odnos do njega, ker ga dalj časa nisem videl. Če prijatelja dva

meseca niste videli, ga boste po dveh mesecih zopet čisto drugače videli." (Psihologija...,

str. 72).

30



preprost človek, in učiti tega človeka poštenja in čednosti; umetniška zre¬

lost nastalega jim je pri tem postranska stvar. Zakaj potem pišejo verze?

V prozi se mnogo laže in mnogo bolj uspešno uči.

Še dve, tri besede o kritiku. Kritik bodi znanstvenik, kot zahteva anke-

tist na strani 95 „Meddobja“? Ne. Razmerje kritika do umetnine je podobno

razmerju umetnika do stvari: njegov notranji pogled seže v osrčje, spozna

njeno lepoto, globine, skrivnostnost, življenjsko silo, mnogo tega, kar brni

v njej neizrečenega in potem opiše s podobno nepopolnostjo — in nezmot¬

ljivostjo — kot umetnik svoje poetične spoznave. Iz osrčja umetnine, po poteh

njene strukture prodira tudi v tvorca in vidi, kar je ta videl iin ocenjuje,

kar je ta poskušal. Ne uide mu, kje je umetnik zgrešil pot, omagal, ali se

predal skušnjavi najmanjšega odpora, ali kje je iskal le učinkov in ugaja¬

nja občinstvu. Ali pa ugotovi, da izdelek ni živ, marveč le mehaničen kon¬

glomerat brez cene — zato, ker avtorju manjka talent, ali zato, ker je bil

površen, len, neiskren:.10

Kot osvetljujejo velike umetnine široka področja duhovnega sveta in

duše, tako tudi velike kritike.

II. UMSKA SPOPOLNITEV

S stališča nadarjenosti se zdi vseeno, ali se človek bogati ob starem

ali ob sodobnem avtorju. Odloča naj zgolj veličina, odličnost dela. In ker so

Homer, Dante, Ptešeren preskušene vrednote in neizčrpna zakladnica, naj

imajo prednost pred vsemi še nepretehtanimi sodobniki. V tem smislu je

navajal beograjski estet Bogdan Popovič svoje slušatelje k načelu, naj po¬

čakajo vsaj pet let, preden se lotijo knjige: v tem času se bo že kolikor to¬

liko pokazalo, ali je vredna branja ali ne.

Ker pa je ustvarjanje dela eno s poetičnim, realnim spoznanjem, je

lahko uvideti, da bo sodobnemu piscu Graham Greene dal stvari, ki jih Cei^

vantes ne more imeti, Balantič stvari, ki jih Jenko nima, itd. Namreč luč

za spoznanje današnjega časa in današnjega človeka in sodobnih vprašanj;

pa tudi zadnje tehnične pridobitve ali vsaj poskuse. Umetnik se torej ne bo

osamil pred umetnostjo svojega časa — tudi ko bi se mogel. Še slabše bi

bilo — iz razlogov, ki veljajo v razmišljanju prejšnjega odstavka —, ako bi

se vrgel izključno vanjo. Seveda tudi to ni mogoča, saj v današnji umetnosti

živi še včerajšnja in živi davna. Pametno je torej kombinirati neposredno

spoznavo starih vrednot in modernih del. Soodloča, kajpak, osebna bližina,

sorodnost, pomoč pri iskanju, itd.

Vsi smo rojeni, da bi postali svetniki iin vsi imamo za to dovolj milosti.

Treba pa je z njimi sodelovati. Tako je tudi. s talenti. Sodelovanje z njimi

10 Kritik, ki umetnika ne doseza, se bo seveda večkrat zmotil. Tudi ne bo imel smisla za

to, da so pri največjih človeških delih celo napake odlike. Claudel je našel zmoto svojega

kritika Pierra Lassera, „skupno vsem profesorjem", v tem, „da ne vidi, kako tvorijo v

vestnem (Claudel pravi škrupuloznem) pisatelju defekti in kvalitete nedeljivo celoto."1

(V pismu Gidu, 19. V. 1911).

3L



moremo deliti na prizadevanje po rasti v modrosti in na prizadevanje po

rasti v razumnosti. (Se razume, da se tu pojma modrost in razumnost rabita

v posebnem pomenu, gledana z vidika umetnikovih potreb.)

K rasti v modrosti prispeva doživljanje, premišljanje, ocenjevanje živ¬

ljenja in umetnosti. Nadarjenost in stalna usmerjenost umetnikove duše že

sami ženeta v to. Je pal treba modrosti v rasti v modrosti. Nekaterega na¬

darjenega človeka so vabe življenja odtrgale ne le od umetnosti, marveč od

duhovnosti sploh. Druge so prozaične zahteve življenja oslabile v umetniški

tvornosti, tretji so se odločili za znanost ali za politično pot. Včasih zmaga

nujnost, včasih gre za žrtvovanje, včasih prevlada drug talent nad umet-

ffliiškim.

Resnično poznanje življenja se mora prav izraziti v umetnosti. Ker je

življenje tako brezbrežno in komplicirano, ga ne more prav podati ne sli¬

kanje črno-belo (tradicionalna nevarnost za slovensko literaturo; oblika smrti

za dirigirano umetnost; eden preskusnih kamnov za naše talente tu zunaj),

ne temno sivo slikanje (naturalizem in pesimizem), ne rožnato slikanje (po-

cukrani idealizem in napačno pojmovana vzgojnost). Vse to so izrazi ljudi,

ki vdirajo na umetnostno področje brez talenta, ali pa izraz talentov, ki so

si z apriorističnim, enostranskim nazorom o življenju in umetnosti zaprli

pot v oboje.

Umetnost odkriva srčiko življenja in jo mora iskreno prikazovati. V

veliki| umetnosti se čudovito potrja in izpopolnjuje podoba o svetu in člove¬

ku, kakor jo odkrivajo teologija, filozofija in znanosti. Krepko in lepo for¬

mulacijo te teme je podal teolog in literarni kritik Charles Moeller: „To,

s čimer se pisatelj prepoji, to, s čimer se enači — to ni enakomerno svet ali

grešen svet, temveč pomešano vesoljstvo, prav vesoljstvo, za katerega je

umrl Kristus; ko se pisatelj ,spremeni' v to .vesoljstvo', se združi s celotno

krščansko resnico; svetloba milosti, ki je v njem, je tudi v ljudeh, ki jih

opisuje; je božja svetloba sama."1 !

Za prodiranje v jedro zla in v srce svetosti daje tomistična filozofija

tole načelo, ki velja prav tako za asceta kot za umetnika: stvari, ki so nižje

od človeka, je treba spoznavati z razumom; tiste, ki so višje, pa je treba

umevati s srcem, ljubiti. Zakaj razum dviga stvari na svojo duhovno ravan

in prodira vanje, volja pa nas prenese na raven stvari, ki jih ljubimo, nas

združi z njimi. Velja torej ne ljubiti stvari, ki so pod mami (razen po ovin¬

ku v Bogu), in ne poniževati višjih stvari v dialektične pojme, temveč jih

ljubiti, ker ljubezen jih spoznava bolje od razuma, nad katerim so. Torej

moremo in moramo z razumom spoznati zlo, ki je na svetu, in ga opisati, ne

da bi ga bili sokrivi, in. se z ljubeznijo dvigniti v sredo dobrote in svetosti,

ki sta v človeštvu pomešana z zlom.

Tako kot poglabljanje v življenje ima tudi poglabljanje v umetnost svo¬

je nevarnosti za lastno tvornost. Velika doživetja lahko potegnejo človeka

od ustvarjalnih naporov. More ga tudi prevzeti nezaupanje do lastnega po¬

slanstva, začuti se nesposobnega im nepotrebnega ob genijih in velikih ta-

11 Litterature du XXe siecle et christianisme; citiram po španskem prevodu Literatura

del siglo XX y cristianismo, 1. knjiga (El silencio de Dios), str. 462, opomba.

32



lentih. (Podobna je nevarnost življenjepisov izrednih osebnosti in vzornikov

v pedagogiji!) Najlepšo spodbudo takim dvomečim pisateljem sem našel v

Gogolju — menda v uvodu v Mrtve duše —, ki opozarja na to, da vsak člo¬

vek opaža stvari, ki jih drug ne vidi. Če jih .preprosto in iskreno opiše, bo

vreden branja.

Razen te nevarnosti, ki jo more premagati prav usmerjena volja in pa¬

metna samozavest, srečamo druge ugovore zlasti začetnikov proti kontem-

placiji in študiju umetnin. Pokojni Franci Šturm ni vključil v svoj študij¬

ski program dirigentstva zato, ker se je bal, da hi stalen in tesen stik z

raznimi komponisti preveč vplival nanj in puščal preočitne sledove v njego¬

vih skladbah. Je to primer samoobrambe, ki jo včash srečavamo pred učite¬

ljem, vzornikom, pred vplivi sploh. Vplivi pa so neizogibni; morejo biti

določeno dobo res zelo izraziti, a močnejša osebnost jih prej ali slej asimi¬

lira. Tudi za ta problem so lastni poskusi, je vaja dober urejevalec. Izvir¬

nost — zmerom relativna — ni v boječem skrivanju, marveč v jačini lastne

ustvarjalnosti.

K razvijanju razumnosti štejem prvič splošno izobrazbo in drugič teo¬

rijo umetnikove panoge. Na pravkar obravnavanem področju modrosti od¬

govarja prvi spoznavanje življenja, drugi poglabljanje v umetnost. Prej je

šlo za izkustveno, doživljajsko, intuitivno prisvajanje, zdaj gre za teoretično;

prej za neposredno dojemanje, zdaj za študij teorij o življenju in o umetnosti.

Večkrat kot modrost je treba pred umetniki zagovarjati koristnost razumno¬

sti. Takole se to da storiti: Gradivo, ki ga zajame razum, ni brez koristi

in vpliva na zaloge, ki jih hranijo dušne globine. Oba predela sta v medse¬

bojnih zvezah in to, kar je v razumu, prehaja v podzavest, jo bogati in

oplaja.12 Materialno bogastvo razuma in njegova formalna gibčnost pa pri¬

deta prav tudi neposredno v 'borbi za ustvarjanje, za oblikovanje. Rea¬

lizacija umetnine zahteva veliko znanja, obrtniške veščine, pridnosti, tehnič¬

ne sposobnosti, poskusov, študija. Umetnost ni spiritizem, marveč je razum¬

ska naravnava; zahteva torej formiranega duha, da more umetnik z njim

odkrivati „gotova, določena pravila" in najti primerna tehnična sredstva.

Splošna izobrazba je posebno važna za pisatelja. Njegov pogled na svet;

poznanje, pojmovanje, ocenjevanje sodobnih idej, načina življenja, družbe¬

nih odnosov; dialogi in monologi njegovih oseb — vse to bo odvisno od avtor¬

jeve kulture in jo bo izdajalo. Velik del romana (tudi novele) sloni na

teoretičnem znanju, ki ga še taka intuicija ne more nadomestiti.

Je tako, da ljudje hodijo k umetniku tudi po odgovore na vsa mogoča

vprašanja. Še več, mnogi pri njem vprašanja šele najdejo. Kaj bo spraševal

in kaj odgovarjal pisatelj, ki ne več kot njegov krog občinstva? Kaj tisti,

ki se je zapisal zmoti, ali ljubi čudaštvo? Vendar kažejo že statistike o pri¬

ljubljenosti sodobnih pisateljev, da ni vedno lahko v njih najti praznin,

sofizmov in zmotnjav, kot je potrebna temeljita izobrazba in zanesljiv kri¬

tičen! čut, da pri drugih piscih odkriješ sijajno obdelane probleme in žaro¬

mete v temo prihodnosti. Eden velikih kritikov naše dobe, že citirani profe-

12 Trstenjak postavlja za krogotok med dušno površino z razumom in med globinami bitja

sledečo nazorno primero: »Stojimo kakor pred r&zpršilnim umetnim vodometom, ki črpa

svojo silo iz živega dotoka vode, hkrati pa v višini razpršene in v globino padajoče kap¬

ljice vode zopet pritegne v svoje centripetalno središče, da jih z novo pomočjo požene

kvišku." (Op. cit., str. 89).

33



sor louvainske univerze Ch. Moeller je v ,prvo skupino postavil Camusa.,

Gida, A. Huxleya, S. Weilovo, v drugo pa G. Greena, Juliena Greena in

Bernanosa. V prvi skupini — genialni prebliski v mraku zmot, krivoverskih

naukov in nevednosti, krasne palače, zgrajene na pesku; v drugi skupini —

poleg vseh nujnih slabosti in tveganj gotovost im prodornost pogledov ob

svetlobi iz vere in teologije; njihova dela vsebujejo gradivo, da, naravnost

študije in pionirska dognanja za teologa, psihologa, umetnika, dušnega pa¬

stirja.

Ortega y Gasset je po pravici zahteval, da naj na univerzi pouk kul¬

ture („splošna izobrazba") spet zadobi mesto, ki ga je zavzemal ob početkih

te ustanove, vzgojiteljice narodnih vodnikov. To splošno kulturo razume Or¬

tega kot svetovni nazor v širokem smislu, kot sredstvo za prebijanje skozi

pragozd življenja — zase in za druge. Tako kulturo imej tudi umetnik.

Tudi on spada, naj hoče ali ne, med vodnike.

Umetnostno teoretični študij ima več nalog. Naj nekatere navedem. Do¬

seči mora n. pr. „pismenost“ umetnika. Je neka meja znanja, brez katerega

je nemogoče, gotovo pa nesmiselno, pisati, komponirati, slikati. Dalje teo¬

rija zelo skrajša in olajša pot do zelo praktičnih zaključkov, do katerih bi

sam prišel po dolgih ovinkih ali pa sploh ne. Dejstvo je tudi, da teoretično

delo oplaja ustvarjalno domišljijo, ponuja gradivo in daje pobude. Brez teh¬

nične dovršenosti ne moreš razviti sil ne v športu, ne v šahu, ine v repro¬

duktivni umetnosti, ne v ustvarjanju. :P,rav majvečji so občudovanja vredni

v pridnosti in vztrajnosti, s katero so se izpolnjevali. Čutili so pač, da more

diletantska priprava izčrpati, izraziti, oblikovati le malo bogastva iz Anime,

ali pa sploh onemogoča tvorbo umetniškega dela. Človek, ki je šel' skozi nekaj

šol, redno ne more več do naivne neposrednosti ljudskih umetnikov, zgubil

je tudi instinktivni stik z rodovi prednikov in s spretnostjo in vednostjo, na¬

kopičeno v njih. Mora torej po poti „visoke umetnosti" in si osvojiti znanje

in spretnosti, ki so ;se tu nabrale.

(Prešeren je naš najbolj teoretično izobraženi pesnik. Zato je mogel

postaviti tako trden temelj za vso slovensko pesništvo. Očitno je tudi, kako

mu je teoretično znanje navdihovalo in izpopolnjevalo poezijo. Ko se je po

velikih stvaritvah vračal k inspiracijam narodne pesmi, so nastale pesmi,

ki bi jih brez usovršenja v visoki umetnosti nikoli ne zmogel (Pod oknom,

Nezakonska mati, Od železne ceste, Mornar).

Veliko delo vi smeri teoretičnega znanja in tehnične izpopolnitve so sto¬

rili moderni. Nekaj izrednega je bil Kette. Obsežno literarno izobrazbo (kla¬

siki, Nemci, Rusi, Čehi, Mickiewicz) je lahko zajemal iz izvorov: že kot

mlad dijak se je naučil ruski, nato francoski in italijanski, pozneje anglešči¬

ne. V beležnicah so ohranjeni delovni načrti za sistematičen študij literarne

teorije, zgodovine književnosti, filozofije, svetovne zgodovine in slovenskih

predmetov (književnosti, etnografije, zgodovine). V načrtu je imel znanje

Prešerna in Jenka na izust. —« Podobno delavnost je razvijal Balantič.

Čutiti je to prizadevanje pri nekaterih pesnikih in pisateljih tu zunaj

in sicer vedno z odgovarjajočimi uspehi. Artistični izrastki so ponavadi le

začasni zunanji znaki razvoja v tej smeri. Le ko bi kdo pretirano zaupal v

čarobno moč tehnika in teorije, bi to pomenilo nevarnost — ali da obtiči v

študiju, ali da se posveti kritiki, ali da se preda igračkanju, rokokojevstvu

34



in virtuoznosti. Skoro gotovo pa so to za stalno nevarnosti le za srednje

talente.

Tu je priložnost, da omenim dve drugi skrajnostni nevarnosti: 1.) ako

kdo hoče ukrasti umetnosti njeno spoznavalno moč (torej uporaba poetičnega

spoznanja kot sredstva spoznavanja, ne pa kot ustvarjalne sile) ; za tipično

žrtev tega poskusa smemo imeti Rimbauda; 2.) ako kdo hoče nadomestiti

umetnost z magičnostjo (ki ju J. Vidmar po krivici enači). Ta pomeni po¬

dobno nasilje nad podzavestjo, kot je propaganda nad zavestjo; je hoteno

spreminjanje notranjih tokov v duševnih globinah uživatelja. Na to danes

močno razširjeno težnjo, ki ima bolj nedolžno vzporednico v naturalistični

in veristični okupaciji živcev, je opozoril Weidle ob Kafki.13

Vsekakor je na splošno treba paziti na neko ravnotežje. Kot se pri

ustvarjanju najprej razživi Anima in mora Aniimus s svojimi možnostmi

počivati, potem pa ga čaka veliko delo in veliko zadoščenje, tako naj vmesne

dobe med ustvarjanji vlada harmonija med dejavnostjo Animusa in kon*

templacijo.

III. ZNAČAJ

Predstavimo si tri vrste ljudi z različno postavljenim težiščem: mistika,

umetnika in povprečnika brez kontemplativnih, umetniških in znanstvenih

teženj. Najgloblje v duši ima težišče prvi, zato je najbolj stabilen in si

more dovoliti največ gibanja in poleta. Tretji ima težišče v površinskih

plasteh — odtod njegova nestalnost, omahljivost, negotovost, iskanje trdno¬

sti na tleh, pri tem pa inertnost. Umetnik ima sicer težišče globoko, a ima

poleg tega še drugo težišče na površini: ono globoko težišče potrebuje zvez

z razumom in čuti. Odtod se da razumeti čudaška plat mnogih umetnikov;

tudi tu nestalnost in omahljivost značaja, a z mnogo večjo amplitudo kot pri

povprečniku. Borba za človeško ravnotežje v umetniku je težka.

Nova težava je v naslednjem: umetnost je po delu svojega bistva izven-

Sbveška (ali nečloveška) a ko ji gre za ostvaritev izdelka in iskanje njegovih

zakonov. Z drugim delom svojega bistva je nadčloveška: gre za ustvarja¬

nje in za prodiranje v zakrite globine bitja. Po uporabi pa je človeška. Za

tvorca in za uživatelja spada izdelek v okvir morale, višji cilj človekov ure¬

jajoče posega v umetnost. To se more izvršiti brez nasilja samo v takem

kristjanu, ki je v svojo naravo vključil ljubezen, torej v človeku, ki je poln

božjega življenja.

Iz povedanega sledi prvič, da je krščanska umetnost težka zadeva. Živo

predočuje to dejstvo Maritain. Priostri ga z dopustitvijo, da krščanska

umetnost ni nemogoča, in utemeljuje njeno težavnost takole: težka je zato,

„ker je težko biti umetnik in zelo težko biti kristjan; skupna težava ni eno¬

stavno vsota, temveč produkt obeh teh težav: kajti gre za to, da pomiriš

dva ahsoluta. Težava postane krvava, kadar vsa doba živi daleč od Kristusa,

zakaj umetnik močno zavisi od duha dobe.“14 Na drugem mestu16 priznava,

13 Weidle, Les abeilles d’Aristee. Prevedeno v španščino pod naslovom izvirnikovega pod-

naslova: „Ensayo sobre el destino de las letras y las artes“, Buenos Aires, 2. izd. 1951.

14 „Arte y escolastica", str. 88-89.

15 ib., str. 93

35



da krščanstvo ne olajšuje umetnosti. Odvzema ji mnogo lahkih sredstev in

zavira na mnogih mestih! njen tok. A vse to poveča resnost in napore, zato

— in s svojo vesoljnostjo in močjo — krščanstvo umetnost dviga in ,ji omo¬

goči, da spozna skrito lepoto, prijetnejšo od luči in daruje umetniku to, kar

najbolj potrebuje — preprostost, mir strahu in čiste ljubezni, nedolžnost,

ki napravi ljudem materijo pokorno in bratsko."1«

Drugič sledi iz zgoraj povedanega, da je umetniku umetnost lahko v

hudo oviro pri dvigu v( močno, polno versko in nravno osebnost. Gotovo pa

omogoči uspešna borba velik napredek. Vdana in ponižna služba umetnosti in

z njo Stvarniku sprosti velike sile. Umetnost namreč stremi — kako zvesta

podoba človeka je tudi v tem! — k višjemu, kot je ona sama. Veliki estet

IV. Pater je zadel z značilno jasnovidnostjo intuicije, ko je opozoril, da vse

umetnosti teže po združenju z glasbo. Z enako intuitivno globino je opat

Bremond zaključil svoj znameniti nastopni govor v francoski Akademiji s

popravkom Pbterjevega izreka: vse umetnosti teže po združenju z molitvijo.

Po Geza Revleszu črpa talent iz trojega, to so: „Anlage“, „Ausbildung“

in „Hingabe“. 17 Prvo dvoje približno odgovarja naši nadarjenosti in umski

spopolnitvi, tretje je predanost, pripravljenost, pozornost, stalna usmerje¬

nost, zbranost, zavzetost, vestnost, pa še zavest poslanstva, poklic. Ob teh

pogojih bo rasel in bo rasla njegova umetnost. »Umetnost izhaja iz sponta¬

nega instinkta kot ljubezen in jo je treba gojiti kot prijateljstvo," je Mari-

tainov aforizem.

Prizori, kot jih kaže film o Braque-u, so značilni za vse prave umetnike:

to, kar je za povprečnega državljana čudaštvo in izgubljanje časa, polni

življenje umetnika — stikanje za skrivnostmi, meditiranje o stvareh, o lepoti,

o stvarstvu, borba za oblike, poskušanje, primerjanje, iskanje, boj za izraz

v tvari, trpljenje duha zaradi končnosti in nepopolnosti, sredi katere živi in

v kateri se mora javljati, in trpka slast človeka zaradi privlačne sile neskonč¬

nosti in popolnosti, ki jo čuti tako blizu. Vse to naj rodi sadove umetnin, si¬

cer ostane samo tragični del brez odrešitve. Seveda ni mogoče vedeti, koliko

in do kam je veleval klic; 'ali je n. pr. Prešeren res ustvaril vse, kar je bila

njegova dolžnost ? 18 Če ni — kateri so bili svobodni vzroki v njem; kajti

notranje nuje je prav tako kot zunanje okoliščine treba upoštevati kot ne¬

kaj danega, ko gre za določitev tega, kar je bilo človeku naročeno.

Še važnejše je vprašanje, ali je umetnik znal vdihniti harmonijo nape¬

tostim med tem klicem in ostalimi klici, ki isa zveneli v njegovem življenju.

Tako se vestnost, poštenje umetnika-človeka veže z vestnostjo in poštenostjo

človeka-umetnika.

Aleš Ušeničnik je v polemiki z J. Vidmarjem o krščanstvu in umetnosti

prišel do tega prepričanja: »Jaz zase sem včasih mislil, da krščanske umet¬

nosti v pravem pomenu besede sploh ni, to je, da krščanski umetnik kot

umetnik nima sam iz sebe nič posebnega, temveč da je krščanska samo snov

njegovih umetnin. Sedaj bi pa pritegnil Cankarju, da daje umetniku tudi

16 ib., ib.

17 G. Revesz, Talent und Genie. Grundziige einer Begabungspsychologie, Bern 1952.

18 Pritrdilno je na to odgovoril A. Žigon, ki je sploh Prešernovo življenje čisto po roman¬

tično pridvignil v popolno umetnino.

36



življenje poseben način gledanja, tako da bi se na splošno umetniško gledanje

razločevalo ne le po naravi, temveč tudi po izkušnjah življenja."19

Tako stopamo na področje religioznosti. Vera z resnico in z močjo milosti

zmore najtežje sinteze. V molitvi stopi poustvarjalec — kar je umetnik —

v stik s Stvarnikom; z njo prepoji 'blagoslov umetnika in njegovo delo;20

molitev preustvarja človeka. V dnevniku J. Greena najdemo tole mesto:

„Namen molitve ni toliko to, da dosežemo, za kar prosimo, kot to, da po¬

stanemo drugi. Treba bi bilo iti še dalje in reči: ako kaj Boga prosimo, nas

to sčasoma spremeni v ljudi, ki ,so sposobni tudi odreči se temu, za kar

prosijo.“2i Tako se vzpenjamo v višave vere, prežarjene z božjo ljubeznijo.

Iz umetnikov takega kova je pričakovati preroda umetnosti.

O istem vprašanju govori tudi N. Berdjajev: „Treba je priznati tole za¬

konitost: človek v svojem omejenem in relativnem zemskem bivanju je samo

tedaj sposoben, da ustvarja nekaj lepega in dragocenega, če veruje v drugo,

neomejeno, absolutno in nesmrtno bitje. Izključen odnos človeka s tuzemskim

smrtnim in omejenim bivanjem je spodjedel njegovo ustvarjalno energijo,

ga vodi v samozadovoljstvo in ga dela nečimurnega in površnega. Le du¬

hovni človek more biti resničen ustvarjalec, kajti svoje korenine poganja

v neskončno in večno življenje."22

Isti mislec je ruski emigraciji zabičeval, da naj se varuje jalove proti¬

revolucionarne miselnosti; da je njena naloga duhovni dvig in poglobitev,

ustvarjanje novega življenja, v katerem se bosta preteklost in bodočnost

družila z večnostjo. To novo življenje pa se odpira s skrivnostjo in zakra¬

mentom pokore. Geslo za emigranta mora biti: Stori, kar moraš, pa naj se

zgodi karkoli. — Bodočnost Rusije je odvisna od vere ruskega ljudstva. Re¬

ševati) jo je od znotraj; pri tem lahko sodelujejo emigranti, če se duhovno

postavijo v sredo svojega ljudstva.23

To so vsega premisleka vredne ideje tudi za nas.

Strokovnjaki — n. pr. Marolt na lanskem študijskem dnevu Slov. kat.

akad. starešinstva, ali dr. Debeljak v razgovorih okoli okrogle mize — doga-

njajo idealistično-romantično usmerjenost naše emigracijske umetnosti; ako

dodamo opažanja drugih (n. pr. v Anketi) in lastno ocenjevanje, najdemo

take poteze: nostalgičnost, nagnjenje k motivom iz polpretekle dobe, pa tudi

iskanje vkoreninjenja v tujem svetu. Vse to pa so črte vsake emigracijske

umetnosti, so poteze emigracije same.24 Pač pa je v nas kaj malo misticizma

— najbrž v skladu z nizko temperaturo našega značaja in pomanjkanjem

velikih koncepcij.

19 Izbrani spisi VI, str. 159-160. Cankarjev stavek, o katerem tu govori Useničnik, se

glasi: ,,...vse umetnosti pogoj (je) umetnikovo življenje in iz tega življenja porojena

posebnost njegovih oči."

20 Znano je, da so Claudel, Hugo Wast i. dr. pred vsakim pisanjem prosili pomoči od sv.

Duha. Wast je v knjigi o pisateljskem poklicu priporočal to vsakemu pisatelju.

21 Journal III, str. 80. Navaja Moeller v op. cit., str. 491.

22 Citirano po španskem prevodu: Fin del Renacimiento, v knjigi, ki združuje več spisov

Berdjajeva: Una nueva edad media, Barcelona 1951, str. 30.

23 Refleaiones sobre la revoluciom ruša. (Razpolagam le s španskim prevodom.)

24 Prim. n. pr. delo komparativista Baldenspergerja Le Mouvement des idees dans l’Emi-

gration franfaise, Pariš 1925; prim. poljsko emigracijsko književnost in glasbo; prim.

opis ruske emigracije pri Berdjajevu; prim. prikaz sodobnih emigracij pri Useatescu,

Europa ausente, Madrid 1954.

37



Omenjene poteze so torej normalni pojavi pri emigrantih. Nam pa gre

za vprašanje: ali ima naša emigracijska umetnost kako posebno poslanstvo,

določeno nalogo spričo usode našega naroda. Če je tako, je to gotovo del

poslanstva in nalog celotne naše emigracije.

Prepričan sem, da naša emigracija ima svoje poslanstvo, da ga pa otip¬

ljivo in jasno ne moremo zaznati.2® Ponavadi se le genialnimi posameznikom

more prikazati tako skupnostno poslanstvo, ali njega del, ali vsaj smer,

kamor je treba utirati pot. Tak posameznik je poleg misleca pogosto prav

umetnik. Njegovo intuitivno zrenje bistva pojavov omogoča, da v svojih delih

vtelesi usodo naroda, ki mu .pripada, in s tem pokaže pot. Ker pa je poetična

intuicija eno z oblikovalno silo, moramo računati s tem, da so taki prikazi

zastrti, da jim razumske razlage ne more podati niti tvorec sam in da šele

pozneje zasvetijo z lučjo, ki je sodobnikom skrita ali le medlo sveteča. More

pa obrniti mnogo pred množico kakega inspiriranega posameznika na stezo

do resnice in jo ta potem lahko odkrije še drugim. Pa tudi če se to ne zgodi,

je visoka umetnost sposobna duhovno hraniti in ohraniti rod za rodom. (Ko¬

liko več je nudila v tem pogledu umetniško opredeljena poljska emigracija

kot ruska, ki je dala predvsem znanstvenike!)

So torej našemu umetniku predpisani motivi, snov, vsebina, tendenca?

Nikakor. Za večino pomeni to drčanje pod gladino umetnosti. Odgovor je po¬

dan v prejšnjih razmišljanjih: Kot umetnik mora težiti le po dovršenem

izdelku; pač pa se mora tudi kot človek usovršiti. Če je — po subjektivni

krivdi ali po krivdi okolja — prebežal iz duhovnosti, ne bo mogel kazati

poti „v deželo duhov".

Na začetku poglavja o umski spopolnitvi stoji omemba umetnikovega

zrenja svojega časa, njegovega resničnega jedra. S tem je povezano vpra¬

šanje, ki se ga dotikamo zdaj. Dostojevski je bil prepričan ne le, da je

umetnost vedno zvesta realnosti, marveč da sploh ne more biti nezvesta so¬

dobni realnosti. Sicer ni prava umetnost. Prava umetnost se spozna po tem,

da je vedno umetnost svojega/ časa, da ima aktualno koristnosti y resnici

je prava umetnost vedno aktualna; kako ne bi bila aktualna za dobo, iz

katere je izšla in ki ji je zrla pravi obraz? „čista“ umetnost in zgodovinska

umetnost govorita sodobnikom mnogo važnejše stvari kot še tako spodbudno

in usmerjevalno posnemanje umetnosti. Umetnik prisluškuje metafizičnemu

svetu in najglobljim glasovom svoje dobe, je glasnik enega in druge, ne da

bi se tega vedno sam zavedal. Moremo mu torej priimeniti Sartrov stavek:

,,Vse, kar je napisano, ima svoj smisel, tudi v primeru* ko je ta zelo daleč

od smisla, ki ga je avtor hotel položiti vanj ."!27 Umetnina je tedaj tudi re¬

zultat soigre stvariteljeve intuicije ter poslanic metafizičnega sveta in duha

dobe. O slednjem je Kandinski nekoč globokoumno izjavil, potem ko je po¬

stavil trditvi, da je umetnost služba duhu in da je umetnik ud svoje dobe:

„Ako ima duh te dobe moč, da ga potegne v svojo službo, bo umetnik to

storil, tudi če tega ne namerava."

25 Tako je v zgodovini običajno. Kateri pripadnik grško-rimske kulture je mogel vedeti,

da je njeno poslanstvo pripravljanje narodov na krščanstvo? Drug primer: po Schu-

bartovem mnenju (v „Europa und die Seele des Ostens“) je bil poglativni cilj francoske

revolucije požig Moskve (to se pravi boleče tesnega stika med Zapadom in Vzhodom).

26 V „Dnevniku pisatelja/*.

27 Citira De Torre, op. cit., str. 187.

38



Preidem k novemu licu tega vprašanja. Ortega y Gasset je, kot že ome¬

njeno, v govoru o poslaništvu univerze uvidel potrebo, da ta ustanova nudi

slušateljem, bodočim vodnikom, pravo kulturo. Kot njene glavne sodobne

panoge našteva: fizično podobo sveta, osnovne teme iz organskega življenja,

zgodovinski proces človeštva, zgradbo in delovanje socialnega življenja, pri¬

kaz vesoljstva na filozofski ravnini. S tem znanjem naj bi bil človek na

višini našega časa. Načelo je upoštevanja vresno, dasi vsebuje negotovosti,

značilne za vitalistične filozofije. Pirvi tema je vendar vedno ta, ki ga ne¬

davno umrli filozof imenuje nazadnje; a ne na filozofski, temveč globlje —

na teološki ravnini. To je temelj, ki manjka sodobnim vodnikom. Ta temelj

dovoli — če navežemo na primero o treh tipih ljudi z različno .postavljenim

težiščem — največji razmah, ker je najgloblji in edino trden. S stališča naše

dobe moremo dodati: versko vprašanje postaja, če že ni, osrednje vprašanje

vseh, ki se še sprašujejo. Mednje spadajo tudi ateisti in antiteisti. Ti hočejo

namesto transcendence postaviti preseg samega sebe; „morala“ Gida, Mon-

therlanta, Sartra je v tern, da se ne .pridružiš ničemur, da siliš vedno naprej

in tako prerasteš samega sebe. Tako naj bi si človek prisvojil, kar je samo

v božji moči. Pobeg pred transcendenco je po Du Bosu značilno zlo sodob-

nosti.2^ Iz tega brezna in iz gluhote indiferentnosti vodi verski prerod. V

njem so odgovori za nas kot za vse človeštvo. Kateri naš talentirani umetnik

si bo utrdil ta temelj in bo iz vere tudi živel — dela tega bodo v podobah,

katerih značaja ni moči predvidevati, vsebovala tisto luč, ki bo svetila naši

emigraciji, da, vsemu narodu.

In to bo tako, kot je bilo s predstavitvijo slovenstva v Prešernu in v

moderni, v slikarskem impresionizmu in v impresionizmu in ekspresionizmu

v glasbi: brez bučnih programov in mimo njih in tako, da povprečneži niso

slutili tega, kar so spoznali, videli, čutili ponižni in duhovno bogati. Tako

kot v sveti zgodovini: Duh veje sko.ro vedno neslišno in duše naj bodo nanj

pripravljene. In ono drugo: kdor ima, ,se mu bo dalo.

28 „Dialosrue avec A. Gide“. Prim. Moeller, op. cit., str. 205.



BOŽIDAR FINK

ETIČNOST

NOVEGA KAZENSKEGA PRAVA

Ruski emigrant Nikolaj Berdjajev je v dobi med obema vojskama opo¬

zoril zapadni svet na propadanje moderne zgodovinske dobe, ki se je začela

v humanizmu- in renesansi, in na nastop nove dobe, podobne srednjemu veku12 ,

ki si jo je upal' v mnogih stvareh tudi že podrobneje označiti. Filozofski

temelji- 19. stol. se majejo, rušijo se države in kulture, ki stojijo na njih.

-Država s katero koli obliko vladavine, ki izhaja iz humanizma, je v krizi.

Nobena vlada danes ni trdna, nobena zakonitost oblasti ni ohranila svoje

moči nad duhovi, ni več vere v določene pravne in politične oblike, ustava

je izgubila svojo svetost. Sila stvarnosti prevladuje nad vsem. V dobi, ki

nastopa, bo načelo socialnega realizma stopilo na mesto načela pravnega for¬

malizma. Življenje bo spet postalo bolj naravno, bolj pristno. Toda ni priča¬

kovati miru, ampak bodo še hiude borbe med silami dobrega in zla.

Globlje motrenje razvoja kazenskega prava v teoriji in zakonodaji v

zadnjem času potrjuje, da se res dogaja vrenje, ki prinaša nove ideje, ka¬

tere prelamljajo z zastarelimi polpretekle dobe.

ZGODOVINA IN ŠOLE

Zgodovina kazensko pravne problematike prav za prav ni dolga, a je

pestra. O njej do 17. stol. Skoraj ni govoriti. Do tedaj je izključno vladala

misel, da je kaznivo dejanje greh, kazen očiščenje, sodnik pa orodje božje

pravičnosti. Še leta 1780. je Muyrat de Vougl-ans opredelil zločin kot „vsako

kršitev božjih in človeških zakonov, torej vse, kar se v moralnem redu ime¬

nuje greh, zlo in krivica, v političnem redu pa zločin in prestopek^”. Tako

pojmovanje kaznivega dejanja je nujno vodilo v krutost, ker se je hotel

kaznovati teološki greh, strašna žalitev neskončnega Boga. Zraven so se

iskale še državne koristi, da so galeje imele dovolj veslačev in rudniki dovolj

kopačev.

Uradna Cerkev te uzurpacije božje oblasti izrečno ni nikoli priznala, uprlo

pa se ji je razsvetljenstvo. Še pred francoskimi enciklopedisti nastopijo nem-

1 Berdiaeff: Una nueva edad media, Barcelona 1951.

2 Muyart de Vouglans: Traite des lois criminelles dans leur ordre naturel; I, I, I.

40



ški filozofi: Hugo Grotius z naravnim pravom; Hobbes, Spinoza in Locke-

zavrnejo povračilno kazen po božjem ukazu; Thomasius nastopi proti izrod¬

kom inkvizicije. To je čas začetkov in dvoma. V Franciji nastopijo La

Bruyere, Nicolas in atobe Fleury proti krutosti kazni, enciklopedisti Diderot,

DAlambert, Holbach, Hel-vetius in- Montesquieu pa sploh napadajo takrat

veljavno kazensko pravo, kar nadaljujeta še Voltaire in Rousseau. V Italiji

nastopi Cesare Beccaria s knjigo Dei delitti e delle pene, v kateri zahteva

temeljnih reform, izhajajoč iz idej rimskih avtorjev in cerkvenih očetov; na

Angleškem Sheriff John Howard zahteva popolno spremembo penitenciamega

sistema, francoski zdravnik Marat pa že naravnost ščuva k uporu. To rušenje

je podprla francoska revolucija, iz katere so izšli kazenski zakoniki iz leta

17191, leta IV. in še danes veljavni iz 1. 1810. Končno nastopijo graditelji

liberalnega kazenskega prava: Romagnosi, Feuerbach, Bentham in drugi,

njih delo pa dopolnita Carmignani in Carrara.

Njihovi sistemi, čeprav v mnogočem med seboj si nasprotujoči, tvorijo

tako imenovano klasično šolo, ki se je v svojem času zdela pravo odrešenje..

Ta šola je torej zrasla v liberalnem ambientu. Temelji sicer na priznanju

svobodne volje in povračilnega značaja kazni, kar se danes vzdržuje, vendar

se v našem času njen sistem zelo kritično ocenjuje3 . Najbolj značilna za kla¬

sično šolo je delovna metoda. Temelj proučevanja ji ni veljavno pozitivno

pravo, ampak razumski kriterij: proti staremu pravu postavlja raciona-

lističnonndividualistično naravno pravo ali pa družbeno pogodbo. To kaže

na protizgodovinsko miselnost. V zgolj razumskih premisah ne odseva kon¬

kretno življenje, ampak vlada formalizem. Upošteva se sicer etika, toda

abstraktno, logično shematično, ne pa življenjsko. Zato je delikt “ens ratio-

nis”, pravno bitje, a ne ker je nasprotno normi danega pravnega reda, ampak

pravu kot abstraktni logični kategoriji. Zadnji gnozeološki temelj klasične

šole je kantovska kritika. Kazen ji je reakcija rušenega pravnega reda, torej

negacija negacije v smislu Heglove dialektike, čeprav je vzpostavitev poru¬

šenega pravnega ravnotežja tudi vodilni motiv sholastičnega pojmovanja ka-

zenske sankcije. Velika škoda je, da sholastika, čeprav je sv. Tomaž tudi

kazenskemu pravu našel temelj, ni mogla vplivati na razvoj v 19. stoletju,

ker se je njeno učenje le preveč izgubljalo v praznih formulah brez duhovne

vsebine. Carrara, ki predstavlja višek klasike, sicer odločno izpoveduje teocen-

trično pojmovanje moralnega in pravnega reda4, toda to pojmovanje je le

formalno, zgolj teistieno, kot je bilo v njegovem času v modi. Bog mu je bolj

izhodna točka v razumskem sestava kot pa vir toplote in življenja za človeka

v vsej celotnosti.

Proti individualizmu klasične šole nastopi z vso silovitostjo pozitivna

šola Lombrosa, Garofala in Ferrija, ki odklanja vsa počela klasicizma. Uči

naturalistično-eksperimentalno metodo, psihološki determinizem in socialno

odgovornost. Kazen mu je sredstvo družbene obrambe pred nevarnim, ne pa

krivim storilcem. S tem je pozitivizem skušal izključiti vsako etično idejo

iz kazenskega prava in ga postaviti na materialistično-utilitaristično pod¬

lago. A to se mu ni posrečilo drugje kot v socialističnih državah, kjer je

našel dokaj čisto obliko, v kazenskih zakonikih SSSR in v splošnem delu ka-

3 Bettiol: Diritto penale, parte generale, Palermo 1950, str. 21 in tam navedena dela.

4 Carrara: Programma del corso di diritto criminale, španski prevod, Buenos Aires 1944,.

I. knjiga, str. 11.

41



zenskega zakonika FLRJ iz leta 1947. Pozitivizem je res razgibal življenjskost

kazenskega prava, razbijal njegov formalizem in mu vlil več realnosti, zlasti

pa utemeljil novo vedo kriminologijo; vendar je ostal sterilen, ker je v

pravo kot kulturno in normativno vedo vnašal vzročno eksplikativno metodo,

zato zapadel v šolski sistem in opustil raziskavanje ter se omejil na citiranje;

postal je izdajalski, ko se je udinjal fašizmu in aktivističnemu neospiritua-

lizmu; namesto veljave zakona je priznal bolj mnenja avtorjev. Danes se

lahko reče, da je po navdušenju nekaj desetletij kazenski .pozitivizem popol¬

noma premagan, zlasti v teoriji5 . Ni pa bilo skoraj kaj zavračati v zakono¬

dajah, saj zaradi neizraznosti v pravnih normah pozitivistične ideje niso mogle

hiti sprejete v kazenske zakonike, razen varnostnih ukrepov, kot n. pr. jugo¬

slovanskem kazenskem zakoniku iz leta 1929. Celo socialistične države, kot

je Jugoslavija, se od njega odvračajo.

V nobeni od obeh smeri ni priznan kazenskemu pravu etični značaj. Za

pozitivizem je to očitno, saj ima za temelj kaznovanja izključno preventivno

obrambo družbe; zato ne samo, da se ni zanimal, ampak je izrečno odklanjal

etično razmerje človeka do dejanja in povračilni značaj kazenskih odredb.

A tudi klasicizem etiko zapostavlja. Carrara, ki se ima za vrhunec klasične

šole, upošteva moralo samo kot negativno normo kazenskega prava. Priznava

naravno pravo, a le kot podlago pravice do kaznovanja, ni pa mu pravo živ

del moralnega reda.

Pozitivistična negacija pravnosti kazenskega prava je zbudila reakcijo.

Nastopijo nove tendence, zlasti v smeri postrokovljanja kazenske pravne

vede, očitajoč tudi klasiki, da je bila bolj filozofija kot pravo. Začne se go¬

voriti o dogmatiki kazenske pravne vede. Toda kolikor so se avtorji nasla¬

njali na miselne osnove tako kmalu ostarelih šol, so zapadli v enake napake.

Italijanski tehnicisti z Manzinijem6 na čelu gradijo pravne konstrukcije na

novokantovskem formalizmu po analogiji z naravoslovnimi klasifikacijami,

prezirajo filozofijo in zapadejo v nestvarnost. Proti njihovemu logicizmu

nastopi Zimmerl7, ki sicer prizna logično sklepanje, a namesto formalnih

premis zahteva ugotavljanje praktičnih potreb v določeni socialno politični

stvarnosti. Iz te ideje je izšla tendenca interesnega pravoznanstva, ki velja v

zasebnem pravu, kjer gre za zaščito prevladujočega interesa. V borbi med

obema smerema nastopi še eksistencializem, ki hoče rušiti vse tradicionalne

vezi, opustiti stare metode in sploh uiti iz kulturnega vzdušja propadajočega

sveta. Proč od logičnega razuma, nazaj k zdravemu ljudskemu čutu. To je

že iracionalizem, ki temelji zgolj na intuiciji. V nacistični Nemčiji je ta

smer našla mnogo odmeva tako v teoriji kot v zakonodaji.

PREUSMERJANJE V ETIČNOST

Te smeri so deloma ostaline zašlih šol, vendar pa že kažejo na novo

temeljno usmeritev, ki jo je nastopil zgodovinski proces naše dobe.

Vračamo se k naravi, k priznanju človeka kot duhovno telesnega bitja,

ki je zmožno .spoznati in izbrati moralno dobro in zlo. Zamira moralni indi-

ferentizem, človek se vedno bolj opredeljuje.

5 Več o tem Vrednote, I. letnik, 3. štev,

•6 Manzini: Tratatto di diritto penale, L zvezek, Torino 1948, str. 1 in sl.

7 Zimmerl: Strafrechtliche Arbeitsmethode de lege ferenda, Berlin 1931.

42



A moralno usmerjenje je odvisno od prevladujočih filozofskih koncepcij,

političnih ideologij, duhovnih in tvarnih potreb, znanstvenih tendenc, tradicije

in pravne zavesti ljudstva. Iz tega kulturnega ambienta raste pozitivno ka¬

zensko pravo. Človek dela pravo po sebi: če se ima za dobrega, je pravo

blago, velja liberalizem in demokracija, če za slabega, pa diktatura in kru¬

tost. Zato so razna vrednotenja dobrega in zla lahko različna, prav borbeno

si nasprotujoča, a gre vendar za etično stališče v vseh primerih. Vedno bolj

se priznava, da je namen kazenskega prava varstvo dobrega pred zlom in

vzgajanje človeka k temu, kar je spoznano kot dobro.

MORALA IN PRAVO

To vedno bolj priznavata teorija in praksa. V teoriji se veliko govori

o zaščiti vrednote, ne kot aprioristične ideje ali abstraktne kategorije v ne'

realnem svetu, ampak kot metafizičnega počela stvari, ki je med redom v

fizični in duhovni stvarnosti ter človekom z moralno osebnostjo. Kazensko¬

pravna zaščita se torej ne more nanašati na neke kristalizirane vrednote,

ampak jih mora upoštevati take, kot so dame v določenem zgodovinskem mo¬

mentu*. To pa terja priznanje naravnega prava, za katerega je pozitivno

kazensko pravo kot odprto okno v njem (Battaglini). Vedno bolj se priznava,

da je morala vsebinski vir pozitivnega kazenskega prava in z njim najtesneje

spojena. Še več: kazensko pravo ni samo del morale, etični minimum (Man-

zini), ampak se priznava za kristalizirano moralo samo v danem momentu,

ker ocenjuje razmerje med konkretnim hotenim ravnanjem in človeško na¬

ravo. (Bettiol)

Naravno pravo že ni več nasprotje pozitivnega prava kot v 18. stol., ni

več samo lep ideal, ki se popolnoma ne more nikdar uresničiti, ampak je ideja

pravičnosti, ki je duša socialne morale in pozitivnega prava. Identičnost pra¬

va in morale odločno poudarja Del Vecehio, ko govori o nezadostnosti prava

kot norme življenja9. Znanstvena analiza more in mora razlikovati razne

vrste norm ravnanja. Toda treba je tudi na koncu spet ugotoviti enotnost

človeškega duha, iz katerega norme izhajajo in na katerega se spet po apli¬

kaciji vračajo. ljudi tu razlikovanje pomeni edinjenje. Morala in pravo, dve

veliki etični kategoriji, se združujeta v višjo enoto in predstavljata le dva

različna vidika deontologije, subjektivnega in intersubjektivnega. A ker je

človeško dejanje enovito, morajo biti enotno usmerjeni tudi razni pogledi

nanj. Vendar je etika nad pravom. Pravo sicer predstavlja socialni profil

etike ali spojno tkivo družbe, je torej nujno. Vendar po sebi ni zadostno za

•urejanje vsega človekovega ravnanja. V okviru pravne vezanosti nastopa

morala kot činitelj obveznosti, ki ne more dopustiti kršenja, ne da bi s tem

pristala na uničenje vsega etičnega sistema. Izven obveznostne sfere pa mo¬

rala vrši pravo vodstvo im daje trdno orientacijo. Pravo n. pr. določa, kakšne

obveznosti sledijo neki izjavi volje, ne pa, ali je primerna določena pogodba.

Samo morala, ki upošteva vse namene življenja, podrejajoča nižje višjim,

vodi osebo v vsej njeni celotnosti.

S Bettiol: op. cit., str. 51.

'9 Del Vecchio: El ‘homo juridicus’ y la insuficiencia del derecho como norma de vida,

Mexico 1943.

43



Zdi se, da je danes v pravni filozofiji vedno več glasov, ki zastopajo to

stališče, posebej pa se upoštevanje etičnosti vedno bolj uveljavlja v kazen-

sko-pravni teoriji. A preden je znanost to utemeljila v okviru stroke, sta

splošni čut in praksa že ubrala to smer. Konvertit k naravnemu pravu,

Carneluttiio ugotavlja, da se današnja kriza prava kaže v rahljanju vezi

med zakonodavcem in podrejenim, kar nujno prinaša kopičenje pravnih

norm in sankcij brez meja, zaradi česar postaja pravo vedno obširnejše, pa

vedno manj navdihnjeno po notranjem počelu. 'Proti temu dejstvu reagira

vis sanatrix naturae, n. pr. z uvajanjem retroaktivnosti kazenskega zakona,

kar je sicer (usoden pojav, a vsebuje zahtevo po višjem pravu, kateremu

se mora človek pokoravati, tudi proti zahtevam pozitivnega prava, če se

hoče izogniti krivdi in kazni.

PISAN ZAKON IZGUBLJA TOGOST

V zakonodajnem področju res vlada inflacija, pozitivni zakon izgublja

moč. Strogo načelo zakonitosti, ki ga je postavil liberalizem 19. stol. kot

trdnjavo za varstvo osebne svobode proti samovolji oblastnikov, izgublja

svojo togost, ker ne more dovolj varovati družbe. Zakonska norma na/mreč

ne more predvideti vseh možnosti napadov na socialne vrednote. Zločinci so

preveč iznajdljivi, da ne bi našli dostikrat poti skozi mrežo zakona in ušli

zakonskemu besedilu. A tudi zlasti danes tako spreminjajoče se razmere v

družbi zahtevajo novo ali drugačno varstvo vrednot. Res se sicer more

spremeniti zakon, a ta je tako vedno v zamudi. Zato se zakonu začenja od¬

rekati absolutna veljavnost. Isto se dogaja zakonu tudi z nasprotne strani.

Stroga primena kazenskega zakona mnogokrat nasprotuje moralnemu čutu,

ki prevladuje v določeni skupnosti. Tako lahko postane summum ius summa

iniuria. Tako imenovano „prosto pravo“, ki je veljalo v nacistični Nemčiji in

komunistični Jugoslaviji do kazenskega zakonika iz leta 1951 ter velja še-

v SSSR, ima zakon samo za smerno normo. Sodnik se v vsakem primeru

ravna ,po pravšnosti. V komunističnih državah je pravo prehodnega značaja,

ker ga bo konec z odmrtjem države. V prehodni dobi pa, v kateri velja dik¬

tatura proletariata, je tudi kazensko pravo samo instrument nasilja za po¬

polno iztrebljenje buržujskega elementa v družbi. Tako je razumeti Goieh-

bargov stavek: Če je vera opij za ljudstvo, je pravo še bolj. Proč z maliko¬

vanjem zakona.

Nacistična kriminalna politika je bila usmerjena v zaščito podstati

nemškega narodnega bistva (Volkstum), torej spiritualistično orientirana..

Šlo je za zaščito interesov naroda in rase, a ne toliko materialnih kot moral¬

nih in duhovnih. Ker je pravni čut nemškega ljudstva zdrav, je najboljše

pravo tisto, ki izhaja iz njega in je njemu namenjeno (Volksrecht), zato

pa je po zakonu iz 1. 1935 kazniv vsak, ki stori dejanje, nasprotno zakonu po

strogem tekstu ali po njegovi osnovni misli, ali pa, če po zdravem ljudskem

čutu zasluži kazen. V obeh primerih torej, komunističnem in nacističnem,

zakon ni več nekaj svetega in izključnega, kot človeku liberalne dobe in

miselnosti, ampak izhaja reakcija proti škodljivim pojavom neposredno iz.

nadzakonskih osnov.* 11

10 V predavanju v Akademiji sv. Tomaža v Rimu 1. 1945.

11 Donnedieu de Vabres: La politigue criminelle des Žtats autoritaires, Pariš 1938.

4



Tudi izven teh skrajnih pojavov odstopanja od zakonske absolutnosti je

danes mnogo pojavov, ki pozitivni zakon omejujejo, a so bolj utemeljeni v

zahtevah prave etike. Odklanja se ,,prosto pravo“ in se vzdržuje načelo

zakonitosti: Libertas sub lege. A to ne pomeni več strogega formalizma

kot v primitivnem liberalizmu, ki je zahtevalo mehanično in matematično

aplikacijo norme. Proti temu se danes uveljavlja teleologija, ki normo pri¬

bližuje življenju. Zakon zato velja sicer kot edini formalni temelj kaznova¬

nja, a se ne razlaga po črki, ampak po namenu.

VOJNI ZLOČINCI

Odstopanje od formalne, zakonite pravičnosti in uveljavljanja materialne

pravičnosti se je v zadnjem desetletju izrazilo posebej v procesih proti

vojnim zločincem. O upravičenosti obsodb, zlasti pred mednarodnim sodiščem

v Nuernbergu, se je zelo veliko pisalo in je bila polemika ostra. Vanjo so

posegali .pravniki vseh ideologij in političnih prepričanj, kritično razpravo o

procesih je napisal celo francoski član zadevnega sodišča Donnedieu de Vab-

res in večkrat jih je omenjal v svojih nagovorih Pij XII. Nekateri so izreke

sodišča brez pridržka odobrili, velika večina pa jih je odklonila iz material¬

nih in formalnih razlogov. Naj mislimo o teh procesih kakor koli, dejstvo je,

da so na njih pristaši zakonodajnega pozitivizma sodili in obsodili ljudi iste

miselnosti, a po načelih, ki so bila obojim tuja. Na to dejstvo je opozoril

Pij XII.12 Pozitivno pravo, ki ga zakonodavci nekaterih držav niso hoteli

nasloniti na temelj naravnega prava, ampak so ga utemeljevali izključno z

voljo države, je preobrnilo naravni red vrednot, tako da se je nered imenoval

red, tiranija oblast, suženjstvo svoboda in zločin domoljubna krepost. Ljudje,

ki so po tem pravu postopali, pa so bili poklicani na odgovor za svoja dejanja

in večinoma s smrtjo kaznovani, kar so po svoji moralni krivdi sicer zaslu¬

žili. Toda po načelih pravnega pozitivizma bi ne smeli biti kaznovani, ker nd

bilo v trenutkui njihovih zločinov pozitivnega zakona, ki 'bi taka dejanja

prepovedoval in zanje določal kazen. A tudi če bi tak zakon bil takrat v ve¬

ljavi, bi po pozitivističnem nauku obtoženci morali biti oproščeni krivde in

kazni, ker je drug zakon njihova dejanja istočasno ukazoval ali dopuščal.

Vendar so bili obsojeni, in sicer edinole po naravnem pravu. To papež in

katoliški juristi13, kolikor se tiče zločinov proti človečnosti, odobravajo, če¬

prav odklanjajo moralno veljavnost sodb zaradi nepravilne zasedbe sodišča,

čeprav so se torej pri procesih proti vojnim zločincem kršila mnoga etična

in splošno sprejeta pravna načela, je vendar treba reči, da so bili prav

etični razlogi tisti, ki so spravili obtožence na zatezno klop in v smrt ter tako

prevladali nad formalnim pojmovanjem zakona. Etika je šla pred pozitivnim

pravom, ki je išele potem, ko so bili zločinci ze obsojeni in kazen izvršena,

definiralo zločine v zakonskih tekstih, kot n. pr. jugoslovanski kazenski

zakonik iz leta 1951, ki v 11. poglavju določa kazni za genocid, nečloveško

ravnanje z vojnimi ujetniki, ranjenci, bolniki in civilnim .prebivalstvom in

za drpge take zločine.

12 Nagovor na člane Svete Rimske Rote ob začetku sodnega leta 1949/50.

13 Lenner S. I.: La supreme barriere del airitto e i delitti eontro l’umanita v ..Civilta

Cattolica", leto 1946, str. 404.

45



IPtREDMET KAZENSKO-PRAVNEGA VARSTVA

Če opazujemo etično barvanje kazenskega prava v pravni filozofiji in v

nekaterih splošnih pojavih, pa je ta razvoj viden tudi v kazenško-pravni vedi

v strokovnem pomenu, kar se pozna tudi v zakonskih določilih. Nekaj glav-

nih primerov naj prikaže navedeno dejstvo.

Klasična šola kazenskega prava, ki je zrasla iz liberalizma in indivi¬

dualizma, je temeljila na nauku o državi varuhinji osebnih pravic. Zato je

tudi kazensko pravo postavila v službo poedinca in njegovih pravic. Carra-

rova objektivna fizična sila delikta je škoda, prizadejana v pravicah poe-

dinca, naravnih ali družbenih. A še to le tedaj, če je kršenje osebne pravice

povzročilo objektivno moralno silo; pretres pri drugih zaradi strahu, da se

morda dejanje ne ponovi na njih. Spričo te teze pa mnogih oblik protidruž-

bene dejavnosti ni bilo mogoče inkriminirati. Pravih opustitvenih deliktov

skoraj ni bilo v kazenskih zakonikih. Cararra šteje umetni splav sicer med

kazniva dejanja in priznava, da ga je človeštvo vedno obsojalo. Vendar

njegovo kaznivost komaj še upraviči, češ da kljub slabemu zgledu ne povzroči

skoraj nobenega strahu pri državljanih, zlasti če ga stori noseča ženska

sama14. Tako stališče se je seveda izkazalo kot pomanjkljivo. Zavarovani so

bili samo najsplošnejši naravno pravni interesi poedinca, kolikor jih je ta

moral nujno priznati in braniti, ne glede na razlike v kulturnih nazorih.

Varovale so se pravice do življenja, časti, premoženja in drugih dobrin,

kakor in kolikor so morale biti v interesni vsakega človeka vseh dob in kul¬

turnih območij. Niso se pa varovale vrednote, ki so dostikrat izven zavesti

splošnosti, a so za poedinca in družbo življenjskega pomena. Carrara, ki

jasno izhaja iz ideje Boga in se izrečno priznava za kristjana, ne brani

krščanstva s kazenskimi sredstvi, ker so mu s tega vidika vse vere enako

vredne15.

Nasproti temu gledanju se pojavi nova tendenca, v katere središču je

pravna dobrina ali vrednota. Pozitivistična revolucija je kot vsaka revo¬

lucija v svojih posledicah vendar pustila nekaj dobrega. Zaradi drugačnega

gledanja na funkcijo kaznovanja, ki naj bo obramba družbe, ne prava, se je

razširil krog zavarovanih dobrin. Vendar nova smer ni bila še sama po sebi

etična; nasprotno, pozitivizem v kazenskem pravu pomeni vdor materia¬

listične miselnosti. Tudi nekateri predstavniki poznejše kriminalno-politične

šole, kot n. pr. Franz von Lizst, ki je odločno vplival na jugoslovanski ka¬

zenski zakonik iz leta 1929, so zastopali izrazito interesno smer, brez etičnega

vrednotenja dobrin. Res pa je tudi, da se je z razbitjem formul, ki so vodile

v etični indiferentizem, odprla pot v etično opredeljene sisteme skladno s

prevladujočo ideološko smerjo. Jugoslovanski kazenski zakonik iz leta 1951

n. pr. v 1. členu izraža, da ima namen varovati socialistično družbeno ure¬

ditev Jugoslavije; po 3. členu ima kaznovanje tudi namen vplivati na razvoj

družbene morale državljanov, v posebnem delu posebej zavaruje kulturne

vrednote s tem, da inkriminira uničevanje kulturnih in zgodovinskih spo¬

menikov in zgradb, moralno zdravje prebivalstva pa s tem, da kaznuje n. pr.

zapeljevanje, divji zakon in seksualna dejanja proti naravi in med sorod¬

niki16, bar je bilo v liberalnem pravu nemogoče. Posebej je omeniti kaznivo

14 Carrara: Programma, paragraf 1251.

15 Carrara: Programma, Vol. VI., Delitos contra la religion.

16 Členi 132, 185, 193, 186 in 198.

46



dejanje opustitve pomoči. V liberalnem pravu ni bilo mogoče inkriminirati

ravnanja, da kdo ne pomaga drugemu v smrtni nevarnosti, čeprav brez;

lastnega tveganja. Tako ravnanje se je vedno štelo za moralno zavržno,,

ni pa se kaznovalo, ker dolžnosti pomagati drugemu ne odgovarja na strani

tega pravica, zahtevati pomoč. Niti odvrnitev pripravljajočega se kaznivega

dejanja, čeprav najhiujše vrste, se ni kazensko zahtevala. To stališče se je

v Franciji spremenilo šele leta 1945, v Jugoslaviji pa je ta delikt uvedel

kazenski zakonik iz 1. 192,9 in ga vzdržal poznejši iz 1. 1951.17 V tem je gotovo'

videti priznanje moralnega načela, da greši, kdor ne pomaga, čeprav bi

mu bilo to mogoče.

VPRAŠANJE VOJNE

Eno od najnovejših vprašanj inkriminacije je vprašanje meddržavne

vojne. Če je namreč zločin umor posameznega človeka, iali ni toliko večje zlo

pripravljanje, začetek in vodenje napadalne vojne, kjer se uničujejo milijoni

človeških življenj in se dela neizmerna moralna im materialna škoda? To-

vprašanje se je obravnavalo v nuerenberškem procesu, pri katerem iso bili

nacistični voditelji obsojeni tudi zaradi teh zločinov. Ne bomo razpravljali,,

ali je bilo to pravilno ali ne. Opozorimo le na problem, ki se zdi, da še ni

rešen ne le ,de lege lata‘ ne ,de lege ferenda*. Pij XII. je izrazil mnenje, da

je napadalno vojno treba postaviti na listo najhujših mednarodnih kaznivih

dejanji«. Jezuit P. Lenner pa postavlja že prej vrsto pomislekov, ki se zdi,

da tako mnenje učinkovito zavračajo, ne ker bi napadalna vojna ne bila ne¬

moralna, ampak ker ni možen človeški forum, ki bi mogel nepristransko

razsojati pravno in stvarno stran tega dejanskega stanja19. Jugoslovanski

kazenski zakonik iz leta 1951 se zdi, da ne inkriminira napadalne vojne, saf

kaznuje le tistega, ki proti pravilom mednarodnega prava vdre na ozemlje

FLRJ, voditelja napada pa le posredno kot napeljevalca ali pomagača. Da

s tem ni mišljeno vojno dejanje, je sklepati tudi dz zagrožene kazni, ki more

doseči kot najvišjo mero le 12 let strogega zapora, dočim bi se vojna morala

kaznovati z najhujšo vrsto in mero kazni. Čeprav vprašanje inkriminiranja

krivične vojne torej niti praktično niti teoretično še ni rešeno, vendar je¬

že vsestransko priznanje problema dokaz, da gre razvoj kazenskega prava

v smeri čim širšega zavarovanja vrednot, ki se izvajajo iz človekove socialne

narave. ' i . !

KAZENSKA ANALOGIJA

iPoseben primer problematike ob iskanju materialne pravičnosti je danes

pravda o uporabi analogije in sistematične interpretacije kazenskega zakona..

Če velja načelo stroge zakonitosti, potem so kazniva samo tista dejanja, ki

se popolnoma ujemajo z zakonskimi definicijami. Vendar je mogoče, da za-

konodavec v zakonu ne predvidi, ne namenoma, ampak zaradi zakonodajno

17 147. člen.

18 Govor udeležencem VI. mednarodnega kongresa za kaz. pravo v Rimu, 3. okt. 1953.

19 Lenner S. I.: Diritto e politica nel processo di Norimberga v „Civilta Cattolica", leto-

1946, št. 3, str. 92.

47



tehnične pomanjkljivosti ali ekonomije, nekaterih dejanj, ki se upirajo sploš¬

nemu pravnemu čutm in so družbi škodljiva. Nastopi torej alternativa: pu¬

stiti dejanje nekaznovano in šele za prihodnje primere zakon dopolniti, ali pa

po zgledu v civilnem pravu dati sodniku pravico, da izpolni vrzel in kaznuje

brez zakona. Prva možnost se upira moralnemu čutu, ker pravičnost zahteva,

da dejanje, nasprotno socialni morali, ne ostane nekaznovano in da se mora

družba učinkovito zavarovati pred motilci. Druga možnost pa bi pomenila

uničenje vsake pravne varnosti, ker bi nihče ne mogel biti gotov, da njegovo

dejanje ne bo morda pozneje ocenjeno kot kaznivo. Zato se je pojavila ideja,

naj bi se smelo kaznovati dejanje, ki sicer ni točno opredeljeno v zakonu, a

se v glavnih znakih ujema z definiranim dejanjem (analogia legis) ali pa

že, če je nasprotno vodilnim idejam določenega pravnega reda (analogia

iuris). O tem se že nekaj časa v teoriji mnogo razpravlja in tudi razne za¬

konodaje so v stvari različno določale. Videti je, da je vprašanje težko, kajti

različna so mnenja avtorjev istih šol in različne ureditve držav z enakimi

socialnimi sistemi. Za liberalno kazensko pravo je sicer značilno odklanjanje

analogije legis in iuris zaradi strogo izvedenega načela zakonitosti. Vendar

se zdi, da vrh klasicizma Carrara ni prav odločen v odklonitvi; v besedilu

svojega traktata celo pravi, da je dvom o tem le nekaj utemeljen2#. Po drugi

strani pa naravnost zahteva, da se morajo kazen izključujoči razlogi po ana¬

logiji razširjati od primera na primer (in bonam partem). Enako stališče

zastopa pravni dogmatik katoličan BettiolSi, medtem ko vsako analogijo, tudi

in bonam partem, odločno odklanja liberalni dogmatik JAmenez de Asua22 .

Pozitivisti so na splošno bili nasprotni analogiji, vendar jo brani Lombrosov

zet Carrara. Bojevito so jo zastopali nacistični in sovjetski teoretiki, medtem

ko je fašist Bataglini bil skeptičen. Nagiba se k sprejetju analogije tudi

in malam partem profesor katoi. pravne fakultete v Lyonu, Savey-Gasard23 ,

ki predlaga, naj se kazniva dejanja delijo v naravne in zakonske. Kaznovanje

prvih, četudi niso predvideni v zakonskem besedilu, ne bi bilo samovoljno,

ker so prepovedana po moralnih načelih ter nasprotujejo socialni zavesti in

navadno tudi individualni vesti. Zato naj bi se za take delikte smela upora¬

biti analogija. Analogijo iiuiris predlaga tudi papež Pij XII., čeprav opozarja

na praktične težave24 .

Značilno je dejstvo, da se kljub zakoniti prepovedi praksa japonskih itn.

celo francoskih sodišč nagiba k uporabi analogije.

Od zakonodaj so analogijo sprejele tako demokratična danska, kot tudi

nacistična in sovjetska, po 1. 1945 pa po sovjetskem vzoru verjetno še ostale

komunistične države. V Jugoslaviji se je analogija formalno uvedla s kazen¬

skim zakonikom iz leta 1947, ki v 3. točki 5. člena določa, da je kazenska

odgovornost „podana za tako družbi nevarno dejanje, ki sicer ni izrečno do¬

ločeno v zakonu, pa se po podobnosti svojih znakov ujema s kaznivim deja¬

njem, ki je v zakonu izrečno določeno". Vendar je novi kazenski zakonik iz

1. 1951 analogijo in malam partem -odpravil in sprejel v 2. členu načelo, da

20 Carrara: Programma, paragraf 890.

21 Bettiol: Diritto penale, str. 92 in sl.

22 Jimenez de Asua: La ley penal y su interpretacion, La Habana 1949.

23 Savey-Casard: El derecho penal y el sentimiento de culpabilidad v zbirki razprav „E1

culpable ies un enfermo o un pecador?“, Buenos Aires 1952, str. 54.

24 Govor Pija XII. udeležencem študijskega kongresa Zveze ital. kat. pravnikov, 5. dec. 1954,

v reviji Criterio, Buenos Aires, št. 1232 in 1233, marec in april 1955.

48



„nihče ne sme biti kaznovan za dejanje, ki ga zakon ni določil kot kaznivo

dejanje, še preden je bilo storjeno, in za katero ni predpisal, kako naj se

kaznuje tisti, ki ga stori".

Kot posebnost naj ibo še omenjeno, da je sprejeta analogija v cerkveno

kazensko pravo s kanoni 20 in 2220-2223 zakonika cerkvenega prava, čeprav

nekateri komentatorji zanikajo, da bi tam šlo za analogijo25.

Iz povedanega je videti, da kljub tako močnemu, stremljenju ,po zavaro¬

vanju osebne svobode v pravni varnosti vendar vztrajno prodira težnja po

sprejetju novih, manj vezanih ukrepov, ki jih zahteva narava stvari, naj se

že umeva kakor koli. To pa pomeni, da dobiva kazensko pravo vedno bolj

etične obrise.

KOLEKTIVNA ODGOVORNOST

Nadaljni primer približevanja moralni stvarnosti je širjenje kroga oseb,

ki naj jih zakon pokliče k odgovornosti zaradi storjene kršitve. V starem li¬

beralnem pravu se je najprej priznala samo osebna odgovornost storilca

kaznivega dejanja; potem pa se je odgovornost razširila na udeležence, ki so

se nazadnje razvrstili v dve skupini: napeljevalec in pomagač. Do tu je prišel

n. pr. jugoslovanski zakonik iz 1. 1929. Toda razvoj gre dalje. Že precej

dolgo :se stavlja vprašanje, ali morejo kazensko odgovarjati pravne osebe.

Prevladuje sicer mnenje, da to ni mogoče, ker pravna oseba ni sposobna

človeškega dejanja: societas delinquere ®on potest. Za človeško dejanje je

namreč potreben v določen cilj usmerjen namen. Kadar pa se govori o volji

pravne osebe, se rabi normativen pojem iz civilnega prava, medtem ko je

voljo v kazenskem pravu umeti psihološko. Tudi kazen kot povračilen boleč

ukrep pri pravni osebi ni mogoč; mogoče so le civilne in administrativne

sankcije. Vendar je še nekaj mnenj, ki vzdržujejo nasprotno stališče. Toda

ta stran vprašanja za moralno presojo ni toliko važna. Bolj važno je vpra¬

šanje, koliko odgovarjajo pripadniki družb posamično, toda vsak za vse.

Gre za tako imenovano kolektivno odgovornost, ki se zdi, da si utira pot

prav v zadnjem času. V tem smislu je zanimivih nekaj zakonitih določil po

zadnji vojni, ki uvajajo kolektivno odgovornost, n. pr. v Franciji uredba iz

1. 1945, ki ureja odgovornost tiskarskih podjetij za kolaboracijo s sovražni¬

kom, in uredba iz 1. 1944 v zvezi z izvršilnim zakonom iz 1. 1948 o odgovor¬

nosti za vojne zločine, ki so jih storile hitlerjanske organizacije. Glede tega

opažamo tudi v Jugoslaviji zanimiv razvoj. Medtem ko je kazenski zakonik

iz 1. 1929 štel sodelovanje v družbi med splošne pojme udeležbe, pa je ka¬

zenski zakonik iz 1. 1947 ustanovil posebne vrste udeležbo. Določal je, da so

voditelji zločinskih združb kazensko odgovorni za vsa dejanja, ki so obsežena

v zločinskem načrtu delovanja take združbe, ter za vsako posamezno storjeno

kaznivo dejanje, čeprav pri njem niso neposredno sodelovali, če so se le

strinjali z zločinskim načrtom delovanja take združbe in to s svojim delom

in nastopom izrazili2^. Sedaj veljajoči kazenski zakonik iz 1. 1951 je ta do¬

ločila nekaj omejil, ko je določil samo, da se tisti, ki za izvrševanje kazni¬

vih dejanj ustanavlja ali izrablja organizacijo, tolpo, zaroto, skupino ali

25 Fedele: II principio „nullum crimen sine praevie lege poenali" e il diritto penale cano-

nico v ,,Bivista italiana di diritto penale“, Padova, sept.-okt. 1937.

26 27. člen.

49



kakšno drugo družbo, kaznuje za vsa kazniva dejanja, ki izvirajo iz hudo¬

delskega načrta take družbe, kakor da bi jih bil sam storil2L Vprašanje je,

koliko je formulacija besedila srečna; zdi se, da je precej nejasna, zlasti v

zvezi z vprašanjem krivde, in se med jugoslovanskimi teoretiki pojavljajo

predlogi za spremembo. Tudi je utemeljeno mnenje, da spričo določil poseb¬

nega dela zakona in socialistične usmeritve javne oblasti ta člen predstavlja

novo orožje za navidez zakonito pobijanje reakcije. Vendar se vzdržuje trdi-

tev, da odgovornost skupine zahteva psihološka in moralna stvarnost; torej

ni samo v interesu obrambe družbe, ampak zahteva tudi pravičnost, da se

kaznujejo za kaznivo dejanje vsi, ki so zanj moralno odgovorni28. Praksa je

odprla pot, teorija pa bo morala stvar še znanstveno utemeljiti in siste¬

matizirati.

PROTIPRAVNOST — NOV ELEMENT KAZNIVEGA DEJANJA

Tudi v teoretičnem pojmovanju kaznivega dejanja se v zadnjem času

vršijo zanimive spremembe. Klasična analitična elementa kaznivega deja¬

nja, materialni in psihološki, sta privedla do mehanističnega pojmovanja, ki

je vladalo še dolgo po Carrari. Morda je bila v tem ena od njegovih najhuj¬

ših zmot, ko je trdil, da je njegov sistem popoln in dokončen oris naravnega

kazenskega zakonika. Razvoj je to ovrgel. Pojavil se je nov element kazni¬

vega dejanja: protipravnost. Tega elementa klasicizem ni poznal, ker mu je

bil delikt zgolj kršitev zakona, ne glede na posebne okolnosti. Poznati ga ni

hotel tudi pozitivizem, ki je imel za središčno kategorijo družbeno nevar¬

nost. Zdaj pa se ta element vedno bolj uveljavlja in dobiva vodilno mesto

medi konstitutivnimi elementi kaznivega dejanja. Odstopa se namreč od

formalističnega pojmovanja in se dejanje ne primerja samo avtomatično z

zakonsko definicijo, ampak se vrednoti glede na objektivno pravno dobrino,

ki jo kazensko pravo varuje. Vrednote pa dajejo vsebino in smisel posamez¬

nim dejanskim stanjem kaznivih dejanj, zato je pri ocenjevanju dejanja važ¬

nejši teleološki vidik kot pa etiološki. S tem spet zadenemo na etično usmer¬

jenost celotne problematike, saj gre za višje kategorije, naj se že imenujejo

izvenp-ravne, kot trdijo čisti legalisti (Beling, Soler), češ da pravni red na¬

domeščajo, ali pa naj se štejejo že v pravno sfero, ker pravni red uteme¬

ljujejo (Jimenez de Asua).

Praktična važnost elementa protipravnosti nastopi v zvezi z upravičenjem

do dejanja, ki je definirano kot kaznivo. Vprašanje je zelo obširno, zato ga

ne moremo v posameznostih obravnavati; pa tudi za maš namen to ne bi

bilo potrebno, ker hočemo podati samo prikaz, ne pa utemeljitve. Spomnimo

le na enega zadnjih pojavov, ki je nastopil v teoriji in že prehaja v zakono¬

dajo, to je tako imenovano nadzakonsko upravičenje. To je približno tisto,

kar je že sv. Tomaž z izrazom epikeia za področje vesti označeval takole:

V primeru, kadar dobesedno ravnanje po zakonu očitno nasprotuje pravič¬

nosti ali splošni blaginji ali sploh namenu zakonodavea, je dovoljeno in

potrebno „mimo zakonskega besedila ravnati tako, kot zahteva pravičnost

in splošna korist"29. Glede tega so v kazenskem pravu že številne teorije, ki

27 23. člen.

28 Savey-Casard: op. cit., str. 55.

29 2. II., q. 120, a. I; ibid. q. 60, a. 5, ad. 2.

50



v sumaričnem povzetku zahtevajo upoštevanje teh upravičujočih momentov:

skladnost s splošno usmerjenostjo pravnega sistema, torej 'ni kaznovati de¬

janja, ki je primemo sredstvo za zakonito upravičen cilj; če tega ni, se

upošteva primernost dejanja za družbeno sožitje, kot ga ureja država, torej

se sme braniti višji interes na račun nižjega; a če še tega momenta ni, se

sme upoštevati norma kulture, tako da ni protipravno dejanje, ki se ujema

s kulturno normo v konkretnem zgodovinskem momentu. Nekaj primerov naj

ilustrira pomen tega pred kratkim najdenega elementa za uskladenje prava

z moralo. Zakon n. pr. kaznuje obrtno beračenje, a se ne aplicira na člane

mendikantskih redov, ker je namen teh redov tak, da ga država priznava in

odobrava. Če je kazensko prepovedano mučenje živali, bi bila strogo po zakone

prepovedana tudi vivisekcija. Toda teleološko pojmovanje zakona pokaže, da

je namen take zakonske prepovedi varovati dober čut, ker brezčutnost do

živali človeka dela surovega. Pri vivisekciji pa gre za višji ali vsaj nujnejši

interes skupnosti: znanstveno eksperimentiranje zaradi obrambe človeškega

zdravja, pri čemer navadno tudi rahločutnost ni ogrožena. Kaznujejo se

splošno telesne poškodbe. Toda ni kaznovati poškodb pri športu, n. pr. boksu

ali nogometu, če so udarci skladni s pravili igre ali borbe. Namen športa

država usvoji in ga celo izrečno podpira. Zato bi bilo logično nemogoče

kaznovati prizadevanje bolečin z udarci pri boksu, če država to igro narav¬

nost pospešuje ali vsaj nič ne stori, da se prepreči. Taka dejanja zato ne

samo niso krivdna, ampak sploh ne protipravna. Jimenez de Asua navaja iz

svoje odvetniške prakse tale primer: samska ženska je našla izpostavljenega

novorojenca, ki ga je vzela k sebi in civilnemu registru lažno prijavila kot

svojega otroka. S tem je zagrešila kaznivo dejanje spremembe rodbinskega

stanja, a vendar zanj ni bila obsojena. Sodišče je usvojilo zagovornikovo ute¬

meljitev, da je obdolženka ravnala v namenu, ki ga država hvali, in da

■njeno dejanje ni nasprotovalo splošni kulturni normi. Njen namen je bil,

skrbeti za otroka kot za lastnega, torej bolje in otrokovemu razvoju bolj

primerno, kot bi bilo za to poskrbljeno v najdenišnici. To je storila celo z

žrtvovanjem lastne časti. Njeno ravnanje torej ni bilo naravnano v škodo

otroku, ampak v očitno korist. To pa daleč presega interes skupnosti do za¬

upanja v pravilnost vpisov v javnih registrih. Obe vrednoti sta si tako raz¬

lični po važnosti, da se nižja sme žrtvovati v prid višji30 .

Ni naš namen, ocenjevati ta umovanja v zadnjih zaključkih; gotovo pa

je treba priznati, da so odločno v sferi etičnega pojmovanja prava, ker gre

za materialno pravičnost.

Razvoj v tej smeri je mogoče opazovati tudi v Jugoslaviji. Kazenski

zakonik iz 1. 1929, na katerega je vplival von Lizst, ki skoraj zanika proti¬

pravnost kot poseben element kaznivega dejanja in ga vključuje v element

tipičnosti, nima nobenega splošnega določila o tem, kako naj se upošteva

materialna ne-protipravmost, ampak samo v 23. členu predvideva formalno

upravičenje, ki je podano, če izključujejo predpisi javnega ali zasebnega

prava protipravnost dejanja. V primerih etične nemočnosti kaznovanja so

sodišča morala poiskati razlog odsotnosti zakonskega tipa (n. pr. zdravnik,

ki amputira ud, ne poškoduje, ampak zdravi; boksanje ni pretep, ampak

igra) ali pa obsoditi in prepustiti popravo judicialne krivice pomilostitvi.

30 Jimenez de Astia: La ley y el delilo, Curso de dogmatica penal, Caracas 1945, XXVIII.

poglavje, točka 203.

51



Zdaj veljavni kazenski zakonik iz 1. 1851 pa v 4. členu določa, da je »kaznivo

dejanje družbi nevarno dejanje, katerega znaki so določeni z zakonom“. Za

kaznivo dejanje je torej treba formalnega elementa zakonske definicije in

materialnega elementa družbene nevarnosti. Če kateri od teh manjka, ni

kaznivega dejanja zaradi odsotnosti objektivnih elementov. Tako more po-

tem 2. točka tega člena določati, da „ni kaznivo dejanje tisto dejanje, ki ima

sicer z zakonom določene znake kaznivega dejanja, pomeni pa za družbo ne¬

znatno nevarnost zaradi majhnega pomena in zaradi tega, ker so škodljive

posledice neznatne ali pa jih ni“. Kako naj se ta določba razlaga in kakšen

pomen ima spričo celotnega sistema vsega javnega prava, more biti več

mnenj, je pa gotovo, da se z njo predvideva materialno upravičenje, kar

pomeni, da se je kazensko pravo približalo etiki, žal socialistični.

NORMATIVNO POJMOVANJE KRIVDE

Če smo rekli, da je protipravnost poglavitni element kaznivega dejanja,

je to razumeti v objektivnem, normativnem smislu. Za element krivde pa je

treba reči, da od vseh drugih najbolj naravnost predstavlja človeško in

moralno bazo, na kateri stoji pojem kaznivega dejanja. Zato se je za naš

namen treba posebej pozanimati, kakšno je današnje pojmovanje krivde in v

kakšno smer se razvija. Izmed vseh zelo številnih problemov obširnega po¬

glavja o krivdi pa 'bomo pokazali le na nekatere, ki se najbolj tičejo našega

vprašanja. Takoj je treba povedati, da se ne bomo ustavili pri pozitivizmu,

ker je ta moralno krivdo sploh zanikal in postavil ves sistem kazenskega

prava na determinizem in socialno odgovornost. To pa je grobo naturali¬

stično stališče, zato z etiko nima nič opraviti. Nad to stališče se je dvignilo

psihološko pojmovanje krivde, ki je prevladovalo v klasicizmu in ima še danes

pristaše. Pri tem stališču se priznava subjektivna zveza med dejstvom in

storilcem, ki je ravnal naklepno ali malomarno. Nauk, ki daje krivdi psiho-

loško vsebino, jo definira kot »psihološko zvezo med storilcem in dejanjem,

ki povzroči željen ali neželjen, a predvideni ali vsaj predvidljiv učinek”31.

To je bilo izključno pojmovanje v teku stoletij. V našem času pa se je

začelo vprašanje nanovo postavljati, za kar ima morda prav pozitivizem

indirektno precej zasluge. Šele v začetku tega stoletja so začeli dvomiti o

pravilnosti definicije, češ, tudi otrok in duševno bolni moreta predvideti in

hoteti določeno posledico in hote tako ravnati, da posledica tudi res nastopi.

Vendar se njuno duševno razmerje do dejanja in posledice ne more ime¬

novati krivda. Enako bi se po navedeni definiciji ravnanje v silobranu mo¬

ralo imenovati krivdno, kar se upira zdravemu čutu, ker ni mogoče govoriti

o krivdi, če dejanje ni protipravno. Če je krivda vrednosten pojem, ki iz¬

haja iz odklanjajoče sodbe o tem, kar se je zgodilo, potem mi mogoče govoriti

o krivdi za dovoljeno dejanje. Iz tega sledi, da je psihološko pojmovanje

krivde brezbarvno, naturalistično, hladno in neprimerno, da bi se moglo upo¬

rabiti pri vrednotenju zavržnosti v vsej pestrosti vsakdanjih pojavov. Zato

se danes vse bolj uveljavlja drugo, vrednostno ali normativno pojmovanje

krivde, ki enači pravni pojem krivde z etičnim. Etično in pravno pojmovanje

krivde je namreč normativno, ker se more umevati edino v zvezi z norma-

31 Bellavista: II problema della colpevolezza, Palermo 1942.

52



tivno zahtevo. Prava revolucija se je izvršila v pojmovanju krivde tedaj,

ko je teorija začela gledati nanjo ne kot na voljo, naravnano na neko dej"

stvo, ki se ne bi smelo povzročiti, ampak kot na volijo, ki je ne bi smelo biti.

Krivda ni hotenje nedovoljenega, ampak je nedovoljeno hotenje. Tako ni

več neko psihološko naturalistično dejstvo, ampak je dej sodbe. Eden nje¬

govih elementov je seveda psihična zveza, a le toliko, kolikor je pravno

važna. Gre za vrednotenje, ne za ugotavljanje. To pa je etičen pojem. Tako

pojmovanje je bilo sprejeto v jugoslovanskem kazenskem zakoniku iz 1. 1929

in se je ohranilo kljub kombinaciji posledica - nevarnost tudi v zdaj ve¬

ljavnem zakoniku, čeprav so nekateri drugega mnenja82 .

V zvezi z normativnim pojmovanjem krivde, ki se je že uveljavilo, je

nekaj pojavov, ki so deloma novi v teoriji, kjer še niso dobili določnejše

obdelave, a se vendar kar vsiljujejo tudi že v zakonodaji. Tako vprašanje je

n. pr. o krivdi za življenje na sploh, ki je dalo kaznivemu dejanju svoj

poseben značaj, in o osebnosti storilca. O tem je med moralisti že dosti lite¬

rature, medtem ko je v pravni vedi vprašanje novo, a krepko zastavljeno.

PRAVNA ZMOTA

Zanimiva novost v teoriji in zakonodajah zadnjega časa je odpravljanje

delitve zmote na dejansko in pravno. V 19. stol. še je bila absolutna dogma

načelo: Error iuris non nocet. Carrara kategorično trdi, da pravna zmota

nikoli ne opraviči, ker politična nujnost zahteva, da se presumira poznanje

kazenskega zakona pri vseh državljanih38 . V zadnjih desetletjih pa so

začeli o tern dvomiti, zlasti pri Nemcih, spet v zvezi z normativnim pojmo¬

vanjem krivde. Tako uči n. pr. Binding, da je ločitev zmote v dejansko in

pravno, tako da ena opraviči, druga ne, krivično. Zmotno poznanje je možno

samo o tem, kar more biti poznano; toda tudi obratno, o vsem, kar more

biti poznano, je možno zmotno poznanje. Dejstva, ki morejo 'biti spoznana,

pa niso samo dogodki, ampak tudi razmerja, stanja, lastnosti. Krivda je

zato izključena pri zmoti o vseh pravno važnih dejstvih, torej tudi o zakonu.

To je logična zavrnitev ločitve. Je pa ločitev nasprotna budi etičnemu poj¬

movanju krivde. Če se trdi, da je pri krivdi podana zavest kršenja dolžnosti

(Pflichtswiedrigkeit), to zahteva tudi priznavanje pravne zmote med eks-

kulpacijske momente. Moderne zakonodaje so to že izrečno sprejele, najpreje

zakonik cerkvenega prava v kanonu 2202, I. odst., ki določa, da “nihče ne

odgovarja zaradi kršitve zakona, ki ga ne pozna, če je bilo nepoznanje neza¬

krivljeno; če pa je bilo nepoznanje bolj ali manj zakrivljeno, se po tem bolj

ali manj zmanjša tudi odgovornost”. Ta določba popolnoma odgovarja te¬

meljnim potezam cerkvenega prava, ki se mu pripisuje etični značaj. Ne-

poznanje etične norme, če ni taka, da ne more biti neznana nobenemu nor¬

malnemu umu, velja namreč kot opravičba. Tudi jugoslovanski kazenski

zakonik iz 1. 1929 je deloma že upošteval pravno zmoto kot opravičujoč

razlog. Potem ko v paragrafu 21 najprej izreče, da neznanje ali nepravilno

32 Kobč: O krivdi in krivdnih oblikah po našem kazenskem pravu s posebnim ozirom na

nekatere določbe posebnega dela kaz. zakonika v reviji „Pravnik", Ljubljana, leto 1954,

št. 10-12.

33 Carrara: Programma, paragraf 258.

53



pojmovanje tega kazenskega zakona ne oprašča nikogar, vendar v nadaljeva¬

nju določa, da sme sodišče glede na razmere, v katerih je bilo kaznivo de¬

janje storjeno, izreči milejšo kazen, kot je za tisto dejanje določena v po¬

sebnem delu zakonika, v posebno lahkih primerih pa sme storilca tudi opro¬

stiti vsake kazni. Kazenski zakonik iz 1. 1947 o pravni zmoti kot opravičbi

sploh ne govori, medtem ko zdaj) veljajoči iz 1. 1951 spet povzema prejšnje

stališče, ki ga zakonodajno tehnično v 10. členu celo bolje formulira: »So¬

dišče sme storilca kaznivega dejanja, ki iz opravičenih razlogov ni vedel, da

je tako dejanje prepovedano, kaznovati mileje, sme pa mu tudi odpustiti

kazen."

NEZAHTEVLJIVOST DRUGAČNEGA RAVNANJA

V poglavju o krivdi je treba omeniti še en pojav, o katerem se prav

v zadnjih letih razpravlja v teoriji, medtem ko v zakonodaji vsaj načelno

še ni dobil potrditve. Eden od elementov za sodbo o zavržnosti konkretnega

človekovega dejanja je tudi ugotovitev, ali so bile okoliščine dejanja nor¬

malne. Za krivdo ni dovolj, da je prištevna oseba predvidevala in hotela

škodljivo posledico, ampak je treba tudi, da se je njena volja mogla nor¬

malno odločiti za dejanje. Torej ni zameriti dejanja, ki se je izvršilo v takih

okolnostih, da drugačnega ravnanja ni bilo mogoče zahtevati. Taka ne-

zahtevljivost pravilnega ravnanja34 torej izključuje krivdo. V ilustracijo

navedimo samo en primer. Hlapec dobi naročilo, naj gre z zelo plašljivim

konjem v trg. Zaveda se, da se lahko zgodi nesreča, da konj poškoduje ali

ubije človeka na cesti. Toda če naročila ne izvrši, bo ob službo, a druge ne

bi mogel dohiti. Zato tvega; a nesreča se res zgodi: konj se na cesti splaši

in ubije otroka, po psihološkem pojmovanju krivde bi bil hlapec kriv uboja

z eventualnim naklepom ali vsaj iz malomarnosti, ker se je zavedal, da

posledica lahko nastane, pa je kljub predvidevanju tako ravnal, ker je

lahkomiselno pričakoval, da posledica morda le ne bo nastopila ali da jo

bo lahko odvrnil. Toda pri normativnem pojmovanju hlapec ni kriv. Res se

je za dejanje odločil, a ne v normalnih razmerah. To se je zgodilo v veliki

stiski, na voljo so delovali nasprotujoči si nagibi. Vprašanje je, ali je bilo

mogoče zahtevati skoraj junaštva, da bi se odločil za izgubo službe zaradi

zavesti, da je morda možna nesreča. Ta presoja bo etična. Če se ugotovi,

da tega ni bilo mogoče zahtevati, potem mu tudi ni mogoče očitati storje¬

nega dejanja in ne pripisovati krivde. Če te ni, pa tudi ni kaznivega de¬

janja.

V teoriji nekateri ta novi ekskulpacijski moment odklanjajo (Sehaff-

stein, Grossman, Exner), nekateri so skeptični (Jim|4nez da Asua), drugi

spet ga prištevajo v etično sfero, ki naj vellja samo v predzakonodajni fazi

(Alimena). Večina pa ga sprejema v kazensko pravo kot polno veljavnega

Glavno zaslugo za to ima spet Mezger, ki je že na področju protipravnosti

odprl preduh v zakonskem formalizmu z uveljavljenjem teleološke sklad¬

nosti s kulturno normo, kot smo prej videli.

V zakonikih ta moment, kot rečeno, načeloma izrečno še ni uveljavljen.

Vendar pa se po skoraj soglasnem mnenju tistih, ki ta moment sploh pri-

34 Nichtzumutbarkeit (Drost, Schaffstein) ; la non esigibilita (Vassalli, Scarano, Bettiol).

54



znavajo, sme uporabljati v praksi sodišč in se dejansko tudi uporablja.

V jugoslovanski zakonodaji je videti, da se razvoj približuje priznanju tega

momenta. V vseh treh kazenskih zakonikih je v splošnem pravilu za odmero

kazni določba, da se mora upoštevati stopnja kazenske odgovornosti, nagibi,

iz katerih je bilo dejanje storjeno, stopnja ogrožanja ali kršitve zavaro¬

vane dobrine, okoliščine, v katerih je bilo dejanje storjeno, in vse druge

okoliščine. Če so po mnenju sodišča podane take okoliščine, ki zmanjšujejo

potrebo po kaznovanju, se sme kazen omiliti tudi pod zakonito določeno

mero. Vendar se pa sme kazen odpustiti samo, kadar zakon to posebej pred¬

pisuje35 . V splošni del torej načelo o nezahtevljivosti drugačnega ravnanja

še ni izrečno sprejeto. Pač pa je to v posebnem delu; n. pr. za opustitev

ovadbe bodočega kaznivega dejanja in za pomoč storilcu po kaznivem de¬

janju se ne kaznujejo ožji sorodniki storilca, za pustitev ovadbe že storjenega

kaznivega dejanja ali storilca pa tudi ne njegov verski spovednik35. To ne

more biti samo razlog nekaznivosti iz pravno političnih Vzrokov, ampak je

pravi vzrok nekrivdnosti, ker od teh oseb ni mogoče zahtevati, da bi uka"

zano dejanje izvršile ali ne izvršile prepovedanega dejanja: iz etičnih in

človečnostnih razlogov ni mogoče zameriti sinu, če ne ovadi svojega očeta,

ampak ga pred oblastjo skriva.

ZAKLJUČEK

Za naš namen je dovolj, da smo navedli samo glavne pojave iz kazen¬

sko pravne teorije in zakonodaje, ki kažejo na temeljno preusmerjanje te

eminentne funkcije družbene oblasti. Opustili smo več točk, ki bi se še dale

navesti, n. pr. vprašanje o krivdi za splošno življenje storilca kaznivega

dejanja, o osebnosti pri problemu krivde, o objektivni kazenski odgovor¬

nosti, posebej o okoliščinah in drugo. Tudi se nismo dotaknili celega po¬

glavja o kazni, deloma tudi zato, ker se glede tega le bolj pojasnjujejo in

poglabljajo pojmi že iz klasicizma, ki je bil v teh vprašanjih bolj srečen

kot pa v vprašanju zakona in kaznivega dejanja.

Iz povedanega je tedaj videti, da smo res v meddobju. Če to ugotav¬

ljajo za umetnost, filozofijo, religiozno in sploh kulturno življenje, kako ne

bi prišlo do izraza v pravu, zlasti v kazenskem pravu, ki je registrator etič¬

nih idej določene skupnosti v danem momentu. Orientacija gre s površja v

globino, iz naturalizma v duhovnost. A bodočnost, kot pravi Berdjajev37,

je dvojna. Ni gotovo, da bo srečna. Sile zla rastejo, dobivajo nove oblike,

da zadajajo nove bolečine. Tudi v novem kazenskem pravu imajo lahko svoje

učinkovitejše sredstvo, kot je to lahko tudi sredstvo za blagostanje itn po¬

magalo pri reševanju duš38. Človek ima svobodo, da izbere svojo pot. Mnogo

stvari je odvisnih od naše svobode, to je od stvarilnih naporov človeka. Če

bo bodoča družba krščanska, s krščansko kulturo, potem bo tudi novo ka¬

zensko pravo v njej, s potezami, ki jih že dobiva, eno od odločilnih sredstev

dobrega.

35 Tako členi 38, 42, in 44 k. z. iz 1. 1951,

36 Členi 279, 280 in 281 k. z. iz 1. 1951.

37 Bardiaeff: op. cit., str. 121.

38 Pij XII. v govoru kot v opombi 24.

55



MAVER GREBENC

DONESKI K ZGODOVINI STIČNE

USTANOVITEV TER NJENO

PRVO STOLETJE

UVOD

Cisterca v Stični je najpomembnejša slovenska verska ustanova tako

po svoji starosti kakor po svoji zamisli in delu, ki ga je vršila na verskem,

kulturnem, socialnem in narodnem polju. Njen nastanek pada v prva deset¬

letja 12. stoletja, v dobo, ko je sveta Cerkev naslonjena na izredno pojavo

sv. Bernarda premagala resno krizo. Istočasno stopi cistercijanski red s

svojim sicer strogo kontemplativnim ustrojem na vodilno mesto verskega

gibanja za enotnost Cerkve in poduhovljenje življenja: leto 1130 beleži prvega

redovnega škofa, 1137 prvega kardinala v rimski kuriji, 1146 prvega pa¬

peža, izzvanje križarske vojne ter aktivna udeležba nekaterih redovnikov

pri njej — vse to daje redu obeležje javne in udarne verske organizacije.

Kot sklop teh dveh komponent je nastanek Stične, ki naj izpolni versko vrzel

na slovenskih tleh oglejskega patriarhata.

Kot vsaka človeška skupnost beleži tudi Stična v svoji stoletni zgodo¬

vini višine in nižine. Šli so čez njo tokovi časa ter puščali na njej lepe in

nelepe usedline. Njena materialna stran je posebno v turških vpadih utrpela

precejšnjo škodo. More pa s ponosom ugotoviti svetle točke, ki ji pred vso

zgodovino dajejo priznanje in opravičujejo njen obstoj: Odbila je od sebe

razkrojevalni protestantizem ter nato pri katoliški obnovi bistveno sode¬

lovala — škof Textor ter komisar opat Zupan. Medtem ko je marsikateri

samostan zaradi moralne opešanosti za krajšo ali daljšo dobo prešel kot

komenda v tuje roke, je Stična vedno ohranila redovno-upravno samostoj¬

nost; ko je pod jožefinizmom sledil njen nasilen razpust, se ni nobeden njen

član poslužil dovoljenja laizacije, temveč so vsi ostali zvesti duhovniškemu

zvanju; slovenskemu narodu in ljudstvu se ni odtujila, saj je že kmalu

spočetka prijela za dušno pastirstvo ter pozneje oskrbovala ozemlje skoro

tridesetih župnij; slovenskemu jeziku je ohranila pisano besedo; njeni šte¬

vilni stari rokopisi pričajo o vnemi za študij in izobrazbo; polje še dandanes

spominja na nekdanje delovne roke in umno gospodarstvo; njen socialni čut

kaže ogromna ljudska žitnica z napisom: „Daj ubogim od svojega najbolj¬

šega pridelka". Cerkev je priča gradbenega stila prve dobe.

56



SEDANJI POLOŽAJ ZGODOVINOPISJA O STIČNI

Vkljub veliki pomembnosti pa Stična doslej še ni doživela primernega,

zgodovinskega dela. Gradivo, ki sta ga hranila njen bogati arhiv in knjiž¬

nica, je bilo ob jožefinskem razpustu deloma namerno uničeno, deloma raz¬

deljeno v tuje knjižine zbirke; od arhivalij se je ohranila slaba četrtina, od

knjižnice slaba polovica, od galerije le nekaj portretov 16. in 17. stoletja.

Iz Pucljeve kronike je razvidno, da so v samostanu obstajali še v 17. stol.,

starejši zasnutki hišne zgodovine. Iz 17. stol. imamo ohranjene poskuse, dati

Stični pravi zgodovinski obris, kar so poskušali tako redovniki kakor tudi

svetni zgodovinarji. Pobudo zanimanju za redovno zgodovino je dal v času

tridentinskega cerkvenega zbora papež Pij V. po generalnem kapitlju, ki

je zahteval v letih 1567, 1573, 1578, 1601 ter ponovno zopet 1072, naj da.

vsak samostan shraniti važnejše listine v originalu ali v overovljenem pre¬

pisu izven samostana, oziroma v osrednji arhiv v Citea.1 Tako je stiski opat

po nalogu redovnega generala že leta 1661 poslal v Rein poročilo o ustano¬

vitvi.2 V prvi polovici 17. stol. vlada na splošno v redu izredna razgibanost

na polju zgodovinskega raziskovanja; iz tega časa stopijo v ospredje imena

kot so Ch. Henriquez, G. Jongelinus, A. Manrique, C. Visch. V Stični je

delal na zgodovinskem področju v letih 1650/80 p. Volfgang Šarf (u. 1686).3

Konec 17. in v začetku 18. stol. sta nastali dve kroniki; prva se nahaja v

dunajski državni knjižnici pod št. 10550, druga popolnejša je izpod peresa

p. Pavlja Puclja. Leta 1700 in 1708 izda v nemščini (v Pragi) A. Sartorius

zbornik s kratkimi zgodovinskimi obrisi nemško-avstri.jskih samostanov, ka¬

mor je tudi Stična prispevala kratek članek. V zadnjem desetletju pred raz¬

pustom se je intenzivneje bavil s hišno preteklostjo p. Ignacij Fabiani. Od

nesamostanskih zgodovinarjev je Valvazor prvi podal v svojem zborniku

„čast vojvodine Kranjske" obsežen zgodovinski obris na podlagi regest, za

kar je uporabil poleg drugega tudi sestavke p. Volfganga Šarfa, deloma pa

tudi .samostojno zbiral in. iskal po arhivih. Ko se je v prejšnjem stoletju

dvignilo zanimanje za narodno zgodovino, je tudi Stična stopila bolj v ospred¬

je. Tako je Radics obdelal prva desetletja 15. stoletja na podlagi reinskega.

arhivalnega gradiva, splošni pregled je pa povzel iz Puclja.4 Najpopolnejši

pregled je podal v svoji dizertaciji Milkowicz; poleg Puclja je uporabljal

ohranjene arhivalije. Pogrešil pa je v dveh važnih trditvah: trdi, da je

imela Stična spočetka benediktinsko observanco ter šele okrog leta 1180 pre¬

vzela cistercijansko, in pa, da so bratje Prizi ustanovitelji.5 V zadnjih de¬

setletjih je izšlo več sestavkov, ki rešujejo razna vprašanja ne oziraje se

na celotno stiško zgodovino (n. pr. Vrhovec, M. Kos, Stele, J. Turk, Kozina,

Grafenauer, Turkovič, itd.). Dizertacija o „Vrsti stiskih opatov", ki je iz¬

šla tik pred drugo svetovno vojno (Mikuž, Ljubljana 1941), je neuporabna.

Noben zgodovinar pa se še ni lotil podrobnega raziskovanja o ustanovitvi

Stične in o oziadju tega za slovensko povestnico tako pomembnega dogodka.

Njene začetke prevzemajo kratkomalo iz Puclja, oziroma iz ustanovne listine..

1 Canivez, Statuta cap. gen., Louvain 1933, VII, str. 116 ter dalje pri imenovanih letih.

2 Rein, arhiv A. lat. IX. 27.

3 C. Hochenwart. Analecta II, „Posthumia Sitticensia, 1673“ — Marian, Austria Sacra-

VII, str. 373.

4 Die Gegenabte Albert und Peter von Sittich, 1866.

6 Die Kloster in Kram, 1889.

57



Pucljeva kronika. P. Pavel IPucelj (1669-1721), po rodu iz Novega mesta,

je svoj rokopis z naslovom „Idiographia celeberrimi monasterii Sitticensis"

dve leti pred smrtjo poklonil novemu opatu Aleksandru Engelshausu ob

njegovem nastopu. Značilno za jožefinski barbarizem je, da je rokopis prišel

šele dobrih 40 let po razpustu samostana na sirarsko stojnico v Trstu kot

makulaturni papir ter tu na srečo ušel uničenju. Rokopis ni zgodovina v

modernem smislu, temveč le bolj kronološko-sinoptična zbirka regest ter za

hišno preteklost važnih dogodkov. Sestavljajo ga štirje samostojni deli:

ustanovitev in materialna rast z nekaterimi predhodnimi letnicami, ki imajo

neko vez do reda in. Stične, dalje vrsta opatov, oris utelešenih župnij, ter

končno nekrolog ožje in širše samostanske družine. Milkowicz oporeka Puclju

verodostojnost nekrološkega dela678 ; Kos Puclja le deloma opravičuje1?. Za

splošno zgodovino uporablja kronist v uvodu citirane avtorje. Kar se tiče

hišne zgodovine se večkrat sklicuje na listine v arhivu ter beležbe prednikov®;

slednje večkrat ostro kritizira.

Vprašanje je, koliko je v Kroniki Pucljevega samostojnega dela, koliko

prevzetega. Sortiranje nekrologa je vsekakor njegov osebni doprinos. Na¬

slanjal se je na originalni nekrolog, ki letnic na splošno ni vseboval. Za¬

okrožene letnice pri nekaterih rajnih jemlje iz regest prvega dela Kronike;

drugič zopet jemlje letnice iz starejših zapiskov, kar je posebno vidno pri

smrtnem datumu Viride, ki ga prevzema .napačno od Schonlebna.9 V izpo¬

polnitvi samostanske družine gotovo ni šel preko nekroloških predlog (glej

rokopis št. 688, f. 183 v dunajski drž. knjižnici). Oris utelešenih župnij

smemo prisoditi njegovemu peresu. Vrsto opatov je z majhnimi popravki

prevzel iz predlog. Celo v jasnih protislovjih in samo po sebi lahkih rešitvah

ne najde izhoda — znak, da ni šel v arhivu v jedro in kontroliral starejših

predlog. Največ vrednosti ima prvi, splošni del. Kronološke regeste je sicer

prevzemal bolj iz drugotnih virov, le nekajkrat jih je izpopolnil. Njegova

pomembnost pa je v tem, da je z ustanovno listino podal jasno izhodišče ter

šel še nekoliko pred leto 1136, ko nam je ohranil nekaj važnih dejstev z do.

ločnimi letnicami.

'Prvim dvem delom 'Pucljeve Kronike je vzporeden rokopis neimenovanega

stiškega konventuala, ki ga hi'ami dunajska državna knjižnica pod št. 10560.

Pisan je kmalu po letu 1710. Listi 4 do 58 podajajo vrsto opatov ter se

končajo z nagrobnikom opata Ludvika (umrl 5. 12. 1687); obširnejši drugi

del vsebuje kronološke dogodke in rast ter se zaključi z izvolitvijo opata

Ludvika (27. 5. 1680). Pisan je od enotne roke; druga roka je vnesla krajše

popravke v liste 12 in 13 ter 17 in 18, 47 pa zamenjala z novim. Mestoma se

dobesedno ujema s Pucljem ter je zaradi tega treba računati, da je morda

tudi to Pucljevo delo, Kronika iz leta 1719 pa le končna redakcija. V ne¬

katerih zelo važnih mestih se od Pucljeve izdaje leta 1719 oddaljuje: 1) Piše,

da je patriarh izdal ustanovno listino leta 1156 (f. 3), kar bi sicer mogel

6 Mitth. d. Musealverein fur Krain, III (1890), 66 sl.

7 Glasnik Muzejskega dr. za Slovenijo, 1940, 66. Kosova trditev, da je Pucelj ženska imena

izpuščal in kar prešel, ne drži; navedel jih je na koncu v samostojnem oddelku. — Pucljev

rokopis mi v danih razmerah kot celota ni dostopen.

8 Rkps. 10560, f. 59 v uvodu v drugi del: „...uberius edoceamur tum membrani«, ac

pervetustis Chartophylaciis, tum etiam certis hac de re quorundam manuscriptis, atque

seniorum fide dignorum, antecessorum nostrorum irelatione..

9 Virida je umrl 1405/6; glej Turjaški arhiv.

58



biti lapsus calami; od listine navaja le nekaj prič. 2) Patriarhovo listino

iz leta 1145 daje na čelo kot ustanovno z letnico „1135, et potiori ex parte,

dum monasterium fuisset extructum, 1145“ (f. 62); glavnino listine izpusti,

mesto nje pa vtakne manjšo parentezo, sestoječo iz tradicionalne beležke,

ene točke iz ustanovne listine in njegovih lastnih besed. 3) Pred leto 1135 ne

seže z nobeno letnico. Soglaša pa s Pucljem v tradiciji o redovni zajedniei

na Bajnofu, ki naj jo je ustanovitelji že spočetka priključil Stični.

Značilno za Puclja in še posebno za rokopis 10550 je, da mestoma poda¬

jata napačno letnico ter črke pri raznih imenih, n. pr. rkp. 10550, f. 67 piše

„Biassizhdorff“ za Drassizhdorff, „ab Henrico de Zoure“ naimesto „de Fon-

te“; 1. 106 letnico 1499 namesto 1399 ter pripominja, da bo to vsekakor na¬

paka za celo stoletje, ki jo je povzročil anonimni rokopisec („sicque detegitur

error Anonymi in suis M.S.“), a vkljub temu ohranja regest na napačnem

mestu. To docela suženjsko podajanje kaže, da je kronistu več do tradicije

kakor pa do osebnih ugotovitev, obenem pa vodi v slutnjo, da je kronist

uporabljal sta»e predloge, katerih prepisovalec je bil nevešč stare pisave —

kaj lahko je v gotski pisavi 14. in 15. stoleija zamenjati fonte za zoure ali

letnico 1450 za 1470 (rkp. 10550, f. 13). Ti in podobni slučaji potrjujejo

■verodostojnost Puclja oziroma rokopisa 10550. Tuni ohranjeno arhivalno

gradivo potrjuje verodostojnost gornjih kronik. V nekateri'1’ stvareh nam

zato nadomestujeta izgubljene vire.

DOSEDANJE POZNANJE ZAČETKOV STIČNE

Odkar je Pucelj v svoji Kroniki podal popoln prepis ustanovne listine,

je zgodovinarjem leto 1136 začetna točka, čeprav v njej patriarh kaže na

daljšo pripravljalno dobo, se vendar noben zgodovinar ni spuščal v vpraša¬

nje, kako daleč nazaj sežejo priprave. Edini Pucelj imenuje leto 1132, ko

naj bi prišli prvi redovniki ter se naselili v Šentvidu, dokler se niso naselili

v zgrajene prostore leta 1135. Triletno bivanje v Šentvidu omenja tudi

rkp. 10550 (f. 62). Letnice 1132 sicer ne pove, meri pa nanjo, ko pravi, da

je samostan ustanovljen leta 1135, v času, ko je sv. Bernard akvitanskega

vojvodo Viljema pridobil1 za papeža Inocenca. Dalje beleži Pucelj leto 1081,

ko naj bi bil v Novem mestu zgrajen obrambni stolp za redovnike na Bajnofu

(f. 30). Tako Pucelj (f. 15, 30, 139) kako? tudi rkp. 10550 beležita tradicijo,

da je pred Stično pil na Bajnofu majhen samostan benediktincev (Pucelj,

f. 139: ali celestincev), ki ga je ustanovitelj takoj spočetka že inkorporiral

Stični. Letnico 1132 kot ustanovno navaja tudi vetrinjski opat Janez

(1312-1345).

O ozadju, ki je privedlo do ustanovitve, pravi ustanovna listina kakor

tudi listina iz leta 1145, da je stiško posest dobil patriarh po menjavi od

treh bratov. Stiski kronisti poročajo, da se trije bratje niso mogli zediniti

zaradi dediščine ter so jo zato sporazumno odstopili patriarhu. Rkp. 10550

(f. 1) omenja še notranje ozadje: IPeregrin, ki je bil s sv. Bernardom pri¬

jateljsko poznan, je želel njegove redovnike imeti med Slovenci, kjer je s

pokristjanjevanjem še trda šla, da bi med njimi utrdili vero z besedo in

zgledom.

Ustanovitelj je v listini leta 1136 jasno predstavljen: tačasni oglejski

patriarh (Peregrin), kar trdijo vsi njegovi nasledniki: „ab aauilegensi ec-

59



clesia et nostris predecessoribus fundati et solemniter dotati" — „dictum

monasterium causa fundationis ad nos et nostram ecclesiam pertinet", kot

piše patriarh Bertrand 19. 10. 134110. To dejstvo priznavajo opati sami

skozi vso zgodovino11 . Dotirana je ustanova iz lasti oglejske cerkve, ne pa

iz patriarhove privatne12. Tudi Vetrinjski Janez pravi, da je IPeregrin usta¬

novil „de possessionibus, quas ibi Aquilegiensis habuit ecclesia" (izd. Schnei-

der, 1909, str. 81).

Odkod so prišli redovniki v Stično? Patriarh pravi v ustanovni listini,

da je kraj izročil1 redovnikom reinske zajednice (,,monachis de Runensi con-

gregatione eundem locum commisimus"). Rkp. 10550 (f. 2 in 4) piše, da je

patriarh izročil ustanovo iz Reina poklicanim redovnikom, dostavlja pa staro

pisano izročilo — referunt antiquae scripturae —, da je prvega opata poslal

sv. Bernard iz Francije. Na drugem mestu (f. 61) pa poroča iz starih zapis-

kov? da so prvi redovniki prišli iz Francije in sicer iz samostana Morimund

— primi monachi Cistercienses venerant ex Galliis e. momasterio Morimun-

densi, ut passim asserere videntur veterum patrum notata ac manuscripta.

Morimundsko provenienco prvega opata zagotavlja tudi Fabiani kot zadnji

stiski kronist.

Kraj v ustanovni listini ni natančneje določen. Kronisti (rkp. 10550 in

7250, Pucelj, nemški Sartorius) beležijo izročilo, da so najprej začeli graditi

na prostoru sedanje spodnje pristave, med začetnim delom pa se premestili

na sedanji prostor. Povod prebire naj bi bil ptič, ki je zleta! sem pod vznožje

pobočja in klical „sit hic — sit hic“ — tu naj bo! Tako naj bi prevzeli v grb

ptiča. Rkp. 10550 sodi, da zveni domislica precej apologetično (f. 3: forte

apologum sapiat, vel ingeniosum posterorum inventum). Janez Vetrinjski

omenja le, da je nekdo rekel prikladnejšemu kraju „sit hic!“ ter naj' odtod

nosi ime Stična — Sithic13 („loco apto quidam videns looum; in quo nune

est monasterium, dixit: Sit hic, et hac racione structure Sithic unitive est

inditum šibi nomen“). Vetrinjski se izraža precej nejasno, vendar je raz¬

vidno, da ve za premik prvotnega kraja in povest o ptiču.

Ker v ustanovni listini prvotni lastniki Stične niso imenovani s priim¬

kom', ugiba pisec rokopisa 10550 (f. 2), ali naj bi bili to Turjačani, ki so

imeli od davna posest v bližini in jih je veliko v stiski cerkvi pokopanih, ali

Višnjani, ki so imeli star grad v bližini ter bili prvi stiski zaščitniki, ali pa

pripadniki neke plemiške stiške rodovine, „v prejšnjem ali sedanjem veku

izumrle" ki naj bi dala samostanu ime in grb. Poznejši (nemški) zgodovi¬

narji jih vključujejo v nemško-koroško rodovino.

Iz navedenega obrisa dosedanjega stanja in znanja o začetkih Stične

je razvidno, da potrebuje nekaj točk večje jasnosti, druge pa novega prikaza.

10 Originalno pismo v knjižnici sv. Danijela pri Vidmu.

11 Pismi opata Glaviča od 18. 3. 1500 in 17. 4. 1504 v videmskem nadškofijskem arhivu,

ter opata Urbana od 18. 5. 1522 v arhivu v Reinu, A lat.

12 Opat Janez pravi 18. 3. 1500: „per patriarcham aquilegensem predecessoris Reverendis-

simi Domini Patriarche moderni primum sit institutum fundatum et dotatum et per

tot annos bona pace sub alis Reverendissimorum patriarcharum tamquam fundatorum.“

— Videm, nadškof, arhiv.

13 Schneiderjeva recenzija ima obledelo besedo z začetnico „fki naj ji sledi šest črk;

rkp. 10550 rabi besedo structura — unde constructae eo loči ubi avis considerabat,

s t r„u ct u r a e nomen impositum Sittich, ten iračunam, da je vetrinjski opat rabil to

besedo; gotski s in f sta si slična.

60



Naslednja vprašanja zahtevajo rešitev: 1. Kaj je z redovno naselbino na

Bajnofu, zgodovini neznano; Milkovvicz ji v .svojem delu odmerja le nekaj

kratkih stavkov ter jo uvršča daleč za Stično. 2. Prejšnji lastniki Stične:

kdo so in od kod so. 3. Ozadje) spora za dediščino. 4. Ozadje poklica redov¬

nikov na slovensko ozemlje. 5. Razmerje med Peregrinom in sv. Bernardami

6. Razmerje sv. Bernarda do Stične. 7. Odnos Stične do Reina. 8. Odkod so

prišli prvi redovniki. 9. Prvi opat in njegovo nasledstvo. 10. Prenos prvotne

zamisli in zgradbe samostana. 11. Kontemplativnosit in aktivnost ustanove.

Niti stiskih početkov segajo preko ožjih narodnih meja do osebnosti, ki

so težišče tistega časa: s strani redovne zamisli sv. Bernard, s strani ver¬

skega \poklica patriarh Peregrin; pri njih je treba iskati tudi vozle ozadju

ustanove.

USTANOVNA LISTINA

Trdna točka v početkih Stične je njena ustanovna listina; zato jo posta¬

vimo na čelno mesto vsej razpravi. Je tako svojska, da ji je težko najti

podobne. Original ni ohranjen, pač pai več prepisov iz 16. in 17. stoletja z

majhnimi pravopisnimi razlikami.

,,Peregrinus Dei gratia S. Aquilegiensis Ecclesiae Patriareha. In nomine

S. et individue Trinitatis. Notuira sit omnibus, tam futuri, quam praesentis

Christi fidelibus, qualiter nobiles guidam viri, Henricus, Dietericus, atque

Megenhalmus) praedium quoddam in loco, qui vulgo Sitik appellatus est,

cum redditibus, et exitibus, pratis, pascuis venationibus, aquis, piscationibus,

•cum omnibus šibi pertinentibus, cultis et inculti-s, in ius, et proprietatem

sanctae Aquilegiensi Ecclesiae tradiderint, atque omni, qua debuerat, in

perpetuum, stabilitate, roboraverint. Nos autem petentibus eisdem viris, con-

sulentibus nobis, venerabilibus fratribus nostris, Detmaro Tergestino, et Pe¬

tro Polensi Episcopis, Wodalrico Aquilegiensi Archidiacono, Ansfredo Bele-

nensi, AVodalrico Mosacensi, Abbatibus, aliisque com,pluribus fratribus nos¬

tris, in eodem loco, divinum cooperante Domino servitium. Megenardo quo-

que Advocato, aliiisque Aguileiensis Ecclesiae fidelibus astantibus, ac unani-

miter suggerentibus, ordinavimus, et Monachis de Runensi Congregatione,

secundum regulam B Benedicti, laudabiliter conversantibus, eundem locum,

salvo per omnia iure, et obedientia, Aquileiensis Ecclesiae, commisimus. Prae-

terea V. mansos, iuxta Moram fluvium sitos, villam quoque, que dicitur Win-

garten, nec non decimas, de omnibus possessionibus suis, quas nune habent,

vel adhuc aquisituri sunt, tam eis, quam eorum successoribus, excepta sacer-

dotis parte, irrefragabiliter concessimus, ibique Abbatiam fieri decrevimus.

Praenominatis autem viris, H.D.M. quandam, possessionis Ecclesiae S. Viti

partem, minus satis illo quod Aquileiensi Ecclesiae tradiderint, praedio va-

lentem, minusque utilem, pro concambio, per manum Dietrici, eiusdemi Ec¬

clesiae advocati, in pro.prium tradidimus. Cuius possessionis nomina sunt

haec. Ex illa parte Gurke fluvii, Domeslaufdorff. ad S. Miohaelem. Dober-

nik. Wissen. Graslup. Morauz. Chrastoulach. iuxta villam, que dicitur Kale.

In Swinge tres mansi. in Techoboi II. in Hagenbuoch unus. Nostros autem

successores obnixe postulamus, quatenus hanc nostram, pro devotione faetam

ordinationem, ratam, et firmam habeant, et fratres inibi manentes, pro Do¬

mino, et in Domino diligant. Sub poena autem perpetuae maledictionis omni-



bus indicimus hominibus, ut nullus praesumat eosdem fratres, aut in persona,

aut in bonis, et .possessionibus eorum, aliquo modo laedere. Quod si quis

contumax, et indquus facere praesumpserit, excommunicationi subiaceat, et

nisi resipuerit, aetema maledictione multatus, cuim Dathan, et Abiron, per-

maneat. Ut autem huius nostrae ordinationis constitutio, rata, et inconvulsa,

in aevum permaneat, Hanc Cartam scribi, et siglli nostri impressione firmari

iussimus. Huius rei testes sunt Meginardus Advocatus Aquileiensis, Wodal-

ricus de Atenis. WodascaIcus de Tercent. Adalpertus de Meinsan. Piligrinus

Fraz. Engelscalcus de Gravendor. Wolftrigel de Azan. Wolftrigel de cuza.

Ekkebertus Ariroht. Hermanus Marquardus.

Actum est hoc Aquileiae sub sollario, anno ab Incamatione Domini 1136. In-

dictione XV. Imperante Domino Lotario, pyssimo Rom. Imperatore Augusto.

Ego Detmarus Tergestinus Episcopus subscripsi. Ego Vdalricus, Aquileg.

Ecclesiae Archidiaconis subscripsi. Ego Vdalricus Mosicensis Abbas, pro-

pria manu subscripsi.

L. S. Dextera Domini

feeit virbutem

Ego 'Peregrinus, S. Aquilegiensis Ecclesiae,

dictus Patriarcha subscripsi et confirmavi."14

Listina vsebuje naslednja dejstva: 1. Kraj, imenovan „Sitik“, je pristava.

— predij: je samostojna, zaokrožena celota, ravninskega značaja, ker go¬

zdovi — nemores ali silvae — niso omenjeni, z vodnim pretokom in ribo-

gojstvom. Doslej je last treh plemiških bratov: Henrika, Ditrika in Megen-

halma; odstopajo ga oglejski cerkvi v trajno last, in sicer so to storiti mo¬

rali. Izražajo ,pa željo, naj se tu naselijo redovniki. 2. Patriarh izroči kraj

redovnikom reinske zajednice, kar je storil na neodjenljive nasvete škofa.

Ditmarja iz Trsta ter Petra iz Pulja, oglejskega arhidijakona Ulrika, bene¬

diktinskih opatov Ansfrida iz Belimja in Ulriha iz Možača, številnih duhov¬

nikov z dežele, oglejskega zaščitnika Majnarda ter vernikov. 3. Naselili so

se menihi reinske zajednice. 4. Ob izdaji listine že obstaja opatija na podlagi

pravila sv. Benedikta z odgovarjajočim ozemeljskim območjem. 6. Ustanovi¬

telj je patriarh Pelegrin kot predstavnik Cerkve in upravnik cerkvene lasti..

6. Ustanovi doda patriarh še pet kmetij ob reki Muri, vas , yWingarten“ ter

desetino od vseh posesti, ki jih ustanova poseduje sedaj ali jih bo pozneje

pridobila, razen duhovniškega deleža pri desetini. 7. Imenovanim trem bra¬

tom daje patriarh za odstopljeno stiško pristavo od oglejske cerkvene po¬

sesti v šentviški župniji: onstran reke Krke pri sv. Mihaelu ,,Domeslausdorf“,.

„Dobernik“, „Wissen“, „Grozlup“, „Morauch“, „Ghrastoulach ob vasi Kalle“,

tri kmetije v „S\vinge“, dve v „Techaboi“, eno v „Hagenbuch“; vse našteto-

pa je po obsegu in donosu manj vredno odi stiške pristave. Zamenjani svet

prevzame kot predstavnik vseh treh brat Ditrik, ki je zaščitnik šentviške

župnije. 8. Krivičnim in trdovratnim kršiteljem ustanove, tako oseb kakor

14 Listina se nahaja v Dunajskem državnem arhivu, v rokopisu št. 115 (rot. 8/2; str-

219-222). Rokopis je izpod peresa avstrijskega jezuita p. Antona Steyrerja (1673-1741),

ki je med leti 1713-1720 po samostanskih arhivih izpisoval razne listine. Po pisavi raznih

imen sodeč posebno iz „Piligrimus Fraz“, ki ga Pucelj čita za „Trah“, irkp. 10550 za

„frater“ (oba pišeta približno v istem času), je p. Steyrer imel pred seboj originalno

listino. Fraz (Vraz, Uraz) nastopa približno istočasno tudi v tujih originalnih listinah^

(gl. MC I, 60. 79. 142. 351; III, 692).

62



imovine, grozi patriarh z izobčenjem. 9. Listino izdaja patriarh Pelegrin leta

1136 iz svojega sedeža v Ogleju „sub solario“ s 15. indikcijo in jo pečati.

Poleg njega jo podpišejo še tržaški škof Ditmar, oglejski arhidiakon Ulrik

in- možaški opat Ulrik. Navzočih je dvanajst odličnih prič.

REDOVNE DOLOČBE 0 USTANOVITVI SAMOSTANOV

Posamezne točke "ustanovne listine bodo v teku razprave dobile obšir¬

nejšo osvetlitev deloma v samostojni obdelavi, deloma v območju drugih vpra¬

šanj. Pelegrin ni avtokrat, ki bi svojevoljno, brez ozira na razmere, nekaj

postavil; naslanja se na cerkvene in svetne osebnosti svojega kroga. Ne

izgovori si pri ustanovi nobenih osebnih prednosti, kakor si jih je brixenškl

Hugo16, razen kar cerkveni zakonik določa. Tako ne moremo misliti, da se

ne bi pri tem oziral na redovne določbe, veljavne za ustanovitev samostana.

Saj je bil s sv. Bernardom^ takratnim javnim predstavnikom reda, v osebnih

prijateljskih stikih, kakor poročajo stiski kronisti. Kakšne so torej redovne

določbe glede ustanovitve nove naselbine?

Po 23 letih obstoja benediktinskega samostana Molesme se je v želji po

strožji disciplini odcepilo 21 menihov z opatom Robertom na čelu ter si

ustanovilo nov samostan Citeauz-cisterciurn, kjer so začeli 21. marca 109S

redovno življenje. Samostojnost nove ustanove je najprej potrdil lyonski

nadškof Hugo v svojstvu apostolskega delegata, papež Urban II. je 24. apri¬

la 1099 priznal dejanski stan, papež Paskal II. pa je 19. oktobra 1100 ne¬

odvisnost novega samostana potrdil. Regula sv. Benedikta je Citeausu ostala

pravtako osnovno vodilo kakor vsakemu benediktinskemu samostanu. Sredi

leta 1099 se je opat Robert na papežev odlok moral vrniti nazaj v Molesme,

Citeaux pa je prevzel prvi lastni opat Alberik. Po Alberikovi smrti (26. ja¬

nuarja 1109) je konvent izvolil za opata Štefana Hardhnga, ki je na gene¬

ralnem kapitlju leta 1133 zaradi starosti odstopil (umrl 28. III. 1134). V

prvih letih opata Štefana je Citeauxu zaradi pomanjkanja poklicev grozil

propad. Pred Veliko nočjo leta 1112 pa je vstopil vanj sv. Bernard in s

seboj privedel 30 tovarišev. Odslej nezadržaino raste dotok poklicev. Že na¬

slednjega leta 1113 odpošlje Citeaux kolonijo redovnikov v Ferte, leta 1114

v iPonitigny, leta 1115 v Clairvaux s svetim Bernardom kot opatom- na čelu,

ter istega leta v Morimund. V tej smeri je šel razvoj dalje, tako da je leta

1130 že 39 samostojnih opatij; ob resignaciji sv. Štefana doseže red številko

70. Citeaux nosi naslov „mati in glava reda“, prvi štirje njegovi samostani

pa ,,glave linij". Prvi izpadi iz Citeauxa gredo v smeri severovzhoda. Mori¬

mund se je pomaknil najdalje v tej smeri na mejo med Burgundsko in Lota-

ringijo ter je postal izhodiščna točka za nemške dežele in dalje na vzhod na

slovanska ozemlja češke in Poljske; njegov prvi opat je postal -brat nad¬

škofa iz Kolna. Leta 1124/25 je vstopilo 15 mladeničev najvišjega »nemškega

plemstva, med njimi sin avstrijskega vojvode, sin koroškega vojvode in

drugi"16 . Morimund je imel na generalnem kapitlju poleg prvih štirih vedno

privilegirano stališče ter veljal za vizitatorja nemških in sosednih samostanov.

15 Leo Santifaller, Die Urkunden der Brixner Hochstifts-Archive, Innsbruck 1929, str. 40»

— Hugonova listina z dne 31. 10 1120.

16 Manrique, Annales Cist., str. 171.

63



Temelj redu tvori pravilo sv. Benedikta in se v tem pogledu nič ne

Tazlikuje od benediktinskega. V mnogočem pa se je praktično samostanska

disciplina odtrgala od prvotne zamisli sv. Benedikta, ki jo je podal v Pra¬

vilu: tujega se smatrati tokovom posvetnosti in v resnici iskati Boga (cap.

58). Prvi menihi v Citeauxu so se vrnili na Pravilo najprej glede obleke: v

teku časa je prišlo „v modo“ barvanje obleke, medtem ko so novi imenibi

naravno, nebarvano volneno obleko privzeli po smislu smernic sv. Benedikta,

naj bo vse neizumetničeno in preprosto. Tako se je novega reda prijelo ime

„sivi menihi"17. Po odhodiu' opata Roberta nazaj v Molesme so s prvim, last¬

nim opatom Alberikom redovno življenje in disciplino naslonili natančno na

Pravilo sv. Benedikta in neskladnosti odstranili z izdajo „Instituta mornar

charum cistereiensium de Molismo venientium". Že tačas je bil Štefan Har-

ding duša novega oblikovanja. Posebno pa se je Štefan pokazal kot organi-

zatorni talent, ko je bil po Alberikovi smrti izvoljen za opata. V teku 24 let,

ko je bil opat osrednjega samostana in obenem generalni opat vsega reda

(70 samostanov), je izpopolnil „Instituta“ tako, da je ob resignaciji mogel

zapustiti nasledniku dovršen zakonik ustroja vsakega samostana „Instituta

ffeneralis capituli apud Cistercium“. Instituta so forma redovne discipline

na osnovi regnile. Zakonodajno telo, ki formira samostan, je vsakoletni sesta¬

nek vseh opatov, čigar duša je opat iz Citeauxa. Ko je konec oktobra leta

1119 bilo ustanovljenih že dvanajst novih samostanov, so si opatje s sv. Šte¬

fanom na čelu izdelali drugi zakonik, „Carta cwritatis“, kar je papež Ka-

list II. potrdil 23. decembra 1119. Carta caritatis določa odnose posameznih

samostanov do osrednjega Citeanuca in jih poveže v eno telod*

17 Solnograjski nadškof Konrad imenuje v ustanovni listini vetrinjske redovnike ,,ordo mo-

nasticus illius dumtaxat institutionis que vulgariter griseorum monachorum appellatur**—

MC III, str. 298. Tudi Majnard, goriško-tirolski grof, imenuje še leta 1277 stiške redovnike

„das Closters ze Sytich des Grauen ordens** — rkp. 650 (zadnja stran) v dun. drž. knjižni¬

ci. Generalni kapitelj je sicer prepovedal vsako drugo imenovanje, kakor n. pr. „candidus

ordo** (Canivez, Statuta III, str. 235 k letu 1286), „vel ordinem sancti Bernardi vel

griseum aut album Ordinem** (Canivez, Statuta V, str. 570 k letu 1487), temveč ,,ordinem

cisterciensem** (Canivez, Statuta I, str. 211 k letu 1197).

18 Pojem cistercijskega reda podajajo v celoti „Consuetudines‘* ali „Usus“ — šege ali usta¬

ljeni običaji. Dr. J. Turk je v obširni razpravi „Cistercii statuta antiquissima“ (Ana-

lecta S. O. Cist., 1948) na podlagi rkp# št. 31 ljubljanske vseučiliške knjižnice »Consue-

tudines cistereiensium** kot najstarejšega tovrstnega rokopisa ugotovil originalni tekst

tako „Instituta“ kakor tudi „Carta cairitatis**. Consuetudines v ljubljanskem rokopisu

obsegajo štiri samostojne dele: 1) zgodovinski nastanek, dokumentiran z juridičnimi

pričami ter stremljenje začetnih petnajstih let po lastni formi; 2) Carta caritatis; 3)

Instituta generalis capituli apud Cistercium; 4) Capitula ecclesiasticorum officiarum.

Dr. Turk pravilno sodi na podlagi ljubljanskega rokopisa, da so Instituta sestavljena iz

štirih oddelkov: prvi do številke deset, drugi od enajst do osemindvajset, tretji od devet¬

indvajset do devetintrideset, četrti od štirideset do sedeminosemdeset. Ta delitev

.je nakazana tudi v statutu generalnega kapitlja iz leta 1218 (Canivez, Statuta capitulo-

rum generaliun* I, str. 486, n. 7): „Sententia de non adducendis equis ad Capitulum

generale, sicut in quinta Distinctione VI Capitulo continetur, firmiter teneatur**. Gor¬

nji odlok vsebuje peta točka četrtega dela »Instituta generalis capituli** (takoča št. 44).

Tako so vse ustaljene redovne odloke in navade — Consuetudines delili na sedem po¬

glavij : 1. distinctio: Super exordium cisterciensis cenobii I-XVIII; 2. distinctio: Super

cartarrt caritatis I-XI; 3. distinctio: Super instituta generalis capituli apud Cistercium

I-X, odloki do leta 1119; 4. distinctio: XI-XXVIII; 5. distinctio: deset odlokov brez te¬

kočih številk; 6. distinctio: celota s svojimi tekočimi številkami I-XLVIII; 7. dis-

ilnctio: Incipiunt capitula ecclesiasticorum officiorum I-CXXIII.

64



„Instituta generalis capituli" določajo novemu samostanu vse, kar je

lastnega redovni miselnosti. Določajo kraj : V mestih, .gradiščih in vaseh se

samostani ne smejo postavljati, temveč le v krajih, odmaknjenih od ljudske¬

ga prometa.19 Določajo čas: Prej) naj še redovniki ne nastanijo — in sicer

dvanajst menihov z opatom kot trinajstim —, dokler niso urejeni regularni

prostori: oratorij, obednica, spalnica, gostišče in vratarnica; dokler niso

razpoložljive potrebne knjige: misale, regula, zbirka predpisov, psalterij,

himnarij, kolektanej, berilnik, antifonar, gradual^ in dokler ni poskrbljeno

za časne potrebe, da se lahko preživljajo in takoj začno izpolnjevati regulo20 .

Ozirajo se tudi na način: če želi kak duhovnik ali laik podariti kraj kot

podlago opatije, opat zaprošenega samostana to lahko sprejme, če se mui zdi

kraj prikladen21 ; drugič zopet: če hoče kak opat zaradi narasta svoje dru¬

žine ustanoviti opatijo, naj najprej poišče opatiji primeren kraj, ga pregleda

z dvema najbližjima opatoma ter se naj po njunem nasvetu odloči; ko je na

tak postopek ustanovil opatijo, naj oskrbi redovnike, ki jih je tja poslal,

ali sam osebno ali po zanesljivi osebi z vsem potrebnim, da jim ne bo treba

beračiti ter tako zanemarjati božjo službo22, če kdo podari kraj za ustanovitev

opatije, ga ne sme prevzeti* prej, dokler za gotovo ne ve, da je oddaljen od

drugih redovnih opatij vsaj. deset burgundskih milj; če pa je na tistem

prostoru že kaka redovna zajednica, ga sme sprejeti le z dovoljenjem gene¬

ralnega kapitlja22. Če hoče kak opat ustanoviti novo opatijo, mora imeti

60 menihov z obljubami ter dovoljenje generalnega kapitlja24. Če želi opat

ustanoviti novo opatijo, naj to predlaga najprej svojemu kapitlju in šele nato

nadškofu, oziroma škofu25. Poleg tega ima tudi še Carta caritatis odlok

19 Citati 19-27 so vzeti iz rokopisa št. 31 Univerzitetne knjižnice v Ljubljani, najstarejšega

te vrste, priobčenega v Analecta sacri ordinis cisterciensis, VI (1950), Fasc. 1-4. Pri¬

merjaj podrobnejšo razpravo o „Instituta“ in „Carta caritatis" prof. dr. J. Turka v

Analecta S. O. Cist., IV (1948) ter istega avtorja o „Carta caritatis" v Analecta, I

(1945), str. 11-61 (latinski prevod prvotne Karte karitatis, izdala Akademija znanosti in

umetnosti, Ljubljana 1939). — C. Is In civitatibus, castellis, villis nulla nostra con-

struenda sunt cenobia, sed in locis a conversatione hominum semota.

20 c. 12: Duodecim monachi cum abbate tertio decimo ad cenobia nova transmittantur nec

tamen illuc destinentur, doneč locus libris, domibus et necessariis aptetur, libris dum-

taxat missali, regula, libro usuum, psalterio, hymnario, collectaneo, lectionario, antipho-

nario, gradali, domibus quoque oratorio, refectorio, dormitorio, cella hospitum et porta-

rii, necesariis etiam temporalibus, ut et viverO et regulam ibidem etatim valeant observare.

21 c. 23: Si clerici vel laici locum aliquem ad honorem Dei construxerint illumque locum

alicui cenobiorum nostrorum, quatinus ad abbatiam proficiat, concedere voluerint ab-

basque illius cenobii, a quo consultum flagitant, locum habilem prospexerit, suscipiat

illum, si voluerit.

22 c. 30: Si quis abbas crescente numero tratrum abbatiam edificare voluerit, primo locum

abbatie aptum perquirat, deinde cum duobus abbatibus šibi vicinioribus, si tamen suus

abbas longe terrarum intervallo ab eo remotus fuerit, ostendat et quod consilium super

hoc šibi dederint, faciat. Quot si audito eorum consilio abbatiam fecerit, aut necessaria,

quibus indigent fratres, quos miserit, ipse eis provideat aut talem hominem querat,

qui hoc implere diligenter sufficiat, ne, cum divino servicio debuerint vacare, necessi-

tate compulsi cum dedecore compellantur mendicare.

23 c. 33: Si cui locus ad abbatiam construendam oblatus fuerit, non presumat accipere, nisi

prius eum distare a ceteris abbatiis ordinis decem leugis Burgundie pro certo cognoverit.

Si tamen ibi congregatio fuerit, per assensum Cisterciensis abbatum capituli illum

poterit accipere.

24 c. 37: Nullus de abbatibus nostris locum ad abbatiam faciendam accipiat, nisi prius

sexaginta habeat monachoe professos et hoc licentia generalis capituli.

25 c. 38: Nullus propter iussionem archiepiscopi vel episcopi generale capitulum dimittere

presumat, sed si sanus est ceteris occasionibus postpositis venire contendat; non quod

65



generalnega kapitlja iz leta 1120: Na pobudo opata Štefana je bilo sklenjeno,

da se na noben način ne sme v kaki škofiji ustanoviti opatija, dokler škof

ne (pristane na potrjeni federativni dekret (Carta caritatis); to zaradi tega,

da ne pride do nepotrebnih nesoglasij med škofom in redovniki2«. Dalje dolo¬

čajo še Instituta, da naj bo po zgledu Molesma vsak samostan posvečen

Materi božji, Kraljici nebes in zemlje (c. 18). (Prepovedane so skulpture

in stenske slikarije; križi so dovoljeni le leseni in poslikani (c. 20). Izven

samostanskega vhoda naj se ne postavljajo stanovanjska poslopja, razen

hlevov za živino (c. 21). V hišah, ki jih ima samostan v vasi, gradišču ali

mestu, naj menih ali konverz ne stanuje (c. 73). Menihi se preživljajo z

ročnim delo*i; ,poljedelstvom in živinorejo, za kar sme imeti samostan v

lasti vodo, gozd, vinograd, polje, ozemlja, odmaknjena od svetskih bivališč;

v to svrho sme imeti pristave — ne nad dan hoda oddaljene, ki jih uprav¬

ljajo konverzi (c. 6). Redovni diuh sam po sebi izključuje last cerkve, ol¬

tarjev, pokopališč, desetin tujega dela ali užitka, vasi, vaščanov, zemljiških

davkov, obrtniških ali mlevskih dohodkov in temu podobnega (c. 9).

Takšna so redovna določila za ustanovitev samostana, ustaljena že

predno je patriarh izdal ustanovno listino (leta 1136). Naznačene so štiri

.možnosti: 1) Če je podarjen že zgrajen samostan, ga zaprošeni opat lahko

sprejme, če odgovarja določbam. 2) če je podarjen le kraj za ustanovitev

samostana, mora biti ta kraj od sosednje redovne opatije v določeni oddalje¬

nosti. 3) Če je podarjen le kraj, pa je tam kakšna redovna zajednica, mora

dati dovoljenje generalni kapitelj. 4) Če pa opat sam želi poiskati kraj,

mora ogled izvesti v spremstvu dveh sosednjih opatov. K temu pride še to:

izhodiščni samostan mora imeti vsaj 60 redovnikov, novi poleg opata dvanajst;

regularni prostori, knjige, zadostna življenjska podlaga, škofov pristanek

na redovno ustanovo, nakar je ustanovitev izvršena. Ustanovna listina je

le tradicionalno dokumentiranje dejanskega stanja pred javnostjo27.

Evidenčno stanje novih ustanov je vodil kantor iz Cistercija. Katalog

samostanov ali tabula je bil važen, ker so opati na generalnem kapitlju za¬

vzemali prostore po starosti samostana. P. L. Janauschek je v svoji monumen¬

talni izdaji zbral izredno število dostopnih starejših in mlajših rokopisov2«.

V njih je ustanovitev Stične zabeležena z letnico 1135 in 1136. Novejše

(17. stol. in dalje) tiskane statistike, dalje starejše rokopisne iz sosednjih

samostanov (Rein, Heiligenkreuz, Stams, Aldersbach) iz srede 15. stol.,

kakor tudi katalogi Ebracha (genealogijska vrsta: Morimund — Ebrach —

Rein — Stična) imajo leto 1135; manjše število zapadnih rokopisov iz 14.

debitam obedientiam prelatis nostris denegemus, sed quod in ordine nostro tenere sta-

tuimus, observare debemus. Et ideo, sicut alias scripsimus, cum quis abbatum abbatiam

construere voluerit, primo hoc capitulo ac deinde archiepiscopo vel episcopo diligentes

ostendatur.

26 Uvod v Carta caritatis: Antequam abbatie cistercienses florere inciperent, domnus Ste-

phanus abbas et fratres sui ordinaverunt, ut nullo modo abbatie in alicuius antistitis

diocesi fundarentur, antequam ipse decretum inter cisterciense cenobium et cetera ex

eo nata exaratum et confirmatum, ratum haberet et confirmaret, propter scandalum

inter pontificem et monachos devitandum.

27 P. L. Janauschek, Originum cisterciensium,' str# 247 in 302 (318) je pogrešil, ko piše

Kostanjevici ustanovno leto 1248, ko je vojvoda Bernard izdal popravljeno ustanovno

listino, čeprav je bil isti izdal že leta 1234 ustanovno listino (MC IV, str. 375) ter na¬

stopa opat Gotfrid že 8. 1. 1247 (MC IV, str. 345, 346).

28 Originum cisterciensium, izdala Dunajska Akademija 1877.

66



in 15. stol. ima letq 1136. Trije najstarejši rokopisi (francoskega porekla)

imajo: dva! leto 1135 (rkp. B iz prve polovice 13. stol., Bi ok. leta 1247),

eden, leto 1136 (rkp. P iz 13. stol.). Generalni kapitelj je leta 1217 in 1218

zahteval zaradi nesoglasij pri precedenci, naj cistercijanski kantor napravi

nov genealogijski seznam29. Prav tako imajo stiski kronisti dvojno leto:

1135, ko se je vselil konvent, ter 1136, ko je prišel prvi opat; sicer smatrajo

leto 1135 kot pravo ustanovno leto. Razhod v letnicah ne povzroča Peregrintva

listina („ustanovna“) iz leta 1136, temveč dvojno pojmovanje ustanovitve.

Po določbi točke 12 Instituta generalis capituli je ustanovitev izvršena, ko

se v regularne prostore vseli konvent dvanajstih redovnikov z opatom kot

trinajstim ter takoj začno z redovnim življenjem. V Stično se vseli konvent

in začne regularno življenje leta 1135, drugo leto pa šele pride opat. Upra¬

vičenost trditve, da je Stična ustanovljena leta 1135, se bo jasneje pokazala

pozneje pri razpravi o prvem opatu.

OZADJE USTANOVITVE STIČNE

I. ZGODOVINSKA POROČILA O STIŠKIH POČETKIH

Ustanovitev Stične zaključuje letnica 1136, ko izda oglejski patriarh

Peregrin uradno ustanovno listino. Tlako v ustanovni listini, kakor v drugih

zgodovinskih virih je nakazana daljša doba ustanavljanja in priprav. Naj¬

prej bomo skušali osvetliti p^ve početke stiske cisterce, nje zamisel in udej.

stvitev, skrajni obrobek njene zgodovine; ob njih dobiva tudi megleni obris

slovenske zgodovine dvanajstega stoletja vsaj nekaj jasnejših potez. Ozadje

ustanovitve, to je zamisel in nje ©stvaritev, sloni na določenih osebah, ča¬

sovnih in krajevnih prilikah, ter obsega notranje in zunanje momente.

Vire, ki podajajo ozadje ustanovitve, razdelimo v domače in tuje. Po

njih je početek Stične naslednji:

1. Ustanovna listina. Ta podaja zunanje in notranje ozadje: zunanje

nakazuje v načinu pridobitve posesti ,,,Žitik“, ki se je izvršila v pripravljalni

dobi; notranje pa tvorijo verske potrebe dežele, saj vpoklic cistercijanskih

redovnikov patriarhu enoglasno svetujejo cerkveni krogi, ki imajo na skrbi

slovenski živelj.

2. Jasneje podaja tako zunanje kakor tudi notranje ozadje tradicija, ki

so nam jo ohranili kronisti 17. in 18. stoletja: pisca rokopisov 10550 in

7250 ter p. Pavel Pucelj in p. Ignacij Fabiani.

a) Rokopis 10550 (f. 1).; „iStična začenja v letu 1135, ko je sv. Bernard

najbolj slovel ter je red domala po vsem svetu razpošiljal svoje člane. Pa¬

triarh Peregrin ni za svoj patriarhat zaman zasnoval velikega upanja v ci¬

stercijanih, zlasti ker je moralo takratno krščanstvo v teh slovenskih deže¬

lah šele orati trdo ledino; bil je prepričan, da bo cistercijanska pomoč komaj

29 Canivez, Statuta I, leto 1217, n. 76: Quia in tabula, in ijua notantur nomina abbatiarum,

videntur esse discordia de tempore abbatiarum, volumus ut nova et certa fiat. Visita-

tores... in sequenti capitulo certitudinem reddant cantori Cisterciensi; leta 1218, n.

8: Praecipitur omnibus abbatibus, ut abbatiarum suarum tam nomina quam aetates

nec non et kalendas insequenti Capitulo cantori Cistercii studeant declarare.

67



spreobrnjeni narod učinkoviteje vzbodrila za krepostno življenje in ga utr¬

dila v veri. Z njimi kot svojimi pomočniki je računal, da bo dosegel verski

podvig. Prostor za ustanovo je dobil potom zamene od treh bratov, ki se za

dediščino niso mogli sporazumeti, ter se odločil, da tu zgradi .samostan,; to

se je zgodilo leta 1135, ko je sv. Bernard s pretresljivim dogodkom pridobil

za papeža Inocencija akvitanskega vojvodo Viljema, dotlej nespravljivega

protivnika rimske cerkve in njenega poglavarja/1 (f. 2): „Stično je ustanovil

Peregirin leta 1135 pod papežem Inocencijem II. in za življenja sv. Ber¬

narda, svojega iskrenega prijatelja. Povod za izbiro kraja je dal spor treh

bratov za posestva v kraju, kjer je sedaj samostan; patriarh Peregrin je

posestvo ocenil ter vsakemu dal odgovarjajoči delež, kraj pa določil za novo

kolonijo iz Reina poklicanih cistercijanov; vendar pa o prvem opatu trdijo

stari spisi, da ga je iz Francije poslal sam sv. Bernard. To je bila prva re¬

dovna naselbina na Kranjskem. Sicer nekateri navajajo zanesljivo tradicijo,

da je pred Stično obstajala na Bajnofu neka manjša redovna zajednica be¬

nediktincev oziroma eelestincev, ki jo je ustanovitelj Stični utelesil; kdaj in

kdo naj bi jo bil ustanovil, ni povedano." (f. 61): „Pod papežem Inocen¬

cijem II. in cesarjem Lotarjem II. je Peregrin ustanovil in zgradil Stično

v začetku julija leta 1135; za njunega časa so prišli prvi redovniki iz Mori-

munda, kot se zdi, da mestoma trdijo beležke in rokopisi starih očetov."

(f. 62) : ,,Peregrin je podaril šentviško župnijo (sc. leta 1145), kjer so tri leta

stanovali iz Moriimunda došli redovniki, dokler ni bil samostan dograjen."

b) Rokopis 7250: „Stična je prva redovna ustanova. Ustanovil jo je

še za življenja sv. Bernarda patriarh Peregrin. Kupil je pristavo od treh

bratov — za njo so se pričkali — ter jo iz naklonjenosti in na ljubo sv.

Bernardu izročil cistercijanom; kmalu nato je sv. Bernard poslal iz Fran¬

cije enega svojih redovnikov, ki je hkrati prvi stiski opat — sicer hočejo

nekateri trditi, češ da je bil prvi opat prevzet iz Reina."

c) Sartorij iz leta 1708 — iz Stične prejeto poročilo: „Stično je leta

1135 ustanovil Peregrin, dober znanec sv. Bernarda. Povod in priliko za iz¬

biro kraja za nov samostan je dal takratni pravni spor. ki so ga imeli trije

bratje med seboj za posestvo, na katerem sedaj stoji samostan." V ostalem

se domala dobesedno ujema z rkp. 10550, f. 2.

č) Pucelj — kakor morem po spominu presoditi — se v glavnem strinja

z rkp. 10550. Podaja pa v samostojnem odstavku letnico 1132 kot zgodovinsko

dejstvo, ko so prišli prvi redovniki, namenjeni za Stično, ter se naselili v

Šentvidu, dokler ni bil samostan zgrajen.

d) Fabiani (Fidler, Austria Sacra, V, 117): „Kar se tiče nastanka

Stične, je njena prednost v starosti; saj spada njen početek skoro v čas

redovnega nastanka. Trdijo celo, da so prvi redovniki prišli že leta 1132 —

iz prastarega Reina — in se nastanili v Šentvidu, dokler ni ustanova dobila

oblike samostana, da so takoj mogli začeti redovno življenje... Kar je na

osnovi stiskih listin o izvoru samostana še vredno objaviti, je v glavnem

naslednje: za njen izvor in zgradnjo se imamo zahvaliti redovnemu ustano¬

vitelju sv. Bernardu, ki mu je iskreno prijateljstvo s patriarhom Peregri-

nom dalo v roke priliko, da je le-temu ustanovitev samostana nasvetoval'

ter ga podprl."

2. Od izvenstiških virov prideta v poštev le cistercijanska samostana

Rein in Vetrinje; iz kostanjeviškega samostana, ki je bil stiškemu najbližji

68



sosed, ni ohranjenega ničesar o stiskih početkih, Valvazor pa je uporabljal

stiške zapiske.

a) Reinski kronist Lehr (Diplomatarium, rokopis iz leta 1770, I, str.

80) : ,/Ustanovno leto je 1135. Temeljni kamen je položil patriarh Peregrin,

iskren prijatelj- sv. Bernarda. Ker je takrat Rein že kar lepo cvetel, si je

ustanovitelj Peregrin odtod izprosil prvih učiteljev kreposti." Nato povzema

iz Sartorija, „da je prvega stiškega opata sv. Bernard poslal iz Francije. Nato

so bili poklicani redovniki, ki so že nekaj časa bivali pri Gradcu." Končno

navaja ,,-iz stiške vrste opatov, ki pravi: Sv. Bernard je napravil srečno

izbiro, ko je poslal iz Francije prvega opata Vincenca; ta je prevzel vodstvo

iz Reina došle kolonije, ki je tri leta stanovala v Šentvidu, dokler ni bil

samostan zgrajen-."

b) 'Vetrinjski opat Janez (1312-1345) v Liber eertarum: „Leta 1132

je patriarh Peregrin ustanovil- Stično iz posestev, ki jih je na Kranjskem

imela oglejska Cerkev."

Kot nastopna leto prvega stiškega opata, Vincenca, podajajo vsi stiski

kronisti brez izjeme leto 1136.

Če n-a kratko povzamemo zgodovinska poročila in tradicijo o ozadju in

nastanku Stične, dobimo naslednjo sliko: 1. Patriarh Peregrin hoče med

Slovenci -dvigniti versko življenje. 2. Pride v stik s sv. Bernardom, ki mu

nasvetuje cistercijanske redovnike. 3. Kraj, ki ga -dobi od treh plemiških

bratov, je spornega značaja. 4. Leta 1132 pridejo prvi redovniki deloma iz

Morimunda, deloma iz Reina, kateremu je Stična podrejena. 5. Ustanovitev

je izvršena leta 1135. 6. Prvega opata pošlje iz Francije, iz Morimunda, sv.

Bernard. 7. Prvii opat nastopi leta 1136.

Najprej se moramo na osnovi splošne zgodovine prepričati o verodo¬

stojnosti tradicije: ali je možno gornja iztrgana poročila o pripravah in

ozadju stiške ustanove umestiti v odgovarjajoči prostor zgodovinskih doga¬

janj-, in sicer tako, da vsaj glavna- m-it poročil poveže stvarna dejstva v ce¬

lotno omrežje. V stiško ozadje so vpleteni papež Inocencij, sv. Bernard in

patriarh Peregrin. Predvsem je treba razviti čim jasnejšo sliko vsake od

treh nastopajočih osebnosti. Ker je podano leto 1132 kot začetno v stiski

ustanovi, ter je Peregrinova zamisel v tem letu že dobila meso in kosti,

bi moralo biti težišče ozadja med letom 113-2 m Peregrinovim nastopom. Ča¬

sovno si gornje tri osebe -slede: Bernard, Inocencij, Peregrin; zato bomo sploš¬

na zgodovinska dogajanja podali ,po tej zaporednosti.

1. Cistercijani in sv. Bernard30 .

Središče in izhodišče cistercijanskega reda je samostan Citeaux, ležeč

v središču francoske Burgundije. Izločil se je -bil iz benediktinskega samo¬

stana Molesme. Namen opata Roberta, ki 21. III. 1098 z 21 sobrati napravi

exodus iz Molesma, je: povratek k idealu redovnika, kakor ga je zamislil

sv. Benedikt v Pravilu. Neskladnosti tačasne benediktinske observance s

Pravilom je podal leta 1127 sv. Bernard v Apologiji, ki jo je naslovil na

benediktinskega opata v St. Tierry, Viljema. Kako globoko si je zamislil

redovno reformo opat Robert, ni znano, ker je bila njegova vlada v Citeauxu

30 Za ta odstavek uporabljam Manrigue, Annales, ter Vacandard-Sierp, 1897 (zadnja iz¬

daja v Parizu 1920).

69



le enoletna. Prvi opat samostojnega Citeauxa, Alberik (1099-1109), je šel

v čisto kontemplacijo in pretrgal vsak stik s svetom. Njegov naslednik, opat

Štefan Harding (1109-1133), je šel v tej smeri dalje. Giteaux — „Novi sa¬

mostan" je zaradi skrajno stroge discipline ostal osamela oaza, brez na¬

raščaja. V veliko presenečenje vse javnosti vstopi v začetku 1. 1112 sv. Ber¬

nard v spremstvu 30 tovarišev. To pomeni začetek cistercijanske ere, o ka¬

teri je konec 12. stoletja šla sodba „omnia Cisterciensium erant“. V naslednjih

dveh letih mora Citaaux ustanoviti že dve novi točki, v letu 1115 pa skoro

hkrati dva nova samostana, Clairvaux in Morimund, ki pri .stiškii zamisli

igrata važno vlogo.

Morimund, ki leži na meji med Burgundom in Lotaringijo, v obmejnem

pasu med romanstvom in germanstvom, je redovnemu razcvetu doprinesel

dragocen obulus. Z njim so se odprla „vzhodna vrata" močnemu dotoku

poklicev iz nemških in slovanskih dežel. Citeaux ,mu. je poveril vlogo nosilca

cistercijanske ideje na vzhod takoj ob ustanovitvi leta 1115, ko je postavil1

za prvega opata Arnolda, ki je bil nemškega porekla. Leta 1123 je že usta¬

novil prvi samostan na nemških tleh ob Renu (Kamp pri Kolnu), leta 1127

pa drugega čez Ren (Ebrach pri W(irzburgu). Leta 1127 je v Morimund

vstopilo 16 dijakov pariške univerze, ,ysamih plemiških oseb iz nemških

provinc", med njimi Henrik, gin koroškega vojvode, ki je pozneje posredoval

za ustanovitev Vetrinja (1141/42), Oto, sin avstrijskega mejnega grofa,

ki je sodeloval pri ustanovitvi sv. Križa pri' Dunaju (1136/36), sin morav¬

skega grofa in drugi. Sočasni kronist Radevik poroča, da je vseh 16 doseglo

odličnejše službe31.

Vodstvo Clairvauxa je opat Štefan izročil 25 letnemu Bernardu. Po

„sv. Bernardu iz Clairvauxa“ je cistercijanski red prišel do vloge, ki jo

moremo upravičeno imenovati nekaj enkratnega v zgodovini redovniištva.

Že preimenovanje kraja Pelin-dol (Valee de 1’Absinthe) v Jasni-dol (Clair-

vaux), kamor se je kolonija dvanajstih redovnikov s sv. Bernardom nasta¬

nila, daje slutiti širino Bernardove duše, ki meri jasnost daljave.

Če naj razumemo bliskoviti razmah in odločujoči poseg, ki ga je cister¬

cijanski red imel na vse javno in zasebno življenje 12. stoletja, moramo pri¬

znati osebnost sv. Bernarda. To, kar je sv. Bernard pomenil, ni iz njega

napravil šele Citeaux; tu je le dozorelo in se sprostilo, poplemenitilo v ci-

teaujski kontemplaciji, kar je v njem že raslo. Opat Štefan Harding je

poosebljen asketski lik: umik pred svetom in vdor v kontemplacijo v smislu

osebnega posvečenja. Bernard je živel tri leta v Štefanovi šoli. Tako v živo

se je zagnal v ideal asketa^ da mu je telo odpovedalo ter je posledice na

zdravju nosil vse življenje. Kot dva neskladna pojma sta si na eni strani

kontemplativni asket Štefan, nosilec reda, na drugi strani borbena dejavnost

reda z zasedbo številnih škofijskih sedežev ter z viškom v zasedbi uprave

celotne Cerkve (papež Evgen 1145-1153) in v podvigu križarske vojske

(1147). Smemo trditi, da bi cistercijanski red, če bi začetno krizo sploh

prestal, ostal kartuzija po pravilu sv. Benedikta, če bi vanj ne bil stopil

sv. Bernard. Aktivnost, do katere se je red povzpel, je delo in nehotena re¬

forma ,sv. Bernarda. Sv. Bernard nikakor ni ustanovitelj cistercijanskega

31 Manrique, Annales I, 172; Dubois, Morimund, 56. — Oto, sin avstrijskega mejnega grofa,

je vstopil v Morimund šele leta 1132/33; glej Cist. Chr., letnik 44 (1932), Kassian Haid,

Otto von Freising.

79



reda; vendar v zgodovini pogosto srečavamo izraz „red sv. Bernarda", si¬

novi sv. Bernarda" za cistercijanski red, M hoče izraziti zgodovinsko dejstvo,

da je končno obliko dal redu sv. Bernard.

Kar je sv. Bernard bil, je bil že poprej, namreč asket in apostol. Nad¬

naravni življenjski smoter je v njem zanetila njegova svetniška mati. Po

njeni smrti in po končanih ištudijah ga je začel samostojno in premišljeno

ostvarjati. Odločil se je za strogi Oiteaux, o katerem je šla splošna sodba:

za mladega, izobraženega in poleg tega še plemiškega človeka — nekaj

nemogočega! Popolen odmik svetu, stroga spokomost, veliko molitve, ročno

delo na polju in v gozdu! »Slovo svetu" Bernardu ni pomenilo nekaj eksklu¬

zivnega, da bi iskal idealov le sam zase. Hodil je okrog kot pravi apostol

in prepričeval svojce, prijatelje in znance o potrebi duhovnega preroda in

zveličanja. »Bil je strah mater in deklet", ker je vabil mladeniče v »zloglasni

Citeaux“. V teku enega leta je za svojo namero pridobil vse svoje brate

(pet), strica, očeta tar prijatelje iz bližnje .in daljne okolice, da je narastlo

število na trideset. Imel je z njimi sestanke v domačem gradu ali v bližnji

cerkvi. V aprilu leta 1112 pride s temi tridesetimi pred Citeaux in prosi

za sprejem.

Bernardov vstop v samostan ni bil nikak zaseben umik svetu. Njegova

■želja je bila: vse pritegniti v krog nadnaravnih idealov. Leta 1115 je postal

opat s samostojnim delokrogom. Tu se je njegovo apostolstvo razbohotilo do

•višine, ki jo morejo doseči le izredni talenti. Kot opat je postal član višjega

Mera, bil svetno in bogoslovno naobražen, obdarjen s krasnim stilom in

zgovornostjo, iz vplivnega višjega plemstva, kristalno čtste nravnosti in

globoke duhovnosti. Že ob prvih .stikih s škofi in sosednjimi opati je sprožil'

versko reformo. Z Apologijo opatu Viljemu iz St. Tierryja je povzročil

potrebno redovno reformo močne in pomembne benediktinske kongregacije

'Clunjr. Bil je nepopustljiv zagovornik svobode Cerkve. Francoski kralj Lu-

dovik se je preveč vmešaval v nastavljanje škofov in opatov. Bernard je

izdal spis O življenju1 in nalogah škafov, kar je izzvalo kraljevo nevoljo do

reda. Toda ime :sv. Bernarda je bilo že tako globoko zasidrano, da se je pri

škofih samih pokazala želja po osebni in javni reformi.

V desetih letih je ime sv. Bernarda že prešlo meje dežele. Klicali so

ga na važne cerkvene sinode: leta 1128 v Troyes, da templarjem izdelajo

pravila; sv. Bernardu so poverili tajniško mesto, da izdela sinodalne določbe.

Istega leta je moral na sinodo v Arras. Naslednjega je bil klican na sinodo

v St. Germain des Preš, kjer mu je bil dan sedež poleg kralja. Vsa francoska

javnost je stala pod njegovim vplivom. Prišlo je leto 1130 is papeškim razko¬

lom. Zopet je sv. Bernardu dana odločilna beseda, kako razvezati gordijski

vozel.

SV. Bernard je čez noč dal celotnemu redu pečat javne apostolske orga¬

nizacije. V ta tok je potegnil celo kontemplativnega opata Štefana iz Ci-

teauxa. Tudi zbor vseh opatov je odobril usmerjenost Bernardovo. Leta 1124

je samostan Morimund zašel v nevaren razkroj, ko je tamošnji opat z ve¬

čino konventa samostan na svojo roko zapustil, češ da gre v Palestino. Težka

rešitev je bila izročena sv. Bernardu, ki jo je srečno izvedel ter dal za opata

svojega priorja. Ko je prišlo do nesoglasja med kraljem Ludovikom iO'

’Citeauxom, je opat Štefan poveril sestavo pisemskega odgovora sv. Bernardu.

Sv. Bernard je vzdramil vso javnost za potrebni verski prerod. Poklici

so se neverjetno množili. Kadar ir. kamor ga je vodila pet iz samostana, je

71



vedno s seboj pripeljal1 številne novince. Katoliški vladarji (Anglije, Irske,

Švedske, Španije) so prosili za njegove redovnike, ki naj v deželi dvignejo

versko življenje. Če računamo, da je sv. Bernard začel leta 1115 z 12 redov¬

niki, ter je do njegove smrti (1153) 'j samo Clairvaux ustanovil 68 samosta¬

nov, med katerimi so nekateri imeli do 800 redovnikov, Clairvaux sam pa

je imel nekako deset let pred Bernardovo smrtjo še vedno 700 članov s stal¬

nim dotokom 90-100 novincev, drži takratna sodba o cistercijanskem redu:

„Omnia Cisterciensium erant.“ Redovno vodstvo je iz upravičene bojazni,

da ne bi moglo več biti kos tej ogromni organizaciji, na generalnem kapitlju

leta 1152 celo prepovedalo nadaljno ustanavljanje. Množičen dotok poklicev

pa dalje dokazuje, da tu ne gre za posameznika, ki pod vplivom posebne

božje milosti išče sigurnejlše poti dušnemu zveličanju, marveč za splošen

verski prerod. Če smemo takratnemu cistercijanskemu posegu v versko živ¬

ljenje iskati primere' v modemih prilikah, bi mu najbolj odgovarjala Kato¬

liška akcija z ustanavljanjem jedrnih skupin, kar so takrat predstavljali

posamezni cistercijanski samostani.

Tudi papeštvo je gledalo v cistercijanskem redu versko-apostolsko silo.

Leta 1130 je papež potrdil prvega škofa Sz reda; njihovo število je v krat¬

kih letih narastlo na deset ter so bili na splošni cerkveni sinodi v Lateranu

leta 1139 močno zastopani32 .

2. Papež Inocencij /L33

V noči od 13. na 14. februar 1130 umre v Rimu papež Honorij II. Že

med papeževo boleznijo je izražal želje po tiari kardinal Peter, sin kršče¬

nega Juda, plemiške rodbine Pierleoni; temu se je protivila druga vplivna

plemiška družina, Fraiapani. Dva dni pred papeževo smrtjo je kardinal-taj-

nik Aimerik, ki je previdno motril Petrove namene, sklical kardinalski

kolegij, kjer so določili volilni odbor — vanj je bil sprejet tudi kardinal

Peter —, potek in kraj volitev v slučaju Honorijeve smrti. Še isto dopoldne po

papeževi smrti se je sestal volilni odbor — na njem sta manjkala le dva

člana, od teh eden kardinal Peter — ter izvolil kardinala Gregorija, ki si

je nadel ime Inocencij. Dve uri nato je sklical kardinal Peter svoje privr¬

žence, ki so za papeža izvolili njega, ter si nadel ime Anaklet. Anakletova

stranka je v Pierleonistih Imela močnejše orožje. Nastala je meščanska

vojska. Inocencij se je pred nasprotnikovo premočjo umikal iz poslopja v

poslopje ter 12. maja zapusti Rim; po Tiberi se usmeri proti severu in se

zateče v Piso, ki ga slovesno sprejme.

Inocencij je že 18. februarja pisal nemškemu kralju Lotarju in ga po¬

vabil v Rim, da ga bo kronal za cesarja. Čez šest dni zve Anaklet za ta

nasprotnikov korak, ter takoj tudi oh piše Lotarju slično pismo. Lotar ni

dal nobeni stranki odgovora. Oba papeža naslovita ha Lotarja začetek maja

ponovni pismii; on še vedno molči. Oba tekmeca javita svojo izvolitev tudi

francoskemu kralju Ludoviku. Zaradi Doltarjevega molka se Anaklet obrne

na Rogerja, vojvodo Sicilije, znanega nasprotnika nemškega kralja, ki pro-

32 Po tem letu je prišla v zbirko Instituta generalis capituli apuc$ Cistercium odločba 66

(27) De gravioribus culpis — glej Analecta, 1950, str. 35.

33 Za ta odstavek uporabljam: Bernhardi, Lothar v. S., 1879; Miihlbacher, Die streitige

Papstwahl des Jahres 1130, 1876; Hefele, Conciliengeschichte, V, 1886; Kleiwitz, Das

Ende des Reformpapstums und das Schisma von 1130 — DAGM 3, 1939.

72



glasi svojo vojvodino za kraljestvo. Inocencijevo pismo v Francijo je imelo

dober odziv. Kardinal-tajnSk Aimerik je bil že -pod papežem Honorijem v

stikih s sv. Bernardom in opatom Petrom iz Clunyja, dvema najvplivnejšima

osebama v Franciji, Kralj Ludovik skliče v Etampes sinodo svetnih in cer¬

kvenih' odličnikov, ki se vrši v začetku septembra. Tu je na dnevnem redu

važno vprašanje, za katerega dveh papežev naj se odločijo. Sinoda enoglasno

prepusti odločitev sv. Bernardin, ki s tehtnimi dokazi predstavi Inocencij a kot

pravega papeža. Medtem se papež vkrca v Genovi za Provenco, pride 24.

oktobra sinodo v "VViirzburg, ki prizna Inoeencija za pravega papeža. Ta,

osebni odposlanec francoskega kralja, slavni opat Suger iz St. Denisa, 'sklep

etampskega zbora. Nato papež skliče cerkveno sinodo v Clermont, ki ji

sam predseduje in jo zaključi 18. novembra.

Istočasno kot v Franciji se je obravnavalo vprašanje priznanja pravega

papeža tudi v Nemčiji. Tp je imel odločilno besedo sv. Norbert, nadiškof v

Magdeburgu. Kralj Lotar je bil1 dolgo neodločen. Končno je sklical sredi

oktobra sinodo v Wurzburg, ki prizna Inoeencija za pravega papeža. Ta

sklep prineseta na sinodo v Clermont Konrad, nadškof iz Solnograda, in škof

iz Miimstra. Nato se papež poda v spremstvu sv. Bernarda in 11 kardinalov

na pot ter načrtno obiskuje važnejše francoske škofije. V Liittiehu ima

22. marca 1131 že poprej določen sestanek z nemškim kraljem. Papež izrazi

željo, naj Lotar izžene protipapeža, nakar ga bo v Rimu kronal za cesarja.

Lotar želi protauslugo — pravico investiture; od te zahteve odneha šele na.

izrečno posredovanje sv. Bernarda. Lotar obljubi, da se k letu sredi avgusta

poda z močno vojsko nad Rim. Končno sledi izpolnitev viška Lotarjevih

želja, ko mu papež dene na glavo kraljevo (krono. Dogovorita se za novo

cerkveno sinodo, ki se je pod papeževim predsedstvom vršila v Reiimisu od

18. do 29. oktobra leta 1131. Udeležil se je je tudi sv. Bernard. Sinoda v

celoti prevzame vse kanone, ki jih je izdala prejšnja v Clermontu ter s tem

zadobe obveznost na celotnem ozemlju nemškega kraljestva. Na njej prečita

sv. Norbert kot odposlanec nemškega kralja Lotarjevo pismo, v katerem.

Lotar ponovno izjavlja Inocenciju vdanost in odločnost izvesti luttiški do¬

govor za pohod na Rim.

Lotar je prišel na kronanje v Liittich z izredno velikim številom svojih

vazalov; prisotni so bili domala vsi nemški prelati, med njimi izrečno sol-

nograjiski nadškof Konrad s svojimi podaniki. Tu je bilo tudi sklenjeno, naj

se sporni in nesi,gumi škofovski sedeži urede na podlagi clermontskih ka~

nonov.

■Sinoda v Clermontu in Reimsu izkazuje življenjsko vitalnost Cerkve.

Brez usmiljenja nastopa proti gnojnim tvorom na lastnem telesu; od du¬

hovnika in dušnega pastirja terja čisti ideal, laiški vpliv se mora iz cerkvene

uprave odstraniti, — načela, ki izžarevajo v delovanju sv. Bernarda. Med

trinajstimi kanoni govore trije’»o upravi in lasti cerkvene imovine. Kan. 3:

Odlok kalcedonskega koncila, da ,si ne more nihče postavno prilastiti zapu¬

ščine -umrlega škofa, se razširi na zapuščino klerikov sploh; kan. 6: Laik,,

ki poseduje cerkev, jo mora pod kaznijo izobčenja izročiti škofu; kan. 11:

Po dednem pravu ne more nihče zahtevati cerkve, prebende, proštije, ka¬

planije ali sploh kake cerkvene službe34.

34 Mansi XXI, 437.

73



S sinodo v Clenmontu im Reimsu sta se Francija in Nemčija enotno po¬

stavili na stran papeža Inocencija. Glavna skrb je sedaj, kako Italijo spra¬

viti do enotnosti. Papež, zaupajoč v Lotarjev vojaški pohod, predviden za

sredo avgusta leta 1132, hoče med tem pridobiti severne laške škofije.

Zato se poda začetek leta čez Alpe v Lombardijo. Tudi tu uporabi isto me¬

todo, ki se je dobro izkazala v Franciji: obiskuje važnejše škofije. V Pia¬

cenzi ima 29. junija sinodo lombardskih in ravennatskih škofov; takrat tudi

potrdi oglejskemu patriarhu Peregrinu metropolitansko oblast nad 16 ško¬

fijami in 7 opatijami. S tem prehajamo k vprašanju Peregrina, ki je škof

slovenskega ozemlja in ima pri ustanovitvi Stične prvo besedo.

3. Patriarh, Peregrin.

Zaledje oglejske škofije se še v petem stoletju razteza daleč na severo

in jugovzhod. Z naselitvijo Slovencev tvorijo odslej ti predeli njeno pretežno

prebivalstvo. Z ustanovitvijo solnograjske škofije v začetku osmega sto¬

letja, ki je bila zamišljena kot misijonsko izhodišče za vzhodne! predele No¬

rika, pride med njo in Oglejem do trenja. Karel Veliki določi leta 811 Dravo

kot mejo med obema provincama. Ta odlok pomeni razkol slovenskega na¬

roda na dvoje: Koroška, ki v verskem in narodno jezikovnem pogledu leži

pod stalno naraščajočim pritiskom nemštva, kar je na lastni koži skusil tudi

:sv. Metod, ter Kranjska kot mejna provinca nemškega kraljestva, ki je bila

iz državno obrambnih potreb posejana z utrjenimi vojaškimi postojankami —

straže ob toku Krke! Dolenjska je izrazito „dolima gradov*' —, ki jih je

vladar izročal svojim zvestim rojakom — fideles. Pozneje posega Solnograd

“tudi preko Drave v samo sredino okrnjenega oglejskega patriarhata, po¬

sebno, ko si prilasti razsežno dediščino sv. Heme med Savo, Savinjo in Sotlo,

ter Krko in. Mirenščico. Razen tega so imele na Kranjskem močna ozemeljska

oporišča še druge nemške škofije (Freising, Bamberg, Brixen). Severni slo¬

venski del je že konec 11. stoletja imel precej' redovnih ustanov, ki so po¬

magale pri verskem podvigu (Breže, Millstatt, Admont, Osoje, Šemtpavel,

Krka, Innichen); oglejski del takrat ni mogel pokazati nič podobnega ter je

vse versko življenje slonelo na župnijski duhovščini.

Oglej, apostolski sedež evangelista sv. Marka, je imel prvenstveno me¬

sto v rimskem episkopatu35, To ga je večkrat zavedlo na svojevoljna pota.

Patriarha Ulrika (1086-1121), ki se je pridružil protipapežu, sta izobčila

dva papeža zapovrstjo36. Ulrikov naslednik Gerard zavzame istotako pa¬

pežu sovražno stališče ter ga sinoda v Ravenni sredi leta 1128 odstavi37.

Naslednjega leta je .sedež še vedno nezaseden38.

Vprašanje, kdaj je padla odločitev za ustanovitev Stične, zavisi od

vprašanja, kdaj je nastopil patriarh Peregrin. Točen čas njegove izvolitve

ter kdo in od kod je, je zgodovinarjem še vedno uganka. V teku razprave

bomo mogli to vprašanje rešiti prav po njegovih zvezah do Stične.

Najprej skušajmo podati zgodovinski material, ki govori o Peregrinovih

početkih.

a) Dne 15. III. 1129 „nullo patriarcha existente“.

‘35 Patriarh Eberhard pravi leta 1047: „primam habeat Sedem (post Romanam) Ravenna,

secundam habeat Milanum, tertiam Aquileja“. — Gams, Series episcoporum, str. 774.

36 Italia Pontif., Berlin 1923, VII, št. 73 in 74.

-37 Italia Pontif., VII, št. 75; Hefele, V, 403.

74



b) Chronicon Mosacensis pravi, da je bil najprej izvoljen oglejski arhr

-diakon Ulrik iz oortenburške rodovine, ki ga pa rimska kurija ni potrdila,

temveč je postal patriarh Peregrin39.

c) Chronicon Patr. Aquil. prav-i: „Pelegrinus patriarcha sedit annis

XXXI. Tempore istius' Honorius II. papa fuit Aquilegia. Huius etiam tem-

pore a papa Innocentio II. coronatur Lotarius imperator cui coronationi

interfuit idem Pelegrinus et de regalibus fuit ab ipso imperatore solemniter

investitus"46.

č) Vitae patr. Aquil. ab auctore Anonymo: Peregrinus patriarcha I.

sedit annos XXXI. Tempore istius fuit Henricus II. in. Aquileia. — Nadalje

poroča isto, kar ima prejšnji Chronicon4!.

d) Vitae patr. Aquil. ab autore Bellono: In demortui (sc. Geroldi) locum

Peregrinus sufficitur, a quo Honorius II. Pontifex Maximus, quum Aqui-

lejam pervenisset, exceptus est magna veneratione. Affuit hic patriarcha,

quando Lotharus ab Innocentio II. R. pontifice, quem in pristinam dignitatem

ex Gallia Romam deduxerat, imperii coronam accepit... In castro Frisachi

Conradus Salzpurgensis episcopus et romanus Gureensis decimam patriarche

solvere sponte se obligarunt... Anno patriarchatus sui trigesimo primo na-

turae concess.it*2.

Zadnja leta zavzema (Peregrin protipapeško smer ter zapade končno

izobčenju. Umre 8. avgusta 116143. Če vlada 31 let, mora nastopiti med

S. avgustom 1130 in 8. avgustom 1131. V gornjegrajski ustanovni listini z

dne 7. aprila 1140 pravi „anmo pontificatus nostri nono.“44 Če združimo obe

štetji, bi moral nastopiti med 7. aprilom in 8. avgustom v letu 1131. Pasehini

sumi: Queste discordie (amtipapa) devono essersi sedate col prevalere in Ger.

rnaria del re Lotario II. e portarono ad una elezione concorde nella persona

di Pellegrino, figlio da Otone di Pao (Pavo) nel Trentino, che dovette avve-

nire dopo 1’aprile 1131. Nulla sapiamo sulla vita sua precedente45.

Papež Inocencij se v začetku leta 1132 poda iz Francije proti Italiji.

Veliko noč preživi v Asti (10. do 16. aprila); nato se počasi pomika po

Lombardiji, kjer obiskuje škofije, ki so ga že priznavale za papeža: 16. aprila

je v Novarri, 23. in 24. aprila v Motariji, 24. aprila v Paviji, kjer ostane

skoraj mesec dni; proti koncu maja odide v Piacenzo, kjer ga sledimo še v

začetku julija; sredi jlulija se mudi v Cremoni; 26. julija ga srečamo v

Bresciji, kjer čaka na prihod kralja Lotarja, ter od tod podvzema razna apo¬

stolska pota; v Bresciji se mudi še v začetku septembra. Konec septembra

se poda, čez Pad proti Modeni, ker se je Lotarjev prihod nekoliko zavlekel

ter je mogel priti čez Alpe v Lombardijo šele začetne dni novembra46.

Iz svojega bivališča v Piacenzi izda papež 29. junija 1132 patriarhu

Peregrinu listino, v kateri ga potrdi za metropolita nad provincialnimi ško-

38 Rubeis, Monumenta, 563 navaja listino z dne 15. 3. 1129 „nullo patriarcha Aquil.

existente“.

39 Joppi, Archeosrrafo Triestino, NS XII, 278#

40 Rubeis, Monum., Appendix, 11. — Lotar je bil kronan v Rimu 4. 6. 1133.

41 Muratori, ItaL script. XVI, 13.

42 Muratori, o. c. XVI, 41.

43 MC III, 385.

44 Kos IV, 157.

45 Storia del Friuli, Udine 1935, I, 30.

46 Papeževa pot po Lombardiji, glej Jaffe, Reg. Pontif., str. 850 sled.

75



fijami in samostani47. Zgoraj citirani oglejski kronisti poročajo, da je papež

„Honoraj II.“ — Rubeis popravlja v „Henrik II.“ — obiskal patriarha Pe-

regrdna v Ogleju, ki ga je slovesno sprejel. Papež Henrik II. ne eksistira,

Honorij II. pa pol' leta pred smrtjo ni zapustil Rima. Papežev obisk bele¬

žijo kot nekaj izrednega. Obisk Ogleju oziroma Peregrinu more napraviti

le papež Inocencij II. in sicer v času, ko obiskuje po severni Italiji važnejše

škofije. Je že po sebi jasno, da papež ne bo prezrl metropolita važne oglejske

province, ki ga je kot takega potrdil. Vacandard (I 403) pravi, da je papež

obiskal Ferraro in Benetke. Če je bil v Benetkah, je gotovo obiskal tudi

Oglej.

29. junija 1132 mu papež potrdi metropolitansko oblast. Točno mesec

pred tem, o binkoštih 29. maja, pa se nahaja na važnem sestanka v Brezah

na Koroškem, kamor sta ga bila povabila solnograjski nadškof Konrad in

krški škof Roman48. Breški sestanek omenja tudi Bellonus, a datuma ne

pove. Peregrin se v Brežah jasno predstavi kot pravni in pravoverni oglejski

patriarh, ki hoče upravne in verske posle, ki so jih predniki spravili s tira,

temeljito obnoviti. Natančno poda obris razmer, kakršne so bile v oglejski

škofiji, preden jo je on prevzel: Že dolgo nazaj je bila oglejska škofija od

vere odpadla — ab honore et religione multis retro temporibus deciderat —;

duhovščina je pozabila na svoje dostojanstvo in je bila za ljudsko dobrobit

brezbrižna; ker zlasti predstojnikov ni bilo, ni bilo učiteljev resnice; njegovi

predniki so iskali le bolj svojo slavo kakor pa zveličanje izročenih jim duš;

Peregrin je uvidel to duhovno nemarščino in začel s popolno preobnovo, saj

zato je bil postavljen — illorum negleeta vanitate cognoscere cepit ad quid

positus esset, recognita est illi iustitia sua et, quoniam de omnium šibi

commissarum cura salutem habere statuit.

Iz Peregrinovega točnega popisa položaja in svoje osebe je čutiti, da

stoji za njim papež Inocencij. Tudi škofa sta ga traktirala kot nekaj, kar je

više kot sta ona — solemniter susceptus et honorifice traotatus. Solnograj-

skega Konrada poznamo kot odločnega pristaša papeža Inocencij a proti

Anakletu.

Druga posebnost breškega sestanka je ta, da se vrši istočasno, ko ima

papež sinodo v Piacenzi, da poveže v enotnost lombardsko in ravennatsko

cerkveno provinco. Na breškem sestanku zahteva Peregrin desetinsko daja¬

tev od posesti solnograjske in krške škofije, ki jo imata na oglejskem področ¬

ju, pa jte že dolga desetletja nista dajali; pač odkar je bila oglejska škofija

v razkolu z Rimom. Pisec Vita Chunradi, ki je bil najbrž osebno na sestanku,

poroča, da je bila ta zahteva nekaj tako težkega, da bi niti apostolski ukaz

niti železna volja škofov nič ne izdala, če ne bi vmes posegla božja pomoč —

nisi divina potentia cui nichil est impossibile, sublata fuerit, nec apostolico

mandato nec episeoporum strenuosdssdma pertinaeia auferri posse credatur49 .

Ne moremo si drugače tolmačiti breškega sestanka, kakor da ga je papež

predlagal, na kar naravnost meri Vita Chunradi z besedo „pa,pežev ukaz,

— apostolico mandato". Solnograjski nadškof Konrad (1106-1147), pravi

47 Migne, Patr. lat., 179, 144-145: fratri Peregrino Aquileensi...

48 MC III, 641. — Listina se nahaja v prepisu 15. stol. v drž. arhivu v Benetkah, Con-

sultori in iure, 344. Vsebuje nekaj prepisnih pogrešk, ki jih Jaksch deloma napačno

popravlja.

49 MG Script. II, 75.

76



Vita Gnu" radi. je na sestanku v Brozah sklenil s Peregrinom večno prija-

teljistvo, ki ga z njegovimi predniki ni imel, ker so bili apostolskemu sedežu

nasprotni, kateremu pa je bil ta zvesto vdan — quasi alieni esse videbantur

a communione et gratia apostolica sedis quam ipse summa decotione diligc-

bat firmissimam ei servans obedientiam. Solnograjski tega ne bi storil, če

ne bi bil Peregrin od papeža Inocencija priznan kot njegov zvesti pristaš.

Breški binkoštni zbor je gotovo zahteval časa, predino se je mogel

na določeni dan vršiti; treba je bilo med tem obvestiti gotove plemiče, ki so

patriarhu dolgovali desetino ter jih deloma prepričati o pravičnosti desetine.

V drž. arhivu na Dunaju je kodeks iz 12. ali 13. stol. — št. 2507 —, v ka¬

terem je dvoje pisem, prvo — brez datuma — od oglejskega patriarha

Peregrina, naslovljeno na papeža Inocencija, drugo od papeža na patriarha

Peregrina, datirano iz Pavije 24. aprila. Obe pismi smatrajo za potvorbi®0.

Peregrin sporoča papežu Inocenciju, da sta ga oglejska duhovščina in ljud-

stvo soglasno s pokrajinskimi škofi izvolila za patriarha ter na sedež posa¬

dila, čeprav se je branil. IProsi papeža sedaj, naj miu1 pove, kaj naj ukrene;

v vseh stvareh se hoče ravnati le po njegovih ukazih. Papež .miu pa odgovori,

da je že davno poprej — iam dudum — slišal o njegoivd izvolitvi, pred krat¬

kim — nuper — pa se je o tem prepričal iz njegovega lastnega pisma. Izvo¬

litev potrjuje. Dalje pravi, da so njegovi predniki pred mnogimi leti želeli

videti, kar se je sedaj spolnilo, namreč, da bi se oglejska cerkev, ki se je

ločila od materinega naročja, povrnila h katoliški veri ter poslušala apo¬

stolske nauke. IPošilja mu palij (izraz nadškofovske oblasti) po svojem

legatu, duhovniku Rudolfu, ter ga z dekretom potrjuje za patriarha; zauka-

zuje vsem pokrajinskim škofom, da ga ubogajo. Če to papeževo pismo pri¬

merjamo s Peregrimovim govorom v Brežah, najdemo popolno skladnost

med njima. Trditev, da bi bili pismi potvorba — da bi si učenec v pisavi

na slepo vzel tako delikatno vprašanje in ga zgodovinsko točno podal'! —,

izgubi veljavo.

Breška sinoda je vsekakor izvedena dogovorno s papežem. Računati

moramo, da se je Peregrin prišel papežu osebno predstavit in sicer kmalu

potem, ko mu je legat prinesel potrditveni dekret. Ob tej priliki je bilo

določeno, naj imajo oglejska, isolnograjska in krška škofija istočasno sinodo,

kakor jo bodo imele lombardske in ravennatske škofije. Peregrin je papežu

moral opisati položaj, verski in gospodarski, ki ga je ob izvolitvi prejel —

ni bil nič rožnat! — ter mu predložil svojo zlamisel, kako vse to obnoviti.

Važna je papeževa beseda „že davno — iam dudum“. V njej je podana

časovna izvolitev Peregrina ter njegova versko-poiitična pripadnost. „Pred

kratkim —< nuper“ je naslonjen na „že davno — iam dudum“. „Nuper“ pa

vsebuje Peregrinove izjave o izvolitvi in o pravilni politični usmerjenosti. V

Peregrinovem popisu izvolitve sta podani dve značilnosti: 1. Na prvem mestu

je ljudstvo, nato navadna duhovščina, na zadnjem mestu šele pokrajinski škof.

je. V Brežah izžareva iz njega nek notranji odpor do višjega klera — pre-

latis51 ... gloriantibus de nominis altitudine; zagovarja preprosto ljudstvo

— populum, ki nima direktne krivde za pretekli verski razkol. Iz tega se da

50 Trditev o potvorbi je prvi izrazil Wattenbach — ostali zgodovinarji so to sodbo mirno

prevzeli, tudi naš Kos IV, 110, 111 — v Archiv f. Kunde osterr. Geschichtsquellen XIV.

(1855) 70, ki pravi, da so le šolske vaje v lepopisju.

51 Jaksch v MC III, 256 popravlja „prelatis“ v ,,prefatis“, kar iz smisla celotnega govora

ne more držati.

77



slutiti, da Peregrin doslej ni bil član višjega klera. 2. Druga značilnost

Peregrinova je njegov naslon, na ljudstvo. Ljudstvo je masa, ki valovi s

trenutnimi dogodki. Uporabimo psihološko metodo za rekonstrukcijo dogod¬

kov leta 1131! Oglejska provinca je naslonjena na nemško kraljestvo. Konec

leta 1130 prizna Francija kakor tudi Nemčija Inocencija za papeža. V

marcu 1131 sestanek med papežem in Lotarjem v Liittichu. Lotar pripelje s

seboj vse plemiške vazale, da so priče njegovemu kronanju. Lotar papežu

obljubi, da pride v avgustu naslednjega leta s trideset tisoč vojaki v Italijo

in prežene protipapeža. Skupna cerkvena sinoda v oktobru naj uredi izpraz¬

njene in razkolne škofijske sedeže. Protipapež Anaklet, kardinali in škofje,

ki so se njemu pridružili, vse te slavna sinoda v Reimsu, sredi oktobra

izobči in jih odstavi62 . V čas med Luttich in Reims moramo postaviti Pe_

regrinovo izvolitev, po nekrološkem štetju med 7. april in 8. avgust.

Papež pride v Italijo 10. aprila 1132. Veliki teden, preživi v Asti,

24. aprila dopoldne je še v Mortariji, popoldne že v Paviji, kjer se ustavi

za dober mesec. Še isti popoldan izda svoj prvi akt — potrdi oglejskega Pe-

regrina. Kdaj je prejel Peregrinovo pismo, „nuper“? Vtis imamo, da je

Peregrin takoj poslal papežu sporočilo o izvolitvi, čim je zvedel, da se nahaja

na lombardskih tleh; kakor da je komaj čakal, da pride papež. Na drugi

strani pa papež brez pomišljanja takoj potrdi izvolitev, ne išče informacij,

ali Peregrin odgovarja svojemu poklicu tako v osebno-duhovniškem zvanju

kakor v cerkveno-političnem nazoru. Papež je imel pravilno sliko o Peregrinu

že izdelano ter je ibila Peregrinova vdanostna izjava le etiketni korak. Pod

„iam dudum" — „sam že pred davnim slišal o tvoji izvolitvi", je razumeti,

da je nekdo papeža že informirali o Peregrinu. Informacije je mogel dobiti

papež le v času bivanja v Francjiji. Iz naslednjega odstavka, o stiških osnut¬

kih, je razvidno, da prideta pri tem dve osebi v poštev: ali sv. Bernard ali

solnograjski nadškof Konrad. Konrada srečamo na kronanju v Liittichu;

ali je bil tudi na važni sinodi v Reimsu (od 18. do 29. oktobra), ni mogoče

jasno reči, ker je njegov sufragan, krški škof Hiltebold, umrl deset dni pred

začetkom sinode63 in je moral poskrbeti za naslednika. Nahaja se pa nadškof

Konrad pri papežu v Clunyju 6. februarja 1132, ko je bil že na poti v

Italijo64, ter ga je najbrž vodila pot domov skozi Lombardijo; tu je tudi

prišlo do dogovorjenega sestanka o Binkoštih v Brežah — Peregrin namreč

pravi, da sta ga povabila Solnograjski in Krški, kar se je moglo, spričo

kratke dobe enega meseca, izvesti le po osebnem sestanku. S sv. Bernar¬

dom ,pa se je papež razšel po reimski sinodi.

Sklepati moramo, da je Peregrin o svoji izvolitvi obvestil solnograjskega

nadškofa kot svojega soseda, ki je poleg tega imel na oglejskem ozemlju

2>rostrano posest ter imel pri papežu in kralju pomembno besedo. S tem

pridemo pri vprašanju Peregrinove izvolitve v čas reimske sinode oziroma

v začetek meseca oktobra. Na reimski sinodi Peregrina gotovo ni bilo, ker

bi papež že takrat moral priti z njim v stik in se izjaviti ali soglaša ali ne.

Protipapež Anaklet piše „oglejskemu škofu", da ga zelo veseli, da je

oglejska škofija izročena njegovi oskrbi; uverjen je, da bo svoje bližnje in

daljnjc področje zaščitil pred oškodovanjem. V tem smislu ga opominja, naj

52 Hefele, V, 420.

53 MC I, ’l03.

54 Hefele, Grafen v. A., str. 228.

78



ne odlaša s svojo podporo za svobodo in čast Cerkve — ea propter dilectionem.

tuam monemu-s, ut Ecclesiae libertati et honori... consulere non differas.

Izrečno ga povabi, naj služi sv. Petru in njemu (Anakletu); hoče mu izka¬

zovati enake časti kakor drugim prvakom in škofom rimske Cerkve65 . Izdano

je v Rimu pri sv. Petru, brez podrobnejšega datuma. Zgodovinarji splošno

menijo, da je naslovljeno na patriarha Peregrina; le Paschini sodi, da je

najbrž namenjeno Vodalriku, ki naj bi bil — po Chronicon Mosacense —

iz oglejskega arhidiakona in prošta izvoljen za patriarha, a ga kurija ni

potrdila56. Pismo datirajo v leto 11305'''.

Anaklet se mudi v Rimu do septembra 1130; nato se poda v Južno Ita¬

lijo, kjer ga sledimo še maja 113158. če vzamemo skrajni datum, po katerem,

je Peregrin mogel biti izvoljen — nekrološko štetje —, 9. avgust 1130, -ter

zadnji, pred katerim je mogel nastopiti, 7. avgust 1131, in ju premotrimo

enkrat s stališča Inocencija, drugič s stališča Anakleta, se moramo odločiti

za leto 1131, v katerem je Anaklet gornje pismo poslal. Neimenovani pa¬

triarh je že nekaj časa na oblasti; čas treh tedinov v mesecu avgustu, do-

Anakletovega odhoda iz Rima, je premajhna doba, da bi mogli misliti na

patriarhovo neuravn-ovešenje. Dalje je v avgustu 1130 za Inocencija še-

prav malo izgledov. Po Anakletovem pojmovanju je svoboda -in čast Cerkve

že v nevarnosti. To meri na liittiški -dogovor, da bo šel nemški Lotar z

vojsko nad Rim in pregnal Anakleta. Proti papež mrzlično išče pristašev —

ad servitium B. Petri et nostrum te praeeipue invitamus, kar zopet govori

za leto 1131. Celotno pismo nudi sliko nesigumosti -novega patriarha z ozi¬

rom na Anakleta. Značilna je končno tudi Anakletova ponudba časti —

smatrati ga hoče enakovrednega drugim cerkvenim knezom —; saj- ima Oglej

že sami po sebi prvenstveno mesto v rimskem episkopatu. Ali ni to razumeti,,

kar smo že prej ugotovili, da je novi patriarh ali še tako mlad ali pa doslej

preprost klerik? Da je Anakletovo pismo pristno in naslovljeno na patriarha

Peregrina, se zdi, da govori tudi Peregri-nov-o sporočilo Inocenciju; tu pravi,,

da se hoče -držati le njegovih ukazov in smeri. Paschinijevo mnenje, češ da.

Peregrinova izvolitev izhaja naravno-st iz sporazuma med kraljem Lotarjem

in papežem Inocencijem, ne more vzdržati kritike. V tem slučaju hi bil Pe¬

regrin že takoj spočetka jasen pristaš Inocencijev ter se Anaklet do takega

gotovo ne bi 'bil obrnil s tako prijateljskim pismom. Kralj je Peregrinr. po¬

delil investituro šele po svojem' kronanju v Rimu leta 1133. Nasprotuje

pa Pasehinijeva trditev tudi1 Peregrinovi lastni izjavi, da ga je ljudstvo

izvolilo. Tudi papež Inocencij jasno pove, da on pri izvolitvi ni bil udeležen..

Iz Anakletovega pisma, papeževega „iam dudum“ in iz poznejšega po¬

dajanja o zamisli stiske ustanove, moramo sklepati, da je Peregrin izvoljen.,

sredi leta 1131.

Kdo je patriarh Peregrin?

Predno povežemo patriarha Peregrina s stiškimi početki, moramo re¬

šiti še vprašanje: kdo je pravzaprav Peregrin, odkod je prišel na tak polo-

55 Migne, Patr. lat. 179, 714. Pismo smatrajo za nepristno (Kos IV, 97).

56 Mem. štor. Forogiul X, 7.

57 Martene, Ampl. collect. I, 701; Ital. Pontif. VII, 76.

58 Jaffe, Beg. 8370-8432.

79



žaj, kakšen je njegov rodbinski priimek. Paschkii ga označuje kot „figlio

di Ottone di Pao (Pavo) nel Trentimo"59.

Oglej je spadal v severnovzhodno področje francosko-nemškega kralje¬

stva. To dejstvo je prišlo posebno do izraza leta 1077, ko je nemški kralj

Henrik izročil patriarhu Sigehardu svetno oblast nad Benečijo, Istro in

Kranjsko60 ; odslej' je njihovo težišče slovensko zaledje: patriarh Svatobor

je Sdavus . Slovan (1084/85), njegov naslednik Ulrik (1086-1121), sin

koroškega vojvode, Peregrinov naslednik zopet iz Koroške (Ulrik Trebanj¬

ski, 1161-1182). Vetrinjski opat Janez pravi o Peregrinu, da je bil zelo ce¬

njen/ na kraljevem dvoru — clarus in imperatoris curia. V zadnjem deset¬

letju iPeregrinove vlade se je nasprotje med papežem in nemškim kraljem

vedno bolj ostrilo. Med vodilnimi pristaši nemškega kralja najdemo prav

Peregrina. Njegova zvestoba kralju je šla do take skrajnosti, da ga je moral

.papež celo izobčiti.

Peregrin podaja v svojem breškem govoru tako jasno trenutni in prete¬

kli položaj oglejske škofije, njene verske in upravne razmere, karakterizira

osebe v potezah osebnega in javnega značaja, da se nikakor ne moremo spri¬

jazniti z mnenjem, češ da bi bil Peregrin sem prišel od drugod, prenešen

sem iz tujih razmer. Iz njegove izjave, da sta ga ljudstvo in duhovščina eno¬

glasno izvolila, je mogoče čitati stvarnost, da ga ljudstvo dobro pozna kakor

tudi on nasprotno svoje podanike, njihovo vernost oziroma nevernost. Tudi

njegova nastopna vnema za podvig verskega življenja v slovenskem ljud¬

stvu ga približuje temu področju kot svojemu izhodišču.

V Breže pride v spremstvu svojih cerkvenih in svetnih odličnikov, med

njimi istrski mejni grof Engelbert. V šentlambertski listini iz časa njego¬

vega bivanja v Brežah nastopa med pričami „Carbon.ius frater patriarche"61.

Ne prej ne slej ne najdemo osebnega imena „Carbonius“. Napak povzeta

notica pri Anonvmus Leobiensis62 je zavedla zgodovinarje v trditev, češ

da je Peregrin sin koroškega vojvode Ulrika (1134-ill44); temu oporeka

že Rubeis, ki ga smatra za Sponhaj.ma63 .

Ne moremo se sprijazniti z mislijo, da bi „Carbonius“ pomenilo osebno

ime. V Peregrinovem spremstvu večkrat sledimo istrskega grofa Menarda

— Megenardus de Sehvrarzenburg — Suarcemburc comes de Istria64. Pred

odhodom na križarsko vojsko leta 1147 srečamo poleg Menarda tudi njego¬

vega brata Alberta iz Labina — de Albona65. Ta dva sta v Stični zabeležena

med izrednimi dobrotniki. Pred odhodom v Palestino sta podarila samo¬

stanu celotno posest na Notranjskem; Albert je na križarski vojski padel.

Pozneje je Menard podaril še svojo ostalo last ob Krki (Draščo vas in

59 Štor. del. Friuli I, 39. — Na kakšen vir se avtor naslanja, nisem mogel dognati. Kot

neiko nasprotje gornji trditvi, se mi zdi, je njegov naslednji stavek: „Nulla sapiamo sulla

vita sua precedente.“

60 MC III, 446, 451, 452.

61 Zahn, TJB 1, 137. Originalna listina nima ne datuma ne kraja izdaje; spisana je v

solnograjski pisarni vpričo nadškofa Konrada. Zahn jo datira v ,,c. 1130“, Jacsh (MO III,

641), pa pravilno v „1132 c. Mai“.

62 Pez. Script. rer. Austr. 1, 792.

63 Monum. 564 — gl. MC III, str. 255, opomba.

64 Leta 1135 (MC I, 79) ; 1140 med pričami v gornjegrajski ustanovni listini (Kos IV, 157);

1158 (MC III, 973).

65 MC III, 844.

80



Globoko) 66 . V stiski listini iz leta 1177 pravi Menard, da poklanja imenovano

.posest v dušni blagor svojih bratov — in remedium animae suae ac frat-

rum suorum; imeti je moral torej vsaj še dva brata. V listini iz leta 1129,

„nullo patriarcha existente“, sta med pričami dva brata „Megonardus de

Suarcemburg, Pelegrinus frater, Carolus clericus.. .“67; v njej poklanjata

neka zakonca svoje zemljišče kapitlju stolne cerkve v Ogleju. Kak razsul v

uplravi in kapitlju vlada to leto, je razvidno že iz tega, da nastopa kot za¬

stopnik kapitlja preprost „clericus“; isto hoče izraziti tudi „nullo patriarcha

existente“. Prva priča je ...comes Poppo de Celse“ — iz bližine koroških

Brež —, takoj za njim brata „de Suarcemburg“; slednja rodovina je morala

biti v dobi oglejskega brezpravnega stanja vplivna.

Šentlambertska listina s patriarhovim bratom „Carbonius“ je bila spi¬

sana naknadno; priče domačega področja ®o imenovane s polnimi imeni in

priimki. Da je pri patriarhovem bratu rabil gornje ime, si moremo razlagati

le tako, da je pisen trenutno izpadlo iz spomina osebno ime, ker je bil pač

tujec, ter je vedel za priimek comes de Schwarzenburg“; tega je prevedel

v latinsko ime „Cartbonius“. Tako je patriarh Peregrin brat istrskih grofov

Menarda in Alberta iz Labina. Po smislu listine iz leta 1129 je moral biti

Peregrin takrat član oglejskega kapitlja — fratrum, sicer brez višje funkcije;

isto moremo razbrati iz Anakletovega pisma, Peregrinovega dopisa na pa¬

peža Inocencija kakor tudi iz njegovega govora v Brezah.

II. PRVI ZASNUTKI STIŠKE USTANOVE

Tradicija naslanja stiške početke na patriarha Peregrina ter preko

njega na sv. Bernarda, ki mu posreduje prve redovnike; po njih naj se v

slovenskem narodu dvigne versko življenje. Čas prihoda prvih redovnikov,

toreji nastanek Stične, je leto 1132.

Stojimo pred vprašanjem: ali je tradicija verodostojna v podajanju

treh dejstev: 1. da stremi Peregrin za obnovo verskega življenja med Slo¬

venci; 2. da sv. Bernard posreduje ustanovitev in 3. da pridejo prvi redov¬

niki v letu 1132. Iz teh dejstev izvirajo zasnutki Stične. Glavno važnost

moramo polagati na njihovo časovno opredelitev.

1. Peregrinove reformne težnje.

Prepoznanje pravega papeža Inocencija nad moralno nižje stoječim Ana-

kletom, ki je sad reformnega mišljenja in stremljenja sv. Bernarda, je s

clermont-reimsko sinodo dalo verskemu življenju razveseljiv vznik. Prizna-

66 Rkp. 10560 k letnicam 1162, 1169, 1177.

•67 Rubeis, Monum, 563. Rabim patriarhovo ime Peregrin, ker je pri nas to ime tako ustalje¬

no. Sam ima na pečatu ime Pelegrinus; v tekstu listin pa prihaja Peregrinus ali Pelegri¬

nus — n. pr. stiska listina iz 1. 1152 (Zahn, UB I, 336). — Vi stiski listini iz 1. 1177 ime¬

nuje Peregrinos naslednik, Ulrik Trebanjski, istrskega grofa Menarda svojega sorodnika—

consanguineus. Torej ista si bila patriarh Peregrin in Ulrik v sorodu. Kako blizu je

bila ta vez, je težko ugotoviti. Ulrik Trebanjski je bil v zadnjih Peregrinovih letih

kanonik v Ogleju. Ulirikov oče je Stični podaril Leskovec nad Višnjo goro; Menard je

imel Lipoglav in nekoliko sveta dalje ob Krki, Peregrin si je izbral Stično — sama ob

sebi se poraja misel, da izbira kraja za samostan sloni na neki osebni in stvarni podlagi.

81



nje in uveljavljenje papeža Inocencija je izšlo iz cerkvenih osebnosti. Laiška

pomoč (francoskega ter nemškega kralja) je podrejene stopnje. Odtod ta¬

kratna zavest Cerkve kot nekaj samostojnega; laiška moč v njej mora biti

kot pomoč ne kot nadmoč. To načelo je papež s podporo sv. Bernarda v

Luttichu jasno povedal in odločno branil proti nemškemu kralju, ki je

stremel po investituri.

Ko je Oglej prišel z Rimom v razkol ter zapadel izobčenju, je imelo to

za versko in gospodarsko upravo škofije dalekosežne posledice. Razkol je

trajal skoraj že 50 let. Najresneje je prišel do izraza leta 1111, ko je dal

nemški kralj Henrik ujeti papeža Paskala z zvestimi kardinali in ga izročil

v nadzorstvo patriarhu Ulriku. To je pomenilo nespravljivo nasprotje med

njim in solnograj skim nadškofom — res aeterni odii inter eundem patriar-

cham et archiepiscopum68. Izobčenje je podložne odvezalo od pokorščine,

dajatve desetine ter drugih obveznosti.

Peregrin je ob svojem nastopu dobil skrajno razdejano dediščino. Vita

Chunradi pripominja, da ni Oglej dobival desetine, že odkar je Konrad nad¬

škof (1106-1147). Na breški sinodi hoče sedaj novi patriarh v sporazumu

s sosednima škofoma, solnograjsklm in krškim, zopet uveljaviti pravno de-

setinsko dajatev. Na podlagi cerkvene ustanove in kanonov ima škof vrhovno

pravo nad svojimi župnijami. Desetina spada v gospodarsko-upravno pod¬

ročje. Gotovo je to vprašanje za Peregrina pomembno, saj znaša desetina,

ki jo škofa in prisotni dolgujejo Ogleju, precej tisoč mernikov — nonnulla

milia modiorum®9. Pred to gospodarsko reformo pa je Peregrin začel že

poprej z versko obnovo. Ta verska reforma seže v začetek njegovega nastopa

— ad quid positus esset.

Papež Inocencij v pismu z dne 24. aprila 1132 z veseljem ugotavlja, da

je Peregrin zacelil dolgoletno, razkoino rano, pod katero je Oglej trpel. To

je papež izvedel že davno poprej. Na eni strani moramo soditi da je bil ob¬

veščen od solnograjskega nadškofa, ki se je pri njem mudil v začetku fe¬

bruarja 1132. Na drugi strani pa moremo iz papeževega pisma razbrati, da

je moral imeti v rokah močne dokaze, da je Peregrin v zacelitvi razkola že

storil jasen korak.

Na sinodi v Brežah zahteva Peregrin priznanje desetine od posesti

solnograjske oziroma krške škofije, ki jih imata okrog Mirne in Škrljevega

(Šentruperta) na Dolenjskem™. Ker mu je desetinsko vprašanje prav na

68 Vita Chunradi, MG, Script. 11, 68.

69 MG Script. 11, 75.

70 Breška listina, ki je ohranjena le v prepisu iz 15. stoletja, imenuje kraja „de Ne et

de Hechrilde”. Jaksch. v MC III, str. 256f in v registru pušča imena krajev nerešena.

Solnograjsko-far*ški je kot dedič po sv. Hemi dobil večino njene posesti na slo¬

venskih tleh. Nemški kralj Lotar je krški škofiji potrdil celotno posest, ki jo je sv.

Hema od svojih prednikov podedovala ter dala krški cerkvi: „na Kranjskem — in Mar-

chia: Sowe et Sowne, Zotel et Niringe, et inter fluenta Copriunick, Chodnie et Ogwanie,

Chrilowe et inter flumina Gurke et Sowe“ (MC I, 58 — 10. X. 1130). Jaksch (Ergan-

zungsheft, str. 8) jo pravilno šteje med krške potvorbe — krška pisarna nudi edinstven

primer v potvarjanju listin! Pisec potvorbe je originalni vrstni red premenjal; Niringe

— Mirna spada zemljepisno k flumina Gurke et Sowe. Primerjaj listine iz 15. IV. 1016

(MC I, 50), 11. V. 1025 (MC I, 53) „inter fluenta Gurke et Souuuve sitos“, 30. XII. 1028,

1044 (MC I, 58) „Chrilouua cum aliis villis“. Prepisovalec breške listine je prvotno „ze

chrilove“ čital za Hechrilde; Mirna je kraj, ki leži ob „Nirina“ ali „Niringa“, ter

prihaja kot „Nideike“ (stiski rokopis v Dun. drž. knjižnici, št. 688 f. 183), „Nedek“,

„Neidek“ (Ne-rina; rina, rinja znači potok — Rinža v Kočevju; nemški Reun-Rein je

82



spodnjem Dolenjskem najbolj na srcu, moramo računati, da se v tem pod¬

ročju giblje tudi njegova misel verske reforme. Ozemlje okrog Mirne in Šent¬

ruperta je sicer le majhen del celotnega slovenskega ozemlja, ki ga mora v

verskem oziru dvigniti. Če se pa Peregrin z vso svojo škofovsko oblastjo

vnema za ureditev prav tega kosa ozemlja, mora biti v ozadju neko močnej¬

še gibalo,i kakor pa je samo desetina. Tu se srečamo s stisko tradicijo. Po

njej je pred Stično bila na Bajnofu — na Trški gori nad Novim mestom —

neka manjša redovna postojanka, ki jo je Peregrin takoj spočetka priključil

stiski ustanovi. Kakšen ozemeljski obseg in preteklost je Bajnof izkazoval,

bomo videli pozneje. Sedaj ugotavljamo le toliko, da leži v soseščini mimske

in šentrupertske doline ter da se ob njem stekajo solnograjski-krški ozemelj¬

ski interesi na eni strani ter ob spodnji freizinski.

Tudi ustanovna listina podaja jasno namen stiske redovne ustanove: za

podvig verskega življenja v slovenskem ljudstvu. Poleg prošnje treh laikov,

od katerih dobi Peregrin svet za ustanovo, podprejo patriarhovo zamisel

cerkvene osebnosti, ki imajo na skrbi slovenski živelj. Na prvem mestu

imenuje patriarh tržaškega škofa Detmara, ki je tačas hkrati škof pri¬

družene koprske škofije. Detmar je že iz leta 1130 znan kot odločen nasprot¬

nik Anakleta71 . Tržaški škof je osebno sodeloval pri posvečevanju stiške ba¬

zilike, pri ustanovitvi Gomjegrada; bil leta 1163 na deželni sinodi v Šent¬

rupertu — torej 1 dejansko sodeloval pri verski obnovi slovenskega naroda.

Stiško zamisel podpira tudi puljski škof. Peregrinova metropolija obsega

16 podrejenih škofij; če prispevata z nasveti le tržaški in puljski — consu-

lentibus, moramo računati, da stojita slednja dva v neposredni zvezi s slo¬

venskim ljudstvom oziroma, da imata moralno odgovornost za duhovno živ¬

ljenje slovenskega prebivalstva ter imata njuni škofiji popolno slovensko

obeležje.

Dalje mu svetuje njegov arhidiakon v Ogleju, Ulrik. Kot arhidiakon

je patriarhov namestnik pri upravljanju škofije. Ker Ulrik zagovarja usta¬

novitev Stične, nikakor ni mogel biti leta 1130/31 na strani protipapeža, kakor

hoče trditi Paschini: sicer bi ga Peregrin na tem važnem mestu ne ohranil.

Poročilo možaškega kronista, da je bil najprej za patriarha izvoljen arhi-

diakon Ulrik, ki ga pa kurija ni potrdila ter je bil zato izvoljen Peregrin, mo¬

ramo tako razumeti, da je on v času medvladja vršil posle patriarha.

IPoMic cistercijanov svetujeta tudi benediktinska opata iz Belinja in

Možača. Papež potrdi Peregrinu metropolitansko Oblast nad 16 škofijami

in 7 samostani72. Možač (Možnica) leži v Reziji, Belinje tik Ogleja. Zakaj

sodelujeta le ta dva? Ker ju uvršča v krog tržaškega in puljskega škofa,

ki imata v oskrbi slovensko prebivalstvo, moramo isti razlog iskati tudi pri

imenovanih samostanih. K temu pride še tradicija, ki poroča, da je bila

na Bajnofu redovna zajednica benediktincev oziroma „celestincev“.

Končno prosi za vpoklic cistercijanov slovenska dušnopastirska duhov¬

ščina — compluribus fratribus nostris in eodem loco divimum servitium astan-

pri nas ,,breg“ oziroma razna naselja „Breg" ob potokih!). — Svoje pravice do Mirne

in Škrljevega morajo oglejski patriarhi braniti tudi še pozneje: leta 1250 (MC IV, 2441),

1261 (MC IV, 2761) proti koroškemu vojvodi Ulriku, 1288 proti vojvodi Menardu, ki

mora Ogleju vrniti „decimas plebium Creylae, Albae Ecclesiae et Treven ... restituat

castra Nazzenvuaz... et Nedek“ (A. f. 6. G. XXIV).

71 Migne, Patrol. lat. 179, 715.

72 Italia Pontif. VII, 79: 29. VI. 1132.

83



tibus. V prvi vrsti moramo pri tem misliti na dekana v Šentvidu in župne

upravitelje podrejenih vikariatov; prav ta župnija je bila med vsemi naj¬

obsežnejša — saj je obsegala ozemlje med Trebnjem, Višnjo goro in Šmart¬

nem pri Litiji.

Iz Peregrinovega poročila in naštevanja oseb, ki so sodelovale ,pri vpo¬

klicu cistercijanov, je jasno, da so ustanovitev Stične terjale splošne, javne

verske potrebe. Ker se opira na svet višjih cerkvenih funkcionarjev, je

dalje prozorna misel, da je zamisel redovne ustanove predložil širšemu fo¬

rumu v pretres. Ta forum je mogel biti le splošna deželna sinoda. Če pri¬

merjamo Peregninovo poročilo, kako se je njegova izvolitev izvršila — duhov¬

ščina, ljudstvo, soglasno s pokrajinskimi škofi — z naštevanjem v stiški

ustanovni listini — prisostvovali so dva škofa, dva opata, številna duhovščina

z Dolenjskega, plemiški fevdniki, ti vsi so enoglasno podprli zamisel —, se

je stvar morala obravnavati na isti sinodi, na kateri je bil Peregrin izvoljen

ali vsaj' v njeni neposredni bližini.

Prožilec in jedro, okrog katerega je patriarh zasnoval ustanovitev nove

redovne postojanke, moramo vsekakor računati, da je bil prav Bajnof. Po

tradiciji je to svojo zamisel predložil naravnost sv. Bernardu. Sprejem kraja,

ki ga poseduje tuja redovna zajednica, pa po cistercijanskih določilih (Insti¬

tuta generalis capituli 33) 73 odloča generalni kapitelj; ta se sestaja letno

sredi septembra.

iPeregrin ima v svoji provinci 7 samostanov, katerih večina pripada be¬

nediktinski družini. Zakaj ne prevzame teh za versko Obnovo slovenskega

ljudstva? Izmed več vzrokov, ki so pri tem odločali, vzamemo sedaj le enega,

o katerem moremo reči, da je vrhovni — motreno s stališča takratnega

Ogleja —: ozdravitev razkola. Cistercijanski red je do leta 1129 štel 37 sa¬

mostanov. V letu 1130 sta nastala dva nova samostana (oba v septembru'!).

V naslednjih letih se jih letno namnoži nad deseta. Vanj prestopajo samo¬

stani drugih redov (regularni kanoniki, kartuzijam) ter cele benediktinske

kongregacije (iSavigny in Obazina). Sv. Bernard, ki je bil že pred letom

1130 v Franciji duša verske reforme in v vseh javnih vprašanjih nesporno

priznani razsojevalec, je na sinodi v E.tampesu, septembra 1130, podal raz¬

sodbo: Inocencij je pravi papež. To je dalo sunek za enako odločitev v Nem¬

čiji, Angliji in Španiji. Sledila je sinoda v Clermontu v novembru in v

marcu naslednjega leta v Liittiehu, kjer je bila nevarnost razkola končno

odstranjena An so razen Italije vse cerkve enotno stale na strani Inocencija.

Sv. Bernard je bil rešitelj edinosti Cerkve, kar prizna tudi papež Aleksander

v kanonizacijski buli leta 117475. Sv. Bernardu je stal ob strani celoten red.

Peregrin je prejel oglejsko dediščino, ki je bila dolga desetletja potegnjena

iz cerkvenega edinstva; posledice razkola so segale globoko v versko živ¬

ljenje ljudstva: „ker ni bilo učiteljev resnice, si je bil vsak učitelj zmote".

Kako jasno torej podaja stiška tradicija Peregrinove težnje, da „ni zastonj

73 Analecta 1950, str. 29.

74 Janauschek, Origines, str. 287: leta 1131 je enajst novih, 1132 dvanajst, 1133 enajst,

1134 sedem, 1135 trinajst, 1136 štirinajst, 1137 trinajst, 1138 štirinajst, 1139 osem,

1140 deset... 1147 enainpetdeset.

75 Specialiter autem sacrosanctam Romanam Ecclesiam, ita quondam sub gravis perse-

cutionis turbine laborantem... sustentavit, ut digne quidem omnibus ejusdem Ecclesiae

filiis in memoria habendus sit. (Brevir).

84



v cistercijanskih redovnikih kot svojih pomočnikih zasnoval upanje na verski

podvig" (rkp. 10550).

'Povrnimo se tedaj k pismu papeža Inocencija z dne 24. aprila 1132.

Peregrinova zamisel o vpoklicu cistercijanov spada v čas njegove izvolitve.

Prošnjo je poslal sv. Bernardu. Papežev „iam dudum“ izraža bolj kot ča¬

sovno preteklost osebno pravilno usmerjenost novega patriarha, ki ne le da

z besedami izjavlja svojto enotnost z Inocencijem, ampak podaja še močnejši

dokaz v prošnji za cistercijanske redovnike. Oseba pa, od katere je papež mo¬

gel to zvedeti, je edino sv. Bernard. Tako pomeni vstanovitev Stične, most, ki

privede Oglej po dolgih letih razkola in propadanja zopet v edinost Cerkve.

Hkrati pa je Peregrinova zamisel St&ene prepričljiv dokaz, ki papeža Ino-

cmcija nagne, da 'ga brez! odloga potrjuje za oglejskega patriarha.

2. Pridobitev Stične.

Kraj za ustanovitev cistercijanskega samostana dobi Peregrin od treh

stiških bratov (da jih na kratko tako imenujemo). Sedaj preidemo vsa dru¬

ga vprašanja, ki se tičejo Stične v njeni preteklosti in lasti ter vzamemo le

dejstvo in čas pridobitve.

V ustanovni listini podaja Peregrin zgodovinski razvoj priprav. Naj¬

prej navaja notarski akt, da je posest Žitik dobil po zameni od treh bra¬

tov. Prejemnik Žitika je oglejska škofija — in proprietatem Aquilegien®is

Ecclesiae, ne Peregrin. V razpolaganju cerkvene lasti pa je patriarh vezan

na pristanek škofijskega sveta, h kateremu spada tudi svetni advokat —

zaščitnik.

Pridobitev Žitika sloni časovno in moralno na podhodni Peregrinovi

želji po cistercijanskih redovnikih ter je iz tega namena sklenil zamenjalno

pogodbo.

iRazen upravnega škofijskega sveta (sinode), ki zagovarja poklic ci¬

stercijanov v Stično, so na prvem mestu omenjeni trije stiški bratje. Dočim

drugi svetujejo, le-ti prosijo — petentibus eisdem viri®, naj se kraj uporabi

za cistercijanske redovnike — de runensi congregatione. Samo po sebi bi

bilo možno misliti, da je sprožilec njihove prošnje Peregrin ter ti šele

naknadno prilože še svojo prošnjo. Ker pa patriarh na prvo mesto stavi prav

prošnjo treh bratov, jo moramo sprejeti med čindtelje, ki so prispevali k

stiški zamisli. Naj je prošnja treh bratov nadrejenega ali podrejenega zna¬

čaja, v obeh primerih moramo računati na njih poznanje — posredno ali

neposredno — cistercijanskega reda. Ali so bili motivi prošnje treh bratov

notranje, verske narave, pustimo sedaj ob strani; ugotavljamo le, da jim

je za odstop Stične dal druga posestva, ter da je bila lastnina sporna —

po poročilu tradicije —, torej njihova prošnja ni bila preveč čiste narave.

Kje in kdaj so mogli trije stiški plemiški bratje priti v dotiko s cister¬

cijani da se jim je porodila misel, naj le-tem patriarh izroči Žitično? V

reinski listini, nastali v času breške sinode™, nastopa eden stiških bratov

76 Listina se nahaja v samostanskem arhivu v Eeinu. Izdaja jo, kakor znamo šentlambertsko,

v kateri nastopa brat patriarha Peregrina („Carbonius“), solnograjski nadškof Konrad,

ter istotako nima ne časa ne kraja izdaje. Zahn (UB I, 174) in Jaksch (MC I, 100) jo

štejeta v leto 1138, AB pred 9. IV. 1147, Grili (Cist Chr. 1932, str. 74) v leto 1132,

Ker nadškof rešuje v njej desetinsko vprašanje v prid reinskemu samostanu — istega

značaja je breška sinoda —, jo moramo vključiti v čas breške sinode.

85



kot prva priča. Ta čas pa je z ozirom na Peregrinovo reformno težnjo, ki

jo je sprožil takoj ob svoji izvolitvi, prekasen, da bi mogel (biti izvor prošnji

stiskih bratov. Seči imoramo nazaj„

Laik, ki kot tak (tudi ostane — kar je primer pri stiskih bratih —,

ni toliko dovzeten za čisto notranje, nadnaravne in abstraktne akcije sam

iz svoje notranjosti, temveč bolj kot izraz doživetij; osobito, če ga potegne

tok mase za seboj. Stiski plemiči, deželnoknežji oziroma vladarjevi vazali

in fevdniki so morali kralju služiti kot vojaki (milites, fideles), se udele¬

ževati njegovih vojaških akcij in prisostvovati državnemu zboru, kjer je

vladarjeva oblast prišla najbolj do izraza. Kralj Lotar skliče za sredo sep¬

tembra 1130 državnil zbor v Wurziburgj ki naj odloči pereče vprašanje pri¬

znanja Inoeencija ali Anakleta za papeža; pred tem pa mora najprej z

oboroženo silo zavzeti uporni Nurn-berg77. V marcu naslednjega leta se vršita

državni zbor in sestanek med papežem in Lotarjem. Ker je bilo že naprej

domenjeno, da bo papež Kotarja ob tej priliki kronal, je kralj pripeljal s

seboj vse svoje cerkvene in svetne fevdnike78. Upravičeno smemo računati,

da stiski plemiči niso manjkali v Liittichu. Tu so imeli priliko od blizu opa¬

zovati izredni vpliv sv. Bernarda in cistercijanskih redovnikov na vso javnost.

Na drugi strani pa moramo prav v luttiškem sestanku iskati osnovo za

preobrat v Ogleju. Med plemiškimi osebnostmi, ki so v Ogleju imeli vplivno

besedo, srečavamo: mejnega grofa Istre, Engelberta, ki Peregrina osebno

spremlja na sinodo v Breze istrskega škofa Menarda, ki ima v času oglej¬

ske medvlade neko višjo funkcijo, ter goričkega grofa Menarda; slednji je

oglejski zaščitnik ter v ustanovni listini izrečno imenovan, da je podpri

Peregrinovo stiško zamisel. Ti trije so čelno plemstvo oglejske province

ter moremo smatrati, da so bili na pomembnem državnem zboru v Liittichu,

ki se je zaključil ob koncu meseca marca. Po njihovem povratku domov se je

oglejska javnost začela obračati po toku dogodkov, ki so se doslej izvršili:

priznanje Inoeencija od strani deželnega vladarja, oziroma bili na vidiku v

najbližji dobi: udar z oboroženo silo proti Anakletu. Na podlagi teh ugoto¬

vitev moramo računat^ da je bil Peregrin izvoljen kmalu po aprilu ali maju

leta 1131; v ta čas!, moramo tudi postaviti pridobitev posesti Žitična79 .

3. Odnos Peregrina do sv. Bernarda.

Po stiski' tradiciji je svojo redovno zamisel Peregrin izročil takoj- spo¬

četka naravnost sv. Bernardu. Zdi se, da kronisti (rkp. 7250, Fagiani)

smatrajo, da je Peregrin že pred tem poznal osebno sv. Bernarda oziroma

bil z njim v prijateljskih stikih.

Kdaj je Peregrin prišel v osebni stik s sv. Bernardom? Na sinodi v

Keimsu, kjer sta bila papež in sv. Bernard, Peregrina gotovo ni bilo. Po

novejših ugotovitvah80 je prišel sv. Bernard v Italijo v začetku leta 1133

ter se pridružil pohodu na Rim; tu je prišel v oseben stik s Peregrinotm.

77 Bernhardi, Lothar, 340.

78 Bernhardi, Lothar, str. 354: Rex Lotharius cum principibus toeius regni, archiepiscopis,

ducibus, marchionibus, palatinis comitibus et ceteris nobilibus ad curiam comdictam

venit (Annales s. Disibodi).

79 Janauschek, Origines, str. 42, ki prevzema leto 1132 za prihod prvih redovnikov v Stično,

kombinira „c. 1130“, ko naj bi se izvršila zemljiška menjalna pogodba.

80 Vacandard, I, 405; II, 607.

86



Leta 1132 pa so redovniki že v Stilčni. Torej ne moremo računati, da je svojo

zamisel osebno izročil sv. Bernardu,

Stiski opat Anton Galenfels pravi leta 1716 — torej v času nastanka

rokopisa 10550 in deloma tudi Puclja — v pismu, v katerem prilaga p. Stey-

rerju prepis ustanovne listine, da je imel Peregrin s sv. Bernardom pismen

stiksi, čemur moremo na osnovi dobljene slike mirno pritrditi. Za osebno

prijateljstvo, se zdi, se pred Peregrinovo izvolitvijo ne moremo odločiti.

Drugo pa je vprašanje, ali je Peregrin pred tem poznal sv. Bernarda?

Nekateri menijo (.Srebrnič, Mikuž), da sta si bila znana izza časa študija v

Parizu. Sv. Bernard je študiral v Chatillon-suriSeineSS. Kje je študiral Pe¬

regrin, ni znano; pripustiti pa bi mogli možnost, da je izpopolnjeval svoj

študij na pariški visoki šoli. Za to mnenje se opiramo na dejstvo, da je bila

pariška šola takrat žarišče znanosti. Tam je študiralo včč plemiških sinov

iz nemških in sosednjih dežel; leta 1127 je šestnajst takih vstopilo k cister¬

cijanom v Morimund, med katerimi je bil tudi brat istrskega mejnega grofa

(sin koroškega vojvode) Henrik. Sv. Bernard je Henrikovega brata Engel-

berta cenil kot zaupno osebo83. Istega Engelberta srečamo ob Peregrinu na

važni sinodi v Brežah. Zaupanje, ki ga ima sv. Bernard do Engelberta, iz¬

vira pač od Henrika iz Morimunda. Ker je sin istrskega mejnega grofa štu¬

diral v Parizu, smemo pripustiti' možnost, da se je tam šolal tudi sin istr¬

skega grofa, Peregrin. V tem času bi imel možnost osebno spoznati sv. Ber¬

narda. Tako moremo razumeti tradicijo, da je Peregrin že pred stisko

zamislijo prijateljsko poznan s sv. Bernardom. Poznanje s Henrikom iz

Morimunda in sv. Bernardom je poleg omenjenega verskega drugi motiv,

da je Stično izročil cistercijanom.

Ugled, ki ga je Peregrin užival pri sv. Bernardu, je viden posebno leta

1140, ko naprošen od stiških dobrotnikov piše na generalni kapitelj, naj do¬

voli, da se smejo v samostanu pokopavati sorodniki in prijatelji ustanovi¬

teljev in dobrotnikov, čemur je kapitelj brez nadaljnega ustregel84.

4. Odnos Stične do Morimunda in Reina.

Peregrin je ponudil Stično sv. Bernardu. Ponudba pa vsebuje laiški kraj

„predkum Sitik“ in tujo zlajednico redovnikov na Bajnofu. Določba 23 Insti¬

tuta generalis capituli83 prepušča opatu, ki mu kak klerik ali laik ponudi kraj

za samostan, svobodne roke, da ponudbo sprejme ali ne; odloča le primer-

81 Rokopis v Dun. drž. arhivu, št. 113 (rot. 8/2), str. 259: Sitticii, 15. 6. 1716. Accludo

hisce literas Peregrini Patriarchae Aquiligiensis, qui cum s. Bernardo correspondit,

eique temporale, quod inseritur, assignavit, missusque fuit primus abbas ex Galiis, Vin-

centius, ab ibso s. Bernardo. — Opat je ročno prepisal ustanovno listino iz originala,

ki je takrat bil torej še ohranjen. Steyrerju je prispeval opat Anton še 16 celotnih

listin ter troje v izvlečku — le listine, ki govore o vladarskih osebah; v priloženem

seznamu pa je podobnih bilo v stiškem arhivu (originalov!) 61 (od leta 1217 do 1510).

Ker z opatom Antonom tudi vsi kronisti omenjajo začetne zveze med Peregrinom in

sv. Bernardom, smemo soditi, da je takrat stiški arhiv še hranil originalne dokaze.

82 Vacandard, I, 63.

83 Leta 1135 ga pošlje s pismom v Pizo: Commendo vobis marchionem Engelbertum, qui

domino pape et amicis eius missus est in adiutorium; iuvenis fortis et strenuus et,

si non fallor, fidelis. — Migne, Patrol. lat. 182, 130.

84 Instituta 27. določajo, da je dovoljeno v samostanu pokopavati poleg gostov in najemnikov,

le dva člana prijateljev.

85 Analecta 1950, str. 27.

87



nost kraja ter da mora biti v gotovi oddaljenosti od sosednjega redovnega

samostana (določba 33 Instituta). V ponudbi Žitika je bil torej sv. Bernard

svoboden. Če pa je v ponujenem kraju tuja redovna zajednica, pravi do¬

ločba 33 Instituta86, mora prevzem dovoliti generalni kapitelj v Citeauxu. V

sprejemu Bajnofa je bil pa sv. Bernard vezan na generalni kapitelj. Končno

zahteva določba 38 Instituta8’?, da mora opat, ki želi ustanoviti nov samo¬

stan, obvestiti najprej generalni kapitelj, nato šele pristojnega škofa. V sti-

škem primeru obveznost škofove obvestitve odpade, ker je ponudnik pristojni

škof (Peregrin). Sprejem Bajnofa je moral dovoliti generalni kapitelj, ki

je zasedal 14. septembra 1131.

Sv. Bernard je bil opat v Clairvauxu. Smatrati bi morali, da bo Stično

naselil z redovniki iz svojega samostana. A to se ni zgodilo. Tudi tradicija

popolnoma preide takšno misel; pač pa označuje Morimund kot izhodišče

prvih redovnikov, ki pridejo v Stično. Peregrinovo prošnjo naj hi torej

sv. Bernard poslal v Morimund. Kakor smo že prej videli, je Morimund

težišče redovne kolonizacije za vzhodne dežele. Sv. Bernard ga je otel pro¬

pasti ter posredoval, da je bil za ondotnega opata izvoljen njegov prior

Valker (1125-1138); ta je brat istrskega mejnega grofa, Peregrinovega znan¬

ca. Ti momenti so mogli odločati, čemu je sv. Bernard izročil stisko zamisel

prav Morimundu. Dalje moramd upoštevati redovno stališče: Stična bi bila

majoddaljenejša postojanka in osamljena oaza. Redovno vodstvo pa je strogo

pazilo, da je vsak samostan pravilno usmerjen in s celoto enoten; to so.

osnovne zahteve v Karti kardtatis in v Instituta.

Za začetni naslon na Morimund govori tudi prvi stiski opat, o katerem

je tradicija enotna, da ,,je prišel iz Morimunda". Ker pa je nastopil službo

v Stični šele eno leto po vselitvi celotnega konventa, se je moral tam obli¬

kovati v redovnem življenju s tem namenom, da prevzame vodstvo Stične.

Torej je izvedel stisko ustanovo Morimund s svojimi redovniki.

Kronist Fabiani, čez mero kritičen duh, ki je stal že pod vplivom jože-

finiama; pravi naravnost, da nosi zasluge za izvor in zg\radnjo Stične sv.

Bernard. Zgradnja ,se je izvršila leta 1135, ko se je vselil konvent. Poleg

duhovne enotnosti s središčem reda, zahtevajo predpisi tudi enotnost samo¬

stanske zgradnje. V razpravi o samostanski izgradnji bomo videli, da se

Stična ne naslanja na izmere, po katerih je zgrajen Rein.

Da je sv. Bernard izročil izvedbo stiske ustanove Morimundu oziroma,

da so iz Morimunda prišli1 prvi kolonizatorji, za to imamo poleg navedene

tradicije tudi zgodovinske dokaze iz 12. stoletja. Opat Aldeprand (umrl 1180)

pravi o gradbeniku Mihaelu, ki si je s svojim dolgotrajnim delom pri zgrad-

nji samostana stekel častne zasluge, da je še za časa prednikov prišel iz

daljnih provinc88 . Daljne province kažejo na Francijo — ex Gal-iis, odkoder

pride prvi opat ter, „kakor se zdi, da mestoma trdijo spisi starih očetov",

tudi prvi redovniki.

Za anorimundiake vezi do Stične imamo še pozneje neke oprijeme. Za

opatom Vincencem pride „Folcandus seu Aldeprandus, utroque nomine v-o-

86 Analecta 1950, str. 29.

87 Analecta 1950, str. 29.

88 Stiski rokopis v Dun. drž. knjižnici, št. 688 f. 183: Homo latinus, cementarius, tempore

antecessorum nostrorum de longinquis provintiis adveniens. — Listina je velike važnosti

za osvetlitev več vprašanj.

88



catus“89. Imeni kakor so Folkand ali Folknand ali Al,prand ali Aldeprani

ne srečamo poslej ne v stiskih ne v reinskih nekrologih. V Morimundu sta

bila med leti 1138 in 1168 dva opata z imenom „Aliprannus seu Alipran-

dus“". Reinski nekrolog (iz leta 1390, original v Reinu) začenja komemo-

rirati stiške opate šele z Aldeprandovim naslednikom. Morimund ima še.

leta 1199 do Stične vlogo nadzornega samostana91.

Zgodovinsko izpričanemu začetnemu naslonu Stične na Morimund pa se

zdi, da oporeka ustanovna listina oziroma patriarh iPeregrin. Ta pravi, da

Žitik izroča redovnikom reinske zajednice — monachis de Runensi congre-

gatione, seeundum regulam B. Benedieti laudabiliter conversantibus, eundem.

locum commisimus. Tudi se ne moremo izogniti dejstvu, da stoji Stična

skozi1 vso zgodovino v podrejenem odnosu do Reina; po glasu neke tradicije

so celo prvi redovniki prišli iz Reina.

Cistercijanski pojem za samostan je cenObiuim, monasterium, abbatia,

ecclesia (slovenski odgovarjajoči pojem je opatija!); pri benediktincih je

bil takrat ustaljen izraz congregatio. Cistercijanski ,red je zgrajen na isti

redovni likovni osnovi kakor benediktinski, namreč po Pravilu sv. Bene¬

dikta. Takrat je bila vsaka benediktinska opatija juricSčInc samostojna

edinica. Če je imela več samostanov, je bil v osrednjem opat, v ostalih le

priorji (n. pr. kongregacije Clunya iSavigny, Obazina, i. dr.). Nasprotno je

pri cistercijanih vsak samostan opatija ter kot tak samostojen, vendar pa.

nujno podrejen svojemu izhodišču92. Opat ustanovnega samostana ima na¬

logo, vsako leto vizitirati, da ostane novi na pravilni redovni liniji. To je

takozvana roditeljska enotnost (filiaitio), nova tvorba opata Štefana iz Ci~

teauxa, ki so jo prevzeli premonstratenci ter je deloma prešla v splošno re¬

dovniško pravo. Zakonik roditeljske enotnosti je Karta karitatis, kjer je ta¬

koj v uvodu dano vrhovno pravilo: Pod nobenim .pogojeni se v škofiji ne mo¬

re ustanoviti samostan prej, predno ondotni škof ne pristane na vzajemnost-

med osrednjim samostanom (t. j. Citeauxom) in iz njega nastalimi — nullo

modo abbacie in alicuius antistitis diocesi fundarentur, antequam ipse de-

cretum inter cisterciense cenobium et cetera ex eo nata exaratum et con-

firmatum, ratum haberet et confirmaret93 .

Le tako moremo razumeti patriarhov izraz runensis congregatio: podati

hoče ustanovno roditeljsko zahtevo, bi preko Reina prehaja v redovno sre¬

dišče. Congregatio, ki je benediktinsko izražanje združenja samostanov pod

enim opatom, dopolnjuje s cistercijanskim pojmom, opatija — ibi abbatiam

89 Tako se izražajo vsi stiškij katalogi. Pozneje bomo videli, da sta to dive različni osebL

90 Dubois, Morimund, seznam opatov. — Leta 1148 srečamo v benediktinski opatiji Lorsch

(Hessen) opata z imenom „Folcnand“ (Wirtenberg, U. B. IV, 355).

91 Canivez, Stat. cap. gen. I, 247. Stična želi ustanoviti nov samostan; pregled kraja izroča

generalni kapitelj opatu iz Morimunda. Za to leto sicer ne moremo trditi, da bi bila

Stična še pod neposredno jurisdikcijo morimundskega opata; trenutni prenos vizitacijske

oblasti na Morimund izhaja iz odloka generalnega kapitlja iz leta 1152, ki prepoveduje

ustanavljati nove samostane ali sprejemati samostane difugih redov brez višjega dovolje¬

nja — sine majori consilio — gl. Vacandard II, 452.

92 Oddadljene gospodarske točke, kjer stanuje nekaj redovnikov, ki posest upravljajo, se

imenujejo grangije; te bi smeli primerjati benediktinskimi prioratom. Če je imel samo¬

stan zadostno število redovnikov, je lahko ustanovil iz grangije opatijo, ki je pa bila

samostojna, ali tudi obratno, če ni bilo v opatiji predpisanega števila (12) redovnikov.

Grangija sama kot taka pa ni uživala samostojnosti. — Primerjaj Canivez, Stat. cap.,

gen. leta 1152 in v poanejših letih.

93 Analecta 1950, str. 16.

89



fieri deerevimus: Stična je sicer samostojen samostan, v roditeljski enot¬

nosti pa priključen Kernu.

Kakšni razlogi so mogli delovati da Stična ni v roditeljski črti ostala

naravnost pod Morimundom, temveč bila izročena Reinu? Patriarh je v prvi

vrsti stremel za verskim dvigom slovenskega na/roda. Tega ni bilo mogoče

pričakovati od oseb, ki so ljudskega jezika nevešče. Štajerska, kjer je bil

samostan Reiii (severno od Gradca), je takrat izkazovala še slovensko obe¬

ležje (v reinski ustanovni listini srečavamo tamošnja krajevna imena v

slovenskih oblikah!) ter je potom reinske pomoči bilo to lažje izvedljivo.

Vsekakor pa je prenos na Rein narekovala tudi oddaljenost. Stična in Rein

sta bila v letu 1131/32 najbolj oddaljena samostana ter bi bila vsakoletna

vizitacija, ki jo Karta karitatis zahteva od izhodiščnega samostana94 (če

bi ostala pod Morimundom), če ne nemogoča, vsaj ne vedno izvedljiva.

iPrenos na Rein se je moral izvesti v sporazumu s sv. Bernardom ozi¬

roma Morimundom. Vse to je Peregrin uredil z dopisovanjem. Računati

moramo, da je moral imeti Peregrin stike z reinskim opatom. Te smemo

slutiti ob priliki sinode v Brežah; v reinški listini iz tega časa nastopa

namreč eden treh stiskih plemičev.

Leta 1132 so prišli prvi redovniki. Od strani reda je bila ustanovitev

sklenjena sredi septembra leta 1131 (na generalnem kapitlju). Rein je bil

tačas šele eno leto star. Začetno število dvanajstih redovnikov se v enem

letu ni1 moglo namnožiti tako naglo oziroma izoblikovati novincev v redov¬

nem življenju. Zato Lehrove trditve, da je poslal v Stično prve redovnike

Rein, ki je tačas že kar lepo cvetel, ne moremo sprejeti.

IME USTANOVE

jPrvič nastopa Stična v Peregrinovi ustanovni listini iz leta 1136. Njen

original žal ni ohranjen'. (Prepis, ki ga je lastnoročno prepisal leta 1716 opat

Anton Galenfels iz takrat še ohranjenega originala, ima „iSitik“; isto trdi

tudi Pucelj. Pred prvo svetovno vojno je bilo uradno ime ,,Zatičina“, nato

pa določena kot ,/Stična". Starejši rod po oddaljenejših krajih še vedno naziva

^etiški klošter, zetiški menihi", „Zetična“; starejši okoličani (n. pr. v Met¬

naju) izgovarjajo celo „Zetičja“ z močno zategnjenim i in prav lahnim j.

Pred sedaj ustaljeno j/Stično" je imela „Zatična“ šolsko priučeni čisti a,

dočim je ljudstvo vedno izgovarjalo kot polglasni e, ki se je približevaj bolj

i-ju. Besedni naglas tako sedaj pri Stični kakor prej pri Zetični je na tič.

Katero imenovanje je pravilno, ali sedanje Stična ali prejšnje Zetična?

Da pridemo do jasnosti, moramo ugotoviti, kako ga podajajo originalne li¬

stine od prvih početkov; odločilnega pomena je, v kakšni obliki ga podaja

domača, stiska stran.

1. Vzemimo najprej listine, ki so nastale v stiski pisarni oziroma vpričo

stiskih oseb.

54 Analecta 1950, str. 18. — Prenos roditeljske odvisnosti zaradi oddaljenosti in iz narod¬

nostnega vprašanja ni nič izrednega: leta 1448 n. pr. je prenesena vizitacijska in ro¬

diteljska pravica samostana Topusko, ki ga je sicer v 12. stoletju ustanovil Clairvaux,

na Stično.

90



Na cerkveno-deželnem zboru v Škrljevem pri Šentrupertu leta 1163 je

med prisotnimi „Uincentio Sytic abbate“ — z okrajšavo nad c, t. j. Syti-

censi (d.d.a.) 96 ; listina iz ok. leta 1170i — v prepisu koncem 12. stol.: siti¬

censis (d.d.k., št. 668); v Pilštajmu 1187: Pero Syticensds (MC I., 336); na

Koroškem 1190: Pero abbas de Sitich (MC I., 348); 1221: Nos B. abbas

de Sitic (e.a. A, 50); 1252: Syticensis (d.d.a.) ; 1256 priča v Reimiu-: abbas

de Sytich (r.a., A. IV) ter v Šentpavlu na Koroškem: abbas in Sitich (c.a.,

A. 96) ; 1259: Nos frater Johannes dictus abbas in Sytik — domui Syticensi

(l.m.); 1274: Syticensis (c.a., A. 127); 1275: Nos abbas et conventus in

Sytik (r.a., A. IV); 1278: Nos abbas de Sytik (c.a., A. 131); 1277: Nos

abbas et conventus in Sytik (r.a., A. IV); 1301: Sitich (s.a.); 1338: abt

Hanns und der Convent ze Sittich (r.a., A. IX); 1350: abbas totu®que con-

ventus monasterii Syticensis (r.a., A. VII); 1358: abbas de Sytich (c.a.,

C. 504); 1484: Osbaldus abbas beate virginis Marie zn iSittich (st. a.,

R.V. 12); 1499 pišejo stiški župni vikarji: Siticensis (v.nšk.a.); 1496:

Sittricensis (v.nšk.a.); 1500: de Sittich — de Sitich — in monasterio sitti-

censi (v.nšk.a.); 1504: abbas Siticensis — ex nostro monasterio Sitthie

(v.nšk.a.); istega leta piše dolenjski arhidiakon: in Sitich (vjišk.a.); 1517:

Vrbany abbt zu Sitich (r.a., A. IX); 1518: Siticensis (r.a., A. IX) ; 1597

piše v laščini pismo: Lorenzo abbate di Sitticina — Sitticina li 21. giugno 97

(v.nšk.a.); 1730: abbate de Sitioina (v.nšk.a.); od 17. stoletja dalje sreča¬

vamo skoro le Sittich.

2. Kako nazivajo Stično redovni samostani ter drugi, s katerimi je ime¬

la bratovske vezi?

Rein, stiški nadzorni samostan, piše do 14. stol. Sitich, v 15. Sithich

ter Syttich ter se končno zadrži pri Sittich (reinski nekrolog iz leta 1390).

Kostanjevica kot najbližji domači sosed podaja stiško izražanje. Vetrinj

soglaša s stiškim podajanjem v 13. stol., kar je opaziti še v 14. stol. pri

opatu Janezu v njegovi kroniki: Sit-hic — v zgodovinsko-etimološbi razlagi,

Sitich, Siticensis, Sytioh, Syticensis (izd. Schneider, L. I. Rec. C. 3 in Rec.

D). Wilchering v 14. in 15. stol. ima Sitich (tamošnji samostanski arhiv,

rkp. št. 72). Morimund 1457: Sitich (st.a., R. VII). Sekovska bratovska knji¬

ga iz ok. 1190: Sitich (MG, Necr. Salzb. 356). Generalni kapitelj v Citeauxu

1357: Sitich (c.a., A. 361). V odlokih generalnih kapitljev je večkrat ome¬

njena tudi Stična; ker pa so ohranjeni le v francoskih prepisih iz 13. in 14.

stol. se na te ne moremo popolnoma zanesti, da so točno prepisani (Canivez,

Statuta capitulorum generalium, 1933) : leta 1199 — Sitich, 1203 — Sitic,

1208 — Sieti, 1211 — Siticemsi, 1227 — Sity, 1228 — Syti, 1229 — Sytic,

1232 — Stit ter Cithi, 1235 — Sythin, 1236 — Sithim, 1241 — Sitich, —

1251 — Siti, 1265 — Sithia 1411 — Sitich, 1413 in 1420 — Sittich, 1429

— Sitich, 1430 — Sitticensis,’1431 in 1441 — Sitich, 1479 in 1505 — iPsitich,

1499 — Sitich, pozneje Sittich, 1738 — Sittic, 1768 — de Sitticio.

3. Z Oglejem kot ustanoviteljem in nadrejeno cerkveno oblastjo je

imela Stična stalne uradne zveze; kakšno je torej oglejsko izražanje?

95 Kratice pomenijo: d.d.a. — Dunajski državni arhiv; d.d.k. — Dunajska državna knjiž¬

nica; c.a. — Celovški arhiv; r.a. — samostanski arhiv v Reinu; s.a. — samostanski

arhiv v Stični; st.a. — samostanski arhiv v Stamsu na Tirolskem; v.nšk.a. — nadško¬

fijski arhiv v Vidmu; V. K. a. — kapiteljski arhiv v Vidmu; v.n.a. — notarijski arhiv

v Vidmu; v.k.m. — mestna knjižnica v Vidmu; l.m. —- Državni muzej v Ljubljani;

MC —- Monumenta Carinthiae, 1890-1915.

91



Ustanovna listina je imela Sitik. Isto je najbrž imela tudi patriarhova

listina iz leta 1145, ki je ohranjena le v prepisih iz 17. stol. ter podaja ime

Sitich. Listina iz leta 1152: Siticensis (grajski arhiv v Murau pri Juden¬

burgu) ; 1238: Sithicensi (MC IV, 2184) ; 1336: Syticensis — Sytich (vjn.a.) ;

1341: ,Sittich (knjižnica sv. Danijela pri Vidmu); 1349: >Sytich (v.k.a.);

1357: Syticenšds (vjna.); 1358: Sitbic (v.m.a.); med leti 1498 in 1593 pri¬

haja stalno: Siticensis — Sitich (v.m.a. ter vjišk.a.); na dvoje pisem sti-

škega opata Zupana iz leta 1596 pripiše patriarhov kancelar: abbatis de

Sittioina (v.nšk.a.).

4. Važen vir za poznavanje imena je samostanski pečat. V prvem re¬

dovnem stoletju je samostan imel le en pečat in sicer opatov s predpisano

ovalno obliko, sredi podoba redovnika z opatsko palico ali pa le rdko do ko¬

molca, ki drži palico, s krožnim napisom: Sigillum abbatis de X ali Sigillum

abbatis Y de X96 . Konec prvega stoletja jd prišel v rabo še drugi pečat97.

Leta 1335 je v obširni konstituciji določil^ da mora vsak samostan poleg

opatovega tudi konvent imeti svoj lastni pečat z imenom samostana9®. Kon-

ventni ima napis: Contrasigillium abbacie Siiticenisis, kair ostane nespre¬

menjeno še v 17. stol. (vjišk.a. in s.a.). Opatov pečat pa tekom časa iz¬

pričuje preobrazbe: napis dobiva polagoma osebni izraz; podoba redovnika

nosi v prvem stoletju redovno obleko (kukulo), n,ato do konstitucije papeža

Benedikta (1335) gotski plašč, pozneje zopet redovno obleko. Na podlagi pe¬

čatov — žal jih je le malo ohranjenih — srečavamo za Stično naslednje

izražanje, ki se večkrat razlikuje od opatovega podpisa v isti listini, ki nosi

pečat: Opat Pero (1181-1226): pečat iz leta 1221: de Sitich, podpis: de Sy

tic; Janez Gal (1252-1261); pečat iz leta 1252: in Sitik, podpis: Sytieensis;

Conrad (1266-1280): pečat iz leta 1278: Sitik, podpis: Sytik; Janez (1336-

1341): fragment pečata iz leta 1340: .. .tich, podpis: Syttich; Peter (134:9-

1360): pečat iz leta 1350: Sytich, podpis: Siticensis; iz leta 1358: Syttich,

podpis: Sytich; Urban Baradižič (1516-1523) : pečat in podpis iz leta 1522:

Sitich; pozneje prihaja pogosteje Sittich — Sitticensis.

V glavnem najdemo naslednje podajanje imena: Sytik — Sitik — Si¬

tich — Sytich -— Sittich — Sitticina — Siticina v samostalniški obliki; v

pridevniški obliki pa: Siticensis — Syticenisis — Sitticensis. Tbji viri že

v 12. stol. pišejo končni eh, dočim se domači drže še tja v začetke 15. stol.

k; prvi pišejo od spočetka na splošno i v prvem zlogu, dočim domači na sploš¬

no y; ko začno podvajati t, se y začne pretvarjati v čisti i.

Začetnica sedaj določenega imena je S (Stična); pred tem je bila Z

(Zetična). Pred upeljavo gajice (v Bleiweisovih Novicah), ki je na podlagi

slovanske fonetike določila lastne znake za s in z (kakor tudi za šumevce),

v pisavi ni bilo razločka med začetnim s in z, ker je slovenski jezik bil pod-

96 Canivez, Stat cap. gen. I, 251 (k letu 1200): Quia in sigillis Ordinis quaedam discordia

invenitur et quamdam videtur inducere novitatem, praecipitur, quatenus amodo in

sigillis nulla discrepantia habeatur; sed sola et simplici effigie cum baculo, vel sine

effigie cum manu et baculo annotetur.

97 Canivez, o. c. I, 487 (k letu 1218) : Unusquisque conventus Ordinis, qui proprium sigillum

habet, frangat. — Nullus abbas de ceterd habeat duo sigilla.

98 Canivez, o. c. III, 411 sled.: Quilibet conventus proprium et speciale sigillum habeat, —

habeatque abbatis sigillum proprium eiusdem nomen sculptum et quod deinceps in

sigillo cuiuslibet abbatis vel alterius loči conventualis regiminis praesidentis, quocum-

que nomine censeatur, ipsius nomen proprium exprimatur.

92



rejen nemškemu pravopisu. Pred novodobno izgovorjavo je ime imelo v prvem

zlogu močan polglasnik, ki prehaja v i ali celo v a. Besedni slovenski naglas

je na ti; nemški nasprotno na prvem zlogu. Za pravilnost in torej prvotnost

slovenskega naglasa na ti kaže: 1) listina iz leta 1190, v kateri tuji pisec

napiše ime prisotnega stiškega opiata — kakor je slišal izgovoriti! — „de

Sittieh" z naglasom na drugozložnem i. 2) Etimološko-zgodovinska razlaga

Vetrinjskega Janeza z latinjeno besedo „Sit-hic“, kjer ima „hic“ kot krajev¬

no določilo tudi besedni poudar. 3) Prvozložni y je znak nenaglašenega zloga.

Kakor moremo opaziti iz časovnega razvoja podajanja imena, se y pretvar¬

ja v i, ko začne nastopati dvojni t. Tu je viden vpliv germanstva, ki

ne pozna končnozložnega naglasa; naglas na prvem zlogu je uničil slo¬

venski polglasnik ter s tem napravil prvi zlog dolg, drugi kratek — tako

je prišlo do „šolskega“ imena Zatična! Še sredi 14. stol. je viden notranji boj

za prvotno slovensko ime: prevzema sicer nemški dvojni t, a piše še vedno

slovenski polglasnik y v prvem zlogu! Slovenski naglas na drugem zlogu ter

polglasnik v prvem določata zven začetnici: nemščina izgovarja ,;Sitiih“ ter

tudi „Zltih“. V slovenski fonetiki ni mogel biti začetni soglasnik — če naj

izbiramo med s in z, kot bomo pozneje videli, je začetni soglasnik ž! — s, kar

dokazuje ljudska izgovorjava v Zetična. Sedanje uradno preimenovanje je

podleglo nemški fonetiki, ko je prevzelo začetnico s; iz slovenske je pa pre¬

vzelo prvozložni polglasnik ter prvotni slovenski naglas. Ker v slovenščini

nenaglašeni polglasnik med s in t nima moči, je pa moral po „jezikovnem

pravilu" izginiti. Tako smo prišli do iStične.

Ime ,,Sitik — Sytik — Sytich“ je tudi na Koroškem ,pri Osojskem jezeru

(n. pr. listina iz leta 1474 — c.a., A. 1228), ki je slovenski Žitiče. V stiski

listini iz leta 1252 (d.d;a.) poklanja patriarhov vicedom „ecclesie syticensi“

letni donos od dveh kmetij in vinograda v „Sydinigendorf“ — Židinja vas ozi¬

roma Ždinja vas, oba kraja pisana v prvem zlogu enako. Slovenska dvozložna

beseda Žiče ima v nemščini en zlog „Sits — Sitz“; i se pretvori v ei — ey,

tako smo prišli do „Zajčkaga kloštra" ( ki se je moral umakniti slovenskemu

Žiškemu!). Potemtakem mora biti tudi pri stiškem „Sitiku“ prvi zlog Ži-tik.

(Primerjaj nešteto osebnih imen po Dolenjskem, posebno v stiski okolici,

ki se pišejo Žitnik.)

,,Sitik“ ima končni soglasnik k oziroma ch. Istočasno nastopa v ustanovni

listini poleg ,;Sitik“ tudi „Dobemik“, ki je slovenski Dobrnič. Stiški kronisti

enoglasno podajajo tradicijo, da si je samostan izbral grb po krajevnem

imenu. Tudi Vetrinjski Janez v začetku 14. stol. ve za to razlago, ki jo mo¬

remo slediti že v začetek 13. stol. (patriarhova listina iz leta 1239: ex Si-

thicensd monasterio). Stična ima v grbu ptiča. Kakšni so bili redovni pred¬

pisi o samostanskem pečatu, smo že prej videli. V 13. stol. je krožni napis

.prekinjen in vanj dejan trikotni podstavek, na katerem stoji opatova podoba.

Pri opatu Martinu (1494-11500) in Janezu Glaviču (1500-1509) je podstavek

umaknjen v notranji krog, v presledek pa vdelana redovna lilija. iPri Uiibanu

Paradižiču pa je prvič zaslediti namesto lilije majhen grb s podobo ptiča;

isti opat ima istočasno še mali prstni pečatnik, kjer je upodobljen le ptič

ter opatove začetnice V(rbany) A(bbas) Z(u) S(itich). Nekako istočasno je

samostanski grb prišel tudi v drugih cistercijanskih samostanih kot nekaj

bistvenega v pečat (v iStamsu n. pr. med leti- 1484 in 1501). Pucelj poroča,

da je bila v samostanski obednici vedno živa papiga kot spomin na prvega

ptiča ki je dal kraju ime. Po tradiciji je bil dozdeven ptič, ki je ob prihodu

93



prvih redovnikov klical „siit hie!“ zelena žolna. Papiga (nemško Wellen-Sit-

tich) je prišla v Evropo precej kasneje, kot je 'bila Stična ustanovljena.

Prvi redovniki so mogli v samostanski grb vzeti ptiča le iz besede, ki

je to izražala. Vetrinjski Janez pravi, da je ime samostana povzeto z dvoj'

nega (unitive): iz zvena dosedanjega imenovanja kraja ter iz klica „sit-hic“.

V „Žitik“ ni ptiča, ampak v „žitič“. Stojimo pa sedaj pred drugim vprašanjem:

ali je z „Sitik“-om podan v resnici Žitič, ali naj pri njem preidemo neposredno

na Žitično. Žitič je slovensko osebno ime5 ki ga še v dvanajstem stoletju sre¬

čujemo (n. pr. v listinah možaškega samostana). V času, ko prvič v listinah

zasledimo slovensko ime Žitična — „Siticina“ (konec 16. stol.), so pisano ime

„Sitieh“ vsekakor izgovarjali, kakor je bilo pisano, torej „Zitih“ ali ,ySi-

tih“ ter ne kot „Žitič“. Tudi v ustanovni listini leta 1136 pisano ime „Sitik“

so čitali, kakor je bilo pisano. Če naj bi bilo že ob naselitvi prvih redovnikov

v* narodu ustaljeno ime Žitič — Sitik, bi ga poznejši rodovi ne mogli brez

nadaljnega spreminjati, posebno če imamo pred očmi nemški jezikovni in.

upravni vpliv, ki je sredi 13. stol. močneje začel nastopati proti narodnim

težnjam. Zato moramo računati, da je kraj imel že leta 1136 domače ime

Žitična. Laščina je slovenska imena prevzemala v neokvarjenih oblikah (n.

pr. leta 1476 „ecclesia s. Bartholomei in Cozeuie"; leta 1496 „datum Lu-

biane“; leta 1596 „capellanus Novaemestensis"; leta 1599 „in oppido Costa"

niauiza“; „prope Lythiam“ — v.nšk.a.), dočim jih je nemščina izmalikovala.

in prikrojevala po svoje, jih prevajala ter 'krajšala; posebno rada se je

znašala nad slovenskimi končnicami. Tako razumemo, da je nemščina enak

naziv dala koroškim1 Žitičem kakor dolenjski Žitični. Torej v ustanovni listini

pisano ime „Sitik“ ni bilo fonetično Žitič temveč Žitik, ker je „Sitik“ nem¬

ščini prikrojeno ime za Žitično99 .

Posestvo Žitično (kakor enako Žitiče) je nekdaj lastoval veljak Žitič,,

ki je moral biti odlična osebnost v slovenski preteklosti in pomemben zemlji¬

ški svobodnjak, ker na prostrano ravnino ni pustil naselitve tujih ljudi ozi¬

roma kmečkega naselja.

99 Domači jezikoslovci so se bavili z imenom Stična — Zatična, kaj naj bi pomenilo: nava¬

jali so besede kot stikati, zatikati, zatik in podobno; zgodovinar Milko Kos je menil,

da v imenu najbrž tiči beseda Žitko. — Najprej je bila Žitična, v prejšnjem stoletju so

predpisali Zatično, zadnjih štirideset let Stično; treba se bo vrniti na prvotno, pravilno*

domačo Žitično !

94



ALOJZIJ ODAR

VPRAŠANJE

O SLOVENSKI TEOLOGIJI

PREGLED

Dva pomena. — O čem bo govor?

I. — Naloge teološke fakultete. — Prva naloga ljubljanske teološke fa¬

kultete: posredovati med vzhodom in zapadom. — Druga naloga: graditi

slovensko! teologijo. — Pomen teologije za narod. — Pomen slovenske teolo¬

gije za slovenske duhovnike. — IPomen slovenske teologije za slovenske izo¬

bražence. — Pomen slovenske teologije za slovenske katoliške izobražence.

— Slovenska teologija je potrebna tudi danes.

II. — Vprašanje o razvojni stopnji slovenske teologije. — Mejnik v raz¬

voju. — Revije in listi. — Sholastična filozofija. — Apologetika. Nauk o

Cerkvi. — Vzhodna teologija. — Dogmatično bogoslovje. — Pastoralna teolo¬

gija in stroke, ki so se od nje odcepile. — Cerkveno pravo. Cerkvena zgodo¬

vina. — Biblične vede. — Sociologija. — Cerkvena umetnostna zgodovina.

— Prevod Cerkvenih Očetov in Rimskega Obrednika ter misala. — Nabožna

literatura. — Veliki slovenski škofje - teološki pisatelji. — Zaključki.

III. — Izpopolnitev teološke terminologije. — Prevodi temeljnih teolo¬

ških del. — Akademski teološki učbeniki. — ,jSume“ — Teološke revije. —

Dela, ki jih potrebujemo. — Kritika. — Organizacija.

DVA POMENA

Če namesto slovenska teologija zapišemo teologija Slovencev, postane

jasno, da more izraz pomeniti dvoje namreč teološka dela, ki so jih pisali

Slovenci, ali pa teološka dela napisana v slovenskem jeziku.

Če bi govorili o slovenski teologiji v prverni pomenu, bi se bavili s teo¬

loškimi deli, 'M so jih napisali avtorji Slovenci v kateremkoli jeziku, zvečine

v slovenskem, latinskem ali nemškem jeziku, poedina dela pa tudi v angle¬

škem, francoskem, italijanskem in raznih slovanskih jezikih. Vidik pod ka¬

terim bi tako govorili o slovenski teologiji, bi bil torej le ta, da so bili ar

* Razprava je bila prvič objavljena v šapirografiranem Vestniku slovenskega bogoslovja

v San Luisu, “Misel”, Letnik III, str. 114-147. Prelat dr. Odar jo je izročil uredništvu

“Vrednot” za objavo v rednem tisku. Nameraval je tudi razširiti zgodovinski del zat

dobo po letu 1945. Opomba uredništva.

95



torj i teh del Slovenci, pa naj so živeli v „stari“ ali „novi“ slovenski domo¬

vini (v Ameriki) ali kjerkoli na svetu. 1P0 zgledu slovenskega! 'biografskega

leksikona (iS.B.I.) bi mogli vidik razširiti toliko, da bi zajeli še tiste avtorje

drugih narodnosti, ki so, ali živeli na slovenskem ozemlju v geografskem

pomenu, ali pa so pisali o stvareh, ki se posebej tičejo Cerkve in. teologije

med našim narodom ali na našem narodnem ozemlju.

Dela, ki bi nam predstavilo slovensko teologijo v tem pomenu, še nimamo.

Veliko podatkov je sicer o avtorjih že zbranih v SBL, toda še zdavnaj niso

vsi; vrh tega pa še niso sistematično obdelana dela, ki bi prišla v poštev.

Obdelati bi bilo treba še celo vrsto teoloških rokopisov, ki jih hranijo slo¬

venske knjižnice, zlasti Univerzitetna in Semeniška knjižnica v Ljubljani,

pa tudi druge (v Celovcu, Gorici, Mariboru, razne samostanske knjižnice).

Tako delo, ki bi opisalo prizadevanje slovenskih teologov, bi bilo prav

gotovo koristno. Pokazalo bi Slovencem samim, kaj so njih rojaki in tujci,

ki so živeli med njimi, storili na teološkem polju. Opozorilo pa bi zlasti

mednarodni svet na naše avtorje, ki jih skoro nič ne pozna.

Toda nimamo pred očmi slovenske teologije v tem pomenu, ko hočemo

govoriti o njenem vprašanju, marveč nam gre za slovensko teologijo v ob¬

jektivnem pomenu, za teološka dela napisana v slovenskem jeziku.

Pri teh delih moramo razlikovati dve skupini. V prvo spadajo tista, ki

so napisana „slučajno“ v slovenskem jeziku, a bi mogla biti tudi v kakem

drugem brez kake škode za zgradbo slovenske teologije. V drugo pa štejemo

tiste, ki sistematično grade teologijo med slovenskim narodom ali pozitivno

k njej prispevajo. Tu se oziramo le na dela iz druge skupine.

O ČEM BO GOVOR

Ko smo pojem slovenske teologije tako opredelili in ga zožili na teološka

dela v slovenskem jeziku, ki sistematično goje teološko znanost med sloven¬

skim narodom, nastane vprašanje:

prvič: ali sploh obstoji vprašanje slovenske teologije, to se pravi: ali

ima slovenska teološka znanost kakšen poseben .pomen in zato pravico do

•obstoja in

drugič: če ju ima, katere bi bile njene najbolj nujne naloge.

Odgovor na ta drugi del vprašanja pa zavisi od razvojnega stanja, v

katerem se slovenska teologija sedaj nahaja. Tako nam bo razpadla razprava

na tri dele.

V tujini, živeči med tujim narodom, ki natm je pogosto v vsem tuj, ču¬

timo domovino bolj kot doma; tudi njeni problemi so nam bližji in bolj ra¬

zumljivi, kot so nam bili, ko smo živeli še sredi njih. Velika zemljepisna od¬

daljenost in opazovanje razmer pri tujih narodih sta nam .povečala spo¬

sobnost, da moremo gledati na slovenske kulturne probleme bolj umerjeno

in bolj objektivno, kot smo mogli doma, da niti ne omenjamo tega, kot jih

morejo sedaj doma. Marsikaka upravičena sodba se more danes v tujini izreči

o naših vprašanjih, ki se doma nikdar ni mogla. To velja za vsa naša vpra¬

šanja; tudi teološka niso izvzeta.

96



I.

NALOGE TEOLOŠKE FAKULTETE

Slovenska teologija je bila v letih po prvi svetovni vojni (1914-1918)

v tesni zvezi zlasti z ljubljansko teološko fakulteto, ki je bila sestavni del

državne univerze v Ljubljani. Vsaka univerza, kakor tudi vsaka njena fa¬

kulteta pa ima trojno nalogo, namreč gojiti znanost, uvajati slušatelje v

znanstveno delo in pripravljati narodu akademsko izobražene ljudi za po¬

klice z akademsko izobrazbo. Niaobmjeno na teološko fakulteto ise to pravi,

da ima ta naslednje tri naloge: 1) gojiti teološko znanost, 2) uvajati slu¬

šatelje v znanstveno teološko delo, 3) izobraževati slušatelje za duhovniški

poklic. Prva naloga teološke fakultete je torej, gojiti teološko znanost; po

tej specifični nalogi se torej teološka fakulteta razlikuje od drugih visokih

teoloških šol.

Katoliških teoloških fakultet, ki naj torej prvenstveno goje teološko

znanost, je po svetu veliko. Če naj se ustanovi kakšna nova in se njena usta¬

novitev resno pripravlja glede na glavno nalogo, mora biti primeren in za¬

dosten razlog, ki opravičuje ustanovitev novega znanstvenega zavoda. Namen

gojiti teološko znanost na sploh, je presplošen. Vsaka fakulteta mora izbrati

posebno panogo te znanosti kot svojo osrednjo nalogo. Drugače ni zadostnega

razloga, zakaj naj bi se ustanovila nova fakulteta.

PRVA NALOGA LJUBLJANSKE TEOLOŠKE FAKULTETE:

POSREDOVATI MED VZHODOM IN ZAPAHOM

Ljubljanska teološka fakulteta je ob svoji ustanovitvi (1. 1919) kot tak

poseben vidik in nalogo navajala posredovanje med vzhodom in zapadom,

med vzhodno in zapadno teologijo. Navajala je to zlasti komisija, ki je do¬

kazovala, naj bo teološka fakulteta sestavni del državne univerze.

Ta vidik in naloga sta brez dvoma tehtna. Za posredovanje med katoliško

in vzhodno teologijo, med katoliškim zapadom in pravoslavnim vzhodom, so

brez dvoma najbolj sposobni katoliški slovanski narodi. Od teh narodov pa

so prihajali, kakor so bile razmere do druge svetovne vojne, najbolj v poštev

Slovenci. Poljaki in Hrvati so bili zaradi neposrednega sosedstva s pravo¬

slavnimi Rusi oz. Srbi iz historičnih in narodnih razlogov za to delo manj

sposobni ali, bolje povedano, manj voljni vršiti ga. Katoliški Čehi in Slovaki

pa so imeli doma druge težave.

Katoliški Slovenci bi mogli v resnici vršiti na tern polju prav svojstve¬

no nalogo, ki bi je noben drug narod tako ne mogel opraviti. Dosti laže bi

se mogli vživeti v vzhodno slovansko dušo, kot pa se morejo člani neslovan¬

skih narodov n. pr. Nemci ali celo Španci. Pri Špancih more biti n. pr. znan¬

stveno zanimanje za vzhodno teologijo le šport poedinca, kakor če bi se kdo

izmed Slovencev posebej znanstveno pečal s pokristjanjenjem Južne Amerike.

Pri Slovencih pa bi moglo biti znanstveno zanimanje za krščanski vzhod

veliko bolj splošno in sistematično.

Komisija za ustanovitev ljubljanske teološke fakultete, navajajoč kot

odločilen razlog za bivanje ljubljanske teološke fakultete zgoraj omenjeno

97



posredovanje, je mislila dobro in pravilno. Komisijo so sestavljali oba Uše-

nienika, Aleš in Franc, ter Zone. Ti so bili prvo jedro profesorskega zbora

ljubljanske teološke fakultete; vsi trije so bili prej redni profesorji v ljub¬

ljanskem semenišču. Prof. Grivca takrat ni bilo v Ljubljani, bil je namreč

v letih 1919 do 1920 profesor na zagrebški teološki fakulteti.

Znanstveno delovanje ljubljanske teološke fakultete pa se do 1. 1945

ni toliko razvijalo v tej smeri, kakor bi morda kdo pričakoval. Razlogov za

to je več; eni so osebne, drugi stvarne narave. Nekaterih izmed njenih prvih

profesorjev, ki so prišli iz drugačnega kulturnega kroga, delovanje v tej

smeri ni prijelo. Komisija, ki je pripravljala ljubljansko teološko fakulteto,

je hotela pokazati, da je teološka fakulteta slovenska, ne samo „kranjska“;

zato je povabila v profesorski zbor po dva profesorja iz vsakega slovenskega

bogoslovnega učilišča. Za Goričane sta prišla dr. Josip Srebrnič in dr. Josip

Ujčič, ki je bil takrat eden izmed direktorjev v duhovniškem zavodu Avgu-

štineju na Dunaju, za Korošce dr. Ehrlich in dr. Rožman, za Lavantince dr.

Lukman in dr. Slavič. Umevno je torej, da niso imeli vsi navdušenja za znan¬

stveno delo v smeri, ki jo je nakazala komisija. Imeli pa so vsi tudil preveč

ostalega dela, ki se zahteva od profesorjev na teološki fakulteti. Bilo je

namreč premalo profesorjev, da bi se vsi mogli specializirati v omenjeni

smeri. Manjkala pa je tudi primerna knjižnica za to delo. Vrh tega ni ljub¬

ljanska teološka fakulteta v Jugoslaviji nikdar imela pravega miru: vedno

ji je grozilo, da jo bodo okrnili ali opustili. Ni bilo zadostnih kreditov. Bcr

litične razmere v Jugoslaviji so bile take, da omenjenega dela niso podpi¬

rale, marveč celo ovirale. Manjkalo pa je končno tudi primernega organiza¬

torja takega dela.

To posredovalno delovanje ljubljanske teološke fakultete ni moglo imeti,

pa naj bi ga bilo še veliko več, za slovensko teologijo kot tako kak večji po-

pem; saj bi se moralo vršiti v latinskem ali kakem modememi svetovnem je¬

ziku (v francoskem), če je res hotelo biti posredovalno.

To delovanje je bila pač važna funkcija ljubljanske teološke fakultete

v mednarodnem svetu, ne pa toliko v slovenskem narodu.

DRUGA NALOGA: GRADITI SLOVENSKO TEOLOGIJO

Druga naloga ljubljanske teološke fakultete je bila ta, da zgradi slo¬

vensko teologijo. Ta naloga seveda ni bila sama njena, marveč tudi drugih

slovenskih teoloških zavodov. Teološka fakulteta pa je imela nalogo, da to

delo vodi, pospešuje in organizira.

Toda rekli smo že, da si moramo biti tu najprej na jasnem, ali ima slo¬

venska teološka znanost v polnem pomenu besede kakšen poseben pomen.

Mislimo namreč na slovenski narod. Slišali so se pri nas razni dvomi o tem.

Toda če imamo pred očmi, kakšen je pomen teološke znanosti v kulturnem

svetu sploh, ne bo težko odgovoriti na gornje vprašanje.

POMEN TEOLOGIJE ZA NAROD

Napreden katoliški narod ne sme biti brez teološke kulture, sicer ne bo

mogel biti napreden in katoliški. Vi narodu, ki hoče biti kulturen in se kot

98



tak v svetu uveljaviti, se morajo gojiti vse zanj potrebne im koristne zna¬

nosti; prav tako tudi filozofija in teologija.

Za usodo kakega naroda so ideološke vede večkrat bolj pomembne kot

naravoslovne, eksperimentalne in tehnične. Vzgoja naroda je odvisna od

filozofske in teološke usmeritve.

Čim bolj, v narodu raste znanost sploh, tem bolj bi se morala razvijati

v njem tudi katoliška znanost; drugače pride v narodu do usodnega neso¬

glasja med vero in znanostjo, če se narod v drugih strokah dvigne do pravih

znanstvenih višin, v teologiji pa ne napreduje, marveč ostaja na ravni po¬

ljudnega nabožnega slovstva, ne more teologija več usmerjati. Po svoje se

v njem obnovi naziranje averoistične in judovske filozofije srednjega veka o

dvojni resnici, o filozofski (znanstveni) in teološki. Teologija postane za

znanstvene kroge v narodu manj vredna; verske resnice znanstveno neute¬

meljene.

Toda ali ni zadosti, da hi bili v narodu teološko izobraženi posamezniki,

ki bi prenešeli rezultate katoliške vere drugih narodov, samostojna teološka

znanost pa odveč? Na to je odgovoriti prvič, da se za adekvatno razumevanje

in prenašanje znanstvenih rezultatov zahteva v ljudeh, ki to delajo, visoka

znanstvena stopnja im vsaj poskušanje tudi samostojnega znanstvenega de¬

lovanja. Drugič pa se nobena panoga znanosti v kakšnem narodu me more

zadovoljiti le s prenašanjem rezultatov znanosti pri drugih narodih. Ni mo¬

goče uvideti, zakaj bi to le pri teologiji bilo drugače.

Zdi se, da se marsikje tudi v cerkvenih krogih in celo visokih ne zave¬

dajo zadosti pomena teoloških znanosti za življenje posameznega katoliškega

naroda, drugače si ni mogoče predstavljati, zakaj se tako malo menijo za

njem napredek. Že samo poučevanje teologije večkrat ni na znanstveni višini;

vrh tega pa še brez vsake zveze s potrebami naroda, v latinskem jeziku, brez

navajanja strokovnih izrazov v domačem jeziku in ne da hi se omenjali mo¬

derni in aktualni problemi. Žq poučevanje teologije torej večkrat ne doseže

ravni poučevanja v univerzitetnih predavalnicah, da o znanstvenem prouče¬

vanju teologije sploh ne govorimo. So škofije, kjer se poučevanje teologije

kljub ponovnim prepovedim svete stolice smatra za postransko delo nekaterih

duhovnikov,, ki se uradno; določijo za teološke profesorje in se presedajo po

katedrah, kakor bi bile katedre cerkvene klopi. Sedaj poučujejo en1 predmet,

sedaj zopet drugega, brez vsakega ozira na sposobnost. Gimnazijskemu uči¬

telju za grščino ne dajo poučevati matematike, v teologiji pa je vsak za vse

„dober“. Slušatelji, ki so obsojeni, da obiskujejo take teološke kurze, se nikdar

ne navadijo znanstveno misliti, njih teološka izobrazba ne more biti solidna

in globoka.

To smo navedli le zaradi tega, da razumemo, zakaj marsikje teologija ni

več vodilna v kulturi sicer katoliškega naroda. Saj ne more biti, ko prav

za prav znanstvena teologija v takem narodu niti ne biva.

POMEN SLOVENSKE TEOLOGIJE ZA SLOVENSKE DUHOVNIKE

Samostojna slovenska teološka znanost pa je potrebna še iz drugih vi¬

dikov; najprej za duhovnike same, potem pa tudi za izobražene laike.

Glavna teološka dela so napisana v latinskem jeziku in se še danes

mnogo piše v tem jeziku. Vsak duhovnik mora znati latinsko, da mu ta dela

99



postanejo dostopna. To je popolnoma jasno. Če je tako, čemu je torej du¬

hovniku potrebna še teološka znanost v njegovem naravnem jeziku? 'Potrebo

ne bo težko uvideti.

Duhovnik si mora pridobiti teološko znanje iz latinskih učbenikov in

mu v to namen zadošča znanje latinskega jezika, to stoji; toda uporabljati

mora to znanje v jeziku svojega ljudstva, za kar pa mu ne zadostuje latinski

pisani učbenik. Prav zaradi tega’ nastane večkrat težko nesoglasje med du¬

hovnikovim znanjem teologije in nje praktičnim uporabljahjem. Ker ne po¬

zna slovenskih izrazov za teološke termine v tujem jeziku in ker se zlasti ni

navadil prenašati sholastičnega izražanja v moderno govorico, zato pogosto

govori o verskih stvareh tako, kot bi se ne bil teologije nikoli učil. Večkrat

se temu reče „preprosto“ govorjenje, dejansko pa je le nestrokovno in ne-

neopredeljeno in to zato, ker bolje v svojem jeziku drugače morda učen teo¬

log ne zna. Tudi velik del našega nabožnega slovstva je bolehal za isto bo¬

leznijo.

Teološka izobrazba, pridobljena v latinskem jeziku in v slogu, ki je tuj

našemu času, ni imela pravega življenjskega stika z današnjimi ljudmi. Tož¬

ba, da manjka stika med Cerkvijo in življenjem, ki jo neprestano slišimo in

je tako krvavo upravičena, ima velik izvor prav v neživljenjski teološki

izobrazbi.

S tem pa seveda nikakor nočem reči, naj se teologija ne poučuje latinsko,

ne, le to bi rad naglasil, da se morajo za latinsko teološko terminologijo do¬

biti slovenski strokovni izrazi, in da se mora duhovnik teologije ne le zase

naučiti, marveč jo mora tudi znati prenesti v sodoben moderni jezik, sloven¬

ski duhovnik konkretno v slovenski jezik.

Tega dvojega pa mlademu slovenskemu bogoslovcu nikdar ne more dati

tuja univerza ali fakulteta bodisi mednarodna z latinskim jezikom ali pa

kaka narodna s tujim modernim predavalnim jezikom. To mu morejo dati

le domači teološki strokovnjaki, ko jih posluša ali vsaj bere njih spise.

Na to se je tudi pri nas premalo pazilo. Tisti, ki ugovarjajo potrebi

slovenske teološke znanosti, pozabljajo na ta vidik.

Opomnim naj še na znano psihološko dejstvo, da težke stvari človek vse

bolje razume, če so mu predloženi v domačem jeziku, kakor pa če so mu v

tujem, četudi tega precej dobro zna. Materni jezik je le eden. Doumeva in

izraža se v njem človek vse drugače, kot pa v tujem. Ponavljati za drugimi

je lahko v tujem jeziku, ustvarjati pa je dosti težje in večkrat nemogoče.

Spominjam se profesorja risanja v škofijski gimnaziji v Št. Vidu nad Ljub¬

ljano, Gašperja Porenta, ko je jokal od veselja, ko je bral prvo slovensko

knjigo — o opisni geometriji. On se je moral tega predmeta učiti v nemščini.

Kako drugače bi človek razumel, je dejal, če bi imel slovensko knjigo. Zakaj

nam je Ušeničnikov učbenik o filozofiji tako priljubljen? Ker je sestavljen

v jasnem, lepem slovenskem jeziku.

Ko duhovnik dovrši običajni teološki študij, redko kdaj dopolnjuje svoje

teološko znanje iz novih knjig v latinskem jeziku. Morda ni tako prav, a

dejansko je tako. Znanje si dopolnjuje iz knjigi v modernih jezikih. Duhov¬

niki iz velikih katoliških narodov imajo to srečo, da najdejo mnogo teološke

literature v svojem jeziku, tako izvirne kot prevodne. Odkar n. pr. bliže po¬

znamo špansko teološko literaturo, strmie gledamo, koliko je v španskem

jeziku teoloških del, prevedenih iz tujih literatur. Poleg tega pa imajo Španci

100



še svetovno znana teološka dela v svojem lastnem jeziku. Španski duhovnik

najde v svojem jeziku zadosti teološke literature; podobno francoski ali

nemški duhovnik (vsaj do zadnjih časov).

Pri slovenskem duhovniku pa je stvar drugačna. V svojem jeziku je

našel malo strokovne teološke literature; še za vsak predmet po eno delo

ne. Tudi poljudnih nabožnih del, ki bi mogla duhovniku kaj prida nuditi,

ni bilo. Zato se je moral naš duhovnik ozirati po literaturah tujih narodov.

Cela pokolenja slovenskih duhovnikov so stala v tem pogledu pod vplivom

nemške teološke literature.

Ker so naši duhovniki, ki so končali študije do pred kakimi petindvaj¬

setimi leti, obvladovali nemščino prav dobro in so zato tudi znali dobro pre¬

vajati iz nemščine v svoj jezik, tega pomanjkanja teološke literature v slo¬

venskem jeziku niso prav posebno čutili, zlasti še, ker je bilo nemško teolo¬

ško slovstvo takrat odlično, po vsebini bogato im vsestransko. V njem je naš

duhovnik dobil skoro vsej kar je potreboval. Linška Theol. Quartalsehrift

je bila na mizi vsakega našega boljšega župnika.

V zadnjih petindvajsetih letih pa se je podoba spremenila. Na vseh

poljih smo se Slovenci izvijali iz nemškega kulturnega kroga. Orientirati

smo se začeli po Francozih, ki so imeli v Beogradu velik vpliv. V naših sred¬

njih šolah se je pouk nemščine močno skrčil, uvajala pa se je francoščina.

Zato so se tudi naši, zlasti mlajši duhovniki začeli ozirati po francoski teo¬

loški knjigi, ki pa pri nas nikdar ni imela tolikega vpliva kot nemška.

Upoštevati je treba, da nova gimnazija pri nas ni dajala toliko znanja

v modemih jezikih, bodisi nemškem bodisi francoskem, kot ga je dajala stara

gimnazija, ki je stala še pod avstrijskim šolskimi režimom. Padati je za¬

čelo tudi znanje klasičnih jezikov, predvsem grščine pa tudi latinščine, če¬

prav je ostalo še vedno na višji višini kot n. pr. v Italiji, da o Argentini

sploh ne govorim.

Smer teološkega izobraževanja slovenskih duhovnikov se je spremenila.

Namesto vplivanja nemške teološke literature, ki pa je začela po prvi sve¬

tovni vojni in zlasti po letu 1933, ko je prišel v Nemčiji na oblast Hitler,

padati po kvaliteti in kvantiteti, nastopi vplivanje francoske literature, ki

pa pri nas ni mogla najti pravih tal in je tudi sama v sebi bila precej raz¬

klana (n. pr. ob problemu komunistične infiltracije). Pri naših bogoslovnih

kandidatih se kaže manjša izobrazba v latinščini in slabše obvladanje moder¬

nih jezikov. Potreba po globokejši in obširnejši teološki izobrazbi klera pa

je naraščala iz leta v leto.

Povedano je nujno vodilo v zahtevo, naj slovenski duhovniški kandidat

dobi možnost, da si prisvoji teološko znanje v slovenskem jeziku ob primer¬

nem upoštevanju latinskega izrazoslovja, podobno kot je dobival njegov ko¬

lega na junidični, filozofski, tehnični in medicinski fakulteti ljubljanske uni¬

verze svojo izobrazbo v slovenskem jeziku. IPraktično se je to reklo, da mora

poznati dobro latinsko in slovensko teološko terminologijo; teološki predmeti,

ki imajo posebno zvezo z razmerami v njegovi domovini, naj se predavajo

v slovenskem jeziku, vrh teg-a pa naj se še nauči prenašati latinsko shola¬

stično govorjenje v moderen slovenski jezik, ki je užiten za sodobnega slo¬

venskega izobraženega človega (ikerigmatična teologija v slovenskem jeziku).

Vse to pa bi mogla nuditi slovenskemu duhovniškemu kandidatu le

slovenska teološka znanost.

101



POMEN SLOVENSKE TEOLOGIJE ZA SLOVENSKE IZOBRAŽENCE

Rekli smo že, da je slovenska teološka znanost potrebna tudi oziraje se

na slovenske izobražene laike; se razume, da ne v celoti im v svojem speci¬

fičnem strokovnem delu, pač pa po samem svojem obstoju, po svojih rezul¬

tatih in popularizirajočem kerigmatičnem delu.

Vsak katoličan potrebuje za svoje življenje po veri mero teološkega zna¬

nja. Velikost tega potrebnega znanja je odvisna od ostale vernikove izo¬

brazbe. čim višja je ta izobrazba, tem večje mora biti tudi teološko znanje.

Izobrazbo navadno merimo po treh formalnih stopnjah šolskega izobra¬

ževanja, čeprav seveda ne moremo vtakniti vse izobrazbe vanje in je je zato

veliko zunaj njih. Toda pustimo to ob strani. Načelo, da mora stopnja

teološkega znanja ustrezati stopnji splošne izobrazbe, velja kljub temu.

Govorimo torej; o ljudškošolski, srednješolski in akademsko-strokovni

(znanstveni) izobrazbi. Tako je tudi teološko znanje ljudskošolsko, srednje¬

šolsko in akademsko-strok-ovno (znanstveno).

Stopnji izobrazbe pri katoličanu mora ustrezati tudi stopnja teološkega

znanja, smo rekli. Razlog je ta, ker se mu v primeru, da je stopnja teološkega

znanja prenizka, podre, ali je vsaj velika nevarnost, da se mu podre, rav¬

novesje med vero in znanostjo, ki ga mora vsak zase ustvariti, če noče do¬

živeti notranje katastrofe, če si pridobi človek splošno srednješolsko izo¬

brazbo, glede teološkega znanja pa ostane na ljudskošolski stopnji, se mu

skoraj vedno zmede lestvica vrednot. Vera mu postane ali nekaj iracional¬

nega ali nekaj umsko manj vrednega. V najboljšem primeru se je drži le

zaradi avtoritete, navadno zaradi tradicije.

Podobno velja, kadar postane izobrazba akademsko znanstvena, teološko

izobraževanje pa je ostalo na srednješolski stopnji. V svoji stroki se tak

človek poglablja vedno bolj in bolj, spozna, da je zapustil gimnazijo prav za

prav kot tabula rasa, uvaja se v znanstvene metode, jih preskuša in upo¬

rablja, dosega uspehe in odkritja, v teološkem znanju pa je formalno ostal

na stopnji zgolj pasivnega sprejemanja brez znanstvenih metod, na kakršni

je bil ob slovesu s srednje šole, v stvarnem oziru pa je na slabšem kot je bil

takrat, ker je mnogo tega, kar je ob maturi vedel iz teologije, pozneje po¬

zabil. Če kdo nel živi po veri, pozabi skoro vse, kar je o veri vedel, še celo

najbolj preproste molitvene obrazce. Razkol med znanostjo in vero je v njem

vedno večji. Ker pa človek v svoji duši razkolov prenašati ne more, si zadevo

poenostavi in obračuna v takem slučaju prej ali slej z vero. Čim globlji duh

je kdo, čim bolj prodira v tajnosti znanosti, tem večje mora biti njegovo teo¬

loško znanje, da ne pride v takem človeku do katastrofe. Vera ostane vedno

rationabile obsequium, ob sodelovanju volje in božje milosti vedno dej uma.

Kdo naj takemu izobraženemu duhu posreduje njegovo teološko znanje, kdo

naj bo njegov oznanjevalec vere, da govorim s svetim Pavlom? Redno more

storiti to le domača teološka znanost.

Znanstveno prizadevanje domačih (teoloških znanstvenikov, ki jih tak

človek sam vidi, pozna in z njimi občuje, mu najprej ustvari vtis, da je teo¬

logija tudi znanost z resnimi znanstvenimi metodami, kot je njegova stroka

znanost. Večkrat je že samo od tega vtisa veliko odvisno, čeprav ne trdimo,

da more sam ohraniti vero. Pač pa je ob takem1 vtisu premagana skušnjava,

prezirati teologijo kot nekaj neznanstvenega.

Tu je utemeljen velik apologetičen in pastoralen pomen;, da tako rečem,

102



teološke fakultete v družbi ostalih fakultet na državnih univerzah. Ker so

profesorji take teološke fakultete voljeni kot profesorji drugih fakultet v

fakultetnem svetu domače fakultete in se izvolitev potrdi ali odkloni v uni¬

verzitetnem svetu, ko se je predlog z utemeljitvijo vred prebral in predeba-

tiral, poznajo vsi profesorji cele univerze znanstveno vrednost posameznega

profesorja, tudi teološkega, in slišijo govoriti o njegovih znanstvenih delih.

Tako tvori domača teološka fakulteta, zlasti če je na visoki znanstveni stop¬

nji, most med svetno znanostjo in Cerkvijo. Takšen most, ki večkrat pred¬

stavlja zadnji kontakt med to znanostjo in Cerkvijo, more prinašati velike

koristi. Separiranje teologije od ostalih znanosti pa ima nasprotno za posle"

dico preziranje teologije od strani ostalih znanstvenih panog in pospešeno

odtujevanje le-teh od Cerkve. Zlasti še, če zdrkne znanstvena raven teološkega

učilišča, kar se rado zgodi, kadar se profesorji imenujejo, ne pa volijo, za¬

kaj pri imenovanju večkrat ne odloča znanstven® kvalifikacija, marveč drugi

razlogi. Vrh tega pa na zgolj cerkvenih teoloških šolah, četudi s pravicami

fakultete, profesorji nimajo tistega osebnega ugleda ne finančnega položaja

kot na državnih fakultetah, kar le slabo vpliva na znanstveno prizadevanje

teh profesorjev.

Domača teološka znanost pa ne dviga samo veljave teologije pri svetnem

svojim obstojem imponira izobraženim ljudem, ko jim ad oeulos nudi dokaz,

da je tudi teologija znanost. To more storiti le domača: teološka znanost, ne

pa tuje, ker ljudje, za katere gre, s teološko znanostjo tujih narodov ne pri¬

dejo v stik. Ljubljanska teološka fakulteta je v krogu ostalih fakultet ljub¬

ljanske univerze uživala ugled. V univerzitetnem svetu (v žboru vseh raznih

profesorjev vse univerze) in v univerzitetnem senatu (ki sestoji iz vseh

dekanov, prodekanov, prorektorja in rektorja) ni bilo napadov na teologijo,

marveč prej spoštovanje. Aleš Ušenionik n. pr. je užival na vsej univerzi

velik ugled.

Domača teološka znanost pa ne dviga samo veljave teologije pri svetnem

izobraženstvu, marveč mora izobražencem nuditi tudi zadostne odgovore v

verskih in moralnih vprašanjih. Z rezultati svojega znanstvenega dela jim

more razprševati verske dvome. Po svojem kerigmatičnem delu pa more apo¬

stolsko delovati med njimi.

Nikdar ne smemo izgubiti izpred oči, da ima tako apostolsko delo med

izobraženstvom in prizadevanje Cerkve za ugled v znanstvenem svetu izred¬

no Velik pomen za pasterizacijo celega naroda. Če bi zajeli s pastoralnim

delom večino kmečkega in delavskega stanu, ne pa tudi inteligence in pose¬

bej znanstvenikov, ne moremo reči, da je Cerkev že dobro zasidrana v na¬

rodu. Iz versko indiferentnih ali celo ateistično usmerjenih fakultet bo vedno

prihajala inteligenca, ki bo usmerjena proti Cerkvi ali vsaj mimo nje. Znan¬

stveni spisi, spisani v versko indiferentnem ali celo protiverskem duhu, bodo

stalno povzročali hudo škodo v verskem pogledu. Odtod sledi, da nikdar ne

gre podcenjevati pomena, ki ga ima delo, da se preprečuje razkristjanjeva-

nje inteligence in znanosti, marveč, če mogoče, de se še pokristjanita inte¬

ligenca in znanost.

Domača teološka znanost more, kakor smo rekli, v tem oziru veliko sto¬

riti; morda bolj indirektno kot direktno. Toda tudi indirektne metode so ko¬

ristne in včasih so edino one možne. Po njih se n. pr. ravna Cerkev v moder"

nem misijonskem delovanju pri kulturnih narodih, pri Japoncih, Indijcih

In muslimanskih narodih. Zato njeno prizadevanje za ustanavljanje visokih

103



šol in univerz v teh misijonskih deželah ter skrb, da bi uživala ugled v

znanosti teh narodov.

O vplivu, ki so ga imeli n. pr. posamezni profesorji ljubljanske teološke

fakultete na svoje kolege iz drugih fakultet, seveda ne morem tu govoriti.

Msgr. Tomo Zupan popisuje v svojih spominih na dr. Janeza Mencingerja,

da ga je ta slovenski pisatelj nekaj časa pred smrtjo prosil za primerno

knjigo o duhovnih rečeh in da mu je on svetoval Poulinovo knjigo „Na poti

v večnost"; in da je ta knjiga potem ugodno vplivala na pisatelja. Take in

podobne zgodbe niso osamljene...

Vtis, da je teologija znanost, spoštovanje do teoloških profesorjev kot

znanstvenikov in tudi prijateljski stiki s temi profesorji še ne pomenijo nuj¬

no, da je znanstvenik, pri katerem je domača teološka znanost to povzročila,

že veren katoličan — zakaj vera je akt uma, volje in milosti božje —, toda

to more biti pot, po kateri Bog znanstvenika pripelje k sebi, ali pa sredstvo,

s katerim ga obvaruje, da vere ne bo izgubil.

POMEN SLOVENSKE TEOLOGIJE

ZA SLOVENSKE KATOLIŠKE IZOBRAŽENCE

Med katoliškimi izobraženci laiki, zlasti v vrstah tistih, ki delujejo v

organizacijah Katoliške akcije, jih je danes mnogo, ki čutijo, da jim je po¬

trebno bolj globoko in bolj temeljito teološko znanje. Tudi v Sloveniji smo

imeli precej takih ljudi, moških in žensk, in bi jih imeli vsak dan več. Štu¬

dij teoloških vprašanj je bil n. pr. v organizaciji Katoliške akcije za dijake-

akademike zelo globok, prav tako pa tudi v organizacijah za inteligenčne

stanove. Takim ljudem ne zadostuje več le teološko znanje, ki jim ga poleg

šolskega verouka nudi nabožna literatura, četudi boljše vrste, marveč bi že¬

leli proučevati pravo strokovno teološko literaturo in vire.

Duhovniki ne smemo tega dejstva omalovaževati, marveč gledati v njem

eno izmed znamenj nove katoliške renesanse. Ne čudimo se, če jim navadni

cerkveni govori ne zadostujejo, ali če ise jih udeležujejo le s težavo, ali če

tožijo, da ne vzamejo radi v roke cerkvenih listov. Če so namreč ti ljudje

zaradi svojega znanstvenega delovanja že navajeni znanstveno misliti, jih

govorniški okras, ki večkrat zakriva praznoto misli, 'ali površni sestavek

vf nabožnih listih le odbijeta, namesto da bi jim tešila hrepenenje po glob¬

ljem znanju.

Med takimi laiki dobimo včasih človeka, ki ima dosti več smisla za ted-

loško izobrazbo in čuti večjo potrebo po njej kot marsikak duhovnik, če bi

imel tak človek duhovniški poklic ali sicer možnost postati duhovnik, bi po¬

stal odličen teolog; izbral si je neduhovniški poklic, toda čuti, da potrebuje

globljo teološko izobrazbo, zlasti če deluje apostolsko v organizaciji Katoli¬

ške akcije za inteligenčne poklice. Globlja teološka izobrazba za takega človeka

ni šport, marveč resna zadeva. Kader takih teološko dobro izobraženih ljudi

bi pomenil veliko duhovno silo v vsem javnem življenju.

Tem ljudem more v teženju po globljem teološkem znanju ustreči le do¬

mača teološka znanost, v glavnem iz razlogov, ki smo jih navedli že zgoraj.

Končno naj še omenimo, da je za katoliški prerod inteligence nujno po¬

trebno, da se za akademsko dijaštvo uvedejo stalni kurzi, kjer hi se s kato¬

liškega in teološkega vidika na znanstveni višini obravnavala aktualna vpra~

104



sanja posebno se tista, ki se v univerzitetnih predavalnicah obravnavajo z

versko indiferentnega, pozitivističnega, naturalističnega ali celo odkrito

materialističnega in ateističnega vidika. Duhovnik, ki se ne posveča znanosti,

redno taki nalogi ne bo kos. Slušatelj bo kmalu opazil, da se v univerzitetni

predavalnici predava bolj resno, z večjim znanstvenim aparatom, bolj me¬

todično, z večjo razgledanostjo, čeprav seveda z zmotnega izhodišča. Toda

na mladega človeka zlasti močno vpliva način, kako se predmet obdelava.

SLOVENSKA TEOLOGIJA JE POTREBNA — TUDI DANES

Poleg navedenih razlogov so še drugi, ki dokazujejo pomembnost domače

teologije. Tako je n. pr. za (umevanje zgodovine katoliških narodov potrebno

poznati teologijo, pa naj gre za splošno zgodovino ali pravno ali umetno¬

stno ali tudi literarno in filozofsko. Toda pustimo to ob strani, zakaj že iz

zgoraj povedanega sledi, da je vsakemu katoliškemu narodu v modernem

času potrebna lastna teološka znanost; to se pravi: lastni teološki znanstve¬

niki kakor tudi lastna teološka literatura, bodisi povsem strokovna, bodisi

tista, ki se bavi s kerigmatično teologijo ali pa z resno popularizacijo re¬

zultatov teološke vede. e,

Kar velja o drugih katoliških narodih, velja tudi o slovenskem, posebej

še iz razlogov, ki smo jih navedli, ko smo govorili, kako smo se Slovenci tr¬

gali iz nemškega kulturnega območja.

Slovenska teologija ima pravico do obstoja inl je zato upravičena; a ne

samo upravičena, marveč naravnost potrebna.

Ugovor, da bi narodna teologija utegnila poplitviti teološko znanje, za¬

vreti njegov razvoj ali celo, da bi bila nevarna pravovernosti ali vsaj cerkve"

nosti, je neutemeljen. Nad narodnostno teologijo bdi cerkvena hierarhija, ka¬

kor nad tisto, ki se predava v latinskem jeziku. Včasih so se bali prevajati

svetopisemske ali liturgične knjige, češ da je nevarnost, da bi se kak izraz

ne prevedel pravilno in bi nastala zmota tudi glede vsebine. Danes taka

bojazen ni več upravičena. Kulturni narodi so napredovali in njih jeziki so'

se čudovito razvili; prav nič ne zaostajajo za latinščino, različne odtenke v

pojmih pa morejo izraziti celo z večjo preciznostjo kot latinščina. Na takšni

stopnji razvoja je danes tudi slovenščina. Čaka le teologov znanstvenikov, ki

bi bili tudi umetniki v jeziku.

.Slovenska teološka znanost je potrebna tudi v današnjih dneh, ko slo¬

venski narod ječi pod komunističnim režimom. Vplivati seveda na slovenskem

ozemlju ne more tako, kot bi mogla, če bi tam vladala svoboda. Bila bi pa

težka škoda, če bi se v tem času pretrgala slovenska teološka tradicija.

V življenju narodov in v razvoju kulture nastopijo včasih dobe, ko gre

le zato, da se vzdrži, 'Taka doba je morda današnja za -slovensko teologijo.

Vzdržati in pripravljati pot za lepšo bodočnost!

Tudi tisti, ki smo danes zunaj trpeče domovine, pa se zanimamo za teo¬

logijo, ne smemo tega pozabiti. Treba je vzdržati in pripravljati pot za lepšo

bodočnost. Tudi, če sami več ne bomo dočakali vrnitve v domovino.

Nekateri bodo vrnitev gotovo dočakali. Ali bo odveč, če bodo ti, ki se

bodo tisti srečni dan vrnili, prinesli s seboj tudi slovenske teološke rokopise,

ki so jih sestavili v tujini, v trpljenju, misleč na domovino tisti, ki jim ne

bo dano, da bi se vrnili sami. Ali bo odveč?

105



II.

VPRAŠANJE O RAZVOJNI STOPNJI SLOVENSKE TEOLOGIJE

V uvodu smo si tudi zastavili vprašanje, katere so najbolj nujne aktual¬

ne naloge slovenske teološke znanosti. Kakšna naj bi bila slovenska teologija

v idealnem redu, si je lahko predstavljati. Kar se da na višku in vsestranska

naj bi bila, taka da bi mogla uspelšno izvrševati funkcije, ki smo jih zgoraj

omenili.

Vprašanje o nujnih nalogah slovenske teologije pa se ne giblje v ideal¬

nem, marveč v realnem redu; sprašuje namreč, katere so dejanske naloge

slovenske teologije. Odgovor na to vprašanje pa zavisi v prvi vrsti od de¬

janskega stanja, ki ga je slovenska teologija že dosegla.

Kot vsaka znanstvena stroka mora tudi teologija rasti organsko. Ustva¬

ritev teologije ni delo enega človeka, tudi delo ene generacije ne, marveč je

plod različnih teoloških delavcev več rodov. Posamezni teološki strokovnjak

prispeva k stavbi teologije le svoj del, včasih večji, včasih manjši, toda vedno

le del1.

Teološki znanstveniki grade stavbo teologije, slovenski teologi stavbo

slovenske teologije. Pri stavbi pa se mora najprej postaviti temelj, nato se

na njem sistematično gradi. Naloge, ki jih morajo opravljati graditelji, niso

ves čas gradnje iste. Menjajo se po tem, koliko je na stavbi že zgrajenega.

Podobno je z graditvijo stavbe slovenske teologije. Konkretne naloge sloven¬

ske teologije bodo odvisne torej od stopnje razvoja, v katerem se nahaja naša

slovenska teologija. Nujne so le tiste naloge, ki jih smotrna graditev sedaj

zahteva. Sistematično torej ne prispeva k naši teologiji kateri koli delavec

iz teološkega področja, marveč le tisti, ki dela to, kar sedaj potrebujemo.

Ker mora biti graditev smotrna, jo mora voditi načrt.

Odgovoriti na vprašanje, na kateri razvojni stopnji se nahaja slovenska

teologija, je težko. Odgovarjati na to v tujini pa je dvakrat težko.

Vprašanje je težko prvič, ker še nimamo dela, ki bi popisalo delo slo¬

venskih teologov, kot je bilo že omenjeno v uvodu. Drugič se je danes teolo¬

gija tako razrasla, da en človek ne more imeti več pregleda čez vse veje

znanstvene teologije. Tretjič v tujini ni mogoče konzultirati knjig in oseb,

ki bi mogle nuditi podrobne informacije.

Na vprašanje skušam odgovoriti le zato, ker se zavedam, da imajo slo¬

venski bogoslovci v emigraciji pravico izpraševati tudi o tem.

Podal bom o stanju naše teologije le splošno sliko, zlasti po vtisih, bi

sem jih dobil v triindvajsetletni zvezi s teološka fakulteto v Ljubljani.

Ko govorim o današnjem stanju slovenske teologije, mislim na čas, pre¬

den je v Sloveniji prišel na oblast komunizem, kar se je zgodilo v nesrečnem

mesecu majniku 1945.

MEJNIK V RAZVOJU

Ustanovitev teološke fakultete v Ljubljani (1. 1920) moremo po pravici

imeti za mejnik v razvoju slovenske znanstvene teologije. Kmalu po njeni

ustanovitvi se je organizirala Bogoslovna akademija v Ljubljani, ki je izda-

100



jala od 1. 1921 dalje Bogoslovni Vestmik kot svoje znanstveno glasilo. Vanj

so pisali zlasti profesorji ljubljanske teološke fakultete. Predavali so na tej

fakulteti od 1. 1920 do 1945 v glavnem naslednji akademski' učitelji: filozo"

fijo prof. Aleš Ušeničnik, za njim dr. Janžekovič in dr. Trstenjak; biblične

,vede Stare Zaveze prof. Matija Slavič in pomožno nekaj časa poznejši stolni

kanonik dr. Gregorij Žerjav; biblične vede Nove Zaveze prof. Andrej Snoj;

apologetiko in primerjalno bogoslovje prof. Lambert Ehrlich in za njim dr.

Vilko Fajdiga; osnovno in vzhodno bogoslovje prof. Franc Grivec; sistema¬

tično dogmatiko prof. Janez Fabijan; dogmatiko in dogemsko zgodovino prof.

Franc Lukman; moralno teologijo prof. Josip Ujčič in ko ja te postal beo¬

grajski nadškof, dr. Ignacij Lenček; pastoralno teologijo in liturgiko prof.

Franc Ušeničnik, za njim prof. Ciril Potočnik; Splošno cerkveno zgodovino

prof. Jožef Turk; vzhodno cerkveno zgodovino in staro krščansko slovstvo

prof. Josip Srebrnič in ko je ta postal krški škof, je prevzel predavanja iz

starokrščanskega slovstva prof. Franc Lukman; cerkveno pravo prof. Gre¬

gorij Rožmani, ko je ta postal ljubljanski škof pa prof. Alojziji Odar; kate-

hetiko dr. Jože Demšar; cerkveno govorništvo stolni kanonik dr. Mihael

Opeka, za njim župnik svetnik Alojzij Košmerlj; umetnostno zgodovino msgr.

Jože Dostal in za njim msgr. Viktor Steska; sociologijo prof. Aleš Ušeničnik

in za njim glavni urednik „Slovenca“ dr. Janez Ahčin.

Ljubljanska teološka fakulteta je ob svoji ustanovitvi že našla nekaj

tradicije slovenske znanstvene teologije, čeprav je treba priznati, da je bilo

praktičnemu namenu posvečeno nabožno slovstvo (zlasti molitveniki, šmar¬

nice" in katekizemska literatura) neprimerno bolj razvito. Z znanstveno teo¬

logijo so se pečali zlasti nekateri profesorji slovenskih bogoslovnih semenišč

v Gorici, Ljubljani in Mariboru.

Potrebo po slovenskih znanstvenih teoloških delih kakor tudi, da je po¬

treben poseben organ, ki bi jih izdajal, so čutili Slovenci že v osemdesetih

letih preteklega stoletja. Tako je dr. Andrej Čebašek, ki je bil profesor dog¬

matike in metafizike v ljubljanskem semenišču od 1. 1852 do 1885 in od 1.

1872 dalje tudi semeniški vodja ter je umrl 1. 1897 kot stolni dekani v Ljub¬

ljani, močno naglasa! da je potrebno društvo, ki bi gojilo teološko vedo in

izdajalo teološke knjige.

Slovenska teologija je začela nastajati v drugi polovici XIX. stoletja.

V naslednjem si oglejmo glavne podatke o njenem razvoju in o stanju nje¬

nih posameznih vej. Nimam namena omenjati vseh naših teoloških pisate¬

ljev in njih del, marveč le tiste, ki so za razvoj bolj pomembni. Zgodovinski

podatki so vzeti iz SRL.

REVIJE IN LISTI

V Mariboru je decembra 1. 1897 profesor dr. Kovačič Franc (1867-1939)

začel na pobudo škofa dr. Mihaela NaipotniKa (1850-1922) izdajati bogo¬

slovno revijo Voditelj v duhovnih vedah (VDV), ki jo je sam urejal do leta

1909, od tega leta do 1916 pa prof. Frane Lukman. To je bila naša prva

splošno teološka revija; druga pa je bil Bogoslovni Vestnik od 1. 1921.

V Celovcu je izhajal od 1. 1856 do 1883 prvi slovenski homiletični list

Slovenski Prijatelj, ki ga je v Ljubljani nasledil 1. 1884 Duhovni Pastir

.»(DP). Izhajal je do 1. 1923.

107



V Gorici je začel izdajati 1. 1888 dr. Anton Mahnič Rimskega Katolika,

ki ga je izšlo osem letnikov do 1. 1896; nasledil ga je v Ljubljani Katoliški

Obzornik (KO), ki ga je urejal Aleš Ušeničnik. List je izhajal do 1. 1906.

Njegov naslednik je bil Čas (od 1. 1907 dalje), ki ga je urejal do konca prve

svetovne vojne Aleš Ušeničnik, nato nekaj časa prof. Josip Srebrnič; po

njegovem odhodu za škofa na Krk, pa prof. Lukman do 1. 1931. Nato je pre¬

vzel uredništvo uredniški odbor (Fabijan, Ahčin, Gogala). Rimski Katolik

in Katoliški Obzornik sta se pečala zlasti z apologetičnimi vprašanji, Čas.

pa kot glasilo Leonove družbe s splošno katoliško znanostjo.

Leta 1888 je dr. Frančišek Lampe ustanovil Dom in Svet, ki je bil pr¬

votno namenjen »zabavi in pouku“, od 1. 1893 pa je bil po naslovu »ilustri¬

ran list za leposlovje in znanstvo", pozneje je bil strokoven list za leposlovje,

in literarno kritiko. Uredniki so bili za dr. Frančiškom Lampetom, dr. Ev¬

gen Lampe in dr. Mihael Opeka (1900-1912), dr. Izidor Cankar, dr. Alojzij

Merhar (1,922); od. leta 1923 France Koblar in France Stele do Dominsvetove

»krize" o vprašanju o komunistični revoluciji v Španiji, nato pa dr. Jože

Debevec in zadnji dr. Tine Debeljak.

(Poljudni verski članki so izhajali v 20 zvezkih Glasov Katoliške dražbe

(na Kranjskem.) (od 1. 1877 do 1886), katerih zadnja dva zvezka je uredil

dr. Frančišek Lampe, ko je prevzel uredništvo za dr. Antonom Jegličem, bo¬

dočim ljubljanskim škofom, ki je 1. 1882 odšel v Sarajevo za kanonika. Po¬

dobne članke so prinašale Slomškove Drobtinice, katerih je izšlo v letih 1846

do 1869 dvajset letnikov, in so jih' urejali najprej Slomšek sam, nato Miha

Stojan in končno od XV. do XX. letnika (1861-1869) Franc Kosar. Drobti¬

nice so 1. 1869 nehald izhajati. Obnovil jih je dr. Frančišek Lampe 1. 1887

namesto Glasov Katoliške družbe. Izšlo je novih enajst zvezkov: prvih deset

(XXI. do XXX.) je izdal Lampe (v letih 1887-1894, 1896, 1898), zadnjega pa

dr. Andrej Karlin, bodoči tržaški (1910-1919) in lavantinski (1923-1933)

škof.

Močno je bila zaslužna tudi Zgodnja Danica, ki jo je ustanovil dr. Janez.

Krizostom Pogačar (u. 1884), poznejši ljubljanski škof, pred sto leti — 1848

— kot Slovenski cerkveni časopis, pa je že naslednje leto dobil svoje poznejša

ime. Od 1. 1852 do 1856 jo je urejal Luka Jeran obenem z Andrejem Zamej¬

cem, od 1. 1856 do svoje smrti 1. 1896 pa Jeran sam. Za njim do 1. 1902 Tomo

Zupan, ko je Zgodnja Danica prenehala izhajati.

V Zgodnji Danici je Luka Jeran (1818-1896) objavil nepregledno vrsto

svojih spisov, tako svetniških življenjepisov, pridig, asketičnih, pastoralnih,

versko-političnih, vzgojnih, šolskih, književnih, polemičnih člankov in pesmi

.ter poročil. Pod Jeranovim uredništvom je prevejal Zgodnjo Danico izreden,

cerkven duh, manj pa pod Tomo Zupanom.

Ob koncu stoletja je poznejši znani profesor pastoralnega bogoslovja

Franc Ušeničnik izdal nekaj zvezkov Venca cerkvenih bratovščin, poznejši

prelat Janez Kalan (1868-1,945) pa je 1. 1903 ustanovil Bogoljub, ki je izha¬

jal do 1. 1945.

Leta 1851 je bila v Celovcu ustanovljena Družba sv. Moharja. Po prvi

svetovni vojni je nekaj časa delovala v Prevaljah, nato se je preselila v

Celje. Izdala je mnogo religioznih publikacij.

Poi zaslugi Jožefa Jeriča (1823-1888) se je ustanovilo Katoliško tiskov¬

no društvo (KTD), ki je kupilo od njega Katoliško bukvarno (ustanov.

1879) in Katoliško tiskarno (ustanov. 1883). Tudi ta podjetja so izdala mno-

108



go našiih teoloških del in nabožne literature. Poslovala so do 1. 1945, ko so se

jih polastili komunisti. Mnogo verskih stvari je bilo priobčenih v ,,Sloven-

cu“, ki je izhajal kot dnevnik; v Ljubljani od 1. 1883 do 1945 (ustanovljen

je bil v Celovcu 1. 1881) in v Domoljubu, ki je začel izhajati 1. 1888, najprej

kot priloga Slovencu, potem kot samostojen tednik do 1. 1945. Ustanovil se

je na pobudo Andreja Kalana (1858-1933), ki je umrl kot stolni prošt v

Ljubljani.

Število nabožnih listov, ki so jih izdajali redovi in kongregacije, je bilo

zlasti v zadnjih desetletjih precejšnje (glavni so bili: Cvetje z vrtov sv.

Frančiška, Glasnik Srca Jezusovega, Katoliški misijoni, Salezijanski vestnik).

SHOLASTIČNA FILOZOFIJA

Temelje slovenskemu filozofskemu jeziku in izrazoslovju ter posebej slo¬

venski sholastični filozofiji je položil dr. Frančišek Lampe (1859-1900) zla'

sti z Dušeslovjem, ki je izšlo 1. 1890 in 1891 in naj bi bilo po avtorjevi za¬

misli nekako „v sredi med strokovnjaškim in poljudnim delom“. Po besedah

Aleša Ušeničnika je v tem delu „zlasti dobro obdelana filozofija čutenja,

posebno lepa pa so poglavja o čustvih, afektih in o človekovem srcu". Lam¬

pe je že 1. 1886 izdal študijo O spominu, kjer je določil filozofske izraze

zaznava, predstava, spomnjivost, spomin. L. 1887 je izšel njegov Uvod v mo-

droslovje, namenjen »tistim, ki se šele začenjajo učiti modroslovje“. Avtor tu

podaja pojem modroslovja, razdelitev, metodo, zgodovinski pregled in znan¬

stveni ter življenjski pomen, ozirajoč se vedno na ,.splošno omikano občin-

stvo“, a vendar kolikor mogoče znanstveno. Avtor je nameraval obdelati vso

filozofijo v šestih delih (Dušeslovje, Logika, Noetika, Metafizika, Etika in

Estetika). Napisal pa je le prvega, poleg tega pa tudi nekaj filozofskih

spisov v Dom in svetu (Lepota in nravnost, Cvetje s polja modroslovskega,

Eros in Nejkon ter nedovršeno razpravo o Lepoti).

Zanimivo je Lampetovo metodično stališče, ko izbira pot ,,v sredi med

strokovnjaškim in poljudnim delom". Ker smo Slovenci majhen narod, ki

nikdar ni imel veliko interesentov za čisto strokovno znanstveno knjigo, se

je gornji vidik večkrat uporabil. Tudi Ušeničnikov Uvod v filozofijo je se¬

stavljen s tega stališča.

Dr. Anton Mahnič (1850-1920) ni bil teoretičen filozof, pač pa je s sta¬

lišča idealistične filozofije in krščanskega razodetja nastopal najprej proti

umetnostnemu skepticizmu, nato proti tedaj modernemu schopenhauerjan-

skemu pesimizmu, proti naturalizmu, materializmu in polovičarskemu kato¬

liškemu liberalizmu na vseh popriščih (v leposlovju, umetnosti, politiki, mi¬

šljenju). Pozornost je vzbudil v slovenski javnosti s pogovori Dvanajst ve¬

čerov (1884), s katerimi je vrgel po Prijateljevih besedah „v slovenski kaos

baklo načelnega boja". L. 1888 je začel izdajati Rimskega Katolika (8 let¬

nikov), ki ga je posvetil »razodeti resnici, katere nezmotljiva učiteljica je

rimska stolica". Ustanovil ga je, „da bi branil rimsko katoliško vero sloven¬

skega ljudstva zoper krive nauke" in ker je naravno spoznanje podlaga ver¬

skemu, zato bo obravnaval tudi »znanstvena, predvsem filozofska vprašanja,

ki so kakor koli z vero v zvezi". Po tem programu se je ravnal Mahnič vso

dobo svojega bivanja na Slovenskem, to je do konca 1. 1896, zakaj 27. marca

1897 je bil ustoličen za škofa na otoku Krku (imenovan že 22. nov. 1896).

109



Med najpomembnejše slovenske sholastične filozofe spadata nadalje

dr. Kovačič Franc in dr. Andrej Pavlica. Kovačič (1867-1939), profesor V

bogoslovnem semenišču v Maribora, je bil filozof in zgodovinar, Pavlica An¬

drej (1866), goriški profesor bogoslovja, pa se je bavil razen, s filozofija

zlasti še s sociologijo.

Kot filozof je Kovačič pisal o najvišjem dobrem pri Sokratu, Platonu

in Aristotelu (1899), o Aristotelovem svetovnem naziranju (1900), o Ani-

ciju Boetiju in njegovem modroslovju (1906). Izdal je knjigi Doktor Ange-

licus sv. Tomaž Akvinski (1903; 2. pomnožena izdaja 1923) in Obča meta¬

fizika ali ontologija (1905; 2. izdaja 1929).

Andrej Pavlica je pisal o Kantovih sintetičnih sodbah (RK 1891), o

problemu, ali je možna večna stvar (VDV, 1915) in o napredku v filozofiji

(VDV 1916).

Bili so še drugi med Slovenci, ki so pisali o filozofskih stvareh; med

temi je najbolj znan goriški profesor dr. Žigon. Znane so tudi razprave Ma¬

tije Prelesnika (1872-1905) v KO.

Višek pa je slovenska sholastična filozofija dosegla z Alešem Ušenični.

kom. Rodil se je 1. 1868. Po dovršenih teoloških študijah je bil kmalu ime¬

novan za bogoslovnega profesorja; bil je prvi rektor ljubljanske univerze

iz vrst teoloških profesorjev. Bil je član več znanstvenih akademij. Imel je

tudi dostojanstvo apostolskega pronotarja.

Ušeničnikova filozofska dela so na višku v vsebinskem in formalnem

pogledu. Avtorja odlikuje izredna jasnost, čudovit dar za sintetiziranje; prav

posebej pa je treba omeniti njegovo izredno jezikovno sposobnost. Slovenski

jezik mu je čudovito pokoren. Ušeničnik nam je ustvaril zelo popolno filo¬

zofsko terminologijo. Glavno njegovo filozofsko delo je Uvod v filozofijo

(1921-1924); druga okrajšana izdaja v Izbranih spisih.

Predvsem je Ušeničnikova zasluga, da je od vseh strok, ki jih vsebuje

filozofskq-teološki študij, sholastična filozofija najbolj razvita.

Udejstvoval pa se je Ušeničnik predvsem kot kulturni filozof, kritik in

apologet. Čas, v katerem je živel, je med Slovenci zahteval od njega takega

udejstvovanja. Ušeničnik ni bil sam vase usmerjen filozof in kabinetni uče¬

njak, ki bi ga duhovni spori in dvomi sodobnikov nič ne brigali, marveč je

bil človek, ki je vedno rad pomagal, učil, pojasnjeval, vedno z veliko dobroto

in postrežljivostjo. Urejal je Katoliški obzornik in Čas od 1. 1897 do 1920

in napisal v njima ogromno število razprav in člankov o različnih aktualnih

vprašanjih. Pri Času je sodeloval še pozneje veliko let, zadnja leta pa pri

Reviji Katoliške akcije.

Ušeničnik je bil pol stoletja ideolog katoliškega kulturnega življenja med

Slovenci. Zadeval pa je na žalost velikokrat na nerazumevanje tudi v katoli¬

škem taboru. „Mahnič je imel z Rimskim Katolikom tolik uspeh, ker je istal

za njim Missia, jaz pa take opore nisem imel,“ je potožil. To je ena izmed ze¬

lo redkih izjav o samem sebi, zakaj Ušeničnik o sebi ni zlepa kaj povedal.

Ušeničnik je bil vzor za slovenskega duhovnika tudi po svojem življenju.

Izredno skromen, previden v izjavah, pobožen in delaven, delaven.

Aleš Ušeničnik je bil naš Tomaž Akvinski.

Resni poznavalci slovenskih kulturnih, znanstvenih in teoloških pro"

blemov so Aleša Ušeničnika vedno visoko cenili; prav pa ga bodo vrednotili

šele bodoči rodovi.

110



APOLOGETIKA

Če preidemo iz filozofije v teologijo v pravem pomenu, moramo reči,

da je bila prva teološka strokaj ki ise je začela pri nas razvijati, apologetika.

Dr. Frančišek Lampe je začel 1. 1886 priobčevati v Duhovnem Pastirju

Apologetične razgovore, s katerimi je hotel dvigniti apologetično izobrazbo

duhovščine. Izšli so potem Apologetični razgovori v dveh zvezkih, prvi zve¬

zek (1889) govori o človeku; avtor dokazuje netvarnost človeške duše, nje

neumrljivost ini prostost človeške volje. Drugi zvezek (1889) govori o tem,

ali je Bog; dokazuje se v njem bivanje božje in se zavrača ateizem, materia¬

lizem, panteizem in napačni idealizem. Leta 1890 je izdal kot prilogo Du¬

hovnemu 'Pastirju šest Obrambnih govorov, besedo „za mir in spravo" na

podlagi „jasnosti in kreposti v načelih".

Apologetiki so bili namenjeni Mahničev Rimski Katolik, Katoliški Ob¬

zornik in velikemu delu tudi Čas pod uredništvom Aleša Ušeničnika. Kozmo-

logični in teologični dokaz za bivanje božje je obdelal v KO 1903. dr. Gre¬

gorij Pečjak ki je v naslednjem letniku podal tudi Apologetične misli.

Od drugih spisov naj omenim zlasti dr. Svetinov gimnazijski učbenik

apologetike, njegovo apologetično razpravo o Jezusu Kristusu, razpravo prof.

Grivca Apologetični pomen konverzij (Čas 1916), razpravo dr. Ehrlicha

Lamiberta o Kantovi kritiki naših dokazov za bivanje božje (VDV 1910) in

njegovo lepo Knjigo o Cerkvi (1919). Sem spadajo tudi nekatera dela škofa

dr. Antona B. Jegliča, ki jih bom še pozneje omenil, in. zelo dobra poljudna,

apologetika župnika Seigerschmida Pamet in vem, ki je izšla v več zvezkih

kot redna knjiga za naročnike knjig Družbe sv. Mohorja.

Po ustanovitvi teološke fakultete v Ljubljani pa se apologetika v slo¬

venskem teološkem slovstvu ni obravnavala mia znanstven način.. Stolico za

apologetiko je imel do svoje smrti prof. Lambert Ehrlich (roj. 1878), ki so

ga komunisti umorili 1. 1942 na ulici v Ljubljani. Bavil se je bolj z vero¬

slovjem in etnologijo, kjer je med Slovenci oral' ledino (prvi njegovi razpra¬

vi Predmet in metoda primerjalnega veroslovja SV 1922 in Bogovi SV 1924).

Vse naše apologetično slovstvo je torej bolj praktično usmerjeno.

NAUK O CERKVI. VZHODNA TEOLOGIJA

Zares znanstveno o Cerkvi nam predstavlja Grivčeva knjiga Cerkev-

(prva izdaja 1. 1924, druga izdaja 1. 1943). Strokovna kritika je štela to

delo med boljše, kar se jih je napisalo o tem predmetu, in za najboljše, kar

jih je bilo napisanih v slovanskih jezikih (Spačil). Dr. Franc Grivec (roj.

1878), je tudi prvi med Slovenci obravnaval vprašanja iz vzhodne teologije

na znanstven način. Zlasti pa je avtoriteta tudi v mednarodnem svetu za

vprašanja ki se tičejo teologije slovanskih apostolov sv. Cirila in Metoda.

V nauku o Cerkvi in v vprašanjih glede sv. Cirila in Metoda je slovem

.ska teologija dosegla veliko višino, podobno kot pod Alešem Ušeničnikom

sholastična filozofija.

DOGMATIČNO BOGOSLOVJE

Za dogmatiko v ožjem pomenu besede se pri predavanjih na teoloških

visokih šolah redno uporabljajo latinsko pisani učbeniki. Trav tako se la-

111



tinščina uiporablja redno v dogmatični literaturi, čeprav seveda ne izključno;

tako so n. pr. že v prejšnjem stoletju slavni nemški dogmatiki Kleutgen S.J.

(umrl 1893), Johann Heinrich (umrl 1893) in Matija Jožef Scheeben (umrl

1888) pisali v nemškem jeziku. V avstrijskih semeniščih so proti koncu

prejšnjega stoletja mnogo uporabljali dogmatične učbenike dunajskega dog¬

matika Schwetza (umrl 1890), potem pa Chr. Pescha (S.J. (umrl 1925). Tako

je bilo tudi pri nas. Znanstveno pisane dogmatike Slovenci do danes nimamo;

čeprav imamo iz dobe po ustanovitvi teološke fakultete v Ljubljani več

dogmatičnih razprav, ki so jih priobčili v različnih letnikih BV ljubljanska

profesorja dogmatike dr. Janez Fabijan (o izvestnosti vere; o dogmi; iz

nauka o milosti in Mariologije) in dr. Franc Lukman (iz dogemske zgodo¬

vine in patrologije) ter mariborski profesor dogmatike dr. Josip Hohnjec.

Iz dobe pred ustanovitvijo ljubljanske teološke fakultete naj omenim

tri daljše dogmatične razprave dr. Ivana Mlakarja (1845-1914), ki je bil od

1. 1879 do 1905 profesor specialne dogmatike v mariborskem semenišču in je

umrl kot mariborski stolni dekan. Razprave so te: V znamenju sv. križa

(VDV 1898-1899), Verne duše in njih trpljenje v vicah (VDV 1899) in O

odpustkih, njih virih in koristih (VDV 1899).

Veliko slovensko dogmatično terminologijo sta ustvarila Aleš Ušeničnik

in dr. Gregorij Pečjak (roj. 1876); slednji zlasti v dogmatičnem učbeniku

za višje razrede srednjih šol: Resnice katoliške vere (1909; 2. izd. 1030).

Akademskega učbenika o dogmatiki torej v slovenščini še nimamo; pa

tudi monografičnih obdelav še ni.

MORALNO BOGOSLOVJE

Na isti stopnji kot dogmatično bogoslovje je pri Slovencih tudi moralna

teologija. Po teoloških visokih šolah je navadno še bolj kot dogmatika veza¬

na na določen učbenik. Pri nas so jo predavali v zadnjih sedemdesetih letih

najprej po učbeniku dunajskega profesorja za moralno teologijo Ernesta

Miillerja (u. 1888), potem pa po učbeniku znanega jezuita p. Hieronima

Noldina (u. 1922).

Kot prvi poskus podati moralko v slovenskem jeziku je treba upoštevati

Krščansko katoliško nravoslovje, ki ga je napisal Frane Kosec (1843j-1924)

in je izšlo 1. 1879 v Celovcu. Kosec se je rodil na Gorenjskem, bil je pa du¬

hovnik tržaške škofije in od 1. 1903 tržaški kanonik. IPoleg omenjene moralke

je napisal še deli: Spovednik in njegova služba (izšlo 1881 v Trstu) in Ka¬

toliško zakonsko pravo z ozirom na dt1žarne avstrijske pravice (izšlo 1. 1894

v Ljubljani).

Mnogo moralno teološkega izrazoslovja nam je ustvaril dr. Pečjak v

svojem srednješolskem učbeniku za moralko Življenje po katoliški veri (1911;

2. izd. 1922).

Prvi profesor moralne teologije na ljubljanski teološki fakulteti je bil

dr. Josip Ujčič, po rodu iz Istre (rojen 1880) ) ki je prišel v Ljubljano iz

dunajskega Avguštineja, kjer je bil eden izmed direktorjev, prej pa je po¬

učeval isto stroko v goriškem bogoslovnem semenišču. Na fakulteti je pre¬

daval moralno teologijo do svojega imenovanja za beograjskega nadškofa

(1937). Ujčič je bil odličen profesor moralne teologije, ki jo je hotel posta¬

viti predvsem na biblično osnovo, bil je namreč tudi zelo dober poznavalec

112



sv. Pisma. V B,V je od 1. 1921 dalje veliko pisal iz moralno teološkega pod¬

ročja; a slovenskega akademskega učbenika o moralki ni zapustil, prav tako

tudi ne kake monografije. Znanstveno najbolj pomembna je njegova razpra¬

va o odpustljivem greto v BV 1921 in 1922.

O praktičnih moralnih spisih škofa Jegliča bo govor pozneje.

PASTORALNA TEOLOGIJA IN STROKE,

KI SO SE OD NJE ODCEPILE

Pastoralna teologija, ki je bila v avstrijskih semeniščih že od 1. 1777

dalje po ukazu Marije Terezije osamosvojena disciplina, je pri Slovencih

dobro razvita. Profesor pastoralnega bogoslovja v ljubljanskem semenišču

Anton Zupančič je 1. 1885 izdal svoje Duhovno pastirstvo,, ki je izšlo 1. 1894

v drugi izdaji. Bilo je to delo zelo', dobro za tisti čas.

Za Zupančičem je prevzel predavanja o pastoralni teologiji dr. Franc

Ušeničnik (roj. 1866), ki je izdal svoje Pastoralno bogoslovje takoj po prvi

svetovni vojni (1. 1919 in 1920), druga izdaja iz 1. 1932 in tretja 1. 1940.

Prva izdaja Ušeničnikovega Pastoralnega bogoslovja je po starem zgledu

vsebovala tudi katehetikoj homiletiko in liturgiko. V drugi izdaji pa je avtor

že vse troje izpustil, ker so se te tri stroke osamosvojile. V tretji izdaji pa

je upošteval že nujno moderno pastoralno sredstvo Katoliško akcijo.

Ušeničnikovo Pastoralno bogoslovje je bilo zelo dobro delo; zlasti v

prvi izdaji je bilo takrat na višku te vede. Nastajajo ,pa seveda v modernem

življenju zelo hitro novi pastoralni problemi, ki jim seveda tudi v Ušenioni-

kovi knjigi ni zadostne rešitve. Pastoralna teologija se !bo delila še naprej

in se bo hodegetika (nauk o vodstvu krščanske občine) prvič oddelila od

nauka o upravi zakramentov ter daritve, drugič pa močno reformirala po

načelih o specializiranem dušnem pastirstvu.

Katehetika in pedagogika, ki ju je Ušeničnik Franc obdelaval v Vzgoje-

slovnih načelih (1912) in v omenjeni prvi izdaji svojega Pastoralnega bogo¬

slovja, potem nista našli v slovenski teologiji madaljne znanstvene obdelave,

pač pa je izšlo v zadnjih dvajsetih letih več praktičnih katehetičnih del

(veroučne knjige in kateheze) zlasti na pobudo Katehetskega društva. ■Slo¬

vensko praktično katehetično slovstvo je bilo zadnjih stodvajset let precej

na višku, zlasti v primerjavi z drugimi panogami našega nabožnega slov¬

stva. „Razlaganje krščanskiga katoljškiga Nauka“ (v treh delih) je sesta¬

vil že katehetični pisatelj Albrecht Andrej (1782-1848 ); delo je izšlo po pi¬

sateljevi smrti v letih 1850 in 1851.

Tudi teoretično obravnavanje homiletiko je med Slovenci ostalo tam,

kjer ga je pustil Ušeničnik v prvi izdaji Pastoralnega bogoslovja. Dr. Mi¬

hael Opeka (1871-1937), ki je od 1. 1920 do svoje smrti (umrl je kot stolni

kanonik) predaval homiletiko na teološki fakulteti^ je pač s svojim zgledom

kot stolni pridigar (izdal v 24 zvezkih 367 govorov) močno vplival na kler

v ihomiletičnem oziru, predaval pa je homiletiko skoro izključno po Ušenič-

niku. Homiletični listi so bili Slovenski prijatelj (1856-1883); izdajati ga je

začel Andrej Einspieler (1813-1888), Duhovni pastir (1884-1923), ki ga je

urejal do 1. 1896 Anton Kržič (1846-1920), za njim pa do konca kanonik

Alojzij Stroj. Od 1. 1928 dalje pa je prinašala govore priloga Vzajemnosti

Praedicate, ki sta jo urejala Cuderman in Koretič.

113



Najodličnejši slovenski cerkveni go/ornik v 19. stoletju je bil škof

Anton Martin Slomšek (1800-1862). Nedeljske in praznične homilije je izdal

v dveh knjigah: Hrana evangeljskih naukov (3 deli, 1. 1845) in Apostolska

hrama (3 deli, 1849-1850); njegovi najboljši govori pa so izšli v Drobtinicah;

objavljene tu v letih 1850-1856 je izdal M. Lendovšek kot VI. zvezek Slom¬

škovih zbranih spisov 1. 1899.

„Slomšek se je prilagodil, kot nihče pred njim, značaju našega prepro¬

stega naroda; govoril je njegov jezik. Zato ga je narod razumel in rad po-

slušal“ (Pr. Ušeničnik). Pri Slomšku bi se morali še danes naši cerkveni

govorniki učiti poljudnega teološkega jezika Slomšek je izdal tudi prvo slo*

vensko homiletiko: Vaje cerkvene zgovornosti (1. 1862 v Drobtinicah). V

ljubljanski škofiji je sredi 19. stoletja slovel za odličnega govornika Janez

Zlatoust Pogačar, ki je bil v letih 1875 do 1884 ljubljanski škof; svoje ,,Pri.

dige“ je izdal 1. 1864. Na Goriškem pa v istem času Filip Jakob Kaffol

(1820-1864). Izdal je tri knjige govorov v petih zvezkih. Škof Slomšek je

zapisal o njem (in o Šmajdeku), da, „nam kažeta mnogo zgovornega zrnja

v gladki slovenščini in dobro dela, kdor za njima teka“ (Drobt. 1862, 45).

Liturgiko je znanstveno obdelal Franc Ušeničnik sam, potem ko jo je

bil v drugi izdaji Pastoralnega bogoslovja izpustil, v posebnem delu Katoli¬

ška liturgika. Prvo slovensko knjigo o liturgiki je izdal 1. 1863 v dveh zvez¬

kih Anton Lesar (1824-1873), pozneje pa je pisal šolske knjige o tem pred¬

metu kanonik Alojzij Stroj.

Akademski učbenik o ascetiki nam predstavlja Potočnikova Ascetika

(1939).

CERKVENO PRAVO

Cerkveno pravo so v avstrijskih semeniščih dolgo vrsto let, preden je sto¬

pil v veljavo Codex iuris canonici (1918), predavali po učbeniku Compen-

diuim iuris ecclesliasticd, ki gia je izdal Aichner prvič leta 1862, in čigar

11. izdajo je oskrbel 1. 1911 Friedle. Deloma pa so v zadnjem časni uporab-

1jali tudi učbenik graškega profesorja Haringa Grundziige des Katholischen

Kirchenrechtes (1910, 2. izd. 1916) in priročnik graškega, pozneje dunaj¬

skega profesorja von Schererja Handbuch des Kirchenrechtes (1886 in sl.).

Vsi trije učbeniki so bili zelo dobri. Cerkveno pravo se je predavalo takrat

v slovenskih semeniščih v latinskem in nemškem jeziku^ zato niso čutili po¬

trebe po večjem sistematičnem delu o cerkvenem pravu v slovenskem jeziku.

Tudi domača cerkvena zakonodaja se je vršila v latinskem in nemškem je¬

ziku. .'Ljubljanski škofijski list je bil nemški do škofa Jegliča (1898). ško¬

fijske sinode v Mariboru (1890, 1900, 1906, 1911) in ljubljanski sinodi

(1903, 1908) kakor tudi ljubljanska Instructio pastoralis, ki je bila izdana

namesto tretje sinode, ki bi morala biti 1. 1914, pa je bila odpovedana, ker

se je začela vojska, so bile pisane v latinskem jeziku. Partikularno imovinsko

pravo ljubljanske škofije je tpredstavljala juridično zelo dobra in obširno

izdelana Anweisuog zur Verwaltung des Kirchen-, Stiftungs- uad Pfriin-

denvenmogens iz leta 1860, isto pravo lavantinske škofije pa Anleitung zur

Verwaltung des Kirchenvermogens, prav tako iz leta 1860. Pod škofom Je¬

gličem pa se je začela uporabljati tudi slovenščina. Tako ima knjiga o skle¬

pih druge ljubljanske sinode iz 1. 1908 že nekatere dele pisane v slovenščini

114



in škof Jeglič je 1. 1913 izdal slovensko Navodilo za upravo cerkvenega in

nadarbinskega premoženja.

Cerkveno pravo se torej v 19. stoletju in še čez do konca prve svetovne

vojne v naših semeniščih ni predavalo slovensko in naša partikularna cer¬

kvena zakonodaja se v 19. stol. ni vršila v domačem jeziku, toda iz tega

še ne sledi, da ne bi bilo pri nas v tej dobi nič napisanega v slovenskem

jeziku.

Tako je boj Okrog avstrijskega konkordata (1855-1870) povzročil vrsto

časopisnih člankov o razmerju med Cerkvijo in državo; isto je bilo ob majr

skih zakonih 1. 1874. Okrožnica papeža Leona XIII. Immortale Dei z dne

2. nov. 1885 o ureditvi razmerja med Cerkvijo in državo je bila ena izmed

zelo redkih papeških okrožnic, ki so jo kmalu prevedli na slovenski jezik.

Tržaški duhovnik Kosec je 1. 1894 izdal slovensko knjiga o katoliškem za¬

konskem pravu, kot je bilo že zgoraj omenjeno. V tej knjigi je uvedel izraza

oviralni in razdiralni zakonski zadržek, ki ju še danes uporabljamo. Pooov

Duhovski opravilnih je vseboval precej pravne snovi v praktični obliki. V

Času je 1. 1908 priobčena polemika med dr. Jan. Ev. Krekom (1865-1917) in

Alešem Ušeničnikom o ločitvi Cerkve od države. Krek je zagovarjal ločitev.

Na to njegovo naziranje so se pri nas pozneje mnogi sklicevali, toda napačno,

zakaj Krek se je pač juridično nepravilno izražal, a ločitve ni umeval v

strokovnem pomenu te besede, marveč le kot oprostitev Cerkve od tesne

povezanosti z državo. V Voditelju duhovnih ved je priobčil v letih 1898-1900

tri cerkvenopravne razprave poznejši mariborski prošt Martin Matek (1860-

1930) pravni sodelavec škofa Napotnika pri sinodah. Cerkveno pravo kot

veda tvori vez med pravno vedo in teologijo. Na avstrijskih in nemških, pa

tudi na jugoslovanskih univerzah se je predavalo na teološki in juridični

fakulteti, seveda na vsaki pod svojim vidikom; na juridični fakulteti le bolj

pod zgodovinskim vidikom. Tudi v Ljubljani se je predavalo cerkveno pravo

na juridični fakulteti. Z njo smo tudi dobili Slovenci prvo sistematično delo

o cerkvenem pravu, ki ga je sestavil profesor cerkvenega prava na tej fa¬

kulteti Rado Kusej (1875-1941) in ga izdal prvič 1. 1923 in drugič 1. 1927.

Kušej je v Cerkvenem pravu po zgledu nemških kanonistov srečno združil

historične uvode s podajanjem veljavnega cerkvenega prava. V tej stvari

je učbenik zlasti v nekaterih poglavjih naravnost mojstrsko delo, ki mu ne

najdeš zlahka enakega v svetovnem slovstvu. Učbeniku je pisatelj dodal tudi

kratek oris pravoslavnega cerkvenega prava. Po pravno dogmatični strani

pa delo ne zadostuje, le bolj informira o cerkvenem pravu, kakor pa ga raz¬

laga. Tudi v vprašanjih iz cerkvenega javnega prava ima svoje statistike.

Delo je pisano bolj za svetne juriste, teologom nudi premalo. V ostalih svojih

spisih je Kušej posvečal svoje zanimanje zlasti vprašanjem iz patronatnega

in zakonskega prava, s .posebnim ozirom na slovenske in jugoslovanske raz¬

mere.

Prvi profesor za cerkveno pravo na ljubljanski teološki fakulteti je bil

dr. Gregorij Rožman, ki je postal 1. 1930 ljubljanski škof. IProfesor Rožman

je objavil več tehtnihj razprav zlasti iz zakonskega prava.

Profesor Kušej in Rožman sta mnogo pripomogla k razvoju cerkveno

pravne vede med Slovenci. Zaradi konkurence v BV s profesorjem Kušejem

o značaju pasivne asistence pri poroki je znan tudi tedanji profesor cerkve¬

nega prava v Mariboru, dr. Vinko Močnik.

115



CERKVENA ZGODOVINA

Cerkvena zgodovina se je do razsula) bivše avstro-ogrske monarhije

poučevala vi naših semeniščih v nemškem jeziku. Zadnja leta je služila kot

učbenik Marxova Kirchengeschichte. Iz povedanega je razumljivo, da ni bilo

slovenskega akademskega učbenika o cerkveni zgodovini.

Prvi profesor za cerkveno zgodovino na ljubljanski teološki fakulteti

je bil dr. Janez Zone (umrl 1941), član komisije, ki je pripravljala ustano¬

vitev teološke fakultete, in za Josipom Grudnom od 1. 1911 .profesor za cer¬

kveno zgodovino in cerkveno pravo v ljubljanskem semenišču. Fakulteto pa

je moral zaradi težke bolezni že po nekaj letih zapustiti. Za vzhodno cer¬

kveno zgodovino in. patrologijo pa je bil imenovan dr. Jožef iSrebmič, profe¬

sor goričkega semenišča, ki je bil v jeseni 1. 1922 imenovan za Mahničevega

naslednika na škofovski stolici na otoku Krku. Zore in Srebrnič sta bila

dobra zgodovinarja; toda ni jima bilo dano, da bi mogla dalj časa delovati

na tem polju. Zone se je v času, ko je bil profesor na fakulteti, bavil zlasti

s hagiografijo.

Imeli pa smo -Slovenci več mož, ki so se resno bavili z -našo lokalno zgo¬

dovino. Tako s cerkveno zgodovino na ozemlju ljubljanske škofije dr. Josip

Gruden. (1869-1917), ki je predaval cerkveno zgodovino v ljubljanskem se¬

menišču od leta 1903 do 1911, ko je postal stolni kanonik. Gruden je bil

zelo pomemben zgodovinar. Z lokalno zgodovino se je prvenstveno bavil tudi

prof. Josip Turk, ki je pO Zoretu prevzel predavanja iz cerkvene zgodovine

na naši teološki fakulteti in je dosegel zelo lepe rezultate.

Zgodovino lavantinske škofije je ob 700 letnici te škofije popisal mari¬

borski profesor dr. Franc Kovačič, ki smo ga omenili že -med slovenskimi fi¬

lozofi. Poleg teh so -se pečali -s slovensko cerkveno zgodovino, čeprav ne vedno

na znanstven način, zlasti naslednji: Josip Benkovič (1869-1901); Anton Ko¬

blar (1854-1928), ki je umrl kot župnik v Kranju; kurat Matija Ljubša

(rojen 1869), duhovnik lavantinske škofije; Oražn Ignacij (1819-1900), ki

je umrl kot stolni prošt v Mariboru in se je zanimal za lokalno zgodovino la¬

vantinske škofije; od L 1868 do 1893 je zgodovinsko obdelal 14 lavantinskih

dekanij; Singer, duhovnik celovške (krške) škofije; msgr. Viktor Steska

(umrl 1946).

Poljudno je opisal splošno cerkveno zgodovino Križanič 1. 1883 (Zgodo¬

vina sv. Katoliške Cerkve); srednješolski učbenik o cerkveni zgodovini pa

je -sestavil dr. Anton Medved (1862-1925), mariborski profesor verouka, pod

naslovom Zgodovina Katoliške Cerkve (1912, 2. izd. 1922). Medved je objavil

tudi več drugih zgodovinskih razprav in življenjepisov; zlasti je znana nje¬

gova spominska knjiga o -Slomšku (1. 1900).

Kratkega očrta slovenske cerkvene historiografije ne smemo zaključiti,

ne da bi omenili Kosovo Gradivo za zgodovino Slovencev, ki ga je na pobudo

dr. Jan. Ev. Kreka začela izdajati Leonova družba v Ljubljani; prvo knjigo

1. 1903, drugo 1. 1906, tretjo 1. 1911, četrto 1. 1920, peto 1. 1928. Zgodovinar

Kos Franc se je rodil 1. 1853 in umrl 1. 1924.

116



BIBLIČNE VEDE

Študij bibličnih ved je bil v slovenskih semeniščih zlasti .pod vplivom

dunajske teološke fakultete, ki je močno gojila ta študij, zelo razvit. Doktor¬

ju teologije so v našem ljudskem jeziku rekli doktor sv. pisma.

Izmed starejših slovenskih biblicistov naj omenim iz ljubljanskega se¬

menišča dr. Leonarda Klofutarja (1819-1901), ki je .predaval Novo zavezo

od 1. 1849 do 1888, ko je bil imenovan za ljubljanskega stolnega prošta. Ob¬

javljenih je pet njegovih eksegetičnih del; v slovenščini je razložil liste, ki

se berejo ob nedeljah in zapovedanih praznikih (1878), v latinščini pa je pi¬

sal komentarje k Janezovemu evangeliju (1862, 2. izd. 1894), k Matejevemu

evangeliju (1866, 2. izd. 1898), k evangelijema sv. Marka in. Luke (1892)

in k Pavlovemu pismu Rimljanom (1892). Klofutarjeve latinske komentarje

registrirajo v mednarodnih eksegetičnih delih.

Klofutarjev naslednik kot profesor bibličnih ved je bil dr. Jožef Lesar

(1868-1931), ki je predaval Novo zavezo od 1889 do 1919 in bil od 1. 1902

do 1919 tudi vodja bogoslovnega semenišča. Od njegovih bibličnih spisov je

omeniti Uvod v biblijske zgodbe Nove zaveze (V DO 1901-1903; izšlo tudi v

ponatisu) in Apostoli Gospodovi (1924/26).

Lepo monografijo o sv. Pavlu je napisal lavantinski škof dr. Mihael

Napotnik (1860-1922) pod naslovom Sveti Pavel, apostol sveta im učitelj na¬

rodov (1892, 2. izd. 1893, 3. izd. 1904).

Dobre bibliciste so imeli tudi v goriškem semenišču (Zorn in ‘Sedej, oba

goriška nadškofa) in v mariborskem semenišču (Zidanšek).

Posebej naj omenim poleg dela za prevod sv. pisma iz vulgate v prvi

polovici 19. stol., iz dobe pred ustanovitvijo ljubljanske teološke fakultete še

monumentalne Zgodbe sv. pisma, ki sta jih priredila in založila dr. Franči¬

šek Lampe in po njegovi smrti dr. Janez Ev. Krek; izhajale so te zgodbe po

snopičih pri Družbi sv. Mohorja od 1. 1894 dalje med Mohorjevimi knjigami;

Zgodbe stare zaveze obsegajo 1186 strani v velikem kvart formatu, Zgodbe

nove zaveze pa 1164 strani; Krek je napisal vso razlago nove zaveze in od

stare od strani 898 dalje. Delo je bogato ilustrirano. Za svojo dobo in svoj

namen je bilo na višku.

Kot najpopolnejše delo iz biblične strdke v slovenščini po ustanovitvi

ljubljanske teološke fakultete pa je omeniti celoten prevod Nove zaveze iz

grškega jezika; evangeliji in apostolska dela so izšla 1. 1925, apostolski listi

in razodetje pa 1. 1929. Prevod so priredili dr. Franc Jere, dr. Gregorij

Pečjak in dr. Andrej Snoj. Za lepoto jezika v tem prevodu gre v glavnem za¬

sluga Pečjaku. Od svetopisemskih knjig Stare zaveze pa je od 1. 1946 izšel v

prevodu prof. (Matije Slaviča iz hebrejščine le prvi del, ki obsega Mojze¬

sove knjige (1. 1(936); za jezik sta se pri tem prevodu trudila že omenjeni

Jere in prof. Jernej Pavlin. Prov. Andrej Snoj je napisal tudi kratek, a

zgoščen Uvod v sv. pismo Nove zaveze.

SOCIOLOGIJA

O sociologiji je s krščanskega stališča med Slovenci prvi pisal duhov¬

nik Ivan Belec (1866-1889), ki je postal krščanski sociolog pod vplivam Vo-

gelsangovih spisov in je pripravljal pot dr. Janezu Ev. Kreku. Bil je dober

socialni teoretik. Svoje socialne spise je objavljal v Slovencu. Najdaljši spis

117



je Kmetom v pomoč (1885), znan pa je zlasti Obresti v socialnem oziru

(1888).

Dalje sta pisala o socialnih stvareh go riška profesorja brata Andrej

Pavlica (rojen 1866) in Josip Pavlica (1861-1902); Josip je objavil zlasti

temeljito znanstveno razpravo „0 bistvu kapitalizma" (KO 1899), kjer je

skušal dokazati, da je bistvo kapitalizma obrestovanje in bistvo obrestova-

nja oderuštvo.

Dr. Janez Ev. Krek (1865-1917) je bil naš do sedaj največji socialni

delavec; ta ,,'genij širokih mas“ (Župančič)’ je imel, kakor sodijo, nad 3000

govorov in je napisal okrog 6000 člankov in del; med njimi jih je mnogo so¬

cialnih. Kot glavno njegovo socialno delo sodi Socializem (1901).

Klasik v naši sociološki literaturi je Aleš Pšeničnik. Že 1. 1910 je spisal

obširno Sociologijo, nato pa še dolgo vrsto socioloških člankov in del, med

njimi več namenjenih za šole in tečaje, tako knjigi Socialno vprašanje in

Socialna ekonomija obe v katekizemski obliki. Ušeničnik je tudi klasično

prevedel socialni okrožnici Pija XI. Quadragesimo anno in Divini Redempto-

ris ter ju opremil z odličnim komentarjem. Z Alešem Ušeničnikom je pri¬

spela naša sociologija zelo visoko.

Soeialno moralno študijo o dohodkih brez dela je napisal dr. Ignacij

Lenček.

Od drugih socioloških pisateljev naj še omenim glavnega urednika Slo¬

venca dr. Janeza Ahčina, frančiškana p. Angelika Tominca, mariborskega

profesorja dr. Josipa Jeraja in laika univerzitetnega profesorja dr. Andreja

Gosarja in Goričana dr. Janka Kralja (1898-1944).

V primerjavi z drugimi strokami je naša sociologija zelo razvita.

CERKVENA UMETNOSTNA ZGODOVINA

Tudi cerkvena umetnostna zgodovina se je povzpela med Slovenci zelo

visoko. Pisali so o vprašanjih, ki spadajo v to stroko, zlasti Janez Flis (1841-

1919), ki je v ljubljanskem semenišču, kjer je bil takrat spiritual, začel

predavati o cerkveni zgodovini, kar je potem vršil 30 let do 1'. 1913. Za

učno knjigo je sestavil Stavbimske sloge (1895); to je bila prva slovenska

knjiga, ki je obdelavala celotno zgodovino arhitekture; z njo je Flis položil

temelj slovenski arhitekturni terminologiji. Tudi drugo njegovo delo Umet¬

nost v bogočastni službi (1908) je prav tako nastalo iz predavanj v bogo¬

slovnem semenišču. Obravnava zgodovino posameznih delov cerkvene opreme

in cerkvene določbe o njih.

Za Flisom je poučeval v ljubljanskem semenišču umetnostno zgodovino

Josip Dostal (roj. 1872) do 1. 1(919 in potem na teološki fakulteti od 1921

do 1939; ko se je odpovedal predavanjem, jih je prevzel msgr. Viktor Steska

in jih opravljal do smrti (umrl je 1. januarja 1946). Oba sta se bavila s

podrobnimi vprašanji iz te stroke, nista pa sestavila sistematičnega dela.

Steska je zlasti zbiral in priobčeval podatke o naših slikarjih in umetninah.

Iz lavantinske škofije je zlasti znan zgodovinar Stegenšek, Iz laiških

vrst naj omenim umetnostnega zgodovinarja Josipa Mantuanija (1860-1933),

ki je bil tudi glasbeni zgodovinar; prof. Franca Steleta in Vojeslava Moleta

(roj. 8. jan. 1886). S splošno umetnostno zgodovino se je znanstveno bavil

zlasti dr. Izidor Cankar (roj. 1886).

118



PREVOD CERKVENIH OČETOV

IN RIMSKEGA OBREDNIKA TER MISALA

Prav posebej je treba omeniti za slovensko teologijo izredno zaslužno

delo, ki ga opravlja prof. Franc Lukman s prevajanjem in izdajanjem Cer¬

kvenih očetov. Tri zvezke te zbirke (iSv. Cecilija Cipriana izbrani spisi I;

Apostolski očetje; Sv. Hieronima izbrana pisma I) je založila Družba sv.

Mohorja v Celju; ostale pa Ljudska knjigama (KTD) v Ljubljani (Sv. Av-

relija Avguština zbrani spisi IX. in. X. zv.; Sv. Cecilija Ciprijana izbrani

spisi I. del — v pomnoženi izdaji — in II. del; Sv. Hieronima izbrana pisma

II. del; Sv. Janeza Krizostoma izbrani spisi I. zv.). Izdajanje Cerkvenih oče¬

tov je delo velikega sloga. Lukman je zaslužen za slovensko teologijo tudi s

svojim uredniškim delom pri VDV (1909-1916) in BO (1921-1944), pa tudi

sicer je mnogo deloval kot mentor pri novejših slovenskih teoloških delih

(tako n. pr. pri Potočnikovi Ascetiki in Snojevem Uvodu v Sv. pismo nove

zaveze).

Podobno zaslužno delo pri ustvarjanju slovenske teološke terminologije

in kot jezikovni mentor pri mnogih slovenskih teoloških delih je vršil dolga

leta dr. Gregorij. Pečjak, ki smo ga že večkrat omenili. Tu naj še posebej

naglasim pomembnost njegovega prevoda Rimskega obrednika. Z njim naim

je ustvaril mnogo slovenskih teoloških izrazov. Pečjak nam je tudi dal naj¬

boljše slovenske molitvenike in dvignil to slovstvo pri nas na zelo ugledno

višino, ki j.e kronana s prevodom slovenskega misala, ki so ga oskrbeli sti¬

ski menihi (p. Turnšek in p. Kurent).

NABOŽNA LITERATURA

Pri ustvarjanju teološkega jezika in terminologije ima delež tudi na¬

božna literatura, ki sicer nima namena gojiti teološko znanost. To dejstvo

je treba upoštevati pri teologiji tistih narodov, kjer se znanstvena teologija

ni razvijala vzporedno z nabožno literaturo, kar se n. pr. izrazito javlja

prav pri našem narodu. Slovenska nabožna literatura je dosti starejša in

■bolj bogata kot slovensko znanstveno teološko slovstvo. Med slovensko na¬

božno literaturo je veliko domačih del veliko pa tudi prevodov in priredb.

V našem nabožnem slovstvu najdemo zlasti veliko molitvenikov in knjižic s

šmamičnim berilom.

Okvir tega članka bi daleč presegal poskus, poročati o tem delu našega

slovstva. Omenim naj le zelo plodovitega nabožnega pisatelja Luko Jerama,

znanega urednika Zgodnje Danice, ki je 1. 1850 izdal svojo prvo nabožno

knjigo »Jezusa in Marije dvoje najvetejlši Serce" in še dolgo vrsto drugih,

med katerimi so zlasti znane »Šmarnice naše visoke nebeške Kraljice", ki

jih je napisal sedem letnikov (1859-1878). Večina njegovih knjig je doživela

več izdaj; nekatere po sedem.

Drug tak plodovit, asketičen, a bolj katehetičen pisatelj je bil Anton

Kržič (1846-1921), znani urednik Duhovnega pastirja.

Cerkvene himne je prevajal na slovensko Janez Bilc (1839-1906).

Slovensko nabožno slovstvo in posamezne njegove vrste bi zaslužile da

bi se obdelale v znanstvenih razpravah in monografijah.

119



VELIKI SLOVENSKI ŠKOFJE — TEOLOŠKI PISATELJI

Ob koncu pregleda slovenskega teološkega slovstva moram omeniti še

delo naših slovenskih škofov pisateljev. Sem štejem zlasti Ireneja Friderika

Barago, Antona Bonaventuro Jegliča in Antona Martina Slomška, tri svetle

zvezde tudi za asketično in svetniško življenje.

Baraga (1797-1868), „apostol Indijancev", ki je umrl kot misijonski škof

v Marquettu v Severni Ameriki, je .bil odličen slovenski nabožni pisatelj.

Kot metliški kaplan je izdal 1. 1830 molitvenik „Dušno pašo za kristjane,

kateri žele v duhu in resnici Boga moliti". Ta molitvenik se je ljudstvu tako

priljubil, da so ga natisnili v Ljubljani devetkrat, zadnjič 1. 1866 in da ga

je Družba sv. Mohorja 1. 1906 izdala na novo med družbenimi knjigami. Kot

misijonar med Indijanci (v Ameriko je prišel zadnjega decembra 1830) je

izdal še štiri slovenske nabožne knjige: »Obiskovanje Jezusa Kristusa v

presvetem Rešnjem Telesu in pozdravljenje Marije prečiste Device" (1832,

prevod knjige sv. Alfonza Liguorija), »Premišljevanje štirih poslednjih re¬

či" (1837), »Zlata jabolka" (1844, 4. izd. 1878) in »Nebeške rože" (1846).

Jeglič (1850-1937; ljubljanski škof od 1898 do 1930) se je kot teološki

pisatelj bavil zlasti z apologetično in biblično snovjo, pa tudi1 z dogmatični¬

mi in moralnimi vprašanji. Vseh njegovih spisov tu ne moremo navesti; na¬

štel bom le par najbolj značilnih. Nekakšna sinteza Jegličevega apologetič¬

nega pisateljevanja je knjiga „V boj za krščanske resnice in čednosti"

(1920). Njegovi spisi o morali, življenju po veri in o verskonravni vzgoji

so sistematično povzeti v knjigi »V boj za srečo in veselo krščansko' življe¬

nje" (1921). Omenjene tri knjige sestavljajo pravo trilogijo in vsebujejo

poljudno apologetiko, dogmatiko in moralko; izdala jih je Družba sv. Mohorja

med svojimi raznimi knjigami. Iz bibličnega področja je najlepše literarno

Jegličevo delo »Mesija", ki je tudi izšlo med rednimi Mohorjevimi knjiga¬

mi v dveh zvezkih 1. 1914 in 1915. V letih 1915 in sl. pa je spisal v raznih

zvezkih »(Ptsalmi et cantica..." duhovnikom v praktično porabo; poleg la¬

tinskega besedila je slovenski prevod s kratko razlago in praktično aplikacijo.

Slomšek (1800-1862) je bil največji slovenski cerkveni govornik 19. sto¬

letja, kot smo že omenili; vrh tega je znan kot pedagoški in nabožni pisa¬

telj. Kot pedagog je zlasti znan zaradi knjige „Blaže in Nežica v nedeljski

šoli“, ki jo je napisal v povestnem okviru. Izšla je prvič I. 1842, nato še 1.

1848 in 1857. Med več nabožnimi knjigami, ki jih je spisal, je najbolj znan

molitvenik »Krščansko devištvo“; na katerega je merila Prešernova puščica.

ZAKLJUČKI

Pregled slovenske teologije, ki smo ga podali, je močno splošen. Vendar

sebi zaključena. Ne moremo reči, da smo praznih rok, prav tako pa bi bilo

se zdi, da našim namenom zadošča. Hoteli smo si namreč le predstaviti v

glavnih obrisih, v kakšnem stanju se nahaja slovenska teologija, da bi se nam

tako ob primerjavi s funkcijami, ki čakajo slovensko teologijo in o kate¬

rih smo govorili v prvem delu, odprl vidik za presojanje, kaj bo slovenska

teologija najbolj potrebovala, to se pravi: katere so njene najbolj aktualne

naloge.

120



Na prvi mah se pokaže, da v slovenski znanstveni teologiji še veliko

primanjkuje, preden bi mogli reči, da je vsaj v nekem oziru popolna in v

zgrešeno trditi, da moremo najti v njej skoro vse, kar „za prvo silo“ potre¬

bujemo. Za nekatere stroke moremo najti prve splošne znanstvene informa¬

cije v slovenskem jeziku (za shol. filozofijo, nauk o Cerkvi, pastoralno teo¬

logijo, liturgiko, ascetiko, cerkveno pravo, sociologijo), za druge pa ne (apo¬

logetiko, biblično eksegezo, dogmatiko, moralko, zgodovinske vede).

Če gledamo na slovensko teologijo z znanstveno metodičnega vidika,

spoznamo, da je rasla brez sistema in organske zveze. Imeli smo Slovenci

glede teologije nekako štiri središča, namreč bogoslovno središče v Celovcu,

Gorici, Ljubljani in Mariboru; Celovec nastopa le okrog srede 19. stoletja.

Po ustanovitvi teološke fakultete v Ljubljani se je začela uveljavljati kot

sočnejše središče Ljubljana. Od 1920 naprej je imela nalogo, enotno usmer¬

jati slovensko teološko znanost Bogoslovna akademija z izvajanjem teoloških,

ved in znanstvenega glasila Bogoslovni vestnik.

Bogoslovna akademija pa tega dela ni v zadostni meri vršila. Publika¬

cije, ki jih je izdala (13 del in 12 razprav), se le zaradi imena navajajo v

njenem seznamu; izšle niso po njeni iniciativi, nekaterih ona niti založila,

ni. V prvih letih je že razodevala nekaj več iniciative, potem pa se je njeno

delovanje omejevalo samo na izdajanje Bogoslovnega vestnika.

Bogoslovni vestnik je bil ves čas na dostojni znanstveni višini. Uredni¬

štvo je skrbelo, da je bil jezik pravilen in je pazilo, da se je znanstveni apa¬

rat pravilno uporabljal (enotna citacija in podobno). Razprav pa tudi Bo¬

goslovni vestnik ni priobčeval po izdelanem načrtu, marveč so pisatelji po

svoji izbiri oddajali razprave.

Ni pa vsa krivda, da se za slovensko teološko znanost zadnjih petin¬

dvajsetih letih ni več storilo, na strani Bogoslovne akademije. Teoloških

strokovnjakov je bilo premalo; kar pa jih je bilo, so bili preveč obremenjeni

z drugim delom. Končno moram omeniti, da se je opažalo, da je zanimanje

za znanstveno vprašanje slovenske teologije pri slovenskih duhovnikih zad¬

nja leta padalo.

Takšno je torej stanje slovenske teologije po svoji vsebinski in orga-

nizatorni strani. V slovenski znanosti na sploh je dosegla častno mesto.

Kakšna posamezna panoga naše svetne znanosti je bila bolj razvita kot po¬

samezne panoge naše teologije, toda v celoti naša teologija, navzlic pomanj¬

kljivostim ki smo jih omenili, za drugimi znanostmi pri nas ni zaostajala.

Zasluge za to imajo zlasti vidne osebnosti naše teologije, ki se močno odra¬

žajo od ostalih.

III.

IZPOPOLNITEV TEOLOŠKE TERMINOLOGIJE

Med aktualne naloge slovenske teologije, ki slede iz primerjave dejan¬

skega stanja, v katerem se slovenska teološka znanost nahaja, s funkcijami,

ki bi jih morala izvrševati, spada na prvo mesto izpopolnitev slovenske teo-

121



loške terminologije. To delo bi se moralo opraviti na organiziran način. Do¬

slej je bilo, razen v nekaterih posameznih primerih, preveč prepuščeno za¬

sebni iniciativi poedineev. Teološko terminologijo ibi morala izdelati komisija

teoloških profesorjev ob sodelovanju ostalih slovenskih teoloških profesorjev

in pisateljev. Tako izdelana in potrjena! terminologija bi morala postati ob¬

vezna za šolo in literaturo. Izdal naj bi se latinsko slovenski slovar.

Kdor se količkaj resino bavi s teologijo, ve iz lastne skušnje, kako so

v teologiji potrebni točno določeni izrazi. Znanstvenega in objektivno toč¬

nega izražanja v teologiji, kakor tudi v katerikoli vedi, ni brez določene ter¬

minologije. Zaradi verskih skrivnosti pa je točna terminologija v teologiji

še bolj potrebna kot drugod. Preciznost ni potrebna le v latinski teološki

terminologiji, marveč tudi v narodni, če hoče biti znanstvena.

A tudi v praktični uporabi teologije, n. pr. v molitvenih obrazcih, bi

morali čim bolj skrbeti za enotnost. Sedaj pa imamo prevedeno besedo gloria

v dOksologiji enkrat slava, in drugič čast, čeprav ima biblični izraz pomen,

ki se ne krije s honor. V samem uradnem cerkvenem molitveniku za lavan¬

tinsko in ljubljansko škofijo so primeri, kjer je ista antifona na različnih

mestih na različne načine prevedena. Speculum iustitiae se v litanijah Ma¬

tere božje prevaja podoba' pravice, v litanijah sv. Jožefa pa ogledalo pra¬

vičnosti; pomeni na obeh mestih zgled popolnosti. Takih primerov različnega

prevajanja bi mogli navesti še več.

Izgovor, da je taka raznolikost znamenje bogastva slovenskega jezika,

je prazen. Jezik je lepo razvit in dobro orodje izražanja takrat, kadar more

s posameznimi izrazi zadeti različne odtenke v pojmih. Koristilo bi nam, če

bi se nekoliko navadili francoske preciznosti v izražanju; o njej pravijo, da

je sad sholastične filozofije.

Prazen je nadalje izgovor, da tudi to omenim, da je moč slovenskega

jezika v glagolu in da zato nimamo zadosti točno opredeljenih samostalnikov.

Razvit jezik, ki naj se uporablja v znanosti, mora imeti samostalnike; če

jih nima, je to samo znamenje, da mu jih znanstvenik, ki je obenem umetnik

v jeziku, še ni ustvaril. Kakšne zmožnosti hrani v sebi slovenščina, nam

odkrivata Župančičevo prelivanje Shakespearejevih dram v slovenski jezik

In filozofska ter teološka govorica Aleša Ušeničnika.

PREVODI TEMELJNIH TEOLOŠKIH DEL

Teološka terminologija v našem jeziku bi ustvarila temelj slovenski

znanstveni teologiji zlasti v zvezi s preveditvijo temeljnih teoloških del in

virov. Dokler narod nima prevedenega sv. pisma, je poučevanje v krščan¬

skem nauku močno ohromljeno, podobno je z znanstveno teologijo, dokler

nima prevedenih osnovnih zbirk virov in temeljnih del.

Sem štejem zlasti zbirke cerkvenih definicij in odlokov, kakršna je n.

pr. zbirka Dmzinger - TJmberg, Enchiridion Sjrmbolorum, definitionum et

declarationum. Če bi imela vsaj to zbirko prevedeno, bi postala uporaba teo¬

logije tako v pisavi kot v govoru dosti bolj solidna. Druge take zbirke so še:

Ramt de JmoMel, Enchiridion Paitristicum, Kirch, Enchiridion fontium hi-

storiae ecelesiasticae, Cmallera, Thesaurae doctrinae eatholicae ex documen-

tis magisterii ecclesiastici ordime methodico depositus, De Guibert, Documen-

122



ta ecclesiastica christianae perfectionis studium spectantia; dalje spada sem

Catechigmus ex decreto Ss. ccmcilii tridentini ad paroehos...

Če res hočemo imeti resno teološko znanost v svojem jeziku, bi morali

prevesti obe Tomaževi Sumrni, teološko in Contra Gentiles. Takšen, prevod,

zlasti teološke summe, bi dal solidno podlago naši teološki znanosti. Ob njej

bi se nam izoblikoval filozofsko-teološki jezik. Z njim bi dobili prevedenih

silno veliko filozofskih im, teoloških izrazov ter definicij. Tak prevod bi bil

resno znanstveno delo. Prevajalci, en sam bi delo v doglednem času težko

zmogel, bi morali vložiti v tak prevod mnogo dela in zatajevanja; tako delo

bi jim prineslo morda manj priznanja kot drugo samostojno delo, kot pra¬

vimo, toda kot pionirji teološkega dela bi sicer opravljali trdo pionirsko delo,

a na njem bi mogla potem naslednja generacija graditi solidno. Prevod To¬

maževih sum pa bi bil tudi za tiste, ki se hočejo naučiti solidne teologije, veli¬

kega pomena tako za duhovnike kakor tudi za laike, o katerih smo zgoraj

govorili.

Toda nimamo samo Tomaževe filozofije in teologije, sta tudi filozof¬

sko-teološki smeri sv. Bonaventure in Duna Scota. Ali nam ne bi mogli naši

frančiškani s časom oskrbeti prevodov del teh dveh? Sicer je zadnji, doktor

subtilis, silno težak; toda zakaj naj bi bil njegov Opus oxoniense knjiga, za¬

prta s sedmimi pečati !

(Načrt o prevodu gornjih del se da izpeljati. Na pobudo Katoliškega ti¬

skovnega društva se je n. pr. med drugo svetovno vojno sestavil iz profesor¬

jev ljubljanske teološke fakultete odbor, ki je pripravljal prevod Tomaževe

teološke sume; prvi zvezek tega prevoda je bil že pripravljen za tisk. Prav

tako sta se na isto pobudo že pripravljala prevoda Denzingerjevega Enohi-

ridiona in Katekizma za župnike, ki sem ju zgoraj omenjal, Stiski cisterci¬

jani pa so obljubili, da bodo pripravili prevod izbranih Bernardovih del.

Mnenje, da tako prevajalno delo ni vredno pravih teoloških strokovnja¬

kov, se je pri nas večkrat slišalo. Zavrlo je, da se tako prevajalno delo ni

prej začelo in z večjo intenzivnostjo. S prevodom Cerkvenega zakonika pa je

bilo končno premagano.

Če bi se gornji prevodi izvršili, bi z njimi slovenska teologija zelo veliko

pridobila.

AKADEMSKI TEOLOŠKI UČBENIKI

Samostojna slovenska teološka znanost potrebuje akademskih učbenikov

za vse svoje stroke, ker mora nuditi v slovenskem jeziku prve znanstvene

informacije. Pri pregledu slovenske teologije smo videli, da za nekaj strok

že imamo take učbenike, za večji del pa še ne. Sestavljanje akademskega

učbenika večkrat profesorja ovira pri njegovem posebnem znanstvenem de¬

lovanju. Vrh tega so nekatere stroke tako silno obširne, n. pr. dogmatika,

zgodovina, da je profesor redno prisiljen, da se pri znanstvenem delu omeji

samo na nje del in je tako za ostale dele odvisen od literature. Prav zaradi

tega se je sestavljanje akademskih učbenikov pri takih strokah, kjer ni mo¬

gel profesor pokazati svojih znanstvenih rezultatov, smatralo le za delo

drugega razreda. Tu je tudi eden izmed glavnih vzrokov, zakaj za mnoge

stroke učbenikov ni.

123



Čeprav sestavljanje akademskih učbenikov ni ravno znanstveno delo*

prve vrste, je vendar za zgradbo domače znanosti nujno potrebno. Če je za

kako stroko v tujem jeziku odličen akademski učbenik, ki bi zelo dobro od¬

govarjal svojemu namenu tudi pri nas, naj bi se tak učbenik kar prevedel.

Nek napačen ponos je pri nas branil prevajati tudi odlične učbenike. Trdilo

se je, da je boljše slabše originalno delo kot pa prevod boljšega tujega dela.

Zdi se mi, da je s tališča znanosti ta trditev zgrešena. Domača znanost bi

imela po mojem samo veliko korist, če bi se tuje odlično delo prevedlo, v

uvodih in tekstnih opombah pa bi prevajalec dostavil svoje misli, katere se

mu zdi potrebno ali koristno povedati. Tako delajo veliki narodi. Če pa je

na razpolago domače dobro delo, ima seveda prednost pred prevodom.

Akademski teološki učbeniki v slovenskem jeziku M veliko pripomogli

k razvoju naše teologijej zlasti potem ko bi bila teološka terminologija že-

odločena.

SUME

Poleg akademskih učbenikov so nam zelo potrebna dela, ki bi obdelala

posamezen predmet z vidika raznih teoloških strok. To bi bile nekakšne sume;

n. pr. o zakonu, o evharistiji. Tako sumo naj ibi sestavilo več strokovnjakov;

eden bi obdelal predmet z biblične, drugi z dogmatične, tretji z moralne

strani, itd. Take sume bi bile potrebne zaradi tega, ker naš slovenski knjižni

trg ne prenese številne znanstvene literature in se je zato treba smiselno

omejiti in nuditi le najboljše. Drugič bi pa tako delo ustvarilo sintezo med

raznimi vidiki; duhovnik ,pa ali laik, k se bavi s teološkimi vprašanji, bi tako

imel v enem delu zbrano vse, kar mora o predmetu vedeti.

TEOLOŠKE REVIJE

Slovenci bi potrebovali dve teološki reviji; ena naj bi bila strogo znan¬

stvena, ki bi prinašala samo znanstvene razprave v pravem pomenu besede

im poročila z znanstvenega področja. Druga revija pa bi bila namenjena po¬

pularizaciji teološke vede in bi prinašala tudi -sestavke za dušnopastirsko-

prakso. Bogoslovni vestnik je po zgledu nekaterih inozemskih teoloških revij

hotel zdrževati oba namena, a se to ni obneslo. V taki zvezi trpi vedno prvi

ali drugi namen, čitatelj pa tudi ni zlepaf zadovoljen s tako revijo.

IPoleg teh dveh teoloških revij v ožjem pomenu besede bi bila potrebna

še taka revija, kot smo jo v zadnjih letih imeli v Reviji Katoliške akcije,

ali kot je bil svoje dni Katoliški Obzornik.

DELA, KI JIH ŠE POTREBUJEMO

Potrebna so nam tudi, a ne na zadnjem mestu, dela o biblični teologiji,

posebej o Pavlovi (Prat!), eksegetična dela, delo o življenju Jezusa Kri¬

stusa, kritično metodično izbrani in sestavljeni življenjepisi velikih svetni¬

kov ter versko pomembnih velikih mož, zlasti domačih in iz sosednjih dežel;

znanstveno delo o našem domačem katoliškem gibanju od 1. 1848 dalje; delo

124



-o razmerju med Cerkvijo in državo ter socialnem življenju; delo o pravni

.filozofiji s krščanskega stališča; zgodovina filozofije in še mnogo kaj.

Posebej naglašamo potrebo del o kerigmatični teologiji.

KRITIKA

Ena najbolj bolečih stvari v slovenskem znanstvenem življenju v zad¬

njih petindvajsetih letih je bilo pomanjkanje resne znanstvene kritike. Slo¬

venci smo majhen narod, ki more imeti redno le po enega strokovnjaka za

vsako stroko. Tako pri nas skoro ni bila možna prava znanstvena kontrola.

Strokovnjak je kot suveren gledal ina druge in od drugih kratko malo zahte¬

val samo vero. Vrh tega se je pri nas razpasla še nezdrava kritika, najeta,

naročena, večkrat z obljubami ali celo z grožnjami izsiljena. Zato so se pri

nas večkrat v nebo poveličevali taki uspehi, ki bi jih drugod samo registrirali.

Nekaj take nezdrave kritike je bilo tudil v inaši teološki znanosti. Taka

kritika pa povzroča veliko škodo in jo je tudi na našem teološkem polju.

Če hočemo resno teološko znanost, se mora dvigniti kritika na znan¬

stveno višino. Ne sme biti naivna in osebna, marveč resna in stvarna.

ORGANIZACIJA

Odgovorimo še na vprašanje, kako se dajo nakazane naloge slovenske

teologije izpeljati, predpostavljajoči seveda, da se vrnejo v naši domovini

redne razmere, podobne kot so bile pred komunističnim režimom. Za izpeljavo

teh nalog je najprej potrebno, da se teološko znanstveno delo najprej orga¬

nizira. Če bi prepustili izvršitev gornjih nalog samo privatni iniciativi, se

ne bodo nikoli izvršile. Modra in resna organizacija, ki bi zbrala sodelavce,

delo med nje po načrtu razdelila in izpeljavo vodila, bi te naloge gotovo iz¬

polnila. Med slovenskimi teološkimi visokimi šolami bi moral vladati spora¬

zum glede znanstvenega prizadevanja. Profesorji istih strok bi morali biti

med seboj povezani. Dobro bi bilo tudi, če bi se vsako učilišče posebej spe¬

cializiralo za kako znanstveno stroko in bi lahko po načrtu vsi prispeli k

zgradbi slovenske teološke znanosti. Vsak naš teološki strokovnjak bi se mo¬

ral zavedati, da kot osamljen poedinec ne more v svetu veliko pomeniti in da

bi pomenil veliko več, če bi stala za njim organizirana teološka znanost.

Drugi pogoj pa je organiziranje finančnih sredstev. IPisec tega članka

si iz lastne skušnje pri vodstvu Katoliškega tiskovnega društva upa z goto¬

vostjo trditi, da bi se za te naloge potrebna finančna sredstva pri Slovencih

mogla najti, zlasti če bi se še vodilni činitelji v slovenski cerkveni in kato¬

liški javnosti resno zavzeli.

Nakazanega dela pa seveda ne bi mogel opraviti samo en človek, tudi

samo ena generacija slovenskih teologov ne, marveč bi bilo zanj potrebno

skupno delo slovenskih teologov več rodov.

Kaj moremo storiti za slovensko teologijo mi, ki smo prišli v španski

kulturni krog? Odgovor je na dlani: Božja volja nam je pokazala, da štu¬

dirajmo! španske teologe, zlasti njihove velike ascetike iin mistike — sv. Te-

125



režijo Avilsko, sv. Janeza od Križa in druge —, da bomo tako obogatili slo¬

vensko teologijo. V prejšnjih časih je bilo špansko nam zelo tuje; tudi

španske teologija je bila za nas res „španska vas“. Danes pa nam je blizu.

Izrabimo priliko! Vrh tega moremo za izpolnitev katere izmed zgoraj našte¬

tih nalog delati tudi v tujini.

Stavbe ne gradi samo arhitekt, ne samo stavbenik, nadzorniki in zidarji,

marveč prispeva k njej tudi tisti, ki podaja opeko in meša malto. Tudi du¬

hovna stavba slovenske teološke znanosti rasti ob sodelovanju genijev in ve¬

likih ter malih delavcev.

Uvrstimo se vsaj med male.

126



TINE DEBELJAK

MICKIEWICZ IN SLOVENCI

(Študija ob stoletnici njegove smrti.)

Slavni poljski pesnik A. Miekievič, poslan od

francoske vlade v znanstvenih zadevah V jutro-

ve dežele, je uni dan v Carigradu za kolero

umrl.

Novice 12. decembra 1855, pod naslo¬

vom: Novičar iz raznih krajev.

S tem stavkom je tedanji najstarejši slovenski časopis Kmetijske in ro¬

kodelske Novice naznanil smrt poljskega pesnika Adama Mickietvicza, umr¬

lega nekaj tednov prej — 26. novembra — v Carigradu. Razmeroma hitro,

kajti Poljaki v domovini so pozneje kakor Slovenci dobili to žalostno poro¬

čilo iz „emigracije“. V ruski Poljski, v takozvanem »Kraljestvu Kongresovem"

niso dnevniki — po ukazu predstavnika ruske vlade Paskieviča — smeli ni¬

ti pisati o njem, ko je še živel, niti ga niso' omenjale znanstvene enciklope¬

dije tistega časa, kot n. pr. Dykejonariusz Biograficzny Powzechny (War-

szava 1851) 1 — metoda, ki je danes tudi pri nas v domovini v veljavi z

ozirom na emigracijo, n. pr. Biografski leksikon, Janeževa Literarna zgo¬

dovina, Priročni leksikon, dnevniki, itd.2 . V tem delu ruske Poljske ni bilo

dovoljeno niti zapisati v dnevnikih, da je Mickiewicz umrl. Srečnejša pod

tem vidikom je bila nemška Poljska, Poznanjisko, kamor je prišlo sporočilo

šele v januarju 1856. leta (žalna mlaša 15. ijan.i), petnajst dni potem, ko se¬

je izvršil „pogreb“ pesnika, 30. decembra 1855, iz hiše smrti na francosko

poštno ladjo „Evfrat“, da ga pokopljejo v Parizu. Ves mesec je ležal mrtvi

pesnik v rakvi na vratnicah vzhodnih vrat stanovanja, kakor piše prijatelj

Jež8 : „Katafalka (mrtvaškega odra) ni imel. Nadomestovalo ga je krilo

vrat, ki so vodile v izbo, kjer je umrl. To je bilo postavljeno na dva lesena

kozla, na katerih je ležalai krsta... Pri nji niso gorele sveče, niso je solzili

poljubi, ne krasili venci... Pogreb pa se je vršil 30. decembra na oblačen in

deževen dan. Vlogo pogrebnega voza je odigral navaden voz, pokrit s črnim

blagom, v katerega je bilo vpreženih par volov. Za vozom se je pomikala

gosta gneča ljudi, med katerimi so bili Poljaki, Francozi, Italijani, Nemci,

Židi, Armenci, Grki, Srbi, Hrvati, Dalmatinci, Bošnjaki in Bolgari. Največ

je bilo Bolgarov. Sprevod je začenjalo nekaj katoliških duhovnikov, zaključe-

127



val pa ga je oddelek turške pehote. Pri oddaji rakve ladji ni bilo nobenih

govorov...“ Bog ve, če ni bil med pogrebci tudi kak Slovenec?

Tak pogreb je bil dan pesniku v Carigradu, kjer se je mudil kot —

vodja poljske legije v turški vojski za časa krimske vojne (1855), da bi z

oboroženo isilo pomagal v 'boju proti zatiralcu svoje domovine — ruskemu

carskemu imperializmu — in na ta način prispeval k osvoboditvi svojega

poljskega naroda.

Tako smo Slovenci razmeroma kmalu zvedeli za pesnikovo smrt, dasi

ne povsem v taki obliki, ki bi ustrezala resnici, temveč v zastrti, da je odšel

tja „v znanstvenih zadevah". Da pa tudi pravi smisel Mickiewiczevega odhoda

v turško vojsko Slovencem ni bil docela neznan, priča Trdina v svojih Spo¬

minih-*, kjer pravi, da tisti, „ki so ga prej oduševljeno čitali in hvalili, niso

več pogledali njegovih knjig..." ter je izgubil zato „za vse narodnjake

velik del svoje slave...". Mladim slovenskim narodnjakom — rusofilom —

je pesnik gotovo imoral veljati zal izdajalca, ker se je boril proti Sveti Ru¬

siji, zaščitnici južnih Slovanov, pod orožjem in v vrstah dednih sovražnikov

vseh Slovanov — mohamedanskih Turkov... pa čeprav za svobodo svoje

domovine... Ali nismo podobno razpoloženje doživeli tudi mi sami?

Kljub vsemu pa je pri 'Slovencih Mickievviicz veljal za „slavnega“ slo¬

vanskega pesnika že ob svoji smrti pred sto leti — dokaz, da smo ga tedaj že

dobro poznali in cenili pa vrednotili. Da! Videli bomo, da so ga še za nje¬

govega življenja postavljali prav Slovenci na sam vrhunec pesniške slave

v vrsto Byrona, Puškina, Danteja... Po njegovi smrti pa se je še ob več

prilikah poživljalo med nami njegovo ime: tako ob stoletnici rojstva 18)18...

ko so mu postavljali spomenik v Varšavi... potem ob petdesetletnici smrti

1905... in ob stoletnici epa Gospod Tadej 1934... in spet ob novi delitvi

Poljske 1939... in po drugi svetovni vojni doma in v emigraciji, v katere

sklopu stojimo pred pesnikovo stoletnico smrti 1955...

Težko je pisati za to priliko študijo o razmerju Slovencev do tega veli¬

kega slovanskega pesnika, o tem literarno zgodovinskem problemu, ki bi si

ga morali že zdavnaj postaviti in ga tudi rešiti. Dejstvo je namreč, da do-

zdaj nimamo še nobene monografije (ne literarno zgodovinske ne biblio¬

grafske), ki bi načrtno po revijah iz leta v leto in iz knjige v knjigo iskala

zapisane dokumente o slovensko poljskih kulturnih stikih vsaj v taki biblio¬

grafski obliki, kakor jo je opravil za Čehe dr. O. Berkopee®. Vse to pred-

pripravno delo še čaka slovenske slavistične in bibliotekarske seminarje.

Tedaj se bo odkrilo marsikaj, kar je našemu rodu že šlo iz evidence, lahko

se zgodi nekako tako kot prof. Prijatelju, ki je leta 1902 napisal v pionirski

uvod v Murnove pesmi stavek, „da je Murn menda prvi za Prešernom pre¬

vajal Mickiewicza“® in je tako prezrl pomembne Valjiavčeve prevode v Novi¬

cah. Opreti se morem zdaj samo na skromno časopisno bibliografijico mickie-

-voiczian, kakor jo je za literamo-znanstveno prilogo Jutra (Življenje in svet,

knjiga 16, št. 3, z dne 22. VI. 1934) priložnostno zbral pnof. S. Bunc. To bi¬

bliografijo sem uporabljal in jo razširil za par postavk z uvodom v antolo¬

gijo prevodov Mickiewiczevih pesmi pod naslovom Kitica Mickiewiczevih

(Ljubljana 1943), kjer sam jo podal v obliki literarno zgodovinskega eseja,

toda le v najbolj skopih besedah. Zato ob sedanji priliki tam samo nakazanih

dejstev ne morem dovolj izkoristiti, zlasti ne, ker nimam pri rokah siste¬

matske razprave Poljaka dr. Rospcmda o razmerju med čopom in Mickie-

128



vriczem, v 'kateri je zbral, razbral in prevrednotil vse, kar je o teh stikih

bilo znanega pri Slovencih in Poljakih: „Slowienec Matija Czop o Adamie

Mickievnczu“ (separat iz zbornika Prače Towarzystwa dla badan Europy

Wschodniej y Bliskiego Wschodu, IV, 1933/34). Razpravo sem takoj ob izidu

ocenjeval v Kulturnem obzorniku Slovenca in tako populariziral njene izsled¬

ke. Žal razprave (niti referata) nimam pri roki, razen par citatov iz nje,

niti je nisem našel v inozemstvu, kjer sem jo iskal. Da pa morem skoraj

v polni meri izkoriščati na tem mestu tudi te izsledke, mi je prišel prav

članek Mickievncz in Čop, katerega je na osnovi omenjene poljske disertacije

napisala Roza Štefam za ljubljansko revijo „Naša sodobnost" (1955, L. III,

št. 11-12, str. 983-992). Tako je tudi ta nujna vrzel v pomanjkanju osnov¬

nih virov deloma nadomeščena.

Nisem pa še imel te zadnje razpravice, ko sem — naprošen po prof.

Lednickem s Kalifornijske univerze v ZDA — pisal za njegov jubilejski

zbornik ,,Mickiewiez in the World Literature" članek o Mickiewiczu v slo¬

venski literaturi, kar mi je dalo pobudo za pričujočo razpravo. V tistem zbor¬

niku (ki še do danes ni izšel) bo podan na par straneh samo izvleček priču¬

joče študije.

Tu pa podajam študijo v celoti, v zavesti, dla je prav, če se tudi sloven¬

ska emigracija pokloni spominu poljskega emigranta, največjega med njimi,

tistega, ki je z duhom vladal nad vsem svobodnim izseljenstvom, ko je bila

domovina v suženjstvu ruske carske imperialistične diktature. Njemu, ki je

napisal „biblijo“ poljskemu in slednjemu političnemu emigrantstvu v Knjigah

poljskega naroda in poljskega romanja12**** 7, kjer je v besedah prvega stavka

romanja označil tudi našo pot: „Diuša naroda je poljsko romanje. Poljaka

na romanju ne morete imenovati potepuha, ne izgnanca, kajti potepuh je člo¬

vek, ki tava brez cilja, in izgnanec je človek, ki so ga izgnale oblasti. Toda

Poljaka ni izgnala njegova vlada. Poljak je romar, kajti napravil je sveto

obljubo, da bo poromal v sveto deželo svobodne domovine, obljubil je, da

bo romar, dokler je ne najde." S tem je opredelil tudi našo usodo: našli

smo ise z Mickiewiezem na isti poti, z istim duhom in romarsko palico... in

Mickiewicz stopa pred nami že stoletje v neumrljivosti, potem ko je telesno

umrl za kugo v tujini, boreč se kot pesnik in vojak za svobodo domovine, in

počiva sedaj na Wawelu v domovini, v grobnici poljskih kraljem.

1 K. Pollack: Kiedy MSqkiewicz byl symbolem buntu. Polska Wyzwolona, 23. 12. 1948. —

2 Fr. Dolinar: Priročni Leksikon, Meddobje 1955, II, 228. — 3 Dwa pogrzeba. Glos Polski,

20. 1. 1956. — 4 J. Trdina: Zbrano delo (ZD), Ljubljana 1951, III. knjiga, 275. — 5 0.

Berkopec: Češka a slovenska literatura, divadlo, jazykozpyt a narodopis v Jugoslavii, Praha

1940. — 6 Aleksandrov: Pesmi in romance, 1903. Uvod Ivan Prijatelj, XXXI. — 7 Adam

Mickievvicz: Ksiegi narodu polskiego y pielgrzymstwa polskiego, Wyd. Arcta, Bibljoteczka Na-

rodowa No 33, 31.

129



I. MICKIEWICZ IN ČOPOVA AKADEMIJA

(Čop, Prešeren, Korgtko)

Ime pesnika Adama Mickiewicza se pojavi v slovenski književnosti v

času prve romantike s slovenskim literarnim zgodovinarjem in kritikom

Matijo Čopom (1799-1839). Ta sin alpskega predela Slovenije, isin kmečkih

staršev iz Žirovnice, je po študiju na liceju, dveletnem bogoslovju in po nekaj

profesorskih letih na Reki šel 1. 1822 v Lvov v Galicijo na prigovarjanje

tedanjega guvernerja Hauerja, ki je na Reki govoril osebno z njim in se

prepričal, da obvlada vse glavne evropske jezike. Zaradi takega „ogromnega

znanja" imtu je podelil v Lvovu mesto humanitarnega profesorja. V letih

1825-1827 je Čop poučeval tudi na lvovski univerzi in sicer klasično filolo¬

gijo ter nekaj časa tudi avstrijsko in svetovno zgodovino. Toda živel je

predvsem knjigi in svetovni in zlasti poljski sodobni književnosti. Da bi spo¬

znal čim več svetovne književnosti, se je parkrat podal na dvorno knjižnico

na Dunaj, kjer je bil Slovenec Jernej Kopitar, poznejši ustanovitelj slavistične

dunajske tradicije. Seznanil se je z njim in se razvil v njegovega nasprotnika

v pojmovanju poezije. Kopitar je bil filolog, romantik pa predvsem v smislu

narodne poezije, ter ima veliko vlogo pri tem, da je srbska narodna pesem

po Vuku dosegla v tem času svetovno slavo in so jo prevajali Goethe, Herder,

Meriruse, po njem Puškin, Mickiewicz... Zato je pospeševal tudi pri Slo¬

vencih zgolj narodno poezijo ter nasprotoval umetni. Čop pa je bil človek

estetskega uživanja lepote v obliki klasike, toda ves romantik po duhu, ter

je bil njegov prvi ideal, dvigniti slovensko izvirno pesem na gladino sodobnega

evropskega Parnasa. Predvsem se je zavzemal, da bi slovenski pesnik znal

vliti v klasične svetovne forme (sonet, oktava, španska romanca, glosa...)

slovenskega duha. Bil je prvi slovenski kritik evropskega znanja in. občutja,

ki je „antično in nemško literaturo proučil, kolikor se le da v polnem ob¬

segu... pa tudi velik del važnejših grških, latinskih, francoskih, italijanskih,

španskih, portugalskih in angleških pisateljev v njih izvirnem jeziku," pravi

o njem prof. Prijatelj 8 . Tam beremo, da je iz Lvova pisal 1. 1824: „Zdaj

se bavim v prvi vrsti s poljskim jezikom in literaturo, ki sta zame kot Slo¬

vana tudi sama po sebi zanimiva; Zato imam tukaj seveda najlepšo priliko,

knjige, gledališče in posebne veščake literature..." Ti njegovi znanci so

bili med drugimi* Boloz-A/ntoniemcz Karl in Mikolaj, literat Waclaw Zaleski,

Skarzynski, Ci§glewiez, kakor bomo videli iz citiranih pisem. Leta 1828 pa

je, ko že ni bil več v Lvovu, pišoč o življenju tam, omenil: „Največ časa sem

posvečal (razen klasičnim literaturam) že nekaj let sem poljski literaturi,

ki me je vedno bolj privlačevala, deloma kot slovanska, deloma pa tudi, ker

kot taka ni neznatna: ima izvrstna dela skoraj v vseh panogah, zlasti pa

v zgodovini, posebno v nacionalni, ki je sama na sebi tako zanimiva. V lite¬

rarnem isvetu Poljske se zdaj giblje — zliasti pod vplivom Nemčije — novo

življenje, vendar ostaja narodnost neizbrisljiva poteza poljske književnosti.

Tudi narod se /mi je od več strani priljubil."8. Tu v Lvovu si je nabral tudi

mnogo poljskih knjig. /Sam piše: „Zadnja leta sem v Galiciji izdal mnogo

za poljske knjige, imeti sem hotel vse najboljše stvari iz poljske književnosti,

* V razpravi, razen v izvirnih citatih M. pesmi, iz tehničnih razlogov ne uporabljamo*

poljskih črkopisnih posebnosti.

130



ker bi jih bilo iz Ljubljane težko naročati zaradi daljave. Italijanskih knjig

imam malo, tudi nemških in francoskih sem kupoval manj.“9 Ko je bil ma¬

lo pred preselitvijo iz Lvova zopet na Dunaju v dvorni biblioteki pri Kopi¬

tarju, mu je le-ta poveril pisati za Šafarika bibliografski pregled slovenske

literature, na kar je Čop v pismu Šafafiku omenil: „Ta interes sta mi prav¬

zaprav Vi in g. Kopitar vsilila — poprej sam se zanimal skoraj samo za

poljske stvari."10 Toda tudi pozneje iz Ljubljane je še naročal iz Lvova polj¬

ske knjige11 . O poljskih knjižnih novostih se je informiral predvsem iz lite¬

rarne priloge Gazete Lwowske Rozmaitosci, katere je dobival še pozneje v

Ljubljano, in v njegovi posmrtni knjižni zapuščini sta se še nahajali dve

Mickiewiczevi zbirki: lvovski ponatis Sonetov in varšavska zbirka Poezij

(1832) Toda Čop je poznal tudi druga Mickiewiczeva dela in reči smemo,

da je prav tega pesnika spremljal od vsega početka, kajti prav tistega leta,

ko je Mickiewicz izdal v Vilnu prvo pesniško zbirko (1822; Balade in ro¬

mance), je Čop prispel v poljsko mesto Lvov, kjer je imel priliko v Rozmai-

toscih zasledovati kritični odjek slednje Mickiewiczeve knjige, mnenja drugih

in prevode v tuje jezike. Dobro je poznal Dziade13, o katerih piše svojemu

goriškemu prijatelju D. L. Saviu dne 7. marca 1828: „Po,ljski pesnik, ki

ga Vi mislite, 'bo pač Miekiewicz, in tista pesnitev njegova Dziady, le da Vam

je Rylski ta naslov popolnoma napačno prevedel z Berači. Dziad (naš kranj¬

ski ded, dedec) pomeni sicer včasih tudi starega berača, romarskega pros-

jaka, itd. — pravzaprav pa atous, kakor tudi tu; Dziady se namreč imenuje

praznovanje v spomin umrlih, katerih duhovi se prikazujejo, in se obhaja

še danes imed preprostim ljudstvom v Litvi, Livonski, itd.; je poganskega

izvora, danes pa sovpada 2 našim praznikom vernih duš. Sicer pa ni lahko

na kratko označiti to v resnici zelo nenavadno pesnitev. Mickiewicz ustvar¬

ja v poljski poeziji novo epoho14, osvobodil jo je varuštva francoske poe¬

zije, ki je dolgo veljala za edino vzorno, ter jo bolj tudi približal angleški,

zlasti pa nemški in ima sedaj mnogo posnemalcev. Zelo posrečeno je vpeljal

balado v poljsko poezijo in nedavno obnovil sonet, kar se mi zdi še pomembnej¬

še zato, ker bi se tako mogla približati južni poeziji, ki je v prejšnjih časih

dobro vplivala na poljsko. Miekiewiczevi soneti, med katerimi je več nena¬

vadno lepih (tudi iz Petrarce je prevedel Senuccio i vo’ ehe sappi, etc. im

Benedetto sia il giorno), so izšli v Moskvi, kjer živi ta pesnik v pregnanstvu,

in bili nato v Lvovu ponatisnjeni to z navdušenim odobravanjem sprejeti."16

V tej sodbi dosedanjega dela Mickiewiczevega se je Čop pokazal za na¬

sprotnika hladnega klasicizma, francoskega vpliva, ki je tedaj vladal na

poljskem Parnasu, ter se opredelil za romantiko v smislu nove nemške šole.

Tako se je navduševal za balade, pa tudi za Sonete, ki je oblika italijanske

renesanse. Čop je vidno združeval oba principa: subjektivno čustvo pa umir¬

jeno obliko. Zato n. pr. ne omenja nikjer Mickiewiczeve Ode na mladost, ki

je prvikrat izšla v tisku prav v Lvovu, ko je bil še on tam16 , kajti verjetno

je bila preschillerjanska, preklasicistična; pa tudi se dvoumno izraža o Dzia-

dih, kjer je preveč razmaknjena romantična fantazija s prikazovanjem du¬

hov. Znova se je raizvinel pri Konrcuku, Wallenrodu, ki je izšel 1. 1828 v Pe¬

trogradu. Za to Mickievdczevo delo je zvedel preko svojih prijateljev Wadava

Zialeskega, Januarija Skarzjmskega in L. Ci?gltewicza, ki so mu o tej knjižni

novosti poročali v Ljubljano. Zadnji mu je poslal tudi izpise iz Wallenroda.

V pismu Skarzynskemu 1. julija 1828 se Čop zahvaljuje: „Pa tudi listič

131



prijatelja Mih. Sealea sem prebral z velikim veseljem — najlepše se mu za*

hvaljujem za to, kakor tudi vrlemu L. Ci§glewiczu za zanimive izvlečke iz

Wallenroda. Kako važno pa mi je bilo Vaše obširno sporočilo o tej pesnitvi

z značilnimi mesti iz nje (celo to, kar pravite o zunanjosti peterburške izda¬

je), si pač lahko sami mislite, saj veste, kako se zanimam za poljsko litera¬

turo — in to bo v vsej literaturi vsekakor zelo pomemben pojav. V celoti se

mi zdi, da je pesnitev iste vrste kot Byronove portugalske povesti: vkljub

tako različni snovi ne spominjajo na Byrona samo nekateri značaji, ampak

celo nekatera mesta, zlasti sporočeni mi zaključek Wallenroda: ,V tem hipu

je prebil zidove stolpa — krik, etc.‘ na Byronovo Parizino XVIII...“W V

nadaljnem delu pisma analizira Mickiewiczev heksameter, o čemer bom po¬

ročal pozneje. W. Zaleski pa je odgovoril' Čopu: „če ste Vi od mene prejeli

prvo poročilo o Mickiewiiczevem Wallenrodu, sem bil pa jaiz šele od Vas

natančneje poučen o tem delu... Prav istih misli sem kot Vi; da je vse

skupaj Byronada. Jaz sem več pričakoval_“!8, kar priča, da mu je Čop od¬

govoril v obširnejšem, zdaj izgubljenem pismu.

Čop je poročal Saviu o ponatisu Wallenroda v Krakovu ter je v Rozmai-

toscih, ki jih je dobival v Ljubljano, lahko obširneje bral o navdušenem

sprejemu tega dela med Poljaki.

Najbolj navdušeno in najbolj kritično pa se je Čop izjavil ob Mickie-

wiczevem epu Pan Tadeusz (Gospod Tadej), izišlem leta 1834 v Parizu.

Škoda, da ni ohranjeno pismo, ki ga je pisal prijatelju Skarzynskemu v Lvov

o tem novem delu v poljski literaturi, ohranjen pa nam je koncept tega

pisma v ljubljanski licejski knjižnici, katerega je prvikrat priobčil dr. Žigon19,

citira ga v izvlečkih prof. Prijatelji, v celoti v nemškem originalu pa ga ana¬

lizira Rospond in po njem podaja v slovenskem prevodu Rozka Štefan29 , od

koder ga prevzemamo mi: ,,Zopet je preteklo nekaj dni, preden sem našel

čas, da nadaljujem svoje pisanje. Ostal sem pri Panu Tadeuszu. O tej pes¬

nitvi ne bodo najbrž le Rozmaitosci bedasto sodile (po pravici ste naredili

za njihovim ,odlikuje se po lepih mislih* tri !!! — pri teh ljudeh Mickie-

wiczevo strogo kaznovanje varšavskih recenzentov še ni zaleglo!), ampak

še marsikak drug poljski časopis in bralec. Grajajoč se bodo čudili, da se je

Miickiemez ob vzvišenosti "VVallenroda, etc. spustil k tej vsakdanjosti — za

kar bodo imeli pristno epsko in vendar hkrati tudi humoristično preprostost

Tadeusza — približno tako, kot so ob izidu Byronovega Don Juana delali

Angleži, ki tudi dolgo niso hoteli doumeti, da je Don Juan prav tako velika

pesnitev kot Child Harold. V humorističnem pogledu se Tadeusz tudi res

da primerjati z Don Juanom (ne glede na tako različno isnov); najbolj na¬

ravna pa je seveda primerjava z Goethejevim Hermanom in Dorotejo, ki

se je prvemu tokrat res ni treba bati. — Kajpada ne najdemo v delu sled¬

njega nemškega čustva ali značajev tako nravstvene dostojanstvenosti, kot

je značaj Hermanove matere; a zato je ta podoba poljskega življenja boga¬

tejša, mnogovrstnejša (seveda je tudi upodobljeno življenje samo po sebi

poetičnejše kot ono v Goethejevi pesnitvi), pojmovanje in prikazovanje li¬

tovskih prizorov iz narave živahnejše, bolj navdušeno in — rekel bi — bolj

pesniško (vse skupaj še bolj narodno, ljudsko). Tudi svetovno zgodovinsko

ozadje, ki je gibalo dejanja, ima Tadeusz s Hermanom skupno — pri Her¬

manu ga tvori francoska revolucija s svojimi strahotami, tu pa pohod proti

Rusiji leta 1812, le da ta še mnogo bolj posega v dejanje in je v nekem

132



pogledu podlaga zanj. Skratka, ta pesnitev je prava epopeja našega časa21,

prav tako kot sicer tako neskončno različna Don Juan in Herman in Doroteja,

čeprav je v obliki še mnogo bolj homerizirana kot prvi. In potem je še

otožna pesem hrepenenja po domovini21, in vetod-ar celo (to elegično čustvo

.prav nič ne škoduje epski objektivnosti. V nadrobnosti se tu ne morem spu¬

ščati; pripominjam samo, da Robakova spoved v desetem spevu gotovo ne

zaostaja za znano spovedjo Byronovega Džaura.“ (Tu je stavek o verzifi-

kaciji, o kateri bom še govoril)... „Sicer pa je ta pesnitev še v nekem

drugem pogledu razveseljiv pojav. Poljski poeziji preti, kakor najnovejši

francoski, da se izmaliči v ničevo fantaziranje, zlasti po ljudeh, ki bi Mickie-

wicza radi prekosili. Nov dokaz za to je Slowackega Kordjan, ki sem ga

sicer le prav bežno pregledal, katerega nepotrebne čarovnije in vragolije,

slepa posnemanja faustovskega in mianfredovskega (Byronovega) me pa

tudi prav malo privlačijo... V takih okoliščinah je vsekakor zelo koristno,

da se je pojavil resnični pesnik s stvaritvijo, polno resničnega in poetičnega

življenja, z liki, ki niso sence, kakršne rodi umeten vročičen sen. In tem bolj

razveseljivo je, da dela to prav Mickievvicz, ki bi ga sicer mogli obdolžiti,

da je povzročil pesniško fantaziranje v poljski ldteraturi.“

Zanimivo je, da je to mnenje podal Čop v pismu svojim lvovskim prija¬

teljem že leta 1834, torej v letu — izida, tedaj ko je novo Mickievviczevo

delo budilo v poljski javnosti še malo odobravanja, skoraj bi rekel da — ra¬

zočaranje. Rospond in Pigon navajata nekaj takih sodobnih ocen Poljakov

doma in v emigraciji, ki jih podaja ,po njima tudi Štefanova22 ; iz teh vidimo,

da je bil Mickievvicz v tem delu klasicistom prevulgaren „z vsakdanjo dikcijo,

polno malomarnosti, prozaično kot je vsakdanje življenje" (Moravvski), da

je »neznansko dolg, da je videti, kot bi se sploh ne mogel izklepetati" (so¬

dobna korespondenca)... Lvovski kritik Maguszew,ski, ki je poznal Čopovo

rokopisno oceno, .piše v nekem pismu: »Čudim se Adamu... da je mogel

hipoma postati iz navdihnjenega preračunljiv, razumski avtor; kajti Pana

Tadeusza bom vedno imenoval roman, kajti rima ni napravila iz njega

poezije! .. . Strmenje gospoda Čopa nad Tadejem cenim, a iz drugega vzroka,

ne iz tega, da popelje našo poezijo iz fantastike v realnost, ali bolje — v

upodabljanje realnosti..." Romantični kritik Grabowski, ki tedaj pod rusko

okupacijo ni smel imenovati z imenom emigrantskega pesnika (analogno z

današnjimi razmerami pri nas!), je samo napisal: »Znan Vam poem prvega

našega pesnika je pri vsej avtorski genialnosti brez dvoma slaba šola..."

In ta Grabowski je tedaj veljal za najvišjo kritično avtoriteto na Poljskem.

Tako je bilo v domovini.

Pa tudi v emigraciji, kjer je delo izšlo, ni našlo Čopu podobnega pri¬

znanja. Slowacki pravi o njem, da je »zelo lepa pesnitev, podobna romanu

Walterja Scotta, napisana v verzu..." Drugi so bili manj navdušeni. Kra¬

sinski n. pr. ni videl v njem humorja, temveč komiko, satiro in humoresko.

Medtem pa je Pan Tadeusz našel priznanje v prevodu. Leta 1836 je iz¬

šel v nemščini in kritik Wilibald Alexis ga šele imenuje »edino moderno epo¬

pejo", toda — dve leti po Čopu. Poljaki sami pa so to priznali šele leta 1840

— šest let po Čopu — z besedami Krasinskega: »To je epopeja! Noben drug

evropski narod nima danes take epopeje, kot je Pan Tadeusz."22

S tem je dobila Čopova ocena popolno priznanje in novejše literarne

zgodovine nasploh govore o P. Tadeuszu s Čopovo oznako, kakor jo je dal

133



on prvi — na žalost samo v privatnem pismu — svojim poljskim prijateljem.

Ta je znanstveno ugotovil Poljak dr. Rospond, po njem pa prevzemajo slo¬

venski literarni zgodovinarji, kakor Glonar, ocenjujoč Rospondovo delo:

„spoznal je njegov epohalen pomen... dočim so ga Poljaki smešili in naj¬

večji duhovi niso vedeli kam z njim.1123 , ali Pirjevec, ki je v Izbranih spisih

Čapovih24 postavil ugotovitev: „med prvimi je spoznal pomembnost Adama

Mickiewicza za poljsko literaturo. Sodil je, da se začenja z njim nova doba

poljske književnosti."

Kot tak poznavalec Mickiewiczevega dela od začetka do konca (IPan Ta-

deusz je bilo Mickiewiczevo zadnje poetično delo) in njegov občudovalec je

prišel čop iz Lvova v Ljubljano prav tistega leta, ko ise je z Dunaja vrnil

v Ljubljano njegov rojak in prijatelj France Prešeren kot doktor prava in

kot začetni pesnik, katerega poetične prvence je Kopitar — odklonil. Toda

Čop je nasprotno takoj odkril v njem pravega pesnika, se mu postavil za

mentorja in ga dvignil v prvega slovenskega pesnika kateksabšn, v prvega

klasika, slovenskega Mickiewicza. Da je Prešeren mogel razviti svoj genij

tako v skladu z dobo in z zahtevami sodobne svetovne umetne poezije, je naj-

večja zasluga Čopova, ki se je sicer v javnosti uveljavil sam kot polemičar

v Abecedni vojski, ter — deset let po smrti — kot bibliograf slovenskega

pismenstva za Šafarikovo Zgodovino slovanskih literatur.

Prešeren je postal realizirani čopov ideal slovenskega pesnika, ki je do¬

vršene svetovne literarne forme napolnjeval s slovenskim duhom. Čeprav je

bil Čop romantik po duhu, je bil vendar klasik po vzgoji; zato ni brezpogojno

zahteval samo posnemanje narodne pesmi za višek poezije, temveč se je zavze¬

mal za narodnega ljudskega duha v poeziji na način balad in romanc, tako

romanskih, germanskih kakor slovanskih, med temi predvsem po Mickie-

■vviczevem zgledu. Čop je Kopitarju naravnost v pismu njemu samemu očital:

,,da je razvajen po lepoti slovanske narodne poezije, nasproti umetnim pes¬

nitvam Slovanov ,pa je preravnodušen, ako ne naravnost trd, nepravičen"26 .

In posegel je v to borbo proti estetskemu diktatorstvu Kopitarjevemu — po

zgledu Mickievviezeve borbe s klasicisti, katero je poznal, kakor se vidi iz

pisma Skarzynskemu ob priliki Pana Tadeusza. V tej borbeni poslanici

„Nuevo Discacciamento" govori na primer o prodoru soneta, ter >se pni tem

ozira na poljski sonet pri Kochanowskem, S§p-Szarszyn®kem... in dodaja

„v najnovejši dobi ga je mojstrsko rabil Mickiewicz in vzbudil v sonetih več

posnemalcev"26. Ko je govoril o oktavi, se je skliceval na Poljaka iPiotra

Kochanovvskega... pri tercinah na istega... Vedno na poljske klasične zgle¬

de. Ko je zadel ob vprašanje sldvenske prozodije — štetje zlogov ali akcent-

ni princip — se je prav tako ozrl na Poljake. Zavrača Šafarikov princip,

da je naglasni sistem germanskega značaja ter naji se zato pri Slovanih

zlogi štejejo, bero pa po akcentih; zavrača pa tudi štetje zlogov.

In za dokaz te jezikovne slabosti pri štetju zlogov navaja prav Mickie-

wicza: „Kako slabi so n. pr. šestomeri izvrstnega Adama Mickiewicza v

Konradu Wallenrodu I"2?

0 tem vemo še iz njegovega pisma ,Skarzynskemu 1. VII. 1828, ki sem

ga navajal prej: „Kar pa je medi drugim vzbudilo mojo pozornost, je raba

heksametra v tej pesnitvi. Ko sem bral v Vašem pismu: ,Wajdelotova povest

v heksametrih', mi še na misel ni prišlo, da menite v resnici heksameter,

temveč morda navadni poljski 13 vrstični aleksandrinec. Šele v verzih:

134



,Walter vzel je Aldono...‘, ko nisem našel rime niti mere, sem jih začel

hetosametrično skandirati in ras je iz tega nastalo nekaj heksametru podob¬

nega, česar pa tako uho, ki je navajeno na heksametre starih ali tudi samo

na nemške Vossove, ne bo lahko za heksametre priznalo. Kaj je Mickiewicza

prignalo na tako čudno misel? Jaz sem bil zelo za to, da je uvedel sonet,

to s heksametrom se mi pa zdi nekaj napačnega. Poljski jezik je po načinu

svoje akcentuacije ne le najbolj antiheksametričen med vsemi slovanskimi

jeziki, ampak sploh med vsemi evropskimi, kolikor jih jaz poznam, komaj

če izvzamem francoskega. To pa seveda samo po sebi nič ne škoduje, toda

čemu vsiljevati nekaj, kar njegovi naravi nasprotuje?"17

Pri Panu Tadeuszu se spet ustavi pri metriki. „Kaj pa pravite k verzi-

fikaciji, k tej v poljščini novi obravnavi aleksandrinca? To se razlikuje od

enoličnega verza Felinskega tako kakor V. Hugojev, Vignyjev, Sainte Beau-

vov, itd. od togo simetričnega Boileaujevega in Debilovega. Nedvomno so

Mickiewiczu metrične svoboščine nove francoske metrične šole dale pobudo

za premakljivo cezuro, svoboden enjambement (prenos pomena iz enega verza

v naslednjega), etc., vendar mu gre hvala, da jih je izvrstno uporabil..."20

Ko je tako ugotovil nepripra/onost češkega in poljskega jezika za ak-

■centni sistem, slabe heksametre ter romantično svoboščino aleksandrinca, je

za druge slovanske jezike potrdil akcentni princip metrike: „V slovanskih

jezikih..., kjer naglas nima stalnega mesta, česar dozdaj niso opazili, pa

take težave ni; zato se ne borno mogli odločiti, da bi pisali stihe po kvanti¬

teti, ki je poudarku nasprotna in ki je vsaj sedaj ne čutijo več..."27

Zato je Prešeren napravil sicer nekaj poskusov merjenja po zlogih, si¬

cer pa uveljavil' „mero po udobjih' 1, akcentih, kakor jo je Čop ugotovil kot

prilegajočo se slovenski naravi. In tudi to ob — negativnem Mickiewicze-

vem zgledu.

Tako je Mickievvicz po Čopu vplival na Prešerna, da je postal mojster

soneta, saj je napisal sonetni venec sonetov z akrostihom, za kar se še

ni našla predloga niti v italijanski literarni tradiciji, kot ljubljanski Na¬

rodni in univerzitetni knjižnici na oficielno vprašanje odgovarja Accademia

degli intronati v Sieni.22

Ko pa je Čop leta 1835 nenadoma utonil v Savi, mu je Prešeren napisal

v nemškem jeziku eno svojih najmočnejših pesmi sploh, Dem Andenken an

Mathias čop, kjer je izrečno poudaril njegovo mentorstvo, njegovo svetovno

znanje, pa tudi njegovo posebno ljubezen do Mickiewicza, to v verzu —

hast du gelauscht den Mickietivicz Akkorden ...

(prisluškoval si zvokom Mickiewicza...)

O tej pesmi pravi literarni zgodovinar Slodnjak, „da je Prešernova naj¬

lepša umetnina (resda zložena v tujem jeziku), kakršnih ni mnogo v sve¬

tovnih literaturah"29.

Ob tem usodnem udarcu je Prešeren napisal po Čopovih navodilih — v

oktavah in tereinah — micimaikm ep „Krst pri Savici“ in ga posvetil ma-

nom umrlega učenjaka Čopa. In ob tem delu se je morda najbolj nazorno

pokazal Mickievriczev vpliv na Prešerna, kakor ga je posredoval1 Čop. Vemo

namreč, da je bil Čopov epski ideal zgodovinski ep, kakor ga je predvsem

135



videl realiziranega v poljski literaturi, zlasti v Panu Tadeuszu. Toda Krst

jpri Savici kaže vpliv drugega Mickiewiczevega dela, namreč Konrada Wallen-

itodaj. Kakor vemo, ga je Čop poznal vsaj v prepisih, ki so mu jih poslali

prijatelji iz Lvova že leta 1828, verjetno pa je imel knjigo, dasi je ni v

spisku njegove knjižne zapuščine. V Rozmaitoscih, mia katere je bil naročen,

je že I. 1828 bral obširno analizo dela ie varšavske revije Motyl, 1830. ga je

opisala li,pska revija Blatter fttr Mterarisehe Unterhaltung. Da je Čop obširno

pisal o epu v Lvov, priča citirani odgovor Zaleskega: „bil sem, šele od Vas

natančneje poučen." Prešeren je po Čopu lahko vedel o Mickiewiczevem ^ro¬

mantičnem epu" iz litvanske zgodovine, o tej junakinji odpovedi, ter se je

spomnil nanjo v času, ko je izgubil svojega mentorja Čopa, ki mu je govoril

o njej. Primerjavo med Konradom Wallendorom in Krstom pri Savici je

zanimivo izpeljala Rozka Štefan. Osnovni skupni in glavni motiv obeh del

je ravno — odpoved osebni ljubezni, preči, zaradi višjih, narodnih ciljev,

z vero v večno združitev po smrti. Poleg tega veže obe pesnitvi tudi zgodo¬

vinski okvir: boj med pogansko Litvo in krščanskimi križarji... problema¬

tika nesvobodnega naroda, vržena v zgodovinski čas (glede na cenzuro) in

na videz podrejena ljubezenski zgodbi... V Krstu sicer prevladuje subjek¬

tivna ljubezenska tragedija, vendar ji je tudi podrejena zveza s sodobnim

slovenskim političnim položajem: •—- ,Na tleh leže slovenstva stebri stari...'

Poleg tega kaže uvod kot na začetek mogočne junaške pesnitve, ki jo je Pre¬

šeren morda začel v smislu Čopove ocene Pana Tadeusza, pa je pozneje ob

Čopovi smrti zaradi pesnikove depresije ob ločitvi od prijatelja, prevlado¬

vala subjektivna duševna drama. Tretja podobnost pa naj bi bila tudi v

dolgih samogovorih ter v istem metru — enajstereu.. .3« To je rezultat ana¬

lize Štefanove, ki ni brez osnove, zlasti še, ker je čez obe pesnitvi razlit

isti melanholični romantični nadih.

Še dolgo po Čopovi smrti se Prešernu ni zacelila rana po izgubi mentorja

in za desetletni spomin njegove smrti — leta 1844 — je napisal dve enaki

pesmi — V spomin Matija Čopa, toda v dveh različnih metrih: po kvantiteti

(zlogih) in po udarjih (akeentih), kar je bil temeljni prozodični problem

Čopov. V svojo zbirko pa je vzel tistega — po udarjih, akcentih, s čemer je

poudaril solidarnost s Čopovo rešitvijo, na katero je mogel vplivati — to¬

krat z negativnim zgledom — Mickiewicz, kakor smo omenili31 .

Tako je Čopovo službovanje na lvovski gimnaziji in univerzi ter njegovo

natančno poznanje najsodobnejše poljske literature vzgojilo pri nas Pre¬

šerna, na katerega so tako bistveno po formi in vsebini vplivali Mickiewicze-

vi Soneti, Balade in Romance, Konrad Wallenrod in Pan Tadeusz.

Toda s Čopovo smrtjo Prešernovo zanimanje za ,Mickiewicza ni preneha¬

lo. Takoj nato sd je namreč zgodilo nekaj nepričakovanega: konec januarja

1837 sta prišla v Ljubljano kot v bivališče svoje prisilne internacije zaradi

posledic vstaje leta 1831 dva mlada Poljaka iz avstrijske Galicije: Emyl

Korytko (1813-1839) in Boguslaw Horodynski. Horodynski je bil častnik polj¬

ske revolucionarne armade, obtožen, da je prevažal preko ruske meje v ino¬

zemstvo poljske vstaše. Korytko, 24 letni mladenič, pa je bil sin galicijskega

vlastelina Zezawe pri Zaleszczykach, študent filozofije v Lvovu, ki pa je

bil leta 1834 zaprt zaradi motenja javnega miru in suma veleizdaje, pa

tudi zato, ker je širil čitanje Miekiewiezeve Knjige poljskega naroda in ro-

136



marnja32 . Prešeren se je z internirancema seznanil v pisarni svojega šefa

Ghrobata, ki je imel Poljakinjo za ženo, ter postal prijatelj zlasti s Koryt-

kom. Slodnjak sklepa: .»Podoba je, da ju je združila Mickiewiczeva viharna

poezija." Takoj od drugega meseca naprej ju zasleduje policija, ko sta se

Korytko in Prešeren podajala ma izlete na deželo (Škofjo Loko, itd.). S

Korytkovo pomočjo je Prešeren kmalu nato prevel v nemščino Mickiewiczev

sonet Resignacija^. To je prvi. prevod iz Mickiewiczeve poezije, napravljen

od slovenskega pesnika, dasi v nemščini na žalost. On sam' je čutil, da to ni

prav, zato je še isti dan pisal Vrazu: „Ker je v Ljubljano vrgla usoda dva

Poljaka, bi hotel to priliko izkoristiti in se naučiti poljski. Pričujoči prevod,

iz Mickievvicza, ki je danes izšel v II. Blattu, je že sad tega poznanja. (Tu

sledi prepis nemškega prevoda.) Mi pa pričakujemo od Tebe, da boš napra¬

vil boljših prevodov iz velikega poljskega pesnika in sicer v slovenščini ."34

Na to pa mu je' Vraz odgovoril: »Tvoj prevod bi bil lahko slovenski. Zakaj

nositi vodo v morje?"3®

Na tem mestu, kakor tudi pozneje, bom podal poljski izvirnik, Prešer¬

nov nemški pi-evod in še druge, ki so z njima v zvezi, ne da bi jih podrobneje

primerjal, razbiral in ocenjeval, kar bi bilo tudi zanimivo in bi spadalo pod

naš naslov. Mislim pa, da se te naloge že nekdo drugi loteva... Naj mu

tukajšnji ponatisi služijo za napotek in gradivo.

Micldewicz : 33

Nieszczgšliwy, kto prožno o wzajemnošč wola,

Nieszczgšliwy jest, kogo prožne serce nudzi,

Lecz ten u mnie ze vvszystkich nieszczešlhvszy ludzi,

Kto nie kocha, že kochal, zapomnieč nie zdola.

Widzgc jaskrawe oczy i zwstydne czola,

Pamigtkami zatruwa rozkosz, co go ludzi;

A ješli wdzigk i enota czucie w nim obudzi,

Nie šmie z przekwitlym sercem išč do stop aniola.

Albo drugimi gardzi, albo siebie wini,

Minie ziemianke, z drogi ustgpi bogini,

A na obiedwie patrzac žegna sig z nadziejg:

I serce ma podobne do dawnej šwiatyni,

Spustoszalej niepogod i czasow kolejg,

Gdzie bostwo nie chce mieszkač, a ludzie nie šmiejg.

Prešeren : 34

(hm- Versmiasse des Origiinals)

Wer ohn’ Ermedrung seufzt, gross ist das Ungltuck dessen,

Noch grosser dessen, den das leere Herz langvveilet;

Doch mit dem grossten Ungliick scheint mir der beteilet,

D«r nicht mehr liebt, dass er geliebt, nicht kann vergessen..

-Sieht er mit kecker Štirn ein liisterni Aug’ ihn messen,

Macht der Erdnnrung Gift, dass er die Lust nicht teilet;

Riihrt Reiz umd Tugend ihn, hin, wo der Engel weilet,

Darf er mit welker Brust zu geh’n sieh nicht vermessen.

137



iSoll er nun Andern grollen, soli er sich beschuld’gen?

Er flieht der Gottin Baihn, kaarn nacht der Irdschen huld’gen

Auf beide blickend, lasst er jede Hoffnung fahren.

Sein Herz gleicht einem Tempel aus vergangen Jahren,

An dem die Zeit genagt, dem wusten, wo nieht thronen

Die Gottheit will, und Sterbliche nicht diirfen wohnen.

Debeljak : 38

Nesrečen ta, ki brez odziva mora vpiti,

nesrečen ta, ki dolgočasi se v osami,

še bolj ta, ki ne ljubi, a najbolj med nami,

ki ljubil je, kar ni mogoče pozabiti.

Ko spet zagleda oči pod čelom se iskriti,

s spomini 'slast zastruplja, ki ga mami,

če v njem nje čar in čednost čustvo vzdrami,

ne upa z mrtvim srcem k angelu stopiti.

Zato prezira druge, sebe obtožuje:

dekleta zemeljska, boginje mimo grejo,

za vsemi se ozira, nad vsemi obupuje.

Srce je kot svetišče staro: prazni zrejo

od časa zapuščeni koti, hram samuje:

tu noče bogstvo bivati, ljudje ne smejo.

Ludvik: 39

Nesrečen, kdor kliče, a me dobi odziva,

nesrečnejši, ki v praznem srcu dolgčas hrani,

a najbolj nesrečen, kdor ljubiti se brani,

ker stara ljubezen še v srcu mu je živa.

Ko vidi nesramna čela, pogled, ki izziva,

s spomini zastruplja radost, ki ga pijani;

če čustva obudi, mu čednost in čar ubrani,

s srcem usahlim tja ne sme, kjer angel biva.

Ali sebe obsoja, ali druge prezira,

mimo zemljanke hiti, se ogne boginje,

upu daje slovo, ko za obema se ozira;

srce mu je davno svetišče samujoče,

kjer so pustošile burje in časov stopinje:

v njem bivati ljudje ne smejo, boštvo noče.

138



Dejstvo, da sta Prešeren in Korytko brala odslej Mickiewicza ter z

z njim reševala panslavistična mnenja, to je — vprašanje slovanske soli¬

darnosti, v kateri bd ohranila slednja narodnost svojo samostojnost —, ka¬

kor sodi Slodnjak40, je morda trditev preveč iz današnjega časa, ali pa z ozi¬

rom na Prešernovo poznejšo tvorbo (Zdravico). Res pa je, da se je Korytko

začel ob Prešernu zanimati za slovensko narodno blago, zlasti narodne pesmi,

katerih nekaj mu je prispeval tudi Prešeren, n. pr. Lepo Vido, in to prvotni

ljudski zapis, ne tisti, katerega je on, objavili 1. 1832 in velja odslej za nje¬

govo zavestno umetnino, kakor je dokazal Žigon.44 Za izdajo Korytkove zbirke

slovenskih narodnih pesmi, ki jq je pripravljal in jo že pripravil za natis,

je Prešeren prevedel iz Mickiewicza oznako narocbie pesmi, kakor jo podaja

v svoji pesmi v Konradu Wallenrodu bard Vajdelota. Toda zopet jo je podal

— v nemščini. Izvirnik se glasi:

Mickieuicz-A2

0 piešni gminna, ty stoisz na stražy

Narodowego pami^tek košciola,

Z archanielskimi skrzydlami i glosem —

Ty czasem dzieržysz i miecz archaniola.

Plomien rozgryzie malowane dzieje,

Skarby mieczowi spustosza zlodzieje,

Piešn ujdzie calo, ttum ludzi obiega:

A ješli podle dusze nie umiej%

Karmič j§ zalem i poič nadziej^,

Ueieka w gory, do gruzow przylega

1 stamt^d dawne opowiada czasy.

Tak slowi z ogniem zajgtego gmachu

Wyleci, chwil§ przysi$dzie na dachu:

Gdy dachy run$, on ueieka w lasy

I brzmi^ca piersia nad zgliszeza i groby

Nuci podrožnym piosenkc žaloby.

Prešeren : si

O! Volkslied) der Erinnerungen

Volkstempel schirmest du, bist stark bewehrt

Mit Oherubsstimme und mit Gherubssohwingen —

Du schwingst zuweilen auch das Cherubsschwert.

Von Flammen wird gemalte Tat verzehrt

Die Schatze weggeraubt von Rauberschwert;

Das Lied entkommt nur, durch die Menge fliegend,

Und -vvenn gemeine Seelen e's nicht nahren

Mit Hoffnung — und nicht tranken es mit Zahren —

Fliehfs in die Berge, sich an Triimmer schmiegend

Und singt von dort herunter alte Zeit.

So fliegt hinweg aus brennendem Gemach

Die Nachtigall, und setzt sich auf das Dach

Und sttirzt das Dach, flieht sie zurn Walde weit

Und ■vvehmutsvoll auf Grab und Triimmer dann

Singt sie ein Trauerlied dem Wandersmann!

139



Debeljak:*3

O ljudska pesem, ti stojiš na straži

narodovega svetišča spominov,

z nadangelskimi perotmi in glasom —

včasih držiš tudi meč kerubinov!

Davnost slikovita v pepel razpade,

meč razbojniški vpustoši zaklade —

pesem pa reši se, krog ljudi bega,

če duše pa prostaške jo hraniti

z boljo ne znajo, z upom ne pojiti,

v goro zbeži, ob razvaline lega,

od tam nam baja starodavne čase.

Tako izpod krova gorečega plane

slavec na streho, tam za hip obstane,

ko se še ta sesuje, v gozd poda se:

s srcem drhtečim med pepel in grobe

popotnemu poje pesem žalobe...

Toda ta zbirka, ki bi bila pravi izraz realnih kulturnih stikov Poljaka

s Slovenci, ni izšla, kajti 'Korytko je umrl nenadoma v Ljubljani 31. januar¬

ja 1839, dan potem, ko mu je bila ugodno rešena prošnja za vrnitev k star¬

šem v Galicijo. Prešeren! je poskrbel, da je bil pokopan zraven Čopa in ka¬

kor njemu je tudi Korytku napisal nemški epitaf, v katerem je izražena

mickiemczevska vera v človeštvo: 54

Der Menseh muss untergehen,

die Menschheit bleibt; fortan

wird mit ihr bestehen,

was er fiir Sie getan.

Župančičev prevod: 44

Naj zgrudi smrt človeka,

človeštvo ostane; z njim

do poznega še veka

živi, kar zanj storim.

Obenem je poskrbel, da so mu starši poslali poljski napis na grob, ki je

še danes na Navju v Ljubljani, če ga niso po vojni prestavili drugam...

[Prešerna je z Mickiewiczem preko Čapa vezala želja po umetni poeziji,

ki naj bi stala na sodobni svetovni višini (sonet, oktava, tercina pa tudi

umetna balada...); preko Korytka pa Mickievviczeva revolucionarnost in

njegova naklonjenost narodni pesmi. Kakor vemo, je Mickiewicz prevajal

celo srbsko narodno pesem (črnec v Benetkah) 45, toda — iz Merimieejeve

romantične potvorbe La Guzla, kateri je nasedel1 tudi Puškin. Ta zadnja na¬

rodopisna zveza je prišla do veljave tudi v Prešernovem prevodu iz Wallen-

roda; pa tudi v narodnih baladah, ki jih je pesnil Prešeren v zadnjih letih.

— pot, ki jo je šla vsa slovanska romantika s Puškinom in Mickiewiczem,,

140



kakor je omenil že prof. Prijatelj:46 „po Korytkovem prihodu v Ljubljano

se Prešeren posveti še intenzivneje .. .narodni pesmi... smislu za domačo

zgodovino... in se s tem pridružuje tistim, ki so začeli kot byronisti (Pu¬

škin, Mickievvicz...), pa končavali kot pesniki folklornih snovi, ko je tudi

(Prešeren pisal: „Ich arbeite gegenwartig an krainerisehen Liedem, die dem

Bauernlburschen gefallen sollen." To je bil tudi Korytkov narodopisni vpliv

pod vtisom poljske folklorne romantike, začete z Mickiewiczevimi Baladami.

In še enkrat se je v Prešernovi poeziji uveljavil Mickiewiczev direktni

vpliv v Zdravici, v tej slovenski napitnici slovenstvu, slovanski solidarnosti

in vsečloveškemu bratstvu, h katerega ,.končni podobi so pripomogli razgo¬

vori, ki jih je nekoč imel s Korytkom o poljskem revolucionarnem gibanju

in Mickiewiczevem katekizmu poljske revolucije (Ksicgi narodu polskie-

go...), kar 'je pospeševal tudi Korytkov prepis bojevitega in po formi tej

idejno nekoliko sorodnega Spiewa patriotov polskich... “, kot sodi o genezi

Zdravice Slodnjak.4?

Tako je Miekiewiezev vpliv na največjega slovenskega pesnika Franceta

Prešerna indirektno Po Čopu in Korytku izpričan v ,,dokumentarično doka¬

zanih primerih, podprtih z vnanjimi in notranjimi dokazi...“ tako da „lahko

govorimo o direktnih literarnih vplivih Miekievvicz — Prešeren"46, česar naj¬

brž za Puškina ne moremo.

Morda je zanimivo še to: V letu Prešernove necenzurirane Zdravice, nje¬

govega umiranja in smrti (1848/1849) smo prišli Slovenci tudi v direktni

'stik z Mickiewiczem kot osebo prav na svojstven način: ne na pesniški, tem¬

več na področju — njegovega vojaškega nastopa v italijansko-avstrijski voj¬

ni. V viharnem letu „pomladi narodov", ko je šel general Radetzky s črno

vojsko, v kateri je bilo mnogo Slovencev (predvsem ljubljanski 17. pešpolk),

da zatre revolucionarno Mlado Italijo, je Miekievvicz stopil s piedestala pes¬

nika in se postavil za generala svoje prostovoljne poljske legije. Ustanovil

jo je v Rimu leta 1848 in se podal z njo pod poljsko zastavo proti avstrijski

fronti kot zaveznik Italijanov, ki so mu prirejali po poti kraljevske časti.

Njegova četa umetnikov, slikarjev, itd., majhna po številu, si je zastavila

nalogo „oboroženo vrnitev v domovino z bratskimi četami Slovanov". Na poti

iz Rima na fronto je prispel v Florenca in tamošnji časopis Gazzeta di Fi-

renze je pisal: ,,Sveti oče je blagoslovil poljsko zastavo, kateri je rimsko

ljudstvo želelo pridružiti zastavo Pija IX. Načelnik te izbrane poljske čete

je državljan Adam Miekievvicz. On namerava dati poziv poljskim, češkim,

hrvatskim, ilirskim (t. j. slovenskim... podčrtali mi) in dalmatinskim voja¬

kom, ki so v avstrijski armada, naj odklonijo sodelovanje v boju za tako

nepravično stvar, kakor je boj Avstrije proti Italiji; pozval jih bo v imenu

skupnega bratstva. Vsi ti vojaki pripadajo slovanski družini in govore ma¬

lone isti jezik: vsi težijo za narodno samostojnostjo. Poljaki, katoliki, zače¬

njajo na čelu vseh Slovenov v imenu Boga, sv. Andreja, apostola in patrona

vseh Slovanov, ter v imenu Pija IX. sveto vojno proti barbarskemu despo¬

tizmu."

Ali ni to dejstvo — realizacija Prešernove Zdravice, napisane —po Slod-

njakovem mnenju— pod vplivom Mickiewicza?

In Mickiewiczevi proglasi na slovanske vojake v avstrijski vojski so

imeli nekaj uspeha, kajti v legijo je res prišlo nekaj Hrvatov in Miekiewiez

141



jim je osebno govoril. Pozneje še Čehi in Slovaki... Toda slavnostno spočeta

legija v Rimu je že v Milanu začela razpadati: priseči je morala, da se bo

borila za sveto stvar Italije pod zaščito lombardske vlade, dokler ne bodo

Avstrijci popolnoma pregnani z italijanske zemlje. Pozneje bodo mogli iti,

kamor jih bo poklicala poljska domovina. — Legiji niso priznali Lombardci

niti pravice lastne zastave, ki so jo nesli preko Italije s takim svetim pono¬

som in kateri je bil pozneje preklican tudi papežev blagoslov... Okoli 200

vojakov je štela legija v Milanu, kjer je bila zaposlena tudi pri telesni straži

kraljevi, tedaj ko se je Milanu po bitki pri Custozzi nenadoma bližala Ria-

detzkega vojska... Kralj je ušel na konju in poljska četa je zapustila Milan,

ko so vanj vstopali že avstrijski vojaki. Ko je poljska legija, ki je nosila na

zastavi napis v italijanščini: Per la vostra e la nostra liberta! (Za vašo in

našo svobodo!), že razpadala, jo je še zadela usoda, da je v sporu s papežem

in Garibaldinci z zadnjimi vred napadala vrata papeževega Rima, ki so ga

branili Francozi... Francozi so razorožili legijo, ki je pozneje končala V

Grčiji... Mickiewicz se je vrnil v Pariz.49 .

Je kdo od Slovencev pomagal Mickiewiczu pri organiziranju legije v"

Italiji, kot mu je stal ob strani dubrovniški gospar in poet Medo Pučič, ki

se je s pesnikom seznanil v Parizu60 ? Ali je kdo od Slovencev dezertiral od.

Radetzkega k Mickiewiczu, kakor je izpričano za Hrvate, Čehe in Slovake?

Ali je bila v slovenščino prevedena politična veroizpoved Miekiewiczevih le¬

gionarjev, ki je bila 2. marca 1849 prevedena v čakovščino, namenjena dal¬

matinskim kapitanom ^slovanskih brodov..., da naj podpro ustaško gibanje

proti Avstriji"? Tam imenuje Mickiew.icz vso obalo od Trsta do Kotora slo¬

vansko obrežje" ter pravi, da ima namen iti proti Beogradu, zavzeti črno

goro, itd.6 i Morda je o tem kaj v naših monografijah v letu 1848 (Apih) 7

To so odprta vprašanja, ki so se nam porodila ob Prešernovi Zdravici in

MJckieroiczevem vojaškem dejanju za uresničenje skupnih narodnostno-so-

cialnih idej poljskega in slovenskega pesnika.

8 Dr. I. Prijatelj: Duševni profili slovenskih preporoditeljev, Ljubljana 1935, 102. - V

nadaljnem citiram to knjigo samo: Prijatelj in stran. — 9 Matija čop: Uredil dr. A. Pir¬

jevec. Cvetje iz domačih in tujih logov, 6. zv., Celje 1935, Odslej citiram to delo: Čop. —

10 Prijatelj, 143. — 11 Prijatelj, 92. — 12 Rozka Štefan: Mickiewicz in Čop. Nasa so¬

dobnost 1955, 983. Citiram: Štefanova. — 13 To Mickiewiczevo delo slovenski literarni zgo¬

dovinarji različno imenujejo, tako n. pr. Prijatelj in Debeljak: Dedi, Vodnik: Praznik ver¬

nih duš. Štefanova: Praznik mrtvih, itd. — 14 V Izvirniku: Mickiewicz macht in der

polnischen Literatur Epoche. Rospond, 290. — 15 Štefanova, 895. Njen prevod. Original na¬

tisnjen prvič v Vedi (M. Zimmermann) 1914, 251. — 16 .Odo na mladost je Mickiewicz

spesnil še kot dijak v Vilnu, pa je krožila v prepisih. Prvič je bila natisnjena v Lvovu 1.

1827 v Izbranih delih Miekiewicza, v Polihymnii. (Tedaj je bil Čop še v Lvovu in mu pesem

gotovo ni bila neznana.) Glej Poetickie dziela A. Mickiewicza, Warszava 1953. Državna izdaja

pod uredništvom W. Borowega in L. Ploszewskega. Vse poljske citate jemljem iz teh Zbranih

del, ki jih citiram odslej Dziela. — 17 Štefanova, 896. Njen prevod. Original se hrani v Lvo¬

vu, v Ossolineumu. — 18 Štefanova, 987. Njen prevod. — 19 Prva objava v Carnioli 1910,

218 (dr. A. Žigon). — 20 Štefanova, 988-990. Njen prevod. — 21 V izvirniku: Kurz, dieses

Gedicht ist eine wahre Epopoe unserer Zeit... und das ist ein wehmutiges Lied der

Sehnsucht nach der Heimat (Rospond, 295). — 22 Štefanova, 990. — 23 J. A. G(lonar) v

oceni Rospondove razprave v Časopisu za zgodovino in narodopisje (ČZN), Maribor 1934,

68. — 24 Čop, 14. — 25 Prijatelj, 143. — 26 Čop, 54. — 27 čop, 58. — 28 Slavistična revija

(SR) 1950, 187. Dr. Slodnjak: Dodatek k članku o Sonetnem vencu. —• 29 Slovenski biograf¬

ski leksikon (SBL), 541 (Slodnjak). — 30 Štefanova, 988. — 31 SBL, 543 (Slodnjak). V

142



antični-kvantitetni meri spesnjeno pesem je Prešeren priobčil v Novicah 1846 za Čopov god1

25. 2., po akcentnem sistemu pa v Ilir. Blatt, 28. 2. Pozneje je to zadnjo sprejel v Poezije. —

32 SBL, 543 (Slodnjak). — 33 Illirisches Blatt 1837, 4. 5. — 34 Doktorja Franceta Pre¬

šerna Zbrano delo. Uredila dr. Pirjevec in dr. J. A. Glonar. Ljubljana 1929, 267 (moj pre¬

vod). Wer ohn. 228, O Volkslied 296, Der Mensch 236. — 35 F. Kidrič: Prešeren I, 1936, 313.

“Deine tfbersetzung hatte fuglich slowenisch sein werden. Warum das Wasser ins Meer tra-

gen?” — 36 Dziela I, 169. — 37 Prevod tega Prešernovega soneta iz nemščine je poslovenil

Glazer, Novi svet 1949, IV|1, 237. — 38 Kitica Mickievtfezevih, 1943, 49. Tu omenjam, da je na

premalo jasno razumevanje izvirnika v prevodu, ki se kaže predvsem v prvi kitici, opozoril že

Glonar (DS 1943, II, 135) in s tem dal vzpodbudo in pomoč novemu prevodu. — 39 Dušan Lud¬

vik, Novi svet 1949, IV|2, 1062. — 40 SBL, 1. c. — 41 Dr. A. Žigon: Lepa Vida, DS 1927, 37.

— 42 Dziela I, 101. — 43 Moj prevod, napravljen za to študijo. — 44 F. Prešeren. Ju¬

goslovanska knjiga, Beograd 1961, v uvodu B. Ziherla, XXX. — 45 Dziela I, 230. Morlach

w Wenecji, z serbskiego. — 46 Prijatelj, 131. — 47 SBL, 553 (Slodnjak). — 48 Prijatelj

Izbrani eseji I. Uredil dr. A. Slodnjak. Ljubljana 1952, 15. — 49 Podatke o Mickiewiczev£

legiji jemljem iz življenjepisnega romana o Mickiewiczu, ki ga je napisal M. Jastrun, pa

prevel France Vodnik za Slovensko Matico v Ljubljani, od str. 358 naprej. — 50 Mickie-

•vvicz, študije v izdaji UNESCO (v francoščini) 1955, 148. — 51 Življenje in svet 1934, 49..

II. GRAŠKI ŠTAJERSKI KROŽEK

(Miklošič, Vraz)

Istočasno kot v centru slovenstva — v Ljubljani čopov krožek — ise je:

tudi na robu slovenstva — v štajerskem Gradcu — krožek mladik visoko-

šolcev navduševal za poljsko literaturo. Po ponesrečeni poljski vstaji 1. 1831

so se Poljaki zatekli tudi v Gradec, med njimi n. pr. zadnji maršalek (pred¬

sednik) revolucionarnega sejma (skupščine) Wladislaw Ostrowski... Pri

njem je bil za domačega učitelja otrokom tedanji dokončujoči pravnik Franc

Miklošič, poznejši veliki slavist in- naslednik Kopitarjev.52 Tedaj — kot mlad.

dijak — je bil vodja slovenskega navdušenja med graško mladino, poleg

Stanka Vraza (1810-1851), slovenskega in pozneje -hrvatskega (ilirskega)

pesnika, ter duhovnika Davorina Trstenjaka. Iz teh prvih 30 let je ohranjeno

Vrazovo pismo Šafariku53, kjer opisuje to življenje med mladino, kjer „Vraz

poučuje ruščino, Miklošič pa poljščino". Ta panonski krog, ki je pisal svoje

lokalno narečje (tedaj še ni bilo ustaljenega centralnega knjižnega jezika),

se je zamani skušal uveljaviti v Ljubljani v edinem periodičnem pesniškem,

almanahu Kranjski čbelici. Kljub temu pa je snoval nekako antologijo naj¬

lepših evropskih pesnikov, pri kateri naj bi sodelovali tudi centralni ljub¬

ljanski pesniki, zlasti Prešeren. Kaj naj bi bila ta antologija, ki- sta jo Miklo¬

šič in Vraz pripravljala v Gradcu i-n krstila ^Cvetlice z vertov vsakega izobra¬

ženega"54, se vidi iz Vrazovega pisma uredniku Kranjske Čbelice, Kastelcu^

iz julija 1833: „Jaz in Miklošič sva nekaj ptujih samih plemenitih pesmi naj¬

imenitnejših pevcev Europejanskih poslovenila... zlo prijeten bi nam bil

lord Byronova Parisina, ktero so g. Dr. Prešeren presloven-ili, ker še zvun

mojega poslovenšenja Byronove ,Slove' (Pare the well) in Grayevega grob¬

lja' (Chureh-gard) ničesar z Angličajnskega nimava. Z Dunaja nama je

obečan Vdrgiljev Georgikon, smrt kneza Ugolina, nekoliko španjolskiih ro¬

manc. Z Goethea je prenešeno: Erlkonig, Mignon, Fischer und die Spiene-

rin, s Schillerja: Hecto-r und Andromaehe. die Biirgerschaft; z Mickietvicza:

Powrol taty, z de Lamartina je pod prsti LTsolement, Le Lac in L’invoca-

143



tion... zred tega je gotovo dvanajst sonetov Petrarkinih, španjolskih romanc

s knjige: Silva de romances viejos, in z novogrškega nekih pesmic narodnih

s Posartove gramatike..."55

Tako vidimo, da je graška mladina v 30 letih postavljala Mickiewicza

v vrsto klasičnih mojstrov in sodobnih klasikov ter narodne pesmi, ki je v

času romantike veljala za višek umetnosti. Vraz je tedaj začel prevajati v

slovenščino prvo poglavje Miekiewiczevih Knjig naroda poljskega in roma¬

nja. .., kar je priobčil Ilešič v Časopis za narodopisje in zgodovino pod na¬

slovom Molitva romarja poljskega£6, česar pa nimam tukaj, da bi citiral.

Sam je sestavil plamteč poziv na mladino v smislu in slogu Mickiewiezeve

knjige ter napisal izvimc/i pesem, ki jo je navdihnila Mickiewiezeva Poljska

mati, z verzi, kjer govori, da je pripravljen na vislice ali pred strel kom-

panije:

Bo mahal z menoj veter al me vgodil

tresk pušk šesterih... Al tak skončaš žitek

te 1'sirarn?... Ne c’lo sin božji vmrl na križi... 57

Ko ni bilo nič s Cvetlicami, je ta graški krog mislil na nov almanah Me¬

tuljček, ki naj. bi izhajal na Keki in ki naj bi po zgledu ruske in poljske lite¬

rature dvignil raven slovenske poezije. Vraz je namreč pisal na dani sv. Jur-

ja 1837:58 „Včera smo se nas trojica Slovencev po šetališi sprehajalo: mi

smo si nekaj govorili od iSlavenov, si nekaj spominjalo od veselega knjižnega

stališa Rusov in Poljakov.. Da je Vraz pod Poljaki mislil na Mickiewicza,

je skoraj gotovo, kajiti ta je bil vsej tej prvi romantični generaciji pred¬

stavnik poljske književnosti. In. tudi za to: saj. je po Vrazovih besedah samih

to svojo prvo izvirni poezijo pesnil — pod Mickieiviczevim vplivom. 10. ok-

tobral 1837, potem, ko je opravil potovanje po Hrvatskem in po Kranjskem

in ko se še ni mogel odločiti, ali naj bi se opredelil za Zagreb ali za Ljublja¬

no, je namreč pisal iz Središča (blizu rojstnega doma) poduredniku Gajevih

Novin v Zagreb, da je — izgubil vse svoje rokopisne pesmi v neki gostilni.

„Ondje bijahu nekoliko soneta a maniere de Mickiewicz kojim bez moje šte¬

te nije dopušteno polaziti u sviet... Izbavi me, dragi Drago, ovih plašnih

slutnja; pogledaj sve kute tvojih soba, sve skrinje svojih istola itd. i piši

odmah posljedak tvoga potraživanjia jerbo od onogo zametka zavisi pokoj

mojih dana...“58

Kakšno posledico za Slovence je imela ta izguba slovenskih Vrazovih

pesmi v Mickievviczevi maniri? Vraz se ni mogel s slovenskimi pesmimi uve¬

ljaviti- v Ljubljani, kakor tudi je poskušal, njegov načrt slovenskih almana¬

hov Cvetlice in (Metuljček niso uspeli... Nagibal se je vedno bolj k Zagrebu,

k Gajevemu ilirskemu pokretu, utemeljujoč to s tem, da se bo slovenstvo

moglo ohraniti samo v višji obliki, to je v ilirstvu... In tako mu je izguba

mladostnih slovenskih, na Mickievvaczevo maniro spesnjenih sonetov še po¬

spešila prehod k Ilircem, kajti kmalu potem, 19. novembra 1837, je napisal

one znane besede: „Mit Slovvenen hab’ ieh ',s abgethan, zumal da ich auf’m

einer letzten Reise ali meine Schriften, die ich von dem Jahr 1832-36 in skr

vvenischer Sprache besass, verloren."59 Prof. Slodnjak, ki je odkril Vrazovo

slovensko zapuščino in jo naznanil' v študiji O Stanku Vrazu kot slovenskem

pesniku, pravi o tem dogodku: „Kolika sreča torej, da tudi v tem pogledu

144



niso bile točne Vrazove besede Prešernu v onem pismu." Ohranilo se je

namreč kakih 300 pesmi iz tega njegovega predilirskega časa.««

Iz tega pa lahko sklepalmo, da je bila vsa Vrazova izvirna slovenska

pesniška tvornost iz graških let pod vplivom Mickieivicza, njegovega revo¬

lucionarnega domoljubja (kakor smo videli) in forme sonetov. Še pozneje

kot Ilirec (Hrvlat) je prevajal' iz Mickiewicza, tako — kot Prešeren — so¬

net Resignacija (Najbedniji), Razgovor, Sanak, Slušati i cjelovati, Česma

Bahčisarajska, itd.®1, kar spada že v hrvatsko literaturo in priča, da se je

še dolgo naslajal ob Mickiewicziu in ga prevajal. Vendar naj bo to imeno¬

vano, kajti po najnovejših odkritjih Slodnjakovih Vraz ne velja več po Can¬

karjevo za renegata, temveč so njegove ilirske pesmi, ki so tudi v pozitivnem

vsebinskem pogledu večinoma slovenske, v najvišjem smislu duhovna last

obeh bratskih narodov. Vraz ni nikoli utonil kot Slovenec v ilirstvu«2. Tako

tudi te prevode lahko štejemo med zanimanje Slovencev za tega poljskega

pesnika.®3

Pot k Mickievviczu pa mu je pokazal Miklošič, kakor je Vraz sam napisal

v pesmi iz leta 1839, Babji klanac:

Kar je bil Čop Prešernu, to je bil Miklošič Vrazu. Tisti Miklošič, ki je

pozneje precej prevajal iz poljščine (prvi tiskani poljski pesniški prevod

Lipa Kochanowskega, 1851) in je po smrti Kopitarja kot najvidnejši dunaj¬

ski slavist imel priliko na univerzi „reči kakšno tudi o Miekiewiczu“. Sicer

tedanji njegov učenec Janez Trdina trdi o njem, da je estetsko stran jezika

in literature poznal toliko kakor njegov čevelj. Nekoč se je čudil, da je na¬

pisal neki Poljak veliko delo o lepoti Mickiewiczevih poezij, in rekel, da „je to

,laecherlich‘, da jih je bral tudi on in jih našel res lepe, ali drugega nič,

nikakor da ne razume, kako se more pisati o tej lepoti kakšna knjiga"«5

Toda Nahtigal ga brani tega Trdinovega očitka v Slavistični reviji: »Vse¬

kakor je Trdinova trditev skrajno pretirana, kakor kažejo od Murka po¬

jasnjena Miklošičeva mladostna leta, v katerih je bil celo ,ilirski pesnik'."««

52 M. Murko, Miklošičih Jugend- und Lehrjahre, 516. — 53 A. Fekonja: Stanko Vraz,

pesnik in pisatelj slovenski. Kres 1883, 572. Citiram: Fekonja. — 54 SLB, 761 (Slodnjak).

— 55 Fekonja, 575. — 56 Dr. F. Ilešič: Vraz in Poljska v letih 1833|34, ČZN 1934, 1954.

— 57 Dr. A. Slodnjak: O Stanku Vrazu kot slovenskem pesniku. SR 1950, 76. — 58 Fe¬

konja, 614. — 59 1. c. 617: „S Slovenci sem opravil, odkar sem na zadnjem potovanju iz¬

gubil vse svoje spise, ki sem jih imel v slovenščini." — 60 SR, 88 (Slodnjak). — 61 Živ¬

ljenje in svet, 10. — 62 SR, 88 (Slodnjak). — 63 Tu lahko omenim, da je dr. Slodnjak

izdal v zadnjem času dva zvezka Vrazovih slovenskih pesmi: Vraz Stanko, Slovenska dela I

in II. Zagreb 1953. Jugoslovenska akademija znanosti i umjetnosti. Kljub poizkusu nisem

mogel dobiti knjigi iz Jugoslavije. Prepričan sem, da je tam še marsikaj, kar bi spadalo

v našo razpkavo. — 64 Fekonja, 523. — 65 J. Trdina, Zbrano delo 11,15. Lj. 1948. —

66 Prof. R. Nahtigal: Trdina o Miklošiču. SR 1950, 200.

Tvoju ljubav, skrb i brigu

nikad necu zaboravit,

Ti pod moju ludu mladost

upravi mi nogu bludnu

i u jednu svrhu skupi

žice moje plahe pameti...

Znaš-li, s tobom kruge vedre

od Marona i Omira,

od Byrona, Alighiera

kad prolazih do Savedre?

Znaš-li, brat, kad kroz more

odjedrismo k Neve kraju,

k Visli, Labi i Dunaju

blago kupec, moj Mentore!«4

145



III. STAROSLOVENSKA IN ČITALNIŠKA DOBA — MLADOSLOVENCI

(Trdina, Valjavec, Celestin, Levstik, Jeriša)

Od Miklošičevih .predavanj na dunajski univerzi je vodila pot poznavanja

Mickiemcza med slovensko akademsko mladino, ki jo je tedaj zajel duh no¬

vega slovanstva, tudi ilirstra, in medsebojne povezanosti slovanskih narodov.

V tistem času sta imela izmed slovanskih pesnikov največji vpliv med mla¬

dino Kollar, pevec iSlavy dcere (1832) in Miekiewicz, pesnik Rana Tadeusza

(1834). Imela sta pa nasprotne politične vplive, dasi sta literarno oba vpli¬

vala s svojimi soneti na narodne preporode malih narodov. Kollar je na čelo

svojega panslavizma postavljal carsko Rusijo ter usmerjal slovanske narode

proti »ruskemu morju"; Mickiewicz pa je glasil primat Poljske ter bil pri¬

vrženec majhnih samostojnosti v odporu proti carskemu tiranstvu. Oba sta

imela besedni prepir, kajti Mickiewicz je napadal Kollarja s katedre svoje

primerjalne slovanske literature v Parizu, Kollar pa se mu je maščeval na

dantejevski način: vrgel je Mickiewicza v zadnjem spevu isvoje Slavy dcere v

slovanski — pekel...®« Vendar sta oba pripomogla veliko k prebudi pred¬

vsem manjših slovanskih narodov. Med slovaškimi preporoditelji sicer ruso¬

filske Šturove šole je Mickievriczeva Oda na mladost postala naravnost mar-

seljeza, »morda med nobenim narodom ni vzdignila toliko navdihnjenja in ni¬

kjer morda ni bila s takim navdušenjem citirana kakor v krožkih te slovaške

mladine 30 dn 40tih let."®7 Tako je imed Čehi podlegala poljskemu vplivu

družina »Maja", med južnimi Slovani Iliri, zlasti Vraz... V 50 letih je mla¬

dina postajala že treznejša, politično realističnejša, otresala se je že roman¬

tičnega panslavizma z ozirom na ustvarjanje enega umetnega vseslovanskega

jezika, prepričana pa je bila še vedno, da je Rusija edina zaščitnica Slovanov

tako na jugu kakor na severu. Predvsem majhni slovanski narodi kakor Slo¬

vaki, Čehi, Slovenci, so gledali v Rusiji svojo narodno rešitev... V takem

»rusofilskem" vzdušju je rastla naša mladina na dunajski univerzi, kakor ga

opisuje Trdina v svojih Spominih. Ko opisuje izredno talentiranega pesnika

Jerišo, ki se je že uveljavljal v slovenski literaturi, bil estetsko izredno visoko

izobražen, a je padel mlad tik pred mlado smrtjo v pietizem, ta »Gorenjec je

izmed vseh slovanskih pesnikov ljubil najbolj Mickievricza"®®. O poljski litera¬

turi je imel Trdina mnenje, da „je res krasna, klasična literatura. Z Žepičem

sva prebirala Mickievriczevo zgodovino slavjanskih slovesnosti, čudila in vese¬

lila sva se ženialnim mislim, ali nama ni ugajalo sovraštvo, ki ga odkriva ir.

vzbuja zoper Ruse, in zaničevanje, katerega ne more zatajiti proti Čehom; tega

pa takrat še nisva vedela, da govori najbolj avšasto o srbskem narodnem

epu. ..“®9 Tedaj je bil Miekiewicz še profesor v iParizu. Njegovo ime se je

širilo tudi po slovenskih besedah, tako n. pr. na prvih dveh slovenskih besedah

v Gradcu, kii sta se vršili 23. III. in 15. VI. 1851 — »od slavijanskih rodo¬

ljubov napravljene v Gradcu u dvorani glasbenega družstva o poldne..."7®.

Na obeh teh dveh je bila na pevskem programu Mickiewiczeva pesem Niepew-

nosč (Gdy ci§ nie vidz§...) v glasbi F. Wilczka, ki jo je pela ga. Hofmann-Ma"

jenan;owska.71 In takih besed oz. čitalniških priredb z Mickievdczevimi teksti

je bilo gotovo še več, zlasti po univerzitetnih mestih. Razumljivo je, da med

tako narodno preporodno in »rusofilsko" mladino ni odjeknilo dobro ponašanje

Mickiewicza za časa krimske vojne, ko je stopil na stran Francije in Turčije

v boj zoper carsko Rusijo, in način, kakor je to storil že leta 1848 v Italiji:

146



odhitel je v Carigrad, da osnuje novo poljsko legijo kot v pomoč Turkom.

Odpeljal se je v Carigrad, kjer so bili v turški vojski že drugi Poljaki, tudi

pisatelji, kakor Czajkowski, pisec Kirdžalija, ki se je celo poturčil in prevzel

ime Sadik paša.

Morda so ti slavljanski rodoljubi še pred smlrtjo Mickiewiczevo v Cari¬

gradu novembra 1855 izvedeli za njegovo dejanje, kajti Janez Trdina opi¬

suje v spominih, kako porazno je to delovalo na rodoljube, ki so si želeli sa¬

mo ruske zmage. „Radi orientske vojne sta izgubila takrat za vse narodnjake

velik del svoje slave kot dva imenitna slovanska pisatelja. Prvi je bil Mickie-

■wiicz, ki je deloval po svoji moči za — Turka, češ da bi pospešil vstajo in

osvobojenje svojih rojakov. Tisti, ki so ga prej vsi oduševljeni čitali in hva¬

lili, niso več pogledali njegovih knjig.. .“72

V tem je nastopila Mickiewiczeva smrt — za kolero po nekaterih spo¬

ročilih, po drugih pa da sploh ne od kužne bolezni78 in so jo Novice javile

z besedami, ki smo jih dali v metto te razprave, dne 12. XII. 1855.

■Gotovo kot spomin na njegovo smrt je v letu 1856 izšel prvi slovenski pes¬

niški prevod iz njegove poezije. In sicer v istih Novicah 1856, št. 40-44. Pre¬

pesnil je Miklošičev dijak, pesnik in lingvist Matija Valjavec - Kračmanov

(1831-1891), Trdinov tovariš na Dunaju in. v Varaždinu, pa poznejši član

Jugoslovenske akademije znanosti i umjetnosti v Zagrebu, Mickiewiczu osebno

najiljubšo pesem Farys, posvečeno W. Rzewuskemu — emiru Tudzulu Fecheru,

jezdecu! arabske puščave, ki se začenja v originalu:

Miebkivicz : 14

Jak lodž wesola, gdy ucieklszy z ziemi

Znowu po modrym zwija sig krysztale,

I pierš morza obj^wszy wiosly lubiežnemi

Szyj% lab^dzia buja ponad fale:

Tak Arab, kiedy rumaka z opoki

Na obszar pustyni strica,

Gdy kopyta utonsi w piaszczyste potoki

Z gluchym szumem, jak w nurtach wody stal gorica.

Juž plynie w suchym morzu kon moj i rozcina

Sypkie balwany piersiami delfina.

Coraz chyžej, coraz chyžej,

Juž po wierzchu žwir zamiata;

Coraz wyžej, coraz wyžej,

Juž nad kl^b kurzu wylata.

Valjavec:

Ko ladja, kadar odbeži od zemlje,

Po sinjem zvija se kristalu sladko

In persi morja z vesli hotnimi objemlje,

Labodji vrat nad vale dviga hladno:

Tako Arabec, kadar konja goni

S čerovja na puščav raztezo,

Kopito, kjer v peščeni reki žumno vtoni,

Kakor v valovih vodja zbeljeno železo.

147



Že plava v suhem morju konj moj, in razseče

s persi delfina kamnje se sipeče.

Le hitreje, le hitreje!

Že po vetru sviž zameta;

Le še više, visočeje!

Že nad klopeič peska zleta. Itd.

Debeljak:'15

Kot ladja, ki s kopnega se je pognala,

veselo po sinjem kristalu zapluje,

grud morsko objema in z vesli ljubkuje,

a vrat svoj labodji dviguje iz vala:

tako se Arabec odbil je od skale

s konjičem v ogromno plan peskovito,

v peščene potoke se utaplja kopito

s cvrčanjem kot jeklo razbeljeno v vale.

Že plove konjič moj čez morsko gladino,

kot s prsmi delfina orje peščino.

Vedno hitreje, vedno hitreje —

pesek v hrbet mu že naletava,

vedno više, vedno lahneje —

že nad vrtinec prahu zaplava...

Drugo leto iso v istih Novicah 1867 izšli trije soneti iz Mickiewiezevih

klasičnih krimskih sonetov, in sicer Stepe Akermanske (št. 32), Morska tiho¬

ta (št. 39) in Vožnja po morju (št. 42). Naj za zgled Valjavčevega prevoda

ponatisnem sonet Morska tihota v izvirniku tar ob njega postavim prevod

Vojeslava Moleta iz 1. 1906 ter najnovejšega Dušana Ludvika iz 1. 1949.

Mickieivicz:'15

Na wysokošci Tarkankut

Juž wstgžk§ pawi!onu wiatr zaledwie mušnie,

Cichymi gra piersiami rozjašniona woda;

Jak marzgca o szcz§šciu narzeczona mloda

Zbudzi si§, aby westchn^č, i wnet znowu ušnie.

Žagle, na ksztalt chorngwi gdy wojn§ skoriczono,

Drzemin na masztach nagich; okrgt lekkim ruchem,

Kolysa si§, jak gdyby przykuty lancuchem;

Majtek wytchn^l, podrožne rozšmialo si§ grono.

O morze! pošrod twoich wesolych žyjntek

Jest polip, co spi na dnie, gdy si? niebo chmurzy,

A na cisz§ dlugimi wywija ramiony.

O, myšli! w twojej gl§bi jest hydra pamiatek,

Co špi wpošrod zlych losow i nami§tnej burzy;

A gdy serce spokojne, zatapia w nim szpony.

148



Valjavec :

Mole-J7

Ludviki

MORSKA TIHOTA (Sonet Mickievičev)

Na višini Tarkankut

Že stežki se zibljejo komaj od vetrova,

Igra si z nedrom mirnim voda nebučeča,

Kakor nevesta mlada, ktere san je sreča,

Zbudi se da zavzdihne in zadremlje znova.

In jedra ko bandera po končanem boji

Dremljo na dreveih mladih; barka lahkomila

Ziblja se ko prikuta bi z verigo bila.

Zdihne mornar, popotnih zasmejo se roji.

O morje, med živaljo tvojo tak veselo

'Polip na dnu počiva, ko nebo se mrači;

Al roke dolge stega, ko ga mir obdaja.

O misel, hidro spomen ima tvoje žrelo,

Ki spi, ko skriva sreča in vihar divjači;

Al, ko je serce mimo, kremplje vanj zasaja.

MORSKA TIŠINA

Na višini Tarkankut

Le veter v paviljonu božajoč šepeče,

igra se tihokrude vode lesketanje:

kot sen nevesta, sanjajoča sanje sreče,

zbudi, da vzdihne in jo spet objame spanje.

In jadra kot zastave, kadar boj končan je,

na jamborih spet nagih. Ladjin krov lahno se

nagiblje, kakor da z verigo prikovan je;

mornar počiva, potni vesele glasno se.

O morje! sred veselih jasnih tvojih bitij

polip spi v dnu, ko se temni v oblakih zarja;

objema z dolgimi rokami te tišina.

O misel! v tebi je pošast — spomini skriti —,

ki spe sred, zle usode, burnega viharja —

a ko srce miruje, grize mu gladino.

MORSKA TIŠINA

Na rtu Tarkankut.

Trakove banderca veter komaj pregiblje,

s tihimi grudmi svetleča voda trepeče,

in kot nevesta — sanjajoča sanje sreče —

se zdrami, da vzdihne, pa spet se v sen zaziblje.

149



Jadra nalik zastavam po vojni končani

na jamborih dremljejo; lahno razmajana

ziblje se ladja kot z verigo prikovana;

mornar zaspi, v smeh buhnejo potniki zbrani.

O morje, tam v krogu tvojih bitij veselih

polip spi na dnu, ko svod se temni .povsodi

in lovke v tišini naokrog izteguje.

O misel, hidra spominov v tvojih globelih,

ta spi sred strastnih viharjev in v zli usodi,

a s kremplji grebe srce, ko to že miruje.

Kakor je videti iz primerjave, je stal Valjavec še močno pod Koseskega

jezikovnim vplivom, imel pa je pesniški prijem. Vsekakor je prevod danes

močno zastareli Mickiemcza so tedaj prebirali tudi drugi „ilirci“, kakor Caf

v Gradcu, Muršec ali Razlag v Brežicah, ki si ga je izpisoval79. Marljiv

raziskovalec bi morda našel kaj z Mickiewiczem v zvezi s takimi „pdlonofili“,

staroslovenskimi pesniki, kakor sta bila Žakelj-iLedinski, ki je pesnil epe

s poljskimi motivi, ali Jeriša, o katerem je Trdina zapisal, da je od slovan¬

skih pesnikov najvišje cenil Mickiewicza in tudi delil z njim življenjsko

nsodo: dva meseca pred njim je umrl za kugo na Dunaju... Tukaj v Bue¬

nos Airesu pa na tako raziskovanje ni misliti...

Imenovati in podčrtati pa moram govor pesnika Frana Levstika v Tr¬

stu leta 1861, kjer je Mickievvicza primerjal z Lermontom, ter pribil, da bo

„Slovenec Mickievvicza imenoval svojega“s(>. Isti Levstik je nekaj let pozneje

zapisal : „Mickiewiczeve pesmi se bero tako zelo kot srbske narodne pesmi,

Kraljevodvorski rokopis in Puškin"81, kar je tedanji čas smatral za najvišje

slovanske pesniške vrednote.

Vso to dobo od prvih prevodov Valjavčevih in prvih slovenskih slavistov

po raznih univerzah, kakor tudi naše revije, zlasti slovansko usmerjene (Slo¬

van, Slovanski svet, Ljubljanski svet, Dom in svet, itd.) in tudi dnevnike

(Slovenski narod) bi bilo treba sistematično preiskovati ter bi dobili gotovo

mnogo raztresenega drobiža, govorečega o Mickiewiczu in njegovem delu.

Tu bi prišlo v poštev publicistično delo takih Miklošičevih učencev, kakor so

bili Celestin, Krek, Štrekelj, Murko, itd., ki so po svojih seminarjih širili

vednost o poljskih literaturah ali pisali poročila, .recenzije o novih slavi¬

stičnih knjigah v slovenske revije. Tako je dr. Celestin, velik poznavalec

ruske in poljske literature, pisec prvih slovenskih literarnih esejev v Slo¬

vana, Zvon in drugod, postal n. pr. prvi lektor za primerjalno slovansko

književnost na novo ustanovljeni zagrebški univerzi in taim v letu 1890/91

ves semester v književnem proseminarju obravnaval čitanje i tumačenje Pa-

na Tadeusza82. Res da to dejstvo spada v hrvatsko-poljske kulturne stike,

toda tudi v slovenske, kajti predavatelj je bil slovenski pisatelj in med po¬

slušalci gotovo ni manjkalo Slovencev.

Ti visokošolski docenti so po revijah ocenjevali razne knjige, tičoče se

splošne slavistike, in bežen pogled n. pr. v Ljubljanski Zvon 1883 nam pokaže,

da je Štrekelj ocenjeval Zielenskega knjigo o humorju v Parni Tadeuszu ter

poudaril, da „je Mickiewicz največji poljski humorist in eden največjih

sploh" (str. 63). Isti je poročal v Kresu (1883, str. 280) o novem Lipinerje-

150



vem prevodu iFana Tadeusza, tega dela »-najslavnejšega poljskega pesnika",

o prevajalcu pa, da ,,-ga Poljaki sami hvalijo, da se mu je posrečilo vrlo

dobro prekrasne poezije Mickievviczeve sosedom Nemcem podati"... Ali po¬

ročilo o Dziewickega angleškem prevodu Micki-ewiezevega epa Konrad Wallen-

rod s pripombo, da „je to že svetovno znani epos“ (str. 318). Ljubljanski

Zvon 1887, str. 318, ima poročilo, da je bio »ustanovljeno Društvo Adam

Mickiewicz za izdajo njegovih zbranih del pod predsedstvom prof. Pilata",

itd. Kaj bi se dobilo v Murkovih spisih, o jugoslovanski in češki romantiki, itd.,

kar je vse tedaj vzgajalo slovenski visokošolski slavistični naraščaj, itd.

O vsem tem nam manjka preddel, zlasti bibliografskega značaja. Toda

kljub temu nam verjetno ne bi odkrilo pomembnejših novih pesniških prevo¬

dov iz Mickiewicza, kajti nova pesniška generacija fin- de siecla, slovenska

»Modema" je bila prepričana cdlo s svojim literarnim zgodovinarjem -Pri¬

jateljem, da ga odkriva nanovo: »menda je Murn prvi za Prešernom prevajal

Mickievricza"6.

66 K. Krejči: MJckiewicz et les litteratures des Slaves de Fouest et des Slaves du Sud, Mi-

ckiewicz (UNESCO), 147. — 67 J. Radzimiecki: Przyjazn polsko-slowacka, Orzel Bialy No.

21|208. — 68 J. Trdina, ZD II, 89. — 69 Trdina, ibid., 43, 620. Tu misli Mickiewiczeva

predavanja na pariški univerzi, ki so deloma izšla še 1. 1844 tudi v nemščini pod naslovom

Vorlesungen uber slawische Literatur und Zustande, III Theil. Leipzig-Paris. — 70 F. Ile¬

šič: Prvi dve ,besedi' v Gradcu, ČZN 1936, 1. — 71 Slovenski prevod te pesmi v Kiticah, 44.

— 72 Trdina, ZD III, 275. — 73 Jastrun (roman), 477. — 74 Dziela I, 240. — 75 Kitica

Midkiewiczevih, 70. — 76 Dziela I, 185. — 77 Omladina 1906(7, 163 (Voj. Mole). —

78 Novi svet 1949, IV|2, 826 (D. Ludvik). — 79 Letopisi Matice Slovenske 1900, 207 in

1905, 108. — 80 Fr. Levstik: Zbrani spisi (F. Levec) V, 374. — 81 V odgovor odprtemu

pismu, 1863, 1. c. IV, 164. — 82 J. Badalič: Fran Celestin kao osnivač lektorata slavenskih je¬

zika i književnosti na zagrebačkem sveučilištu, SR 1950, 24.

IV. FIN DE SIECLE — »MODERNA"

(Krek, Debevec, Murn, Župančič, Kette, Cankar, Prijatelj)

Srednješolski profesorji, ki so prihajali z vseučilišč — dunajskega ali

graškega — kjer so delovali že slovenski docenti (Krek, Štrekelj, Murko),

so prinašali s seboj vseslovansko navdušenje, predvsem ljubezen, do ruske in

češke literature. Te dobe pesniški izraz sta bila -Gregorčič in Aškerc. Kako se

je nato mladina -uvajala v -slovanske literature, daje lep zgled dr. Jože Debe¬

vec v -svojih Vzori-h in bojih. Preko hrvaščine je -šla pot k češčini in ruščini

— poljščina je stala še zelo ob strani, vendar je prav Mickievdcz imel že

glas obenem -s Phškinom. Ko je Debevec v četrti gimnaziji bral novelo A.

šenoe »Prija-n Lovro", ga je tako prevzela, da podaja skoraj vso vsebino v

pismu svojemu očetu.83 Ta P-rijan Lovro je bil zgled slovenskega študen-ta,

ki mu še v semenišču uhajajo misli od sv. Avguština — »na Berangera, Goe¬

theja, Byron-a in Mickiew-icza“... Ob njem si je Debebec zaželel, »učiti se

slovanskih jezikov... iti na Dunaj ali zlato Prago, dobiti kakega slovanske¬

ga brata, pa bova -skupaj stanovala in zvečer po trudapolnem učenju, v nizki

sobici kje pod streho, ...čitala slavne pesnike Puškina, Mickiewicza, Byirona,

Nekria-sova..Ta Debevec je bil pozneje v začetku 90 let prefekt v Aloj-

151



zijevišču in, je bral z dijaki (kot priča prof. Prijatelj) 8 slovanske pesnike.

Poleg Puškina tudi Mickiewiczevega Pana Tadeusza, kakor vem iz osebnih

pogovorov z dr. Debevcem. Drugi duhovnik tega rodu — dr. Krek — je že

kot stolniški vikar zbiral dijake k sebi in bral z njimi Pana Tadeusza in kot

vemo iz poznejših časov, je v dunajskem parlamentu v boju z Bienartovo vla¬

do nastopil tako — kot piše Puntar: „dvignil se je naš Nestor ter bil po Po¬

ljakih z besedami velikega Poljaka samimi: ,Oj Litwo, ojczyzna moja*... pa¬

dale so težke solze starih šlahčičev v zavesti krivde svoje velike v odločilnih

trenutkih zgodovine"84. V tem krogu, katerega član je bil tedaj tudi mladi

Župančič, se je gojil predvsem kult ukrajinščime, kar je dalo literarno dru¬

ščino „Sič“, ki je z Abramom prevajala Ševčenka in Merharju dala ime

Sardehko... Mladina, naša poznejša „Moderna“, je vsa prevzemala slovan¬

ska imena za psevdonime: Cankar je bil ,,Saveljev“, Murn — „Aleksandrov“,

Kette — „Mihael Mihajlov", Župančič — ,/Smiljanič"... Ta mladina je po¬

znala ^Puškina, Lermontova, Miekiewicza, Vrhlickega, Koljcova, Ševčenka",

kakor piše Župančič o Ketteju84?', preje kakor pa Rimbauda, Verlaina, Mae¬

terlincka, idole francoskega zahodnoevropskega modernizma, katerih vplivu

je pozneje podlegla.

V tem času — 1890 — se je vršil slavnostni prenos Mickšewiczevih te¬

lesnih ostankov iz pariškega groba v grobnico poljskih kraljev na krakovski

Wawel, pri čemer so bili verjetno tudi kakšni slovenski politični predstav¬

niki, kar bi se dalo ugotoviti samo po takratnih slovenskih listih, ki jih tu

nimam na razpolago. Toda stoletnica rojstva — 1898 — je pa že zanimivo,

odjeknila v 'slovenskih literarnih revijah: Dom in svet jo je nakratko ome¬

nil8®, Slovanski svet je poročal o proslavah v Petrogradu86, Ljubljanski Zvon87

se je je spomnil s posebno in prvo slovensko študijo, ki jo je napisal član

dunajskega modernega krožka dr. Vidic (padel med drugo vojno kot talee

od Nemcev), o kateri pa je izrekel oceno že praški univerzitetni profesor

Horak, da ne vzdrži znanstvene višine88. Najpomembnejši odjek pa je bila

pesem mladega Ivana Cankarja (1876-1918), poznejšega glavnega pripoved¬

nika „Modeme“, ki jo je napisal za prvomajsko številko socialdemokrat¬

skega lista Rdeči prapor v Trstu89 pod naslovom Ob odkritju Mickieivicze-

vega spomenika v Varšavi (pozneje objavljena v drugi izdaji Erotike, 1902).

Prvi verz se glasi:

Narod je mrtev.

Mrtvaški prt na njem leži,

■a tam pod prtom se pesmi glasijo

in rane globoko krvavijo

in ranjena srca čakajo.90

Pesem se nanaša na dejstvo, da so ruske oblasti tik pred odkritjem spo¬

menika Mickiewiczu v Varšavi ob stoletnici rojstva 25. 12. 1898, torej

24. decembra, obvestile odbor za postavitev spomenika, kateremu je stal na

čelu pisatelj Henrik Sienkievricz, da se mora odkriti spomenik brez najmanj¬

šega ,pompa‘, tiho, brez govorov, za katere je cenzura že dala dovoljenje,

predvsem pa zgodaj zjutraj, da ne bi motili — uličnega prometa.1

Tako je varšavski molk dobil svoji protestni pesniški odmev v slovenski

književnosti s pesmijo enega poznejših največjih slovenskih pisateljev, Iva¬

na Cankarja, glavnega predstavnika slovenske Moderne fin de siecla. Tistega

152



mojstra slovenske proze, ki je pozneje napisal na Mickievviczev verz „Domo-

vina, ti si kakor zdravje" posebno črtico91 in je v črtici Brez domu mislil,

spet nanj, ko je pisal o ,,sladko otožni ljubezni do svojih spominov, v tako-

lepem, mehkobnem in tako trpljenja polnem čustvu, ki ga je po vrednosti

opeval en sam poet: O domovina, ti si kakor zdravje!"92

Če danes prebiramo korespondenco teh glavnih pisateljev Modeme, ki

že prihaja na vpogled, vidimo., kakšno odkritje je Mickiewicz pomenil zanje,

prav nič manjše kakor za prve romantike, Prešerna, Čopa in Vraza. Murn,

subtilni impresionist, tesno naslonjen na folkloro ljudstva, je pisal prijate¬

lju Prijatelju: ,yčitam včasih Miokiewicza in se divim gigantski neobsežni

lepoti njegovi.93 Pesniku Župančiču je pisal leta 1900 še jasneje: „Zadnji.

čas se uglabljam nekoliko v Mickievvicza. Batinka, tukaj sem prišel do veli¬

kega spoznanja, kaj je samo pesniško in kaj je ustvarjajoče; kar je pri

drugih umetnost, je tukaj čustvo in najprvotnejša istinitost... Poljaki mu.

pravijo navadno — Prerok. Goetheja ne smatram več za prvega lirika. ..“94

Kot tak častilec Mickievvicza, katerega zbrana dela je imel pri sebi v izvir¬

niku, Dziady in Pana Tadeusza pa še v nemškem prevodu95, je kot prvi svoj

prevod iz tujih literatur prevel Mickievviczevo Odo na mladost.

To Mickievviczevo pesem mladine so za njim prevedli še Tine Debeljak,

in Dušan Ludvik. In kot smo prej ob Valjavca dali v primerjavo tri pre¬

vode, dajmo še .tu — prve začetne verze v izvirniku:

Mickiewicz :96

Bez sere, bez ducha! — to szkieletovv ludy!

Mtodošci, podaj mi skrzydla!

Niech nad martwym wzlec§ švviatem

w rajskg. dziedzin? uludy,

k§dy zapal zapal tworzy cudy,

novvošci potrzasa kvviatem

i obleka w nadzi zlote maluvvidla!

Murn-Aleksandrov : 9<1 ;

Brez src, brez uma — to so ogrodja.

Mladost, podaj mi krila,

naj nad mrtvim vzplavam svetom

tja, kjer duša poživi slobodja,

ustvarja čuda ogenj, poln razsodja,

kjer tla potresena so z zlatim cvetjem

in nad so nova oblačila.

Debeljak : 93

Brez src, brez duha! Ljudje-skeleti!

Mladost, podaj mi krila!

Nad mrtvim svetom duh moj vzleti

v rajske kraje iluzije:

navdušenje tam čuda odkrije,

obsiplje jih z novosti cveti,

odeva v upov zlata oblačila!

153



Ludvik

Brez src, brez duha! Ljudje-okostnjaki!

Mladost, podaj mi krila,

da vzplavam nad mrtvim svetom

v rajski kraj domišljije,

kjer vnema čudeže odkrije,

obsiplje z novosti cvetom,

oblači v upov zlata barvila!

Zanimiva bi bila morda primerjava teh prevodov z originalom in bi se

videlo, da je delal Muimu jezik težave (n. pr. Glaz — to je: kamen, prestav¬

lja s „steklo“, gotovo z ozirom m nemščino, itd.).

Kmalu nato pa je Murn napisal svojo izvirno pesem, zdravico na zadnji

dan leta 1900 Veselo, bratje, si zapojmo!, ki kaže v dikciji in v ideji vpliv

Ode na mladost. Poleg te je poslovenil tudi pesem Renegatlw>, ki je gotovo

boljši prevod kot prvi.

Murn, ta intimni pesnik slovenske pokrajine im čustva, brez dvoma

največji slovenskih lirikov in impresionistov, ki je ljubil Mickiewicza in ga

prevajal „v čustvu svoje zdrave življenjske odpornosti" 1 ** 1 , je tudi na smrtmi

postelji — kot vemo iz monografije dr. Silve Trdina — mislil na Mickie-

wicza, ko je poklanjal izvirnik Mickiewiczevih Dziadov II. del prof. Prija¬

telju, izvirnik Pana Tadeusza — obenem tudi nemški prevod — pa pesniku

Otonu Župančiču.11*2

Tako je Mickiewiez med slovensko Moderno zavzemal' odlično mesto vpli¬

va im kdo more tajiti, da Župančičeva Pesem mladine za Prešernovo stolet¬

nico ni nastala pod vplivom — Ode na mladost? Če ne besede, duh je v njej

isti, kot je navdajal Miekiewiczevo vilensko mladost. Da se je tudi Kette

navduševal in učil na Miekievdczu, priča Župančič84®, a Koblarjevih mono¬

grafij o njem nimam pri roki.

Z Moderno je dobil Mickievdcz pri nas zopet tak stik, kakor ga je imel

s Prešernom v Čopovem času.

83 Jože Debevec: Vzori in boji, 1918, 149. — 8 Prijatelj, Slodnjak v uvodu VII. —

84 Ob petdesetletnici (A. Komljanec), 10. — 84?1 Zgodovina slovenskega slovstva, Gorica

1946, 197. (Župančič v Mislih o Kettejevi poeziji, LZ 1900.) — 85 DS 1898, 636|7. - S sliko

Mickiewicza, ki je verjetno prva v slovenski publicistiki. — 86 Slovanski Svet (SS) 1899, 24.

— 87 Ljubljanski Zvon (LZ) 1898, 687192. — 88 Slovansky Ustav. A. Mickiewiczu, Praha

1934, 40. — 89 F. Dobrovoljc: Prvi natis Cankarjeve pesmi Svečanost v Varšavi, Novi svet

1949, 1188. — 90 Cankarjevi Zbrani spisi (Iz. Cankar) I, 46. — 91 Cankar: Domovina,

ti si kakor zdravje! Ta črtica je bila tiskana najprej v — hrvaščini v Hrvatskem dnevniku

v Sarajevu 30. 3. 1907, pozneje je bila prevedena tudi v poljščino (E. Mole). V slovenščini

tiskana v Cankarjevih spisih (B. Merhar) VI, 1953, 171. — 92 Ravnotam, VI, 161. —

93 Prijatelj: Izbrani eseji I, 531. — 94 Župančičev jubilejni zbornik, 36. — 95 Aleksan¬

drov: Pesmi in romance, 1903, XXXI. — 96 Dziela I, 102. — 97 Aleksandrov, ibid. XXXI.

— 98 Kitica M., 34. — 99 Novi svet 1948, III, 93. — 100 Aleksandrov, 1. c. Preveden je

*amo prvi del, drugega M. sam ni smatral za končanega ter ga ni tiskal za življenja. Na¬

haja se le v kritičnih izdajah. Tudi Debeljak ga ni prevel (Janičarski paša, 68). — 101 Sil¬

va Trdina: Murn-Aleksandrov (disertacija) 1933, LXXVII. — 102 Silva Trdina, 1. c.

154



V. DESETLETJE PRED PRVO SVETOVNO VOJNO.

PETDESETLETNICA SMRTI

(V. Mole, Terruovec, Lah)

Novo zanimanje za Mickiewicza je vzbudila proslava 50 letnice njegove

smrti, leta 1905. Revija Dom in svet je prinesla nekaj besed o njem1*®. Za Slo¬

vana104 pa je napisal dr. I. Lah primerjalno študijo: Pan Tadeusz - Jevgenij

Onjegim - Slavy dcera - Krst pri Saviču. V tej študiji je dr. Lah bolj kot oceno

podal le življenjepise teh največjih slovanskih pesnikov ter genezo njih ve-

ledel. Mickiewiczev Pan Tadeusz mu budi primer s Homerjevo Ilijado, je

„njegovo največje in najkrasnejše delo“ in končnia sodba mu izzveni v trditev,

da je Mickiewticz »Litve in slovanstva največji poet“.

V njej podaja kot prvi tudi prevod začetnih verzov iz Gospoda Tadeja:

Michiewicz : 105

Litwo! Ojczyzno moja! ty jesteš jak zdrowie;

Ile cig trzeba cenič, ten tylko sig dowie,

Kto cig stracil! Dziš pigknošč twsi w calej ozdobie

Widz§ i opisuj?, bo tgsknig po tobie.

Lah:

Litva, domovina, ti si kakor zdravje,

da te ceniti zna, te moral je izgubiti.

Lepoto tvojo v celi podobi vidim in opisujem

in toži se mi po tebi...

Dr. Gibnar je prevel tega leta neko krajšo Mickievviczevo prozo pod na¬

slovom Kdo je boljši?, katero je vzel iz francoščine (goitovo ti.z Mickievricze-

vih zadnjih žumalističnih let) 106.

Odslej so se množili prevodi in članki iz Mickievvieza in o njem. Leta

1907 'je tedanji krakovski visokošolec — poznejši profesor na Jagiellonski uni¬

verzi in član Poljske akademije znanosti in umetnosti v Krakovu — dr. Vo-

jeslav Mole napisal za visokošolsko glasilo Omladina članek o poljski knji¬

ževnosti im, obenem za informacijo o Mickiesviezu prevel tudi sonet Morska

tišina iz zbirke Krimskih sonetov ter začetek balade Lilija, ki se glasi:

Greh nečuven je storila,

moža svojega ubila.

Ubila, zagrebla v gaju

na potoka kraju.

Grob z lilijami zaseva,

zaseva, tako peva:

»Rasti, cvetje, visoko,

kot mož leži globoko;

kot mož leži globoko,

tak ti rasti visoko...“

V študiji sami pa imenuje Odo na mladost »marseljezo poljske mladine' 1 ,

Pana Tadeusfza »najboljši epos novejšega časa" in prevaja njega prvi verz:

»Litva, domovje moje, ti si kakor zdravje!" V celoti pa mu je Mickiewicz

»poet, prerok, največji pesnik slovanskega rodu."101 Vojeslav Mole je potem

za Ljubljanski zvon 1,911 prevel zopet Mickiewiczev sonet Gora Kikineis108 .

Ta dva prevoda sta užitna še sedaj in sem ju vzel v svojo antologijo Kitica

Mickiewiczevih leta 1943, da ju rešim pozabe.

155



Za katoliško revijo Leonove družbe Čas je napisal v tem času (1907)

Poljak Magiera Pregled poljske literature, kjer se je ozrl tudi na Mickie-

wicza.109

Neužitni in že tedaj neuporabni pa so bili prevodi iz Mickiewieza, ki jih

je v letih 1909 in 1910 dajal na svetlo vpokojeni vladni svetnik A. M. Temovec,

gotovo vse dozdaj najvnetejši prevajalec Mickiewicza. Leta 1909 je izdal v

Gorici pri Gabršču knjižni prevod celotnega epa Gražina110, kar bi bil lahko

velik kulturni dogodek, pa je bil od kritika dr. Glonarja odločno odklonjen111

zaradi 'slabega znanja slovenščine, koseskizmov in vrazovščine, ki so jih ti

prevodi polni. S tem prevodom kot prvim prevodom celotne velike Mickiewi-

czeve pesnitve bi se na tem mestu gotovo moral obširneje baviti, da bi na¬

tančneje ugotovil njene pozitivne in negativne lastnosti, pa ga nimam pri

roki. Za vzgled imam le izpis zadnjega verza, ki se pri Mickiewiczu glasi r

Mickieioiez : 112

Rzekl, biežy na stos, upada na zvlokach,

Ginie w plomieniach i dymu oblokach

Temovec ga prevaja:

To rekši v ogenj teče, plamen šviga,

v vesoljnost dušo mu iz prsij dviga.

Kakor v uvodu pravi Temovec sam, tudi s tem prevodom ni imel veli¬

kih utvar, kajti zapisal je: „Morda izpodbodem katerega pravih naših pes¬

nikov, da nam presadi na književno naše polje divno kako cvetico z bogate

in klasične poljske slOvstvenosti; s tem bo plačan ves moj trud, ki sem ga

imel z nevsakdanjem delcem."

Toda kljub negativnemu sprejemu prevoda Gražine je Ternovec takoj

drugo leto izdal v Trstu nove prevode iz Mickiewieza, namreč zanimivo an¬

tologijo iz svetovnega pesništva ali kakor je sam napisal, Venec povesti,

po raznih livadah spletel M. A. Temovec, častni grajanin bolzeški. Zdi se mi,

da — ne samo po jeziku, zmesi koseskizma in ilirščine, temveč tudi po tem,

da je dal motto zbirki znani verz Mickiewiezev „Miej serce y patrzaj w

serce" v originalu v poljščini, kakor ga je napisal tudi Vraz neki svoji pesmi

— navezuje zavestno na Vraza. Še celo, ker je v zbirki samih prevodov edino

prva pesem — Lovec — predelana Vrazova izvirna pesem. Tu so prevodi iz

Burnsa, Burgerja, Merimjšeja, Goetheja, Seidla, Heineja, Puškina, Fusinata,

iz čeških, bolgarskih in srbskih narodnih pesmi ter — največ iz Mickiewicza.

Šest pesmi: Svitežamka, Jugoviči, To ljubim, Ribica, Almazor in Povrat otca,

dočim imata po dva prevoda samo še Puškin in Heine. Daši so prevodi boljši

kot Gražina, je vendarle ves Venec neužiten zaradi pesniške okornosti ter

ilirske vrazovščine in nerazumljivosti. Ternovec sam je bil ponosen na to

„občeslovanščino“ ter jo zagovarja v posebnem slovarčku, ki ga dodaja kot

»Tolmač besed ne sploh znanih". Tako je Vrnitev očeta, ki' jo je svoj čas

prevel Vraz, pa se je baje izgubila, zdaj kot najdena v tem prevodu:

Pojdite, detca moja, v strmice,

k vitkemu pilju za mesto_

156



Zanimiv je prevod Jugovičev, ki je predelava Mickiewiczeve klasične

romance Trije Budrysi, lokalizirana v jugoslovanske razmere. Ker je prav

ta pesem znana mnogim slovenskim izobražencem, kajti nahajala se je v

poljskem izvirniku v Grafenauerjevih čitankah114 in ker je v mojem prevodu

tiskana v Kitici, naj jo tu navedem v Ternovčevem prevod®, ki nosi oznako

„poleg A. M. Mickiewicza“.

Še prej pa naj podam iste verze v Mickieviczevem izvirniku in poznej¬

šem Debeljakovem prevodu, da vidiimo, kako je Temovec vso pesem lokalizi¬

rali v naše kraje:

Mickiewicz: lls

Stary Budrys trzech synow, t§gich jak sam Litwinow,

Na dziedziniec przyzywa i rzecze:

“Wyprowadžcie rumaki i narz^džcie kulbaki,

A wyostrzcie i groty i miecze.

“Bo movviono mi w Wilnie, že otrabi^ niemylnie

Trzy wyprawy na šwiata trzy strony:

Olgierd ruskie posady, Skirgiell Lachy sasiady,

A ksiadz Kiejstut napadnie Teutony.”

Bo nad wszystkie ziem branki milsze Laszki kochanki,

Wesolutkie jak mlode koteczki,

Lice bielsze od mleka, z czarng. rz?s^ powieka,

Oczy blyszcz3 si§ jak dwie gwiazdeczki...

Stari Budrys tri sine kot sam hrabre Litvine

na dvorišče pokliče in, reče:

„Konjiče pripeljite in sedla nasadite,

zaostrite kopja in meče!

So mi v Vilmi govorili, da bodo odtrobili

na tri strani vojne pogone:

gre Olgried nad kozake, Skirgiell nad Poljake,

a žrec Kiejstut napade Tevtone..."

„Ker nobena jetnica ni tako mila ženica

kot Poljakinja, mucika v gnezdi,

Ima lice kot mleko, črnoresasto veko

a očesci žarita kot zvezdi.. .*

Temovčev celotni prevod se glasi (ponatiskujem ga zaradi zanimivosti):

Debeljak: 11 ^

Stari Jug tri sinove

V svoje dvore pozove,

Bojna troblja od Bosne

Krilate besede jim reče:

„Roke v zvez si podajte,

Čile vrance sedlajte,

Straši vrage ponosne:

Tri zbori gredo na tri Strane.

Miloš v Ogre te ljute,

Jaroš v Vlahe te krute

Zagrabite kopje in meče. a Srpoš v Slovence naj plane.

157



Vi ste čvrsti, ste zdravi,

Dedne, ratniške nravi,

Naj naši žive vas bogovi,

Letos čuval bona dvore,

Svoje vodite zbore

Vsakteri po drugem vetrovi.

Miloš s svojimi kmeti

Tja za Dravo poleti,

Pomandraj magjarske psebrate.

Tamkaj runa so skladi,

Zatih polni so gradi,

Odnesi jim zlate ornate.

Z vojsko Jaroš naj vpade

V divne Vlahov osade,

Kder morje popij a nam reke.

Zlatih več nego peska,

Sukna divnega leska,

Z brilanti tam najdeš obleke.

Srpoš, ti se odpravi

Gor po Vrbi, po Savi

K Slovencem, po zlate ne bredi;

Ali k sreči še veči

Ščiti njih so in meči,

Z odnukaj mi snaho privedi.

Bivši mladim človekom,

Z onih stran pred polvekom

Privedel sem devo za ženo;

Daši v grobu vže spava,

Duša k nji mi še plava,

Pred mano zmer lice je njeno!"

Rekši del na sinove

Svoje je blagoslove

In oni jezde so pobegli...

Mine leto in zima,

Sinov nima, jih nima,

Na bojih so .morda polegli?

V dir po snežnatem gazi

Jezdi perjanec v mrazi;

Kaj nosi pod plaščem iz boja?

„V plašči nosiš denarjev,

runa, plen od Magjarjev?“

„Ne, otče! Slovenka to moja!“

Jezdec drugi privrišče

S plenom v otca gradišče.

Kaj neki on nosi iz boja?

„V plašči nosiš cekinov,

Sukna, plen od Latinov?"

„Ne, otče! Slovenka to moja!"'

V svetu, kar je mladenek,

Lepših ni od Slovenk,

Divotne so mačice mlade;

Lic so belših od mleka,

Vitke kakor smereka,

Oči zavidljive so vade.

Tretji konjenik plane

S plenom v otčeve stane,

Kipi mu srce od radosti.

Komaj plen je pokazal,

Stari Jug je ukazali

Na svatbe tri vabiti gosti.

Po tej pesmi se lahko sodi na celotni prevod Gražine in tega Venca

povesti. Naj omenim še to, da je prevod iz Menimeeja ;,Drnitrij Aleksejev v

Benetkah" tista potvorjena srbska narodna pesem, ki jo je prevel tudi Mi-

ckievmez v poljščino.

Sta pia ti dve Temovčevi knjižici edini slovenski knjižni izdaji Miekie-

vuezevih prevodov do tedaj. Daši tudi ne edino Miekiemczevih prevodov,

kajti Gražina je izšla skupno š Puškinovimi Cigani, ostalih šest prevodov

pa v nekakšni majhni svetovni antologiji najlepših pesmi, kakor sta jo za¬

mislila Miklošič in Vraz v tridesetih letih prejšnjega stoletja Cvetlice z

verta izobraženega..., pa jo je skušal uresničiti Ternovec z Vrazovim mot-

tom s tem ponesrečenim cvetoberom zapoznelega ilirstva in romantičnega je¬

zikovnega „občeslovanstva“. Kritika na delce ni reagirala, vsaj tako ne,

da bi v nas vzbudila vtis. Saj ta knjižica ni bila doslej niti v evidenci „mi-

ckiewiczian“.

Toda Ternovec, kljub neuspehom, ni mogel še preko Mickiewieza. Kakor

sem zvedel po izdaji svoje Kitice Mickiewiczevih iz pisma, ki mi ga je pisal

158



Ternovčev sin11?, je M. A. Temovec preveli tudi celotnega Pcma Tadeusza,

katerega izdelan rokopis pa se je izgubil v času, ko je M. A. Temovec mo¬

ral v prvi svetovni vojni bežati pred Italijani iz Gorice (1915). Ker lahko

predpostavljamo, da je bil preveden v isti občeslovanski jezikovni mešanici,

me občutimo take škode, kakor bi jo sicer, dasi bi bilo samo po sebi zanimivo,

da bi imeli Slovenci celotnega Gospoda Tadeja — čeprav v dvomljivem pre¬

vodu. Pred prvo svetovno vojno so Slovenci pričakovali takega prevoda od

Vojeslava Moleta, ki ga pa ni podal (prevel je lepo Slowackega V Švici, itd.),,

dasi je Slovenčev kulturni urednik Lojze Golobiči 18 zapisal stavek: »Dve

desetletji za Maretičevim hrvatskim prevodom Gospoda Tadeja ga je poslo¬

venil umetnostni zgodovinar V. Mole.“ (če je Muretič izdal svoj »klasični

prevod*' leta 1893, bi potem Moletov .moral iziti nekako leta 1913, torej tik.

pred prvo vojno.) Na žalost to ne ustreza resnici, im še danes — po izgub¬

ljenem Ternovčevem prevodu — nimamo celotnega Rana Tadeusza v svo¬

jem jeziku.119

Sicer ,so bili v tem času desetletja pred prvo svetovno vojno (1914)

ozki stiki med Slovenci im Poljaki zlasti s katoliške strani, kjer politično

katoliško gibanje v Sloveniji ni .imelo vpliva samo na Šramkov pokret ma

Moravskem, temveč tudi na Adaimovvskega na poznanjisikem.1229 Slovenska ka¬

toliška akademska mladima je bila včlanjena v Slovanski zvezi katoliških aka¬

demikov in so bili ozki stiki med' njimi tako na Dunaju kakor tudi v Kra¬

kovu. Dr. Stele se je zelo aktivno udeleževal teh sestankov, pa tudi drugi.

V Krakovu pa je briljiral dr. Leopold Lena/rd, ki je tam celo doktoriral s

temo iz slovenske književnosti (Bohoričeve Zimske urice). Ta doba je dala.

več kulturno političnih zvez, presajala zlasti bogato poljsko prozo v sloven¬

ščino, o prevodih Mdckievvicza pa mi ni znano več. Magjerov prinos je že sad

tesnejših kulturnih stikov* s katoliške strani. Kakor vemo, je že dr. J. Krek.

bil častilec Mickievvicza in to prenašal mia svojo mladino, ki je bila tako vzgo¬

jena bolj v polonofilskem duhu kakor rusofilskem. Tega zadnjega pa je go¬

jila predvsem čehotfilska svobodomiselna mladina, Hribarjev«. Naj tu ome¬

nim, da je Hribar leta 1938 v svoji zbirki Prevodi iz Puškima prevel tudi

pesem Obrekovalcem Rusije in v komentarju omenil, da jio je Puškin napi¬

sal proti Mickiewiczu, ,,ki je več let živel v Rusiji, po izbruhu vstaje pa po¬

stal strasten sovražnik Rusije ter jo v prozi in pesništvu napadal"129. V

tej Puškinovi pesnitvi so verzi, ki so postali geslo te mladine in se v Klopči¬

čevem prevodu iz leta 1950 glase:

Kdo zmaga v .neenakem boju:

iskreni Rus? Naduti Leh?

Se reke mar zlijo slovanske v rusko morje?

Bo usahnilo mar? Zato gre v naših dneh!

Je Kremelj vam beseda prazna?

In Praga?... 120

»Naprednejša mladina" je bila vsa češko-rusofilska, zlasti Preporodov«, ki

so si postavljali revolucionarni program: preko jugoslovanstva zliti se v

Rusijo. Kakor sta si stala v prvi romantiki nasproti Kollar in Mickievvicz,

tako nekako sedaj Puškim in Mickieuiicz. Oba pesnika, giganta, revolucionar¬

ja, toda eden nasprotnik Rusije, drugi pevec njenega carskega imperializma,

in v takem vzdušju je nastala prva svetovna vojna. Zanimivo je pričevanje

159



Jusa Kozaka, Preporodovca, o literarnih debatah v strelskih jarkih, kot opi¬

suje tak pogovor v Blodnjah1^. Kozak sanja „na galicijski fronti o [Puškino¬

vem zlitju vseh slovanskih potokov v rusko reko“ kot ideala bodočnosti, z

njim pa govori Italijan Pietro, avstrijski vojak, iredentist: „Ti si zaljub¬

ljen v Ruse. Jaz se nisem nikoli mogel tako ogreti za Puškina... Ljubši mi

je JVlickiewicz. To ti je svoboden duh!... Njegovi verzi so ognjeni kristali.

In ta patos bolečine, ki jo premore malokateri zemljan. Poznaš Pana Ta-

-deusza? Sonete? Njegova ljubezen do domovine je grozna. Iz drugega sveta

izkuša iztrgati poroštvo zanjo in trpi potem še huje zaradi te vere. Car-

ducci, Marinetti sta veličastna revolucionarja, podirata svetove, a morda

imaš .prav, slovanske bolečine in njenih globin ne poznata. Pri obeh kar

:zveni, ritem je čudovit, a tam se odpirajo vulkani..." Res da to govori Ita¬

lijan, toda zdi se mi, da če bi posegel v debato med njima študent recimo

tedanjega katoliškega akademskega kroga, bi soglašal s Pietrom. Kajti vi¬

dim: v Pietrovih besedah je Mickievvicz revolucionar domovinske ljubezni,

grozne, metafizične, „s poroštvom iz drugega sveta", religiozne... v Koza¬

kovem pojmu je Puškin predstavnik Rusije, morja, v katerega se izgube

— slovanski niarodi, ki naj jih Rusija s svojo gospodovalno zemsko močjo

zaščiti in dvigne v svoje vsemočje. Mickievvicz je „obrekovalee Rusije". Pu¬

škin nje slavospevec! Kozak in Preporodovci so bili revolucionarji s pogle¬

dom na Beograd in s perspektivo še dlje — v Moskvo.

Revolucionarji Krekove smeri, častilci Mičkiewiczevi, pa so se usmerje-

vali k Beogradu z mislijo na pritegnitev Balkana k Zapadu, nekako v tem

smislu, kakor je govoril Krek velikemu poznavalcu Mickievvieza, byronizma in

ruskega mesijanizma, poljskemu učenjaku Marjanu Zdziechowskemu v Ljub¬

ljani: „Naloga nas Slovencev je nositi zapadno kulturo na Balkan.Ta pa

.je bila tista, kakor jo je Mickievvicz definiral v svojih Knjigah romanja:

»Civilizacija, vredna človeka, mora biti krščanska"" in kakor so si jo nje-

,gove legije 29. 3. 1848 dale v svoj statut kot točko 1: ,krščanski duh v

sveti rimski katoliški Cerkvi, očitovan s svobodnimi dejanji", ter kot točko 2:

»Božja beseda, razodeta v evangeliju, je domovinski in družbeni zakon naro-

dov"!22. To je tista zapadno evropska krščanska civilizacija, katere protago¬

nist je bil Mičkievvicz v borbi proti azijskemu ruskemu vzhodu. In Zdzie-

•chowski je odvrnil Kreku: „Kaj pa, če ona civilizacija z Balkana pride

sem?“i22».

Na to sem se spomnil, ko sem bral Kozakovo debato v strelskih jarkih

prve svetovne vojne in sem videl Mickievvicza v novi perspektivi: kakor svoj

<čas v razmerju Kolilar — Mickievvicz: panslavizem in slovanske avtonomije,

je zdaj nastajal problem: Puškin — Mickievvicz, za njim pa vse to, kar vi¬

dimo danes kot Zapad in Vzhod, in še določneje: Rim — Moskva...

Po svetovni vojni so tako „puškinovci“ kakor „mickiewiczevei“ vstopili

revolucionarno v Jugoslavijo, v času ko je Poljska uresničevala Mickiewi-

•czevo „novo vstajenje poljskega naroda" in s čudežem na Visli zajezila slo¬

vanske reke, da se že tedaj niso razlile v rusko morje, ki se je prav takrat

rdečilo s krvjo revolucije..., v tej pa se je carski imperializem prerajal v

svetovno komunistično mesijanstvo...

160



103 Dom in svet (DS) 1905, 768. — 104 Slovan 1904J5, 162. — 105 A. Mickiewicz: Pan

Tadeusz, Biblioteka Narodowa, Serja I, No 83, 7. — 106 Primorec 1905, št. 9-10 (citiram

po Bunčevi bibliografiji). — 107 Omladina 1906|7, 163. — 108 LZ 1911, 226. — 109 Cas. 1907,

306. — 110 G r a ž i n a. Historična pesem Adama Mickiewicza. Prevedel A. M. Ternovec.

Gorica 1909. Obenem z Gražino je v knjižici tudi prevod Puškinove pesnitve Cigani. —

111 Glonar, Slovan 190/9, 351 in LZ 1909, 635J6. — 112 Dziela II, 42. — 113 Venec

povesti. Po /raznih livadah spletel M. A. Ternovec, častni grajanin bolzeški. V Trstu 1910

leta. Tisk in naklada Tiskarne Dolenčeve (Fr. Poličevel). Str. 64. Na zadnjih platnicah je

pripomba: „Tem bukvicam nisem vrezal cene. Kdor jih pa dobi, naj blagovoli pokloniti po

svojih močeh primeren darek občestvu svetega Cirila in Metoda. V Trstu, na Matevževo

1910 leta. Pisec.” Iz tega sledi, da je knjiga izšla v redkih izvodih ter je zdaj gotovo rariteta.

Bunc je ne vodi v svoji bibliografiji. — 114 Grafenauer Ivan: Slovenska čitanka I, 268. —

115 Dziela I, 228. — 116 Kitice, 67. — 117 Pismo sem objavil takoj po prejemu (kmalu po

izidu Kitic, ki so izšle za velikonoč 1943) v Kulturnem obzorniku Slovenca, kateremu sem

bil tedaj urednik. Dneva/ priobčitve ta hip ne morem navesti. Kakor se medlo spominjam,

je tam tudi govor o tem, da je Ternovec prevel tudi Konrada Wallenroda. Ker se na

spomin ne morem zanesti, citiram pod črto. — 118 Slovenec 1934, 28. 6. — 119 Naj tu v

opombah navedem tudi to, kar sem omenil že v Kiticah (23): Peterlin Petruška, pesnik-

bohem te generacije, mi je pravil pred frančiškansko cerkvijo malo pred smrtjo, da je

prestavil za Matico Konrada Wallenroda in mi ga ponujal v pregled. France Vodnik je ob

Jastrunu hotel dobiti kakšno sled o tem, pa brezuspešno (Jastrun, opombe 503). — 120 Hribar

Ivan: Prevodi iz Puškina, Ljubljana 1938, 107. Klopčičev prevod pa je vzet iz A. S.

Puškin, Pesmi, Ljubljana 1950, 210. — 121 Juš Kozak: Blodnje, Ljubljana 1946, 111. —

122 Jastrun, 373. — 7 A. M. Ksiegi, 39. — 122a. Ta hip ne morem citirati tega mesta, ki

sem ga zasledil v nekem članku; Zdziechowskega in sem ga nekoč že nekje citiral (menim,

da v članku Slovenci in Poljaki pred desetletjem v Slovencu). Pa mi je živo v spominu.

Za informacijo teh zvez med Poljaki in katoliškimi Slovenci-Krekovci pred prvo svetovno

vojno, je dobro pogledati samo v Kollodziejczykovo Bibliografijo Slowianoznawstva 1911, str.

81-88. Na pr. A. L. Szymanski: Wsrod Slowencow. Szkize z zyeia wspolecznionich pobra-

tymczow. Warszawa 1908, strani 163, itd.

VI. V JUGOSLAVIJI

(Stele, Borko, Bunc, F. Vodnik, Debeljak)

Pi-vo desetletje svobodnega življenja v Jugoslaviji (od 1918 dalje) ni

prineslo novosti v mickievriczevski publicistiki, niti ne v prevajanju iz njega.

Toda ustanovitev slovenske univerze je pri slednjem slavistu že predpostav¬

ljala poznanje slovanskih literatur, vključno Mickievvicza. Po univerzitetnem

programu bi spadala poljska romantika v področje univ. prof. Kidriča, ki je

imel stolico za starejšo slovensko in starejšo slovansko književnost, vključno

romantiko. Toda spričo njegovega pionirskega dela na polju slovenske lite¬

rarne zgodovine se je nai slovansko oziral samo bolj okvirno, tako da mi

kakšno specialno predavanje o Mickiewiczu ni ostalo v spominu. Univ. prof.

Prijatelj pa je imel področje novejše slovenske in slovanske literature od

romantične dobe dalje ter je tako Mickievicz izpadel iz njegovega okvirja.

Toda ko je predaval o „Mladi Poljski", o moderni konca stoletja, je obenem

s katedre pribil, da je bil „Mickiewicz duševni heroj, narocbii vedež in pre-

rok“123.

Če ni prof. Prijatelj zapustil o Mickiewiczu takih literarnih portretov

kakor o Orzeszkovi, Konopnicki, Prusu, itd., je pa njegov delež pri propa¬

gandi znanja o Miekiewiczu v slovanski književnosti velik in izredno zaslužen:

iz vrste izključno njegovih učencev, ki jih je po osebnem dogovoru s p;ro-

161



fesorjem jagiellonske univerze, dr. K. Nitzchem ir Slovencem prof. Vojesla-

vom Moletom kot vodjima Slovanskega Instituta (iStudjum slowianske) poši¬

ljal nadaljevat slavistične študije v Krakov, so postali v drugem desetletju

nosilci Mickievriczeve tradicije med Slovenci: France Vodnik, Stanko Bunc„

Time Debeljak in deloma tudi Anton Slodnjak.

France Vodnik, pesnik in esejist, je že leta 1929 referiral iz Krakova,

o Bogovi „razzlatitvi pesnika" v Domu in svetu pod naslovom Literarna de¬

bata o Mickiewiczu?2A V tem precej obširnem pregledu je podal panoramo

problemov o Mickiewiczu, ki pri nas niso bili znani, pa so budili veliko zani¬

manje. Do takrat piač najbolj kritično prikazana pesnikova podoba.

Večjo razgibanost je prineslo leto 1934, leto stoletnice epa Pan Tadeusz.

Dnevno časopisje je prinašalo o njem sporočila, vzeta pač po drugih časni¬

karskih agencijah (Borko v Jutru 1. 3. in 12. 6. ter A. Golobič v 'Slovencu

28. 6.), tako o epu samem, o slavnostnem govoru Barthuja v Parizu, itd.

Toda revija Življenje in Svet, nekak kulturni dodatek dnevniku Jutro, je

celo številko 22. julija 1934 posvetila Mickieunczu. Uredil jo je večinoma prof.

Stanko Bunc. Bil je tu dober referat o Mickieuriczu, sestavljen po poljskih

virih, ter — kar daje tej številki največjo vrednost — pregled dosedaj tiska¬

nega gradiva o Mickiewiczu med Slovenci, prva bibliografija ,,mickiewiczian‘‘

med nami, ki jo je sestavil Stane Brune.

Toda tudi ta seznam je bil bolj slučajnosten kakor sistematski ter ga

je potrebno vedno znova dopolnjevati. Ta kratka bibliografija je v osnovi

pričujočega članka, dasi sem ga močno izpopolnil že v uvodu v Kitico Mi-

ckiewiczevih, še bolj pa s pričujočim pregledom. Stoletnico Pana Tadeusza

pa je proslavilo tudi Društvo prijateljev poljskega naroda v Ljubljani s

tem, da je imel prof. France Vodnik predavanje o Panu Tadeuszu (ki pa ni

bilo nikjer objavljeno), prof. Stele je prebral svoj prozni prevod Jankielor

vega koncerta (ki tudi ni bil objavljen). Ker Tine Debeljak ni bil pri tej

ljubljanski proslavi zaradi službenega bivanja v Črni gori, je poslal za re¬

vijo Dom in svet prevod v verzih prvega speva Gospoda Tadeja ter ga v

fragmentih priobčil s podnaslovom „za stoletnico epa“126. V isti številki

Doma in. sveta pa je urednik dr. Stele priobčil svoj esej Duhovna kultura so¬

dobne Poljske^«, kjer se je izrazil o poljski visoki romantiki, da jo je vo¬

dilo načelo „krepčanja diuš“, ter da je prav ta romantika z Mickiewiczem,

iSlovvackim in Krasinskim izkazala prvo službo domovini.

Ko se je Debeljak leta 1935 vrnil v Ljubljano in prevzel mesto kul¬

turnega urednika pri Slovencu, je takoj za materinski dan 25. marca 1935-

priobčil v njem Mickiewiczevo Himno na dan Marijinega Oznanjenja1^. p0.

tem pa ni bilo vidnejših omemb Mickievviczevih do leta 1939, ki je postalo

tragično leto v poljski zgodovini, leto nove delitve Poljske.

Med Slovenci so odjeknili ti dogodki na svojski način.

Dr. Rudolf Mole, predsednik Društva prijateljev poljskega naroda in

bivši častnik Pilsudskega, dr. Tine Debeljak, tajnik društva in bivši lektor

slovenskega jezika na jagiellonski univerzi v Krakovu, ter univ. prof. dr.

Franc Stele, tedaj honorarni poljski konzul v Ljubljani, so v največji na¬

glici sestavili kratko knjigo z naslovom Poljska1^s, ki naj informira Slo¬

vence o razvoju poljskega naroda, o njegovi zgodovini in kulturi ter sodobni

tragediji. Debeljak je tu priobčil popravljeni prevod Uvoda v Gospoda Tadeja,

dr. Stele pa je ponatisnil omenjeni svoj esej iz Doma in sveta. Kot v počasti-

162



tev junaške obrambe Varšave je Debeljak v Dom in svetu priobčil prevod

Ordonove redute.128 In z Renčem je klical po novih prevodih iz ^Danteja....

Mickiewdcza, Slowackega, da imenujemo samo te, is katerimi že davno nismo

imeli opravka"1288.

Še posebej se je spomnil žalostne usode Poljske, njene politične smrti, s

prevodom Slowackega pesnitve Oče okuženih188 m s študijo, v kateri omenja

tudi Mickievvicza v vrsti s Slovvackim ini Krasinskim kot „prvega največjega",

še posebej pa borbo za nadvlado duš v emigraciji imed Slowackim in Miekie-

wiczem. Na platnicah Dom in sveta v vabilu za naročbo v letu 1940 je na¬

znanjal prevod Mickiewiezevih Knjig naroda in romarstva poljskega kot

pesniško aktualnost spričo novega poljskega množičnega pobega čez meje.

Leto kasneje — 1940 —, ko so se že valile trume poljskih emigrantov preko

Ljubljane na Zahod, je prevel Wierzynskieya pesem na Miekiewiczev spo¬

menik v Parizu pod naslovom Seine (Pariz), srečanje že novega emigranta-

romarja z romarjem izpred stoletja, prevzemajočega pesniško nalogo, po¬

dobno oni Mickievvicza izpred sto let.131 Obenem je informiral Slovence o

začetkih nove poljske emigracijske književnosti, ko je izšla v Parizu prva

številka revije Wiadomosci polskie, omenjajoč članek K. Pruszynskega Knji¬

ževnost vojskujoče se armade; v njem ta kritik podaja prognoze nove emi¬

gracijske književnosti, ki naj se razvija drugače, kakor pa se je z Miekie-

wiczem1318.

Tako so Slovenci pospremili z Mickievviczevim imenom nove poljske emi¬

grante k samemu začetku novega literarnega ustvarjanja v tujini, tik pre¬

den je njih same v nastopnem letu 1941 zadela enaka usoda: propad države

in sovražnikova okupacija.

123 Prijatelj: Mlada Poljska. LZ 1923. — 124 DS 1929, 285. — 125 DS 1934, 473-480. —

126 DS 1934, 517. — 127 Slovenec, 1935, 25, 3. — 128 Ddbeljak-MoIeJStele: P o 1 j s k a - Njena

zgodovina in duh. V Ljubljani jeseni 1939. Strani 67. — 129 DS 1939, 546. — 129 a-DS 1939,

304. — 130 Slowacki - Oče okuženih, DS 1939, 216 s študijo, ki je izšla pod naslovom Dva

poljska kulturna jubileja: I. Slowacki, II. Matejko, DS 1939, 446, 512. Pozneje pa v posebni

bibliofilski izdaji, v opremi Bare Remčeve: Juljusz Slowacki: Oče okuženih, s študijo

o pesniku. V Ljubljani 1939. Založba Vera Remec. — 131 DS 1\940, 28 in 64. Iz najnovejše

poljske emigracijske lirike. — 181a. DS 1939, 318.

VII. MED OKUPACIJO

(Debeljak)

V knjigi o Adamu Mickiewiczra, ki jo je v raznih svetovnih jezikih izdal

UNESCO, da se ves svet spozna s tem velikim poljskim pesnikom in tako v

resnici postane „svetoven“, berem, da je „eden največji sodobnih čeških pes¬

nikov, A. Halas med drugo svetovno vojno v mrkem vzdušju nacistične oku¬

pacije nanovo prevel vsa glavna dela Mickietviczeva: Gražino, Dede, Konra¬

da Wallenroda, in le prezgodnja smrt mu je preprečila, da bi kronal svoje

delo z novim prevodom Pana Tadeusza"132.

Enako so tudi Slovaki v teh letih zlasti s pesnikom Žamovom segali

najraje po veledelih poljske poezije in izdajali med vojno v lepih izdajah

163



Krasinskega, Kasprowicza, Sienkiewicza... V poljski literaturi so iskali te¬

ga, kar so našli že predniki XIX. stoletja — kakor piše Radzimiecki: ^polj¬

ska literatura je stopala v roke slovaške inteligence kot opora, pomoč in

duhovno orodje v težkem položaju naroda, ko se je bilo treba bojevati za

pravico življenja, jezika in kulture. POljska romantična literatura... je bila

prevajana na slovaški jezik, v kolikor je dovoljevala narodna Kalvtarijtai

XIX. veka in je služila narodnjakom kot moralna podpora v situacijah, v

katerih se je narodni obstanek zdel1 skoraj brezupen... Narod poljski, sam

razdeljen na tri dele in sam doživljajoč resnični križev pot v svoji zgodovini,

je bil vendarle odkrivatelj duhovne sile, ki je ohranjevala pri življenju ne

samo Poljake, temveč tudi druge narode,“W

Podobno vlogo je poljski literaturi v tem času razpada politične Slove¬

nije namenil Debeljak tudi v slovenski književnosti. Poleg v pesnitvah ve¬

likih pesnikov preteklosti, Danteja, Puškina... je našel tega duha, ki naj

pomaga reševati slovenstvo v njega stiski, predvsem v trozvedju MicMetvicz,

Slovvacki, Krasinski ter v njih potomcu Kasprowiezu... Ti naj bi bili proti¬

utež „mrkemu času okupacije". Ko je leta 1,942 pisal za Dom im svet študi¬

jo o Bahčisarajškem vodometu, katerega je s prepesnitvijo prevoda umr¬

lega panslavista Ivana Hribarja pripravljal za tisk, je posebno poglavje po¬

svetil Mickiewiczu na Krimu in mu dodal prevoda dveh krimskih sonetov:

Bahčisaraj in Grob Potočke. V bibliofilski izdaji, ki je sledila za božič 1942,

je v lesorezni maniri podan tudi Mickievviczev portret Bare Remčeve. Tu je

govoril Mickievvicz še posredno ob Puškim133.

Toda že v prihodnjem letu 1943 maj bi spregovoril Slovencem v samo¬

stojni knjigi. Iz preddela za samostojno antologijo iz Mickiewicza je Debe¬

ljak priobčil na prvi strani novega letnika Doma in sveta Mickiewiczevo pe¬

sem Mojster mojstrov, namesto programa: religija, umetnost, slovanstvo, ki

ga sicer me bi smel izraziti v svobodni besedi; in pozneje še prevod Farygai34.

Za veliko noč 1943 pa je izšla antologija iz Miekiewieza z naslovom

Kitica Michiewiczevih, v bibliofilski izdaji s cinkorezi Bare Remčeve135 . S

tem šopkom pesmi naj bi zdaj Mickievvicz tudi Slovencem izpregovoril svojo

„duše okrepčujočo" besedo, ne da bi jo zatrla italijanska cenzura.

Ta knjiga pomeni doslej pri Slovencih največ prevodov iz Mickiewicza

im edino knjižno izdajo izključno njegovih del. In zaradi časa, v katerem je

izšla, zasluži malo več omembe.

Da bi ušel italijanski cenzuri in jo speljal na stranpota, govori Debe¬

ljak v uvodu najprej o Mickiewiczevem kultu v Italiji, nato pa o tradiciji

njegove pesmi pri Slovencih. V Mickie-vviczevem delu za Poljake 'je poudarjal

predvsem to, kar naj bi veljalo ta hip za Slovenci, n. pr.: „posbal je Mickie-

wicz slikar trpljenja in muk, ki jih preživlja njegov narod_, dal je po¬

gledati Poljakom in svetu v dantejevske globine peklenskih muk, ki jih trpi

nedolžno ubiti narod..., obenem pa kaže tudi optimistično podobo bodoče le¬

pote kraja, kjer je preživljal detinstvo in čaka samo nove Civitas Dei...“

Uvod je datiran namenoma in s posebnim poudarkom: „Na praznik Vsta-

jenja“...

Tako je že uvod pokazal na to, kar naj bralci vzemo iz antologije; Mi-

ckiewiczeva pesem pa naj bi še po svoje krepčala duha narodnega odjpora.

„Marseljeza mladine" Oda na mladost kliče iz knjige:

Le vkup, le vkup, drugovi mladi!

164



in naznanja:

že taja se ledena gora...

Pozdravljena, svabode zora!

Rešenja sonce naj sledi ti!

V knjigi je pesem Poljski materi, prav tista, ki je že Vrazu navdihnila

pesem o izbiri smrti pred izdajo; zdaj je slovenskim materam govorila:

vohun neznani ga izval bo na poprišče,

krivoprisežni sod z njim boj bo vodil,

kotlina skrita njemu bo bojišče,

a sam sovrag mu bo pravico sodil...

štrlele bodo vislice do oblakov...

Te verze je zdaj pel Mickiewicz, medtem ko so padali slovenski talci

od okupatorjev v gramoznih jamah in viseli .na kandelabrih... Tu je Atkova

vrnitev, tiskana spet v časih goščarskih napadov na mirne potnike v opo¬

zorilo na usmiljenje do bližnjega... Tu je Renegat, ki ga je prevel že Murn,

pa je tu spričo ozira na cenzorja (Urbanec — Urbani!) dobil naslov Janičar¬

ski paša, izdajalec naroda, paša okupatorju... Tu Ordonova veduta, znova

ovekovečen odpor Varšave iz leta 1939 proti Nemcem... Te izrazito k na¬

rodnemu odporu za naš čas namenjene pesmi, so dopolnjevale nato religiozne

(Mojster mojstrov, Himna na dan Marijinega Oznanjenja), nato ljubezenske

(DO..., Dobro jutro, Dober večer, Lahko moč... Negotovost — tista, ki je

bila peta v poljščini na prvih dveh slovenskih čitalniških prireditvah pred

sto leti), sonet Resignacija, ki ga je v nemščino prevel Prešeren... Nekaj

Krimskih sonetov (dva v Moletovem prevodu), Trije Budrrysi in Farys kot

zgled najlepših romanc im njegove najljubše pesmi. Nato so sledili fragmenti

iz Gospoda Tadeja : Uvodne kitice (zdaj že tretjič tiskane z nekaj spremem¬

bami) iz I. knjige Grof sreča Zoško in v celoti tretja knjiga Ljubimkovamje

ter fragment iz Epiloga Na pariškem tlaku... kot pesem tistih, ki jim bo

postati begunec... kot je zdaj spet toliko Poljakov... katerim je od domo¬

vine ostal siamo še spomin... kraj. detdnstva... Jasno je, da je tudi ta odlo¬

mek bil preveden v mislih na toliko — beguncev pred fašistično nacističnimi

nasilnimi izseljevalci in pred komunističnimi preganjalci, resničnimi „Mos-

kali“...

Tako je iz te antologije govoril zdaj Mickiewicz slovenskemu narodu,

kakor prej poljskemu in slovaškemu in še komu v času delitev in okupacij

in je res zanimiv slučaj, da so se k njemu in. k poljski romantiki v isti čas

z nami zatekali tudi Čehi in Slovaki... kot da smo čutili vsi, kje so duhovne

vrednote za ,,krepčilo" obupane duše...

Ti resnično bibliofilski izdaji v dveh umetniških tehnikah Bare Remče-

ve: s tiskanimi cinkorezi ter na roko odtisnjenimi ujedankami (10 izvodov)

sta gotovo lep plod slovenskih stikov z Mickiewiczem.

Ocene te knjige so odkrivale pomembnost dela. Borko jo je naznanil v

Jutru136 poudarjajoč, da je „s to knjigo bila vsaj delno popravljena za Mi-

ckiewicza in poljsko poezijo krivična ravnodušnost v naši prevodni litera¬

turi". Označuje pesmi „kra!jia poljskih pesnikov" ter zaključuje: „Po Debe-

Ijakovih odlomkih smemo sklepati, da bo bodoči celotni slovenski Gospod Ta-

165



dej več kakor samo prevod: da utegne biti eno izmed tvornih pesniških de¬

janj izrednega značaja in pomena. Upam, da ni treba prevajalca opogumiti

k nadaljnemu delu do us-pešne dovršitve ; je to nalaga, ki je vredna truda

in pesniškega stvarjalnega napora, zakaj prav tu velja Crocejeva: Prevajati

pesmi — ustvarjati novo pesniško delo. Debeljaka usposabljajo za tako težko in

odgovorno delo izrazite pesniške sposobnosti, predvsem njegov čut za lepoto

in ubranost vezane besede, njegovo bogato pesniško besedišče in izrazje, ne-

prisiljenost in lahkota, s katero oblikuje verze ter ne v zadnji meri — nje¬

govo spoštovanje do izvirnega teksta, najsi se oblikovno ne drži naj strožjih

pravil, kar pa je v največjem primeru samo koristno slovenskemu stihu.“

Najstrožji kritik „polonic“ med Slovenci, prevajalec Reymontovih Kme¬

tov dr. J. A. Glonar, ki je tako odločno odklonil Ternovčeve Mickiewiczeve

prevode, je ob tej priliki za Dom in svet napisal izčrpno oceno (5 strani).

V njej je omenil vsa slabše razumljiva ali celo, po njegovem, napačno preve¬

dena mesta (Resignacija), ter se zlasti ustavil ob vprašanju metrike, ki je

Debeljaka pri prevajanju Pana Tadeusza najbolj mučila. (Na nekaj teh očit¬

kov je Debeljak takoj v nadaljevanju kritike odgovoril in se zahvalil za

pomoč.) Tudi Glonar je zaključil oceno: „Time Debeljak je danes — po vsem,

kar je pokazal doslej — edini, od katerega lahko pričakujemo, če že ne vsega

Mickiewicza, pa vsaj celotnega Gospoda Tadeja. Samo: nonnum primatur in

annum! Vse opazke tukaj ,so nasvet na njegovo težko, toda zaslužno pot, ki

kaže že toliko lepih uspehov. Ubi plura nitent! nekaj madežev — saj jih

ima še sonce — ne more vzeti cene celotnemu opravljenemu delu."137

Rimski univerzitetni profesor E. Darniiami je napisal obširno oceno v

L’Europa Orientale, kjer se bavi s prevodi in opremo. O prevodih med dru¬

gim pravi, da „so potrdilo slovenske knjižne umetnosti in kulture, ki ga uži¬

vajo med Slovenci veliki predstavniki slovanskih književnosti, ki jih Slovenci

doživljajo, bero in ljubijo ravno tako, kakor svoje lastne pesnike..." Nato

kot slavist in polon-ist vrednoti prevod. O celotni izdaji pa pravi: „že samo

dejstvo, da si tako majhen narod, kakoir so Slovenci, lahko dovoli luksus

take izdaje, je eden izmed tolikih dokazov njihove visoke kulturne stopnje,

ki daje pravico Slovencem, -spadajočim po številu med najmamjše slovanske

narode, biti med prvimi pri manifestaciji duha in kulture.“138

Prav to zadnje smatram za velik uspeh knjige, izdane pod okupatorjem

Italijanom: ne samo, da je vsebina knjige pomagala krepiti odpor proti na¬

silju okupatorja in jačila domoljubje, temveč je na drugi strani prom oku¬

patorju pričala o visoki kulturi naroda, hi ga ne bo mogoče kulturno izmaro-

diti in uničiti... Zdaj po smrti prof. Damianijia, mu za te besede izražam

hvalo in spoštovanje, da jih je napisal v času našega največjega poniževanja

od stnani njegovih sonarodnjakov...

Debeljak po tem ni več tiskal ničesar o Mickievuczu, le kozerijo Pu¬

škin - Michietvicz, Balzac in Rzeunoski1^, o medsebojnih zvezah med njimi v

ljubezni do Rzevruskih, o Sobanjiski, ljubici Puškinovi in Miekiewiczevi ter

svakinji Balzacovi...

Pan Tadeusza pa je nadaljeval in s štirimi prevedenimi spevi se je umak¬

nil v — emigracijo, kjer je delo zastalo v nerešeni problematiki metrike** in

brezupa na možnost izdanja...

* * Metrični princip pisanja verzov po kvantiteti zloga je največja ovira mo¬

jemu prevajanju Pana Tadeusza, problem, ki ga nisem rešil ne jaz za Slovence, kakor ne

166



TVlaretie za Hrvate, Krasnohorska za Čehe ali Horal za Slovake, pa morda za Nemce Lipi-

ner. Mickiewicz uporablja svobodni trinajsterec, aleksandrinec; toda — po Pigoniu (Bibl.

Narodowa 1929, No. 8, Serie I., stran 143, v opombi k verzu III. knjige 324) — je „povsod

—• razen izjeme omenjenega verza — ohranil cezura po sedmem ženskem zlogu...*' To pa

je običajna heksameterska cezura. Hotel sem jo ohraniti tudi jaz, pa mi je pri tem aleksan¬

drinec sam po sebi — po slovenskem akcentnem principu — prešel mimogrede skrivaj v

“heksameter, katerega sem nato poskušal napraviti svobodnejšega v prvem delu. Pri tem

seveda je postal moj{ prevod preveč metrično uniformiran, kar je prav v nasprotju z Mi-

ckiewiczem, pa tudi s Čopovim spoznanjem in odobravanjem svobodnega aleksandrinca. Glo-

nar je v svoji oceni mojih Kitic na to, kar sem že sam v opombi nstf str. 134 potožil in

skušal opravičiti, še posebej pokazal, želeč si svoboden verz v Lipinerjevem smislu. Da pa

je Lipiner dosegel to svobodo verza, je razbil cezuro, namesto izključno ženskih rim upo¬

rabljal tudi moške ter svobodo metra uniformiral na drug način: skozi ves prevod je

ohranil akcentni sistem šestih naglasov, dočim se v izvirniku menjavajo (4 ali 5 akcentnih

poudarkov pri natančno štetih 13 zlogih). Da je rešil vsaj malo svobode prostemu ritmu,

je razbil notranji kanon dosledne cezure ter si dovolil več ne-mickiewiczevskih svoboščin.

Drugi prevajalci v slovanske jezike, kakor Krasnohorska ali Horal, so si ustvarili svoj

vzorec, kakor sem ga v Opombah v Kitice podal, Maretič (Matica Hrvatska 1893) n. pr.

dosledno uporablja ritem —.—.-—..||—•.—.—., ki tudi ni mickiewiczevski ritem, pa je

-vendar njegov prevod dobil v najnovejši izdaji jubilejnih razprav ob stoletnici M.

smrti, izdanih pri UNESCO za ves svet, oznako “klasičen prevod" (str. 254 francoske iz¬

daje), dočim je Lipinerjev (iz 1. 1883 )j dobil samo oznako „remarquable“ (pomemben; str.

"251). Čutim pa, da nisem rešil tega prehoda iz kvantitetnega merjenja zlogov v naš akcent¬

ni sistem: kar je poljskemu jeziku nujnost, to je nam nasilno, tuje — in kakor je Mickie-

wicz grešil, ko je hotel uvajati heksameter v poezijo, kateri ne prija, jaz tega greha nisem

napravil, ko sem kvantitetni princip, ki je nam tuj, zamenjal za akcentnega, ki je nam po

Čopovi teoriji in Prešernovi praksi že ustaljen kot nujen. Vendarle je tudi zame še problem

odprt in pri morebitnem nadaljevanju prevoda bi si hotel ohraniti več svobode, uporabljati

nekak prosti ritem, vendar po možnosti s cezuro, preštevajoč zloge, ne akcente, kakor dela

pri novih prevodih Dušan Ludvik, in to z uspehom, kolikor morem soditi (Novi svet 1949).

132 A. Mickiewicz, UNESCO, 1955, 156. — 133 PuŠkin-Hribar-Debeljak-Remec: Bahčisa-

rajski vodomet. Ljubljana 1942. Bibliofilska izdaja. Ponatis iz DS 194. 2: Pesniški

Krim. — 134 DS 1943, 1 in 123. — 135 Tine Debeljak-Bara Remec: Kitica Mickpie-

-wiczevih. Ljubljana, za velikonoč 1943. Založila Vera Remec. Izšla je v 350 izvodih ter

v 10 izvodih s 7 ročno odtisnjenimi ujedankami. Strani 135. — 136 Jutro 12. 6. 1953. — 137 DS

1943, 135-140. Istotam, Debeljakova replika. — 138 L’l2uropa Orientale (julij-oktober, 1943).

Urednika Amadeo Giannini in Lo Gatto. Gl. poročilo v Slovencu 29. 8. 1943. — 139 Obisk 1944.

VIII. V EMIGRACIJI

(Debeljak, Bara Remec)

Z desettisoči Slovencev, ki so se umaknili komunizmu v tujino, je šlo

budi Miekiewiczevo ime. Ne izgnanci, ne potepuhi — .postali smo „romarji“ v

tem smislu, kakor je Mickiewicz pojmoval emigracijo: da :se povrne kdaj v

sveto deželo svobodne domovine... 7 Debeljak je čez Ljubelj nesel v svoji ro¬

marski bisagi štiri speve Gospoda Tadeja, nato preko tirolskih gora, v be¬

gunska taborišča in v Rimi. Od tam je 1. 1946 poslal za ciklostilsko „tiskano“

begunska revijo Svet in dom, ki jo je v SendigaHiji urejal dr. J. Krivec, v

„ponatis“ Ordonovo reduto in Epilog iz Gospoda Tadeja (poleg poljskih pesmi

drugih avtorjev) ter dva nova prevoda, napravljena v Rimu, odlomka iz Go¬

spoda Tadeja: Litvanski pragozdi in Jamkieldv koncert, dva najbolj znana

odlomka iz velikega epa140 . Navezal je stike s poljskimi kulturnimi delavci iz

Andersove armade ter je za njih glavni tednik Orzel Bialy ter mesečnik Na

167



szlaku kresowej napisal v poljščini nekaj člankov, ki imajo zvezo z Mickiewi-

ozem. Tako je Na szlaku Kresowej priobčil1 pod šifro dr. M. K. sestavek

Poljska poezija v slovenski literaturi141, kjer je v kratkem podan razvoj pre¬

vajanja Mickiewiczevih pesmi v slovenščino. Za isto revijo pa je Antoni Kie-

rynski napisal intervju z akademsko slikarico Baro Remec in ga priobčil pod

naslovom Slovenska ilustratorka poljske literature142, kjer je poleg avtoportre¬

ta, ilustracije k Wittlinovi Stabat mater in .pripravljene a neizdane Debelja-

kove zbirke medvojne poljske lirike Žalost zmagoslavja ponatisnjena tudi

ilustracija k Ordonovi reduti iz Kitice Miickievdczevih. Ponatis druge ilustra¬

cije iz Kitice je nato sledil še v Belem Orlu ob članku Jana Bielatovvicza: Go¬

spod Tadej — vojak Dabrowskiego143 in sicer Grof sreča Zoško; tretja ilustra¬

cija iz Kitic — Grof riše Telimeno — pa je izšla v reviji Prostovoljka, ob

članku G. Herling-Grudzinskega Obrambo Telimene144. čisto novo perorisbo

pa je napravila Bara Remec na Mickiewiczevo Wajdelotovo povest iz Konra¬

da Wallenroda za Belega Orla ob članku G. Herling-Grudzinskega Pyrhova

zmaga wallenrodizma145.

Tako je v letu 1945/46 med IPtoljaki v Italiji imela velik odjek grafična

umetnost Bare Remec na Mickiewiczevo snov, Debeljakova poljska publicistika,

na Slovence v taborišču pa novi prevodi.

140 Svet in dom, september 1946, 9-11. — 141 Poezja polska w slowenskiej literaturze; Na

szlaku kresowej, 1945, No. 7[25. — 142 Slowenska ilustratorka polskiej literatury; Na szlaku

kresowej 1946, 81. — 143 Orzel bialy V. 43|178. — 144 Ochotniczka 1945, 20. — 145 Orzel

bialy V, 431178.

IX. V DOMOVINI PO VOJNI

Ludvik, Borko, Vodnik, Vdove

V povojni Jugoslaviji je nad Mickiewiczem zmagal Puškin: slovenski po¬

tok se je zlil v rusko morje „ljudske demokracije". Do 80% vseh knjig je prva

leta bilo prevajanih iz ruščine in Puškin je postal deležen zbranih del v slo¬

venščini (Zbrano delo A. S. {Puškina v šestih knjigah; uredil Mile Klopčič).

Za Mickiewicza ni ostalo mnogo zanimanja do leta 1048, leta „na prelomu"

nove Jugoslavije. Tedaj se je bivši dominsvetovec Dušan Ludvik lotil znova

prevajanja Mickiewicza in sicer Odo na mladost1^, revolucionarno klasicistično

pesem vilenskega mladega pesnika, ki ustreza novemu duhu „prevrata vseh

vrednot" v Sloveniji. Zgled tega novega tretjega prevoda v slovenščino smo

podali pri Murnovem prevodu. Takoj drugo leto pa je D. Ludvik napravil veli¬

ko delo v prevajanju Mickiewicza: prevel 'je celotnih 18 Krimskih sonetov147

ter s tem izpolnil veliko vrzel v naši prevodni književnosti pesniških veledel,

kajti prav Krimski soneti so umetniško eno najlepših Miskiewiczevih del', ki

so dobili že zgodaj svetovno slavo ter so sprejeti odlomki tudi v antologije

svetovne lirike. Poljski politični problem drugih njegovih veledel je oviral

pravo razumevanje sveta za njihovo lepoto, dočim so Krimski soneti s svojo

plastično impresijo ter miselno poantiranostjo hitro osvojili svet, najprej

ruskega (Kozlow). Zdaj jih imamo po Ludvikovi zaslugi v celoti v slovenšči¬

ni, dočim smo prej imeli le posamezne v prevodih Valjavca, Moleta in Debe¬

ljaka. Ludvikov prevod Morske tišine smo že primerjali z ostalimi prevodi

ob Valjavčevem prevodu, tu naj podamo zdaj prvi sonet Akermarvske stepe,

v vseh doslej znanih prevodih ob izvirniku.

168



Mickiewicz : 148

Wplyn^lem na suchego przestwor oceanu,

Woz nurza siig w zielonošc i jak lodka brodzi,

Šrod fali l^k szumi^cyeh, šrod kwiatow powodzi,

Omijam koralowe ostrowy burzanu.

Juž mrok zapada, nigdzie drogi ni kurhanu,

Patrz? w niebo, gwiazd szukam, przewodniczek iodzi;

Tam zdala blyszczy oblok — tam jutrzenka -vvschodzi;

To biyszczy Dniestr, to weszla lampa Akermanu.

Stojmy! — jak cicho! — slyszg ci^gn^ce žurawie,

Ktorych by nie došcigiy žrenice sokola;

S!ysz<j k§dy sig motyl kolysa na trawie,

K§dy wq.ž šliskg. piersi^ dotyka si§ ziola.

W takiej ciszy — tak ucho natezam ciekawie,

Že slyszalbym glos z Litwy. — Jedžmy, nikt nie wolaI

Ludvik :

Zaplul sem v prostranost suhega oceana;

voz se pogreza v zelenje, kot čoln v njem brodi,

v valovju šumnih lok, v poplavi cvetja vodi

pot me mimo koralnih otokov buržana.

Že pada mrak; nikjer ni poti tne kurgana;

gledam v nebo, iščem zvezde — ladij vodnice.

Se v dalji blešči oblak? Je tam vzhod danice?

To Dnjester blešči se, vzhaja luč Akermana.

IPostojmo! —Vse tiho!— Slišim: lete žerjavi —

ne da bi jih spazil sokola pogled zaostreni —

slišim, kje lahno se ziblje metulj na travi,

kje s sluzasto grudjo gad tiplje trs zeleni.

V tišino tenko poslušam, da ujel v daljini

bi glas iz Litve. — Nihče ne kliče — poženi!

Valjavec :149

Na suhega širjavo splavam oceana,

Moj voz se vdira, vgreza vse ga zelenjava;

Ko čoln po valji loke, rožnem morju plava,

Koralnih se otokov varujem burjana.

Že mrak zapada; ni ne ceste ne kurgana,

V nebo zrem k zvezdam, ker so ladij vodba prava;

Oblaka ali danice tam li je bliščava?

Blišči se Dnester, vstala luč je Akermana.

Stoj, kako tiho! slišim lete žerjavi,

Do fcterih sokolov vid se javaljne premiče,

In slišim ko metulj se zibelčka na travi.

Ko gladka kača s prsi zeli ise dotiče,

Tak tiho! Kak natezam tenki sluh zvedavi,

Da slišal glas bi z Litve, — hajd, nikdo ne kliče.

169



Debeljak : 160

Zaplaval sem v suhega oceana planjave,

voz v bilj se potaplja, kot ladja reže valovja

šumečih poljan in bujno povodenj cvetovja,

bežim mimo rdečih otokov visoke trave.

Že pada mrak, nikjer ni poti ne vzpenjave,

gledam v nebo, iščoč zvezde — vodnice brodovja.

Danica vzhaja? Svetle se obzorju robovja —

to Dnjester blešči se, luč Akermana iz daljave.

Postojmo! — Tišiina... Nekje nad mano v višavi —

še sokoljim očem zakrita — se jata žerjavov porniče;

slišim, kako se metulj nalahno ziblje na travi.

Nekje se kača s sluzasto grudjo zelenja dotiče.

V taki tišini — napenjam svoj sluh zvedavi,

da ujel bi glas iz Litve... Pojdimo! Nihče me ne kliče!

Velika zanimivost Ludvikovih prevodov je v njegovi metriki. Daši smo

tudi drugi prevajalci ohranjevali prosti ritem Mickiewiczevega verza, je

Ludvik šel nazaj na — štetje stopic ter tako prepel sonete v trinajstercih,

'v trinajstzložnih prostih verzih. To je prednost in novost Ludvikovega pre¬

voda, poleg tega, da je dal Slovencem celoten prevod teh liričnih biserov

Mickiewiczeve poezije. Opremil jih je tudi z literarnimi opombami, v kolikor

so potrebne. Za naš sonet n. pr.: „ ,Bužan'-grmičje , visoka trava, ki cvete

poleti krvavordeče in daje stepi prijetno mnogoličnost. — ,Kurgani‘ so sko¬

raj okrogla, včasih precej visoka grobišča v stepah Volhinije, Ukrajine...

,Ladij vodnice', t. j. mali voz s severnico..." itd.

V istem letniku Novega sveta je Dušan Ludvik prevel še nekaj Miekie-

"vvSczevih pesmi: eno najlepših njegovih pesmi Nad vodo širno151 , istotam

sonet Njemtm ter — v drugič v slovenščino — sonet Resignacija, katerega

sem ponatisnil ob IFrešennovem nemškem prevodu.

S temi prevodi se Ludvik vstavlja v vrsto naših najvidnejših preva¬

jalcev iz poljske poezije in Mickiewicza še posebej.

Nastali so ti prevodi — kot se zdi — pod vtisom stopetdesetletnice roj¬

stva pesnikovega, kajti istočasno je za revijo Novi svet napisal esej Mickie-

vviczu Božidar Borko152, naslanjajoč se predvsem na Jastruinov roman, ki je

tedaj leta 1948 izšel in dobil kmalu nato nagrado časopisa Odrodzienie, in

pozneje tudi glavno državno literarno nagrado poljske ljudske demokratske

republike. Še bolj kot na Jastrunov roman pa se je naslanjal na študijo o

Mickiewiczu, ki jo je napisal s stališča marksistične dialektike Henrik Szy-

per leta 1947. V tem članku Borko obravnava Mickiewicza v smislu Luna-

čarskega, da spada v vrsto ..svetovnih klasikov — pemikov-revolucionarjev“.

„Treba je —pravi Borko— izmeriti pot, na kateri je pisal ta veliki umetnik,

pčvi demokratični pesmk svojega naroda in eden izmed znanilcev neizpros¬

nega boja slovanskih narodov za svobodo in za družbeni napredek vsega člo¬

veštva." Zdi se mi, da podaja v tem merjenju take poti le izsledke Szjrper-

170



jeve, katerih rezultat je sicer, da je Mickiewicz »vzlic simpatijam do socia¬

lizma ostal zmerom z eno nogo v starem svetu in si je s tančico romantike

do zadnjega zakrival pogled na stvarnost" — „toda vzlie vsem svojim pro¬

tislovjem je podpiral novo vero v progres, v družbeno preobrazbo, v zdrave

sile ljudskih množic". Tako je Mickiewicz, ta tako religiozni, mistična, proti-

carski, toda vedno etični revolucionar postal ob Borku »najboljši temelj, na

katerem prerojeni demokratični narodi iz svoje preteklosti grade novo, socia¬

listično kulturo". Na koncu Borko z eno stranjo primerja Prešerna z Mi-

ckievviczem, v tem pogledu namreč, kako oba vršita isto socialno funkcijo

med svojima narodoma, postajajoča »temelj za zmagovito pot k socializmu.

V tem razvoju in razmahu (povojnem namreč, moja opomba) mladih ljud¬

skih sil sta se srečali dve veliki imeni, dva narodna genija iz preteklosti."

Tako je Borko prvi posredoval novo socialistično, dialektično pojmova¬

nje Mickiewicza, kakor velja zdaj m oficielno poljsko javnost, in je izraženo

v omenjeni Szyperjevi študiji ter literarno obdelano v življenjepisu, ki ga

je v obliki romana napisal Mieczyislaw Jastrun155.

Tega pa je na predlog prof. Slodnjaka dobil od strani Slovenske Matice

v prevod prof. France Vodnik. Ta roman predstavlja gotovo nova pota v

poznavanju Mickiewiczeve življenjske poti, ne moremo pa tu ugotavljati,

v koliko ustreza resnici. Vodnik, ki je delo prevel, je napisal par besed154

ob njega izidu in tu poudarja, da je »bistvena značilnost Jastrunovega dela

poudarek dejavnosti v areni življenja in ta aktualni poudarek mu je narekcr

vala predvsem sodobna poljska aktualnost". Ogromno delo (528 strani) je

Vodnik lepo prevel ter ga od svoje strani tudi potrebno komentiral, „dasi

se mu zdi skoraj potrebno, da ima bralec pri roki Puškinove Pesmi v prevodu

M. Klopčiča in .Kitico Mickievviczevih v prevodu T. Debeljaka, pa tudi osta¬

le prevode iz del obeh pesnikov, v kolikor jih premoremo. Žal nimamo še

prevedenih dovolj Mickiewiczevih del."

Da je mogel izpolniti vrzeli pri citiranju mnogih mest v romanu, ki

jih v verzih citira Jastrun, je dotične citate vzel iz doslej1 prevedenega, če¬

sar pa ni imel, je dal prevesti pesniku J. TJdomču, ki je za ta prevod prevel

odlomke oz. citate iz naslednjih Mickiewiczevih pesmi: Dama (!Warcaby, str.

'77), Razum in vera (str. 208), Videl sem Evo (str. 301) in Doma žele (str.

301), Pritekle solze (str. 278) in Odlomek iz IVallenfoda. Za zgled preva¬

janja vzemimo ta zadnji prevod.

Miczkieivicz : 155

Tylko gal^zka litewskiego chmielu,

Wdzigkami pruskiej topoli necona,

Pn§c si§ po wierzbach i po wodnym zielu,

Šmiate, jak dwaniej, wyciaga ramiona

I rzek§ krašnym przeskakuj^c iviankiem,

Na obcym brzegu l^czy si§ z kochankiem.

Tylko shnviki kowienskiej d?browy

Z braci? swoimi zapuszanskiej gory

Wiod§, jak dawniej, litewskie rozmowy

Lub, swobodnymi wymkngwszy si§ piory,

Lataj§ w gošči na spolne ostrowy.

171



Udovč:

Iz litovskega hmelja se mladika,

ki pruskega topola čar jo vleče,

po vrbah, trsju vpije, tlom odmika,

roke ko prej steguje hrepeneče,

čez reko v vencu na obrežje tuje

se vzboči, tam se z ljubim poljubuje.

Le slavčki v gaju kovenskem drobijo,

na goro zapuščansko govorijo,

ali svobodno šinejo v višavo,

na skupni otok v goste poletijo.

Odlomke iz teh pesimi je prispeval Udovč r_a način, kakor je svoj čas

Mole citiral Lilijo.

Pri nekaterih prevodih odlomkov pa ni naveden prevajalec, iz česar

sklepam, da jih je prevel prevajalec romana sam, to je France Vodnik. To bi

bil predvsem začetek IV. knjige Gospoda Tadeja (str. 17) in odlomek nekega

zapisa, po katerem sodijo, da je Mickiewicz hotel nadaljevati drugi del Pana

Tadeusza (str. 443). Ker je pred tem v emigraciji izšel tudi ta odlomek

litvanskih gozdov v Debeljakovem prevodu v taboriščnem šapirografiranem

Svetu in Domu, naj tu podajamo zglede za primerjavo prevodov:

Mickieiuicz : 156

Rowiešniki litewskich wielkich kniazow, drzewa

Bialowiežy, Šwitezi, Ponar, Kuszelewa!

Ktorych cien spadal niegdyš na koronne glowy

Grožnego Witenesa, wielkiego Mindowy,

I Giedymina, kiedy na Ponarskiej gorze

przy ognisku myšliwskiem, na niedžwiedziej skorze

ležal, sluchaj^c piešni m^drego Lidziejki,

A Wilii widokiem i szumem Wilejki

Ukolysany, marzyl o wilku želaznym:

I zbudzony, za bogow rozkazem \vyražnym

Zbudowal miasto Wilno, ktore w lasach siedzi,

jak wilk pošrodku žubrow, dzikow i niedžwiedzi.

Vodnik: 15^

Vrstniki litovskih velikih knezov, drevesa

Bjaloveže, Svitezi, Kušeleva, (Ponarskega lesa,

pod vami nekdaj so se senčile kronane glave

strašnega Vitenesa, Mindova, polnega slave,

in Giedemyna, ko je na vrhu Ponarskega lesa

ležal na medvedji koži poleg lovskega kresa

in poslušal pesmi modrega Lizdejke,

a ko pogled na Vilijo in šum Viltejke

ga uspavata, o volku železnem se mu sanja,

ko se zbudi — voljo bogov očitno mu to oznanja —

je zgradil mesto Vilno, ki tod iz gozdja sredi

čepi kot volk med zobri, vepri in medvedi.

172



Debeljak

Mogočna, veličastna kot litvanski knezi

drevesa na Ponarju, Beloveži in Švitezi!

Metale svoje sence na kronane ste glave

groznega Vitenesa, Mindova, moža slave,

in Gjedemina-lovca, ki v Ponarski planini,

ležeč ob ognju lovskem na medvedovim

poslušal je popevke modrega Lizdejke

in gledajoč v Vilijo, ob šumu je Vilejke

o železnem volku zasanjal čudne sanje,

a zbudil se je z vero, da božje so poslanje:

zato sezida Vilno — še zdaj v gozdov je sredi —■

kot volk med temi zobri, neresci in medvedi...

Če primerjam ritem prevodov tega odlomka Pana Tadausza, vidim, da

je prvi popolnoma prost, svoboden in še daleč ni enajsteree (ima tudi po

17 stopic), cezure pa nikjer po sedmem zlogu, ki je redna pri Mickievticzu

v Panu Tadeuszu. Dočim tudi Debeljakovi verzi niso strogi heksameter,

še manj enajsteree, ohranja pa redno cezuro ter je vsaj v tem značilno

miekievriczevski... Toda kdor bi ohranil 13 zlogov, prosti ritem im žensko

cezuro po sedmem zlogu, bi v slovenščini realiziral Mickiewiczev verz.

Še bolj svoboden je ta v prevodu, ki ga štejem Vodniku (ker ni imeno¬

van prevajalec posebej) na str. 444 romana in je zasnova drugega dela

Pana Tadeuisza:

■S pogledom milostnim družino Bog osreči,

'ki dolgo še živela v taki je nesreči,

da v taboru se vsako dete je rodilo,

na polju kje, na vozu mu je sonce zasvetilo,

da kot jetnik že od plenic živi na svetu,

le to, da so ubili ga, ve o očetu,

da se je bojeval in pal, kot vsi njegovi

in sin je revež, materi na skrbi, vdovi.

A te ljudi so zmeraj radi tu imeli,

in vsem je prav, ko danes so orni veseli.

•Zdaj gospodar, ki je bil gubernator, včeraj

prišel je s svojim spremstvom v grad; sicer pa zmeraj

živi le v glavnem .mestu, v Grodnu, in na vasi

se za božične praznike samo oglasi,

da v miru to dva tedna tisti čas prebije...

Ta prevod meji že na prozni rimami prevod, podobno kakor svoj čas

leta 1906 Lahov prevod začetka Pana Tadeusza...

Kakor je iz teh najnovejših prevodov po moji Kitici videti, ritem slo¬

venskega Gospoda Tadeja še vedno predstavlja „problem“.

Vsekakor je Vodnikov prevod Jastrunovega romana o Mickiewiczu naj¬

večje delo za propagiranje in poznanje tega poljskega pesnika med Slovenci,

saj je izšel pri najstarejši slovenski založbi Slovenski Matici v 2000 izvodih.

173



Iz kritičnih opazk na koncu romana, ki jih je preskrbel Vodnik (v dobro

mn štejem, da ni po zgledu drugih ignoriral predhodniškega dela sedanjih,

emigrantov), vidim, da razen Ludvikovih pesniških prevodov in teh odlom¬

kov Udovčevih niso v teh letih izšli drugi pesniški prevodi iz Mickiewicza.

Če pa so in jih nimam v evidenci, mi je v dobro to, dia ne zadene toliko krivda

nepoučenosti samo mene, kajti obrnil sem se po informacije na merodajno,,

dobro informirano osebo, pa nisem dobil niti odgovora.

146 Novi svet 1948, 93. — 147 Novi svet 1949, IV|2, 825-836. — 148 Dziela I|183. — 149

Novice 1857, štv. 32. — 150 Kitica, 50. — 151 Novi svet 1949, IV|II, 1060. — 152 IbicL. 1949,

825-836 . — 153 Mieczyslaw Jastrun: Adam Mickiewicz. Ljubljana 1952, Slovenska-

Matica. Poslovenil France Vodnik. Strani 528. — 154 Knjiga 53, zv. 2|59. — 155 Dziela II, 72.

— 156 A. Mickiewicfc, Pan Tadeusz. Rimska izdaja iz 1. 1945, 115. — 158 Jastrun, 17.

X. OB STOLETNICI SMRTI

(Debeljak, Roška Štefan)

Kakor je vsak Miekietviczev jubilej vzbudil neke vrste pozornost med

Slovenci ter prispeval k novemu poznanju, tako tudi stoletnica smrti veli¬

kega pesnika — 1955 — rti šla mimo nas. Tako je slovenska emigracija v

Argentini priredila svojevrstno proslavo v okviru Slovenske kulturne akcije

dne 16. decembra. Kot prva prireditev v poletju se je vršila slovesnost na

vrtu sedeža v Ramos Mejia (Alvarado 350), v slogu stare čitalniške prire¬

ditve z govorniškim odrom in zastavami — poljsko, slovensko in argentin¬

sko, kakor jo je zamislil režiser Nikolaj Jeločnik. Govoril je Tine Debeljak

na temo Mickiewicz in Slovenci, nakar so recitirali njegove prevode Odo na

mladost, Himno na dan Marijinega Oznanjenja, Trije Budrysi, Uvod v Go¬

spoda Tadeja ter Jankielov koncert slovenski recitatorji Jeločnik, Jerebič

in Rus, iste pesmi pa v poljskem izvirniku poljska gosta Kawecki in Geisler.

Uvajal je predsednik Slov. kult. akcije Jurčec v francoščini, zahvalil se je

prirediteljem v imenu Poljakov dr. Kavveeki, ki je prebral tudi pismo pred¬

sednika Poljakov v Argentini ing. Slimnskega. Opremo vabila je pripravila

Bara Remec.

Ta prireditev je imela prijeten odjek tako med iSlovenci kot med Poljaki.

Glas Slov. kult. akcije je prinesel k prireditvi poseben članek Tineta De¬

beljaka Slovenci Mickietviezu 159 . V naslednji številki1®« je bilo poročilo ter

obenem prevod pisma ing. Sliwinskega in prevod poročila v poljskem listu

Glos iPolski Slovencij se klanjajo Mickiewiczu161, kjer pišejo Poljaki, „da je

morda izmed vseh prireditev v Argentini, prirejenih v čast Mickiewiezu,

bila najbolj ganljiva ta, ki so jo priredili Slovenci".

Jubileja se je spomnila tudi buenosaireška slovenska revija Meddobje, ki

je prvič v pravem tisku prinesla Debeljakov malo spremenjeni prevod iz Go¬

spoda Tadeja Jankielov koncert ter v Razgledniku opombo k jubileju.162

S tem bi bil spomin med emigracijo! končan, da mi naznanjena za med¬

narodno jubilejno knjigo, ki jo pripravlja prof. Lednicki v Kaliforniji, knjiga

174



Mickievricz v svetovnih literaturah in v njej članek Tineta Debeljaka Mickie-

uricz m Slovenci, ki naj bi bil kratek povzetek pričujoče razprave. Knjiga

še ni izšla.

Med tem pa je o isti stvari govoril Debeljak v poljščini v Poljskem

klubu 27. maja 1956, o čemer so pisali slovenski in poljski listi ter je bila

vsebina objlavljena v posebnem članku v Glosu Polskem163.

Kako pa je domovina proslavila Mickiewiczev jubilej, ne vem, ker še

nisem prišel do potrebnih podatkov. Verjetno ne brez novih prevodov, ki jih

pričakujemo predvsem od Dušana Ludvika. Gotovo pa je članek Rozke Šte¬

fan v decemberski številki Naše sodobnosti že donesek k stoletnici. Poleg po¬

snetkov Rospondovih dognanj je prinesla novo primerjanje Krsta pri Savici

z Wallenrodom, kar bodo morali bodoči prešemoslovci jemati v poštev.

159 Glas Slovenske kulturne akcije (Glas SKA) II, dec. 1955. — 160 Glas SKA III, sjan.,.

1956. — 161 Glos polski 6. 1. 1956 Slowency w holdzie Mickiewiczowi. — 162 Meddobje II,

186, 256. — 163 Svobodna Slovenija 29. 5. 56. Glos Polski, junija 1956. Glas SKA, III, 12.,

junija 1956.

175



VINKO BRUMEN

NEKATERA VPRAŠANJA

NASE KULTURNE RASTI

(Problemi kulturne adaptacije)

I. UVODNE MISLI

1. Smisel kulturnega dela

Če ima kulturno delo kak smisel. je to izpopolnitev ali usovršenje člo¬

veške osebnosti. To je glavni tostranski namen našega življenja in priza¬

devanja. Tako usovršenje človeške osebnosti je tista druga popolnost (per-

fectio secunda), ki govore o njej filozofi; tista popolnost, ki jo bitje dosega

z lastno dejavnostjo, uporabljajoč zmožnosti, ki so mu dane z bivanjem,

to je z dejanski obistinjeno naravo, z njegovo prvo popolnostjo. Človek, ki

ima kot oseba v lestvici bitij posebno stališče in med naravnimi bitji privi¬

legiran položaj, ima še posebno nalogo, da sebe in po sebi tudi zunanjo naravo

z lastnim naporom izpopolni, da ostvari možnosti, ki jih je vanj in v obda¬

jajočo ga naravo položila stvariteljnost božja.

Najprej je poklican k svoji lastni popolnosti. Kot oseba po svoji duhovni

naravi teži v neskončno, v razmah brez meja, v to, da nekako postane Bog.

To je tudi njegova naloga, saj nam Jezus sam v evangeliju izrečno naroča,

da bodimo popolni, kakor je Oče v nebesih popoln. Nič manj ko božje ne

more zadovoljiti naše naravne težnje po popolnosti. Zaradi nereda v naši

ranjeni naravi sicer marsikdaj raje sledimo vabam kače na drevesu spo¬

znanja kakor pa klicu božjemu. Toda tudi stranpota pričajo, da je v naši

naravi zakonito teženje po usovršenju v smeri neskončnosti, ali v smeri

pobogovljenja, če hočete. „Človek, ki ni nikdar poskusil postati podoben bo¬

govom, je manj ko človek", je napisal P. Valery.i

Tostranska, svetna oblika po naravi iskane in po nravnem zakonu na¬

ložene usovršenosti pa je to, čemur pravimo osebna kultura ali izobrazba.

Ta je plod tistega prizadevanja, h kateremu smo poklicani kot ljudje in ki je

kulturno delo v najožjem pomenu besede. In ker ji je cilj neskončen, ni nikoli

dosežena: resnična osebna kultura je kakor Meškova cerkvica na gori, zdi

se, da je na prvem vrhu, a ko se povzpnemo do tega, opazimo, da je na dru¬

gem višjem, in tako naprej. V tem je utemeljena dinamičnost našega poj-

176



ma izobrazbe; izobraženi smo le toliko, kolikor se izobražujemo, naša kultura

je v tein da kulturno rastemo, čim preneha rast, vemo, da je usahnilo živ¬

ljenje, dasi so morda ostale razne mrtve forme. Zato tukaj ne govorimo le

o kulturi, zanima nas kulturno življenje, kulturna rast.

A naše kulturno življenje se ne more omejiti zgolj na usovršenje lastne

osebe. Najprej zato ne, ker zaradi solidarnosti z obkrožujočo ga naravo

človek potrebuje za lastno izpopolnjevanje tudi čim ugodnejših zunanjih

pogojev, ki si jih mora šele ustvariti, nekako spotoma, to je istočasno z de¬

lom za lastno izpopolnitev, in tako v človeški družbi kakor v ostali živi in

neživi naravi. Že zato obdeluje zemljo, išče v njenih nedrjih sredstev za svoj

napredek, goji rastline in redi živali, meri pota zvezdam in stika za skrivnost,

mi atomov, ureja medčloveške odnose in ustvarja boljše oblike sožitja, pa

tudi poje in slika in kleše in gradi in sploh ustvarja vso tako zvano zunanjo

kulturo, tvarno in duhovno.

A vsega tega ne počne le, ker potrebuje materialnih sredstev in kultur¬

nega okolja, da more sam kulturno rasti. Lastna osebna kultura, njegova

lastna popolnost, njegova vsak čas popolnejša bit je seveda neko dobro in

kot vsako dobro je ekspanzivna, se razširja tudi na okolico. Kolikor bolj se

kultivira človek kot posamezna oseba, toliko višja in vrednejša je tudi vna¬

nja kultura, toliko bolj kulturna postaja tudi človeška družba in ostala živa

in neživa narava.

Med izpopolnjevanjem samega sebe kot človeške osebe in duhovnega bitja

in med kulturnim delom v okolju, socialnem in fizičnem, vlada torej razmerje

obojestranske odvisnosti ali pogojenosti, kakor bi dejal naš Veber: čim več

delamo na usovršenju lastne osebe ali na lastni kulturi tem bolj bomo čutili

zvanje in potrebo po delu za večjo vnanjo kulturo okolja, in čim bolj kultivi¬

rano bo postalo naše okolje, tem lažje in uspešnejše bo delo na naši lastni

kulturi. To pravilo velja kljub pojavom kulturnega parazitstva tistih, ki pu¬

ščajo drugim trud za kulturni, duhovni in tvarni dvig nekega okolja, sami pa

žive le od sadov njihovega prizadevanja, in vkljub temu, da se najde kaka

oseba z nenavadno osebno kulturo v malo primernem okolju, na katerega se

zdi, nič ne vpliva, vsaj ne še. Solidarnost okolja z osebo, katere nekak podalj¬

šek je, je dejstvo, ki je z njiim treba računati, ko pretresamo vprašanje kul¬

turne rasti, naj bo kakega posameznika ali človeške skupnosti.

2. Naša kultura

Slovenci imamo kar za aksiom trditev, da smo kulturen narod. Trditev

more imeti pač le ta smisel, da smo slovenski ljudje kot posamezniki in slo¬

venska narodna skupnost kot celota dosegli neko sorazmerno visoko stopnjo

kulturnega razvoja. Kajti, prvič, ni človeka ne človeške skupnosti brez vsake

kulture; celo primitivci ali divjaki, kakor smo jih bili vajeni nazivati, imajo

neko svojsko včasih dokaj pomembno kulturo, pa naj se od naše še toliko

razlikuje, zlasti po odsotnosti tehničnih pridobitev, na katere smo zapadnjaki

tako ponosni in jih včasih skoraj imamo za bistvo in osrednjo vrednoto naše

kulture. In, drugič, nd ne človeka in ne človeške skupnosti, ki bi dosegli

kulturno popolnost, smoter, ki nam je postavljen v neskončnost; popolnosti

se le približujemo, kdaj se od nje celo oddaljujemo, nihče je ni dosegel. Zato

biti kulturen more pomeniti le, biti na precej visoki stopnji kulturnega

razvoja.

177



To spoznanje pa nam navdihuje drugo misel, ki jo navezujemo na prejš¬

nje razpravljanje: kultura ne le ni dokončna popolnost ali usovršenost člo¬

veške osebe ali skupnost^ marveč le neka vmesna, prehodna, višja ali nižja

stopnja; tudi ni neko stanje, ki ga enkrat doseženega imamo za zmeraj ter

ga ne moremo več izgubiti. Pojem kulture je, kakor rečeno, dinamičen .pojem:

bolj kot neko stanje je neko prizadevanje. Biti kulturen pomeni, biti kulturno

delujoč.

V luči obojnega spoznanja bi bilo treba presoditi trditev, da smo Slo¬

venci kulturen narod. Ker povsem nekulturnih ljudstev ni, bi taka trditev

mogla pomeniti le, da v lestvici ljudstev glede na njihovo kulturo zavzemamo

dokaj visoko mesto, ali da v kulturnem razvoju korakamo kolikor toliko

vzporedno z najbolj kulturnimi narodi. Ali je tako ali ni, bi se splačalo pre¬

iskati, toda danes si nismo nadeli te naloge. Ker ,pa kultura pomeni tudi neko

rast, bi lahko rekli, da trditev o naši kulturnosti more pomeniti, da živimo

intenzivno kulturno življenje, da močno čutimo to, kar smo drugje imenovali

kulturno napetost, potrebo po kulturnem doživljanju in voljo do kulturnega

ustvarjanja ali vsaj poustvarjanja. Tudi to vprašanje bi zaslužilo kritičnega

pretresa, ki pa zopet ni naš današnji namen.

Dopuščamo dejstvo, da smo Slovenci kot narod in kot posamezniki do¬

segli kulturno stopnjo, ki ustreza naši potrebi in našemu položaju v svetu;

enako dopuščamo, da smo kulturno še živi, da še ustvarjamo in poustvar¬

jamo, da torej kulturno napredujemo, kakor je danes v svetu bolj kot kdaj

nujno.

Naš današnji namen je, da skušamo osvetliti nekatera vprašanja glede

na kulturno rast nas tukajle, ki smo se kot drobec naroda od njega odda¬

ljili, geografsko in morda tudi drugače, ki smo prišli v drugačne okoliščine,

a imamo, v smislu naše začetne teze, potrebo in nalogo kulturnega življenja,

dasi jo morda včasih manj čutimo in se je manj zavedamo. Hoteli bi spro¬

žiti diskusijo o teh vprašanjih in tako pričetek racionalnega reševanja, ka¬

kor je primerno za umna bitja, kar smo ljudje. V glavnem nam gre za ne¬

katera vprašanja, ki se tičejo naše kulturne adaptacije, zlasti tista, ki za¬

devajo potrebo, pa težave in nevarnosti take adaptacije.

II. KULTURNA ADAPTACIJA

1. Naša desadaptadja

Naša preselitev v tujino je pomenila prehod iz domačega kulturnega

okolja v tuje in z obojo spremembo, z izruvanjem iz enega okolja ter s po¬

stavitvijo v drugo, je izzvala ali sprožila vrsto problemov, ki nam jih je

treba rešiti, zavestno in racionalno ali zgolj instinktivno, pravilno ali ne¬

pravilno, prej ali slej. Obojna sprememba pomeni namreč za nas neko des-

adaptacijo, neko porušenje življenjskega ravnotežja, katerega moramo, kot

vsako živo bitje znova upostaviti, če hočemo ohraniti svoje telesno in duševno

zdravje ter rešiti svojo kulturo.

Ni mi prišla v roke nobena izčrpna študija o posledicah preseljevanja

na telesno, duševno in duhovno stanje tistih, ki so se preselili v tuje okolje.

V Severni Ameriki ,pa se za ta vprašanja zanimajo, kakor pričajo omembe

v raznih psiholoških in pedagoških delih. Študirajo pa jih, kakor kaže, bolj

178



z -vidika skupnosti, ki naseljence sprejema, in manj s stališča naseljencev

saandh. Ugotavljajo, da preselitev hudo zadene prvi in drugi rod naseljencev

ter cesto izzove v njiju motnje različne narave, ki morejo voditi celo v bo¬

lezni ali zločinstvo. »Raziskovanja... so pokazala da prehod iz ene kulturne

oblike ali enega življenjskega nazora v drugega, ki ga označujejo povsem

nove vrednostne norme, pomeni za mnoge ljiudi kritično dobo, to se pravi, da

je rod, ki izvrši prehod, posebno podvržen notranjim konfliktom, ki se zlasti

očituje v zvišanem odstotku samomorov."2 Krivda za to je predvsem v

izkoreninjenosti iz privajenega okolja ter v prepustitvi naseljenca preveč

samemu sebi, ko v novem okolju ne najde in še ne zna najti opore za živ¬

ljenjsko trdnost in integriteto ter tako izgubi čut segumosti in kriterij

pravšnosti. Ostale so mu sicer norme, ki jih je prinesel iz prejšnjega okolja,

a so včasih kot take teže uporabne v novih položajih ali jim niti ne ustrezajo,

manjkajo pa mu trdna tla in zanesljiva vodila za ravnanje v primerih, ki

resnično nastopajo v novem življenju. Razen tega da novo življenje včasih

še preveč čutiti, kar je zgolj prigodnega na prinesenih normah, pri čemer

stopi v ozadje njihovo bistvo; tudi to ne krepi njihove veljave. In človek,

ki ga vlečejo vsak sebi stare življenjske norme in zahteve novega življenja,

,,doživlja osebna protislovja in napetosti, ki morejo pri psihastenikih porušiti

duševno ravnotežje"3.

Ko opazujemo razmere med nami — in kolikor govorimo konkretno, mi¬

slimo zlasti na razmere mea nami, ki smo se naselili v Argentini —, moremo

marsikako nevšečnost in nerodnost pripisati istim vzrokom. To se pravi,

naše telesno, duševno in duhovno stanje očituje posebnosti, ki so posledica

preselitve iz domačega v tuje okolje. Pri vsem tem pa nam niti ni jasno,

kaj nam je storiti, da to odpravimo ali vsaj zmanjšamo. Morda marsikdaj

iščemo rešitve v smereh, ki stanje celo poslabšujejo.

2. Potreba adaptacije

Prilagoditev ali adaptacija okolju, v katerem živi, je za živo bitje

življenjskega pomena. Kar se ne prilagodi, hira in umre. Toda adaptacija,

pravilno umevanja, ni utopitev v okolju, ni slepo prevzemanje vsega, kar

okolje nudi, ni to, kar običajno označujemo z glagolom »asimilirati se".

Adaptirati se, pomeni, v biološki aferi prirediti (akomodirati) se tako, da

je mogoče dobiti iz obližja za življenje potrebne prvine in vplive in priličiti

(asimilirati) si te prvine in vplive tako, da je mogoče živeti svoje življenje,

življenje lastne vrste in individualnosti. Adaptacija je torej dvosmeren pro¬

ces: kot akomodacija je preoblikovanje samega sebe toliko, da je mogoče

živeti v danem okolju, in kot asimilacija je preoblikovanje okolja toliko, da

je mogoče živeti svoje življenje. Posebej še je asimilacija v tem pomenu, ki si

ga prosto izposojam od Piageta, precej nasprotje tega, na kar navadno misli¬

mo, ko uporabljamo glagol »asimilirati se" ter se v glagolski obliki bolje

glasi ,asimilirati si".

Tudi za uspešno kulturno življenje je nujna adaptacija danemu kultur¬

nemu okolju, naj bo to domače ali tuje. Toda kulturna adaptacija se razlikuje

od biološke, ker pri njej ne gre le za zopetno upostavitev izgubljenega ravno¬

težja, to je vsaj v bistvu nekega prejšnjega stanja ali rednega stanja vrste.

Pri kulturni adaptaciji stopi v igro nov činitelj, čisto človeška potreba po

nadkriljenju samega sebe, takega kot je in po vedno novi, vedno popolnejši

179



ostvaritvi osebnega ideala, ki v vsakem primeru pomeni aktualizacijo do tedaj

še ne realiziranih možnosti. Zato je kulturno življenje že v rednih razmerah

stalna readaptacija, stalen oseben napor za vzpon. To se samo še komplicira,

če se nenadoma poruši tudi ravnotežje z okoljem, kajti tedaj se omaja celo

vera v ideal, katerega skuša človek v sebi obistiniti; odtod občutek izgublje¬

nosti in nesigurnosti, kot smo ga omenili.

Ob preselitvi v novo okolje v marsikakem pogledu različno od prejšnje¬

ga in vajenega, se položaj še poslabša. Tudi če more človek ohraniti nedo¬

taknjen osebni ideal, ki ga skuša realizirati, v spremenjenih okoliščinah

najčešče tega ne more doseči. A novo okolje vpliva tudi na spremembo ideala,

ki se sčasoma nujno prilagodi novim razmeram. A adaptirati se, pomeni v

tem primeru zlasti, najti oseben stik z živimi silami kulturnega okolja, z

realnim kulturnim življenjem v novem svetu, da se more z njim duhovno

hraniti ter tudi sam še nadalje kulturno živeti in napredovati. Obenem ,pa

pomeni najti možnosti, da more tudi sam kulturno vplivati na novo okolje,

svojo osebno kulturo nekako projicirati vanj. iSaj že vemo, da kulturno živ¬

ljenje ni le sprejemanje in spravljanje vrednot, temveč istočasno porajanje

novih vrednot in predajanje okolici, oblikovanje okolice v smislu dosežene

lastne usovršenosti.

Kulturna adaptacija pa je potrebna še z drugega stališča, ki ga ne

smemo zgubiti iz vida, če nočemo zapirati oči pred stvarnostjo. Skupnost,

v katero je prišel nov kulturen element, ima pravico in celo dolžnost skrbeti

za svojo kulturno ohranitev ter za svoj organski razvoj in napredek. Ne more

trpeti v svoji sredi večjih, vase zaprtih in v načelni opoziciji do okolja

stoječih kulturnih skupin. Sme terjati, da se te priličijo danemu kulturnemu

okolju in sprejmejo pozitivne vrednote njegove kulture. A istočasno ima

pravico do kulturne obogatitve, ki jo more prinesti vpliv tuje kulture, kolikor

je pozitivna, to je kulturno zares vredna, in kolikor se vcepi v avtoktono

kulturo in budi v njej organski novi razvoj.

Ne spremajoči in ne prišli skupnosti pa ni v prid niti, če se prišedša

skupina zapre v lasten krog in se brani stika z okoljem, niti če zavrže svojo

dotedanjo tradicijo ter hoče čez noč postati nerazličen element gostiteljske

skupnosti. V vsakem primeru gredo v izgubo kulturne vrednote.

Ni lahko najti v vsakem primeru najbolj pravo pot. Prav zato pa je

treba razpravljati o teh vprašanjih in ne puščati rešitev slučaju ali nagonu.

III. TEŽAVE PRI ADAPTACIJI

Težave, na katere naletimo tudi pri najboljši volji, ko se skušamo adap¬

tirati novemu kulturnemu okolju, izvirajo ali iz naše kulture in njenih poseb¬

nosti, ali posebnosti kulture okolja, ki naj bi se mu prilagodili. Ozrimo se

najprej na nekatere izmed prvih, da nato analiziramo nekatere od drugih.

1. Posebnosti vaše kulture

a) „ L j udsko vz g o j no st “. — Važna značilnost slovenske narod¬

ne kulture utegne ibiti njen pretežno ljudskovzgojni značaj. Kot zamudniki v

kulturnem razvoju smo si Slovenci kulturo v veliki meri izposodili pri sosedih

in jo ,,porašili“, pač pa smo jo potem zanesli v zadnjo vas in v zadnjo kočo.

180



Iz narodno, socialno in versko obrambnih razlogov in zaradi mogočnega vzgle¬

da in ugleda Krekovega, smo večino svojih sil porabili za izobraževalno delo

med vsemi sloji našega naroda in smo pri tem v izredno kratki dobi dosegli

zavidljive uspehe. Mnogo manj sil in ljudi se je posvečalo skrbi, da bi v

kulturnem napredku držali korak z drugimi narodi. Smo sicer v precejšnji

meri prevajali literarna dela, a s tem še dolgo nismo izčrpali kulturnih za¬

kladnic svojih sosedov; preveč kulturnih pridobitev nam je ostalo premalo

znanih ali celo povsem neznanih. Prav na prste pa bi lahko našteli ljudi,

ki so se med nami povsem posvečali lastnemu iskanju in produkciji vrhun¬

skih stvaritev. Zato smo imeli tako malo izvozne kulture in smo v svetu tako

malo poznani.

Za nas izseljence izvira iz tega svojstva naše kulture cela vrsta pro¬

blemov, a omejimo se le na tiste, ki nam otežujejo kulturno adaptacijo v

sedanjem položaju. Ker smo bili premalo poučeni o kulturnem življenju v

zunanjem svetu, nam je sedaj tujina tudi kulturno bolj tuja, kakor bi nam

sicer bila. Nepoznanost našega naroda (in celo našega narodnega imena) v

krajih, kamor smo prišli, nam utegne buditi čut manjvrednosti, »lasti ko

odkrijemo, da ne moremo pozvati za pričo skoraj nobenega našega imena

in ne pokazati skoraj nobene kulturne stvaritve, ki bi bila tujcem dostopna.

Ni le naš jezik, katerega učenje nikomur ne more nuditi materialnih ugod¬

nosti, kriv tega dejstva, ampak tudi ljudskoizobraževalni značaj naše kulture,

ki je bolj kultura za vsakdanji kruh velike množice, kakor kultura intimnega

užitka izbranih duhov ali drznega pionirstva velikih ustvarjalcev. Čez meje

pa laže gre zadnja kot prva.

Naša kulturna tradicija pa nam je tudi zapustila napačna kulturna

merila, s katerimi stopamo sedaj pred tuje kulture. V ljudskovzgojnem delu,

ki je namenjeno širokimi množicam, je umljivo, da se izbirajo snovi in vred¬

note, ki so množici dostopne, in bolj kakor na kulturne vsebine se pazi na

način prikazovanja in podajanja teh vsebin. Tak didaktizem je vrlina Ijud-

skovzgojnega dela, a je napaka, če postane absolutno merilo kulturnega dela

sploh. Pri nas smo zamerjiali ljudem, ki so kulturno delali, pa niso bili vsak

hip pripravljeni, nesti svojo kulturo na prodaj med ljudstvo, dasi bi to moglo

zmanjšati kvaliteto in kvantiteto njihovih ustvaritev. Tukaj, vsaj v Argen¬

tini, pa smo prišli tako daleč, da sploh odrekamo pravico do kulturnega pri¬

zadevanja, ki ga takoj ne „doume“ in ne odobri množica, ki da je, dasi

povsem nepripravljena, po naravnem čutu razsodnica tudi v kulturnih zade¬

vah. Tudi to je posledica izvirnega kulturnega greha, ki mu je ime didak¬

tizem.

V njem pač ima svoj vir tudi naša nebogljenost v presojanju sodobnih

literarnih del, naše povsem neurejeno razmerje do kina im filma in, recimo

še, naše popolno neumevanje plesa kot umetnosti in kot družabne dejavnosti.

Naše dostikrat zelo ozko in nezrelo stališče do raznih kulturnih pojavov

izhaja iz didaktizma naše kulture: preden precenimo, ali je nekaj vredno in

dobro samo po sebi, se vprašamo, kako bi utegnilo vplivati na ljudi, ki jih

radi imamo še za bolj nedorasle, kakor pa so. Kakor je zakonit tudi ta drugi

vidik, je vendar drugoten, ki pride v p.oštev šele, ko smo ugotovili, da je

neka ustvaritev vredna sama po sebi; če to ni, drugi vidik odpade že

sam po sebi.

Če s takimi kulturnimi merili, ki niso prikladna niti v našem kulturnem

krogu, stopimo pred tujo kulturo, ji seveda ne moremo biti pravični. Stik

181



z njo nam je še bolj otežen in v njej ne moremo najti pobud, ki so nam v

našem položaju potrebne za kulturno rast.

Kako očistiti parazitskih primesi in kultivirati naše presojanje kultur¬

nega dela in njegovih razultatov, da bomo mogli pravilno vrednotiti kulturo

našega novega okolja in se z njo oplajati za lastno kulturno rast, to je eno

izmed vprašanj, ki ga le nakazujemo, a bomo morali o njem še razpravljati.

ib) „ Zaprtost". — Relativno nezanimanje za kulturno dogajanje v

svetu in premajhna skrb za lastno izvirno in vrhunsko kulturno ustvarjanje

ter pretežno didaktični značaj našega kulturnega prizadevanja pa so vtisnili

naši kulturi tudi precej izrazit značaj zajprte kulture, če si izposodimo izraz

pri Bergsonu. Učitelj, profesor in ljudski vzgojitelj že po svoji funkciji

uče, to je, posredujejo svojim poslušalcem dejstva in vrednote, ki jih imajo

za povsem dognane in torej za dokončno last narodne kulture. Poslušalci,

manj učeni, manj informirani, manj izšolani in manj razgledani, saj sicer

ne bi iskali njihovega uka, le redko morejo kritično presoditi učiteljeve nauke

in še redkeje si upajo izraziti svoje pomisleke, s čemer tudi njega ne silijo h

kritiki. Tako iz učne situacije zraste neka gotovost, da je dosežena kultura

dognano stanje, ki ga je potrebno le ohranjevati ter prenašati na mlajše ro¬

dove. Izgubi se iz vida, da je marsikaj le relativno, to je začasno, še ne

dognano, in se imiu da značaj absolutnega, trdnih in dokončnih kulturnih pri¬

dobitev: kultura tako zabrede v dogmatizem. Ta prija zlasti povprečnikom,

to je večini, ker jim daje idejno sigurnost, ki je v iskanju ni, ker ne nalaga

lastnega napora in lastne odgovornosti za kulturni napredek, oprošča od last¬

nega mišljenja. Da pa je ta trdnost le fiktivna, bolj hotena, čeprav le

podzavestno, kakor ugotovljena, dokazuje dejstvo, da ista povprečnost ne¬

rada vidi lastno mišljenje pri drugih. Vsako iskanje novega in vsak kritičen

pretres sprejetega ima vsaj za posebnost, morda za iskanje samega sebe in

voljo po uveljavljanju, ali celo za zločin. Kdor čuti potrebo po izpopolnitvi

ali zboljšanju, je cesto proglašen za heretika. Za zaprte kulture velja v tem

pogledu beseda, ki se pripisuje Kreku: »Kdorkoli je še hotel kaj velikega

storiti, je moral tvegati, da ga bodo vsaj nekaj časa imeli za krivoverca in

prevratnika/* Ne pozabimo, da je celo nauk sv. Tomaža Akvinca bil ponovno

obsojen, preden se je mogel uveljaviti.

Zaprta kultura pa se tudi polagoma izvotli, duh izgine in ostane le

lupina. Prevladajo bobneča in nižji naravi prijajoča gesla, s katerimi se

rešujejo in še raje odklanjajo najbolj pereča vprašanja, ne da bi se gesla

sama vzela v kritičen pretres in podvrgla reviziji. Strah pred novim, vedno

močnejši, jim podaljšuje življenje. Duhovi, ki čutijo potrebo po živi in polni

kulturi, često izkrvave v neenakem boju ali se umaknejo. Tako smo tudi

mi izgubljali ljudi in jih še zgubljamo, zlasti mlajše.

V kulturi, kjer vladajo dogmatizem in krhke votle forme, se je nekomu

težko popraviti, težko priznati, da v čem ni imel prav, ker se boji izgube

osebne avtoritete, toliko bolj važne, ker manjka avtoriteta stvari. Zato v

taki kulturi nd mogoča prava diskusija, ki je zmeraj iskanje resničnega za

raznimi inačicami verjetnega. In kjer ni diskusije, ni možnosti razčiščenja

in sprave med vzdrževalci nasprotujočih si mnenj, ostane le možnost zmage

ali poraza. Zato sta tako težavni toleranca in kolaboracija.

V zaprti kulturi se potem takem spočenjajo nevarnosti za to kulturo

samo. Posebno težki problemi pa čakajo tiste, ki iz njenega okrilja odidejo

v drugačno kulturno okolje, naj bo to prav tako zaprto ali odprto. Vse novo

182



jih plaši, zato radi odgovore na probleme, ki jih budi okolje z eno od obeh

skrajnih reakcij: Ali vse novo in tuje že naprej, brez kritične presoje, ki

je niso vajeni, obsodijo in odklonijo ter se zatečejo za barikade vajenih

gesel in lastnih običajev, dasi. često, kulturno votli, niso zmožni razvoja in

prilagoditve; s tem se obsodijo na kulturno hiranje in na zgolj biološko ter

podzavestno adaptacijo, ki ji bomo še posvetili nekaj besed. Ali pa jih novo

in drugačno opijani, vzbudi v njih neutešeno žejo po vsem, česar so toliko

časa pogrešali, ter se zopet brez presoje vržejo v novo življenje, ne da bi

našli najbolj vredno v njem, kar najčešče niti ni tako hitro dosegljivo.

Kaj bi mogli mi storiti, da bi se oboji nevarnosti ognili, je vprašanje,

ki ga zopet le postavljamo in prepuščamo razpravljanju, da išče rešitev,

a tudi tukaj se ga bomo še dotaknili.

2. Posledice izkoreninjenja

Odhod iz domačega kulturnega okolja je boleča operacija, kot je vsaka

ločitev od tega, kar je domače in česar smo bili vajeni. Izkoreninjenje in iz

njega izvirajoča desadaptacija povzročata travmatizme, ki lahko puste traj¬

ne posledice. V begunskih taboriščih so zlasti pri otrocih odkrili posebno vrsto

duševne bolezni, katere vzrok so iskali v iztrganju otrok iz domačega okolja

im v okoliščinah, ki so ga spremljale; zato so jo imenovali „psihozo izkoreni¬

njencev". Pa tudi na odraslih je odhod zdoma marsikdaj zapustil posledice,

ki se kažejo tudi v organskih, živčnih in duševnih motnjah, včasih v pravih

obolenjih, pa tudi v nepreračunljivih dejanjih. Sem pa moremo šteti tudi

neke duševne drže.

Zanimiv pojav te vrste je poizkus, zakriti svojo ranjenost ter zmanjšanje

življenjske in kulturne sile. Bojimo se priznati, da se čutimo manj vredne

in razpogumljene. Ker pa na to kažejo dejstva, ker no dosegamo uspehov,

ker se ne moremo povzpeti na mesta ali do ugleda, kakor smo jih imeli doma,

ali ker nam ne uspe, da bi si pridobili neodvisnost, projiciramo vzroke za

to navzven in iščemo krivcev v ljudeh okrog nas. Tako tudi novo okolje, ki

nam je že itak tuje im terja od nas posebnega prilagoditvenega napora, bre¬

menimo še s krivdo za naš malo zavidljivi položaj, se notranje še bolj odda¬

ljujemo od njega in lastno prilagoditev otežujemo in zakasnjujemo.

Temu pripisovanju krivde za našo nebogljenost novemu okolju pa se

pridruži še drug psihološki pojav, nič manj kvaren. Kakor otrok, ki se zateče

k materi, ko se česa zboji, ker pri njej upa najti varnost, se imi v težavah

našega izseljenstva obupno oprijemamo vsega, kar imamo za domače, na kar

se vežejo spomini na boljše čase in na manjše zahteve do nas. To sanjavo

povračanje v domovino — ne mislimo tu na živ in realen stik z domačo

kulturo, preteklo ali sedanjo, ki je dober in potreben —, gotovo ni samo

nekaj slabega. Marsikaka umetnina in marsikako dobro delo se rodi iz tega.

Toda tako povračanje je tudi slabo, kolikor je beg iz realnosti, kolikor in

kadar nas ovira, da ne moremo polno in pravilno živeti sedanjega življenja,

edinega realnega v naši sedanji situaciji.

Psihologi, zlasti globinski, ugotavljajo, da marsikdo iz prevelike nave¬

zanosti na mater ni sposoben najti žensko, s katero bi se mogel zvezati v

srečen zakon. Ljubezen do matere je dolžnost in je krepost, toda kadar ovira

v izpopolnitvi in dograditvi lastnega življenja, k čemur v večini primerov

spada tudi ustanovitev lastne družine, taka ljubezen ni več krepost, 'ker ni

naravna in ne pravilna, ampak je napaka in breme.

183



Podobno je z našim razmerjem do domovine. Kakor imamo eno samo

mater, imamo v strogem pomenu besede tudi le eno domovino, tisto iz katere

smo izšli. Toda kakor mati ni edina ženska, kateri dajemo svojo ljubezen

domovina ni edina dežela, ki smo ji dolžni ljubezen, in pozitivno mišljavo.

Kakor ni prav, če jedi, ki mam jih pripravlja žena im v katere poleg sposob¬

nosti polaga tudi svojo ljubezen, neprestano primerjamo z materinimi in

jih kritiziramo, ker da niso tako dobre, in to celo tedaj, kadar so morda

eelo boljše, a za nas niso tako dobre, ker celotna situacija ni enaka oni, ko

nam je še stregla mati, tako tudi ni prav, če negativno ocenjujemo vse, v

čemer se izraža svojsko duhovno življenje tako imenovane nove domovine,

ker se razlikuje od našega, od nam domačega, ali ,pa celo, ker le mi čutimo*

razliko, ker sta različni naši situaciji v obeh primerih in nato tudi njune

elemente različno doživljamo. Da so različni, ali vsaj za nas različni, je

eno, & da so boljši ali slabši, je drugo, ker je šele treba stvarno ugotoviti,

pri tem pa dobro razlikovati med bistvenim in zgolj prigodnim.

Res je, da si že v najgodnejši mladosti ustvarimo nekake pratipe živ¬

ljenjskih, socialnih in kulturnih pojavov in jih vse življenje radi uporabljamo*

za merilo vsega, kar doživimo in doznamo. Res je tudi, da se nam je toliko

teže privaditi novim oblikam življenja, kolikor bolj smo napredovali v letih

in kolikor nenadneje so stopile pred nas. A prav tako je res, da smo ljudje

umna bitja, da smo zmožni tudi v različnih situacijah odkriti isto bistvo

in ise zaradi tega prilagoditi nebistvenim razlikam.

Kdor se je navadil iskati Isto resnico ali vsaj njene odseve v različnih

formulacijah filozofov .im šol ter za nebistvenimi posebnostmi besedišča,

stila in kdaj celo zmot stikati za istim prizadevanjem za odkritje resnice, ki je

bistveno za filozofijo; kdor se je navadil v raznih tipih krajine in v različnih

delih umetnikov videti isto vrednoto, odraženo ali izraženo lepoto; kdor je

doumel, da moreta dva človeka, ki sicer različno ravnata, vendar imeti oba

isto pošteno voljo, ravnati prav ter zato tudi v nekem smislu imeti vsaj de¬

loma vsak svoj prav — tistemu tudi ob prihodu v novo deželo ne bo tako.

težko ali vsaj ne nemogoče v drugačnih kulturnih formah, v katerih se dru¬

gačen ljudski značaj v drugačnih okoliščinah in zaradi drugačne zgodovine

na drug način javlja in izraža, odkrivati isto osnovno teženje po realizaciji

lastne kolektivne kulturne osebnosti in po izgraditvi za to primernega kul¬

turnega okolja, kakor se je pri nas javljalo in izražalo na maš način. Objek¬

tivnost presojanja je v veliki meri plod izobrazbe in moramo tudi v pomanjk¬

ljivi izobrazbi iskati vzroke težavam, ki nam jih povzroča vživljanje v tuje

kulturno okolje.

Sto klafter pod semanjo zemljo smo vsi ljudje enaki, je vedel naš Can¬

kar. A tudi če se dvignemo sto klafter nad semanjo zemljo, izginejo mnoge

nebistvene razlike in nam postane vidnejša podobnost med raznimi kultura¬

mi. Nujno je tedaj, da vsaj sedaj izpopolnimo svojo izobrazbo v smeri, za

katero nismo bili pripravljeni, ker s preselitvijo v tujino nismo računali in

tudi, ker smo sploh premalo gojili poznanje tujih kultur, kar bi nam že doma

moglo biti v prid.

3. Težave readSaptacije

Če smo nekatere vzroke naših težav pri vživijanju v tuje kulture pri¬

nesli s seboj kot posledice našega kulturnega življenja ali dogodkov, ki so

184



nas prisilili v tujino, pa se nam drugi postavljajo na pot v kraju našega

sedanjega življenja. Oglejmo si dvojico od njih!

jai) P q mi a n ji k 1 j i v o jezikovno z n la m, j e, — Huda ovira pri kul¬

turni adaptaciji je pomanjkljivo znanje jezika dežele, kamor ismo se preselili.

Ne zadostuje zgolj tako imenovano ,,delovno znanje" (vvorking knovvledge, pra¬

vijo Angleži), kakor se običajno pričakuje od tistega, ki hoče v tujino študirat.

Daši bi tudi temu popolnejše znanje prineslo več koristi, je zanj jezik vendarle

samo sredstvo za pridobivanje znanja, ki pa ga asimilira in iga bo izražal v

svojem domačem jeziku. A jezik nekega kulturnega okolja ni le občevalno sred¬

stvo, temveč je prva in osnovna kulturna stvaritev, ki že sama po sebi izraža,

kulturo ljudstva, ki si ga je ustvarilo in ni le posoda zanjo. Jezik že sam

po sebi in ne le zložen v lepo se ujemajoče vrstice im kitice poje, opeva zemljo

in kulturo, zgodovino in načrte, duševno svojskost in moralno višino ljudstva,

čigar izraz je.

Obvladati neki jezik se pravi, vsaj podzavestno, ali morda bolje rečeno

vsaj zavestno, če že ni seglo v podzavest, čutiti vse tiste posebnosti in

asociacije, ki se vežejo rna besede, rekla in konstrukcije ter prestajajo celotno

jezikovno telo, da moramo zares dojeti tisto, kar v govorjeno ali pisano besedo

polaga naš sogovornik, da nekako pozvenevajo v nas slične duševne strune,

kakor so tiste, ki so jezikovni izraz rodile. Le s takim umevanjem se moremo

osebno približati neki kulturi, zaznati v njej izražene vrednote, pa tudi še ne

izražene, le iskane. Le tako je dan prvi pogoj, da moremo napram neki

kulturi zavzeti objektivno stališče, da jo moremo presojati po njeni lastni,

vrednosti in ne po naši kulturi.

Obvladati neki jezik pa se pravi tudi, biti sposoben v njem ustrezno

in sogovorniku umljivo izraziti, kar sami čutimo in doživljamo 'ter tako-

ostvariti osebni stik z njim, ki mu bo omogočil urneti celo tisto, česar niti

povedati ni mogoče. Tako se izražati v nekem jeziku pač ne pomeni prevajati

vanj, ne z zavestnim iskanjem ustreznih izrazov, ne s podzavestnim preli¬

vanjem lastnih doživetij, ki jih vsaj pojmovno najprej formuliramo ali

vsaj nakažemo v svojem jeziku, v tuje jezikovne oblike, tudi če že ne iščemo

več za vsak pojem posebej njemu prikladnega izraza. Obvladati neki jezik

se pravi, biti ga toliko vešč, da se, če smemo tako reči, naša doživljajska masa

naravnost preliva vainj in, rekel bi, že oblikuje zanj, za njegov način izraža¬

nja. Tudi te vrste obvladanje tujega jezika je potrebno za pravilno adapta¬

cijo tujemu kulturnemu okolju.

Četudi ima misel prvenstveno drugačno bit in ne le isto kot besede, ki

jo izražajo (kakor je menda menil ustanovitelj cinične filozofske šole, So¬

kratov učenec Antistenes4 ), vendar je vzporednost med miselnim naporom in

jezikovnim izrazom tako tesna, da zelo težko in le počasi prodiramo z misli¬

jo, kamor ne sega pomen znanih besed in rekel, kakor na drugi strani be¬

sede izgubljajo potmen in se izgubljajo same, kadar se miselno me ukvarjamo

s pojmi, ki jih pomenijo. Miselni in jezikovni razvoj gresta vzporedno nav¬

zgor, pa tudi vzporedno padata. Zato z oslabljanjem našega besednega izra¬

za slabi tudi naša miselna zmogljivost.

Odtrgani od domače kulture, zaradi geografske in idejne daljave in še

nekaterih drugih činiteljev, smo prisiljeni k redukciji kulturnega življenja,

če ga ne poživljamo ob tujih kulturah. S tem pia vzporedno z obubožanjem

mišljenja peša tudi naša jezikovna zmogljivost, naša sposobnost izražanja.

185



v našem lastnem jeziku. Ko odklanjamo napor, da bi se dobro naučili tujega

jezika, obsojamo paradoksno na hiranje svoj lastni jezik.

A tuj jezik nam tudi prinaša probleme, a težje, če ga manj obvladamo.

Dvojezičnost (ali celo mnogojezičnost) nam more preprečiti integracijo vseh

kulturnih vplivov v enotno osebno kulturo. To je težko doseči, dokler nam

jezik, ki nam jih posreduje, ni tako domač, da se nam ni treba ustavljati pri

izrazu, marveč moremo v njem direktno dojemati jedro, pojem v najčistej¬

šem pomenu besede, resnico, ki jo izraža. Šele s popolnim obvladanjem jezika

nam bo mogoče doseči srečno in plodno strnitev novih resnic, ki nam jih

posreduje tuji jezik, z že prisvojenimi, v pomene in besede našega jezika

zagrnjenimi resnicami.

A ker kulturna adaptacija pomeni sprejemanje in dajanje, torej oboje¬

stransko kulturno komunikacijo, nam je popolno znanje tujega jezika po¬

trebno tudi, da moremo svojo kulturo preliti v okolje, ki nas je sprejelo.

A brez uspeha in pogum jemajoč je vsak maš poskus, da damo od svojega

duhovnega bogastva drugim, kadar nam skupna, to je sedaj njihova, beseda

ne služi in ne posreduje adekvatno tega, kar bi jim hoteli povedati. Pa tudi

naši sogovorniki nas ne morejo ne umeti ne soditi po onem, kar je ostalo

v nas skrito, temveč le po tem, kar jim pokažemo; ne iščejo v nas več, ka¬

kor morejo iz naših besed dojeti. Ne dobe od nas, kar bi jim sicer mogli

dati, a sami smo na škodi, ker ne najdemo umevanja in cenitve, kakor bi

jih zaslužili in potrebovali. Ker se vsak kulturni proces konča s komunikacijo

z drugimi (kultura je dobrina in kot taka ekspamzivna, in tudi sama se utrdi

šele, ko ji je uspelo najti tudi zunanji izraz), naš kulturni napor, ki ni

dosegel komunikacije, mi dozorel, zato je bolj podvržen neplodnosti in usiha¬

nju. Kot neuspešen pa slabi naš kulturni zagon in tako se počasi znižuje

naša kulturna raven.

b). Naš socialni položa j. — Brez ozira na svoje študijske naslove

in položaje, ki smo jih zavzemali v domovini, brez ozira tudi na višino osebne

kulture, ki smo jo prinesli s seboj, smo v novi deželi zaradi neznanja jezika,

zaradi nekaterih uradnih določb in zaradi nepoznainja razmer v veliki večini

prijeli za ročno ali pisarniško delo. Pri tem nismo mogli ne zaposliti ne po¬

kazati svoje kulturne sposobnosti, ki je, že poprej dolgo zanemarjena in ne-

izrabljana, polagoma usihala.

Svoja prva in za dolgo časa edina znanstva v novi deželi smo si pridobili

med delovnimi tovariši, cesto tujci in desorientiranimi, kakor smo bili sami.

Če pa so bili domačini, ki jih nič izrednega ni vrglo v isto tovarno ali pi¬

sarno, niso bili dorasli našim kulturnim potrebam. Niso umevali naše kul¬

turne osamelosti in neorientiranosti in niso nam mogli pomagati pri iskanju

stikov s tukajšnjim kulturnim življem in življenjem. Za nas pa so postali,

in za mnoge so ostali, predstavniki domačega prebivalstva tudi v kulturnem

oziru. Hitro smo sodili in posploševali in prehitro ugotavljali, da novi svet

ni na dovoljni kulturni višimi, da bi nam mogel1 kaj vrednega nuditi, in smo

opuščali iskanje kulturnega življenja. Svojo dejansko in slučajno odreza¬

nost od kulturnega življenja smo zapečatili s predsodkom, ki jo je napravil

neizbežno in zakonito.

Ker smo tudi stanovanja našli daleč v predmestjih, kjer se je več zi¬

dalo in kjer so večinoma živeli tudi starejši naseljenci naše krvi, smo se tudi

prostorno oddaljili od kulturnih središč, če pustimo na strani zopetno kul¬

turno raven soseske. Po celodnevnem, cesto nevajenem delu in po par urah

186



vsakodnevne vožnje, je treba izredne kulturne žeje in naravnost junaške

volje do kulturnega življenja, da se odpravimo zvečer ali v nedeljo ponovno

v mesto, da obiščemo gledališče, si ogledamo umetnostno razstavo, ali se celo

udeležimo kakega predavanja, kamor tudi po večini vstop ni prost in brezpla¬

čen, kakor smo tega vajeni med mami. Ni čudno, da laže najdemo pot v kino,

ki je nekaj sto metrov od doma, ine terja duševnega napora, niti ne stavi

problema primerne obleke.

Pri iskanju kulturnih -manifestacij pa nas hudo ovira tudi naša plašnost

(prirojena ali napačno privzgojena?) in nerodnost, naša v letih ponižanja

stopnjevana zavest manjvrednosti in nezadostnosti, naša ženiranost, ko bi

imeli stopiti v nevajeni svet, med neznane ljudi, ko bi morali vprašati, kje,

kdaj, kako...

IV. NEVARNOSTI OB ADAPTACIJI

1. Nevarnost „utopitve“

Adaptacija novemu kulturnemu okolju more pasti v napake, od katerih

preglejmo nekatere, ker se bo s tem razjasnil tudi pojem adaptacije same,

kot jo imamo za potrebno.

Prva nevarnost, o kateri se tudi največ govori, je .nevarnost „utopitve

v tujem morju“, kakor se maziva, ali nevarnost pretirane akomodacije. Naj-

češče gledamo na to nevarnost kot nevarnost „raznaroditve“, dasi je ta le

eno lice celotnega pojava. Zato si jo bomo ogledali zlasti s tega vidika.

Zanima pa nas tu le osebna narodnost, „svojska telesno-duševna osebi-

tost“, „svojska akcidentalna forma"5 osebitosti, torej tista svojskost člo¬

veka, po kateri pripada temu ali onemu narodu. Ne gre mam niti za sociološko

dejstvo zunanje vključenosti v neko etnično-kulturno skupnost, niti za vpra¬

šanje naših etičnih obveznosti do te skupnosti, ali njenih do nas, temveč le

za notranjo, telesno-duševno osebitost ali svojskost, ki me dela Slovenca, re¬

cimo, in po kateri bi bil Slovenec, tudi če b: bil zadnji, če slovenskega naroda

ne bi bilo več.

Ta svojskost je plod raznih činiteljev: prirojenih zasnov, fizičnega in

duhovnega okolja in, kot osebnost človekova sploh, tudi plod osebnega kul¬

turnega napora. Je le eden od aspektov kulturne osebnosti, tiste osebne uso-

vršenos-ti, ki jo je človek dosegel po sodelovanju pravkar naštetih činiteljev.

Do neke mere naravno determinirana v določenih okoliščinah, utegne biti

manj gotova v drugih. Dedne posebnosti, se zdi, jo bolj omogočajo kakor pa

določajo. Mladi Bosančki, ki so jih po zadnji vojni posvojile slovenske dru¬

žine, so po nekaj letih po obnašanju, navadah in celo značaju postali čisto

Slovenci.6 Posvojenci tudi po inteligentnosti in drugih zmožnostih često bolj

sličijo posvojiteljem kakor svojim pravim staršem. Vpliv okolja, se zdi, je

mnogo močnejši v oblikovanju osebnosti, kakor pa prirojena zasnova. To še

toliko bolj, če si človek prizadeva, da bi se okolju čim bolj priličil, ker ga

občuduje, ker vidi v njem vrednote, ker ga vežejo nanj razne osebne vezi.

Če je narodnost kot aspekt ali akcidentalna forma osebnosti zlasti

plod vplivov Okolja in deloma lastnega napora, je možno, da s preselitvijo

v tuje okolje in z vživetjem vanj, potrebnim, kakor smo videli, tudi ona

187



doživi kako modifikacijo. Kaj je soditi o njej z vidika kulturne rasti, ki

nas tukaj zanima?

Zdrava, pravilno razvita osebnost je notranje enotna. Vsaka razkla¬

nost ji je v škodo, če činitelji, ki jo oblikujejo, že sami po sebi ne vodijo

k taki enotnosti, jo odloči eden izmed njih, cesto zavesten vpliv od zunaj

(vzgoja) ali pa osebno prizadevanje poedinca samega. Če se je okolje močno

spremenilo, ali če se je, kot v našem primeru, celo menjalo, da v marsičem

nasprotuje temu, kar je, zavestno ali ne, človek do tedaj v sebi zgradil, more

nastati v osebnosti antagonizem, ki 'lahko pomeni hudo osebno krizo in nevar¬

nost za telesno in duševno zdravje ter celo za moralno integriteto prizadetega.

Potrebno je, da z osebnim naporom skuša premagati nastali antagonizem in

rešiti krizo. Kako to stori, zavisi od igre vseh okoliščin in je najbolj prav

to, kar je najbolj naravno. Najbolj naravno pa je, kar je najbolj v skladu z

notranjo logiko osebnega kulturnega razvoja. In v tem pogledu je lahko na¬

silje nad osebnostjo toliko uskok v novo akcidentalno formo osebnosti kakor

krčevito in prisiljeno oprijemanje stare. Potrebno je iskati ravnotežja z

resnim, poštenim in, do sebe samega iskrenim prizadevanjem. Prehod iz ene

(osebne) narodnosti v drugo, more biti v določenih okoliščinah tako naraven

pojav, kakor je prehod iz podeželskega v mestno življenje, ali iz ene veroiz¬

povedi v drugo po konverziji, ali iz ene zgodovinske dobe v drugo, včasih

povsem nezavesten, zmeraj pa počasen.

Mar je mogoče videti kaj napačnega ali celo zavržnega v ravnanju

tistih duhovnikov, profesorjev in drugih, ki so, češkega rodu sicer, med

Slovenci postali praktično Slovenci, ine da bi zaradi tega morali ali hoteli

zatajiti svoje češko poreklo? In vendar je v njihovi „prenaroditvi“, v njihovi

prisvojitvi nove narodnosti gotovo odločilno vplival moment zavestne vklju¬

čitve v novo kulturno okolje. Kakor pri verskih spreobrnitvah govorimo o

pravih in nepravih konverzijah, bo treba tudi pri ,,prenaroditvah“ delikatneje

razlikovati med pravimi in nepravimi, in ne vselej iskati v slovenskem pri¬

imku pripadnika kakega drugega naroda že nekakega izvirnega greha rene-

gatstva, kakor ga ne iščemo pri Slovencih, ki nosijo priimke neslovenskega

izvora.

Za naše današnje razpravljanje zadostuje ugotovitev, da tudi prehod iz

ene narodnosti v drugo more biti v nekih primerih povsem naraven pojav,

zlasti kadar se ta proces raztegne na daljšo dobo ali celo na več rodov.

Toda marsikdaj prehod ni naraven, ne sledi notranji logiki kulturne rasti,

in tedaj more biti ne le moralno dvomljive vrednosti, temveč prav tako kul¬

turna nevarnost. Saj povzroči oslabitev osebnosti, znižanje osebne kulturne

in moralne ravni. Odtod znan in često navajan primer, da sta n. pr. verska

in narodna zavest korelativna pojava in da z oslabitvijo ene običajno oslabi

tudi druga. Saj Obe v veliki meri zavisita od kulture osebnosti, od njene mo¬

ralne moči, ki korenini v kulturni zgrajenosti in notranji skladnosti oseb¬

nosti. „Vera išče razum," je vedel sv. Anzelm, in „neumen svetnik služi le

samemu sebi,“ je že pred njim z brezobzirno trdoto pribil sv. Hieronim.7 Ali

pravi psihološki temelj vere je v resnični in solidni osebni kulturi vernika, bi

mogli zaključiti. V isti pa temelji tudi pravilna in trdna narodna zavest.

Obe torej najbolj utrjujemo s kulturnim delom, katerega pa težko opravimo

v kulturni zaprtosti in osamljenosti.

188



A oslabitev osebne kulture je lahko tudi posledica .pretirane akomoda*

čaje novemu kulturnemu okolju. To še zlasti kadar do nje me vodi notranja

logika organskega kulturnega razvoja, temveč bolj zunanji razlogi. Taka

nevarnost preti n. pr. tistim, ki hočejo v vsem, kar smo doma delali in počeli,

videti vzroke naše nesreče ter zato tudi hočejo čim hitreje vse .skupaj pozabiti.

Pri organskem vraščanju v tuje kulturno okolje se me zatajuje dotedanja

kultura, temveč se nanjo cepi nova, ki jo dopolnjuje in usovršuje — v njenem

bistvu seveda. Kdor hoče prehitro postati nerazličen član novega kulturnega

občestva in. zato zavrača svojo dotedanjo kulturo ter si nadeva novo, zagreši

ueorganski prelom v svojem razvoju in se izpostavi nevarnostim, ki smo

jih nakazali.

Važno in težko je vprašanje, kako v stiku z novo kulturo organski na¬

prej razviti osebno kulturo, ne da bi žrtvovali resnične vrednote dosedanje

kulture, kako doseči, da bi stik z novimi kulturami pomenil pričetek nove

kulturne rasti in ne bo vzrok kulturni oslabitvi.

2. Načelno odklanjanje tuje kulture

Druga nevarnost in napaka kulturne adaptacije pa je taka zabarika-

diranost v svojo dosedanjo kulturo, kakor jo posameznik ali skupnost umeva,

z vsemi njenimi, tudi najbolj slučajnimi in akcidentalnimi svojstvi, da po¬

zitivnega stika z tujo kulturo sploh ne more upostaviti. Premnogim je težko

umeti, če se poslužimo zelo preproste primere, da mi treba in ni prav tajiti

in zanikati čarov črnolaske, tudi kadar smo se zagledali v plavolasko in obču¬

dujemo njeno ljubkost, ali obratno. Prav tako so po svoje lepe gore, a imajo

drugačno lepoto morja, ravni in puščave. Tudi ni upravičeno zavračati poezi¬

jo romantikov, komur so bolj pri srcu dela realistov, itd. Mnogo bolj velja

to za kulturno vrednotenje. Tudi kdor ceni šege, običaje in sploh kulturne

vrednote, kakor so jih ustvarili in zapustili predniki, mora biti pripravljen

priznati, da se ista občečloveška težinja po lepoti, resnici in ureditvi sožitja

more pri drugih narodih javljati v drugačnih oblikah, ki morejo brez škode

za tako drugačnost prav tako, ali pa bolj ali manj ustrezati kulturnemu

idealu. Ne sme iimeti za edino prav le tega, kar se je on navadil imeti za

.prav, in za napak vse, kar se od tega razlikuje, po francoskem geslu: ,,Ve-

rital au de?a des Pyrenees, erreur au dela“ (Resnica je na tej strani Pirene¬

jev, zmota na omd). Kdor tako misli, temu je stik s kako tujo kulturo nepre¬

stan kamen spotike, vir pohujšanja in povod za trpko kritiko ali celo sme¬

šenje.

Nagnjenost k taki miselnosti je zelo človeška. Saj smo jo do zadnjega

časa opažali celo pri skoraj vseh misijonarjih, kadar so govorili o veri

ljudstev, med katera so odšli širit krščanstvo. Je pa nevarna, ker ovira

pri objektivnem presojanju dejanske situacije, za nas tiste, s katero smo

prišli, v kateri nam je živeti in delati, in tako zmanjšuje tudi uspeh dela.

Je nevarna, ker nas zapira v oklep egoističnega samozadovoljstva, da ne iz¬

koristimo za lasten napredek kulturnih sil, ki bi naim jih moglo nuditi novo

okolje. Je nevarna, ker budi nam nasprotno razpoloženje v domačinih, ki jim

nismo pravični in pri katerih, kakor pri vseh domačinih, med katere se na¬

seljujejo drugorodci — tudi med nami je bilo tako, četudi je med nas priha¬

jalo manj tujcev —, je neka nagnjenost h ksenofobiji naraven pojav. In je

nevarna, ker tako seveda tudi tedaj, ko bi mogli novemu okolju nuditi kaj

189



zares novega ali boljšega, tega ne moremo storiti, ker med tem okoljem in

nami nd živega stika, ki je pogoj za uspešen medsebojen vpliv.

Ta pojav proži zelo važno vprašanje kulturne rasti: Kako doseči, da

nam stik z drugačnimi kulturnimi oblikami pri drugih ljudstvih ne bo v

spotiko, temveč nam bo pomagal pri umevanju, da so kulturne vrednote,

resnično, lepo, dobro... tako bogate na možnostih realizacije, da jih ne izčrpa,

nobena konkretna oblika realizacije, nasprotno, da njihov lastni dinamizem

išče raznih realizacij, ne glede na to, da jim tudi individualnost realizatorja

naravno da v vsakem primeru akcidentalno svojskost? In kako doseči, da bomo

tudi v nam še familiamih kulturnih oblikah znali in hoteli razlikovati med

njihovim bistvom, med tem, kar jih dela kulturne pojave, in njihovimi akei-

dentalnimi znaki, tem, kar smo jiim mi po svojem značaju in po svoji poseb¬

nosti dodali, pa je samo v sebi kulturno drugotnega pomena?

3. Kulturna brezbrižnost

Tretja nevarnost, ki se ji naj skušamo izogniti pri kulturni adaptaciji,

pa je pasivnost in brezbrižnost po geslu: JPIredaj se vetru, naj gre, kamor

hoče...“ (Župančič). Zdelo bi se, da je to stališče najbolj naravno, češ, zdra¬

vi nagon bo razvoj še najbolje vodil in izvedel. A zanesti se zgolj na nagon,

je pri človeku, v razliki z živaljo, nad vse tvegana zadeva. Morda nagon do'

neke mere dobro služi zgolj vegetativni adaptaciji, prilagoditvi podnebju ter

preživljanju in oblačenju. V kulturnih zadevah pa se nanj ni mogoče zanesti,,

tukaj človekov instinkt omejuje in dopolnjuje um.

Prepustiti se nagonu pri kulturni adaptaciji pomeni, ohranjati in pri¬

svajati si predvsem vrednote, ki zavzemajo nižja mesta v aksiološki lestvici,

v škodo višjim. Instinktivno človek išče zlasti tega, kar prija njegovi čutni

naravi in je kvečjemu dovzeten še za ekonomsko-tehnične dobrine. Pravo du¬

hovno življenje pa ne živi iz nagona, dasi je zdrava in močna vitalnost

pogoj tudi zanj. Norma tega pa je razum, ki mu je svojsko, da vtise in do-

znatke pretehtava in presoja glede na njihovo vrednost in resničnost in tako

oniogoča odločitve, ki pomenijo pri človeku nadkriljanje ali preraščanje tega,

kar je, in postajanje tega, kar naj bi bil, ali postopno realizacijo njegovih

najboljših možnosti. V tem korenini napredek, kakor ga je v vsem stvarstvu

zmožen samo človek. Odpovedati se temu pomeni, odpovedati se človeškosti,

svojemu bistvu in svojemu zvanju.

Dočim žival išče le zadostitve potrebam, ki se javljajo v čutu neugodja,

in je zadovoljna, ko neugodje preneha ali ga celo nadomesti ugodje, človek,

duhovno bitje, teži k usovršenju, k polnejšemu bivanju. Ne zadovolji se,

kadar odpravi le trenutno nastalo potrebo; njegov v neskončnost naravnan

duh se za hip pomiri le, kadar se z novo realizacijo kake možnosti zopet ne¬

koliko približa popolnosti, a le za hip, da takoj nato podvzame nov napor

za aktualizacijo drugih možnosti. To osnovno težnjo je sicer mogoče začasno

zamotiti, a vsako nenaravno ravnanje — in zanemarjati najbistvenejše tež¬

nje človeške osebe je nekaj nenaravnega — se končno maščuje: mnoge te¬

žave, na katerih danes trpimo, zlasti duševne motnje, so posledice take ne¬

zvestobe samemu sebi.

A osebnega napora pri kulturni adaptaciji me smemo opustiti tudi za¬

tegadelj, ker je naša narava, ki po svojem bistvu sicer teži k popolnosti,.

190



vendar po izvirnem grebu ranjena in neurejena; zato prepuščena sama sebi

in brez vodstva razuma rada zadošča predvsem nižjim, največkrat bolj živo

čutenim potrebam, ki jim je tudi laže zadostiti, zanemarja pa višje, duhovne

potrebe, ki se navadno ne javljajo s tako elementarno silo in katerih zadosti¬

tev terja hudega osebnega napora ter zatajevanja in premagovanja nižjega

jaza v sebi.

V. ZAKUUČKK

Zaključek dolge razprave naj bo kar najkrajši. Ugotovili smo, da je

aktivno kulturno življenje ali kulturna rast naša potreba in naša dolžnost.

Ni pa mogoče brez stika s kulturnim okoljem, ki je normalno domače, to je

tisto, v katerem je nekdo zrasel in dozorel. Pri naseljencih pa ga je nado¬

mestilo tuje kulturno okolje, s katerim je pravilen stik teže upostaviti. Kul¬

turna adaptacija tu trči na težave in na skušnjave. Kako premagati prve in

se izogniti drugim, je vprašanje, na katerega smo hoteli opozoriti, in le

opozjorita. A reševanje tega vprašanja zasluži vso našo pozornost in resno

razpravljanje.

Le eno pa kaže še enkrat naglasiti: Ob menjavi kulturnega okolja ne

gre in ne sme iti za nikak preskok iz ene kulturne bitnosti v drugo, temveč

za ostvaritev nove, višje in boljše kulturne eksistence, ki bo sintetično, ali

morda bolje rečeno, ustvarjalno premagala antagonizme in antinomije pri-

godnih konkretnih oblik ter v kulturni zavesti podčrtala idejno bistvo vse

kulture. Taka sinteza naj bi bila dej kulturnega nadkriljanja ali preraščanja

samega sebe, dej popolnejše kulturne usovršenosti osebnosti, višja realiza¬

cija človeškosti v človeku. Skratka, naj bi ibila vzrok in povod bujnejše

kulturne rasti in ne njenega usihanja.

1 Citiral R. Hubert, La croissance mentale, Pariš 1949, str. 494.

2 J. Nuttin, Psychanalyse et conception spiritualiste de Thomme. Louvain-Paris

str. 224-225.

3

4

5

€

7

J. Nuttin, o. c., str. 226.

Prim. A. Rivaud, Histoire de la philosophie. Pariš 1948, I, str. 153.

Prim I. Lenček, Vrednote II, str. 8 in 19 (Buenos Aires 1954).

Prim. A. Trstenjak, Med ljudmi. Celje 1954, str. 10.

Cit. G. J. Franceschi, Criterio XXVIII, št. 1232, str. 204 (Buenos Aires 1955).

m

1950,

191



KAZALO

VINKO BRUMEN: Krekovo politično delo v letih 1900-1907 . 5

ALOJZIJ GERŽINIČ: Kaj mora imeti in kaj naj si pridobi umetnik .. 25

BOŽIDAR FINK: Etičnost novega kazenskega prava. 40

MAVER GREBENC: Doneski k zgodovini Stične. 56

ALOJZIJ ODAR: Vprašanje o slovenski teologiji. 95

TINE DEBELJAK: Mickiewicz in Slovenci ... 127

VINKO BRUMEN: Nekatera vprašanja naše kulturne rasti . 176



Tiskala tiskarna TALLERES GRAFICOS FEDERICO GROTE,

Montes de Oča 320, Buenos Aires (Ladislav Lenček C.M.)



Registro Nacional de la Propiedad Intelectual N9 359010


