
ANTHROPOS 1996 3-4 

Antični spor pesnikov in filozofov 
(Estetika in etika) 

SIMON MACUH 

POVZETEK 

Antično estetiko predstavljajo v glavnem trije večji modeli: Platonov. Aristotelov 
in Plotinov. 
Platonova pozicija je reakcija na grško klasično tragedijo in pesništvo. Njegova 
trilogija o Sokratovi usodi je pravzaprav neke vrste "antitragedija". Takšna forma 
vsebuje aspekte, ki težijo proč od zastarele morale, ki sloni na suženjstvu ose-
bnosti kot intelekta. Precej podobno pozicijo o umetnosti najdemo tudi pri Ari-
stotelu. 
Eno skupino smo pravkar predstavili in na drugi strani lahko najdemo prav tako 
številne zagovornike pesništva. Eden takih zagovornikov je Aristofan, ki se brani 
na teoretični ravni. 7xi filozofe je bila karakteristična njihova teoretična moč in 
konsistentnost. Na račun te polarizacije sem opisal znani spor med pesniki in filo-
zofi. 
Tukaj pridemo do točke teorije. S tega gledišča lahko vidimo, da teoretično to ni 
estetski problem, ampak problem z. moralno kompetenco. Aktualna estetika ima 
vedno moralne atribute. Estetika v tej vlogi poskuša doseči določen družbeni ali 
celo politični vpliv.Ta pojav je značilen z.a današnje dni, kot v vseh zgodovinskih 
valovih. 
Danes poznamo tisoč načinov, kako vplivati z. estetskimi komponentami na javno 
Življenje. 

ABSTRACT 
THE DISPUTE BETWEEN PHILOSOPHERS AND POETS 
(AESTHETICS AND ETHICS) 

Antique aesthetics is largely represented by three major models: from Plato, 
Aristotle and Plotinus. 
Plato's position is a reaction to Classical Greek tragedy and poetry. His trilogy on 
the fate of Socrates is in fact a kind of "anti-tragedy". It contains aspects that 
move away from contemporary traditional morality which relied upon a slavery of 
the individual person and intellect. Aristotle held a quite similar position about 
art. 
On the other hand, we can also find many supporters of poetry. One of them is 
Aristophanes, who resists on a theoretical level. Theoretical strength and 
consistence were characteristic of the philosophers. On the basis of this 
polarisation. I will describe the long-standing dispute between philosophers and 
poets. 



We have come now to a point of theory. Theoretically this problem is not one of 
aesthetics, hut a problem involving moral competence. Actual aesthetics has 
always had moral attributes. Aesthetics in this role strives to achieve some social 
or even political impact. The phenomenon is as significant today as in all prior 
historical periods. Today we are aware of thousands of means to influence public 
life via postulates of aesthetics. 

ZAČETKI GRŠKE KULTURE 

V začetku drugega tisočletja pred našim štetjem lahko govorimo o sorodnih 
civilizacijah, ki so zasedale področja Sredozemlja, Egcjskega sveta ter se širile prek 
Rodosa in Cipra vse do Mezopotamije. Kultura s e j e prenašala po trgovskih poteh, ki so 
povezovale te dežele z Mezopotamijo. Največ dokazov za to dajejo podobnosti v arhi-
tekturi, ki so jih opazili pri arheoloških izkopavanjih. Družba je v začetku še brezra-
zredna in se deli na rodove. Nekje od 14. do 11. stoletja pr. n. št. se pojavi mikensko 
kraljestvo. Mikenski svet ni bil veliko drugačen od porečnih civilizacij Bližnjega 
vzhoda. Prebivalci so se v glavnem ukvarjali s poljedelstvom, v palači pa so se oprav-
ljale administrativne dejavnosti, ki so določale plačevanje davkov podložnikov. Dobrine 
so po večini rabile za vzdrževanje dovolj močne vojske. Sprva je bila monarhija volilna, 
kasneje pa so odvzeli vojaškemu plemstvu pravico do potrjevanja kralja, da bi s tem 
zmanjšali možnost špekulacij in utrdili avtoriteto obstoječe oblasti. Palača je urejala 
poveljstvo nad vojsko, opremljenost, nabore, ekonomijo, davščino ter religiozno življe-
nje. Kralj je tudi čarovnik, gospodar časa ter svečenik.' Tako zasnovano kraljestvo je 
bilo vse bolj podobno orientalskim absolutnim monarhijam. Moč na celotnem ozemlju 
je utrjeval sistem kraljevih palač, po katerem se je širila monarhova oblast. Na vsakem 
dovolj velikem področju, ki so ga na novo osvojili, so postavili palačo in nadzor nad 
ozemljem je bil hitro vzpostavljen. 

Kljub svoji moči pa Mikenci niso mogli vzdržati pritiska indoevropskih plemen, 
ki so prihajala z ravnic južne Rusije in Balkana (okoli 1200 do 1000 pr. n. št.). Njihova 
prednost je bila v močni vojski, bojevitem temperamentu, sodobnejšem orožju (puščica 
in lok, kopje, sekira), še posebej pa so blestele njihove bojne vprege.2 Košček za ko-
ščkom so krhali mikensko ozemlje, dokler niso celotno kraljestvo razbili do tolikšne 
mere, da se je moralo v ekonomskem smislu povrniti v povsem običajno poljedelsko 
skupnost. Rodovne strukture znotraj družbe so se porazgubile in nastali so prvi zametki 
sveta, ki niso več poznali delitve dela, podrejanja eliti, težnje po združevanju oblasti v 
eni osebi in podobno. 

S tem je nastala dovolj ugodna podlaga, za razvoj kulture. Umetniško ustvarjanje 
se je prenašalo z ustnim izročilom. Pisava je bila nekaj časa nepomembna, kajti tiste 
vloge, ki jo je pisava imela pri kraljevi administraciji, ni imela več, zato je enostavno 
izginila. 

Vzporedno z umetnostjo se je razvijal jezik. Iz jezikov, ki so jih govorila različna 
plemena, se je počasi začel oblikovati enoten jezik. Grki začnejo ponovno uporabljati 

Kretska legenda govori o kralju Minosu, ki se v votlini na Idi vsakih devet let podvrže preskusu z Zev-
som in s tem preskusi svojo kraljevsko moč (v Odiseji. XIX, 179). 
Konj je bil ludi simbol moči, podzemnih voda, rodovitnosti, spodnjega sveta ter vetra, viharja, nevihte. 
S to simboliko je ustvarjen lik boga Pozejdona - pol človeka, pol konja. 



pisavo v 9. stoletju pr. n. št. Tokrat jo prevzamejo od Feničanov. Med prva zapisana 
dela sodijo Homerjeve in Hesiodove pesnitve. Družbeni smoter pisave se povsem spre-
meni. Pisava postane sredstvo, s katerim se širijo najsplošnejši vidiki političnega in dru-
žbenega življenja; pisava postane orodje širših množic. 

ČAS MITOV 

Eden tipičnih pojavov razmišljanja te družbe je mitologija, ki poskuša razjasniti 
vprašanja, katera so si ljudje zastavljali ob raznih pojavih v naravi in družbi. Je odraz 
najzgodnejše forme mišljenja. Koncept razmišljanja ni objektiven, saj pesništvo posta-
vlja resnico v svet božanstev, demonov in misterioznega. Največkrat se opira na izku-
šnje ljudi, ki so v družbi nekaj pomenili, njim pa se priključi še povsem neselekcioni-
rani principi, ki so se v danih situacijah vgnezdili v družbeno zavest. 

Najstarejši pesniški jezik bil jezik pesniškega eposa. Pesniki so dobesedno uročili 
svoje občinstvo. Prepričani so, da prihaja njihov navdih od samih božanstev, skrivno-
stnih sil in ga imenujejo "nagovor" Muz. Muze so prisotne povsod, zato lahko razode-
nejo pesniku vsakršne skrivnosti: 

"Zdaj pa povejte še Muze. v olimpskih domovih živeče, 
ve ste boginje, povsod pričujoče, in vse vam je znano, 
pevci pa slišimo le glas, sami ne vemo ničesar... 
Najočitnejši primer mitološkega pesnjenja so orfične teogonije in kozmologije, 

Homerjeva epika, medtem ko Hesiod že loči med pesništvom, ki je navdahnjeno od 
Muz, in pa pesništvom, ki je produkt pesnikovega lastnega razmišljanja. Po drugi strani 
so torej pesniki tisti, ki ustvarjajo iz sebe, vendar jih pri tem vodi božanski navdih. Znan 
je tudi lep Demokritov izrek o božanskem navdihnjenju pesnikov: 

"Kar napiše pesnik po z.amaknjenju in po svetem navdihnjenju, je gotovo lepo. "4 

V dialogu Ion pa o tem piše tudi Platon: 
"Prav tako tudi muza najprej sama navdihne pesnike, in ko so sami polni boga, 

navdihujejo še druge, in tako se plete veriga. Z/ikaj vsi dobri pesniki, epski kakor lir ski. 
ustvarjajo vsa ta prelepa dela ne iz. umetnosti, temveč v stanju navdiha in obsede-
nosti. 

Homer in Hesiod 

Čeprav sta Homer (okoli 800 pr. n. št.) kot Hesiod (okoli 700 pr. n. št.) starejša od 
orfikov, se njuna misel že odmika od najtemelnejših mitoloških momentov, saj pesnitve 
niso več tako naturalistično usmerjene. 

Homer v svojih pesnitvah ne izhaja iz same zgodovine mikenske tradicije, toda 
zdi se, kot da ima nenehno pred očmi to obdobje kot vzor, kot tisto čudovito junaško 
obdobje. Zelo hitro spoznamo lik junaka, ki je slika te pretekle dobe. Homerjeve pe-
snitve opisujejo določene cikle okoli kakšnega pomembnega dogodka. Kot podlago 
jemlje zgodovino, vendar se zgodovinska dejstva spremenijo v temo epskega cikla. Ta 
vsebina fantazijsko presega tisto, kar se je resnično zgodilo, zato dobi posamezno 
dejanje pogosto povsem drugačno podobo od dejanske. Epski cikli se med sabo vse-
binsko povezujejo, tako da se vseskozi ohranja rdeča nit zgodbe. 

Za Iliado je značilna odločno izražena vojaška narava in močno povzdignjen lik 

Homer, lliada. II, 4X4-492. 
Anion Sovrc, Predsokratiki, SM Ljubljana I9XX, stran 222, fragment 250. 
Platon, hm, 533D. 



Ahila, medtem ko iz Odiseje diha mirnejša podoba, ki je močno obrnjena h grški po-
krajini (zahodna Grčija). V teh elementih se kaže odsev naselitvenega gibanja v tistih 
časih na grških tleh, ki je bilo povezano tudi s številnimi spopadi. 

Homerjevi pesnitvi sta za dolgo ostali zgled kasnejšim pesnikom, katerih pesnitve 
so bile prav tako priljubljene. Vse te pesnitve so tudi osnova, iz katere so črpali kasnejši 
pisci tragedij v 5. in 4. stoletju pr. n. št. 

Hesiod je didaktični pesnik, kar pomeni, da se njegove pesnitve od epskih razliku-
jejo v tem, da ne slonijo toliko na ljudskem izročilu, ampak je že mogoče čutiti nauk in 
osebnost pesnika. Tudi dogodki, ki jih didaktične pesnitve opisujejo, so bolj konkretni. 
Hesiodovo pesništvo je polno takšnih dogodkov in mnogi se nanašajo nanj osebno. 

Hesiod je poskušal preseči Homerjevo pesništvo. Na eni strani se pri njem kaže 
čisti tekmovalni duh, na drugi strani pa najdemo že docela teoretično kritiko. Dejansko 
ima Hesiodovo pesništvo diametralni položaj nasproti Homerjevcmu. 

Hesiodov spis Teogonija je poskus sistematizacije antične mitologije.6 Čeprav se 
Hesiod ukvarja z mitologijo in poskuša pisati o tem, kako so nastali Zemlja, Nebo, 
Morje, kako so se iz njih rodili bogovi in zasedli Olimp, skuša biti pri tem objektiven. 
Raznim mitološkim elementom skuša najti določeno mesto in pri tem uporablja 
svojevrstno metodo. Hesiod pa je že delno kritičen do pesniškega jezika. Pravi namreč, 
da lahko pesniki govorijo laži, ki so podobne resnici, lahko pa govorijo tudi samo 
resnico: 

"Znamo povedati mnogo laži vam, podobnih resnici, 
znamo, če hočemo, tudi povedati zgodbe resnične!"7 

Opazka je namenjena Homerjcvim epom, vendar kot taka še nima namena moral-
no kritizirati pesništva, kadar se oddaljuje od dejstev, ampak namišljene vsebine zgodb. 

Klasična doba grške kulture in nastop filozofije 

Z razvojem družbe nastopi novo obdobje. Prej bronasto je nadomestila železna 
doba in dobo herojev doba geometrije in racionalnega razmišljanja. Bogovi postajajo 
vse bolj ločena sfera od vsakdanjega življenja. Pojavi se bolj globoka razplastenost 
realnosti nasploh. Znotraj družbe ima vsakdo svojo funkcijo. Tako imamo, na primer v 
Atenah, kjer se vplivi mikenskega obdobja še najbolj ohranijo, poleg vladarja še pole-
marha, kot glavnega vojskovodjo, versko obredje opravljajo svečeniki. Ljudje v razmi-
šljanju niso več tako zagledani v naravo; nastane predmet sophiaki ni več del physis, 
ampak sveta ljudi. Ta novi vidik mišljenja je plod celotnega toka zgodovine. V družbi 
so silnice razmišljanja vedno bolj porazdeljene, s tem pa tudi bolj kontrastne. Soočanja 
nasprotij so pogosto pripeljala do sporov, vendar so po drugi strani ravno potencialna 
nasprotja primorala ljudi k razmišljanju. Ker je bila prej avtoriteta enega tako mogočna, 
so se tudi ljudje razumsko raje podrejali, sedaj pa so se nasprotniki izenačili, zato ni 
čudno, da postajajo govorniški dvoboji vse bolj priljubljeni. 

Zanimivo je pogledati tudi mestno strukturo; če so bile prej zgradbe zgoščene 
okrog kraljeve palače, so sedaj zgrajene okoli javnega prostora (Hestla koineJ, kjer se 
razpravlja o skupnih problemih meščanov. Mesto je bilo obdano še z obzidjem, ki je 
varovalo prebivalce pred vpadi, pa tudi zakl jučevalo skupnost v neko celoto. 

Grški zgodovinar Hcrodol (Zx'idovinci, II. 53.) zaradi lega daje pohvalo Homerju in Hesiodu, da sla dala 
grškim bogovom imena. 
Hesiod, Teogonija, 1-115. 
To s e j e zgodilo na pragu 7. stoletja pr. n. št. 



Ko se pojavi polis,9 se nove strukture družbenega življenja še bolj utrdijo. Najvi-
šjo moč predstavlja govorno argumentiranje. Govor postane protislovno razpravljanje, 
diskusija, ki zahteva občinstvo kot razsodnika. Politika in logos sta v tesnem razmerju. 
Kot služi govor za razpredanje in analiziranje politične doktrine, po drugi strani pa sta 
ravno retorika in sofistika pričeli z analizo samega jezika. Aristotel na primer poleg 
tehnike prepričevanja uvaja logiko resničnega, možnega in sklepanja sploh. 

V polisu zasebnost domala izgine. Vsakršno dogajanje ima vsaj potencialni dru-
žbeni status, saj govorniki za svoje argumentiranje lahko vzamejo katerikoli družbeni 
element. Takšen razvoj demokratizacije je imel odločilen vpliv na intelektualni razvoj. 
V kulturo se vključuje čedalje širši krog ljudi.10 Podobno je s pisavo, saj vse več ljudi 
zna pisati. 

Sedaj lahko razumemo potrebo po izdaji zakonov, ki se pojavijo v tem obdobju. 
Pravo postavlja vsakogar v enak položaj pred drugim, vendar zakoni še vedno ohranjajo 
kanček idealne vrednote, ki naj bi odražala sveti red kozmosa. 

Anaksimander, Ferckidcs in Hcraklit so izdali prve knjige. Njihova ambicija je 
bila, da bi lastna dognanja odkrili tudi drugim, pa naj bodo to kozmološka, astronomska 
dognanja, matematične teorije, naravoslovna opažanja in podobno. Resnica modreca je 
razodetje neke višje dejanskosti, vendar nima več mistične vrednosti, kot jo je imelo, 
dokler so bili čuvarji višjih resnic zgolj svečeniki ali kralj. Kanček nnsterioznosti še 
ohranjajo oraklji in prerokbe v tcmpljih. Olimpski bogovi so postali domena in grška 
mitologija postane uradna religija, ki se je primerno distancirala od posvetnih zadev. 
Tudi v tem segmentu vlada politični "racionalizem". 

Namen religioznost in modrecev je bil preobraziti človeka kot člana družbe. Višje 
se je kdo lahko povzdignil v modrosti, več skrivnosti mu je bilo razkritih. Filozofija 
nadomesti tradicionalne oblike iskanja modrosti prek misterijev, nosi pravzaprav 
dvojno vlogo; na eni strani niha med morjem duhovnih skrivnosti in na drugi med po-
pularnim javnim razpravljanjem. Tako poznamo filozofe, ki so se radi zapirali v skriv-
nostne ezoterične misli. Druga skrajnost pa so tisti, ki so neprestano polemizirali v jav-
nosti. Sofisti pa so se povsem integrirali v javno življenje ter ponujali svoje znanje 
komurkoli za denar. Tako je tudi filozofija na eni strani lahko skoraj čista politična 
teorija ali nasprotno - pot iskanja v samoti in skozi kontcmplacijo. 

Zanimivo je pogledati, kako se je spremenila etika. To nam najbolje predstavlja 
primer vojaka. Na eni strani imamo homerskega junaka, odličnega voznika bojnega 
voza. Njegovi podvigi so junaško ter individualno dejanje, ki ga opravlja z ekstremno 
drznostjo in z veliko vojaškega srda. Vojak državljan pa mora vsako željo po junaštvu 
premagati. Njegov cilj ni, da bi zmagoval sam, ampak da bi se kar najbolje vključil v 
skupinski boj. Izurili so ga, da ostane v bojni črti in se bori z ramo ob rami ter pazi. da 
ne zapusti svojega mesta. Bojevnikova vrlina je sedaj obvladovanje samega sebe. hla-
dnokrvnost in zaviranje vsakršnih nagonskih vzgibov. Takšna moralna d r ž a j e veljala v 
celotni družbi, kar je pomenilo zavračanje tradicionalne aristokratske usmerjenosti h 
krepitvi moči posameznikov in njihovemu povzdigovanju nad ljudstvo. V praksi s e j e to 
kazalo kot preziranje tistih, ki so na vsak način hoteli prodreti v ospredje, razkošje 
pogrebnih svečanosti, pretirano izkazovanje čustev, pretirana samozavest tistih, ki so 
imeli določene privilegije in podobno. V zgodovino tistega časa so se s takšno etično 
strogostjo gotovo najbolj zapisali Spartanci. 

Med X. in 7. stol. pr. n. št. 
Zgled za to nam je lahko Homcrjevo pesništvo; najprej je bila to dvorna poezija, nato pa se ra/širi med 
ljudstvo kot praznična poezija, saj so pesnitve največkrat recitirali ob posebnih priložnostih. 



Med prve grške modrece šteje sedem modrih.11 Njihova naloga je bila začrtati 
meje nove grške znanosti znotraj vseh plasti družbe. Vidni so njihovi prispevki pri na-
stajanju prava, še posebej Solon. Zakonodaja je izrinila tradicijo osebnih ali plemenskih 
maščevanj. Pojem bratstva se poskuša razširiti na vse državljane, ne le na krvno sorod-
stvo. Začetkov prava pa ni mogoče razumeti brez zunanje religiozne klime. 

Spremembe v družbi so tudi povzročile, da se je spremenil pogled na umetnost, še 
posebej na pesništvo, kajti poezija je po svojem načinu izražanja najbližja filozofiji in 
končno se je vseskozi ohranjalo največ pisnih virov. Antična poezija ima svojevrsten 
status zaradi več dejavnikov. Medtem ko je bila likovna umetnost precej neproblema-
tična, so kritike na račun pesnikov vse pogostejše. Poezija kot mit (Homer, Iliada, Odi-
seja) je odsev preživetega obdobja. V demokratični Grčiji ni več posluha za iracionalne 
pulzije pesnikov, kajti na pohodu sta znanost in modrost. Povedati pa je tudi treba, da so 
bili Grki zelo samozadosten narod in se niso kdo ve koliko ozirali na to, kaj se dogaja 
okoli njih: 

"Grki, ti pač! Njim dala ja Muza talent in zgovornost. 
drugega nič v mislih jim ni ko čast le in slava. "I2 

Orientalni koncept umetnosti v tistem času je slonel na povsem drugačnih te-
meljih. Pri njih je umetnost v službi religije in obredov. Umetnost ostaja v domeni avto-
ritet širše skupnosti. Grška umetnost je individualistična. Že Homer predstavlja pesnika 
kot osebnost, čeprav njegovo navdahnjenje prihaja od Muz. Svoboda izražanja se še 
samo povečuje in končno se mora religiozni moment umakniti filozofiji in politiki. 

Naslednji moment predstavlja sama estetska misel, ki je prefinjeno prepletena s 
filozofijo. Antična estetika še nima izoblikovanih objektivnih meril pri ocenjevanju 
lepega, ampak se kriteriji oblikujejo vzporedno s splošnim družbenim stanjem. Ker je to 
čas, ko se v družbi najpogosteje govori o morali, smo priča pojavu, ko se najpogostejše 
kategorije estetskega (red, proporcionalnost, harmonija, mera...) navezujejo na moralo. 
Temu pojavu bi lahko rekli estetizacija dobrega. 

Rojstvo antične estetike predstavlja pravzaprav spor med pesniki in filozofi. 
Pesnikom se največkrat očita ravno moralna neprimernost njihovih del. V družbi, ki je 
že okusila resnico, kakršno podaja znanstveni pristop, je iracionalna resnica pesnikov 
nekaj, kar kvari družbo. 

Razvoj kritike pesništva 
Ksenofan Kolofonski in Heraklit Efeški 

Med najzgodnejšimi predstavniki, ki kritizirajo pesništvo, sta bila Ksenofan in 
Heraklit. Oba slonita na razumski poziciji. 

Ksenofan (okoli 546 pr. n. št.) je bil tudi sam pesnik. Hodil je od kraja do kraja in 
tako spoznal različne poglede ljudi. Z izkušnjami, ki jih je dobil, si je lažje izoblikoval 
lastno pozicijo do Homerja in tudi do Hesioda. Očita jima, da s svojo pomehkuženo 
umetnostjo vzpodbujala ljudi k nezdravim dejanjem, ki so škodljiva tako za njih, kot za 
okolico: 

"Vse sta bogovom natvezla Hesiodos, prej še Homeros. "" 
Ksenofan je najraje uporabljal ostre in posmehljive bodice. Ni se bal govoriti proti 

prevzetnim veljakom ali proti nerazumnosti ljudi, ki verjamejo v božanske like junakov, 
bil pa je za enakopravnost ljudi in za svobodomiselnost. 

V to skupino spada več kot sedem modrecev, vendar se zaradi tradicionalne vrednosti ohranja ta izraz. 
I ^ Horac, Pismo o pesništvu (De urle poetica epislula ud Pisones), 320. 

Anton Sovre, Predsokratiki, str. 67, fragment 16. 



Hcraklit (okoli 500 pr. n. št.) se v marsičem ne strinja s Ksenofanom. Najbolj ga 
moti njegova svobodomiselnost in privrženost demokraciji, saj je bil aristokrat. Oba pa 
imata podobno mnenje o pesnikih. O njih meni Heraklit naslednje: 

"Kopica znanja še ne prinese sprevidnosti: ko bi jo, bi bila oplemenitila Hesioda 
in Pitagoro in Ksenofana in Hekataia; zakaj le eno je modro: spoznati razumno voljo, 
ki krmari vse skozi vse. "14 

Platon 

Platonovega mesta v antični filozofiji ni treba posebej prikazovati. Bil je velik 
filozof, ki je imel tudi močan družbeni vpliv. Njegova razlaga poetičnega je bila precej 
kompleksna. 

Preden se je začel ukvarjati s filozofijo, je tudi sam pisal tragedije. Sokratovi vpli-
vi so ga kasneje privedli do odločitve, da je postal filozof, vendar ni takoj spremenil 
mnenja o pesništvu. V dialogu Ion in še kje priznava pesnikom njihov talent, vendar se 
v dialogu Država njegovo mnenje radikalno spremeni. Omeni sicer, da s težkim srcem 
obsoja pesnike, vendar tega problema zaradi resnice ne more zaobiti. Njegova kritika pa 
je bolj namenjena poslcdicam, ki jih povzročajo pesniki s svojimi pesnitvami, kot 
pesnikom samim, kot sta to pred tem počela Ksenofan in Hcraklit. Nemoralni nauki bi 
lahko na primer zmedli otroke, ki poslušajo neprimerne zgodbice: 

"To so zgodbe, ki so jih napisali Hesiod in Homer ter drugi pesniki. Kajti ti so 
pripovedovali in pripovedujejo ljudem zgodbe, ki so si jih izmislili. (...) Če nekdo v svoji 
Zgodbi slika bogove in heroje kot v bistvu slabe, kakor slikar, ki naslika podobo, ki ni 
podobna izvirniku. " , s 

Prav tako lahko spletke, ki so polne čustev, omehčajo borbenost in pogum ču-
varjev Države: 

"Potemtakem moramo odstraniti tudi vse strašne, grozo zbujajoče izraze, kakor so 
'Kokit'. 'Stiks', podzemeljski, brezkrvni in drugi, oh katerih se vsi. ki jih slišijo, zgrozijo. 
Morda so dobri v kakšnem drugem pogledu, mi pa se bojimo, da ne bi čuvarji zaradi 
tega strahu postali preveč raz.draž.ljivi in mehkužni.1,16 

Na koncu VII. knjige Države Platon očita pesnikom, da se pogosto zadržujejo po 
domovih družbenih veljakov, kjer jim le-ti izkazujejo čast in jim podarjajo dragocena 
darila, medtem ko jim pesniki prepevajo himne in slavo, med drugim pa veljaki raje 
poslušajo nasvete pesnikov, kot tistih, ki o vladanju res nekaj vedo: 

"Zato nam tragedija upravičeno velja za zakladnico modrosti, Evripid pa posebej 
Z.a njen vrh (...), ker je izrekel globokoumno misel: tirani so modri, ker se družijo z. 
modrimi. In očitno misli z. modrimi ljudi iz. njihove okolice. Da in tiraniada velja njemu 
in drugim pesnikom z.a božansko in ne vem kakšno vse. (...)Toda po drugih državah se 
svobodno gibljejo, zbirajo okoli sebe ljudi, najemajo z.a uprizoritve svojih del igralce z. 
lepimi, izdatnimi in prepričljivimi glasovi ter z.vabljajo države v demokratijo in tira-
nido. "!7 

Realnost, ki j o izražajo umetniki (pesniki, slikarji...) je subjektivna, kajti omejuje 
se le na tisto, kar lahko umetnik zazna s svojimi čutili. Naša čutila pa nas lahko varajo. 
Umetniki so tudi posnemovalci in na določen način prevaranti, zato so ljudje, ki jim 
verjamejo, naivni. Umetniška realnost je tretjerazredna. Prava Resnica je prisotna samo 

Anton Sovre, Predsokratiki, str. 78, fragment 75. 
1 5 Platon, Država. DZS, Ljubljana 1976, II. knjiga, 17. poglavje, str. 93. 

Platon, Država, III. knjiga, 2. poglavje, str. 101. 
1 7 Platon, Država. VIII. knjiga, 18. poglavje, str. 294. 



v svclu idej. Naš svet je le posnetek idealnega sveta, tako so dela pesnikov posnetki 
posnetkov. 

Pesniki dosegajo svoje učinke tako, da v svojih delih združujejo racionalno z 
iracionalnim. Ljudje pa so za te učinke zelo dovzetni, ne da bi o njih veliko razmišljali. 
Platon deli človeško dušo na tri dele: razumskega, srčnega in čustvenega. Poezija vzne-
mirja ravno čustveni del duše in povzroči, da želje in strasti vladajo našemu duhu. na-
mesto da bi bil njegov vladar razum: 

"Če pomisliš: tisti del duše, ki ga pri nesreči, ki nas zadene, skušamo obrzdati, ki 
mu ne dovolimo, čeprav si njegova narava to želi, da stoka in toži - ta del duše pesnika 
razveseljuje in zadovoljuje; naš po naravi najplemenitejši del pa popušča v budnosti 
nasproti solzavemu delu. ki ni dobro vzgojen in ne pozna dovolj svojih dolžnosti; misli 
namreč, da ni sramota gledati tujo bolečino, hvaliti tuje ljudi sočustvovati, ko se prepu-
stijo žalosti, čeprav bi hoteli veljati z.a prave može; narobe, v veselju nad tem vidi celo 
korist, zato ne želi obsoditi celotne pesnitve, ker bi tako ostal brez. zadovoljstva, kajti le 
malo ljudi si je na jasnem o tem, da uživanje v tuji bolečini nujno vpliva na lastna 
čustva; kdor dopušča, da se mu razvije sočutje do tuje bolečine, ga ob lastni bolečini le 
s težavo kroti.' 

S temi svojimi očitki je Platon pripeljal spor med pesniki in filozofi do najvišje 
točke. Za nas pa je pomembno, da ne pozabimo, da takšna stališča zavzema predvsem 
zaradi Resnice, skozi katero je edino mogoča idealna Država. Nekje v globinah svoje 
duše pa Platon zavedno ostaja poet. 

Aristofan 

Aristofan (okoli 445 do 385 pr. n. št.) je znan po svojih političnih komedijah. V 
njih je zajemal aktualne dogodke z namenom, da bi opozoril na preuranjenc družbene 
spremembe in na večne konflikte. Liki njegovih komedij tvorijo zelo pisano druščino. 
Rad stopi na prste razvajenim meščanom, sprijenim veleposestnikom, bolj pa mu je 
všeč podeželje, kjer ljudje še znajo živeti mirno in po pravih načelih. Aristofan je zago-
vornik stare morale. 

Čeprav obsoja nevestne uradnike in podkupljive govornike, s tem ne poskuša 
rušiti demokracije kot take, ampak se postavlja na stran ljudstva, ki je včasih preveč pri-
zanesljivo in zaupljivo. Prav tako ne odobrava tradicionalno zakoreninjene prevlade 
moških nad ženskami, kar postavlja Aristofana med najbolj napredne avtorje tistega 
časa. 

Glede na vsebino del poskuša Aristofan tudi v jeziku ostati blizu ljudem. Njegove 
komedije so polne ljudskih fraz in podob, ki jih uspešno vključuje v dialoge. 

Ravno takšen odnos kaže Aristofan v svoji kritiki poezije. V delu Praznovalke 
tesmoforij opisuje, kako Euripides s svojimi tragedijami neprimerno postavlja ženske v 
neroden položaj. Ko si možje ogledajo katero od Euripidovih del, kjer so ženske ozna-
čene kot tiste, ki jim nikakor ne gre zaupati, pregledajo vse kotičke v hiši. da bi našli 
ženinega ljubčka. Bolj resno problematiko izpostavi v komediji Žabe. Za to delo se je 
odločil ob smrti Euripida in Sofokla (okoli leta 405 pr. n. št.). Prva kritika je namenjena 
samovoljnim oblastnikom, ki so kratili pravice državljanov. Glavno (literarno) kritiko 
pa najdemo v delu, kjer Aristofan opisuje tekmovanje med Aishilom in Euripidom za 
sedež najboljšega tragika v podzemnem kraljestvu. Doslej je na tem prestolu sedel 
Aishilos, sedaj pa mu hoče to mesto prevzeti pred kratkim umrli Euripid. Pri tem upo-
rablja najštevilnejše zvijače in sleparstva ter s svojo škodljivo novo umetnostjo poskuša 

i x 
Platon, Država. X, knjiga, 7. poglavje, str. 336. 



preseči Aishilovo zdravo, pa čeprav naivno mojstrstvo. Aishilova obramba, ki je v bi-
stvu Aristofanova kritika, je, da na oder postavlja zaljubljene ženske, ki so nezveste 
svojim možem, ter da mlade uči čvekati v prazno, namesto da bi se ukvarjali z resnim 
delom. Razsodnik Dionisos je spor končal tako, da je obema tragikoma velel, naj posta-
vita na tehtnico vsak svoje verze; ceneni Euripidovi verzi zletijo v zrak, medtem ko 
tehtna Aishilova govorica potegne skodelico na tehtnici na tla. Za nagrado Dionisos 
napoti Aishilosa v Atene, da prevzgoji norcc, kakršnih je v Atenah na pretek, Aishilos 
pa sam izbere Sofokla za svojega namestnika na prestolu prvega tragika v podzemnem 
kraljestvu. 

Aristofan v svoji kritiki, ki je ena najstarejših literarnih kritik, pokaže, kakšne so 
bile želje atenskega občinstva glede umetnosti na koncu 5. stoletja pr. n. št. Ta poteza 
predstavlja začetek širše teoretične zasnove, ki v tistem času najbolj zaživi pri Aristo-
telu. 

BIBLIOGRAFIJA 

Anton Sovre, Predsokraliki, SM, Ljubljana 1988. 
Platon, Država. DZS, Ljubljana 1976. 
Kajetan Gantar, Literarni leksikon, DZS, Ljubljana 1985. 
Več avtorjev, Zgodovina grške književnosti, MK, Ljubljana 1966. 


