ANTHROPOS 1996 3-4

Anticni spor pesnikov in filozofov
(Estetika in etika)

SIMON MACUH

POVZETEK

Anticno estetiko predstavljajo v glavnem trije vecji modeli: Platonov, Aristotelov
in Plotinov.

Platonova pozicija je reakeija na grsko klasicno tragedijo in pesnistvo. Njegova
trilogija o Sokratovi usodi je pravzaprav neke vrste "antitragedija”. Taksna forma
vsebuje aspekte, ki teZijo pro¢ od zastarele morale, ki sloni na suzenjstvu ose-
bnosti kot intelekta. Precej podobno pozicijo o umetnosti najdeno tudi pri Ari-
stotelu.

Eno skupino smo pravkar predstavili in na drugi strani lahko najdemo prav tako
Stevilne zagovornike pesni§tva. Eden takih zagovornikov je Aristofan, ki se brani
na teoretiéni ravni. Za filozofe je bila karakteristicna njihova teoreticna moc in
konsistentnost. Na rac¢un te polarizacije sem opisal znani spor med pesniki in filo-
zoft.

Tukaj pridemo do tocke teorije. S tega glediséa lahko vidimo, da teoreticno to ni
estetski problem, ampak problem z moralno kompetenco. Aktualna estetika ima
vedno moralne atribute. Estetika v tej viogi poskusa doseci dolocen druzbeni ali
celo politicni vpliv.Ta pojav je znacilen za danasnje dni, kot v vseh zgodovinskih
valovih,

Danes poznamo tisoé nadinov, kako vplivati z estetskimi komponentami na javno
Zivijenje.

ABSTRACT
THE DISPUTE BETWEEN PHILOSOPHERS AND POETS
(AESTHETICS AND ETHICS)

46

Antique aesthetics is largely represented by three major models: from Plato,
Aristotle and Plotinus.

Plato's position is a reaction to Classical Greek tragedy and poetry. His trilogy on
the fate of Socrates is in fact a kind of "anti-tragedy”. It contains aspects that
maove away from contemporary traditional morality which relied upon a slavery of
the individual person and intellect. Aristotle held a quite similar position about
art.

On the other hand, we can also find many supporters of poetry. One of them is
Aristophanes, who resists on a theoretical level. Theoretical strength and
consistence were characteristic of the philosophers. On the basis of this
polarisation, I will describe the long-standing dispute between philosophers and
poels.



ESTETIKA

We have come now to a point of theory. Theoretically this problem is not one of
aesthetics, but a problem involving moral competence. Actual aesthetics has
always had moral attributes. Aesthetics in this role strives to achieve some social
or even political impact. The phenomenon is as significant today as in all prior
historical periods. Today we are aware of thousands of means to influence public
life via postulates of aesthetics.

ZACETKI GRSKE KULTURE

V zacetku drugega tisoletja pred naim Stetjem lahko govorimo o sorodnih
civilizacijah, ki so zasedale podrodja Sredozemlja, Egejskega sveta ter se Sirile prek
Rodosa in Cipra vse do Mezopotamije. Kultura se je prenasala po trgovskih poteh, ki so
povezovale te dezele z Mezopotamijo. Najve¢ dokazov za to dajejo podobnosti v arhi-
tekturi, ki so jih opazili pri arheoloskih izkopavanjih. Druzba je v zaCetku Se brezra-
zredna in se deli na rodove. Nekje od 14. do 11. stoletja pr. n. §t. se pojavi mikensko
kraljestvo. Mikenski svet ni bil veliko drugaéen od poreénih civilizacij BliZnjega
vzhoda. Prebivalci so se v glavnem ukvarjali s poljedelstvom, v palaci pa so s¢ oprav-
ljale administrativne dejavnosti, ki so dolocale placevanje davkov podloZnikov. Dobrine
SO po vecini rabile za vzdrzevanje dovol) moéne vojske. Sprva je bila monarhija volilna,
kasneje pa so odvzeli vojaskemu plemstvu pravico do potrjevanja kralja, da bi s tem
zmanjsali moznost Spekulacij in utrdili avtoriteto obstojec¢e oblasti. Palaca je urejala
poveljstvo nad vojsko, opremljenost, nabore, ekonomijo, davicino ter religiozno Zivlje-
nje. Kralj je di ¢arovnik, gospodar ¢asa ter svecenik.! Tako zasnovano kraljestvo je
bilo vse bolj podobno orientalskim absolutnim monarhijam. Mo¢ na celotnem ozemlju
Je utrjeval sistem kraljevih palaé, po katerem se je Sirila monarhova oblast. Na vsakem
dovolj velikem podroéju, ki so ga na novo osvojili, so postavili palaco in nadzor nad
ozemljem je bil hitro vzpostavljen.

Kljub svoji mo¢i pa Mikenci niso mogli vzdrzati pritiska indoevropskih plemen,
Ki 5o prihajala z ravnic juZne Rusije in Balkana (okoli 1200 do 1000 pr. n. t.). Njihova
prednost je bila v moéni vojski, bojevitem temperamentu, sodobnej$em oroZju (puscéica
in lok, kopje, sckira), $¢ posebej pa so blestele njihove bojne vprege.? Koséek za ko-
§¢kom so krhali mikensko ozemlje, dokler niso celotno kraljestvo razbili do toliksne
mere, da se je moralo v ckonomskem smislu povrniti v povsem obicajno poljedelsko
skupnost. Rodovne strukture znotraj druzbe so se porazgubile in nastali so prvi zametki
sveta, ki niso ve¢ poznali delitve dela, podrejanja eliti, teznje po zdruZzevanju oblast v
cni osebi in podobno.

S tem je nastala dovolj ugodna podlaga, za razvoj kulture. Umetnisko ustvarjanje
se je prenaSalo z ustnim izro¢ilom. Pisava je bila nekaj ¢asa nepomembna, Kajti tiste
vloge, ki jo je pisava imela pri kraljevi administraciji, ni imela ve¢, zato je enostavno
1zginila.

Vzporedno z umetnostjo se je razvijal jezik. 1z jezikov, ki so jih govorila razli¢na
plemena, se je pocasi zacel oblikovati enoten jezik. Grki za¢nejo ponovno uporabljati

Kretska legenda govori o kralju Minosu, ki se v votlini na Idi vsakih devet let podvrze preskusu 2 Zev-
som in s tem preskusi svojo kraljevsko moc (v Odiseji, XI1X, 179).

Konj je bil tudi simbol modi, podzemnih voda, rodovitnosti, spodnjega sveta ter vetra, viharja, nevihte.
S to simboliko je ustvarjen lik boga Pozejdona - pol Eloveka, pol konja.

47



ESTETIKA

pisavo v 9. stoletju pr. n. §t. Tokrat jo prevzamejo od Feni¢anov. Med prva zapisana
dela sodijo Homerjeve in Hesiodove pesnitve. DruZzbeni smoter pisave se povsem spre-
meni. Pisava postane sredstvo, s katerim se $irijo najsplosnejsi vidiki politicnega in dru-
Zbenega Zivljenja; pisava postane orodje Sirsih mnozic.

CAS MITOV

Eden tipi¢nih pojavov razmisljanja te druZbe je mitologija, ki poskusa razjasniti
vprasanja, katera so si ljudje zastavljali ob raznih pojavih v naravi in druzbi. Je odraz
najzgodnejie forme misljenja. Koncept razmisljanja ni objektiven, saj pesnistvo posta-
vlja resnico v svet boZanstev, demonov in misterioznega. Najveckrat se opira na izku-
$nje ljudi, ki so v druzbi nckaj pomenili, njim pa se prikljuci S¢ povsem neselekcioni-
rani principi. ki so se v danih situacijah vgnezdili v druzbeno zavest.

Najstarejsi pesniski jezik bil jezik pesniSkega eposa. Pesniki so dobesedno uro€ili
svoje obéinstvo. Prepric¢ani so, da prihaja njihov navdih od samih boZanstev, skrivno-
stnih sil in ga imenujejo "nagovor" Muz. Muze so prisotne povsod, zato lahko razode-
nejo pesniku vsakrsne skrivnosti:

"Zdaj pa povejte Se Muze, v olimpskih domovih Zivece,

ve ste boginje, povsod pricujoce, in vse vam je znano,

pevci pa slisimo le glas, sami ne vemo nicesar..."?

Najocitnejsi primer mitoloskega pesnjenja so orfiéne teogonije in kozmologije,
Homerjeva epika, mediem ko Hesiod Ze lo¢i med pesniStvom, ki je navdahnjeno od
Muz, in pa pesnistvom, ki je produkt pesnikovega lastnega razmisljanja. Po drugi strani
so lorej pesniki Usti, ki ustvarjajo iz sebe, vendar jih pri tem vodi boZanski navdih. Znan
je tudi lep Demokritov izrek o boZanskem navdihnjenju pesnikov:

"Kar napise pesnik po zamaknjenju in po svetem navdihnjenju, je gotovo lepo. L

V dialogu Ion pa o tem pise tudi Platon:

"Prav tako tudi muza najprej sama navdihne pesnike, in ko so sami polni boga,
navdihujejo §e druge, in tako se plete veriga. Zakaj vsi dobri pesniki, epski kakor lirski,
uslvurjsajn vsa ta prelepa dela ne iz umetnosti, temve¢ v stanju navdiha in obsede-
nosti, "

Homer in Hesiod

Ceprav sta Homer (okoli 800 pr. n. 3t.) kot Hesiod (okoli 700 pr. n. §t.) starej$a od
orfikov, se njuna misel Ze odmika od najtemelnejsih mitoloskih momentov, saj pesnitve
niso vec tako naturalistiéno usmerjene.

Homer v svojih pesnitvah ne izhaja 1z same zgodovine mikenske tradicije, toda
zdi se, kot da ima nenchno pred oémi to obdobje kot vzor, kot tisto ¢udovito junasko
obdobje. Zelo hitro spoznamo lik junaka, ki je slika te pretekle dobe. Homerjeve pe-
snitve opisujejo dolocene cikle okoli kakSnega pomembnega dogodka. Kot podlago
jemlje zgodovino, vendar se zgodovinska dejstva spremenijo v temo epskega cikla. Ta
vscbina fantazijsko presega tisto, kar se je resniéno zgodilo, zato dobi posamezno
dejanje pogosto povsem drugacéno podobo od dejanske. Epski cikli se med sabo vse-
binsko povezujejo, tako da se vseskozi ohranja rdeca nit zgodbe.

Za Ilado je znacilna odlo¢no izraZena vojaska narava in mo¢no povzdignjen lik

3 Homer, lliada, 11, 484-492.
Anton Sovre, Predsokratiki, SM Ljubljana 1988, stran 222, fragment 250.
Platon, Jon, 533D

48



ESTETIKA

Abhila, medtem ko iz Odiseje diha mirnejSa podoba, ki je mocno obrnjena h griki po-
krajini (zahodna Gréija). V tch clementih sc kaZe odsev naselitvenega gibanja v ustih
Casih na grskih tleh, ki je bilo povezano tudi s Stevilnimi spopadi.

Homerjevi pesnitvi sta za dolgo ostali zgled kasnejSim pesnikom, Katerih pesnitve
so bile prav tako priljubljene. Vse te pesnitve so tudi osnova, iz katere so ¢rpali kasnej$i
pisci tragedij v 5. in 4. stoletju pr. n. §t.

Hesiod je didakti¢ni pesnik. kar pomeni, da se njegove pesnitve od epskih razliku-
jejo v tem, da ne slonijo toliko na ljudskem izrocilu, ampak je Ze mogoce ¢utiti nauk in
oscbnost pesnika. Tudi dogodki, ki jih didakti¢ne pesnitve opisujejo, so bolj konkretni.
Hesiodovo pesnistvo je polno tak$nih dogodkov in mnogi se nanasajo nanj oscbno.

Hesiod je poskusal prese¢i Homerjevo pesniStvo. Na eni strani se pri njem KaZe
Cisti tekmovalni duh, na drugi strani pa najdemo Ze docela teoreticno kritiko. Dejansko
ima Hesiodovo pesni$tvo diametralni poloZaj nasproti Homerjevemu.

Hesiodov spis Teogonija je poskus sistematizacije antiéne mitologije.® Ceprav se
Hesiod ukvarja z mitologijo in poskusa pisati o tem, kako so nastali Zemlja, Nebo,
Morje, kako so se iz njih rodili bogovi in zasedli Olimp, skuga biti pri tem objektiven.
Raznim mitoloskim elementom sku$a najti dolo¢eno mesto in pri tem uporablja
svojevrstno metodo. Hesiod pa je Ze delno knticen do pesniskega jezika. Pravi namrec,
da lahko pesniki govorijo laZi, ki so podobne resnici, lahko pa govorijo tudi samo
resnico:

"Znamo povedati mnogo lazi vam, podobnih resnici,

znamo, &e hocemo, tudi povedati zgodbe resnicne!"”

Opazka je namenjena Homerjevim epom, vendar kot taka S¢ nima namena moral-
no Kkritizirati pesnistva, kadar se oddaljuje od dejstev, ampak namisljene vsebine zgodb.

Klasi¢na doba grike kulture in nastop filozofije

Z razvojem druZzbe nastopi novo obdobje. Prej bronasto je nadomestila Zelezna
doba in dobo herojev doba geometrije in racionalnega razmisljanja. Bogovi postajajo
vse bolj loéena sfera od vsakdanjega Zivljenja. Pojavi se bolj globoka razplastenost
realnosti nasploh. Znotraj druzbe ima vsakdo svojo funkcijo. Tako imamo, na primer v
Atenah, kjer se vplivi mikenskega obdobja Se najbolj ohranijo, poleg vladarja $¢ pole-
marha, kot glavnega vojskovodjo, versko obredje opravljajo sveceniki. Ljudje v razmi-
$ljanju niso ved tako zagledani v naravo; nastanc predmet sophia,® ki ni ve¢ del physis,
ampak sveta ljudi. Ta novi vidik mi$ljenja je plod celotnega toka zgodovine, V druzbi
so silnice razmiSljanja vedno bolj porazdeljene, s tem pa tudi bolj kontrastne. Soocanja
nasprotij so pogosto pripeljala do sporov, vendar so po drugi strani ravno potencialna
nasprotja primorala ljudi k razmisljanju. Ker je bila prej avtoriteta enega tako mogocna,
so se tudi ljudje razumsko raje podrejali, sedaj pa so se nasprotniki izenacili, zato ni
¢udno, da postajajo govorni$ki dvoboji vse bolj priljubljeni.

Zanimivo je pogledati tudi mestno strukturo; ¢e so bile prej zgradbe zgoscene
okrog kraljeve palace, so seda) zgrajene okoli javnega prostora (Hestfa koiné), Kjer se
razpravlja o skupnih problemih me$¢anov. Mesto je bilo obdano 3e z obzidjem, ki je
varovalo prebivalce pred vpadi, pa tudi zakljucevalo skupnost v neko celoto.

Griki zgodovinar Herodot (Zgodovina, 11, 53.) zaradi tega daje pohvalo Homerju in Hesiodu, da sta dala
grikim bogovom imena.

Hesiod, Teogonija, 1-115.

To se je zgodilo na pragu 7. stoletja pr. n. 8t

~

49



ESTETIKA

Ko se pojavi polis.? se nove strukture druzbenega Zivljenja e bolj utrdijo. Najvi-
§jo moc¢ predstavlja govorno argumentiranje. Govor postane protislovno razpravljanje,
diskusija, ki zahteva ob¢instvo kot razsodnika. Politika in ldges sta v tesnem razmerju.
Kot sluzi govor za razpredanje n analiziranje politicne doktrine, po drugi strani pa sta
ravno retorika in sofistika priéeli z analizo samega jezika. Arstotel na primer poleg
tchnike prepri¢evanja uvaja logiko resniénega, moznega in sklepanja sploh.

V polisu zascbnost domala izgine. Vsakrino dogajanje ima vsaj potencialni dru-
Zbeni status, saj govorniki za svoje argumentiranje lahko vzamejo katerikoli druZbeni
clement. TakSen razvoj demokratizacije je imel odlocilen vpliv na intelektualni razvoy.
V kulturo se vkljucuje ¢edalje Sirsi krog ljudi.'? Podobno je s pisavo, saj vse ved ljudi
7na pisali.

Sedaj lahko razumemo potrebo po izdaji zakonov, ki se pojavijo v tem obdobju.
Pravo postavlja vsakogar v enak poloZaj pred drugim, vendar zakoni $e vedno ohranjajo
kanéek idealne vrednote, ki naj bi odrazala svet red kozmosa.

Anaksimander, Ferckides in Heraklit so izdali prve knjige. Njihova ambicija je
bila, da bi lastna dognanja odkrili tudi drugim, pa naj bodo 1o kozmoloska, astronomska
dognanja, matematiéne teorije, naravoslovna opaZanja in podobno. Resnica modreca je
razodetje ncke visje dejanskosti, vendar nima vec misticne vrednosti. kot jo je imelo,
dokler so bili Cuvarji vi§jih resnic zgolj sveceniki ali kralj. Kancek misterioznosti Se
ohranjajo oraklji in prerokbe v templjih. Olimpski bogovi so postali domena in grika
mitologija postanc uradna religija, ki se je primerno distancirala od posveinih zadev.
Tudi v tem segmentu viada politiéni "racionalizem”.

Namen religioznost in modrecev je bil preobraziti ¢loveka kot ¢lana druzbe. Visje
se je kdo lahko povzdignil v modrosti, ve¢ skrivnosti mu je bilo razkritih. Filozofija
nadomesti tradicionalne oblike iskanja modrosti prek misterijev, nosi pravzaprav
dvojno vlogo: na eni strani niha med morjem duhovnih skrivnosti in na drugi med po-
pularnim javnim razpravljanjem. Tako poznamo filozofe. ki so se radi zapirah v skriv-
nosine czoteriéne misli. Druga skrajnost pa so tist, ki so neprestano polemizirali v jav-
nosti. Sofisti pa so se povsem integrirali v javno Zivljenje ter ponujali svoje znanje
komurkoli za denar. Tako je tudi filozofija na cni strani lahko skoraj ¢ista politicna
teorija ali nasprotno - pot iskanja v samoti in skozi kontemplacijo.

Zanimivo je pogledati, kako se je spremenila ctika. To nam najbolje predstavlja
primer vojaka. Na eni strani imamo homerskega junaka, odliénega voznika bojnega
voza. Njegovi podvigt so junadko ter individualno dejanje, ki ga opravlja z ekstremno
drznostjo in z veliko vojaSkega srda. Vojak drzavljan pa mora vsako Zeljo po junastvu
premagati. Njegov cilj ni, da bi zmagoval sam. ampak da bi se kar najbolje vkljucil v
skupinski boj. [zurili so ga, da ostane v bojni érti in s¢ bori z ramo ob rami ter pazi, da
ne zapusli svojega mesta. Bojevnikova vrlina je sedaj obvladovanje samega scbe. hla-
dnokrvnost in zaviranje vsakrinih nagonskih vzgibov. Taksna moralna drZa je veljala v
celotni druzbi, kar je pomenilo zavracanje tradicionalne aristokratske usmerjenosti h
krepitvi moéi posameznikov in njihovemu povzdigovanju nad ljudstvo. V praksi se je to
kazalo kot preziranje tistih, ki so na vsak na¢in hoteli prodreti v ospredje, razkosje
pogrebnih svecanosti, pretirano izkazovanje ¢uslev, pretirana samozavest tstih, ki so
imeli dolo¢ene privilegije in podobno. V zgodovino tistega ¢asa so se s taksno etiéno
strogostjo gotovo najbolj zapisali Spartanci.

Y Med 8. in7. sl pr.n. it
10 Zgled 7a 1o nam je lahko Homerjevo pesnistvo; najprej je bila to dvorna poezija, nato pa se razSiri med

ljudstvo kot praznicna poezija, saj so pesnitve najveckrat recitirali ob posebnih priloznostih.

50



ESTETIKA

Med prve grike modrece $teje sedem modrih.!! Njihova naloga je bila zacrtati
meje nove grike znanosti znotraj vsch plasti druzbe. Vidni so nphovi prispevki pri na-
stajanju prava, S poscbe) Solon. Zakonodaja je izrinila tradicijo osebnih ali plemenskih
mascevanj. Pojem bratstva se poskusa razSiriti na vse drzavljane. ne le na krvno sorod-
stvo, Zacetkov prava pa ni mogoce razumeti brez zunanje religiozne klime.

Spremembe v druzbi so tudi povzrocile, da se je spremenil pogled na umetnost. S¢
posebe) na pesnistvo, kajti poezija je po svojem na¢inu izraZanja najbliZja filozofiji in
konéno se je vseskozi ohranjalo najved pisnih virov. Antiéna poezija ima svojevrsien
status zaradi ve¢ dejavnikov. Medtem ko je bila likovna umetnost precej neproblema-
ti¢na, so kritike na racun pesnikov vse pogostejse. Poezija kot mit (Homer, lliada, Odi-
seja) je odsev prezivetega obdobja. V demokratiéni Gréiji ni ved posluha za iracionalne
pulzije pesnikov, kajti na pohodu sta znanost in modrost. Povedati pa je tudi treba, da so
bili Grki zelo samozadosten narod in s¢ niso kdo ve koliko ozirali na to. kaj se dogaja
okoli njih:

"Grki, ti pac! Njim dala ja Muza talent in zgovornost,

drugega nié v mislih jim ni ko cast le in slava."!?

Orientalni koncept umetnosti v tistem ¢asu je slonel na povsem drugaénih te-
meljih. Pri njih je umetnost v sluzbi religije in obredov. Umetnost ostaja v domeni avto-
ritet Sire skupnosti. Grika umetnost je individualistiéna. Z¢ Homer predstavlja pesnika
kot osebnost, ¢eprav njegovo navdahnjenje prihaja od Muz. Svoboda izrazanja se Se¢
samo povecuje in konéno se mora religiozni moment umakniti filozofiji in politiki.

Naslednji moment predstavlja sama estetska misel. ki je prefinjeno prepletena s
filozofijo. Anti¢na estetika Se nima izoblikovanih objektivnih meril pri ocenjevanju
lepega, ampak se kriteriji oblikujejo vzporedno s sploinim druzbenim stanjem. Ker je to
¢as, ko se v druzbi najpogosteje govori o morali, smo prica pojavu, ko se najpogostejse
kategorije estetskega (red, proporcionalnost, harmonija, mera...) navezujejo na moralo,
Temu pojavu bi lahko rekli estetizacija dobrega.

Rojstvo anti¢ne cstetike predstavlja pravzaprav spor med pesniki in filozofi.
Pesnikom se najvedkrat odita ravno moralna neprimernost njihovih del. V druzbi. ki je
z¢ okusila resnico. kakrsno podaja znanstveni pristop, je iracionalna resnica pesnikov
nekay, kar kvari druzbo.

Razvoj kritike pesnistva
Ksenofan Kolofonski in Heraklit Efeski

Med najzgodnejSimi predstavniki, ki kritizirajo pesniStvo, sta bila Ksenofan in
Heraklit. Oba slonita na razumski poziciji.

Ksenofan (okoli 546 pr. n. §t.) je bil tudi sam pesnik. Hodil je od kraja do kraja in
tako spoznal razli¢ne poglede ljudi. Z izku$njami, ki jih je dobil, si je laZje izoblikoval
lastno pozicijo do Homerja in wdi do Hesioda. O¢ita jima, da s svojo pomehkuzeno
umetnostjo vzpodbujata ljudi k nezdravim dejanjem, ki so Skodljiva tako za njih, kot za
okolico:

“Vse sta bogovom natvezla Hesiodos, prej $e Homeros."'3

Ksenofan je najraje uporabljal ostre in posmehljive bodice. Ni se bal govoriti proti
prevzetnim veljakom ali proti nerazumnost ljudi, ki verjamejo v bozanske like junakov,
bil pa je za enakopravnost ljudi in za svobodomiselnost.

11
12
13

V 1o skupino spada ved kot sedem modrecev, vendar se zaradi tradicionalne vrednosti ohranja ta 17raz
Horac, Pismo o pesnifivu (De arte poetica epistula ad Pisones), 320,
Anton Sovre, Predsokratiki, str. 67, fragment 16,

51



ESTETIKA

Heraklit (okoli 500 pr. n. §t.) se v marsi¢em ne strinja s Ksenofanom. Najbolj ga
moti njegova svobodomiselnost in privrZenost demokraciji, saj je bil aristokrat. Oba pa
imata podobno mnenje o pesnikih, O njih meni Heraklit naslednje:

"Kopica znanja e ne prinese sprevidnosti: ko bi jo, bi bila oplemenitila Hesioda
in Pitagoro in Ksenofana in Hekataia; zakaj le eno je modro: spoznati razumno voljo,
ki krmart vse skozi vse."14

Platon

Platonovega mesta v antiéni filozofiji ni treba posebej prikazovati. Bil je velik
filozof, ki je imel tudi mo¢an druzbeni vpliv. Njegova razlaga poeticnega je bila precej
kompleksna.

Preden se je zacel ukvarjati s filozofijo, je tudi sam pisal tragedije. Sokratovi vpli-
vi so ga kasncje privedli do odlo€itve, da je postal filozof, vendar ni takoj spremenil
mnenja o pesniStvu, V dialogu Ion in $e kje priznava pesnikom njihov talent, vendar se
v dialogu DrZzava njegovo mnenje radikalno spremeni. Omeni sicer, da s teZkim srcem
obsoja pesnike, vendar tega problema zaradi resnice ne more zaobiti. Njegova kritika pa
je bolj namenjena posledicam, ki jih povzrocajo pesniki s svojimi pesnitvami, kot
pesnikom samim, kot sta to pred tem pocela Ksenofan in Heraklit. Nemoralni nauki bi
lahko na primer zmedli otroke, ki poslusajo neprimerne zgodbice:

"To so zgodbe, ki so jih napisali Hesiod in Homer ter drugi pesniki. Kajti ti so
pripovedovali in pripovedujejo ljudem zgodbe, ki so si jih izmislili. (...) Ce nekdo v svoji
zgodbi slika bogove in heroje kot v bistvu slabe, kakor slikar, ki naslika podobo, ki ni
podobna izvirniku."'’

Prav tako lahko spletke, ki so polne custev, omehcajo borbenost in pogum ¢u-
varjev Drzave:

"Potemtakem moramo odstraniti tudi vse strafne, grozo zhujajoce izraze, kakor so
‘Kokit', '‘Stiks', podzemeljski, brezkrvni in drugi. ob katerih se vsi, ki jih sliSijo, zgrozijo.
Morda so dobri v kaksnem drugem pogledu, mi pa se bojimo, da ne bi cuvarji zaradi
tega strahu postali preve¢ razdrazljivi in mehkuzni."'%

Na koncu VII. knjige Drzave Platon ocita pesnikom, da se pogosto zadrZujejo po
domovih druZbenih veljakov, kjer jim le-ti izkazujejo ¢ast in jim podarjajo dragocena
darila, medtem ko jim pesniki prepevajo himne in slavo, med drugim pa veljaki raje
poslusajo nasvete pesnikov, kot tistih, ki o vladanju res nckaj vedo:

"Zato nam tragedija upravi¢eno velja za zakladnico modrosti, Evripid pa posebej
za njen vrh (...), ker je izrekel globokoumno misel: tirani so modri, ker se druzijo z
modrimi. In oc¢itno misli z modrimi ljudi iz njihove okolice. Da in tiraniada velja njemu
in drugim pesnikom za bozansko in ne vem kak$no vse. (...)Toda po drugih driavah se
svobodno gibljejo, zbirajo okoli sebe ljudi, najemajo za uprizoritve svojih del igralce 2
lepimi, izdatnimi in prepricljivimi glasovi ter zvabljajo driave v demokratijo in tira-
nido.""7

Realnost, ki jo izraZajo umetniki (pesniki, slikarji...) je subjektivna, kajti omejuje
sc le na tisto, kar lahko umetnik zazna s svojimi Cutili. Nasa ¢utila pa nas lahko varajo.
Umetniki so tudi posnemovalci in na dolocen nacin prevaranti, zato so ljudje, ki jim
verjamejo, naivni. Umetniska realnost je tretjerazredna. Prava Resnica je prisotna samo

Anton Sovre, Predsokratiki, str. 78, fragment 75,

Platon, Driava, DZS, Ljubljana 1976, I1. knjiga, 17. poglavje, str. 93.
Platon, Driava, 1. knjiga, 2. poglavije, str. 101,

Platon, Driava, VI knjiga, |8, poglavie, str, 294,



ESTETIKA

v svetu idej. Nas svet je le posnetek idealnega sveta, tako so dela pesnikov posnetki
posnetkov.

Pesniki dosegajo svoje ucinke tako, da v svojih delih zdruZzujejo racionalno z
iracionalnim. Ljudje pa so za te u¢inke zelo dovzetni, ne da bi o njih veliko razmisljali.
Platon deli ¢lovesko duso na tri dele: razumskega, sréncga in Custvencga. Poczija vzne-
mirja ravno ¢ustveni del duse in povzroci, da Zelje in strasti vladajo naSemu duhu, na-
mesto da bi bil njegov vladar razum:

“Ce pomislis: tisti del duse, ki ga pri nesreci, ki nas zadene, skufamo obrzdati, ki
mu ne dovolimo, ceprav si njegova narava to Zeli, da stoka in 10Zi - ta del duse pesnika
razveseljuje in zadovoljuje; nas po naravi najplemenitejsi del pa popuséa v budnosti
nasproti solzavemu delu. ki ni dobro vzgojen in ne pozna dovolj svojih dolznosti; misli
namreé, da ni sramota gledati tujo bolecino, hvaliti tuje ljudi soc¢ustvovati, ko se prepu-
stijo Zalosti, Ceprav bi hoteli veljati za prave moZe; narobe, v veselju nad tem vidi celo
korist, zato ne Zeli obsoditi celotne pesnitve, ker bi tako ostal brez zadovoljstva, kajti le
malo ljudi si je na jasnem o tem, da uZivanje v tuji bolecini nujno vpliva na lastna
Custva; kdor dn/m‘f(?u. da se mu razvije socutje do tuje holecine. ga ob lastni bolecini le
s tezavo kroti,"'8

S temi svojimi ocitki je Platon pripeljal spor med pesniki in filozofi do najvisje
tocke. Za nas pa je pomembno, da ne pozabimo, da tak$na stali§¢a zavzema predvsem
zaradi Resnice, skozi katero je edino mogoca idealna Drzava. Nekje v globinah svoje
duse pa Platon zavedno ostaja poet.

Aristofan

Aristofan (okoli 445 do 385 pr. n. §t.) je znan po svojih politicnih komedijah. V
njih je zajemal aktualne dogodke z namenom, da bi opozoril na preuranjene druzbene
spremembe in na veéne konflikte. Liki njegovih komedij tvorijo zelo pisano druséino.
Rad stopi na prste razvajenim mes¢anom, sprijenim veleposestnikom, bolj pa mu je
vie€ podeZelje, kjer ljudje S¢ znajo Ziveti mirno in po pravih nacelih. Aristofan je zago-
vornik stare morale.

Ceprav obsoja nevestne uradnike in podkupljive govornike, s tem ne poskusa
rusiti demokracije kot take, ampak se postavlja na stran ljudstva, ki je vcasih prevec pri-
zanesljivo in zaupljivo. Prav tako nc odobrava tradicionalno zakoreninjene previade
moskih nad Zenskami. kar postavlja Aristofana med najbolj napredne avtorje tistega
Casa.

Glede na vsebino del poskusa Aristofan tudi v jeziku ostati blizu ljudem. Njegove
komedije so polne ljudskih fraz in podob, ki jih uspesno vkljucuje v dialoge.

Ravno taksen odnos kaze Arnstofan v svoji kritiki poezije. V delu Praznovalke
tesmoforij opisuje, kako Euripides s svojimi tragedijami neprimerno postavlja Zenske v
neroden poloZaj. Ko si moZje ogledajo katero od Euripidovih del, kjer so Zenske ozna-
€ene kot tiste, ki jim nikakor ne gre zaupati, pregledajo vse koticke v hisi, da bi nasli
Zeninega ljub&ka. Bolj resno problematiko izpostavi v komediji Zabe. Za to delo se je
odlo¢il ob smrti Euripida in Sofokla (okoli leta 405 pr. n. §t.). Prva kritika je namenjena
samovoljnim oblastnikom. ki so kratili pravice drzavljanov. Glavno (literarno) kritiko
pa najdemo v delu, kjer Aristofan opisuje tekmovanje med Aishilom in Euripidom za
sedez najboljSega tragika v podzemnem kraljestvu. Doslej je na tem prestolu sedel
Aishilos, sedaj pa mu hoe to mesto prevzeti pred kratkim umrli Euripid. Pri tem upo-
rablja najStevilnejSe zvijace in sleparstva ter s svojo Skodljivo novo umetnostjo poskusa

18 Platon, Driava, X. knjiga, 7. poglavije, str. 336.

53



ESTETIKA

preseéi Aishilovo zdravo, pa ¢eprav naivno mojstrstvo. Aishilova obramba, ki je v bi-
stvu Aristofanova kritika. je, da na oder postavlja zaljubljene Zenske, ki so nezveste
svojim mozem, ter da mlade uci ¢vekati v prazno, namesto da bi se ukvarjali z resnim
delom. Razsodnik Dionisos je spor koncal tako. da je obema tragikoma velel, naj posta-
vita na tehtnico vsak svoje verze: ceneni Euripidovi verzi zletijo v zrak, mediem ko
tehtna Aishilova govorica potegne skodelico na tehtnici na tla. Za nagrado Dionisos
napoti Aishilosa v Atene, da prevzgoji norce, kakrénih je v Atenah na pretek, Aishilos
pa sam 1zbere Sofokla za svojega namestnika na prestolu prvega tragika v podzemnem
kraljestvu.

Aristofan v svoji kritiki, Ki je ena najstarcjSih literarnih kritik, pokaZze. kaksne so
bile Zelje atenskega obéinstva glede umetnosti na koncu 5. stoletja pr. n. §t. Ta poteza
predstavlja zacelek SirSe teoreticne zasnove, ki v tistem ¢asu najbolj zaZivi pri Aristo-
telu.

BIBLIOGRAFIJA

Anton Sovre, Predsokratiki, SM, Ljubljana 198%.

Platon, Driava, DZS, Ljubljana 1976,

Kajetan Gantar, Literarni leksikon, DZS, Ljubljana 1985

Vel avtorjev, Zgodovina grike knjizevnosti, MK, Ljubljana 1966,



