Teologija

Lucka Urbanija

Apokalipsa v kumranskih
rokopisih

Apokalipsa - literatura upanja

Beseda “apokalipsa” etimolosko izvira iz gr3-
kega glagola apokalyprein “odkriti”, “razode-
ti”. Samostalniska oblika apokalypsis pomeni
“razodetje”. Apokalipti¢na literatura namiguje
na skrite resnice o Bogu in nacrtih, ki jih ima
zljudmi. Dandanes ima beseda apokalipsa naj-
veckrat negativno konotacijo, saj jo povezujemo
z razli¢nimi naravnimi katastrofami. Tudi ta
pomen izhaja iz Svetega pisma, natanc¢neje iz
zadnje knjige Nove zaveze, Janezovega razodetja
ali kar Apokalipse. Vsebina Janezovega razo-
detja je povzrocila, da izraz apokalipsa ozna-
¢uje “konec sveta ali kakrsno koli katastrofo ta-
kih razseznosti, za katere se zdi, da ogrozajo ob-
stoj tega sveta” (Collins 1997: 1).

Vendarle pa so apokalipse prvih stoletij
polne vedrine in pricakovanja Gospodove-
ga ponovnega prihoda. To je literatura, ki
opisuje tezko pricakovani ¢as pravi¢nosti in
miru, nastanka nebeskega kraljestva. Je lite-
ratura upanja v boljso prihodnost, kakrino
so napovedovali ze preroki.’ Zacetki apoka-
lipticne literature zato sicer odsevajo obdobje
trpljenja in zatiranja izraelskega ljudstva, ven-
dar pa bozja obljuba odresenja v ljudeh pri-
Ziga vero v lep3o in praviénejso prihodnost:
“Ne] vznemirjaj se [v svojem duhu na racun
casov], [kajti Najvisji] je dal [¢as za vse...]”
(4Q212 stolp. 2,25-26). Judovsko-kricansko
apokaliptiko tako oblikuje vera v “nebesko
sre¢o pravicnih, vstajenje mrtvih /.../ nebesko
gostijo, prihajajoco sodbo /.../ unicenje Je-
ruzalema in pri¢akovanje Novega Jeruzale-
ma, prihod Mesije, porodne bole¢ine mesi-

janske dobe /.../ itd.” (Russel 1964: 30).

V nadaljevanju bomo pogledali, kako se naj-
pomembneji apokalipticni elementi pojavljajo
v mrtvomorskih (kumranskih) rokopisih. Os-
vetlitev apokalipti¢ne vsebine mrtvomorskih
rokopisov pa je pomebna za razumevanje apo-
kalipticnih elementov v Bibliji. Gre namre¢
za vprasanje, ali so novozavezni apokalipti¢ni
spisi in odlomki nekaj, kar bi lahko razumeli
kot “kumransko literaturo”, ali pa imajo na sebi
hkrati nekaj svojstvenega. Tudi kumranski ro-
kopisi so namre¢ nastali nekje med leti 250 pr.
Kr. in 68 po Kr., ko je v blizini mesta Khirbet
Qumran Zivela judovska skupnost esenov.> Ro-
kopisi, ki so bili odkriti leta 1947 v votlinah blizu
tega kraja nad Mrtvim morjem, vsebujejo sta-
rozavezna - biblicna besedila (prepisi Izaijeve,
Danielove knjige itd.) in nebiblicna besedila,
od katerih so najpomembnejsa Pravilo skup-
nosti (1QS), Damas¢anski dokument (CD),
Vojni zvitek 1QM), Tempeljski zvitek (11QT),
Hyvalnice ali Hodajot (1QH) itd.

Vstajenje in Zivljenje po smrti

V casu medzavezne literature se razvije dru-
gacen pogled na zZivljenje po smrti. Izoblikuje
se podoba pekla na eni strani in nebes, raja,
na drugi. Velik pomen dobijo vstajenje po-
sameznika, sodba in vecna sreca. Vstajenje tako
dobi drugacen pomen: vsak posameznik bo kli-
can pred bozji prestol, kjer bo odgovarjal za
svoja dejanja. Namenjeno bo le izbrancem,
ljudem, ki so si ga zasluzili - ostali bodo vr-
Zeni v “ognjeno jezero” (prim. Raz 20,15).
Nove poglede na vstajenje prinasajo apoka-
lipti¢ni fragmenti iz kumranske knjiznice. Na
primerih iz Pravila skupnosti in Hodajota

september/oktober
2009

61



Teologija

bomo prikazali posebnosti verovanja esenske
skupnosti v vstajenje in vecno Zivljenje.

V Pravilu skupnosti (1QS) beremo: “Toda
Bog je v skrivnostih svoje preudarnosti in v
modrosti svojega velicastva dolo¢il konec ob-
stoja krivice in ob dolocenem casu obiskanja
jo bo unicil za vselej” (1QS 4,18-19). Izraz
“obiskanje” implicitno kaze na konec sveta,
na eshaton. Nikjer ne najdemo izraza “vsta-
jenje (od) mrtvih”, vendar zvemo, da bo Bog
“obiskal” vsakega posameznika - to bo dan
sodbe nad narodi in posamezniki. Izraz “obi-
skanje” je rabljen na mnogih mestih 1QS, kjer
dobi pomen vstajenja in Zivljenja po smrti:
“V njegovi roki so sodbe o vsem, on je tisti,
ki vse podpira v njihovih potrebah, on je us-
tvaril ¢loveka, da vlada nad svetom, in mu
dolocil dva duhova, da hodi v njiju vse do
Casa svojega obiskanja: to sta duhova resnice

in krivi¢nosti” (1QS 3,17-19). Opazimo lahko,
da sta v ¢loveku Ze od samega rojstva prisotna
dva duhova - resnice in krivice. Clovek sam
se odlo¢i, kateremu bo sledil - po smrti mu
je zato Ze vnaprej dolocen prostor po njegovih
delih. Dan sodbe sicer bo, vendar nikjer ni
niti nakazano, da bodo mrtvi ponovno vstali
in da jim bo ponovno sojeno. Sklenemo lah-
ko, da so ljudje “takoj nagrajeni ali kazno-
vani” (Collins 1997: 117).

Zanimivo je, da kumranska skupnost to
tezo na neki nacin spodbija v enem pomem-
bnejsih in bolje ohranjenih rokopisov. V
Hvalnicah oziroma Hodajotu (1QH) se na-
mrec razvije posebna tema, ki obravnava Ziv-
ljenje kumranske locine v “skupnosti z an-
geli”. Skupnost z angeli pa je Ze zdaj, v tem
trenutku. Pomemben del hvalnice se zato gla-
si (1IQH 11,19-13):




Teologija

Zahvaljujem se ti, Gospod, / ker si resil moje
Zivljenje iz jame / in iz podzemlja Abadona / si
me dvignil navecne visave, / da lahko hodim po
ravnih tleh brez raziskovanja. / Vem, da je upanje
za tistega, ki / si ga oblikoval iz prahu za vecni
zbor. / Izprijenega duba si ocistil velike pregre-
he, | da labko zavzame mesto pri / vojski svetih
in labko vstopi /v skupnost z obcestvom sinov ne-
bes. | Cloveku si dal vecni delez z duhovi / spoz-
nanja, da bi slavil tvoje ime / v skupnosti vriskanja
/ in pripovedoval o tvojih cudovitih delib / vprico
vseh tvojib ustvarjenih bitij.

Zanimivo je, da je avtor Ze dozivel vstaje-
nje” (“si me dvignil na ve¢ne visave”), ki je opi-
sano zelo podobno kot v Danielovi apokalipsi
(Dan 12). Torej lahko menimo, da je na av-
torja/e 1QH vplivala Biblija, predvsem Da-
nielova apokalipsa. Vendar pa obstaja med
Danielovo apokalipso in 1QH bistvena raz-
lika: skupnost z angeli, vecna sreca in vstajenje
so pri Danielu mozni Sele po smrti, IQH pa
prav zaradi “skupnost(i) z obcestvom sinov ne-
bes” napeljuje na misel, da je ve¢na sreca pri-
sotna Ze zdaj. IQH opeva zivljenje v skupnosti,
saj je to zZe Zivljenje z angeli. Ljudje, ki Zivi-
jo v skupnosti, so zato izbranci, so “razum-
ni”, kot bi rekel Daniel. Ceprav sama skup-
nost $e ne predstavlja blazenosti, jo vendar-
le napoveduje, saj ljudje Zivijo v skupnosti z
angeli. Prav misel o Zivljenju v “skupnosti z
angeli” nam daje razumeti, zakaj ni nikjer v
1QQS omenjeno vstajenje - ljudje so verovali,
da Ze zivijo v raju skupaj z angeli.

1QH pa je zanimiv e z enega stali¢a, na-
mrec kar zadeva vstajenje telesa. Bog “dvi-
ga iz prahu ¢rve mrtvih v ve¢[ni] zbor” 1QH
19,12). IQH tako morda metafori¢no kaze na
zavrzenost, lahko bi rekli celo nizkost ¢loveka
pred Bogom. Bog je tisti, ki ¢loveka resuje,
ga dviguje “iz prahu”. Podobno opazimo tudi
v 1IQH 14,2935:

Tedaj bo Bozji mec napadel v casu sodbe in
vsi sinovi njegove res[nijce se bodo prebudili in
unicili [sinove] krivicnosti in nobenega sina pre-

stopka ne bo vec. Junak bo napel svoj lok in odpr!
utrdbo [...] v brezkoncno sirjavo. [Odprl bo] vec-
na vrata, vzel ven bojno oroZje in bodo mogocni
od enega konca do [drugega]. Ne bo resitve za
gresno nagnjenje. Pomendrali bodo do unicenja
in ne bo ostanka. Ni upanja v mnozici [...] in
za nobenega vojnega junaka ne bo zavetja. ...
Tisti, ki leZijo v prabu, bodo dvignili zastavo
in ¢rv mrevih bo povzdignil prapor [...] v bir-
kah nesramnezev.

O celotnem besedilu lahko re¢emo, da
metafori¢no govori o vstajenju. Odlomek iz
1QH 14 pa govori konkretno o sodbi in boju.
Na koncu te hvalnice se oglasi klic tistim, ki
lezijo v prahu - to je tudi mesto, kjer se v apo-
kalipsah najpogosteje pojavlja bibli¢ni motiv
vstajenja. Prav zaradi tega lahko sklepamo,
da to mesto na metaforicen nacin govori o
vstajenju telesa.

Pricakovanje Mesije
v kumranski skupnosti

Ze pri prerokih srecamo odlomke, ki so
znani kot “mesijanske prerokbe”. Ti odlomki
govorijo o voditelju, ki bo vodil prihajajo-
¢e kraljestvo. Voditelj je predstavljen kot
idealni ¢lovek. Nikjer pa ni zanj uporabljen
izraz “Mesija”. Hebrejska beseda masiah po-
meni “maziljen”. V Stari zavezi se izraz naj-
veckrat nanasa na kralja, a pojavi se tudi v
povezavi z velikim duhovnikom (prim. Da-
nielova knjiga). Zunajtestamentarna apoka-
liptika nam tako prvi¢ predstavi izraz “Me-
sija” v pomenu eshatoloskega voditelja, re-
Sitelja, pa tudi sodnika ob koncu sveta.
Kumranska podoba o Mesiju tako pomem-
bno zaznamuje novozavezno podobo Jezu-
sa Kristusa.

Specifi¢na lastnost kumranskih fragmen-
tov je pricakovanje dveh Mesij. Najveckrat
in najjasneje se to opazi v dveh knjigah pravil,
Pravilu skupnosti (1QS) in Damas¢anskem
dokumentu (CD). Izraz “Mesija” se v mrtvo-
morskih rokopisih nanasa na:

september/oktober
2009

63



Teologija

a) kraljevskega Mesija, ki naj bi priel iz “Da-
vidove korenine”,

b) duhovniskega Mesija iz Aronovega rodu,
ki naj bi imel celo ve¢jo moc¢ od Mesije
iz Davidovega rodu.

Kumranska skupnost v kraljevskem Me-
siju vidi bojevnika, katerega naloga je poleg
vodenja ljudstva tudi izviSevanje pravicno-
sti. Pravilo blagoslovov (1QSb) poudari nje-
gov pomen z besedami: “On mu bo obno-
vil zavezo skupnosti, da utrdi kraljestvo nje-
govega ljudstva na veke, da sodi uboge v pra-
vi¢nosti /.../ Bodi [...] z mocjo svojih [ust].
S svojim Zezlom bo3 opustosil zemljo in z di-
hom svojih ustnic usmrtil krivicneze.” (1QSb
5,21-25.) Posebnost kumranske lo¢ine na tem
podro¢ju bi bilo potrebno razumeti v skla-
du z njihovim prepric¢anjem, da pripadniki
locine Zivijo skupaj z angeli, da je boj z zZlom
neizbezen in v neposredni blizini. Aktivna
udelezba Mesije, ki je v fragmentih predstav-
ljen kot poveljnik, postane razumljivejsa z vi-
dika casa njihovega nastanka, ko so bili Judje
pod stalnimi pritiski sovraznih zunanjih sil.
Tako so pricakovali prihod mogocnega Me-
sija - Kralja, ki jih bo v bojih znal voditi, jim
dajati upanje in vero v zmago nad zlim.

Pricakovanje Mesije iz Davidove hise pa
je v mrtvomorskih fragmentih zaznati ved-
no skupaj z Mesijem iz Aronovega rodu, rodu
duhovnikov. V' Cvetniku oz. Florilegiju
(4QFlor) je Mesija predstavljen z naslednjimi
besedami: “To (se nanasa na) Davidovo mla-
diko, ki bo nastopila s Preucevalcem postave,
ki [bo vstal] na Sionu poslednje dni, kakor
je pisano: Vzdignil bom razpadlo Davidovo
koco” (4QFlor frag. 1 stolp. 1,11-12). Nastop
kraljevskega Mesija predstavlja poraz Beliala
in njegove vojske: “Zvezda vzhaja iz Jakoba
in zezlo se vzdiguje iz Izraela. Zezlo je knez
vsega obcestva, in ko bo nastopil, bo unicil
vse Setove sinove.” (CD 7,19-21.) Zezlo, ki
je znamenje kraljevanja, v danem citatu kaze
tudi na Mesijevo sodno funkcijo ter na pra-

vi¢nost njegove sodbe. Sklepamo lahko, da
bo v teh dneh prizaneseno le pravi¢nim, ki
ze sedaj sledijo Gospodu in njegovemu Ma-
ziljencu - to pa so v danem primeru gotovo
¢lani skupnosti.

Vegji pomen kumranska skupnost pos-
veca duhovniskemu Mesiju, torej Mesiju
Aronovega rodu. Kot se opazi iz zgoraj ome-
njenega citata (4QFlor frag. 1 stolp. 1,11-12),
se skupaj z “Davidovo mladiko” hkrati po-
javi tudi “Preucevalec postave”. Damascan-
ski dokument* (CD) izpostavlja glavno
funkcijo Mesije takole: “[dokler ne nastopi]
Aronov in Izraelov Mesija in bo zadosceno
za njihovo krivdo” (CD 14,19, poudarila
L.U.). Mesija mora torej trpeti in se pokoriti
za grehe ljudi. Trpljenje in darovanje Mesije
pa moramo razumeti v skladu z zahtevo po
Cistosti vsakega posameznika, kajti ¢istost
tako telesa kot tudi duse je igrala pomem-
bno vlogo pri pripravah na poslednje dni
in v sami vojni. To se najlepse opazi v Voj-
nem zvitku (1QM), ki skoraj v celoti govori
o pripravah na eshatoloski boj med dobrim
in zlim: “/.../ Noben ¢lovek, ki je udarjen
z necistostjo v svojem mesu - noben tak ne
sme iti z njimi na vojsko. Vsi (vojaki) pa naj
bodo vojni prostovoljci, popolnega duha in
telesa, pripravljeni za dan mascevanja. No-
beden, ki se ni ocistil svojega (telesnega) iz-
liva na dan bitke, naj ne hodi (v boj) z njimi,
kajti sveti angeli so skupaj z njihovimi voj-
skami.” (1QM 7,4-7.) Poleg trpljenja in da-
rovanja pa duhovniskega Mesija bistveno
zaznamuje predvsem njegova funkcija “uci-
telja”: “Spokoril se bo za otroke svojega
rodu in poslan bo k otrokom svojega naro-
da. Njegova beseda je kot beseda z nebes in
njegovo ucenge se sklada z BozZjo voljo.” (4Qs41
frag. 9 stolp. 1,2-3, poudarila L.U.)

Posebnost, ki jo predstavlja citat iz CD
14,19, je edninska oblika “Aronov in Izrae-
lov Mesija”. Omenjeno besedno zvezo mo-
ramo gledati v luci 1QS 9,11, kjer se avtor po-

64

tretji
dan



Teologija

dobno izrazi: “Dokler ne pride prerok ter
Aronova in Izraelova maziljenca”. Glavna
lastnost citata iz 1QS je, da se jasno navezuje
na pric¢akovanje dveh ali celo ve¢ Mesij,
vedno pa pri tem poudarja dominantnost
Aronovega Mesija nad kraljevskim. Edninska
oblika iz CD’ nakazuje v Mesiji postopno
zdruzevanje “Aronovih in Izraelovih lastno-
sti” (VanderKam 2000: 216).

Eshatoloska vojna
med dobrim in zlom

Izraz “eshatoloska vojna” in sploh vse, kar
je povezano z eshatologijo, ne napoveduje
“preprosto konca Izraelovih sovraznikov,
temve¢ prenechanje zgodovine, konec sveta
samega” (Russel 1964: 266). Prav pric¢akova-
nje popolnega unicenja sveta odlikuje in
hkrati razlikuje apokalipti¢no literaturo od
drugih spisov tega ¢asa. Vojna, o kateri go-
vorimo, tako ni vojna med kraljestvi “od tega
sveta” - gre za vojno, ki ima izrazito globlje
razseznosti. Govorimo o eshatoloski vojni
med dobrim in zlom.

Najpomembnejsa knjiga iz kumranske
knjiznice, ki obravnava eshatoloski boj do-
brega z zlom, je Vojni zvitek (1QM). Njegova
posebnost po Collinsovem mnenju je, da
“njegov namen ni razkrivanje tega, kar se bo
zgodilo, kot je znacilno za apokalipso, am-
pak predpisovanje ustreznega ravnanja glede
na razpolozljiva sredstva. Tako predlaga hi-
trejsi odziv, kot je obicajen za apokalipti¢ne
opise kon¢ne bitke.” (Collins 1997: 93.) V voj-
ni ob koncu sveta bodo tako sodelovali tudi
ljudje. To ne bo samo spopad med angeli,
ampak bo spopad kozmicnih razseznosti.
Ljudje bodo sodelovali na razli¢ne nacine:
“Prvi oddelek naj zaluca proti sovraznikovi
vrsti sedem bojnih kopij. Na konico kopja
naj napisejo: >Sijaj kopja za Bozjo mogoc-
nost.<« Na drugo metalno kopje naj napise-
jo: »Krvave puscice, ki naj posekajo tiste, ki
jih je pobila Bozja jeza.« Na tretje kopje naj

napi$ejo: >Plamen meca, ki naj pouZije po-
bito zlobo po Bozji sodbi.« Vse to naj vrzejo
sedemkrat in se vrnejo na svoj polozaj.”
(1QM 6,1-4.) Vendar so pripadniki kum-
ranske skupnosti verjeli, da sta z njimi ob
koncu sveta Bog in njegova vojska: “Ti, veliki
in stragni Bog, (bo3) v nasi sredi in bos ro-
pal vse nase sovraznike pred nami” (1QM
10,1). Zanimivo staliice je tudi, da se boja ne
sme udeleziti “noben 3epav, slep, hrom ¢lo-
vek, ali tak, ki ima trajen madez na svojem
mesu, noben clovek, ki je udarjen z necistost-
jo v svojem mesu. /.../ Nobeden, ki se ni o¢i-
stil svojega (telesnega) izliva na dan bitke”
(1QM 7,4-6). Razlog za to moramo poiskati
v prepricanju kumranske skupnosti, da so
“sveti angeli skupaj z njihovimi vojskami”
(1QM 7,6) in ne v njihovi nezmoznosti voj-
skovanja. Mrtvomorski rokopisi na mno-
gih mestih izrekajo veli¢ino in mo¢ Boga,
ki se bo pokazala ravno v poslednjem boju:
“Kajti boj je tvoj! /.../ Boj je tvoj in od tebe
je mo¢, ne iz nas.” (1IQM 11,1.4.) Bog bo ti-
sti, ki bo na koncu premagal Beliala. 1QM
1 prikazuje poslednji spopad takole: “V vojni
bodo sinovi luci moc¢nejsi v treh delezih in
bodo potolkli krivi¢nost, v treh pa si bo Be-
lialova vojska opomogla in odbila delez [lu-
¢i]. Pehotni oddelki naj bi stopili srce, toda
Bozja mogocnost bo okrepila srce sinov luci.
V sedmem delezu pa si bo velika Bozja roka
podvrgla Beliala in vse angele, ki jim vla-
da, in vse moze [njegovega deleza].” (1QM
1,13-16.) Tu opazimo, da ima odlocilno vlo-
go v poslednjem boju Bog - njegova vojska
se neuspesno bori proti “sinovom teme”, do-
kler v eshatolosko dogajanje ne poseze On
sam. Vojna je zato Ze vnaprej odlocena: “Ze
zdavnaj si dolocil dan velikega spopada [...]
ali bi [...] v resnici, da bi unicil zaradi krivde,
ponizal temo in okrepil lug, [...] za ve¢ni po-
lozaj, da bi iztrebil vse sinove teme in veselje
za [...], ker si nas dolo¢il za ¢as ...” 1QM
13,14-18).

september/oktober
2009

65



Teologija

Predstava o poslednji sodbi
v kumranskih zvitkih

“Od Boga spoznanja (je) vse, kar je in kar
bo. /.../'V njegovi roki so sodbe o vsem, on
je tisti, ki vse podpira v njihovih potrebah,
on je ustvaril ¢loveka, da vlada nad svetom,
in mu dolo¢il dva duhova, da hodi v njiju
vse do ¢asa svojega obiskanja” (1QS 3,15-18).
V Pravilu skupnosti torej ze lahko beremo
o Bozji mogocnosti in sodbi, ki pride ob kon-
cu sveta. Moc¢ Boga je vidna prav v stvarje-
nju ¢loveka, ki mu je dal dva duha: “To sta
duhova resnice in krivi¢nosti”. Clovekova
svobodna odlocitev je, kateremu bo dal pred-
nost. Na podlagi njegove odlocitve pa mu
bo Bog sodil ob koncu sveta.

Pravicnost Boga in njegove sodbe je
najocitnejsa v 1QS: “Resnicen in pravicen je
Bog [Izraelov in] njegova sodba nad nami in
nad [nagimi] oc¢eti” (1QS 1,26). Bozje usmi-
ljenje in dobrota sta poudarjena na mnogih
mestih, saj Bog kljub vsem napakam izrael-
skega ljudstva sklene ponovno zavezo z njim:
“S tistimi, ki so se oklepali Bozjih zapove-
di in so preostali od njih, pa je Bog sklenil
svojo zavezo z Izraelom na veke in jim razodel
skrite stvari, v katerih je ves Izrael zablodil”
(CD 3,12-14). Pripadniki skupnosti prizna-
vajo, da so si zasluzili kazen za grehe: “Krivdo
smo si nakopali, upirali smo se, gresili smo,
krivi¢ni smo bili mi in nasi o¢etje pred nami”
(1QS 1,24-25). Kot pravi pisatelj 1QS 10,11:
“Priznavam, da je njegova sodba upravice-
na sprico moje sprevrzenosti, in moje pre-
grehe so mi pred o¢mi kakor vrezan zakon.”
Bog sodi ¢cloveka po tem, za katerega duha
se le-ta odloci: na eni strani v ¢loveku deluje
dubh resnice, na drugi pa duh krivicnosti. Sod-
ba je pravi¢na, saj ima ¢lovek svobodno voljo.
Bog ¢loveku pusti proste roke - ¢lovek ve,
kaksno kazen je Bog namenil tistim, ki so se
od njega odvrnili. Prav zaradi tega pa bo Bog
“vsakemu odmeril njegovo placilo” (1QS
10,18). Sodba ne bo samo pravi¢na, ampak

bo izre¢ena nad vsakim posameznikom: “V
njegovi roki (je) sodba nad slehernim zivim
bitjem” (1QS 10,16-17).

Kumranski rokopisi govorijo o veri v Boz-
jo pravi¢nost, o Bozjem usmiljenju ob casu
sodbe. Kazejo prepricanje esenske skupno-
sti, da Bog in njegovi angeli Zive med njimi
ter jim tako kazejo pravo pot, po kateri mo-
rajo hoditi. Razli¢ne preizkusnje, na katere
pri tem naletijo, jih v tem prepricanju samo
Se bolj utrjujejo. Bozja sodba bo izrecena vsa-
kemu posamezniku, saj se vsak sam odloci,
kateremu “duhu” bo sledil.

Dva duha, ki ¢loveka usmerjata in vodita
v Zivljenju, pa odpirata naslednjo pomem-
bno znacilnost sodbe: dualizem. Naloga “uva-
jalca” je, da vse “svete” naudi, “da bodo ljubili
vse sinove luci, vsakega glede na njegov delez
pri BozZjem svetu, in sovrazili vse sinove teme,
vsakega po njegovi krivdi ob Bozjem mas-
cevanju” (1QS 1,9-11). Tako, kot se morajo
pripadniki skupnosti nauciti lo¢evati med do-
brim in zlim, med “sinovi luéi in sinovi
teme”, je tudi sodba izrecena v dualisticnem
tonu in barvah. Usodo sinov teme se vedno
primerja z usodo sinov luci. Najlepse se ta
dvojnost opazi v CD 20,24-34: “Vsi tisti, ki
so sklenili zavezo in prebili mejo Postave,
bodo /.../ iztrebljeni iz tabora, in z njimi vsi
krivicnezi v Judu v dneh njegovih ociscevan;.
Vsi tisti pa, ki ostanejo trdni v teh predpi-
sih in se v celoti drzijo Postave /.../ Ti se bodo
radovali in veselili, njihovo srce naj bo mocno
in premagali bodo vse sinove sveta.”

Kumranski rokopisi ustvarjajo dualizem
s ¢rno-belim slikanjem, ki ga lahko opazimo
ze v besedni zvezi “sinovi ludi in sinovi teme”.
Sodba, izrecena nad “sinovi teme”, je izra-
Zena v temacnih tonih, na kar nas opozar-
ja pogosta raba besed smrt, ogenj, vecno pre-
kletstvo, tema, senca itd. Njim nasproti je
sodba nad “sinovi lu¢i” izrecena v pozitiv-
nih tonih, s tem da so poudarjene svetloba,
vecna radost in sreca odreSenih ljudi.

66

tretji
dan



Teologija

Irena Podobnik: Juzni otok, olje na platnu, 2007.

Dan sodbe je v kumranskih fragmentih
najveckrat opisan kot dan Gospodovega mas-
evanja nad sinovi teme. Dan poslednje sod-
be je ze v naprej dolocen: “Bog je v skrivno-
stih svoje preudarnosti in v modrosti svojega
velicastva dolo¢il konec obstoja krivice in ob
dolo¢enem casu obiskanja jo bo unicil za vse-
lej. Tedaj bo resnica za zmeraj zavladala (na)
svetu.” (1QS 4,18-19.) To ni navaden dan sod-
be; 1QS poudarja, da gre pri tem za dan mas-
Cevanja: “V pravdo z mozmi jame se ne bom
spuscal do dneva mascevanja” (1QS 10,19).
Poslednja sodba je vedno omenjena kot “cas
srdite jeze Boga mascevanj” (1QS 4,12). Es-
hatoloski dnevi so dnevi pricakovanja Boga
in njegovih angelov. To je ¢as grozovitega
BozZjega mas¢evanja nad vsemi sinovi teme:
“/...I Bozje ljudstvo vstane in vse zaustavi z
mecem” (4Q246 stolp. 2,4). Opis poslednje
sodbe pa zato spominja na ponovni Kristusov
prihod v Razodetju (Raz 19,14-16).

V poslednjo sodbo so zajeti tudi ¢lani
kumranske lo¢ine. Kljub temu, da zZivijo v
skupnosti z angeli, lahko Belial zapelje tudi
njih. Bog jih bo prav tako obsodil in jih kaz-
noval z ve¢nim pogubljenjem: “/.../ bodi ob-
sojen na mrakobo vecnega ognja” (1QS 2,7-
8). Vendar moramo biti pazljivi, saj iz Pra-
vila skupnosti pravzaprav ni nikjer razvidno,
da to sodbo izreka Bog. Bozja sodba je po-
lozena v usta levitov, ki vzklikajo: “Bozja
jeza in srd njegovih sodb naj se vnameta pro-
ti njemu za ve¢no unicenje. Naj ga zadanejo
vsa prekletstva te zaveze in Bog naj ga iz-
lo¢i za pogubo, da bo odrezan iz srede vseh
sinov luéi, saj je odpadel od (hoje) za Bo-
gom zavoljo svojih malikov in spotike svoje
krivde. Naj mu da delez med vekomaj pre-
kletimi!” (1QS 2,15-17.)

Sklepamo lahko, da je bila nezvestoba
Bogu najhujsi greh pripadnikov skupnosti.

Kazen zato ni mila: njihov delez je med ve-

september/oktober
2009

67



Teologija

komaj prekletimi, obsojeni so na unicenje in
ve¢ni ogenj. Duhovniki na neki nacin klicejo
nad privrzence Belialovega kulta bozjo jezo
in mascevanje. To dejstvo je toliko bolj vid-
no, ker je prekletstvo zapisano v drugi ose-
bi ednine: “Preklet bodi, ker si brez usmi-
ljenja kakor tema tvojih del; bodi obsojen na
mrakobo vecnega ognja. Bog naj se te ne us-
mili, ko bos klical k njemu, naj ne odpusti
in ne izbrise tvojih krivd.” (1QS 2,7-8.) Z
uporabo druge osebe se poudarjajo dokoné-
nost obsodbe, krivda in greh posameznika.
Druga oseba ednine pa je hkrati uporabljena
tudi kot opozorilo vsem pripadnikom
kumranske skupnosti, da morajo spostovati
Boga in njegove zakone.

Sklep

Kumranski rokopisi s svojimi svojstvenimi
lastnostmi pomagajo k razumevanju neka-
terih bistvenih novozaveznih apokalipti¢nih
elementov. Ceprav se v pojmovanju pravil
zivljenja kumranski rokopisi zelo ralikujejo
od evangelijev (npr. v pojmovanju sobote),
pa sta si apokalipti¢ni literaturi, tako novo-
zavezna kot kumranska, neverjetno podobni.
Razlike vsekakor obstajajo, toda nas namen
je bil opozoriti na njihovo podobnost, ker
bomo le tako lahko v polnosti razumeli
novozavezno apokalipti¢no literaturo. Nova
zaveza namre¢ v mesijanskem liku Jezusa
Kristusa z njegovim naukom in delovanjem
prevzema lastnosti duhovniskega in kraljev-
skega Mesija. Tako se ze kumranski apoka-
lipti¢ni spisi bistveno razlikujejo od okoliske
poganske apokalipse. Brez dobrega pozna-
vanja apokalipti¢ne tradicije, predvsem apo-

kaliptike kumranskih fragmentov, zato ne
moremo v polnosti doumeti skrivnosti Kri-
stusovega trpljenja in darovanja na krizu.

Literatura

Collins, John J., 1997: Apocalypticism in the Dead
sea scrolls. London and New York: Routedge.

Kumranski rokopisi, 2006. Prevod: Zupet, J.
Ljubljana: Svetopisemska druzba Slovenije.

Russel, D. S., 1964: The Method ¢ Message of
Jewish Apocalyptic: 200 BC - AD 100.
Philadelphia: The Westminster Press.

Sveto pismo, 1997. Slovenski standardni prevod.
Ljubljana: Svetopisemska druzba Slovenije.

VanderKam, James C., 2000: Messianism and
Apocalypticism. V: The Encyclopedia of
Apocalypticism. Vol.1. The Origins of
Apocalypticism in Judaism and Christianity. New
York and London: Continuun. 162-193.

1. Opazna je velika podobnost apokalipti¢ne
literature s preroskimi knjigami (Izaija, Ezekiel
itd.), vendar pa obstajajo tudi razlike. Najvegja
tako izhaja iz gledanja na poslednje dni, na
Gospodov prihod. Medtem ko je za apokaliptike
to konec sveta, sodba pa je namenjena vsem
ljudem, se zdi, da preroki oznanjujejo konec sveta
v smislu konca trpljenja za izvoljeno izraelsko
ljudstvo. Boj med dobrim in zlim - med
Satanovo vojsko in Bozjo vojsko - preroki
prikazujejo kot boj med Izraelci in sovraznimi
ljudstvi.

2. Poleg esenske skupnosti so nam iz Biblije poznani
Se farizeji in saduceji; te tri smeri so sestavljale tri
glavne skupine Judov glede na religiozno in
kulturno usmeritev.

3. Pode¢rtani izrazi v obeh citatih (4QFlor in CD) so
znamenje pricakovanja Mesije iz Davidovega rodu.

4. Posebnost zvitka je, da sta bila dva njegova
najpomembnejsa rokopisa najdena v Kairu (od
tod prihaja krajsava CD: Cairo Damascus/
Document).

5. CD je nastal v zacetku 1. stoletja pr. Kr.,
najstarejsi deli 1QS pa ze nekje sredi 2. stoletja pr.
Kr. in tako predstavljajo verjetno eno najstarejsih
besedil kumranske knjiznice.

68

tretji
d



