PREGLEDNI
ZNANSTVENI

CLANEK ALENKA JANKO SPREIZER

OD KULTURE K MULTIKULTURALIZMU:
PREMISLEK SKOZI ANTROPOLOGIJO

FrOM CULTURE TO MULTICULTURALISM: RETHINKING THROUGH ANTHROPOLOGY

This article intends to contribute to the rethinking of multiculturalism on the case of anthropo-
logical writing on migrants, asylum seekers and refugees. Since anthropology of migration is
a knowledge in expansion this text will not deliver the whole review on anthropological theo-
ries on migration. Instead of providing a general review of anthropology of migration those
researchers, whose theorisations are crucial for the critical and accurate contemporary under-
standing of discourses on multiculturalism connected with theoretical discussions on migrants
and their culture will be selected. The aim of this article is, on the base of theoretical debate,
to underline pernicious uses of culture as a concept which contributes to the differential rac-
ism and culturalism. This article has mainly theoretical aim. Since theory on multiculturalism
is needed for planning and implementation of different multicultural policies and praxis, the
article brings fresh theoretical debate on multiculturalism in anthropology. This text sheds light
upon research of the theoretical concepts for accurate understanding of multiculturalism and
with this brings insight in recent discussion on culture in socio-cultural anthropology. Discus-
sion has consequences for undiscriminatory rethinking on migrants and wishes to research
and explain anthropological understandings of multiculturalisms and to show the possible
traps of some multiculturalism.

Keywords: anthropology of migrations, multiculturalism, racism, transnationalism, migrants,
refugees, asylum seekers

Na primeru antropoloskega pisanja o migrantih, prosilcih za azil in beguncih Zelim v tem clan-
ku prispevati k razmisleku o multikulturalizmu. Ker je antropologija migracij podrocje vedno-
sti v ekspanzifi, besedilo ne bo zajemalo celovitega pregleda antropoloskih teorij in modelov o
migracijah: pac pa bodo namesto splosnega pregleda antropologije migracij izbvani tisti razi-
skovalci, katerih teoretizacije so bistvene za kriticno in ustreznejse sodobno razumevanje dis-
kurzov o multikulturalizmu, ki se povezujejo z razpravo o migrantih in njihovi kulturi. Namen
clanka je namrec skozi teoretsko razpravo opozoriti na nevarnosti, ki jih prinasajo neustrezni
rabe in razumevanja konceptov kulture, kar prispeva na primer k diferencialisticnemu rasiz-
mu ter kulturalizmu. Namen besedila je predvsem teoretski: ker je za snovanje in izvajanje
razlicnih politik in praks multikulturnosti nujna teoreticna vednost, clanek prinasa izvirno
teoretsko razpravo o multikulturalizmu v antropologiji. Clanek osveili raziskave razlicnih teo-
retskih konceptov, bistvenih za ustrezno razumevanje multikulturalizma in tako daje vpogled v
nedavne razprave o kulturi v socio-kulturni antropologiji. Razprava ima pomembne posledice
za nediskriminatorno razmisljanje o migrantih in Zeli raziskati in pojasniti antropolosko poj-
movanje multikulturalizma ter pokazati tudi na pasti nekaterih multikulturalizmouv.

Klju¢ne besede: antropologija migracij, multikulturalizem, rasizem, transnacionalnost, migran-
ti, begunci, prosilci za azil



Razprave in gradivo, Ljubljana, 2009, 3t. 60 143

OZADJE RAZPRAVE: TURBULENTNOST MIGRACI]

Zivimo v ¢asu turbulenc migracije. Od Jamesa Rosenauja sposojeni izraz tur-
bulenca je prikladen za oznacevanje preloma ter odmika od mehanisti¢nih mode-
lov pojasnjevanja migracij (Papastergiadis 2000: 4). Turbulenca ni le uporaben
samostalnik za opisovanje nepredvidljivih uc¢inkov, ki spremenijo smer gibanja
posameznikov, pac¢ pa je tudi metafora za SirSe ravni medsebojne prepletenosti
in soodvisnosti razli¢nih sil, ki delujejo v modernem svetu. V danasnjem ¢asu so
tokovi gibanja ljudi, dobrin, kulturnih artefaktov in informacij, posredovanih prek
komunikacijske tehnologije na zemeljski obli nepredvidljivi, vzorci migracij pa
nestrukturirani. V globalnem smislu je izraz turbulenca tudi najboljsa formulacija
za mobilne procese, ki so zelo kompleksni in samoorganizirani, kot opazajo razi-
skovalci migracij. Sodobna problematika migracij po mnenju mnogih druzbenih
znanstvenikov zahteva nov pristop, ki presega meje posameznih akademskih
disciplin. Migracije ne sodijo ve¢ zgolj v polje sociologije, ekonomije, demografije
in politike, pa¢ pa k studijam o migracijah veliko prispevajo antropologija, zgo-
dovina, psihologija, geografija, filozofija, kulturne studije in umetnostna kritika
(Brettell in Hollifield 2000; Papastergiadis 2000).

Izkusnje gibanja so pri ljudeh oblikovale nove forme pripadnosti druzbenim
skupinam in nacionalnim drzavam, sprozile pa so tudi premike v razumevanju
sodobne kulture. Mobilnost, migracije in Sirjenje kapitalizma oziroma globaliza-
cija so raziskovalce druzbenih ved prisilili k ponovnemu premisleku nekaterih
konceptov, kot sta na primer teritorij in identiteta, ki sta tesno povezana s pojmom
kulture. Posebno med antropologi se odraza nova zavest o globalizaciji kot o druz-
benem dejstvu, ki je v prvem desetletju tretjega tisocletja morda bolj prisotna kot
kdaj prej. Danasnji ljudje so skoraj nenehno mobilni - mnogo bolj kot prej - in
se skoraj rutinsko preseljujejo. Pojmovanja domorodnosti in domacih prostorov
so postala zelo kompleksna in vse vec¢ ljudi se opredeljuje za deteritorializirane in
za ljudi s hibridno kulturo in identiteto (prim. Malkki 1995; Papastergiadis 1997,
2000; Werbner in Modood 1997).

Na drugi strani opazamo diskriminacijo ljudi, ki jih v okviru nacionalnih drzav
razli¢ne politike opredeljujejo za migrante, tujce pa tudi za begunce in prosilce za
azil. Politi¢ne in druzbene napetosti, ki jih je sprozila imigracija, so se v evropskih
drzavah izrazile po izbruhu gospodarskih kriz. Temu se je pridruzila e “zaskrblje-
nost” za ohranjanje nacionalnih in kulturnih identitet, kar je nasprotno od prej-
$njega kozmopolitanstva. Po koncu druge svetovne vojne se je del akademikov,
med katerimi je bil tudi Lévi-Strauss, pod vplivi prizadevanj UNESCO-a in drugih
teles, ki so zagovarjala ¢lovesko enakost in so si prizadevala za kulturno raznoli-
kost, spopadal z rasizmom. Ideji kulturne identitete in razloc¢evanja, ki sta bili osre-
dnji interes antropologije, sta z razvojem ekonomske krize dobili osrednje mesto
v protiimigrantskih obcutjih in politikah. Tudi v sodobnih razpravah o migraciji,



144 Alenka Janko Spreizer: Od kulture k multikulturalizmu: premislek skozi antropologijo

kakrsna je na primer transnacionalizem, se ni mogoce izogniti kritikam rasizma in
diskriminacije ter ponovnim razpravam o razumevanju multikulturalizma.

Mnogi druzbeni znanstveniki iz razlicnih disciplin so analizirali migracije
(Brettell 2000; Brettell in Hollifield 2000; Castels in Miller 1993; Papastergiadis 2000;
Vertovec 2001), stevilni med njimi pa so raziskovali politike migracij, prosilcev za
azil in beguncev. Poleg analize razli¢nih retorik izklju¢evanja imigrantov (Stolcke
1995; Wikan 1999) so antropologi poskusali pojasniti razloge za specifi¢ne vrste
zavracanja ali sovrastva do tujcev (Cole 1997; prim. Holmes 2000). Retorika popu-
listi¢nih gibanj, kakr$na so Nacionalna Fronta, gibanje desnice Jean-Marie Le Pena
v Franciji, Berlusconijeve desnice v Italiji ter desnice v Veliki Britaniji, je postala
zelo vplivna v Sirjenju protiimigrantskega razpolozenja v prostoru Evropske unije,
najveckrat pa je bila usmerjena proti kulturi imigrantov.

Toda ni le retorika populisti¢nih gibanj tista, ki se ji morajo informirani razisko-
valci in svetovalci upirati ter jo spodbijati. Tudi gibanja z dobrohotnimi nament, ki
so se ukvarjala s politiko identitet, kakrSen je na primer multikulturalizem, imajo
lahko pogubne ucinke (Turner 1993). Zato besedilo pojasnjuje rabo konceptov, s
katerimi Zelim povecati senzibilnost za ucinkovitejse prakse. Opozoriti Zelim, da
imajo lahko prizadevanja multikulturalizma nasprotne ucinke: namesto da bi bili
omenjeni koncepti sredstvo povecanja moci in avtonomnosti imigrantov, lahko
zaradi prepric¢anja o drugac¢nosti in kulturni tujosti posledi¢no ponujajo opravici-
lo za diskriminacijo.

KULTURA

Konceptualizacija kulture je bila eno osrednjih problemskih podrocij v zgo-
dovini socio-kulturne antropologije. Od zacetka razvoja antropologije se je raba
koncepta kulture razsirila preko meja discipline in v 20. stoletju je “kultura” posta-
la izraz, skupen mnogim humanistom in druzbenim raziskovalcem. Danes je izraz
razirjen v javnem in politicnem diskurzu ter v populisticnem govoru. Pogosto
v zdravorazumskem govoru zasledimo nesmiselno in etnocentricno mnenje, da
naj bi nekatera cloveska bitja imela “kulturo”, druga pa ne: obicajno so tisti brez
kulture tujci, imigranti, Romi ali tisti, ki ne ustrezajo predstavam o kulturi vecine.
Ceprav tak$no razumevanje ni v skladu z antropoloskimi pojmovanji kulture, je
pomembno, da ne spregledamo zlorabe omenjenega izraza v razli¢nih politi¢nih
diskurzih, ki bi jih lahko pripisali desnici, vendar ne vedno.

Unni Wikan je zacela razpravo o pomenih kulture v nacionalnem in javnem
mnenju. Opozorila je antropolosko skupnost, “kako je kultura izgubljena na
cestah Norveske - kot resni¢no tudi v vecini preostalega sveta” (Wikan 1999:
57). Izraz si je sposodila od Paula Bohannana, zato da bi opozorila na diskurze
ljudi, kot so pravniki, socialni delavci, izobrazevalci, politiki, ipd., ki se ukvarjajo



Razprave in gradivo, Ljubljana, 2009, 3t. 60 145

z imigranti in begunci. Mnogokrat so jo kot antropologinjo prav pravniki prosili,
naj kot ekspertinja na raznih sodnih zaslisanjih prica, da so bila nekatera krimi-
nalna dejanja migrantov posledica pripadnosti drugacni kulturi. Stevilni tovrstni
dogodki na Norveskem so jo spodbudili k raziskavi rabe pomena “kulture”, njene
politizacije in posledic, ki jih imajo ti na Zivljenje imigrantov in beguncev.

V nadaljevanju zelim predstaviti kratko zgodovino rabe antropoloskega kon-
cepta “kulture” in njegovega polozaja v socio-kulturni disciplini, in drugic¢, rabo
koncepta v diskurzih o beguncih, imigrantih in prosilcih za azil.

KRATEK PREGLED SPREMENJENIH RAB POJMA KULTURA V SOCIO-KULTURNI ANTROPOLOGI]JI

Antropoloska teorija temelji na pojmih kulture, kulturne razlike, drugih kultur,
druzbenih sistemov, pogledov na svet in ¢loveskih vzorcev vedenja. Ce uporabimo
bolj abstraktne formulacije, je podro¢je antropoloskega delovanja vprasanje modi,
razlik, raznolikosti, agensov, reprezentacij (Moore 1999: 2). Prevladuje splosno
mnenje, da je kultura eden od glavnih konceptov antropologije kot akademske
discipline (Bernard 2000; Ingold 1994; Keesing in Strathern 1998; Wikan 1999).
Kultura je bila prikladen pojem, s katerim so antropologi registrirali raznolikost
¢loveskih nacinov zivljenja (Ingold 1994). S tem pojmom poskusajo antropologi
odgovoriti na vprasanje partikularnosti: “kako in zakaj se razlikujejo Zivljenjske
oblike ¢loveskih bitij” (Ingold 1994: 329), na drugi strani pa tudi s tem izrazom
mislijo na univerzalno lastnost ¢lovestva, po kateri se to razlikuje od zivalskih vrst.
Koncept zajema tudi tiste druzbeno prenasane vedenjske vzorce, ki so znacilni za
doloc¢eno druzbeno skupino (Keesing in Strathern 1998).

Uvodna poglavja v studij antropologije obicajno posredujejo studentom krat-
ko zgodovino razvoja antropoloske teorije, v kateri je bolj ali manj jasno poveda-
no, da so mnogi znanstveniki redefinirali kulturo kot koncept, toda v svojih napo-
rih niso dosegli konsenza (prim. Eriksen 1995; Bernard 2000). Mnogi antropologi
so uporabljali koncept nenatan¢no in nekonsistentno, ne glede na tezave pa je

pojem kulture ohranil nesporno mesto v antropoloskem besednjaku.

Ena najbolj znanih in pogosto navedenih opredelitev iz zgodovine antropologije
je Tylorjeva definicija iz leta 1871, ki je kulturo definiral kot “tisto kompleksno celo-
to, ki vkljucuje vednost, umetnost, moralo, zakone, obicaje in vse druge zmoznosti
in navade, ki jih pridobi ¢lovek kot ¢lan druzbe” (Taylor v: Keesing in Strathern
1998: 15). Druga, prav tako znana antropoloskemu obcestvu, je Kroeberjeva in
Kluckhohnova definicija, s katero sta leta 1952 opisala kulturo kot “eksplicitne ali
implicitne vzorce za vedenje oziroma vzorce vedenja, pridobljene in prenasane
s simboli, ki predstavljajo distinktivne dosezke ¢loveskih skupin, vklju¢no z ute-
leSenji v artefaktih” (Kroeber in Kluckhahn v: Keesing in Strathern 1998: 15). Tem
opredelitvam podobna razumevanja kulture so tudi najbolj razsirjena.



146 Alenka Janko Spreizer: Od kulture k multikulturalizmu: premislek skozi antropologijo

V razvoju discipline se je raba izraza kultura nenehno spreminjala: evolucioni-
sti 19. stoletja so raznolikost druzb, ki so pripadale cloveski vrsti, razumeli kot raz-
licne stopnje na univerzalni lestvici razvoja, kulturo pa so kot sinonim za civilizaci-
jo; relativisti so bili v prvih desetletjih 20. stoletja naklonjeni vrednotenju verovan;
in praks doloc¢ene druzbe znotraj nje same in so o kulturah govorili v mnozini.
Pozneje je bil poudarek antropologov na premiku od manifestnih vzorcev vede-
nja k temeljnim strukturam simbolnih pomenov in po tej razlagi je kultura postala
opredeljena v opoziciji z vedenjem. Pristop se je pozneje spremenil in antropo-
logi naj bi raje iskali generativne vire kulture v ¢loveskih praksah, ki so umesc¢eni
v relacijski kontekst medsebojnih udelezb ljudi v druzbenem svetu, kakor pa v
strukturah pomena, v katerih je ta svet predstavljen (Ingold 1994: 329).

Nekatere antropoloske opredelitve kulture izrazajo teznji, prvi¢, da bi se kul-
turo opredelilo kot avtonomno podrodje, kot “sisteme simbolov in pomenov”, na
katere bistveno ne vplivajo materialni, druzbeni in politi¢ni procesi, in drugic, da
bi abstrahirali kulturne spremembe od politicnih in druzbenih odnosov, zlasti
odnosov neenakosti, dominacije in eksploatacije. Ta pomanjkljivost je znacilna
za vecino antropoloskih paradigem, usmerjenih k spremembi in zgodovini, od
evolucije prek akulturacije, drift-a in difuzije (Turner 1993: 415).

Pogosto so bile predmet kritike tiste definicije kulture, ki so se osredinile na
opredeljevanje lastnosti ali dejstev. Goodenough je poudaril, da opredelitve, ki so
osredinjene na specifi¢ne lastnosti, zabrisejo razlikovanje med “vzorci za vedenje”
in “vzorci vedenja™: gre za dva razlicna pomena koncepta kulture. Prvi tip defini-
cije je uporabljal izraz “kultura” za sklicevanje na “vzorce zivljenja v skupnosti -
regularno ponavljajoce se aktivnosti in materialne ter druzbene domene, karak-
teristicne za dolo¢eno c¢lovesko skupino” (Goodenough v: Keesing in Strathern
1998: 16 in dalje). To rabo termina gre razumeti kot “podroc¢je opazenih pojavov,
stvari in dogodkov v svetu”, medtem ko druga raba zajema podrocje idej: “kultura
je bila uporabljena za sklicevanje na organizirane sisteme vednosti in verovanj, s
katerimi ljudje strukturirajo svoje izkusnje in recepcije, oblikujejo dejanja in izbe-
rejo med alternativami” (Keesing in Strathern 1998: 106).

V smislu prve rabe se kultura na primer nanasa na vzorce nastanitve, sredstva
eksploatacije in lastnosti ljudi; navidez prikladni koncepti pa so se s¢asoma poka-
zali za neustrezne, saj so prispevali k napac¢nim konkretizacijam abstraktnih stvari
ali k reifikacijam. Obliko reifikacije predstavlja tudi romanti¢ni esencializem, ki
predpostavlja abstrakcije kulturnih pojavov iz realnega druzbenega in politic-
noekonomskega konteksta in opuscanje druzbene in politicne pomembnosti
“razlike”, ki je prikladen vakuum za zapolnjevanje s kulturnimi teorijami (Turner
1993: 415).



Razprave in gradivo, Ljubljana, 2009, 3t. 60 147

KULTURA KOT SISTEM DELJENEGA SKUPNEGA POMENA VERSUS KULTURA KOT BAZEN
VEDNOSTI

Razlago, ki jo ponuja Goodenough in njegov ideacijski koncept, so raziskovalci
povezali s sistemom skupnih pomenov, ki naj bi bili razdeljeni med posamezniki,
sistemom idej in konceptov, pravil, ki so podrejena in izrazena v nacinu zivljenja
razli¢nih ljudi. Kultura je to, kar se ljudje naucijo, ne kar poc¢nejo ali kar opred-
metijo. Re¢eno drugace, po tej definiciji kultura ni opredmetena v artefaktih, pac
pa v sistemih deljenega skupnega pomena. Problem te definicije je, da vsi ljudje
ne razpolagajo z enakimi idejami in da ideje niso enakomerno razporejene med
ljudmi, pa¢ pa so razprsene, omejevane ter upravljane skozi druzbeno strukturo.

Schwartz je predlagal model, ki je v opoziciji z ideacijskim modelom. Opredelil
je distributivni model kulture, po katerem je kultura bazen vednosti, h kateremu
posamezniki razlicno prispevajo. Po tem modelu je kultura distribuirana med
¢lane doloc¢ene druzbe, distribucija pa preseze omejitve pri shranjevanju, obliko-
vanju in rabi kulturne mase. Ta model enako uposteva raznolikosti in tisto, kar je
skupno druzbi: raznolikost povecuje kulturni inventar, toda tisto, kar je skupno,
odgovarja stopnji komunikativnosti in koordinacije. Za nekatere raziskovalce je
bil problemati¢en tudi Schwartzov model. Glavno tezavo so videli v predpostavki
njegove opredelitve, po kateri je kultura “sistem, ki je zunaj posameznikov in pre-
sega posameznike kot individualne pripadnike skupnosti” (Schwartz v: Keesing
in Strathern 1998: 19).

Kultura kot sistem skupnega pomena se torej oblikuje v druzbenem procesu.
Vednost o kulturi je predstavljena v posebnih kodih, ki so porazdeljene med
posameznimi ¢lani druzbe. Vsak posameznik deluje znotraj svoje lastne koncep-
tualizacije sveta in ljudje se v druzbenih procesih, kjer si delijo skupne pomene,
razli¢no vedejo.

REIFIKACIJA KULTURE IN NJENI POGUBNI UCINKI

Iz kratke predstavitve antropoloske teorije je torej znano naslednje: “kultura’ je
vedno sestavljena abstrakcija, oblikovana kot analiticna poenostavitev” (Keesing
in Strathern 1998: 19) in “kultura ni stvar z objektivnim, materialnim obstojem”
(Wikan 1999: 50).

Reifikacija je ena najvec¢jih nevarnosti; z reifikacijo antropologi mislimo na
nagnjenje k razpravi, kot da bi bila kultura zgolj stvar, in na teznjo k poenostavlja-
nju kulture. Nevarno je o kulturi govoriti kot o stvari, ki lahko povzroci nekatera
dejanja (kultura ga/jo je prisilila k dolo¢enem ravnanju); ali ki lahko deluje zave-
stno (kultura X ne uposteva tradicije); ali ki lahko prispeva k opravilom: (ta kultura
nas je naucila delati). Po mnenju antropologov je o kulturi nevarno govoriti, kot



148 Alenka Janko Spreizer: Od kulture k multikulturalizmu: premislek skozi antropologijo

da bi ji nekdo lahko pripadal enako, kot bi pripadal neki skupini (nekdo je pripa-
dnik druge kulture) (Keesing in Strathern 1998).

Ocitno je, da raba tega jedrnega koncepta antropoloske discipline, ki se je
prek disciplinarnih meja antropologije razsiril med druge druzbene discipline, ni
preprecila njegovih napacnih rab. Med antropologi so se razvile kriti¢ne razprave
o nevarnosti reifikacije kulture in nekateri so svarili pred njenimi napa¢nimi raba-
mi, s katerimi bi si prizadevali za razli¢cne politicne interese. Reifikacije kulture
najdemo v politicnem diskurzu, ki migrante krivi za krizo danasnje druzbe, kar
se kaze v povecevanju neenakosti. V resnici skrb za ohranjanje ¢istosti nacionalne
kulture premesca pozornost ljudi: namesto da bi jih skrbelo zmanjSevanje druzbe-
ne blaginje, ki jo prinasata ekspanzija kapitalizma in ravnanje multinacionalk, ki
nacionalnim drzavam ne placujejo dovolj davkov za rast druzbenega blagostanja,
se osredinjajo na zamisljene nevarnosti, ki naj bi jih za nacionalne drzave, v katere
se priseljujejo, predstavljali imigranti s svojo kulturo.

V tem smislu se strinjam z Unni Wikan (1999), ki je poudarila, da je ena naj-
bolj nujnih potreb kritizirati kulturo, kot da je materialna entiteta: nekateri ljudje
izhajajo iz napac¢nih prepric¢anj in verjamejo, da je kultura opredmetena in ima
objektivne in zafiksirane lastnosti. Posledi¢no se zaradi napac¢ne rabe pojma kul-
ture ljudi, zlasti tistih, ki jih razli¢ni akterji opredeljujejo za Druge, kot so na primer
imigranti, begunci in prosilci za azil, ne pojmuje kot razumnih in razmisljujoc¢ih
¢loveskih bitij. Nekateri nanje gledajo s predsodki, kot na ljudi, ki so manj ¢loveski
od domacinov v “gostujoci” dezeli, ker naj bi bili ujeti v svojo kulturo, domnevna
ujetost pa naj bi vodila njihova dejanja, na katera kot posamezniki skoraj nimajo
vpliva.

KULTURA KOT “RASA”

Leta 1999 je bilo na Norveskem pet odstotkov imigrantov, vec¢inoma iz
Pakistana, Vietnama ter Bosne in Hercegovine (Wikan 1999: 60-61). Imigranti so
bili zelo heterogena kategorija: v Oslu, kjer so se migracije od leta 1990 povecale,
je bilo kakih 500.000 ljudi s 130 razli¢cnimi nacionalnostmi. Imigranti so se prese-
ljevali v skupne soseske in se getoizirali; tako je bilo na nekaterih Solah tudi do
90 odstotkov uc¢encev imigrantske izvora, redke niso bile niti sole, kjer so ucenci
in dijaki govorili med 50 in 60 razli¢nih jezikov. V Oslu izvedena $tudija o polo-
Zaju beguncev iz leta 1995 je med imigranti odkrila 60-odstotno brezposelnost,
medtem ko je bila med Norvezani le 5-odstotna. Visoka brezposelnost starsev
verjetno marginalizira njihove otroke; studija je namre¢ pokazala, da imajo dijaki
imigranti tezave z u¢enjem norvescine, kar po koncani Soli zmanjSuje moznost za
plasiranje na trgu dela: nekateri starsi so se pritozevali, da njihovi otroci govorijo
norvesko slabse od njih, ki se niso Solali. Unni Wikan vidi problem v izobraze-



Razprave in gradivo, Ljubljana, 2009, 3t. 60 149

valni jezikovni politiki, ki je standardno zagovarjala izobrazevanje v maternem
jeziku, in vprasala se je, ¢igavim interesom rabi taksna politika: otroci Berberov se
morajo uciti arabsc¢ino kot materni jezik. Otroci Pandzabcev (Punjabi), Pustojev
(Pushto) in Balucijev (Baluchi) morajo obiskovati pouk jezika urdu. Vecina paki-
stanskih u¢encev se mora tako spopadati z u¢enjem Stirih jezikov: pakistanskega,
urdu, angleskega in arabskega (v koranskih Solah), in presenetljivo je, da so ob
velikih obremenitvah nekateri uspesni. Vendar imigranti kot kategorija niso tako
homogenizirani: 80 odstotkov Tamilov je zaposlenih, toda samo 10 odstotkov
Somalcev in Vietnamcev. V soli dokaj dobro uspevajo otroci Indijcev, Viethamcev
in Poljakov, medtem ko so neuspesni otroci Pakistancev, Maro¢anov in Turkov.

Unni Wikan poudarja, da gre v norveskem primeru za splet treh tendenc: mar-
ginalizacije, relativne deprivacije in kolonizacije blagostanja: slednji izraz opiSe
realnost, ki ni nastala zaradi slabih namenov imigrantskih politik, pa¢ pa zaradi
idealisti¢nih in napac¢nih predpostavk. Prva napac¢na predpostavka politike je bila,
dabodo imigranti hvalezni Norvezanom zaradi antirasizma in spostljivosti, vendar
antropologinja dodaja, da se spostovanje razvije v vzajemnih druzbenih procesih
med domacini in imigranti, na kar so Norvezani v imigrantski politiki pozabili;
druga napaka je bila, da se je od imigrantov pricakovalo, da bodo postali lojalni
drzavljani, ¢e jim bo drzava zagotovila materialne pogoje in jim dodelila visoke
socialne podpore: v nasprotju s to predpostavko, ki naj bi prispevala k razvijanju
samospostovanja, do tega ni prislo, pa¢ pa so se med imigranti povecali obcutki
inferiornosti. Tretja napaka pa je bila politizacija kulture, ki so jo razumeli kot
nekaj staticnega in homogenega.

Raba kulture v opisanem primeru je redukcionisti¢na in v njej je mogoce
prepoznati “novo” obliko rasizma. Danes o kulturi govorijo razli¢ni ljudje in rabi
razlicnim namenom. Glavna misel Unni Wikan je: “Kultura je postala nov koncept
rase, ki deluje redukcionisti¢no, tako da 'njih' naredi za manj ¢loveska bitja od
'nas” (1999: 58). Kultura je postala beseda z votlim pomenom, njeno votlost pa
se zlahka zapolni z ideoloskimi pomeni in je posledi¢no spolitizirana. Prilas¢anje
kulture, ki jo opazimo pri politikih, pravnikih, u¢iteljih in predavateljih, socialnih
delavcih in psihologih ter drugih strokovnjakih, vodi k vzpostavljanju razli¢nih
interesov znotraj polja modi in njeni izrabi. Redukcionisti¢na raba kulture je obi-
¢ajno prikladna tudi za same imigrante, begunce in prosilce za azil (lahko bi rekli,
da se z njo okoriscajo tisti, ki so v bistvu zrtve redukcionisti¢cnega pojmovanja kul-
ture), saj daje nekaterim med njimi oblast v njihovih lastnih skupnostih in je lahko
opravicilo za zlorabo moci v njih. Poleg tega ima taksna raba pogubne posledice
tudi za celotno druzbo in ne le za imigrante same.

Imigranti so po redukcionisti¢cnem pojmovanju kulture bitja, ujeta v svojo kul-
turo. Zaradi nje, ki naj bi bila drugac¢na od kulture domacinov, se jih podcenjuje,
¢es da se vedejo manj racionalno in bolj intuitivho. Manj se jih spostuje kot posa-



150 Alenka Janko Spreizer: Od kulture k multikulturalizmu: premislek skozi antropologijo

meznike, saj naj bi jih kultura prisiljevala v neracionalno vedenje, medtem ko naj
bi bilo racionalno vedenje obic¢ajno za domacine.

Ljudje, ki so se naucili politicne korektnosti, razumejo kulturo imigrantov,
prosilcev za azil in beguncev podobno, kot so kulturo pojmovali kulturalisti¢ni
antropologi: s spostovanjem ali celo z eksotiziranim razumevanjem, toda to ne
velja za tiste, ki te lekcije Se niso vzeli. Toda tudi ravnanje prvih ima lahko rasistic¢-
ne konsekvence, kar bo povedano v nadaljevanju.

“KULTURA” NAMESTO “RASE”, “NOVI RASIZEM”, DIFERENCIALISTICNI RASIZEM IN KULTURNI
FUNDAMENTALIZEM

Ze v zacetku 90. let 20. stoletja so nekateri druzbeni raziskovalci zaceli razpravo
o novem rasizmu, ki je zajela diskusije o polozaju imigrantov. Hipoteza antropolo-
gov, zgodovinarjev in filozofov, da se v sedanjosti soo¢amo z novim rasizmom, je
bila v glavnem oblikovana na podlagi njihove notranje kritike teorije in diskurzov,
ki so legitimizirali politike izkljuc¢evanja (Balibar 1991: 17).

Teoretska dimenzija rasizma v 90. letih 20. stoletja in v preteklosti ni bila niti
avtonomna niti primarna. V zacetku 90. let 20. stoletja je bil opazen porast novih
rasisti¢nih gibanj in politik. Nekateri znanstveniki so zagovarjali tezo, da je v poli-
tikah izkljucevanja tujcev, pa tudi v retoriki desnicarskih politikov opaziti novi
rasizem (prim. Stolcke 1995). Rasizem je bil prisoten v mnogoterih druzbenih
praksah, v fantazmah o poluciji nacionalnega telesa, v psevdobioloskih metaforah
mesanja ter v stigmatiziranju tujcev. Rasizem je bil vpisan v praksah, diskurzih in
reprezentacijah, ki so stigmatizirale druga¢nost:

Rasizem - 'resni¢no druzbeni pojav' - se vpisuje v prakse (oblike nasi-
lja, zani¢evanja, netolerantnosti, poniZevanja in izkoris¢anja), diskurze
in reprezentacije, ki so intelektualne predelave fantazme o profilaksi ali
segregaciji (potreba po oc¢is¢enju druzbenega telesa, ohranjanju 'lastne' ali
'nase’ identitete pred vsemi oblikami mesanja, krizanja ali invazije), ki so
artikulirani okoli stigmata drugosti (imena, barve koze, religioznih praks)
(Balibar 1991: 17-18).1

Preden podc¢rtamo nekatere poante iz razprave o novem rasizmu, je nujno, da
dekonstruiramo pojem “rase”. Akademski rasizem 19. stoletja je nekatere razlike
v videzu, kot so na primer razlike v barvi las, koze in drugih pojavnih lastnostih,
opremil s psevdoznanstvenim diskurzom, ki je nato rabil opravicevanju neena-
kosti in diskriminacije podrejenih: akademski rasizem tega c¢asa je nastete vidne

1 Balibar razisce vprasanje, do katere mere novost jezika izraza novo in trajno artikulacijo druzbenih praks in
kolektivnih reprezentacij, akademsko doktrino politicnega gibanja.



Razprave in gradivo, Ljubljana, 2009, 3t. 60 151

razlike opredelil, kot da bi 8lo za bioloske razlike. Pomembno je vedeti, da je slo
za antropoloske mite o bioloskih razlikah, ki so jih sprva opredeljevali, kot da gre
za razlike v rasi. Pozneje so to dejstvo prepoznali, kulturno konstrukcijo omenje-
nih razlik pa so opredeljevali, kot da gre za fenotipske variacije. Gre namre¢ za
olepsevanje; izraz namre¢ zakriva dimenzijo modi, saj je stalis¢e o nevtralnosti
fenotipskih razlik obremenjeno z ideologijo eksploatacije: prav na podlagi razlik
v izgledu je znanstveni rasizem ponujal argumente za izkoris¢anje koloniziranih.

V akademskem pisanju je opazil implicitni odnos med naravo, ki so jo razi-
skovalci rase razumeli kot fenotipsko variacijo, in kulturo, ki jo akademiki razu-
mejo kot druzbeno kategorijo, oblikovano neodvisno od narave (Wade 1993).
Problemati¢no pri tem razumevanju je, da raziskovalci zgresijo dejstvo, da je tudi
zaznavanje narave priu¢eno. Razumevanje rase, kot da bi bila utemeljena na dolo-
¢enih naravnih razlikah (opisanih kot fenotipske variacije), je napa¢no. Napacno
je pojmovanje, po katerem naj bi bile nastete razlike naravne, saj so te v resnici
produkt kulturne oziroma socialne produkcije; razlike nikakor niso bistvene, pac
pa so posledica zgodovine. Razumevanja so se razvila v specificnem diskurzu
zahodnoevropske znanosti, ki se je hranila z logiko kapitalisticnega kolonializ-
ma. Kategorija narave, s katero naj bi bile implicitno zajete zgolj nekatere fizi¢ne
lastnosti, je v tesnem odnosu s kategorijo kulture. Potemtakem je zmotno, da se
dolocene bioloske razlike oziroma fenotipske variacije razumejo kot naravne: ta
razmerja so namrec¢ kulturno posredovana, moc¢no strukturirana in zgodovinsko
specifi¢na. Raba izraza “fenotipska variacija” je neustrezna; za mnoge raziskoval-
ce je po Wadovem mnenju samoumevna, kot da bi bila ocitno biolosko dejstvo.
Pojem fenotipska variacija je namre¢ druzbeni konstrukt, ki ni niti splosna lastnost
niti nevtralna kategorija, pa¢ pa je dejstvo, ki zajema le specificno skupino razlik
(ki so bile pojmovane kot razlike v fenotipu), v kolonialnih stikih pa so postale
pomembnejse.

Diskusije o novem rasizmu je spodbudila v javnosti izrazena sovraznost do
imigrantov. Kolektivnosti imigrantskih delavcev so bile tar¢a ksenofobnih in
diskriminatornih praks, pri katerih je rasizem igral bistveno vlogo. Novi rasizem
je rasizem britanskega konzervativizma, ki se je izrazal tudi kot protiimigrantski
rasizem, ter rasizem francoske nacionalne fronte, ki jo zastopa Le Pen. V Italiji sta
protiimigrantska obc¢utja podpihovali dve stranki, EMS ali EMC, Alianca Nacionale
ter Lombardska liga oziroma Liga Nord. V vseh primerih gre za podobne odzive
pri Sirjenju prepric¢anja o skodljivosti imigracije in za razlage, da naj bi bil odziv
domacih drzavljanov naravna reakcija ob prihodu imigrantov. V novem rasizmu,
rasizmu obdobja dekolonizacije, je opaziti odsotnost pojma rase: na njenem
mestu se pojavi kultura.



152 Alenka Janko Spreizer: Od kulture k multikulturalizmu: premislek skozi antropologijo

Izraz novi rasizem? je seveda spodbudil kritike, hkrati pa je imel politicne
posledice, saj je destabiliziral tradicionalni antirasizem. Pojem rase je bil prepo-
znan za ideoloski konstrukt: “rase ne konstituirajo izoliranih bioloskih enot, v real-
nosti ni ¢loveskih ras” (Balibar 1991: 21). Ljudje se na dolo¢ene nacine ne vedejo
zaradi svoje krvi in genov: njihovo razli¢no vedenje naj bi bilo rezultat dejstva,
da naj bi bili ¢lani zgodovinskih “kultur”. V tak$nem razumevanju kulture seveda
opazimo antropolosko pojmovanje, ki se je razsirilo po drugi svetovni vojni in
v postkolonialnem obdobju tudi s kriminalizacijo rasizma po shoah na zahodu.
Naziranju bi lahko rekli kulturalizem, toda treba je pripomniti, da je slo v zacetku
kulturalizma za klasi¢ni antirasizem.

Na zacetku je torej antropoloski kulturalizem deloval pozitivno na razloceva-
nje manjsin ali podrejenih civilizacij, saj je prispeval k zagovarjanju raznolikosti in
enakosti razli¢nih kultur, s ¢imer je pomagal pri boju proti hegemoniji. Pozneje
je rabil tudi interesom diferencialisticnega rasizma. V bistvu je diferencialisti¢ni
rasizem prevzel logiko antropoloskega kulturalizma in je zagovarjal staliSce, da je
za kulture dobro, da se razlikujejo in da je dobro preprecevati njihovo mesanje.
Kultura v tem smislu lahko funkcionira kot narava; lahko deluje tako, da oblikuje
prepricanja ljudi, ki gledajo na druge posameznike in skupine skozi njihove gene-
alogije in skozi doloc¢bo, da je kultura v svojih izvorih nespremenljiva in nedota-
kljiva (prim. Balibar 1991: 22).3

Problem diferencialisticnega rasizma je, da poskusa razlagati, da naj bi bilo
rasisti¢no vedenje naravno zato, ker naj bi ljudje §¢itili svojo lastno kulturo. Zaradi
nepremostljivih razlik naj bi tako naravno obstajali “medetni¢ni” konflikti in agre-
sivnost. Te predpostavke so napacne in nevarne.

Psevdobioloski koncept rasizma brez rase, ki je utemeljeval razlike v kulturi, je
obstajal Ze pred razmahom rasisticnega diskurza nove desnice. Ideja se je Ze kot
prototip izrazala kot antisemitizem: antisemitizem je bil izrazito diferencialisti¢cno
usmerjen, saj se ni usmerjal na bioloske aspekte, pac pa na kulturo. Interpretacije,
da bi bilo smiselno novi rasizem pojmovati kot generalizirano obliko antisemitiz-
ma, imajo pomembne posledice tudi pri razumevanju sodobnega antiislamizma
in arabofobije, kjer gre za enacenje arabskosti z islamicizmom. Islam naj bi se

2 “To je rasizem, ¢igar tema ni bioloska dednost, pa¢ pa nepremostljivost kulturnih razlik, rasizem, ki na prvi
pogled ne postulira superiornosti doloc¢enih skupin ali ljudstev v odnosu z drugimi, pa¢ pa zagovarja 'le' sko-
dljivost ukinjanja meja, neprimerljivost Zivljenjskih stilov in tradicij: na kratko, to je tisto, kar je Taguieff pravilno
poimenoval diferencialisti¢ni rasizem” (Balibar 1991: 21).

3 “Bioloski ali geneti¢ni naturalizem ni edino sredstvo za naturaliziranje ¢loveskega vedenja in sorodnosti.
Na rac¢un opuscanja hierarhi¢nega modela lahko kultura deluje kot narava in zlasti lahko funkcionira kot nacin
gledanja na posameznike in skupine a priori skozi njihove genealogije in skozi dolo¢bo, da je v svojem izvoru
nespremenljiva in nedotakljiva” (Balibar 1999: 22).



Razprave in gradivo, Ljubljana, 2009, 3t. 60 153

dojemal kot koncepcija sveta, ki naj bi bila neprimerljiva z evropejstvom (Balibar
1991: 24).

Po mnenju antropologinje Verene Stolcke v novem rasizmu oziroma v retoriki
izkljucevanja tujcev ne gre za rasizem brez rase, kakor so pojav razlagali antropo-
logi, sociologi in zgodovinarji (prim. Balibar 1991), pa¢ pa za kulturni fundamen-
talizem (Stolcke 1995; prim. Janko Spreizer 2006a).

Obe doktrini, tako kulturni fundamentalizem kot tudi tradicionalni rasizem,
sestavljata ideoloske teme, ki razlike med imigranti in domacini “naturalizirajo” in
tako zelijo nevtralizirati specifi¢ne sociopoliti¢ne razkole. Razlogi sociopoliti¢nih
razkolov so ekonomsko-politi¢ni, razlage zanje pa vsaka od doktrin ponudi na
konceptualno razliéne nacine: “enakost” in “razlika” se postavljata v vzajemno
nasprotje, vendar se “razlika” drugace pojasnjuje: “kri” in “rasa” se redko izposta-
vita, bolj pogoste so znacilne domneve, da naj bi bile razli¢ne kulture po “naravi”
sovrazne in medsebojno destruktivne, ker naj bi bila etnocentri¢nost v ¢lovekovi
naravi; razli¢ne kulture naj bi se v njihovo dobro med seboj ne druzile.

MULTIKULTURALIZEM SKOZI ANTROPOLOSKI POGLED

Izraz multikulturalizem je bil najprej uporabljan v zvezi z zahtevami v korist
“Crncev” in drugih manjsin, ki so si prizadevale za lo¢eno in enako zastopstvo v
kurikulumih ter zunaj akademskih kulturnih programov in dogodkov. Lahko je
pojmovan tudi kot ideoloska drza naklonjenosti participacijam omenjenih manj-
$in v nacionalni “kulturi” in spreminjajo¢im se nacionalnim in transnacionalnim
kulturam. V smislu gesla zahtev manjsin po lo¢enem priznavanju v akademskih in
drugih disciplinah lahko multikulturalizem pojmujemo kot obliko politik identi-
tet, kjer pa se je koncept kulture spojil s pojmom etni¢ne identitete. Tveganje ome-
njenih politik je prav tako esencializiranje ideje kulture oziroma predpostavka, da
je kultura lastnost etni¢nih skupin ali “ras”. Problem je tudi poudarjeno reificiranje
kultur kot loc¢enih entitet, kjer se pretirano naglasuje njihovo zamejenost in vzaje-
mne distance. Nevarnost multikulturalizma je tudi obravnavanje kultur, kot da bi
bile etikete skupine, kar jih lahko fetisizira (Turner 1993: 411-412).

Multikulturalizem je bil kot politika in filozofija v javnosti kritiziran od 70. let
20. stoletja. V ¢asu turbulentnih migracij nekateri razmisljajo o potrebi, da se mora
novi multikulturalizem spopasti z neznanimi in stopnjevanimi aspekti dinamike
migrantov in etni¢nih manjsin. Konvencionalni multikulturalizem je namrec segal
v polje politi¢ne filozofije; njegovi protagonisti so izrazali predvsem korektivni
namen, saj naj bi si multikulturalizem prizadeval za popravljanje mita o homogeni
in enonacionalni drzavi ter za podeljevanje pravic migrantov do kulturnega ohra-
njanja in oblikovanja skupnosti (Vertovec 2001: 2). Ena od benevolentnih rab izra-
za je zajemala prakti¢ne pravice v zvezi z vklju¢evanjem imigrantov v druzbo.



154 Alenka Janko Spreizer: Od kulture k multikulturalizmu: premislek skozi antropologijo

Toda izraz multikulturalizem je bil uporabljen tudi v druge namene: za razlic-
ne demografske opise, raba izraza je zajemala skupek specifi¢nih javnih politik,
predstavljal je splosni moralni izziv, skupino novih politi¢nih bojev, opazen pa je
bil tudi kot znacilnost postmodernizma. Izraz je torej nastopal v razli¢nih oblikah.
Terence Turner (1993: 413, 428) je razlikoval med kriti¢nim multikulturalizmom
in multikulturalizmom razlik ali diferencialisticnim multikulturalizmom, ki je
utemeljeval prepricanje, da so druzbene, ekonomske in kulturne razlike v statu-
sih posameznih etni¢nih skupin rezultat inherentnih razlik, ki se manifestirajo v
razli¢nih manjSinskih kulturah; razlikovanje med multikulturalizmi zajema tudi
pojmovanja, po katerih je treba locevati med multikulturalizmom, ki je utemeljen
na razlikovanju med “romantiziranjem drugega” in tistim razlikovanjem, ki je ute-
meljeno na spostovanju “realnih” druzbenih in kulturnih razlik.

Kriti¢ni multikulturalizem si tako prizadeva za kulturno raznolikost in spodbi-
ja, revidira in relativizira temeljne pomene in principe, ki naj bi bili skupni domi-
nantnim kulturam in kulturam manjSinam ter izraza teznjo po oblikovanju bolj
vitalne, odprte in demokrati¢ne skupne kulture. Kriti¢ni multikulturalizem naj bi
predstavljal konstruktivni kriti¢ni prispevek k programu za demokrati¢no kulturo,
tako da bi se osredinil na dimenzijo nesimetri¢no razporejene moci, znotraj kate-
re ljudje oblikujejo svoje pomene in kulturne reprezentacije.4

Ralph Grillo je razlikoval med “sibkim” in “mo¢nim” multikulturalizmom. Prva
oblika je zajemala pojmovanja kulturne raznolikosti, ki je bila sicer priznana v
zasebni sferi, toda v javni sferi zakonodaje in vlade, trga, izobrazevanja in zaposlo-
vanja se je od imigrantov pri¢akovalo, da se bodo moc¢no asimilirali. Drugo poj-
movanje je oznacevalo institucionalno priznavanje kulturnih razlik v javni sferi in
vkljucevalo tudi politi¢no reprezentacijo. Taksne vzorce lahko opazimo na primer
pri primerjavi imigrantskih in etni¢nih politik v Evropi, zlasti na lokalnih ravneh.

Hkrati je bil konvencionalni multikulturalizem zaradi tezav z multikulturno
teorijo in prakso tudi predmet kritik, ki jih je Grillo povzel v Sestih tockah: 1.
multikulturalizem je bil implicitno esencialisti¢en; 2. poudarjal je sistem kategori-
ziranja; 3. kriti¢ne so tudi oblike, ki jo prevzemajo multikulturne politike; 4. mul-
tikulturalizem je prispeval k ritualiziranju etni¢nosti; 5. privedel je do redukcije
rase in razreda; 6. predstavljal je napad na skupno jedro, ki ga predstavlja. Grillo je
opazil, da so kritike izhajale iz osredinjenja multikulturalizma na “kulturo” (Grillo
v: Vertovec 2001: 4).

4 Kriti¢ni multikulturalizem prepoznamo npr. po razsirjenosti razsvetljenskega jezika pravic in enakosti,
za svoj cilj pa si zastavlja nasprotovati zahodnjaskemu monopolu definicijske moci: vkljuc¢evanje zgodovine
Romov/Ciganov v Solske kurikulume za vse bi bil npr. izraz kriticnega multikulturalizma. Sedanja tendenca po
vklju¢evanju zgodovine Romov/Ciganov, namenjena zgolj izobrazevanju Romov/Ciganov prej izraza multikul-
turalizem razlik oziroma diferencialni multikulturalizem (prim. Eriksen 2006: 44-45).



Razprave in gradivo, Ljubljana, 2009, 3t. 60 155

Tudi konvencionalni multikulturalizem je kulture pojmoval esencializirano:
kultura je bila razumljena kot neke vrste paket kolektivnih vedenjskih, moralnih,
estetskih potez in “navad”, (ali kot nekaksna kulturna prtljaga, ki jo migranti pri-
nesejo s seboj), ki se nato skoraj skrivnostno prenasa iz generacije na generacijo.
V tem smislu pojmovanja je kultura osredinjena na dolocene geografske lokacije,
na katere zgodovina spremenjenih kontekstov ni imela vpliva. Tako naj bi vlivala
posebno kvaliteto v obcutja, prakse, druzbene odnose, notranjo naravo vseh, ki
tej posebni kulturi pripadajo. Ta multikulturalizem je bil kritiziran tudi zaradi
esencialisticnega pojmovanja kulture, ki ga je bilo mogoce opaziti v multikul-
turnih programih in izobrazevalnih kurikulumih, v produkciji medijskih podob,
forumih “vodstev etni¢nih skupnosti”’, mehanizmih javnega financiranja, v poklic-
nih kurzih usposabljanja ter v uc¢benikih. Poleg natanc¢nih analiz multikulturnih
politik (prim. Eriksen 1997; Vertovec 2001: 4; Turner 1993) so bile izvedene tudi
Studije esencialisti¢nega razumevanja manjsinskih “kultur” in njihovih skupnosti,
kjer je bilo pokazano, da je esencializiranje kulture znacilno tudi za same pripa-
dnike etni¢nih skupin (Baumann v: Vertovec 2001: 4).

Jedro kritik multikulturalizma so bile tudi njegove tezave, saj se je osredinjal
samo na etni¢ne manjsine in ni uposteval stikov z vec¢ino, njegov model pa se je
ukvarjal z “belimi” elitami; zamrznil je spremembe in lahko je utrdil neenakosti,
med skupinami pa je postavil pregrade; predstavljen je bil kot vrsta liberalizma in
ni imel opraviti z globalizacijo.

Naslednja lastnost multikulturalisticnega diskurza in politike, ki jo Vertovec
(2001) analiticno povzema po Adrianu Favellu, je povezana s projektom gra-
dnje nacionalne drzave: etni¢nim manjsinam se prek multikulturalizma ponuja
domnevna kulturna toleranca, celo “multikulturne” pravice in institucije, v zame-
no, da etni¢ne manjsine sprejmejo pravila nacionalnih zakonov. Etni¢ne manj-
sine so zamisljene kot s kulturo obremenjene druzbene skupine, ki jih je treba
integrirati v javno sfero, njihove pripadnike pa je treba individualizirati. Javna
sfera jim bo omogocila glas in participacijo v politiki, ki bo ljudi preoblikovala iz
“imigrantov” v svobodne in polne drzavljane. Postali naj bi asimilirani drzavljani
v nacionalni drzavi, ki je ponovno zamisljena za uravnotezenje kulturne raznoli-
kosti, drzavljani pa so po statusu in ¢lanstvu formalno enaki ¢lanom. Po tem poj-
movanju gre za “model rezervoarja” nacionalne drzave znotraj njenih geografskih
in administrativnih meja, v katerem so medsebojno in vzajemno opredeljene
druzbena kohezivnost, kulturna pripadnost in politicna participacija.

Konvencionalni multikulturalizem je presegel asimilacionisti¢ni model nacio-
nalne drzave, po katerem je bila drzava zamisljena kot ideal kulturne homogeno-
sti, ki se vzdrzuje s pomocjo transmisije pisnega jezika, ki je zamejen s kontroli-
ranimi mejami in po katerem drzava predstavlja teritorializirano kulturno pripa-
dnost. Zavrnil je pricakovanja po akulturaciji in asimilaciji, ni pa spodbil navezave



156 Alenka Janko Spreizer: Od kulture k multikulturalizmu: premislek skozi antropologijo

na nacionalno drzavo, ki formalizira in kontrolira posameznikovo pravno ¢lanstvo
(Vertovec 2001: 5).

K premisleku o multikulturizmu je bistveno prispevala The Commission on
the Future of Multi-Ethnic Britain, ki jo je leta 1998 oblikoval Runnymede Trust.
Oktobra 2000 je komisija oblikovala 400 strani obsegajo¢ dokument The Future of
Multi-Ethnic Britain. V porocilu je razprava o “rasnih” konotacijah izraza multikul-
turalizem, s ¢imer je bilo v preteklosti misljeno, da je izraz “British” zgodovinsko
povezan le z “belimi” ljudmi, vendar to ne velja ve¢. Komisija si je prizadevala za
distanciranje od zgodnjih pristopov k multikulturizmu in od esencialisti¢nih poj-
movanj “skupnosti”. Povabila je ve¢ akademikov, ki so zelo kriticno obravnavali
esencializirane pomene “kulture” in “skupnosti”. Raje kot o reificiranih “kulturah”
so pisali o “interaktivnih in prekrivajoc¢ih se skupnostih” (Vertovec 2001: 7). V
porocilu je jasno razvidno novo razumevanje “skupnosti” in kulturne pripadnosti,
ki naj bi bilo povezano z multikulturalizmom. Poudarjeno je bilo, da je Britanija
dezela mnogih razli¢nih skupin, interesov ter identitet ter da so identitetne sku-
pine razlicno velike ter vplivne. Nekatere od teh so omejene na Britanijo, med-
tem ko imajo druge mednarodne povezave; meje med skupnostmi so razli¢ne:
nekatere so ostre, druge zabrisane. Skupnosti se prekrivajo, saj ima vse vec¢ ljudi
mnogotere ali hibridne identitete, skupnosti pa tudi niso pojmovane kot stabilne,
pac pa se v zgodovinskem razvoju spreminjajo, kot se spreminjajo tudi odnosi.
Poudarjeno je bilo, da vseh skupin in skupnosti ni mogoce vnaprej zamejiti, saj so
skupinska razlocevanja odvisna od posebnih okolis¢in: posamezniki namrec¢ pri-
padajo narodu, skupini, subkulturi, regiji, identitete pa so situacijske. Pod¢rtano
je bilo spoznanje, da je vecinsko prebivalstvo zamisljeno v duhu nacionalizma kot
homogeno in zafiksirano ter da pripadniki manjsin ne zivijo v loCenih in zaprtih
samozadostnih enklavah. Podoba o homogenih in neprepustnih mejah med “vedi-
no” in “manjsino” zahteva temeljit premislek: kadar se govori o posamezni sku-
pnosti, se misli na moc¢an obcutek skupinske solidarnosti, toda izraz “skupnost”
lahko pomeni homogeno skupino s fiksiranimi mejami, kar pa je brezupno
zavajajoce, saj je realnost kompleksna, prikrivajoca se in je skratka multikulturna
(Vertovec 2001: 7-8).

SKLEP

Multikulturalizem je kulturo obravnaval drugace kot antropologi, pojem kul-
ture pa je uporabljal za druge namene: predvsem ga gre razumeti kot gibanje za
spremembo. Sprva je predstavljal ideologijo, ki je nasprotovala evropocentrizmu.
V svojem razvijanju konceptov je bil predvsem konceptualni okvir za spodbijanje
kulturne hegemonije dominantnih etni¢nih skupin ali dominantih razredov, ki so
skoraj izklju¢no iz vrst omenjenih etni¢nih skupin: V ZDA in Veliki Britaniji si je
prizadeval za kulturni izraz nehegemonisti¢ne etni¢ne identitete skupin v izobra-



Razprave in gradivo, Ljubljana, 2009, 3t. 60 157

zevalnem sistemu. Kultura je za multikulturaliste predvsem izraz, s katerim zaob-
jamejo kolektivne druzbene identitete. Pojem kulture ni cilj sam na sebi, pac¢ pa je
sredstvo, s katerim si prizadevajo doseci cilj, ki pa ga verjetno ne bi dosegli, ¢e bi
dosledno uporabljali aspekte opredelitev kulture, ki so jih zasnovali antropologi.

Doloceni aspekti koncepta kulture, ki so jih izvirno razvili antropologi, so se
sedaj asimilirali v zdravorazumska prepricanja, v obliko vulgarnega kulturnega
relativizma. Podobno je tudi multikulturalizem razlik predstavljal prepri¢anja kul-
turnih nacionalistov in fetiSistov, ki so kulturo zreducirali na znak etni¢ne identi-
tete in so multikulturalizem uporabljali kot argument za intelektualni separatizem.
To je tudi stereotip multikulturalizma; sledili so mu neokonzervativni kritiki “poli-
ticne korektnosti” v akademskih krogih, ki so multikulturalizem opisovali, kot da
bi pri njem slo za homogeno skupino idej (Turner 1993: 414).

V populisti¢nih diskurzih o mobilnosti so imigranti, ki so prisli v Evropo, od
srede 80. let predstavljani kot groznja, nemalokrat pa jih populisticni diskurzi
proglasijo za gresne kozle, krive za vse slabosti druzb. Zdi se, kot da bi Evropejci
pozabili, da so mnogi njihovi predniki doziveli izkusnjo migracije ter da so imi-
grante evropske drzave same vabile. Toda vabile so le nekatere in le do dolo¢ene-
ga Casovnega obdobja: pozneje, zlasti v ¢asu oblikovanja “trdnjave Evrope” niso
bile ve¢ tako gostoljubne; mnoge drzave so tujcem gostoljubje odrekle.

Populisticni diskurzi migrante pogosto obtozujejo, da prevzemajo sluzbe
domacim populacijam, pogosto so krivi za nezaposlenost. Predstavljajo jih kot
ljudi, ki s svojo razli¢no kulturo ogrozajo evropske nacionalne drzave ali pa da
bodo v primeru brezposelnosti postali odgovornost in breme gostujoce drzave.
Prisotnost migrantov naj bi prikrajsala domacine za njihovo zaposlitev pa tudi za
druzbeno blagostanje. Populisti¢ni diskurzi so pogosto protiimigrantsko usmer-
jeni, tujci pa so pogosto tarca sovraznosti.

Po 11. septembru 2001 sta se v Evropi razmahnila islamofobija in antiislami-
zem. V drzavah, ki so zgodovinsko povezane z razlic¢ico islamske religije, ki se je
Sirila v ¢asu otomanskega imperija, lahko opazimo Sirjenje antiislamskega obcutja,
ki ga populisticno naravnani politi¢ni diskurz, tudi ko gre za begunce, imigrante
ter prosilce za azil iz Bosne in Hercegovine, legitimizira; podobno teznjo opazimo
v nekaterih drzavah Evropske unije, npr. v Avstriji, Italiji, Nemciji in Sloveniji, kadar
gre za obravnavo tujcev iz Turcije (prim. Janko Spreizer idr. 2004; Janko Spreizer

2006b; prim. Cole 1997).

Po padcu nekdanjih socialisti¢cnih ali komunisti¢cnih vlad v Vzhodni in
Jugovzhodni Evropi lahko povsod na evropskem kontinentu opazimo tudi
protiromsko/proticigansko razpolozenje. Romi/Cigani so pogosto migrirali v
zahodnoevropske drzave, kjer so iskali zatocisce v starih ¢lanicah Evropske unije:
drzave, kakrsne so Francija, Italija, Nemcija in Velika Britanija so jih konec 90. let



158 Alenka Janko Spreizer: Od kulture k multikulturalizmu: premislek skozi antropologijo

20. stoletja vecinoma brez izjem zavrnile. Romi/Cigani, ki so po izsledkih zgo-
dovinskih migracij prisotni v Evropi od 15. stoletja in so emigrirali iz Bolgarije,
Ceske Republike, Slovaske, iz nekdanjih republik Socialisticne federativne repu-
blike Jugoslavije, so bili v drzavah Zahodne Evrope pri nacionalnih in lokalnih
vladah ter lokalnem prebivalstvu nezazeleni: ker so nove demokrati¢ne vzhodno-
evropske drzave veljale za varne, so Rome/Cigane poslali nazaj tja, kjer so imeli
domnevno drzavljanstvo (Janko Spreizer 2006b).

Novi multikulturalizem spodbija prepri¢anja o homogenosti kultur, saj to pre-
pri¢anje rabi hegemoniji. Pri novi koncepciji multikulturalizma, ki bi spodbijal
hegemonicne evropocentri¢ne kategorije (kot sta literatura, umetnost), v katerem
se spodbija tudi kanoni¢ni pomen kulture kot visoke kulture (multikulturalisti vsaj
do devetdesetih let 20. stoletja tega pomena ne spodbijajo) (prim. Turner 1993:
417), bi lahko tvorno prispevali antropologi. Njihov prispevek bi lahko bila kritic-
ni pristop h kulturi (ki jo razumejo kot kolektivne oblike druzbene zavesti, ki se
porajajo v kontekstu zgodovinskih in druzbenih procesov) in kriticni premislek
o humanisti¢nih percepcijah kulture (ki jo pojmujejo kot kanon elitnih estetskih
produktov): obe pojmovanji kulture bi morali antropologi temeljito in ponovno
premisliti.

K novim koncepcijam multikulturalizma lahko prispeva tudi migracijska teo-
rija transnacionalnosti, ki s svojimi raziskavami v zadnjih slabih dveh desetletjih
nanovo opredeljuje migrante ter spodbija prej ustaljena prepricanja o pripadnosti
le eni nacionalni drzavi in konsekventno zgolj eni “nacionalni kulturi”. Studije o
eksistencah in mobilnosti migrantov tega obdobja, med katerimi so mnogi tran-
smigranti (prim. Glick Schiller idr. 1992), so pokazale, da so njihove vezi z domo-
vinami razli¢ne in bolj pogoste: studije so prispevale k uvidu v nova pojmovanja
migracij in razvijanju “transnacionalnih skupnosti”, v katerih so po pojmovanju
Alejandra Portesa imigranti v svojem prizadevanju za ekonomski napredek in
socialno priznanje povezani v mreze, ki segajo preko politi¢nih meja nacionalnih
drzav. S pomocjo mrez lahko zivijo “dvojno” zivljenje: pogosto so bilingvialni,
lahko se pomikajo med razli¢cnimi kulturami, pogosto imajo domove v dveh
drzavah in pogosto se ukvarjajo z ekonomskimi in s kulturnimi dejavnostmi, ki
zahtevajo prihodnost v obeh drzavah (Vertovec 2001: 10).

Teorije transnacionalizma lahko prispevajo k taksnemu multikulturalizmu,
ki bo pripoznaval “raznolikosti” v smislu, ki presega le priznavanje kulturne
razli¢nosti ali pripadnosti specifi¢ni skupnosti. Multikulturalizem, informiran s
teorijami transnacionalizma, bi zajemal tudi bolj sofisticirane ideje o mnogoterih
ali hibridnih identitetah ter spoznanja, da se raznolikost izraza tudi v razli¢nih
pripadnostih ljudem, krajem in tradicijam zunaj bivalis¢, ki so zamejena z mejami
nacionalne drzave (Vertovec 2001).



Razprave in gradivo, Ljubljana, 2009, 3t. 60 159

VIRI IN LITERATURA:

Balibar, Etienne (1991) “Is There a Neo-Racism?” V Etienne Balibar in Immanuel
Wallerstein (ur.) Race, nation, class: ambiguous identities. London in New
York: Verso, 17-28.

Bernard, Alan (2000) History and Theory in Anthropology. Cambridge: Cambridge
University Press.

Brettell, Caroline. B. (2000) “Theorizing Migration in Anthropology: The Social
Construction of Networks, Identites, Comunities and Globalscapes.” V
Caroline B. Brettel in James F. Hollifield (ur.) Migration Theory: Talking
Across the Disciplines. London: Routledge.

Brettel, Caroline B. in James F. Hollifield, ur. (2000) Migration Theory: Talking
Across the Disciplines. London: Routledge.

Castels Stephen in Mark J. Miller (1993) The Age of Migration. International
Population Movements in the Modern World. London: Macmillan.

Cole, Jeffrey (1997) The New Racism in Europe: A Sicilian Ethnography. Cambridge
in New York: Cambridge University Press.

Eriksen, Thomas H. (1995) Small Places, Large Issues: An Introduction to Social
and Cultural Anthropology. London: Pluto.

Eriksen, Thomas H. (1997) “Multiculturalism, individualism and human rights:
Romanticism, the Enlightenment and Lesson from Mauritius.” V Richard
A. Wilson (ur.) Human Rights, Culture and Context. Anthropological
Perspectives. London: Pluto Press: 49-69.

Eriksen, Thomas H. (2006) Engaging Anthropology: The Case For A Public
Presence. Oxford in New York: Berg.

Glick Schiller, Nina idr. (1992) “Transnationalism: A new analytic framework
for understanding migration.” V Nina Glick Schiller idr. (ur.) Towards
a Transnational Perspective on Migration: Race, Class, Ethnicity and
Nationalism Reconsidered. New York: Academy of Science: 1-24.

Holmes, Douglas R. (2000) Integral Europe: Fast Capitalism, Multiculturalism,
Neofascism. Princeton: Princeton University Press.

Ingold, Tim (1994) “Introduction to Culture.” V Tim Ingold (ur.), Companion
Encyclopedia of Anthropology. London: Routledge: 329-349.

Janko Spreizer Alenka idr. (2004) “Oblike ljudske in birokratske diskriminacije
skozi pogled ljudi, ki jih uradno nikoli niso poimenovali za begunce.”
Razprave in gradivo 45: 226-255.



160 Alenka Janko Spreizer: Od kulture k multikulturalizmu: premislek skozi antropologijo

Janko Spreizer, Alenka (2006a) “Avtohtonost v slovenskem narod(nost)nem
vprasanju in koncept staroselstva: nastavki za analizo ideologij primata.”
Razprave in gradivo 50-51: 236-271.

Janko Spreizer, Alenka (2006b) “Migration Roms: exemple de deux familles en
Slovénie.” Etudes Tsiganes, nouvelle série, no. 27/28: 56-69.

Keesing, Roger in Andrew Strathern (1998) “Culture and People: Some Basic
Concepts.” V Roger M. Keesing in Andrew Strathern (ur.) Cultural
Anthropology: A contemporary perspective. Orlando: Harcourt Brace&
Co.: 14-25.

Malkki, Liza (1995) “Refugees and Exile: From Refugee Studies to the National
Order of Things.” Journal Annual Review Anthropology 24: 495-523.

Moore, Henrietta. L. (1999) “Anthropology at the Turn of the Century.” V Henrietta
L. Moore (ur.), Anthropological Theory Today. Cambridge: Polity Press:
1-23.

Papastergiadis, Nikos (1997) “Tracing hibridity in theory.” V Pnina Werbner in
Tariq Modood (ur.), Debating cultural hybridity: Multicultural identi-
ties and the politics of anti-racism. London in New Jersey: Zed Books:
257-281.

Papastergiadis, Nikos (2000) The Turbulence of Migration: Globalization,
Deterritorialization and Hybridity. Cambridge: Polity Press.

Stolcke, Verena (1995) “Talking Culture: New Boundaries, New Rhetorics of
Exclusion in Europe.” Current Anthropology 36(1): 1-24.

Sumi, Irena (2000) Kultura, etnicnost, mejnost: konstrukcije razlicnost v
antropoloski presoji. Ljubljana: Zalozba ZRC, ZRC SAZU.

Turner, Terence (1993) “Anthropology and Multiculturalism: What is Anthropology
That Multiculturalist Should be Mindful of It.” Cultural Anthropology 8(4):
411-429.

Vertovec, Steven (2001) “Transnational Challenges to the ‘New’ Multiculturalism.”
WPTC - 01-06, Paper presented to the ASA Conference held at the
University od Sussex, 30 March-2 April 2001
(http:// www.transcomm.ox.ac.uk/working%20papers/WPTC-2K-06%20
Vertovec.pdf, 8. 6. 2009).

Wade, Peter (1993), ““Race’, nature and culture.” Man 28(1): 17-34.

Werbner P. in T. Modood, ur. (1997) Debating cultural hibridity: Multy-Cultural
Indentites and the Politics of Anti Racism. London in New Jersey: Zed
Books.



Razprave in gradivo, Ljubljana, 2009, 3t. 60 161

Wikan, Unni (1999) “Culture: A New Concept of Race.” Social Anthropology 7(1):
57-64.



