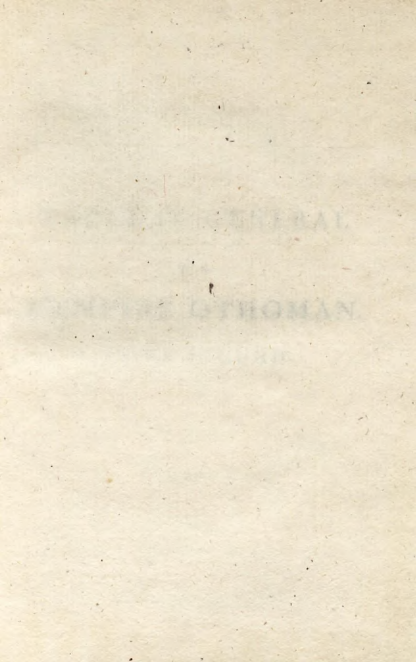
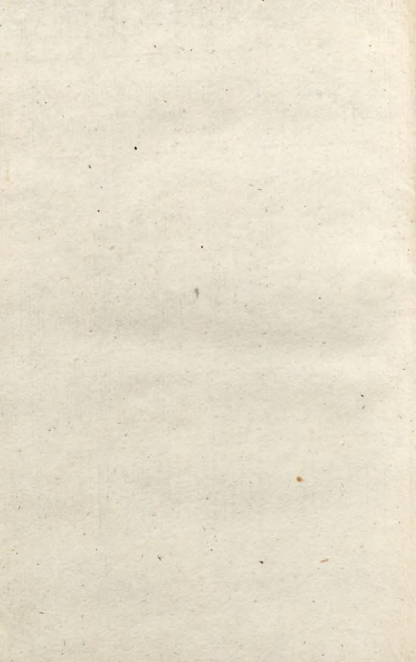






2614. I. S. c. 1. ch.





# TABLEAU GÉNÉRAL

DE

# L'EMPIRE OTHOMAN.

TOME SECOND.

TARREAU CITARAT :

TO THE TELEVISION OF THE PARTY OF THE PARTY

### TABLEAU GÉNÉRAL

DE

# L'EMPIRE OTHOMAN,

DIVISÉ EN DEUX PARTIES,

Dont l'une comprend la Législation Mahométane; l'autre, l'Histoire de l'Empire Othoman.

# DÉDIÉ AU ROI DE SUÈDE,

PAR M. DE M\*\*\* D'OHSSON,

Chevalier de l'Ordre Royal de Wasa, Secrétaire de S. M. le Roi de Suède, ci-devant son Interprète, et chargé d'affaires à la Cour de Constantinople.

#### OUVRAGE ENRICHI DE FIGURES.

TOME SECOND.



A PARIS,

DE L'IMPRIMERIE DE MONSIEUR.
M. DCC. LXXXVIII.

AVEC APPROBATION, ET PRIVILÉGE DU ROL

# TABLEAU CHRERAE

# THEFTER OPEOMAN.

CATTERIN TO TO A 981,815

you fine conference in Levis easts Mahamahan

# DEDICATION OF STREET

Par in DE Mers or Onsequi,

Christian er fildele Hayal'de Hass, ferrelajne de Alla de 196, de como el-Richel ero filostyride, et el sego de 196, de como electron de Como ellectron.

OUVEAUE ERSTERN DEFENDERS

CONBARANCE !

31444

DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF

Authorities of years are a

# TABLEAU GÉNÉRAL

DE

### L'EMPIRE OTHOMAN.

# SECTION II. PARTIE RITUELLE.

Le rit, le culte extérieur du Musulmanisme, consiste en cinq points généraux, qui sont la profession de foi, la prière, la dîme aumônière, le jeûne et le pélerinage de la Mecque. Nous ne parlerons point ici de la profession de foi, pour ne pas revenir sur cet objet déja traité dans la partie dogmatique. Ibrahim Haléby, le rédacteur de cette législation universelle, l'a également passée sous silence, en y substituant les purifications, qu'il traite séparément de la prière, quoiqu'elles ne fassent qu'un seul et même article, attendu que la loi n'envisage les lustrations que comme un

TOME II.

acte préparatoire pour s'acquitter dignement de la prière et des autres devoirs religieux.

Nous commencerons donc par l'article des purifications, qui est partagé, comme tout le reste de l'ouvrage, en texte, en commentaires, et en variantes. Pour en rendre la lecture plus intelligible et plus utile, nous rappéllerons ici, ce que nous avons déja expliqué dans l'Introduction, 1º. que généralement toutes les lois Mahométanes ont été rédigées d'après les décisions de l'Imam Azam Ebu-Hanifé, de l'Imam Schafiy, de l'Imam Malik et de l'Imam Hannbel ( 1 ), fondateurs des quatre rits orthodoxes, et dont les sectateurs portent indistinctement la dénomination commune de Sunny; 2°. que sur tous les points où ces quatre Imams ne sont pas du même avis, les docteurs postérieurs s'en sont tenus de préférence à l'opinion de l'Imam Azam Ebu-Hanifé, dont le rit a toujours été dominant sous les anciens Khaliphes, comme il l'est encore

<sup>(1)</sup> Voyez les portraits de ces quatre Imams, nos 8, 9, 10 et 11, tels qu'ils ont été copiés dans les livres Persans.

aujourd'hui sous les Sultans Othomans; 3º. que plusieurs des docteurs du même rit, presque tous disciples de l'Imam Azam Ebu-Hanifé, ont aussi sur différens points exposé des opinions particulières, dont quelques - unes ont prévalu sur celles même de leur maître, dans l'esprit des légistes rédacteurs; 4°. que les plus distingués de ces docteurs, appelés tous Hanefys du nom de leur maître, sont l'Imam Ebu Youssouph , l'Imam Mohammed , et l'Imam Zufer; 5°. que les deux premiers sont toujours désignés sous le nom d'Imameinn, duel Arabe qui signifie les deux Imams; 6º. que le texte et les commentaires de toute la législation en général ont été rédigés d'après les opinions prédominantes de ces Imams Hanéfys; 7°. que les points sur lesquels l'Imam Azam Ebu - Hanifé n'est pas d'accord, soit avec les trois Imams fondateurs des trois autres rits, soit avec les docteurs Hanéfys, ses disciples et ses adhérens, forment les variantes qui sont respectées également comme des décisions canoniques, et se trouvent même insérées dans le code, où elles n'ont cependant d'autre objet que celui de l'instruction; et 8º. que de toutes les matières sur lesquelles il existe des variantes entre les Hanéfys et les Imams des trois autres rits, il n'est permis aux adhérens respectifs de ceux-ci de suivre leurs opinions particulières que sur les pratiques privées de la religion, et jamais sur aucun des points relatifs au culte public ou à la

jurisprudence.

Nous séparons ici et nous distinguons toutes ces variantes par la lettre initiale V, et les commentaires par la lettre C: nonobstant les transpositions, divisions et subdivisions que nous nous sommes permises dans tout le corps de l'ouvrage, pour lui donner plus d'ordre, de clarté et de précision, on doit cependant lire le texte, les commentaires, les variantes comme si on lisoit le code universel des Mahométans dans l'original Arabe, puisque nous en donnons une traduction parfaitement exacte. Nous ne pouvons cependant nous dissimuler que dans les pratiques du culte extérieur, mais sur-tout dans les purifications, la prière Namaz et le pélerinage de

la Mecque, il n'y ait beaucoup d'observances qui paroîtront peut-être minutieuses et puériles. Quelques-unes appartiennent à l'ancienne religion des Arabes. Le fondateur de l'Islamisme crut devoir les conserver malgré toutes celles qu'il établissoit encore. En politique habile, il sentit la nécessité de captiver les hommes par les sens, et de frapper la multitude ignorante par ce religieux appareil. Dans le dessein où nous sommes de faire connoître sous tous ses rapports la nation Othomane, et par elle tous les peuples qui depuis douze siècles sont soumis aux lois du Cour'ann dans la plus grande partie du globe, nous n'en avons omis aucune. Si, par leur multitude, leurs retours perpétuels, leur diversité, leur bizarrerie même, ces pratiques ont été capables d'en imposer aux esprits vulgaires, et d'ajouter en quelque sorte à la grandeur et à la majesté du culte, elles seront sans doute pour le philosophe attentif la matière et la source d'une foule d'observations, qui lui dévoileront tout-à-la-fois et le génie du Législateur Arabe, et le caractère des peuples qui

suivent sa doctrine, et l'esprit général de ces lois religieuses qui influent si puissamment sur leur état moral, civil et politique.

Ces lois claires et précises dans tous les objets sur lesquels elles prononcent, parlent des purifications sur-tout, dans les termes les moins équivoques, les plus libres et les plus naturels. Jamais les *Imams* rédacteurs n'ont recours à ces expressions réservées, vagues et indécises que le goût et la délicatesse ont introduites chez les nations Européennes: sans nous écarter du but, de l'intention et des principes de ces lois, nous avons tâché, autant qu'il nous a été possible, de concilier les bienséances avec la clarté et l'intelligence des choses.

#### LIVRE PREMIER.

DES PURIFICATIONS, Tahharéth.

On divise ce livre en cinq Chapitres; le premier traite des purifications en général; le second, des eaux pures ou impures, et par-là même propres ou non propres aux purifications; le troisième, de l'état d'impureté légale des femmes dans leurs infirmités périodiques ainsi que dans leurs couches; le quatrième, de l'impureté continuelle de l'homme et de la femme, par l'effet de différentes incommodités naturelles; et le cinquième, des purifications pulyérales.

#### CHAPITRE PREMIER.

Des Purifications en général.

Les purifications sont instituées pour nettoyer le corps, en faire disparoître les souillures, Nedjess, et mettre ainsi l'homme en état de faire dignement ses prières, en se présentant devant son Créateur avec toute la pureté qu'il exige. Elles consistent, 1°. en lavage, 2°. en ablution, et 3°. en lotion, toutes relatives aux différentes espèces de souillures, dont les unes sont substantielles, Nedjeasséth-hakikiyé, et les autres non substantielles, Nedjeasséth-hukmiyé. Les premières se partagent en graves, Nedjeasséth-moughallaza, et en légères, Nedjeasséth-moughallaza, et en légères, Nedjeasséth-moukhaffefé. Les secondes se divisent en mineures, Hadess-assghar, et en majeures, Hadess-ekber.

ARTICLE PREMIER. Du Lavage, Ghassl.

Le lavage est requis pour les souillures substantielles, soit graves, soit légères.

Les unes sont les sécrétions naturelles de l'homme, de la femme et de l'enfant même à la mamelle; celles des animaux mangeables: le vin, le sperme, le sang, enfin tout ce qui sort du corps humain, excepté les larmes, la sueur, la salive et les mucosités du nez. Ces souillures font déchoir le fidèle de sa pureté légale, et invalident la prière, si leur volume est de plus d'une dragme, ou sur son corps, ou sur son habit, ou sur son oratoire, c'est-à-dire, au lieu même où il pose les pieds et la tête dans les prosternations du Namaz.

Les autres sont les déjections de tout animal non mangeable : elles rendent également la prière invalide, si elles embrassent au-delà de la quatrième partie, ou du corps, ou de l'habit, ou de l'oratoire du fidèle.

C. Il est donc de la prudence et d'une précaution louable de porter des habits plutôt courts que longs, pour ne pas les exposer aux souillures.

Généralement toute chose souillée

doit être lavée et purifiée avec de l'eau simple et naturelle, ou du vinaigre, ou de l'eau rose, ou de la terre.

V. L'Imam Mohammed n'admet que l'eau pure et simple.

Tout objet lisse et poli, comme un sabre, un couteau, un miroir, etc. perd sa souillure par un simple frottement fait avec la main ou avec un linge.

C. Cette loi est fondée sur l'exemple des disciples du Prophète qui, à la suite de leurs actions militaires contre les infidèles, enlevoient les sabres des ennemis tués dans le combat, les frottoient de leurs mains, s'en ceignoient, et faisoient la prière Namaz.

La terre recouvre aussi sa pureté par le desséchement et la disparition totale de l'objet qui l'auroit souillée.

C. Elle seroit pure, sans doute, pour le fidèle qui s'y placeroit, et y feroit sa prière; mais elle ne seroit pas purifiante, ne pouvant pas servir elle-même aux ablutions pulvérales.

Un lieu pavé de marbre ou de briques, un toit couvert de roseaux, les herbes, les plantes et les arbres recouvrent aussi leur pureté primitive par le desséchement de l'objet qui les auroit souillés. Mais si l'herbe, la plante ou l'arbre sont coupés, ce n'est alors qu'en les lavant qu'on peut les rendre purs.

Tout ce qui est souillé d'une manière visible, doit être lavé jusqu'à l'entière disparition de la matière immonde: cela suffit pour rappeler sa pureté, quand même la tache en seroit ineffaçable. Si au contraire la souillure n'est pas visible, il faut laver à plusieurs reprises, jamais moins de trois, ni plus de sept, en pressant fortement l'objet à chaque fois, sur-tout à la dernière; et s'il n'étoit pas susceptible de compression, tel que la natte, la brique,

le cuir, la viande, les grains, etc., il faudroit attendre à chaque lavage le desséchement entier de l'objet.

V. L'Imam Mohammed exige dans tous les cas la compression de l'objet souillé.

Mais si ce sont des étoffes, des habits, du linge, etc., il faut les laisser dans l'eau pendant un jour et une nuit. Si une chose immonde est brûlée et réduite en cendres, ou que jetée dans une saline, elle se convertisse en sel, elle perd alors son impureté légale. Le sang du poisson et de tout animal aquatique, les excrémens de tout volatile (excepté les poules et les oies, qui se nourrissent d'immondices), l'écume des mulets et des ânes, le lait de la femme et même celui de la bête mortes, ne sont pas des objets impurs.

V. Les Imameinns donnent pour immonde le lait de l'une et de l'autre.

Si un linge sec et net est étendu sur un linge humide et souillé, il devient également impur, si en le pressant il donne quelques gouttes d'eau', mais pas autrement. La loi est la même si le linge sec et net qui seroit étendu sur un mur humide et souillé, donne aussi quelques gouttes d'eau en le pressant; mais si le linge est mouillé et le mur sec, alors le linge ne sauroit participer à la souillure du mur, vu l'action de son humidite. Si un linge, un habit, etc. souillé dans un bout, est, par méprise ou par négligence, lavé dans un autre, l'action et l'intention suffisent pour opérer le retour de la pureté légale. Enfin cette pureté requise dans le corps, dans l'habit et dans l'oratoire du fidèle, exige aussi qu'il se lave toutes les fois qu'il a satisfait ses besoins.

C. Cette loi est d'une obligation imitative,

étant fondée sur l'exemple même et la conduite du Prophète.

V. Selon l'Imam Schafiy, elle est d'obligation divine.

ARTICLE 2. De l'Ablution, Abdesth.

L'ablution est requise pour les souillures non substantielles mineures. Cette pratique est de précepte divin, d'après cet Ayeth ou oracle céleste: O vous croyans! (1) lorsque vous vous disposez à la prière, lavez-vous le visage et les mains jusqu'aux coudes; baignez-vous la tête et les pieds jusqu'à la cheville. Elle consiste donc, 1°. à se laver tout le visage, depuis le haut du front jusqu'au gosier et derrière les oreilles; 2°. à tremper dans l'eau les trois doigts de la main ou

<sup>(1)</sup> Ya eyyuhh el-leziné amenou iza coumtoum il'es salath fe aghselou woudjeouhh'ik'um we eyedik'um il'el-merafik we emssakhou bi roussek'um we erdjelk' um il'el-keabéynn,

la main toute entière, et à les porter sur la tête pour en baigner au moins la quatrième partie; 3°. à porter la main à la barbe, pour la baigner aussi, si ce n'est en entier, du moins la quatrième partie; 4°. à se laver les mains et les bras jusqu'aux coudes; et 5°. à se laver les pieds jusqu'à la cheville.

V. Les Imams Malik et Hannbel exigent qu'on baigne la tête en entier; et l'Imam Schafiy est d'avis qu'il suffit de mouiller quelques cheveux seulement.

Cette lustration doit aussi être accompagnée de différentes pratiques imitatives, qui ayant été observées par le Prophète, sont en conséquence pour le Musulman qui s'en acquitte avec fidélité, autant d'actes louables et méritoires. Elles consistent, 1°. à renouveler trois fois de suite cette même ablution, sur-tout celle des mains et des bras, 2°. à se rincer la bouche trois

16 CODE RELIGIEUX. fois, Mazmaza; 3°. à se frotter les dents avec un Missvak.

C. Espèce d'olivier amer, qui a la vertu, non-seulement de les nettoyer et de les fortifier, mais encore de dissiper la mauvaise odeur de la bouche.

4°. A se laver les narines en respirant trois fois de l'eau dans le creux de la main, Isstinschak; 5°. à appliquer les doigts en forme de peigne sur la barbe, Takhlil-Lihhyé; 6°. à entrelacer l'un dans l'autre les deux pieds et les deux mains, Takhil-Essaby; 7°. à observer toujours dans cette ablution l'ordre suivant, les mains, le visage, les bras, la tête et les pieds; 8°. à passer la main baignée sur toute la tête, sur les deux oreilles et sur la nuque du cou.

V. L'Imam Schafiy exige une nouvelle eau pour baigner les oreilles après avoir baigné la tête.

9°. A faire de suite toutes ces pratiques

ques sans jamais attendre que la partie lavée se sèche pour baigner l'autre; 10°. à ne pas les interrompre pour s'occuper d'objets étrangers et mondains; 11°. à commencer l'ablution toujours du côté droit.

- C. Ce que l'on doit également observer dans toutes les pratiques, soit religieuses, soit civiles: en conséquence il est louable de ne se servir que de la main droite dans toutes les œuvres manuelles, et de n'entrer jamais dans la mosquée que du pied droit.
- 12°. A se laver soi-même, et jamais par la main d'autrui, hors les cas d'indisposition; 13°. à être assis, et toujours en face de la Mecque; et 14°. à accompagner toutes ces pratiques de l'intention, et des prières suivantes, en commençant par le Bessmelé.
- C. C'est une invocation à l'Éternel, conçue en ces termes : Au nom de Dieu clément et TOME II. B

miséricordieux: graces à Dieu qui nous a favorisés de la religion Musulmane (1)! C'est par-là que le fidèle doit commencer toutes ses actions : il doit réciter ce Bessmelé dans toutes les circonstances de sa vie, lorsqu'il est question, par exemple, de prier, de manger, de boire, de monter à cheval, de se coucher, et même de cohabiter avec sa femme, etc.

En se lavant les mains le fidèle dira : O mon Dieu! meis - moi du nombre des pénitens, des purifiés, et de tes serviteurs justes et vertueux. En se lavant la bouche et les narines : O mon Dieu! parfumemoi avec le parfum, avec la bonne odeur du paradis; enrichis-moi de ses richesses, et comble-moi de ses délices. En se lavant le visage : O mon Dieu! blanchis mon visage de ta splendeur au jour où les visages seront blanchis; et ne le noircis pas au jour où ils seront noircis (jour du jugement). En se lavant le bras droit : O mon Dieu!

<sup>(1)</sup> B'issm'illah'ir-rahhmann-ir-rahhim, v'el'hamd' ulillah ala dinn Isslam.

donne mon (1) livre à ma main droite, et procède à l'examen de mon compte avec indulgence et faveur. En se lavant le bras gauche: O mon Dieu! ne me donne pas mon livre à ma main gauche, ni par derrière mes épaules, et ne procède pas à l'examen de mon compte avec difficulté et rigueur. En se baignant la tête : O mon Dieu ! couvre-moi de ta miséricorde. En se baignant les oreilles: O mon Dieu! mets-moi au nombre de ceux qui écoutent ta parole, la suivent et l'observent fidèlement. En se baignant le cou : O mon Dieu! affranchis mon cou du feu, des fers et des chaînes. En se baignant les pieds : O mon Dieu! affermis mon pied sur le pont Sirath (2) en ce jour où les pieds chancelleront et tremble-

<sup>(1)</sup> C'est le livre où les anges gardiens écrivent les bonnes et les mauvaises actions des hommes. Voyez le onzième article de foi.

<sup>(2)</sup> Ce pont est dressé au dessus de l'enfer. Voyez le quatorzième article de foi.

ront dans ce passage terrible. On doit finir par cette prière: J'exalte ton nom, ô mon Dieu! je te sanctifie; je te loue; je confesse qu'il n'y a point de Dieu sinon toi; c'est à toi que je demande pardon et miséricorde; je confesse qu'il n'y a point de Dieu sinon Dieu, et que Mohammed est son serviteur et son Prophète.

Au lieu de se laver les pieds nus, le fidèle a la liberté de se baigner simplement la chaussure; mais cet acte, Messhh, ne doit avoir lieu que pour un jour à l'égard de l'homme en demeure fixe, et trois pour l'homme en voyage.

C. C'est-à-dire, que le premier ne doit pas, user de cette concession de la loi, dans les cinq ablutions du jour. Il faut qu'il se lave les pieds au moins une fois dans les vingt-quatre heures; à quoi le voyageur est également tenu une fois dans les trois jours.

Le Messhh consiste à porter ensemble les trois doigts du milieu de l'une et de l'autre main, ouvertes et baignées, sur les deux pieds, depuis l'extrémité jusqu'à la cheville.

C. Toute chaussure qui couvre et enveloppe le pied, permet ce bain extérieur, vu l'incommodité de se déchausser cinq fois par jour.

On peut en user aussi pour les parties du corps qui seroient couvertes ou enveloppées pour cause d'indisposition, comme saignée, blessure, fluxion, etc.; il suffit alors de porter la main trempée dans l'eau sur l'extérieur de la ligature, de quelque genre qu'elle soit, pour faire participer la partie affligée ou malade à l'acte d'ablution.

C. Il est louable d'user d'économie dans la disposition de l'eau destinée à ces ablutions, même d'en boire, soit assis, soit debout, ce qui pourroit en rester. Il n'y a proprement que cette eau et celle du puits sacré de Zemzem à la Mecque, que le fidèle doit boire dans cette dernière attitude.

Les souillures qui exigent l'ablution. sont, 1º. les évacuations ordinaires du corps ; 2º. les évacuations accidentelles, telles que les vers, les sables, les pierres, etc., effets d'indispositions naturelles; 3°. les vents; 4°. le sang, et tout ce qui sortiroit d'une plaie dans les parties consacrées à cette ablution, telles que le visage, les mains, les bras, les pieds; ou qui, sortant de toute autre partie du corps, découleroient sur elles; 5°. tout vomissement de nourriture, de sang, d'eau ou de bile; 6°. la démence ; 7°. l'ivresse ; 8°. la foiblesse ou l'absence d'esprit accidentelle ; 9°. l'éclat de rire dans une personne majeure, au milieu de la prière Namaz, ce qui oblige à renouveler nonseulement l'ablution, mais encore la prière.

C. Cette loi a été établie par le Prophète,

qui priant un jour à la tête de ses disciples, et voyant quelques-uns d'eux faire un grand éclat de rire à l'occasion d'un aveugle qui alloit se précipiter dans un fossé, les réprimanda vivement à la fin de la prière, et leur ordonna de renouveler et leur ablution et leur Namaz. Le rire même avant ou pendant la prière, exige aussi le renouvellement de l'ablution. Le simple sourire n'exige rien.

#### 10°. Les embrassemens voluptueux.

C. Même entre mari et femme. Un simple embrassement n'altère cependant pas la pureté légale. Cette opinion est appuyée sur l'exemple du Prophète, à qui il arriva souvent, d'après le témoignage d'Aisché, l'une de ses femmes, de faire des caresses à plusieurs d'entre elles à la suite de ses ablutions, sans cependant les renouveler pour s'acquitter de la prière.

#### Et 11°. le sommeil.

C. C'est-à-dire, si l'on s'endort dans une attitude propre à laisser échapper des vents.

Dans tous ces différens cas, le fidèle est obligé de recourir aux ablutions pour rentrer en pureté, et faire dignement la prière Namaz.

C. Différentes autres circonstances, et même plusieurs des pratiques religieuses exigent aussi ces ablutions qui, par cette raison, deviennent pour le fidèle tantôt d'obligation divine, tantôt d'obligation canonique, et tantôt de convenance religieuse, c'est-à-dire, des actes purement louables. Elles sont d'obligation divine lorsqu'il s'agit des cinq prières du jour, et de la prière funèbre qui précède la sépulture d'un mort. Elles sont d'obligation canonique lorsqu'il est question du pélerinage de la Mecque, et des Tawaf-Ziyareth autour du Keabé, le premier jour de la fête des sacrifices, Id-Adhha. Elles sont de convenance religieuse, lorsqu'on les emploie aussitôt après son réveil, à la suite d'un mensonge, d'un trait de médisance, d'un éclat de rire indécent dans la société, ou avant la lotion funéraire d'un mort. On doit encore ranger

dans cette dernière classe l'ablution que fait par pur sentiment de piété, un Musulman qui n'est pas déchu de son état de pureté. Ces ablutions surérogatoires, Vouzou al el vouzou, sont celles que des ames pieuses ne manquent pas de faire pour s'assurer davantage de leur entière purification, et s'acquitter plus dignement encore de la prière Namaz, comme des autres pratiques religieuses.

ARTICLE 3. De la Lotion, Ghoussl.

La lotion qui regarde les souillures non substantielles majeures, consiste à se laver d'abord la bouche et les narines, ensuite tout le corps, depuis la tête jusqu'aux pieds. Si l'on porte une bague, il faut la toucher et la remuer pour que cette partie du doigt soit aussi baignée.

Acette lotion, qui est de précepte divin, on doit encore joindre différentes pratiques imitatives, comme autant d'actes louables et méritoires. Il faut

donc, 1°. commencer par une ablution, 2°. se bien frotter le corps, à mesure qu'on se lave, 3°. se bien laver dans toute la partie inférieure.

- C. Cette pratique est encore plus obligatoire pour le Musulman incirconcis; il en est de même des femmes, quæ ulterius progredi non debent.
- 4°. Laver jusqu'au dedans de ses oreilles; 5°. dénouer les cheveux et les tresses.
- C. Pour ceux qui en ont, comme les Aléwys, les Scheykhs, les Derwyschs, et quelques peuples de la Turcomanie. Les femmes n'y sont pas tenues; il sussit qu'elles se baignent les cheveux dans la racine, en se versant de l'eau sur la tête; c'est ainsi que le Prophète l'a statué lui-même, d'après la demande qui lui en a été faite par Ummy-Sélemé sa femme.

Et 6°. renouveler ces pratiques jusqu'à trois fois.

Les souillures qui soumettent le fidèle à cette lotion générale sont, 1°. Effusio seminis etiam in somno; 2°. l'acte de cohabitation, quand même il ne seroit pas suivi de ses effets naturels.

- C. L'homme et la femme sont également obligés à cette lotion entière, même dans les actes de conjonction légitime.
- 3°. Les infirmités périodiques du sexe; et 4°. les couches.

Indépendamment de ces cas, d'autres circonstances exigent aussi la même pratique, et cela par obligation imitative: tels sont les vendredis, avant la prière publique de midi, les deux fêtes de Beyram avant l'oraison paschale consacrée à ces grands jours, et l'acte de pélerinage, avant de prendre le manteau Ihhram, et de faire la station prescrite aux pieds du mont Arafath. C'est encore un acte louable pour

l'infidèle qui embrasse la foi Musulmane, de faire cette lotion générale l'instant d'après sa conversion.

C. L'homme ou la femme atteints d'une souillure, soit mineure soit majeure, ne doivent pas toucher le Cour'ann, pas même avec la manche de leur habit, à moins qu'il n'y ait entre la main et le livre quelque chose d'absolument séparé et étranger à l'un et à l'autre. Ils ne doivent pas non plus toucher l'argent monnoyé sur lequel seroit gravé le chapitre Suré-y-Akhlass (1), ou tout autre passage de ce saint livre. Il ne leur est permis de toucher que la bourse ou le sac qui renfermeroit ces espèces : ils ne doivent pas même entrer dans la mosquée, à moins qu'ils n'y soient obligés par quelque cas pressant. Ils ne doivent enfin réciter aucune prière du Courann, ni même aucun passage, soit de la Bible, soit de l'Evangile, parce que ces livres contiennent également la parole de Dieu. Cependant s'il s'agit d'enseigner à quelqu'un la doctrine du

<sup>(1)</sup> C'est le cent-douzième Chapitre.

Cour'ann, on peut alors en réciter des versets, mais en articulant lettre par lettre ou syllabe par syllabe.

# CHAPITRE IJ.

Des Eaux pures ou impures, et par-là même propres ou non propres aux Purifications.

L'EAU nette et limpide est réputée pure, et par conséquent propre aux purifications. Ainsi toute eau de pluie, de source, de fontaine, de puits, de ruisseau, de fleuve, de neige, de glace, jusqu'aux eaux même de la mer, peuvent être employées à cet usage, parce que toutes les eaux de la terre sont censées être les eaux du ciel; mais ces eaux, soit courantes, soit mortes, doivent toujours être claires, pures, et jamais corrompues; elles doivent avoir les trois qualités qui forment leur substance, le goût, la couleur et l'odeur. Le défaut de l'une de ces qualités ne sauroit cependant les rendre impures; mais s'il en manque deux à-la-fois, alors l'eau est réputée impure, et ne doit jamais servir à l'usage des purifications.

Nulle boisson composée, comme le Seherbeth; nulle eau de senteur, comme l'eau rose; nulle eau chargée d'aromates, de feuilles d'arbres, ou de fruits; le vinaigre, ni le bouillon, ne peuvent servir à ces purifications, soit pour les vivans, soit pour les morts.

La plus légère immondice qui tombe dans une eau morte, la rend impure, à moins que cette immondice ne soit imperceptible, et que le bassin qui contiendroit l'eau, n'eût dix pics de longueur sur dix de largeur, avec trois doigts d'eau, de sorte qu'en en prenant avec le creux de la main, il ne fût pas possible d'en voir le fond. L'eau

31

même qui auroit déja servi à une purification, quoique réputée pure encore, ne pourroit cependant pas être employée pour une autre (1). Il en seroit de même de l'eau d'un puits ou d'un bassin dans lequel un homme impur entreroit, même sans aucune intention de s'y purifier.

L'eau dans laquelle se trouveroit une bête morte, est également réputée impure; mais tout poisson, tout animal aquatique qui naît et qui vit dans l'eau, ne sauroit la rendre impure par sa mort.

C. Tout poisson, tout animal qui vit dans l'eau, n'a point de sang; le fluide rouge âtre que l'on voit en eux s'évanouit toujours au soleil.

Les insectes en qui le sang ne circule pas, comme sont les mouches, les cousins, les abeilles, les scorpions, etc.,

<sup>(1)</sup> V'el-ma'el-musstamel tahhir ghayr'i mutahhir.

ne rendent pas non plus l'eau impure.

La peau tannée d'un animal quelconque n'a en elle rien d'impur, excepté celle du porc, immonde de sa nature, Nedjess'ul-ainn.

La peau humaine lavée et tannée, est réputée pure; mais elle ne doit jamais servir à des objets d'utilité, vu la noblesse et l'excellence de l'espèce humaine.

La chair de toute bête égorgée, mangeable ou non mangeable, est réputée pure, quel qu'en soit le genre ou l'espèce.

Le poil, les os, les cornes et les ongles de toute bête morte sont également des objets purs.

V. L'Imam Schafiy les donne pour impurs.

Les cheveux et les ossemens humains sont également réputés purs.

C. Toutes les fois que le Prophète se faisoit raser,

raser, ses disciples se partageoient entre eux les cheveux de sa tête.

V. L'Imam Schafty donne pour impurs les ossemens et les cheveux, soit de l'homme vivant, soit de l'homme mort: ils sont, selon lui, aussi impurs que le vin et le porc, qui n'ont aucun prix aux yeux de l'Islamisme.

Mais l'urine de tout animal quelconque, même de ceux qui servent de nourriture à l'homme, est un objet impur, et l'homme ne doit dans aucun cas en faire usage, pas même pour remède.

V. Dans les cas de besoin, l'Imam Ebu-Youssouph l'admet pour remede.

Un puits souillé par le mélange ou par la chute d'un objet impur, exige d'être vidé, à moins que cet objet ne soit quelque petite partie d'excrémens de chameau, de cheval, d'âne, de bœuf, de pigeon ou de moineau. Ainsi l'eau est réputée souillée du moment que l'objet impur y est jeté; et si l'on ignore ce moment, l'impureté de l'eau doit alors compter du jour précédent c'est-à-dire, de vingt-quatre heures, de sorte que les purifications faites avec cette eau, dans les vingt-quatre heures, et les prières qui les suivent doivent être renouvelées. Si l'objet jeté dans l'eau se trouve ou gonflé ou dissous, l'impureté de l'eau compte alors depuis trois jours, jamais au-delà.

C. Cette loi est dans l'esprit de celle qui permet de faire sur le tombeau d'un mort la prière funèbre qu'on auroit omise avant sa sépulture : prière qui ne peut avoir lieu que durant les trois premiers jours de ses obsèques.

Si c'est une bête morte qui a souillé l'eau d'un puits, il suffit alors d'en tirer une certaine quantité de seaux pour en purifier le reste.

C. Cette mesure se règle selon le genre et

l'espèce de la bête morte. Si c'est un rat, un moineau, un reptile, il ne faut que trente seaux; si c'est un pigeon, une poule, un chat, il en faut soixante: mais si c'est un chien, un mouton, etc., ou si la bête, quelle qu'en soit l'espèce, se trouve dans le puits déja toute gonflée, ou bien si c'est un homme noyé, alors le puits censé entièrement impur, exige d'être entièrement vidé; et si l'opération est difficile, à cause des veines qui entretiendroient continuellement l'eau du puits, il ne faudroit dans ce cas en tirer que la quantité qui s'y trouvoit au moment de sa souillure, ce qui ne doit jamais être au dessous de trois cents seaux.

Les restes d'une eau reçoivent toujours le caractère de pureté ou d'impureté de ceux qui en ont bu.

C. Elles se divisent en pures, Tahhir, en impures, Nedjess, en blâmables, Mekrouhh, et en douteuses, Meschkeouk. 1°. Les pures sont les restes de l'eau bue par un homme ou par tout animal quelconque dont la chair est

mangeable, comme l'est le mouton, le bœuf. le chameau, etc. Dans l'article des hommes. on comprend les femmes, les majeurs et les mineurs, les Musulmans et les non-Musulmans, l'homme pur et l'homme impur, la femme pure et la femme impure. En effet il arriva souvent à Aisché, d'après son témoignage même, de boire pendant ses jours d'impureté, et de présenter ensuite le même vase au Prophète son époux, qui en buvoit les restes. Quant aux non-Musulmans, il est constant que le Prophète ayant permis à un corps de troupes de la tribu de Sakif de camper dans l'enceinte même d'une mosquée, ce trait seul prouve que l'Apôtre céleste n'envisageoit pas l'état d'impureté des infidèles comme résultant de leur personne, mais seulement de leur croyance. Cependant si l'homme boit de l'eau après avoir bu du vin, ou toute autre chose impure, les restes de son eau sont censés alors avoir perdu leur pureté. 2º. Les impures sont les restes de l'eau bue par un chien. par un porc, par un loup, enfin par toute bête vorace dont la chair n'est pas mangeable.

3º. Les blâmables sont les restes de l'eau bue par les chats, les poules sauvages, les serpens, les rats, en un mot par tout reptile et tout oiseau de proie. Et 4º. les douteuses sont les restes de l'eau bue par les ânes et par les mulets, quoique le lait et la sueur de ces animaux soient décidément réputés des objets purs. C'est qu'il arriva souvent au Prophète de monter, par esprit d'humilité, sur des ânes nus, sans selle, sans housse, et de faire des courses dans le Hidjeaz, au milieu même des plus grandes chaleurs de l'été, en recevant ainsi sur son corps et sur ses habits toute la sueur de ces animaux. Cette distinction admise à l'égard des restes de l'eau bue, doit s'observer encore pour le lait et la sueur de ces mêmes animaux.

V. L'Imam Schafty admet la pureté des restes de l'eau bue par tout animal quelconque, excepté seulement le porc.

#### CHAPITRE III.

De l'état d'impureté légale des femmes dans leurs infirmités périodiques ainsi que dans leurs couches.

Toute femme est réputée impure, et pendant ses infirmités périodiques, et pendant les quarante jours de ses couches. Le temps de son impureté lunaire est déterminé par ces paroles du Prophète: Le terme le plus court pour les mensirues des femmes est de trois jours, et le plus long de dix jours (1).

V. I. Imam Ebu-Youssou: h le réduit à deux jours et demi, et l'imam S ha iv le restreint d'un côté à vingtquatre heures, et l'étend de l'autre jusqu'à quinze jours : il appuie son opinion sur la parole même du Prophete, qui un jour, apres avoir declamé contre les femmes par ces mots : " Certes (2), elles sont

<sup>(1)</sup> Akal'ul-haiz selasseth eyamm ve ekserhha aschreth eyyam.

<sup>(2)</sup> Ennehinné nakissathi'ul-akl v'ed-dinn.

" imparfaites et du côté de l'esprit et du côté de la 
" religion, « répondit à l'un de ses disciples qui lui 
en témoignoit de la surprise: » C'est qu'elles restent 
" dans un coin de la maison, passant une partie de 
" leur vie sans jeûne et sans prière (1). « Mais ce 
passage n'est pas de la même précision que le premier, qui d'ailleurs est généralement adopté par les 
autres Imams.

La femme, pendant ces dix jours, est réputée impure, sans égard à l'état de ses pertes : si elles ne durent pas trois jours, alors ce sang, ainsi que celui qui continueroit après le dixième jour, n'étant plus qu'un sang ordinaire, ne sauroit emporter le caractère d'impureté comme le sang menstruel.

L'état d'impureté de la femme dans ces dix jours lui interdit quelques-unes des pratiques religieuses, et lui en prescrit quelques autres : les choses

<sup>(1)</sup> Ennehinné yak'adené fi caar beytehha schatt œumrehha la tesawemé ve la tessallé.

prohibées sont, 1°. les cinq prières du jour, 2°. le jeûne canonique du Ramazann, 3°. la fréquentation des temples.

C. Défense qui est fondée sur cette parole du Prophète: Je ne permets pas (1) l'entrée des Mesdjids à la femme impure, ni à aucune personne atteinte d'une souillure majeure.

4°. Les tournées, Tawaf, autour du Keabé de la Mecque; 5°. la lecture du Cour'ann; 6°. l'attouchement même de ce saint livre; et 7°. la cohabitation.

C. Cette loi est fondée sur ces paroles divines adressées au Prophète: Si l'on vous interroge (2) sur les menstrues de la femme, répondez que c'est une affliction physique; séparez-vous de la femme lorsqu'elle a ses menstrues.

<sup>(1)</sup> Feenny la uhhal'el-messdjid li hayiz ve la djunub.

<sup>(2)</sup> We yesslounek an'el-muhiz coul huwé ezy f'atezelun-nissa f'il-muhiz.

Les choses prescrites sont de faire une lotion générale au moment de la cessation de l'infirmité.

C. L'époque de ces accidens périodiques désigne et règle aussi le terme après lequel on peut se livrer à différens actes civils et naturels, comme de convoler à de secondes noces, dans le cas de viduité ou de répudiation; de cohabiter avec son esclave, vu qu'il n'est jamais permis à un patron d'user avec elle de son droit qu'elle n'ait éprouvé les infirmités de son sexe, depuis l'instant qu'elle a passé sous sa puissance. C'est elle qui détermine encore l'état de majorité dans les filles, et règle le temps que le mari doit, à l'exemple du Prophète, choisir de préférence, lorsqu'il est dans l'intention de s'en séparer.

La femme, à qui la prière Namaz est défendue dans ses jours d'impureté, n'est plus obligée d'y satisfaire : mais il n'en est pas de même du jeûne canonique; elle est tenue d'y suppléer par

un nouveau jeûne dans un autre temps de l'année.

C. Cette loi a été donnée à Eve par l'Eternel lui-même. Troublée et interdite à la première époque de ses accidens, cette mère des hommes consulta Adam sur ce qu'elle devoit faire au sujet de la prière dominicale. Dans son ignorance, Adam s'adressa au Créateur, qui, par la bouche de l'ange Gabriel, accorda à Eve la dispense des prières Namazs pendant ses jours d'impureté. Eve éprouvant les mêmes révolutions dans les jours du Ramazann, eut encore recours à son époux, qui, dirigé par l'esprit de la première grace, la dégagea de l'obligation du jeûne, sans consulter la volonté du ciel. Dieu irrité, prescrivit à Eve cette pénitence dans un autre temps de l'année.

Dans les cas de dérangement, la femme doit observer avec attention les effets de la nature en elle, pour déterminer les jours de sa pureté ou de son impureté légale, et s'acquitter ainsi avec exactitude des devoirs religieux. Il n'est pas permis au mari d'approcher de sa femme ni de prendre aucune liberté avec elle dans ces jours - là.

C. C'est le Prophète lui-même qui s'en est ainsi expliqué, pour résoudre les doutes et les scrupules d'Ibn-Omer. Cela est constaté d'ailleurs par l'aveu d'Aisché, qui déclara que l'Apôtre céleste en avoit toujours usé de cette manière envers elle.

Le mari peut sans scrupule cohabiter avec sa femme après le dixième jour deses infirmités, quand même elle n'auroit pas encore fait ses purifications; mais il pèche s'il cohabite avec elle avant l'expiration des dix jours, sans attendre que la femme, qui seroit déja débarrassée de ses accidens, eût rempli le précepte de la loi.

La femme en couches est également

soumise à ces dispositions; mais alors le temps de son impureté n'est jamais moins de vingt-cinq jours, ni plus de quarante.

C. Ces quarante jours partagés en dixaines, sont relatifs aux époques des quatre premiers mois de la grossesse, parce que le fœtus n'est censé respirer qu'après ce terme, et que dèslors il attire à lui le sang périodique qui lui sert de nourriture jusqu'au moment de sa naissance. Cependant la femme qui seroit quitte de ses pertes avant les quarante jours, peut faire ses purifications et la prière Namaz.

V. L'Imam Schafiy étend jusqu'à soixante jours les interdictions de la loi.

- Lorsque la femme accouche de deux enfans, c'est à la naissance du premier qu'elle devient impure; mais s'il s'agit de convoler à de secondes noces, le terme prescrit, *Iddeth*, aux femmes veuves ou répudiées, ne compte jamais que depuis la naissance du second C. D'après ce principe, si la femme est dans le cas d'une répudiation conditionnelle dont l'époque ait été fixée par le mari à ses couches, elle ne peut plus s'y soustraire.

#### CHAPITRE IV.

De l'impureté continuelle de l'homme et de la femme par l'effet de différentes incommodités naturelles.

L'HOMME et la femme sont réputés dans un état permanent d'impureté, lorsqu'ils ont des incommodités naturelles : telles sont, entre autres, le relâchement du ventre, une indisposi-

tion dans les reins qui occasionneroit des mixtions fréquentes, les flattuosités continuelles, les hémorrhagies, les pertes de sang dans les femmes, les suppurations des plaies, etc. Dans cet état, le fidèle incommodé, Sahhib œuzr, est tenu de renouveler son ablution dans chacune des cinq prières du jour, comme dans tous les autres actes relatifs au culte religieux.

#### CHAPITRE V.

Des Purifications pulvérales, Teyemmum.

Les purifications pulvérales ne peuvent jamais avoir lieu qu'au défaut d'eaux pures et claires. Les matières qui y servent sont le sable, la terre, la poussière, la chaux, le collirium, la pierre, la cendre, l'émeraude, le corail, l'étain et le cuivre, pourvu

# CODE RELIGIEUX. qu'elles soient nettes et dépouillées de

tout corps impur.

V. L'Imam Ebu-Youssouph , ainsi que l'Imam Schafiy n'admettent que le sable et la terre.

La manière de les employer consiste à poser les deux mains ouvertes sur la matière même, et après les avoir secouées horizontalement l'une contre l'autre, les porter au visage, retoucher la matière, secouer encore les deux mains, et les frotter l'une contre l'autre, ainsi que les bras jusqu'aux coudes.

C. Ce genre de l'ustration a été ordonné par l'Eternel, à la suite de la journée Ghazwey-Merissak, où le Prophète, accompagné d'Aisché et d'Ebu-Bekir, se trouvant le jour d'après dans un lieu désert et aride, recut du ciel cet oracle sacré : Si vous ne trouvez point d'eau (1), purifiez-vous avec de la matière

<sup>(1)</sup> Fe ezlem tejhdou maa feteyemmemou said'enn tayyib'enn.

nette et pure ; et dans l'instant même, l'Apôtre céleste fit, à la tête de ses disciples, ses purifications avec du sable, et s'acquitta ensuite de la prière Namaz.

Ces sortes de purifications ne regardent donc que les voyageurs, ou les personnes qui, se trouvant hors des villes ou des lieux habités, auroient à faire un trajet d'un mille au moins pour se procurer de l'eau. L'habitant d'une ville, l'homme en demeure fixe ne sauroit en faire usage que dans les cas suivans; 1°. lorsqu'on veut participer à la prière funèbre qu'un corps de . fidèles seroit sur le point de commencer pour un mort avant son inhumation, sans avoir le temps de se pourvoir de l'eau requise ; 2°. lorsqu'il est question de faire l'oraison paschale consacrée aux deux fêtes de Beyram, et qu'il ne reste plus assez de temps pour

faire chercher l'eau dont on a besoin.

C. Comme ces prières se font en commun, et à des heures fixes et déterminées, elles ne souffrent aucun délai. Il n'en est pas de même des cinq prières du jour, qui, pouvant être faites en particulier, peuvent aussi être remises à d'autres heures de la journée.

3°. Lorsqu'on est dans le cas de payer l'eau à un prix au dessus de sa valeur réelle; 4°. lorsque pour raison d'incommodité, on n'ose pas en faire usage; 5°. lorque des empêchemens naturels ou civils, tels que le défaut de vases, de seaux, etc., la crainte des ennemis, des malfaiteurs, des bêtes féroces qui seroient dans le voisinage du puits ou de la fontaine, privent le Musulman des moyens de s'en procurer; et 6°. enfin, lorsque le danger prochain de manquer d'eau pour les besoins de la vie, ne permet pas de s'en servir pour les

purifications. Mais nonobstant la légitimité de ces motifs, et la validité des lustrations pulvérales, si le fidèle peut en trouver avant de s'être acquitté de la prière Namaz, il est obligé de s'en servir, et de renouveler ses purifications.

C. C'est que dans cette pratique religieuse, le sable, la terre, etc. ne sont que l'image, l'ombre, le symbole de l'eau, et que toute image, toute ombre, tout symbole s'évanouissent à l'approche de l'objet qu'ils représentent.

L'étranger, l'infidèle qui embrasse l'Islamisme, ne doit pas faire ses premières lustrations avec du sable, etc.: il doit recourir aux purifications naturelles, soit par l'ablution, soit par une lotion générale.

V. L'Imam Ebu-Youssouph n'admet pas cette nécessité.

Si un Musulman purifié apostasie,

et que l'instant d'après, abjurant son erreur, il rentre dans le Musulmanisme, il n'est pas obligé de renouve-ler son ablution, soit naturelle, soit pulvérale, mais bien la prière Namaz, qu'il auroit faite à la suite de sa purification et avant son apostasie.

C. La raison en est que l'apostasie fait évanouir la validité de la prière, qui est un acte relatif au culte de Dieu, et non l'ablution, qui n'a trait qu'à la pureté corporelle.

V. L'Imam Zufer est d'opinion que l'apostasie fait aussi évanouir la validité de l'ablution.

Enfin, au défaut d'eau, les purifications pulvérales tiennent lieu et de lavage, et d'ablution, et de lotion entière, même de lotion funéraire (1).

<sup>(1)</sup> On verra cet article plus bas.

#### OBSERVATIONS.

Les purifications forment une des pratiques les plus essentielles du culte Musulman : la loi ne permet à l'homme l'exercice d'aucun acte religieux, avant de s'être préalablement lavé de toute souillure quelconque, et mis dans un état parfait de pureté corporelle. Ces lustrations cependant n'ont aucun rapport aux souillures de l'ame. Les péchés ne s'effacent que par le repentir, des larmes de componction, des actes de pénitence propres à appaiser le courroux du ciel, et à attirer sur le pécheur la miséricorde de Dieu, ce qu'on appelle Teubé ou Isstighfar. Ainsi le véritable objet des lustrations est de rendre à l'homme la pureté qui lui est nécessaire pour s'acquitter dignement de tous les devoirs de la religion.

Comme on en distingue de trois espèces, toutes sous des dénominations différentes, chacune selon la nature des souillures que l'on a contractées, nous développerons briévement tout ce qui concerne ces trois genres de purification, soit dans l'ordre moral, soit dans l'ordre civil.

1º. Le lavage, comme relatif aux souillures matérielles, embrasse par-là même toutes les impuretés visibles qui peuvent se trouver sur le corps, sur l'habit ou sur l'oratoire du Musulman; c'est-à-dire, à l'endroit où il se place dans la mosquée, chez lui ou ailleurs, pour s'acquitter des cinq prières du jour consacrées sous le nom de Namaz ou Salath.

Ce point contribue essentiellement à la propreté physique de ces peuples. Par cette raison, ils sont très-attentifs à écarter de leurs appartemens tout animal quelconque, ses déjections, l'urine même étant au nombre des choses immondes. Si chez les Musulmans l'humanité prodigue les plus grands soins à la conservation des animaux, les lois de la pureté les écartent constamment de l'homme et de la femme. Jamais on ne voit un Mahométan prendre sur ses genoux un chien, un chat, etc. ni même les laisser approcher de sa personne, dans la crainte de s'exposer aux souillures réprouvées par la loi. Par ce motif encore, l'un et l'autre sexe s'abstiennent presque toujours de porter des robes traînantes;

ils se servent même d'une double chaussure. dont la première est toujours laissée dans le vestibule ou à la porte de l'appartement; et ils ne font jamais chez eux la prière que sur un petit tapis, Sedjeadé, consacré à cet usage. Quoique toutes les chambres soient garnies de vastes tapis en hiver, et de nattes d'Egypte en été, on y place encore au milieu ce Sedjeadé, sur lequel les hommes et les femmes s'acquittent de la prière : ces tapis d'adoration suivent même les Seigneurs dans leurs visites et dans leurs courses, soit à la ville, soit à la campagne: un laquais le porte sous le bras, et à l'heure marquée, il l'étend aux pieds du maître, qui s'y place et fait sa prière, la conscience tranquille de savoir que son prie-Dieu est dans une pureté égale à celle de son corps et de son vêtement. Ceux qui n'ont pas leur tapis, s'agenouillent sur celui du maître de la maison où ils se trouvent; et au défaut de celui-ci, ils se servent de leur manteau ou de leur habit, Binisch: on est sur ce point d'une attention très-scrupuleuse, par la crainte de poser les mains et la tête, lors des prosternations, sur un sol qui ne seroit pas dans cet état de pureté que la loi exige, pour rendre dignement au Créateur le culte qui lui est dû.

2°. L'ablution, Abdesth, est un genre de lustration qui exige d'être renouvelé toutes les fois que le Musulman déchoit de sa pureté légale par divers événemens naturels ou accidentels, tels qu'ils sont énoncés dans le texte. Comme cette pratique ne consiste qu'à se laver les mains, les pieds et le visage avec une partie de la tête, la loi les désigne sous le nom d'Aza'y maghsoulé-y-selassé, c'est-à-dire, les trois parties consacrées à l'ablution.

L'Islamisme en attribue l'institution à Mohammed lui-même, d'après les ordres de l'ange Gabriel. Ce ministre des volontés du Seigneur, disent les Imams et les auteurs nationaux, commanda au Prophète les ablutions, le jour même qu'il lui révéla le premier des chapitres du Cour'ann, dans une grotte de la montagne de Hira. Comme cette grotte étoit aride, Gabriel frappa du pied contre terre, et à l'instant il en jaillit une source d'eau vive: il s'en servit pour faire l'ablution, s'acquitta On sent combien cette opinion ajoute à la force du précepte sur l'observation de ce rit, que l'on renouvelle plusieurs fois le jour, mais sur-tout dans les cinq heures canoniques consacrées à la prière. Le retour fréquent de cette pratique a nécessité cette quantité prodigieuse de fontaines qui entourent l'enceinte extérieure des mosquées dans toutes les villes Mahométanes. Les grands, les gens aisés, les femmes, ceux enfin qui s'acquittent dans l'intérieur de leurs maisons du Namaz, y font aussi leurs ablutions, toujours de la manière prescrite par la loi.

On se met ordinairement sur le bord du sopha, devant une espèce de cuve d'étain ou de cuivre étamé, posée sur une pièce ronde de drap rouge, pour empêcher que le tapis ou la natte dont l'appartement est garni, ne soit mouillé: un domestique, genou à terre, verse de l'eau à son maître ; un autre tient un linge destiné à ces purifications. On peut voir l'estampe 12: le sujet qui s'y dispose, commence par relever jusqu'aux coudes les manches de son habit. A mesure qu'il se lave les mains, la bouche, les narines, le visage, les bras, etc., il récite les prières prescrites par la loi pour chacune de ces parties séparément. Quant aux pieds, on ne fait que se baigner la chaussure-On ne lave cette partie du corps que dans l'une des cinq ablutions du jour, et le plus communément dans celle du matin, avant de se chausser. Mais tout Musulman non chaussé, ou qui porte des sandales, sans bas, comme la plupart des Arabes et des Africains, les gens de la campagne, les artisans, le commun du peuple, etc. ne manque jamais de se laver aussi les pieds dans toutes les ablutions.

On compte parmi les souillures qui demandent le renouvellement de ces pratiques, les évacuations naturelles, pour lesquelles la loi ordonne aussi à l'un et à l'autre sexe de faire chaque fois, indépendamment de l'ablution,

un lavage dans les parties inférieures. Les Imams commentateurs donnent là-dessus différentes instructions, et se livrent même à des détails qui, quoique minutieux, prouvent cependant le but de ces lois lustrales, dont le premier objet est la pureté physique. Ils exigent encore de ne pas proférer le nom de Dieu, de ne causer avec personne lorsqu'on satisfait aux besoins de la nature, et d'être attentiss dans ces momens à ne jamais tourner ni le visage ni le dos vers le Keabé de la Mecque. Ils défendent même de faire ses besoins dans un lac, dans un bassin, dans une eau morte, dans les chemins publics, sous les arbres fruitiers, dans aucun des lieux qui servent, disent-ils, d'ombre, de repos, de retraite aux fidèles. C'est par cette raison qu'on ne voit presque jamais un Musulman soulager la nature, pas même verser de l'eau, sur-tout publiquement, dans les rues ni dans aucune place publique.

3°. La lotion relative aux souillures majeures, et qui s'étend à tout le corps, est un troisième genre de lustration que l'on répète assez souvent deux, trois, et même quatre fois la semaine. Cette loi présente la véritable cause du fréquent usage des bains chauds chez tous les peuples Mahométans. Presque jamais on n'est dans le cas d'y aller par simples motifs de propreté et de santé, qui sans doute furent ceux de son institution dans l'esprit du législateur.

Il est très-probable que Mohammed suivit sur ce point le Lévitique, ainsi que les coutumes des anciens Egyptiens, dont les lois rituelles avoient un rapport si intime avec la santé des citoyens. Le fondateur de l'Islamisme en fit une loi divine; il prescrivit l'usage de toutes ces purifications jusqu'à l'excès, dans le dessein sans doute d'y assujettir et d'y habituer tellement la nation, qu'elle ne pût jamais les négliger. Aussi cette pratique est-elle générale et constante chez tous les peuples Mahométans. Toute ville, toute bourgade, tout village, quelque chétif qu'il soit, a ses bains publics, Hammam, la plupart élevés par la piété des grands et des personnes opulentes. Ils sont constamment chauffés: chaque

sexe a les siens; il en est aussi de communs à l'un et à l'autre; le jour est pour les femmes, la nuit pour les hommes.

Ces bains chauds, ces étuves, sont de grands édifices bâtis de pierre, revêtus en stuc, et toujours payés de marbre : ils ne sont éclairés que par de hautes coupoles percées en échiquier et garnies de verres convexes blancs ou verdâtres: un foyer souterrain échauffe l'édifice par le moyen de plusieurs tuyaux disposés dans l'épaisseur même des murs; la chaleur y est ordinairement de 30 à 35 degrés du thermomètre de Réaumur : on y est comme dans un nuage de vapeurs et d'exhalaisons humides; les personnes même les plus maigres y éprouvent une transpiration subite; la sueur découle par tous les pores : on n'y entre jamais que nu, le corps simplement couvert d'un tablier, Peschtumal, depuis le sein jusqu'aux pieds; il est de soie, de lin ou de coton, toujours rouge ou bleu : on s'y chausse de longs patins, Nalinn, parce que la chaleur du pavé ne permet pas d'y marcher pieds nus : de grandes urnes de marbre blanc, ménagées contre

le mur de distance en distance, reçoivent par des robinets séparés, de l'eau froide et de l'eau bouillante : c'est autour de ces urnes que se font les purifications : assis sur de petites banquettes, on se verse sur la tête et sur le corps de grandes tasses d'eau ; moyennant les robinets d'eau froide et d'eau bouillante, chacun est le maître de prendre le degré de chaleur qu'il lui plaît; des rigoles taillées dans le pavé, servent à l'écoulement de ces eaux le long de l'édifice.

Si, outre les purifications, le bain que l'on prend a aussi pour objet la propreté, les femmes se font alors servir par des baigneuses qui sont affectées au service de ces bains. Ces Telaks, comme on les appelle, ont une adresse singulière pour nouer et dénouer les cheveux, les tresser, laver le corps et frotter la peau, depuis les épaules jusqu'aux pieds : elles se servent d'un gant de serge; elles y emploient aussi de l'écume de savon parfumé; elles font encore usage d'une espèce de terre, Kil, pétrie avec des feuilles de roses, pour dégraisser les cheveux. Comme toutes les femmes Mahomé-

tanes sont dans l'habitude de s'épiler, et cela encore parprincipe religieux, elles y emploient une argile très-fine, Oth, d'une qualité mordante: les hommes en font de même; le plus grand nombre cependant se sert de rasoir.

Ces bains contiennent quarante, cinquante et même soixante personnes à-la-fois. On n'entre jamais dans l'eau; on ne connoît guère les bains d'immersion; les grandes urnes de marbre qui y sont en forme de baignoires, ne servent que pour les personnes à qui les bains sont ordonnés pour cause d'indisposition : beaucoup de femmes souffrantes s'y font aussi masser par des matrônes qui les soumettent à différentes compressions, sur-tout celles qui sont nouvellement sorties de couches. Cette opération, souvent très-douloureuse, se fait ordinairement sur une espèce d'estrade élevée au milieu même du bain. Au reste, tout s'y passe dans la plus grande décence; chaque femme garde soigneusement le tablier dont elle est enveloppée; les baigneuses passent les mains sous ce tablier, pour frotter le ventre, les cuisses et les jambes. Quand on a fini de

se baigner, on le quitte pour prendre une chemise fine et propre: les baigneuses couvrent en même temps les épaules d'un linge, et la tête d'un mouchoir blanc: on passe ensuite dans l'antichambre du bain, *Djeamékeann*, où l'on éprouve, dans une atmosphère plus tempérée, toutes les douces sensations qu'excite la grande dilatation des fibres.

Ces antichambres sont de vastes pièces garnies dans leur pourtour de hautes et larges estrades qui présentent une infinité de lits: ils consistent en matelas, et en couvertures garnies de draps très-propres; on trouve alors ces lits délicieux, on s'y repose avec volupté, on y éprouve un calme et un bien-être difficiles à exprimer; c'est une sorte de régénération, dont le charme est encore augmenté par des boissons restaurantes, et sur-tout par un café exquis. Ces lits, que les femmes, en arrivant au bain, choisissent à leur gré, et où elles quittent leurs habits, leur servent en même temps de toilette; c'est-là qu'elles s'habillent et font leur parure. Une sureté parfaite y règne. Tout ce qui est déposé dans ces anti-

chambres, est sous la garde générale de l'intendante du bain , Hamadjy - Cadinn ; placée au fond de l'antichambre, sur une espèce de siége élevé, elle surveille à tout avec une attention d'autant plus active, qu'elle est responsable du moindre événement fâcheux qui pourroit survenir. On ne dépose ordinairement entre ses mains que les ornemens en or, en argent ou en bijoux, que chaque femme reprend en quittant le bain : cette intendante fait même souvent des apparitions dans l'intérieur, non-seulement par égard pour les dames d'un certain rang, mais encore pour voir par elle-même si tout s'y passe dans la décence. Le même ordre règne dans ceux qui sont destinés pour les hommes.

Ces bains ne coûtent que douze, vingt, trente, au plus quarante sous par tête, selon l'état des personnes et le nombre des baigneuses que l'on y emploie. Comme plusieurs sont partagés en deux ou trois compartimens, des familles en prennent souvent un pour elles seules, et pour trois ou quatre heures de la journée. D'autres louent les bains en entier,

afin d'y être encore plus à leur aise. Il en existe aussi de gratuits pour les pauvres de l'un et de l'autre sexe; ce sont des monumens élevés par la piété des ames charitables et bienfaisantes.

On peut aisément se figurer à quel point ces lieux sont fréquentés dans toutes les saisons de l'année, puisque toute cohabitation entre mari et femme, indépendamment des autres cas qui emportent aussi l'état d'impureté légale, exige des lotions absolues. Par cette raison, le nombre de ces bains publics est considérable dans toutes les villes Mahométanes; on en compte plus de trois cents à Constantinople. Les familles opulentes en ont dans leur propre maison pour leur usage particulier. On peut dire que ce sont autant d'édifices de luxe et d'ostentation. L'estampe n°. 13 donne une idée de ces bains publics.

Quoique ces édifices aient pour objet principal une pratique religieuse, les purifications, la loi n'en exclud cependant pas les Chrétiens et les Juifs, qui n'y vont que par propreté et par motif de santé. Ainsi tous les naturels du pays non Mahométans, de l'un et de l'autre

sexe, en font également usage, de sorte que l'on voit dans les bains des hommes comme dans ceux des femmes, des personnes de toutes les religions.

Les femmes Mahométanes s'y distinguent toujours des autres : on reconnoît aisément leur état et leur condition par le faste et l'élégance de leur parure. Elles se servent de hauts patins richement brodés, et incrustés de nacre de perle; leurs tasses sont d'argent ou de vermeil; leurs chemises de bain et tout le linge qui y est consacré sont brodés dans les bords en or ou en argent. Elles se parfument avec du bois d'aloës, de l'ambre gris et d'autres aromates. Elles font aussi des déjeûnés ou des dînés somptueux dans les antichambres, au sortir du bain. Elles mettent cependant beaucoup plus de recherche chez elles, dans leurs bains particuliers: tout y respire le luxe et la volupté.

Il n'est pas douteux que l'usage de ces bains ne soit très - salutaire, puisqu'il ranime la transpiration, qu'il donne une impulsion nouvelle aux sources de la vie, et qu'il prévient

les maladies épidémiques de ces climats chauds. On ne pourroit tout au plus en condamner que l'usage immodéré, parce que la sueur continuelle que provoque la chaleur excessive de ces bains, peut à la longue jeter tout le genre nerveux dans un état de relâchement et de débilité. On laisse la discussion de ce point de physique au jugement des gens de l'art; on les prie cependant d'en peser les avantages et les inconvéniens, de rapprocher la théorie de la pratique, et de combiner les principes de l'économie animale avec l'expérience de tant de siècles, puisque la nation, qui fait usage de ces bains, même à l'excès, ne laisse pas d'être saine et robuste, exempte de beaucoup d'infirmités graves qui affligent ailleurs l'humanité, et que l'un et l'autre sexe y jouissent d'une santé riante et soutenue jusque dans l'âge le plus avancé.

Tel est l'esprit et l'usage des purifications, toutes relatives à la nature des souillures corporelles de chaque individu. La loi les distingue tellement, qu'elle donne aux personnes qui en sont atteintes, autant de dénomi-

nations particulières: celle de Mutenedjiss, lorsque les souillures n'éxigent que le lavage; celle de Meuhhdiss, lorsqu'elles demandent l'ablution; et celle de Djounoub, lorsqu'elles soumettent à la lotion générale. Elle appelle ensuite indistinctement Tahhir, toute personne qui a recouvré sa pureté légale, par l'une de ces trois sortes de lustrations, comme aussi par les purifications pulvérales qui suppléent aux premières, au défaut d'eau, et dans différentes autres circonstances, telles qu'elles sont exposées dans le texte de la loi.

and the cost applied to quit de stances

#### LIVRE II.

#### DE LA PRIÈRE.

On divise ce livre en dix-huit chapitres : le premier traite de la prière en général; le second, de la prière dominicale dans les cinq heures canoniques; le troisième, de la prière Salath-witr; le quatrième, de la prière publique des vendredis; le cinquième, de l'oraison paschale dans les deux fêtes de Beyram; le sixième, de la prière Térawikh pendant le Ramazann; le septième, de la prière à l'occasion des éclipses de soleil ou de lune; le huitième, de la prière dans les disettes d'eau; le neuvième, de la prière des militaires au moment du combat; le dixième, des prières à faire dans le Keabé de la Mecque ; le onzième, des différentes prières de dévotion; le douzième, des prières surérogatoires; le treizième, des vœux religieux; le quatorzième, des prosternations auxquelles tout Musulman est tenu lorsqu'il lit, récite ou entend différens passages du Courann; le quinzième, de la

E iij

récitation du Courann; le seizième, de l'attention que doit avoir le Musulman à ne pas suivre les pratiques des non-Musulmans; le dix-septième, de la circoncision; et le dixhuitième, des prières pour les agonisans et les morts.

#### CHAPITRE PREMIER.

De la Prière en général.

La prière est le culte que la créature rend à son Créateur, en signe d'hommage, de reconnoissance, et d'aveu solennel de son néant auprès de la toute-puissance de l'Eternel. Mais celle qui est la plus obligatoire pour l'homme, et la plus agréable aux yeux de la Divinité, est la prière Namaz.

ARTICLE PREMIER. De la Prière Dominicale, Salath ou Namaz.

Cette prière est de précepte divin, ayant été ordonnée aux fidèles par différens Ayéths ou oracles célestes: elle exige avant tout quatre conditions, auxquelles tout Musulman est soumis, pour s'en acquitter dignement.

C. Les conditions en général sont ou rationnelles, Schourouth akliyé; ou volontaires, Schourouth-djealiyé; ou légales, Schourouth-scher'iyé. Les premières sont celles qui dépendent de la nature même; tel est l'état de santé nécessaire au Musulman pour remplir ses devoirs, etc. Les secondes sont celles que l'homme peut arbitrairement imposer aux personnes qui sont dans sa dépendance; et les troisièmes sont celles que la loi prescrit aux fidèles dans les divers exercices du culte religieux.

ARTICLE 2. Des quatre conditions requises pour la Prière Dominicale, Schourouth-us-salath.

La première est l'état de pureté parfaite du fidèle, qui ne doit être atteint d'aucune souillure quelconque, ni 72 CODE RELIGIEUX. grave, ni légère, ni majeure, ni mineure.

La seconde est l'attention de couvrir les parties du corps que la pudeur ou la bienséance ordonne de voiler, Awréth-yery (1).

C. On les distingue selon le sexe et la condition de chaque individu. Dans l'homme elles s'étendent depuis le bas-ventre jusqu'aux genoux : dans la femme de condition serve, ce sont les épaules et le ventre jusqu'aux genoux : dans la femme de condition libre, c'est tout le corps, excepté le visage, la paume de la main, et les pieds, qui ne doivent même rester à découvert que dans le cas d'une nécessité indispensable. Si donc l'homme ou la femme laisse à découvert quelqu'une de ces parties, la prière n'est pas valide.

Ces lois de pudeur sont telles, que si le Musulman a une partie de son habit souillée,

<sup>(1)</sup> Cet article est relatif aux peuples Nomades, qui sont presque toujours nus dans les climats les plus torrides de l'Asie et de l'Afrique.

fût-ce même les trois quarts, sans aucun moyen ni de le laver, ni d'en changer, il doit faire sa prière avec cet habit, plutôt que de se tenir nu devant l'Eternel; mais si la souillure prend au-delà des trois quarts de son vêtement, il est le maître alors de le quitter, quoiqu'il soit toujours préférable de le garder. S'il le quitte, et qu'il fasse la prière le corps nu, dans ce cas il doit rester sur son séant, et voiler avec ses mains ce que la décence ordonne de dérober aux regards, en indiquant par des inclinations de tête les prosternations requises dans le Namaz, à l'exemple de ce que pratiquèrent quelques-uns des disciples même du Prophète, qui se trouvèrent souvent dans les mêmes circonstances.

La troisième est la position du fidèle, qui doit être constamment tourné vers le Keabé de la Mecque.

C. le Keabé est le point de direction et le centre de réunion pour les prières de tout le genre humain, comme l'est le Beith-mâ-

mour (1) pour celles de tous les êtres célestes; le Kursy (2), pour celles des quatre archanges; et l'Arsch (3), pour celles des séraphins et des chérubins chargés du trône de l'Eternel. Les habitans de la Mecque, qui ont le bonheur de posséder et de contempler le Keabé, sont obligés de faire la prière les yeux toujours fixés vers ce sanctuaire; mais pour les étrangers, qui n'ont pas ce précieux avantage, il leur suffit de diriger pendant la prière leurs regards vers ce lieu saint. Le fidèle qui ignoreroit la position du Keabé, doit faire tous ses efforts pour parvenir à la connoître; et après cette sollicitude, quel qu'en soit le succès, la prière est toujours valide, quand même il découvriroit son erreur à la suite de

<sup>(1)</sup> Beith-mâmour, qui veut dire, maison de prospérité, de félicité, est l'ancien Keabé de la Mecque, qui, selon la tradition, fut enlevé par les anges lors du déluge, et porté au ciel, où il fut placé perpendiculairement au dessus du sanctuaire actuel.

<sup>(2)</sup> Kursy, qui signifie siége, est le huitième firmament.

<sup>(3)</sup> Arsch, est le trône de l'Eternel, que l'on croit posé sur le neuvième et le plus haut des firmamens.

son Namaz: s'il s'en appercoit au milieu de la prière, il doit aussitôt se tourner vers le Keabé, et la continuer, sans être légalement obligé de la recommencer; mais s'il la commence sans avoir fait les recherches nécessaires, ou s'il la dirige volontairement vers tout autre point que celui du Keabé, alors non-seulement sa prière n'est pas bonne, mais il se rend encore coupable d'infidélité envers la loi et la religion; enfin, dans tous les cas où le fidèle, menacé de quelque danger, comme seroit la présence d'un ennemi, d'un voleur, d'une bête féroce, etc., n'auroit pas la liberté de se tourner vers le Keabé, il peut faire la prière dans telle posture que ce soit, la circonstance ne pouvant que l'excuser et rendre son acte bon et valide.

La quatrième est l'intention.

C. C'est elle qui détermine le caractère de toute œuvre quelconque (1). Il est louable de la manifester par la parole même, en indiquant chaque fois la nature de la prière dont

<sup>(1)</sup> Innem'el amal b'in-niyath.

on va s'acquitter, et en joignant son intention à celle de l'*Imam* qui officie, toujours dans un esprit de communion.

ARTICLE 3. De l'Esprit et de l'Essence de la Prière Dominicale, Ahhkeam' us Salath.

Avant tout la prière exige de l'homme un entier dépouillement de tout objet mondain. Le fidèle qui prie, doit être en ce moment pénétré de la présence de Dieu, dans les sentimens les plus profonds d'amour, de crainte et de respect.

C. Le Prophète lui-même nous en a donné l'exemple, puisque toutes les fois qu'il prioit, il se détachoit du monde, et se remplissoit tellement de l'amour, de la grandeur et de la majesté de l'Être suprême, que son cœur pur et saint bouillonnoit comme l'eau dans un vase, au milieu d'un grand feu. Dans toute prière adressée à la Divinité, il faut se garder encore de ne jamais invoquer l'Eternel par





Musulman faifant la priere, NAMAZ.



des objets créés et soumis à sa puissance, mais par ses seuls attributs, qui sont l'essence de sa grandeur, de sa gloire et de son existence immortelle et immuable.

Voici les pratiques qui forment et constituent la prière Namaz.

1°. On doit commencer par se tenir debout, dans le recueillement le plus respectueux, puis hausser les deux mains, les doigts entr'ouverts, en portant le pouce sur la partie inférieure de l'oreille, et en récitant le *Tekbir*. La femme ne doit hausser les mains que jusqu'à la hauteur des épaules (1).

C. Le Tekbir est conçu en ces termes: Dieu très-haut (2), Dieu très-haut! il n'y a point de Dieu sinon Dieu: Dieu très-haut, Dieu très-haut! Les louanges sont pour Dieu. On doit proférer ces paroles de suite, sans traîner

<sup>(1)</sup> V. les Planches 14 et 15.

<sup>(2)</sup> Allah'u ekber, Allah'u ekber, la ilahi ill' Allah, Allah'u ekber Allah'u ekber, ve l'illah'il-hamd.

les syllabes, pas même la dernière lettre. Ce Tekbir, qui se répète plusieurs fois durant la prière, étant le premier articulé au commencement du Namaz, est par-là même appelé Tekbir Ifiitah, (oraison préliminaire ou d'introduction). Lorsqu'on fait le Namaz en commun, on doit suivre en tout l'Imam, en récitant avec lui les mêmes prières. On est libre d'ailleurs de les faire en Arabe, en Persan ou en toute autre langue.

V. Les Imameinns ainsi qu'Ebu-Said Berdayi, n'admettent que les langues Arabe et Persanne; ils s'appuient sur cette parole du Prophète: « L'Arabe (1) et » le Persan, Deriyé, sont les langues du paradis. « Ils repermettent même de faire usage du Persan qu'au cas que l'on ignore l'Arabe ou qu'on ne puisse pas le bien prononcer.

2°. On pose les deux mains sur le nombril, la main droite toujours sur la main gauche, en récitant successivement le Tessbihh, le Séna, le Téawouz, le Fatihha, puis un autre cha-

<sup>(1)</sup> Lissann ehhl'ul-djennéth el-arebiyé v'el-farissiyeth-'ud-deriyé.

pitre du Cour'ann, au gré de chaque fidèle, qui doit réciter pour le moins trois Ayeths ou versets de ce saint livre.

C. Le Tessbihh consiste en ces paroles: Que ton nom (1) soit exalté, ô grand Dieu! Le Séna: Je te sanctifie, ô mon Dieu (2)! je te loue; ton nom est béni, ta grandeur est exaltée: il n'y a point d'autre Dieu que toi. Le Téawouz : J'ai recours à Dieu (3) contre le démon lapidé : au nom de Dieu clément et miséricordieux. Et le Fátihha (premier chapitre du Cour'ann ): Au nom de Dieu clément et miséricordieux! Louanges à Dieu Seigneur de l'univers, très-clément et très-miséricordieux; il est le souverain maître du jour du jugement: nous t'adorons, Seigneur, et nous implorons ton assistance: dirige-nous dans le sentier du salut, dans le sentier de ceux que tu as comblés de tes bienfaits, de ceux qui n'ont pas mérité ta colère, et qui ne sont pas du

<sup>(1)</sup> Subhané rebb'il-azim.

<sup>(2)</sup> Subhhaneké allahumé, etc.

<sup>(3)</sup> Eouz'un b'illah mimn'esch-scheytann'ir-redjim b'issm'illah'ir-rahhmann'ir-rahhim.

nombre des égarés. La récitation du Cour'ann n'est proprement obligatoire que dans cette prière Namaz.

3°. On fait une inclination, Rukeou, en tenant la tête et le corps horizontalement penchés, posant les mains, les doigts bien ouverts, sur les genoux, récitant encore le Tekbir, puis le Tessbihh, qu'il faut répéter neuf fois de suite, ou bien sept, cinq, ou pour le moins trois fois.

4°. On se relève en récitant le Tessmy, le Tahhmid, et le Tekbir.

C. Le Tessmy est conçu ainsi: Dieu écoute (1) celui qui le loue: et le Tahhmid: O Dieu (2)! les louanges sont pour toi.

5°. On fait une prosternation, Sedjeoud, la face contre terre; savoir, les genoux, les doigts des pieds, les mains,

<sup>(1)</sup> Semy' Allah'u li men'n hamduhu.

<sup>(2)</sup> Rebbina lek'ul-hamd.

le nez et le front touchant la terre. Pendant la prosternation on doit encore réciter le Tekbir, et pour le moins trois fois le Tessbihh.

C. On doit poser la tête entre les deux mains portées au niveau des oreilles, les doigts toujours serrés. Le corps doit être prolongé sans que le ventre touche la terre. A l'égard des femmes, cette attitude doit être plus raccourcie; le ventre doit porter sur les cuisses. On peut faire ces prosternations sur des tapis ou sur un habit même étendu par terre, en évitant soigneusement tout ce qui ne présenteroit pas une surface unie et solide. On peut aussi dans la prière en commun, où les rangs seroient extrêmement serrés, éviter de s'étendre; on peut même poser la tête sur le dos de ceux qui forment les premiers rangs, supposé que les uns et les autres s'acquittent à-la-fois de la prière marquée pour la même heure canonique, pas autrement.

6°. On se relève de terre, et on reste un instant assis sur ses genoux, les TOME II. F

mains posées sur les cuisses, en répétant encore le Tekbir.

7°. On fait une seconde prosternation absolument comme la première.

8°. On se relève en s'appuyant des mains, non pas contre terre, mais contre les genoux, et en récitant encore le *Tekbir*.

Toute cette partie de la prière forme un rik'ath.

C. La prière Namaz est composée de plusieurs de ces rik'aths, deux, quatre, six, etc., selon les heures canoniques. Deux rik'aths s'appellent Schéfy, et complètent un Namaz. Tout rik'ath exige les mêmes pratiques et les mêmes prières, excepté le Tessbih, le Séna, le Téawouz, le Fatihha et l'élévation des mains, qui sont des actes réservés dans tout Namaz quelconque, au seul premier rik'ath, distingué par-là même des autres, sous le nom de rik'ath-oula.

Le haussement des mains n'est permis qu'en huit différentes occasions, savoir, 1° au commencement du Namaz, dans le premier rik'ath; 2°. dans le cantique Counouth, qui termine la prière Salath-witr, consacrée à la troisième et dernière partie de la nuit; 3°. dans l'oraison paschale des deux fêtes de Beyram; 4°. dans le baisement de la pierre noire à la Mecque; 5°. à la station de Safa; 6°. à celle de Mervé; 7°. à celle du mont Arafath; et 8°. à celle des deux premiers Djemrés à la Mecque. Elles sont toutes désignées par les mots factices de Fak'ass, et de Sam'adjh, dont les lettres sont les initiales des noms de ces huit lieux ou circonstances.

- 9°. A la fin de chaque second rik'ath on doit s'asseoir sur les genoux, en posant les mains, les doigts ouverts, sur les deux cuisses, placer alors en dedans la jambe gauche, et tenir le pied droit tendu et levé par derrière, les doigts toujours contre terre.
- C. C'est pour avoir aussi dans cette posture le pied droit tourné vers le Keabé de la Mec-

que, à l'imitation de ce que pratiquoit le Prophète, suivant le témoignage d'Aïsché.

Mais la femme doit s'asseoir du côté gauche, en portant ses deux pieds du côté droit. Dans cette posture on doit réciter le cantique Teschehhud.

C. Le voici: Les Prières vocales sont pour Dieu (1), les prières corporelles et les prières aumônières sont aussi pour Dieu. Salut et paix à toi, ô Prophète de Dieu! Que la miséricorde et la bénédiction de Dieu soient aussi sur toi! Salut et paix à nous et à tous les serviteurs de Dieu justes et vertueux! Je confesse qu'il n'y a point de Dieu sinon Dieu, et que Mohammed est son serviteur et son Prophète.

Ce cantique est d'Ibn-Mess'oud; il le composa en mémoire des œuvres miraculeuses opérées par le Prophète la nuit de son assomption. Apparoissant en la présence de l'Eternel, il lui adressa ces paroles: Tahhiyath, Sa-

<sup>(1)</sup> Ei'tahhiyath l'illah v'es'salath v'et-tayyibath, etc.

lath et Tayyibath (1). Elles désignent les trois genres de prières, par paroles, par œuvres et par aumônes. Sur quoi l'Eternel lui répondit aussi par ces trois mots : Sélam, Rahmeth et Berekiath, qui indiquent le salut de paix, la miséricorde et la bénédiction célestes censées implorées par tout mortel auprès de Dieu son Créateur.

Et 10°. A la fin du dernier rik'ath on doit réciter, assis, le Salawath.

C. Le voici : O mon Dieu (2)! donne ton salut de paix à Mohammed et à la race de Mohammed, comme tu as donné ton salut de paix à Ibrahim et à la race d'Ibrahim; et bénis Mohammed et la race de Mohammed comme tu as béni Ibrahim et la race d'Ibrahim: louanges, grandeurs, exaltations sont en toi et pour toi.

<sup>(1)</sup> Et'tahhiyath ibadath cawliyé, v'el-salath ibadath filiyé, v'et-tayibath ibadath maliyé.

<sup>(2)</sup> Allahummé sall'é âla Mohammed ve'âla al'i Mohammed kema salité âla Ibrahim ve âla al'i Ibrahim, etc.

On doit ensuite réciter un des chapitres du Cour'ann, dont le choix est au gré et à la volonté de chaque fidèle.

C. Il n'est pas permis de réciter aucune autre prière, ni de faire à Dieu des demandes relatives aux biens temporels de cette vie caduque et périssable. Le Namaz ne doit jamais avoir d'autre objet que celui de rendre à l'Être suprême l'hommage qui lui est dû, en lui demandant des biens spirituels, ces biens précieux et ineffables de la félicité éternelle.

On doit enfin terminer le Namaz par la profession de foi et par une salutation, à droite et à gauche, à ses anges gardiens, Kiram'enn Keatibinn.

C. Cette salutation doit être accompagnée de ces paroles: A toi le salut de paix (1) et la miséricorde de Dieu. Ibn-Abas est d'opinion que l'homme a pour gardiens cinq anges, qui sont placés, le premier à sa droite,

<sup>(1)</sup> El-selam'unn aleyk'um ve rahhmeth'ullah.

le second à sa gauche, tous deux pour écrire ses bonnes et ses mauvaises actions; le troisième devant lui, pour le diriger dans la voie de la vertu et de la piété; le quatrième derrière lui, pour le garantir des piéges et des séductions du monde; et le cinquième devant son front, pour tenir son esprit et son cœur toujours élevés vers le Prophète de Dieu. D'autres disciples et *Imams* portent le nombre de ces anges gardiens jusqu'à soixante, et quelques autres jusqu'à cent soixante.

Dans les prières en commun, l'Imam doit diriger par l'intention ce salut de paix à toute l'assemblée des fidèles, et chacun d'eux le doit diriger à son tour vers l'Imam et vers l'assemblée, en signe de communion.

Toutes ces pratiques qui constituent le Namaz, sont, les unes d'obligation divine, Farz, les autres d'obligation canonique, Wadjib, et d'autres d'obligation imitative, Sunneth.

C. Les premières, qui furent dictées et or-

données au Prophète par l'ange Gabriel même, sont, 1°. la récitation du Tekbir au commencement de la prière; 2°. celle de trois versets pour le moins du sacré Cour'ann; 3°. l'attention de se tenir debout; 4°. les inclinations de tête et de corps; 5°. les prosternations; et 6°. l'attention de terminer le Namaz par la profession de foi, toujours assis sur ses genoux. Les secondes sont, 1°. la récitation du Fatihha; 2°. celle d'un autre chapitre du Cour'ann, au choix du fidèle, dans le premier comme dans le second rik'ath; et 3°. celle du Tesschehhud à la fin de chaque rik'ath. Toutes les autres ne sont que d'obligation imitative.

V. Suivant l'Imam Schafiy, la récitation du Fatihha est de précepte divin : il exige aussi que le fidèle fasse à son gré la récitation d'un autre chapitre du Cour'ann, non-seulement dans les deux premiers, mais dans tous les rik'aths de la prière; et l'Imam Malik l'exige pour le moins dans les trois premiers.

Le fidèle doit être attentif à suivre exactement dans toutes ces pratiques, l'ordre et la méthode qui y sont presCODE RELIGIEUX. 89 crits; il doit aussi s'en acquitter avec lenteur et gravité.

C. Le Prophète voyant un jour un Arabe Nomade faire précipitamment les prosternations, précisément comme un coq affamé lorsqu'il béquète des grains d'orge, dit à cet homme que sa prière ne pouvoit être agréable à Dieu, et lui ordonna de la recommencer, et de s'en acquitter lentement.

Il est d'ailleurs de la piété et de la décence de fixer constamment, pendant la prière, les regards devant soi, de bien fermer la bouche lorsqu'on a envie de bâiller; d'éviter autant qu'il est possible d'éternuer, et de dégager les mains de la manche de son habit, supposé qu'elle les couvre par sa longueur. Cette dernière pratique ne peut regarder la femme, parce que si elle est décente pour l'homme, elle cesse de l'être pour elle.

C. Durant le Namaz, lorsqu'on est debout,

on ne doit regarder que son marche - pied; dans l'inclination de tête, que ses pieds; dans la prosternation, que ses narines; assis, que ses cuisses; en saluant à droite ou à gauche, que ses épaules. Comme l'envie de bâiller est l'effet d'une dévotion tiède et languissante, œuvre du démon, on doit aussitôt fermer la bouche, de peur que l'esprit infernal n'entre en ce moment dans le corps. Enfin pendant tout le Namaz, l'esprit du fidèle ne doit s'occuper d'aucun objet mondain: il ne doit proférer rien d'étranger à la prière, ni adresser le moindre mot à personne.

#### OBSERVATIONS.

On remarquera dans ce chapitre comme dans les suivans, que le culte Mahométan a pour base principale cette prière Namaz; elle forme en quelque sorte toute la liturgie du Musulmanisme: la rigueur avec laquelle elle est prescrite, influe sur les conditions que la loi exige pour s'en acquitter dignement: aussi est-on très-attentif à tout ce qui concerne les purifications, la décence dans le vêtement,

et la position vers le Keabé de la Mecque. Cette direction commune et générale à tous les peuples qui suivent la doctrine Musulmane dans tous les climats et dans tous les pays du monde, est consacrée sous le nom de Kiblé: Mohammed en fut l'instituteur; il l'établit la seconde année de l'Hégire, qui est l'époque de sa retraite de la Mecque à Médine. A son approche de cette ville, comme il recut d'abord les hommages et les acclamations d'une grande partie de citoyens empressés de venir à sa rencontre, il passa par Couba, bourgade située aux environs, où il posa de sa main la première pierre d'une chapelle, Mesdjid, qu'il consacra au culte de l'Éternel. Le lendemain vendredi, il se transporta en pompe dans le vallon Ranona-deressy, où il fit la prière de midi à la tête de ses disciples. Quelques jours après, il ordonna d'élever au même endroit une nouvelle chapelle sous le nom de Mesdjid-djuma, qui veut dire, le temple de la prière du vendredi; mais il n'y eut dans l'une ni dans l'autre de ces chapelles aucun autel qui servît de Kiblé vers le sanctuaire de

la Mecque. Rendu à Médine, son premier soin fut de construire aussi un temple magnifique dans le centre de la ville. Il y consacra ses travaux et ses sueurs; il portoit lui-même les pierres et les briques; et à son exemple, ses disciples et tout Médine y coopérèrent avec un zèle ardent : il appela ce temple Mesdjidscherif, c'est-à-dire, temple saint, temple sacré. C'est là que Mohammed plaça un autel, non du côté de la Mecque, mais vers le temple de Jérusalem: il vouloit par-là, dit le judicieux Ahmed Efendy, flatter les Hébreux, les attirer dans son parti, et leur faire embrasser sa doctrine. L'année suivante, ayant commencé à prêcher le Cour'ann les armes à la main, et à faire des expéditions militaires contre différentes tribus Arabes et Juives, établies aux environs de Médine, l'un de ses généraux, Abd'ullah ibn Djeahhsch, poussa sa course jusqu'à la Mecque, et attaqua presque aux portes de cette ville une petite caravanne de Couréyschs: il fit deux prisonniers, tua quelques-uns de la troupe, et dispersa le reste après les avoir dépouillés de tous leurs effets.

Ce fut, ajoute le même auteur, le premier butin enlevé par les Musulmans aux ennemis de Dieu et de son Prophète. Cet événement fit le plus grand bruit à la Mecque et dans tout le pays d'alentour. On cria à la profanation du Keabé et de son territoire sacré. Mohammed, continue le même écrivain, dont toutes les démarches étoient dirigées par l'esprit de Dieu, désapprouva hautemnt le procédé de son général, et différa quelques semaines le partage du butin parmi ses disciples-soldats. Il témoigna alors le plus grand respect pour le Keabé et pour son territoire, et rentré à Médine, il alla le jour suivant au temple, à peine achevé, 15 Chab. (2. 26 Févr. 624), faire la prière publique à la tête de son peuple. Au milieu de ce Namaz, il recoit du Seigneur l'ordre de changer la position de l'autel, et de diriger la prière et les adorations des Musulmans vers le Keabé de la Mecque. A l'instant il se tourne avec toute l'assemblée vers cet ancien sanctuaire, et termine le Namaz dans cette nouvelle direction. Ce temple fut dèslors appelé Mesdjid'ul-Kiblétheinn, c'est-àdire, le temple à deux Kiblés, à deux directions. Les disciples qui desservoient ceux de Conba et de Ranona hors de la ville, eurent ordre de se conformer aussi à cette prétendue loi céleste, qui, quatre jours après, fut suivie du précepte relatif au jeûne du mois de Ramazann; et le 28 de la même lune, une nouvelle loi, toujours réputée divine, établit la dîme aumônière en faveur des pauvres.

On peut remarquer ici la politique de ce législateur, et son habileté à profiter des opinions publiques et des circonstances, en les faisant toutes concourir au succès de son entreprise. Dès cette époque, toutes les mosquées, tous les Mesdjids, tous les temples Mahométans élevés à Médine, dans le reste de l'Arabie, dans toutes les parties du monde, eurent leurs autels dressés vers le Keabé de la Mecque. Il en fut de même dans toutes les chapelles et dans toutes les maisons particulières qui ont ordinairement une ou deux pièces consacrées à la prière, par une espèce d'autel dessiné, en couleur ou en or même, sur le mur qui donne vers la Mecque: le dessin

d'une lampe règne aussi au milieu de ce symbole.

Dans les environs des villes, dans les campagnes, ainsi que le long des grandes routes, on rencontre de pareils signaux, tous également dressés vers la même cité, et élevés en pierre ou en marbre, artistement travaillés, et toujours terminés en pointe. Auprès de la plupart se trouvent ou de grands puits ou de belles fontaines, qui sont principalement destinés aux purifications requises avant la prière. Ce sont autant de monumens de la piété des grands et des personnes opulentes. Tous ces signaux sont placés sur des terrasses ou des plate-formes; et comme ils n'ont d'autre objet que celui d'orienter les voyageurs dans les cinq prières du jour, on les appelle Mussala ou Namaz-Kiahh, c'est-à-dire, oratoires ou lieux d'adoration. Nous en donnons une idée dans la Planche 16.

L'attention des Musulmans à s'acquitter de ce Namaz dans les heures prescrites, égale les sentimens de respect, d'humilité, de recueillement, d'anéantissement même que la reli-

gion exige de l'homme, lorsqu'il rend, par cette prière, le culte dû au Créateur. Dans ces momens il ne lui est permis de s'occuper que de la grandeur et de la toute-puissance de l'Être suprême, que des choses spirituelles et célestes, parce que sa prière ne doit jamais avoir pour fin des biens terrestres, des intérêts mondains, des projets ambitieux.

Ce Namaz est imposé généralement et indistinctement à toutes les classes de la nation, par les préceptes les plus absolus du Courann: il se renouvelle plusieurs fois par jour, à différentes époques de l'année, et dans certains événemens de la vie humaine. Il est composé de plusieurs rik'aths, qui, comme on le voit dans le texte, consistent en diverses attitudes, accompagnées d'inclinations et de prosternations, dans lesquelles on récite les hymnes et les prières dictées et réglées par la religion même. Nous avons déja dit que Mohammed prescrivit toutes ces attitudes, ainsi que les pratiques de l'ablution, comme lui ayant été enseignées par l'ange Gabriel, dans la grotte de la montagne de Hira, en signe de révéla-

et des Prophètes antérieurs. Il imprima ainsi un caractère sacré à ce Namaz, qui est toujours uniforme, soit qu'on s'en acquitte en commun ou en particulier, à la mosquée, chez soi ou ailleurs. Il n'existe de différence que dans le nombre des rikaths, qui varie selon les heures canoniques et les diverses solennités consacrées par la religion: et quoique les prières portent alors des noms différens c'est toujours le même Namaz, les mêmes inclinations, les mêmes prosternations.

Les huit premières, telles qu'on les voit dans les planches 14 et 15, forment un rik'ath; on les répète deux, quatre, six, huit fois, nombres que la religion détermine pour chaque heure canonique, comme on le verra dans les chapitres suivans. Si la prière n'est que de deux rik'aths, on s'acquitte à la fin du second, des attitudes indiquées par les figures 9 et 10, avec les prières qui les accompagnent: et lorsqu'il est question de plus de deux rik'aths, on se tient à la fin du second, toujours dans l'attitude marquée par la figure 9: celle de la

figure 10, qui sert de complément à la prière, n'est jamais employée que dans le dernier rik'ath. Les femmes sont tenues d'observer les mêmes attitudes; il n'y a proprement de différence entre elles et les hommes, que dans l'élévation des mains.

Nonobstant la tolérance de la loi sur l'usage des langues étrangères, cette prière ne se fait jamais qu'en Arabe; tout le reste de la liturgie Mahométane est également en cette langue. Quelques hymnes seules de la composition des Imams modernes sont en idiôme Turc; et ces hymnes, réservées aux louanges du Législateur, ne se chantent jamais qu'à la fête de sa nativité. Il existe aussi des prières et des hymnes en idiôme Persan; mais les Derwischs seuls en font usage dans les différens exercices particuliers à ces sociétés religieuses. Le Persan Dériyé, dont il est fait mention dans le texte, est le dialecte le plus épuré. Il fut adopté à la Cour de Perse, sous le règne de Behhram VI, qui défendit à ses sujets de parler aucun autre idiôme. Par cette raison il fut des - lors appelé Farissiyeth-ud-dériyé,

c'est-à-dire, le Persan de la cour, Der, qui signifie porte, désignant dans tout l'Orient la cour d'un prince souverain.

Nous observerons en passant, que si la loi accorde la liberté de se servir d'une langue étrangère dans le culte divin, cette liberté peut à plus forte raison s'appliquer aux objets civils et mondains. Or si les Mahométans ont un certain éloignement pour l'étude et l'usage des langues étrangères, si par-là ils sont privés des avantages que leur procureroient les sciences et les lettres qui se cultivent en Europe, on ne doit attribuer cette répugnance de leur part qu'aux seuls préjugés populaires, infiniment plus aisés à détruire que des opinions ou des principes qui ont pour base la religion et la loi.

## CHAPITRE II.

De la Prière Dominicale dans les cinq Heures

Canoniques.

Le Prophète lui-même a fixé et déterminé les heures consacrées à la prière Namaz, par ces paroles: Certes, Dieu

impose à tout Musulman et à toute Musulmane (1) l'obligation de s'acquitter de la prière cinq fois par jour, y compris la nuit. Ainsi tout fidèle est indispensablement obligé de faire cette prière en cinq heures différentes du jour, savoir, le matin, à midi, l'après-midi, le soir et la nuit, à l'imitation même de ce qui a été pratiqué par les anciens Prophètes. Ces heures sont ainsi déterminées:

1°. La prière du matin, Salath-Subhh (2), est depuis l'aurore jusqu'au lever du soleil.

C. Adam fit le premier cette prière, à la suite de son expulsion du paradis. Saisi d'effroi de se voir dans l'obscurité, il rendit, peu avant l'aurore, des actions de graces à l'Eternel, en faisant un Namaz de deux rik'aths, l'un pour

<sup>(1)</sup> Inn' Allah'i farazé ala kull'i Muslim ve kulli Muslimeth fi kull'é yewm'inn ve leïlet'inn khamsé salawath.

<sup>(2)</sup> On l'appelle encore Salath-fedjr, et en idiôme turc, Sabahh namazy.

avoir été délivré des ténèbres de la nuit, et l'autre pour avoir vu renaître la lumière du jour.

2°. Celle de midi, Salath Zuhhr (1), compte du moment que le soleil commence à décliner, jusqu'à l'heure du Namaz de l'après-midi.

C. C'est Abraham qui s'en acquitta le premier, à l'occasion du sacrifice de son fils : il la fit de quatre rik aths, pour remercier Dieu, 1°. de ce qu'il avoit fait taire en lui la tendresse paternelle; 2º. de ce qu'il lui avoit plu de substituer à Ismaël, un bouc envoyé du ciel; 3°. de ce qu'une voix céleste lui avoit fait entendre dans son sommeil cette parole consolante : Tu es fidèle à ton Dieu ; et 4º. de ce que son fils s'étoit soumis avec tant de résignation à la volonté de l'Eternel.

3°. Celle de l'après-midi, Salath Assr (2), commence au moment que le cadran solaire présente une ombre

<sup>(1)</sup> Euilé - namazy.

<sup>(2)</sup> Ikinndy-namazy.

d'une double longueur de son aiguille, et finit au coucher du soleil.

C. Le Prophète Jonas en est l'auteur : il la fit aussi de quatre rik'aths, en action de graces de s'être vu délivré à-la-fois de quatre différentes espèces de ténèbres, celles de l'ignominie, celles de la nuit, celles de la mer, et celles du poisson qui l'avoit englouti.

V. Suivant l'Imam Schafiy, cette heure doit commencer au moment où le cadran présente une ombre égale à la longueur de son aiguille: cette époque du jour s'appelle par cette raison, Assi-ewel, premier temps; et l'époque de la double longueur de l'aiguille, Assi-sany, second temps.

4°. La prière du soir, Salath Maghrib (1), est depuis le coucher du soleil jusqu'à l'heure où commence la prière de la nuit.

C. C'est Jésus-Christ qui fit le premier ce Namaz: il fut de trois rik'aths, dont les deux premiers avoient pour objet de reconnoître sa

<sup>(1)</sup> Ahhscham-namazy.

dépendance et celle de sa mère, et le troisième, de rendre hommage à l'Eternel, en conséquence d'une voix céleste qui se fit entendre à lui vers cette heure-là.

Et 5°. celle de la nuit, Salath Ischa (1), compte depuis l'entière obscurité de l'horizon jusqu'à l'aurore, où commence l'heure de la prière du matin.

C. C'est de Moyse que l'ontient cette prière. Après s'être égaré, au sortir de la ville de Medyenn, Madian, ce Prophète se trouva à l'entrée de la nuit dans la plaine Vadi'y-Eymenn. Consolé par une voix du ciel sur les différens motifs de sa douleur, il fit aussitôt un Namaz de quatre rik'aths, en action de graces de ce qu'il se voyoit délivré des cruels soucis que lui donnoient, 1°. sa femme; 2°. son frère Harounn, Aaron; 3°. Fir-awnn, Pharaon, son persécuteur; et 4°. ses enfans.

Nonobstant la validité de la prière dans l'espace circonscrit de ces cinq

<sup>(</sup>i) Yathsy - namazy.

heures, il est cependant plus louable et plus méritoire pour le fidèle de s'en acquitter dans les premiers momens plutôt que dans les derniers de ces mêmes heures canoniques.

C. Le fidèle qui, après s'être acquitté du premier Namaz du jour vers l'aurore, ne se rendort pas jusqu'au lever du soleil, acquiert le mérite qui est attaché à l'affranchissement de quarante enfans d'Ismaël. Au reste, il est permis de prier Dieu dans tous les momens du jour et de la nuit, excepté ceux du lever, du midi et du coucher du soleil, dans lesquels on ne doit jamais faire aucun Namaz, ni canonique, ni satisfactoire, ni surérogatoire, ni funèbre, pas même la lecture d'aucun des quatorze passages sacrés du Cour'ann qui exigent des prosternations. On ne doit pas non plus ensevelir les morts en ces trois momens du jour, suivant la défense expresse qui en a été faite par le Prophète lui-même. Le fidèle doit également éviter de faire un Namaz canonique dans la matinée, c'est-à-dire, depuis le

lever du soleil jusqu'à midi; c'est pourquoi l'on appelle cet intervalle Wakth-Meuhhmel, temps de suspension.

Chacune de ces cinq prières doit être composée de différens rik'aths; la première de quatre, la seconde de huit, la troisième de six, la quatrième de cinq, et la cinquième de six, dont les uns sont d'obligation divine, et les autres d'obligation imitative.

C. Les premiers sont ceux qui sont déterminés par les cinq Prophètes ci-dessus, et les autres ont pour principe ce qui a été pratiqué par l'Apôtre céleste.

Les vendredis on doit encore ajouter à la prière de midi quatre autres rik'aths. Comme chacun de ces cinq Namazs a son heure canonique fixe et déterminée, il n'est pas permis au fidèle d'en faire deux ou plusieurs dans une même heure.

C. La réunion de ces Namazs n'est permise

que dans un seul jour de l'année, et pour les seuls pélerins de la Mecque, où ils peuvent, la veille de la fête des sacrifices, s'acquitter à-la-fois du Namaz de midi et de celui de l'après-midi au mont Arafath, et des deux derniers à Muzdélifé.

Tout fidèle est obligé de faire ces cinq Namazs en commun ou en particulier, dans la mosquée ou ailleurs.

C. Il est cependant plus louable, et même d'une obligation imitative, de s'en acquitter en commun.

Losque le fidèle s'en acquitte en son particulier, il est maître de les faire à son gré, à voix basse ou à haute voix: et quoiqu'il ait la liberté de réciter, après l'introït Fatihha, un autre chapitre du Cour'ann, à son choix, il est cependant plus louable qu'il s'en tienne aux chapitres les plus longs, sur-tout dans la prière du matin et dans celle de midi.

La troisième et la cinquième peuvent admettre des chapitres moins longs, et la quatrième, les chapitres les plus courts, conformément à ce que pratiquoit notre saint Prophète.

C. Les plus longs chapitres sont depuis le Suré-y-heudjrath (1) jusqu'au Suré-y buroudjh (2); ceux qui le sont moins, depuis celui-ci jusqu'au Suré-y-lemyekunn (3); et les plus courts, depuis ce dernier jusqu'à la fin du Cour'ann.

On peut se dispenser de cette récitation du *Cour'ann* en cas d'empêchemens légitimes.

C. Tels seroient l'heure canonique déja trop avancée pour faire le Namaz, la présence de l'ennemi, une incommodité quelconque, l'état de vieillesse, etc.; circonstances qui, dans les prières même en commun, accordent la même

<sup>(1)</sup> C'est le quarante-neuvième chapitre.

<sup>(2)</sup> C'est le quatre-vingt-cinquième chapitre.

<sup>(3)</sup> C'est le quatre-vingt-dix-huitième chapitre.

dispense à l'Imam, pour ne pas tenir l'assemblée en souffrance ou en péril.

Enfin toute prière Namaz doit être précédée de l'annonce Ezann, et de l'Ikaméth.

ARTICLE Ier. De l'Ezann ou Annonce des Heures Canoniques.

L'Ezann est de l'institution du Prophète.

C. Comme l'Apôtre céleste, lors de sa retraite à Médine, ne faisoit pas toujours les cinq prières canoniques à la même heure et aux mêmes instans, ses disciples, qui manquoient souvent de faire le Namaz avec lui, s'assemblèrent un jour pour délibérer sur les moyens d'annoncer au public les momens du jour et de la nuit où leur maître s'acquittoit de ce premier des devoirs religieux. Les drapeaux, les cloches, les trompettes, les feux furent successivement proposés pour signaux. Aucuns ne furent admis. On rejeta les drapeaux comme ne convenant point à la sainteté

de l'objet; les cloches, pour ne pas imiter les Chrétiens; les trompettes, comme des instrumens propres au culte des Hébreux; les feux. comme ayant trop d'analogie avec la religion des Pyrolâtres. Dans cette contrariété d'avis, les disciples se séparèrent sans rien conclure. Mais pendant la nuit, l'un d'eux, Abd'ullah ibn Zeid Abdériyé, voit en songe un être céleste vêtu de vert : il s'ouvre à lui, avec tout l'empressement que lui inspiroit son zèle, sur l'objet dont s'occupoient les disciples du Prophète. Je vais vous montrer, lui dit cet esprit céleste, comment vous devez remplir ce devoir important de votre culte. Il monte alors sur le toit de la maison, et fait l'Ezann à haute voix avec les mêmes paroles dont on s'est servi depuis pour annoncer les cinq heures canoniques. A son réveil Abd'ullah court exposer sa vision au Prophète, qui le comble de bénédictions, et autorise à l'instant même Bilal Habeschy, un autre de ses disciples, à s'acquitter sur le toit de son hôtel de cet office auguste, sous le titre de Muezzinn.

. .

Voici les paroles de l'Ezann: Dieu très-haut (1)! Dieu très-haut! Dieu très-haut! Dieu très-haut! Dieu très-haut! J'atteste qu'il n'y a point de Dieu sinon Dieu; j'atteste qu'il n'y a point de Dieu sinon Dieu! J'atteste que Mohammed est le Prophète de Dieu; j'atteste que Mohammed est le Prophète de Dieu! Venez à la prière; venez à la prière! Venez au temple du salut; venez au temple du salut! Grand Dieu! grand Dieu! Il n'y a point de Dieu sinon Dieu:

C. Le but de ces répétitions est de donner plus de force et de vigueur à l'invitation que fait le *Muezzinn* au peuple, d'abandonner en ces heures consacrées au culte de l'Eternel,

<sup>(1)</sup> Allah'u ekber! Allah'u ekber! Allah'u ekber! Allah'u ekber! Allah'u enné la ekber! Esch'hed'u enné la ilah'i il'Allah! Esch'hed'u enné Mohammed ressoul'ullah; esch'hed'u enné Mohammed ressoul'ullah! Hayyé al'essalath; hayyé al'essalath; hayyé al'essalath! Hayyé al'el-felahh; hayyé al'el-felahh! Ve Allah'u ekber, ve Allah'u ekber! La ilah'i il'Allah!

toute occupation étrangère, toute affaire civile, tout objet mondain, pour s'adonner uniquement à la méditation, à la prière, à la pénitence. L'Ezann commence et finit par le nom de l'Eternel, pour faire voir qu'il est le commencement et la fin de toute chose, et que l'homme ne doit rien entreprendre ni achever qui n'ait pour objet l'honneur et la gloire de son nom.

Cette annonce doit être la même pour les cinq heures canoniques, excepté celle du matin, où le Muezzinn doit ajouter après les paroles, Venez au temple du salut, celles-ci: La prière (1) est à préférer au sommeil; la prière est à préférer au sommeil.

C. On en est redevable au zèle et à la piété de Bilal Habeschy: un jour qu'il annonçoit l'Ezann de l'aurore dans l'antichambre même du Prophète, Aïsché lui ayant dit, tout bas derrière la porte, que l'Envoyé céleste reposoit

<sup>(1)</sup> Es'salath'u khayr'unn minn'en-newm, es' salath'u khayr'unn minn'en-newm.

encore, ce premier des Muezzinns ajouta alors à la première formule ces paroles: La prière est à préférer au sommeil. Le Prophète à son réveil y applaudit, et ordonna en même temps à Bilal de les insérer dans tous les Ezanns du matin.

L'Ezann est consacré aux seules heures canoniques où commencent les cinq Namazs du jour. L'annonce publique n'a lieu pour aucune autre prière, pas même pour celle des deux fêtes de Beyram. Si par méprise on annonce l'Ezann avant l'heure canonique, on est tenu de le répéter à l'heure qui lui est destinée. Toutes les paroles doivent être chantées, mais lentement et avec gravité, celles sur-tout qui forment la profession de foi. Le Muezzinn doit les prononcer clairement; plus attentif à l'articulation des mots qu'à la mélodie de sa voix, il doit mettre dans son chant des intervalles et des pauses, et

ne pas en précipiter les paroles, pour qu'elles soient distinctement entendues du peuple. Rien ne doit le distraire ni l'engager à interrompre son office. Pendant tout l'Ezann il doit être debout, avoir les oreilles bouchées avec l'un des doigts de chaque main, et la face tournée, comme dans la prière, vers le Keabé de la Mecque. En proférant ces paroles, Venez à la prière, venez au temple du salut, il doit tourner le visage à droite et à gauche, parce que son invitation est censée adressée à toutes les nations du monde, à l'univers entier. En ces momens le peuple auditeur doit réciter tout bas le Tehhlil.

C. Le voici: Il n'y a point de force (i), il n'y a point de puissance, si ce n'est en Dieu, en cet Être suprême, en cet Être puissant.

<sup>(1)</sup> We la hawlé ve la couweté illa b'illah'il-aliy'il âzim.

La pureté légale est nécessaire au Muezzinn pour qu'il puisse s'acquitter dignement de cet office. Comme on y prononce le saint nom de Dieu, il est indispensable d'apporter dans cet exercice les mêmes dispositions que dans la prière Namaz. Une souillure mineure n'altéreroit cependant pas la validité de l'Ezann; mais ce seroit un acte blamable et répugnant aux yeux de la religion. Il en seroit autrement si la souil. lure étoit majeure; l'Ezann alors ne seroit plus qu'un acte invalide, et devroit être renouvelé par un Muezzinn en état de pureté légale.

L'Ezann cesse également d'être valide, s'il est annoncé, ou par une femme, puisque la voix de la femme ne doit jamais être ouïe du public, ou par un homme en démence, ou par un homme dans l'ivresse, ou par un vieillard décrépit, parce que la raison chez eux est trop affoiblie ou dégradée. Le Muezzinn doit aussi être en âge de majorité, doué de vertu, de science et de doctrine, attendu que son office, qui a été exercé plus d'une fois par le Pro-

phète lui-même, est des plus nobles,

des plus augustes, des plus saints.

C. Les vices de la naissance, ni les défectuosités naturelles, n'excluent personne de cet office; de sorte que l'homme de condition serve, l'Arabe Nomade, l'aveugle, le bâtard, etc. peuvent s'en acquitter sans opposition légale.

Ceux qui les premiers entendent la voix du Muezzinn, doivent aussitôt en prévenir les autres, pour que personne ne manque l'heure de la prière Namaz. Le fidèle qui a saisi distinctement les paroles de l'Ezann, peut se dispenser de les répéter; mais celui qui n'est pas

à portée de les entendre, seroit obligé de réciter, non-seulement l'Ezann, mais encore l'Ikaméth, avant de s'acquitter de la prière qu'il feroit en son particulier.

#### ARTICLE 2. De l'Ikameth.

L'Ikameth n'est qu'une simple répétition de l'Ezann, à laquelle le Muezzinn lui-même est tenu avant toute prière faite en commun. Il doit seulement, après les paroles : Venez au temple du salut, ajouter celles-ci : Certes, tout est disposé pour la prière; et cela pour indiquer que l'Imam est déja placé à la tête de l'assemblée, et prêt à commencer le Namaz.

C. On doit réciter cet Ikameth de suite, et toujours à haute voix, mais sans chant et sans pause.

Enfin au moment que le Muezzinn profère ces paroles : Venez à la prière, l'Imam et

toute l'assemblée doivent se lever sur pied; et au moment qu'il articule celles-ci : Certes, tout est disposé pour la prière, Cad-caméthus-salath, on doit la commencer.

ARTICLE 3. De la Prière Namaz en commun.

Quoiqu'il soit permis au fidèle de faire seul et en son particulier la prière Namaz, dans les cinq heures canoniques, il est cependant plus louable, et même d'une obligation imitative, de s'en acquitter en corps d'assemblée, soit à la mosquée, soit ailleurs, pour montrer aux autres que l'on est véritablement du nombre des croyans, et pour leur donner en même temps des exemples de vertu et d'édification. Ainsi nul fidèle ne doit s'en dispenser qu'en cas d'empêchement légitime. Un Namaz en commun ne doit jamais avoir lieu que sous les auspices et la direc-

tion d'un *Imam* placé à la tête de l'assemblée, *Djémaâth*.

C. Ces Imams doivent être les plus distingués de toute l'assemblée, par leur instruction dans tout ce qui concerne le Namaz et le culte divin, et par leurs talens pour la musique vocale et la lecture du Cour'ann. Ils doivent encore être supérieurs aux autres par la piété, l'âge, l'éducation, la prestance, la beauté, la naissance, la modestie, et la propreté des vêtemens. Les premières de ces qualités doivent prévaloir graduellement sur les autres: et si différens sujets se trouvent à-la-fois les posséder au même degré, l'assemblée a pour lors la liberté de choisir parmi eux l'Imam qu'il lui plaît. L'homme de condition serve, l'Arabe Nomade, l'aveugle, le vicieux, le dissolu et le bâtard, peuvent à la rigueur remplir aussi cet office : mais ce seroit toujours une chose blâmable aux yeux de la religion, attendu que l'esclave est méprisable par sa condition; que l'Arabe Nomade, né et entretenu dans la campagne, est censé avoir croupi dans l'ignorance; que l'aveugle n'est en état ni

de se tourner par lui-même vers le Keabé, ni de se garantir des souillures qui font perdre au fidèle la pureté légale; que le vicieux n'est pas observateur fidèle de la loi; que le dissolu est un transgresseur des préceptes de la morale et de la religion ; qu'enfin le bâtard manquant de père légitime, est censé avoir été négligé dans son éducation et dans l'enseignement de la doctrine. L'aveugle cependant seroit le moins blâmable de tous, parce que sa défectuosité n'est qu'un accident de la nature, et que d'ailleurs le Prophète l'a autorisé par son exemple, lorsque dans une de ses absences de Médine, il y laissa pour son vicaire Um-Mektoum, et une autre fois Ghassan ibn-Malik, tous deux privés de la lumière.

C'est à l'Imam à commencer la prière, en entonnant à haute voix le Tekbir : Allah'u ekber, Dieu très-haut, etc.

pette du carin, afin de com

C. Il doit élever en même temps la voix et les mains pour annoncer au peuple le commencement du Namaz, afin que ce moment

ne puisse échapper ni aux sourds ni aux aveugles qui seroient dans le corps de l'assemblée.

Tout le reste de la prière doit se faire également à haute voix, dans les Namazs du matin, du soir et de la nuit, comme dans l'office public des vendredis et des deux fêtes de Beyram. Mais la seconde et la troisième prière du jour doivent se dire à voix basse. Il n'est permis au peuple de répondre à haute voix que l'Amen, Aminn. L'Imam doit être attentif à réciter lentement le Cour'ann dans le premier rik'aih de la prière, mais particulièrement dans celle du matin, afin de donner par-là un peu plus de temps aux fidèles pour se réunir dans le temple du Seigneur. Le peuple doit écouter en silence cette récitation du Cour'ann, et ne pas répéter les mêmes paroles ; l'Imam doit même se régler sur l'état et la position

VI K

de l'assemblée, et se dispenser dans le besoin de faire une longue récitation du Cour'ann.

Le Namaz fait par une assemblée de femmes, sous la direction d'une autre, en qualité d'Imam, seroit un acte blâmable aux yeux de la religion, quoique d'ailleurs valide et légal. Dans ce cas il faut toujours que la femme qui préside à la prière, se place, non pas à la tête, mais dans le centre de l'assemblée. La même chose doit s'observer encore dans les assemblées où les hommes sont presque nus (1); leur Imam doit se placer dans le centre, pour dérober, autant qu'il est possible, sa nudité aux yeux des autres.

Les femmes ne doivent point prier avec les hommes, encore moins se

<sup>(1)</sup> Comme il arrive chez les peuples Nomades et chez les habitans des climats chauds.

trouver avec eux sur une même ligne, de peur que leur présence ne porte quelque atteinte à la pudeur et à la vertu.

C. Il n'est permis qu'aux femmes âgées d'y assister, et seulement dans les prières de la première, quatrième et cinquième heures canoniques; jamais à celles de la seconde ni de la troisième; les hommes vicieux et irréligieux étant ordinairement sur pied vers ces heures-là.

V. Les Imameinns permettent qu'elles assistent également aux cinq prières du jour; la vieillesse, disentils, n'étant pas exposée à ces atteintes criminelles.

Si à l'heure de la prière il ne se trouve qu'un seul fidèle, alors l'Imam doit le placer à sa droite, et s'acquitter dans cette posture de la prière Namaz.

C. C'est à l'imitation du Prophète, qui plaçoit ainsi à sa droite Ibn-Abas toutes les fois qu'ils étoient seuls, et qu'ils s'acquittoient ensemble du Namaz.

Mais s'il y en a davantage, ne fussentils que deux, alors ils sont censés composer l'assemblée, et l'Imam est obligé de se placer à leur tête. Après l'Imam, les premiers rangs doivent être occupés par les hommes; les seconds par les enfans, les troisièmes par les hermaphrodites, et les quatrièmes par les femmes. Si un homme et une femme, qui seroient encore dans l'âge des passions, se trouvent rangés sur la même ligne l'un à côté de l'autre, sans que rien les sépare, leur prière ne sauroit être valide. En général, toutes les fois que les deux sexes se trouvent réunis dans un même lieu, c'est de l'Imam que dépend alors la validité de la prière pour l'un ou pour l'autre, ou pour tous les deux ensemble, suivant qu'il dirige son intention, ou en faveur des hommes, ou en faveur des femmes,

# ou en faveur des uns et des autres.

C. Cette intention de l'Imam n'est requise, à proprement parler, que dans les prières quotidiennes, qu'il est libre au fidèle de faire en commun, ou en particulier, et non dans la prière publique des vendredis, ni dans celles des deux fêtes de Beyram, parce que celles ci ne pouvant jamais être faites qu'en corps d'assemblée, les femmes sont censées y participer comme les hommes, sans avoir besoin de l'intention explicite de l'Imam.

La prière de l'homme qui auroit pour Imam une femme, n'est ni bonne ni valide, non plus que celle du majeur qui auroit pour Imam un mineur; de l'homme pur, qui auroit pour Imam un homme impur; de l'homme docte, qui auroit pour Imam un homme ignorant; de l'homme vêtu, qui auroit pour Imam un homme nu; de l'homme sain, qui faisant en réalité les inclinations et les prosternations requises, auroit pour

Imam un homme malade, qui ne s'en acquitteroit qu'en symbole, qu'avec le mouvement de la tête; de l'homme enfin qui faisant lui-même la prière prescrite pour chacune des heures canoniques, auroit pour Imam un fidèle qui feroit alors une prière ou satisfactoire ou de surérogation.

C. Cette diversité de prières n'est pas valide, parce que l'unité d'oraisons requise dans les fidèles est censée exiger d'eux une communion d'esprit et de cœur, pour faire tous ensemble et dans le même temps une seule et même prière. Cependant le Namaz que l'on feroit sous l'Imaméth ou d'un Musulman esclave, ou d'un étranger qui auroit embrassé l'Islamisme sans une véritable conviction, est réputé bon et valide, mais toujours blâmable aux yeux de la religion.

V. L'Imam Schafiy admet l'entière validité de toutes ces prières.

Si l'*lmam* n'est pas lui-même dans un état de pureté parfaite, sa prière,

comme celle de toute l'assemblée, n'est ni bonne ni valide, et exige d'être renouvelée. Tout Namaz une fois commencé, doit être continué et achevé sans aucune interruption : cependant la prière faite en commun, étant bien au dessus de celle que l'on feroit en particulier, le fidèle qui en auroit commencé une, pourroit l'interrompre afin de se réunir à l'assemblée, supposé qu'il fût encore au commencement de sa prière, c'est-à-dire, au premier rik'ath, et avant d'avoir fait aucune prosternation. Mais s'il en a fait, il doit alors s'acquitter de deux rik'aths en entier, lesquels font un Namaz complet; après quoi s'interrompant lui-même, il peut se réunir à l'assemblée, et suivre l'Imam, pour continuer la prière qui, dans ce cas, n'est à son égard qu'un Namaz surérogatoire. Quoique l'obligation de

faire le Namaz en corps ne soit que de pure pratique imitative, cependant si un fidèle se trouve dans une mosquée au moment même de l'annonce, Ezanni, d'une des cinq heures du jour, il feroit mal de quitter le temple, et de ne pas s'acquitter en corps de ce devoir important de la religion.

C. Ce seroit une action très-blâmable, à moins que ce ne fût un fidèle attaché au service d'une autre mosquée, et par-là obligé de se rendre à ses fonctions, tel qu'un Imam, un Muezzinn, un Scheykh, etc. Enfin tout fidèle qui arrive au temple avant l'heure du Namaz canonique, peut faire en attendant, des Namazs surérogatoires.

ARTICLE 4. Des Souillures qui peuvent survenir au milieu de la Prière, et qui exigent le renouvellement des purifications, Hadéss f'is-salath.

Le fidèle qui se trouve involontairement atteint d'une souillure non

substantielle au milieu de sa prière, est obligé de la suspendre dans le moment même, pour faire son ablution, et rentrer en pureté légale. S'il prie en particulier, il est le maître de poursuivre son Namaz; mais il seroit plus louable de le recommencer. Si c'est en commun, il doit continuer avec le reste des fidèles, pour ne pas se séparer de leur communion.

A l'égard de l'Imam, s'il se trouve dans un état de souillure, il doit aussitôt, pour ne scandaliser personne, porter la main au visage, comme s'il lui survenoit un saignement de nez. Dans le même instant il doit, par un signe de l'autre main, inviter le plus docte et le plus vertueux des assistans à venir prendre sa place, pour que la prière ne soit pas interrompue: rétabli dans l'état de pureté par l'ablution, CODE RELIGIEUX. 129 il peut alors continuer le Namaz, en se plaçant parmi les fidèles qui forment l'assemblée.

En cédant sa place, il doit néanmoins la donner par préférence à l'un de ceux qui ont assisté au commencement de la prière; autrement, la personne qu'il auroit choisie seroit à son tour obligée de céder sa place, parce qu'elle ne pourroit donner à l'assemblée le salut de paix qui termine la prière.

C. On peut ranger en trois classes tous les Musulmans qui font le Namaz en commun. Ceux de la première, appelés Mudrik, sont les fidèles qui y assistent depuis le commencement jusqu'à la fin : les seconds, appelés Lahhik, sont ceux qui arrivent tard, et qui, trouvant la prière déja commencée, se joignent cependant à l'assemblée, pour faire avec elle ce qui reste encore de rik'aths, s'arrêtent au salut de paix qui termine le Namaz, et

s'acquittent ensuite en leur particulier des premiers rik'aths auxquels ils n'ont pas assisté, afin d'en compléter le nombre : les troisièmes, appelés Messbouk, sont ceux qui ayant contracté des souillures au milieu de la prière, l'interrompent pour aller faire leur ablution, et reviennent ensuite, ou pour la continuer avec les autres, ou pour la recommencer en leur particulier, selon la qualité et l'exigence de la souillure.

ARTICLE 5. De tout ce qui invalide la Prière, et en exige le renouvellement, Ma yufsed'us-salath.

Comme le Namaz exige du fidèle l'attention la plus entière et le recueillement le plus profond, différentes circonstances, qui d'ailleurs n'altèrent pas la pureté légale, peuvent cependant l'invalider, et obliger le fidèle à le recommencer. Ces circonstances sont, 1°. la parole, ne fût-ce qu'un mot proféré et adressé à quelqu'un, soit de propos délibéré, soit par distraction; 2°. le sommeil; 3°. une intention contraire à l'esprit du Cour'ann, et qui dirigeroit la prière vers des objets temporels et des intérêts mondains; 4º. les gémissemens, les exclamations, les soupirs, à moins qu'ils ne fussent l'effet d'une douleur ou d'une indisposition réelle; 5°. les pleurs accompagnés de sanglots, parce qu'ils sont l'effet ordinaire d'une affliction mondaine : il faut en excepter ceux qu'exciteroient les passages du Courann, où il est question du paradis et de l'enfer, parce qu'ils sont toujours la suite d'une véritable componction d'un cœur pénétré des vérités éternelles ; 6°. le salut, A vos souhaits, ou Dieu te fasse miséricorde, fait à celui qui éternueroit; pratique mondaine, que l'on ne doit jamais se permettre au milieu du culte

que l'on rend au Créateur; 7°. le salut de paix entre les fidèles, Selam'un-aleïk'um, et celui que l'on rend, ve aleïk'um selam, l'un et l'autre n'étant nullement admis au milieu du Namaz; 8°. le boire et le manger; 9°. l'action de tousser.

- C. A moins que ce ne soit l'effet naturel d'une indisposition, ou pour dégager le gosier, ou pour redresser l'Imam, en cas d'erreur dans son office, dans la récitation du Courann, etc.
- 10°. L'action de souffler tout autre que l'Imam, ce qui est une sorte d'enseignement toujours déplacé au milieu de la prière.
- C. On ne doit pas même se presser de souffler l'Imam, pour lui donner le temps de se remettre; et s'il avoit déja récité trois versets du Cour'ann, ce qui suffit pour un Namaz, il feroit beaucoup mieux alors de poursuivre la prière, de continuer les rik'aths, que de

recourir à la mémoire des assistans; l'Imam peut même passer à un autre chapitre du Cour'ann, qu'il posséderoit mieux par cœur. Le fidèle qui n'est pas du même Namaz, qui ne la fait pas en commun avec l'assemblée, ne doit pas souffler; et si l'Imam ne se remet que par lui, la prière, dans ce cas, n'est valide ni pour lui ni pour le corps de l'assemblée.

#### . 11°. la lecture du Courann.

C. C'est-à-dire, si le fidèle fait sa prière, non pas de mémoire, mais en lisant dans le livre du Cour'ann, ce qui est envisagé d'un côté comme une lecture d'enseignement, et de l'autre comme une imitation des Juiss et des Chrétiens, que l'on ne doit jamais suivre dans aucune des pratiques du culte.

V. Les Imaméinns ne réprouvent pas cette lecture au milieu de la prière.

- 12°. Enfin toute œuvre, toute action considérable, Amel'ul-kessir.
- C. C'est-à-dire, lorsque le fidèle se permet, au mileu de la prière, un acte qui ne se fait

ordinairement qu'avec les deux mains, comme, par exemple, l'action de lier ou de délier son turban, de changer d'habit ou de chemise, de décocher une flèche, de prendre un voile pour se couvrir la tête et le visage (article qui concerne les femmes ). Il en est de même lorsqu'on réitère trois fois de suite une chose qui se fait ordinairement avec une seule main: tel est l'acte de jeter des pierres, d'ôter ou de mettre son turban, de se procurer du frais avec un éventail, de se gratter la tête ou toute autre partie du corps, de s'arracher des cheveux, de tuer des insectes, etc. Dans tous ces cas, l'acte répété trois fois de suite sans interruption, fait évanouir la validité de la prière: mais si c'est par intervalle, le Namaz n'en souffre pas. Différentes autres actions opèrent aussi le même effet; savoir, lorsque le fidèle marche, au milieu de la prière, et fait trois pas; lorsque faisant sa prière à cheval, etc., il bat trois fois sa bête dans l'espace d'un rik'ath: lorsqu'il jette les yeux sur le Cour'ann ou sur tout autre livre, et distrait par-là son esprit de l'attention qui est due au Namaz ; lorsque

la femme allaite son enfant, quand même il n'auroit sucé que trois fois; lorsqu'elle interrompt sa prière, et se lève, non pour fermer, mais pour ouvrir la porte de la chambre; lorsqu'au milieu de son Namaz elle reçoit la plus innocente caresse de son mari.

ARTICLE 6. Des Souillures qui surviennent au milieu du Namaz, et qui exigent le renouvellement, soit des Purifications, soit de la Prière.

Tout fidèle qui, au milieu de la prière, seroit atteint d'une souillure ou substantielle ou non substantielle, mais volontaire, est obligé de renouveler et ses purifications et sa prière.

C. Le sommeil spontané, des éclats de rire, des attaques de démence ou d'épilepsie, sont également autant de souillures qui exigent le renouvellement de ces actes.

sent and sussient. In plante des pieds

ARTICLE 7. De tout ce qui est blâmable dans la Prière, Ma yukrehh f'is-salath.

Indépendamment des circonstances qui invalident la prière, il en est aussi qui, sans opérer cet effet, n'en sont pas moins blâmables aux yeux de la loi.

Ainsi le fidèle pèche contre la religion, si, au milieu de son Namaz en commun ou en particulier, il se distrait en touchant son habit, son corps, ses doigts, etc.; s'il les fait claquer: s'il cligne les yeux ; s'il tourne la tête à droite ou à gauche; s'il porte la main sur le côté; s'il donne ou rend le salut à quelqu'un, sur-tout avec la main; s'il lève les yeux vers le ciel; s'il compte avec les doigts les versets du Cour'ann ou autres prières qui se répètent souvent; s'il s'assied, la plante des pieds contre terre, et les genoux contre le

ventre, ou bien les jambes croisées de côté, à droite ou à gauche, à moins que ce ne soit pour cause d'infirmité; si en faisant les prosternations il relève les manches de son habit, se couche entièrement sur les bras, se frotte le front contre la terre; s'il a la tête nue, les cheveux épars et flottans sur les épaules; s'il est en habit de nuit ou en habit négligé; s'il en jette les bords sur sa tête ou sur ses épaules; si l'étoffe de son vêtement représente des figures d'hommes ou d'animaux; s'il se place de façon à avoir de ces figures au dessus de la tête, devant soi ou à ses côtés; s'il se met hors de la ligne, dans un endroit élevé, ou séparé des autres fidèles, sur-tout si c'est dans la vue de se distinguer; enfin s'il fait la prière face à face devant quelqu'un.

C. Le fidèle doit être scrupuleusement at-

tentif à tous ces points. Si dans la prière il porte quelquefois les regards à droite ou à gauche, mais sans tourner la tête, la chose devient indifférente, attendu l'exemple du Prophète, à qui il arrivoit souvent pendant son Namaz de jeter les yeux sur ses disciples. Tenir la main sur le côté est une action réprouvée, parce que ce seroit imiter le démon, qui étoit dans cette attitude lorsqu'il fut chassé du ciel. Les autres postures sont indécentes; d'ailleurs l'air de gravité et de hauteur que donnent quelques-unes de ces positions, est contraire à ce recueillement et à ce respect profond dont le fidèle doit être pénétré au milieu du culte qu'il rend à son Créateur. Avoir la tête nue seroit également une chose indécente, à moins que ce ne fût par un sentiment de la plus grande humilité. Quant aux cheveux, on doit les tresser ou les lier, et les relever sur la tête comme les femmes. La réunion des fidèles par rangs et par lignes. sans égard à l'état des personnes, est absolument nécessaire, vu l'esprit de communion dans lequel on doit s'acquitter du culte public,

et l'égalité des rangs et des conditions aux yeux de la Divinité. L'Imam lui-même, qui n'est placé à la tête de l'assemblée que pour la diriger dans les pratiques du Namaz, et présider à cet acte auguste de la religion, ne doit jamais se placer, soit à la mosquée, soit ailleurs, qu'au niveau des autres fidèles, jamais plus bas ni plus haut.

On doit enfin éviter les figures d'hommes et d'animaux. Cependant si elles sont petites, imperceptibles à l'œil, si elles sont placées derrière le fidèle, si elles ne présentent que des têtes d'animaux, un paysage, des fruits, des fleurs, des arbres, la chose seroit sans conséquence. Il en seroit de même des figures d'un tapis sur lequel le Musulman feroit sa prière, pourvu qu'elles ne se trouvassent pas dans la partie où il pose sa tête en faisant ses prosternations.

Il est également très - blâmable de passer devant un fidèle occupé de sa prière, sur-tout si l'on met le pied sur la partie du tapis où l'on doit poser la

tête dans les prosternations. Le péché ne pourroit être expié que par une pénitence de quarante jours de jeûne et de retraite.

C. Lorsque le fidèle fait la prière en plein champ, il doit avoir la précaution de poser devant lui, ou une lance, ou une pique, ou un bâton de la longueur pour le moins d'un pic, et de la largeur d'un doigt; il doit les planter dans la terre si elle est molle, autrement les poser devant lui pour se séparer des passans, et les avertir de se détourner, parce que, durant toute sa prière, le Keabé de la Mecque doit faire le seul objet de ses regards et de son attention. Cependant ce signal doit toujours être un peu de côté. A son défaut on doit écarter les passans par un mouvement de la main, de la tête ou des yeux, ou bien en récitant tout haut le Tessbih, Que ton nom soit exalté, ô grand Dieu! On peut encore avoir devant soi le livre du Cour'ann, un sabre suspendu, une chandelle, une lampe, etc. has his aigst ab diling al ARTICLE 8. Des Prosternations satisfactoires, Sedjoud'us-sehhw.

Ces prosternations ont pour objet de satisfaire à Dieu pour les fautes ou les erreurs que l'on auroit commises au milieu de la prière. Le fidèle qui s'en seroit rendu coupable, seroit obligé d'en faire deux à la suite du Namaz, soit avant, soit après, soit même entre les deux saluts de paix.

On n'est jamais tenu qu'à un seul acte satisfactoire, si, dans une même prière on commet plus d'une faute: celle de l'*Imam* devient commune à toute l'assemblée, et l'oblige à la même réparation.

C. Le fidèle est tenu à ces deux prosternations, si dans la récitation du Cour'ann il n'observe pas les mouvemens prescrits; si au lieu d'une inclination de tête il en fait deux; si dans les endroits où il faut réciter le

Courann à voix basse ou à haute voix, être assis ou debout, il fait le contraire; si avant l'introït Fatihha, il récite tout autre chapitre du Courann; s'il omet quelqu'une des prières requises; s'il fait plus ou moins de deux prosternations dans chaque rik'ath; enfin s'il intervertit en quelque chose l'ordre et la méthode prescrite dans le Namaz.

ARTICLE 9. De la Prière Dominicale des Voyageurs, Salath'ul-mussafir.

La religion accorde différentes dispenses aux Musulmans voyageurs.

C. On est réputé voyageur, du moment que l'on sort de la ville dans le dessein de faire un voyage pour le moins de trois jours; ce temps se mesure sur la terre par la marche ordinaire du chameau, et sur mer par un vent modéré. Ainsi ce n'est ni par la célérité, ni par la lenteur de la marche, que l'on peut acquérir ou perdre la qualité de voyageur, et par-là profiter ou non du bénéfice de la loi.

Le voyageur, sur-tout lorsqu'il est

dans le cas de se presser et de faire diligence, n'a pas simplement la faculté de réduire les prières qui sont de quatre rik'aths, à deux seuls, il y est même obligé.

V. L'Imam Schafty et l'Imam Hannbel ne donnent pas cette réduction pour obligatoire.

Or, si au lieu de deux rik'aths, le voyageur en faisoit quatre, les deux premiers formeroient son Namaz, et les deux autres n'auroient jamais que le caractère d'une prière surérogatoire.

C. Acte très-répréhensible, et qui rendroit le fidèle coupable aux yeux de la Divinité, à cause de ses doutes sur la réalité d'une dispensation charitable accordée par l'Eternel à tous les croyans voyageurs.

Il peut aussi se dispenser de réciter après l'introït Fatihha, aucun autre chapitre du Cour'ann, comme il est maître de s'acquitter, ou non, de tout

ce qui n'est que de pure pratique imitative. Le voyageur est en même temps dégagé de l'obligation du jeûne canonique en Ramazann, de la prière publique des vendredis, et de l'oraison paschale dans les deux fêtes de Beyram, ainsi que du sacrifice paschal, de la prière Tekbir-Teschrik, et de l'ablution des pieds, remplacée par la madéfaction de la chaussure.

Ces dispenses ont lieu pendant tout le temps de son voyage, à moins qu'en entrant dans une ville ou dans un village, il n'ait l'intention d'y demeurer au moins quinze jours; car alors il est constitué en demeure fixe, Moukim, et déchu de toute dispense accordée à l'homme qui quitte sa patrie pour voyager.

C. On distingue trois sortes de patries; la patrie originaire, la patrie de domicile, et la patrie

patrie de voyage (1). La première est le pays natal, ou bien le pays où l'on se marie; la seconde, le pays où l'on a intention de demeurer, ne fût-ce que quinze jours; et la troisième, le pays que l'on traverse, même dans le dessein d'y séjourner, pourvu que ce soit moins de quinze jours. De ces trois sortes de patries, les deux premières seules opèrent la conversion du voyage en demeure fixe; ce qui est toujours soumis à l'intention du fidèle.

Il y a aussi trois sortes de voyages; le religieux, le licite, et l'illicite ou criminel (2). Le premier est celui que prescrit la loi même, relativement au pélerinage et aux expéditions militaires; le second a pour objet des choses civiles et temporelles, telles que le commerce, les arts, les métiers, les spéculations, les commissions; et le troisième est celui qu'entreprennent les voleurs, les brigands, les rebelles, et les esclaves transfuges. Ces trois classes d'hommes ont également droit

<sup>(1)</sup> Watann-assly , Watann-ikameth , Watann-sefer.

<sup>(2)</sup> Sefer-taath, Sefer-mubahh, Sefer-massiyeth.

aux dispenses accordées par la loi aux voyageurs, vu le dispositif de ce précepte canonique, qui est en termes généraux.

V. L'Imam Schafty en excepte absolument ceux de la troisième classe.

Mais s'il se propose de résider moins de quinze jours, s'il demeure en pleine campagne, hors de tous lieux habités, il ne sauroit alors perdre la qualité de voyageur. Il n'y a que la Mecque et Mina qui fassent une exception à cette loi générale, parce que l'homme en voyage qui auroit l'intention de demeurer dans l'un ou l'autre de ces lieux, quand même ce seroit moins de quinze jours, ne pourroit reprendre la qualité d'homme en demeure fixe, qu'après y avoir passé une nuit. Au défaut de toute intention de résidence, le voyageur qui différeroit du jour au lendemain son départ d'une ville, d'une cité, d'une bourgade,

GODE RELIGIEUX. 147 pourroit y rester des mois, des années entières, sans que sa demeure fit évanouir en lui la qualité d'homme en voyage.

C. Ibn-Omer fut dans ce cas lors de son expédition dans l'Azerbaïdjeann, où il resta plus de six mois, ainsi qu'Alcamé-Ibn-Caïss, qui passa plusieurs années dans le Kharzém, et différens autres disciples du Prophète, qui restèrent à Suez plus de neuf mois, toujours en qualité de voyageurs.

Cependant l'homme de guerre qui se trouve en pays ennemi, ou fixé dans un corps d'armée, assiégeant une ville, est toujours réputé voyageur, quand même il auroit l'intention d'y demeurer.

C. C'est que tout pays ennemi, tout pays uon Musulman, Dar-harb, ne peut jamais être regardé comme une demeure fixe et permanente pour un Musulman.

Les peuples Nomades qui vivent sous

des tentes en pleine campagne, sont également réputés des hommes en voyage, à moins qu'ils ne forment l'intention de demeurer où ils se trouvent, et qu'ils n'y fassent une résidence pour le moins de quinze jours.

V. Quelques Imams les regardent dans tous ces cas comme des hommes en voyage perpétuel.

Cette intention en général n'est valide que pour le temps présent : elle n'a aucun effet ni pour le passé ni pour l'avenir. Toutes les classes de la société des fidèles ont la liberté d'en former à leur gré, et de se constituer ou hommes en voyage, ou hommes en demeure fixe, excepté les esclaves, les femmes et les soldats.

C. Vu le défaut en eux de toute volonté libre, par cet état de dépendance et de soumission entière auquel ils sont tous également tenus, et les esclaves envers leurs patrons,

et les femmes envers leurs maris, et les soldats envers leur prince, leur général, leur chef.

Dans les prières en commun, tout voyageur est cependant obligé de se conformer à l'Imam qui préside l'assemblée, et de faire comme elle le Namaz en qualité d'homme en demeure fixe. Si au contraire un fidèle en demeure fixe fait son Namaz avec un corps de voyageurs, il est toujours obligé de compléter la prière en son particulier, par les autres rik'aths nécessaires.

C. C'est pourquoi un Imam voyageur doit être attentif à annoncer à l'assemblée qu'il est en voyage, afin que les fidèles demeurans aient ensuite à satisfaire au reste du Namas: c'est à quoi le Prophète ne manquoit jamais toutes les fois qu'il passoit à la Mecque; et qu'il s'acquittoit dans cette cité des fonctions d'Imam en qualité de Mussafir, d'homme en voyage.

K iij

Enfin le voyageur rentré dans la condition d'homme en demeure fixe, n'est tenu à satisfaire aux Namazs qu'il auroit omis dans ses courses, qu'à titre de voyageur, c'est-à-dire, par deux seuls rik'aths. Il en est de même pour la prière de l'heure canonique pendant laquelle il auroit entrepris son voyage, mais non de celle pendant laquelle il seroit rentré dans son premier état. L'omission de ce Namaz exige d'être réparée par le fidèle à titre d'homme en demeure fixe.

C. Il est de principe que l'état légal où se trouve le fidèle, non pas au commencement, mais à l'expiration de toute heure canonique, détermine le genre de prière satisfactoire à laquelle il est tenu par l'omission du Namaz de cette même heure.

ARTICLE 10. De la Prière Dominicale des Malades, Salath'ul-mériz.

Un malade hors d'état de se tenir

debout, ou qui auroit lieu de craindre d'aggraver son mal par le mouvement, seroit libre de faire son Namaz assis, et de s'acquitter dans cette posture, des inclinations et des prosternations requises. Si ces pratiques étoient encore trop pénibles, il pourroit alors les faire par des signes de la tête, Ima, en observant toutefois de marquer les différences qui se trouvent entre les inclinations et les protestations; c'est pour cela qu'il ne faut jamais rien tenir

C. Cette loi a été donnée par le Prophète, qui, allant un jour visiter un malade, et l'ayant trouvé assis, la tête penchée, faisant sur un carreau les inclinations et les prosternations du Namaz, le lui retira aussitôt, et ordonna au malade de faire par signe, dans l'une et l'autre pratique, ce que font en réalité les fidèles dans l'état de santé.

contre son visage nos é inonsy's

Si le malade a encore de la peine à

faire la prière assis, il peut s'en acquitter couché sur le dos ou sur le côté droit, mais toujours le visage et les pieds tournés vers le Keabé de la Mecque, et la tête posée sur un coussin, afin de pouvoir marquer et indiquer, par des mouvemens de tête, les mêmes inclinations et les mêmes prosternations; et s'il n'est pas en état de faire ces mouvemens, il ne doit y suppléer par aucun autre, mais se dispenser de la prière, dont l'obligation s'évanouit à son égard, comme à celui d'un homme privé des deux bras ou des deux pieds.

C. Il est cependant louable et méritoire au malade de suppléer au Namaz par autant de prières satisfactoires, aussitôt après son rétablissement.

Si un malade est en état de faire la prière debout, sans pouvoir néanmoins

s'acquitter des inclinations et des prosternations, il vaut mieux qu'il la fasse en entier, assis.

Si un homme se sent indisposé au milieu de la prière, il peut la continuer dans telle posture que son état peut lui permettre; de même si un malade se trouve mieux au milieu de sa prière, il peut également la continuer debout, quoiqu'il l'ait commencée assis. Mais s'il s'en acquittoit avec les mouvemens de la tête, il doit la recommencer. Dans tous les cas, le fidèle qui se trouve à bord d'un navire sous voiles, y peut faire la prière assis.

Ack TICLE II. De la Prière satisfactoire,

Tout Namaz qui n'est pas fait dans son heure canonique, doit être acquitté dans un autre moment du jour, ce

qui constitue la prière satisfactoire, En cas d'omission de plusieurs Namazs, il faut y satisfaire suivant l'ordre dans lequel ils auroient dû être faits, c'estadire, en commençant par les premiers, et finissant toujours par les derniers. Il faut même s'acquitter du Namaz que l'on auroit omis, avant d'en faire aucun autre pour l'heure canonique où l'on se trouve.

C. Si donc un fidèle qui auroit omis la prière du matin, commence par celle de midi, cette prière n'est pas valide; et il est obligé de satisfaire d'abord à celle du matin, et de renouveler ensuite celle de midi. On doit observer cette loi jusqu'à la concurrence de cinq Namazs consécutifs. Si le fidèle en fait plus dans les heures qui suivroient celle où il auroit omis son Namaz, il n'est plus obligé à les renouveler; mais cette inexactitude dans l'ordre prescrit pour s'acquitter de ce premier des devoirs de la religion, lui fait perdre le

caractère de Sahhib-Tertib (Observateur fidèle et méthodique des heures canoniques).

V. Les Imameinns n'admettent la validité d'aucun Namaz à la suite de celui que l'on auroit omis, et exigent en conséquence que le fidele les renouvelle tous, quel qu'en soit le nombre, après avoir satisfait à celui qui a été précédemment oublié.

sans ancune obligation de satis-Si une femme recouvre légale, si un mineur de l'un ou l'autre sexe atteint sa majorité, si un infidèle embrasse le Musulmanisme, précisément dans une des cinq heures canoniques, tous sont obligés au Namaz de cette même heure, et par conséquent à une prière satisfactoire, en cas d'omission. Si dans l'espace d'une de ces heures un Musulman fait son Namaz, se rend ensuite coupable d'apostasie, et rentre dans la foi avant l'expiration de la même heure, il est également tenu à renouveler son Namaz.

V. L'Imam Schafiy n'admet pas la nullité de la

prière déja faite, et n'exige conséquemment pas qu'elle soit renouvelée.

Mais si la conversion de l'apostat n'a lieu que dans un autre temps, il n'est pour lors tenu qu'à la prière de l'heure dans laquelle il seroit rentré dans la foi, sans aucune obligation de satisfaire à celles qu'il auroit omises durant son apostasie.

C. C'est que le Namaz et les autres pratitiques du culte religieux, sont des devoirs imposés aux seuls fidèles, à ceux qui ont le bonheur d'être dans le sein de l'Islamisme.

V. L'Imam Schafiy exige que le Musulman converti satisfasse à tous le Namazs omis durant son apostasie.

L'infidèle qui auroit embrassé le Musulmanisme en pays étranger, n'est pas obligé non plus à satisfaire aux Namazs qu'il y auroit omis par ignorance de la loi.

L'Imam Zufer l'y oblige , parce que l'ignorance

de la loi ne fait pas, dit-il, un motif légitime pour dispenser le fidèle des devoirs de la religion, soit en pays Musulman, soit ailleurs.

Enfin tout fidèle doit se garder, autant qu'il est en lui, de manquer aux heures canoniques, nonobstant le moyen qu'il a d'y suppléer par une prière satisfactoire: ceux qui les négligent pèchent grièvement; et ceux qui meurent avec la conscience chargée de cette dette religieuse, sont obligés à une satisfaction aumônière.

C. Elle consiste à donner aux pauvres une demi-mesure, Sâ, de froment pour chaque prière omise dans son heure canonique, et à laquelle on n'a pas satisfait dans un autre moment du jour. Cette aumône doit être prise sur le tiers de l'hérédité du mort, et distribuée aux pauvres par les mains de son tuteur naturel.

V. L'Imam Schafiy exige, au lieu de cette aumône, que le tuteur naturel satisfasse, par la prière même, à toutes celles que le défunt auroit omises.

# OBSERVATIONS.

Pour mettre plus de précision et d'intérêt dans nos remarques, nous croyons devoir embrasser ici tous les articles de ce chapitre, et représenter dans un seul et même tableau le développement qu'ils exigent.

Mohammed, pour rendre la prière Namaz plus sacrée et plus imposante à ses peuples, en fit remonter l'origine jusqu'aux anciens Patriarches, Adam, Abraham, Moyse, Jonas et Jésus-Christ même, à chacun desquels il attribua l'institution d'une des cinq heures canoniques. Il promulgua cette loi le lendemain de son assomption prétendue. Monté au sommet des cieux, disent les docteurs. ce coryphée des Prophètes eut le bonheur de contempler face à face l'Eternel, qui, après lui avoir révélé ses plus augustes mystères. lui donna, entre autres préceptes, celui des cinq prières du jour : c'est pour cela qu'elles sont consacrées sous le nom de Salath-mefrouza, qui veut dire, prières d'obligation divine; et les heures dans lesquelles on doit

s'en acquitter, sous celui d'Ewcath-salath, c'est-à-dire, temps ou momens destinés au culte de Dieu.

On ne doit pas s'étonner que ces heures soient réglées sur le cours diurne du soleil. puisque le cadran étoit la seule montre connue dans le siècle qui donna naissance à l'Islamisme. Nonobstant l'invention des montres et des horloges, dont l'usage est commun aujourd'hui chez ces peuples, on suit toujours la même détermination solaire, qui sert de règle fixe, permanente et générale pour toutes les saisons comme pour tous les pays habités par les Mahométans. Les Arabes ne furent assurément pas les derniers à connoître et à perfectionner les montres : on n'ignore pas que la première horloge sonnante que l'on ait vue en Europe, fut celle que le Khaliphe Harounn I, dit Reschid, envoya en présent à Charlemagne au commencement du neuvième siècle.

L'ordre des heures suivi par les Musulmans, a toujours été différent de celui des Européens. Le jour civil commençant chez

eux au coucher du soleil, ce point, où se renouvellent les vingt-quatre heures du jour,
marque la douzième à leurs montres et à
leurs horloges dans tout le cours de l'année;
de sorte que les périodes de midi et de minuit
varient constamment d'heure suivant les saisons: on se règle cependant en tout temps
sur le cours diurne du soleil pour les cinq
heures canoniques: à cet effet, des astronomes ont, dans chaque siècle du Mahométisme,
dressé des tablettes qui indiquent avec la plus
grande précision les momens de ces cinq heures, selon les degrés de latitude de chaque
contrée, de chaque ville, de chaque district.

Ces tablettes sont, les unes annuelles, les autres perpétuelles. Les premières s'appellent Takwim, les secondes, Rouz-namé; ce sont de petits rouleaux de vélin ou de parchemin très-fin, qui, au moyen de simples lettres alphabétiques, indiquent à la fois les cinq heures canoniques, les jours de la semaine, les mois lunaires, les mois solaires, les différentes phases de la lune, les jours de solstice, les jours d'équinoxe, les fêtes religieuses, etc.;

toutes ces époques sont distinguées ou en rouge, ou en vert, ou en or, le tout en menus caractères, dans le plus grand ordre, et avec une précision singulière. Ces tablettes astronomiques offrent aussi un synchronisme ou calcul de rencontre des jours, des mois et des années lunaires, avec les jours, les mois et les années solaires selon le v. s. Elles désignent encore les révolutions planétaires, les jours que les astrologues donnent pour heureux ou malheureux, l'influence des astres et des élémens sur le règne animal et sur le règne végétal, enfin l'heure et la minute où le cadran marque, dans le cours de toute l'année, la position de la Mecque; ce qui se détermine selon le degré de latitude de chaque ville et sa position respective avec le Keabé, comme étant le point central du culte et des adorations des Mahométans de tous les pays et de toutes les régions de la terre.

Ces almanachs ou calendriers perpétuels embrassent ordinairement une période astronomique de quatre-vingt à quatre-vingt-cinq années. Le plus récent de nos jours, et le plus

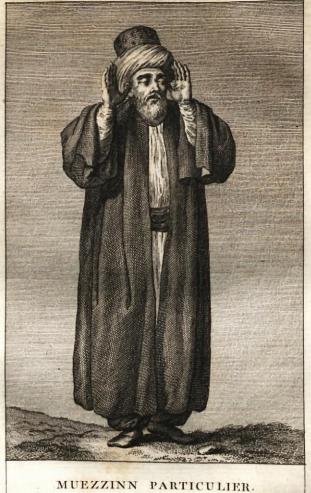
estimé dans l'Empire, est celui de Darendéwy, fait en 1192 (1778), et va jusqu'à l'année 1277; ce qui fait une période de quatre-vingtcinq années lunaires. Il est tel que nous le donnons ici, planche B. Quoiqu'il soit d'un usage commun et général, il sert principalement aux Muezzinns chargés de l'annonce des cinq heures canoniques; et il n'est jamais plus consulté que pendant le Ramazan: on y a recours, pour ne pas manquer, sur-tout dans les temps nébuleux, les momens précis où le soleil se lève et se couche, parce qu'ils déterminent dans chaque climat la durée de l'abstinence diurne pendant tout ce mois de jeûne et de pénitence.

Il n'est point de Musulman qui n'observe avec le plus grand scrupule ces instans, et ceux où commencent les cinq heures canoniques. Trois de ces heures, à ne les envisager que dans leurs rapports avec le lever, le midi et le coucher du soleil, sont absolument les mêmes dans toutes les saisons de l'année, parce qu'elles sont réglées sur le cours périodique de cet astre. Ainsi la première, ou celle du matin commence toujours quarante cinq minutes avant le lever du soleil: la seconde ou celle de midi, quarante minutes après qu'il a passé au méridien; et la quatrième, ou celle du soir, vingt minutes après son coucher. A l'égard des deux autres, dont l'une est de midi jusqu'au soir, et l'autre du soir jusqu'à l'aurore, elles commencent plus tôt ou plus tard, suivant la longueur ou la briéveté des jours.

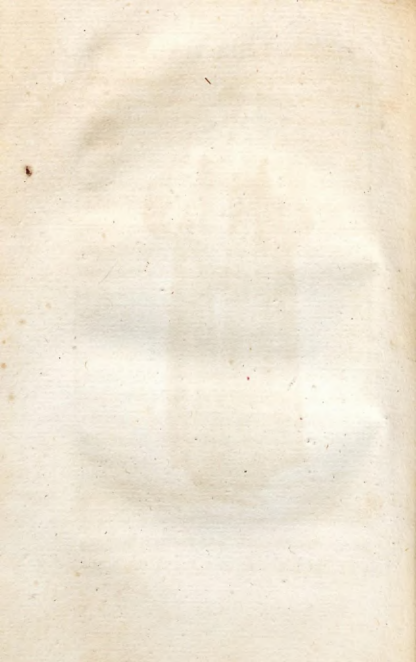
On évite soigneusement de faire la prière, ni aucun acte religieux, dans les trois temps interdits par la loi; savoir, les quarante minutes qui suivent le lever du soleil, ou qui précèdent son coucher, et les quatre-vingt du milieu du jour, quarante minutes avant et quarante minutes après le zénith. Ces trois périodes sont indiquées sous le nom de Wakth-kirahheth, c'est-à-dire, momens prohibés par la religion.

Il seroit difficile de se méprendre sur les heures où commencent les cinq prières du jour, parce qu'elles sont exactement annoncées au public par l'Ezann, qui se fait presque au même instant dans toutes les mosquées

de l'Empire. Cet Ezann tient lieu de cloches. dont l'usage est inconnu aux Mahométans : il n'en existe ni dans les temples, ni au Sérail. ni à la cour, ni dans aucun hôtel particulier. Les Muezzinns préposés à ces annonces, excellent ordinairement, par la mélodie et les sons agréables de leur chant. Montés sur le haut des Minarets, ils entonnent l'Ezann, tournés vers la Mecque, les yeux fermés, les deux mains ouvertes et élevées, les pouces dans les oreilles. Voyez les planches 17 et 18. Dans cette attitude, ils parcourent à pas lents la petite galerie, Schurfe, qui règne autour de chaque Minaret. Deux ou quatre de ces flèches décorent toutes les mosquées: il en est peu dans l'Empire qui en aient six, comme celle de Sultan-Ahmed. Les deux prières diurnes (seconde et troisième) sont annoncées du haut de tous les Minarets en général; les trois autres, sur un seul de chaque mosquée. Le calme et le silence qui règnent dans des villes où l'on n'est jamais troublé ni par le son des cloches, ni par le bruit des voitures. portent au loin la voix de ces Muezzinns dans



J' M Moreau le Je del .



dans celle du matin vers l'aurore. Ces annonces périodiques ont quelque chose de grand et de majestueux : elles réveillent la dévotion même des personnes les moins religieuses. L'ame en effet est doucement émue, lorsque du fond de son lit et à la lueur du crépuscule, on entend des voix mélodieuses prononcer et répéter ensemble ces paroles : Venez à la prière ! venez au temple du salut ! la prière est à préférer au sommeil!

Cet Ezann se renouvelle cinq fois par jour, et cinq fois par jour il met en mouvement tous les peuples qui professent la religion de Mohammed. Au moment que la voix des Muezzinns se fait entendre, le Musulman, quel que soit son état, son rang, sa condition, abandonne tout pour faire la prière: on s'en acquitte dans les mosquées, dans les maisons, dans les boutiques, dans les magasins, dans les marchés, dans les promenades publiques, enfin par-tout où l'on se trouve. A moins d'avoir vu cette nation chez elle, on n'aura jamais qu'une idée imparfaite de son

attention constante et scrupuleuse, hommes et semmes, grands et petits, riches et pauvres, prêtres et laïques, à satisfaire au devoir de ces cinq Namazs. On diroit que ce peuple immense ne sorme qu'une société religieuse.

Chaque jour on voit les ministres et les grands de l'Etat quitter la plume, suspendre les occupations les plus importantes, pour se mettre sur le tapis, Sedjéadé, et faire la prière au milieu de l'appartement où ils travaillent, souvent en présence d'une foule d'officiers. Lorsque le maître de la maison a fini son Namaz, il cède ordinairement sa place aux plus distingués d'entre eux, qui remplissent successivement ce devoir. Les gens d'un rang subalterne passent dans un autre appartement.

Cette pratique est si universelle, que personne n'ose y manquer, par la crainte d'être taxé d'irréligion. Quelque vicieux, quelque incrédule que soit un citoyen, il est toujours attentif à ces devoirs du culte extérieur, surtout s'il est employé au service public. C'est par-là que la nation le juge plutôt que par son mérite et ses talens. Lorsqu'un homme est

élevé en charge ou en dignité, on ne fait communément son éloge que par ces mots: Il est bon Musulman, il ne manque jamais aux cinq Namazs du jour. Pour peu qu'il soit irrégulier dans sa conduite et dans ses mœurs, on s'écrie: C'est un infidèle, un faux Musulman, qui néglige les devoirs de la religion. On sent quelle doit être la force de cette opinion sur les esprits, même les plus libres, comme sur les personnes les plus puissantes dans l'Empire par leur crédit et leurs emplois. Aussi, soit piété, soit hypocrisie, tout Musulman a la plus grande attention de satisfaire aux devoirs du culte public.

Les cinq Namazs du jour forment ensemble vingt-neuf rik'aths, dont dix-sept sont de précepte divin, et les autres d'obligation imitative. Tous les Musulmans s'en acquittent avec fidélité; les dévots en font même davantage. Le Khaliphe Harounn I, dit Reschid, avoit coutume de faire chaque jour dans ses prières cent de ces rik'aths, et de distribuer cent talens aux pauvres.

Quoique l'obligation de faire le Namaz

dans la mosquée même, et en corps d'assemblée, ne soit pas absolue, néanmoins la plus grande partie des citoyens de toutes les classes s'y rendent assidument, sur-tout pour les diurnes. Ce sont ces prières en commun qui, à la suite de l'Ezann exigent l'Ikameth: c'est une répétition de la même annonce; elle ne diffère de la première qu'en ce que celle-là se fait toujours sur le haut des Minarets, par un Muezzinn qui s'en acquitte debout, et que l'Ikameth se récite immédiatement après dans la mosquée même, par tous les Muezzinns assis dans leur tribune.

Rien de plus simple que cet office public : il répond, et à l'intérieur des mosquées, et à l'extérieur des *Imams* et des autres ministres de la religion, qui ne portent jamais aucun habit sacerdotal; mais rien de plus grand, rien de plus auguste, que ce culte lui-même pratiqué dans le silence et le recueillement le plus profond.

Nonobstant la simplicité qui règne dans tous ces temples, ils ne laissent pas, surtout les mosquées impériales, de frapper l'œil

par l'immensité de leur étendue et l'élévation de leurs voûtes. La plupart sont ornés de riches colonnes de porphyre, de vert antique ou de marbre. Les décorations se réduisent à de petites lampes d'argent, et à de petits lustres artistement travaillés, garnis à leur entour de lampions et d'œufs d'autruche, et sur lesquels on lit des versets du Courann écrits en lettres d'or. Quelques-unes de ces mosquées, sur-tout celle de Sultan-Ahmed, ont aussi des lampes d'or enrichies même de pierreries. Les murs de toutes en général n'offrent que des inscriptions ou des tablettes sur lesquelles sont écrits en grosses lettres d'or le nom de Dieu, Allah, et ceux du Prophète, des quatre premiers Khaliphes, et des Imams Hassan et Hussein, enfans d'Aly. On n'y voit aucune image, aucune figure, aucune représentation quelconque, ni en peinture ni en sculpture; la loi est très-rigoureuse sur ce point.

Trois objets principaux caractérisent, pour ainsi dire, tous les temples Mahométans: ce sont, 1°. l'autel, Mihhrab, qui consiste en

une concavité ou espèce de niche haute de six ou huit pieds, pratiquée dans le mur, au fond même de l'édifice, et qui n'a d'autre objet que d'indiquer la position géographique de la Mecque ; 2º. la tribune des Muezzinns. Mahhfil-Muezzinn, toujours à gauche de l'autel; 3º. la chaire, Kursy, des Scheykhs prédicateurs : elle est élevée de deux ou trois gradins à la droite de l'autel. Dans les mosquées principales, qui ont le droit de faire le prône, Khouthbé, à l'office solennel des vendredis et des deux fêtes de Beyram, il y a une seconde chaire appelée Minnber, uniquement consacrée au ministre Khatib, qui remplit cette fonction importante. Cette chaire, de quinze, vingt ou vingt-trois gradins, en proportion de la hauteur de chaque mosquée, est placée à une certaine distance de l'autel, toujours à gauche. Les mosquées Impériales, et celles que le Sultan honore quelquefois de sa présence, sont aussi décorées d'une tribune, Mahhfil-Padischahy, destinée à recevoir S. H. avec les Khass-odalys ou gentilshommes de sa chambre. Cette

tribune, garnie de jalousies dorées, est placée à droite de l'autel, vis-à-vis de la chaire des Khatibs.

De jour, le service divin se fait sans cierges et sans flambeaux : ce n'est que dans les prières de nuit, aux premier, quatrième et cinquième Namazs, que l'on allume une partie des lampions suspendus aux voûtes, et les cierges placés près de l'autel. Il n'y en a ordinairement que deux , l'un à droite , l'autre à gauche du Mihhrab: ce sont ceux des fondateurs des mosquées. Il est cependant permis aux ames pieuses d'en ajouter d'autres, et cela par des fondations également perpétuelles. Ainsi quelques mosquées en ont quatre six, huit, dix, etc. Ils sont toujours placés à côté des deux premiers, en ligne droite, le long du mur ; le nombre cependant n'excède jamais celui de dix-huit, neuf de chaque côté de l'autel. En cas de nouvelles donations, le Caiym-Baschy de la mosquée, au lieu d'en augmenter le nombre, les réunit à la masse des anciennes, et fait faire de plus gros cierges en forme de flambeaux. Les chandeliers

sont communément de cuivre; très-peu de mosquées en ont d'argent: celle de Sainte-Sophie en a deux grands d'or massif; triste monument des dépouilles de la Hongrie, lorsque Bude, sa capitale, tomba au pouvoir de Suleyman I: telle est du moins l'opinion du public et de tous les ministres qui desservent cette mosquée.

On ne voit dans aucun temple Mahométan, ni bancs, ni chaises, ni fauteuils: l'usage n'en seroit compatible ni avec les mœurs de la nation, ni avec la nature même de son culte, qui, comme on l'a vu, consiste en des inclinations de tête et des prosternations. Grands et petits, tous s'asseyent indistinctement sur les tapis ou sur les nattes dont les mosquées sont garnies dans toutes les saisons de l'année; aussi n'y entre-t-on jamais qu'avec la seconde chaussure, Mésth; on ôte la première à la porte du temple, en été comme en hiver. Les planches 19 et 25, qui représentent Sainte-Sophie et Sultan-Ahmed, donnent une idée exacte de l'intérieur de ces mosquées. Quant à la partie historique et

politique de ces temples, leur rang, leurs prérogatives, leurs revenus, etc., nous en parlerons plus bas, dans le chapitre qui traite de leur édification.

Dans l'office public, l'Imam célébrant est toujours placé devant l'autel, à la tête de l'assemblée; le peuple se range derrière lui en lignes parallèles de droite à gauche, depuis l'autel jusqu'à la porte du temple. On ne se met jamais sur une nouvelle ligne que les vides des premières ne soient entièrement remplis: c'est dans cette ordonnance que l'on s'acquitte des Namazs en commun. Les mouvemens, les divers exercices, que l'on y fait avec une méthode et une précision singulière, offrent le coup d'œil le plus frappant. L'Imam récite seul les prières à haute voix : il n'est permis qu'à lui et aux Muezzinns de psalmodier. De quatorze prosodies-qu'ils ont pour le chant spirituel, sept sont réprouvées comme profanes; les autres sont adoptées par les ministres de la religion; mais la plus estimée et la plus généralement suivie, est celle qui porte le nom d'Assim. Le peuple répète à

voix basse le chant de l'Imam, et écoute en silence les différens chapitres du Courann qu'il récite. Il n'y a que l'Amen seul , Aminn . qu'il puisse articuler à voix haute. Cette prière, Namaz, comme on l'a déja observé. constitue tout l'office divin des Mahométans ; elle est uniforme, générale, universelle, et dans toutes les heures canoniques, et dans toutes les mosquées, et dans tout le cours de l'année, chez tous les peuples Musulmans; il n'est de différence que dans le nombre des rik'aths prescrits pour chacune des heures canoniques, et dans la récitation des chapitres du Cour'ann, qui sont toujours au gré de chaque Imam dans les prières en commun, et de chaque individu dans celles qui se font en particulier.

Comme la loi n'admet dans l'assemblée des hommes que des femmes d'un certain âge, on n'en voit guère dans les mosquées; cependant des tribunes particulières leur sont réservées: elles sont garnies de jalousies, et élevées à l'entrée du temple, au dessus de la porte principale: par-là les femmes qui s'y rendent, forment, suivant l'esprit de la loi, les derniers rangs de l'assemblée. Elles ne se réunissent jamais entre elles pour faire la prière en corps, soit à la mosquée, soit ailleurs. Il n'existe nulle part ni couvens, ni monastères, ni maisons, ni sociétés religieuses pour le sexe; presque toutes en général, quels que soient leur état et leur condition, font le Namaz chez elles chacune en son particulier.

Mais les hommes, comme nous l'avons dit, peuvent s'en acquitter en commun, chez eux ou ailleurs; plusieurs des grands et des officiers en charge s'en font même un devoir toutes les fois qu'ils n'ont pas le temps d'aller à la mosquée; alors ils prient en commun et avec les domestiques de leur maison. Si c'est dans leurs bureaux, dans leurs départemens, les officiers qui y sont employés, et tous ceux qui s'y trouvent dans les heures canoniques, se réunissent pour faire ensemble le Namaz. A cet effet on entretient dans les hôtels publics, dans les grandes maisons, des Imams et des Muezzinns particuliers, à titre de chapelains ou d'aumôniers. Ces Muezzinns

annoncent l'Ezann sur le haut de l'escalier ou vers la porte de la pièce destinée à la prière. se mettent ensuite dans une des lignes de l'assemblée, où ils récitent la seconde annonce. Ikaméth ; après quoi l'Imam , placé comme dans les temples à la tête du corps , commence le Namaz. Ces ministres particuliers n'ont rien de commun avec les ministres publics voués au service des mosquées. Ce sont de simples citoyens, nommés par les chefs des familles, sous le nom et l'autorité desquels ils président à ce religieux exercice, comme ayant eux-mêmes le droit de s'en acquitter en personne. Cette prérogative est commune à tout Musulman dans les assemblées particulières; et c'est au choix de cet Imam passager que se rapportent spécialement les dispositions de la loi sur les vertus et les qualités requises dans le sujet, pour qu'il puisse exercer légalement cet office à la tête de ses concitoyens.

A moins d'empêchemens légitimes, il est bien rare que l'on se dispense de faire les Namazs du jour en commun, soit à la mosquée soit ailleurs. Les ames dévotes et ceux qui ont intérêt de se ménager l'opinion du public, n'y manquent jamais. Les Sultans eux-mêmes s'en acquittent le plus souvent dans une chapelle du Sérail, avec les gentils-hommes de la chambre. On craint d'ailleurs les censures des gens de loi, dont les plus rigoristes ne cessent de blâmer hautement ceux qui se contentent de faire le Namaz en leur particulier, mais sur-tout les gens en place et en dignité, comme devant être les premiers à en donner l'exemple au reste de la nation.

Bayezid I, livré au vin et à la débauche, négligeoit la prière commune. On lit dans Sad'ed-dinn Efendy, que ce monarque fut un jour en dispute avec les principaux Oulémas de sa cour, sur une cause qui intéressoit l'un des officiers du Palais. Il s'agissoit de produire un second témoin, pour prouver judiciairement ce qui faisoit l'objet de la procédure. Bayezid, qui en avoit connoissance, dit aux Mollas qu'il savoit positivement ce qui en étoit, et qu'il rendroit témoignage à la

vérité : Nous ne pouvons que croire à votre parole, répondit l'un de ces magistrats, Fénarizadé Schems'ud-dinn Efendy , Cady de Brousse, alors la capitale de l'Empire; mais le témoignage de V. H. n'est pas recevable dans une cause juridique. Et sur l'extrême surprise que témoigna Bayezid, le Cady lui exposa très-respectueusement que la loi n'admettoit la déposition testimoniale d'un Musulman, qu'autant qu'il étoit fidèle à sa religion, et attentifà remplir tous les devoirs du culte extérieur. Ainsi , comme V. H., ajouta-t-il, ne fait pas les cinq prières du jour en commun avec les fidèles, votre témoignage n'est pas recevable. Ces paroles firent sur l'esprit du Sultan la plus vive impression. Des ce jour, il s'imposa la loi de faire ses Namazs toujours en commun : il ordonna même la construction d'une mosquée, près de son palais, où il alloit depuis régulièrement tous les jours, ajoute le même auteur, s'acquitter. en public et en corps d'assemblée, de ce premier des devoirs de l'Islamisme.

Tout ce que la loi prescrit pour le maintien

de la pureté corporelle durant la prière, et les détails où elle entre sur tout ce qui peut invalider le Namaz et les purifications, montrent avec quelle rigueur elle exige du Musulman de tout état, de toute condition et de tout sexe, le recueillement le plus profond et le plus respectueux durant cet exercice. Aussi, pendant la prière, nul Musulman ne se permet-il de tourner la tête, de promener ses regards, d'adresser le moindre mot à personne, à moins que ce ne soit dans un Namaz particulier, après le dernier rik'ath, ou dans l'intervalle de deux prières faites à-la-fois, l'une canonique, l'autre satisfactoire, pour un Namaz précédemment omis.

Les défenses de porter la main sur le côté, d'élever les yeux ou les mains vers le ciel, d'avoir les cheveux flottans, de se découvrir la tête, etc. ne sont pas moins observées: elles influent même sur l'état moral et civil de toute la nation. Ces manières, comme celles d'avoir les pieds en dehors, de croiser les jambes lorsqu'on est debout, de les porter en avant, enfin les différentes postures

Européennes, sont absolument inconnues à ces peuples. Tout est simple et naturel chez eux. Leur démarche porte l'empreinte de ce caractère sérieux et grave qui est presque général parmi les Musulmans. Jamais ils ne se découvrent, ni à la mosquée ni ailleurs, ni pour le culte religieux, ni dans la sociéte civile. Les femmes, en faisant leur Namaz chez elles, quoique seules dans leur appartement, se font encore un devoir de prendre un Schal ou un voile, dont elles se couvrent la tête, et cela pour paroître, suivant l'esprit de la loi, avec plus de décence devant l'Eternel.

Ce n'est jamais que lors d'événemens trèsextraordinaires, heureux ou malheureux, et dans les excès de son alégresse ou de son offiction, qu'un Musulmam ôte son turban, pour rendre graces au ciel, ou pour en implorer les secours. Ces exemples sont même très-rares, sur-tout parmi les grands, et plus encore parmi les Princes. Les annales de l'Empire n'en offrent qu'un seul; c'est celui de Selim I, qui, après la conquête du Caire, ayant été le vendredi suivant s'acquitter de

la prière de midi dans la mosquée Melik-Mueyyed-Djfamissy, ôta son turban, fit enlever le riche tapis qui étoit sous ses pieds, se prosterna la face contre terre, versa des larmes d'attendrissement, et rendit mille actions de graces à l'Eternel sur le succès brillant de ses armes.

On a observé que l'obligation de ces cinq Namazs s'étend jusqu'aux voyageurs et aux malades, malgré les tempéramens et les dispenses que la loi accorde aux uns et aux autres. Les trois jours de marche qui déterminent la nature d'un voyage légal sont des jours artificiels: quoique les distances par milles et par lieues ne fussent pas ignorées des Arabes dans les premiers siècles du Mahométisme, les Imans jugèrent sans doute plus à propos de les régler par journées, pour se conformer aux idées du vulgaire, et à cette méthode qui est générale parmi tous les Orientaux. Les Othomans eux-mêmes, soit à la cour, soit parmi le peuple, ne s'expriment iamais autrement quand ils parlent des distances. Le célèbre Keatib-Tschéléby, qui

dans un ouvrage intitulé *Djihann-Nouma*, le Belvédère du globe, a donné une description historique et topographique de toutes les provinces de l'Empire, n'en détermine le plus souvent les distances respectives que par journées ou par heures.

Malgré les dispenses absolues que la loi accorde aux malades qui ont une infirmité grave, les ames pieuses ne manquent jamais, aussitôt après leur rétablissement, de satisfaire aux Namazs qu'elles ont omis. De toutes les personnes en état de santé, les marins seuls sont autorisés à faire la prière assis, dans les momens où le navire est sous voile. Les Fethwas du Mouphty Behhdjé Abd'ullah Efendy offrent de grands développemens sur cet article: suivant ce docteur, il n'est pas permis de faire la prière debout à bord d'un navire qui seroit à l'ancre dans un port, si on a le moyen d'en sortir et de s'acquitter sur terre de ce devoir important. Dans ce cas, dit-il, le Namaz du Musulman ne seroit pas bon. Mais si le navire se trouve mouillé sur la côte ou dans la rade même, et touchant

la terre, alors la prière est bonne et valide. Quoiqu'il soit toujours plus louable de la faire plutôt sur terre que sur mer, cependant, continue le même Mouphty, le fidèle qui vers la fin d'une heure canonique, se trouveroit dans une barque traversant un canal ou un bras de mer, peut faire, assis dans la barque même, le Namaz de cette heure canonique près d'expirer.

Enfin les cinq Namazs sont d'une obligation si absolue, que tout Musulman qui en laisse écouler l'heure marquée sans s'en acquitter, ou en commun ou en particulier, est tenu d'y satisfaire dans un autre moment du jour. Il n'est même pas permis, comme on le voit dans le texte, de faire un Namaz canonique avant d'avoir réparé par autant de Namazs satisfactoires tous ceux que l'on auroit omis pour quelque motif que ce soit. La loi envisage ce devoir envers Dieu comme une dette qui ne peut jamais se remettre, pas même en cas de mort, puisqu'elle oblige les héritiers à y satisfaire par des aumônes pécuniaires au profit des pauvres.

# 184 CODE RELIGIEUX. CHAPITRE III.

De la Prière Salath-witr.

Cette prière, qui est d'obligation canonique, mais qui n'exige ni l'Ezann ni l'Ikameth, doit se faire dans la troisième partie de la nuit, toujours avant l'aurore. Elle consiste dans un Namaz de trois rik'aths, en récitant dans chacun l'introït Fatihha, avec un autre chapitre du Cour'ann, à volonté.

C. Le Prophète récitoit ordinairement dans le premier rik'ath, le chapitre Sebihha issm rebb' uk'el-ala; dans le second, celui Coul ya eyyuh'el-Keafirouné; et dans le troisième, celui Coulhuw'allahh'u ahad (1). Ainsi, à l'exemple de l'Apôtre céleste, il seroit louable pour le fidèle de s'en tenir aux mêmes chapitres.

V. Selon les Imameinns, cette prière n'est que d'obligation imitative.

<sup>(1)</sup> Ce sont les quatre-vingt-septième, cent-neuvième et cent-douzième chapitres.

A la fin du dernir rik'ath il faut réciter le cantique Counouth.

C. Le voici : " O mon Dieu! nous deman-» dons en vérité ton assistance, ta miséri-" corde, et la grace de nous diriger dans la » vraie voie : nous avons recours à toi , nous » croyons en toi, nous nous résignons à toi; » nous exaltons, nous adorons tes attributs » divins; nous te rendons nos actions de gra-» ces; nous ne méconnoissons pas tes bienfaits; » nous rejetons celui qui ne se soumet pas à » tes volontés : nous n'adorons, ô mon Dieu » que toi, et nous ne prions que toi : nous » t'adressons nos prosternations et nos hom-» mages : nous nous hâtons d'implorer ta clé-» mence et ta commisération: nous craignons » ta colère; car certes ta colère est le partage » des infidèles. »

Celui qui n'est pas en état de réciter ce cantique, doit y suppléer par ces paroles, qu'il faut répéter trois fois: O mon Dieu! faismoi miséricorde (1); ou bien par celles-ci:

<sup>(1)</sup> Allahumme aghferly.

Donne-nous, ô Dieu (1), ce qu'il y a de bon dans cette vie et dans l'autre, et préserve-nous des tourmens du feu!

V. L'Imam Schafty place la récitation de ce cantique dans le Namaz du matin, à la fin du second rik'ath, et ne l'exige dans cette prière, Salath-witr, que pour les derniers quinze jours de la lune de Ramazann.

Tout fidèle est religieusement tenu de s'acquitter en son particulier de cette prière nocturne dans l'heure qui lui est destinée, et à son défaut d'en réparer l'omission par une prière satisfactoire.

C. On y est obligé dans tous les pays et dans tous les climats, excepté dans ceux où le lever du soleil suit de fort près son coucher. Dans ces régions on peut même se dispenser du cinquième Namaz.

#### OBSERVATIONS.

Cette prière, Salath-witr, n'est pas aussi

<sup>(1)</sup> Rebbina etna f'id-dunnya hassénetihi ve f'il-akhiteth hassénetihi rikkina azab'un-nar.

scrupuleusement ni aussi généralement observée que les cinq Namazs, parce qu'elle n'est que d'obligation canonique, et que ceux-ci sont de précepte divin. Les ames dévotes seules s'en acquittent à l'heure marquée par la loi; les autres y suppléent dans la journée par une prière satisfactoire. Les dispositions de la loi, qui exemptent les Musulmans de cette prière, et même du cinquième Namaz, dans les régions où l'aurore suit de fort près le coucher du soleil, ont fait envisager aux esprits vulgaires tous les pays septentrionaux comme des climats qui leur sont absolument interdits.

Cette opinion, maniée avec adresse, fit échouer un projet important conçu par le ministère Othoman, sous le règne de Selim II: il s'agissoit de la jonction du Don avec le Volga. Selon les annales de l'Empire, Tscherkess Cassim Béy, Circasse d'origine, et alors second ministre des finances, Defierdar Schikk-sany, avoit le premier imaginé cette grande entreprise. De son aveu, elle exigeoit un travail immense et des sommes considérables: mais

il en relevoit les avantages, en temps de paix, pour le commerce; en temps de guerre, pour le transport des munitions et des troupes, contre les Persans ou les Russes. Il observoit d'ailleurs dans la facilité de passer de Constantinople à la mer Caspienne, un nouveau degré de sureté pour la garde et la défense des places frontières de l'Empire dans toutes ces contrées.

Le Grand Vézir Tawil Mohammed Pascha, pénétré de l'importance de ce projet, donna aussitôt le Sandjacat de Caffa à ce même officier, et le fit partir pour la Crimée, avec ordre de s'occuper sérieusement de cet objet, et d'en dresser un plan d'après l'avis des gens de l'art qu'il chargeroit d'examiner les lieux et tous les moyens d'une rapide exécution. Sur les réponses favorables et encourageantes de ce Tscherkess Cassim Bey, le ministère pourvut aux préparatifs nécess-saires. Une escadre chargée d'un grand nombre d'ouvriers, partit en 976 (1568) de Constantinople pour les côtes de la Crimée : elle portoit aussi plusieurs officiers Zaims, et divers

régimens de Janissaires et de Sipahys. Tscherkess Cassim Bey eut la conduite générale de l'opération, avec le commandement des troupes qui escortoient les ouvriers; il fut même décoré du titre de Pascha, et l'on érigea en sa faveur le Sandjacat de Caffa en Beylerbeylik. En même temps Selim II expédia un ordre à Dewleth-Guiraih-Khan, qui régnoit alors en Crimée, de lever sans délai une nombreuse armée de Tatars, de marcher sur Astracan, de chasser les Russes et les Circasses des rives du Don et du Volga, de protéger les travaux relatifs à la jonction de ces deux fleuves, enfin de se concerter avec Tscherkess Cassim Bey sur les mesures nécessaires au succès de cette entreprise. Plus de soixante mille Tatars et environ quinze mille Othomans s'avancèrent vers Astracan. A leur approche les Russes abandonnent la ville : on les poursuit, on se répand dans la campagne, et après avoir fait mille dégâts sur les terres Russes et Circasses, on vient commencer l'ouvrage à une certaine distance de Czaricin. Vers la fin de la belle saison,

après trois mois de travaux, on étoit déja au tiers de cette grande opération, lorsque la politique de Dewleth-Guiraih-Khan, réveillée par les insinuations malignes de quelques officiers de son armée, parvint à la faire échouer. Ces officiers crurent voir dans l'exécution de ce projet, qu'il rendroit un jour les Othomans indépendans des secours et des armes des Tatars. La perte de leur considération leur parut devoir entraîner insensiblement celle de leurs prérogatives, la chute même de la principauté, et la conversion de la Crimée en simple Paschalik, comme les autres provinces de l'Empire. Alarmé de ces réflexions. Dewletk-Guiraih-Khan emploie sous main mille ressorts pour faire abandonner l'ouvrage. Par ses ordres, on répand dans l'un et l'autre camp, comme parmi les ouvriers, qu'ils périroient bientôt sous ce triste climat, ou par le froid excessif, au milieu des neiges et des glaces; ou de faim et de misère, attendu les difficultés de faire transporter des vivres au travers de tant de pays déserts; ou par le fer ennemi, étant exposés à être surpris par les

Russes et par les Circasses, tous accoutumés, disoit-on, plus que les Musulumans, à tenir la campagne au milieu de la plus rude saison.

Comme ces bruits ne faisoient que de foibles impressions sur les esprits, on imagina de faire valoir ce préjugé qui fait regarder tous les pays du Nord comme interdits aux vrais Mahométans. Les satellites du Khan s'en acquittèrent très-adroitement : ils ne cessoient de plaindre le sort de ceux de leurs frères qui se fixeroient en ces climats, où, dans les plus longs jours de l'été, la nuit, disoient-ils, n'étant que de quatre heures, ils seroient obligés de troubler leur repos pour faire les prières nocturnes prescrites par la loi, ou de sacrifier leur religion en ne s'en acquittant pas. Il n'en fallut pas davantage pour soulever les esprits. Othomans et Tatars, tous se répandent en murmures, et demandent hautement d'être reconduits dans l'Empire. Tscherkess Cassim-Bey emploie tour-à-tour, caresses, promesses, menaces, pour dissiper les clameurs et maintenir l'ordre dans le camp. Tout fut inutile; officiers, soldats, ouvriers

abandonnèrent tout-à-coup leurs postes et leurs travaux, et regagnèrent par pelotons, les uns la *Crimée*, les autres les côtes orientales de la mer Noire.

D'après des traits aussi frappans, on ne peut s'empêcher d'observer encore ici que tous les maux politiques qui affligent les peuples Musulmans, dérivent de leurs préjugés, de leurs fausses opinions, des vices du gouvernement, et non des vrais principes de la religion et de la loi.

#### CHAPITRE IV.

De la Prière publique des vendredis, Salath'ul-djum'â.

La prière publique des vendredis est d'une obligation divine pour tout le corps des fidèles. Elle exige six conditions, sans lesquelles elle ne doit jamais avoir lieu; savoir, la cité (1), la présence du Sultan, l'heure canonique

<sup>(1)</sup> El'missr, v'es-Sultan, v'el-Vakth'uz-zuhhr, v'el-Khouthbé, v'el-Djemaath, v'el-Izn'ul-am.

de midi, le Khouthbé, l'assemblée des fidèles, une liberté entière et générale.

- 1°. La cité. La prière doit se faire dans un temple, Mesdjid, élevé au sein de la ville, ou dans un oratoire, Mussalla, qui seroit situé, soit au centre, soit à l'extrémité de la ville, et non hors de son enceinte, parce qu'alors cet oratoire ne seroit pas censé faire partie de la cité, et que hors de la cité, il n'est jamais permis de faire la prière publique des vendredis.
- C. La loi ne reconnoît pour cité, ni les bourgades, ni les villages, ni les bourgs; mais toute habitation qui réunit dans ses murs un corps de société, un certain nombre de fidèles, sous les auspices et sous l'autorité d'un gouverneur, Emir, et d'un Magistrat, Cady, légitimement autorisés à y exercer les droits, l'un, de la puissance politique, et l'autre, de la puissance judiciaire. L'extrémité de la cité, ou plutôt ses limites, ne peuvent s'étendre tout

au plus qu'à la distance de la portée d'une flèche : cet intervalle étant censé faire partie de la cité, on peut y établir un oratoire, et v faire la prière publique des vendredis. On doit excepter de cette loi générale la station de Mina près de la Mecque. Ce lieu est le seul que l'on puisse ranger dans la classe des cités, et où il soit également permis de faire cette prière; mais en présence et sous les auspices du Khaliphe, de l'Imam souverain lui-même, ou à son défaut, de l'Emir-Hidjeaz (prince de l'Hidjeaz, ou Schérif de la Mecque), vu les droits de tutelle, Velayeth, et d'autorité suprême de l'un et de l'autre sur tout le corps des fidèles : nul autre ne sauroit y exercer cet office religieux . pas même l'Emir Mewsim (Emir-ul-Hadjh). parce que ses pouvoirs sont restreints à des objets temporels, relatifs à la sureté des pélerins qui sont confiés à sa garde et à sa conduite.

On peut faire cette prière généralement dans tous les temples d'une cité.

V. Cette loi est fondée sur l'opinion de l'Imam

Mohammed: elle a prévalu, et sur celle de l'Imam Azam, qui ne permet dans chaque cité qu'une seule de ces prières solennelles, et sur celle de l'Imam Ebu-Youssouph, qui en permet deux seulement dans les cités qui sont coupées par un fleuve, pourvu toutefois que l'une et l'autre se fassent séparément dans chacune des deux parties de la cité.

- 2°. La présence du Sultan. Le Souverain doit être présent dans le temple, ou à son défaut, son vicaire, son lieutenant, Naïb (1), autorisé formellement à y remplir ce jour-là, en son nom et en sa place, les fonctions de l'Imameth.
  - 3°. L'heure canonique de midi. Cette prière doit se faire précisément à cette heure-là, et jamais dans aucune autre du jour.

<sup>(1)</sup> Naïb, nom sous lequel on comprend les Imamsprêtres, désigne proprement tout vicaire spirituel et judiciaire, comme Wekil indique tout vicaire temporel, civil et politique.

- 4°. Le Khouthbé. Cette oraison est indispensable, et doit toujours précéder le Namaz solennel de ce jour.
- C. Le Khouthbé est divisé en deux parties, appelées par cette raison Khouthbéteinn, au milieu desquelles le ministre Khatib fait une pause, et s'assied quelques minutes. Ce ministre est même tenu de réciter tout le Khouthbé sur la chaire, Minnber, en s'appuyant de la main sur la garde d'un sabre, dans tous les temples qui ont été pris avec la ville, par la force des armes; pendant tout ce Khouthbé, l'assemblée doit se tourner vers le Khatib, et l'écouter dans le silence le plus profond et le plus respectueux.
- 5°. L'assemblée. Pour faire cette prière publique, il faut qu'il y ait au moins trois fidèles réunis dans le temple, non compris l'*Imam*.

V. L'Imam Schafty exige, outre l'Imam-prêtre, une assemblée pour le moins de quarante fidèles,

tous du sexe masculin, de condition libre, et en demeure fixe.

Et 6°. une liberté entière et générale. Le temple doit être ouvert à tout le monde; et à l'heure canonique, tout fidèle doit avoir la liberté de s'y rendre, sans que nulle autorité publique ou particulière puisse en interdire l'entrée à personne.

Le défaut d'une seule de ces condition altère la nature de cette prière solennelle, et la convertit en Namaz ordinaire de midi. Tout fidèle est obligé de s'en acquitter; c'est-à-dire, l'homme en majorité, l'homme en demeure fixe, l'homme en pleine santé, et l'homme de condition libre. Les mineurs, les voyageurs, les malades, les esclaves, ceux même qui ne jouissent que d'un affranchissement partiel, les femmes, les villageois, les hommes

de la campagne, les estropiés, les perclus, les aveugles, en sont dispensés. Ils peuvent faire cette prière chez eux en particulier. Cette dispense est également accordée, 1°. à l'homme en demeure fixe, qui se trouve par hasard hors de la ville à l'heure de cette prière, à moins qu'il n'ait entendu lui-même l'annonce de l'Ezann par l'organe des ministres Muezzinns; 2°. à l'homme de la campagne qui se trouveroit un jour de vendredi dans une cité, pourvu qu'en y entrant, il n'eût point formé la résolution d'y demeurer jusqu'à l'heure de cette prière; et 3°, au voyageur qui, se trouvant dans la même circonstance, n'auroit pas eu l'intention d'y demeurer pour le moins quinze jours, parce qu'alors il seroit assimilé à l'homme en demeure fixe.

L'omission de cette prière ne peut

jamais être réparée, comme celle de tous les autres *Namazs*, par des prières satisfactoires.

C. Tout fidèle qui y manque pèche grièvement contre la religion, d'après ces paroles du Prophète: Celui qui (1) sans motif légitime, manque à la prière publique des vendredis trois semaines de suite, est censé avoir jeté l'Islamisme derrière ses épaules, c'est-àdire, qu'il est censé avoir abjuré sa foi.

Enfin chaque fidèle est tenu de suspendre tout acte civil et mondain, les marchés, les achats, les ventes, et toute affaire quelconque, durant cette prière solennelle, du moment que l'Ezann en annonce l'heure canonique, jusqu'à celui où la prière est entièrement finie.

<sup>(1)</sup> Mén terek'el-djum'â selassé djum'â mutewaliyath bila œuzr'inn fekad nebz'ul-Islam vera'y-zahhri'-hi.

### OBSERVATIONS.

Cette prière, la seule de la semaine qui doive être faite à la mosquée et en corps, est par cela même regardée comme le premier de tous les Namazs, comme le plus auguste et le plus sacré de tous les actes publics de l'Islamisme. Elle n'a cependant jamais lieu sans les six conditions prescrites par la loi. Nous allons les reprendre et les développer dans le même ordre.

1º. La cité. Il n'y a donc que les cités qui aient le droit de faire célébrer l'office solennel des vendredis, encore n'est-ce que dans les principales mosquées de leur enceinte. Ces temples sont distingués par une chaire très-élevée, Minnber, à la gauche de l'autel, et réservée au Khouthbé, espèce de prône qui précède le Namaz, et qui constitue proprement la solennité du service divin de ce jour-là. Dans toutes les autres mosquées, on s'en tient au Namaz ordinaire.

2º. LA PRÉSENCE DU SULTAN. Cet article prouve de quelle obligation il est pour le monarque, comme chef de la religion, d'assister et même de présider à cet office public. Rien ne peut le dispenser de ce devoir pratiqué par le Prophète et par les Khaliphes ses successeurs : aussi aucun Sultan n'y manque, à moins d'une maladie grave, ou de circonstances extraordinaires, telles qu'en offrent les annales de la monarchie sous les règnes malheureux de Mourad III et de Moustapha I. Le premier n'osa pas sortir du Sérail pendant deux ans, à cause des séditions perpétuelles des milices; l'autre paroissoit rarement en public, et cela par un effet des menées des officiers du Sérail, qui n'écoutant que leur intérêt, vouloient dérober aux yeux de la nation les écarts de son extrême imbécillité. A l'exception de ces deux princes, aucun des Sultans Othomans n'a négligé ce premier des devoirs de la religion.

Des raisons politiques ajoutent d'ailleurs aux dispositions impérieuses de la loi. Un Sultan ne pouvant s'en dispenser, sans être, pour ainsi dire, à l'agonie, son absence répand aussitôt l'alarme, et quelquefois met en effervescence les esprits turbulens, D'après

ces considérations, les Souverains, dans leurs maladies, s'efforcent de quitter leur lit, de sortir du Sérail, et de se rendre le vendredi à la mosquée. Comme ils ne paroissent jamais en public qu'à cheval, et qu'il est de la loi plus encore que d'étiquette, qu'un Khaliphe régnant se montre à son peuple, plusieurs Sultans ont aggravé leurs indispositions, en s'exposant l'été à l'ardeur du soleil, et l'hiver aux rigueurs de la saison. Cette loi sévère coûta la vie à Mahmoud I. Son zèle à remplir ce devoir du trône, le porta mourant à la mosquée, le 13 décembre 1754 : mais accablé par la violence du mal, il n'eut pas même le temps de regagner son palais; il expira entre les deux portes du Sérail. Ainsi la loi, la religion, la politique tout ensemble obligent les Sultans à se rendre à la mosquée chaque vendredi. Ce n'est donc point ici une cérémonie vaine et arbitraire, comme le prétentendent divers écrivains.

Les Sultans y vont avec un cortége éclatant, quoique composé des seuls officiers du Sérail et de la maison Impériale. Nul ministre, nul

homme de loi, nul officier public n'est tenu ce jour là de les accompagner. Quoique maître d'honorer de sa présence telle mosquée qu'il lui plaît, le Monarque se rend néanmoins tour-à-tour à celles qui ont le droit de célébrer le Namaz public du vendredi. Il parcourt ainsi alternativement les mosquées Impériales qui sont de la fondation des Sultans et des Sultanes, et les mosquées particulières élevées et dotées par des Vézirs, des Paschas, des Beys, etc. Au fort de l'hiver seulement, S. H. se rend d'ordinaire à Sainte-Sophie, à cause de sa proximité du Sérail; mais elle ne s'acquitte jamais par elle-même des fonctions de l'Imameth. Des ministres de la religion l'y exercent en son nom et en sa place, dans chacune des mosquées de l'Empire qui ont droit de célébrer cet office solennel. Placé dans sa tribune, le Sultan est censé y présider. Les ministres célébrans sont distingués de tous les autres, sous le nom d'Imam'uldjumâ, qui veut dire, les Imams des vendredis, ou plutôt les Imams de la prière des vendredis.

- 3°. L'HEURE DE MIDI. C'est l'heure ordinaire des Namazs des autres jours ; ainsi ce n'est jamais que quarante minutes après midique l'on célèbre cet office chez tous les peuples Mahométans.
- 4°. LE KHOUTHBÉ: espèce de prône ou de profession publique sur l'unité et les attributs de l'Être suprême. Mohammed en est l'instituteur : il le récitoit lui-même tous les vendredis comme dans les deux fêtes de Beyram. A la suite de cet office il passoit de la chaire à l'autel, où, placé à la tête de ses disciples, il faisoit le Namaz, et s'acquittoit en personne des fonctions sacerdotales. Les Khaliphes ses successeurs suivirent son exemple. Ebu-Bekir inséra dans ce Khouthbé le nom de Mohammed; il en fit mention comme du plus grand et du plus auguste des Prophètes; et comme ce législateur, en récitant le Khouthbe, se tenoit toujours sur le haut de la chaire, composée de plusieurs gradins, Ebu-Bekir, par respect pour son caractère éminent, ne monta jamais jusque-là : il se tenoit à un gradin plus bas. A son exemple,

Omer, voulant honorer aussi la mémoire d'Ebu-Bekir, s'arrêta sur un degré inférieur. Osman, animé du même esprit, descendit encore plus bas. Aly craignant que cette déférence ne réduisît progressivement ses successeurs à se tenir au pied de la chaire, garda la même place qu'Osman, ce qui fut imité par tous les Khaliphes, soit Ommiades, soit Abassides, qui succédèrent au sacerdoce de Mohammed.

Les premiers de ces Pontifes ajoutèrent aussi à ce Khouthbé des prières pour les quatre premiers Khaliphes et pour tous les disciples du Prophète. Ils s'en acquittoient eux-mêmes chaque vendredi comme aux deux fêtes de Beyram, dans la mosquée cathédrale des villes où ils résidoient. Plusieurs avoient coutume de prononcer à la suite du Khouthbé, une espèce de sermon, où souvent ils parloient aussi des affaires publiques et des divers règlemens, soit civils, soit politiques, qu'ils se proposoient pour le bien de l'Etat. Cet usage se perpétua jusqu'au règne de Mohammed VIII, qui, l'an 324 (de l'Hégire 936), se dispensa

de monter en chaire, et de réciter en personne le Khouthbé, parce que la nécessité des circonstances l'avoit forcé à insérer dans cet office public le nom d'Ibn-Ratik, le premier des usurpateurs de Baghdad et de la puissance temporelle des Khaliphes.

Depuis cette époque les vicaires de Mohammed chargèrent les ministres de la religion de toutes les fonctions sacerdotales, suivant l'usage qui étoit déja établi dans les autres mosquées, soit de la capitale, soit du reste de la monarchie. Dans tous les Khouthbes en général, les Imams faisoient mention du Khaliphe régnant, et même des princes qui avoient été solennellement nommés et reconnus pour leurs successeurs. Ils formoient encore des vœux pour la conservation du Khaliphe, pour la prolongation de ses jours, et pour la prospérité de ses armes contre les ennemis de la religion et de l'Etat. C'est pourquoi ce prône fut depuis appelé Khouthbéteinn, qui signifie, les deux oraisons, parce qu'il étoit divisé en deux parties : la première ne parloit que de Dieu, du Prophète, des quatre premiers

Khaliphes, et des disciples leurs contemporains; la seconde faisoit mention du Pontife qui occupoit la chaire de *Mohammed* et de ses héritiers; parties distinctes et même séparées par une pause que les *Imams* faisoient dans cet office solennel, ainsi qu'ils le font encore aujourd'hui.

Tous les princes Mahométans qui ont usurpé et partagé entre eux l'empire du Khaliphat, faisoient insérer leur nom à la suite de celui du Khaliphe dans les Khouthbés que l'on récitoit dans les villes de leur domination. Ils manifestoient par-là, sinon la légitimité, du moins l'exercice du pouvoir souverain. Aussi ce droit du Khouthbé et celui de faire battre monnoie, ont de tout temps formé les seuls droits régaliens des Potentats Mahométans, chez lesquels le titre le plus caractéristique de l'autorité suprême est encore aujourd'hui celui de Sahhib Khouthbé ve sikké, c'est-àdire, possesseur des droits du Khouthbé et de la monnoie. Ceux des Monarques qui se refusoient à reconnoître la suprématie des Khaliphes, et qui leur disputoient jusqu'à la dignité

sacerdotale, sur-tout les princes des différentes branches de la maison d'Aly, qui ont régné en Afrique, en Arabie, en Perse, dans le Khorassan, etc., n'ordonnoient le Khouthbé dans leurs Etats qu'en leur nom et en celui des princes héritiers de leur trône: on omettoit de parler des Khaliphes. Cette circonstance, la plus délicate et la plus importante du sacerdoce, fut aussi le premier objet de l'attention et de la politique des Abassides, qui n'oublièrent rien pour se conserver cette grande prérogative dans toutes les mosquées et dans tous les Etats Mahométans, mais surtout dans le temple de la Mecque, comme étant le centre de l'Islamisme.

Pendant cent seize ans ils furent cependant dépouillés de ce premier des droits sacerdotaux dans le premier des temples Musulmans. Les Schérifs de la Mecque, d'abord les Beno-Moussa, ensuite les Beno-Fuléyté, cédant à leur haine contre les Abassides, plus encore qu'aux conjonctures de ces siècles si désastreux pour le Mahométisme, substituèrent dans le Khouthbé du Keabé, au nom de ces Pontifes, depuis

depuis Fazl I jusqu'à Abd'ullah VI, de 363 à 479 de l'Hégire (de 973 à 1086), celui des Monarques Fathimites qui régnoient alors en Egypte, aussi avec le titre de Khaliphe. Quand les Abassides furent rentrés dans leurs droits, ils continuèrent à jouir de cette distinction, non-seulement les onze derniers Khaliphes de Baghdad, mais encore ceux du Caire, quoique restreints plus étroitement que jamais aux fonctions sacerdotales, sous les Sultans Turkmenns et Memlouks, qui succéderent aux Fathimites.

Selim I acquit à la maison Othomane ce droit si important aux yeux de l'Islamisme et du Khaliphat. Ses aïeux en jouissoient cependant, mais en la seule qualité de Bey, d'Emir et de Sultan, titres qui n'indiquent que la puissance temporelle. Ce droit remonte jusqu'à l'origine de la monarchie. L'an 688(1289) Osman I, encore sous la domination des Sultans de Conya, conquit Caradjé-hissar sur les Grecs; et ayant obtenu de Mess'oud III la propriété de cette ville, le premier siége de sa puissance naissante, il fit aussitôt insérer

son nom dans le Khouthbé des vendredis, à la suite de celui du Monarque Seldjoukien. Toursounn-Fakihh son beau-frère, fut même le premier qui exerça cet office en l'honneur du prince fondateur de la Monarchie Othomane. Mais le Khouthbé ne recouvra véritablement son antique splendeur que sous Selim I, lorsque ce héros fut décoré de l'auguste titre de Khaliphe et d'Imam suprême, en recevant, après la conquête de l'Egypte, comme nous l'avons déja dit, les hommages et du Khaliphe Mohammed XII, le dernier des Abassides, et du Schérif de la Mecque, Eb'ul-Bérékiath. Ce monarque acquit en même temps les droits de suzeraineté que les Sultans Egyptiens exercoient sur tout le Hidjeaz, sous le titre aussi modeste que glorieux de Khadim'ul Harémenin'usch-Scherifeinn, serviteur des deux saintes cités; ce titre lui fut solennellement déféré au Caire, dans le Khouthbé que l'on récita en sa présence et en son nom dans la mosquée cathédrale Mélik-Muéyyéd-Djeamissy, où il alla le vendredi suivant avec la pompe la plus brillante, s'acquitter de la prière publique de ce

jour, et rendre des actions de graces à l'Eternel.

Tels sont, d'après tous les docteurs Mahométans, les titres qui caractérisent la légitimité des droits de la maison Othomane sur le Khouthbé comme sur le Kéabé de la Mecque, et sur le Khaliphat universel. Ainsi les Sultans de cette maison, à l'imitation des anciens Khaliphes, font remplir par des vicaires, dans le temple de la Mecque comme dans tous les autres de l'Empire, l'office public des vendredis.

comme cet office consiste dans le Khouhtbé et dans le Namaz, dont l'exercice consacré sous les noms, l'un de Khithabeth, et l'autre d'Imameth, constitue la première et la plus auguste des fonctions sacerdotales, les vicaires qui s'en acquittent sous le double titre de Khatib et d'Imam'ul-djumâ, au nom et sous l'autorité de l'Imam suprême, y sont toujours nommés et autorisés par un Khatt'y-Schérif, signé de la propre main du Sultan. Indépendamment de cette autorisation formelle et générale pour tous les Khatibs de l'Empire, le Sultan, à l'exemple des trente-cinq derniers Khaliphes Abassides, est encore tenu de la

confirmer à ceux qui s'en acquittent en sa présence, soit les vendredis, soit dans les deux fêtes de Beyram, dans quelque mosquée que ce soit.

Cette fonction est remplie alternativement chaque semaine, par les deux Hunnkear-Imamys, qui sont les Imans du Sérail, les aumôniers du Sultan, affectés, si l'on peut parler ainsi, au service de la chapelle de Sa Hautesse. Le Khatib de la mosquée où il plaît au Sultan de se rendre chaque vendredi, est conséquemment obligé de leur céder pour ce jour sa place et ses droits sacerdotaux. Le Hunnkear-Imamy du jour a soin de se tenir sur le passage du Monarque, dans le corridor qui mène à sa tribune ; Sa Hautesse , en s'approchant, jette sur lui un coup-d'œil avec un léger signe de tête, ce qui tient lieu de confirmation pour les pouvoirs déja déférés au même prélat. Cependant le Sultan permet quelquefois au Khatib de la mosquée où il se rend, de remplir lui-même cet office, soit dans la vue de l'avancer, soit dans le dessein de le nommer son Imam en la place de celui

des deux aumôniers qu'il voudroit disgracier ou élever de grade dans le corps des Oulémas. Mais aux deux fêtes de Beyram qui se célèbrent toujours à la mosquée Sultan-Ahmed, le premier aumônier du Sérail s'acquitte seul de ces fonctions sacerdotales. Il est également d'usage que dans ces deux fêtes, comme dans l'office des vendredis, trente Muezzinns du Sérail suivent le Sultan à la mosquée, pour chanter avec ceux du temple la seconde annonce, Ikameth, qui précède la prière.

Les Khatibs des mosquées de toutes les villes prises les armes à la main, jouissent d'ailleurs d'une espèce de distinction militaire: ils montent en chaire, ainsi qu'il est ordonné par la loi, en tenant un sabre dans la main droite, comme un symbole de la destinée de ces édifices, qui, d'églises chrétiennes, ont été converties en temples Musulmans. Le Khatib s'appuie sur le sabre, en montant et en descendant les gradins, comme pendant tout le temps qu'il récite le Khouthbé. Voici la formule de ce prône, uniforme pour toutes les mosquées de l'Empire qui ont le

droit de célébrer ce premier des offices divins.

» Graces au Très-haut, à cet Être suprême » et immortel qui n'a ni dimensions ni limi-» tes, qui n'a ni femmes ni enfans, qui n'a " rien d'égal à lui, ni sur la terre ni dans les » cieux; qui agrée les actes de componction » de ses serviteurs, et pardonne leurs iniquités. " Nous croyons, nous confessons, nous attes-» tons qu'il n'y a de Dieu que Dieu seul, Dieu » unique, lequel n'admet point d'association » en lui ; croyance heureuse à laquelle est » attachée la béatitude céleste. Nous croyons » aussi en notre Seigneur, notre appui, notre » maître, Mohammed, son serviteur, son ami. » son Prophète, qui a été dirigé dans la vraie » voie, favorisé d'oracles divins, et distingué » par des actes merveilleux. Que la bénédic-» tion divine soit sur lui, sur sa postérité, sur » ses femmes, sur ses disciples, Asshhabs, sur » les Khaliphes orthodoxes, doués de doc-» trine, de vertus et de sainteté, et sur les " Vézirs de son siècle, mais particulièrement " et spécialement sur l'Imam, le Khaliphe

» réel du Prophète de Dieu, l'Emir'ul-Mumi-» ninn Ebu-Bekir, le Certificateur pieux, » l'agréable à l'Eternel; sur l'Imam, le Kha-» liphe réel du Prophète de Dieu, l'Emir'ul-" Mumininn Omer, le Discernateur pur, l'a-" gréable à l'Eternel; sur l'Imam, le Khaliphe » réel du Prophète de Dieu, l'Emirul-Mumi-» ninn Osman, le Possesseur des deux lumiè-» res, l'agréable à l'Eternel; sur l'Imam, le » Khaliphe réel du Prophète de Dieu, l'E-» mir'ul-Mumininn Aly, le généreux-intè-» gre , l'agréable à l'Eternel ; sur les deux » grands Imams, tous deux parfaits en doc-» trine et en vertu, distingués en sciences et » en œuvres, illustres en race et en noblesse, » résignés aux volontés du ciel et aux décrets » du destin, patiens dans les revers et dans » les infortunes; les Emirs, les princes de la » jeunesse céleste, la prunelle des yeux des » fidèles, les seigneurs des vrais croyans, " Hassan et Hussein, les agréables à l'Eter-, nel, à qui tous puissent également être agréa-" bles!

» O vous, assistans, ô vous fidèles, craignez

» Dieu et soyez-lui soumis. Omer, l'agréa-» ble à l'Eternel, dit que le Prophète de » Dieu a proféré ces mots : Point d'actions » que celles qui sont fondées sur l'intention » Le Prophète de Dieu est véridique dans ce » qu'il dit ; il est véridique , Mohammed , l'ami » de Dieu et le ministre des oracles célestes. » Sachez que la plus belle des paroles est la » parole de Dieu tout puissant, tout clément, » tout miséricordieux. Ecoutez son saint com-» mandement : Lorsqu'on fait la lecture du » Cour'ann, prêtez-y l'oreille avec respect et » en silence, pour qu'il vous soit fait misé-» ricorde! J'ai recours en Dieu contre le démon » chassé à coups de pierres. Au nom de Dieu » clément et miséricordieux; en vérité, les » bonnes actions effacent les mauvaises. »

Ici le ministre Khatib fait une pause, s'assied, récite tout bas différens versets du Courann, auxquels les Muezzinns, placés dans leur tribune, répondent en plain-chant, Aminn, Aminn: il se lève ensuite et entonne le second Khouthbé.

» Par honneur pour son Prophète, et par

» distinction pour son ami pur , ce haut et " grand Dieu, dont la parole est ordre et » commandement, dit: Certes, Dieu et ses an-» ges bénissent le Prophète. O vous, croyans, » bénissez-le, adressez-lui des salutations pu-» res et sincères! O mon Dieu, bénissez Mo-» hammed, l'Emir des Emirs, le coryphée des » Prophètes, qui est parfait, accompli, doué » de qualités éminentes, la gloire du genre » humain, notre Seigneur et le Seigneur des » deux mondes, de la vie temporelle et de la » vie éternelle! O les amoureux de sa beauté » et de son éclat, bénissez-le, adressez-lui des » salutations pures et sincères! O mon Dieu! » bénissez Mohammed et la postérité de Mo-» hammed, comme vous avez béni Ibrahim » et la postérité d'Ibrahim! Certes, vous êtes " adorable, vous êtes grand; sanctifiez Moham-» med et la postérité de Mohammed, comme » vous avez sanctifié Ibrahim et la postérité » d'Ibrahim! Certes, vous êtes adorable, » vous êtes grand. O mon Dieu! faites misé-"corde aux Khaliphes orthodoxes, distingués » par la doctrine, la vertu, et les dons célestes,

» dont vous les avez comblés, qui ont jugé et » agi selon la vérité et selon la justice. O mon » Dieu, soutenez, assistez, défendez votre » serviteur, le plus grand des Sultans; le plus » éminent des Khacanns, le roi des Ara-» bes (1) et des Persans, le serviteur des deux » cités saintes (la Mecque et Médine), Sultan » fils de Sultan, petit-fils de Sultan, le Sultan » Ahd'ul-Hamid-Khan, dont l'Être suprême » éternise le Khaliphat et perpétue l'empire » et la puissance, Aminn, Amen.

» et la puissance, Aminn, Amen.

» O mon Dieu! exaltez ceux qui exalteut
» la religion, et avilissez ceux qui avilissent
» la religion. Protégez les soldats Musulmans,
» les armées orthodoxes; et accordez-nous
» salut, tranquillité, prospérité, à nous, aux
» pélerins, aux militaires, aux citoyens en
» demeure comme aux voyageurs sur terre et
» sur mer, enfin à tout le peuple Mahométan.
» Salut à tous les Prophètes et à tous les
» Envoyés célestes; louanges éternelles à ce
» Dieu créateur et maître de l'univers. Certes,

<sup>(1)</sup> Aréb ve Adjém, mots sous lesquels on désigne toutes les nations de la terre.

» Dieu ordonne l'équité et la bienfaisance. Il » ordonne et recommande le soin des proches. » Il défend les choses illicites, les péchés, les » prévarications. Il vous conseille d'obéir à ses » préceptes, et de les garder religieusement » dans la mémoire. «

Outre ces Khouthbes ordinaires consacrés aux vendredis et aux deux fêtes de Beyram, il en est encore trois d'extraordinaires qui se récitent à la Mecque, avant et après la fête dessacrifices, ainsi qu'on le verra dans l'article du pélerinage. C'est communément le Molla de cette cité qui s'en acquitte, le 7 de la lune de Zilhidjé dans le temple de la Mecque, le 9 au mont Arafath, et le 11 à Mina. Ce magistrat y joint différentes autres prières analogues au jour, et finit par une exhortation instructive sur les sentimens de religion et de piété qui doivent animer les Musulmans dans les pratiques du pélerinage.

5°. L'ASSEMBLÉE DES FIDÈLES. Comme ce Namaz solennel ne peut jamais avoir lieu qu'en corps et à la mosquée, rien n'égale l'affluence du peuple dans tous les temples qui

ont droit de le célébrer. Il faut des raisons bien graves, des circonstances bien pressantes pour qu'un Musulman s'absente ce jour-là d'une de ces mosquées, et qu'il s'en tienne au Namaz ordinaire de midi dans une autre. Les malades seuls, et ceux que la loi dispense de cet office public, tels que les esclaves, les mineurs, les voyageurs, les villageois, etc. se permettent de faire à la même heure un Namaz particulier chez eux ou ailleurs.

Et 6°. Une liberté entière et générale. La liberté requise pour la validité de ce Namaz solennel, s'étend jusqu'aux derniers du peuple. Ainsi toutes les portes des mosquées et celles même de la ville sont entièrement ouvertes ce jour-là. Il n'est permis, selon les Fethwas des Mouphtys, de fermer les portes d'une ville où il existe des temples qui ont le droit de faire cette prière publique des vendredis, qu'en temps de guerre, supposé cependant que l'on soit dans le cas de craindre une attaque soudaine de la part des ennemis.

On a observé plus haut, à l'article de la cosmogonie, que le fondateur de l'Islamisme a

consacré le vendredi, sixième jour de la semaine, à cet acte important de sa religion. en signe d'hommage et de reconnoissance envers l'Eternel, pour avoir créé l'homme ce jour-là. Cette institution étoit d'ailleurs conforme à son système général, de n'admettre dans son nouveau culte, rien d'analogue, ni au Christianisme, ni au Judaïsme. C'est pour cette raison que le vendredi n'est pas même célébré comme un jour de repos ou de fête publique : il n'est distingué des autres jours que par ce Namaz ; et ce n'est que pendant la durée de cette prière, que le peuple est obligé de suspendre tout travail et toute occupation quelconque. Le reste de la journée est absolument employé comme les autres jours de la semaine. equality on Tax

our hopen as come of pairious present defends le leves de solitone per lengt à la leur de leur de leur de leur de leur de leur déclie ; moment on come la come l'incine e nouique de midi. Si logammique ceue heure l'april on come l'orgammique ceue heure l'april on chi.

## CHAPITRE V.

De l'Oraison Paschale dans les deux Fêtes de Beyram, Salath'ul-id.

L'ORAISON paschale est une prière particulière consacrée au premier jour de chacune des deux fêtes de Beyram. Elle est d'obligation canonique. Elle exige absolument les mêmes conditions que la prière publique des vendredis, en observant seulement que le Khouthbé, au lieu d'être récité avant la prière, doit l'être, dans ces deux fêtes, immédiatement après. Cette oraison consiste en un Namaz de deux rik'aths. Son heure spéciale et particulière est depuis le lever du soleil, parvenu à la hauteur apparente d'une lance, jusqu'à son déclin, moment où commence l'heure canonique de midi. Si l'on manque cette heure, quel qu'en

CODE RELIGIEUX. 223 soit le motif, on doit remettre l'oraison paschale au lendemain, toujours à la même heure.

C. C'est à l'exemple de ce qui fut pratiqué par le Prophète, à qui il arriva dans une année de continuer le jeûne, lui et les siens, le premier du mois de Schewal, parce qu'un temps nébuleux avoit empêché de voir la nouvelle lune. Cependant différentes personnes ayant le même jour, dans l'après-midi, attesté en sa présence qu'elles l'avoient vue la nuit précédente, il ordonna aussitôt de rompre le jeûne et de célébrer la fête; mais il remit l'oraison paschale au lendemain matin.

Si on manque encore cette heure le second jour, quelle qu'en soit la raison, on ne peut plus remettre la prière au jour suivant, attendu qu'elle ne doit jamais avoir lieu que dans l'un des deux premiers jours de la fête. Cette prière n'admet ni l'annonce Ezann ni l'Ikameth; on ne peut en réparer la négligence

par aucune prière satisfactoire; celles même qui sont de surérogation, ne peuvent pas avoir lieu dans la matinée de la fête, avant que l'on se soit acquitté de ce devoir solennel du jour. Il est cependant louable de la faire précéder par une lotion générale, comme aussi de se laver la bouche, de se frotter les dents, et de faire usage de parfums et d'aromates, pour que personne n'éprouve, au milieu de l'assemblée, dans le temple du Seigneur, de mauvaises odeurs et des exhalaisons fâcheuses. Il est encore louable de se parer en ces jours solennels, de porter des habits neufs et propres; de réciter le long du chemin, en allant à la mosquée, le Tekbir: Grand Dieu! grand Dieu! Allah'u-ekber! Allah'u-ekber! Ces paroles doivent être proférées dans la fête d'Id-fitr, à voix basse; et dans celle d'Id' Ad' hha,

Id'Ad'hha, à haute voix, à cause des sacrifices de ce jour. Il convient également, dans la première fête, de manger quelque chose avant de s'acquitter de l'oraison paschale; dans la seconde, au contraire, d'être à jeun, et de ne manger qu'après la prière et les sacrifices.

C. Ce sont autant de pratiques observées par le Prophète lui-même. Dans la première fête il avoit coutume de manger, avant l'oraison, trois, cinq ou sept dattes bien mûres; et dans la seconde, il faisoit à jeun la prière et les sacrifices, et goûtoit ensuite de la chair des animaux qu'il avoit immolés de sa main.

Enfin dans le Khouthbé de ces deux fêtes, le ministre Khatib est tenu d'enseigner au peuple, dans la première, toutes les pratiques prescrites pour cette solennité, sur-tout l'obligation de l'aumône paschale en faveur des pauvres; et dans la seconde, tout ce

qui est relatif aux sacrifices et au Tekbir-Teschrik.

C. C'est un cantique que tout fidèle est obligé de réciter à la suite des cinq Namazs, tant dans l'Arifé-guny, ou veille de l'Id-Ad'hha, que dans les trois premiers jours de cette fête, ainsi que dans les trois premiers Namazs du quatrième jour, faisant en tout vingt-trois Tekbir-Teschriks.

Le voici (1): « Grand Dieu! Grand Dieu! » il n'y a point de Dieu sinon Dieu; Grand » Dieu! Grand Dieu! les louanges sont pour » Dieu. « Ce cantique est en mémoire du sacrifice ordonné à Abraham. L'ange Gabriel, en lui présentant le bouc céleste, proféra les mots Grand Dieu, Grand Dieu! Abraham y ajouta: Il n'y a point de Dieu sinon Dieu; et Ismaël les termina par ceux-ci: « Les » louanges sont pour Dieu. «

V. L'Imam Schafty exige que l'on répète trois fois le mot Allah'u-ekber, Grand Dieu!

<sup>(1)</sup> Allah'u ekber! Allah'u ekber! la ilah'i ill'allah, ve Allah'u ekber, Allah'u ekber, ve l'illah'il-hamd.

#### OBSERVATIONS.

Ces deux Beyrams sont les seules fêtes religieuses du Musulmanisme. La première, appelée Id-fitr, qui veut dire, la fête de la rupture du jeune , a lieu le premier de la lune de Schewal, à la suite du jeûne de Ramazann. La seconde, appelée Id-Adhha ou Courbann-Beyram, c'est-à-dire, la fête des sacrifices, se célèbre soixante-dix jours après, le dix de la lune de Zilhidjé: le mot Id, consacré à l'une et à l'autre, dérive du verbe âwd ou Muâwedé, qui signifie revenir, retourner, désignant par-là le retour périodique et annuel de ces fêtes religieuses. Beyram est un mot Turc qui répond à l'Id Arabe. Comme les années des Mahométans sont lunaires, ces deux fêtes parcourent dans l'espace de trentetrois ans toutes les saisons de l'année. La première n'est que d'un jour; le peuple cependant la célèbre trois jours de suite : la seconde est de quatre. Ces sept jours de fête sont de toute l'année les seuls de divertissement pour le peuple. Cependant, dans l'un comme dans

l'autre Beyram, l'oraison paschale n'a jamais lieu qu'une fois, le premier jour, environ une heure après le lever du soleil. Cet office solennel n'est plus précédé aujourd'hui de l'annonce Ezann, du haut des minarets, comme il l'étoit autrefois, d'après les réglemens du Khaliphe Abd'ul-Melik I. Les anciens Imams ont aboli cet usage, comme étant de pure institution humaine.

La célébration de ces deux Beyrams se fait toujours avec le plus pompeux appareil. A ces époques le Monarque reçoit les hommages des différens ordres de l'Etat. Cette cérémonie, appelée Muâyedé, a lieu au Sérail vers le lever du soleil; et immédiatement après, le Sultan se rend à la mosquée avec un cortège encore plus brillant que celui des vendredis. Il est alors accompagné de ses ministres et de tous les grands officiers de l'Empire; mais de tous les gens de loi, le Mouphty, les deux Caziaskers, l'Istambol-Efendissy, et le Nakib'ul-Eschraf, sont les seuls qui soient obligés d'être de sa suite; le reste des Oulémas n'accompagne la marche publique du

Souverain que le jour de la solennité du sabre, qui tient lieu de sacre et de couronnement, et lors de la consécration d'une nouvelle mosquée Impériale. Quand l'une ou l'autre fête de Beyram se rencontre un vendredi, le Sultan se rend ce jour-là deux fois à la mosquée; le matin, avec toute la cour, pour l'oraison paschale; et à midi, avec son cortége ordinaire, pour le Namas public des vendredis.

Ces deux Beyrams étant les seules fêtes religieuses de la nation, sont conséquemment les seules époques où il soit permis dans toutes les villes Mahométanes de fermer boutiques, magasins et marchés publics. Tout commerce, tout trafic, tout travail manuel est suspendu dans ces sept jours de l'année. Il n'est point d'individu, quel que soit son état et sa condition, qui n'ait, dans ces deux Beyrams, un habit neuf. Les parens et les amis se font mutuellement visite pour se souhaiter la bonne fête, et c'est presque la seule occasion où il soit d'un usage général de se toucher la main, de s'embrasser et de se témoigner réciproquement les sentimens les plus affectueux. Les

enfans baisent la main de leur père, de leurs aïeux, de leurs parens. Les jeunes gens en font de même à l'égard des personnes âgées : mais les subalternes ne baisent jamais que le bord de l'habit de leurs chefs, des officiers supérieurs, des principaux personnages de l'Etat. On ne voit jamais dans le peuple, moins encore parmi les personnes de marque, ces démonstrations de joie, ces signes de gaieté qui éclatent chez les autres nations en différentes époques de l'année. Les Mahométans ne connoissent ni la danse, ni la musique, ni aucun jeu quelconque: tous ces amusemens sont proscrits par la législation religieuse, comme on le verra dans les lois morales. Il n'y a rien de bruyant, rien de mondain dans la célébration de ces fêtes. Toute la récréation du peuple consiste à se promener tranquillement, toujours à pas graves, dans la ville et dans les environs. Parens et amis, tous se rassemblent, et vont par bandes de huit, dix ou quinze personnes, visiter leurs connoissances, s'arrêtant quelques momens, soit dans les places, soit dans les promenades publiques

pour fumer, prendre du café, et causer avec le plus grand flegme, des affaires du temps et des évènemens du jour. Tel doit être l'effet des mœurs simples et austères et du caractère sérieux de ce peuple privé de la fréquentation entre les deux sexes, chez lequel les femmes ne paroissent que rarement en public, et toujours voilées, sans aucune idée des spectacles, des divertissemens publics, et où enfin l'usage du vin, proscrit par la loi, est interdit plus rigoureusement encore dans ces jours de fête. La veille de chaque Beyram, la police a soin de mettre le scellé sur les portes de tous les cabarets, qui n'existent même que dans les faubourgs habités par les Chrétiens. Cette précaution est une loi des plus sévères, qui se renouvelle chaque année dans toute l'étendue de l'Empire. C'est ainsi que les fêtes Musulmanes, célébrées dans le calme et dans le silence, présentent un tableau bien différent de celui des grandes villes de l'Europe aux solennités du Christianisme.

#### CHAPITRE VI.

De la Prière Terawihh pendant le Ramazann.

CETTE prière, d'obligation imitative, est consacrée aux trente jours de jeûne de la lune de Ramazann. Elle consiste en un Namaz extraordinaire de vingt rik'aths, dont tout fidèle doit s'acquitter de nuit, à la suite des cinq Namaz ordinaires du jour.

On peut faire cette prière en particulier, chez soi; mais il est plus louable de la faire en corps, soit à la mosquée, soit ailleurs.

V. L'Imam Malik, qui, au lieu de vingt, exige trente-six rik'aths, pense, ainsi que l'Imam Schafiy et l'Imam Ebu' Youssouph, qu'il est plus louable de faire ce Namaz seul, plutôt qu'en commun, et cela pour être plus en garde contre tout sentiment d'affectation et d'hypocrisie dans une aussi longue prière.

Ce Namaz étant de vingt rik'aths, exige par-là même dix saluts de paix, et cinq pauses.

C. Elles doivent être aussi longues que le temps nécessaire pour faire une prière de quatre rik'aths. C'est pourquoi ce Namaz extraordinaire est nommé Terawihh (plurier de Terwihh), qui signifie repos, respiration.

Dans ces intervalles, le fidèle, assis sur ses genoux, est le maître de réciter le Tessbihh ou le Tehhlil, ou quelques versets du Cour'ann; il peut aussi faire des prières, soit satisfactoires, soit surérogatoires, ou bien garder le silence dans un recueillement profond. Quant aux citoyens de la Mecque, il leur est permis de faire, pendant cés pauses, des tournées, Tawaf, autour du Keabé. Il est aussi d'une pratique imitative de faire dans ce long Namaz, et pendant

les trente nuits du Ramazann, une récitation générale du Cour'ann.

C. On doit réciter dix versets par rik'ath, ce qui complète dans les trente nuits, les six mille versets du Cour'ann, selon la rédaction de quelques Imams, qui bornent à ce nombre les six mille six cent soixante-six Ayeths ou versets de ce livre saint. Les Imams Mudj-tehhids ou interprètes sacrés, avoient coutume de réciter trois fois le Cour'ann en entier, pendant le Ramazann; et l'Imam Azam Ebu Hanifé, soixante-une fois.

A la suite de ce long Namaz, consacré aux seules nuits du Ramazann, il est louable et méritoire de faire en commun la prière ordinaire, Salath-witr, qui précède l'aurore.

C. Cela n'est permis que pour cette lune de jeûne et de pénitence, pendant laquelle on peut faire, aussi en corps et sous les auspices d'un *Imam*, des prières surérogatoires, qui d'ailleurs ne peuvent avoir lieu dans aucun

autre temps de l'année, pas même dans les sept nuits saintes, Leilé-y-Mubaréké.

#### OBSERVATIONS.

Les Mahométans, naturellement religieux et attentifs à tous les devoirs du culte extérieur, se livrent d'une manière plus particulière encore aux exercices de piété pendant la lune du Ramazann. Le jeûne ou l'abstinence la plus rigoureuse durant tout le jour, est suivi d'une multitude de prières et d'actes de pénitence, dans la majeure partie de la nuit.

Ils s'acquittent très-scrupuleusement, les uns en particulier, les autres en commun, de cette longue prière, *Térawihh*; ils récitent le *Cour'ann*, font des *Namazs* surérogatoires, et passent des heures entières dans les mosquées, qui généralement toutes sont ouvertes et illuminées pendant les trentes nuits de cette lune.

Enfin la dévotion dans cette partie de l'année éclate dans tous les ordres de la nation de la manière la plus exemplaire et la plus édifiante. Quant aux sept autres nuits réputées

saintes, et également consacrées à la dévotion du public, nous en parlerons plus bas, dans le discours qui termine cet article des prières.

#### CHAPITRE VII.

De la Prière à l'occasion des Eclipses de Soleil ou de Lune.

Les éclipses de soleil ou de lune exigent une prière, pour rassurer les peuples contre l'effroi qu'elles pourroient leur causer.

C. Elle a été ordonnée par le Prophète, à l'occasion de la mort d'Ibrahim son fils : le peuple ayant paru frappé d'une éclipse de soleil qui concourut avec cet évènement, l'Apôtre céleste proféra ces paroles remarquables : Certes (1) le soleil et la lune sont deux signes, deux monumens de l'Eternel;

<sup>(1)</sup> Inn'esch' schems' i' w'el-camér ayetan'i min ayath' illahi'-teala la yunkessefan'i bi mewt'i ahhad we la bi hayoutih' i fe iza reéyeth'um sey'enn min hazihh'il-ifragh fe efregh'ou il' es-salath.

ils ne s'éclipsent ni pour la mort, ni pour la naissance de personne. A l'apparition de ces signes, abandonnez tout pour recourir à la prière.

L'éclipse de chacun de ces astres exige une prière différente. Celle du soleil, Salath'ul-Kiussouf, doit être faite en commun, sous les auspices de l'Imam des vendredis. Elle consiste à faire un Namaz de deux rik'aths, et à réciter les chapitres Suré'y-bakra et Suré'y-ali Imrann (1). L'Imam, à l'imitation du Prophète, doit les prononcer à voix basse et lentement, jusqu'à ce que l'astre ait recouvré sa lumière. Pendant la récitation de ces chapitres, il est le maître de se tenir debout, ou de s'asseoir, la face tournée vers le Keabé de la Mecque ou vers l'assemblée des fidèles.

<sup>(1)</sup> Ce sont les deuxième et troisième chapitres du Cour'ann.

A son défaut personne n'a le droit de présider l'assemblée des fidèles; de sorte que le Namaz ne pouvant avoir lieu en commun, chacun doit s'en acquitter en son particulier. La prière pour les éclipses de lune, Salath-ul-Khoussouf, ne doit jamais être faite en commun; en conséquence elle n'exige ni la présence de l'Imam, ni la réunion des fidèles à la mosquée, au milieu des ténèbres de la nuit. Chacun doit la faire, chez soi ou ailleurs, par un Namaz toujours de quatre rik'aths.

V. L'Imam Schafiy exige, pour l'une et l'autre éclipse, un Namaz en commun, qui soit même terminé par le Khouthbé comme dans les deux fêtes de Beyram.

Enfin la prière en commun, consacrée pour les éclipses de soleil, est également prescrite à l'évènement de toute calamité publique, comme sont les ouragans, les brouillards épais qui CODE RELIGIEUX. 239 obscurcissent le globe; la foudre, le tonnerre, les météores, les tremblemens de terre, la famine, les inondations et les maladies épidémiques.

#### CHAPITRE VIII.

De la Prière dans les disettes d'eau.

La disette d'eau, cette calamité désastreuse, n'exige point de Namaz, ni en particulier, ni en commun, mais des larmes et des sanglots, des actes de contrition et de pénitence publique.

C. C'est à l'exemple de ce qui a été pratiqué par le Prophète, d'après ces paroles divines qui lui furent adressées dans une pareille circonstance: Demande (1) la miséricorde de ton Dieu, de ce Dieu très-miséricordieux, et il fera descendre sur toi des nuées de pluies abondantes. Ces prières, animées par la foi,

<sup>(1)</sup> Fe'esstaghherou rebbik'um ennehh'u keané ghaffar'enn yursel'ul-sema aleyk'um medrar'enn.

la douleur et la componction, opérèrent plusieurs miracles : un jour que le peuple faisoit retentir le temple de ses lamentations sur la sécheresse, le Prophète, du haut de la chaire, adressa au ciel ses gémissemens et ses vœux; et tout-à-coup une pluie abondante arrosa la terre pendant sept jours et sept nuits. Dans une calamité semblable, le Khaliphe Omer, pressé par les clameurs des fidèles, assembla les Asshabs pour délibérer avec eux sur la nécessité d'une prière générale: Keab, l'un de ces disciples, lui indiqua, comme le moyen le plus efficace, de recourir à l'Être suprême, avec l'un des parens collatéraux du Prophète. à l'imitation des Israélites, qui, dans ces circonstances, ne faisoient jamais leurs prières qu'avec un parent de Moyse. Omer, applaudissant à cet avis, monte en chaire avec Abas, oncle du Prophète, le fait asseoir à côté de lui, et profère ces paroles : O mon Dieu (1), nous recourons à toi, avec l'oncle de ton Prophète, etc. A peine eut-il fini sa prière, qu'une

<sup>(1)</sup> Allah'umme netewessele'ileyk bi-amm'i nebike'.

CODE RELIGIEUX. 241 forte pluie répandit la joie dans le cœur de tous les fidèles.

Cette prière n'étant pas dans la forme d'un Namaz, n'exige ni rik'ath, ni Khouthbé, ni la réunion des fidèles dans le temple; il faut qu'ils se rassemblent dans une place publique, où chaque individu doit, en son particulier, implorer la miséricorde divine sur soi et sur le reste du genre humain.

C. On se conforme par-là aux ordres du Prophète et aux pratiques qu'il observa lui-même. Ainsi le peuple entier, grands et petits, maîtres et esclaves, riches et pauvres, tous doivent se réunir dans une place publique, à pied, vêtus de vieux habits, la tête inclinée vers la terre, l'esprit humilié, le cœur contrit, et les yeux baignés de larmes. Cette pénitence doit encore être précédée d'aumônes, d'actes de contrition, et de marques authentiques d'une réconciliation sincère avec le prochain; mais il faut s'associer la généralité du

peuple, d'après ces paroles du Prophète: Sans les enfans encore à la mamelle, sans les animaux qui broutent l'herbe, et sans les pécheurs convertis à Dieu, les calamités fondroient sur vous (1). Sans les pauvres, sans les foibles qui se trouvent parmi vous, vous ne seriez ni assistés, ni pourvus de biens (2).

V. Les Imaméinns admettent, en ces occasions fâcheuses, et un Namaz de deux rik'aths, et le Khouthbé, et la réunion des fidèles dans le temple, et la prière particulière de l'Imam sur la chaire même, en s'appuyant de la main droite sur un sabre, sur un arc, ou sur un bâton pastoral.

Cette pénitence publique doit durer trois jours, jamais au-delà. Le Souverain est le maître de la faire précéder par un jeûne aussi de trois jours, qui devient alors obligatoire pour tout le peuple Musulman.

Il n'est permis ni à l'Imam souverain,

<sup>(1)</sup> Lewla sibyann redå ve behhaim rettå ve ibad' ullah reka li sabé aleyk'um'ul-azab sabba.

<sup>(2)</sup> Hel tensarouné ve terzakouné illa bi-zouafaik um.

ni à l'Imam prêtre, ni à aucune autre personne, de retourner à cette occasion son manteau ou son habit (1), en signe de ses vœux et de ses désirs pour le changement de temps, objet de cette pénitence publique.

C. Cependant le Prophète en a usé ainsi quelquefois; mais cette action étoit réservée à lui seul, vu son auguste caractère et sa mission divine.

V. L'Imam Mohammed le permet, mais au seul Souverain, en sa qualité de vicaire et de lieutenant du Prophète.

Enfin les Zimmys, les sujets non-Musulmans ne doivent pas concourir avec les fidèles à cette pénitence, parce que leurs prières ne sont pas toujours efficaces, et que, loin de mériter les graces et la miséricorde du ciel, leur infidélité ou leur perversité ne peut au

<sup>(1)</sup> Vela tekallebé erdetihhim.

contraire attirer sur eux que sa malédiction et ses fléaux.

C. Leur exclusion est décidée, et par ces paroles divines: La (1) prière des infidèles n'est pas prière, mais égarement; et par ces paroles du Prophète: Je me retire (2), je détourne mon visage de toute société où les fidèles sont mélés avec les infidèles.

V. L'Imam Malik les admet, s'ils y concourent d'eux-mêmes et de leur propre mouvement: il s'appuie sur plusieurs exemples de cette nature qui eurent lieu sous les règnes des premiers Khaliphes.

#### OBSERVATIONS.

Ces prières extraordinaires à l'occasion des évènemens naturels, ou des calamités publiques, se font rarement. Celles qui sont prescrites pour les éclipses de soleil ou de lune, et dont l'objet est de rassurer les peuples contre l'effroi de ces phénomènes, ont été dictées, non par ignorance des principes astronomiques,

<sup>(1)</sup> Ve ma doa'el-keafiriné illa fi zalal.

<sup>(2)</sup> Ena beriy'unn mâ Muslim men muschrik.

mais dans la vue d'écarter des esprits les idées superstitieuses, les pronostics et les illusions accréditées de tout temps par les astrologues et les devins. Plus les Mahométans ont avancé dans les connoissances astronomiques, plus ils s'éclairent, plus ils reviennent des préjugés dont ils ont hérité des anciens Arabes, et plus aussi ils voient d'un œil tranquille ces phénomènes célestes, sans recourir aux prières prescrites par la loi: prières depuis long-temps abandonnées au vulgaire.

L'Etat ne les ordonne que dans les temps de calamités. Ce fut sous le règne de Mourad III que ces prières, en forme de pénitence publique, eurent lieu pour la première fois dans l'Empire Othoman. Ce Sultan, alarmé de la position de l'Empire, alors ébranlé par les dissentions civiles, les guerres et les ravages sans exemple, que faisoit la peste dans la capitale, ordonna des prières publiques pour fléchir le ciel. Elles se firent dans la plaine Ock-Meidany 3 Zilhidjé 1000. (11 Septembre 1592), Vézirs, Ministres, Oulémas, Scheyhk, officiers de tous les ordres,

les grands, le peuple, tous s'y rassemblèrent avec un zèle empressé. A la suite d'un discours analogue aux circonstances, prononcé par le prédicateur ordinaire de Sainte-Sophie, on implora la miséricorde divine et l'intercession du Prophète: les assistans prosternés, et baignant la terre de leurs larmes, faisoient retentir l'air de leurs gémissemens et de leurs sanglots. Mourad III fit immoler le même jour un grand nombre de victimes, en répandant des sommes considérables dans le sein des pauvres et des familles honteuses. Il ouvrit les prisons publiques, et rompit les chaînes d'une infinité de malheureux, même des criminels d'Etat enfermés au château des sept tours. On renouvela, dix jours après, ces prières sur le mont Alem-Daghy.

Sous le règne non moins désastreux de Mohammed III, les mêmes circonstances engagèrent ce Monarque infortuné à recourir à ces secours spirituels. La cour et la ville allèrent de nouveau prier et gémir dans la plaine Ock-Meidany. Trois mois après on répéta cette pénitence, d'abord dans la même

plaine, ensuite dans la mosquée Sultan-Mohammed, à cause des revers successifs qu'essuvoient les armes Othomanes en Hongrie, et de la désolation de la capitale, alors cruellement affligée par la sécheresse et la famine. Mais le ciel paroissant inexorable, Mohammed III, désespéré, attribue tant de calamités à la corruption générale du peuple, qui attiroit sur lui et sur l'Etat le courroux de Dieu et de son Prophète. Il fulmine contre le vice et la crapule; fait mettre à mort plusieurs citoyens convaincus d'irréligion et de mauvaises mœurs; par son ordre, on arrête toutes les femmes publiques, qui sont étranglées et jetées dans la mer : il publie enfin un édit terrible contre le vin ; il fait détruire tous les cabarets, et défoncer dans tous les magasins les tonneaux remplisde cette liqueur proscrite par l'Islamisme.

Forcé par les circonstances de marcher en personne à la guerre, ce Monarque écrivit, quelques semaines après son départ de Constantinople, au Caim-mécam Hassan Pascha, qu'ayant le projet d'aller droit à

Egra, il devoit ordonner de nouvelles prières pour le succès de ses armes contre les ennemis de la religion et de l'Etat. Aussitôt ce gouverneur de la capitale fit fermer les boutiques, les magasins, les marchés, et ordonna des prières publiques pour huit jours consécutifs. Elles se firent d'abord dans la plaine Ock-Méidany, ensuite dans les mosquées de Sainte-Sophie, de Sultan-Mohammed, Sultan-Bayézid, Sultan-Sélim, Sultan-Suleyman, et Schahzadé-Sultan-Mohammed: on finit par celle d'Eyub. Le chant des enfans, les hymnes des Muezzinns, les pleurs et les sanglots de tant de milliers d'hommes et de femmes, offroient, dit l'historien national, un spectacle difficile à dépeindre. Le Caim-mécam enjoignit ensuite à chaque famille de se réunir les mardis et jeudis, pour faire en corps ces mêmes prières, afin de rendre le ciel propice au peuple Musulman.

Depuis cette époque, on n'a ordinairement recours à ces prières qu'en temps de guerre, sur-tout lorsqu'elle est malheureuse; elles ne se font même que par la bouche des enfans,

comme on l'a vu dans la dernière guerre avec la Russie. Chaque Khodjea, ou recteur des écoles publiques, parcourt un ou deux faubourgs de la ville, à la tête de tous les enfans dont l'éducation lui est confiée. L'un d'entre eux fait des vœux pour la prospérité des armes Othomanes, et les autres répondent tous ensemble, Aminn, Aminn. A la suite de l'office public, on fait aussi pour le même objet des prières dans toutes les mosquées de l'Empire, mais sur-tout à la Mecque et à Médine.

Le point qui concerne les prières des Chrétiens et leur inadmission dans l'assemblée des Mahométans, répond à la maxime: Non communicare in divinis. Il ne doit être envisagé que sous ce rapport seul, et non sous celui de la non-efficacité des prières des non-Musulmans, puisque la doctrine mahométane, selon le cinquante-quatrième article de foi déclare que leurs vœux et leurs prières peuvent être exaucés par le ciel. Divers exemples sous les anciens Khaliphes prouvent même que cette opinion étoit très-accréditée dans les premiers siècles du Mahométisme.

Nous en citerons ici un trait digne de remarque.

Au rapport d'Ibrahim Haleby, on éprouva à Baghdad une cruelle disette d'eau, sous le règne d'Abd'ullah III, dit Méemounn. Ce Khaliphe ordonna une pénitence publique, et sortant de la capitale à la tête de tout le peuple Musulman, il fit, en pleine campagne, les prières prescrites par la loi, sans que le ciel exaucât ses vœux. Il les renouvela jusqu'à trois fois, toujours sans effet. Pressé enfin par l'excès alarmant de cette calamité, il ordonna que tous les sujets non-Musulmans, soit Chrétiens, soit Juifs, eussent à concourir à cette pénitence; et le jour même, le ciel propice à leurs vœux, accorda une pluie trèsabondante. Le Khaliphe, frappé de surprise et ébranlé dans sa foi, assembla les Oulémas, et leur demanda l'explication de ce mystère. Personne ne sut lui répondre; mais un vieillard aussi pieux que savant, et sans doute inspiré par le ciel, continue l'auteur, lui dit, d'un ton d'assurance, que cet évènement n'avoit rien d'extraordinaire ni de contraire à la sainteté de la religion de Mohammed. Dieu, ajouta-t-il, aime tellement les Musulmans, son peuple élu, leurs prières et leurs vœux lui sont si agréables, qu'il tarde quelquefois à les exaucer, pour les obliger à les renouveler: au contraire, il hait tellement les infidèles, et leurs prières lui sont si désagréables, que souvent il se hâte de les exaucer, pour qu'ils ne reviennent plus à la charge. Nonobstant toute l'absurdité d'un raisonnement aussi fanatique, le même auteur semble y applaudir, et ajoute que cette réponse enchanta le Khaliphe, calma ses agitations et dissipa ses doutes.

Ces opinions, jointes à l'énoncé de la loi, qui interdit toute société religieuse entre les Mahométans et les non-Mahométans, tendent à effaroucher les esprits foibles et superstitieux, et influent même sur l'état civil de la nation. Elles éloignent tout esprit de commerce et de sociabilité entre elle et les autres peuples. Il existe cependant dans sa législation, comme on le verra par la suite, des passages qui renferment et inspirent des

principes opposés. Il ne dépend donc que de la politique, et d'une administration prudente et habile, d'incliner les esprits vers l'opinion la plus conforme à l'humanité, et vers le système le plus utile à l'Etat. On le répète, un Sultan éclairé trouveroit, dans la loi même et dans la conduite des anciens Khaliphes, de quoi combattre ces préjugés, élever les Othomans au-dessus des siècles qui les ont vu naître, et leur faire adopter les sages maximes qui ont contribué à la gloire de tant d'autres nations, aussi distinguées aujourd'hui par leurs qualités sociales, que par la profondeur et l'étendue de leurs connoissances.

printed the Winter and are supplied to the party

des provinces qui requirements on respirate

#### CHAPITRE IX.

De la Prière des Militaires au moment du combat, Salath'ul-Khawf (1).

CETTE prière est prescrite aux militaires, à tous les fidèles qui, en temps de guerre, marchent en corps d'armée contre les ennemis de la religion et de l'Etat. Elle est d'une obligation imitative, ayant été constamment pratiquée par le Prophète, par ses disciples, et par les Khaliphes ses successeurs.

V. L'Imam Ebu-Youssouph ne la donne que pour une prière surérogatoire.

Cette prière est un Namaz d'un ou de deux rik'aths, selon la marche de l'armée et le moment de sa rencontre avec l'ennemi. La marche des Musulmans, lorsqu'elle est de quelques jours, ne

<sup>(1)</sup> Ce mot signifie proprement, oraison contre la crainte, contre le danger.

fût-ce que de trois, les assimile aux voyageurs, et n'exige qu'un rik'ath; mais si elle est moindre de trois jours. les combattans sont alors envisagés comme des hommes en demeure fixe. et par-là même tenus à deux rik'aths. Dans l'un et l'autre cas, ils sont également obligés à deux rik'aths, si la rencontre de l'ennemi se fait sur le soir, pas autrement. Cette prière est nécessaire au moment où les fidèles se voient en présence de l'ennemi. Ils doivent alors se diviser en deux corps, et s'en acquitter séparément et successivement, sous l'Imameth et la présidence du Sultan lui-même ou de son vicaire. L'un des deux corps doit être posté devant l'ennemi pour l'observer; et le Sultan, placé à la tête du second, doit commencer la prière. Aussitôt qu'elle est terminée, la seconde division doit prendre la place de la première, afin que celle-ci s'acquitte également de la prière sous l'Imameth du Souverain. Si la prière n'est que d'un rik'ath, le Sultan qui en auroit fait deux, c'est-à-dire, un à la tête de chaque corps, peut, à la fin du Namaz, donner le salut de paix à droite et à gauche. Aucun fidèle de l'armée ne doit l'imiter, parce que n'ayant assisté qu'à un seul rik'ath, il n'a fait qu'une prière incomplète. Malgré l'obligation de faire cette prière en corps, au moment où l'on est en présence de l'ennemi, on peut cependant s'en dispenser, si on est dans la nécessité d'agir et de combattre sur le champ. En général, dans toute occasion pressante et périlleuse, le fidèle est dispensé des Namazs, même des cinq heures canoniques du jour.

C. Et cela à l'exemple du Prophète, qui,

dans la journée de Khandak, remit jusqu'à quatre des Namazs du jour, dont il s'acquitta la nuit suivante, en lançant contre les ennemis cet anathème: Que Dieu remplisse (1) de feu, et leurs maisons, et leurs cœurs, et leurs tombeaux, en punition de ce qu'ils nous ont détournés des devoirs de notre culte.

Enfin, s'il est impossible de faire cette prière en corps, le militaire doit s'en acquitter seul; et, soit fantassin, soit cavalier, en marche, en action, dans ses postes, au milieu même du combat, tous doivent faire ce Namaz, en figurant, comme les malades, les inclinations et les prosternations, par le seul mouvement de la tête, sans être même tenus de se tourner vers le Keabé de la Mecque, parce que Dieu est par-tout, et que par-tout et en tout temps il reçoit la prière de ses élus.

<sup>(1)</sup> Mela Allah'u, beyoutihhim ve couloubihhim ve coubourihim nar'enn kema schefluna an'essalath.

#### OBSERVATIONS.

Les gens de guerre sont extrêmement attentifs à s'acquitter de cette prière en commun, sur-tout lorsqu'ils peuvent la faire sans inconvénient. Si leur position ou des circonstances hasardeuses ne le permettent pas, alors tout combattant a soin de la faire en son particulier, dans les momens qui précèdent l'action.

Comme la loi impose à tout Mahométan l'obligation de faire la guerre aux peuples non-Mahométans, que la religion promet la couronne du martyre à ceux qui meurent les armes à la main, et que toutes les guerres sont envisagées comme des guerres de religion, dont l'objet principal est de défendre ou de propager l'Islamisme, on sent à quel point cette idée échauffe l'enthousiasme, non-seulement des militaires, mais encore de toutes les classes de la nation. C'est pour soutenir cette ardeur et l'enflammer de plus en plus, que la cour Othomane, à l'exemple des anciens Khaliphes, a toujours soin de faire marcher

TOME II.

à la suite des armées, les plus enthousiastes. soit des ministres de la religion, soit des Scheykhs et Derwischs des différens ordres. La veille d'une action, ils passent ordinairement la nuit en prières et en larmes : parcourant ensuite tous les rangs de l'armée, ils exhortent et les officiers et les soldats, par les motifs les plus puissans de la religion, à bien remplir leur devoir, et leur parlent des biens temporels et spirituels promis par le Prophète à tous ceux qui combattent ou meurent pour la défense de la foi. C'est alors qu'ils relèvent cette maxime, non moins politique que religieuse : Ou la gloire du triomphe. ou la couronne du martyre ; Ya ghazy, ya schehhid: enfin pendant l'action, les uns chantent divers passages du Cour'ann, mais plus ordinairement celui de Vedjeahhid'u fi sebil'illah: Combattez dans la voie du Seigneur, etc.; et les autres unissant leur voix à celle des combattans, répètent sans cesse le nom de Dieu, Allah, Allah, avec des cris et des hurlemens affreux.

Autrefois, lorsque les Sultans comman-

doient en personne leurs armées, ils étoient en usage aussi de passer toute la nuit en prières. Quelques-uns même, au moment du combat, se jetoient, au milieu de leur tente, la face contre terre, et faisoient dans cette attitude, les plus ferventes prières. Voici, selon le Mouphty historien, celle que fit Mourad I, la nuit qui précéda la fameuse bataille de Kéoss-Owa, ou Cassovie en 791 (1389.). » Grand » Dieu! s'écrioit-il, les mains élevées vers » le ciel et les yeux baignés de larmes; Grand "Dieu! auteur et conservateur de l'univers, " l'appui des humbles et le soutien des foibles, » assistez-nous dans cette importante rencon-» tre. Ne permettez pas l'opprobre de mon » nom , l'avilissement de votre serviteur. Ne « souffrez pas que les drapeaux Musulmans « tombent au pouvoir des infidèles : que votre » sainte grace soit notre guide et notre bou-» clier : protégez-nous, défendez-nous, assis-» tez-nous, Grand Dieu! je vous en conjure » par tout ce qu'il y a de plus saint et de plus » sacré, par la splendeur de votre Prophète, » par la gloire de l'Islamisme, par le sang des

» martyrs de la fatale journée de Kerbela. » par les larmes de toutes les ames saintes. » par les sanglots que poussent les fidèles " dans la voie de votre saint amour, par » la douleur enfin qu'expriment les cœurs » contrits et affligés dans le sentier de la péni-» tence. Soyez donc le défenseur du peuple » Musulman; arrêtez le bras de nos ennemis; » émoussez leurs armes; terrassez leurs géné-» raux et leurs soldats : oubliez nos péchés, » nos crimes, nos iniquités, pour ne faire » attention qu'à nos larmes et à nos gémisse-» mens. Ne permettez pas, ô Dieu des armées, » la défaite des Musulmans, la ruine des com-» battans de votre sainte religion. Ne permet-» tez pas que le fruit de tant d'années de » travaux, que la gloire de tant d'exploits, » s'évanouissent en un seul jour; ne souffrez » pas que les Etats Musulmans soient foulés » aux pieds des infidèles; que l'éclat des mos-» quées cède à l'obscurité des églises, et que des » pays éclairés par la lumière de l'Islamisme. » retombent dans les ténèbres de l'erreur et du » mensonge. Si une victime vous est néces» saire, frappez ma personne, tranchez le fil » de mes jours, et que mon sang soit un sa-» crifice agréable dans le glorieux sentier de » la religion, pour le salut du peuple Musul-» man; de ce peuple élu que vous avez comblé » de vos bienfaits, et que vous devez protéger » pour l'accomplissement de votre ouvrage, » et des vues adorables tracées dans vos dé-» crets éternels. «

En 849 (1445) Mourad II fit à-peu-près la même prière dans la journée de Dobridjé-Sahhrassy, près de Varna, journée si funeste à Ladislas, roi de Pologne, et à cette fameuse confédération qui menaçoit alors la puissance Othomane. Des Vézirs, des Paschas, des Serarskers, et autres généraux Mahométans, ont donné, dans ces occasions, les mêmes marques de piété et de confiance en la protection divine. On voit dans les annales de l'Empire, qu'au moment du combat, ils descendoient de cheval, se prosternoient le visage contre terre, faisoient une courte prière, et après avoir imploré les secours du ciel et du Prophète, remontoient à cheval, et marchoient droit à l'ennemi.

Quelques-uns se frottent même la barbe avec de la terre trempée de leurs larmes. D'autres font bénir leurs armes par des Scheykhs, ou autres personnages réputés saints, tirent leur sabre, en frappent l'air à droite et à gauche, le présentent trois fois à l'ennemi, le remettent dans le fourreau, et donnent à l'instant même le signal du combat. D'autres enfin se recommandent aux saints auxquels ils ont le plus de dévotion, visitent leurs tombeaux, et se ceignent de leur sabre sur la fosse même, comme un pronostic heureux de leurs succès contre les ennemis de l'Etat.

A la suite d'une victoire, les camps des Mahométans retentissent de ces paroles du Cour ann, Nasser minn' Allah'i, La victoire vient de Dieu, etc., et de plusieurs hymnes consacrées à ces évènemens. Ces prières, qui répondent en quelque sorte à notre Te Deum, se rénouvellent ensuite dans toutes les mosquées de l'Empire, et sont presque toujours accompagnées de sacrifices, d'aumônes et d'illuminations publiques, dans la capitale comme dans toutes les grandes villes de la Monarchie.

On doit observer ici qu'en général tous ces actes religieux, soit publics, soit particuliers, qui précèdent, accompagnent et suivent les expéditions militaires, sont l'effet d'une véritable piété, et de la persuasion où sont presque tous les peuples Mahométans, que Dieu seul, d'après ses arrêts éternels, décide du sort des batailles et de la destinée des nations. La valeur du soldat, la confiance avec laquelle il marche contre les ennemis de sa religion, sont soutenues par cette opinion commune, que les armées Musulmanes sont toujours protégées par des légions d'anges, qu'ils appellent Djounoud'ul-Ghaib, Ridjeal'ul-Ghaib, Ridjeal-Ullah, ou Ghaib-Erennler, c'est-à-dire, les esprits célestes, ou les êtres invisibles. Cette opinion est appuyée, et sur les prétendus miracles du Prophète, qui fut secondé, dit-on, par ces légions célestes, dans les différens combats qu'il livra à ses ennemis, et sur ces paroles du Cour'ann: Ton Dieu (1) te soutiendra avec mille anges trans-

<sup>(1)</sup> Yumidrek'um rebbik'um bi elf'i minn' el-melaïketihh'i mussewweminn.

figurés; et ces autres: Il vous assiste (1), il vous renforce avec des légions invisibles. Tous les docteurs accréditent cette croyance, et y ajoutent même, que les combattans, surtout lorsqu'ils sont animés par des sentimens d'une piété sincère, qu'ils ne marchent d'ailleurs qu'à une guerre juste et légitime, et n'ont d'autre objet que de défendre et de propager l'Islamisme, sont assistés et conduits par le Prophète lui-même, à la tête de toutes ces légions célestes.

Lorsque les évènemens de la guerre trompent leurs espérances, lorsqu'ils essuient des revers, ces docteurs, ainsi que tous les zélateurs du Musulmanisme, ne manquent jamais d'attribuer leurs désastres au courroux de Dieu et de leur Prophète, en punition des vices qui déshonorent la nation en général, et des iniquités qu'elle se permet contre la religion et les lois. On apperçoit ici et les avantages et les inconvéniens de cette opinion dans la conduite des affaires publiques, puisqu'elle

<sup>(1)</sup> Ve eyedik'um bi djeounoud'i lem le rewehha.

sert, d'un côté, à diriger le peuple et les milices au gré des circonstances, et de l'autre, à couvrir bien souvent sous le voile du fatalisme, tout ce qu'il y a de vicieux et de répréhensible dans les projets des ministres comme dans les opérations des généraux. Nous en parlerons plus au long dans le corps de l'ouvrage, sur-tout dans le Code Militaire.

#### CHAPITRE X.

Des Prières à faire dans le Kéabé, Salath f'il-Kéabé.

Le Kéabé de la Mecque admet indistinctement toutes les prières des fidèles, sans égard, ni au lieu, ni à la position, ni à l'heure, ni à la nature du Namaz, soit canonique, soit satisfactoire, soit surérogatoire.

C. Cette loi est fondée sur l'exemple du Prophète, qui, le jour de la conquête de cette cité sainte, fit sa prière à une heure

non canonique, et dans le centre même du Kéabé.

V. L'Imam Schafiy et l'Imam Malik n'y admettent que les prières surérogatoires; et d'autres Imams, même Hanefys, ne permettent absolument aucun Namaz dans l'intérieur de ce sanctuaire.

Comme le Keabé est le point central du culte Mahométan, et que généralement tous les fidèles répandus sur la terre sont dans l'obligation de diriger vers ce lieu saint leurs prières et leurs adorations, le Musulman peut faire le Namaz, placé comme bon lui semble, dans cet auguste sanctuaire. Il est même permis de s'y tenir le dos tourné contre celui de l'Imam; mais jamais face à face, de peur d'indiquer par cette posture, que la prière s'adresse à l'Imam lui-même. Lorsqu'un corps de fidèles s'acquitte du Namaz dans le Keabé, ceux qui se trouveroient dans l'enceinte extérieure, seroient toujours censés

tenir au même corps, et participer à la même prière: il suffit que les portes en soient ouvertes. Enfin, de tous les lieux du Keabé, il n'y a que le toit où il ne soit pas permis au fidèle de faire la prière.

C. D'après la défense du Prophète, les chemins publics, les boucheries, les réservoirs d'immondices, les tombeaux des fidèles, les cabanes des chameaux, et les bains, soit publics, soit particuliers, sont également des lieux interdits pour la prière.

#### OBSERVATIONS.

Par le détail de ces prérogatives attachées au Kéabé de la Mecque, on voit qu'il est honoré comme le premier et le plus auguste de tous les temples Mahométans. Cependant, depuis plusieurs siècles, le Namaz en commun y est interdit. Ce sont les Schérifs de la Mecque qui ont fait cette défense avant l'époque de la soumission de cette cité à la maison Othomane. Elle avoit pour motif la religion

même, la sainteté du temple, souvent profané par les excès que la gradde affluence du peuple occasionnoit, sur-tout les vendredis et les deux fêtes de Beyram. Depuis ce temps, le Kéabé fut constamment fermé. Il ne s'ouvre que six fois l'an, trois jours pour les hommes et trois pour les femmes; encore les uns et les autres n'y font-ils leurs prières qu'en particulier, toujours au gré et à la volonté de chaque individu. Les cinq Namazs du jour se font en commun, dans les quatre stations établies autour du Kéabé, et consacrées, comme autant de chapelles différentes à chacun des quatre rits orthodoxes de l'Islamisne. Nous en parlerons dans le discours qui termine le pélerinage de la Mecque.

# CHAPITRE XI.

Des différentes Prières de dévotion.

Indépendamment des Namazs canoniques, auxquels tout fidèle est absolument tenu, il en est aussi dont il doit

## CODE RELIGIEUX. 269 s'acquitter par dévotion, et qui sont à son égard autant d'actes louables et méritoires. Les voici : 1°. Un Namaz de deux rik'aths, aussitôt que l'on entre dans la mosquée, avant de se ranger en ligne avec les autres fidèles, pour faire en commun celui d'une des cinq heures canoniques. Cette prière a pour objet d'honorer la sainteté du temple de Dieu. 2°. Un Namaz de quatre rik'aths, entre le lever du soleil et midi, dans la première des quatre parties du jour. 3°. Un de deux, immédiatement après l'ablution, pour remercier Dieu de ce que l'on a recouvré la pureté légale. 4°. Un de deux ou de quatre rik'aths, à la suite de la prière canonique de l'aprèsmidi. 5°. Un de six, immédiatement après celle du soir. Et 6°. Un de huit, après la cinquième prière dominicale du jour.

# CHAPITRE XII.

Des Prierès Surérogatoires, Salath-Tetawwû, ou Salath-Nafilé.

Les prières surérogatoires sont absolument arbitraires: on peut en faire et le jour et la nuit, et en autant de rik'aths que l'on veut, mais en observant de les faire doubles, et de terminer chaque second ou quatrième rik'ath par un salut de paix. On doit encore avoir l'attention d'y faire des pauses, et même les plus longues possibles, parce que la récitation de divers chapitres du Cour'ann, faite débout pendant ces pauses, prévaut en mérites devant Dieu sur le nombre même des rik'aths.

Toute prière de surérogation devenue invalide par une souillure, exige d'être renouvelée et acquittée par une prière satisfactoire.

C. C'est qu'il est d'une maxime générale et

constante, que toute prière ou toute œuvre surérogatoire une fois commencée par le fidèle, devient à son égard un acte obligatoire.

V. L'Imam Schafiy n'admet pas ce principe.

On peut faire des prières surérogatoires sur son séant, ce qui n'est pas permis dans les Namazs canoniques; mais si l'on commence la prière debout, et que l'on s'asseye après, la prière, quoique toujours valide, n'en est pas moins blâmable.

Enfin tout fidèle qui monté à cheval ou sur un chameau, etc. commence une prière surérogatoire, peut la continuer en mettant pied à terre: mais s'il monte à cheval après avoir commencé sa prière debout, il ne peut plus la continuer, il faut qu'il la recommence.

## CHAPITRE XIII.

Des Vœux Religieux.

Les vœux qui sont relatifs à la prière, au jeûne ou à toute autre pratique religieuse, demandent un accomplissement exact. S'ils portent sur un jour fixe et indiqué, dans le quel il surviendroit quelque empêchement légitime, le fidèle reste dans l'obligation d'y satisfaire un autre jour.

C. Si donc une femme qui auroit fait vœu de jeûner ou de faire telle prière dans un tel jour, vient à perdre ce jour-là même sa pureté légale par ses infirmités ordinaires, ou par ses couches, elle n'est pas pour cela dégagée de son vœu. Elle est toujours tenue de le remplir dans un autre temps, après le retour de sa pureté légale. L'accomplissement de ce vœu a pour lors le caractère d'un acte satisfactoire.

Mais si le jour ou l'époque indiquée est un temps interdit par la loi pour tout acte religieux, alors le vœu est réputé nul, et par-là non obligatoire.

C. Comme l'est, par exemple, le vœu que feroit un fidèle de jeûner dans les fêtes de Beyram, ou bien celui que feroit la femme de faire telle prière à l'époque de ses couches, etc.; ces temps n'admettent ni l'une ni l'autre de ces pratiques.

#### CHAPITRE XIV.

Des prosternations auxquelles tout Musulman est tenu, lorsqu'il lit, récite ou entend différens passages du Cour'ann, Sedjoud'ut-telawéth.

CES prosternations sont relatives à différens passages du Cour'ann, qui sont consacrés sous le nom d'Ayathsedjhdé, et consistent en quelques verseul

TOME II.

274 CODE RELIGIEUX. sets de quatorze chapitres de ce saint livre.

C. Ces chapitres sont intitulés Araf, Râd, Nahhl, Jssrâ, Meryém, Hadjh, Furkann, Némel, Elém-tenzil, Sath, Fussiléth, Nédjm, Jnnschak, et Alack (1).

Le fidèle qui en fait la lecture ou la récitation, est tenu de se prosterner, en signe de componction, d'humilité et d'anéantissement aux yeux de son Créateur. Cette pratique est d'obligation canonique.

V. Selon l'Imam Schaffy, elle n'est que d'obligation imitative.

On doit accompagner la prosterna-

<sup>(1)</sup> Ce sont les septième, treizième, seizième, dix-septième, dix-neuvieme, vingt-deuxième, vingt-cinquième, vingt-septième, trente-deuxième, trente-huitième, quarante-unième, cinquante-troisième, quatre-vingt-quatrième et quatre-vingt-seizième chapitres.

tion de deux Tekbirs (1). Le fidèle ne doit la faire qu'en état de pureté légale, et toujours tourné vers le Kéabé de la Mecque.

Comme la lecture ou la récitation de chacun de ces passages exige une prosternation, le fidèle qui en liroit ou en réciteroit trois, quatre, cinq, etc. seroit tenu à autant de prosternations. Il y est également obligé, s'il récite le même passage en différentes sessions ou en différens lieux. Mais si dans la même session, gardant toujours la même place, il lit ou récite plusieurs fois le même passage, il n'est alors tenu qu'à une seule prosternation.

Le fidèle qui entend lire ou réciter ces passages, soit volontairement, soit involontairement, soit qu'il les com-

<sup>(1)</sup> Allah'u-ekber, Allah'u-ekber, Dieu tres-haut, Dieu très-haut.

prenne ou non, est également tenu aux mêmes prosternations, à moins que ce ne soit une personne encore en minorité, ou une femme en état d'impureté naturelle. Mais au contraire, si ces passages sont lus ou récités par une personne mineure ou impure, par une personne ivre ou endormie, ou par un infidèle même, le Musulman qui les entendroit est toujours obligé à ces prosternations. S'il entend réciter plusieurs de ces versets, ou si pendant que l'on en récite un seul, il se lève et s'assied plusieurs fois, il est également tenu à autant de prosternations, sans avoir égard à l'attitude, au repos ou au mouvement de la personne qui lit ou qui récite ces passages sacrés.

Si au milieu d'un Namaz l'Imam en récite quelques-uns, les fidèles assistans sont pareillement tenus à cette

prosternation, quand même ils n'entendroient ni la voix de l'*Imam*, ni aucun mot de ces passages.

C. C'est que l'Imam qui s'en acquitte, impose par-là le même devoir à tous les fidèles assistans, qui sont obligés de se conformer en tout, pendant la prière, au chef spirituel de l'assemblée.

Le fidèle qui, dans la prière, ou hors de la prière, récite les chapitres qui contiennent ces versets, ne doit jamais les omettre dans la vue de se dispenser des prosternations qu'ils exigent; ce seroit un péché grave, même un crime d'infidélité.

Mais si, en récitant l'un de ces versets, il omet le reste du même chapitre, cette omission ne fait pas un péché.

C. Il est cependant louable de commencer par un ou deux des versets qui les précèdent; c'est une disposition préparatoire à tout ce

que ces Ayeths sacrés ont de grand, d'effrayant, de terrible pour l'esprit humain.

Tous ces versets doivent être lus ou récités à voix basse plutôt qu'à haute voix, afin d'éviter d'être entendus par d'autres fidèles qui, se trouvant par hasard en état d'impureté légale, seroient obligés de recourir aussitôt aux ablutions, pour pouvoir s'acquitter des prosternations requises. Enfin, si, au lieu de lire ou de réciter ces passages, on en épèle seulement les lettres; on n'est pas tenu alors à ces prosternations.

### CHAPITRE XV.

Du Cour'ann à réciter par cœur.

IL est louable et méritoire pour tout Musulman d'apprendre par cœur le Cour'ann en entier.

C. Ceux qui savent ce saint livre, sont

obligés de le réciter tous les quarante jours. Ils doivent profiter de cet avantage, pour méditer sans cesse sur les grands mystères de la religion, approfondir de plus en plus les commandemens de Dieu et se perfectionner dans l'observance de ses lois.

#### OBSERVATIONS.

Tout l'énoncé de ces cinq derniers chapitres, est observé par les Mahométans avec la plus scrupuleuse attention. Indépendamment des Namazs qui sont d'obligation divine ou canonique, un grand nombre de citoyens de tout état et de toute condition, se font encore un devoir de faire, tous les jours, ou trois ou quatre fois la semaine, des Namazs de dévotion et de surérogation dans les termes prescrits par la loi. Les plus dévots y ajoutent encore des hymnes, des cantiques, et le chapelet, qui est ordinairement de quatre-vingt-dix-neuf grains; ce nombre est analogue à celui des attributs que l'Islamisme donne à l'Être suprême. Les laïques le tiennent à la main ou dans la poche par pure

dévotion, mais les Derwischs le portent à la ceinture par état, selon les règles de leur institut. Lorsqu'ils prient, le chapelet à la main, ils ne font communément, les uns et les autres, que proférer, à chaque grain, le nom de Dieu ou l'un de ses attributs, Allah, Hou, etc.

Ces actes de dévotion ne se bornent pas à des prières: plusieurs les accompagnent encore d'aumônes et de jeûnes dans différens jours de l'année: d'autres visitent les tombeaux de leurs saints, entreprennent même des voyages pour cet objet, sur tout celui de la Mecque, où un grand nombre de Mahométans font trois, quatre, et même jusqu'à cinq pélerinages de surérogation.

Comme dans toutes les prières, sur-tout dans les cinq Namazs, on est obligé de réciter quelques versets du Cour'ann, il n'est point de Mahométan de l'un et l'autre sexe, qui n'en sache par cœur plusieurs chapitres. Ils ne récitent ou n'entendent jamais aucun des versets qui exigent des prosternations, sans s'en acquitter aussitôt avec la plus grande

ferveur. Quelques uns même apprennent par cœur le Cour'ann en entier, et portent alors le nom distingué de Hafiz, qui fignifie, hommes sachans de mémoire. Les ames dévotes, dans tous les ordres de l'Etat, s'en font un devoir. Plusieurs des Khaliphes et des Sultans Othomans ont eu également cette ambition. Le Grand Seigneur aujourd'hui régnant est de ce nombre. Tous ces Hafizs en général sont attentifs à réciter en entier le Cour'ann, une fois les quarante jours, dans l'espoir d'accumuler sur eux des mérites pour cette vie et pour l'autre. Ahmed I avoit coutume de faire réciter en sa présence, toutes les semaines, la nuit du jeudi au vendredi, différens chapitres de ce livre par douze de ces Hafizs, tous officiers de sa maison. Enfin ceux qui se soumettent à réciter régulièrement chaque jour une partie du Cour'ann, joignent encore au surnom de Hafiz celui de Dewrkhann, c'est-à-dire, récitateurs exacts, ou de tous les jours.

enemi thu access on the

### CHAPITRE XVI.

De l'attention du Musulman à ne pas suivre les pratiques des non-Musulmans.

Les fidèles doivent être attentifs à ne jamais suivre en rien les pratiques des infidèles. En conséquence, ils ne doivent célébrer ni le jour de l'équinoxe du printemps, Newrouz, ni celui de l'équinoxe d'automne, Mihhr-djeann. Ils ne doivent même faire aucun sacrifice, aucune offrande, aucune aumône, aucun don, aucun présent, en l'honneur de ces jours équinoxiaux, qui sont en si grande vénération chez les peuples ignicoles.

C. Le docteur Eb'u Houfaz Kébir est d'avis que le Musulman qui auroit accumulé sur sa tête cinquante années de bonnes œuvres, en perdroit tout le mérite, et se rendroit même coupable d'infidélité, si, aux équinoxes, il

donnoit un œuf seulement à un pyrolâtre ou à un infidèle, par respect pour ces jours-là. Il appuie son opinion sur cette parole du Prophète: Celui qui imite un peuple (1) et suit ses pratiques, est censé lui appartenir.

### OBSEVRATIONS.

Les dispositions de ce chapitre ont pour objet principal de proscrire l'usage où étoient dans les trois premiers siècles de l'Hégire différens peuples Musulmans, de célébrer à l'imitation des anciens Perses, les deux équinoxes, sur-tout celui du printemps, par des feux, des divertissemens publics, des jeux et des présens mutuels. Le Khaliphe Ahmed III, dit Mœutézid-b'illah, abolit, en 282 (895), ces fêtes superstitieuses par un édit rigoureux; et pour en faciliter l'exécution, il substitua à ces pratiques une espèce de fête civile, appelée de son nom Newrouz-Mœutezidy, et fixée au onze de juillet. De tous les anciens usages, il ne conserva que celui des présens mutuels. Cette fête ne passa pas jusqu'aux Othomans.

<sup>(1)</sup> Men teschbeh'u cawm'enn fehhuwe minh'um.

La loi, qui défend d'imiter en rien les nations étrangères, n'est relative qu'aux pratiques du culte extérieur; cela est énoncé d'une manière encore plus claire et plus précise dans l'article de l'Ezann. Cependant le fanatisme lui donne une plus grande extension : il y comprend tout ce qui a rapport à l'ordre moral, civil et politique. De-là ces fausses opinions qui tyrannisent les Mahométans, et les éloignent de tout usage étranger à leurs mœurs, ou, pour mieux dire, de tout ce qui n'est pas la production du génie, des arts et de l'industrie des Musulmans. Ces préjugés arrêtent, d'une part, le développement des maximes et la perfection des découvertes que la nation a déja adoptées : de l'autre, ils intimident les esprits sur la recherche de ce que l'Europe chrétienne leur fourniroit d'utile pour les réformes nécessaires dans les différentes parties du gouverment. Mais les lumières d'un grand homme, redisons-le encore, soutenues par l'autorité, armées par le glaive seul de la loi religieuse, peuvent vaincre ces obstacles, renverser ces

barrières, détruire ces opinions funestes, qui mettent une si grande distance entre les Mahométans et les Européens.

#### CHAPITRE XVII.

De la Circoncision, Sunneth.

Tout Musulman doit être circoncis. Cet acte est d'obligation imitative. On peut cependant s'en dispenser en cas de danger ou d'empêchement naturel.

C. Ainsi l'enfant qui seroit mal conformé, ou l'infidèle qui embrasseroit l'Islamisme dans un âge avancé, peut se dispenser de cette opération, qui, d'après l'avis des médecins, pourroit le mettre en danger. L'âge requis n'est pas déterminé par la loi; cependant le plus convenable, d'après l'opinion de quelques-uns des anciens Imams, est celui de sept ans.

#### OBSERVATIONS.

L'Islamisme, ainsi qu'on l'a vu plus haut dans la cosmogonie, regarde Abraham comme l'instituteur de la circoncision. Cet acte, de pure pratique imitative, fondée sur l'exemple des disciples, et non du Prophète lui-même, que l'on prétend être né circoncis, ne peut être envisagé comme absolument nécessaire pour acquérir le caractère de l'Islamisme. Ainsi tout homme qui n'a pas été circoncis dans son enfance, se dispense sans scrupule de cette opération, sur-tout si elle est jugée dangereuse : mais les médecins, que l'on est obligé de consulter, doivent toujours être nationaux. Ce principe est général pour tous les objets qui concernent le culte religieux, et cela d'après les Fethwas, ou décisions légales de divers Mouphtys.

Malgré les modifications que présente la loi relative à cette cérémonie, les parens sont très attentifs à s'en acquitter, sur tout ceux dont les enfans sont voués à l'état militaire. Ils craindroient de les exposer à être privés

de la sépulture, des lotions et des prières funèbres, si, venant à être tués à la guerre, on les trouvoit sur le champ de bataille confondus avec les cadavres des ennemis : on ne les distingue alors de ceux-ci que par la marque de la circoncision. D'ailleurs les Musulmans noncirconcis semblent porter une sorte de réprobation aux yeux des autres Musulmans. On les appele Aklef, et dans différentes matières, soit civiles, soit criminelles, leur témoignage n'est jamais recevable. C'est ordinairement à l'âge de sept ans, que l'on fait subir aux enfans cette opération : elle se fait avec le rasoir, par des hommes exercés et connus sous le nom de Sunnethdjys. La plupart sont des barbiers publics. La cérémonie a toujours lieu dans la maison paternelle, entre parens et amis. L'Imam de la mosquée y assiste, récite des prières et fait des vœux pour la prospérité de l'enfant et de ceux à qui il appartient. Dans les familles distinguées, ce jour est une occasion de bienfaisance et de libéralité. On réunit à l'enfant de la maison ceux des personnes qui y sont attachées, et souvent même ceux

des familles indigentes: tout se fait alors aux frais de la même maison. Pour profiter de ces occasions, les uns retardent et les autres accélèrent l'époque de la cérémonie; de sorte que l'on voit des enfans de tout âge soumis, dans un même jour, au glaive de la circoncision.

Pendant huit ou dix jours, les parens n'oublient rien auprès des nouveaux circoncis pour faire diversion aux douleurs qu'entraîne cette opération. Parés magnifiquement, le turban garni de fils d'or ou d'argent, et surmonté de panaches ou d'aigrettes, on leur fait visiter parens et amis, on les promène même comme en pompe dans toutes les places publiques. Voyez la planche 20.

L'acte est presque toujours accompagné d'aumônes et d'holocaustes. Les animaux destinés à l'immolation, agneaux, boucs, etc. sont ordinairement décorés de banderolles, de clinquant, de plumes de héron, de colliers, etc., comme ceux que l'on immole dans la fête des sacrifices. On tigre aussi leur peau avec une teinture rouge. Voyez la planche 21.

On célèbre cet acte religieux par des banquets et des fêtes domestiques: chez les grands. sur-tout dans les maisons souveraines, on y met l'appareil le plus fastueux. Les Khaliphes et tous les Princes des différentes Dynasties Mahométanes étaloient, dans ces occasions, la plus grande magnificence. Les Sultans Othomans en font de même. Ceux cependant qui s'y distinguèrent le plus, furent Mahoinmed II, Suleymann I et Mourad III. Ce dernier prit un an d'avance pour faire les préparatifs de la fête qu'il destinoit à Mohammed son fils et son successeur. Ce jeune Prince fut circoncis, en 990 (1582) à l'âge de seize ans. Il est d'usage d'envoyer, en ces occasions, des lettres circulaires aux Paschas, aux Gouverneurs, aux Intendans, aux Magistrats de toutes les provinces et de toutes les grandes villes de l'Empire. Par ces lettres, le Sultan leur fait part de la cérémonie, et les invite à s'y trouver. Ils y assistent en effet par des substituts qui, ce jour-là, les représentent à la Cour, et font en leur nom de riches présens au jeune Prince, en signe d'hommage

et de servitude. Nous rapporterons ici la lettre circulaire que Mourad III adressa à cette époque aux Grands de son Empire. Elle est digne de remarque par son style et par ses métaphores singulières.

### AU PLUS ILLUSTRE, etc.

" Nous yous faisons sayoir par cette pièce » impériale, décorée de notre monogramme, " Toughra, très-noble et très-auguste, qu'é-» tant d'un devoir sacré et indispensable pour » le peuple élu, pour le peuple béni, pour » le peuple Mahométan, mais particulière-» ment pour les Sultans, les Monarques, les » Souverains, comme pour les Princes du » sang de leur auguste maison, de suivre en » tout les lois et les préceptes de notre saint » Prophète, le Coryphée de tous les Patriar-» ches et de tous les Envoyés célestes, et « » d'observer religieusement tout ce qui est » prescrit dans notre saint livre, où il est dit: Suis les traces d'Abraham ton Père, de qui tu tiens le grand nom de Musulman; » Nous » ayons conséquemment résolu d'accomplir

» le précepte relatif à l'acte de circoncision, » dans la personne du Prince Mohammed no-» tre fils bien aimé; de ce Prince qui, couvert » des ailes de la grace céleste et de l'assistance » divine, croît en félicité et en bonne odeur » dans le glorieux sentier du trône impérial; » de ce Prince en qui tout respire la noblesse, » la grandeur et la magnificence; de ce Prince » qui , honoré du même nom que notre saint » Prophète, fait l'objet de la plus juste admi-» ration de notre haute et sublime cour ; de » ce prince qui est la plus belle des fleurs du » parterre de l'équité et de la souveraine puis-» sance; le rejeton le plus précieux du jardin » de la grandeur et de la majesté; la perle » de nacre la plus fine de la monarchie et de » la félicité suprême ; l'astre enfin le plus lu-» mineux du firmament de la sérénité, du » calme, et du bonhenr public.

» Ainsi l'auguste personne de ce prince, la
» jeune plante de son existence, ayant déja eu
» d'heureux accroissemens dans le potager de
» la virilité et de la force, et le tendre arbris» seau de son essence faisant déja un superbe

» ornement dans la vigne des prospérités et » des grandeurs, il est nécessaire que le vigne-» ron de la circoncision porte sa serpe tran-» chante sur cette plante nouvelle, sur ce » rosier charmant, et qu'il la dirige vers le » bouton végétatif qui est le principe des fa-» cultés reproductives, et le germe des fruits » précieux et des rejetons fortunés dans le » grand verger du Khaliphat et de la puis-» sance suprême.

» Cette auguste cérémonie aura donc lieu, 
» sous les auspices de la Providence, le prin» temps prochain, au retour d'une saison où 
» la nature rajeunie et embellie, offre aux 
» yeux des humains les beautés du paradis, 
» et nous fait admirer les merveilles du Tout» Puissant. C'est à l'exemple de nos glorieux 
» ancêtres, qui ont toujours été dans l'usage 
» de publier ces solennités dans toute l'étendue 
» de l'Empire, d'y convier tous les Grands de 
» l'Etat, et généralement tous les officiers 
» constitués en charge et en dignités, que 
» nous vous expédions le présent ordre su» prême, par N. N., pour vous faire les mêmes

" notifications, et pour vous inviter à venir " participer à l'honneur et à la joie de cette " fête, qui sera célébrée au milieu des plus " grandes réjouissances. Que l'Être suprême " daigne en bénir le commencement et la " fin, etc.! «

Au rapport de Petschéwy, l'un des meilleurs auteurs nationaux, Mourad III adressa aussi de ces lettres à différentes cours de l'Europe, nommément à celles de Vienne et de France, ainsi qu'aux républiques de Venise et de Raguse. Plusieurs Khaliphes, des Monarques Mahométans, des Sultans même de la maison Othomane, n'ont été circoncis qu'après leur avénement au trône. De ce nombre sont Ahmed I, qui étoit dans sa quinzième année le jour de sa proclamation; Mohammed IV, qui n'avoit que sept ans lorsqu'il succéda à l'infortuné Ibrahim I son père, etc. Rien n'égale la somptuosité et la bizarrerie des fêtes et des réjouissances publiques qui accompagnent ordinairement cette cérémonie : nous en donnerons le détail dans le Code Politique : nous nous bornons ici à l'acte seul de la circoncision.

En Arabie le sexe y est également soumis. l'opération consiste en une foible incision qu'une femme fait avec le rasoir dans les parties naturelles de l'enfant, quelques semaines après sa naissance. Cependant cet acte, pour l'un et l'autre sexe, ne peut, sous aucun rapport, être comparé au baptême. Le jour de la circoncision n'est pas celui où l'on donne un nom au nouveau Musulman. Cette cérémonie se fait dans les premiers quarante jours de la naissance de l'enfant, soit mâle, soit femelle; elle a lieu le plus communément le jour même qu'il est mis au monde. Il est d'usage de laisser écouler les trois premières heures canoniques qui suivent le moment de la naissance. Le père seul, ou à son défaut le tuteur naturel, a le droit de procéder à cet acte, et de donner à l'enfant le nom qu'il lui plaît. Cependant il se fait presque toujours substituer par l'Imam de la mosquée. On est d'ailleurs obligé de consulter la mère, et de prendre aussi son avis sur le nom que portera le nouveau-né

Cette cérémonie est très-simple. Du moment

que le nom est donné à l'Imam, ce ministre s'approche de l'enfant, et profère les paroles de l'Ezann à son oreille droite, et celles de l'Ikameth à son oreille gauche. Adressant ensuite la parole à l'enfant même, N. lui dit-il, est ton nom. Les deux annonces canoniques tiennent lieu de profession de foi, et sont comme une exhortation à l'enfant d'être toujours fidèle à sa croyance, et attentif à la prière comme à tous les autres devoirs de la religion. Elles se rapportent aussi, par anticipation, à la prière funèbre réservée à l'époque de sa mort. C'est par cette raison que l'on ne récite jamais les paroles de ces deux annonces dans aucune prière funèbre : elles sont censées avoir été faites à l'époque de la naissance de tout Musulman de l'un et l'autre sexe. Enfin ni la nomination de l'enfant, ni sa circoncision, n'exigent point de parrains comme dans les actes matrimoniaux.

## CHAPITRE XVIII.

Des Prières pour les Agonisans et les Morts.

Un fidèle agonisant, prêt à recevoir la visite de l'ange de la mort, Melek'ulmewth, doit être couché sur son dos, le côté droit tourné vers le Kéabé de la Mecque; c'est aussi dans cette position qu'il doit être enseveli. Les assistans doivent lui lire le Suré-y=yassinn (1), et réciter la confession de foi, Telkinn, sans exiger du mourant qu'il la récite avec eux, dans la crainte de le porter, en ces momens d'angoisses, à des mouvemens d'impatience qui pourroient effacer en lui le caractère de l'Islamisme. Il suffit que le malade s'unisse à eux d'intention.

C. Cette récitation met le sceau au salut

<sup>(1)</sup> C'est le trente-sixième chapitre du Cour'ann.

éternel, selon cet oracle du Prophète: » Ce»lui (1) dont ces paroles, La Illahhy il' Allah
» (Il n'y a point de Dieu sinon Dieu), sont
» les dernières que sa bouche profère, a cer» tainement le Paradis pour partage. « Les
dernières que le Prophète prononça, furent
celles-ci: » Seigneur, fais-moi miséricorde (2), et place-moi au rang de ceux que
tu as élevés en grace et en faveur. «

Aucune femme, en état d'impureté naturelle, ne doit s'approcher d'un homme agonisant; on ne doit respirer dans son appartement que des aromates et des parfums; il faut lui poser un sabre sur le ventre, tenir ses jambes tendues, et au moment qu'il expire, lui fermer les yeux et lui lier le menton et la barbe.

C. C'est à l'imitation de ce qui a été pratiqué

<sup>(1)</sup> Ménn keané akhir ul-kelam la ilahy il'allah dakhel 'el-djennéth.

<sup>(2)</sup> Reb aghferly v'el hakny b'ir-refik 'il-âla.

par le Prophète, à l'égard d'Eby-Sélémé, son disciple chéri.

On ne doit pas différer la sépulture d'un fidèle décédé.

C. Et cela en vertu de ces paroles divines: Hâtez-vous (1) d'inhumer vos morts, pour qu'ils puissent jouir aussitôt de la béatitude éternelle, s'ils sont décédés dans la vertu et dans l'élection; et qu'au contraire, s'ils sont morts dans le vice et dans la réprobation, vous écartiez loin de vous des ames condamnées au feu de l'enfer.

Les obsèques d'un fidèle se réduisent, 1°. à la lotion funéraire, 2°. aux linceuls, 3°. à la prière funèbre, et 4°. à la sépulture.

C. Ces pratiques sont fondées sur l'exemple même du premier père des hommes, d'après le témoignage de notre saint Prophète. C'est

<sup>(1)</sup> Aadjelou mewtakum fe enn yek khayr'enn mutemewehou iléyhh ve ennyek scherr'enn fe beud'enn li ehhel in-nar.

de lui que nous tenons, qu'Adam agonisant, eut la visite d'une légion d'anges, qui apportèrent du ciel des aromates et un linceul d'une seule pièce, dont ils l'enveloppèrent à sa mort, après l'avoir lavé trois fois avec de l'eau et des feuilles de sidir. L'ange Gabriel fit ensuite, pour le repos de son ame, la prière funèbre dans le Kéabé même.

ARTICLE I. De la Lotion funéraire, Ghassl-djénazé.

La lotion funéraire consiste à laver le cadavre en entier, soit homme, soit femme, soit enfant.

C. Cette pratique est, comme la prière funèbre, d'une obligation divine. Elle est fondée sur l'un des préceptes généraux, Farz-Kifayéth, qui sont imposés à toute la société des fidèles; de sorte qu'à la mort d'un Musulman, si l'on ne remplit pas à son égard les devoirs de la lotion et de la prière funèbre, tout le corps des fidèles est censé participer aux peines spirituelles attachées à la transgression

de la sainte loi. Elle fait d'ailleurs l'un des principaux devoirs de société recommandés par le Prophète à ses disciples, savoir : de se saluer affectueusement lorsqu'on se rencontre ; d'agréer mutuellement les invitations les uns des autres ; de ne pas refuser ses conseils à ceux qui les demandent ; de saluer celui qui éternue par ce mot : Dieu (1) te fasse miséricorde, de visiter les malades, de laver les morts et d'assister à leurs funérailles.

Pour cet effet, le corps doit être nu, hors les parties naturelles, depuis le nombril jusqu'aux genoux : cette loi de pudeur, qui est la même pour les morts comme pour les vivans, exige que les hommes soient lavés par les hommes, et les femmes par les femmes.

V. L'Imam Schafiy exige que les morts soient lavés dans leur chemise même, à l'exemple de ce qui a été observé envers le Prophète. Mais nos Imams Hanefis

<sup>(</sup>I) Yerhham' ek' Allah'u.

n'admettent pas cette pratique: ils croient qu'elle étoit réservée au Prophète, comme ayant été ordonnée, par une voix céleste, à ses disciples, dans un sommeil mystérieux, au milieu des incertitudes où ils étoient sur le dispositif de cette lotion funéraire à l'égard de leur maître.

La lotion funéraire n'exige le lavement ni de la bouche, ni des narines, comme l'ablution qui regarde les vivans.

V. L'Imam Schafiy prescrit l'une et l'autre pratique.

Cette lotion doit se faire avec une décoction d'aromates sidir et hurd; à leur défaut on peut se servir d'eau pure. La tête et la barbe du mort doivent être lavées avec des fleurs de Khitmy, ou avec du savon. On doit commencer par le côté droit, en appuyant le corps sur le côté gauche; laver ensuite le côté gauche en tournant le corps du côté droit; après cela, coucher le mort sur son dos, 302 CODE RELIGIEUX. pour lui frotter le bas-ventre d'une main douce et légère.

C. Aly s'acquitta lui-même de ce devoir envers le Prophète; et comme il ne sortoit de son corps aucune mal-propreté, vif(1) ou mort, s'écria-t-il, il fut toujours net et pur.

A la suite de cette lotion, il faut bien essuyer le corps avec un linge propre, pour qu'il n'y reste aucune humidité. On doit enfin couvrir d'aromates, Hounouth, la tête et la barbe, et frotter de camphre les huit parties du corps qui participent essentiellement à la prière, Namaz.

C. Savoir, le front, le nez, les deux mains, les deux pieds et le deux genoux, lesquels, sanctifiés par la prière, attendu qu'ils touchent la terre dans les prosternations du Namaz, exigent cette onction pour les préserver des vers, et en retarder la corruption.

<sup>(1)</sup> Tayib hai'enn ve meith'enn.

Il n'est pas nécessaire de peigner les cheveux et la barbe, ni de couper les ongles et le poil à aucun corps mort.

V. L'Imam Schafty l'exige.

La circoncision n'est pas non plus nécessaire; cet acte est pour les vivans, en non pour les morts.

ARTICLE 2. Des Linceuls, Tekfinn.

Immédiatement après la lotion funéraire, il faut procéder à l'enveloppement du corps : il est de deux espèces pour les deux sexes. L'un est l'enveloppement imitatif, Sueneth-kefnn; l'autre est l'enveloppement suffisant, Kefayeth-kefnn.

Le premier consiste, pour les hommes, en trois pièces; une chemise, Camiss, un grand voile, Izar, et un sous-voile, Lifafé. La chemise doit

couvrir le corps depuis les épaules jusqu'aux genoux; les voiles, depuis la tête jusqu'aux pieds. A l'égard des femmes, il consiste en cinq pièces: une chemise, Der'y; un voile pour couvrir le sein, Khirca; un autre pour couvrir la tête, Khimar; le grand voile, Izar, et le sous-voile, Lifafé, pour envelopper tout le corps depuis la tête jusqu'aux pieds.

Le second consiste, pour les hommes, dans les deux grands voiles; pour les femmes, dans les trois dernières pièces, Khimar, Izar et Lifafé. On ne doit jamais en employer moins, hors les cas d'impossibilité de s'en pourvoir à temps : alors une seule pièce seroit suffisante. Il ne faut point de turban à l'homme mort.

C. Cela ne peut être permis qu'aux Oulémas, comme docteurs de la loi.

La femme doit avoir ses cheveux sur son sein, par-dessus la chemise, et séparés en deux flocons.

Les linceuls, soit des hommes, soit des femmes, doivent être noués par les deux bouts, à moins qu'ils ne soient assez larges pour couvrir et envelopper tout le corps. Ils doivent être de toile, ou d'une étoffe dont l'usage soit permis aux vivans, mais toujours blancs, jamais d'aucune autre couleur, et constamment d'une seule pièce.

Avant d'envelopper le corps, il est nécessaire de parfumer les linceuls, et la bière destinée à le recevoir, ou une fois, ou trois, ou cinq, ou sept, toujours à un nombre impair.

C. Nombre agréable à la divinité, selon cette parole du Prophète : Certes (1) Dieu étant unique, impair, aime l'unité, l'imparité.

<sup>(1)</sup> Inn' Allah'i witr youhibbe witr.

Tout fidèle décédé ne doit proprement être parfumé que trois fois ; au moment qu'il expire, au moment qui suit la lotion funéraire, et à celui de son enveloppement.

Ses funérailles, sa sépulture même, ne demandent point de parfum.

C. Cette défense, comme celle de suivre le corps avec des pleurs et des sanglots, sont fondées sur ces paroles sacrées (1): Ne suivez pas le mort, ni avec des pleurs, ni avec du feu.

ARTICLE 3. De la Prière funèbre, Salath' ul-djenazé

Après avoir enveloppé et mis le corps dans la bière, on doit procéder à la prière funèbre. Elle n'a lieu que pour les Musulmans, et jamais pour aucun infidèle.

C. Cette loi est fondée sur cette parole divine: Ne priez pour aucun de ces morts (2)

<sup>(1)</sup> La tétébéou'l-djenazé bi sawt'inn ve la nar'inn.

<sup>(2)</sup> Ve la tessalli ala ahhad minhum maté ebed'enn vé la tekamé ala kabréhu ennehimme keferu b'illah'i ve ressoul'ihi.

dont la mort est éternelle, et ne mettez pas le pied sur la tombe de ces hommes infidèles envers Dieu et son Prophète.

Cette prière ne doit jamais avoir lieu qu'après la lotion funéraire, la pureté légale et corporelle étant aussi nécessaire dans la personne du mort, que dans celle des fidèles qui s'assemblent pour remplir ce devoir religieux. On doit s'en acquitter sous l'Imameth du Sultan, en sa qualité d'Imam suprême. A son défaut, ce droit appartient au Cady, comme magistrat; après lui à l'Imam'ul-haih ( le curé ), ensuite au tuteur naturel du mort, ou à son plus proche héritier, le père devant toujours avoir la préférence sur le fils. Nul autre ne peut, dans cette prière, remplir l'office de l'Imameth, sans la permission expresse du tuteur naturel, qui, dans ce cas, seroit le maître d'exercer son

droit par la répétition de la même prière. Si tout autre s'en acquitte après lui, sa prière ne peut qu'être surérogatoire, à moins que ce ne soit le Sultan lui-même, vu l'excellence et la supériorité de ses droits.

Le corps doit être placé à la tête de l'assemblée, et l'*Imam* doit se tenir devant la poitrine du mort, comme étant le siége du cœur et des lumières de la foi, *Nour-imann*.

Si un fidèle est enseveli sans cette prière, on peut alors s'en acquitter sur sa tombe même; mais elle ne doit jamais avoir lieu que dans les trois premiers jours de sa sépulture, avant la corruption du cadavre et la dissolution de ses membres.

Cette prière funèbre consiste en quatre Tekbirs (1), qui répondent aux

<sup>(1)</sup> Allah'u ekber , Dieu très-haut , etc.

CODE RELIGIEUX. 309 quatre rik'aths de la prière de midi. Le premier doit être suivi du Séna; le second du Salawath (1); le troisième de l'oraison consacrée pour les morts.

C. La voici : " O mon Dieu! faites miséri-» corde aux vivans et aux morts, aux présens » et aux absens, aux petits et aux grands, aux » mâles et aux femelles d'entre nous. O mon » Dieu! faites vivre dans l'Islamisme ceux » d'entre nous à qui vous avez donné la vie, » et faites mourir dans la foi ceux d'entre » nous à qui vous avez donné la mort. Distin-» guez ce mort par la grace du repos et de la » tranquillité, par la grace de votre miséri-» corde et de votre satisfaction divine. O mon » Dieu! ajoutez à sa bonté s'il est du nombre » des bons, et pardonnez sa méchanceté s'il est » du nombre des méchans. Accordez-lui paix, » salut, accès et demeure auprès de votre » trône éternel : sauvez-le des tourmens de la » tombe et des feux de l'éternité : accordez-

V iij

<sup>(1)</sup> Voyez le Séna et le Salawath, dans la prière dominicale, chapitre IV, art. 3.

» lui le séjour du Paradis en la compagnie » des ames bienheureuses. O mon Dieu! con-» vertissez son tombeau en un lieu de délices » égales à celles du Paradis, et non en fosse » de souffrances semblables à celles de l'en-» fer. Faites-lui miséricorde, ô le plus misé-» cordieux des êtres miséricordieux! «

Cette oraison est la même pour les deux sexes, mais elle diffère pour les enfans et les insensés, attendu leur innocence et la certitude de leur béatification. Voici la prière qui les concerne. » O mon Dieu! que cet en» fant soit le précurseur de notre passage à 
» la vie éternelle: ô mon Dieu! que cet inno» cent soit le gage de notre fidélité et de votre 
» récompense céleste, comme aussi notre in» tercesseur auprès de votre clémence divine! «

Le quatrième Tekbir doit se terminer par un salut de paix à droite et à gauche, avec une légère inclination de tête.

Il ne faut point de chant, ni la récitation de l'introit Fatihha, et l'Imam ne

# CODE RELIGIEUX. 311 doit hausser les mains que dans le premier Tekbir.

V. L'Imam Schafiy admet le Fatihha au commencement de la prière, et le haussement des mains dans les quatre Tekbirs également.

Il ne faut jamais porter le corps à la mosquée, ni faire la prière funèbre dans le temple du Seigneur, qui est pour les vivans, et non pour les morts.

V. L'Imam Schafiy permet l'un et l'autre, en s'appuyant de l'exemple d'Aïsché, qui avoit fait porter le corps de Sâd-Ibn-Wekass à la mosquée, où elle fit elle-même la prière funèbre avec les autres veuves du Prophète. Mais cette action, hautement censurée par tous les fidèles de ce temps, fut également blâmée par tous les Imams Hanefys, qui, sur ce point, s'en tiennent à cette parole du Prophète: Celui qui prie (1) dans la mosquée pour les morts, n'a aucun mérite.

Cette prière, ni la lotion funéraire, ne doivent jamais avoir lieu pour une partie du cadavre, à moins que la tête

<sup>(1)</sup> Menn sally ala djenazé f'il-mesdjid fela edjerichu.

ne soit avec la moitié du corps, ou au défaut de la tête, la majeure partie du corps.

V. L'Imam Schafty admet et la lotion et la prière funèbre pour une partie du corps moindre que la moitié.

Elle ne doit pas non plus avoir lieu pour un mort dont le corps n'est pas présent;

V. L'Imam Schafiy l'admet.

Ni pour un enfant mort-né.

C. A moins qu'il n'ait donné, au moment de la naissance, quelque signe de vie.

Cette prière est cependant admise pour l'enfant né dans l'infidélité, de père et de mère non-Musulmans, et mort en bas-âge, après que le père et la mère, ou l'un des deux, auroient embrassé le Musulmanisme.

C. C'est que l'enfant est pour lors réputé Musulman, d'après cette maxime constante établie par le Prophète: que tout (1) enfant encore mineur, est censé suivre la foi de celui du père ou de la mère dont la condition est la plus heureuse, c'est-à-dire, la plus distinguée en fait de religion.

ARTICLE 4. De la Sépulture, Défin.

Le corps doit être porté pour le moins par quatre hommes.

C. Il est louable et méritoire que tous les fidèles assistans qui forment le convoi, le portent alternativement, et cela d'après cette parole du Prophète: Celui (1) qui porte un corps mort l'espace de quarante pas, se procure l'expiation d'un grand péché.

Chacun doit le porter successivement des quatre côtés de la bière, en commençant toujours par l'épaule droite du mort. Il doit ensuite passer

<sup>(1)</sup> El'weled'u yetbâ khair 'ul ebeweinn din'enn.

<sup>(2)</sup> Menn hamélé djenazeth erbainn khatweth keffereth ann'hou kebiréth.

314 CODE RELIGIEUX. à l'épaule gauche, de là au pied droit, et enfin au pied gauche.

C. Le fidèle qui porte un mort, et passe ainsi successivement aux quatre côtés de la bière, s'il fait chaque fois quarante pas, expie quarante péchés.

Le corps doit toujours être porté en hâte, en diligence, à pas précipités.

G. Et cela en vertu de cette parole du Prophète: S'il (1) est du nombre des élus, il est bon de le faire parvenir en diligence à sa destination; et s'il est du nombre des réprouvés, il est également bon de vous en décharger.

Il ne faut point de chant ni aucune prière à haute voix; chacun peut prier en son particulier, à voix basse. Dans le convoi, il est plus louable et plus

<sup>(1)</sup> Fe enn yékiuné khaïr 'enn adjeletemeuwehou ve enn yekiuné scheri'enn vazâtemewehou ann rekabik'um.

# CODE RELIGIEUX. 315 méritoire de suivre la bière que de la précéder.

- C. C'est à l'imitation même du Prophète, qui, dans les obsèques de Sâd-Ibn-Méâz, marcha toujours après le corps.
- V. L'Imam Schafiy est d'opinion qu'il est mieux de précéder que de suivre la biere.

Il est également méritoire d'accompagner le corps à pied plutôt qu'à cheval. Tout doit se passer dans un silence religieux, le visage triste et morne, mais sans pleurs, sans gémissemens, sans lamentations. On ne doit point admettre en ces cérémonies l'usage impie de se frapper la tête ou le visage, et de déchirer ses vêtemens. On ne doit pas non plus permettre qu'aucune femme soit du convoi.

Le corps déposé à terre, doit être mis sur le champ dans la fosse, le visage tourné vers le Keabé de la Mecque. On

doit y procéder en proférant ces paroles : Au nom de Dieu (1), et au nom du peuple soumis au Prophète de Dieu.

Dans l'inhumation des femmes, il faut voiler la fosse tout autour, pour ne rien exposer aux regards des assistans.

Personne ne doit s'asseoir que le corps n'ait été inhumé, et la fosse comblée, toujours de mottes de terre ou de roseaux, jamais de bois ni de briques; elle doit même s'élever d'une palme, en forme de dos de chameau, Tessnim.

V. L'Imam Schafiy exige qu'elle soit au niveau de la terre.

On ne doit jamais élever sur les tombes, des mausolées, ni en bois, ni en chaux, ni en briques, ni en marbre.

C. Ces monumens, érigés dans l'esprit d'une vaine gloire et d'une immortalité mondaine, ne sont pas compatibles avec la nature du

<sup>(1)</sup> B'issm'illahi ve âla milleth ressoul'ullah

tombeau, qui est tout à-la-fois l'asyle des morts, le symbole et le terme de la fragilité de la vie.

La même tombe ne doit pas réunir deux corps, à moins de nécessité: dans ce cas même, il faut les séparer par une couche de terre.

On ne doit jamais exhumer un corps, à moins que le lieu de la sépulture ne soit une terre, ou usurpée, ou aliénée, ou réclamée par retrait vicinal, Schuf-à; on ne doit pas même ouvrir une fosse, à moins qu'il ne soit question de remplacer les linceuls qui auroient été volés, ou que l'on n'ait oublié quelque effet, quelque habit, quelque argent, etc. Si des voleurs ont l'impiété d'exhumer un mort pour enlever les linceuls, ses héritiers sont obligés d'y pourvoir de nouveau à l'instant même.

C. C'est-à-dire, si le corps est encore frais,

mais non en cas de corruption et de dissolution de ses membres.

On ne doit jamais marcher sur un tombeau, ni s'y asseoir, ni s'y endormir, ni y faire aucun des cinq Namazs du jour.

Si une femme chrétienne meurt enceinte d'un enfant qu'elle auroit eu d'un Musulman', elle peut être enterrée dans les cimetières des fidèles, son fœtus étant réputé Musulman.

V. L'Imam Mohammed n'est pas de cette opinion.

Il n'est jamais permis d'ouvrir un cadavre, quand même le mort auroit avalé la perle la plus précieuse, et qui ne lui appartiendroit pas. Ce procédé ne peut avoir lieu que dans le cas d'une femme morte enceinte, et dont l'enfant donneroit quelque signe de vie : il faut alors que l'opération se fasse au ventre, et du côté gauche.

Tout fidèle mort dans un navire, en pleine mer, exige la même lotion funéraire, les mêmes linceuls, et la même prière; après quoi on peut jeter le corps dans la mer, le déposer au milieu de l'océan.

ARTICLE 5. Des obsèques des Martyrs, Schéhhid.

Les Martyrs sont ceux des fidèles qui ne meurent pas de mort naturelle, mais qui la reçoivent de la main d'autrui.

C. Ils sont distingués sous le nom de Schéhhid (présens), parce que des légions d'anges sont présentes à leur mort, et qu'eux-mêmes sont aussi regardés, au moment qu'ils expirent, comme présens dans le Paradis, et devant le trône de l'Eternel.

Il en est de deux sortes : les uns sont les Martyrs militaires, les autres les Martyrs civils.

C. Les premiers sont les combattans morts

à la guerre, dans la voie (1) du Seigneur, pour la défense de la religion et de l'Etat. Les seconds sont les fidèles qui perdent la vie par la main, ou d'un rebelle, ou d'un brigand, ou d'un citoyen, quel que soit au reste, pour les uns et les autres, le genre de leur mort, soit par le fer, soit par le feu, soit par l'eau, etc.

Le véritable Martyr militaire est celui qui, au milieu même de l'action, tombe mort sur le champ de bataille, ou qui ne survit que quelques instans à ses blessures, sans avoir ni la force, ni l'esprit, ni la volonté de s'occuper d'aucun objet temporel et mondain.

C. Si donc un fidèle, blessé à la guerre, mange ou boit, s'il se permet le moindre trafic pour acheter ou vendre quelque chose, s'il fait la moindre disposition testamentaire, s'il vit au-delà de la moitié d'un jour, s'il est transporté encore vivant dans sa tente, il n'est plus

<sup>(1)</sup> Maktoul fi sebil'illah.

censé Martyr aux yeux des hommes, mais seulement aux yeux de la Divinité.

Le Musulman trouvé mort au milieu du champ de bataille, est également regardé comme Martyr.

C. C'est-à-dire, s'il a quelque blessure sur le corps, ou s'il se trouve noyé dans son sang; mais il faut que ce sang vienne des yeux ou des oreilles, ce qui seroit l'effet des coups reçus à la tête. Il ne peut pas être regardé comme Martyr, si le sang provient du nez ou des parties inférieures du corps, parce qu'il pourroit être l'effet d'une hémorrhagie accidentelle, etc.

Les funérailles d'un Martyr doivent être différentes de celles des fidèles décédés de mort naturelle. Un Martyr n'a besoin ni de lotion funéraire, ni de linceuls: le sang dont il est couvert, lui tient lieu de lotion et de purification légale; et c'est dans son habit même

qu'il fant l'envelopper, et lui donner la sépulture, toujours à la suite de la prière funèbre.

phète: Inhumez-les (1) comme ils sont, avec leur habit, leurs blessures, leur sang; ne les lavez pas: et de cette autre: Ne les lavez pas (2), car toute blessure en eux sentira le musc au jour du jugement.

V. L'Imam Schafy porte la dispense jusqu'à la prière funèbre, attendu la certitude de leur félicité.

Il faut cependant leur ôter les pelisses, les habits cotonnés, les bottes et les armes.

V. L'Imam Schafty s'en tient à la lettre du texte, et ne permet pas qu'on leur ôte rien.

Si un Martyr est mort atteint de quelque souillure majeure, ou si c'est

<sup>(1)</sup> Zemmeluhum bi kelumihhim ve demaihhim ve la taghselouhum.

<sup>(2)</sup> La taghselouhum fe enn kull'u djearhh misskenn yewm'ul-kiyameth.

un enfant encore mineur, ou un insensé, ou une femme morte dans ses jours d'impureté naturelle; alors les purifications sont nécessaires, non pas dans la forme d'une lotion funéraire, mais dans l'esprit d'une lotion ordinaire, Ghoussi, telle qu'elle est prescrite aux fidèles vivans, lorsqu'ils sont en état d'impureté.

V. Les Imaméinns n'admettent dans aucun cas cette lotion, qu'ils envisagent comme absolument inutile.

Le Martyr civil est celui qui meurt victime innocente de la méchanceté de son meurtrier. Le coupable légalement mis à mort, le criminel exécuté par autorité de justice, ne peut jamais être regardé comme Martyr.

C. Les voleurs de grand chemin, les rebelles, les séditieux, qui ont été mis à mort, loin d'être regardés comme martyrs, doivent même être privés de la prière funèbre, parce que tout criminel public est envisagé comme

exclu du corps de la société des fidèles. C'est que les délits et les attentats publics surpassent en énormité les crimes particuliers et personnels, comme sont, par exemple, ceux que commettent les assassins, les adultères, les suicides même, auxquels la loi cependant ne laisse pas d'accorder la prière funèbre, avec toutes les autres pratiques relatives aux obsèques des fidèles.

V. L'Imam Ebu-Youssouph n'accorde pas au suicide la prière funèbre, pas même la lotion funéraire.

On peut aussi ranger dans cette classe des Martyrs civils, quoique dans un degré inférieur, les fidèles morts, ou de peste, ou de dysenterie, ainsi que ceux qui périssent en mer, ou sous les ruines d'un édifice.

C. Tous les Martyrs, militaires ou civils, sont censés incorporés dans la légion des fidèles tués dans la funeste journée d'Uhud. Le sort de ces premiers Martyrs de l'Islamisme a été prédit par le Prophète, qui, se trouvant un jour avec Ebu-Békir, Omer,

Osman, Aly, Talha, et Zubéyr, sur la montagne d'Uhud tremblante sous ses pieds:
Arrête, lui dit-il (1), ô Uhud! car tu portes le Prophète de Dieu, le disciple certificateur (Ebu-Békir), et des martyrs. L'événement vérifia cette prédiction, puisque tous ces disciples, excepté le seul Ebu-Békir, reçurent depuis la couronne du martyre.

#### OBSERVATIONS.

Ces lois funéraires s'observent avec l'attention la plus scrupuleuse chez tous les peuples Mahométans. Ce sont toujours les mêmes lotions, les mêmes enveloppes, les mêmes parfums, les mêmes prières, la même célérité dans l'inhumation.

Malgré le silence des anciens *Imams* sur les personnes qui ont droit à la lotion mortuaire, tous les docteurs modernes sont d'opinion qu'il appartient, comme celui de la prière funèbre, au Sultan, en sa qualité

<sup>(1)</sup> Esskenn ya uhud éhed fema aleiké illa neby ve siddik ve schehhid.

d'Imam suprême; après lui, c'est aux magistrats, aux Mollas, Cadys et Naibs, à l'exercer; ensuite au tuteur naturel du mort, au père, au fils ou à son plus proche parent. Ce n'est qu'au défaut de ceux-ci, que ce droit est dévolu aux Imams-Khatibs, droit qu'ils sont censés transmettre aux curés, Imam'ulhaihs. Ces derniers s'en acquittent ordinairement par eux-mêmes, ou par les Muezzinns et les Caïvims de la même mosquée. A l'égard du sexe, ce devoir est toujours rempli par des femmes, qui y sont spécialement préposées sous le nom de Ghassalé, c'est-à-dire, laveuse. Cependant, dans les cas d'absolue nécessité, s'il s'agissoit, par exemple, d'une femme morte à bord d'un navire, etc., il est permis à l'homme de faire ces lustrations; mais alors les plus proches parens, Mahréms, ont seuls le droit d'exercer cet acte religieux, le fils étant même préféré au mari, ce qui est expressément statué et détaillé dans la collection des Fethwas du Mouphty Behdje Abd'ullah Efendy.

Selon l'historien Admed Efendy, le corps

de Mohammed fut lavé par ses parens et ses principaux disciples, Aly, Abas, Fazl, Cassém, Ussamé, Schakrann, etc. Celui d'Ebu-Békir, par sa femme Essma. Presque tous les Khaliphes ses successeurs reçurent ces lotions par les plus proches de leur famille. Cependant les Sultans Othomans, et tous les Princes de leur maison, ne sont ordinairement lavés, à leur mort, que par les Hunnkear-Imamys, qui sont les aumôniers du Sérail.

Aucun Musulman n'est inhumé sans ces lustrations. Les fastes du Mahométisme n'offrent qu'un seul exemple du contraire, dans la fille même du Prophète. Fathima, femme d'Aly, qui ne survécut que six mois à son père, ordonna, en mourant, de n'employer à son égard ni les lotions funéraires, ni les linceuls; de ne pas découvrir son corps, et de l'enterrer avec ses habits: ces dispositions furent respectées.

La prière funèbre qui suit les lustrations diffère du *Namaz* ordinaire, en ce qu'elle n'exige ni inclinations, ni prosternations, ni

même les annonces Ezann et Ikameth, qui, comme on l'a déja dit, sont censées acquittées à l'époque de la naissance du mort, dans la cérémonie de l'imposition de nom. Cette prière se fait dans la maison du défunt, soit homme, soit femme, par les parens et les amis, toujours sous la présidence de l'Imam de la paroisse. A l'égard des souverains, il étoit anciennement d'un usage assez général, sur-tout parmi les Khaliphes, que le nouveau Monarque s'acquittât de ce devoir religieux envers le Prince auquel il succédoit. C'étoit à l'imitation d'Omer, qui, à la mort d'Ebu-Békir, fit la prière funèbre à la tête de toute la maison de ce premier des Khaliphes. Chez les Sultans Othomans, c'est ordinairement l'Imam-Ewel, premier aumônier du Sérail, ou bien le Mouphty lui-même, ou, à leur défaut, le Scheykh de Sainte Sophie, qui remplit cette fonction à la tête des principaux Oulémas et des premiers officiers de la cour, Le Scheykh de Sainte Sophie, que l'on regarde comme le doyen de tous les ministres de la religion, a encore le droit d'exercer cet

office, et même celui des lustrations, à la mort du *Mouphty* et du *Grand Vézir*, comme étant les deux vicaires et les représentans du Souverain, l'un pour le spirituel, l'autre pour le temporel.

Dans toutes les classes de la nation, les obsèques se font toujours avec autant de simplicité que de précipitation. Cette loi fut établie d'après l'exemple du Prophète, qui, selon ses dispositions testamentaires, fut inhumé sans pompe et sans faste quelques heures après son décès. Ainsi, le jour de la mort d'un Maliométan est aussi celui de sa sépulture, quels que soient son sexe, son état et sa condition. On ne peut sans doute attribuer qu'à la chaleur du climat, ce dangereux empressement. Il n'est pas douteux que l'humanité ne soit quelquefois victime de cet usage, uniforme dans toutes les saisons comme dans toutes les régions Mahométanes. On n'y déroge que dans des cas extraordinaires, et seulement pour les Souverains ou pour les personnes du plus haut rang. Le Khaliphe Osman I ne fut inhumé que le troisième jour de sa mort, et dans le

plus grand secret, afin de dérober son corps aux fureurs du parti qui avoit attenté à ses jours. Tous les Souverains, tous les Sultans morts à la guerre, ou hors de leur capitale, y ont été transférés et inhumés plusieurs jours après leur décès.

La célérité prescrite pour la marche du convoi funèbre, n'est pas moins religieusement observée que celle des obsèques: on porte toujours les morts à pas redoublés. Les parens et les amis sont les seuls qui se chargent de la bière, quatre, six ou huit à la fois, en se relevant successivement. Ce sont les derniers honneurs que l'on rend au sang ou à l'amitié. Autrefois les Sultans eux-mêmes portoient quelques pas le corps de leurs prédécesseurs, avec les Grands et les premiers personnages de l'Etat.

Les bières sont toujours couvertes d'une simple étoffe, et ordinairement garnies à moitié jusqu'à la tête, d'un morceau du voile consacré au Kéabé de la Mecque. C'est un drap de soie, fond noir, entièrement brodé en lettres qui représentent différens passages du Cour'ann.

L'usage en est cependant plus général pour les femmes et les enfans. Plusieurs ne le permettent pas pour eux-mêmes, parce que toute étoffe de soie est désendue aux hommes. Ils sont, sur ce point, plus scrupuleux à leur mort que durant leur vie. Un grand nombre de familles ont soin d'acquérir à prix d'or ces voiles révérés comme des reliques, et employés à ce seul usage. Les mosquées en pourvoient ceux qui en manquent. C'est la seule chose qu'elles fournissent aux enterremens.

On porte la bière la tête en avant, et cette partie est ornée du turban du mort. Celle des femmes ne présente jamais rien. Le convoi des uns et des autres se fait sans cierges, sans flambeaux. Il n'y a ni chant, ni encens. Ce n'est que dans les obsèques des Souverains, ainsi que des princes et des princesses du sang, que les Muezzinns chantent, mais à voix basse. On porte aussi devant leur cercueil des espèces d'encensoirs, Boukhourdann, en or ou en argent, fumans d'ambre gris et de bois d'aloès, Cette dérogation à la loi est réservée, comme une distinction, à la famille royale. Les

femmes n'assistent jamais au convoi; et les proches, qui en ces momens combattent les sentimens de la nature, ne versent aucune larme, pour ne pas manquer à l'esprit de la loi. Ce sentiment est d'ailleurs conforme, et à l'extension que l'on donne au dogme du fatalisme, et à la gloire que se fait chaque Musulman de suivre en tout l'exemple de Mohammed, fondatenr de sa religion.

Cet homme extraordinaire montroit la plus parfaite résignation à tous les revers, soit domestiques, soit publics. L'histoire cite, entre autres exemples, celui de la mort de Roukiyé sa fille, mariée à Osman. Mohammed étoit alors à sa fameuse expédition de Bedr-Œuzma contre les Mecquois. Il reçut cette nouvelle, avec un sang-froid étonnant; et d'un œil sec, il proféra ces paroles remarquables: Rendons graces à Dieu (1), et agréons, comme un bienfait, la mort même et la sépulture de nos filles.

D'après ce principe de résignation, qui

<sup>(1)</sup> Elhamd'u-l'illah defn'ul-benaté min'el mukerremath.

interdit au Musulman toute marque extérieure de douleur, personne ne porte le deuil. Anciennement les Arabes le prenoient, Le noir étoit d'ailleurs la couleur adoptée par les Khaliphes Abassides. Plusieurs maisons souveraines, sur-tout les Beno-Bouyé, qui ont régné en Perse et à Baghdad, ainsi que les Fathimites d'Egypte, avoient coutume de prendre le deuil à la mort du Monarque. Cet usage n'étoit cependant pas général dans la nation ni dans toutes les cours Mahométanes. Sous les premiers Sultans Othomans, on ne prenoit le deuil que pour le Souverain, les Princes du sang, et quelquefois pour les Validé-Sultanes; il n'étoit même jamais que de trois jours. Les seuls grands officiers du Sérail et de la Cour le prenoient avec le nouveau Sultan; et quelques-uns même ne faisoient que couvrir leur turban d'une mousseline noire, ce que l'on appeloit Schemlé. Mohammed III porta aussi le deuil du grand Vézir Lala Mohammed Pascha, pour qui il avoit une affection singulière, et qui mourut le dixième jour de sa nomination. Il alla

même visiter son tombeau, et répandit de grandes largesses au sein des pauvres : honneurs que nul Sultan n'a jamais rendus à la mémoire d'aucun de ses ministres ni de ses favoris. Le deuil fut aboli à cette Cour, sous le règne d'Ibrahim I.

Tout homme étranger à la religion de Mohammed, ne peut assister aux funérailles d'un Musulman, et jamais un Musulman ne se permet d'assister à celles d'une personne qui seroit morte dans un culte différent. Ils croiroient, dans l'un et l'autre cas, souiller la religion et avilir la majesté du Musulmanisme : cependant l'histoire offre sur ce point un exemple digne de remarque.

Sous le règne de Melik-Schah, surnommé Djelal'ud-Dewleth, le quatrième roi de la dynastie Seldjoukienne, qui occupa environ un siècle et demi le trône d'Issfahan en Perse, Nizam'ul-Mulk son premier ministre, étoit si puissant, dit Ahmed-Efendy, que dans l'Empire tout plioit sous ses volontés comme sous celles de ses favoris et de ses créatures. Ce ministre constitua Mouhassil, ou receveur

général des droits publics de Bassora, un juif nommé Ibn-Allam, qui se fit tellement craindre et respecter dans cette ville, qu'à la mort de sa femme, en 467 (1074) tous les officiers publics et tous les citoyens Mahométans, excepté le seul Cady, honorèrent de leur présence les obsèques de cette Israélite. L'historien Mahométan rapporte ce trait avec les expressions du plus grand étonnement.

Tous les morts, hommes, femmes et enfans, sont enterrés, le côté droit tourné vers la Mecque. Immédiatement après l'inhumation, l'Imam, assis sur ses genoux à côté de la tombe, fait la prière Telkinn. Il commence par appeler trois fois le mort par son nom et par celui de sa mère: il n'articule jamais celui du père. En cas d'ignorance du nom de la mère, il substitue, pour les hommes, celui de Marie, en l'honneur de la Sainte Vierge, et pour les femmes celui d'Eve, en l'honneur de cette mère commune des hommes. Cette loi s'observe même à l'égard des Sultans, et de tous les Princes et princesses de la maison impériale. L'Imam appelle ainsi le mort: Va

Ahmed Ibn Méryém! O Ahmed fils de Marie! Va Fathima binte Hewa! ô Fathima fille d'Eve! Il récite ensuite le Telkinn, qui consiste en ces paroles : « Rappelle-toi du mo-» ment où tu as quitté le monde en faisant » cette profession de foi : Certes, il n'y a point » de Dieu sinon Dieu; il est seul, il est uni-» que, il n'y a point d'association en lui: certes, » Mohammed est le Prophète de Dieu; certes, » le paradis est réel ; certes, la résurrection est » réelle; certes, le jour du jugement est réel, » il est indubitable; certes, Dieu ressuscitera » les morts, il les fera sortir de leurs tom-» beaux; certes, tu as reconnu Dieu pour ton » Seigneur, l'Islamisme pour ta religion, » Mohammed pour ton Prophète, le Cour'ann » pour ton Imam, le Kéabé pour ton Kiblé » ( c'est-à-dire , le sanctuaire de la Mecque » pour ta direction dans ta prière), et les » fidèles pour tes frères. Dieu est mon Sei-» gneur , il n'y a point d'autre Dieu que lui; » il est le maître de l'auguste et sacré trône » des cieux. O N\*...., dis que ton Dieu est » ton Seigneur (ce qu'il répète trois fois)

» ô N..... dis qu'il n'y a point de Dieu sinon » Dieu (ce qu'il répète aussi trois fois), ô N..... » dis que Mohammed est le Prophète de Dieu, » que ta religion est l'Islamisme, et que ton » Prophète est Mohammed, sur qui soit le » salut de paix et la miséricorde du Seigneur. » O Dieu, ne nous abandonne pas; tu es le » meilleur de tous les héritiers. » L'Imam termine cette prière par le Fatihha, premier chapitre du Cour'ann.

Il est des occasions où la même prière sert pour différens morts, comme en temps de guerre et dans les grandes mortalités, lorsque les *Imams* ne peuvent inhumer les cadavres avec la célérité prescrite par la loi : dans ces cas seuls, il seroit permis d'en réunir plusieurs à une même cérémonie funéraire.

Comme la loi défend non-seulement la sépulture, mais encore la prière funèbre dans les mosquées, on porte les corps toujours en droiture de la maison aux cimetières publics. Ils sont tous hors des villes, et la plupart présentent le tableau d'un parc. Ils sont plantés de toutes sortes d'arbres, de tilleuls,

d'ormes, de chênes, mais sur-tout de cypres, arbre favori des Mahométans. Les principaux cimetières de Constantinople sont 1°., ceux d'Evub, à cause du corps de ce saint, l'un des premiers apôtres du Mahométisme, et qui se trouve inhumé dans le faubourg qui porte son nom; 2°. ceux d'Aiwann-Séraih, où reposent les cendres de vingt-six autres disciples du Prophète, morts sous les murs de Constantinople, dans les premières expéditions des Mahométans contre cette ville, sous le Khaliphat de Muawiyé I; et 3°. ceux de Scutary en Asie, faubourg séparé de Constantinople par le Bosphore de Thrace. Presque tous les Oulémas, les Seigneurs de la cour, et les citoyens les plus distingués, se font inhumer de préférence dans les cimetières de Scutary, comme faisant partie du continent où sont situées les deux cités réputées saintes de l'Arabie. C'est autant par un sentiment de piété, que par un effet de cette opinion presque générale dans la nation, que l'Asie est la seule et véritable patrie des Mahométans, que c'est le continent de prédi-

lection réservé à l'Islamisme par une grace spéciale de la Providence, et que les cendres des Musulmans y sont par conséquent beaucoup plus en sureté que dans les terres Européennes, où, par un esprit moins politique que religieux, on envisage la domination Othomane comme moins durable que dans les contrées Asiatiques.

Généralement toutes les tombes sont couvertes de terre, et élevées au dessus du sol, pour empêcher que personne n'y marche, et ne foule aux pieds les corps des Musulmans. Il n'y a ni plaques de marbre, ni aucun monument sur la fosse même; on n'y voit que des fleurs ou des boules de myrte, d'if, de buis, etc. Celles du peuple ne présentent que deux socles de pierres plates ou ovales, toujours plantés verticalement, aux deux extrémités de la fosse. Les tombeaux des citoyens aisés et des gens d'un certain rang, se distinguent par la nature de ces socles: ils sont de marbre fin, et celui qui est du côté de la tête est surmonté d'un turban aussi de marbre. La forme de cette coiffure

indique l'état et la condition du mort, parce que les différentes classes des citoyens sont distinguées autant par le turban que par le reste du costume. Les tombeaux des femmes ne diffèrent de ceux des hommes, qu'en ce que les deux socles sont uniformes, plats, et terminés en pointe.

On lit sur les uns et sur les autres, des épitaphes gravées en caractères d'or : elles ne renferment communément que le nom du mort, sa condition, le jour de son décès, et une exhortation aux passans de réciter l'introit Fatihha. Il en est aussi en distiques, en quatrains et en stances plus ou moins considérables. Les unes retracent la caducité du monde, la durée de l'éternité, et contiennent des vœux pour la félicité éternelle du mort. Elles sont concues en ces termes : Que l'Eternel daigne envelopper son ame dans un nuage de miséricorde et d'alégresse, et couvrir son tombeau de l'éclat d'une lumière permanente. Les autres représentent la mort comme le terme des misères de l'homme dans cette vie passagère et fugitive, félicitent le défunt de

son bonheur, et comparent son ame à un rossignol du paradis , Djenneth-bulbuly. D'autres parlent de ses vertus, de son attachement à la religion, et exhortent les passans à prier pour le repos de son ame, afin de mieux mériter, au jour du jugement, l'intercession du Prophète auprès du trône de l'Eternel. Quelquefois elles ne consistent qu'en ces deux vers : Ce monde est caduc (1), il n'est pas durable; Aujourd'hui pour moi, demain pour toi. Sur ceux des enfans de l'un et de l'autre sexe, on dépeint assez communément la douleur des parens par des lamentations contre le sort, qui a eu la cruauté, y est-il dit, d'enlever la rose du jardin des charmes et de la beauté, d'arracher un tendre rejeton du sein maternel, et de laisser un père et une mère infortunés dans les brasiers ardens de la douleur et de l'amertume.

Les tombeaux des seigneurs dans les différens ordres de l'Etat, sont beaucoup plus distingués. Ils sont entourés de marbre en forme

<sup>(1)</sup> Bou dunnya baky deyil fenadir; bou gunn bana issé yarinn sana dir.

de caisse, la partie de la tête et celle des pieds toujours plus élevées. La planche 22, qui représente une partie des cimetières d'Eyub, avec trois convois funèbres, et la planche 23. qui montre le tombeau de M. de Bonneval, inhumé dans le cimetière d'un couvent des Derwischs Mewlewys, attenant à l'hôtel des ministres de Suede dans le faubourg de Pera, donnent une idée de ces différens tombeaux et de la sépulture des Musulmans. Cependant quelques Vézirs et autres seigneurs du premier rang, ont mis dans ces monumens une certaine ostentation, contre l'esprit même de la loi. Leurs tombeaux sont décorés d'une espèce de dôme à jour, soutenu par de belles colonnes, et entouré d'un grillage de fer, dont tous les pommeaux sont dorés. Quelquesuns de ces mausolées sont élevés d'après les dispositions testamentaires de ces seigneurs, d'autres par la volonté seule de leurs héritiers et de leurs parens, comme un hommage à leur mémoire. On en voit plusieurs dans Constantinople, sur des terrains attenans à de grands hôtels. Celui du Grand-Vézir





MAUSOLÉE DU GRAND-VEZIR RAGHIB PASCHA.

J.M Moreaule Je del .

Le Roy Sculpt

Raghib Pascha est superbe. On peut le voir dans la planche 24. Il est placé à côté de la bibliothéque publique, qui est de sa fondation.

Ceux des plus grands saints du mahométisme sont des espèces de citadelles, élevées par la piété des Monarques ou des personnes opulentes. Les maisons distinguées, sur-tout parmi les Oulémas, sont aussi dans l'usage d'avoir des espèces de caveaux qui servent de tombeaux de famille. On les appelle Turbé, mot qui répond à chapelle sépulcrale. Ils ont à-peu-près la forme de ceux des Sultans; édifices superbes qui s'élèvent autour des mosquées impériales. Nous en donnerons la description plus bas, dans le chapitre qui traite des temples Mahométans.

Ces mausolées en général sont les seuls monumens élevés à la gloire des Monarques et des plus grands hommes de l'Etat. Les statues, les trophées de marbre, les figures symboliques, ces grands morceaux de sculpture qui décorent la plupart des villes et des églises de l'Europe, sont inconnus chez les Musulmans. C'est une suite naturelle de l'ex-

tention que l'on donne à la défense de peindre des hommes et des animaux; article que nous traiterons dans la partie morale.

On n'a pas moins de respect pour la loi qui défend d'inhumer un non-Mahométan dans les cimetières de la nation, pas même la femme légitime, soit chrétienne, soit juive, d'un Musulman, à moins qu'elle ne soit morte enceinte : et encore; selon les Fethwas du Mouphty Behdjé Add'ullah Efendy, elle ne peut être enterrée que dans un coin de ces cimetières, séparée des corps Mahométans, et le dos tourné vers la Mecque, afin que le fœtus ait le visage vers ce sanctuaire de l'Arabie. Quoique privée des honneurs funèbres, on peut cependant, dit le même Mouphty, layer son cadavre, non par forme de lotion religieuse, mais de simple lavage, tel qu'il est requis pour un habit, ou pour tout autre objet souillé; l'envelopper ensuite dans un linceul, et le déposer dans la fosse, sans autre appareil. La rigueur de la loi sur ce point est telle, qu'elle refuse toute cérémonie funèbre à une personne inconnue, qu'on trou-

veroit morte dans un lieu écarté, ou un faubourg non habité par des Musulmans. Dans l'incertitude sur l'état et la religion de la personne décédée, la loi ne permet pas que l'on exerce à son égard aucune des pratiques ordonnées pour les cadayres Musulmans. Mais si de deux personnes qui périroient dans un accident quelconque, l'on savoit positivement que l'une étoit de la foi Musulmane, alors, dans l'impossibilité de la reconnoître et de la distinguer de l'autre, la loi permet, selon le même Mouphty, de rendre aux deux corps à-la-fois les honneurs funèbres, en les attribuant toujours mentalement à celui des deux qui seroit mort dans l'Islamisme. L'un et l'autre corps cependant seroient inhumés dans un coin des cimetières Mahométans, mais la surface de leur tombe égale dans toutes ses parties, sans élévation, sans dos de chameau, afin d'empêcher par-là, que les passans n'y fissent des prières, qui, dans cette incertitude, pourroient s'appliquer au non-Musulman plutôt qu'au Musulman.

On observe encore très-scrupuleusement la

défense d'exhumer les morts. Cette loi n'a été enfreinte que dans les premiers siécles du Mahométisme, par la passion et la haine de divers Princes contre leurs ennemis. L'histoire en offre différens traits qui font horreur à l'humanité. En 127 (745) Menvan II, le dernier des Khaliphes Ommiades, fit exhumer et pendre le corps de Yezid III, pour venger le meurtre de Welid II. Le Prince Abd'ullah ibn Aly, oncle d'Abd'ullah Seffah, le premier des Khaliphes Abassides, s'étant rendu maître de Damas, où il traita avec la plus grande barbarie tous les Princes du sang des Ommiades, porta sa fureur jusqu'à faire ouvrir les tombeaux de tous les Khaliphes de cette maison. On les trouva tous réduits en poussière, excepté le corps de Huscham I, qui fut exhumé, flagellé, brûlé, et ses cendres jetées au vent. Quatre siécles après, ces traits de férocité furent renouvelés par Hassan Ala'ed-dinn, sixieme roi de la maison de Ghawrs, qui occupoit le trône de Firouz-Keouhh en Perse. A la suite de ses succès contre les Sultans Sebuktékiens, et de la conquête

de Ghazné leur capitale, il fit exhumer les ossemens de tous les rois de cette maison infortunée, et les jeta dans un brasier ardent, ce qui lui attira le surnom Djihann-souz, qui veut dire, l'incendiaire du monde.

Les Mahométans ne connoissent pas non plus l'usage d'embaumer et de conserver le cœur d'un mort, puisque la loi défend d'ouvrir aucun cadavre. Ici l'on apperçoit les véritables causes qui retardent chez eux les progrès de l'anatomie et de la chirurgie. Aussi ontils très-peu de médecins habiles, et de chirurgiens en état de faire des opérations. Des Européens et des Grecs du pays, qui vont étudier en Italie, exercent ces fonctions de l'art, soit dans les villes, soit dans les armées, où beaucoup de militaires blessés périssent assez souvent, faute de secours, avec la douleur même de ne pas mériter le surnom de martyr.

D'après l'énoncé de la loi, ce surnom n'est accordé qu'à ceux qui tombent, les armes à la main, sur le champ de bataille. Aussi tous les militaires peuvent également prétendre à cet honneur. Dans les annales de la monarchie,

des Vézirs, des Paschas, des officiers de tout rang et de tout grade, même de simples soldats tués à la guerre, sont distingués par le surnom de Schehhid; comme le sont par celui de Hadjy, tous ceux qui ont fait le pélerinage de la Mecque.

Ce point, beaucoup plus politique que religieux, fut le sujet d'un entretien assez remarquable entre le célèbre Timour et les Oulémas d'Alep en Syrie. Lorsque ce héros Tatar prit cette ville d'assaut en 802 (1399), il la livra à la fureur de ses soldats, et ne montra lui-même d'humanité qu'envers les ministres de la lei et de la religion. Il les protégea, les traita avec bonté, et s'entretint même avec eux sur différens points de doctrine et de morale. Entre autres questions savantes qu'il leur fit, sur-tout au Mouphty Ibn Schahhné Esendy, une étoit relative aux martyrs Maho. métans. » Je voudrois savoir, Efendy, lui » dit-il, quels sont les vrais martyrs de cette » foule de militaires, des miens ou des vôtres, » tués avant-hier sous les murs de cette ville. " Je ne puis là-dessus, dit le Mouphty, yous

» donner d'autre réponse que celle qui a été » rendue par notre saint Prophète à un Arabe » très-instruit qui lui avoit fait la même de-" mande. Cet Arabe croyoit que tous les Ma-» hométans morts à la guerre les armes à la " main, obtenoient la couronne du martyre, » qu'ils étoient cependant rangés en différentes » classes, les unes plus distinguées que les au-« tres, selon les motifs qui les animoient et « les conduisoient à la guerre, puisque les uns » ne s'armoient que par zèle pour la religion, » les autres par un sentiment de valeur et d'in-» trépidité, d'autres par ambition, d'autres » enfin par intérêt. Le Prophète le désabusa, en » lui déclarant que le Prophète ne reconnois-» soit d'autres martyrs que ceux qui marchoient » à la guerre pour la défense de la foi, pour » le soutien de la cause de Dieu, pour l'exalta-"tion de sa parole, Ila'y-kelimeth' Ullah." Timour, ajoute l'histoire, parut pleinement satisfait de cette réponse. Il applaudit à la prudence et à la doctrine du Prélat, l'assura de sa protection, et le combla en effet, lui et les autres Oulémas, de distinctions et de présens.

Cependant les anciens Imams, comme on l'observe dans le texte, dirigés par les principes d'une saine politique, promettent indistinctement la couronne du martyre à tous ceux qui meurent à la guerre pour la défense de la religion et de l'Etat. De tous les Sultans Othomans, Mourad I est le seul préconisé sous le titre de Schehhid, quoiqu'il n'ait pas été tué au milieu de l'action, mais assassiné dans le champ de bataille, par une main ennemie, à la suite de la fameuse journée de Cassovie. Les auteurs nationaux lui donnent ce titre, sur-tout le Mouphty historien Sad'eddinn Efendy, qui, en parlant de sa mort, dit que l'ame bienheureuse de ce Sultan, décoré à-la-fois des glorieux titres de victorieux et de Martyr, Ghazy we Schehhid, s'envola avec l'oriflamme de félicité, à la tête de tous les Martyrs Musulmans de ce jour, dans les plus hautes régions de la béatitude éternelle.

Nous aurons encore occasion de revenir sur ces matières, soit dans le Code Militaire, soit dans l'Hisoire de la maison Othomane.

interest to the preferrence

#### DISCOURS

Sur quelques autres Pratiques ou Institutions qui entrent dans le culte public des Mahométans.

Après avoir exposé tout ce que prescrit la législation religieuse sur la prière, comme formant la partie la plus essentielle du culte extérieur de l'Islamisme, nous donnerons une idée des différentes pratiques de dévotion sur lesquelles la loi ne prononce rien, et qui sont envisagées comme de pure institution humaine : elles portent le nom de Bid'athhasséné, qui signifie innovations agréables ou louables. Quoiqu'elles n'aient aucun caractère d'obligation canonique, on se persuade néanmoins qu'elles procurent à ceux qui les observent, beaucoup de mérites spirituels: telles sont, 1º. diverses prières de surérogation; 2°. les prêches dans les mosquées; 3°. le respect particulier que l'on a pour sept différentes nuits de l'année; et 4°. la vénération des peuples pour les reliques du Prophète.

JO WOOD IN I

S. Ier.

De diverses Prières de surérogation.

Ce sont l'Es-salath, le Sala, le Tembjid, et la fête du Mewloud ou nativité du Prophète.

1°. L'Es-salath est un cantique que les Muezzinns de presque toutes les mosquées chantent sur le haut des minarets une heure avant l'aurore, ou l'heure canonique de la prière du matin. Il consiste en ces trois vers en l'honneur de Mohammed: » Salut et paix » à toi, ô l'Envoyé de Dieu (1)! Salut et paix » à toi, ô l'ami de Dieu! Salut et paix à toi, » ô le Prophète de Dieu! « Quelques Muezzinns y ajoutent à leur gré les vers suivans: » Salut et paix à toi, ô la plus heureuse des » créatures de Dieu (2)! Salut et paix à toi, » ô la meilleure des créatures de Dieu! Salut

<sup>(1)</sup> Es-salath'u v'es-selam aleiké ya ressoul'ullah, ya habib'ullah, ya nebiy'ullah.

<sup>(2)</sup> Ya khaïr khoulk'ullah, ya ahhssénn khoulk'ullah, ya azam khoulk'ullah, ya nour arsch'ullah.

» et paix à toi, ô la plus grande des créatures » de Dieu! Salut et paix à toi, ô la lumière » du trône de Dieu! «

2°. Le Sala, est une espèce d'hymne que les Muezzinns de toutes les grandes mosquées chantent aussi sur le haut des minarets une fois la semaine, les vendredis, et toujours à dix heures du matin. Il consiste en ces vers:

» Hâtez-vous de venir à la prière avant que
» le temps soit écoulé. Hâtez-vous de venir à
» la pénitence avant que la mort vous sur« prenne (1).

» Seigneur Dieu! en ce jour, ni biens ni en-» fans ne sont d'aucune utilité, hors le retour » en Dieu avec un cœur droit et sincère.

» Seigneur Dieu! la victoire vient de Dieu, » le triomphe est accordé par lui : ô Moham-» med, donnes-en la bonne nouvelle aux vrais » croyans.

» Salut à toi, qui es le prince des anciens et » des modernes : salut au plus auguste de tous

<sup>(1)</sup> Adjelu b'is-salath'i cabl'el-fewth, ve adjelu b'itteubé eabl'el-mewth, etc. etc.

» les Prophètes et de tous les Envoyés céles» tes; et louanges à Dieu, maître souverain
» de l'univers. «

On fait encore usage de ce Sala à la mort des Sultans, des Schahzadés ou princes du sang, du Grand Vézir et des Oulémas, depuis le Mouphty jusqu'aux Muderriss du dernier grade, comme formant le corps de la hiérarchie Mahométane. Nul autre ne jouit de cette distinction, pas même les Paschas à trois queues, qui composent le premier ordre de l'Etat. Mais à l'exception du Monarque, pour qui l'on chante ce Sala sur l'un des minarets de Sainte-Sophie et de Sultan Mohammed, il n'a lieu autrement que sur l'une des flèches de cette dernière mosquée.

3°. Le Temdjid est un cantique consacré aux trente nuits de la lune de Ramazann. Ce sont encore les seuls Muezzinns qui le chantent à minuit précis, sur le haut des minarets dans toutes les mosquées de l'Empire. Mais à Sainte Sophie, qui en est la principale, ce cantique a lieu dès le premier de la lune de Redjeb, soixante jours avant

TOME IL

le Ramazann. On appelle toute cette période, Utsch-ailar, ou les trois mois par excellence.

Ce cantique consiste en ces vers:

» O grand Dieu (1)! ô Seigneur des Sei-» gneurs! la clémence est ton partage: tu es » seul, tu es unique en prescience et en gran-» deur.

» Qu'il est étonnant de voir ses amis , ses » adorateurs , dans les bras du sommeil!

» Lève-toi, ô mortel endormi; c'est trop se » livrer au sommeil : l'homme dont le cœur » est plein de l'amour de Dieu, ne dort jamais.

» O Dieu clément, ô Dieu éternel! ô souve-» rain Seigneur, ô roi immortel!

» C'est à toi qu'appartient toute souverai-» neté, toute puissance.

» La caducité n'a point d'accès en toi.

» O mon Dieu, ô l'arbitre souverain des mi-» séricordes et des vengeances célestes!

<sup>(1)</sup> Ya hazreth-mewla: ya mewl'el-mewaly ent'elkerim ya Allah, ent'el-lezi teferredé b'il-fazl, v'el-ala. Adjeb'enn Fil muhhib keifé yenamé, coum ya naim kemtenam'é aschik' Allah u la yenamé, etc.

- » O le maître suprême du cœur et de l'esprit » des humains!
- » Sauve-nous des tourmens de la tombélet » du teu éternel de la paisse de la tombélet
- » Il n'y a point de Dieu sinon Dieu, Seigneur » Dieu. « Dieu not des sommes et l'amont »

Dans chaque mosquée, quatre ou cinq Muezzinns, d'entre ceux qui ont l'organe le plus doux et le plus mélodieux, l'entonnent régulièrement: tous ensemble montent sur un même minaret, et chacun, à tour de rôle, psalmodie l'un de ces vers, auquel les autres répondent d'une même voix: Ya Hazréth-Mewla,

Dans un des couvens des Derwischs Djelwetys à Scutary, on récite ce même Temdjid pendant toute l'année, toujours à minuit, pour la consolation des malades tourmentés d'insomnie. Les Derwischs eux-mêmes font alternativement cet exercice sur le haut du minaret de leur chapelle. On doit cet établissement à la piété d'un Molla très-riche, Khoudayi Mahmoud-Efendy, qui, en 1620, quitta la magistrature et le monde, pour entrer dans

17 7

cet ordre de solitaires, à qui il fit donation de tous ses biens.

A la suite de ce Temdjid, les Muezzinns des grandes mosquées chantent aussi à leur gré un ou deux Ilahys, qui sont des poèmes spirituels composés par des Scheykhs ou des Derwischs morts en odeur de sainteté. Ils roulent sur les attributs de la Divinité, sur le bonheur du ciel, sur le néant du monde. et sur l'obligation où sont les mortels de se dépouiller de tout amour temporel, pour ne s'attacher qu'à Dieu et à son Prophète, afin de mériter la béatitude éternelle. Quelques Muezzinns y ajoutent aussi la profession de foi, qu'ils répètent dix, quinze ou vingt fois de suite, en faisant à chacune, mention d'un des Patriarches ou des Prophètes les plus révérés par l'Islamisme. C'est ordinairement en ces termes: Il n'y a point de Dieu sinon Dieu, et Adam est le pur en Dieu. Il n'y a point de Dieu sinon Dieu, et Abraham est l'ami de Dieu. Il n'y a point de Dieu sinon Dieu. et Ismaël est le sacrifié en Dieu. Il n'y a point de Dieu sinon Dieu, et Moyse est la parole de

Dieu. Il n'y a point de Dieu sinon Dieu, et Jésus-Christest l'esprit de Dieu. Il n'y a point de Dieu sinon Dieu, et Mohammed est le Prophète de Dieu, etc. Chaque Muezzinn chante à son tour l'un de ces vers; et les autres répondent d'une même voix, Va Hazreth-Mewla, O Seigneur Dieu

4°. Le Mewloud est une fête qu'institua Mourad III l'an 996 (1588), en l'honneur de la nativité du Prophète. On célèbre cette solennité le 12 de la lune de Rebiy'ul-ewell, par un sermon, ou plutôt par un panégyrique sur la vie de Mohammed, sur ses miracles, et sa mort. Mais elle n'est que pour la cour et non pour le peuple. Les cérémonies qu'on y observe, mélange de pratiques religieuses et de cérémonies civiles et politiques, s'écartent même de l'esprit du culte public de l'Islamisme.

Ce Mewloud se célèbre toujours, comme les deux fêtes de Beyram, dans la mosquée Sultan Ahmed, par la commodité qu'offre au cortége du Sultan la place immense de l'hippodrome, qui est en face. Elle a lieu vers les

dix heures, entre le Namaz du matin et celui de midi. Les différens ordres de l'Etat se rendent séparément à la mosquée ; chaque Seigneur est suivi des officiers de sa maison et de son département. Ils sont tous en demi-gala; mais celui qui se montre ce jour-là avec le plus de pompe, est le Kizlar-Agassy, chef des eunuques noirs du Sérail. C'est aussi le seul jour de l'année où il lui soit permis de paroître en public avec éclat, car il ne sort jamais du Sérail qu'à la suite du Sultan, toutes les fois que S. H. se rend publiquement à la mosquée. Il fait les honneurs de la fête en sa qualité de Nazir ou inspecteur général des deniers sacrés des deux cités de l'Arabie. Ce jour-là il sort du palais une demi-heure avant le Sultan, et se rend au temple avec un nombreux cortége composé de tout le corps des eunuques noirs et de celui des Baltadjys en uniforme.

L'ordre et le rang des grands officiers de l'Etat à la mosquée sont réglés dans cette fête par une étiquette particulière. Le Grand Vézir et le Mouphty se placent devant l'autel, le

premier à droite, le second à gauche, tous deux assis sur de hauts coussins en forme de tabonrets. A ladroite du Grand Vézir sont le Capoudan-Pascha, l'Agha des janissaires, et le Defterdar Efendy ou ministre des finances. à la tête de tous les Khodjéakeanns ou gens de plume, qui prennent séance après lui, chacun selon son grade. Ces officiers forment une longue file qui occupe la partie inférieure de la tribune de Sa Hautesse. Ils sont tous assis sur des Ihhrams ou petits tapis de Barbarie. L'aile gauche du côté du Mouphty est occupée par les Oulémas du premier rang. Cette file est continuée sous le Minnber ou chaire des Imams-Khatibs, par les Oulémas subalternes, qui forment une seconde ligne parallèle jusqu'au Kursy ou chaire des Scheykhs prédicateurs. Derrière cette ligne, les Muderriss en forment une troisième : tous ces gens de loi sont assis sur des coussins. Au milieu des deux premières lignes, qui présentent la forme d'un quarré long, se tiennent le Reiss-Efendy et le Tschawousch-Baschy, ministres d'Etat. Chacun d'eux est assis sur un Ihhram, tournés.

non vers l'autel, mais vers la tribune de S. H. Le Nakib'ul-Eschraf, qui est le chef des Emirs, jouit ce jour-là d'une distinction particulière: il a un siége séparé de tout le reste des Oulémas, dont il est en même temps l'un des premiers membres. Il se tient sous une tente verte, dressée vers la chaire des Scheykhs, et entourée d'une troupe de ses Tchawouschs, tous également Emirs, et décorés du turban vert. Le Teschrifatdjy Efendy, grand maître des cérémonies, et le Cara-coulak, officier particulier du Grand Vézir, se tiennent debout derrière ce premier ministre, le dos contre l'autel. Le Zaghardjy - Baschy, et le Samsondjy-Baschy, officiers de l'état major des janissaires, couverts l'un et l'autre de leur bonnet de cérémonie à grands panaches, se tiennent aussi debout vers la chaire des Imams-Khatibs. Enfin toute cette cour est séparée du peuple par deux rangs des janissaires en bonnets d'uniforme. Voyez la planche 25.

C'est au milieu de cette ordonnance, que le Sultan paroît à la mosquée avec son cortége

ordinaire, composé des seuls officiers de sa maison en demi-gala. Au moment où S. H. entre dans sa tribune, ce qu'elle fait toujours par une porte dérobée, l'un des premiers gentilshommes de sa chambre annonce son arrivée en ouvrant les jalousies. Alors toute l'assemblée se lève; le Grand Vézir et le Mouphty font quelques pas vers la tribune; et au moment que le Sultan laisse entrevoir une partie de sa tête, ou plutôt de son turban, ces deux premiers personnages de l'Etat lui font une profonde révérence; et comme les jalousies se referment dans l'instant même, ils vont du même pas reprendre leur place, ce que fait également le reste de l'assemblée.

La cérémonie commence par un panégyrique divisé en trois parties. Chacune est prononcée successivement par trois prélats; savoir, 1°.par le Scheykh de Sainte-Sophie, comme le premier de tous les prédicateurs des mosquées Impériales; 2°. par celui de la mosquée où se célèbre la fête; et 3°. par l'un des Scheykhs des autres mosquées Impériales, qui jouissent annuellement et alternativement de cette

distinction, chacun à tour de rôle, suivant le rang de leur mosquée. Pendant le panégyrique, le Silihdar-Agha et le Tschocadar-Agha, qui sont les deux premiers gentilshommes de la chambre du Sultan, lui présentent trois fois, au milieu du discours de chacun des trois Sheykhs, du Scherbeth, de l'eau de rose et du parfum de bois d'aloès. Dans les mêmes momens une soixantaine de Zulufly-Baltadjys, officiers du Sérail, font les mêmes honneurs, à trois différentes reprises, à toute l'assemblée des Oulémas et des officiers. On commence par le Grand Vézir et par le Mouphty. A mesure que chacun des trois Scheykhs finit son discours et descend de la chaire, il est recu sur les derniers degrés, par le Yazidjy-Efendy et le Baltadjiler-Kehayassy, deux grands officiers du Sérail, subordonnés au Kizlar-Aghassy. Ils soutiennent ces prélats sous les bras, par distinction, et les décorent d'une fourrure de zibeline au nom du Sultan.

A la suite du panégyrique, les Muezzinns de la mosquée entonnent du haut de leur tribune le Nâth-Schérif, hymne à la louange du

Prophète. Quinze autres chantres appelés Muwéschihs, et placés derrière un siège portatif, consacré à la cérémonie du jour. chantent ensuite un des cantiques Ilahhy. Après cela, trois ministres, que l'on nomme Mewloud-khanann, montent sur ce siège, et psalmodient successivement le Mewloudiyé, espèce d'hymne en vers Turcs, sur la nativité du Prophète. Alors les Baltadiys du Sérail, au nombre d'environ deux cents, s'avancent tenant en mains de grands cabarets, garnis les uns de confitures sèches, les autres de dix à douze vases de porcelaine ou de cristal, pleins de Scherbeth de nature et de couleurs différentes. Le Zaghardjy-Baschy et le Samsondjy-Baschy quittent aussitôt leur place, et vont poser de leurs mains deux de ces plateaux devant le Grand-Vézir, et autant devant le Mouphty. Les administrateurs et les commis des différens bureaux relatifs à la régie des biens Wakfs des deux cités de l'Arabie, vont en même temps présenter deux de ces cabarets à chacun des Oulémas et des grands officiers qui forment l'assemblée.

Rien de plus riche que ceux qui sont destinés pour le Sultan : le Silihdar-Agha a seul le droit de les poser à côté de Sa Hautesse.

Dès que le premier des trois chantres a fini la première partie de l'hymne Mewlou-diyé, il descend de la chaire, et cède sa place au second, qui continue. Au moment où celui-ci profère les paroles qui annoncent la nativité du Prophète, toute l'assemblée se lève, et on procède à la cérémonie de la réception d'une lettre d'office du Schérif de la Mecque pour le Sultan. Cette lettre est la réponse à celle que Sa Hautesse adresse tous les ans au Prince de l'Arabie, au sujet de la sureté des pélerins, et de différens autres objets relatifs au pélerinage.

La lettre du Sultan est remise entre les mains du Surré-Eminy, le jour qu'il part de Constantinople avec les deniers sacrés pour la Mecque; la réponse du Schérif est confiée au Muzdedjy-Baschy, qui, retournant à Damas avec le Pascha de cette province et la caravane des pélerins, prend toujours les devans, pour arriver à Constantinople

quelques jours avant la célébration du Mewloud. Cet officier se tient ce jour-là dans la mosquée, du côté des Baltadjys, revêtu d'un caftan le turban entouré d'une mousseline noire et décoré d'un plumet. Sur l'invitation du Cara-coulak, qui pour cet objet quitte alors. sa place, ce député s'approche en tenant à main haute la lettre du Schérif enveloppée dans une bourse de satin vert, et la présente au Grand Vézir. Ce premier ministre la remet au Reis-Efendy, qui d'un pas grave se rend à la tribune du Sultan, précédé du Tschawousch-Baschy, du grand-maître des cérémonies, et du même Muzdedjy-Baschy. Le Kizlar-Aghassy recoit la lettre vers la porte de la tribune, la présente au Sultan, qui la lui redonne après l'avoir parcourue ; le Kizlar-Aghassy la rend aussitôt au Reis-Efendy, pour être, selon l'usage, déposée dans la Chancellerie Impériale. la canagar al quandant al

Au même instant le Kizlar-Aghassy est honoré d'une fourrure de zibeline, dont il se revêt en la présence du Monarque; de son côté, ce chef des eunuques noirs fait décorer

de castans le Reis-Esendy et les trois officiers. Pendant cette cérémonie, le Mewloudiyé se continue; et aussitôt cette hymne finie, les trois ministres Mewloud-Khananns reçoivent aussi chacun un castan d'honneur. L'office se termine par une courte prière de toute l'assemblée. Alors les deux officiers généraux des janissaires s'avancent vers le Grand-Vézir et le Mouphty, enlèvent de devant eux leurs cabarets, et les remettent à leurs valets-depied pour les porter à l'hôtel de leur maître. Les gens des Oulémas et des autres Seigneurs en sont de même, ce qui occasionne un mouvement général dans la mosquée.

Le sultan rentre au Sérail avec le même cortége. Il fait ce jour-là, comme aux deux fêtes de Beyram, des libéralités au peuple. Le Tschocadar-Agha jette à la multitude de l'argent monnoyé. Le Grand-Vézir, ni aucun officier de la cour ne suit alors le Sultan au Sérail. Le Kizlar-Aghassy même ne l'accompagne pas. Il ne rentre qu'un quart-d'heure après Sa Hautesse; et au sortir de la mosquée, l'Agha des janissaires l'accompagne à pied,

et fait devant son cheval plus de cinquante pas. Tous les honneurs de la fête, censés faits par ce chef des noirs; sont aux dépens de la caisse de cette même mosquée, toujours régie par le Voivode de Ghalata, à titre de Mutéwely ou administrateur perpétuel. Il a pour les frais de cette cérémonie une somme fixe de sept mille cinq cents piastres, qui font environ dix-sept mille livres tournois.

Cette fête se célèbre aussi dans les autres mosquées Impériales, mais à jours différens, et ordinairement dans le cours de la même lune ou de la lune suivante, toujours au gré du Mutéwely de chaque mosquée, qui prend jour avec le Vazidjy-Effendy, avec les commis et tous les officiers préposés à la régie des Wakf-Harémeinns, sous l'inspection générale du Kislar-Aghassy; eux seuls assistent à cette fête, qui dans les autres mosquées, se célèbre toujours sans éclat, avec très-peu de peu de cérémonies.

pague pes. Il ne rentre qu'un quait d'heure après Sa Heutesse; et ausorir de la mosquée, L'acha des janissaires l'accompagne à pied.

#### S. II.

## Des Prêches dans les Mosquées.

Les fondateurs de tous les temples Mahotans ne manquent jamais de les doter, et d'établir à perpétuité les revenus nécessaires à l'entretien, soit de la mosquée, soit des ministres destinés à la desservir. Parmi ces ministres est ordinairement un prédicateur sous le nom de Schéykh ou de Vaiz. Il est obligé de prêcher chaque vendredi, toujours après l'office solennel de midi, afin de ne gêner personne, et de laisser à chacun la liberté de suivre à son gré les mouvemens de son zèle.

Selon Ahmed Efendy, dans les premiers siècles du Mahométisme, peu de mosquées avoient des prédicateurs. Les Khaliphes euxmêmes, à la suite du Khouthbé des vendredis, faisoient au peuple une espèce d'exhortation qui tenoit lieu de prêche. Le Khaliphe Ahmed IV, l'un des plus savans de son siècle, avoit composé un ouvrage qui traitoit sommairement des dogmes et des pratiques les

TOME II.

no or soul

plus essentielles du culte Musulman. Par ses ordres on en faisoit la lecture les vendredis, après l'office public, dans toutes les mosquées de son Empire, sur-tout dans celles de Baghdad. Cet usage fut aboli depuis, et l'on y substitua par-tout les sermons des Schéykhs.

Peu de ces ministres prononcent leur discours de mémoire : ils ne prêchent ordinairement que sur les dogmes, le culte et la morale; rarement touchent-ils les points de controverse. Les plus zélés, les plus hardis de ces Scheykhs se permettent aussi d'exposer dans leurs sermons les devoirs des ministres, des magistrats, des chefs de la nation, du Sultan même. Ils s'élèvent contre le vice, le luxe et la corruption des mœurs. Ils frondent sans ménagement, et le plus souvent avec impunité, l'injustice, la vénalité, l'oppression, la conduite des tyrans qui foulent aux pieds la loi, la religion et les peuples. Les Sultans assistent quelquefois à ces sermons; ils sont même dans l'usage de gratifier alors le prédicateur de vingt, trente ou quarante ducats, qu'on lui remet en cérémonie.

au nom de Sa Hautesse, au moment qu'il descend de la chaire.

Dans des temps de calamités et de troubles, la liberté avec laquelle ces ministres s'expliquent sur les désordres de l'Etat et les abus de l'autorité arbitraire, a souvent dessillé les yeux des Monarques, des Vézirs, des favoris, sur l'état périlleux et de leur personne et des affaires publiques. On connoît les désastres qui affligèrent le règne de Mohammed III, et les refus opiniâtres de ce Prince foible et voluptueux, de marcher en personne à la guerre. Un sermon cependant opéra ce que n'avoient pu faire les remontrances de ses ministres, les sollicitations de ses courtisans, les cris de la nation entière. Le Schevkh de Sainte Sophie, le fameux Meuhy 'ed-dinn Efendy, après avoir fait dans son discours un tableau touchant des calamités de l'Etat, des malheurs de la guerre, et des tristes circonstances qui exigeoient du maître de l'Empire de marcher à la tête de ses armées contre les ennemis de l'Islamisme, s'écria : "Où est donc " de nos jours le zèle de la religion, et » l'amour des fidèles pour le plus auguste des » Prophètes? « Cany ghaireth dinn ve muhabbeth ressoul guzinn? Ces paroles, qui arrachèrent des larmes et des sanglots à tout l'auditoire, firent une si vive impression sur l'esprit de Mohammed III, qu'il se détermina aussitôt à quitter le Sérail, et à conduire lui-même ses armées en Hongrie.

Indépendamment de ces sermons prononcés tous les vendredis, il en est d'extraordinaires dans les autres jours de la semaine : comme les premiers, ils ne se font jamais qu'à la suite du Namaz, et seulement dans les deux prières de midi et de l'après-midi. Ainsi chaque mosquée a quatre, huit, dix, jusqu'à quatorze sermons par semaine ; ce qui est déterminé suivant les chartres de fondation, et la volonté des ames pieuses, qui ajoutent à ces libéralités, en établissant à perpétuité un traitement honnête pour des prédicateurs surnuméraires, qui s'acquittent de cette fonction dans les jours et les heures marqués par les instituteurs mêmes.

Nous parlerons du rang, de la distinction,

des prérogatives de tous ces Schéykhs prédicateurs des temples Mahométans, dans le discours général qui termine ce premier Code, où nous donnerons le tableau des Oulémas et des ministres de la religion.

### S. III.

Des sept Nuits saintes, Léilé-y-Mubareké.

Les Mahométans ont consacré à la vénération publique sept nuits, que l'on regarde comme les plus saintes et les plus augustes de toute l'année. C'est par cette raison qu'on les appelle Leilé-y-mubareké. Ces nuits, comme on le voit dans un fameux ouvrage théologique intitulé Ferkann, ont été instituées en mémoire des plus grand mystères et des plus grandes vérités du Musulmanisme. Ce sont, dans l'ordre de leurs époques lunaires,

1°. La nuit de la nativité du Prophète. C'est le douzième de la lune de Rebiy'ulewel, ou pour mieux dire, la nuit du 11 au 12, parce que ces peuples, comme nous l'avons déja dit,

comptent les jours civils, les vingt-quatre heures du jour, d'un coucher du soleil à l'autre.

- 2°. La nuit de la conception du Prophète, Leïleth ul'-reghaïb : c'est celle du premier vendredi de la lune de Redjeb.
- 3º. La nuit de sa prétendue assomption, Leileth 'ul-miradjh, le 27 de la même lune. Le Sultan la célèbre ordinairement dans la mosquée Aghaler-djéamissy du Sérail, à la suite du quatrième Namaz du jour, qu'il fait avec tous les officiers de sa maison, et avec deux des quatorze Scheykhs, des mosquées Impériales, qui jouissent alternativement de cette distinction. Les prières analogues à la solennité de cette nuit, se terminent par une offrande de lait que l'on fait au Monarque et à toute l'assemblée, en mémoire de celle qui, selon les traditions nationales, fut faite à Mohammed la nuit de son assomption : elles portent que les anges lui offrirent du lait, du miel et du vin, et que le Prophète ne goûta que du lait.
- 4°. La nuit Leïleth 'ul-béraeth: on la célébre le 15 de la lune de Schabann, toujours

ili al

avec des sentimens de crainte et d'effroi, parce qu'on la regarde comme une nuit terrible, où les anges Kiramenn-keatibinn, postés sur les deux côtés de l'homme, pour écrire ses bonnes et ses mauvaises actions, déposent leurs livres, et en reçoivent de nouveaux pour continuer le même office. On croit encore que dans cette nuit, l'archange Azrail, qui est l'ange de la mort, dépose aussi le sien, et en reçoit un autre, où sont marqués les noms de tous les hommes prédestinés à la mort dans le courant de l'année suivante.

5°. La nuit Leileth'ul-cadr. On l'envisage comme étant spécialement consacrée à des mystères ineffables, ce qui la met fort au dessus de toutes les autres. C'est une opinion commune, appuyée sur l'autorité du même docteur, que mille prodiges secrets et invisibles s'opèrent dans cette nuit; que tous les êtres inanimés y adorent Dieu; que toutes les eaux de la mer perdent leur salure et deviennent douces dans ces momens mystérieux; qu'enfin telle est sa sainteté, que les prières faites dans cette nuit seule, équivalent en

mérites à toutes celles que l'on feroit pendant mille lunes consécutives. » Il n'a cependant » pas plu à Dieu, ajoute le même auteur, de » la révéler aux fidèles: nul Prophète, nul » saint n'a pu la découvrir; de sorte que l'on » ignore encore cette nuit si auguste, si mys- » térieuse, si favorisée du ciel. « On la suppose cependant dans une des nuits impaires du Ramazann; c'est pourquoi on la célèbre tous les ans le 27 de cette lune de jeûne et de pénitence.

Enfin les deux dernières, Leileth-ul; id, sont celles qui précèdent les deux fêtes de Beyram, l'une le 1<sup>er</sup> de Schewal, et l'autre le 10 de Zilhidjé.

Les Mahométans célèbrent ces nuits comme celles du Ramazann, par l'illumination des minarets et des mosquées. Ces temples sont ouverts; et quoiqu'il n'y ait aucune obligation canonique de s'y rendre, d'y faire des prières particulières, la dévotion néanmoins y attire beaucoup de monde de tout état et de toute condition. Les ames les plus religieuses gardent même dans ces sept nuits la plus grande con-

tinence. Les maris ne se permettent pas de coucher avec leurs femmes, ni les patrons avec leurs esclaves, dans la crainte d'avoir desenfans estropiés ou défectueux; une opinion assez générale faisant regarder tous les enfans nés contrefaits, comme concus dans l'une de ces sept nuits saintes. Le Sultan est censé exempt de cette continence, mais seulement pour la nuit Leileth-ul-cadr , le 27 de Ramazann. C'est la seule de toute l'année où le Monarque sorte du Sérail pour aller à la mosquée de Sainte Sophie. A son retour il est éclairé par une infinité de fanaux de différentes couleurs. dont la nation en général se sert ordinairement la première nuit des noces. Cette cérémonie est relative à l'usage où sont les Sultans de coucher alors avec une esclave vierge de leur Harém. Si elle a le bonheur de concevoir, c'est un heureux pronostic pour la félicité de Sa Hautesse, de sa maison et de son Empire. Ainsi la même opinion qui fait envisager à la nation entière comme un péché toute cohabitation quelconque dans les sept nuits réputées saintes, semble inviter dans

celle-ci le Sultan lui-même, en sa qualité de Khaliphe et de premier *Imam*.

Indépendamment des sept nuits, tous les peuples Mahométans, mais sur-tout les Der wischs, honorent encore chaque semaine d'une manière particulière celle du jeudi au vendredi, et celle du dimanche au lundi, en mémoire, l'une de la conception, et l'autre de la nativité de leur Prophète.

## S. IV.

De la vénération des Mahométans pourdifférentes Reliques.

La nation Musulmane a un respect profond pour les choses qui ont appartenu au Prophète, et dont la plupart se conservent au Sérail comme autant de reliques précieuses: ce sont,

1°. Le Sandjeak-Schérif ou oriflamme sacrée. On le regarde comme le premier des drapeaux de Mohammed. Il en avoit plusieurs, dont les uns étoient blancs, les autres noirs. Le principal de ces derniers étoit de

simple camelot, et avoit servi de portière à la chambre d'Aisché sa femme. Le Prophète le distingua sous le nom d'Œucab, à l'imitation de la grande bannière des Couréyschs, qui étoit sous la garde du général perpétuel de la nation. Les Couréyschs l'appeloient ainsi Œucab, nom, à ce qu'on prétend, d'un oiseau qui devance toujours les autres par la rapidité de son vol.

La grande vénération que lui portoient les Arabes païens, étoit fondée sur celle des anciens Perses pour leur oriflamme sacrée, connue sous le nom de Direfsch-Keabiyany. Personne n'ignore son origine. Elle remonte à Beyour-Essb, dit Dahhak, le cinquième Roi de la première dynastie des Pischdadiens; la mythologie des anciens Perses, qui donne à ce Dahhak un règne de 328 ans, le représente aussi comme un monstre de cruauté. Chaque jour il faisoit égorger deux hommes, pour en appliquer la cervelle sur deux ulcères qu'il avoit aux épaules. Cette cruelle boucherie dura plusieurs années. Un forgeron d'Isfahann délivra enfin la Perse de son tyran.

Cet artisan, nommé Keaby, voyant ses deux enfans égorgés, fait de son manteau un étendard, et soulève le peuple par ses lamentations et ses gémissemens. Dahhak se dérobe à leurs fureurs. Le peuple, dans son ivresse, offre le trône à son libérateur. Keaby le refuse généreusement, et fait proclamer Féridounn, petit-fils de Djemschid I. Les perquisitions rigoureuses du nouveau Monarque font découvrir Dahhak à Démawend, où ce tyran expie par la mort toutes les horreurs de son règne. Cet évènement ayant eu lieu le jour même de l'équinoxe d'automne, Feridounn en fit une grande fête, dont l'anniversaire se célébra depuis dans toute la Perse, sous le nom de Béyram ou de Mihhrdjeann. La reconnoissance de Feridounn éleva en même temps Keaby aux premières dignités de l'Etat. Il enrichit même son drapeau de pierres précieuses, en fit la première bannière de son Empire, et la consacra, sous le nom de Direfsch-Keabiyany, qui veut dire, le drapeau de Keaby. On le conservoit religieusement comme le symbole de la félicité et de

la gloire de l'Etat: C'est ce même drapeau consacré par les hommages de tant de siècles et de tant de générations, qui, l'an 15 (636), sous le Khaliphat d'Omer, tomba au pouvoir du fameux général Sad-Ibn-Ebu-Wekkas, dans la journée de Cadsiyé, si funeste à Vezdedjird III. L'oriflamme étoit couverte d'or et de pierreries, et enveloppée dans des peaux de tigre.

Les Mecquois avoient pour leur Œucab le même respect que les anciens Perses pour leur Direfsch Keabiyany; et ce sentiment se communiqua aux Mahométans pour les enseignes du Prophète. Son premier drapeau fut celui que lui présenta Sehhmy, quelques jours après sa fuite de la Mecque, avec Ebu-Bekir et son fils Abd'ullah: « Caché pendant trois » jours, dit l'historien Ahmed Efendy, dans » la grotte Ghar-Sewr, aux environ de la Mec- » que, il quitte sa retraite le quatrième, et » suivi de ses deux fidèles compagnons, il » prend le chemin de Médiné, en opérant à » chaque pas de nouveaux miracles. Sa pré- » sence seule frappe et terrasse divers partis

" de Couréyschs, qui, à main armée, le cher-» choient de tous côtés. Les uns le manquent, » les autres le fuient; d'autres, éclairés à la pre-" mière parole qu'il leur adresse, se jettent à » ses genoux, embrassent sa doctrine, et le sui-» vent à Médine. De ce nombre fut Bureidé-» Sehhmy, qui s'étoit mis à sa poursuite à la » tête d'un parti de soixante-dix Mecquois. » D'ennemi cruel, cet officier devient l'un de » ses plus zélés partisans. Dans l'ivresse de sa » joie, Sehhmy dénoue son turban, en ôte la » mousseline, l'attache à sa lance, et en fait » un drapeau qu'il consacre à la gloire du Pro-» phète. Ce fut là le premier drapeau de l'Is-» lamisme. Les enseignes, les porte-étendards » de tous les Monarques Musulmans ont depuis » tenu à honneur de se décorer du nom de » Sehhmy, comme étant le premier des en-» seignes de l'apôtre céleste. «

Du vivant de Mohammed, ses généraux portoient seuls les drapeaux militaires. Ils combattoient, l'étendard à la main, chacun à la tête de son corps. Dans la première expédition de Bedr-oula, faite par le Prophète en

personne, l'an 2 de l'Hégire, Hamza, son oncle, porta sa bannière, et après lui, Aly son gendre, eut le même honneur le jour de la conquête de la Mecque et de l'entrée triomphante du Prophète dans cette première des cités musulmanes. Après sa mort, Ebu-Bekir fut le premier à donner le plus grand exemple de respect et de vénération pour les enseignes de l'Islamisme. Comme il s'agissoit, d'après le plan même projeté par Mohammed, d'une nouvelle expédition contre les frontières de Syrie, que le camp étoit déja dressé hors de la ville, et le grand étendard planté devant la porte du général Ussamé, Ebu-Bekir le fait transférer au camp en grande cérémonie, et accompagne le général, marchant à pied à côté de son cheval. « Ce trait d'humilité » dit l'histoire, ces démonstrations, ce respect » pour l'oriflamme sacrée, sous laquelle les » Musulmans devoient marcher dans la voie » du Seigneur pour combattre les ennemis de » la foi, ajoutèrent extrêmement à l'amour » et à la vénération des peuples pour ce pre-» mier des Khaliphes.»

De son temps, comme sous ses successeurs, c'étoit ordinairement l'un des généraux ou des premiers officiers de l'armée qui portoit le grand drapeau, lequel, toujours révéré sous les noms d'Œucab, et de Sandjeak-Schérif, passa successivement des quatre premiers Khaliphes aux Ommiades de Damas; de ceuxci, aux Abassides de Baghdad et du Caire, et finalement à la maison Othomane, lors de la conquête de l'Égypte sous Selim I.

Cette oriflamme est couverte d'un autre drapeau dont se servoit particulièrement le Khaliphe Omer, et de quarante enveloppes de taffetas, le tout dans un fourreau de drap verd. Au milieu de ces enveloppes sont renfermés un petit livre du Cour'ann, écrit, à ce que l'on croit, de la main d'Omer, et une clef d'argent du sanctuaire Kéabé, la même qui fut présentée par le Schérif de la Mecque à Selim I, en signe d'hommage et de soumission. Cet étendard, long de douze pieds, est surmonté d'une espèce de pommeau d'argent, de forme quarrée, qui contient un autre livre du Cour'ann écrit de la main du Khaliphe

Osman.

Osman. Il fut d'abord déposé à Damas, dont le Pascha, en sa qualité d'Emir' ul-hadih. le faisoit porter tous les ans à la Mecque, à la tête de tout le corps des Pélerins, et avec le plus pompeux appareil. Ce n'est que sous Mourad III, l'an 1003 (1595), que ce Sandjeak-Schérif fut transporté d'Asie en Europe, par un effet de la politique du Grand-Vézir Codjea Sinan Pascha, qui, alarmé des désordres de l'État et des séditions perpétuelles des milices, imagina d'échauffer leur zèle, et de les rendre plus dociles au commandement militaire, par l'aspect imposant de cette relique. On la porta par Gallipoly, et sous l'escorte de mille janissaires des garnisons de la Syrie, au camp de ce généralissime en Hongrie, où en effet elle produisit la plus grande sensation sur l'esprit des peuples et des milices. L'enthousiasme désarma la fureur séditieuse du soldat et lui fit faire des prodiges de valeur.

Sur la fin de la campagne, le Grand-Vézir retourna à Constantinople avec cette oriflamme, qui fut reçue et déposée au Sérail

TOME II.

avec les plus grandes cérémonies. Au rapport de l'histoire, depuis la frontière jusqu'à la capitale, on avoit peine à traverser les villes et même les chemins publics, par l'affluence des peuples qui accouroient de tous côtés. pour voir ce drapeau et lui offrir leurs pieux hommages. Dans la campagne suivante, le même Grand-Vézir eut le premier l'honneur de sortir de Constantinople avec cette bannière, l'unique fois qu'elle fut déployée. Des Officiers de Syrie la portoient, et tout autour une multitude de Muezzinns, de Derwischs et d'Emirs marchoient à pied, et chantoient des hymnes en l'honneur du Prophète. La Cour l'accompagna hors de la ville, et tout Constantinople étoit en pleurs. Aux approches de l'hiver, elle fut encore rapportée dans la capitale; et le printemps suivant, Mohammed III allant en personne à la guerre, se fit précéder par cette oriflamme, qui fut alors confiée à un corps de trois cents Emirs, à la tête desquels marchoit le Nakib'ul-Eschraf leur chef, avec le Molla de Ghalata : le Mir-Alem, chef des chambellans, Capoudiy-

W IN COLUMN

Baschys, et dépositaire de tous les drapeaux impériaux, étoit aussi à la tête de sept grands étendards, un blanc, un vert, un jaune, deux rouges et deux bigarrés.

Depuis, ces exemples servirent de loi pour ne faire sortir du Sérail le Sandjeak-Schérif, que lorsque le Sultan ou le Grand-Vézir conduit en personne les armées contre les ennemis de l'Etat. Alors, une superbe tente est spécialement destinée à recevoir cette oriflamme. On la dresse toujours sur une espèce de support de bois d'ébène, qu'on enfonce dans la terre, et qui est garni de cercles et d'anneaux d'argent, dans lesquels on la passe. A la fin de chaque campagne, lorsque l'armée entre en quartier d'hiver, on a ordinairement soin de la détacher de sa lance, et de l'enfermer, comme on fait au Sérail, dans une caisse richement décorée. On y procède chaque fois avec beaucoup de cérémonies; on y fait des prières, on y brûle des parfums de bois d'aloès et d'ambre gris qui se renouvellent tous les jours. Quarante enseignes pris du corps des Harem-Capoudjilerys du Sérail, sont, depuis

le siècle dernier, préposés à le porter tour à tour. Ils sont distingués sous le nom de Sandjeakdar. Tous les Zaims possesseurs des fiefs militaires, et les différens corps de cavalerie, sont censés être les gardiens et les défenseurs de cette bannière, mais sur-tout les quatre régimens connus sous la dénomination générale de Beulukeath-Erbéâ.

Comme ce Sandjeak-Schérif n'est exposé aux regards du public qu'en temps de guerre, les esprits s'enflamment à son aspect; la vénération se change alors en enthousiasme. On voit des Emirs de tout état et de toute condition, des Derwischs de presque tous les ordres, une foule de simples citoyens marcher à la guerre en qualité de volontaires. Ils se font un devoir de combattre sous ce drapeau sacré les ennemis de la religion et de l'Etat. Ceux mêmes de ces volontaires qui ne prennent les armes que dans un esprit de brigandage, ont toujours soin de colorer leurs démarches de ce motif religieux.

Le fanatisme de la nation pour cette oriflamme, a plus d'une fois opéré des prodiges

de valeur dans les armés Othomanes. Mais il a aussi entraîné quelquefois des excès scandaleux, absolument contraires à l'esprit de la religion et de la loi, et toujours désayoués par le gouvernement. Telle fut entre autres la journée du 27 mars 1769, si funeste à tant de familles chrétiennes, et même à des Européens d'un rang distingué. Ce Sandjeak-Schérif, que le Grand-Vézir Eminn Mohammed Pascha recut au Sérail des mains de Moustapha III, avec l'appareil le plus brillant, fit verser dans les rues de Constantinople le sang de plusieurs infortunés. Ils furent massacrés par une troupe fanatique d'Emirs, qui, disoient-ils, vouloient soustraire ce drapeau sacré aux regards profanes des non-Mahométans que la curiosité avoit attirés à cette procession religieuse et militaire.

Cette oriflamme, en temps de paix, est gardée religieusement au Sérail dans une espèce dechapelle, où se conservent en même temps les autres reliques du Prophète.

2°. Le Hirca'y Shérif, ou Burdé'y Schérifé, robe sacrée. C'est un habit de camelot noir

que portoit Mohammed, et dont il revêtit de sa main, l'an 9 de l'Hégire (630) le fameux Poète Kiab Ibn Zchhir, en récompense d'un poème sublime où l'auteur chantoit, avec les miséricordes de l'Éternel, la grandeur et la gloire immortelle du Prophète. Muawiyé I acquit depuis à prix d'or, des enfant de Kiab, cette robe, qui, passant des Ommiades aux Abassides, fut trouvée au Caire avec l'oriflamme dont nous venons de parler.

Boghtschas ou sacs, tous des étoffes les plus riches. On la découvre une fois l'an, le 15 de Ramazann. Cette cérémonie se célèbre avec autant d'appareil que de piété. Le Sultan s'y rend en pompe, suivi de tous les Officiers de sa maison. Le Grand-Vézir, le Mouphty, les principaux Seigneurs de la Cour y assistent également. On développe la robe en faisant les plus ferventes prières; le Sultan la baise le premier avec un respect profond. Il assiste ensuite debout au même acte de dévotion que fait toute l'assemblée, chacun selon son rang

H d 9

et son grade, à quoi veille avec la plus grande attention le grand-maître des cérémonies, toujours présent à toutes les fêtes religieuses ou politiques de la cour. Le Silihdar-Aga, porte-glaive du Sultan, remplit ce jour-là l'une des fonctions les plus importantes de sa charge. Il se tient à côté de la relique, et à mesure qu'on la baise, il l'essuie ayec un mouchoir de mousseline qu'il présente ensuite à la même personne. Auprès de lui se place un officier chargé de tous ces mouchoirs.

A la suite de cette cérémonie, le Mouphty et le Nakib'ul - Eschraf, chef des Emirs, lavent cette partie du manteau, qu'ils trempent légèrement dans un grand bassin d'argent rempli d'eau, très-vénérée, qui porte alors le nom d'Ab-Hircay-Schérif, c'est-à-dire, eau de la robe sacrée. La distribution en est réservée au Kizlar-Aghassy, qui en fait remplir le même jour une infinité de fioles, toutes scellées de son sceau, et que des Baltadjys du Sérail portent à toutes les personnes qui ont assisté à la solennité. Le Monarque, les Princes du sang, les Sultanes et les dames

du Harem de Sa Hautesse en reçoivent également, ce qui procure toujours aux officiers distributeurs, des présens assez considérables. Cette eau est servie ordinairement à table, les quinze nuits restantes du Ramazann. On rompt alors le jeûne avec un verre d'eau, dans lequel on verse quelques gouttes de celle qui est réputée sacrée.

Le jour de cette cérémonie est encore intéressant pour la milice des janissaires. Comme ils assistent à la fête, tous en ordonnance, dans la seconde cour du Sérail, ils reçoivent du Sultan, au moment de la retraite, et par les mains des officiers de sa maison, un certain nombre de grands cabarets de Baklawa; c'est une confiture de sucre et de pâte d'amandes douces, qu'ils portent eux-mêmes en grande pompe, dans leurs casernes, où les officiers majors en font la distribution par chambrées ou par régimens.

Le Hirca-y-Schérif du Sérail n'est cependant pas la seule robe du Prophète révérée dans la capitale de l'empire; il en existe une autre que l'on croit avoir été léguée par

Mohammed, au moment de sa mort, à l'un de ses plus zélés prosélytes, Uwéyss'ul Aremy, dans l'Yémen. Ce manteau, d'une étoffe grossière de poil de chameau, a été religieusement conservé par les descendans de cet Arabe, quise trouvent établis à Constantinople depuis plus de deux siècles. Le fils aîné de la famille en est toujours le dépositaire, sous le nom de Hirca-y-Scherid-Scheykhy; c'està-dire, le Scheykh du manteau sacré. Le possesseur actuel se nomme Seyyih Osman Efendy. C'est un des premiers Muderriss de Constantinople. Cette relique, enveloppée comme celle du Sérail, dans quarante Boghtschas des plus riches, est gardée dans une superbe chambre qu'il a fait bâtir en pierres, dans son hôtel, situé au faubourg Essky-Aly-Pascha-Mahallessy. Il l'expose aux hommages du public chaque année, dans les quinze derniers jour du Ramazann. La dévotion y attire un monde prodigieux; hommes et femmes de tout état et de toute condition s'y rendent avec des offrandes, non pas en argent, mais en étoffes, en bois d'aloès, en ambre gris, en mousselines;

ce qui fait tous les ans un objet considérable pour le dépositaire fortuné de cette robe. Pendant cette quinzaine, deux de ses plus proches parens se tiennent tour-à-tour, la tête baissée. les mains croisées, et dans le recueillement le plus profond, devant cette relique, dont on ne fait voir et baiser que le bord. Une dame de la même famille, le visage voilé, distribue à côté de cette chambre de l'eau sainte, absolument pareille à celle du Sérail. Chacun s'y présente avec de petites fioles, dont on débite ces jours-là une quantité prodigieuse, dans des boutiques établies pour cet objet aux environs de la même maison. L'affluence y est d'autant plus considérable, que le peuple n'a pas l'avantage de visiter les reliques qui se conservent au Sérail; cette partie du palais qui est occupée par le Sultan et par les officiers de sa maison, n'étant jamais ouverte que pour les Ministres et les Grands de l'Etat, et encore dans les seuls jours consacrés à des solennités religieuses ou à des cérémonies politiques.

3°. Sinn-Schérif ou dents sacrées. Ce sont

deux des quatre dents que le Prophète perdit dans la journée d'Uhud: l'une est gardée au Sérail, et l'autre dans la chapelle sépulcrale de Mohammed II, où on l'expose à la vénération du public, la nuit Léiletul-cadr, 27 de Ramazann.

4°. Lihhiyé-y-Schérifé, ou barbe sacrée. On croit que c'est une partie de celle du prophète.

5°. Cadém-Schérif, ou pied sacré. C'est une pierre qui porte l'empreinte d'un pied d'homme. Il passe pour être celui de Mohammed, qui opéra, dit-on, ce miracle dans les premières années de son apostolat. Mahmoud I le fit déposer dans le mausolée d'Eyub.

On conserve encore au Sérail des vases, des armes, et d'autres effets que l'on croit également avoir appartenu au Prophète, entre autres, un arc dont il s'armoit dans toutes ses expéditions guerrières. On y voit aussi tous les anciens ornemens du Keabé de la Mecque. Le commissaire Hassan Bey, qui fut chargé par Ahmed I de les renouveler à la suite de la réédification de ce sanctuaire, les envoya

à Constantinople, l'an 1613, avec une plaque d'or, kewkéb-durry, garnie de perles, de rubis et d'émeraudes, qui ornoit le sépulcre du Prophète à Médine, et qu'il remplaça par un diamant de grand prix. Il accompagna même ces reliques d'une belle canne, faite avec du bois de l'ancien Keabé, et que le pieux Ahmed I, disent les annales, reçut avec les plus grands transports de joie.

Indépendamment de ces reliques directement relatives au Prophète, il en est d'autres que l'on honore également comme ayant appartenu à ses disciples. Les principales sont un tapis d'adoration, Sedjéadé, du Khaliphe Ebu'Bckir; différentes armes des généraux qui ont combattu sous les étendards du Prophète, et le turban du Khaliphe Omer. Ibrahim I le porta le jour de sa proclamation, comme un heureux présage de la prospérité de son règne.

Anciennement toutes ces reliques étoient déposées dans l'appartement du trône, Takhth-Odassy: elles furent ensuite transférées dans une pièce particulière, que la dévotion con-

sacrasous le nom de Hirca-y-Scherif-Odassy; c'est-à-dire, la chambre de la robe sacrée. C'est un édifice carré, au milieu duquel s'élève une espèce de tabernacle, revêtu au dedans et au dehors d'une étoffe noire brodée en versets du Cour'ann. Dans le centre on voit deux châsses placées à distances égales des quatre murs. L'une renferme la robe, et l'autre la bannière du Prophète, à laquelle on ne touche qu'à l'avenement d'une guerre, pour la suspendre à une pique, où elle reste toujours enveloppée dans un fourreau de drap vert. Au fond de ce tabernacle est une armoire ménagée dans le mur, et où sont déposées les autres reliques du Prophète. Les deux châsses sont environnées de deux grands chandeliers d'or, et de quatre autres d'argent massif. L'un des premiers et deux des seconds brûlent toutes les nuits, ainsi que les quatre lampes d'argent qui y sont suspendues. Cette chapelle est censée être sous la garde spéciale des gentilshommes de la chambre. Deux de ces officiers sont obligés tour-à-tourd'y passer vingt-quatre heures deux fois par semaine, les lundis et

les vendredis, en commençant toujours la veille au coucher du soleil, et cela par respect pour les deux nuits dans lesquelles on honore la conception et la nativité de *Mohammed*. Voyez les Planches 26 et 27.

Les Sultans sont dans l'usage de visiter fréquemment cette chapelle ; ils y font ordinairement l'un des deux derniers Namas du jour: alors on allume tous les cierges, et on brûle ' du bois d'aloès ou de l'ambre gris dans une espèce d'encensoir d'argent. Rien ne ralentit la dévotion de ces princes. Lors même qu'ils s'absentent de leur palais pour passer la belle saison à Beschik-tasch, sur la rive septentrionale du Bosphore, vis-à-vis du Sérail, ils y viennent une ou deux fois la semaine, et le plus souvent incognito, uniquement pour faire leurs prières dans cette chapelle, dont la sainteté semble être à leurs yeux, comme à ceux du public, au dessus même de celle des mosquées.

On peut encore ranger parmi ces reliques, le voile qui couvre le sépulere du Prophète à Médine, et celui du Kéabé de la Mecque:

les rapports qu'ils ont avec l'Islamisme et son fondateur, y attirent également les respects de tous les Mahométans. Nous en parlerons dans le chapitre qui traite du pélerinage de la Mecque.

Il n'existe nulle autre part dans l'Empire des reliques du Prophète. Ce n'est pas que des imposteurs n'aient tenté dans tous les siècles du Mahométisme, sur - tout dans les premiers, de mettre à profit la crédulité du public. Mais les Souverains et les ministres de la religion ont toujours été attentifs à prévenir ces abus, non en persécutant les faussaires, mais en leur ôtant des mains, en achetant à prix d'or et d'argent, les objets de leur prétendue vénération. On lit dans Ahmed Efendy, que sous le règne du Khaliphe Mohammed I, prince très-affable, un homme du peuple pénétra jusqu'à lui, et lui présenta de vieilles sandales, comme étant celles du Prophète. Le Khaliphe les prit, les baisa respectueusement, s'en frotta les yeux; et après avoir renvoyé cet homme avec de l'argent, et gardé la relique, il dit à deux de ses officiers,

qu'assurément le Prophète n'avoit jamais porté cette chaussure; mais qu'il falloit compatir aux écarts de la simplicité ou de l'indigence, prévenir avec sagesse ces abus, et arrêter les propos indécens que ce vieillard auroit pu tenir, s'il lui eût fait une autre réception.

La dévotion des Mahométans pour leurs reliques se borne simplement à les honorer : l'hommage qu'on leur rend se rapporte tout entier au Créateur. On ne leur attribue aucune qualité propre, aucune vertu miraculeuse. Tout se rapporte à Dieu, comme la source des graces célestes et le seul dispensateur de tout bien. D'après cette opinion, qui est conforme aux vrais principes de l'Islamisme, ils ne se permettent jamais aucun acte de latrie envers les reliques des saints. S'ils les invoquent, ce n'est qu'en qualité d'intercesseurs auprès de Dieu; et lorsqu'ils adressent leurs prières à Mohammed lui-même, ce n'est non plus qu'à ce titre, comme étant le saint par excellence. le dernier et le coryphée des Prophètes.

Ce sentiment de vénération pour les objets

qui concernent leurs saints, s'étend à tout ce qui regarde les anciens Patriarches, mais sur-tout à la personne de Jésus-Christ. Ils ne se livrent cependant à aucun acte extérieur de dévotion envers l'homme Dieu; mais aussi ne se permettent-ils jamais la moindre irrévérence, ni même le déplacement d'aucune relique chrétienne. Ce seroit, disent-ils, attirer sur nous la colère et la malédiction de ce grand Prophète.

Les annales de l'Orient offrent à ce sujet une anecdote assez remarquable. L'an 331 (942), sous le Khaliphat d'Ibrahim II, Constantin VII Porphirogenète envoya à Baghdad une ambassade solennelle, dans le but principal de demander une relique que l'on conservoit dans une Eglise de Rouhha; c'étoit un mouchoir sur lequel étoit empreinte l'image de Jésus-Christ; miracle, dit l'auteur, que ce saint Prophète opéra en s'essuyant le visâge. Le Khaliphe se fit scrupule d'en disposer de son chef: il convoqua un conseil extraordinaire, et ce ne fut que d'après l'avis unanime des Oulémas de Baghdad, qu'il consentit aux

TOME II.

désirs du Monarque Grec. Par ses ordres on remit à l'ambassadeur cette relique, qui devint le prix de la délivrance d'un certain nombre de captifs Musulmans, qui languissoient dans les prisons de Constantinople.

rence, hi seems le déplacement d'audine reil

and to the holipher of Lincolns II., Consider an FIT Proplets with a spring Fit Hopeless and at the selection in the selection of the selection.

server desirate Reject e comme l'étail es mosconair son li quel bir d'empléinte l'image de réimetinist, adracie, dur l'auteur, que ce est il raphéde apére en l'est yant le riet les kladiphe es fir set njous alon disposer de son cheft ell conveque on ce en extraordinaire, en ce ce fin par l'estes l'avis une co-

Il amo Ta

surgeour la colore es su rar engelour as

## LIVRE III.

DE LA DÎME AUMÔNIÈRE,
Zékiath.

a legeneral of indigeneral a

On divise ce Livre en cinq Chapitres; le premier traite de la dîme en général; le second, de l'aumône paschale; le troisième, du sacrifice paschal; le quatrième, des fondations ou donations pieuses; et le cinquième, des temples.

### CHAPITRE PREMIER.

De la Dîme en général.

La dîme aumônière est d'obligation divine. Elle consiste dans le sacrifice d'une partie des biens du fidèle au profit des pauvres Musulmans, soit hommes, soit femmes, soit enfans, de toute famille et de toute tribu

404 CODE RELIGIEUX. quelconque, excepté celle de Béni-Haschim.

C. Cette dîme ne peut donc être donnée ni aux Musulmans aisés, ni à aucun infidèle, quel que soit son état d'indigence. La raison qui en exclut indistinctement tous les Béni-Haschims, c'est qu'étant la branche la plus illustre de la tribu des Couréischs, ce seroit les avilir, les dégrader de leur noblesse, que de les faire participer à la jouissance de cette dîme, comme étant une aumône que chacun doit faire en expiation de ses péchés et de ses iniquités envers Dieu. Leurs esclaves, et même leurs affranchis nonabsolus, ne doivent pas également y participer. Mais, en compensation, cette tribu si distinguée, jouit de la cinquième partie du quint légal qui forme le droit du Scuverain sur le butin que l'on enlève en temps de guerre aux ennemis de la foi. Cette concession, si honorable pour eux, est fondée sur ces paroles du Prophète : O Béni-Haschim! Dieu rend illicite à ton égard la dime aumônière. cette eau qui lave les mains humaines, et les

# CODE RELIGIEUX. 405 purifie de leurs souillures; et te donne en retour le requint légal (1).

Cette dîme étant une aumône religieuse que le fidèle doit faire uniquement pour Dieu, dans les sentimens d'une charité pure, exempte de toute vue temporelle et mondaine, ne doit conséquemment être donnée qu'à des étrangers, et jamais à des parens ni à des alliés.

C. On ne doit la donner à aucun parent, soit de la ligne ascendante, soit de la ligne descendante, à l'infini. Le mari ne doit pas non plus en disposer en faveur de la femme, ni la femme en faveur du mari, ni le patron en faveur de son esclave, pas même de son affranchi non-absolu.

Nul fidèle ne doit en disposer en faveur des pauvres d'une autre cité

<sup>(1)</sup> Ya Beni-Haschim inn' Allahhé harremé aléik'um ghassaletih'i éyédiy'un-nass ewsakhah'um we iwazik'um minhha khoums'ul-khoums.

que celle où il demeure, à moins que ce ne soit pour des compatriotes réduits à la dernière misère. Il est cependant libre à chacun de la distribuer à son gré, mais toujours aux personnes qui y ont un droit légal, sans qu'il soit permis à celles-ci d'en rien demander, supposé qu'elles aient de quoi vivre pour la journée, parce qu'un pauvre assuré de sa nourriture pour le jour même, ne doit jamais rien mendier pour le lendemain.

Généralement toutes les personnes qui sont douées de sens, en âge de majorité, de religion Musulmane, de condition libre, et dans un état d'aisance, sont obligées à cette dîme aumônière.

C. Ainsi le mineur et l'insensé n'y sont pas tenus, en vertu de cette parole du Prophète: La plume (des deux anges écrivains) n'est pas en action à l'égard de trois classes

d'hommes : des endormis, jusqu'à ce qu'ils s'éveillent; des mineurs, jusqu'à ce qu'ils parviennent à majorité; et des insensés, jusqu'à ce qu'ils recouvrent le bon sens (1).

Le non-Musulman n'y est pas obligé non plus, parce que la loi ne le soumet à aucune des pratiques du Mahométisme. Aussi ce n'est pas leur omission qui le rendra coupable aux yeux de l'Eternel, mais son infidélité, c'està-dire, le défaut de croyance aux vérités de l'Islamisme. L'esclave en est également dispensé, parce que, ne pouvant rien posséder en propriété, il ne peut rien donner à personne. Enfin l'état d'aisance exige que le fidèle soit possesseur d'une certaine quantité de biens, au moins de deux cents talens, Dirhém; mais la possession de ce taux décimal, Nissab, doit être libre de toutes dettes civiles, sans égard à celles que la religion auroit pu faire contracter. Tels sont les vœux, l'acte de pélerinage, les peines expiatoires, l'aumône

<sup>(1)</sup> Ref'il-calem'y ann selassé an én-naim hata yesstikazé we an 'es-saby hata yuhhtelem, we an el-medjnounn hata youkal.

paschale, le sacrifice paschal, etc. Il faut cependant en excepter les dîmes aumônières arriérées, qui, comme les dettes civiles, doivent être prélevées sur le montant du taux décimal. Ce taux doit aussi être indépendant des premiers besoins de l'homme, maisons, vêtemens, meubles, bêtes de monture, bêtes de somme, esclaves, armes, outils, instrumens, même les livres de religion, en un mot, toutes les choses usuelles et nécessaires. En conséquence, la dîme n'est imposée que sur les objets de luxe, et sur tous les biens qui servent au trafic, de quelque nature qu'ils soient, acquêts, hérédité, legs, biens dotaux, etc., excepté néanmoins les biens fonds, comme sont les terres décimales et les terres tributaires, parce qu'elles supportent les droits publics de l'Œuschr et du . Kharadjh.

V. L'Imam Schafty ne dispense de cette dîme ni les mineurs ni les insensés: il exige qu'elle soit distribuée aux pauvres par les mains de leurs tuteurs. Selon lui, cette obligation est aussi indispensable que celle de pourvoir à la subsistance de leurs femmes,

## CODE RELIGIEUX. 409 et au paiement des droits publics pour leurs immeubles et leurs possessions.

Cette dîme doit être annuelle, et toujours en raison des biens réels et effectifs de chaque Musulman: c'est pourquoi il faut ajouter chaque année aux capitaux les profits de l'année précédente. On doit cependant en excepter les biens qui seroient divertis, égarés, volés, ravis, usurpés, perdus en mer, ou enfouis dans un champ ouvert, dont l'endroit seroit réellement ignoré du propriétaire. Si on les recouvre, la dîme n'en est due alors que du jour de leur recouvrement.

V. L'Imam Zufer et l'Imam Schafiy la prescrivent du jour même qu'on les a perdus.

Mais si un bien est enfoui dans une maison ou dans un terrain clos, le propriétaire est toujours soumis à la dîme, quand même il en ignoreroit l'endroit,

parce qu'il ne dépend que de lui d'employer les moyens nécessaires pour le découvrir.

On n'est cependant obligé à rien pour les biens enlevés de force ou confisqués par autorité souveraine, ainsi que pour toute dette active niée par un débiteur contre qui il n'existeroit aucune preuve testimoniale. Mais si la dette est avouée par le débiteur, quel que soit son état d'opulence ou d'indigence, ou si même étant niée, il existoit des preuves dont l'action judiciaire ne dépendroit que du créancier, alors celui-ci, dans l'un et l'autre cas, est toujours obligé à la dîme, en raison du montant de sa créance.

V. Les Imameinns n'admettent pas cette obligation, si le débiteur est déclaré insolvable par acte juridique.

L'acquittement de cette dîme doit toujours être accompagné de l'intention du fidèle : s'il en manque, il ne

peut être excusable qu'autant qu'il n'auroit disposé que d'une partie de la dîme. Mais s'il la donne en entier sans avoir l'intention requise, le paiement de cette dette religieuse est pour lors réputé nul.

V. L'Imam Schafty admet dans ce cas le non mérite, mais pas la nullité de l'acquittement.

Enfin le fidèle n'est proprement obligé qu'au quart de la dîme aumônière (deux et demi pour cent) sur tous les biens qui y sont légalement assujettis.

C. Ces biens, quoique rangés en trois classes principales, qui comprennent les bestiaux, les métaux et les meubles, forment cependant cinq articles distincts et séparés, parce que l'estimation du taux décimal, et l'acquittement de la dîme sur chacun de ces articles, se font dans un esprit différent.

## ARTICLE I'm. De la Dîme sur les Chameaux.

Pour payer la dîme des chameaux, il faut en posséder cinq, ce qui équivaut à deux cents talens. Cette dîme consiste en un mouton. Neuf chameaux n'en paient pas plus; mais le nombre de dix doublant la matière imposable ou le taux décimal, on est pour lors obligé de donner deux moutons. D'après cette règle, la dîme aumônière exige pour le nombre

| De | 15  | à | 19 chameaux,3 moutons.                 |
|----|-----|---|----------------------------------------|
| De | •20 | à | 24 4 moutons.                          |
| De | 25  | à | 35 1 chamelle de 2 ans.                |
| De | 36  | à | 45 1 chamelle de 3 ans.                |
| De | 46  | à | 60 1 chamelle de 4 ans.                |
| De | 61  | à | 75 1 chamelle de 5 ans.                |
| De | 76  | à | 90 2 chamelles de 3 ans.               |
|    |     |   | 120 2 chamelles de 4 ans.              |
|    |     |   | 125 2 chamelles de 4 ans et 1 mouton.  |
|    |     |   | 130 2 chamelles de 4 ans et 2 moutons. |
|    |     |   | 135 2 chamelles de 4 ans et 3 moutons. |
| De | 136 | à | 140 2 chamelles de 4 ans et 4 moutons. |

| De 141 à   | 145 chameaux, | chamelles de 4 ans et une de 2 ans. |
|------------|---------------|-------------------------------------|
| De 146 à 1 | 50 3          | chamelles de 4 ans.                 |
| De 151 à 1 | 155           | chamelles de 4 ans et 1 mouton.     |
| De 156 à   | 160           | 3 chamelles de 4 ans et 2 moutons.  |
| De 161 à   | 165 3         | chamelles de 4 ans et 3 moutons.    |
| De 166 à   | 170 3         | chamelles de 4 ans et 4 moutons.    |
| De 171 à   | 175 3         | chamelles de 4 ans et une de 2 ans. |
| De 176 à 1 | 185 3         | chamelles de 4 ans et une de 3 ans. |
| De 186 à : | 200 4         | chamelles de 4 ans.                 |

Après ce nombre on recommence sur le même pied.

ARTICLE 2. De la Dîme sur les Bœufs.

La possession de trente bœufs forme le taux nécessaire pour en payer la dîme: elle consiste en un veau de deux ans. Trente-neuf bœufs n'en paient pas plus. Ainsi, d'après cette règle, la dîme aumônière exige pour le nombre

```
De 40 à 59 bœufs, 1 bœuf de 3 ans.

De 60 à 69 ...... 2 bœufs de 2 ans.

De 70 à 79 ...... 1 vache de 3 ans et un bœuf de 2 ans.

De 80 à 89 ...... 2 vaches de 3 ans.

De 90 à 99 ...... 3 bœufs de 2 ans.

De 100 à 109 ...... 2 bœufs de 2 ans et 1 vache de 3 ans.
```

De 110 à 119 bœus, 2 bœus de 2 ans et 2 vaches de 3 ans. De 120 à 129 ..... 4 bœus de 2 ans, ou 3 vaches de 3 ans.

Après ce nombre on recommence sur le même pied.

C. Les buffles sont censés compris dans cet article des bœufs.

ARTICLE 3. De la Dime sur les Moutons.

Le taux pour les moutons fait une exception à la loi générale de cette dîme, puisque sur quarante il en faut donner un, et rien de plus jusqu'au nombre de cent vingt. De cent vingt-un, jusqu'à trois cent quatre-vingt-dix-neuf, il en faut trois. Les quatre cents en exigent quatre. En partant de ce nombre de quatre cents, on doit ajouter un mouton à chaque centaine de plus; ce qui, d'après l'ordre exprès du Prophète, réduit cette dîme à un pour cent.

C. La chèvre, le bouc et l'agneau sont également compris dans cet article. ARTICLE 4. De la Dime sur les Chevaux.

Il faut posséder einq chevaux pour en payer la dîme, qui est d'un sequin par tête, on bien deux et demi pour cent sur leur estimation réelle, supposé que la valeur de cinq chevaux monte à la somme de deux cents talens.

C. Les jumens, les mulets et les ânes sont censés compris dans cet article.

Toute bête de somme et de monture à l'usage particulier du Musulman, est exempte de la dîme, ainsi que les petits des chameaux, des moutons et des bœufs, à moins qu'il n'y en ait de grands dans le troupeau même. Dans ce cas, un seul suffit pour les soumettre tous à la dîme.

C. Si donc un homme possède quarante moutons, dont trente-neuf seroient encore des agneaux, il est obligé de donner en aumône

le quarantième, c'est-à-dire, le seul mouton du troupeau.

Si les biens en bestiaux appartiennent en société à différens particuliers, le taux se règle alors, non sur la masse totale de ces biens communs, mais sur la portion de chaque cointéressé. Cette dîme sur les bestiaux, comme sur les autres objets, est payable au gré du fidèle, ou en nature, ou en espèces.

ARTICLE 5. De la Dîme sur l'Or, l'Argent et les Effets mobiliers.

La somme d'argent sujette à la dîme est de deux cents dragmes, et celle de l'or de vingt médicaux. Cette dîme est de deux et demi pour cent sur l'une et sur l'autre.

C. La dragme, Dirhém, est de quatorze karats, hyraths; et le médical, misscal, de vingt karats, chacun de cinq grains d'orge.

Ce poids a été ainsi déterminé par le Khaliphe Omer, de l'avis unanime de tous les
disciples du Prophète, attendu la confusion des différens poids d'or et d'argent qui
avoient cours alors dans toute l'Arabie. Sur
les deux cents dragmes d'argent, et sur les
vingt médicaux d'or, la loi fait grace de tout
ce qui pourroit excéder ces sommes jusqu'à la
concurrence de quarante dragmes pour l'argent, et de quatre médicaux pour l'or; mais
tout ce qui est au-delà de ces poids sur l'un
et l'autre métal, est soumis à l'entier acquittement de la dîme.

Ce taux est le même pour l'or et l'argent, monnoyé ou non, comme pour les ornemens et les bijoux de l'un et de l'autre sexe, bagues, montres, colliers, bracelets, boucles d'oreilles, etc., et pour tous les ustensiles, vases, coupes en or ou en argent, dès qu'ils sont un objet de luxe ou de commerce.

C. Le Prophète voyant un jour deux femmes faire leurs tournées, Tawaf, autour du

Kéabé de la Mecque, toutes deux portant des bracelets d'or, leur demanda si elles en payoient la dîme: elles lui répondirent que non. Voulez-vous donc, répliqua-t-il, porter au lieu de ces bracelets d'or, des bracelets de seu? A Dieu ne plaise! répondirent-elles avec la plus vive émotion. Eh bien, continua le Prophète, soyez attentives désormais, à en payer la d'îme aumônière.

Au défaut de la quantité nécessaire dans chacun de ces métaux, le fidèle doit joindre l'or à l'argent, et même la valeur réelle d'autres effets pour compléter le taux légal, et en donner la dîme aux pauvres. Si l'or et l'argent sont mélangés, il faut pour lors s'en tenir au plus dominant des deux métaux. S'ils ont un alliage de cuivre au dessus de la moitié du poids, ils sont dans ce cas envisagés comme marchandises, et par-là soumis à une juste estimation. Mais si l'or ou l'argent domine

TOME !!

60

sur le cuivre, alors la monnoie est censée avoir sa valeur intrinsèque, et la dîme aumônière en est due comme or ou comme argent massif.

#### OBSERVATIONS.

Si les Musulmans sont exemplaires dans l'exercice de diverses pratiques de leur culte, ils ne le sont pas moins sur cet article de la dîme, comme sur tout ce qui tient à la charité, aux actes d'hospitalité, d'humanité, de bienfaisance. Les personnes les moins aisées, du moment qu'elles possèdent le taux légal de deux cents talens, qui font environ 120 liv. tournois, s'empressent d'en sacrifier une partie en faveur des pauvres, ou de leurs parens indigens.

Les alliés, tels que le gendre, la bellefille, etc. et les collatéraux, les frères même et les sœurs, peuvent participer à la jouissance de cette dîme. La loi n'en exclut que les ascendans, les descendans et les conjoints, parce qu'ils ont le droit, en cas d'indigence, de réclamer les secours nécessaires à leur

entretien, à titre d'alimens, Néfaca. Quant aux Béni-Haschims, également exclus de la jouissance de cette dîme, on sait que ce sont les Emirs descendans du Prophète et des autres branches du célèbre Haschim son bisaïeul. Les plus indigens d'entre eux, ceux même qui languissent dans les dernières classes de la nation, reçoivent des secours, non sous le nom de dîme, mais à titre d'aumône, Sadaca. A ce mot, la main du Musulman s'ouvre aux pauvres de toute famille, de toute nation, de toute religion, de tout pays. On verra dans la partie morale jusqu'où s'étendent les libéralités et les aumônes qui sont encore prescrites au Musulman.

Quant à la dîme, on ne se règle pas toujours sur les déterminations de la loi pour s'acquitter de ce devoir important. On omet les détails d'un calcul exact et minutieux de ses moyens. On se contente de faire en gros des charités, toujours dans l'esprit de la loi, et le plus souvent fort au dessus des sommes que l'on devroit donner à raison de sa fortune, de ses revenus, de ses profits annuels. Ceux même qui pendant leur

vie ont quelquesois manqué à cette obligation, n'oublient rien pour y satisfaire à la fin de leurs jours, soit en répandant de grandes aumônes au lit de mort, soit en disposant, par testament, d'une partie de leurs biens au profit des pauvres. Ces sentimens de charité et de bienfaisance ont fait dans tous les temps le caractère distinctif de ces peuples.

Les annales du Mahométisme en fournissent mille traits édifians. Les hommes les plus vicieux et les plus avares, les ministres les plus corrompus, les princes même les plus durs et les plus cruels, ont toujours respecté ce grand précepte de l'Islamisme. Le tyran qui d'une main dépouille les maisons les plus opulentes, pourvoit de l'autre à la subsistance du pauvre et de l'indigent.

Ces devoirs que la nature impose à tous les hommes, semblent avoir été plus scrupu-leusement observés encore par les princes de la maison Othomane. On voit dans Sad'ed-dinn-Efendy, qu'Osman I ne cessa, pendant toute sa vie, de répandre des aumônes au sein des veuves et des orphelins. Tous les

jours on servoit dans son palais plusieurs tables destinées aux malheureux. Il y assistoit souvent; il posoit même de sa main les plats sur la table, et toujours d'un air de bonté et de satisfaction qui étonnoit les officiers de sa cour. Par-tout où il rencontroit des pauvres, il leur faisoit l'aumône; et il lui arriva plus d'une fois, ajoute le même auteur, de leur donner jusqu'à son manteau. Mohammed I étoit dans l'usage d'en nourrir chaque vendredi un nombre considérable. Le prince Emir-Suleyman, fils de Bayézid I, rachetoit tous les jours un esclave, ou délivroit un captif. Bayézid II recherchoit de préférence les pauvres des familles distinguées, et tous les ans il faisoit toucher de grosses sommes aux gouverneurs des provinces, avec ordre de les distribuer aux plus indigens des villes et des campagnes. D'autres Sultans s'attachoient plus particulièrement à ceux de la Mecque et de Médine.

Enfin les Monarques, les Grands et les personnes opulentes, indépendamment des sommes prodigieuses, qu'ils versent tous les ans au sein de la misère, se font encore un devoir

vi SC

d'employer une partie de leurs biens à des fondations pieuses et à des établissemens charitables, pour la subsistance des pauvres et le soulagement des malheureux. Nous en parlerons plus bas, à l'article des Temples

# majeurs I I ell A A P I T I A H O les, mi

De l'Aumône Paschale, Sadacath'ul-fitr.

L'Aumône paschale est d'une obligation canonique. Elle consiste en une demi-mesure, Sâ (1), soit de bled, soit de farine, soit de raisins, ou bien en une mesure entière de dattes ou d'orge, que l'on doit distribuer aux pauvres. On est cependant le maître de faire cette aumône en nature ou en argent. Tout Musulman aisé est soumis à cet acte charitable : il y est obligé, et pour lui, et pour ses enfans mineurs s'ils sont indigens, et pour

<sup>(1)</sup> Le Sá est de mille quarante dragmes.

ses esclaves, soit Musulmans, soit non-Musulmans, et même pour ses affranchis non absolus.

C. Il n'y est donc jamais obligé ni pour les enfans mineurs et opulens, ni pour les enfans majeurs, quelles que soient leurs facultés, ni pour les esclaves communaux, ni pour les affranchis absolus, ni même pour sa propre femme.

V. L'Imam Schafiy admet l'obligation du mari pour la femme; l'Imam Zufer, celle du père à l'égard des enfans mineurs, soit indigens, soit opulens; et les Imameinns, celle des co-patrons de l'esclave communal, chacun en raison de son intérêt ou de son droit de propriété sur lui.

L'obligation du fidèle pour cette aumône n'existe que depuis l'aurore jusqu'à l'heure de l'oraison paschale, le 1<sup>er</sup> de la lune de Schewal, jour de la fête Id-fitr.

cette aumône ne sauroit faire une dette religieuse pour la personne qui mourroit un

vi be

instant avant l'aurore, ni pour l'enfant qui naîtroit, ou l'infidèle qui embrasseroit le Musulmanisme un instant après l'oraison paschale. On est cependant maître de s'en acquitter avant ou après ce temps prescrit, et même de faire ces aumônes par anticipation pour plusieurs années à la fois.

V. L'Imam Schafiy fixe le temps de cette obligation à la veille même de la fête, c'est-à-dire, au coucher du soleil, dans le dernier jour de Ramazann; au moment qu'expire l'obligation du jeûne canonique de cette lune.

#### CHAPITRE III.

Du Sacrifice Paschal, Udd'hiyé.

Le sacrifice paschal est l'immolation que l'on fait d'un animal, dans la vue d'honorer l'Eternel le jour de la grande fête des sacrifices, *Id-ad'hha*. Cet acte est d'obligation canonique; ainsi tout Musulman aisé, de condition libre et de demeure fixe, est tenu à cette

offrande, qui consiste en un mouton (1) ou en un bœuf, ou en un chameau. Différentes personnes peuvent s'associer jusqu'au nombre de sept pour l'immolation du bœuf ou du chameau. Tous doivent s'unir d'intention à cet acte auguste, comme étant une œuvre agréable à l'Eternel; et tous doivent être Musulmans, de condition libre, et y entrer chacun pour un septième, jamais pour moins.

C. Or si un seul de ces associés y entre pour une moindre portion, s'il est de condition serve, ou non-Musulman, s'il participe au sacrifice par pur motif d'intérêt, pour avoir une partie de la victime, le sacrifice est réputé nul pour tous.

L'acte d'association, fait avant ou après l'acquisition de l'animal, est

<sup>(1)</sup> Le bouc, la chèvre et l'agneau y sont censés compris.

également bon et valide, mais il est toujours plus louable et plus méritoire de le former avant l'achat. L'animal acheté et destiné au sacrifice, ne doit plus être revendu. Le temps consacré à cette auguste offrande, est celui des trois premiers jours de la fête *Id-ad'hha*: il commence à l'aurore du premier jour, et finit au troisième, vers le coucher du soleil.

C. Cependant les momens les plus salutaires sont ceux de la matinée du premier jour de la fête. C'est pourquoi ce jour est consacré sous le nom de Vewm'un-nahhr (jour de la mactation ou de l'immolation), et cela depuis le lever du soleil jusqu'à midi, temps distingué sous le nom de Douhha, d'où dérive le mot d'Udd'hiyé, qui désigne l'acte de ces sacrifices. Les citoyens des villes où les mosquées ont le droit de faire l'oraison paschale, sont même obligés de procéder à ces sacrifices immédiatement après l'office solennel du jour.

Ces sacrifices doivent être faite pendant le jour. Ceux de la nuit. quoique valides, ne laissent pas d'être blâmables aux yeux de la religion. Après l'expiration du troisième jour, il n'est plus permis d'immoler des victimes, et les animaux qui y seroient destinés, doivent être distribués vivans aux pauvres. Si l'homme aisé ne s'en est pas pourvu, il n'est pas dispensé pour cela de leur en donner la valeur, sur-tout s'il a eu l'intention de se conformer au précepte de la loi. Mais l'homme indigent n'y seroit obligé qu'autant qu'il auroit déja fait l'acquisition de la bête, car alors il ne peut se refuser à la donner aux pauvres.

Pour être légalement propres à ce sacrifice religieux, les moutons doivent avoir un an complet, les bœufs

deux, et les chameaux cinq. Le défaut de cornes, les vertiges, et la gale dans les moutons qui seroient d'ailleurs gras et sains, ne sont pas des vices propres à infirmer la validité du sacrifice. Les moutons coupés y servent également; mais s'ils sont borgnes, aveugles, extrêmement maigres, ou boiteux au point de ne pouvoir gagner le lieu destiné à leur immolation, ils ne peuvent servir au sacrifice. Il en est de même s'ils ont les pieds de devant ou ceux de derrière mutilés, ou s'il leur manque la majeure partie ou d'une oreille, ou d'une cuisse, ou de la queue. Si, au milieu de l'acte même, l'animal vient à s'estropier ou à se blesser, par ses mouvemens et ses efforts, ce vice accidentel ne sauroit invalider le sacrifice.

Le maître doit immoler la victime

de sa propre main, pour en rendre l'acte encore plus méritoire. Et si, par impuissance, ou par quelque autre motif légitime, il est obligé de se servir d'une main étrangère, il faut toujours qu'il y soit présent, et que celui auquel il a recours, soit aussi Musulman.

C. On pourroit absolument employer la main d'un Kitaby (Chrétien ou Juif), mais ce seroit toujours un acte répréhensible.

Celui qui immole une victime, doit en manger une partie, et distribuer le reste à son gré, soit à des personnes indigentes, soit à des personnes aisées; mais cette portion ne doit jamais être au dessous du tiers. S'il est père de famille, il peut alors se dispenser d'en rien donner.

La peau de la victime doit être pour les pauvres, ou ne servir qu'à l'usage du maître. S'il en dispose autrement,

ou s'il la donne en échange, il ne peut prendre en retour que des objets qui ont de la résistance et de la solidité, comme bêches, couteaux, etc. S'il en échange la peau, la viande ou la graisse contre des comestibles ou des effets fragiles (1), sujets à dépérir, il est pour lors obligé de donner ces mêmes effets en aumône.

Le sacrifice du mouton ou de la bête d'autrui, immolée à son insu, et celui que feroient deux hommes qui, par méprise, immoleroient le mouton l'un de l'autre, sont des actes censés opérés par voie de procuration, et dès-lors bons et valides. Enfin le sacrifice que le Musulman feroit d'un mouton qu'il auroit ouvertement enlevé, est également valide: mais il n'en est pas de même, s'il immole la

<sup>( )</sup> Musstehhlek'ul-ainn, pagt mad mig av all no

432 CODE RELIGIEUX. bête qui lui auroit été confiée à titre de dépôt.

C. C'est que dans le premier cas, la propriété du mouton est censée acquise au moment même de l'enlèvement qu'en fait le ravisseur, moyennant l'indemnité à laquelle il est tenu; tandis que dans le second cas, le vol est censé opéré par l'acte même de l'immolation.

# OBSERVATIONS.

Les offrandes de l'aumône et du sacrifice paschals ont également pour objet le culte de Dieu, et la charité envers le prochain. Toutes les classes de la nation observent religieusement l'un et l'autre précepte. A l'époque des deux Beyrams, on distribue aux pauvres l'aumône paschale; et dans celui des sacrifices, on ne manque jamais d'immoler une victime. Les Grands, les personnes aisées en immolent plusieurs: ce sont ordinairement des agneaux, des moutons ou des boucs, que l'on décore de différentes manières, comme on l'a vu plus haut dans la planche 21.

Cette

Cette cérémonie se fait ordinairement après l'office solennel du jour. Chaque père de famille, en revenant de la mosquée, immole sa victime au milieu de la cour de sa maison; ensuite il en coupe un morceau, le fait rôtir, en goûte avec sa famille, et distribue le reste aux pauvres. Quelquefois les Grands et les personnes d'un certain âge, se font remplacer par leurs enfans ou les intendans de leur maison.

Le Sultan remplit ce devoir en personne, toujours dans l'intérieur de son Sérail, et avec le plus pompeux appareil. Dès son retour de la mosquée il se couvre d'un tablier de soie, prend en main le glaive du sacrifice, et immole ainsi lui-même un ou deux agneaux, au milieu des vœux et des prières de tous les grands officiers du palais. Il goûte également d'une partie de ces victimes, et fait donner le reste aux pauvres avec de grandes aumônes.

Indépendamment de ces sacrifices prescrits par la loi pour la fête *Courbann-Beyram*, la nation suit encore aujourd'hui l'ancien usage des Arabes, d'immoler des victimes à différentes

époques et dans divers événemens de la vie. tels que la naissarce d'un enfant, la cérémonie de sa circoncision, le rétablissement d'un malade, la mort même d'un parent, le succès d'un voyage ou d'une entreprise intéressante, le premier et le dernier jour de la construction d'un hôtel, d'un édifice, d'une mosquée, d'un bâtiment quelconque : toutes les personnes opulentes sont attentives à satisfaire à cette pratique, qui est d'ailleurs consacrée par l'exemple du Prophète. A la naissance d'Ibrahim son fils, il s'empressa d'immoler un certain nombre de victimes; il fit même présent d'un esclave à la sage-femme, et distribua aux pauvres de grandes aumônes, et de l'or pur, du poids des cheveux de l'enfant, qui avoient été coupés, dit Admed Ffendy, et cachés soigneusement dans la terre. Cet acte superstitieux, respecté sans doute de son temps, n'est plus en usage chez les Musulmans de nos jours.

Le gouvernement lui-même observe aussi cet acte important de l'Islamisme dans les événemens publics, tels qu'une victoire remportée sur les ennemis, le commencement

d'un siége, la prise d'une ville, la cessation d'une calamité, etc. Anciennement, lorsque les Sultans marchoient en personne à la guerre, on faisoit également des sacrifices, et le jour de leur départ, et celui de leur retour à la capitale. Dans ces occasions, les habitans de toutes les grandes villes se faisoient aussi un devoir d'immoler des victimes au milieu des rues, des chemins publics, et pour ainsi dire, aux pieds du Monarque. En général tous ces sacrifices sont accompagnés de libéralités immenses.

L'Arabie païenne, qui n'offroit jamais à ses idoles que des holocaustes de chameaux, vit toujours avec horreur l'usage barbare des Egyptiens, qui immoloient à leurs dieux des victimes humaines. L'Islamisme abolit cet usage lors de la conquête de cette contrée par le célèbre Amr ibn'ul-Ass. Ce Général, informé que les Egyptiens jetoient tous les ans dans le Nil une jeune esclave, et l'offroient en sacrifice aux dieux, pour les rendre propices au débordement du fleuve, ordonna d'abord de différer cette cérémonie; mais bientôt,

inquiet des clameurs de l'Egypte entière, il instruisit Omer, et lui demanda ses ordres. Le Khaliphe lui répondit que l'Islamisme devoit détruire tout ce qui étoit contraire aux maximes du Cour'ann, et lui ordonna en même temps de faire jeter dans le Nil, au lieu d'une victime humaine, une feuille volante, avec ces paroles singulières: Au nom de Dieu très-clément et très-miséricordieux, de moi Omer fils de Khatab, serviteur de Dieu, à toi, Nil d'Egypte! si le cours de tes eaux est un effet de ta propre nature, mes ordres sont inutiles, je n'ai aucune influence sur toi ; mais s'il est l'effet de la volonté divine, que ton mouvement, que ton action s'exécute au nom du Très-Haut! Le Général Amr, ajoute l'historien Mahométan, s'acquitta avec le plus grand appareil de l'ordre du Khaliphe; et le débordement du Nil, plus abondant encore cette année que les précédentes, contribua à faire revenir les Egyptiens d'une coutume aussi barbare et aussi révoltante.

#### CHAPITRE IV.

Des Donations ou Fondations pieuses, Wakfs.

ell propertioning sufficent

Les Wakfs ou fondations pieuses, sont des biens dont le fidèle donateur ou fondateur, Wakif, est censé s'être volontairement dépouillé pour en céder la propriété absolue à Dieu, et l'usufruit ou la jouissance aux hommes (1). Ainsi lorsque le donateur a une fois disposé de ces biens, ni lui, ni sa postérité ne conservent plus aucun droit sur eux; et la donation devient à jamais irrévocable.

V. Cette loi est fondée sur l'opinion des Imameinns: elle a prévalu sur celle de l'Imam Azam, qui ne croit pas qu'on puisse regarder généralement ces dispositions comme absolues, à moins que les fondateurs

<sup>(1)</sup> Wakf habs'ul-ain ala mulk'ullah'u ala wedjhi yeoude nef' ah'u il 'el-ibad.

de ces biens n'aient rendu eux-mêmes leurs donations perpétuelles et à jamais inaliénables, par un acte formel et juridique.

La volonté seule et l'acte d'abandon du propriétaire suffisent pour constituer une donation. Celle même que l'on fait de son droit ou de sa portion dans une propriété commune, est également valide et légale.

C. Les Waks sont des fondations consacrées à la subsistance des pauvres ou à l'utilité publique. Ce sont des hôtelleries, des cimetières, des fontaines, des puits, des terres labourables, cnfin des biens meubles et immeubles, de toute espèce et de tout genre; car, d'après l'opinion de l'Imam Zufer, les Waks peuvent également être faits en deniers ou en espèces.

Le donateur est absolument le maître de disposer à son gré de l'usufruit de ses biens; et ses dispositions une fois constatées par un acte juridique et CODE RELIGIEUX. 439 solennel, Wakfiyé, ne peuvent plus être révoquées.

Toute donation exige l'établissement d'un administrateur Muiéwelly; et c'est entre ses mains que le donateur doit remettre les objets ou les actes de sa libéralité.

V. L'Imam Ebu-Youssouph ne croit pas que la nomination d'un administrateur soit nécessaire.

Il peut encore se constituer lui-même le *Mutéwelly* de sa fondation : mais en cas de négligence ou d'infidélité de sa part, le *Cady*, le magistrat du lieu, est en droit de le destituer pour toujours, et de nommer à sa place un autre administrateur.

On peut, au besoin, échanger un immeuble contre un autre, pourvu qu'il soit de la même valeur et du même revenu; et dès-lors le Wakf de la fondation primitive rentre dans le

commerce, et reprend sa qualité de bien libre ou de propriété absolue, Mulk.

Les frais de réparations d'un Wakf consistant en biens immeubles, doivent toujours être pris sur les revenus de ces fonds, qui doivent y être employés par préférence à tout, même aux pauvres auxquels ils seroient destinés.

Celui qui a la jouissance ou l'usufruit d'un Wakf, est également tenu aux réparations nécessaires: s'il ne les fait pas, soit par mauvaise volonté, soit par défaut de moyens, le magistrat est en droit de donner l'immeuble à bail. Mais après avoir assuré par cette voie l'état des réparations, il est obligé de remettre l'immeuble entre les mains de l'usufruitier,

On doit toujours y employer les vieux matériaux; s'ils sont hors d'état

Eelv . .

de servir, il faut les vendre, et en affecter le produit aux réparations de l'édifice, jamais au profit de l'usufruitier; parce qu'on ne doit pas perdre de vue la différence qu'il y a entre l'usufruit de la donation, qui peut appartenir aux hommes, et la donation elle-même, le Wakf, qui appartient à Dieu.

Cependant si un Khann (hôtellerie) est presque abandonné, il est permis alors d'employer ses revenus à l'entretien d'un autre plus fréquenté, et cela pour remplir l'objet de sa fondation, qui est l'utilité publique.

Toute donation pieuse, faite par un malade, n'est valide et exécutoire que pour le tiers.

C. C'est que toute disposition faite par un malade, est envisagée comme un testament; et que tout testament fait par un malade, ne peut jamais avoir d'action et d'effet que pour le tiers de l'objet dont il dispose.

A moins d'une clause expresse dans les dispositions du donateur, le Mutéwelly ne doit jamais donner le Wakf à bail perpétuel, mais pour un temps limité; les terres labourables pour trois ans, et tout autre bien meuble ou immeuble pour un an. Tout bail portant sur un plus long terme, ne seroit ni légal, ni valide. En général, les baux de tous les biens consacrés par la dévotion et la charité des fidèles, doivent être faits d'après une juste estimation; et alors ils ne peuvent être résiliés pour quelque cause que ce soit, avant l'expiration du terme convenu. La disposition de ces objets doit toujours être pleine et entière entre les mains de l'administrateur, sans qu'il soit tenu de prendre ou de suivre l'avis de personne, pas même celui de l'usufruitier du Wakf; enfin aucun Wakf, code. Religieux. 443 soit meuble, soit immeuble, ne peut jamais être hypothéqué ni mis en gage: dans tous les cas l'acte en seroit illégal, et par conséquent nul.

#### CHAPITRE V.

Des Temples, Messdjids.

La construction d'un Messdjid n'emporte avec soi ni le caractère d'un Wakf, ni l'obligation de le consacrer à perpétuité au culte public, à moins 1°. que le fondateur ne l'ait fait élever hors de l'enclos de sa maison, sur un terrain séparé par la grande route; 2°. qu'il n'ait permis au public d'y faire la prière Namaz; et 3°. que cette prière n'ait été réellement faite en corps d'assemblée, sur-tout si c'est le Namaz solennel des vendredis. Dans ces cas seuls on peut regarder le Messdjid

comme un monument public élevé à la gloire de l'Eternel, et dont le fon-dateur ne peut plus changer la destination. Cependant il est le maître de s'y réserver un lieu souterrain, d'élever même au dessus du temple une maison ou un édifice quelconque, et d'en disposer à son gré.

Mais si le Messdjid est bâti dans l'enceinte de la maison, il ne peut jamais être regardé comme un Wakf, quand même le fondateur auroit permis au public d'y faire la prière Namaz. Toujours maître absolu de cet édifice, il peut le céder, le vendre, le transmettre à ses héritiers, sans avoir à craindre aucune opposition légale.

Si un Messdjid dévoué aux fidèles est trop petit, on peut l'agrandir aux dépens du chemin public, comme il est permis, en cas de nécessité, d'élargir CODE RELIGIEUX. 445 le chemin aux dépens même du temple. Tout Messdjid peut être décoré et embelli même avec de la dorure.

C. Les Khaliphes Omer et Osman ont été les premiers à en donner l'exemple. L'embellissement des temples ne doit cependant pas se faire aux dépens de leurs Wakfs, à moins qu'une partie de ces rentes fondées ne soit expressement affectée à leur décoration. Au défaut de ces moyens, si l'administrateur Mutéwelly y emploie arbitrairement les revenus des Wakfs qui lui sont confiés, c'est sur lui que retombe alors tout le poids des dépenses qu'il auroit faites en décorations.

Les Messdjids publics étant des lieux consacrés à l'adoration de l'Être suprême, doivent par cette raison être toujours ouverts.

C. On ne doit en refuser l'entrée à personne, ni en fermer les portes pendant le jour, à moins que ce ne soit par une crainte bien fondée d'exposer au vol les ornemens du temple.

Si un non-Mahométan, un sujet tributaire, Zimmy, entre dans un Messdjid, la chose en soi est indifférente pour la religion.

C. Le Prophète nous en a donné l'exemple, en y admettant le député de Sakif, qu'il fit même placer sous une tente dressée au milieu du Messajia.

V. L'Imam Schafiy ne le permet pas : il s'appuie sur un passage de la loi où il est dit que Tout infidèle est la souillure même (1).

Enfin les Messdjids, les temples du Seigneur doivent être respectés. Personne ne doit jamais s'y permettre rien contre la piété et la religion.

C. On doit respecter jusqu'au toit de ces saints édifices, sur lesquels il est de la décence de s'interdire même les actes les plus licites et les plus innocens.

<sup>(1)</sup> Innem'el muschrikioun' nedjess.

#### OBSERVATIONS.

Ces deux Chapitres nous conduisent à l'exposition de tout ce qui concerne les Wakfs et les temples du Mahométisme. Ainsi nous parlerons 1°. de ces édifices; 2°. des divers bâtimens qui les entourent, et qui ont pour objet l'instruction de la jeunesse et le bien général de l'humanité; et 3°. des Wakfs, biens consacrés au service des mosquées et à d'autres fondations d'utilité publique.

#### S. Ier.

#### Des Temples.

Anciennement tous les temples Musulmans portoient la dénomination générale de Messdjid, qui signifie, édifice voué à l'adoration. C'est sans doute de ce mot que dérivent ceux de Meschita, et de Mosquée dans les langues Européennes. On a depuis appelé les plus considérables de ces temples, Djéami'y-Messdjid, ou simplement Djéamy, lieu de congrégation ou d'assemblée. Enfin on a spécifié ceux qui sont de la fondation des

Monarques, des princes et princesses de leur sang, sous le nom de *Djéwami-y-Sélatinn*, qui répond à celui de basiliques ou de mosquées Impériales : *Djéwamy* est le pluriel de *Djéamy*, et *Sélatinn* celui de *Sultan*.

Ces temples, distingués déja entre eux par leur nom, le sont encore par leur structure, leur étendue et les différentes prérogatives qui y sont attachées, dans l'ordre religieux, civil, et politique: ils forment donc trois classes distinctes et séparées; les mosquées Impériales, les mosquées ordinaires, et les simples Messdjids.

I. Les mosquées Impériales ne se trouvent que dans les grandes villes de la monarchie, telles que Brousse, Andrinople, le Caire, Damas, Constantinople, etc. Cette capitale en compte aujourd'hui quatorze, qui, par leur prééminence respective, sont placées dans l'ordre suivant:

1°. Sainte Sophie, à qui les Mahométans ont conservé le nom grec d'Aia-Sofia. On sait que Mohammed II convertit cette superbe église en mosquée, le jour même qu'il arbora



MOSOUÉE DE SULTAN-AHMED.

arbora ses drapeaux sur les murs de l'ancienne capitale de l'Empire d'Orient. Elle fait depuis cette époque la mosquée cathédrale ou la première chaire de l'Empire Othoman.

2°. Sultan-Ahmed, du nom d'Ahmed I, son fondateur. On l'appelle encore Alty-Minarély, ou mosquée à six minarets, à cause des six flèches qui la décorent extérieurement.

qui a pour fondateur Suleyman I.

4°. Sultan-Bayézid, élevée par Bayézid II.

5°. Sultan-Mohammed, de la fondation de Mohammed II.

6°. Nour-Osmany, qui veut dire, la lumière Othomane: elle fut commencée par Mahmoud I, et achevée par Osman III.

7°. Sultan-Selim: elle est de la fondation de Selim I, quoiqu'elle n'ait été achevée que sous Suleyman I, son fils et son successeur.

8°. Eyub, élevée par Mohammed II.

9°. Lalély, qui est aussi le nom du faubourg où Moustapha III la fit construire.

Djéamy, mosquée neuve: elle est de la

fondation de la Validé Terkhann-Sultane, mère de Mohammed IV.

- du prince royal. Suley man I la fit construire en l'honneur du prince Mohammed son fils.
- 12°. Validé-Djéamissy, de la fondation de Rabiâ-Gulnousch-Sultane, mère de Moustapha II et d'Ahmed III.
- 13°. Aïazma-Djéamissy, qui a pour fondateur Moustapha III.
- 14°. Istavroz-Djéamissy, du nom du faubourg où elle a été élévée par le Sultan régnant, Abd'ul-Hamid I. On l'appelle encore Zeïl, nom commun à toute mosquée Impériale qui se trouve la dernière en rang.

Ces édifices sont de la plus grande magnificence: comme ils s'élèvent presque tous au milieu d'un vaste parvis, il se déploient dans toute leur étendue aux yeux du spectateur. Assis d'ailleurs sur les parties les plus élevées de Constantinople, ils ajoutent beaucoup à ce que cette ville immense offre d'imposant par sa seule situation. Les dômes et les toits en sont couverts de plomb, comme le Sérail

et tous les édifices publics. Nous ne répéterons pas ici ce que divers écrivains ont déja exposé sur l'architecture de ces basiliques ; le lecteur peut recourir à leurs ouvrages.

Toutes ces mosquées ont également droit de célébrer l'office solennel des vendredis et des deux fêtes de Beyram; et les ministres attachés à leur service, sont distingués par certaines prérogatives. Les Sultans y ont leur tribune, et tour-à-tour ils se rendent les vendredis à chacune de ces mosquées : mais en hiver ils donnent souvent la préférence à Sainte Sophie, comme étant plus près du Sérail. On a vu plus haut que dans les deux fêtes de Beyram et dans la solennité du Mewloud, ils ne vont jamais qu'à la mosquée Sultan-Ahmed, à cause de la commodité qu'offre à leur cortège la place de l'hippodrome qui règne devant cette mosquée, l'une des plus grandes et des plus magnifiques de la capitale. Voyez les planches 28, 29 et 30.

II. Les mosquées ordinaires sont des temples construits par la pure libéralité des Vézirs, des Paschas, des Béys, des seigneurs

de la cour, ou de riches particuliers. Quelques-uns même sont de la fondation des Validé-Sultanes. Les plus considérables sont les mosquées de Khasséky-Djéamy, d'Iki-Minarély, et de Tschinily-Djéamy, élevées, la première par la Validé Khourrem-Sultane, mère de Selim I; la seconde par la Validé Nour Banou Sultane, mère de Mourad III; et la troisième par la Validé Mahh-Péiker-Keuschem-Sultane, mère de Mourad IV et d'Ibrahim I. Ces temples, quoique fondés par des reines-mères, ne sont pas dans la classe des mosquées Impériales, parce qu'ils n'ont pas été élevés pendant le règne de leurs fils.

Oncompte plus de deux cents de ces mosquées du second ordre dans Constantinople. La plus ancienne est celle d'Areb-Djéamissy au faubourg de Ghalata. Elle fut construite par le prince Messlémé, frère du Khaliphe SuleymanI, lorsqu'il assiégea Constantinople, l'an 98 de l'Hégire (716). On y conserve encore aujourd'hui un vase d'ébène, qui passe pour être celui dont se servoit ce général

Mahométan dans ses expéditions militaires. Ce vase est en quelque sorte consacré par la superstition: les ministres du temple font accroire au vulgaire que l'eau qu'on y boit a le goût du lait, et la vertu de procurer aux femmes enceintes une heureuse délivrance.

La plupart de ces temples ont aussi le droit de célébrer l'office public des vendredis et des deux Beyrams; et deux ou trois fois dans l'année, les Sultans vont faire le Namaz solennel de la semaine dans quelques-unes de ces mosquées.

Celles quine jouissent pas de la même prérogative, peuvent l'acquérir par l'établissement d'un Imam-Khatib, par l'érection d'une chaire pour le prône Khouthbé, et par la construction d'une tribune pour Sa Hautesse. Il est même permis à tout Mahométan de pourvoir à ces fondations, et d'assurer au ministre Khatib un entretien perpétuel. Par-là, et au moyen des diplomes du Souverain, la mosquée rentre dans la classe des premières, ce qui arrive assez souvent à Constantinople et dans les autres villes de la monarchie.

III. Les Messdjids sont les temples les moins considérables de l'Empire. On peut les regarder comme des chapelles publiques : il n'en existe point d'autres dans les bourgs, les villages et les campagnes; les villes principales en ont même plusieurs. On en compte environ trois cents dans les faubourgs de Constantinople. On n'y célèbre jamais l'office public des vendredis et des deux fêtes de Beyram. Ces temples peuvent cependant acquérir à perpétuité, comme les simples mosquées, un Khatib et sa chaire. Des ames pieuses se chargent quelquefois de cet établissement, et alors le Messdjid qui a eu cet avantage, se convertit en Djéamy, et passe dans le rang des mosquées ordinaires.

On ne doit pas confondre ici le temple de la Meoque ni celui de Médine, consacrés l'un et l'autre sous le nom de Messdjid-Schérif, temple saint, temple sacré: leur construction est absolument différente de celle des autres mosquées, et leurs prérogatives sont supérieures à celles de tous les temples Musulmans, comme on le verra dans l'article du Pélerinage.

Tels sont les caractères principaux qui distinguent entre eux tous les édifices sacré de l'Islamisme. On peut y ajouter encore le nombre des minarets qui les décorent. Les *Messajids* n'en ont jamais qu'un, tandis que les mosquées Impériales et les principales de celles du second ordre, ont deux, quatre, et quelques-unes même jusqu'à six de ces flèches, dont la plupart se terminent par un croissant de cuivre ou de bronze doré.

Tout ce que prescrit la loi, faite dans les premiers siècles du Mahométisme, relativement aux droits des fondateurs sur les Messdjids qui seroient dans l'enceinte de leur maison, n'est pas applicable à l'état actuel de ces édifices. Ils sont tous élevés sur des terrains indépendans, et consacrés à perpétuité au culte public. Il n'existe plus aujourd'hui aucun Messdjid, pas même de chapelle privée, ni dans les hôtels des Grands, ni dans les maisons des particuliers. Lorsqu'on fait la prière chez soi, sur-tout en commun, on s'en acquitte, comme nous l'avons déja dit, dans des sallons ou des antichambres, qui ne

par une niche creusée, ou simplement dessinée sur le mur qui regarde le Keabé de la Mecque. On doit cependant excepter de cette loi générale le palais du Grand-Seigneur, où il y a six grandes chapelles à l'usage particulier de Sa Hautesse et des officiers de sa maison: les principales sont l'Agha-djéamissy, le Sofa-djéamissy et le Bostandjiler-djéamissy, qui est de la fondation de Moustapha III.

L'Islamisme ne prescrit aucune cérémonie pour la consécration de ses temples. Le premier Namaz que l'on y fait en corps d'assemblée suffit pour le vouer au culte de l'Eternel; et ordinairement on observe que ce soit le Namaz solennel des vendredis. Si c'est une mosquée Impériale, le Monarque s'y rend alors avec toute sa cour et avec presque tout le corps des Oulémas. Il est aussi d'un usage assez général que tout Sultan qui ordonne la construction d'une mosquée, y pose de sa main la première pierre : cette cérémonie est toujours accompagnée de sacrifices, d'aumônes, et même de libéralités envers tous les Oulémas

qui se joignent à son cortège. Aucun temple d'ailleurs n'est jamais sous l'invocation des Saints. Ils portent tous le nom de leur fondateur, ou bien celui du faubourg ou du quartier dans lequel ils sont élevés.

Rien n'égale le respect des Musulmans pour ces édifices sacrés. Ce sentiment les engage à ne pas y faire légèrement des réparations. Ils ne les ordonnent que lorsqu'elles sont absolument nécessaires. Il faut qu'un temple menace évidemment ruine pour qu'on ait la liberté de l'abattre et de le réédifier. Lorsqu'il s'agit de l'agrandir, on ne le permet jamais qu'autant qu'il est le seul du village ou du faubourg, et trop étroit pour recevoir dans son enceinte tous les habitans du lieu : supposé que le terrain voisin fût nécessaire à l'agrandissement de ce temple, alors, et dans ce cas seulement, la loi autorise la force et la contrainte contre le propriétaire de l'immeuble qui s'obstineroit à en refuser la vente à un prix raisonnable. On trouve ces détails explicatifs de la loi dans la collection des Fethwas du Mouphty Behdjé-Abd'ullah-Efendy.

En général tous ces temples sont ouverts pendant le jour. Quoique la loi n'en défende pas l'entrée aux non-Mahométans, personne néanmoins n'ose y pénétrer que sous l'escorte des Caims, qui en ont la garde, et qui exigent des étrennes proportionnées à la condition de ceux qui s'y présentent. Les régnicoles tributaires ne témoignent presque jamais cette curiosité; elle est émoussée chez eux par la crainte ou par la prudence; sentimens que dicte impérieusement l'état de sujétion perpétuelle et absolue à laquelle ils sont réduits devant la nation dominante. Les Européens, comme étrangers, y pénètrent plus aisément, mais jamais pendant l'office. Ils sont même obligés, ainsi que les Musulmans, de laisser leurs souliers à la porte, ou de prendre de doubles chaussures, pour ne pas souiller les tapis de la mosquée. Sainte Sophie, Suleymaniyé et Eyub sont de tous les temples ceux pour lesquels on éprouve le plus de difficulté, sur-tout si le Caim-Baschy, premier custode, suit le rit de l'Iman Schafiy, qui regarde la présence du non-Mahométan dans la mosquée

comme une profanation: les ministres étrangers sollicitent ordinairement un *Fermann* de la *Porte*, au moyen duquel ils voient et visitent avec plus de liberté les mosquées principales.

Nous avons décrit plus haut tout ce qui concerne l'intérieur de ces temples : quant aux ministres qui les desservent, nous en donnerons le tableau à la suite des Oulémas, dans le discours général qui termine ce premier Code.

#### §. II.

Des Edifices qui entourent les mosquées.

Les temples que l'Islamisme consacre au culte public, et principalement les mosquées Impériales, sont ordinairement environnés de divers édifices dont la fondation a pour objet l'instruction de la jeunesse, le soulagement des pauvres, et en général l'utilité publique. Ce sont des *Imareths* ou hôtelleries; des hôpitaux pour les malades; des hôpitaux pour les fous; des écoles; des colléges; des bibliothéques, et des chapelles sépulcrales

où reposent les cendres des Empereurs, des Validé-Sultanes et de tous les princes et princesses du sang.

#### 1°. Des Imareths.

Cesont des hôtelleries où les enfans des écoles et les étudians des colléges vont prendre leur nourriture. On y distribue aussi des vivres à un certain nombre de malheureux. On leur donne du pain, et deux plats chauds en viande de mouton et en légumes. On joint encore à ces alimens une libéralité de trois, quatre, cinq et même jusqu'à dix aspres (1) par tête chaque jour. Presque tous les Khaliphes et autres princes Mahométans ont consacré des sommes considérables à la fondation comme à l'entretien de ces *Imareths*, dans les principales villes de leur monarchie.

Le premier de l'Empire Othoman fut érigé à Nicée, sous le règne d'Orkhan I, qui consacra cet édifice au soulagement de l'humanité,

<sup>(1)</sup> Cent vingt aspres font une piastre, qui équivaut à quarante-cinq sous.

avec les plus grandes cérémonies. Ce jour-là il fit de sa main la distribution des mets aux pauvres, et alluma le premier les lampes et les bougies de son Imareth. Mourad II, fondateur de la fameuse mosquée Mouradiyé à Andrinople, en fit de même à la suite d'un festin qu'il donna à tous les Oulémas de sa cour dans l'Imareth même. Les Sultans et les princes de cette maison ont donné dans presque tous les temps des marques édifiantes de leur humanité et de leur charité envers les classes les plus indigentes de la nation. Enfin les Imareths seuls de Constantinople nourrissent tous les jours plus de trente mille ames,

# 2°. Des Hôpitaux pour les malades.

On les appelle Tab'y-khané. La plupart des mosquées Impériales en ont; mais les plus considérables sont ceux de Sultan-Bayézid, Sultan-Selim et Sultan-Suleyman. A légard des autres temples, Khasséky-Djéamy, Tschinily-Djéamy, Mihhrmah Sultane Djéamissy, et Kilidjh-Aly-Pascha-Djéamissy, sont les seuls où se voient de pareils établissemens.

Les hôpitaux ordinaires reçoivent environ cent cinquante malades; les autres jusqu'à trois cents: dans quelques-uns on admet indistinctement les Mahométans et les Chrétiens.

On ne doit cependant pas s'imaginer que ces hospices soient entretenus sur le pied de ceux des grandes villes de l'Europe. Si leur établissement fait l'éloge du cœur et des sentimens de la nation entière, le régime qui s'y observe ne fait guère honneur à sa civilisation bien éloignée encore de celle des Européens. Ces hôpitaux ne sont que des asyles très-imparfaits pour les personnes qui gémissent sous le poids de la misère et des infirmités. De larges sofas, qui garnissent le pourtour des chambres et des salles, leur servent de lits. La nourriture est la partie la mieux soignée. De nombreux domestiques servent ces malheureux. Mais on y néglige les secours de la médecine. C'est là que s'exercent plus qu'ailleurs les funestes préjugés qui résultent du dogme de la prédestination. L'indolence du gouvernement à surveiller la régie des administrateurs, ne contribue pas

peu aux abus qui règnent dans ces hôpitaux, sur-tout dans ceux où des *Mutéwellys* peu scrupuleux sacrifient à la cupidité les devoirs les plus sacrés de leur religion et de leur état.

Dans les hospices où l'on reçoit aussi les femmes, elles sont absolument séparées des hommes, et toujours soignées par des personnes de leur sexe.

#### 3°. Des Hôpitaux pour les fous.

Ces bâtimens portent le nom de Dar'uschschifa ou Bimar-khané, vulgairement dit
Timar-khané. A Constantinople, ceux des
hommes sont à côté des mosquées SultanMohammed, Sultan-Suleyman et SultanAhmed. Les hôpitaux des mosquées TschinilyDjéamy et Khasséky Djéamy ne reçoivent
que des femmes. Le dernier de ces hospices
étoit, dans l'origine de sa fondation, pour l'un
et l'autre sexe. Mais sous Ahmed III; le
Grand-Vézir Ibrahim Pascha l'affecta à
l'usage des femmes, et fit transférer les
hommes dans les autres hôpitaux. L'humanité

de ce ministre augmenta même considérablement les revenus de cet hospice, auquel il voua à perpétuité une partie de sa fortune.

Tous ces hôpitaux sont réservés aux Mahométans: on n'y reçoit même personne sans un Fermann de la Porte, toujours émané d'après un acte juridique, Ilam, qui constate formellement l'état de démence du malheureux pour lequel on réclame les secours de ces tristes asyles.

#### 4°. Des Ecoles publiques , Mekteb.

Elles sont ouvertes à tous les enfans des familles indigentes. On leur apprend à lire et à écrire; on leur enseigne aussi la religion et les premiers élémens de la langue Turque. Chaque école a un certain nombre d'étudians, qui sont nourris et logés aux dépens de la mosquée. Les recteurs, Kodjea, n'exigent jamais rien des parens, dont les marques de reconnoissance sont toujours volontaires.

#### 5°. Des Collèges, Médressés.

Dès l'origine du Musulmanisme, les fondateurs des mosquées se faisoient encore un devoir devoir d'élever à côté de leurs temples, un collége, uniquement destiné à l'étude du droit et de la théologie. Aussi n'y recevoit on que les personnes vouées à la carrière des Oulémas, qui, partagés en deux classes, formoient, comme ils forment encore aujourd'hui, la magistrature et l'état sacerdotal.

Les progrès des Arabes dans les lettres et les beaux-arts ayant suivi ceux de leurs armes et de leur domination dans les trois parties de l'ancien continent, on vit bientôt ces colléges cultiver avec le plus grand succès toutes les sciences qui ont tant contribué à la gloire des Grecs et des Romains. On y étudioit la géographie, l'histoire, la médecine, la physique, la métaphysique, l'astronomie, les mathématiques, etc. On voit dans les annales de l'Orient l'énumération des superbes Médressés que les Khaliphes, les anti-Khaliphes et les autres Potentats Mahométans élevèrent à la Mecque , à Médine , à Kiuffé , à Baghdad , à Damas, en Perse, en Afrique, en Espagne, etc. La décadence de la monarchie Khaliphale. et celle des dynasties, qui, s'élévant sur ses

TOME II.

unes sur les autres, influèrent sur le sort des lettres. Elles languirent par-tout, et les Médresses finirent par être restreints de nouveau à l'étude du droit et de la théologie, seuls objets de leur institution primitive.

Tel étoit le tableau qu'offroient tous les colléges Mahométans en Asie et en Afrique, vers la fin du treizième siècle, lorsqu'Osman I jeta à Seugutdjik les fondemens d'un nouvel Empire. Plus occupé de sa fortune et du succès de ses armes que du progrès des sciences dans sa monarchie naissante, il se contenta de maintenir les anciens Médresses sur le pied où ils étoient alors. Orkhan I son fils et son successeur, ayant, en 731 (1330), élevé à Nicée une mosquée Impériale, y érigea aussi un Médressé, qui pendant plus d'un siècle fut regardé comme le premier de tous les Médressés Othomans. Il l'appela de son nom, Médressé-y-Orkhaniyé, et en confia la direction au Scheykh Davoud Caissary, sous le titre de Muderriss, à l'instar de tous les Médressés du Mahométisme. Mais ce collége,

comme ceux qu'établirent dans la suite les Sultans de sa maison et les Grands de l'Etat, n'ont eu également pour objet que les connoissances nécessaires aux ministres de la religion et de la loi.

Il est vrai que Mourad I, Mourad II, Mohammed II, Selim I et Suleyman I, tous protecteurs zélés des sciences, voulurent faire renaître dans la nation les beaux jours de la littérature Arabe. Ils ne négligèrent rien pour donner ce même lustre aux principaux Médressés de leur empire, sur-tout à ceux qui étoient de leur fondation; mais leurs vues n'ont été que foiblement secondées par leurs successeurs, sur-tout depuis la fatale époque de l'emprisonnement des princes du sang. Ainsi les études de tous les Médressés de l'Empire ne roulent plus aujourd'hui que sur deux objets, le droit et la théologie.

Ces études se font cependant avec beaucoup d'ordre et de méthode: elles se partagent en dix classes, sous la dénomination commune d'Ilm, qui veut dire, science; savoir, 1°. la grammaire, Ilm-Sarf; 2°. la syntaxe, Ilm-Nahhw;

3°. la logique, Ilm-Manntik; 4°. la morale, Ilm-Adab; 5°. la science des allégories, Ilm-Meâny, qui tient aussi lieu de rhétorique; 6°. la théologie, Ilm-Kelam ou Ilm-Illahhy; 7°. la philosophie, Ilm-Hikmeth; 8°. la jurisprudence, Ilm-Fikihh; 9°. le Cour'ann et ses commentaires, Ilm-Tefsir; et 10°. les lois orales du Prophète, Ilm-Hadiss (1).

Ce sont là les sciences principales que l'on enseigne dans ces Médressés, seuls colléges qui existent dans l'empire. Le nombre en est cependant considérable, puisque dans toutes les grandes villes, les mosquées principales ont chacune leur Médressé; plusieurs en ont

<sup>(1)</sup> On étudie la syntaxe dans l'Awamil-djedid, Awamil-àtik, Cawaïd-irab, Imtihhan'ul-ezkiya, Izhhar, Kéafiyé, Missbahh, Mufassal, Molla-djeamy, Elfiyé, Moughni-y'ul-lebib, etc. La logique, dans Issaghoudjy, Hussam - keaty, Meuhhy'ed - dinn, Molla - fenary, Schemssiyé, Tehhzib, Tawaly, Tessawurath, Tassdicath, etc. La morale, dans Welédiyé, Husseïniyé, etc. La seience des allégories, dans Telkhiss, Mouktassar, Miftahh et Muttawwel. La théologie, dans Akaïd-Omer-Nesséfy, Bahhr'ul - kélam, Scharrh-ákaïd, Khaïaly,

deux, trois et même quatre, sur-tout les mosquées Impériales: celle de Sultan-Suleyman en a cinq, dont l'un est spécialement consacré à l'étude de la médecine. La mosquée Sultan-Mohammed est la seule qui en ait huit. Ce sont tous des édifices bâtis en pierre, où l'on voit depuis douze jusqu'à trente chambres ou cellules que l'on appelle Heudjreth, et qui sont occupées par un ou plusieurs étudians, en raison de leur nombre dans chaque collége.

Ces élèves portent le nom de Softa, mot corrompu de Soukhté, qui signifie un être brûlé, et dans le sens figuré, un patient, un souffrant. On les appelle encore Muid ou Murid, c'est-à-dire, disciples; et Danischmend,

Djélab, etc. La philosophie, dans Cazmir, Hikmethul-ainn, Moukhtassar, Munntehha, etc. La jurisprudence, dans Multéka, Durér, Tewzihh, Telwihh, Mirkath, Mir ath, etc. Les commentaires du Cour'ann, dans Cazi'y-Beïzawy. Et les lois orales du prophète, dans Boukhary, qui, après le Cour'ann, est respecté comme le premier de tous les livres canoniques. Nous parlerons ailleurs de l'esprit, de la méthode et des principes de ces livres classiques.

dont la véritable et seule acception est celle d'étudiant. Des recteurs, sous le titre de Khodjea, dirigent leurs études en la place des professeurs, Muderriss, qui, dérogeant aux règles primitives de leur institution, se dispensent le plus souvent de ce devoir, et se bornent à des actes d'apparition une ou deux fois le mois. Anciennement les Mouphtys se rendoient de temps à autre dans les Médressés de Sultan-Bayézid, et donnoient eux-mêmes des leçons publiques aux Softas les plus avancés, se faisant un devoir, dit Ahmed-Efendy, d'éclairer ces colléges du flambeau de leur science et de leur doctrine.

Toutes les études relatives aux lois canoniques, ne se font que dans les ouvrages des Imams-Hanéfys, excepté à la Mecque, à Médine, au Caire, à Alep, à Damas, et à Jérusalem. Comme dans ces contrées le nombre des partisans des trois autres rits, également réputés orthodoxes, a toujours été considérable, les anciens Khaliphes y avoient permis l'étude des opinions particulières de leurs fondateurs. Ils avoient établi dans

quelques-uns des Médressés de ces villes principales, des professeurs, Muderriss, de ces quatre différentes sectes, qui même à la Mecque et au Caire avoient chacune un collége particulier. Les souverains Othomans respectèrent ces anciens établissemens. Suleyman I fit élever encore à la Mecque quatre nouveaux Médressés, chacun destiné séparément aux sectateurs de ces quatre rits. Nous avons déja observé que la liberté de les suivre indifféremment, est restreinte à la seule partie du culte privé, c'est-à dire, aux pratiques religieuses qui sont imposées individuellement à chaque Mahométan; mais que sur tous les points relatifs au culte public et à la jurisprudence, on s'en tient dans toute l'étendue de l'Empire, aux opinions et aux lois des seuls Imams Hanéfys.

Dans quelques uns de ces colléges, les Softas étudient en commun; dans les autres, chacun fait ses études en son particulier. La vaste étendue de la langue Arabe, la complication de quelques-uns de ses principes, et la multiplicité des auteurs classiques rendent toutes ces études longues et pénibles.

On sait que le Turc, le Persan et l'Arabe sont les seules langues connues des Othomans. Le Turc primitif, peu riche et peu harmonieux, est l'idiome du peuple. Le Persan, dont la prononciation est très-douce, n'est cultivé que par ceux qui ont du goût pour la poésie. Rien n'approche de la richesse et de la majesté de la langue Arabe, malgré les sons âpres qui résultent des lettres gutturales ain, ghain, ha, khy, etc., assez dures dans la bouche des Arabes; mais non dans celle des Othomans. Cette langue demande une application suivie de plusieurs années, pour la posséder à fond. L'étude en est indispensable, parce que le Cour'ann et tous les anciens ouvrages sur la théologie, la philosophie et le droit, sont écrits en Arabe, dans l'idiome Couréysch, qui a peu d'affinité avec cette multitude de dialectes qui règnent dans les différens cantons de l'Arabie, de l'Egypte, de la Syrie et de l'Afrique. Aussi exige-t-elle une étude particulière, sur - tout à Constantinople et dans les provinces circonvoisines, où l'Arabe est pour ainsi dire une langue morte, et

où communément on ne parle que le Turc.

Cette dernière langue, très-cultivée sous les premiers Sultans Othomans, mais particulièrement sous Suleyman I, emprunta les richesses du Persan et de l'Arabe ; de sorte que ce nouvel idiome, qu'il faut distinguer de l'ancien Turc, abandonné au commun de la nation, fait, pour ainsi dire, une quatrième langue consacrée à l'usage de la cour et de tous ceux qui ont une certaine éducation. C'est dans cet idiome, aussi noble qu'harmonieux, que s'écrivent tous les livres historiques, tous les ouvrages scientifiques, les édits du Souverain, les ordonnances des ministres, les décrets des tribunaux, enfin tout ce qui émane de la chancellerie Impériale, et des divers bureaux ou départemens des affaires publiques,

Ces différentes langues ont les mêmes caractères, un même alphabet; et quoique dans cet alphabet il n'y ait proprement que trois voyelles, une application de quatre mois est suffisante pour apprendre à lire et à écrire; l'orthographe étant infiniment plus simple

et plus conforme à la prononciation, que ne le sont pour un étranger le François, l'Anglois, etc. Les divers caractères que présente l'alphabet Arabe, commun au Turc et au Persan, ne diffèrent entre eux que par la terminaison des lettres, par leur enchaînement et leur ponctuation; ce qui n'ajoute pas beaucoup aux premières leçons nécessaires, soit à l'indigène, soit à l'étranger.

Ces caractères se diversifient en dix manières. Chacun a sa dénomination et son emploi particulier. Le plus simple, et par-là même le plus ordinaire, est le Nesskh ou Nesskhy: on s'en sert exclusivement pour les livres, manuscrits ou imprimés. Le Diwany est employé pour les lettres missives, les affaires en général, plus particulièrement pour les ordonnances, Fermanns, et pour tout ce qui est du ressort des bureaux publics. Le Siyacath est réservé au seul département des finances. Le Rik'à est pour les requêtes, les mémoires, les placets, etc. Le Tâlik et le Diwany-Nesskhissy sont spécialement consacrés aux poèmes, aux chronogrammes, aux

pièces fugitives, etc. Le Suluss, le Sulussdjérissy, et le Nesskh-djérissy, ne sont que pour les devises, les épigraphes, les légendes; et le Djéry pour les brevets, les diplomes, comme pour les inscriptions des mosquées, des mausolées, ou autres édifices publics. On se sert quelquefois aussi du Kinfy pour les inscriptions des temples. Le Nesskhy et le Diwany sont les caractères les plus usités dans toutes les classes de la nation. Il n'y a que les commis, Keatibs, qui s'appliquent aux autres caractères. Presque tous les tracent si bien, qu'on les prendroit pour des lettres gravées. Voyez la planche C.

Les élèves des Médressés ne s'occupent guère de cette diversité de lettres Arabes : mais ils ajoutent à leurs exercices, à la science du Cour'ann et de ses commentaires, celle de la prononciation consacrée pour toutes les paroles de ce livre réputé céleste. Les accens, les inflexions, les pauses dans la simple lecture, et dans la psalmodie des prières publiques, exigent d'eux une étude particulière.

Plusieurs s'appliquent encore à la poésie Persanne, dont les ouvrages les plus estimés sont le Pend-attar, le Gulusstann, Bosstann, Schewketh , Hafiz , Saib-œurfy , etc. Ce sont encore autant de livres classiques, qui ne contiennent que des maximes de morale et de philosophie. On trouve également dans les trois langues, des poèmes épiques, des vers érotiques, beaucoup d'autres ouvrages de poésie, et des recueils considérables de proverbes, d'adages, d'apophthegmes très-judicieux. Ceux qui ont du goût pour les sciences, s'adonnent aussi à la médecine, à la physique, à l'astronomie et aux mathématiques. Mais comme ces études sont, pour ainsi dire, accessoires, qu'elles n'ont d'autre objet que la satisfaction particulière des sujets qui s'y livrent, et que ces sujets sont dévoués à une carrière qui les mène ou à la magistrature ou au ministère des temples, l'on sent que leurs progrès dans ces sciences abstraites et étrangères à leur profession, ne peuvent guère être brillans.

Tel est l'état actuel de tous les Médressés de l'Empire, que l'on peut regarder comme

les pépinières qui fournissent, d'un côté, les Scheykhs, les Imams, les Muezzinns de tous les temples du Musulmanisme, et de l'autre, les Muderriss, les Cadys, les Naïbs, etc. qui remplissent les grades subalternes de la judicature. Rarement parviennent-ils aux premières charges: depuis plusieurs siècles, elles sont réservées aux familles les plus distinguées parmi les Oulémas, dont les enfans, comme ceux du reste des citoyens, ne recoivent d'instruction que dans la maison paternelle.

Ces études particulières sont réglées sur le même plan que l'on suit dans les Médressés. Celles que font la jeune noblesse et toutes les personnes qui se vouent à l'état politique, sont moins étendues. L'histoire orientale et les ouvrages philosophiques sont les objets auxquels ils s'appliquent le plus particulièrement. Il en est peu qui étudient la métaphysique, la géographie, les mathématiques, la politique et les principes du gouvernement. Ces sciences languissent chez eux, parce que l'Etat ne s'en occupe pas d'une manière sérieuse, et

que sur ces objets importans, il y a une insouciance presque universelle dans la nation.

Anciennement l'instruction étoit plus générale chez les Othomans, parce que les Sultans eux-mêmes étoient instruits, et qu'ils encourageoient les lettres et les sciences, autant par leur exemple que par la sagesse de leurs lois. Si tous les Monarques de cette maison, depuis Osman I jusqu'à Ahmed I, quoique formés dans les armées et dans le conseil de leurs aïeux, comme dans le gouvernement des provinces, n'ont pas également brillé sur le trône par leurs vertus et leurs qualités guerrières, presque tous se sont cependant distingués par leur érudition et leur amour pour les lettres. Ils n'avoient dans leur cour et auprès de leurs personnes que des hommes instruits : ils soutenoient des thèses avec les plus doctes des Oulémas, et leur faisoient des questions savantes qui les embarrassoient souvent. Ils composoient en vers et en prose avec beaucoup de goût et d'éloquence.

On trouve dans les annales de la monarchie,

de superbes morceaux de leurs ouvrages, et des traits frappans de leur génie, de leur caractère, de leurs sentimens. Osman I, au lit de mort, adressa à Orkhann ces paroles remarquables: » Mon fils (1), essuyez vos larmes; ne » vous affligez pas en vain sur mon triste état. » Nous devons tous une résignation parfaite » aux décrets du ciel. Telle est la destinée » des hommes. Les zéphyrs de la mort souf-» flent également sur les jeunes comme sur » les vieux, sur les Rois comme sur les » sujets. Je finis ma carrière avec joie, je » ferme les yeux avec alégresse, puisque je » considère en vous l'héritier de ma fortune » et le successeur de ma puissance. Prêtez » cependant l'oreille à ma voix : écoutez mes » conseils, et respectez mes volontés suprê-» mes, comme un testament que vous devez » exécuter avec un amour filial et une fidé-» lité religieuse. Possédez mon sceptre, mais » avec magnanimité; régnez sur mon empire, » mais avec équité. Que les rayons de la

<sup>(1)</sup> Sad 'ed-dinn Efendy.

» justice brillent autour de votre trône, et » se répandent sur l'horizon entier. Bannissez » loin de vous l'injustice et la tyrannie : » soyez le défenseur du Courann, le soutien » de la foi, le protecteur des sciences, le » bienfaiteur des Oulémas. Recherchez et » honorez par-tout les hommes recomman-» dables par leur piété et leur doctrine. » Marchez constamment et toujours de pied » ferme dans le sentier de la gloire, de la » valeur, de l'héroïsme. Suivez en tout mes » traces; observez en tout mes maximes : ne » tirez jamais vanité de vos forces, de vos » richesses, de votre puissance, de vos ar-» mées, quelque nombreuses, quelque in-» vincibles qu'elles soient. Regardez toujours » notre sainte religion comme le levain de » la grandeur et de la majesté, et nos lois » sacrées comme la base de l'autorité et » de la puissance suprême. Ne perdez jamais » de vue les voies mystérieuses de l'Eternel, » qui a béni nos armes, non pour nous pro-» curer des grandeurs mondaines et périssa-» bles, mais pour soutenir l'édifice d'un culte « céleste . » céleste, et protéger ses fidèles adorateurs.

» Consacrez donc tous vos soins, toutes vos

» sollicitudes, tous vos efforts, à cet objet

» auguste, comme au bonheur de vos peu
» ples, dépôt sacré que le Très-Haut vous

» confie et remet dans vos mains. Sachez

» enfin que vous ne régnez, que vous n'êtes

» Sultan, que pour protéger l'Islamisme,

» défendre vos domaines, chérir vos sujets,

» et faire sentir à l'univers entier les doux

» effets de la justice, de la générosité et de

» la clémence royales, seuls moyens de pros
» pérer et d'attirer sur votre personne les

» bénédictions de Dieu et de son Prophète. «

Mohammed I, quelques jours avant sa mort, écrivit à Mourad son fils, alors gouverneur d'Amassie, de se rendre en diligence auprès de sa personne, et traça au bas de sa lettre ce distique Persan : » Si notre nuit » s'écoule, elle sera suivie d'un jour brillant : » si notre rose se fane, elle sera remplacée » par un rosier délicieux (1). «

<sup>(1)</sup> Zima guer scheb'y refth rouzi ressed: Gul'y reth Gulschen'y furouzi ressed.

Bayezid II, alarmé d'apprendre que le prince Djem son frère, si fameux en Europe sous le nom de Zizim, à son retour de l'Egypte et du pélerinage de la Mecque. armoit de nouveau dans l'Anatolie pour lui disputer encore le trône, lui adressa ces vers: » Puisque tu peux aujourd'hui te glorifier » d'avoir remplir le devoir sacré du péleri-» nage, pourquoi, mon Prince, brûles tu de » tant d'ardeur pour un royaume terrestre? » Puisque l'Empire m'est échu par un effet » des décrets éternels, pourquoi ne te rési-» gnes-tu pas aux volontés adorables de la » Providence ? « Djem lui répondit par ce distique : » Tandis qu'étendu sur un lit de » repos, tu vis dans les ris et les plaisirs, » pourquoi Djem, privé de toute douceur, » doit-il poser sa tête sur un oreiller d'épines? « Selim I, l'un des Sultans les plus instruits, excelloit aussi dans le Persan et l'Arabe. La lettre qu'il écrivit de sa main au Schah-Ismail, et que nous avons rapportée plus haut dans nos observations sur le septième

article de Foi, montre assez son génie et

son érudition. Mais du moment que les princes héritiers du trône ont été frappés de l'arrêt fatal qui les condamne à un étroitemprisonnement, où s'énervent tous les ressorts de l'esprit et du cœur, on ne voit plus le génie des Osmans, des Mohammeds, des Sélims, etc. briller sur le trône.

L'influence de cet usage, ou plutôt de cette loi arbitraire du Sérail, principe de tous les malheurs dont ce vaste Empire est affligé, frappe de stérilité tous les esprits, et suspend, chez les souverains comme chez les sujets, tout progrès dans les arts et dans les sciences. De cette première cause dérive une infinité d'autres, qui concourent aux mêmes effets: les préjugés populaires, ou, pour mieux dire, lé respect superstitieux de la nation pour ses anciens usages, le défaut de communication intime avec les Européens, les progrès lents de l'Imprimerie, la prévention contre les langues étrangères, la négligence à faire traduire les bons ouvrages de l'Europe chrétienne, la répugnance à voyager hors de l'Empire. le système de ne jamais entretenir des ministres

publics chez les Puissances étrangères, enfin la foible sensation que font naturellement sur les esprits des objets dont l'importance échappe à ceux qui n'en ont que des notions imparfaites.

A ces causes générales, ajoutons les conséquences toujours renaissantes des vices de l'administration : le plus grand de tous, est l'instabilité des charges. Le ministre, l'officier public qui s'est élevé par la faveur ou par l'intrigue, et qui tremble à tout moment qu'une autre intrigue ne le renverse à son tour, s'en tient strictement aux devoirs de son état; et sacrifiant son zèle à sa sureté, il ne s'occupe que foiblement des objets qui lui paroissent étrangers à son office. Les gens même les plus instruits, ceux qui approfondissent le mieux les choses, qui connoissent tout ce qui manque à la nation, qui sentent parfaitement la nécessité des réformes, se contentent de gémir dans le silence et l'inaction. Personne n'a le courage de faire le premier pas, de mettre en avant un projet, de parler d'une réforme, de proposer un établissement; mais

si quelqu'un leur fait des représentations, ils écoutent volontiers, ils font des objections judicieuses, ils paroissent même empressés à v concourir, de manière cependant à ne s'exposer ni aux traits de l'envie et de la cabale, ni aux censures du public. Lorsqu'un officier se laisse entraîner par son zèle, lorsque son habileté amène à son avis les ministres, les premiers personnages de l'Etat, sur-tout le Grand-Vezir et le Mouphty, rien n'arrête l'exécution des plans qui sembleroient heurter le plus les préjugés de la nation. Alors l'aménité qui leur est propre, plus encore que le sentiment impérieux du besoin, les porte à se laisser conduire, même par une main étrangère.

Vers la fin du dernier règne, on leur parla d'une nouvelle école de Mathématiques: elle fut aussitôt établie. On leur exposa les avantages de la baïonnette, d'une machine à mâter, d'une nouvelle fonderie de canons, d'un nouveau corps d'artilleurs, etc. ils s'y prêtèrent avec empressement. On leur insinua la nécessité d'élever de nouveaux forts à

l'embouchure de la mer Noire : ils y sacrifierent aussitôt des sommes considérables. Si tous ces établissemens n'ont pas eu un égal succès, s'ils n'ont pas été suivis de beaucoup d'autres également avantageux, on doit principalement l'attribuer à des causes particulières, qu'il ne nous appartient pas de dévoiler; mais ils n'en prouvent pas moins l'aptitude de la nation et les dispositions du ministère à s'instruire, à prêter l'oreille aux conseils de l'amitié, à adopter de nouveaux systêmes, et à s'élever, suivant les circonstances, au dessus des préventions nationales.

Quelques jeunes Musulmans de familles distinguées, qui s'instruiroient dans les principales villes de l'Europe, opéreroient, à leur retour à Constantinople, une révolution sensible dans les lettres, comme dans l'administration publique. Si même des étrangers instruits dans la langue et dans les mœurs du pays, vêtus à l'Orientale, très-attentifs à ménager, et la dignité des Grands, et l'amour-propre des officiers qu'ils auroient pour coopérateurs, se faisoient recommander par leur savoir, leur

habileté, mais sur-tout par une conduite sage et modeste, il n'est pas douteux que se conciliant la confiance des ministres, ils ne parvinssent sans peine à leur faire adopter des maximes nouvelles, et à diriger, par euxmêmes, sous main, sans éclat, une foule d'établissemens utiles et avantageux.

## 6°. Des Bibliothéques publiques.

L'histoire nous apprend que tous ceux des Khaliphes, des Monarques Mahométans et des hommes d'Etat qui se sont distingués par leur amour pour les lettres, et par l'érection des monumens utiles à la nation, ont eu également soin d'établir de riches bibliothéques à côté des Médressés ou colléges publics. Sous les Khaliphes Abassides, l'une des plus remarquables bibliothéques de l'Orient fut celle du célèbre Vézir Erdschir: elle contenoit dix mille quatre cents volumes manuscrits, qui, en 451 (1059), furent brûlés dans un incendie où presque toute la ville de Baghdad fut réduite en cendres.

Les princes Othomans, jaloux d'imiter les

plus célèbres potentats du Mahométisme, ont pareillement donné toute leur attention à ce moven de favoriser la culture des lettres dans leurs Etats. Aussi la plupart des mosquées Impériales, et les principales même de celles que des particuliers ont élevées dans les grandes villes de l'Empire, ont des bibliothéques publiques que l'on appelle Kitab-Khanès. Il en existe aujourd'hui trente-cinq dans la seule ville de Constantinople. Les plus considérables de ces Kitab-Khanès des mosquées Impériales, sont ceux de Sainte-Sophie, de Sultan-Bayézid, de Nour-Osmany, de Sultan-Selim. de Sultan-Suleyman, de Sultan-Mohammed. d'Eyub, et de Schahzadé-Djéamissy. Il en est aussi de séparés des mosquées, et élevés dans les différens quartiers de la ville, tels que celui d'Abd'ul-Hamid I, aujourd'hui régnant, et ceux du Grand-Vézir Kupruly Ahmed Pascha, du Grand-Vézir Raghib Pascha, d'Atif Efendy, et d'Ismail Efendy, qui tiennent le premier rang entre les bibliothéques consacrées par des seigneurs à l'usage du public.

Ces édifices sont bâtis avec autant de goût que d'élégance. Les moins considérables contiennent mille ou deux mille cinq cents volumes, et les autres jusqu'à cinq mille, tous manuscrits de différents formats, et proprement reliés en maroquin rouge, vert ou noir. Les Mahométans ont une manière qui leur est particulière, de coter, de ranger et de conserver les livres. Chaque volume est renfermé dans un étui, aussi de maroquin, qui le garantit de la poussière et des vers. Le titre est tracé en grosses lettres sur la tranche du livre et sur celle de son étui. On les range les uns sur les autres dans des espèces d'armoires garnies de glaces ou de treillage, et placées le long du mur, ou dans les quatre coins du bâtiment. Dans quelques-unes de ces bibliothéques on voit aussi, au milieu de la pièce, une grande cage formée de tringles de bronze doré, et artistement travaillée, dans l'intérieur de laquelle on range les livres. Voyez les Planches 32 et 33, qui représentent les bibliothéques d'Abd'ul-Hamid I, et de Raghib Pascha, ainsi que la Planche 39, qui donne

une idée de la forme et de la reliûre de ces volumes.

Excepté les mardis et les vendredis, ces bibliothéques restent ouvertes dans toutes les saisons de l'année. Elles sont confiées chacune à la garde et aux soins de trois ou quatre bibliothécaires, Hafiz-Kutub, qui y passent la journée, et qui reçoivent avec la plus grande honnêteté tous ceux qui s'y présentent. Chacun est le maître de parcourir l'ouvrage qu'il veut, d'en faire des extraits, même de le transcrire en entier, mais en travaillant toujours dans la bibliothéque, les règlemens de ces fondations ne permettant jamais de prêter aucun livre.

On sent que la plus grande partie de ces ouvrages ne peuvent être qu'analogues aux études et aux connoissances actuelles de la nation. Il n'y est donc question que du Cour'ann, de ses commentaires, des lois orales du Prophète, de la jurisprudence, de la philosophie, de la métaphysique, de la médecine, de la morale et de l'histoire. Chaque bibliothéque a un catalogue exact; et tous les livres orientaux,

tous les ouvrages connus dans les trois langues du pays, sont recueillis dans un état général, où l'on trouve le titre et le sujet de chaque ouvrage. Ce précis, aussi curieux qu'intéressant, porte le nom d'Essami'y - Kutub, et forme un volume in-folio. Nous désirons pouvoir le donner au public, après avoir rempli la tâche importante que nous nous sommes imposée sur la législation Mahométane et l'histoire de l'Empire Othoman.

Répétons ici que la doctrine, le droit, les maximes de la morale et de la philosophie, ont été traités par une foule d'auteurs, soit en Persan, soit en Arabe. Les livres historiques sont encore en plus grand nombre. Indépendamment de l'ancienne histoire Orientale, la vie de Mohammed, de ses disciples et de tous les Khaliphes ses successeurs, l'histoire de toutes les dynasties Mahométanes, les vies mêmes des princes les plus illustres, et des plus grands hommes de l'Orient, sont écrites séparément par une multitude d'auteurs contemporains. Les ouvrages les plus estimés dans les différens genres de

littérature, sont ordinairement en plusieurs exemplaires, mais principalement le Cour'ann et les livres canoniques. Ils sont écrits avec le plus grand soin, sur le plus beau vélin; les lignes de chaque page avec un entourage d'or, et tous les chapitres, toutes les sections en grosses lettres également en or. Ce luxe ajoute beaucoup à la valeur de ces manuscrits, dont le prix est en raison de la beauté du caractère.

Les épargnes de ces fondations, jointes aux libéralités continuelles des particuliers, augmentent chaque jour la masse des volumes dans les différentes bibliothéques. Le commis qui a une belle main se fait ordinairement un devoir de transcrire le Courann et de le donner pendant sa vie, ou à sa mort, à l'un de ces Kitab-Khanès. L'homme de loi, l'homme d'Etat, l'homme de lettres qui possède une collection de livres, la lègue en entier ou en partie à une bibliothéque publique, pour attirer sur son tombeau les vœux et les bénédictions de tous les Musulmans qui en feront usage. Nonobstant la cherté

de ces livres, tout citoyen, pour peu qu'il soit aisé, a soin d'en acquérir un certain nombre. Il est toujours dirigé dans son choix, ou par la religion, ou par son goût personnel, rarement par un esprit d'ostentation, pour en faire une vaine parade aux yeux de ses amis, vu les mœurs et le genre de vie de la nation.

La collection des livres manuscrits à l'usage particulier des Sultans, forme aujourd'hui deux bibliothéques assez considérables dans l'intérieur du Sérail. L'une est de la fondation d'Ahmed III, qui l'établit au milieu des quatre Odas, ou chambrées des pages et des gentilshommes de la chambre. Il réunit encore aux anciennes collections de ses aïeux une infinité d'autres manuscrits. L'autre est de Moustapha III, qui l'éleva à côté de la mosquée Bostandjiler-Djéamissy, dont il est également le fondateur. Il composa cette nouvelle bibliothéque de tous les ouvrages qu'avoient recueillis Mahmoud I et Osman III, et de tous ceux qu'il avoit acquis lui-même pendant son règne. Ces deux bibliothéques,

qui renferment plus de quinze mille volumes, grossissent tous les jours, soit par de nouvelles acquisitions, soit par les présens de ce genre que font au Monarque les Grands de l'Etat, soit par les confiscations que l'on exerce sur les biens des officiers publics, dans le mobilier desquels on trouve toujours un certain nombre de livres.

Le commerce de ces manuscrits fait subsister une infinité de commis, sans cesse occupés à les transcrire, et un grand nombre de libraires, Sahhaf, qui en trafiquent dans toutes les villes de l'Empire. Indépendamment des magasins considérables établis dans Constantinople, des colporteurs parcourent continuellement les hôtels publics, et les différens quartiers de la ville, où ils débitent chaque jour des ouvrages en tout genre. C'est la multiplicité de ces manuscrits, et la crainte de réduire à la mendicité une foule de copistes, qui ont le plus contribué à retarder chez les Othomans l'établissement de l'imprimerie.

L'usage de la presse n'a été introduit à Constantinople, que sous le règne d'Ahmed III,

par les soins éclairés du Grand-Vézir Ibrahim Pascha et du Mouphty Abd'ullah Efendy. Le fameux renégat Basmadjy-Ibrahim (1) fut le premier qui en donna le projet, dans un mémoire où il exposoit fort au long tous les avantages de l'imprimerie. Cet officier, alors Mutéférica de la cour, eut même l'habileté d'associer à son entreprise Said Efendy, l'un des premiers commis du bureau du Mektoubdjy-Efendy. Le Grand-Vézir et le Mouphty, connoissant l'empire des préjugés, ne négligèrent aucune des formalités légales pour faire réussir cette innovation, prévenir les murmures du peuple, et rendre cet établissement aussi solide qu'avantageux. Cependant ils se virent obligés de respecter l'opinion des Oulémas, qui jugerent contraire à la religion et à la dignité du Musulmanisme, de permettre l'impression du Courann, ou d'aucun livre qui traitât de la doctrine et de la loi du Prophète: ces ouvrages, objectoientils, leur ayant été transmis en manuscrits,

<sup>(1)</sup> Basmadjy veut dire imprimeur.

devoient également être transmis à la postérité sous les mêmes caractères.

D'après cet arrêté, le Mouphty délivra un Fethwa, pour constater d'une manière authentique la légitimité et les avantages de l'imprimerie. Comme les sentences que prononce ce chef de la loi et de la magistrature Mahométane ne se délivrent jamais que sur des questions formelles qu'on lui adresse toujours sous des noms simulés, nous rapporterons ici la question et la réponse qui ont formé le Fethwa relatif à cet objet. QUESTION. Si Zeid s'en. gage à imiter les caractères des livres manuscrits, tels que les dictionnaires, les traités de logique, de philosophie, d'astronomie, et autres ouvrages scientifiques, pour fondre des lettres, faire des types, et imprimer des livres absolument conformes aux modèles manuscrits, peut-on l'autoriser légalement à faire cette entreprise? Réponse. Dès qu'une personne entendue dans l'art de la presse a le talent de fondre des lettres et de faire des types pour imprimer des manuscrits exacts et corrects; dès que son opération offre de grands grands avantages, tels que la célérité du travail, la facilité de tirer un grand nombre d'exemplaires, et le bas prix auquel chacun peut s'en pourvoir, si l'on prépose quelques personnes très-instruites dans la littérature pour corriger les épreuves, on ne peut alors que favoriser l'imprimeur dans son entreprise, qui est des plus belles et des plus louables.

Indépendamment de cette décision légale du Mouphty, le ministère engagea encore les principaux Oulémas à donner leur avis ; et six des Ex-Cazi-Askers de Roumilie et d'Anatolie, Damad - zadé Efendy, Mirza-zadé Efendy , Abd'ullah Efendy , Féyz'ullah Efendy , Salih Efendy et Durry Efendy ; les deux Cazi-Askers en exercice, Es-Seyvid-Mohammed Efendy et Moustapha Efendy; cinq des Ex-Istambol-Cadissys, Selim Efendy , Isshak Efendy , Abdur-Rahmann Efendy , Scheykh-zade Mohammed Efendy et Isshak-zadé Efendy; l'Istambol-Cadissy en exercice, Zulaly Efendy; et le Nakib'ul-Eschraf, ou chef des Emirs, Zein'el-Abidinn Efendy, donnèrent leur approbation par écrit.

Ce fut d'après ces pièces solennelles qu'Ahmed III accorda un Khati'y - Scherif pour l'établissement de l'imprimerie. Le préambule de cet édit remarquable parle d'abord des avantages inappréciables de l'écriture : que c'est par son moyen, y est-il dit, que l'on conserve d'un côté les principes de la loi et de la doctrine. ainsi que les règlemens de l'Etat et de la nation; et que, de l'autre, l'on instruit les peuples, l'on propage et l'on perpétue les lettres et les sciences, en les transmettant d'une génération à l'autre : on y lit ensuite, qu'outre les productions des anciens philosophes, l'Orient, à compter de l'heureuse époque de la naissance du soleil de l'Islamisme, abondoit en toutes sortes d'ouvrages d'érudition et de littérature, mais principalement en ceux qui concernent la parole de Dieu, les lois orales du Prophète, et la législation religieuse; que tous ces ouvrages, auxquels tant d'Oulémas et de gens de lettres avoient consacré leurs veilles et leurs sueurs, étoient propres à procurer à l'homme des mérites éternels et des prospérités temporelles; que

par une suite de la révolution des temps et des vicissitudes humaines, cette multitude immense de manuscrits avoit subi la destinée commune à toutes les choses du monde ; qu'ils avoient péri dans les ravages des incendies. dans les calamités des guerres, dans les dévastations des villes, mais sur-tout dans les temps désastreux de Djinguiz-khan, le fléau de l'Orient; de Hélakeou, le destructeur de Baghdad, et des princes Chrétiens, y est-il dit, qui ont expulsé les Mahométans des di vers royaumes de l'Espagne : qu'après la perte irréparable de tant de bibliothéques publiques et particulières, une infinité d'ouvrages, surtout les plus volumineux, n'existoient dans les Etats Musulmans qu'en très-petit nombre d'exemplaires; que peu de sujets avoient la patience de les transcrire, et très-peu le talent de les copier exactement; de sorte que la rareté et le haut prix des manuscrits corrects et parfaits, faisoient le plus grand tort à la propagation des lettres et des sciences : que pour remédier à ce mal, S. H. ayant pris en considération le mémoire des entrepreneurs

Said et Ibrahim, où l'on détailloit tous les avantages de l'imprimerie, les autorisoit, en vertu du Fethwa du Mouphty (qui est cité tout au long dans l'édit même), à établir une imprimerie, et à donner au public tous les ouvrages qui traitent de la philosophie, de la médecine, de l'astronomie, de la géographie, de l'histoire, ou de toute autre science quelconque, excepté les livres canoniques, c'est-à-dire, le Cour'ann, le Hadiss (lois orales du Prophète), leurs commentaires, Tefsir, et les livres de jurisprudence ; qu'enfin S. H. se félicitoit de ce qu'un établissement de cette nature avoit été réservé par la Providence à son règne glorieux, et qu'elle ne doutoit pas d'accumuler sur son auguste personne les bénédictions'de ses sujets et de tous les Musulmans des siècles à venir. Le Khatt'y-Schérif finit par exhorter les deux imprimeurs à consacrer à cette entreprise leurs soins réunis, et à donner la plus grande attention à la correction des feuilles, objet pour lequel le Monarque préposoit, à titre, pour ainsi dire, de censeurs, les magistrats, Isshak Efendy

Ex-Cady de Constantinople, Sahhib Efendy Ex-Cady de Salonique, Ess'ad Efendy Ex-Cady de Galata, et Moussa Efendy Scheykh de l'ordre des Mewlewys, et supérieur de la maison du même ordre dans le faubourg de Cassim-Pascha. Cet édit est daté du 15 Zilcadé 1139, ce qui revient au 5 juillet 1727.

Pour donner toute la publicité requise à ces titres légitimes, sur lesquels portoit le nouvel établissement, on ordonna aux imprimeurs de placer le Khatt'y-Schérif du Sultan, le Fethwa du Mouphty, et les Takrizs ou approbations des principaux Oulémas, à la tête de Wann-Couly, le premier livre qui fut mis sous la presse. Nonobstant toute l'activité de Basmadjy Ibrahim, et le zèle du ministère, cette imprimerie ne mit au jour que quinze ouvrages, dont on tira, à la vérité, un très-grand nombre d'exemplaires. Les voici:

- 1°. Deux volumes de Wann-Couly, dictionnaire Arabe.
- 2°. Deux volumes de Ferhhenk-Schououry, dictionnaire Persan,

3º. Deux volumes de *Naima*, qui traitent de l'histoire de la maison Othomane, depuis l'an 1591 jusqu'à l'an 1659.

4°. Deux volumes de Raschid, continuateur de la même histoire, qu'il conduit jus-

qu'à l'an 1728.

- 5°. Un volume de *Djihhann-Nouma*, qui veut dire, le belvédère du monde. C'est une description géographique, avec un précis historique de presque tout l'Orient. Cet ouvrage, qui contient aussi des cartes géographiques, et un discours sur les mathématiques et sur les élémens d'Euclide, a pour auteur le célèbre *Kéatib Tschéléby*.
- 6°. Un volume *Takwim Tewarikh*, ou tableau chronologique de tous les Monarques et de tous les grands Hommes de l'Orient, depuis la création jusqu'à l'an 1732, par le même *Kéatib-Tschéléby*.
- 7°. Un volume Tœuhhfeth'ul-Kubar: c'est une description de la mer Blanche, avec l'histoire de toutes les expéditions maritimes des Othomans jusqu'à l'année 1655. Ce livre, qui traite aussi des principes de la navigation et

des règlemens nécessaires à l'Amirauté, est encore de Kéatib-Tschéléby.

8°. Un volume Gulschen'y-Khouléfa. C'est un précis historique des Khaliphes et des différentes dynasties Mahométanes, depuis l'an 744 jusqu'à l'an 1643, par Nazmizadé.

9°. Un volume Tarikh-Timour, ou histoire de Timour, par le même auteur.

de l'Egypte: elle ne parle que de la conquête de ce royaume par Selim I. Cet ouvrage est de Suhhéily.

ou histoire des Aghwanis, avec un précis historique de la maison Saféwy, ou Sophis de Perse.

12°. Un volume Tarikh-Bosna, ou histoire de Bosnie: elle ne parle que des guerres de 1736 à 1739.

13°. Un volume Tarikh-ul-Hind-ul Gharby, ou précis historique des Indes Occidentales.

14°. Un volume Feyouzath - Miknatissiyé. Cet ouvrage parle des propriétés de l'aimant, et de l'utilité de la boussole.

principes philosophiques. C'est un petit traité qui expose les différentes formes de gouvernement, les maximes principales d'une bonne administration, et l'art militaire, suivant la tactique des Européens. Nous en donnerons l'esprit dans nos observations à la suite du Code Militaire.

Ces cinq derniers ouvrages sont de l'imprimeur Basmadjy Ibrahim, qui avoit de l'érudition, et dont le zèle ne négligeoit rien pour répandre les connoissances des Européens parmi les Mahométans. Il imprima aussi deux grandes cartes, l'une de la mer Noire, l'autre de la mer Caspienne. Outre les bénéfices ordinaires de son entreprise, il jouissoit encore de diverses libéralités de l'Etat. Il avoit un fief militaire, Timar, et un traitement de quatre-vingt-dix-neuf aspres par jour.

L'imprimerie travailla ainsi pendant dixhuit ans : mais la mort de son auteur, en 1746, six ans après celle de son associé, fit

oublier et abandonner cet établissement. Mahmoud I et le Grand-Vézir Teryaky El Hadjh Mohammed Pascha eurent bien le projet de le maintenir; mais la difficulté de trouver un homme aussi entendu et aussi zélé que Basmadjy Ibrahim, fit suspendre alors les ordres nécessaires de la part du Gouvernement; et l'objet une fois perdu de vue, les successeurs de ce Vézir y portèrent la même négligence; de sorte que l'imprimerie resta dans une entière inaction jusqu'au présent règne.

Tous les livres imprimés se trouvent dans les bibliothéques publiques; mais depuis quelques années ils sont rares chez les libraires, et se vendent presque au double de leur ancien prix, qui étoit de cent vingt piastres, ou environ deux cent soixante-dix livres la collection entière. Ce n'est pas sans peine que j'ai pu les recueillir pour les joindre aux manuscrits qui forment les annales de l'Empire, etc. On a déja vu que ce fut la lecture de ces ouvrages qui me fit concevoir, en 1764, la première idée de celui que je donne actuellement au public, et que j'ai

entrepris d'après les encouragemens de M. Gustaf de Celsing, alors Envoyé Extraordinaire de Suède à Constantinople, et aujourd'hui Président du Conseil Royal de Commerce à Stokholm. Il m'est doux, en rendant ici hommage à son amour pour les lettres, à ses talens, à ses vertus, de lui payer le juste tribut de ma reconnoissance.

On sait que sous Osman III le ministère accorda le privilége de l'imprimerie à Kutschuk - Ibrahim, élève de Basmadjy Ibrabim. Mais ce nouveau directeur ne s'oceupa que d'une seconde édition de Wann-Couly, qu'il donna au public en 1757. Comme il s'étoit voué à la judicature, et qu'il eut le moyen de s'avancer dans l'ordre des Cadys, il s'en tint à cette carrière, comme infiniment plus honorable et plus lucrative, et abandonna l'imprimerie.

Abd'ul-Hamid I eut la sagesse de la rétablir par un nouveau Khati'y-Schérif, en date du 18 Rebi'ul-akhir 1198 (12 mars 1784). Ce nouvel édit expose, comme le premier, les avantages de l'imprimerie, parle de son

établissement sous Ahmed III, déplore les circonstances qui l'ont fait négliger, soit après la mort de Basmadjy-Ibrahim, soit après la démission de Kutschuk-Ibrahim, et excuse en quelque sorte les Monarques précédens de cette inattention, nommément Moustapha III, à cause des événemens orageux de son règne : il nomme pour directeurs de la même imprimerie le Beylikdjy, ou vice-grand chancelier Mohammed Raschid Efendy, et Ahmed Wassif Efendy, historiographe de l'Empire; il les autorise à acquérir de la veuve du dernier imprimeur les types avec tous les instrumens qui appartiennent à la presse, et leur enjoint de veiller avec une attention suivie à l'impression de tout ouvrage qui traite de l'histoire, des sciences, des belles-lettres, etc., sans jamais toucher aux livres canoniques, conformément à l'esprit et aux règles primitives decette institution.

Cet édit accorde aussi aux deux Efendys directeurs un privilége exclusif; leur donne une liberté entière d'employer à l'imprimerie telles personnes que bon leur semblera; leur

impose un droit d'un aspre par cahier de dix feuilles, à payer à la caisse du Wakf Impérial, pour tous les exemplaires qui seroient imprimés, soit en Turc, soit en Persan, soit en Arabe, et leur défend enfin de vendre aucun livre qui ne porteroit pas le sceau de l'officier chargé de la perception de ce droit public. Ces conditions ont été offertes par les directeurs eux-mêmes, qui, loin d'exiger les avantages que l'Etat avoit accordés aux deux premiers imprimeurs, se sont soumis de plein gré à ce droit modique, en faveur des Wakfs domaniaux, dans la seule vue d'intéresser davantage au maintien de cet établissement le Sultan lui-même et ses suc-

Ainsi, depuis trois ans, l'imprimerie se trouve rétablie à Constantinople, et travaille à mettre au jour la suite de l'histoire Othomane. La nation est redevable de ce bienfait au zèle et aux lumières du Grand-Vézir Hamid-Khalil Pascha, qui deux ans après eut le sort le plus déplorable. Ce ministre doué de qualités éminentes, ne s'étoit élevé à la

première dignité de l'Empire que par son mérite et ses talens. Dépouillé de presque tous les préjugés de sa nation, il sentoit mieux que personne la nécessité d'une réforme générale, et s'en occupoit sérieusement. La confiance dont il m'honoroit, à la suite de quatorze années de liaisons particulières, et la connoissance parfaite que j'ai eue de son zèle, de son habileté et de ses vastes desseins, me font présumer que s'il eût été secondé par la fortune, ou s'il n'eût pas précipité l'exécution de son plan..., il eût donné au moins le premier mouvement aux réformes qu'il méditoit profondément lorsqu'il n'étoit encore que dans les grades subalternes du ministère.

# 7°. Des Chapelles sépulcrales où reposent les cendres des Sultans, etc.

Ces chapelles, que l'on appelle Turbés, sont des édifices superbes élevés à côté des mosquées Impériales. Ordinairement chaque Sultan en fait construire une pour lui et pour ses enfans. Celui qui a négligé cette précaution pendant son règne, choisit à sa mort

l'un des Turbés de ses aïeux; mais ses dispositions sont toujours soumises à la volonté du Monarque qui lui succède, et qui souvent le fait inhumer dans une autre chapelle. Les Validé-Sultanes ou reines-mères ont aussi le droit de faire construire des Turbés, qui servent également à la sépulture des Sultans. ainsi que des princes et princesses de leur sang. Les corps y sont inhumés, et au dessus de la fosse, simplement couverte de terre, s'élève une espèce de catafalque ou de baldaquin, Sanndouca, de simple bois, couvert d'une riche étoffe brodée en or, avec des versets du Cour'ann, et ordinairement garni, du côté de la tête, d'une large bande des anciens voiles du Kéabé de la Mecque, ou du sépulcre du Prophète à Médine. La plupart de ces monumens sont entourés d'une espèce de grillage enrichi de nacre de perle; ceux des Monarques et de tous les princes du sang, sont distingués par un turban en mousseline du côté de la tête.

On compte aujourd'hui à Constantinople dix-sept de ces Turbés Impériaux ce sont:

- 1°. Celui de Mohammed II, le conquérant de Constantinople. Voyez la Planche 34.
- 2°. Celui de la Validé-Sultane Alimé-Khanim, mère de Mohammed 11.
- 3º. Celui de la Validé-Sultane Gul-Bahhar-Khatunn, mère de Bayézid II. A ses côtés sont les deux Sultanes ses filles, qu'elle eut de Mohammed II. Voyez la Planche 35. Des historiens nationaux donnent cette Valide-Sultane pour une princesse de France. Ils prétendent qu'elle fut prise par un armateur Othoman dans l'Archipel, à bord d'un navire destiné pour les côtes de Jérusalem; que conduite à Constantinople, elle subit les lois de la captivité, et fut rangée dans la classe des premières dames du Sérail; qu'elle eut le bonheur d'être admise au lit de Mohammed II, et de lui donner, entre autres enfans, Bayézid II son successeur. C'est cette opinion sur la naissance de Gul-Bahhar-Khatunn, bien plus que l'alliance entre François I et Suleyman I contre Charles-Quint, qui encore aujourd'hui fait regarder à la nation entière la maison de Bourbon comme alliée de la maison Othomane.

- 4°. Celui de Bayézid II, dit Wély ou le Saint.
- 5°. Celui de Selim I. On voit à côté de son mausolée celui de la Validé-Sultane Hafza-Khatunn, mère de Suleyman I, et ceux de divers princes et princesses du sang.
- 6°. Celui de Suleyman I. Dans le même Turbé reposent les cendres de Suleyman II, d'Ahmed II, de Khourrem-Sultane, mère de Selim II, de Dil-Aschub-Sultane, mère de Suleyman II, et de divers princes et princesses du sang.
- 7°. Celui de Selim II, près duquel est le Sanndouca de Nour-Banou-Sultane, mère de Mourad III, et célèbre sous le nom d'Altika-Validé, qui signifie, l'ancienne ou la mère.
- 8°. Celui de Mourad III, où repose aussi le corps de Safiyé-Sultane, mère de Mohammed III.
- 9°. Celui de Mohammed III. On y voit aussi le monument de Khanndann-Sultane, mère d'Ahmed I.
  - 10°. Le Turbé connu sous le nom de Schahzadé-

Schahzadé-Turbessy, où sont inhumés tous les enfans de Mourad III.

- chapelle reposent les cendres de la Validé-Sultane sa mère, d'Ibrahim I, et de plusieurs princes et princesses du sang. Ces cinq derniers Turbés, de n° 7 à n° 11, sont dans l'enceinte extérieure de Sainte-Sophie.
- son mausolée ceux d'Osman II, de Mourad IV et de Mah-Peiker-Keussem Sultane, mère de Mourad IV et d'Ibrahim I; cette princesse est connue sous l'épithète de Validé-y-Maktoulé, qui veut dire, la Validé massacrée, à cause de la fin déplorable qu'elle eut dans les troubles qui agitèrent Constantinople, l'an 1651.
- 13°. Celui de la Validé-Terkhann-Sultane, mère de Mohammed IV, et fondatrice de la mosquée Veny-djéamy. Ce Turbé, le plus considérable de tous, renferme aussi les corps de Mohammed IV, de Moustapha II, d'Ahmed III, de Mahmoud I, d'Osman III, de Salihha Sultane, mère de Mahmoud I, et

TOME II.

de plusieurs princes et princesses du sang. Voyez la Planche 36.

14°. Celui de la Validé Rabià-Gulnousch Sultane, mère de Moustapha II et d'Ahmed III, et fondatrice de la mosquée Validédjéamissy.

15°. Celui de la Validé Schehsouwar-Sultane, mère d'Osman III.

16°. Celui de Moustapha III. Ses enfans sont inhumés à ses côtés. Voyez les Planches 31 et 37, dont l'une représente l'extérieur et l'autre l'intérieur de ce monument.

Et 17°. celui d' Abd'ul-Hamid I, où reposent les cendres de plusieurs enfans de ce Monarque aujourd'hui régnant.

Brousse, l'ancienne capitale de l'Empire, possède les corps des six premiers Sultans de cette maison. Ils sont dans trois Turbés; 1°. celui de Gumusch-Coubbé, où reposent Osman I et Orkann I; 2°. celui de Djikirké, où sont Mourad I , Bayézid I et Mourad II; et 3°. celui de Veschil-Imareth, qui renferme le corps de Mohammed I. La plus grande simplicité règne dans ces anciens mausolées,

sur-tout dans celui d'Osman I, comme on peut le voir dans la Planche 38.

Les murs de ceux de Constantinople, sont pour la plupart revêtus au dedans de carreaux de porcelaine, et tapissés d'inscriptions en gros caractères d'or : ordinairement ce sont des vers en l'honneur du Prophète, Medh-Mohammed, de la composition d'un Arabe aveugle, nommé Burdé, qui, par son génie poétique, se rendit célèbre dans tout l'Orient. On n'allume presque jamais les flambeaux qui sont aux deux extrémités de chaque monument; mais les lampes suspendues aux voûtes, en forme de lustres, brûlent toutes les nuits.

Chaque Turbé a quatre ou six gardiens sous le nom de Turbédar, et dix ou quinze vieil-lards, dont l'office est de réciter tous les matins le Cour'ann en entier, pour le repos de l'ame des personnes qui y sont inhumées. Comme chacun se charge de deux ou trois des trente cahiers, Djuz'y, de ce livre, on les appelle Djuz'y-Khanann, c'est-à-dire, récitateurs des cahiers sacrés.

Les Sultans qui ont eu la dévotion de

transcrire de leur main le Cour'ann, font toujours déposer leur exemplaire dans le Turbé même où ils sont enterrés. Les Turbédars se font un mérite de les faire voir à ceux qui les demandent, sur-tout les exemplaires de Mohammed II et d'Ahmed III, parce qu'ils sont écrits en entier et signés de la main de ces princes. Ils conservent d'ailleurs avec le plus grand soin un certain nombre de livres du Cour ann, pour les mettre entre les mains de tous les Musulmans qui vont visiter ces Turbés, et prier pour l'ame des Monarques défunts. Les uns s'y rendent par un reste d'amour et de reconnoissance envers leurs anciens maîtres, sur-tout les officiers du Sérail attachés au service personnel des Sultans, des princes, des Validés-Sultanes, etc.; les autres, par un pur mouvement de dévotion et de respect pour la mémoire des Souverains, considérés pendant leur règne comme Khaliphes et vicaires du Prophète.

Ainsi beaucoup de Mahométans rendent souvent leurs pieux hommages à ces Turbés, notamment à ceux de Bayézid II, de

KLH

#### CODE RELIGIEUX. 517.

Mohammed II, de Selim I et de Suleyman I ; du premier, à cause de la réputation de sainteté que lui acquirent ses vertus ; des autres, comme ayant illustré leur règne par leur sagesse et leurs exploits militaires. Tous les jours on les visite, mais avec plus d'affluence dans les trente nuits du Ramazann, et principalement dans les sept nuits saintes dont nous avons déja parlé. La nation, surtout les Grands et les officiers de la cour, s'acquittent de ce devoir plus particulièrement encore dans les quarante premiers jours de la mort d'un Sultan. Le nouveau Monarque s'empresse toujours d'en donner l'exemple. Mourad III visitoit régulièrement deux fois par semaine, les lundis et les jeudis, le Turbé de Selim II son père. Tour-à-tour, et le plus souvent incognito, les Sultans vont réciter le même jour des prières à deux ou trois de ces Turbés, font des largesses aux Turbédars, et répandent des aumônes : actes de dévotion plus éclatans encore à l'époque d'événemens fâcheux, de calamités publiques, d'entreprises importantes. Ces Souverains implorent alors

publiquement l'intercession de leurs aïeux et des Saints du Musulmanisme, mais sur-tout d'Eby-Eyub-Enssary.

Nous avons dit plus haut que cet Eyub, l'un des disciples du Prophète, mourut l'an 48 (668), sous les murs de Constantinople, pendant la fameuse expédițion du prince Yezid fils de Muawiyé I, contre le Bas-Empire. La manière prétendue miraculeuse dont on découvrit son tombeau quelques semaines après la conquête de cette ville, sous Mohammed II, releva infiniment l'opinion de sainteté où il étoit dans les esprits. Ack-Schems' ud-dinn, l'un des Scheykhs favoris de ce Sultan, crut voir en songe un être céleste, qui lui indiquoit le lieu où reposoient les cendres de ce saint personnage, en l'assurant qu'on y trouveroit pour preuve de cette révélation, une source d'eau, et un marbre blanc avec une inscription hébraïque. A son réveil le Scheykh courut exposer sa vision au Monarque, qui sur le champ ordonna de fouiller la terre à l'endroit marqué, hors de la ville, à l'ouest de Constantinople. Le hasard

sans doute ou l'imposture fit trouver au milieu des fouilles un marbre blanc et une source d'eau. Il n'en fallut pas davantage pour consacrer ce lieu comme étant celui de la sépulture d'Eby-Eyub. Mohammed II y fit élever un superbe Turbé, et à côté une grande mosquée du nom de ce Saint, ainsi que le faubourg même qui s'éleva bientôt aux environs de ces deux édifices.

Le Turbé achevé, le Sultan s'y rendit avec pompe, et après quelques prières, Ack-Schemz'ud-dinn, assisté des principaux Oulémas, ceignit Mohammed II d'un superbe sabre, comme, en 1342, le Khaliphe Ahmed IX l'avoit pratiqué à l'égard de Melik-Mensour, au moment de son élévation sur le trône d'Egypte. Depuis, tous les successeurs de Mohammed II observèrent cette cérémonie, qui leur tient lieu de sacre et de couronnement. Elle se fait le cinquième ou le sixième jour de leur ayènement au trône, et toujours dans le même Turbé. Ces circonstances élèvent dans l'opinion publique la sainteté de cette chapelle sépulcrale au dessus

même de celle des Turbés Impériaux : aussi l'affluence y est-elle prodigieuse; la chapelle est ouverte jour et nuit, et les deux flambeaux placés aux deux extrémités de la tombe, brûlent continuellement. Les pieux hommages que les Musulmans de l'un et de l'autre sexe vont rendre aux cendres de ce Saint, sont presque toujours accompagnés d'offrandes en argent, en bois d'aloès, en ambre gris, mais sur-tout en cire blanche. On se fait encore une dévotion de boire de cette eau trouvée aux pieds de la fosse, et dont on forma un puits dans l'intérieur même du Turbé. Vers la tête, on voit un étendard enveloppé d'un drap vert, symbole de la condition du Saint, qui fut l'un des Enseignes du Prophète, et ensuite du Khaliphe Muawiyé I. Voyez la Planche 40.

Ce Turbé et la chapelle du Sérail où l'on conserve les reliques du Législateur Arabe, sont les seuls lieux de la capitale rigoureusement interdits par l'opinion, aux Chrétiens, et à tous ceux qui ne professent pas l'Islamisme. Mes efforts pour y pénétrer ont été

inutiles; et ceux des Grands qui avoient les moyens de m'en ouvrir l'entrée, ont été les premiers à me conseiller d'y renoncer, pour ne pas m'exposer aux insultes du fanatisme. Je suis cependant parvenu à engager des peintres Mahométans à en prendre les dessins, ce qu'ils ont exécuté à la dérobée, et à plusieurs reprises, pour vérifier chaque fois le travail secret qu'ils faisoient chez eux.

On a observé que les Turbés Impériaux ne renferment que les corps des Monarques, ceux de leurs enfans, et des Validé-Sultanes leurs mères. Les Cadinns et toutes les esclaves qui forment le Harem du Sérail, ont un cimetière particulier, presque au centre de la ville. Il est entouré d'un haut grillage de fer. A l'un des coins de ce cimetière, dans la partie qui regarde le chemin public, le Sultan régnant fit inhumer le Grand-Vézir Silihdar Seyyid Mohammed Pascha, qui à sa mort, en 1779, reçut, au grand étonnement du public, cette dernière marque de la bienveillance et de l'extrême affection de son maître.

Pour terminer notre discours sur les divers

édifices qui s'élèvent autour des mosquées, nous remarquerons encore que quelques-uns de ces temples entretiennent aussi des hôtels, sous le nom de Mihman-khané ou Mussafir-khané, destinés aux voyageurs indigens: d'autres ont des bains publics où les pauvres vont se baigner et faire leurs purifications, sans autre charge que celle de bénir la mémoire des instituteurs de ces pieux établissemens.

Indépendamment de toutes ces fondations primitives, chaque Musulman est maître de contribuer à leur entretien ou à leur amélioration par de nouvelles largesses, par de nouveaux fonds que l'on ajoute aux anciens. Toute personne aisée est réputée soumise à cette obligation, mais sur-tout les Monarques, qui ne peuvent cependant y employer que leurs épargnes ou une partie des avantages résultans des succès de la guerre. Il ne leur est pas permis de disposer, pour aucun de ces objets, des deniers publics que la loi consacre aux besoins de l'Etat. C'est pourquoi la plupart des mosquées Impériales et des établissemens voués au bien genéral de l'humanité, sont

de la fondation des Sultans qui ont fait des conquêtes: circonstance qui ajoute à leur obligation de s'occuper sans cesse des choses relatives au culte public, à l'instruction de la jeunesse et au soulagement des pauvres.

# S. III.

#### Des Wakfs ou Fondations.

Cet article important, qui intéresse à-lafois la religion et la politique, demande à être développé avec quelque étendue.

Chez les Mahométans, tous les biens consacrés aux temples ou à des fondations pieuses, portent la dénomination générale de Wakf, vulgairement dit Wakouf. Ce mot, qui répond à ceux de cession, consignation, abandon, dépôt, emporte cependant dans son acception ordinaire l'idée d'une chose sacrée, d'un objet voué aux besoins de l'humanité et du culte public, par un sentiment de piété et d'amour envers Dieu. Ces Wakfs se partagent en trois classes: la première comprend ceux des mosquées qui forment, pour ainsi dire, les biens

ecclésiastiques de la nation; la seconde, les Waks publics ou fondations établies pour le soulagement des pauvres et le bien général de l'humanité; la troisième, les Waks coutumiers qui relèvent des mosquées.

I. Les Wakfs des mosquées sont tous les biens meubles et immeubles qui v sont consacrés, soit pour leur entretien perpétuel, soit pour la subsistance des ministres qui les desservent. Tout fondateur est maître absolu de ses dispositions : il les règle à son gré, et pourvoit en même temps à l'administration économique de ces biens. Il défère cette administration, Tewliyeth, à un officier quelconque, sous le nom de Mutéwelly ou Weli'y-Wakf, qui signifie directeur, régisseur, administrateur. Mais il soumet sa régie à l'inspection. Nazareth, d'un officier supérieur, sous le titre de Nazir, et c'est à lui que le Mutéwelly est obligé de rendre un compte exact de son administration tous les six mois ou une fois l'an. Cette règle est générale pour tous les temples Mahométans.

Les mosquées Impériales sont sous l'inspec-

tion des premiers personnages de l'Empire. Mohammed II, Selim I, Suleyman I, établirent à perpétuité pour Nazir des mosquées de leur fondation, le Grand-Vézir, et pour Mutéwelly, le Harém-Kéhayassy de son hôtel. Bayézid II et Ahmed I constituèrent aussi Nazir de leurs mosquées, le Mouphty, et pour Mutéwellys, l'un le premier intendant, Kéhaya, de ce chef des Oulémas, et l'autre le grand douanier de Constantinople.

Tous les autres Souverains ont déféré l'inspection des mosquées et de leurs Wakfs, d'abord au Capou-Aghassy, ensuite au Kizlar-Agassy, dont le premier est le chef des eunuques blancs, et l'autre celui des eunuques noirs du Sérail. Anciennement le Capou-Aghassy étoit le grand-maître de la maison du Sultan, et le principal officier du palais. Attaché par état au service personnel de Sa Hautese, et fixé au Sérail à perpétuité, la plupart des Sultans ont préféré de lui confier la régie de leurs temples, plutôt qu'au Grand-Vézir et au Mouphty, dans la vue de surveiller eux-mêmes l'administration de cet

officier, et la garde des épargnes annuelles de leurs Wakfs dans l'intérieur du Sérail. Mais les déprédations que se permirent quelquesuns de ces chefs des blancs et leurs substituts. leur firent perdre sous Mourad III cet office important. En 1591 ils furent remplacés par le Kizlur-Aghassy; ce qui ajoutant à la considération de cet officier, premier gardien du Harem de Sa Hautesse et de tous les princes du sang, lui donna insensiblement la prééminence sur le Capou-Aghassy lui - même, Mourad III le chargea aussi de l'administration générale de tous les Wakfs fondés par ses aieux, soit pour l'entretien du Kéabé de la Mecque et du sépulere du Prophète à Médine, soit pour la subsistance des pauvres de ces deux cités. Depuis cette époque, les Kizlar-Aghassys jouissent du titre éminent de Haremein'usch-scherifeinh Naziry , c'est-à-dire, inspecteurs des Wakfs des deux cités saintes.

Les fondateurs des mosquées ordinaires et des simples Messajids suivent absolument les mêmes règles dans leurs dispositions. Les uns nomment à perpétuité pour Nazirs de leurs

templeset de leurs Wakfs, ou le Grand Vézir. ou le Capou-Aghassy, ou l'un des premiers officiers de l'Etat, soit dans l'ordre civil, soit dans l'ordre politique. Les autres y préposent les premiers personnages du corps des Oulémas, telsquele Mouphty, lesdeux Caziaskers, l'Istambol-Efendissy, etc. ou bien le magistrat ordinaire, Molla, Cady, Naib, de la ville même où ils élèvent leurs temples. Mais la plupart de ces bienfaiteurs publics s'en tiennent. comme les Sultans, au Kizlar-Aghassy du Sérail. Ils sont censés par-là confier l'inspection générale de leurs Wakfs au Souverain lui-même, dans la personne du premier officier de son palais, de celui qui possede l'entière confiance de son maître, et qui surveille la régie de presque toutes les fondations pieuses de la maison souveraine.

Quand à l'administration, Tewliyeth, chaque fondateur est également le maître de la déférer à qui bon lui semble. Les uns en disposent en faveur des officiers subalternes; les autres les confient aux ministres mêmes des temples, Scheykhs, Imams, etc.; d'autres

enfin s'en rapportent au choix et à la volonté du Nazir lui-même.

Toutes ces dispositions en général, soit des princes, soit des sujets, se font par acte juridique, dans un des tribunaux de l'Empire, parce que les magistrats chez tous les peuples Mahométans, remplissent en même temps les fonctions de notaire. Après cette première formalité, la charte, Wakfiyé, s'enregistre par un ordre exprès du Gouvernement, dans les bureaux de la Defterdarie, Defterdar-Capoussy, qui est le département du ministre des finances. Des trente-trois bureaux qui le composent, trois sont uniquement destinés pour les Wakfs. Le premier, que l'on nomme Haremeinn - Mouhassebessy - Calémy, embrasse ceux de toutes les mosquées impériales, comme aussi de tous les temples de Constantinople et des provinces Européennes: le second, Haremeinn-Moucateassy-Calémy, est pour les Wakfs de toutes les provinces d'Asie et d'Afrique : le troisième, que l'on appelle Kutschuk - Ewcaf - Mouhassebessy-Calémy, a principalement pour objet les hôtelleries.

hôtelleries, Imareth, de tous les temples en général. Dans les deux premiers bureaux se conservent aussi les registres des Wakfs des deux cités de l'Arabie, et de la plupart des fondations particulières qui n'ont aucun rapport avec les mosquées.

Toutes ces formalités, indispensables pour la régie perpétuelle des Wakfs primordiaux, que les fondateurs eux-mêmes consacrent à l'entretien, soit des temples, soit de leurs ministres, s'observent également à l'égard des Wakfs subséquens qu'y ajoute sans cesse la piété des princes et des citoyens opulens. Mais ces nouvelles fondations ont cela de particulier, que chacun est le maître d'en confier la régie aux Nazirs et aux Mutéwellys des mêmes temples, ou d'y préposer à son gré un administrateur particulier.

Quelques-uns se constituent les Mutéwellys de leurs Wakfs; ils en ont le droit, comme on l'a pu remarquer dans le texte: ces pieuses libéralités s'appellent alors Wakf-Meschrouta, don conditionnel. Ils peuvent encore nommer Mutéwellys leurs enfans ou leurs proches pa-

TOME II.

rens, et établir à leur gré l'ordre de succession dans lequel ils doivent hériter à perpétuité de la régie de ces biens : ce genre de donation s'appelle Wakf-Meschrouta'y-ewladiyeth, don conditionnel de filiation.

Le but ordinaire de ces dispositions est d'assurer une partie de sa fortune contre l'esprit dissipateur des héritiers légitimes, et contre la loi arbitraire des confiscations que les Sultans exercent sur les biens des Grands et des officiers publics. Mais l'abus qu'en font depuis quelque temps les personnes les plus opulentes et les plus exposées à cette loi en effet tyrannique du Souverain, trompe souvent leurs intentions, et détruit tout l'effet de leurs vues secrètes et en quelque sorte légitimes. Les avantages réservés aux enfans en qualité de Mutéwellys, consistent dans une portion des revenus de ces Wakfs, sur laquelle le fondateur ne s'explique pas, et qu'il laisse à la volonté du Mutéwelly lui-même, chargé en apparence de l'employer à des œuvres pies. Ces dispositions sont dans l'esprit des testamens ordinaires, par lesquels tout

TOMETL

citoyen a le droit de laisser à qui bon lui semble une partie de ses biens, mais jusqu'à concurrence du tiers de son hérédité, toujours à titre d'exécuteur testamentaire, Wassy, et toujours à la charge d'en faire des œuvres pies. Moyennant cette forme, qui est indispensable, le légataire constate son droit par voie juridique, recoit le legs et en dispose entièrement à son gré. Ainsi, à l'époque de la mort ou de la disgrace d'un officier public. si le Sultan ordonne la confiscation de ses biens, on examine la nature et la masse de ses Wakfs; et pour peu que les avantages réservés à la famille soient considérables. le Monarque les adjuge sans scrupule à son trésor, en respectant toujours la portion réellement dévouée aux temples ou a d'autres fondations pieuses.

Tous ces objets, quelle que soit la nature d'un Wakf, sont, comme on l'a déja observé, des biens meubles et immeubles de tout genre. Les Souverains y ajoutent encore les biens domaniaux, qui, une fois convertis en Wakfs, restent à perpétuité au profit des temples ou

des établissemens pieux auxquels ils sont consacrés. Les revenus de ces Wakfs consistent dans les impôts et les charges publiques auxquels sont soumis ces biens domaniaux, qui embrassent une infinité de villes, bourgs, bourgades, districts et terres, dans les différentes provinces de l'Empire.

La régie de cette classe de Wakfs est absolument la même que celle des autres biens domaniaux et de tout ce qui forme les révenus ordinaires de l'Etat. Sous les six premiers Sultans ces administrations fiscales se faisoient par commission, Émaneth. Sous Mohammed II on adopta le système de les donner à ferme, Iltizam. L'engagement n'étoit jamais qu'annuel; c'est pourquoi on l'appeloit Moucatéà. Les seuls gouverneurs des provinces et les Grands de l'Etat s'en chargeoient sous le nom de Multézim, mot qui répond à ceux de fermier, tenancier, engagiste. Les uns en disposoient par sous-ferme; les autres les faisoient régir pour leur compte, et se livroient souvent à des excès d'avidité et de concussion. Les habitans des domaines.

Wakfs, n'étoient pas plus épargnés que les autres sujets de l'Empire.

Ces horribles déprédations engagerent enfin l'Etat, en 1695, sous le règne de Moustapha II, et sous le ministère du Grand-Vézir Elmass Mohammed Pascha, à convertir les fermes annuelles des biens, soit domaniaux, soit publics, en fermes viagères, sous le nom de Malikiané. Le bien des peuples et des provinces fut le motif principal de ce changement. On crut intéresser par-là les fermiers à mettre plus de zèle et de fidélité dans leur administration. Ce nouveau systême, également avantageux à l'Etat et aux tenanciers, obligeoit ceux-ci à payer d'avance le prix de leur acquisition, et à tenir compte au trésor public d'une redevance annuelle. La première somme, que l'on payoit une fois pour toujours, portoit le nom de Mal'y-muadjele, denier antérieur ou denier d'entrée; et le cens annuel, celui de Mal'y-muedjelé, ou Mal'ymiry, denier postérieur, ou denier royal. A la mort, du fermier, son Malikiané étoit reversible à l'Etat; mais durant sa vie il en

jouissoit avec tous ses avantages. Il lui étoit permis de le régir lui-même, ou de le faire régir pour son compte, et même de l'affermer tous les ans. Il avoit encore la liberté de le céder à ses enfans mâles, ou à d'autres, en faisant transférer le Malikiané sur leurs têtes avec les formalités requises. Mais dans ces cas, l'édit portant création de ces fermes viagères, ordonnoit que ce devoit toujours être en faveur de personnes opulentes, amies de l'humanité et de la justice, et d'une intégrité généralement reconnue. L'acte de cession, soumis à de nouveaux droits en faveur du trésor public, devoit toujours être revêtu de l'attache des deux Cazi-askers en exercice. A chaque mutation le Grand-Vézir et le ministre des finances avoient aussi des droits assez considérables sous le nom de Calémiyé, qui veut dire, droit de bureau : on en verra le détail dans les lois fiscales qui font partie du Code Politique: si nous en parlonsici, ce n'est que pour donner une idée de cette régie, qui dans la suite fut aussi adoptée pour une grande partie des Wakfs domaniaux.

Moustapha II avoit eu le projet d'étendre ce régime des Malikianés sur tous les Wakfs de ses aïeux; mais arrêté par différentes considérations politiques, il se contenta de réprimer l'esprit de déprédation qui étoit devenu presque général parmi les fermiers annuels. Ahmed III, son frère et son successeur, marcha sur ses traces. Il confirma les mêmes règlemens, et témoigna la plus grande répugnance à convertir ces Wakfs en fermes viagères. Il lança même des anathêmes contre ceux qui formeroient ou exécuteroient jamais ce projet. Mahmoud I et Osman III respectèrent ses dispositions; mais Moustapha III, né avec un géme supérieur, fit moins attention aux anathêmes du Sultan son père, qu'au bien des Wakfs domaniaux, et érigea en ferme viagère, sous le nom de Malikiane'y-Harémeinn, la plus grande partie de ceux qui étoient sous l'inspection du Kizlar-Aghassy. L'édit qui établissoit ce nouveau système, fut publié en 1759, sous le ministère du fameux Raghib Mohammed Pascha. Ce Grand-Vézir eut même l'habileté

de remettre l'inspection de toute cette partie des Wakfs domaniaux entre les mains du ministre des finances, comme ayant plus de moyens que le chef des eunuques noirs de veiller à leur conservation, et de prévenir les exactions des fermiers viagers ou de leurs préposés.

Malgré la sagesse de ces dispositions, elles ne se maintinrent que pendant le règne de Moustapha III. Dès son avénement au trône, Abd'ul-Hamid I, cédant aux sollicitations des officiers du Sérail, rétablit le Kizlar-Aghassy dans ses droits primitifs, de sorte que cet officier réunit aux distinctions attachées à son administration générale, la jouissance des droits considérables qui lui reviennent tous les ans, sur-tout à la vacance ou à la mutation de ces Wakfs domaniaux érigés en fermes viagères.

Nul administrateur, soit Nazir, soit Mutéwelly, ne peut rien s'approprier sur les Wakfs qui lui sont confiés. Son office est censé devoir être gratuit, pour répondre à l'esprit du fondateur, qui sacrifie une partie de sa fortune par piété, par amour pour Dieu, et par humanité pour le prochain. Ainsi le seul droit légitime d'un administrateur se borne à un mince émolument, que lui assignent quelques uns des fondateurs, à titre de Djizmė-behha (1). Mais que ne peut l'avidité sur les objets même qui portent les caractères sacrés de la religion? La plupart des Nazirs et des Mutéwellys regardent les Wakfs qui leur sont confiés comme autant de bénéfices attachés à leur état. Trèsscrupuleux à remplir toutes les dispositions des fondateurs, ils ne manquent jamais à aucun des points relatifs à l'emploi des Wakfs, aux pensions, aux dépenses annuelles, etc. Mais comme les revenus sont toujours au dessus des dépenses ordinaires; comme l'excédant des recettes, que l'on appelle Fazla ou Zewaid, forme la caisse particulière de chaque mosquée; et que cette caisse, consacrée sous le nom de Dolab, reste sous la garde ou du Nazir ou du Mutéwelly, dépositaire

<sup>(1)</sup> Prix de bottes, ce qui répond à diamant, épingles, pot-de-vin, etc.

de ces épargnes destinées à pourvoir aux réparations, aux accidens, aux événemens fâcheux qui peuvent survenir aux Wakfs; des administrateurs peu délicats, en disposent assez souvent au gré de leur cupidité et de leur intérêt personnel.

Il n'est point de mosquée Impériale qui n'ait quatre-vingt, cent ou cent vingt mille piastres de revenus annuels. Ceux de Sultan-Ahmed sont d'environ cent cinquante mille; de Sultan-Selim deux cent mille; de Sultan Suleymann deux cent cinquante mille; de Sultan-Bayézid trois cent mille, et de Sainte-Sophie de plus d'un million de piastres. Les dépenses annuelles ne montent jamais qu'à la moitié, tout au plus aux deux tiers de ces sommes. Une bonne partie de l'excédant se partage entre le Nazir et le Mutéwelly. Ces déprédations se commettent ordinairement avec impunité, parce que l'Etat est censé l'ignorer, faute de réclamant légitime. Un nouvel administrateur a bien le droit de plainte et de poursuite contre son prédécesseur ou ses héritiers; mais s'il a envie de prévariquer

## CODE RELIGIEUX. 539 à son tour, il garde le silence, et suit le même systême.

Ces abus, qui règnent plus ou moins dans l'administration de tous les Wakfs de l'Empire, sont moins scandaleux dans ceux que contrôle le Kizlar-Aghassy, sur-tout lorsque le Monarque lui-même surveille sa conduite. Les profits légitimes de ce chef des noirs sont cependant considérables. Les uns lui sont adjugés par les fondateurs des mosquées; les autres lui furent accordés par Moustapha III, à l'époque de l'érection des Wakfs domaniaux en fermes viagères. Comme cette partie des biens fut alors confiée au ministre des finances, Moustapha III accorda en indemnité du droit de Calémiyé, une pension de deux cent mille piastres au Kizlar-Aghassy, et une de cent mille au Yazidjy-Efendy son premier commis. Il adjugea aussi pour le même droit de Calémiyé une pension de cent mille piastres au Grand-Vézir, et une de cinquante mille au Defterdar-Efendy; ce que le Monarque régnant supprima lorsqu'il remit les Wakfs domaniaux dans les mains du Kizlar-Aghassy.

Le travail de ce premier des officiers du Palais est immense, parce que son administration embrasse plus de cinq cents mosquées avec tous les Wakfs qui y sont annexés. Une multitude de Mutéwellys lui sont surbordonnés; et tous les mercredis il tient conseil chez lui dans l'intérieur du Sérail. Ce conseil, que l'on appelle Harémeinn-Diwany, est composé de tous les Mutéwellys qui en dépendent, des premiers commis des trois bureaux de la Defterdarie relatifs à ces biens, et du Haréméinn-Mufettischy, magistrat spécialement préposé à connoître et à juger en dernier ressort tous les procès qui regardent les Wakfs de ce département. Ce magistrat a des subdélégués, qui résident, pour le même objet et sous le nom aussi de Mufettisch, l'un à Brousse, l'autre à Andrinople. Il a d'ailleurs la liberté d'envoyer aussi des commissaires dans tous les provinces de l'Empire, lorsqu'il s'agit de connoître des différends qui concernent ces Wakfs du Haréméinn.

Le Grand-Vézir et le Mouphty ont aussi chacun un Mufettisch, qui juge sans appel

toutes les causes qui concernent les Wakfs soumis à leur inspection. Excepté ces Wakfs, toutes les contestations qui peuvent s'élever sur cette espèce de biens, ressortissent, dans toute l'étendue de l'Empire, aux magistrats ordinaires des lieux.

Les revenus de tous ces Wakfs font un objet très-considérable, dont les seules épargnes régies avec fidélité, eussent pu être d'un grand secours pour l'Etat, sans déroger aux intentions des fondateurs, et aux clauses essentielles de leurs chartes. La seule caisse, Harémeinn-Dolaby, du Kizlar-Aghassy, toujours déposée et gardée au Sérail, fait un objet de plusieurs millions. Dans des temps de détresse les Sultans en disposent pour subvenir aux besoins de l'Etat; mais c'est toujours à titre d'emprunt, et sous l'obligation formelle du ministre des finances, qui s'engage au nom de l'Etat à restitution, comme étant la dette la plus sacrée du Sultan et de l'Empire.

Tous ces Wakfs augmentent chaque année, soit par des économies, soit par de nouvelles fondations, soit par des donations faites aux

anciens établissemens, soit enfin par les ressources que présentent les Walfs coutumiers, dont nous parlerons plus bas.

II. Les Wakfs publics sont les fondations relatives au soulagement des pauvres et au bien . général de la nation. On a vu dans le texte, que c'étoient des hôtelleries, des fontaines, des puits, des cimetières, etc., auxquels il faut ajouter encore les hôpitaux, les écoles, les colléges, les bibliothéques publiques, les ponts, les oratoires élevés sur les grands chemins, les alimens fondés pour les pauvres, les rentes constituées au profit des différens ordres de Derwischs, les pensions distribuées aux ministres des mosquées ou aux parens et amis des fondateurs, à la charge de prier et de réciter tous les jours tels ou tels chapitres du Cour'ann pour le repos de leurs ames. Il en est d'autres, affectés aux réparations des châteaux, des forteresses, des places frontières, etc. Les fondateurs de ces Wakfs qui ont pour objet la défense de l'Etat, sont ordinairement des Paschas, des Beys, et autres officiers militaires.

La fondation et la régie de ces biens sont réglées par les mêmes principes que ceux des mosquées. Les uns forment ces établissemens; les autres y ajoutent de nouveaux fonds, pour les augmenter, les entretenir, et empêcher leur dépérissement. Parmi ces bienfaiteurs, il en est qui font leur donation d'une manière absolue, en la laissant à la disposition arbitraire de l'administrateur fondé du même établissement. D'autres, au contraire, règlent par avance l'emploi de ces nouveaux biens, et y préposent quelquefois un Mutéwelly particulier, pour les régir d'après les conditions qu'ils ont prescrites eux-mêmes.

Comme tout fondateur est maître de disposer à son gré, et de la régie, et du produit de son Wakf, il a par conséquent le droit de réunir sur une même tête l'une et l'autre de ces prérogatives, l'administration du Wakf et la jouissance ou l'usufruit de sa fondation. Il a même la faculté, comme dans les Wakfs des mosquées, de se les réserver à lui seul, ou d'en disposer en faveur de sa femme, de ses enfans de l'un et de l'autre sexe, de ses

proches, ou de ses amis. Mais à la mort de ceux-ci, c'est-à-dire, en cas d'extinction des branches désignées par le fondateur, l'usufruit et les revenus dont ils jouissoient, sont toujours adjugés aux pauvres, sans que le magistrat du lieu, ni même les autres héritiers du donateur, aient jamais le droit d'en disposer autrement. Il en est de même dans tous les cas où les dispositions et les intentions du fondateur sur l'emploi des produits de son Wakf ne seroient pas énoncées d'une manière claire et positive. Dans les Wakfs constitués en termes généraux, au profit des pauvres, les enfans, les descendans, en un mot tous les parens pauvres du donateur ont la préférence sur les autres, chacun en raison du degré de consanguinité avec le fondateur du Wakf.

On appelle Djiheth ou Vézaif toute disposition faite, soit à titre de pension, soit à titre d'aumône, en faveur de qui que ce soit; et tous ceux qui en jouissent, portent la dénomination commune de Murtézica, qui signifie, participant aux bienfaits charitables.

Ces Wakfs exigent, comme les premiers,

la nomination d'un administrateur, et un acte judiciaire, passé pardevant un magistrat, et enregistré au greffe de son tribunal; comme aussi un énoncé clair et précis de l'emploi de leurs produits. Au défaut de ces formalités, l'acte verbal du citoyen propriétaire du Wakf, n'est censé légal et valide qu'autant qu'il le respecte lui-même. Il est toujours maître de le révoquer quand bon lui semble: mais s'il meurt sans cette rétractation. et que ses héritiers réclament l'objet comme une propriété libre, alors c'est au magistrat à prendre connoissance de l'affaire, à bien examiner toutes les clauses, à prononcer enfin sur la nature de l'objet contesté, en le déclarant, d'une manière positive, ou un bien libre, Mulk, ou un bien engagé, Wakf, sur-tout s'il s'appuie de l'opinion de l'Imam Ebu-Youssouph, qui n'admet pas l'absolue nécessité de la nomination d'un administrateur. Dans le premier cas, l'objet est pleinement dévolu aux héritiers; dans le second, ils sont déchus de leur droit pour jamais. En ces circonstances, le magistrat nomme provisoirement up

TOME II.

Mutéwelly, autorisé par-là à faire des oppositions juridiques à la demande des héritiers.

Cependant une donation destituée des formalités requises, a toujours son effet, si le fondateur déclare que son Wakf aura lieu après sa mort, parce qu'alors elle est assimilée à une disposition testamentaire : elle ne peut cependant excéder le tiers de son hérédité, la loi, comme on l'a vu plus haut, n'accordant au citoyen la faculté de disposer de ses biens par testament que jusqu'à concurrence du tiers de sa succession. Mais si le Wakf est constitué par une personne atteinte d'une maladie mortelle, et qui décéderoit chargée de dettes, alors l'acte n'est pas valide. Au défaut d'autres biens, les créanciers ont droit d'exiger la nullité du Wakf, et de se l'approprier, en tout ou en partie, au prorata de leurs créances.

Tout Wakf exige d'ailleurs que ce qui en fait l'objet, soit dans la possession absolue du propriétaire, et par-là pleinement disponible. S'il se trouve en main tierce, l'acte de donation n'est jamais légal ni valide. Il faut donc

que les dispositions du donateur soient, dans tous les cas, conformes à l'esprit et au prononcé de la loi : alors elles deviennent irrévocables, et sont toujours respectées par l'autorité publique.

Pour distinguer les administrateurs de ces fondations particulières, de ceux des mosquées, on appelle les premiers, Wakf-Mutéwellissys, administrateurs des Wakfs; et les autres, Djeamy-Mutéwellissys, administrateurs des temples. Au défaut d'un inspecteur, Nazir, tout Mutewelly quelconque est comptable de son administration envers le Molla ou juge ordinaire du lieu; tous les magistrats de l'Empire étant censés représenter le Souverain, administrateur suprême des biens publics, des fondations pieuses et de tous les établissemens qui ont pour objet le culte de Dieu ou le bien général de la nation. La loi exige de tous les Mutéwellys en général la plus grande attention dans la régie de leurs Wakfs. Elle les oblige à se conformer scrupuleusement à la volonté des fondateurs; elle leur défend d'intervertir par des

changemens la destination qu'ils en ont faite, d'employer à un objet les revenus consacrés à un autre, et d'appliquer à leur usage ou à celui de leur famille aucun immeuble du Walf, même en s'obligeant de payer le cens ou le loyer d'usage. Elle les rend même responsables du mauvais emploi qu'ils auroient fait des fonds appartenans aux Walfs qui leur sont confiés, et de toutes les dépenses qui pourroient contrarier les intentions du fondateur. En cas de malversation dans leur régie, l'inspecteur, ou à son défaut le magistrat, a le droit de les destituer, et de les remplacer par d'autres plus fidèles et plus intègres.

Le magistrat peut aussi, dans tous les cas où un Wakf seroit sans administrateur légitime, le régir lui-même, ou nommer provisoirement un Mutéwelly, jusqu'à ce que le Cazi-asker de Roumilie en ait autrement disposé. Ce magistrat qui, après le Mouphty, est le premier personnage du corps des Oulémas, et qui occupe le premier tribunal de l'Empire, a une inspection générale, Nazaréthâmmé, sur tous les Wakfs, de quelque nature

qu'ils soient, du moment qu'ils vaquent par la mort des Mutéwellys nommés et constitués par les fondateurs mêmes de ces pieux établissemens. On n'en excepte que les Wakfs affectés aux deux cités de l'Arabie, et dont l'administration est constamment dévolue, dans la vacance, au Kizlar-Aghassy du Sérail, qui, dans cette partie de son office, est censé représenter le Schérif de la Mecque.

Généralement tous les biens Wakfs sont inaliénables, parce que la propriété est censée, aux termes de la loi, transportée à Dieu même, et que les hommes n'en ont que l'usufruit ou la jouissance. La vente, la cession, l'aliénation d'un Wakf est par conséquent invalide et nulle. Les Mutéwellys n'ont que le droit de les échanger, en cas de besoin, contre d'autres immeubles, plus avantageux, ou pour le moins d'une valeur absolument égale. Ces échanges religieux, connus sous le nom d'Isstibdal, sont cependant soumis par la législation civile à l'inspection de l'Etat, qui s'est réservé, il y a environ un siècle, le droit d'en prendre connoissance, et de les

autoriser par un Ferman ou ordonnance du Souverain, dans la vue de prévenir toute malversation de la part des Mutéwellys peu scrupuleux et peu fidèles.

Quoique toute hypothèque constituée sur un Wald soit un acte invalide et nul, cependant si elle étoit antérieure à la fondation, le créancier hypothécaire n'en conserveroit pas moins ses droits sur cet immeuble; et au cas que le fondateur n'eût aucun autre moyen de payer sa dette, la fondation s'évanouiroit, et l'immeuble, toujours envisagé comme un bien profane, comme une propriété libre, serviroit à acquitter sa dette, soit de son vivant, soit à sa mort, sans que ni ses héritiers, ni même le Mutéwelly qu'il auroit nommé, pussent jamais y faire la moindre opposition légale.

La loi qui proscrit l'usure et tout intérêt quelconque dans le commerce et dans l'ordre civil, se relâche cépendant de sa rigueur en faveur de ces biens. Ainsi, lorsqu'un Wakf quelconque exige des réparations urgentes, qu'il ne se trouve pas dans les épargnes

des deniers suffisans pour y pourvoir, et qu'il n'est pas possible de s'en procurer à titre gratuit, alors le Mutéwelly est autorisé à emprunter à intérêt les fonds nécessaires, jusqu'à un et demi sur dix, c'est-à-dire, quinze pour cent. Mais dans tous les cas, il faut au préalable obtenir le consentement formel du magistrat. Il est également permis aux Mutéwellys de placer à intérêt les économies des Walfs confiés à leur administration; et cet intérêt, Dwer-schery, est toujours de dix à quinze pour cent, jamais au-delà. Ils peuvent les employer encore en acquisitions d'immeubles, qui prennent également le nom de Walf.

Mais dans ces cas, les premiers sont distingués sous le nom de Walf-âssl, qui signifie Walfs principaux; et les biens acquis de leurs revenus, sous celui de Walf-fery, c'est-àdire, Walfs secondaires. Ceux-ci, dans un cas de besoin ou d'avantage réel et évident pour les premiers Walfs constitués, peuvent être, sans aucun inconvénient, aliénés, convertis et vendus comme des biens absolu-

ment libres, attendu que la loi les envisage comme des fruits provenans des biens Wakfs, et non comme des propriétés constituées en Wakfs.

Toute fondation ou donation faite par un Chrétien ou par un sujet non-Mahométan, est également reçue et respectée dans l'Empire, excepté celle qui seroit en fayeur d'une église : encore la loi n'en rend-elle les actes invalides et nuls qu'en cas de réclamation formelle de la part des héritiers légitimes.

Enfin tous les Wahfs de la première et seconde classes portent la dénomination de Wahf-schery, Wahf légal, parce que leur fondation est dictée et sanctionnée par la légis-lation religieuse même. On les distingue par-là de ceux de la troisième classe, que l'on appelle Wahf-âdy, Wahfs coutumiers, comme n'étant autorisés que par la législation civile, ou l'autorité privée du Souverain et des Oulémas modernes.

par leur nature et par des caractères qui leur sont propres. Anciennement, lorsque les mos-

quées opulentes vouloient profiter de leurs épargnes, et grossir par des acquisitions la masse de leurs Wakfs, elles payoient seulement la moitié du prix de l'immeuble qu'elles achetoient, et en laissoient au véndeur la jouissance, pour un temps limité, moyennant un cens ou un loyer annuel.

Les propriétaires se prêtoient à ces espèces de baux emphytéotiques, non-seulement par convenance, mais encore par un motif de dévotion : c'est que la vente, ou plutôt la cession de l'immeuble à la mosquée, se faisoit toujours comme une donation absolue, sous le nom sacré de Wakf. On en dressoit les contrats dans cet esprit; et le propriétaire de l'immeuble n'étoit censé en jouir que comme simple locataire, sous le titre de Mutessarif, qui signifie occupant, possesseur, tenancier. On inséroit même dans les registres de la mosquée, que le propriétaire jouiroit un tel nombre d'années de l'immeuble déja réputé Wakf, moyennant une somme censée payée une fois pour toutes, sous le nom d'Idjearmuâdjele, loyer antérieur, ou denier d'en-

trée, et une autre encore qu'il s'obligeoit d'acquitter en effet tous les ans, sous celui d'Idjear-muedjélé, cens ou loyer postérieur, toujours évalué au dixième de la rente annuelle convenue entre les parties.

A l'expiration du terme, le possesseur perdoit tous ses droits sur l'immeuble, qui entroit alors absolument dans le domaine de la mosquée. Si avant le terme convenu, le possesseur venoit à mourir, la mosquée, toujours fidèle à ses engagemens, tenoit compte des années restantes aux héritiers légitimes du décédé, ou à leur défaut, aux fermiers publics, Emin Beith'ul-mals, qui sont autorisés à recueillir les successions des citoyens morts sans héritiers naturels.

Comme en ce genre de Waks les réparations de l'immeuble étoient toujours à la charge de la mosquée, il naissoit de cette clause des disputes continuelles, sur-tout à l'époque où la mosquée prenoit possession de son nouveau Waks. Les procès qu'entraînoient ces contestations, soit par le zèle peu éclairé des Mutéwellys, soit par les mémoires peu fidèles

des propriétaires ou de leurs héritiers, devinrent enfin si scandaleux dans le dernier siècle, que le Gouvernement établit de nouvelles lois au sujet de ces Wakfs.

Il y est ordonné que les mosquées acquerront désormais ces immeubles à un prix modique, que les réparations seront toujours à la charge des tenanciers, et que ceux-ci auront la jouissance de l'immeuble à perpétuité, eux et leurs enfans de l'un et l'autre sexe. D'après ces nouvelles dispositions, qui sont observées rigoureusement, voici les règles que l'on suit aujourd'hui relativement aux Wakfs coutumiers.

Le propriétaire d'un immeuble quelconque en fait cession à une mosquée à titre de Wakf, pour une somme qui ne monte guère à plus de dix, douze ou quinze pour cent. Par exemple, pour un fonds de la valeur de cinquante mille livres, la mosquée paie cinq, six ou sept mille livres, et le propriétaire, qui continue à jouir de son immeuble, comme d'un don qu'il est censé tenir de la générosité de la mosquée, lui paie

annuellement une rente de soixante, quatrevingt ou cent livres. Ce cens est positivement l'intérêt de la somme que paie la mosquée, et se règle par conséquent dans la même proportion. Au reste, les conventions sont libres, et absolument soumises à la volonté des parties. Il en résulte pour les fondateurs et les mosquées des avantages d'autant plus précieux, qu'ils s'écartent des lois ordinaires sur tous les objets relatifs à l'ordre civil.

D'un côté, le fondateur y trouve ceux, 1°. de rester maître de l'immeuble, et d'en tirer parti à sa volonté, soit en l'occupant lui-même, soit en le donnant à loyer; 2°. en cas de dettes passives postérieurement contractées, d'être à l'abri des poursuites juridiques, parce que tout Wakf quelconque est un bien sacré sur lequel nul créancier ne peut former de prétentions; 3°. de le transmettre à ses enfans de l'un et de l'autre sexe, qui partagent également ces hérédités; tandis que dans les propriétés libres, meubles ou immeubles, la loi en adjuge une portion aux femmes, et deux aux mâles; 4°. de dis-

poser librement du même Wakf, en le cédant, ou en transportant ses droits sur une autre tête; 5°. de le soustraire au retrait vicinal, Schéf'y, qu'exerce tout propriétaire sur l'immeuble contigu au sien, pour avoir, en cas de vente, la préférence sur tout autre acquéreur.

Ces Wakfs ne sont pas moins avantageux aux mosquées, puisqu'ils leur assurent, 1º. la constitution solide de leurs fonds, dont l'immeuble est garant ; 20. la décharge des réparations nécessaires, qui restent au compte du tenancier, intéressé d'ailleurs à maintenir l'immeuble en bon état; 3°. le bénéfice des augmentations, décorations, embellissemens éventuels de l'immeuble, tous au profit du temple, sous le nom sacré de Téberrû, qui veut dire, bénéfice gratuit; 4°. les droits qui reviennent à la mosquée, lorsque le propriétaire dispose de l'immeuble en faveur d'un autre; et 5°. celui d'hériter de ces immeubles. qui sont pleinement dévolus à la mosquée, si le propriétaire meurt sans enfans.

Ces deux derniers articles intéressent

essentiellement les mosquées. D'abord les Waks ne peuvent être aliénés qu'avec la participation et l'agrément formel du Mutéwelly. Lui seul est en droit de l'autoriser, soit par l'enregistrement de l'acte au greffe de la mosquée, soit en délivrant au nouvel acquéreur un écrit sous seing-privé, Témessuk, où l'aliénation est toujours indiquée sous le nom de cession, Féraghath, sans qu'on y parle de la somme convenue entre les parties contractantes. Les héritiers légitimes, et les acquéreurs, quels qu'ils soient, jouissent également de ce droit de cession.

Mille circonstances nécessitent souvent la vente de ces immeubles; et à chaque mutation la mosquée retire des bénéfices assez considérables, sous le nom de Ressm-Feraghath, qui répond à lods et ventes. Ces bénéfices se renouvellent même toutes les fois que le possesseur de l'immeuble l'engage par hypothèque, ce qui n'est permis que pour les seuls Wakfs coutumiers. Dans ces cas, l'engagement et la libération du Wakf se font par l'autorité du Mutéwelly, et sous le simple

nom de Feraghath, la manière de procéder des administrateurs des mosquées étant uniforme dans toutes les opérations relatives à ces biens. Les seuls magistrats, Mujettischs, ou à leur défaut les juges ordinaires, examinent, en cas de litige, la nature de ces cessions, en distinguant celles qui sont absolues de celles qui ne le sont pas. Ils caractérisent les premières sous le nom de Féragh-Caty, et les autres sous celui de Feragh-b'il-Wéfa. D'après ce prononcé, les Mutéwellys renouvellent ou non l'acte de reconnoissance de ces propriétés en faveur de celui dont le droit est reconnu.

Quant à l'hérédité, les mosquées en retirent un avantage plus considérable encore. Elles héritent de tout immeuble dont le propriétaire, quel qu'il soit, ne laisse pas à sa mort des enfans de la première génération. Le Wakf est alors dévolu à la mosquée comme un bien vaquant, Mahhloul, à l'exclusion de tous les autres héritiers naturels, même des petits-fils. La raison en est que le droit de succession de l'enfant qui décéderoit du vivant

de son père ou de sa mère, sur la tête desquels seroit le Wakfs, n'est pas transmissible à ses descendans. Si même un enfant meurt sans postérité, après le père ou la mère propriétaire de l'immeuble, sa portion échoit également à la mosquée, à l'exclusion de ses frères et sœurs, cohéritiers du même immeuble. Cette exclusion s'étend jusqu'aux enfans qui seroient en pays étranger, conformément à la loi canonique, qui prive du droit de succession, dans les propriétés libres, tout héritier qui se trouveroit hors de l'Empire.

La mosquée exerce également son droit d'hérédité sur tous les Wakfs dont le propriétaire qui n'a pas d'enfans auroit disposé en faveur d'un autre, pendant sa maladie. Cette donation ne peut être valide que dans le cas où le malade recouvreroit sa santé: s'il meurt, la mosquée seule hérite de ces biens. Une infinité de ces immeubles passent donc aux mosquées, soit par la négligence des propriétaires à les assurer, au défaut d'enfans, à leurs plus proches héritiers, au moyen des cessions formelles; soit par les rayages

ravages presque continuels de la peste dans plusieurs provinces de l'Empire, mais sur-tout à Constantinople, où assez souvent des familles entières sont enlevées dans l'espace de huit ou quinze jours, par ce fléau destructeur, sans qu'aucun des héritiers légitimes ait, dans ces momens de désolation, le temps ou la présence d'esprit de rien statuer sur les Wakfs de la famille.

Nonobstant le préjudice qui résulte de la nature de ces fondations pour les parens et les héritiers éloignés, les propriétaires se laissent éblouir par les avantages dont ils jouissent personnellement dans ces aliénations. Comme la loi les accorde indistinctement aux Musulmans et aux non-Musulmans, les citoyens de toute nation et de toute religion s'y laissent entraîner; de sorte qu'aujourd'hui une grande partie des immeubles se trouvent engagés envers les temples Mahométans. On conçoit aisément combien cet article contribue à augmenter d'un côté les possessions et les revenus des mosquées, de l'autre les fortunes particulières de leurs administrateurs,

TOME II.

par les droits qui leur sont attribués, sans parler des gains illicites qu'ils font quelquefois dans l'exercice de leurs fonctions. Ordinairement la moitié de ces profits est réservée au Mutéwelly. Le quart se partage entre tous les commis, Kiatibs, de son bureau. On cède un huitième au greffier, Rouznamédjy, et le huitième restant aux Djabys, collecteurs ordinaires de tous les revenus de la mosquée. L'un des motifs qui engagent les citoyens à aliéner leurs immeubles, est la crainte des incendies, si fréquens dans un pays où toutes les maisons sont bâties en bois. Dans ces accidens, le propriétaire, outre la somme qu'il a déja perçue lors de la conversion de l'immeuble en Wakf, a encore le droit de réduire le cens annuel auquel il étoit tenu envers la mosquée. Cette réduction se règle sur la valeur du terrain, qui, quoique incendié, ne perd jamais son caractère de Wakf: on en fait une estimation; et des-lors il prend le nom d'Arsa-y-Moucatéà, terrain estimé, ou Moucatéa-y-Wakf, Wakfévalué; et la nouvelle redevance, celui de Moucatéd-y-Arsa,

ou Edjhr-Missl, c'est-à-dire, cens du terrain, cens comparatif ou de réduction.

Le possesseur, toujours maître de disposer à son gré du terrain, n'a cependant pas la liberté d'y rebâtir sans l'agrément formel de la mosquée, et sans un écrit authentique du Mutéwelly. Manque-t-il à cette formalité, la mosquée a le droit de faire démolir l'édifice, ou de se l'approprier absolument, eûtil été élevé sous l'autorité et avec la permission expresse du magistrat du lieu. Elle ne seroit, en outre, obligée à aucune sorte d'indemnité, à moins que le propriétaire ne mourût insolvable : alors cette indemnité en faveur des créanciers est fixée, non sur la valeur de l'immeuble, mais sur l'estimation de ses matériaux, l'édifice supposé entièrement démoli.

La rigueur de ces lois oblige donc le possesseur du terrain à n'en jamais disposer sans l'ordre et la permission expresse de la mosquée. Ces formalités remplies, il est le maître de construire son bâtiment, ou à titre de Wakf, ou à titre de propriété libre, Mulk

( parce qu'il est bien permis d'élever un édifice de propriété libre sur un terrain Wakf. mais jamais un bâtiment Wakf sur un terrain libre ). Dans le premier cas, il arrête ses conditions avec la mosquée, recoit un retour en argent, se soumet à un cens annuel proportionné à la somme qu'il touche, et constitue ainsi le nouveau bâtiment sur le pied de l'ancien. Dans le second, l'édifice devient une propriété absolue et libre de tout engagement envers la mosquée : elle se transmet aux héritiers les plus éloignés du propriétaire, conformément à la loi de succession sur les biens libres; elle se vend même sans la participation de la mosquée, sans Témessuk du Mutéwelly, mais par contrat, Hæudjeth, passé en présence du magistrat, comme cela se pratique dans l'Empire pour tous les biens libres. Le propriétaire, ainsi que l'héritier ou l'acquéreur, n'ont jamais d'autre charge envers la mosquée, que le cens annuel imposé sur le terrain, toujours réputé Wakf. Ce cens fait un droit tellement inaliénable, que dans le cas même

où le possesseur de l'immeuble voudroit le convertir en Wakf légal ou coutumier, au profit d'une autre mosquée, celle-ci n'en seroit pas moins tenue au cens du terrain à l'égard de la première. Le paiement de cette redevance annuelle pour tout Wakf quelconque, exige même la plus grande exactitude de la part du tenancier: s'il le néglige trois ans de suite, sur-tout pour cause d'absence, la mosquée a le droit de s'approprier l'immeuble, et d'en disposer comme il lui plaît.

Ces lois relatives aux terrains des Wakfs incendiés, sont absolument les mêmes pour toutes les terres vaines et vagues que les Sultans ont concédées à différentes mosquées, sous le même nom d'Arsa-y-Moucatéâ. Ces mosquées ne jouissent aussi que d'un cens annuel, mais à cet avantage elles joignent les droits de culture, de construction, de transport, de cession, toutes les fois que les propriétaires veulent en tirer partieux-mêmes, ou en disposer en faveur d'un autre. Autrefois le cens annuel de ces terres n'étoit que de quatre aspres pour quarante pics carrés;

mesure que l'on appelle Deunum. Dans le dernier siècle on le porta à huit aspres pour les terres possédées par les Musulmans, et à dix pour celles qui appartenoient à des non-Musulmans. Le terrain du faubourg de Pera à Constantinople, qui présentoit un vaste vignoble, lorsque Mohammed II fit la conquête de cette capitale, fut cédé, à titre d'Arsa-y Moucatéà, par Bayézid II, à la mosquée de sa fondation. Le cens qu'elle en retire, fait annuellement un objet de douze mille cinq cents piastres, ou environ vingthuit mille livres tournois. Le sol sur lequel est bâti l'hôtel des ministres de Suède, et qui appartient en propriété à la couronne, fait partie de ce terrain, et paie tous les ans à la même mosquée un cens, Moucatéâ-y-Arsa, de cent quatre-vingts aspres, qui font environ trois livres dix sols.

Tels sont les caractères de toutes les fondations Musulmanes, et l'esprit qui les dirige. On trouve l'explication des lois qui les concernent dans les collections des Fethwas, sur-tout dans celle du Mouphty Behhdjé

Abd'ullah Efendy. Par cet exposé de leur état actuel et des règles de leur administration, on voit qu'elles embrassent une grande partie des terres, des immeubles, des richesses de l'Empire; qu'une infinité de citoyens en jouissent également; que leur administration est entre les mains des officiers de tous les ordres de l'Etat; et que les ministres des temples, rangés dans la classe des simples pensionnés, forment le dernier grade des Oulémas, comme on l'indiquera dans le Discours général qui termine ce premier Code.

FIN DU SECOND VOLUME.

and the Bear pure on amones, at parth

perifications,

Care e-IV. Bullingsame constant to dell'homme

Cu a P. V. Des l'espleadage gui l'ales, 45

are incommediate anturelles and

# TABLE

#### DESCHAPITRES

CONTENUS DANS CE VOLUME.

Capitat ou aga indaine de silovens

# PARTIE RITUELLE.

| tennings, removes along a place, constant,     |       |
|------------------------------------------------|-------|
| LIVRE Ier. Des Purifications, pas              | ge 7  |
| Снар. Ier. Des Purifications en général,       | bid.  |
| ART. 1er. Du Lavage,                           | 8     |
| ART. 2. De l'Ablution,                         | 14    |
| ART. 3. De la Lotion,                          | 25    |
| CHAP. II. Des Eaux pures ou impures, et par-   | là    |
| même propres ou non propres a                  | ux    |
| purifications,                                 | 29    |
| CHAP, III. De l'état d'impureté légale des fer | n-    |
| mes dans leurs infirmités périod               | li-   |
| ques, ainsi que dans leurs couche              | s, 38 |
| CHAP. IV. De l'impureté continuelle de l'homi  | me    |
| et de la femme, par l'effet de dif             | Fé-   |
| rentes incommodités naturelles                 | , 45  |
| CHAP. V. Des Purifications pulvérales,         | - 46  |
| OBSERVATIONS,                                  | 53    |

| DESCHAPITRES: 569                                |
|--------------------------------------------------|
| LIVRE II. De la Prière, page 69                  |
| CHAP. Ier. De la Prière en général, 70           |
| ART. 1er. De la Prière Dominicale, Namaz, ibid.  |
| ART. 2. Des quatre conditions requises pour      |
| la Prière Namaz,                                 |
| ART. 3. De l'esprit et de l'essence de la Prière |
| Namaz, 76                                        |
| OBSERVATIONS, 90                                 |
| CHAP. II. De la Prière dans les cinq heures      |
| canoniques,                                      |
| ART. 1er. De l'Ezann, ou annonce des heures      |
| canoniques,                                      |
| ART. 2. De l'Ikameth,                            |
| ART. 3. De la Prière Namaz en commun, 117        |
| ART. 4. Des souillures qui peuvent survenir      |
| au milieu de la prière, et qu exi-               |
| gent le renouvellement des purifi-               |
| cations,                                         |
| ART. 5. De tout ce qui invalide la Prière, et    |
| en exige le renouvellement, 130                  |
| ART. 6. Des souillures qui surviennent au        |
| milieu du Namaz, et qui exigent                  |
| le renouvellement, soit des puri-                |
| fications, soit de la prière, 135                |
| ART. 7. De tout ce qui est blâmable dans la      |
| prière, 136                                      |
| ART. 8. Des Prosternations satisfactoires, 141   |

OF SELVATIONS

| ART. 9. De la Prière Dominicale des v      | oya-      |
|--------------------------------------------|-----------|
| geurs,                                     |           |
| ART. 10. De la Prière Dominicale des       | ma-       |
| lades ,                                    | 150       |
| ART. 11. De la Prière satisfactoire,       | 153       |
| OBSERVATIONS,                              | 158       |
| CHAP. III. De la Prière Salath-witr avant  | l'au-     |
| rore,                                      | 184       |
| OBSERVATIONS,                              |           |
| CHAP. IV. De la Prière publique des vendre | edis, 192 |
| OBSERVATIONS,                              | 200       |
| CHAP. V. Del'Oraison Paschale dans les     | deux      |
| fêtes de Beyram,                           | 222       |
| OBSERVATIONS,                              | 227       |
| CHAP. VI. De la Prière Terawihh penda      | nt les    |
| trente nuits du Ramazann,                  | 232       |
| OBSERVATIONS,                              | 235       |
| CHAP. VII. De la Prière à l'occasion des   | éclip-    |
| ses de soleil ou de lune,                  | 236       |
| CHAP. VIII. De la Priere dans les di       | isettes   |
| d'eau, d'eau,                              | 239       |
| OBSERVATIONS,                              | 244       |
| CHAP. IX. De la Prière des militaires a    |           |
| ment du combat,                            |           |
| OBSERVATIONS,                              |           |
| CHAP. X. Des Prières à faire dans le K     |           |
| la Mecque,                                 | 265       |
| OBSERVATIONS,                              | 267       |

| CHAP. XI. De différentes Prières de dévo   | - Direct |  |
|--------------------------------------------|----------|--|
| tion, page                                 | 268      |  |
| CHAP. XII. Des Prières surérogatoires,     | 270      |  |
| CHAP. XIII. Des Vœux religieux,            | 272      |  |
| CHAP. XIV. Des Prosternations auxquelle    | s        |  |
| tout Musulman est tenu lors                | 127      |  |
| qu'il lit, récite ou entend di             | ETT      |  |
| férens passages du Cour'ann,               | 273      |  |
| CHAP. XV. Du Cour'ann à réciter par cœur,  | 278      |  |
| OBSERVATIONS,                              | 279      |  |
| Снар. XVI. De l'attention du Musulman à n  | e -      |  |
| pas suivre les pratiques des non           | 1-       |  |
| and the first Musulmans, a steel at it     | 282      |  |
| OBSERVATIONS.                              | 283      |  |
| CHAP. XVII. De la Circoncision,            | 285      |  |
| OBSERVATIONS,                              | 286      |  |
| CHAP. XVIII. Des Prières pour les agonisan | S        |  |
| et les morts,                              | 296      |  |
| ART. 1er. De la Lotion funéraire,          | 299      |  |
| ART. 2. Des Linceuls,                      | 303      |  |
| ART. 3. De la Prière funèbre,              | 306      |  |
| ART. 4. De la Sépulture,                   | 313      |  |
| ART. 5. Des Obsèques des Martyrs,          | 319      |  |
| OBSERVATIONS,                              | 325      |  |
| DISCOURS sur quelques autres Pratiques qu  | i        |  |
| entrent dans le culte public des           |          |  |
| Mahométans,                                | 351      |  |

| S. Ier. De diverses Prières de surérogat | ion,     |
|------------------------------------------|----------|
| Shanner , noil                           | page 351 |
| II. Des Prêches dans les mosquées,       | 369      |
| III. Des sept Nuits saintes,             | 373      |
| IV. De la vénération des Mahométans      | pour.    |
| les Reliques du Prophète,                | 378      |
| LIVRE III, De la Dîme Aumônière,         | 403      |
| CHAP. Ier. De la Dîme en général,        | ibid.    |
| ART. 1er. De la Dime sur les Chameau     | x, 412   |
| ART. 2. De la Dîme sur les Bœufs,        | 414      |
| ART. 3. De la Dîme sur les Moutons,      | 414      |
| ART. 4. De la Dîme sur les Chevaux,      | 415      |
| ART. 5. De la Dîme sur l'Or, l'Argent    |          |
| Effets mobiliers,                        | 416      |
| OBSERVATIONS,                            | 419      |
| CHAP. II. De l'Aumone Paschale,          | 423      |
| CHAP. III. Du Sacrifice Paschal,         | 425      |
| OBSERVATIONS,                            | 432      |
| CHAP. IV. Des donations ou Fondations    | pieuses, |
| 2 Des Linceals and                       | 437      |
| CHAP. V. Des Temples,                    | 443      |
| OBSERVATIONS,                            | 447      |
| S. Ier. Des Mosquées,                    | ibid.    |
| 1°. Des Mosquées Impériales,             | 448      |
| 2°. Des Mosquées ordinaires,             | 453      |
| 3º. Des simples Messdjids,               | 454      |
| S. II. Des Édifices qui entourent les    |          |
| guées .                                  | 459      |

| DES CHAPITRES.                      | 573   |
|-------------------------------------|-------|
| 1°. Des Imareths ou Hôtelleries, pa | g.460 |
| 2°. Des Hôpitaux pour les malades   | , 46r |
| 3º. Des Hôpitaux pour les fous,     | 463   |
| 4°. Des Ecoles,                     | 464   |
| 5°. Des Colléges,                   | ibid. |
| 6°. Des Bibliothéques publiques,    | 487   |
| 7°. Des Chapelles sépulcrales où re | e-    |
| posent les cendres des Sultans, etc | 2.509 |
| S. III. Des Wakfs ou Fondations.    | 523   |
| 1°. Des Wakfs des mosquées,         | 524   |
| 2°. Des Wakfs publics,              | 542   |
| 3º Des Wakfs contumiers             | 552   |

FIN DE LA TABLE DU SECOND VOLUME.

Sunda or observe attent by an all

