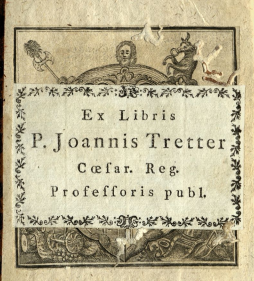


13512. VI. A. C.





Li. 0.29. N. 246. SIF





LES

## PROVINCIALES,

OU

LETTRES ECRITES

PAR

#### LOUIS DE MONTALTE

A un Provincial de fes amis, & aux RR.
PP. Jéfuites fur la Morale & la
Politique de ces Pères,
A V E C L E S N O T E S

## DE GUILLAUME WENDROCK,

Docteur en Théologie dans l'Université de Saltzbourg en Allemagne.

TRADUITES EN FRANÇOIS
Par MADEMOISELLE DE JONCOURT.

NOUVELLE EDITION,

Revue, corrigée & augmentée de courtes Notes Historiques.

TOMESECON



Chez PIERRE DE LA VALLEE.

MDCCXXXIX.

# PROVINCIAMAS

630039156

## TABLE

Des Lettres & des Notes contenues dans ce Second Tome.

VI. LETTRE, D'Ifférens artifices des Jéfuites pour éluder l'autorité de l'Evangile, des Conciles & des Papes. Quelques conséquences qui suivent de leur doctrine sur la Probabilité. Leur relachement en faveur des Bénéficiers, des Prêtres, des Religieux, & des Domestiques. Histoire de Jean d'Alba. Pag. 1 Note I. Ou Dissertation Théologique sur l'autorité constante des Canons, & sur l'ancien-ne Discipline de l'Eglise à l'égard des Prêtres tombez dans le crime; contre l'erreur de Filiutius & des autres Cafuistes, qui assurent sans distinction que les Loix de l'Eglise perdent leur force quand on ne les observe plus; & contre les conséquences borribles qu'ils tirent de cette opinion, principalement par rapport aux Prêtres tombez dans le crime.

SECTION I. Règles pour juger de ce que peut ou ne peut pas la coutume contre l'autorité des Canons. Ibid.

S. I. Que l'Eglise en changeant de Discipline, ne change point d'esprit. Ibid.

S. II. Que les Canons de l'Eglife confervent toujours leur autorité en ce qu'ils contiennent Tome II. \*\*

du droit divin. Excellent passage de St. Thomas sur ce sujet.

26

3. III. Qu'un abus contraire aux loix de l'E-

glise, quoique déjà invétéré, ne les doit pas faire regarder comme abrogées.

SECTION II. Combien les nouveaux Casuistes s'éloignent des règles précédentes. 42

§. I. Prémier exemple tiré de Suarez, qui autorise l'avarice des Ecclésiastiques qui briguent les plus riches Bénésices. Ibid.

§. II. Second exemple tiré de Filiutius & de Thomas Sanchez, qui prétendent que la loi de l'Eglife qui ordonne de n'abfondre les Blasphémateurs qu'en leur imposant une rigoureuse pénitence, est maintenant abrogée par un usage contraire.

SECTION III. Troisième exemple qui est celui que Montalte rapporte de Bauny, & à l'occasion duquel nous ferons voir quelle étoit l'ancienne Discipline de l'Eglise à l'égard des Prêtres tombez dans le crime, & comment on s'est relâché sur ce point de Discipline. 51

S. I. Doctrine infame de Bauny & de Mascarenhas Jésuites. Ibid.

S. II. Que les Laiques étoient autrefois séparez de la communion pendant un tems considérable pour les crimes. El surtout pour ceux d'impureté; El que les Prêtres El les Diacres étoient interdits pour toujours des fonctions de leur ministère.

5. III. Que le passage prétendu de St. Grégoire qui est contraire à tous ces Decrets, a été ajouté par un Faussaire.

S. IV. Qu'il y a de l'apparence qu'Isdorus.

Mercator, célèbre imposteur, est l'auteur de cette addition.

64

S. V.

S. V. Que les fausses Lettres de St. Calixte, de St. Grégoire, & de St. Isidore de Séville, ont été cause du relachement de l'ancienne Discipline à l'égard des Ministres de l'Eglise tombez dans le crime.

S. VI. Que selon même la Discipline présente de l'Église la doctrine de Bauny & de Mascarenhas est toujours très-corrompue. 72

§ VII. Doctrine abominable d'Escobar. 81 Note II. Sentiment de Bauny touchant les Domestiques qui volent leurs Maîtres sous présexte d'une compensation secrette condamnée par les Facultez de Paris & de Louvain 84 Note III. Chicane ridicule des Jésuites sur le terme d'Assassin. 87

VII. LETTRE. De la méthode de diriger l'intention selon les Casuistes. De la permission qu'ils donnent de tuer pour la désense de l'honneur & des biens, ce qu'ils étendent jusqu'aux Prétres & aux Réligieux. Question curieuse proposée par Caramuel, savoir s'il est permis aux Jésuites de tuer les Jansénistes. 91 Note. De la méthode de diriger l'intention se-

VIII. LETTRE. Maximes corrompues des Jéfuites touchant les Juges, les Ujuriers, les Banqueroutiers, le Contract Mohatra, les
Restitutions, & Diverses extravagan-

vagances des mêmes Cafuiftes. 122 Note 1. De la dispense que les fésuites donnent aux Juges de restituer ce qu'ils ont recu pour rendre des jugemens injustes. 144 S. I. Que Montalte a rapporté fidèlement le sentiment de Lessius sur ce sujet. 6. II. Réfutation de l'opinion de Lessius. 147 S. III. Réfutation des chicanes que les fésuites font sur les Auteurs que Montalte accuse de favoriser l'opinion de Lessius. Note II. De l'impudence des Jésuites qui étendent aux Honnêtes Femmes, aux Filles & aux Religieuses, ce que les loix n'accordent qu'aux Prostituées. 160 NOTE III. Du Contract Mobatra. 166 Note IV. De l'Usure. 160 Note sur une Thèse soutenue à Louvain le 14 Novembre 1699. IX. LETTRE. De la fausse dévotion à la Ste. Vierge que les Jésuites ont introduite. Diverses facilitez qu'ils ont inventées pour se sauver sans peine, & parmi les douceurs & les commoditez de la vie. Leurs maximes fur l'ambition, l'envie, la gourmandise, les équivoques, les restrictions mentales, les libertez qui sont permises aux filles, les habits des femmes, le jeu, le précepte d'entendre la Messe. 184 Note I. Où l'on distingue la vraie dévotion à la Sainte Vierge, de la dévotion fausse &

mas

| mal règlée. 205                                                                            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| Note II. Que Montalte a gardé une parfaite                                                 |
| équité, en rapportant & en censurant, com-                                                 |
| me il a fait, l'opinion de Bauny sur le cri-                                               |
| me que commettent ceux qui abusent d'une                                                   |
| fille, & que c'est très-injustement que les Jé-                                            |
| fuites l'accusent de calomnie.  Note III. Réfutation de l'opinion épicurienne              |
| Note III. Refutation de l'opinion epicurienne                                              |
| d'Escobar sur les Plaisirs des Sens. 221                                                   |
| X. LETTRE. Adoucissemens que les                                                           |
| Jésuites ont apportez au Sacrement                                                         |
| de Pénitence par leurs maximes tou-                                                        |
| 0 0 0 0                                                                                    |
| chant la confession, la satisfaction,                                                      |
| l'absolution, les occasions prochaines                                                     |
| de pécher, la contrition & l'amour                                                         |
| de Dieu. 23 I                                                                              |
| Note I. De l'opinion des Casuistes qui veu-                                                |
| lent que l'on donne l'absolution aux Pécheurs                                              |
| qui retombent toujours dans les mêmes desor-                                               |
| dres, quoiqu'on ne remarque en eux aucune                                                  |
| e/pérance d'amendement. 256                                                                |
| Note II. Réfutation de l'hérésie des Jésuites                                              |
| fur l'Attrition naturelle. 265                                                             |
| Note III. Ou Dissertation Théologique sur le                                               |
| commandement d'aimer Dieu. 277                                                             |
| SECTION I. Erreurs intolérables d'Antoine Sir-                                             |
| mond fésuite contre ce commandement. Ibid.                                                 |
| S. I. Vraie notion de l'Amour de Dieu. Ibid.                                               |
| S. II. Explication exacte de la doctrine du Père Antoine Sirmond.                          |
| §. III La même doctrine foutenue depuis par le                                             |
| même P. Sirmond dans un Rerit qui a pour ti                                                |
| même P. Sirmond dans un Ecrit qui a pour ti-<br>tre, Réponse à un Libelle diffamatoire &c. |
| Coccession and Emberro diffully approaches                                                 |

\$286 Sec.

SECTION II. Réfutation des distinctions captieuses du P. Sirmond.

3. I. Réfutation de la prémière distinction qu'il fait de l'Amour, en Amour affectif & en A-

mour effectif. Ibid.

S. II. Réfutation de la seconde distinction, qui consiste à distinguer deux commandemens, l'un de rigueur, l'autre de douceur: Qu'on est obligé en touterigueur d'aimer Dieu d'une affection intérieure & véritable: Et que nier cette vérité, c'est resuser de reconnoître fésus-Christ pour le maître & le modèle de la Vie Chrétienne, renoncer au Baiéme, & détruire toute la Religion Chrétienne.

SECTION III. Défense des Auteurs dont le P. Sirmond abuse pour autoriser son erreur. 306

§. I. Explication d'un passage de St. Bernard.
Ibid.

S. II. Insigne imposture du P. Sirmond, en rapiportant l'apinion de Mr. du Val.

S. III. Que Gerson est très-éloigné de l'erreur du P. Sirmond.

Section IV Explication du fentiment de St.
Thomas. Et réfutation de l'erreur du P. Sir-

mond par les principes que ce Saint établit. 325 §. I. Prémier principe de St. Thomas. Que les commandemens de Dieu font de nécessité de falut.

S. II. Second principe. Que le plus grand de tous les commandemens est celui de l'Amour de Dieu.

S. III. Troisième principe. Que tout ce qui se fait contre la loi est péché mortel, & qu'il n'y a que le péché mortel qui soit contre la loi. 328

6. IV. Quatrième principe. Que les préceptes ne regardent que les actes, & non l'habitude, des

des vertus. §. V. Cinquième principe. Que l'acte d'amour commandé par le prémier précepte, est un acte spécial, distingué de l'observation des autres préceptes. S. VI. Sixième principe. Qu'il n'y a point d'amour de Dieu naturel dans l'état de la nature corrompue. 338 S. VII. Consequences qu'on doit tirer des principes établis ci-dessus. 339 SECTION V. Réponse aux objections que le P. Sirmond tire de St. Thomas. §. I. Explication des deux prémiers passages qui ont été cause de l'erreur du P. Sirmond. Ibid. S. II. Explication du troisième passage de St. Thomas, dont le P. Sirmond abuse. §. III. Explication du quatrième passage de St. Thomas, mal entendu par le P. Sirmond. 351 SECTION VI. Examen de ce que l'Apologiste apporte pour la défense du P. Sirmond. 357. Note IV. Que Montalte a eu raison de tourner en ridicule les opinions des Casuistes sur l'Amour de Dieu. Note V. La doctrine des Jésuites sur l'Attrition combattue depuis peu par MM. les Curez de Gand, & condamnée par la Faculté de Louvain dans l'approbation qu'elle a donnée à la doctrine véritable. Préface du même Théologien où il rapporte l'origine & le progrès de la dispute. Lettre de Messeurs les Curez de Gand aux Docteurs de la Faculté de Théologie de Louvain. Fondemens de la doctrine de Messieurs les Curez

de Gand. L'on montre que selon l'Ecriture Sainte il ne suffit pas pour obtenir la grace de Dieu

Dieu dans le Sacrement de Pénitence, d'avoir de la douleur de ses péchez par la seule crainte de l'Enfer; mais qu'il faut nécessairement en avoir regret, parce que Dieu en est offensé, c'est-à-dire qu'il faut avoir un mouvement de bienveillance pour Dieu.

L'on montre la même chose par les Conciles & par les Saints Pères.

par les Saints Pères.
Jugement de la Saèrée Faculté de Théologie de l'Université de Louvain, tant sur cet Ecrit que sur la Doctrine proposée dans la Lettre qui y étoit jointe.

#### Censure & Approbation des Docteurs en Théologie de l'Université de Bordeaux.

Nous foussignez Docteurs & Professeurs Royaux en Théologie dans l'Université de Bordeaux, declarons que suivant l'Arrêt du Parlement, le Livre intitulé, Ludovici Montaliti Littera Provinciales de Morali & Politica Jesuitarum Disciplina, nous ayant été mis entre les mains pour en examiner la bonne ou mauvaise doctrine, & donner notre avis s'il contenoit quelque hérésie, après avoir prémièrement invoque le secours du Père des Lumières, nous avons lu avec soin ledit Livre, & qu'après avoir délibéré ensemble sur la doctrine y contenue, & nous être communiqué nos avis, nous n'y avons trouvé aucune hérésie. Fait dans le Couvent des Carmes le 6. du mois de juin l'an 1660.

Signé

FRANÇOIS ARNAULD, de l'Ordre de Saint Augustin.

> F. JEAN-BAPTISTE GONET, de Pordre des Frères Précheurs.

LOPEZ, Changine Theologal.



## SIXIEME LETTRE (1)

ECRITE

## A UN PROVINCIAL

PAR

#### UN DESES AMIS.

Différens artifices des Jésuites pour éluder l'autorité de l'Évangile, des Conciles & des Papes. Quelques conséquences qui suivent de leur doctrine sur la Probabilité. Leurs relâchemens en faveur des Bénéficiers, des Prêtres, des Religieux, & des Domestiques. Histoire de Jean d'Alba.

De Paris ce 10. Avril 1656.

Monsieur,

E vous ai dit à la fin de ma dernière Lettre, que ce bon Père Jéfuite m'avoit promis de m'aprendre de quelle forte les Cafuiftes

(1) Cette Lettre a été revue par Mr. Nicole.
Tome II. A

accordent les contrariétez qui se rencon-trent entre leurs opinions, & les décisions des Papes, des Conciles, & de l'Ecriture. Il m'en a instruit en effet dans ma seconde visite, dont voici le récit. Ce bon Père me parla de cette sorte.

Une des manières dont nous accordons ces contradictions apparentes, est par l'interprétation de quelque terme. Par exemple, le Pape Gregoire XIV. a déclaré que les Affassins sont indignes de jour de l'azile des Eglises, & qu'on les en doit arracher. Cependant nos 24 Vieillards disent tr. 6. ex. 4. n. 27. Que tous ceux qui tuent en trabison, ne doivent pas encourir la peine de cette Bulle. Cela vous paroît être contraire, mais on l'accorde, en interprétant le mot d'assassin, comme ils font par ces paroles. Les assassin comme les font par ces paroles. Les assassin ne font-ils pas indignes de jouir du privilège des Eglises? Oui, par la Bulle de Gregoire XIV. Mais nous entendons par le mot d'assassins, ceux qui ont reçu de l'argent pour tuer quelqu'un en trabison. D'où il arrive que ceux qui tuent sans en recevoir aucun prix, mais seulement pour obliger leurs amis, ne sont pas appellez assassins. De même il est dit dans l'Evangile, Donnez l'aumone de votre superflu. Cependant plusieurs Casuistes ont trouvé moyen de décharger les personnes les plus riches de l'obligation de donner l'aumône. Cela vous paroît encore contraire; mais on en fait voir facilement l'accord, en interprétant le mot de superflu, en sorte qu'il n'arrive presque jamais que personne en ait. Et c'est ce qu'a fait le docte Vasquez en cette sorte, dans fon Traité de l'Aumône, c. 4. Ce que les personnes du monde gardent pour relever leur condition & celle de leurs parens, n'est pas appellé superflu. Et c'est pourquoi à peine trou-vera-t-on qu'il y ait jamais de superflu chez les gens du monde, & non pas même chez les Rois

Aussi Diana ayant rapporté ces mêmes paroles de Vasquez, car il se fonde ordi-nairement sur nos Pères, il en conclut sort bien: Que dans la question, Si les riches sont obligez de donner l'aumône de leur superflu, encore que l'affirmative fût véritable, il n'arrivera jamais, ou presque jamais, qu'elle oblige dans la pratique.

Je vois bien, mon Père, que cela suit de la doctrine de Vasquez. Mais que répondroit on si l'on objectoit, qu'afin de faire fon salut, il seroit donc aussi sûr, selon Vasquez, de ne point donner l'aumône, pourvu qu'on ait assez d'ambition pour n'avoir point de fuperflu; qu'il est fûr, felon l'Évangile, de n'avoir point d'ambition, afin d'avoir du superflu pour en pouvoir donner l'aumône? Il faudroit répondre, me dit-il, que toures ces deux voies sont sures selon le même Evangile; l'une, selon l'Evangile dans le sens le plus littéral & le plus facile à trouver; l'autre, selon le même Evangile interprété par Vasquez. Vous voyez par là l'utilité des interprétations.

Mais

Mais quand les termes sont si clairs qu'ils n'en souffrent aucune, alors nous-nous servons de la remarque des circonstances savorables, comme vous verrez par cet exemple. Les Papes ont excommunié les Religieux qui quittent leur habit, & nos 24. Vieillards ne laissent pas de parler en cette sorte, tr. 6. ex. 7. n. 103. En quelles occassions un Religieux peut-il quitter son babit sans encourir l'excommunication? Il en rapporte plusieurs, & entr'autres celles-ci: S'il le quitte pour une cause bonteuse, comme pour aller filouter, ou pour aller incognità en des lieux de débauche, le devant bientôt reprendre. Aussi il est visible que les Bulles ne parlent point de ces cas-là.

J'avois peine à croîre cela, & je priai le Père de me le montrer dans l'original; & je vis que le chapitre où font ces paroles est intitulé, Pratique felon l'Ecole de la Société de Jésus; Praxis ex Societatis Jesus Schola, & j'y vis ces mots: Si habitum dimittat ut furetur occulté, vel fornicetur. Et il me montra la même chose dans Diana en ces termes, Ut eat incognitus ad lupanar. Et d'où vient, mon Père, qu'ils les ont déchargez de l'excommunication en cette rencontre? Ne le comprenez-vous pas, me ditil? Ne voyez-vous pas quel fcandale ce seroit de surprendre un Religieux en cet état avec son habit de Religion? Et n'avez-vous point oui parler, continua-t-il, comment on répondit à la prémière Bulle Contra Sollicitantes? & de quelle

quelle forte nos 24. dans un Chapitre auffi de la pratique de l'École de notre Société, expliquent la Bulle de Pie V. Contra Ciericos, &c.? Je ne sai ce que c'est que tout cela, lui dis-je. Vous ne lisez donc guères Escobar, me dit-il. Je ne l'ai que d'hièr, mon Père, & même j'eus de la peine à le trouver. Je ne sai ce qui est arrivé depuis peu, qui fait que tout le monde le cherche. Ce que je vous disois, repartit le Père, est au tr. 1. ex. 8. n. 102. Voyez-le en votre particulier. Vous y trouverez un bel exemple de la manière d'interpréter savorablement les Bulles. Je le vis en effet, dès le soir même; mais je n'ôse vous le rapporter, car c'est une chose effroyable.

Le bon Père continua donc ainsi. Vous

Le bon Père continua donc ainfi. Vous entendez bien maintenant comment on se sert des circonstances favorables? Mais il y en a quelquesois de si précises, qu'on ne peut accorder par-là les contradictions. De sorte que ce seroit bien alors que vous croiriez qu'il y en auroit. Par exemple: Trois Papes ont décidé que les Religieux qui sont obligez par un vœu particulier à la vie quadragésimale, n'en sont pas dispensez, encore qu'ils soient faits Evêques. Et cependant Diana dit, que nonobstant leur décision ils en sont dispensez. Et comment accorde t-il cela, lui dis-je? C'est, repliqua le Père, par la plus subtile de toutes les nouvelles méthodes, & par le plus sin de la Probabilité. Je vas vous l'expliquer. C'est que, comme vous le vîtes l'au-

tre jour, l'affirmative & la négative de la plupart des opinions ont chacune quelque probabilité, au jugement de nos Docteurs, & affez pour être fuivies avec fureté de conscience. Ce n'est pas que le pour & le contre soient ensemble véritables dans le même sens, cela est impossible; mais c'est seulement qu'ils sont ensemble pro-

bables, & furs par conséquent.

Sur ce principe Diana notre bon ami parle ainsi en la part. 5: tr. 13. R. 39. Je répons à la décission de ces trois Papes, qui est contraire à mon opinion, qu'ils ont parlé de la sorte, en s'attachant à l'affirmative, laquelle en effet est probable, à mon jugement même: mais il ne s'enfuit pas de la que la négative n'ait aussi sa probabilité. Et dans le même Traité. R. 65. fur un autre fujet, dans lequel il est encore d'un sentiment contraire à un Pape, il parle ainsi: Que le Pape l'ait dit comme chef de l'Eglise, je le veux. Mais il ne l'a fait que dans l'étendue de la sphère de probabilité de son sentiment. Or vous voyez bien que ce n'est pas-là blesser les sentimens des Papes: on ne le fouffriroit pas à Rome, où Diana est en un si grand crédit. Car il ne dit pas que ce que les Papes ont décidé, ne foit pas probable; mais en laiffant leur opinion dans toute la sphère de probabilité, il ne laisse pas de dire que le contraire est aussi probable. Cela est trèsrespectueux, lui dis-je. Et cela est plus subtil, ajouta-til, que la réponse que fit le Père Bauny quand on eut censuré ses Livres à Ro.

à Rome. Car il lui échappa d'écrire contre Mr. Hallier, qui le perfécutoit alors furieu-fement: Qu'a de commun la cenfure de Rome avec celle de France? Vous voyez affez par-là, que, foit par la remarque des circon-stances favorables, foit enfin par la double probabilité du pour & du contre, on accorde toujours ces contradictions prétendues, qui vous étonnoient auparavant, sans ja mais blesser les décisions de l'Ecriture, des Conciles, ou des Papes, comme vous le voyez. Mon Révérend Père, lui dis je, que le monde est heureux de vous avoir pour maîtres! Que ces probabilitez font utiles! Je ne savois pourquoi vous aviez pris tant de soin d'établir, qu'un seul Docteur, s'il est grave, peut rendre une opinion probable; que le contraire peut l'être aussi; & qu'alors on peut choisir du pour & du contre celui qui agrée le plus, encore qu'on ne le croie pas véritable, & avec tant de sureté de conscience, qu'un Contra con responsable de donner l'absolute. fesseur qui refuseroit de donner l'absolution sur la foi de ces Casuistes, seroit en état de damnation. D'où je comprens qu'un seul Casuiste peut à son gré faire de nouvelles règles de morale, & dispenser selon sa fantaisse de tout ce qui regarde la conduite des mœurs. Il faut, me dit le Père, apporter quelque tempéramment à ce que vous dites. Apprenez bien ceci. Voici notre méthode, où vous verrez le progrès d'une opinion nouvelle, depuis sa nasssance jusqu'à sa maturité.

D'abord

D'abord le Docteur grave qui l'a inventée l'expose au monde, & la jette comme une semence pour prendre racine. Elle est encore foible en cet état, mais il faut que le tems la meurisse peu à peu. Et c'est pourquoi Diana, qui en a introduit plusieurs, dit en un endroit: J'avance cette opinion, mais parce qu'elle est nouvelle, je la laisse meurir au tems; Relinquo tempori maturandam. Ainsi en peu d'années on la voit insensiblement s'affermir, & après un tems confidérable, elle se trouve autorifée par la tacite approbation de l'Eglife, selon cette grande maxime du Père Bauny: Qu'une
opinion étant avancée par quelques Cajuistes,
Es l'Eglise ne s'y étant point opposée, c'est un
témoignage qu'elle l'aprouve. Et c'est en effet par ce principe qu'il autorise un de ses
sentimens dans son Traité 6. p. 312. Et quoi,
lui dis je, mon Père, l'Eglise à ce compte-là aprouveroit donc tous les abus qu'elle fouffre, & toutes les erreurs des Livres qu'elle ne censure point? Disputez, me dit-il, contre le P. Bauny. Je vous fais un récit, & vous contestez contre moi. Il ne faut jamais disputer sur un fait. Je vous disois donc que quand le tems a ainsi meuri une opinion, alors elle est tout à fait probable & sure. Et de-là vient que le docte Caramuel, dans la Lettre où il adresse à Diana sa Théologie Fondamentale, dit que ce grand Diana a rendu plusieurs opinions probables qui ne l'étoient pas auparavant, Que antea non erant; Et qu'ainst on ne pèche plus

#### PROGRE'S DE LA PROBABILITE'.

plus en les suivant; au lieu qu'on péchoit auparavant; sam non peccant, licèt ante peccaverint.

Hélas! me dit le Père, notre principal but auroit été de n'établir point d'autres maximes que celles de l'Evangile dans toute leur févérité. Et l'on voit assez par le règlement de nos mœurs, que si nous soustrons quelque relâchement dans les autres, c'est plutôt par condescendance que par dessein. Nous y sommes forcez. Les hommes sont aujourd'hui tellement corrompus, que ne pouvant les faire venir à nous, il faut bien que nous allions à eux. Autrement ils nous quiteroient; ils feroient pis, ils s'abandonneroient entièrement. Et c'est pour les retenir que nos Casuistes ont considéré les vices auxquels on est le plus porté dans toutes les conditions, asin d'établir des maximes si douces, sans toutes os blesser la vérité, qu'on feroit

séroit de difficile composition si l'on n'en étoit content. Car le dessein capital que notre Société a pris pour le bien de la Re-ligion, est de ne rebuter qui que ce soit,

pour ne pas desespérer le monde.

Nous avons donc des maximes pour toutes sortes de personnes, pour les Bénéficiers, pour les Prêtres, pour les Religieux, pour les Gentilshommes, pour les Domestiques, pour les riches, pour ceux qui font dans le commerce, pour ceux qui font mal dans leurs affaires, pour ceux qui font dans l'indigence, pour les Femmes dévotes, pour celles qui ne le font pas, pour les gens mariez, pour les gens dérèglez. Enfin rien n'a échappé à leur prévoyance. C'est-à-dire, lui dis je, qu'il y en a pour le Clergé, la Noblesse, & le Tiers-Etat. Me voici bien disposé à les entendre. Commençons, dit le Père, par les Bénéficiers. Vous savez quel trassc on fait

aujourd'hui des Bénéfices, & que s'il falloit s'en rapporter à ce que St. Thomas & les Anciens en ont écrit, il y auroit bien des Simoniaques dans l'Eglife. C'est pourquoi il a été fort nécessaire, que nos Pères ayent tempéré les choses par leur prudence, comme ces paroles de Valentia, qui est l'un des quatre Animaux d'Escobar, vous l'aprendront. C'est la conclusion d'un long discours, où il en donne plusieurs ex-pédiens, dont voici le meilleur à mon avis. C'est en la p. 2039. du tôme 3. Si l'on don-ne un bien temporel pour un bien spirituel,

c'est-à-dire de l'argent pour un Bénéfice, & qu'on donne l'argent comme le prix du Bénéfice, c'est une simonie visible. Mais si on le donne comme le motif qui porte la volonté du Collateur à le conferer; ce n'est point simonie, encore que celui qui le confère, considère & attende l'argent comme la sin principale. Tannerus, qui est encore de notre Société, dit la même chose dans son tome 3. p. 1519. quoiqu'il avoue que St. Thomas y est contraire, en ce qu'il enseigne absolument que c'est toujours simonie de donner un bien spirituel pour un temporel, si le temporel en est la fin. Par ce moyen nous empêchons une infinité de fimonies. Car qui feroit affez méchant pour refuser, en donnant de l'argent pour un Bénéfice, de porter son intention à le donner comme un motif qui porte le Bénéficier à le résigner, au lieu de le donner comme le prix du Bénéfice? Personne n'est assez abandonné de Dieu pour cela. Je demeure d'accord, lui dis-je, que tout le monde a des graces suffisantes pour faire un tel marché. Cela est assuré, repartit le Père.

Voilà comment nous avons adouci les choses à l'égard des Bénésiciers. Quant aux Prêtres, nous avons plusieurs maximes qui leur sont assez favorables. Par exemple celle ci de nos xxiv. tr. 1. ex. 11. n. 96. Un Prêtre qui à reçu de l'argent pour dire une Messe, peut il recevoir de nouvel argent sur la même Messe? Oui, dit Filiutius, en appliquant la partie du facrissice qui lui appare

partient comme Prêtre, à celui qui le paye de nouveau, pourvu qu'il n'en reçoive pas autant que pour une Messe entière, mais seulement pour une partie, comme pour un tiers de

Mese.

Certes, mon Père, voici une de ces ren-contres où le pour & le contre sont bien probables. Car ce que vous dites ne peut manquer de l'être, après l'autorité de Filiutius & d'Escobar. Mais en le laissant dans sa sphère de probabilité, on pourroit bien. ce me semble, dire aussi le contraire, & l'appuyer par ces raisons. Lorsque l'Eglise permet aux Prêtres qui sont pauvres de recevoir de l'argent pour leurs Messes, parce qu'il est bien juste que ceux qui servent à l'Autel, vivent de l'Autel, elle n'envent de l'envent de l'autel, elle n'envent de l'envent de l tend pas pour cela qu'ils échangent le fa-crifice pour de l'argent, & encore moins qu'ils se privent eux-mêmes de toutes les graces qu'ils en doivent tirer les prémiers. Et je dirois encore, que les Prêtres, selon Saint Paul, sont obligez d'offrir le facrisse prémièrement pour eux-mêmes, & puis pour le peuple; & qu'ainsi il leur est bien permis d'en associer d'autres au fruit du sacrifice, mais non pas de renoncer eux-mêmes vo-lontairement à tout le fruit du facrifice, & de le donner à un autre pour un tiers de Messe, c'est-à-dire pour quatre ou cinq sols. En vérité, mon Père, pour peu que je sûsse grave, je rendrois cette opinion probable. Vous n'y auriez pas grande peine, me dit-il. Elle l'est visiblement. La diffidifficulté étoit de trouver de la probabilité dans le contraire des opinions qui sont manifestement bonnes. Et c'est ce qui n'appartient qu'aux grands hommes. Le Père Bauny y excelle. Il y a du plaisir de voir ce savant Casuiste pénétrer dans le pour & le contre d'une même question qui regarde encore les Prêtres, & trouver raison par tout, tant il est ingénieux & subtil.

Il dit en un endroit, c'est dans le Traité 10. p. 474. On ne peut pas faire une loi qui obligeât les Curez à dire la Messe tous les jours, parce qu'une telle loi les exposeroit indubita-blement, Haud dubiè, au péril de la dire quel-quesois en péché mortel. Et néanmoins dans le même Traité 10. p. 441. il dit: Que les Prêtres qui ont reçu de l'argent pour dire la Messe tous les jours, la doivent dire tous les jours; & qu'ils ne peuvent pas s'excuser sur ce qu'ils ne sont pas toujours assez préparez pour la dire, parce qu'on peut toujours faire l'acte de contrition; & que s'ils y manquent, c'est leur faute, & non pas celle de celui qui leur fait dire la Messe. Et pour lever les plus grandes difficultés qui pourroient les en empêcher, il résout ainsi cette question dans le même Traité qu. 32. p. 457. Un Prêtre peut il dire la Messe le même jour qu'il a commis un péché mortel, & des plus criminels, en se consessant auparavant? Non, dit Villalobos, à cause de son impureté. Mais Sancius dit que oui, & sans aucun péché, & je tiens son opinion sure, & qu'elle doit être suivie dans la pratique, Et tuta & sequenda in praxi.

14

Quoi, mon Père, lui dis-je, on doit suivre cette opinion dans la pratique? Un Prêtre qui seroit tombé dans un tel desordre, ôseroit il s'aprocher le même jour de l'Autel sur la parole du Père Bauny? Et ne devroit-il pas déférer aux anciennes loix de l'Eglise, qui excluoient pour jamais du facrifice, ou au-moins pour un long tems, les Prêtres qui avoient commis des péchez de cette sorte, plutôt que de s'arrêter aux nouvelles opinions des Casuistes, qui les y admettent le jour même qu'ils y font tombez? Vous n'avez point de mémoire, dit le Père. Ne vous apris-je pas l'autre fois, que selon nos Pères Cellot & Reginaldus, on ne doit pas suivre dans la morale les anciens Pères, mais les nouveaux Casuistes? Je m'en souviens bien, lui répondis je. Mais il y a plus ici, car il y a des loix de l'Eglife. Vous avez raison, me dit-il; mais c'est que vous ne favez pas encore cette belle maxime de nos Pères : Que les loix de l'Eglise perdent leur force, quand on ne les observe plus, Cum jan desuetudine abierunt, comme dit Filiutius tom. 2. tr. 25. n. 33. Nous voyons mieux que les Anciens les nécessitez présentes de l'Eglise. Si on étoit si sévère à exclure les Prêtres de l'Autel, vous comprenez bien qu'il n'y auroit pas un si grand nombre de Messes. Or la pluralité des Messes ses apporte tant de gloire à Dieu, & d'uti-lité aux Ames, que j'ôserois dire avec no-tre Père Cellot, dans son Livre de la Hiérarchie pag. 611. de l'impression de Rouën, qu'il

qu'il n'y auroit pas trop de Prêtres, quand non seulement tous les bommes & les femmes. si cela se pouvoit, mais que les corps insensibles & les bêtes brutes mêmes, Bruta animalia, seroient changez en Prêtres pour célébrer la Messe. Je fus si surpris de la bizarrerie de cette imagination, que je ne pus rien dire, de forte qu'il continua ainsi. Mais en voilà assez pour les Prêtres, je

ferois trop long, venons aux Religieux. Comme leur plus grande difficulté est en l'obéissance qu'ils doivent à leurs Supérieurs, écoutez l'adoucissement qu'y apportent nos Pères. C'est Castrus Palaüs de notre Société, Op. Mor. p. 1. disp. 2. p. 6. Il est bors de dispute, Non est controversia, que le Religieux qui a pour soi une opinion probable, n'est point tenu d'obéir à son Supé-rieur, quoique l'opinion du Supérieur soit la plus probable. Car alors il est permis au Religieux d'embrasser celle qui lui est la plus agréable , Quæ fibi gratior fuerit , comme le dit Sanchez. Et encore que le commandement du Supérieur soit juste, cela ne vous oblige pas de lui obeir: Car il n'est pas juste de tous points & en toutes manières, Non undequaque juste præcipit, mais seulement probablement, & ainsi vous n'êtes engagé que probablement à lui obéir, & vous en étes probable-ment dégagé; Probabiliter obligatus, & probabiliter deobligatus. Certes, mon Père, lui dis-je, on ne fauroit trop estimer un si beau fruit de la double probabilité. Elle est de grand usage, me dit-il, mais abrétenseter. geons.

geons. Je ne vous dirai plus que ce trait de notre célèbre Molina, en faveur des Religieux qui sont chassez de leurs Couvens pour leurs desordres. Notre Père Escobar le raporte tr. 6. ex. 7. n. III. en ces termes. Molina affure qu'un Religieux chassé de son Monastère, n'est point obligé de se cor-riger pour y retourner, & qu'il n'est plus lié

par son vœu d'obéissance.

Voilà, mon Père, lui dis-je, les Ecclé-siastiques bien à leur aise. Je vois bien que vos Casuistes les ont traitez favorablement. Ils y ont agi comme pour eux-mêmes. J'ai bien peur que les gens des autres conditions ne soient pas si bien traitez. Il faloit que chacun fût pour soi. Ils n'auroient pas mieux fait eux-mêmes, me repartit le Père. On a agi pour tous avec une pareille charité, depuis les plus grands jusques aux moindres. Et vous m'engagez pour vous le montrer, à vous dire nos maximes touchant les Valets.

Nous avons considéré à leur égard la peine qu'ils ont, quand ils font gens de conscience, à servir des Maîtres débauchez. Car s'ils ne font tous les messages où ils les emploient, ils perdent leur fortune; & s'ils leur obéissent, ils en ont du scrupule. C'est pour les en soulager que nos 24. Pères tr. 7. ex. 4. n. 223. ont marqué les services qu'ils peuvent rendre en sureté de conscience. En voici quelques-uns: Porter des lettres & des présens; ouvrir les portes & les fenêtres; aider leur maître à monter à la fenêtre. fenêtre, tenir l'échelle pendant qu'il y monte: tout cela est permis & indifférent. Il est vrai que pour l'échelle il faut qu'ils soient menacez plus qu'à l'ordinaire, s'ils y manquoient. Car c'est faire injure au maître d'une maison d'y entrer par la fenêtre.

Voyez-vous combien cela est judicieux. Je n'attendois rien moins, lui dis-je, d'un Livre tiré de 24. Jésuites. Mais, ajouta le Père, notre Père Bauny a encore bien appris aux valets à rendre tous ces devoirslà innocemment à leurs maîtres, en faisant qu'ils portent leur intention, non pas aux péchez dont ils sont les entremetteurs, péchez dont ils sont les entremetteurs, mais seulement au gain qui leur en revient. C'est ce qu'il a bien expliqué dans sa Somme des Péchez en la page 710. de la prémière impression: Que les Confesseurs, ditil, remarquent bien qu'on ne peut absource les valets qui font des messages desbonnêtes, s'ils consentent aux péchez de leurs maîtres: mais il faut dire le contraire, s'ils le font pour leur commodité temporelle. Et cela est bien secile à faire car pour quoi s'obssine. bien facile à faire; car pourquoi s'obstine-roient-ils à consentir à des péchez dont

ils n'ont que la peine?

Et le même P. Bauny a encore établi cette grande maxime en faveur de ceux qui ne sont pas contens de leurs gages. C'est dans sa Somme, p. 213. & 214. de la sixième édition. Les valets qui se plaignent de leurs gages, peuvent-ils d'eux-mêmes les croître en se garnissant les mains d'autant de bien appartenant à leurs maîtres, comme ils Tome II.

s'imaginent en être nécessaire pour égaler lef-dits gages à leur peine? Ils le peuvent en quelques rencontres, comme lorsqu'ils sont si pauvres en cherchant condition, qu'ils ont été obligez d'accepter l'offre qu'on leur a faite, & que les autres valets de leur sorte gagnent da-

vantage ailleurs.

Voilà justement, mon Père, Iui dis-je, le passage de Jean d'Alba. Quel Jean d'Alba, dit le Père? Que voulez-vous dire? Quoi, mon Père, ne vous souvenez-vous plus de ce qui se passa en cette ville l'année 1647? Et où étiez-vous donc alors? J'enseignois, dit-il, les Cas de Conscience dans un de nos Collèges affez éloigné de Paris. Je vois donc bien, mon Père, que vous ne favez pas cette histoire, il faut que je vous la dise. C'étoit une personne d'honneur qui la contoit l'autre jour en un lieu où j'étois. Il nous disoit que ce Jean d'Alba fervant vos Pères du Collège de Clermont de la ruë St. Jaques, & n'é-tant pas satisfait de ses gages, déroba quelque chose pour se récompenser. Que vos Pères s'en étant apperçus le firent met-tre en prison, l'accusant de vol domestique; & que le procès en fut raporté au Châtelet le 6. jour d'Avril 1647, si j'ai bonne mémoire. Car il nous marqua toutes ces particularitez-là, fans quoi à peine l'auroit-on cru. Ce malheureux étant interrogé, avoua qu'il avoit pris quelques plats d'étain à vos Pères, mais il soutint qu'il ne les avoit pas volez pour cela, raportant pour

pour sa justification cette doctrine du P. Bauny qu'il presenta aux Juges, avec un Ecrit d'un de vos Pères, sous lequel il avoit étudié les Cas de Conscience, qui lui avoit appris la même chose. Sur quoi Mr. de Monrouge, l'un des plus confidérez de cette Compagnie, dit en opinant: Qu'il n'étoit pas d'avis que sur des Ecrits de ces Peres, contenant une doctrine illicite, pernicieuse, & contraire à toutes les loix naturelles, divines & bumaines, capable de renverser toutes les familles, & d'autoriser tous les vols domestiques, on dut absordre cet accusé. Mais qu'il étoit d'avis que ce trop fidèle disciple fût fouetté devant la porte du Collège par la main du Bourreau, lequel en même tems brûleroit les Ecrits de ces Pères traitant du Larcin, avec défense à eux de plus enseigner une telle doctri-

ne sur peine de la vie.

On attendoit la suite de cet avis qui fut fort approuvé, lorsqu'il arriva un incident qui fit remettre le jugement de ce procès. Mais cependant le prisonnier disparut on ne fait comment, fans qu'on parlat plus de cette affaire-là; de forte que Jean d'Alba fortit, & sans rendre sa vaisselle. Voilà ce qu'il nous dit, & il ajoutoit à cela, que l'avis de Mr. de Monrouge est aux Registres du Châtelet, où chacun le peut voir. Nous prîmes plaisir à ce conte.

A quoi vous amusez-vous, dit le Père? Qu'est-ce que tout cela signifie? Je vous parle des maximes de nos Casuistes, j'étois prêt à vous parler de celles qui regardent

20 VI. LET. JEAN D'ALBA CONDAMNE".

les Gentilshommes, & vous m'interrompez par des hiftoires hors de propos. Je ne vous le disois qu'en passant, lui dis-je, & aussi pour vous avertir d'une chose importante sur ce sujet, que je trouve que vous avez oubliée en établissant votre doctrine de la Probabilité. Et quoi, dit le Père, que pourroit-il y avoir de manque après que tant d'habiles gens y ont passé? C'est, lui répondis je, que vous avez bien mis ceux qui suivent vos opinions probables, en assurance à l'égard de Dieu & de la conscience: car à ce que vous dites, on est en sureté de ce côté-là, en suivant un Docteur grave. Vous les avez encore mis en assurance du côté des Confesseurs: car vous avez obligé les Prêtres à les abfoudre fur une opinion probable, à peine de péché mortel. Mais vous ne les avez point mis en affurance du côté des Juges, de forte qu'ils fe trouvent exposez au fouet & à la potence, en suivant vos probabilitez. C'est un défaut capital que cela. Vous avez raison, dit le Père, vous la. Vous avez railon, dit le Père, vous me faites plaisir. Mais c'est que nous n'avons pas autant de pouvoir sur les Magistrats que sur les Confesseurs, qui sont obligez de se raporter à nous pour les Cas de Conscience: car c'est nous qui en jugeons souverainement. J'entens bien, lui dis-je; mais si d'une part vous êtes les Juges des Confesseurs, n'êtes-vous pas de l'autre les Confesseurs des Juges? Votre pouvoir est de grande étenduë: obligezles d'absoudre les criminels qui ont une opinion probable, à peine d'être exclus des Sacremens; afin qu'il n'arrive pas, au grand mépris & scandale de la Probabilité, que ceux que vous rendez innocens dans la théorie, soient fouettez ou pendus dans la pratique con pendus de la probabilitation de l dans la pratique. Sans cela comment trouveriez-vous des disciples? Il y faudra songer, me dit-il, cela n'est pas à négliger. Je le proposerai à notre Père Provincial. Vous pouviez néanmoins réserver cet avis à un autre tems, sans interrompre ce que j'ai à vous dire des maximes que nous avons établies en faveur des Gentilshommes, & je ne vous les apprendrai qu'à la charge que vous ne me ferez plus d'histoires. Voilà tout ce que vous aurez pour aujourd'hui; car il faut plus d'une Lettre, pour vous mander tout ce que j'apris en une seule conversation. Cependant je suis, &c.

# NOTE PREMIERE

# SIXIEME LETTRE.

#### DISSERTATION THEOLOGIQUE

Sur l'Autorité constante des Canons, & sur l'ancienne Discipline de l'Eglise à l'égard des Prêtres tombez dans le crime.

CONTRE l'erreur de Filiutius & des autres Cafuiftes, qui affurent sans distinction que les Loix de l'Eglise perdent leur force quand on ne les obferve plus: Et contre les conséquences horribles qu'ils tirent de cette opinion, principalement par rapport aux Prêtres tombez dans le crime.

#### SECTION PREMIERE.

Règles pour juger de ce que peut ou ne peut pas la coutume contre l'Autorité des Canons.

G. I.

Que l'Eglise en changeant de Discipline ne change point d'Esprit.

Les Casuistes établissent généralement & sans distinction, que les Loix de l'Eglise s'abrogent par le non-usage. Et par cette seule maxime, qui se trouve répandue dans leurs Ecrits, & qu'ils proposent sans aucune précaution, ils rendent inutiles tous les efforts qu'on pourroit faire

pour rétablir, au-moins en partie, l'ancienne sévérité des Canons; & ils se mettent en état de désendre tous les relâchemens qu'on peut introduire dans la Morale. C'est sur ce sondement que Filiutius soutient qu'on n'est pas obligé d'imposer une pénitence rigoureuse aux blasphémateurs publics, quoique le Concile de Latran tenu sous Leon X. l'ait ordonné expressement. C'est encore sur ce sondement que Mascarenhas ne veut pas que des Prêtres souillez de crimes abominables soient obligez de s'abstenir, même pour quelques heures, d'offrir le facrifice; parce, dit-il, que s'il y a eu sur cela quelques loix anciennes, elles sont abrogées par la coutume commune & universelle de toute la terre.

Puis donc que la plus grande partie des relâchemens des Casuistes sont fondez sur cette maxime, ou plutôt sur la mauvaise interprétation qu'ils y donnent, nous ne pouvons rien faire de mieux, que de traiter cette matière dans toute son étendue, comme nous avons traité celle de la Probabilité, & de marquer les précautions avec lesquelles on doit entendre cette maxime, & sans

lesquelles elle est fausse & pernicieuse.

Il y a plusieurs sortes de Préceptes Ecclésiastiques. Les uns regardent certaines pratiques ou certaines cérémonies, les autres ont pour but de règler les mœurs & de reprimer les vices. Il y en a qui sont purement positifs, c'est-à-dire qui imposent quelque obligation nouvelle. Il y en a d'autres qui ne sont que renouveller ou déterminer ce qui étoit déjà commandé par le Droit Divin ou Naturel. A l'égard des prémiers, c'est-à-dire de ceux qui regardent les cérémonies, comme il y auroit de l'impiété à les mépriser quand ils sont en usage, il y auroit aussi du danger à vouloir trop opiniatrement les rétablir quand ils

font abolis. Ainfi c'est proprement de ces préceptes que doit s'entendre la maxime des Jurisconfultes, dont abusent les Jésuites, que les loix s'abro-

gent par le non-usage.

Mais il n'en est pas de même des Saints Canons que l'Eglise a faits pour règler sa discipline & les mœurs de ses Enfans, & sur-tout celles de ses Ministres, pour s'opposer aux desordres nassfans, & pour reprimer les Fidèles. Et prétendre que tous ces Canons cessent d'obliger, quand on cesse de les observer, c'est à-dire qu'ils s'abolissent par la hardiesse qu'on se donne de les violer, c'est ne pas connoître l'esprit de l'Eglise, & être tout-à-

fait étranger dans sa doctrine.

Car il faut bien remarquer ici, que quoique le changement des tems puisse faire changer la discipline extérieure de l'Église, son esprit néanmoins demeure toujours le même, & les fentimens intérieurs qu'elle a fur les mœurs & fur la conduite que doivent garder ses Enfans, sont immuables & invariables. Car cet esprit intérieur qui l'anime étant le St. Esprit même, l'Esprit de JE-SUS-CHRIST qui habite dans les membres vivans de l'Eglise, il ne peut souffrir aucune altération ni aucun changement par la succession des tems. Ainsi l'Eglise ne déteste pas moins aujourd'hui les crimes, qu'elle les détestoit autrefois: Elle n'exige pas moins de sainteté pour recevoir les Sacremens: Elle ne veut pas moins que ses Ministres foyent purs & faints: Elle ne condamne pas moins leur avarice & leur ambition: Et elle n'a pas moins en horreur ceux qui prennent d'euxmêmes un honneur auquel Dieu ne les appelle point, & qui s'ingèrent sans vocation dans les Ordres Sacrez.

Or cet esprit immuable de l'Eglise ne paroît mieux nulle part que dans les Canons qu'elle a faits faits dans ces tems heureux où elle étoit libre & florissante, & où cette nuée de vices qui la défigurent aujourd'hui ne l'obscurcissoit pas encore; dans ces Canons, dis-je, que les Conciles ont fouvent qualifiez de Canons Divins; que Saint Léon (1) appelle Canons faits par l'Esprit de Dieu, & consacrez, par le respect de tout l'Univers; & le Concile d'Attigny, des Canons établis par l'Esprit de Dieu. Ainsi puisque l'Eglise d'aujourd'hui n'est pas une

autre Eglise que celle qui étoit du tems de St. Augustin, de St. Léon, de St. Grégoire, & que ce n'est pas un autre esprit qui la conduit, il faut nécessairement qu'elle approuve maintenant ce qu'elle approuvoit autrefois ; qu'elle conserve, comme gravez intérieurement dans son cœur, ces Canons qui sont la règle de ses mœurs; & qu'elle les observe même encore aujourd'hui autant qu'il lui est possible, ou du-moins qu'elle s'afflige & qu'elle gémisse de ce que la difficulté

des tems l'empêche de les observer.

Ce doit être-là notre disposition, si nous sommes membres vivans de l'Eglise, & remplis de l'Esprit de Jesus-Christ, qui est celui de l'Eglise: disposition qui ne doit pas seulement consister dans des désirs stériles & hypocrites, mais dans une affection véritable du cœir, & dans une préparation sincère de l'ame, qui se fait connoître au-dehors, & qui se répand dans les actions ex-térieures selon les occasions qui se présentent. Car nous ne pouvons être dans ces fentimens, & regarder ces loix de l'Eglise comme celles de Lacédémone ou d'Athènes, qui sont abolies & 6teintes il y a déjà long-tems; mais nous les révérons comme des loix divines, établies pour règles les mœurs des Chrétiens dans tous les tems. ce

ce respect nous portera nécessairement à avoir une vive douleur de voir qu'on foule aux pieds des règles si nécessaires; à désirer ardemment de les voir rétablies; à employer tous nos soins & tout notre zèle pour faire observer sidèlement celles qui s'abolissent, & pour renouveller celles qui font entièrement abolies; en gardant néanmoins la modération que la prudence chrétienne veut ou'on apporte, de peur de troubler par un zele indiscret la paix de l'Eglise & l'union des Fidèles.

Ce qui fait voir que ces Decrets des Conciles touchant les Mœurs ne peuvent jamais être tellement hors d'usage, qu'on puisse les confidérer comme entièrement abrogez. Car ils doivent toujours demeurer imprimez dans l'ame des Prêtres, & vivre dans leur cœur. Et tous les Chrétiens doivent faire leurs efforts pour atteindre à la perfection qui nous y est tracée, & entrer dans une fainte colère contre eux-mêmes, en voyant qu'ils en sont si éloignez.

#### 6. I I.

Que les Canons de l'Eglise conservent toujours leur au-torité en ce qu'ils contrennent du Droit Divin. Excellent passage de St. Thomas sur ce suict.

JNe autre réflexion fera encore mieux con-noître combien les Cafuiftes ont tort d'étendre sans distinction cette règle du Droit à tous les Decrets de l'Eglife. La plus grande partie de fes loix touchant les mœurs, n'établissent point un nouveau droit. Elles ne font la plupart qu'expliquer, confirmer, & appliquer à des cas particuliers le Droit Divin, & ce qui nous étoit déjà prescrit dans l'Evangile : de sorte qu'il n'y a presque

DE L'AUTORITE DES CANONS. 27
presque aucune de ces loix qui ne renserme quel-

que chose du Droit Divin.

Ainsi, par exemple, quoique ce soit l'Eglise qui selon la différence des crimes ait règlé les peines canoniques, ces peines néanmoins ne laiffent pas d'être aussi d'institution divine, en ce que Dieu a institué le Sacrement de Pénitence. non afin que les crimes y foient remis fans aucune peine; mais afin qu'ils y foient expiez par beaucoup de travaux, & par des satisfactions qui leur soient proportionnées. C'est pourquoi l'Eglise a bien pu changer sur cela sa discipline, & imposer des peines pour les péchez, tantôt plus févères, tantôt plus douces; mais elle ne peut jamais faire que la pénitence ne soit pas un batême laborieux, que les Prêtres soient dispensez d'imposer des satisfactions proportionnées à la qualité des crimes, & que les Pénitens ne soient pas obligez de s'y foumettre.

Jamais donc cette ordonnance du Concile de Trente ne pourra être abrogée par le non-usage.

Les Prêtres du Seigneur, dit ce Concile (1),

doivent autant que l'Esprit de Dieu, & la pru
dence le leur suggerera, imposer des satisfac
tions salutaires & proportionnées à la qualité

des crimes & au pouvoir des Pénitens, de peur

que s'ils favorisent les crimes, & traitent les

pécheurs avec trop d'indulgence, en leur im
posant des peines très-légères pour de grands

, pans des péchez des autres.

De même quoiqu'il n'y ait rien de plus commun que la simonie, l'ambition, les brigues pour obtenir les Bénéfices, & les mauvaises entrées dans les Emplois Eccléssastiques, où l'on ne cher-

" péchez, ils ne se rendent eux-mêmes partici-

che que ses propres intérêts, & son utilité particulière; quoique ces desordres règnent aujourd'hui, & soient tolérez par-tout; néanmoins l'autorité des Saints Canons qui les condamnent, & qui les punissent par des peines si rigoureuses, ne sera jamais anéantie, elle demeurera toujours dans toute sa force. Et si l'on peut aujourd'hui relâcher quelque chose de la rigueur de ces peines, on ne peut jamais les abolir entièrement. Car si elles ne subsisteront toujours en vertu du droit divin.

Il ne faut donc pas s'imaginer qu'une loi de l'Egiise soit abrogée, aussi tôt que par la négligence des hommes elle cesse d'être observée. Car tout ce qu'elle renserme du droit divin & naturel, conserve toujours son autorité & sa force.

C'est ce que Saint Thomas explique admirablement bien en répondant à la question, S'il est permis d'avoir plusieurs Bénésices. Cet endroit est trop beau, & contient une doctrine trop nécessaire dans le tems où nous sommes, pour ne le pas rapporter tout entier. Il est vrai que bien des gens trouveront cette doctrine un peu dure, mais elle n'en est pas moins véritable, quelques plaintes que l'avarice & la cupidité en puisse faire.

"On demande, dit Saint Thomas (1), s'il y a "péché mortel à retenir fans dispense plusieurs (2) "Bénésices qui n'ont point charge d'ame. Je ré-"pons à cela qu'on ne peut décider qu'avec pé-"ril toute question où il s'agit de péché mortel, "à moins qu'on ne voie bien clairement la vé-

" rité;

(1) Quodl. 9. art. 15.
(2) Il y a quelquesois Prabendas, & quelquesois Bénésicos. On a toujours traduit Bénésicos, qui est le terme génésal.

DE L'AUTORITE' DES CANONS. 29

rité; parce que l'erreur qui nous empêche de " croire péché mortel ce qui l'est effectivement, n'exempte pas absolument de tout le péché, quoique peut être elle en diminue la grièveté. Et l'erreur qui fait croire péché mortel ce qui , ne l'est pas, fait que l'on pèche mortellement en ce que l'on agit contre sa conscience. Mais , le péril est principalement quand on ne connoit pas clairement de quel côté est la vérité, , & c'est ce qui arrive dans la question qu'on propose. Car comme elle regarde les Théolo-, giens, entant qu'elle renferme quelque chose , qui appartient au droit divin ou naturel, & , les Jurisconsultes, entant qu'elle renferme quel-" que chose qui appartient au droit positif, on , trouve sur cette question les Théologiens op-" posez aux Théologiens, & les Jurisconsultes , aux jurisconsultes. Voici cependant ce qu'il , semble qu'on en peut dire, en la considérant , par rapport à ces trois sortes de droits.

"En prémier lieu si on la considère par raport "au droit divin, on ne voit pas qu'elle soit ex-"pressément décidée par l'Ecriture. Car elle n'en "fait point de mention expresse; & s'il y a quel-"ques passages qui y ayent raport, ils ne sont

pas entièrement décisifs.

"En second lieu si on la considère par raport "au droit naturel, voici ce qu'il me paroît pré-"fentement qu'on en peut dire. On peut distin-"guer plusieurs sortes d'actions humaines.

, 1. Il y en a qui font essentiellement mauvai, ses, & qui ne peuvent jamais devenir bonnes,
, comme sont la fornication, l'adultère, &c. On
, ne peut pas mettre la pluralité des Bénéfices de
, ce nombre; car on n'en pourroit donner dispense
, dans aucun cas, ce que personne ne prétend.
, 2. Il y a d'autres actions, qui d'elles-mêmes

" font

, font indifférentes au bien ou au mal, comme de lever une paille de terre, ou quelque autre action femblable. Quelques-uns mettent la pluralité des Bénéfices de ce nombre, & prétendent qu'il est aussi permis d'en avoir plusieurs. qu'il est permis d'avoir plusieurs habits. Mais cela ne paroît pas vrai, parce que cette pluralité de Bénéfices renferme en soi plusieurs chofes qui sont contre l'ordre. Il est par exemple impossible que ce Bénéficier serve dans les différentes Eglises où il a des Bénéfices, quoiqu'il semble que les Bénéfices n'avent été fondez que comme des salaires affectez à ceux qui fervent Dieu dans le lieu du Bénéfice. De plus la pluralité est cause que le Culte Divin est diminué, un feul tenant la place de plusieurs; quelquefois même que l'intention des Fondateurs est frustrée, parce qu'il y en a qui n'ont laissé certains biens aux Eglises, que pour y entretenir un certain nombre de personnes qui y servissent Dieu. De là naît aussi une inégalité injuste, une seule personne possédant plusieurs Bénéfices, pendant qu'un autre n'en peut pas même avoir un seul. Et il est aisé d'appercevoir encore beaucoup d'autres inconvéniens, qui sont une suite de cette pluralité. pourquoi on ne la peut pas mettre au nombre des actions indifférentes, & encore moins au nombre de celles qui font bonnes par ellesmêmes, comme font par exemple l'aumône, & les autres bonnes œuvres.

" 3. Il y a des actions qui confidérées absolument, & en elles-mêmes, renferment quelque " chose de mauvais ou de contraire à l'ordre, & " qui néanmoins deviennent bonnes à cause de " certaines circonstances qui s'y rencontrent. Par " exemple, il est contre l'ordre de battre ou de

tuer un homme; mais si c'est un scélérat qu'on fasse mourir par l'autorité de la Justice, ou un homme qui est en faute qu'on frappe pour le corriger & pour maintenir la discipline, ce n'est plus un péché, mais une bonne action. Il 12 semble que la pluralité des Bénéfices soit du nombre de ces actions. Car quoique cette pluralité renferme quelque chose qui est contre l'ordre, il peut néanmoins se rencontrer des circonstances qui font qu'elle n'est plus contre l'ordre: comme par exemple si plusieurs Eglises ont besoin du ministère d'un Bénéficier, ou qu'il rende plus ou autant de service à l'Eglise étant absent qu'un autre qui seroit présent, & autres circonstances semblables. Alors ces circonstances se trouvant jointes avec une intention pure, font qu'il n'y a plus de péché à retenir plusieurs Bénéfices, même sans dispense, fi on n'a égard qu'au droit naturel; parce que ", la dispense ne regarde pas le droit naturel, mais ", seulement le droit positif. Mais si ce Bénéscier , ne retient plufieurs Bénéfices que pour être plus riche, pour vivre plus à son aise, & pour mieux parvenir à l'Episcopat d'une des Eglises où font (1) fes Bénéfices; non seulement cette pluralité est toujours contre l'ordre, mais elle le devient encore davantage à cause de ces , circonstances; puisqu'avec ces motifs, il ne lui feroit pas même permis d'avoir un seul Bénési-

. ce.

<sup>(1)</sup> On sait qu'avant le Concordat établi en France par le Pape Léon X & le Roi François I, les Elections des Evêques avoient lieu en ce Royaume, comme il se pratique encore en Allemagne. Et l'on prenoit ordinairément l'Evêque nommé dans le corps du Chapitre, E gremio Capituli, comme on l'observe à Liège & dans quelques autres Egliss,

,, ce, quoiqu'il n'y ait rien en cela qui foit cons ,, tre l'ordre. Voilà ce que l'on peut dire en con-,, fidérant cette question suivant le droit naturel,

, quand même il n'y auroit point de droit positif

qui défendît la pluralité. " Mais si en troissème lieu on la considère par raport au droit positif, il est certain d'un côté que cette pluralité est défendue par le droit an-, cien; & de l'autre que la coutume y est en partie contraire, & a, selon quelques-uns, abrogé la loi, parce que les loix humaines s'abrogent par une coutume contraire: mais il y en a d'autres qui soutiennent que la coutume ne peut abroger les loix anciennes, parce que fuivant quelques Decretales qu'ils citent, il y a plusieurs choses que la patience fait tolérer. qu'on casseroit infailliblement, si on les déféroit à l'Eglise, & qu'on fût obligé de prononcer pour ou contre. Mais c'est-là une dispute particulière aux Jurisconsultes, que nous leur laissons à décider. Nous dirons seulement qu'il paroît probable qu'une coutume contraire ne peut abroger ces loix anciennes quant à ce qu'elles contiennent du droit naturel, parce que dès-lors cette coutume seroit contre la raison. Mais elle les peut abroger quant à ce qu'elles contiennent du droit positif, principalement si ceux qui ont le pouvoir de changer le droit positif, ont intention en tolérant cet-, te coutume de changer par cette tolérance les loix anciennes.

", Si donc le droit ancien qui défend cette pluralité demeure dans sa force, nonobstant la coutume contraire, il est certain que personne ne peut avoir plusieurs Bénésices sans dispense, même dans les circonstances qui pourroient rectifier cette pluralité quant au droit naturel. ;, Et si le droit ancien est abrogé par la coutume ;; contraire, en ce cas on peut dans les circon-;; stances marquées retenir plusieurs Bénésices, ;; même sans dispense: & hors de ces circonstan-;; ces on ne le peut pas, quelque dispense qu'on ;; en ait; parce que la dispense des hommes ne ;; peut pas décharger de l'obligation qui vient du ;; droit naturel, mais seulement de l'obligation ;; qui vient du droit positif, qui étant établi par ;, les hommes, peut aussi cesser par leur dispense. ;; Il est aisé suivant ces principes de répondre

, aux objections.

Cette décision de Saint Thomas nous apprend qu'on ne doit pas croire qu'un Canon de l'Eglise soit entièrement abrogé, dès-qu'il est comme soulé aux pieds par un usage contraire. Car la raison qui a porté l'Eglise à faire ce Canon, subsiste toujours. Le droit naturel & divin dont il est émané, demeure toujours dans sa sorce; & tous les hommes dans tous les tems seront obligez de s'y soumettre, sans qu'ils puissent jamais s'en dispenser sous prétexte d'un usage contraire. Les Casuistes, pour n'avoir pas sait asse d'attention à ce Principe, se sont grossièrement trompez en ce qu'ils ont enseigné sur cette matière, & ont autorisé une infinité de relâchemens, comme nous le ferons voir dans la suite par quelques exemples.

Nous ne pouvons mieux finir cet article que par ces belles paroles, qu'un Concile de Paris, tenu en 829, emploie contre ces coutumes criminelles, par lesquelles on viole non seulement les Saints Canons, mais même les loix divines & éternelles. "Les mauvaises coutumes, dit-il, & les fantaises de quelques particuliers que l'on tâche opiniatrement d'établir par toutes sortes d'artifices, ce qui est très-dangereux, sont cautome II.

" fe que l'on néglige la plus grande partie des " œuvres de la foi. On met à la place de la loi de Dieu qu'on viole, ces coutumes dont on , fe fait une loi; & on prétend qu'on peut. & " même qu'on doit les prendre pour la règle de " fa conduite Mais ceux qui ont de telles maxi-, mes, font bien voir qu'ils ne cherchent que leur , intérêt propre, & non celui de lesus-Christ. , Ils ne voient pas, ou ils ne veulent pas voir. combien cela est contraire à l'autorité divine. Ils ne s'apercoivent pas, quoiqu'il ne faille qu'un peu de bon-sens pour s'en appercevoir. combien leur religion est par-là en péril. C'est pourquoi il faut que tous les fidèles qui veulent se sauver, abandonnent ces mauvaises cou-, tumes qui sont la perte des ames, & qu'ils fas-, fent tout leur possible pour honorer par leurs bonnes œuvres la foi de Jesus-Christ qu'ils , ont reçue. Chap. I.

Pierre le Chantre s'explique aussi sur cela avec autant de force que de vérité. ,, Vous ne pèchez ,, pas moins, dit-il, parce que plusieurs pèchent ,, avec vous; mais vous péchez encore davanta-, ge. Vous ne brûlerez pas moins, parce que ,, vous brûlerez avec plusieurs. Ceux qui ne se , croient pas coupables à cause de la multitude ,, de leurs complices, ou de l'autorité de leurs Supérieurs qui pèchent avec eux, sont sembla-, bles à Pilate qui lavoit ses mains en disant: Je , suis innocent du sang de cet homme; & non à , Daniel qui disoit: O hommes de Juda, vous , avez condamné le sang innocent! retournez

", pour juger de-nouveau.

#### J. III.

Qu'un abus contraire aux Loix de l'Eglise, quoique déja invétéré, ne les doit pas faire regarder comme abrogées.

Ontalte remarque judicieusement dans sa troisseme Lettre, qu'une des plus subtiles adresses de la politique des Casuistes, ou plutôt du Diable, dont ils sont en cela les ministres, est de séparer dans leurs Ecrits des maximes qu'ils rassemblent dans leurs Avis. Ils en enseignent une dans un endroit, & une autre dans un autre. Elles parossent supportables étant ainsi séparées. Mais lorsqu'on vient à les rassembler, on en tire des conséquences horribles. Et ce sont ces conséquences que les Casuistes suivent dans leurs Avis. Montalte raporte dans la même Lettre, plusieurs exemples de cet artissee: mais le sujet dont nous traitons, nous en fournit un remarquable.

Les Casuistes soutiennent d'un côté que beaucoup de choses qui sont désendues en esset par le
droit divin, ne le sont que par le droit positis.
Par exemple, offrir de l'argent pour avoir des
Bénésices, quand on l'offre comme motis & non
comme prix; recevoir des présens des parties
dont on est juge; le Contrast Mohatra, & plusieurs autres choses semblables, ne sont désendues, selon eux, que par le droit positis. Quand
on les entend proposer ce principe, le commun
du monde n'en est pas beaucoup ému: car il semble qu'il importe peu qu'on dise qu'une chose est
désendue par le droit naturel, ou par le droit positif, puisqu'on est obligé d'obéir à l'un & à l'autre, & qu'il semble que c'est affez de l'une ou de
l'autre de ces loix pour empêcher les hommes

36 I. Note sur LA, VI. LETTRE.

de commettre les crimes qu'elles défendent. Les mêmes Casuistes proposent d'un autre côté cette autre maxime détachée, Que le droit po-

té cette autre maxime détachée, Que le droit positif s'abroge par une coutume contraire. Et il semble encore qu'il n'y ait pas beaucoup de danger à leur passer cette proposition générale, qui en effet a quelque fondement, quoiqu'elle ait besoin

d'être expliquée.

Mais si des Théologiens imprudens reçoivent ainsi séparément ces deux principes peu suspects, il ne sera plus dans leur pouvoir d'empêcher les Casuistes de détruire & de renverser impunément la meilleure partie de la Discipline Ecclésastique & des Saints Canons. Car ils n'auront plus qu'à rassembler ces maximes, pour en tirer la conclusion où ils tendent. Ils diront donc prémièrement, que ces Canons ne sont que de droit positif. Ils ajouteront ensuite, qu'ils ne sont plus en usage. Et ensin, ils concluront de-là qu'ils sont entièrement abrogez. Et c'est effectivement ce qu'ils ont l'audace d'enseigner.

C'est pourquoi il faut s'opposer à leurs desseins pernicieux, en ne recevant aucun de leurs principes sans les examiner. Il faut donc prémièrement distinguer avec soin, après St. Thomas, dans les Decrets de l'Eglise, ce qui appartient au droit naturel ou divin, & ce qui appartient au droit positif. De plus il ne faut pas leur accorder absolument que ce qui appartient au droit positif, perde fa sorce par le non-usage. Car il n'y a rien de plus aisé que d'abuser de cette maxime pour excuser les plus grands dérèglemens. Mais il faut

distinguer plusieurs sortes d'usages.

Car cet usage ou cet abus contraire aux Loix Ecclésiastiques est récent, ou il est autorisé par un long espace de tems. Il est connu de l'Eglife, ou il n'en est pas connu. Elle le souffre ou-

vertement ne le punissant pas, lors même qu'il lui est déféré; ou elle le tolère seulement, n'en faifant aucune recherche, mais le punissant lorsqu'il lui est déféré. Enfin c'est une coutume tellement invétérée, que quoiqu'elle ait commencé par un abus, on ne pourroit néanmoins la détruire fans exciter du trouble & du scandale dans l'Eglife : ou c'est une coutume que les Puissances Eccléfiastiques fouffriroient qu'on abolit, ou même qu'ils tâchent d'abolir. Or selon ces différentes suppositions, il faut juger différemment de cette maxime, Que le droit positif est abrogé par le nonusage. Car I. ce seroit sans-doute se tromper, que de s'imaginer qu'une loi de l'Eglise est abrogée des-que la plus grande partie du monde cesse de l'observer: autrement toutes les loix de l'Eglise dépendroient de la volonté des méchans. Il faut donc que l'usage contraire à la loi soit reçu depuis long-tems au vu & au sçu de l'Eglise, & qu'il soit notoire qu'elle le tolère. Sans cela, quelque grand que puisse être le nombre des partisans de cet abus, il n'y a que les méchans qui le puif-fent croire permis., Une mauvaise coutume qui " n'est pas moins à éviter qu'un dérèglement per-, nicieux, passe, si on ne l'arrache d'abord, pour " un privilège parmi les méchans: & si on ne , s'oppose promptement à leurs prévarications, , & à leurs différentes entreprises, ils commen-,, cent à les respecter comme des loix, & à les ", regarder comme des privilèges irrévocables. Ce sont les paroles du troissème Concile de Soissons,

tenu en 866. Il n'y a donc, selon ce Concile, que les pécheurs, qui par un effet de la corruption de leur cœur regardent ces abus comme un droit. Les gens de bien les confidèrent comme des dérèglemens, comme des entreprises, & des prévarieations, C 3

fur tout quand l'utilité de la loi, & la raison qui l'a fait établir, n'a point changé; ce qui arrive presque toujours dans les Loix Ecclésiastiques. Car alors, comme dit fort bien Saint Thomas, il faut présérer la loi à la coutume. Si la raison, dit-il (1), pour laquelle la loi étoit utile auparavant subsiste, la loi l'emporte sur la coutume, & non pas

la coutume sur la loi. Ainfi, bien loin que les gens de bien doivent céder à ces coutumes abusives, ils doivent au-contraire s'y opposer avec plus de zèle que jamais. Car le mauvais exemple que les gens de bien donnent en aprouvant des abus dans le tems qu'ils sont déjà fortifiez, fait beaucoup plus de tort à l'Eglise, & cause un scandale beaucoup plus grand, que s'ils les aprouvoient dans le tems que les loix font encore en vigueur: parce qu'alors ils ne feroient proprement de mal qu'à eux-mêmes, & leur exemple ne nuiroit point aux autres. Mais quand la Discipline Ecclésiastique prête à tomber. n'a point d'autre appui que la fermeté d'un petit nombre de personnes; si ce petit nombre cède à la multitude de ceux qui font le mal, leur chute deshonore l'Eglise & renverse sa Discipline. C'est pourquoi non seulement ils doivent bien prendre garde de croire qu'il leur soit permis de faire ce qu'ils voient faire à une infinité d'autres contre les défenses des Canons; mais ce relâche. ment général doit même les porter à croire qu'il leur est encore moins permis de s'éloigner de la règle, parce que tout le monde s'en éloigne; & ils doivent avoir souvent dans la bouche, & toujours dans le cœur ces paroles de David: F'ai aimé votre loi, c'est pourquoi j'ai regardé tous les pécheurs comme des prévaricateurs.

2. On doit dire des abus cachez la même chose que des abus récens. Si des abus ne sont pas connus de l'Eglise, s'ils n'ont été déclarez que dans les tribunaux secrets de la Confession, si on ne les a jamais déférez à l'Eglise, on ne peut les regarder comme une coutume capable d'abroger la loi, ni comme un usage que l'Eglise tolère. Car elle ne prend point connoissance de ces desordres secrets. Elle croit que c'est assez de punir ceux qui sont publics. Elle a prescrit aux Confesseurs, dans les Canons, des règles qu'ils doivent suivre dans l'exercice de leur ministère : fon intention est qu'ils les suivent toujours. S'ils y manquent, il est vrai qu'elle n'en fait point de recherche, ne voulant point pénétrer dans un fecret qui doit être inviolable: mais elle condamne en général tout ce que la lâcheté & la complai-fance leur fait faire contre les règles. Et cela fuffit pour que ses loix, & les decrets qu'elle a faits contre ces dérèglemens secrets, conservent toute leur force, & qu'ils obligent toujours. Car la raison qu'apportent ceux qui veulent que les loix de l'Eglise s'abrogent par un usage contraire, n'est fondée que sur le consentement tacite qu'ils prétendent que l'Eglise donne à cet usage. Or il est visible que cette raison n'a aucun lieu à l'égard de ces abus secrets, qu'elle ne connoit point, & qu'elle n'aprouve pas.

3. Enfin, quand des abus sont tels que l'autorité Ecclésiastique prête la main à ceux qui travaillent à les résormer, qu'elle les punit quand on les lui désère, il est encore évident qu'ils ne peuvent passer pour un usage qui abroge la loi; & que la loi, quoique violée par ces abus, conferve toujours toute sa force, & oblige toujours

également.

Mais quand ces abus, quoique connus, demeu-C 4 reroient

reroient impunis, on ne doit pas croire pour ce-la indifféremment qu'ils soient permis. Les Prêtres & les Ministres Inférieurs peuvent, sans se rendre coupables, tolérer bien des choses que les Evêques, qui ont reçu de Dieu l'autorité pour gouverner l'Eglise, ne peuvent souffrir sans se rendre criminels. C'est pourquoi Dieu demandera un grand compte à ceux qui gouvernent, s'ils ne s'apliquent, autant que la prudence le peut permettre, à rétablir la Discipline Ecclésiastique: & ce sera une mauvaise excuse devant Dieu pour les Evêques, qui ont reçu de Jesus Christ la plénitude de la Puissance Ecclésiastique, & sur-tout pour le Souverain Pontife, qui a une autorité particulière dans toute l'Eglife, de dire que les Canons étoient abolis par le non-usage, puisque c'étoit à eux à empêcher qu'on ne les crût ainsi abolis. Rien ne pourra donc les mettre à couvert que la prudence chrétienne, qui oblige quelquefois à fouffrir quelques dérèglemens pour éviter un plus grand mal. Mais cela ne s'étend pas si loin que la plupart s'imaginent.

On peut voir par-là qu'il n'y a rien de plus pernicieux que cette maxime, qui veut que nous regardions les anciens Canons comme des loix entièrement abolies, c'est-à-dire, comme nous l'avons déjà remarqué, à peu près comme les loix d'Athènes & de Lacédémone qui n'obligent plus personne. Il n'y a rien, dis-je, de plus pernicieux que cette maxime, sur-tout quand elle est suivie par les Supérieurs, & par les Pasteurs de l'Eglise. Car ceux qui l'ont aprise des Jésuites, & qui se conduisent par leurs avis, n'ont point d'idée de la piété chrétienne, ni des devoirs de l'Etat Ecclésiastique. Ils ne pensent jamais ni à corriger les abus, ni à rétablir la discipline. Ils ne voient point de plaies, point de maladies dans l'Eglise.

#### DE L'AUTORITE DES CANONS.

l'Eglife. Les pratiques abusives que le relâchement feul a introduites, passent chez eux pour des loix qu'il faut respecter; & ils mettent au nombre des choses qui n'ont jamais été les loix les plus faintes, que la négligence seule a fait oublier. L'Eglise, toute accablée qu'elle est d'une infinité de maux & de calamitez, leur paroît plus heureuse & plus florissante qu'elle n'a jamais été. Ils ne trouvent rien de terrible, rien de difficile dans la charge pastorale. Ils croient n'avoir rien à faire qu'à vivre tranquilement selon les maximes du siècle, qu'à enrichir leur famille, qu'à jouir dans une molle oissveté des dignitez, des richesses, & des autres commoditez que l'Eglise leur procure, & tout au plus à s'acquiter de certains devoirs extérieurs de religion: ce qu'ils regardent même comme une œuvre de furérogation, & un furcroît de mérite. Ils vivent de la forte sans inquiétude, sans scrupule, sans aucun remords de conscience, & meurent dans une égale sécurité, assurez de leur salut sur la parole des Jésuites. Plût à Dieu que ce fût aussi sur les promesses de l'Evan-gile! Voilà l'image de la Pieté qu'on aprend dans l'Ecole des Jésuites.

#### SECTION SECONDE.

Combien les nouveaux Casuisles s'éloignent des règles précédentes.

g. I.

Prémier exemple tiré de Suarez, qui autorife l'avarice des Eccléfiastiques qui briguent les plus riches Bénésices.

A Près les règles que nous venons d'établir, il est facile de juger combien les Casuistes abufent de cette maxime générale, Que les loix s'abrogent par le non usage, en s'en servant comme ils font pour renverler la Discipline Ecclésiastique. Ils veulent prémièrement que des loix qui ne peuvent jamais s'abroger entièrement, parce qu'elles sont fondées sur le Droit Divin, soient néanmoins entièrement abrogées. Ils veulent que des loix établies presque de nos jours par les Decrets des Papes, & par les derniers Conciles, conformes au Droit Naturel, & pratiquées par tout ce qu'il y a de gens de bien, ayent cessé d'être en usage, & qu'elles soient par conséquent abolies. Ils s'imaginent enfin que tout l'Esprit de la Religion est tellement changé avec la Discipline Extérieure, que ce qui étoit autrefois saint & salutaire, foit devenu nuifible, & indigne de notre Religion. Voilà en général quelles sont les fautes que les Casuistes font en cette matière : mais il est bon de les faire davantage connoître par quelques exemples.

Il est constant qu'il y a peu d'abus que l'Eglise ait reprimé autresois avec plus de soin, que l'avarice & la légèreté de ceux d'entre ses Ministres qui changeoient d'Eglife. Un grand nombre de Conciles, & sur-tout le Concile de Nicée 1), le Concile de Sardique (2), le IV. de Carthage (3). celui de Calcedoine (4), le Pape Hilaire (5), le III. Concile de Tours (6), celui de Meaux (7), & plusieurs autres ont fait des Canons très-sévéres contre cet abus. Il n'est pas moins constant que quoiqu'on ait quelquefois permis ces translations pour une plus grande utilité de l'Eglise, on ne peut jamais néanmoins les permettre pour satisfaire la cupidité & l'avarice. Car il est défendu par la Loi Naturelle, comme l'enseigne St. Thomas (8), d'avoir d'autre vuë en s'engageant dans le Ministère Ecclésiastique, que l'utilité de l'Eglise & la gloire de JESUS-CHRIST. Il ne faut pas, dit l'Apôtre, chercher ses propres intérêts, mais ceux de Fésus-Christ. Ce qui exclut toute recherche des commoditez temporelles. & des autres avantages qu'on peut trouver dans l'Eglise. Or s'il n'est pas permis d'entrer dans un Emploi Ecclésiastique en vuë de quelque intérêt, il n'est pas non plus permis de quitter par ce motif un Emploi où l'on est entré & de passer à un autre, seulement parce qu'il est d'un revenu plus considérable.

Que peut-on donc penser de Suarez, ce Maître de l'Univers, ainsi que l'appellent les Jésuites, qui a la témérité d'enseigner le contraire, & de somenter l'ambition & l'avarice sordide des Prêtres, par cette étrange décision., Il semble, dit-il (9), en

, ayant

<sup>(1)</sup> Can. 16.

<sup>(2)</sup> Can. I. (3) Can. 27.

<sup>(4)</sup> Can. 5.

<sup>(5)</sup> Ep. 7. (6) Can. 14.

<sup>(7)</sup> Can. 10.

<sup>(8)</sup> Quodl. 9. art. 15.

<sup>(9)</sup> Tom. 3. de Relig. lib. 1. cap. 17. n. 18.

, ayant égard à la loi, que les Pasteurs Inférieurs , & les Curez soient dans un état immuable. Si , néanmoins on a égard à l'usage commun, qui leur , permet de changer plus facilement, & de prender par conséquent ces sortes de Bénésices, non , dans l'intention d'y demeurer toujours, mais , dans le dessein de Passer a de Plus Gros, , ou de s'en defain de Passer a de Plus Gros, , Quelque avantage, ou une simple pension , sans charge d'ames; ayant, dis-je, égard à cet , usage, on peut dire probablement qu'ils n'emperation , brassent pas un état, mais qu'ils prennent seulement un ministère pour le tems qu'ils le veu-

, lent exercer.

C'est ainsi que cet Auteur croit probable, c'està-dire, croit qu'on peut en sureté de conscience entrer dans les Charges Ecclésiaftiques, non seulement avec un esprit inconstant, mais encore par un motif sordide & intéressé. C'est ainsi qu'il corrompt dès sa source la vocation à l'Etat Eccléfiastique, d'où dépend toute la sainteté des Ministres de l'Eglise. C'est ainsi qu'il remplit l'Eglise de Mercenaires & de ces faux Pasteurs dont parle le Prophète, qui n'ont foin que de se nourrir euxmêmes, & non de nourrir leur troupeau. Malbeur, dit-il (1), aux Pasteurs d'Iraël qui se repaisfoient eux-mêmes, & qui ne paissoient point mes brebis. Mais si ceux qui font ces choses sont dignes de mort (2), ceux qui aprouvent tous ceux qui les font, èn enseignant une doctrine qui les autorise, ne font pas moins criminels.

(2) Rom. 1. 32.

<sup>(1)</sup> Ezéch. cap. 34. 3.

#### 6. I I.

Second exemple tiré de Filiutius, & de Thomas Sanchez, qui prétendent que la Loi de l'Eglife, qui ordonne de n'absoudre les Blasphémateurs qu'en leur imposant une rigoureuse pénitence, est maintenant abrogée par un usage contraire.

JE tire ce second exemple de Filiutius, tant parce que c'est dans le passage que je vai citer que se trouve ce que Montalte raporte de ce Casuiste, Que les lois de l'Egisse perdent leur sorce quand on ne les observe plus; que parce que l'Apologiste (1) ayant entrepris de justifier sur cela la doctrine de Filiutius, il est nécessaire de justifier la sidélité de Montalte.

Comme le Blasphême est un des crimes les plus énormes qui attaque directement la Majesté de Dieu, & qui tient plus de la malice du diable que de la fragilité de l'homme, les loix divines & humaines l'ont toujours puni avec raison, soit dans l'Ancien, soit dans le Nouveau Testament, par des peines très-rigoureuses. Et le Concile de Latran tenu sous Léon X, ,, Pour abolir, ce sont ses termes, cette exécrable coutume de blasphémer, nordonna que quiconque seroit coupable de ce ,, crime, n'en pourroit être absous dans le for de la ,, conscience sans une pénitence très-rigoureuse , qu'un Confesseur sévère & exact lui imposeroit, , selon qu'il le jugeroit à propos.

Ce Concile n'établit point par ce Decret un nouveau droit, il ne fait qu'appliquer au crime particulier du blasphême le Droit Divin qui oblige en général les Prêtres à imposer des satissactions pro-

por

portionnées à la grandeur des crimes. Auffi le grand Saint Charles renouvella ce Decret dans fon prémier Synode tenu à Milan. Et depuis il a paru fi juste à plusieurs, même d'entre les Casuistes, comme à Navarre, Lopez, Ledesma, qu'ils enseignent

qu'il faut l'observer religieusement.

Qui croiroit que les Jésuites, qui ne peuvent douter de la grandeur de ce crime, qui n'ignorent pas combien l'Eglise le déteste, & qui voient les plus célèbres Casuistes suivre le Decret du Concile de Latran, tenu presque de nos jours, dussent faire autre chose en cette rencontre, que de déplorer l'aveuglement de ceux qui ne l'observent pas, & d'exhorter les Prêtres à l'observer sidèlement à l'avenir? Mais ils ont bien d'autres senti-

mens. Ecoutons Sanchez. (1)

Selon le Decret ad abolendam du Concile de Latran fest. 9. Un Consesseur, dit-il, ne peut absoudre un blasphémateur, qu'il ne lui impose une pénitence trèsrigoureuse, & telle qu'il le jugera à propos; car cela est désint expressement dans ce Concile, & Navarre, Lopez, Ledesma enseignent la même chose. Et vous, Sanchez, qu'enseignez-vous, & qu'enseignent vos Consrères? Mais, continue-t-il, ce Decret n'est point en usage. & ainst il n'oblige point aujourd'hui. C'est ce qu'enseignent Armilla, v. Blaspb. Emanuel Sa num. 2. Azor, Suarez tom. 1. de Relig. tract. 3. l. 1. c. 7. 2. tous sésuites excepté Armilla.

Filiutius a suivi ces Auteurs, & voici le passage dont il s'agit entre l'Apologiste & nous. " Quant, à ce que disent quelques uns, qu'on ne peut pas, absoudre même dans le for de la conscience un blasphémateur sans lui imposer une rigoureuse

<sup>»,</sup> blasphémateur sans lui imposer une rigoureuse », pénitence, comme Navarre l'insère de l'exem-», ple des peines que nous avons dit avoir été é-

<sup>,</sup> tablies

De l'autorite des Canons. 47

, tablies par le droit ancien & par les conflitu-, tions des Papes, cela seroit vrai si ces peines , étoient en usage, ou qu'elles n'eussent pas été

, étoient en usage, ou qu'elles n'eûssent pas été , abrogées. Mais ou elles n'ont jamais été en , usage, ou elles sont maintenant abrogées par

un usage contraire.

Voilà sur quoi l'Apologiste se plaint qu'on a fait une accusation ridicule à Filiutius. Mais qui peut seulement entendre ce que nous venons de rapporter, sans être pénétré avec Montalte de dou-leur & d'indignation? Tous les gens de bien gé-missent de voir qu'à la honte de notre siècle, cette coutume abominable de profaner la fainteté de notre Religion, & d'insulter la Majesté de Dieu par des blasphêmes, est venue aujourd'hui à un tel excès qu'il semble qu'elle ne peut pas aller plus loin: de forte qu'il n'y a pas long-tems que toute l'Eglise de France crut devoir implorer solemnellement l'autorité du Roi pour reprimer cet-te contagion. Dans cet état où trouver un remède plus présent à un si grand mal, que dans la fermeté des Prêtres? Mais que font les Jésuites? Eux qui devroient être les prémiers à demander aux Rois, aux Evêques, & aux Souverains Pontifes de nouvelles ordonnances pour arrêter le cours de ce desordre, ne travaillent au-contraire qu'à affoiblir & à anéantir, s'ils le pouvoient, les loix qui sont déjà faites, des loix qui ont encore toute leur force, & qui font approuvées par des Casuistes mêmes, quoique d'ailleurs assez relâchez. Ils ne peuvent fouffrir que les Confesfeurs imposent aux Blasphémateurs une pénitence qui ait quelque proportion à l'énormité d'un crime que les Magistrats croient à peine pouvoir pu-nir autant qu'il le mérite. Envain les Saints Pères ont-ils recommandé avec tant de soin aux Pasteurs de traiter les pécheurs avec une févérité falutaire:

En

Envain les Conciles ont-ils ordonné la même chose: Envain les Souverains Pontises l'ont-ils ordonné en particulier à l'égard des Blasphémateurs. Tout cela sera abrogé & n'aura plus la force d'obliger personne, aussi-tôt qu'il plaîra à quelque Casuiste de loisir d'écrire ces deux mots, mais ces Decrets n'ont point été reçus par l'usage.

Je dis aussi-tôt qu'il plaîra à quesque Casuiste de loisir. Car quelle autre raison que son bon-plaisir Filiutius a-t-il eue de dire que ce Decret du Concile de Latran n'a point été reçu par l'usage? Navarre & Ledesma n'ont-ils pas cru le contraire? N'a-t-il pas été reçu par Saint Charle & par toute l'Eglise de Milan? Et peut-on douter qu'il n'y ait un grand nombre de bons Prêtres qui l'observent encore aujourd'hui? Pourquoi donc les Jésuites assurent-ils si hardiment qu'il n'est pas reçu par l'usage? C'est sans-doute parce qu'ils ne l'observent plus, ou qu'ils ne l'ont jamais observé. La Société étant composée de trente mille Jésuites, & entraînant avec elle comme un monde de gens qui sont attachez à ses intérêts, & un grand nombre de Prêtres & de Religieux qui sont dévouez à ses volontez, elle n'a qu'à vouloir, comme par une espèce de conjuration, rejetter quelque loi de l'Eglise, pour se croire aussi-tôt en droit de mettre cette loi au nombre de celles qui sont abrogées par un usage contraire.

Si je demande donc à Filiutius, pourquoi îl croit que le Canon du Concile de Latran est aboli, c'est, me dira-t-il, parce qu'il n'est pas reçu par l'usage. Et si je lui demande encore pourquoi îl n'est pas reçu par l'usage, il n'aura rien à me répondre, sinon que la Société répandue par toute la terre a jugé à propos en saveur des pécheurs, qu'on ne l'observât pas davantage, pour ne pas éloigner de leurs tribunaux par cette sévérité les

our-

Courtisans, & d'autres personnes de considération, qui ne regardent les blasphêmes & les parjures que comme des ornemens du discours.

C'est pourquoi, à juger de la suite par ce que nous voyons, quelques efforts que fassent les Papes, les Evêques & les Rois pour rétablir la Discipline Ecclésiastique, ils ne gagneront rien. Car l'observation des Canons & des autres Règlemens dépendant principalement des Confesseurs, s'il arrive que ces règlemens déplaisent aux lésuites. comme ils ne manqueront pas de leur déplaîre pour peu de sévérité qu'ils renferment, ils commenceront par ne les point observer en particulier dans leurs tribunaux secrets, & bien-tôt après ils se donneront la liberté de dire qu'ils sont abrogez par un usage contraire. Par cette Eglise dont parle Cellot (1), & qui a ôré, selon lui, la force aux Decrets des Conciles & des Papes, il ne faut donc entendre que l'Eglise Jésuitique, s'il est permis de se servir de ce terme, c'est à dire l'Eglise composée de la Société & de tous fes partifans.

On trouvera bon que j'ajoute ici en passant une histoire peu connue, & qui fera voir encore plus clairement avec quelle fausseté Filiutius avance que ce Decret n'est pas reçu par l'usage. Nous avons vu ci-dessus que Sanchez met Emanuel Sa au nombre de ceux qui croient que le Decret du Concile de Latran est aboli. Cependant on trouve le contraire dans les dernières éditions de son Livre, où on lit ces paroles. , Le Concile , de Latran a ordonné qu'un blasphémateur ne , sera point absous sans une pénitence rigoureuse, , qu'un Consesseus sans une pénitence rigoureuse, , felon qu'il le jugera à propos: à quoi est consesseus propos qu'un consesseus de la jugera de propos : à quoi est consesseus propos de la consesseus de la jugera de propos : à quoi est consesseus de la jugera de propos : à quoi est consesseus de la jugera de propos : à quoi est consesseus de la jugera de propos : à quoi est consesseus de la jugera de propos : à quoi est consesseus de la jugera de propos : à quoi est consesseus de la jugera de propos : à quoi est consesseus de la jugera de la

\*, forme ce que le Concile de Trente dit dans la , fess. 14 ch. 8. Sanchez est-il donc un faussaire? Point du tout. Pourquoi donc ne trouve-t-on pas dans Emanuel Sa les paroles qu'il cite? Alegambe, Auteur du Catalogue des Ecrivains Jésuites, va nous découvrir ce mystère. Il dit que le Livre d'Emanuel Sa sut corrigé par le Maître du Sacré Palais, & qu'on y changea quelques endroits. Cela signifie dans le langage de la Société, qui sait adoucir & déguiser ce qui ne lui fait pas honneur, que le Maître du Sacré Palais sit une censure sévère de ce Livre, dont il retrancha plus de quatre-vingt propositions, & qu'on trouve en ces termes dans les anciennes éditions: Le Decret du Concile de Latran qui désend d'absource les blasphémateurs sans leur imposer une rigoureuse pénitense, n'est pas reçu par l'usage.

Cette histoire fait voir que ce Decret, comme nous l'avons dit, n'est point aboli par le non-usage, & même qu'il ne le peut être entièrement, étant fondé sur cette loi divine rapportée par le Concile de Trente, qui a établi la pénitence comme un batême laborieux, & a ordonné qu'on imposat aux pécheurs une pénitence proportion-

née à la grandeur de leurs crimes.

THE TOTAL STREET STREET STREET

#### SECTION TROISIE'ME.

Troisième Exemple, qui est celui que Montalte rapporte de Bauny, & à l'occasion duquel nous ferons voir quelle étoit l'ancienne Discipline de l'Eglise à l'égard des Prêtres tombez, dans le crime, & comment on s'est relâché sur ce point de Discipline.

#### J. I.

Doctrine infame de Bauny & de Mascarenbas, Fésuites.

Ous n'examinerons dans ce troisième exemple que le passage de Bauny, d'où Montalte prend occasion de rapporter l'opinion de Filiutius fur l'autorité des loix de l'Eglise, dont nous venons de parler dans l'article précédent. Mais comme cet exemple renferme plufieurs choses qu'il est important de remarquer, nous l'examinerons avec plus d'exactitude & avec plus d'étendue. Voici les paroles de Bauny. (1), Un Prêtre peut-il , fans péché véniel dire la Messe le même jour qu'il , a commis des crimes infames : Post babitam eo die , copulam carnalem cum fæmina, aut pollutionem vo-, luntariam, en s'en confessant auparavant? Non, " dit Villalobos: mais Sancius dit qu'oui, & je , tiens fon opinion fure, & qu'elle doit être fui-, vie dans la pratique.

Mascarenhas enseigne la même chose, & craignant que rien n'échapât à l'indulgence criminelle qu'il a pour les Prêtres, & pour les Laïques impudiques, il affure que cela a lieu non seule-

ment

<sup>(1)</sup> tr. 10. q. 32, p. 457. D 2

ment à l'égard de tous les autres crimes de cette nature dont il fait un détail honteux : Sed generatim. dit-il, in qualicumque pollutione mortaliter peccaminosa. seu habita secum vel cum complice : & boc sive babeatur per fornicationem, sive per adulterium, sive per peccatum contra naturam, seu quocunque ulio mo. do. (1) A quoi il ajoute. ,, Et quoique le P. Vas-, quez croie qu'il y a eu autrefois quelque loi, ou générale dans toute l'Eglise, ou particuliè-, re dans quelque Province, felon laquelle il est défendu à ceux qui se sont ainsi souillez d'aprocher de la Communion, au-moins qu'après quelques heures, comme cela paroît par les pasfages que nous avons rapportez, on doit dire , néanmoins que cela est présentement abrogé par la coutume commune de tout l'univers.

Il faut remarquer que Mascareñhas, de-même que Bauny, parle ici tant des Prêtres que des Laïques, & qu'il faut entendre des uns & des autres ce qu'il dit: Qu'il y a eu autrefois quelque loi qui ordonnoit à ceux qui étoient coupables de ces crimes, de s'abstenir du Sacrifice ou de la Communion, au-moins pendant quelques heures; mais que cette loi est abrogée par une coutume contraire.

Nous ne nous arrêterions point à réfuter, comme nous le ferons par les preuves que la Tradition nous fournit, l'ignorance & l'impudence de gens qui font capables de tels excès, s'il n'étoit très-important, pour mieux comprendre toute la corruption de cette doctrine, de bien connoître quelle étoit autrefois sur cela la Discipline de l'Italise.

(1) er. 4. disp. s. n. 385.

Que les Laïques étoient autrefois séparez de la Communion pendant un tems considérable pour les Crimes; & sur-tout pour ceux d'Impureté, & que les Prêtres & les Diacres étoient interdits pour toujours des sonctions de leur ministère.

E n'ai pas dessein d'expliquer ici avec étendue quelle étoit l'ancienne Discipline de l'Eglise à l'égard des Laïques tombez dans le crime: cela a déjà été sait par l'Auteur de la Fréquente (1) Communion, qui a fait voir avec toute l'exactitude, & avec toute l'érudition possible dans la seconde partie de ce Livre, que la Discipline constante de l'Eglise pendant près de douze siècles, a été de séparer les Pénitens de la Communion à cause des péchez mortels, non pour quelques heures, comme Mascarenhas se l'est ridiculement imaginé, mais pour plusieurs années. Et c'est ce que le P. Morin (2) a aussi fait voir sort au long, dans son Livre de la Pénitence.

A l'égard des Prêtres que Bauny & Mascareñhas envoient des lieux de débauche à l'Autel, je dé-

mon

(1) Le Livre de la Fréquente Communion fut un des prémiers Ouvrages de Mr. Autoine Arnauld, & l'un de ceux qui lui a fait le plus d'honneur. Cet Ouvrage de piété imprimé en 1643, où ce Docteur établit l'ancienne doctine de l'Eglife sur l'ulage des Sacremens de Pénitence & d'Eucharistie, conserve encore après environ un siècle la même réputation qu'il eut dès-qu'il vint à paroître, & il est à croire qu'il ira beaucoup plus loin.

(2) Le père Morin de l'Oratoire a fait entre autres Ouvrages un excellent Commentaire sur le Sacrement de Pénitence, appuyé sur tout ce que la Tradition Eccléssas-

tique nous a conservé de ce Sacrement.

montrerai qu'on n'avança jamais rien qui soit plus opposé à l'esprit de l'Eglise, à la dignité du Sa-

cerdoce, & à la sainteté de nos Mystères.

Pour mettre cette vérité dans son jour, il est nécessaire prémièrement de rapporter avec quelque étendue quelles sont les loix anciennes de l'Eglise à l'égard des Prêtres tombez dans le crime; ensuite d'examiner en quoi, & comment on a dérogé à ces loix dans ces derniers siècles; & ensin, de montrer que ce qui reste encore de l'ancienne pratique, ne peut être entièrement détruit & abrogé.

On peut donc prémièrement établir en général comme une maxime constante, que selon l'ancien droit qui a été observé dans l'Eglise pendant plusieurs siècles, les Prêtres & les Diacres qui étoient tombez dans quelque crime, & particulièrement dans celui de l'impureté, étoient dépo-

fez pour toujours de leur Ordre.

Je ne nie pas cependant qu'on ne se soit quelquesois un peu relâché de la sévérité de cette Discipline, soit en considération de quelque grand avantage que l'Eglise en retiroit, soit pour éteindre quelque schisme qui la divisoit, ", Car dans ", ces rencontres, dit Saint Augustin (†), où il ", s'agit non seulement d'assurer le salut de quelques particuliers " mais de tirer des peuples ", entiers de la mort, la charité veut qu'on remière quelque chose de la sévérité de la Discipline, pour rémédier à de plus grands maux. C'étoit pour cette raison que les Evêques & les Prêtres Donatistes qui revenoient à l'Eglise, n'étoient pas privez de leur dignité après avoir sait pénitence de leur schisme ", Ce qu'on ne soussire, roit pas , ajoute Saint Augustin, parce qu'en ", effet

" effet il faut avouer qu'on ne le devroit pas " fouffrir " fi la plaie que l'on fait à la Discipline " de l'Eglise n'étoit en quelque sorte compensée

, par le rétablissement de la paix.

Mais hors ces exceptions qui confirment la règle plutôt qu'elles ne l'affoiblissent, il est aisé de faire voir que selon les Canons de l'Eglise, les Prêtres tombez dans le crime étoient exclus du Ministère de l'Autel sans aucune espérance de rétablissement.

Nous en avons une preuve dans Saint Basile à l'égard des prémiers siècles., Il n'y a point de dou, te, dit-il (1), que les Diacres qui depuis leur
, Diaconat sont tombez dans la fornication, ne
, soient déposez: & c'est par cette raison qu'après
, qu'ils ont donné des marques d'une véritable
, conversion, on les admet plus facilement à la
, Communion Laïque, afin de ne les pas punir
, deux fois pour le même crime; parce qu'ils ne
, sont jamais rétablis dans le rang qu'ils tenoient
, avant leur chute.

Les Conciles & les Pères nous fournissent une infinité de preuves de la même Discipline à l'égard

des siècles suivans.

Le second Concile d'Orleans tenu en 533, l'établit dans le huitième Canon. ,, Si un Diacre, ,, dit-il, ayant été pris captif s'est marié, il faut ,, quand il sera de retour l'exclure entièrement de , son ministère; & il doit se contenter d'être ad-, mis à la Communion Laïque, après qu'il aura fait ,, une satisfaction proportionnée à la faute que sa , légèreté lui a fait commettre.

Le Pape Jean II. parle encore plus fortement dans sa prémière Lettre à Césaire Evêque d'Arles, au sujet de Contumeliosus Evêque de Riez, qui étoit

<sup>(1)</sup> I. Ep. canon, can. 3.

étoit tombé dans la fornication... Nous avons bien .. de la douleur, dit - il, de perdre cet Evêque; mais il est nécessaire d'observer la sévérité des .. Canons: c'est pourquoi, de notre autorité, nous le privons de la Dignité Episcopale. Car il n'est pas juste qu'un homme souillé de crimes, soit . employé aux facrez ministères. Mais avez soin . de l'envoyer dans un Monastère, où se souvenant toujours de ses péchez, il ne cesse point de répandre des larmes de pénitence, afin de " mériter par là d'obtenir que Notre Seigneur JESUS-CHRIST, dont la compassion s'étend sur

tous les hommes, lui fasse miséricorde. Césaire, Evêque d'Arles, rend lui-même témoignage de cette Discipline, dans cette même affaire de Contumeliosus. Car après avoir rapporté une fuite de divers Canons que le Pape Jean lui avoit envoyez, & dont les titres seuls font voir, dit-il. Que les Clercs ne peuvent pas être rétablis dans leur dignité, après être tombez dans des péchez capitaux: ,, il est manifestement constant, ajoute-t-il. se selon ce que paroissent contenir les Titres que le Pape Jean m'a envoyez, selon le sentiment . des 318. Evêques, & les Canons de l'Eglise de France, que les Clercs surpris en adultère, qui confessent eux-mêmes qu'ils y sont tombez, ou , qui en font convaincus par d'autres, ne peuvent ,, rentrer dans leur dignité. Il faut donc, ou qu'ils , se soumettent volontairement à ces règles, ou , s'ils ne le veulent pas , qu'ils reconnoissent , qu'ils combattent la pratique de toute l'Eglise. , Quelle est donc cette douceur ennemie de la , justice qui flate les pécheurs, & qui au lieu de , guérir leurs plaies, les réserve pour la rigueur des jugemens de Dieu?

Enfin Saint Grégoire le Grand, qui vivoit peu de tems après, témoigne la même chose dans

plu-

PRETRES TOMBEZ DANS LE CRIME. 57.
plusieurs de ses Lettres, & de la manière du monde la plus expresse. Nous avons apris, dit-il,
(1) qu'on veut rétablir dans les sonctions de
leur Ministère des Ecclésiastiques qui en sont
déchus, soit après qu'ils ont fait pénitence,
soit même avant qu'ils l'ayent faite. Nous désprendons qu'on les rétablisse en aucune manière. Et en cela nous ne faisons que suivre
les Sacrez Canons qui le défendent comme
nous. Que celui donc qui sera tombé dans
un péché d'impureté depuis son Ordination,
soit tellement exclus des Saints Ordres, qu'il
ne s'aproche jamais de l'Autel pour en faire
aucune sonction.

Et dans une autre Lettre. "Pour répondre, dit-il (2) , aux consultations de votre Frater, nité, nous jugeons que ce Diacre, Abbé de "Porto-Vénère, que vous me mandez être tombé dans le crime, ne doit & ne peut être en aucune manière rétabli dans sa dignité. Et "à l'égard des Soudiacres qui sont coupables de la même saute, il saut les déposer sans leur laisser aucune espérance d'être rétablis, "& qu'ils reçoivent la Communion au rang des Laïques.

Et dans la Lettre suivante. "Si on accordoit, dit-il, à ceux qui sont tombez, la liberté de , rentrer dans leurs dignitez, on détruiroit entièrement la vigueur de la Discipline Canonique; parce que l'espérance d'être rétablis, seroit qu'il y en auroit plusseurs qui n'apréhendre de de la different plus de concevoir des désirs crimiques, deroient plus de concevoir des désirs crimiques, mon cher Frère, si Amandinus, qui a été dé-

<sup>(1) 1. 3.</sup> Ep. 26.

# 58 I. Note sur la VI. Lettre.

posé par votre prédécesseur comme sa faute le méritoit, doit être rétabli dans la dignité de Prêtre & d'Abbé qu'il avoit auparavant? Nous vous répondons que CELA N'EST FOINT PER-MIS, ET NE SE PEUT FAIRE EN AUCUNE MANIERE. Si néanmoins sa conversion est sincè, re, vous pouvez, en le tenant toujours privé comme il est de toutes les fonctions de son ministère, lui donner, si vous le jugez à proppos, la prémière place dans le Monastère apprendient est de sutres. Mais prenez bien garde sur toutes choses, que la recommandation de qui que ce soit ne vous oblige jamais à rétablir dans le Ministère Sacré ceux qui en sont dépondement de peur qu'on ne s'imagine que cette exclusion est plutôt un délai, qu'une peine déterminée par les Canons.

Il ordonne la même chose dans la même Lettre, touchant trois Diacres qui étoient tombez dans le crime. Et encore dans le livre fixième Lettre 39. "Puisqu'il n'y a point de raisons, dit-,, il, qui puissent permettre qu'on rétablisse dans ,, son ministère celui qui en est déchu par le ,, crime, votre Fraternité doit ordonner un Evê-,, que à la place de celui qui est tombé. Il fait

, la même réponse au sujet d'un Prêtre. livre 7.

" Lettre 25.

#### g. III.

Que le Passage prétendu de Saint Grégoire qui est contraire à tous ces Decrets, a été ajouté par un Faussaire.

A Près tant de passages si formels, on ne doit avoir aucun égard à la vaine objection que quelques - uns tirent de la Lettre à Secondin din (1), comme si ce grand Pape y avoit enseigné autre chose en répondant à la demande
que Secondin lui avoit faite, de lui marquer des
autoritez touchant les fonctions sacerdotales, qui sissent
voir qu'on pouvoit se relever après être tombé. Ut
sibi de sacerdotali officio post lapsum resurgendi autoritates siraberet. Car il y a déjà long-tems que
tous les Savans ont reconnu que tout cet endroit a été ajouté par quelque Faussaire dans la
Lettre de Saint Grégoire. Le Père Morin l'a
remarqué dans son Livre de la Pénitence (2),
où il soutient aussi avec raison, que la Lettre à
Massans attribuée à Saint Isidore, est supposée.

Mais à l'égard de ce que nous venons de dire de la Lettre à Secondin, cela est justifié par huit anciens Manuscrits d'Angleterre, rapportez par James, & par un ancien Manuscrit du Registre, ou des Lettres de St. Grégoire que l'on conserve dans l'Abbaye de Clairvaux, où ce passage ne se trouve point. Mais quand nous n'aurions point ces preuves, l'imposture est si grossière qu'on n'a aucune peine à la reconnoi-

tre.

Car 1. si l'on considère le stile, qui a jamais parlé de la sorte? Tua Sanctitas bot à nobis requissivit, ut sibi de sacerdotali officio post lapsum resurgendi autoritates scriberemus? Ce que j'ai tâché de rendre par ces paroles Françosses, où j'ai pu à peine conserver toute l'obscurité du Latin., Vo, tre Sainteté a demandé que nous lui marquâtissions des autoritez touchant les sonctions samples, ver après être tombé. Votre Sainteté dit (c'est pla suite de l'addition) qu'elle a lu sur cela des

<sup>(1) 1. 7.</sup> Ind. 2. Ep. 54. (2) 1. 4. 6. 15.

"Canons tout opposez, & qu'elle a trouvé des "décisions contraires, les unes pour qu'on puis"se se relever, les autres pour que cela ne se 
"puisse jamais. Se dicit de boc Canones diversos legisse, & diversas sententias invenisse, alias resurgendi, alias nequaquam posse. Mais il n'y a point de sens dans la réponte que cet Imposseur fait faire à St. Grégoire. La voici: "C'est pourquoi "nous respectons les Saints Conciles Généraux, a commencer par celui de Nicée, & celui-ci "avec les quatre autres; parce que les autres "qui le suivent, s'accordent unanimement dans "tous les sentimens Canoniques. Ideò sanctas nos générales Synodos à Nicena incipientes banc cum reliquis quatuor veneramur, qua ipsam sequentes, certere in cuntitis Canonicis sententiis unanimiter concordant. Le reste n'est pas moins impertinent.

2. Dans cette addition on fait décider expressément à St. Grégoire, que les Prêtres (1), tom, bez dans le crime doivent être rétablis dans, leur ministère, après avoir fait une satisfaction, proportionnée à leur crime. Or qui peut croire que Saint Grégoire, qui, comme nous l'avons vu, a décidé au contraire dans une infinité d'endroits, qu'on ne peut. Et que l'on ne doit pour aucune rasson rétablir dans leur dignité les Prêtres qui seront tombez; qui a employé tant de fois, & avec tant de sévérité, toute l'autorité du Siège Apostolique pour empêcher que les Prêtres qui étoient tombez dans le crime ne fuscant rétablis dans les fonctions de leur ministère, soit devant, soit après leur pénitence; parce que cela n'est

<sup>(1)</sup> Le mot latin Sacerdotes qu'on a traduit par Prêtres dans tout cet article, comprend les Evêques & les Prêtres, c'est à dire tous ceux qui sont honorez du Sacerdoce de J. C. Er signifie même plus proprement les prémiers qui en ont la plénitude.

### St. GREGOIRE FALSIFIE'. 61

w'est point permis, & ne se peut saire en aucune manière: qui a défini si positivement que les sacrez Canons l'ont désendu: qui peut croire, dis-je, qu'un si grand & un si saint Pape, après avoir lui-même interdit pour toujours des Ordres Sacrez, suivant la Discipline de ces Canons, des Evêques, des Prêtres, des Diacres, des Soudiacres tombez dans le crime, ait eu assez de légèreté pour révoquer lui-même ses propres Decrets en écrivant à un Moine reclus, que ces sortes de choses ne regardoient point du tout, & que s'oubliant lui-même il ait pu, pour d'aussi mauvaises raisons que celles de cette addition, ruiner une Discipline pratiquée aussi universellement que celle-là l'étoit de son tems, une Discipline qui lui étoit si connue, & qu'il avoit soutenue lui-même avec tant de force?

3. Est-il rien de plus indigne de St. Grégoire, que la raison qu'apporte l'Auteur de cette addition, pour prouver qu'on doit rétablir dans leur dignité les Prêtres tombez dans le crime de l'impureté? C'est, dit-il, qu'on en trouve peu qui en soient exemts. St. Grégoire avoit-il donc si mauvaise opinion des Prêtres de son tems? Et ces paroles peuvent-elles être celles d'un Pape, qui avoit prononcé d'une manière si claire & si décisive qu'il falloit punir ces sortes de crimes par une déposition perpétuelle & irrévocable? " Que celui, dit-il, qui " fera tombé dans des péchez d'impureté depuis " son Ordination, soit tellement exclus des Saints " Ordres, qu'il ne s'aproche jamais de l'Autel » pour en faire aucune fonction.

4. On feint que Secondin avoit demandé à Saint Grégoire la conciliation des Canons qui avoient fait des règlemens différens fur le rétablissement des Prêtres après leur chute. Cependant ce faux Grégoire ne répond point à cela, & sans faire au-

# 62 I. Note sur LA VI. LETTRE.

ment que l'on doit rétablir les Prêtres dans leur dignité après qu'ils ont fait pénitence. Je veux hien néanmoins que Saint Grégoire n'ait point eu d'égard aux Constitutions des autres (ce qu'on ne croira jamais d'un Pape qui avoit tant de zèle pour la Discipline Ecclésiastique, & pour l'observation des Canons;) mais comment auroit-il pu ne point se souvenir, que non seulement il avoit ordonné le contraire une infinité de fois, mais qu'il avoit regardé cela comme une chose entièrement décidée & hors de doute ? Quel est l'homme de bon sens, qui dans une Lettre aussi longue que celle à Secondin, n'expliqueroit pas au-moins en peu de mots comment les Decrets qu'il faisoit fur le rétablissement des Prêtres tombez, pouvoient se concilier avec les Decrets contraires qu'il avoit faits auparavant, & qu'il avoit appuvez fur cette raison décisive, qui suffit seule pour faire connoître l'imposture. "Si on accordoit, disoit-,, il, à ceux qui sont tombez, la liberté de rentrer dans leurs dignitez, on détruiroit entièrement la vigueur de la Discipline Canonique parce que l'espérance d'être rétablis, feroit qu'il y en auroit plusieurs qui n'apréhende-, roient plus de concevoir des désirs criminels

" de faire le mal. Enfin une dernière marque très-certaine de cette supposition, est la réponse que le Saint Pape Martin I. sit cinquante ans après à St. Amand Evêque de Maestricht, au sujet des Prêtres & des Diacres qui s'étoient souillez par le crime depuis leur Ordination. " N'ayez aucune indulagement, dit-il, pour ceux qui seront tombez dans ces crimes: ce seroit détruire les Canons.

<sup>3)</sup> Car celui qui fera tombé une fois depuis fon 3) Ordination, doit demeurer déposé pour tou-

<sup>,</sup> jours, & ne peut jamais être rétabli dans au-

St. GREGOIRE FALSIFIE'. 63

cun degré du Sacerdoce. Qu'il se contente donc , de passer le reste de sa vie dans la péniten-, ce, dans les larmes, & dans des gémissemens continuels, afin que par la grace du Seigneur il puisse effacer le crime qu'il a commis. Si nous demandons des hommes purs & irreprocha-bles pour les faire entrer dans les Ordres, à combien plus forte raison devons-nous empêcher que ceux qui font tombez dans le crime depuis leur Ordination, & qui sont devenus des prévaricateurs, ne touchent avec des mains impures & fouillées le mystère de notre récon-, ciliation. Que ces Prêtres demeurent donc dé , posez pour toute leur vie, suivant la Discipline , établie par les Sacrez Canons; afin que celui , qui sonde le fond des cœurs, & qui ne se ré-, jouit point de la perte de ses brebis, connois-,, fant la fincérité de leur pénitence, leur fasse mi-, féricorde au jour terrible du Jugement.

Si St. Grégoire avoit véritablement ordonné, comme on le voit dans cette Lettre à Secondin, que les Prêtres tombez dans le crime feroient rétablis dans leur dignité après leur pénitence; est-il vraisemblable que Martin I. eût pu ignorer ce règlement? & s'il lui avoit été connu, comment eût-il pu dire si affirmativement, Que ces Prêtres devoient demeurer déposez pour toute teur vie suivant la Discipline établie par les sacrez Canons, pendant que tout le monde avoit entre les mains une Lettre de St. Grégoire qui établissoit une Discipline toute contraire?

# 64 I. Note sur la VI. Lettre.

#### S. IV.

Qu'il y a de l'apparence qu'Isdorus Mercator, célèbre Imposteur, est l'Auteur de cette Addition.

On ne peut douter après les preuves que je viens de rapporter, que cette addition ne soit certainement l'ouvrage d'un Faussaire. Si on demande maintenant quel est ce Faussaire? je crois qu'il n'y a personne qu'on en puisse accuser avec plus de vraisemblance qu'Isidorus Mercator, qui s'est rendu si célèbre par de semblables impossures, & qui dans le huitième siècle débita tant de fausses Decretales sous le nom des prémiers Papes.

1. Le stile barbare de cette addition ressemble tout-à-fait à celui d'Isidore, dans les fausses Pièces duquel on rencontre souvent des solécismes.

En second lieu, non seulement il est constant en général que cet Auteur a pris à tâche de suppofer de pareilles faussetez à plusieurs Papes; mais on voit en particulier que dans la Lettre qu'il attribue au Pape St. Calixte il s'efforce d'établir la même Discipline que dans cette Lettre à Secondin, qu'il emploie les mêmes raisons & les mêmes témoignages de l'Ecriture dont il abuse. & qu'il fe fert même quelquefois des mêmes termes, pour , prouver qu'on doit croire comme une chose , indubitable, que les Prêtres du Seigneur, aussi " bien que le reste des Fidèles, peuvent après , avoir fait une pénitence proportionnée à leurs , crimes, rentrer dans le rang d'honneur qu'ils " avoient auparavant; & qu'avoir d'autres senti-, mens, c'est non seulement être dans l'erreur. , mais combattre même le Pouvoir des Clefs qui " a été accordé à l'Eglise.

qu'elles ne viennent du même Auteur.

Enfin le tems auquel cette addition paroît avoir été faite, favorise cette conjecture. Car je ne crois pas qu'on trouve d'Auteur plus ancien qu'Hincmar, qui en fasse mention. Or tous les Savans conviennent que ce fut vers ce tems-là que parurent les fausses Decretales d'Isidore. A quoi on peut ajouter qu'Hincmar cite en même tems la Lettre de Saint Calixte, & la fausse Addition de celle de Saint Grégoire à Secondin. Car voici comme il parle. , St. Grégoire, dit-il (1), , consulté sur la conduite qu'on devoit tenir à , l'égard des Prêtres qui étoient tombez dans , quelque crime depuis leur Ordination, mais , dont les crimes n'étoient pas connus, fait la , même réponse que St. Calixte son prédéces, seur Nous suivrons, dit-il, les anciens Pères, &c. Paroles que l'on ne trouve point ailleurs dans St. Grégoire, que dans cette Lettre à Secondin.

De tout cela je conclus que puisqu'il est confiant, comme tous les Savans le reconnoissent aujourd'hui, que cette Lettre qui porte le nom de Saint Calixte, est d'Isidore, on ne peut presque pas douter que l'addition de la Lettre à Secondin qui est du même stile, & qui autorise le même relachement, ne soit aussi de cet Imposteur-

<sup>(1)</sup> In capitulis an, \$52. c. 26. Tome II.

### 66 I. NOTE SUR LA VI. LETTRE.

Nous avons encore une Lettre sur le même sujet, sous le nom de St. Isidore de Séville à l'Evêque Massan. Mais j'ai déjà remarqué que cette Lettre étoit supposée, comme tous les Savans en conviennent, étant tout-à-fait indigne de l'érudition de ce Saint, & directement opposée à la doctrine qu'il a constamment enseignée. On peut voir sur cela sa Lettre à Hellade, & son second livre De Officiis Ecclesiassics.

#### J. V.

Que les fausses Lettres de Saint Calixte, de Saint Grégoire, & de Saint Isdore de Séville ont été cause du relâchement de l'ancienne Discipline à l'égard des Ministres de l'Eglise tombez dans le crime.

Nous venons de démontrer que l'ancienne Discipline de l'Eglise ne permettoit pas que ceux de ses Ministres qui étoient tombez dans quelque crime depuis leur Ordination, sussent jamais rétablis dans leur dignité, & que c'est un Imposteur, qui sous le nom de Saint Calixte & de Saint Grégoire, a commencé le prémier à ruïner une Discipline si fainte, & établie par tant de Canons, ou plutôt qui l'a entièrement renversée: car j'espère faire voir ici, que c'est cette imposture qui a été la principale source du relâchement qui s'est introduit sur ce point dans l'Eglise.

Les prémiers qui virent ces fausses Lettres avec les noms vénérables des Papes Calixte & Grégoire & d'Isidore de Séville, ne s'étant pas apperçus de la supposition, n'ôsèrent les rejetter, ni s'opposer à une si grande autorité. Ainsi ils surent contraints, pour ne pas détruire ce qu'ils croyoient faussement que ces Saints avoient ordonné sur le rétablissement des Prêtres, de donner atteinte aux

anons

Canons par des distinctions inconnues jusqu'alors, & auxquelles ils n'eurent recours que pour concilier en quelque saçon les Canons avec ces Lettres. Car si on examine avec soin tout ce qu'on a écrit depuis le huitième siècle en faveur du rétablissement des Prêtres, on verra qu'il n'est sondé que sur l'autorité de ces sausses Lettres de St. Calixte, de St. Grégoire, & de St. Isidore. C'est ce qu'il ne sera pas inutile de montrer par quelques exem-

ples des Auteurs les plus illustres.

Hincmar Archevêque de Rheims, dans l'endroit que j'ai déjà cité (1), n'appuye que sur ces Lettres l'indulgence qu'il veut qu'on ait pour les Ecclésiastiques, dont les crimes n'étoient pas connus. D'abord il réfute fortement ceux qui disoient qu'on ne devoit point déposer un Prêtre ou un "Diacre, qui confessoit lui-même qu'il étoit "tombé dans le crime, ou qui en étoit convaincu; mais qu'on devoit seulement l'interdire , pour un tems, sous prétexte que ces Prêtres pouvoient faire pénitence comme les Laïques. Que ceux qui font dans ces fentimens voient, dit Hincmar, comment ils se tireront du danger où ils se précipitent en élevant leur voix contre le Ciel, & en parlant contre les facrez Canons, qui, comme dit Saint Léon, font faits par l'Esprit de Dieu, & consacrez par le respect de toute la terre, & qui suivant la doctrine des Apôtres déclarent que ceux qu'on aura découverts être tombez dans le crime, ne doivent , point être élevez à la Cléricature, ni v demeu. ", rer s'ils y sont, ni être rétablis s'ils en ont été ", déposez. C'est ce qu'il prouve par plusieurs passages des Papes Léon, Hilaire, Gélase & Grégoire, & de St. Augustin, dans lesquels il

<sup>(1)</sup> In capit, ad Presbyteros an. 8524

ne paroît pas le moindre vestige de la distinction que les modernes mettent entre les crimes con-

nus & les crimes secrets.

Cependant Hincmar, au lieu de conclure ou'indifféremment tous les Prêtres tombez dans quelque crime devoient être déposez pour toujours, il veut que cette Discipline ait lieu seulement à l'égard des crimes connus; afin, comme il le témoigne lui-même, d'observer, au-moins à l'égard des crimes secrets, ce qu'il crovoit que St. Calixte & St. Grégoire avoient ordonné touchant le rétablissement des Prêtres tombez. .. Pour .. ceux, ajoute-t-il, qui font tombez dans quel-, que crime depuis leur Ordination, mais dont les crimes ne font pas connus, nous les laissons au " jugement de Dieu, à la miséricorde duquel nous ne pouvons, comme dit Saint Léon, ni mettre , des bornes, ni prescrire de tems.... Et St. Gré-, goire, poursuit-il, consulté sur la conduite " qu'on devoit tenir à l'égard de ces Prêtres qui " étoient tombez depuis leur Ordination dans des ., crimes secrets, fit la même réponse que St. Ca-, lixte fon prédécesseur: Nous suivrons, dit-il, les anciens Pères &c. Paroles qui sont tirées de la Lettre à Secondin.

Appuyé sur cette seule autorité, il continue ainsi. "Nous conformant donc à la Discipline de "l'Eglise Catholique & Apostolique, nous observons la sévérité des sacrez Canons à l'égard des "Prêtres dont les crimes sont connus: & à l'égard des autres qui sont tombez, mais dont "les crimes ne sont pas connus, & qui en gemisses sent de Tout leur coeur, nous espérons "avec la même Eglise Catholique, que Dieu qui pardonnera.... De cette manière le Saint Siège "ne se contredit point. Il ordonne, selon les sames serves de contredit point. Il ordonne, selon les sames cette manière le Saint Siège "ne se contredit point. Il ordonne, selon les sames cette manière le Saint Siège », ne se contredit point. Il ordonne, selon les sames cette manière le Saint Siège », ne se contredit point. Il ordonne, selon les sames cette manière le Saint Siège », ne se contredit point. Il ordonne, selon les sames cette des selons des selons de la contredit point. Il ordonne », crea

, crez Canons, de déposer les Prêtres tombez. & , dont les crimes font connus, foit qu'ils les avent confessez eux-mêmes, ou qu'ils en avent été , convaincus. Et pour ceux qui ne se sont point accusez publiquement, ou qui n'ont point été convaincus légitimement, & selon les formes ,, juridiques, il ne permet pas qu'on les condam-

, ne, & qu'on les dépose.

Mais sur quelles autoritez le Saint Siège ne le permet-il pas? Hincmar, comme on le vient de voir, n'en apporte point d'autre que celle du faux Calixte, & du faux Grégoire, qui au-reste ne disent point ce qu'il veut qu'ils ayent dit. Car ils établissent généralement, & pour toutes sortes de crimes, sans faire aucune distinction entre les crimes fecrets & les crimes connus, qu'on doit seulement interdire pour un tems les Prêtres qui sont tombez dans quelque crime contre la chasteté, & non pas les déposer : ce qu'ils confirment par l'exemple de Saint Pierre, dont on ne peut dire que le crime ait été un crime secret. Ce qui fait voir qu'on ne doit avoir aucun égard à ces Decrets, & que le Saint Siège se seroit en effet contredit, s'il falloit lui attribuer ce que cet Imposteur attribue à St. Calixte & à St. Grégoire.

St. Anselme Evêque de Cantorberi, trompé par ces mêmes Decretales foutient, (1), que l'on " ne doit pas interdire pour toujours de toutes " les fonctions de leur Ordre des Prêtres tombez , dans le crime depuis leur Ordination, & qui vo-" lontairement, & par une humilité fincère s'en " accusent eux-mêmes secrètement à ceux à qui " ils doivent s'en confesser; pourvu qu'ils tâchent " d'appaifer la colère de Dieu par le facrifice d'un ", esprit abatu, & d'un cœur contrit & humilié, & , qu'ils

<sup>(1) 1.</sup> I. Ep. 66.

# 70 I. NOTE SUR LA VI. LETTRE.

, qu'ils fassent tout leur possible pour s'avancer dans la vertu... Il y en a à-la-vérité, ajoute-t-il, qui ne veulent pas entrer dans ce sentiment, qui permet de rétablir les Prêtres dans leur minisère après leur chute, quelque raison qu'on apporte pour prouver qu'on en doit user ainsi, à moins qu'on ne le prouve aussi par l'autorité, c'est-à-dire par le témoignage des Divines Ecritures. Mais que ceux-là lisent la Lettre de Saint Calixte Pape adressée à tous les Evêques de France, & celle de St. Grégoire à Secondin Moine reclus. Je ne doute point qu'ils ne soient tellement fatisfaits des raisons, solides sur lesquelles ces deux Papes, qui se soint presque suivis l'un l'autre, appuyent ce fentiment, qu'ils n'auront plus besoin de cher-

. cher ailleurs d'autres preuves.

St. Anselme, qui avoit un attachement particulier pour le St. Siège, ne pouvoit pas témoigner moins de respect pour ces Lettres, dans la persuasion où il étoit qu'elles étoient véritablement des Saints Pontifes dont elles portoient le nom. Mais s'il se fut apperçu de la supposition, il auroit sansdoute parlé tout autrement. Car ces raisons qui dans l'erreur où il étoit, lui paroissoient solides, & tirées de l'Ecriture Sainte, ne sont en effet rien moins que cela. Ou elles prouvent trop, ou elles ne prouvent rien du tout. Elles regardent également, & les crimes connus, & les crimes fecrets, ainsi que le Père Morin l'a remarqué dans le livre que j'ai cité. Si donc on en doit conclure que les Prêtres tombez seulement dans des crimes fecrets doivent être rétablis dans leur ministère après avoir accompli leur pénitence, on en doit aussi conclure qu'il faut avoir la même indulgence pour ceux mêmes qui sont tombez dans des crimes connus, particulièrement quand on peut

71

éviter le scandale en les envoyant dans d'autres Eglises. Cependant St. Grégoire désend absolument qu'on les rétablisse pour quelque raison que ce soit, & St. Anselme le reconnoit au même endroit. "Mais parce que, dit-il, le même Saint Grégoire désend expressément dans quelques autres de ses Lettres, qu'on rétablisse les Prêtres tombez dans le crime; il faut, asin qu'il ne se contredis pas lui-même, entendre cette désense de ceux qui sont tombez dans des crimes connus, & non de ceux dont les crimes sont secrets, qui APRES UNE DIGNE PENITENCE dois vent être rétablis.

Cela paroît encore plus clairement par les collections des Canons anciens & modernes, comme celles de Burchard, d'Ives, de Gratien, d'Antoine Augustin, &c. Car ces Auteurs y rassemblent d'un côté un grand nombre de passages clairs & tres - autentiques des Papes, des Conciles & des Pères, suivant lesquels on doit priver pour toujours des fonctions du Sacerdoce les Prêtres tombez dans le crime; & ils n'opposent d'un autre côté à toutes ces autoritez, que ces Lettres supposées de Saint Calixte aux Évêques de France, de St. Grégoire à Secondin, & de St. Isidore à Masfan, qui les obligent d'avoir recours à diverses distinctions, & principalement à celle des crimes connus, & des crimes fecrets. Voyez Burchard (1), Ives (2), Gratien (3), & Antoine Augustin (4).

Il s'ensuit de ces exemples que ce n'est pas sans fondement que le sayant Père Morin a re-

mar-

<sup>(1)</sup> L. g. c. 42. & 43.

<sup>(2)</sup> Decreti part. 6. c. 78. 79. 80. 83. 85.

<sup>(3)</sup> Dift. 50 (4) In Postificii Juris Veteris Epitome 1. 6. tit. 46. & L 25. tit. 21.

### 72 I. NOTE SUR LA VI. LETTRE.

marqué (1), que pendant plus de mille ans on n'a point rétabli dans leurs dignitez les Prêtres qui étoient tombez dans des crimes contre la Chasteté: soit que leur desordre sur fat secret, soit qu'il sur comm. Seulement s'est-il trompé, en voulant que cette Discipline se soit maintenue un peu plus long-tems qu'elle n'a fait. Car nous avons vu qu'elle n'a subsisté que jusqu'au neuvième siècle.

#### g. V I.

Que, selon même la Discipline présente de l'Eglise, la Doctrine de Bauny & de Mascarenhas est toujours très-corrompue.

J'Ai fait voir jusqu'ici, & si je ne me trompe par des preuves invincibles, que la véritable Discipline de l'Eglise, établie par une infinité de Canons, & observée religieusement pendant plus de huit siècles, étoit de priver pour toujours des sonctions du Sacerdoce les Prêtres qui avoient commis quelque crime, & sur-tout des crimes d'impureté, & de se contenter, après qu'ils avoient fait pénitence, de les admettre à la communion avec les Laïques.

J'ai fait voir enfuite qu'on s'est relâché de cette sainte sévérité, non par aucune loi que l'Eglise ait saite, mais plutôt par une coutume qui s'est introduite contre son esprit, & à laquelle les plus grands hommes de l'Eglise, trompez par de fausses Decretales, ne se sont peut-être pas oppofez aussi fortement qu'ils l'auroient dû, dans la crainte qu'ils avoient de combattre les sentimens

de deux grands Papes.

Mais on a pu remarquer en passant, que dans

# RELACHEMENT DE BAUNY. 73

ce relâchement même de la Discipline on a toujours eu en horreur cette corruption que les Jésuites veulent introduire de nos jours, lorsqu'ils envoient à l'Autel, & à des Mystères redoutables aux Anges mêmes, des Prêtres au sortir des crimes les plus infames, sans autre délai que celui de la Consession. Car tous les Auteurs que nous avons citez, qui ont cru qu'on pouvoir rétablir ces Prêtres dans toutes les sonctions de leur ministère, ont néanmoins été persuadez qu'on ne les devoit point rétablir, qu'après qu'ils auroient fait pénitence, es une pénitence proportionnée à leurs trimes.

Hincmar n'accorde cette indulgence qu'à ceux qui pleurent sincèrement leurs péchez. St. Anselme croit qu'on ne doit pas interdire de leur Ordre ceux qui sint tombez: mais il faut selon lui qu'ils appaisent la colère de Dieu par le sacrifice d'un esprit abatu. En d'un cœur contrit & brisé de douleur; qu'ils fassent tout leur possible pour s'avancer dans la vertu; que leur bumilité, leur contrition, & le changement de leur pie prie en quelque sorte & intercède pour eux. Et comme on ne peut reconnoître que par la suite de leurs actions s'ils ont ces dispositions, ce même Saint croit qu'il est nécessaire de les séparer de l'autel, sinon pour toujours, au-moins pour un tems. Enfin les Canonistes ne mettent pas même en question si on peut rétablir les Prêtres avant leur pénitence. Tous supposent comme une vérité incontestable que cela ne se peut pas, & ils demandent seulement si on les doit rétablir même après leur pénitence.

Mascarenhas fait donc injure à l'Eglise, quand il assure que son opinion est confirmée par la coutume commune de tout l'univers. La Discipline de l'Eglise n'est pas si déchue, & elle ne peut même jamais décheoir jusqu'à ce point, que de tels

E 5 excès

## 74 I. NOTE SUR LA VI. LETTRE.

excès deviennent permis. Car quand nous accorderions que la loi positive seroit entièrement abrogée, la raison & le droit naturel ne le peut être. Et ce sentiment commun de piété & de respect que la foi inspire à tous les Fidèles pour cet auguste Sacrement, ne s'essacra jamais de leur cœur, & les portera toujours à condamner, à resarder avec horreur. & à détester une telle imparder avec horreur. & à détester une telle imparter avec horreur.

pudence.

Mais, dira-t-on, la Confession que les Jésuites veulent que l'on fasse auparavant n'efface-telle pas tous les crimes? Oui, si elle est accompagnée d'une conversion sincère du cœur. Or quiconque est assez hardi pour ôser avoir la penfée d'approcher de l'Autel dans ce malheureux état, ne donne-t-il pas par cette impudence même une marque certaine que son cœur n'est point changé? Si l'Eglise a cru devoir par une loi aussi ancienne que l'Evangile, obliger les Prêtres à une continence perpétuelle; & si les Grecs mêmes qui ne se sont pas soumis à cette loi, ne laissent pas toutes les fois qu'ils s'approchent de l'Autel de l'observer, au-moins pour un tems; comment se pourroit-il faire qu'un pécheur que Dieu auroit véritablement touché, à qui il auroit découvert d'un côté ses abominations & la laideur de ses crimes, & à qui il auroit fait connoître de l'autre la fainteté de nos Mystères, que les Ames innocentes, & les Anges mêmes ne regardent qu'avec tremblement : comment, dis je, se pourroit - il faire que ce pécheur ne redoutât point de s'en approcher avec des mains impures, avec un esprit fouillé. & une imagination encore toute remplie des images de ses dérèglemens?

C'est donc une erreur très-pernicieuse de croire, comme sont plusieurs, que des Prêtres tombez dans les plus grands crimes, soient en état

de recevoir l'absolution quelques heures après. Plus la grace du Sacerdoce qu'ils ont reçue, est grande, plus leur dignité est élevée, plus aussi leur chute est profonde, & plus il est difficile qu'ils s'en relèvent. Ce n'est pas une chute commune, mais c'est une chute horrible que celle d'un homme élevé à une dignité plus grande que celle des Anges, & qui tombe de-là dans un état beaucoup plus misérable que celui des Turcs & des Infidèles. Le caractère qui a été imprimé dans fon ame, subsiste à-la-vérité toujours, mais il ne fublifte que pour augmenter son crime & son malheur. Il y en a très-peu de ceux qui tombent ainsi, que Dieu relève & qu'il rappelle à lui par une fincère pénitence. Et quand il le fait, si nous considérons le cours ordinaire de la Grace, il ne le fait pas tout d'un coup, & il n'opère pas incontinent dans l'homme cette disposition qui est nécessaire

l'avouë, dit un Auteur (1) qui ne plaît pas aux Jésuites, mais qui a été très-approuvé par les Evêques de France: "l'avoue, dit-il, que la gra-,, ce de Dieu peut convertir en un moment le , plus grand pécheur du monde, & le rendre ca-,, pable de la réconciliation fans tous ces retarde-, mens. Je reconnois même que cela est arrivé " quelquefois... Mais il faut répondre à tous , ces exemples avec Saint Bernard, Que ce ne , font pas tant des exemples que des miracles, & des miracles dans l'ordre même de la Grace, qui de , foi est déjà tout miraculeux. Que ce sont des " changemens de la droite du Très-haut; des , coups extraordinaires d'une miséricorde infinie. , qui n'est sujette à aucunes loix, & qui ne doi-" vent

pour recevoir l'absolution avec fruit.

<sup>(1)</sup> M Arnauld dans son livre de la Fréquente Communion 2. partie ch. 13.

### 76 I. Note sur la VI. Lettre.

y, vent point aussi porter de préjudice aux règles y, communes & générales, qui ne peuvent être y, établies que selon l'ordre commun de la Gray, ce, comme les préceptes de Médecine ne peuy, vent être sondez que sur le cours ordinaire de y, la Nature.

"Or il est certain, que la Grace n'opère point "ordinairement dans nos ames avec des mouve-"mens si promts. C'est un jour divin, comme "remarque excellemment St. Grégoire, qui a son "aurore aussi bien que le jour naturel, & qui ne "dissipe les ténèbres de nos cœurs, qu'à mesure "qu'il s'avance, & que ses rayons se fortissent.

L'homme nouveau, non plus que le vieil, ne fe forme pas tout d'un coup; il commence par des conceptions imparfaites; il ne s'engendre que peu à peu, & il lui faut fouvent beaucoup de tems avant que de naître. De sorte que les Confesseurs doivent extrêmement apréhender. que leur précipitation ne serve à autre chose qu'à procurer des avortemens, & que Dieu ne leur reproche un jour de s'être conduits de la même forte dans la naîssance spirituelle des ames, que feroit une mère, qui se voudroit décharger de son fruit aussi-tôt qu'elle se sentiroit grosse, pour lui donner plutôt l'usage de la vie, & la jouissance de la lumière, & le dé-", gager d'une prison où elle s'ennuveroit de le laisser enfermé.

"Car c'est ainsi que quelques Prêtres s'imagi-"nent être fort charitables envers les pécheurs , "en se hâtant de les délier par une absolution , "précipitée, & de les ensanter par les Sacremens , "ne voyant pas que par ce moyen ils étouffent le , "plus souvent, comme cette mère , un peu de , vie qui commençoit à se soumer : au lieu qu'en , "suivant le cours de la Grace , & tâchant de les ... faire RELACHEMENT DE BAUNY. 77

i, faire avancer peu à peu dans de plus parfaites i, dispositions de pénitence, par les moyens que l'Evangile nous prescrit, c'est-à-dire par les i, prières, par les jeûnes, par les aumônes, & i, autres semblables exercices de piété, peut-être i, qu'avec le tems ils les eûssent amenez à une

Cet illustre Auteur n'avoit point inventé cette Doctrine, il l'avoit aprise des Pères, & principalement de St. Thomas, qui assure que Dieu n'opère dans l'ame ces dispositions pour la grace qu'avec le tems, & qui met au rang des miracles les conversions qui s'opèrent dans un moment. Dieu, dit il (r), ne donne sa grace qu'à ceux qu'il a préparez lui-même pour la recevoir. Or il arrive quelquesois qu'il les prépare en leur donnant seulement des mouvemens imparfaits vers le bien, & cette préparation précède proprement la grace. Mais quelquesois il leur sait quimer le bien d'une manière parsaite, & alors

, que dit St. Jean: Tous ceux qui ont oui la voix du , Père, & qui ont été enseignez par lui, viennent à , moi. Et c'est ce qui arriva à St. Paul, dans le , tems même qu'il commettoit le péché. Dieu , toucha parsaitement son cœur, il entendit la , voix du Père, il fut enseigné par lui, & il vint , à Jesus-Christ, & ainsi il reçut tout d'un coup

, ils reçoivent la grace tout d'un coup, selon ce

" la grace.

En répondant à cette question qu'il propose au même endroit, si la justification de l'impie est miraculeuse? "Le cours ordinaire & commun de "la justification est, dit-il (2), que l'ame étant "mue intérieurement de Dieu, se tourne d'abord "vers

<sup>(1) 1. 2.</sup> q. 112. art. 2. ad. 2. (2) Ib. q. 123. art. 10.

# 78 I. Note sur la VI. Lettre.

vers lui par une conversion imparsaite, & que par-là elle arrive ensuite à une conversion par-saite. Car la charité commencée, dit Saint Augustin, mérite d'être augmentée, & de parvenir ensin à sa persection. Mais il arrive quelques que of que Dieu meut l'ame si fortement, qu'elle acquiert tout d'un coup une certaine persection de justice, comme il arriva dans la conversion de Saint Paul, qui sut même accompagnée extérieurement d'un renversement miraculeux. C'est pourquoi l'Eglise regarde la conversion de ce Saint comme un miracle,

& l'honore par une fête particulière.

Voilà fans - doute ce qui a obligé les SS. Pères à préparer les pénitens à la grace de l'absolution par de si longs exercices de pénitence, imitant en cela la conduite des Médecins. ,, Le Médecin, dit St. Ambroise (1), attend le tems propre pour donner des remèdes, il observe les accidens de la maladie, il laisse mûrir les mauvaifes humeurs, il prend garde que le mal ne soit trop aigu, de peur qu'il ne résiste à la force du remède. & que ce qui le devoit guérir ne dévienne inutile. S'il arrive même de nouveaux accidens, comme parlent les Médecins, & que la maladie augmente, un habile Médecin se presse encore moins d'y apliquer le remède. Il diffère jusqu'à ce que le mal ait pris son cours. Et cependant il n'abandonne point le malade, il le console par l'espérance qu'il lui donne de guérir, ou l'amuse par des lénitifs, pour me fervir de leurs termes, & par des remèdes doux & innocens qu'il lui fait prendre : en un mot il tâche d'éviter d'un côté, que l'impatience & le desespoir du malade ne rendent sa maladie plus " dan-

# RELACHEMENT DE MASCARETHAS. 79

dangereuse, & de l'autre que la précipitation du Médecin n'empêche que le remède n'ait son effet, comme il arrive quand un Médecin ignorant & sans expérience l'aplique dans le tems que les humeurs sont encore toutes crues, &

" comme indigestes.

Il est donc certain que non seulement il faut éloigner de la Communion & de l'Autel ces Prêtres criminels, & encore tout embrasez du feu de leurs passions, mais qu'il ne faut pas même leur accorder la grace de l'absolution: non qu'il soit nécessaire de la différer à ceux qui sont convertis, mais parce qu'on ne les doit pas regarder comme convertis. Que s'il s'en trouve quelques-uns, dont Dieu par un miracle tout fingulier ait en effet changé le cœur en un instant, à qui il ait donné une véritable douleur de leurs dérèglemens, & inspiré une résolution ferme & sincère de changer de vie, il ne sera point nécessaire de défendre à ceux-là l'entrée des Autels. L'esprit de pénitence dont ils feront animez les en retirera affez, fans que personne les y exhorte. Ils connoîtront combien il est indigne & injuste que celui qui vient de souiller son ame & son corps par l'impureté, ôse toucher avec des mains impures le Saint des Saints: que celui qui a besoin des prières de l'Eglise pour obtenir le pardon de ses crimes, offre le sacrifice pour toute l'Eglise : que celui pour qui tous les Fidèles, comme dit Saint Pacien, doivent s'efforcer d'obtenir miséricorde, ôse prétendre d'apaiser la colère de Dieu: que celui qui est devenu infiniment plus miférable que les Infidèles, en violant la Sainteté du Batême & du Sacerdoce. demeure dans le Sacerdoce, c'est-à-dire dans l'état des plus parfaits.

Voilà quels sont les sentimens d'un Prêtre criminel, & touché d'un véritable repentir. Toute au-

### 80 I. NOTE SUR LA VI. LETTRE.

tre douleur, quelle qu'elle foit, n'est pas seulement suspecte, elle porte un caractère évident de faulseté & d'hypocrisse. Car on ne doit regarder comme véritablement pénitent, que celui qui est prêt de se soumettre à la pénitence que méritent ses péchez. Or quelle pénitence plus convenable à un Prêtre qui est tombé dans le crime, que d'être réduit, au-moins pour un tems, à l'état des criminels, que de s'abstenir des fonctions du Sacerdoce après avoir profané le Sacerdoce. & en avoir perdu la grace? Ainsi s'il n'est pas dans cette dispolition, il n'est pas véritablement pénitent, & le Confesseur est par conséquent obligé de lui refufer l'absolution & l'entrée de l'Autel : & s'il est dans cette disposition, il se jugera lui-même indigne des forctions de son ministère. Pourquoi donc un Confesseur envoyeroit- il cet homme à l'Autel, lui qui fait que le Concile de Trente lui ordonne d'imposer une satisfaction proportionnée à la qualité des crimes, & qui fait encore que ce Concile a renouvellé tous les anciens Canons qui regardent les Prêtres ? Pourquoi craindroit-il d'obéir à tous les Conciles, de suivre les De-crets de tous les Papes, & d'écouter la voix de tous les Pères?

Tout cela fait voir avec quelle impiété Mascarenhas soutient que toutes ces loix de l'Eglise sont abolies. Prémièrement il est faux qu'elles ayent pu l'être tout-à-fait, puisqu'elles renferment quelque chose du Droit Divin. Car sans considérer aucune loi, & ne regardant que la nature & l'inflitution du Sacerdoce, & la sainteté de nos Divins Mystères, n'est-ce pas traiter Dieu avec la dernière indignité, que d'envoyer à l'Autel après le seul intervale de la Consession, un Prêtre qui vient de se sousier avec des prostituées, & ce qui est encore plus abominable, de commettre des

crimes

DOCT. ABOMINABLE D'ESCOBAR. 81

erimes, qui selon Tertulien sont des monstres on pas des crimes? De plus, il est faux que ces loix soient entièrement abrogées par le non-usage; puisque le Concile de Trente les a renouvellées, qu'elles sont observées, au-moins en partie, par tous les gens de bien, & peut-être même par les méchans. Car je ne sai s'il y a un Prêtre assection pur suivre dans la pratique ce sentiment, quoiqu'aprouvé, loué, & même conseillé par les Jésuites.

### J. VII.

#### Doctrine Abominable d'Escobar.

L'e quatrième exemple regarde encore la même matière. Montalte écrivant en François ne l'a touché que légèrement, & je n'ôferois moi-même le rapporter si je n'ècrivois en Latin. Il n'y a point de crimes plus détesfables ni plus opposez à la Sainteté des Chrétiens, & particulièrement des Prêtres, que ceux que la pudeur ne permet pas même de nommer, & que Tertulien exprime par ces termes: Libidinum furiæ in corpora, in sexus, ultra jura naturæ. Le Concile d'Elvire prive de la Communion, même à la mort, ceux qui en seront coupables. Le Concile d'Ancyre, qui a eu un peur plus d'indulgence à leur égard, ne leur impose pas moins qu'une pénitence de vingt ans. Le Concile d'Aix-la-Chapelle en 789, (1) & celui de Patis en 829, renouvellent les Decrets de celui d'Ancyre. Ensin les Papes ont fait en dissérens tems des Constitutions très-rigoureuses contre ces abominations. Mais il suffit pour mon dessein de rapporter ici en particulier celle que Pie V, publia, dans

<sup>(1)</sup> Cap. 49. Tome II.

# 82 I. Note sur la VI. Lettre.

dans le siècle passé, contre les Ecclésiastiques qui s'abandonnoient à un crime si détestable.

Voici les termes de cette Bulle célèbre & vraiment digne de ce grand Pape. , Ce crime horri-, ble, dit-il, pour lequel Dieu par un jugement , terrible fit autrefois descendre le feu du Ciel , fur des villes entières, nous cause une extrême .. douleur, & nous porte à faire tous nos efforts , pour le reprimer autant qu'il est possible. Per-, fonne n'ignore ce qui a été ordonné par le , Concile de Latran: Que tous les Clercs que , l'on découvriroit être adonnez à cette incontinence qui est contre la Nature, & qui a atti-" ré la colère du Ciel fur les Incrédules, ferojent chaffez du Clergé, ou renfermez dans des Monastères pour y faire pénitence. Mais dans la juste crainte que nous avons que la contagion d'un fi grand desordre ne s'augmente par l'impunité, qui est le plus grand attrait dont le Démon se serve pour porter les hommes au péché, nous avons résolu de punir plus sévère-ment les Clercs qui en seront coupables; asin que ceux qui ne craignent point de perdre leur ame, foient au - moins retenus par la crainte du glaive séculier, qui punit ceux qui contrevien-nent aux loix de l'Etat. C'est pourquoi ayant intention de faire présentement exécuter plus parfaitement & plus fortement ce que nous avons déjà ordonné fur ce fujet, dès le com-mencement de notre Pontificat, nous privons, par l'autorité de la présente Constitution, de ", tout privilège de la Cléricature, de tout Em-", ploi, Dignité, & Bénéfice Eccléfiastique tous, ", & chacun des Prêtres, & autres Ecclésiastiques 3, Séculiers de quelque degré & dignité qu'ils , foient, qui s'abandonnent à un crime si dé-, testable.

Il faut être impie pour ne pas reconnoître que la Constitution de ce Pape n'est pas tant une loi nouvelle qu'il ait établie qu'un renouvellement des anciens Canons, & un règlement que la raifon & la piété inspirent naturellement à ceux qui ont recu de Dieu l'autorité pour s'opposer aux desordres. Car quand cette parole du Pape Zosime auroit-elle lieu, fi ce n'est dans cette rencontre ? Il faut retrancher les chairs corrompues d'un corps qui est sain, & ôter le levain d'une pâte qui est sainte. Cependant Escobar (1) s'étant fait cette question. Si la Bulle de Pie V. contra Clericos Sodomitas oblige en conscience? il invente mille détours pour la rendre inutile. Il répond r. qu'Henriquez a cru probablement qu'elle n'est point reçue par l'usage, & qu'ainsi elle n'oblige point dans le for de la conscience. 2. Que si elle est reçue elle n'a lieu, felon Suarez, ou'en telles & telles circonstances (2) 3. Que selon le même Suarez elle n'a

auO event letter les veux fire ce nette (1) tr. 1. ex. 8. n. 102.

(2) Escobar explique ces circonstances, mais la pudeur ne permet pas de traduire cet endroit en François. Le voici en Latin. Num Bulla Pii V. contra Clericos Sodomitas obliget in fore Conscientia? Henriquez sentit usu non esse receptam probabiliter, nec in Conscientia foro obligare. Quod si usu recepta sit, Clericus foeminam in indebito subigens vasi. non committit proprie Sodomiam; quia licet non fervet debitum vas, servat tamen sexum. Nec incurrit ex Suario poenas Bulla intra vas Mafouli femen non immittens, quia delictum non est consummatum. Nec ex codem qui non nisi bis, aut ter in Sodomiam funt lapsi; quia Pontifex has poenas Clericis exercentibus Sodomiam infligit. Nec (adhuc ex Sudrio) ante sententiam Judicis declaratoriam poenas Bulla in foro Conscientia incurrunt, quia nulla lex poenalis obligat homines ad se prodendum. Colligo Clericum exercentem Sodomiam, fi sis contritus, etiam retento beneficio, officio & dignitate, omnino esse absolvenduma

point lieu non plus à l'égard de ceux qui ne font tombez dans ce crime que deux ou trois fois. 4.

## 84 I. NOTE SUR LA VI. LETTRE.

Que selon encore le même Suarez, ceux même qui sont dans l'habitude de ce péché, n'encourent point dans le for de la conscience les peines portées par la Bulle qu'après la sentence du Juge; parce qu'il n'y a point de loi qui oblige un coupable à se déclarer, & à s'accuser soi-même. D'où je conclus, dit Escobar, qu'un Ecclésastique qui est dans le cas de la Bulle de Pie V. s'èl est contrit, doit être absous, même en retenant son Bénésice, son Emplos.

& sa Dignité.

Voilà de quelle manière ce Casuiste se joue de l'autorité de l'Eglise, & des ordonnances qu'elle sait pour maintenir sa Discipline. C'est assez d'avoir rapporté son sentiment, il n'est pas nécessaire de le résuter. Je ne me suis déjà arrêté que trop long-tems sur ces horreurs. Qu'ici l'évidence, comme parle Saint Augustin, se serve de preuve à elle-même. Que la corruption visible de ce dogme, que l'impudence avec lequel on le propose, suffife pour en donner de l'éloignement à tous less Chrétiens. Que les Jésuites eux-mêmes veuillent seulement jetter les yeux sur ce passage que je n'ai ôsé rapporter en son entier, & je ne désespère pas qu'ils ne rougissent aussi de leur Doctrine & de leur Escobar.

### NOTEIL

Sentiment de Bauny touchant les Domestiques qui volens leurs Mastres sous prétente d'une compensation sécrète, condamné par les Facultez de Paris & de Louvain.

IL fussit d'opposer le jugement des deux célèbres Facultez de Paris & de Louvain à la douzième Imposture, dans laquelle les Jésuites soutiennent DE LA COMPENSATION SECRETE. 85

nent ouvertement l'opinion de Bauny, qui permet

le Larcin aux Domestiques.

La Censure que la prémière de ces Facultez fit contre Bauny en 1641, & qui rapporte sa proposition avec toutes les restrictions qu'il y a mises, est conçue en ces termes: Proposition de Bauny p. 213. Si les valets qui se plaignent de leurs gages, les peuvent d'eux mêmes croître en se garnifant les mains d'autant de bien appartenant à leurs maîtres, comme ils s'imaginent en être nécessaire pour égaler les dits gages à leurs peines? Ils le peuvent en quelques rencontres, &c. Censure. Cette doctrine est périlleuse en y ajoutant même les restrictions, & ouvre la porte aux Larcins Domestiques.

La Censure de Louvain ne nomme point Bauny. IX. Proposition. Les serviteurs & les servantes peuvent dérober en cachette à leurs maîtres & à leurs maîtresses, pour se récompenser de leurs peines, en jugeant qu'elles méritent plus de salaire qu'ils n'en reçoivent. CENSURE. Cette proposition est fausse, poussant au Larcin les hommes, qui d'eux-mêmes sont naturellement portez au mal, n'étant propre qu'à traibler la paix des familles, particulièrement en ce qu'elle laisse aux serviteurs & aux servantes la liberté de juger de

la récompense qui leur est due.

Mais l'Apologitte des Jésuites prétend (1) que cette opinion de Bauny est appuyée sur l'autorité des Pères. Il est vrai qu'il le prétend, mais les Jésuites ne sont pas heureux la prémière sois qu'ils se servent de l'autorité des Pères. Tous les passages qu'ils citent n'ont aucun rapport avec leur opinion. Car à quoi sert ce qu'ils allèguent de Tertullien, qui excuse les Israëlites qui dépouillèment les Egyptiens? comme s'il n'y avoit pas une différence infinie entre cet exemple & la compensation.

fation que Bauny permet aux ferviteurs. Les Ifraëlites avoient droit fur les biens des Egyptiens à cause de l'oppression qu'ils en avoient soufferte, & de plus ils en étoient devenus les maîtres par le commandement que Dieu leur avoit fait de les enlever; au lieu que les ferviteurs n'ont point de droit fur les biens de leur maître, quand il leur donne ce qu'il leur a promis, & Dieu ne leur en a point accordé la possession comme il

avoit fait aux Ifraëlites.

On peut dire la même chose de Jacob (1), qui est le second exemple dont se sert l'Apologiste. Il ne prit point ce qui ne lui étoit pas dû; mais il empêcha seulement par un artifice innocent, que Laban ne lui enlevât injustement ce qui lui appartenoit par la convention qu'ils avoient faite enfemble. Nous ne pouvons mieux aprendre que de ce Patriarche même, combien il étoit éloigné de faire aucun tort à son beaupère. Il ne peut pas même fouffrir qu'on le foupçonne d'infidélité. Qu'avois-je fait, lui dit il (2), & en quoi vous avois-je offensé pour courir ainsi après moi avec tant de chaleur, & pour renverser & fouiller tout ce qui est d moi? Qu'avez-vous trouvé ici de toutes les cha-ses qui étoient dans votre maison?

Mais en voilà affez fur ce point, fur lequel il vaut mieux renvoyer les Jésuites au Parlement de Paris, que de se fatiguer à disputer d'une cho-

fe très-certaine.

#### NOTE

(2) Gen. c. 31. v. 36. 37.

wash baye frougst nubbs those

<sup>(1)</sup> Ces deux exemples de Jacob & des Ifraëlites fortans d'Egypte, doivent être rarement alléguez, & se doivent manier avec beaucoup de prudence; parce qu'ils ne laissent pas de donner lieu à de grandes tentations de la part de la Cupidité, toujours avide de se procurer le bien d'autrui.

toos ceax out tue xees com

#### NOTEIL

Chicane ridicule des fésuites sur le terme d'As--nod as ten anod SASSIN.

L'Apologiste des Jésuites fait ici parade (1) d'une science prosonde sur la matière de l'Affaffinat; & il fait un grand crime à Montalte de ce qu'il comprend sous le terme d'Assassins, tous ceux qui tuent dans une embuche, ou par trahison. Je pourrois négliger cette ridicule chicane, & laisser aux Jésuites, puisqu'ils en sont si jaloux, la gloire d'être plus habiles que Montalte fur le chapitre des Assassins. Mais ayant dessein de justifier sa fidélité contre toutes leurs accusations, je ne puis me dispenser d'examiner ici les reproches que lui fait l'Apologisse.

Prémièrement il nie que ces paroles, Tous ceux

qui tuent un bomme en trabifon ne doivent pas encourir la peine de la Bulle de Grégoire XIV, se trouvent dans le Père Escobar à la page 660, que cite son Accu-fateur. Le pauvre homme! qui n'a pas compris que Montalte ne rapporte pas en cet endroit les paroles, mais seulement le précis de la décision d'Es-cobar, laquelle il transcrit de mot à mot deux li-

gnes après.
, Mais, continue l'Apologiste, le Janséniste , abuse du passage du Père Escobar, & il mon-", tre par-là le peu de connoissance qu'il a dans " le monde: car il confond ceux qui tuent en " trahison, avec les assassins qui tuent pour de ,, l'argent. Et toutefois ce sont deux choses dif-,, férentes, comme le Genre & l'Espèce.... Car trabilon, ne doivent pa

### 88 I. NOTE SUR LA VI. LETTRE

, tous ceux qui tuent en trabison ne sont pas , compris fous le nom d'affassins.... On appelle , tuer en trahison, dit fort bien le Père Escobar, , quand on tue un homme qui n'a point de sujet de s'en défier.... Et on appelle assassin, celui , qu'on corrompt par argent pour tuer un hom, me dans une embuche, lorsqu'il ne s'en garde pas.... Ainsi le mot d'Assassins signifie ,, toujours ceux qui reçoivent de l'argent pour ,, tuer un homme à la prière d'un autre.

Voilà donc tout le crime de Montalte, d'avoir cru que tuer en trabison, soit qu'on reçût, ou qu'on ne reçût pas de l'argent pour cela, & ETRE ASSASSIN, étoit la même chole. Mais pourquoi ne l'auroit-il pas cru, puisqu'il n'avoit pas encore apris de son Jésuite ce que c'est, selon les Casusstes, que de tuer un homme en trabison? Car il ne l'aprit que dans la suite de l'entretien qu'il eut avec lui, & qui est rapporté dans la septième Lettre. Il pouvoit donc prendre alors les termes d'assais, & de tuer en trabison, pour la même chose; pourvu que ce sût en esset la même chose, selon l'usage ordinaire de la langue Fran-çoise dans laquelle il écrivoit. Or on ne peut nier que dans l'usage de cette langue on ne consonde ces deux termes, & qu'on ne dise indifféremment assassiner un homme, ou le tuer en trahifon. Ainfi Montalte, ne voulant pas encore expliquer les différentes idées que les Casuistes ont attachées fans raison à ces deux termes, pouvoit les prendre dans le fens qu'on leur donnoit communément.

. Mais au-moins, poursuit l'Apologiste . la , mauvaise foi du Janséniste est-elle visible; puis-, qu'il fait dire au P. Escobar que tous ceux qui , tuent en trahison, ne doivent pas encourir la , peine de la Bulle de Grégoire XIV, Iquoiqu'EsTOUCHANT LES ASSASSINS. 89

cobar dife tout le contraire page 660. Il est vrai qu'il le dit; mais il le dit en parlant le langage des Casuistes, & non le langage du reste des Hommes. Il est vrai qu'il soumet aux peines de la Bulle ceux qui tuent en trahison, mais il en exemp. re en même tems ceux qui tuent leur Ennemi en le furprenant dans une embuche, ou en le frappant par derrière. Il est vrai qu'il soumet les Assassins à ces mêmes peines, mais il en exempte au même endroit ceux qui tuent un homme lorsqu'il ne s'en garde pas, pourvu qu'ils n'en reçoivent aucun prix, & qu'ils le tuent seulement pour faire plaisir à leur ami. Or on appelle dans le langage ordinaire ceux qui tuent ainsi avec avantage, Af-Sassins & gens qui tuent en trabison. Montalte qui parloit felon le langage ordinaire, a donc pu dire qu'Escobar exempte par la fausse interprétation d'un terme, les Assassins & ceux qui tuent en trabison, des peines de la Bulle de Grégoire XIV.

"Mais l'Apologiste prétend que l'interprétation " que le P. Escobar apporte du mot d'Assassin, " est l'interprétation commune des Théologiens " à des Canonistes, qui expliquent comme lui la " Constitution du Pape Grégoire XIV. contre les " Assassins, à ceux qui tuent en trahison." C'est ee qu'il tâche de prouver par l'autorité de Bonacina, à il paroît en esset par le passage qu'il cite, que cet Auteur est du sentiment d'Escobar sur

l'interprétation du terme d'Assassin.

Je ne m'arrêterai point ici à examiner quel est véritablement le fentiment de Bonacina. C'est un pauvre homme, & dont on ne doit pas compter l'autorité pour beaucoup, pour ne rien dire de plus fort. Ce que je soutiens ici, c'est qu'on ne doit pas expliquer les Constitutions des Papes selon les vaines interprétations de ces sortes de gens. Il est évident que le Pape Grégoire XIV. a

# 90 I. NOTE SUR LA VI. LETTRE.

voulu établir par celle dont il s'agit ici, la même chose que Dieu avoit ordonnée dans la loi de Movfe (1) par ces paroles: ,, Si un homme tue fon prochain avec un dessein formé. & en avant , recherché l'occasion , vous l'arracherez de mon , autel-même pour le faire mourir. Or il est certain que cette loi comprend non seulement tous ceux qui tuent pour de l'argent, mais aussi tous ceux qui tuent de dessein prémédité & de guet-ànens. Et ce fat par cette loi que Salomon fit tuer loab dans le Temple même, parce qu'il avoit tué en trahison Amasias & Abner. N'est - il donc pas plus vraisemblable que le Pape a eu en vue une loi si expresse, plutôt que les misérables subtilitez de je ne fai quels Canonistes; qui n'ont point d'autre but que de rendre inutiles les loix les plus on Wooding exempte por la fautie inter inftes?

Je veux que leur interprétation foit communément reçue parmieux, elle n'en est pas moins contraire pour cela au sens que le commun du monde donne au terme d'Assassin, & à l'usage ordinaire qu'il a dans la Langue Françoise. Usage que Mr. Ménage (2) a suivi dans ses Origines, où fans faire aucune mention d'Argent reçu ou promis, il interprête ainsi ce mot: En France

(1) Exod. 21. 24.

(2) Assassin, meurtrier se louent pour alser tuer de guet-à-pens, soit en tra- quelqu'un qu'ils ne conhison, soit avec avantage. noissent pas, & pour ven-Diction de l'Académie. ger la querelle d'autrui.

Assassin, homme qui tue Dictionnaire de Furctière. La un autre avec avantage, soit même définition se trouve par le nombre de gens qui adoptée par le Dictionnaire l'accompagnent, soit par de Trevoux, Livre de la falinégalité des armes, soit con des Jésuites, & dont le par la situation du lieu, ou R. P. Souciet a pris soin dans en trahison. On appelle la dernière édition qui s'en aussi Assassins les gens qui est faite.

TOUCHANT LES ASSASSINS. 91 & en Italie, on appelle Assassins ceux qui tuent de sens froid.

On pourroit maintenant ajouter à Mr. Ménage le Distionnaire de l'Académie Françoise, & celui de Mr. Furetière, qui interprétent comme lui le mot d'Assassim.

### SEPTIEME LETTRE. (1)

De la méthode de diriger l'intention selon les Casuistes. De la permission qu'ils donnent de tuer pour la désense de l'Honneur & des Biens, & qu'ils étendent jusqu'aux Prêtres & aux Religieux. Question curieuse proposée par Caramuel, savoir s'il est permis aux fésuites de tuer les fansenistes.

De Paris ce 25. Avril 1656.

# MONSIEUR,

Après avoir appaisé le bon Père dont j'avois un peu troublé le discours par l'histoire de Jean d'Alba, il le reprit sur l'assurance que je lui donnai de ne lui en plus faire de semblables, & il me parla des maximes de ses Casuistes touchant les Gentilshommes, à peu près en ces termes.

Vous favez, me dit il, que la paffion dominante des personnes de cette condition, est ce point-d'honneur qui les engage à toute heure à des violences qui pa-

(1) La révision de cette Lettre fut faite par Mr. Nicole.

92 VII. LETTRE.

roîssent bien contraires à la piété chrétienne; de sorte qu'il faudroit les exclure presque tous de nos Confessionnaux, si nos Pères n'eûssent un peu relâché de la sévérité de la Religion, pour s'accommoder à la foiblesse des hommes. Mais comme ils vouloient demeurer attachez à l'Evangile par leur devoir envers Dieu, & aux Gens du Monde par leur charité pour le pro-chain, ils ont eu besoin de toute leur lumière pour trouver des expédiens qui tempérâssent les choses avec tant de justesfe, qu'on pût maintenir & réparer son honneur par les moyens dont on se sert ordi-nairement dans le monde, sans blesser néan-moins sa conscience; asin de conserver tout ensemble deux choses aussi opposées en ap-parence, que la piété & l'honneur.

Mais autant que ce dessein étoit utile, autant l'exécution en étoit pénible. Car je

autant l'execution en etoit penible. Car je crois que vous voyez affez la grandeur & la difficulté de cette entreprife. Elle m'étonne, lui dis-je affez froidement. Elle vous étonne? me dit-il. Je le crois, elle en étonneroit bien d'autres. Ignorez-vous que d'une part la Loi de l'Evangile ordonne de ne point rendre le mal pour le mal, & d'en laisser la vengeance à Dieu? Et que de l'autre les Loix du Monde défendent de fouffrir les injures, sans en tirer raison soimème, & souvent par la mort de ses ennemis? Avez-vous jamais rien vu qui parosse plus contraire? Et cependant, quand je vous dis que nos Pères ont accordé ges

choses,

DIRECTION D'INTENTION. 92

choses, vous me dites simplement que cela vous étonne. Je ne m'expliquois pas assez, mon Père. Je tiendrois la chose impossible, si après ce que j'ai vu de vos Pères, je ne savois qu'ils peuvent faire facilement, ce qui est impossible aux autres hommes. C'est ce qui me fait croire qu'ils en ont bien trouvé quelque moyen, que j'admire sans le connoître, & que je vous prie de me déclarer.

prie de me déclarer.

Puisque vous le prenez ainsi, me dit-il, je ne puis vous le refuser. Sachez donc que ce principe merveilleux est notre grande méthode de diriger l'intention; dont l'importance est telle dans notre Morale, que j'ôserois quasi la comparer à la doctrine de la Probabilité. Vous en avez vu quelques traits en passant, dans de certaines maximes que je vous ai dites. Car lorsque je vous ai fait entendre comment les Valets peuvent faire en conscience de certains messages fâcheux, n'avez-vous pas pris garde que c'étoit seulement en détour-nant leur intention du mal dont ils sont les entremetteurs, pour la porter au gain qui leur en revient? Voilà ce que c'est que diriger l'intention. Et vous avez vu de-même, que ceux qui donnent de l'argent pour des Bénéfices, seroient de véritables simoniaques, sans une pareille diversion. Mais je veux maintenant vous faire voir cette grande méthode dans tout son lustre sur le sujet de l'Homicide, qu'elle justifie en mille rencontres; afin que vous jugiez par un tel

# 94 VII. LETTRE.

tel effet, tout ce qu'elle est capable de produire. Je vois déjà, lui dis-je, que par-là cout sera permis, rien n'en échappera. Vous allez toujours d'une extrémité à l'autre, répondit le Père; corrigez vous de cela. Car pour vous témoigner que nous ne permettons pas tout, sachez que, par exemple, nous ne souffrons jamais d'avoir l'intention formelle de pécher, pour le seul dessein de pécher; & que quiconque s'objette de secher pour le seul tention formelle de pécher, pour le feul dessein de pécher; & que quiconque s'obfine à n'avoir point d'autres sin dans le mal que le mal même, nous rompons avec lui; cela est diabolique: voilà qui est sans exception d'âge, de sexe, de qualité. Mais quand on n'est pas dans cette malheureuse disposition, alors nous essayons de mettre en pratique notre méthode de diriger l'intention, qui consiste à se proposer pour sin de ses actions un objet permis. Ce n'est pas qu'autant qu'il est en notre pouvoir, nous ne détournions les hommes des choses défendues: mais quand nous ne pouvons pas fendues; mais quand nous ne pouvons pas empêcher l'action, nous purifions au-moins l'intention; & ainsi nous corrigeons le vice du moyen, par la pureté de la fin.

Voilà par où nos Pères ont trouvé moyen de permettre les violences qu'on pratique en défendant son honneur. Car il n'y a qu'à détourner son intention du désir de vengeance, qui est criminel, pour la porter au désir de défendre son honneur, qui est permis selon nos Pères. Et c'est ainsi qu'ils accomplissent tous leurs devoirs envers Dieu & envers les Hommes. Car ils con-

tentent

Direction d'intention. 95 tentent le Monde, en permettant les actions; & ils satisfont à l'Evangile, en purifiant les intentions. Voilà ce que les Anciens n'ont point connu, voilà ce qu'on doit à nos Pères. Le comprenez-vous maintenant? Fort bien, lui dis-je. Vous accordez aux Hommes l'effet extérieur & matériel de l'action, & vous donnez à Dieu ce mouvement intérieur & spirituel de l'intention; & par cet équitable partage, vous alliez les loix humaines avec les divines. Mais, mon Père, pour vous dire la vérité, je me désie un peu de vos promesses, & je doute que vos Auteurs en disent autant que vous. Vous me faites tort, dit le Père; je n'avance rien que je ne prouve, & par tant de passages, que leur nombre, leur autorité, & leurs raisons, vous rempliront d'ad-

Car pour vous faire voir l'alliance que nos Pères ont faite des maximes de l'Evangile, avec celles du Monde, par cette direction d'intention, écoutez notre Père Reginaldus in Praxi, l. 21. num. 62. p. 260. Il est défendu aux particuliers de se venger. Car Saint Paul dit, Rom. ch. 12. Ne rendez à personne le mal pour le mal: El l'Eccl. ch. 28. Celui qui veut se venger, attirera sur soi la vengeance de Dieu, El ses péchez ne seront point oubliez. Outre tout ce qui est dit dans l'Evangile, du pardon des offenses, comme dans les chapitres 6. El 18. de Saint Matthieu. Certes, mon Père, se après cela il dit autre chose, que ce qui

miration.

# 96 VII. LETTRE. DE L'HOMICIDE.

est dans l'Ecriture, ce ne sera pas manque de la savoir. Que conclut-il donc ensin? Le voici, dit-il. De toutes ces choses il paroît qu'un homme de guerre peut sur l'heure même poursuivre celui qui l'a blessé; non pas à-la-vé-rité avec l'intention de rendre le mal pour le mal, mais avec celle de conserver son honneur: Non ut malum pro malo reddat, sed ut con-

servet bonorem.

Voyez-vous comment ils ont soin de défendre d'avoir l'intention de rendre le mal pour le mal, parce que l'Ecriture le condamne? Ils ne l'ont jamais fouffert. Voyez Lessius, De Just. l. 2. c. 9. d. 12. n. 79. Celui qui a reçu un soufflet, ne peut pas avoir l'intention de s'en venger; mais il peut bien avoir celle d'éviter l'infamie, & pour ce-la de repousser à l'instant cette injure, & même à coups d'épée; ETIAM cum gladio. Nous sommes si éloignez de souffrir qu'on ait le dessein de se venger de ses ennemis, que nos Pères ne veulent pas seulement que l'on souhaite la mort par un mouvement de haine. Voyez notre Père Escobar tr. 5. Ex. 5. n. 145. Ši votre ennemi est disposé à vous nui-re, vous ne devez pas soubaiter sa mort par un mouvement de baine, mais vous le pouvez bien faire pour éviter votre dommage. Car cela est tellement légitime avec cette intention, que notre grand Hurtado de Mendoza dit: Qu'on peut prier Dieu de faire promptement mourir ceux qui se disposent à nous persécuter, si on ne le peut éviter au-trement. C'est au l. de Spe, vol. 2. d. 15. fect. 4. S. 48.

Mon Révérend Père, lui dis-je, l'Eghte a bien oublié de mettre une Oraison à cette intention dans ses Prières. On n'y a pas mis, me dit-il, tout ce qu'on peut deman-der à Dieu. Outre que cela ne se pouvoit pas, car cette opinion là est plus nouvelle que le Bréviaire, vous n'êtes pas bon Chro-nologiste. Mais sans sortir de ce sujet, écoutez encore ce passage de notre Père Gaspar Hurtado, de sub. pecc. diff. 9. cité par Diana p. 5. tr. 14. R. 99. C'est l'un des xxiv. Pères d'Escobar. Un Bénéficier peut sans aucun péché mortel désirer la mort de celui qui a une pension sur son Bénésice; & un Fils celle de son Père, & se réjouir quand elle arrive, pour vu que ce ne soit que pour le bien qui lui en revient, & non pas par une baine personnelle.

O mon Père, lui dis je, voilà un beau fruit de la direction d'intention! Je vois bien qu'elle est de grande étendue. Mais néanmoins il y a de certains cas, dont la résolution seroit encore difficile, quoique fort nécessaire pour les Gentilshommes. Proposez-les pour voir, dit le Père. Montrez-moi, lui dis-je, avec toute cette direction d'intention, qu'il soit permis de se battre en duel. Notre grand Hurtado de Mendoza, dit le Père, vous y satisfera sur l'heure, dans ce passage que Diana rapporte p. 5. tr. 14. R. 99. Si un Gentilbomme qui est appellé en duel, est connu pour n'être pas dévot, & que les péchez qu'on lui voit commettre à toute beure sans scrupule, fassent Tome II.

aisément juger que s'il resuse le duel, ce n'est pas par la crainte de Dieu, mais par timidité; Es qu'ainsi on dise de lui que c'est une poule son nas un bomme, gallina & non vir; il peut pour conserver son bonneur, se trouver au lieu assigné, non pas véritablement avec l'intention expresse de se battre en duel, mais seulement avec celle de se défendre, si celui qui l'a appellé l'y vient attaquer injustement. Et son action sera toute indissérente d'elle-même. Car quel mal y a t il d'aller dans un champ, de s'y promener en attendant un bomme, Et ainsi il ne pèche en aucune manière, puisque ce n'est point du tout accepter un duel, ayant l'intention dirigée à d'autres circonstances. Car l'acceptation du duel consiste en l'intention expresse de se battre, laquelle celui ci n'a pas

Vous ne m'avez pas tenu parole, mon Père. Ce n'est pas-la proprement permettre le duel. Au contraire il le croit tellement désendu, que pour le rendre permis il évite de dire que c'en soit un. Ho! ho! dit le Père, vous commencez à pénétrer, j'en suis ravi. Je pourrois dire néanmoins qu'il permet en cela tout ce que demandent ceux qui se battent en duel. Mais puisqu'il faut vous répondre juste, notre Père Layman le fera pour moi, en permettant le duel en mots propres, pourvu qu'on dirige son intention à l'accepter seulement pour conserver son honneur, ou sa fortune. C'est au l. 3, pag. 3, c. 3, n. 2, & 3

un Soldat à l'Armée, ou un Gentilbomme à la Cour, se trouve en état de perdre son bonneur, ou sa fortune, s'il n'accepte un duel, je ne vois pas que l'on puisse condamner celui qui le reçoit pour se désendre. Petrus Hurtado dit la même chose au rapport de notre célèbre Escobar au tr. 1. ex. 7. n. 96. & 98. il ajoute ces paroles de Hurtado: Qu'on peut se battre en duel pour défendre même son bien, s'il n'y a que ce moyen de le conserver; parce que chacun a le droit de défendre son bien, 6 même par la mort de ses ennemis, s'admirai sur ces passages, de voir que la piété du Roi emploie sa puissance à désendre & à abolir le Duel dans ses Etats: & que la piété des Jésuites occupe leur sub-tilité à le permettre & à l'autoriser dans l'E-glise. Mais le bon Père étoit si en train qu'on lui eût fait tort de l'arrêter, de forte qu'il poursuivit ainsi. Ensin, dit-il, San-chez (voyez un peu quelles gens je vous cite!) passe outre. Car il permet non seu-lement de recevoir, mais encore d'offrir le duel, en dirigeant bien son intention. Et notre Escobar le suit en cela au même lieu n. 97. Mon Père, lui dis-je, je le quite si cela est; mais je ne croirai jamais qu'il l'ait écrit, si je ne le vois. Lifez-le donc vous-même, me dit-il, & je lus en effet ces mots dans la Théologie Morale de Sanchez, l. 2. c. 39.n.7. Il est bien raisonnable de dire, qu'un bomme peut se battre en duel pour sauver sa vie, son bonneur, ou son bien en une quantité confidéra.

dérable, lorsqu'il est constant qu'on les lus veut ravir injustement par des procès & des chicaneries, & qu'il n'y a que ce seul moyen de les conserver. Et Navarrus dit fort bien, qu'en cette occasion il est permis d'accepter & d'offrir le duel: Licet acceptare, & offerre dullum. Et aussi acceptare peut tuer en cachette sen envervi. son ennemi. Et même en ces rencontres-là on ne doit point user de la voie du duel, si on peut tuer en cachette son bomme, & sortir

peut tuer en cacette jon bomme, & jortir par là d'affaire. Car par ce moyen on évitera tout ensemble, & d'exposer sa vie dans un combat, & de participer au péché que notre ennemi commettroit par un duel.

Voilà, mon Père, lui dis-je, un pieux guct-à-pens: mais quoique pieux, il demeure toujours guet-à-pens, puisqu'il est permis de die replique le Père qu'èce. Vous ai-je dit, repliqua le Père, qu'on peut tuer en trahison? Dieu m'en garde. Je vous dis qu'on peut tuer en cachette; & de-là vous concluez qu'on peut tuer en trahison, comme si c'étoit la même chose. Aprenez d'Escobar, tr. 6. Exa. 4. n. 26. ce que c'est que tuer en trahison, & puis vous parlerez. On appelle tuer en trabison, quand on tue celui qui ne s'en défie en aucune manière. Et c'est pourquoi celui qui tue son ennemi, n'est pas dit le tuer en trabison, quoique ce soit par derrière, ou dans une embuche: Licet per insidias, aut à tergo percu-tiat. Et au même Traité, n. 56. Celui qui tue son ennemi avec lequel il s'étoit réconcilié sous promesse de ne plus attenter à sa vie, n'est pas

pas absolument dit le tuer en trabisson, à moins qu'il n'y eut entr'eux une amitié bien étroite; Arctior amicitia.

Arctior amicina.

Vous voyez par là que vous ne favez pas seulement ce que les termes signifient, & cependant vous parlez comme un Docteur. J'avoue, lui dis-je, que cela m'est nouveau; & j'aprens de cette définition, qu'on n'a peut-être jamais tué personne en trahison. Car on ne s'avise guères d'assassimer que de se ennemis. Mais quoiqu'il en soit an neut donc selon sarches tres foit, on peut donc, selon Sanchez, tuer hardiment, je ne dis plus en trahison, mais seulement par derrière, ou dans une embuche, un calomniateur qui nous poursuit en justice? Oui, dit le Père, mais en dirigeant bien l'intention; vous oubliez tou-jours le principal. Et c'est ce que Molina soutient aussi tom. 4 tr. 3. disp. 12. Et même, selon notre docte Réginaldus l. 21. cap. 5. n. 57. On peut tuer aussi les faux témoins qu'il suscite contre nous. Et enfin selon nos grands & célèbres Pères Tannérus, & Emmanuel Sa, on peut de même tuer & les faux témoins, & le Juge, s'il est de leur intelligence. Voici ses mots, tr. 3 disp. 4. q. 8. n. 83 Sotus, dit-il, & Lessius disent qu'il n'est pas permis de tuer les faux témoins & le Juge qui conspirent à faire mourir un innocent; mais Emmanuel Sa, & d'autres Auteurs, ont raison d'improuver ce sentimentlà, au moins pour ce qui touche la conscience. Et il confirme encore au même lieu qu'on peut tuer & témoin & Juge. G 3 Mon

### 102 VII. LET. PERMIS DE TUER EN CACH.

Mon Père, lui dis-je, i'entens maintenant affez bien votre principe de la direction d'intention; mais j'en veux bien entendre aussi les conséquences, & tous les cas où cette méthode donne le pouvoir de tuer. Reprenons ceux que vous m'avez dits, de peur de méprife; car l'équivoque seroit ici dangereuse. Il ne faut tuer que bien à propos, & sur bonne opinion probable. Vous m'avez donc assuré qu'en dirigeant bien son intention, on peut, selon vos Pères, pour conserver son honneur, & même son bien, accepter un duel, l'offrir quelquefois, tuer en cachette un faux accusateur, & ses témoins avec lui, & encore le Juge corrompu qui les favorise; & vous m'avez dit aussi que celui qui a reçu un foufflet, peut sans se venger le réparer à coups d'épée. Mais, mon Père, vous ne m'avez pas dit avec quelle mesure. On ne s'y peut guères trom-per, dit le Père; car on peut aller jusqu'à le tuer. C'est ce que prouve fort bien notre savant Henriquez, 1. 14. c. 10. n. 3. & d'autres de nos Pères rapportez par Escobar, tr. 1. ex. 7. n. 48. en ces mots. On peut tuer celui qui a donné un soufflet, quoiqu'il s'enfuye, pourvu qu'on évite de le faire par baine ou par vengeance, & que par là on ne donne pas lieu à des meurtres excessifs, & nuisibles à l'Etat. Et la raison en est, qu'on peut ainsi courir après son bonneur, comme après du bien dérobé. Car encore que votre honneur ne soit pas entre les mains de votre ennemi, comme servient des bardes qu'il vous auroit volées; on peut

# PERMIS DE TUER EN CACH. 103

peut néanmoins le recouvrer en la même manière, en donnant des marques de grandeur & d'autorité, & s'acquérant par la l'estime des bommes. Et en effet n'est-il pas véritable que celui qui a reçu un soufflet, est réputé sans bonneur, jusques à ce qu'il ait tué son enne-mi? Cela me parut si horrible, que j'eus peine à me retenir; mais pour savoir le reste, je le laissai continuer ainsi. Et même. dit-il, on peut, pour prévenir un soufflet. tuer celui qui le veut donner, s'il n'y a que ce moyen de l'éviter. Cela est commun dans nos Pères. Par exemple Azor Inft. Mor. part. 3. p. 105 (C'est encore l'un des 24 Vieillards.) Est il permis à un bomme d'bonneur de tuer celui qui lui veut donner un sousset, ou un coup de bâton? Les uns disent que non; & leur raison est que la vie du prochain est plus précieuse que notre bonneur : outre qu'il y a de la cruaute à tuer un bomme, pour éviter seulement un soufflet. Mais les autres disent que cela est permis; & certainement je le trouve probable, quand on ne peut l'éviter autrement. Car fans cela l'bonneur des innocens seroit sans cesse exposé à la malice des insolens. Notre grand Filiutius de même tom. 2. tr. 29. c. 3. n. 50. & le P. Héreau dans ses Ecrits de l'Homicide, Hurtado de Mendoza in 2. 2. di/p. 170. fect. 16 S. 137. & Bécan Som. t. 1. 9 64. de Homicid. Et nos Pères Flahaut & le Court, dans leurs E. crits que l'Université dans sa 3 Requête a rapportez tout au long pour les décrier, mais elle n'y a pas réussi, & Escobar au G 4 même

### 104 VII. LET. POUR UN SOUFFLET.

même lieu n. 48, disent tous les mêmes choses. Enfin cela est si généralement soutenu, que Lessius le décide comme une chose qui n'est contestée d'aucun Casuste, l. 2. c. 9. n. 76. Car il en apporte un grand nombre qui sont de cette opinion, & aucun qui soit contraire; & même il allègue n. 77. Pierre Navarre, qui parlant généralement des affronts, dont il n'y en a point de plus sensible qu'un sousseles Casusseles, Ex sententia omnium licet contumeliosum occidere, si aliter ea injuria arceri nequit. En

voulez-vous davantage?

Je l'en remerciai, car je n'en avois que trop entendu. Mais pour voir jusqu'où iroit une si damnable doctrine, je lui dis: Mais, mon Père, ne sera t-il point permis de tuer pour un peu moins? Ne sauroit-on diriger son intention, en sorte qu'on puisse tuer pour un démenti? Oui, dit le Père, & se-Ion notre Père Baldelle l. 3. disp. 24. n. 24. rapporté par Escobar au même lieu n. 49. Il est permis de tuer celui qui vous dit, Vous avez menti, si on ne peut le reprimer autre-ment. Et on peut tuer de la même sorte pour des médifances, felon nos Pères. Car Lessius, que le Père Héreau entr'autres suit mot à mot, dit au lieu déjà cité. Si vous tâchez de ruïner ma réputation par des calom-nies devant les personnes d'honneur, & que js ne puisse l'éviter autrement qu'en vous tuant, le puis-je faire? Oui, selon des Auteurs mo-dernes, & même encore que le crime que vous publiez

publiez soit véritable, si toutefois il est secret, en sorte que vous ne puissiez le découvrir selon les voies de la Justice. Et en voici la preuve. Si vous me voulez ravir l'honneur en me donnant un soufflet, je puis l'empêcher par la force des armes: Donc la même défense est per-mise, quand vous me voulez faire la même in-jure avec la langue. De plus on peut empê-cher les affronts: Donc on peut empêcher les médisances. Ensin l'honneur est plus cher que la vie. Or on peut tuer pour désendre sa vie. Donc on peut tuer pour désendre son honneur.

Voilà des argumens en forme- Ce n'est pas-là discourir, c'est prouver. Et enfin ce grand Lessius montre au même endroit n. 78. qu'on peut tuer même pour un simple geste, ou un signe de mépris. On peut, dit-il, attaquer & ôter l'honneur en plusseurs manières, dans lesquelles la défense paroît bien juste; comme si on veut donner un coup de bâton, ou un soufflet; ou si on veut nous fai-re affront par des paroles ou par des signes;

Sive per signa.

O mon Père, lui dis-je, voilà tout ce qu'on peut fouhaiter pour mettre l'hon-neur à couvert: mais la vie est bien ex-posée, si pour de simples médisances, ou des gestes desobligeans, on peut tuer le monde en conscience. Cela est vrai, me dit il; mais comme nos Pères sont fort circonspects, ils ont trouvé à propos de défendre de mettre cette doctrine en usage en ces petites occasions. Car ils disent au moins, Qu'à peine doit on la pratiquen: Practice G 5

### 106 VII. LET. POUR DES CALOMNIES.

Practice vix probari potest. Et ce n'a pas été fans raison, la voici. Je le sai bien, lui disje; c'est parce que la loi de Dieu défend de tuer. Ils ne le prennent pas par-là, me dit le Père: ils le trouvent permis en conscience. & en ne regardant que la vérité en elle-même. Et pourquoi le défendentils donc? Ecoutez le, dit il. C'est parce qu'on dépeupleroit un Etat en moins de rien, si on en tuoit tous les médisans. A. prenez - le de notre Réginaldus, l. 21. n. 63. p. 260. Encore que cette opinion qu'on peut tuer pour une méaisance, ne soit pas sans probabilité dans la théorie, il faut suivre le contraire dans la pratique. Car il faut toujours éviter le dommage de l'Etat dans la manière de se défendre. Or il est visible qu'en tuant le monde de cette sorte, il se feroit un trop grand nombre de meurtres. Lessius en parle de même au lieu déjà cité. Il faut prendre garde que l'usage de cette maxime ne soit nuisible à l'Etat. Car alors il ne faut pas le permettre: Tunc enim non est permittendus.

Quoi, mon Père, ce n'est donc ici qu'une désense de Politique, & non pas de Religion? Peu de gens s'y arrêteront, & surtout dans la colère. Car il pourroit être assez probable qu'on ne fait point de tort à l'Etat de le purger d'un méchant homme. Aussi, dit il, notre Père Filiutius joint à cette raison là, une autre bien considérable, tr. 29. c. 3. n. 51. C'est qu'on seroit puni en justice, en tuant le monde pour ce sujet. Te yous le disois bien, mon Père, que vous

ne feriez jamais rien qui vaille, tant que vous n'auriez point les Juges de votre côté. Les Juges, dit le Père, qui ne pénètrent pas dans les confciences, ne jugent que par le dehors de l'action, au lieu que nous regardons principalement à l'intention. Et de-là vient que nos maximes sont quelquefois un peu différentes des leurs. Quoi qu'il en soit, mon Père, il se conclut fort bien des vôtres, qu'en évitant les dommages de l'Etat, on peut tuer les médisans en sureté de conscience, pourvu que ce soit en sureté de sa personne.

Mais, mon Père, après avoir si bien pourvu à l'honneur, n'avez vous rien fait pour le bien? Je sai qu'il est de moindre considération, mais il n'importe. Il me semble qu'on peut bien diriger son intention à tuer pour le conserver. Oui, dit le Père; & je vous en ai touché quelque chose, qui vous a pu donner cette ouverture. Tous nos Casuistes s'y accordent, & même on le permet, encore que l'on ne craigne plus aucune violence de ceux qui nous ôtent notre bien, comme quand ils s'enfuyent. Azor de notre Société le prouve p. 3. l. 2. c. 1. q. 20.

Mais, mon Père, combien faut il que la chose vaille pour nous porter à cette extrémité? Il faut, selon Réginaldus l. 21. c. 5. n. 66. & Tannérus in 22. disp. 4. q. 8. d. 4, n. 69. que la chose soit de grand prix au jugement d'un homme prudent. Et Laiman & Filiutius en parlent de-même. Ce n'est rien dire, mon Père: où ira-t-on chercher un

homme

### 108 VII. LET. Pour des calomnies.

homme prudent, dont la rencontre est si rare, pour faire cette estimation? Oue ne déterminent-ils exactement la somme? Comment, dit le Père, étoit-il si facile à votre avis de comparer la vie d'un Homme & d'un Chrétien à de l'argent? C'est ici où je veux vous faire sentir la nécessité de nos Casuistes. Cherchez-moi dans tous les anciens Pères pour combien d'argent il est permis de tuer un homme. Que vous diront ils, Non occides: Vous ne tuérez point? Et qui a donc ôsé déterminer cette somme. répondis-je? C'est, me dit-il, notre grand & incomparable Molina, la gloire de no-tre Société, qui, par sa prudence inimita-ble, l'a estimée à six ou sept ducats, pour lesquels il assure qu'il est permis de tuer, en-core que celui qui les emporte s'ensuye. C'est en son t. 4. tr. 3. disp. 16. d 6. Et il dit de plus au même endroit: Qu'il n'ôseroit condamner d'aucun péché un homme qui tue celui qui lui veut ôter une chose de la valeur d'un ecu, ou moins: Unius aurei, vel minoris adhuc valoris. Ce qui a porté Escobar à établir cette règle générale n 44. que régulièrement on peut tuer un bomme pour la valeur d'un écu, felon Molina

O mon Père! d'où Molina a t-il pu être éclairé pour déterminer une chose de cette importance, sans aucun secours de l'Ecriture, des Conciles, ni des Pères? Je vois bien qu'il a eu des lumières bien particulières, & bien éloignées de St. Augustin sur l'Homicide, aussi-bien que sur la Grace. Me

Pour des Calomnies. 109

voici bien favant sur ce chapitre; & je connois parfaitement qu'il n'y a plus que les Gens d'Eglise qui s'abstiendront de tuer ceux qui leur feront tort en leur honneur, ou en leur bien. Que voulez-vous dire, repliqua le Père? Cela seroit il raisonnable à votre avis, que ceux qu'on doit le plus respecter dans le Monde, sussens ? Nos Pères ont prévenu ce desordre. Car Tannérus to. 2. d. 4. q. 8. d. 4. n. 76. dit, Ou'il est permis aux Ecclésastiques, & aux Religieux mêmes, de tuer pour désendre non seulement leur vie, mais aussi leur bien, ou celui de leur Communauté. Molina qu'Escobar rapporte n. 43. Bécan in 2. 2. t. 2. q. 7. de Hom. concl. 2. n. 5, Réginaldus l. 21. c. 5. n. 68, Lasinan l. 3. tr. 3. p. 3. c. 3. n. 4, Lessius l. 2. c. 9. d. 11. n. 72, & les autres se servent tous des mêmes paroles

les fe servent tous des mêmes paroles.

Et même selon notre célèbre P. Lamy, il est permis aux Prêtres & aux Religieux de prévenir ceux qui les veulent noircir par des médisances, en les tuant pour les en empêcher. Mais c'est toujours en dirigeant bien l'intention. Voici ses termes t. 5. disp. 36. n. 118. Il est permis à un Ecclésiastique, ou à un Religieux, de tuer un calomniateur, qui menace de publier des crimes scandaleux de sa Communauté, ou de lui-même, quand il n'y a que ce seul moyen de l'en empêcher, comme s'il est prêt à répandre ses médisances, si on ne le tue promtement. Car en ce cas, comme il seroit permis à ce Religieux de tuer celui qui lui

### TIO VII. LET. POUR LE BIEN TEMPOREL.

lui voudroit ôter la vie; il lui est permis austi de tuer celui qui lui veut ôter l'honneur, ou celui de sa Communauté, de la même sorte qu'aux Gens du Monde. Je ne savois pas ce-la, lui dis je, & j'avois cru simplement le contraire sans y faire de réflexion, sur ce que j'avois oui dire, que l'Eglise abhorre tellement le fang, qu'elle ne permet pas feulement aux Juges Ecclésiastiques d'affister aux jugemens criminels. Ne vous arrêtez pas à cela, dit-il, notre Père Lamy prouve fort bien cette doctrine, quoique par un trait d'humilité bienséant à ce grand homme, il la soumette aux lecteurs prudens. Et Caramuel, notre illustre défenseur qui la rapporte dans sa Théologie Fondamentale p. 543. la croit si certaine, qu'il sou-tient que le contraire n'est pas probable: & il en tire des conclusions admirables, comme celle - ci qu'il appelle la conclusion des conclusions, Conclusionum conclusio: Qu'un Prêtre non seulement peut en de certaines rencontres tuer un calomniateur, mais encore qu'il y en a où il le doit faire: Étiam aliquando debet occidere. Il examine plusieurs questions nouvelles sur ce principe; par exemple celle-ci: SAVOIR SI LES JESUITES PEU-VENT TUER LES SANSENISTES? Voilà, mon Père, m'écriai je, un point de Théologie bien surprenant! & je tiens les Jansénistes déjà morts par la doctrine du P. Lamy. Vous voilà atrappé, dit le Père: Caramuel con-clut le contraire des mêmes principes. Et comment cela, mon Père? Parce, me dit-

### Pour LE BIEN TEMPOREL. III

il, qu'ils ne nuisent pas à notre réputation. Voici ses mots n. 1146. & 1147. p. 547. & 548. Les fansénistes appellent les fésuites Pélagiens: pourra-i-on les tuer pour cela? Non; d'autant que les fansénistes n'obscurcissent non plus l'éclat de la Société, qu'un bibou celui du foleil; au contraire ils l'ont relevée, quoique contre leur intention: Occidere non possunt,

quia nocere non potuerunt.

Hé quoi, mon Père, la vie des Jansénistes dépend donc seulement de savoir s'ils nuisent à votre réputation? Je les tiens peu en sureté, si cela est. Car s'il devient tant soit peu probable qu'ils vous fassent tort, les voilà tuables sans difficulté. Vous en ferez un argument en forme; & il n'en faut pas davantage avec une direction d'intention, pour expédier un homme en sureté de conscience. O qu'heureux font les gens qui ne veulent pas fouffrir les injures, d'être infruits en cette doctrine! Mais que malheureux font ceux qui les offensent! En vérité, mon Père, il vaudroit autant avoir à faire à des gens qui n'ont point de Religion, qu'à ceux qui en sont instruits jusqu'à cet-te direction. Car enfin l'intention de celui qui blesse, ne soulage point celui qui est blesse. Il ne s'apperçoit point de cette direction secrette, & il ne sent que celle du coup qu'on lui porte. Et je ne sai même si on n'auroit pas moins de dépit de se voir tuer brutalement par des gens emportez, que de se sentir poignarder con-

# 112 VII. LET. POUR LE BIEN TEMPOREL.

sciencieusement par des gens dévots. Tout de bon, mon Père, je suis un peu surpris de tout ceci; & ces questions du P. Lamy & de Caramuel ne me plassent point. Pourquoi, dit le Père; êtes-vous Janféniste? J'en ai une autre raison, lui dis-je. C'est que j'écris de tems en tems à un de mes amis de la campagne, ce que j'ap-prens des maximes de vos Pères. Et quoique je ne fasse que rapporter simplement & citer sidèlement leurs paroles, je ne sai néanmoins s'il ne se pourroit pas rencontrer quelque esprit bizarre, qui s'imaginant que cela vous fait tort, ne tirât de vos principes quelque méchante conclusion. Allez, me dit le Père, il ne vous en arrivera point de mal, j'en suis garant. Sachez que ce que nos Pères ont imprimé eux-mêmes, & avec l'aprobation de nos Supérieurs, n'est ni mauvais, ni dangereux à publier.

Je vous écris donc sur la parole de ce bon Père; mais le papier me manque toujours, & non pas les passages. Car il y en a tant d'autres, & de si forts, qu'il faudroit des volumes pour tout dire. Je suis &c.

# DE LA DIRECTION D'INTENTION. 113

# NOTE UNIQUE

#### SURLA

### SEPTIE'ME LETTRE,

De la méthode de diriger l'intention selon les Jésuites.

Omme Montalte a répondu avec beaucoup d'exactitude dans sa treizième & quatorzième Lettre, aux reproches que les Jésuites lui font sur ce qu'il rapporte dans celle-ci de leur doctrine touchant l'Homicide, il vaut mieux, s'il reste encore quelques chicanes à résuter, en remettre l'examen aux Notes que je ferai sur ces Lettres. Je n'ai donc à résuter ici que la Dissertation que leur Apologiste fait fort inutilement, selon sa coutume, sur la direction d'intention dans sa vingt-quatrième Imposture. Et cela est très-facile. Car il n'est pas tant nécessaire de reprendre ce qu'il dit sur ce sujet, que de lui faire voir que cela est entièrement inutile pour la justification de ses Consrères.

Il se fatigue à prouver que l'intention est extrêmement à considérer dans les actions. Qui en doute? Il veut que la bonne intention soit capable de justifier en quelques rencontres des actions qui sans cela seroient mauvaises. Et qui n'en tombe pas d'accord? Mais il se trompe fort, s'il s'imagine que ce soit là ce que Montalte appelle s'imagine que ce soit là ce que Montalte appelle s'imagine que ce soit là ce que Montalte appelle s'il agréablement au commencement de cette Lettre. C'est pourquoi, pour lui épargner la peine de battre la campagne en vain, & de chercher des retrome s'il.

### 114 Note sur la VII. Lettre.

mèdes à des maux imaginaires, en négligeant ceux qui sont réels, je vai expliquer en peu de mots ce que c'est que la direction d'intention, selon les principes de la Religion, & ce que c'est que la direction d'intention, selon les Jésuites: en quelles occasions la direction Chrétienne justifie une action, & en quel cas les Jésuites prétendent

faussement que la leur excuse de péché.

L'intention en général n'est autre chose que la fin que chacun se propose dans chaque action. Et par conséquent une mauvaise intention est une mauvaise fin, comme une bonne intention est une bonne sin. Or quelle est la bonne sin parmi les Chrétiens, sinon Dieu même, dont Saint Augustin dit si souvent: "On fait bien une bonne action, quand on la fait pour Dieu, c'est-à-dire quand on aime Dieu pour l'amour de lui-même, ce qu'on ne peut faire si lui-même ne nous

donne cet amour?

Cette intention est si nécessaire, dit encore St. Augustin (1), que quand même on fait une chose qui ne paroît point mauvaise, on pèche certainement, si on ne la fait pour la fin pour laquelle on la doit faire. Et c'est par cette raison qu'il rejette comme fausses les vertus des Philosophes: " Il semble, dit-il, " si on ne regarde que le devoir, que c'est être " juste que de ne point prendre le bien d'autrui. Mais si on examine pourquoi on ne le prend pas, & qu'il se trouve que c'est par la crainte de dé-" penser davantage en procès, pourra-t-on dire qu'une action dont l'avarice est le motif, soit véritablement une action de justice? Non sansdoute. C'est pourquoi les vertus qui ont pour fin des plaisirs sensuels, des commoditez, ou des intérêts temporels, ne peuvent être de vé-" ritaDE LA DIRECTION D'INTENTION. 115 ritables vertus, non plus que celles qui n'ont

point d'autre fin qu'elles-mêmes.

Quand est-ce donc qu'elles sont de vraies vertus? "Les vraies vertus, ajoute-t-il, n'ont point d'autre sin dans les hommes, que Dieu qui les donne aux hommes: elles n'ont point d'autre fin dans les Anges, que Dieu qui les donne

aux Anges.

Il n'y a donc rien de plus faint que cette intention qui est règlée par la foi. Et non seulement elle est sainte, mais sans elle il n'y a rien de saint. Il ne suffit pas néanmoins pour faire une bonne action, de se proposer une bonne fin: il faut encore que l'action soit bonne en elle-même, ou par rapport à son objet. Car comme une mauvaise fin corrompt une bonne action, une mauvaise action corrompt de même une bonne fin; & elle est de plus une marque affurée que cette fin qui paroît bonne, ne l'est pas en effet, & qu'elle ne vient point du Saint Esprit. Car Dieu ne peut inspirer à personne le désir de faire le mal. Le prétexte d'une bonne intention ne peut donc jamais excuser une action qui est mauvaise : comme la bonté de l'action ne peut justifier une mauvaise intention. Il faut pour une bonne action, que ces deux choses se rencontrent. Elle ne peut être bonne, quand l'une des deux manque.

"Il cst vrai, dit excellemment Saint Augustin,"
(1) que la qualité de l'action est très-différente
selon le motif, la fin, & l'intention que l'on a
selon la faisant. Mais quand il y a certainement
du péché dans une chose, il n'y a ni bon motif, ni bonne fin, ni bonne intention qui

donne droit de la faire.

Et Saint Grégoire dans ses Morales. (2),, Il est

<sup>(1)</sup> Contra Mendac, cap. 7. (2) Mor. 1. 3. 6. 104 H 2

116 Note sur la VII. Lettre.

écrit (1), dit-il, si vous offrez, & que vous ne discerniez pas bien votre offrande, vous pétbez. Or on offre bien, lorsqu'on agit avec une bonne intention; mais on ne discerne pas bien son offrande, lorsqu'on ne considère pas avec assez de discernement ce que l'on fait par un motif de piété. Car bien discerner ce que l'on offre, n'est autre chose que d'examiner tous ses bons desseins avec une soigneuse discrétion. Celui qui néglige de le faire, quoiqu'il agisse avec une intention droite, ne laisse pas quelquesois de pécher; & ce qui paroît une action de vertu, devient un mal & un sujet de condamnation.

Il est vrai cependant qu'il y a des actions qu'une bonne intention rend justes, & qui sans cela seroient condamnables. Mais il faut prendre garde comment cela arrive, & éviter l'erreur où les Ié-

fuites font tombez.

Nous avons déjà remarqué après Saint Thomas. que si l'on considère les actions en elles-mêmes, ou par rapport à leur objet, il y a de deux fortes d'actions mauvaises. Les unes sont mauvaises par elles-mêmes, ou par leur nature, comme parlent les Théologiens, & elles ne peuvent jamais être rectifiées par aucune circonstance. font la calomnie, l'homicide, &c. Les autres ont à-la-vérité quelque chose de mauvais, & qui par lui-même est contre l'ordre: mais ce qu'il y a de dérèglé peut être rectifié par certaines circonstances, qui rendent même ces fortes d'actions louables, lorsqu'elles s'y rencontrent. Telle est, pour me servir de l'exemple de Saint Thomas, la pluralité des Bénéfices dans un homme qui ne les retient que pour quelque grande utilité de l'Eglise.

### DE LA DIRECTION D'INTENTION. 117

On peut très-justement mettre au nombre de ces actions, qui ont besoin de beaucoup de circonstances pour être rectifiées, la non-résidence des Evêques. On ne peut douter que ce ne soit un mal très-considérable, à-moins qu'une nécessité indispensable, ou une grande utilité de l'Églife, n'obligent les Evêques à s'absenter de leurs Diocèses.,, C'est pourquoi Saint Augustin (1) disoit, à son peuple: Vous savez, mes très-chers frères, que je ne me suis jamais donné la liberté de m'absenter pour me soustraire au travail; & que, quand cela est arrivé, ç'a été par des NECESSITET INEVITABLES, qui ont même obligé sous vent mes Saints Frères & Collègues à s'embar-

, quer, & à passer la mer.

On peut encore mettre au même rang les habillemens somptueux des semmes, pourvu qu'ils n'ayent rien de contraire à la pudeur, & à la modestie. Car quoique ces habillemens soient en eux mêmes un dérèglement, étant opposez à la simplicité & à l'humilité chrétienne, & que l'Apôtre les ait désendus par cette raison, ils deviennent néanmoins règlez & permis, quand il se rencontre de certaines circonstances, comme sun mari exige de sa semme qu'elle s'habille ainsi. Sur quoi Saint Augustin écrit à Ecdicie, qui avoit beaucoup d'aversion pour ces sortes d'habillemens:

" Que si le commandement de son mari la rédui-

" foit à la dure nécessité d'en porter, rien ne l'em-" pêchoit de conserver un cœur humble sous des

" habits superbes & magnifiques.

Mais il faut remarquer ici avec soin, que toutes ces choses qui tendent au mal, ne deviennent point permises par la seule direction d'intention, mais par ces circonstances qui les rendent dent bonnes, en y corrigeant ce qu'il y a de dérèglé. C'est pourquoi Saint Thomas, dans l'endroit que nous avons cité, veut, asin qu'on puisse licitement retenir plusieurs Bénésices, que ces deux choses se rencontrent ensemble, une intention droite, & des circonstances qui rectifient ce que la pluralité a par elle-même de contraire à l'ordre. Avec ces circonstances, dit-il, & une intention droite, la pluralité ne sera plus un péché.

De même, pour ne point sortir des exemples que j'ai citez, ce seroit inutilement qu'un Evêque qui quite ses ouailles sans aucune nécessité, offriroit ses voyages à Dieu, & auroit soin de se proposer pour sin son repos, ou quelque avantage temporel, ce qui n'a rien de mauvais en soimême. Inutilement Ecdicie auroit-elle résolu de conserver un cœur humble sous des habits superbes, si son mari ne l'eût contrainte à les porter.

Il est donc évident par ces exemples, que la bonne intention n'excuse proprement, que lorsque deux préceptes, auxquels on ne peut obéir en même tems, concourent néanmoins ensembles car alors on est contraint de préférer le plus essentiel. Il est ordonné aux Evêques de paître leurs ouailles: mais il leur est aussi ordonné d'assister aux assemblées des Evêques pour rétablir la Discipline. Que faire dans ces rencontres? Il faut que la plus grande nécessité l'emporte sur celle qui est moindre; & dans ce cas la bonne intention de celui qui obéit à un précepte, l'excuse de ce qu'il n'obéit pas à l'autre. L'Apôtre défend les parures d'or aux femmes; mais il leur commande aussi d'être soumises à leurs maris, comme à leur chef. Si donc un mari veut que sa fem-me porte de ces parures, & qu'elle ne puisse obtenir de lui, ni par ses complaisances, ni par ses prières, de n'en point porter, alors cette femme chré-

# DE LA DIRECTION D'INTENTION. 119

chrétienne en pourra porter, & conserver sous des habits somptueux les sentimens de la Reine Esther, qui regardoit avec horreur les ornemens superbes de sa dignité.

Il est facile, en suivant ces principes, de faire voir maintenant quelles font les erreurs des Jésui-

tes sur la direction d'intention.

Prémièrement, au lieu de cette intention qui fe rapporte à Dieu, & qui feule est droite & fainte, ils permettent qu'on se propose des intentions criminelles, ou très-éloignées de la fin véritable qui doit être le principe de toutes nos actions.

Ils foutiennent en fecond lieu, que des actions, ou qui font mauvaifes en elles-mêmes, ou qui ne font point rectifiées par aucune circonstance, deviennent bonnes par la feule direction d'intention, c'est-à-dire par un tour d'esprit qui ne

change rien dans les choses mêmes.

Car demandez aux Jésuites, quelle est cette bonne intention qu'ils veulent qu'on ait en agissant. Ne vous attendez pas qu'ils répondent que c'eit celle que la foi agissante par la charité porte & dirige vers Dieu. Ils sont bien éloignez d'enfeigner cette direction d'intention : ils la combattent au contraire, & prétendent qu'elle n'est pas de précepte. Quelle est donc, selon eux, la bonne intention? Aprenez-le par les exemples que les illustres Curez de Paris ont ramassez dans leur Fastum nouvellement imprimé. J'ai déjà rapporté dans ces Notes beaucoup de choses tirées de leurs Ecrits sans les nommer, & j'y ai pris particulièrement les principes généraux de la Morale que j'ai expliquez. La bonne intention que doit avoir, selon Henriquez & Escobar (1),

<sup>(1) 57.</sup> le exame 7. num. 48.

un homme qui tue celui dont il a reçu un foufflet . c'est de vouloir donner par-là des marques de la valeur. & s'acquérir l'estime des bommes. La bonne intention d'un homme de qualité, qui tue celui qui veut lui faire l'affront de lui arracher une pomme, doit être, selon Lessius (1), de retenir la pomme, & de conserver son bonneur, qu'il fait consister dans la conservation de cette pomme. La bonne intention d'un homme de guerre qui accepte un duel, doit être, selon Hurtado cité par Diana (2), d'empêcher qu'on ne dise de lui à l'armée que c'est une poule & non pas un homme. L'intempérance vous excite-t-elle à boire & à manger sans nécessité? Vous pouvez la satisfaire, pourvu que ce soit afin de donner lieu à l'appétit d'exercer ses fonctions. Avec cette intention bsco-bar (3) assure qu'on ne commet pas même un péché véniel de gourmandise. Voulez-vous passer d'un Bénéfice à un autre? Suarez (4) ne le desaprouve pas, pourvu que ce soit dans la vue d'en prendre un meilleur. Une femme souhaite de se parer magnifiquement? Escobar le lui permet (5), pourvu qu'elle le fasse pour une fin qui ne soit pas mauvaise; par exemple, dit-il, pour satis-faire l'inclination naturelle qu'elle a au faste. Bauny enseigne (6) qu'on peut donner l'absolution à des valets qui font des messages honteux, pourvu qu'ils le fassent avec une bonne intention. Mais quelle est cette intention? C'est, dit-il, qu'ils ne regardent en cela que leur utilité temporelle.

Voilà quelle est la bonne intention, selon les

Téfui-

(1) 1. 2. c. 9. n. 68.

(2) part. 5 tr. 14. resp 99. (3) tr. 2. exam. 2. n. 102.

(4) tom. 3. de Relig. l. 2. c. 17. n. 18.

(5) tr. I. exam. 8. num, 5.

(6) Somm. p. 710.

### DE LA DIRECTION D'INTENTION. 121

Jéfuites, & en même tems quelles font les choses qu'ils veulent excuser par ces sortes d'intentions: ou plutôt, voilà quels sont les prétextes criminels par lesquels ils veulent justifier des crimes, que les meilleures intentions même ne pourroient

pas excuser.

Que l'Apologiste cesse donc d'abuser de notre patience. Qu'il cesse de nous fatiguer par ces vaines déclamations. Qu'il montre, & que ces sortes d'intentions sont bonnes, & qu'elles justifient les crimes. Qu'il ne cherche plus à excuser la doctrine des Jésuites par l'exemple de Judith, qui sut poussée par un mouvement particulier de Dieu, à délivrer, comme elle sit, sa patries; ou par celui de David, qui en ordonnant qu'on sit mourir Joab & Sémes, ne sit que punir deux coupables qui méritoient la mort. Ces exemples n'ont rien de commun avec la doctrine des Jésuites, ni rien d'opposé au sentiment de Montalte. Car il ne condamne pas toute direction d'intention, mais seulement celle des Jésuites, qui aprend, non à règler ses désirs, mais à se tromper, à se séduire soi, même, & à couvrir avec des seuilles de figuier la honte de ses crimes.

The second of th

# HUITIEME LETTRE. (1)

Maximes corrompues des Casuistes touchant les Juges, les Usuriers, le Contract Mobatra, les Banqueroutiers, les Restitutions, &c. Diverses extravagances des mêmes Casuistes.

De Paris ce 28. Mai 1656.

# MONSIEUR,

Vous ne pensiez pas que personne est la curiosité de savoir qui nous sommes; cependant il y a des gens qui essayent de le deviner, mais ils rencontrent mal. Les uns me prennent pour un Docteur de Sorbonne: les autres attribuent mes Lettres à quatre ou cinq personnes, qui comme moi ne sont ni Prêtres, ni Ecclésiassiques. Tous ces faux soupçons me font connoître que je n'ai pas mal réussi dans le dessein que j'ai eu de n'être connu que de vous, & du bon Père qui sous ses discours quoiquiavec bien de la peine. Mais je suis obligé à me contraindre; car il ne les continuéroit pas, s'il s'appercevoit que j'en sus fes choqué; & ainsi je ne pourrois m'acquiter de la parole que je vous ai donnée, de vous faire savoir leur Morale. Je vous

<sup>(1)</sup> Ce fut encore Mr. Nicole qui revit cette Lettre,

Pour les Juges. 123

affure que vous devez compter pour quelque chose la violence que je me fais. Il est bien pénible de voir renverser toute la Morale Chrétienne par des égaremens si étrangers, sans ôser y contredire ouvertement. Mais après avoir tant enduré pour votre satisfaction, je pense qu'à la fin j'éclatetai pour la mienne, quand il n'aura plus rien à me dire. Cependant je me retien-drai, autant qu'il me sera possible: car plus je me tais, plus il me dit de choses. Il m'en aprit tant la dernière fois, que j'au-rois bien de la peine à tout dire. Vous verrez des principes bien commodes pour ne point restituer. Car de quelque manière qu'il pallie ses maximes, celles que j'ai à vous dire, ne vont en effet qu'à favoriser les Juges corrompus, les Usuriers, les Banqueroutiers, les Larrons, les Femmes Perdues, & les Sorciers, qui sont tous dispenders, es gent le restituer ca qu'ils fez assez largement de restituer ce qu'ils gagnent chacun dans leur métier. C'est ce

que le bon Père m'aprit par ce discours.

Dès le commencement de nos entretiens, me dit-il, je me suis engagé à vous expliquer les maximes de nos Auteurs pour toutes sortes de conditions. Vous avez déjà vu celles qui touchent les Bénéficiers, les Prêtres, les Religieux, les Domestiques, & les Gentilshommes; parcourons maintenant les autres, & commençons par les

Juges.

Je vous dirai d'abord une des plus importantes & des plus avantageuses maximes que

que nos Pères ayent enseignées en leur sa-yeur. Elle est de notre savant Castro Palveur. Elle est de notre savant Castro Pallao, l'un de nos vingt-quatre Vieillards. Voici ses mots. Un Juge peut-il dans une question de droit juger selon une opinion probable, en quitant l'opinion la plus probable? Oui, & même contre son propre sentiment: Imò contra propriam opinionem. Et c'est ce que notre Père Escobar rapporte aussi au tr. 6. ex. 6. n. 45. O mon Père, lui disje, voilà un beau commencement: les Juges vous sont bien obligez: & je trouve je, voilà un beau commencement: les Juges vous sont bien obligez: & je trouve bien étrange qu'ils s'opposent à vos probabilitez, comme nous l'avons remarqué quelquesois, puisqu'elles leur sont si favorables. Car vous leur donnez par-là le même pouvoir sur la fortune des hommes, que vous-vous êtes donné sur les consciences. Vous voyez, me dit-il, que ce n'est pas notre intérêt qui nous fait agir, nous p'avons en égard qu'en repos de leurs consciences. n'avons eu égard qu'au repos de leurs con-fciences; & c'est à quoi notre grand Molina a si utilement travaillé, sur le sujet des présens qu'on leur fait. Car pour lever les scrupules qu'ils pourroient avoir d'en prendre en de certaines rencontres, il a pris le soin de faire le dénombrement de tous les cas où ils en peuvent recevoir en conscience, à moins qu'il n'y est quelque loi particulière qui le leur défends. C'est en son t. 1 tr. 2. d. 88 n. 6. Les voici. Les Juges peuvent recevoir des présens des Parties, quand ils les seur donnent ou par amitié, ou par reconnoissance de la justice qu'ils ont rendue, ou pour les porter à la rendre à l'ave-nir, ou pour les obliger à prendre un soin particulier de leur affaire, ou pour les engager à les expédier promptement. Notre savant Escobar en parle encore au tr. 6. ex. 6. n. 43. en cette forte. S'il y a plusieurs personnes qui n'ayent pas plus de droit d'être expédiez l'un que l'autre, le Juge qui prendra quelque chose de l'un, à condition, ex pacto, de l'expédier le prémier, pèchera-t-il? Non certaine-ment, selon Layman: car il ne fait aucune injure aux autres selon le droit naturel, lorsqu'il accorde à l'un, par la considération de son présent, ce qu'il pouvoit accorder à celui qui lui est pls: & même étant également obligé envers tous par l'égalité de leur droit, il le devient davantage envers celui qui lui fait ce don, qui l'engage à le préférer aux autres; & cette préférence semble pouvoir être estimée pour de l'argent: Quæ obligatio videtur pretio æstimabilis.

Mon Révérend Père, lui dis-je, je suis furpris de cette permission, que les prémiers Magistrats du Royaume ne savent pas encore. Car Mr. le Prémier Président (1) a apporté un ordre dans le Parlement, pour empêcher que certains Gressiers ne prissent de l'argent pour cette sorte de présérences ce qui témoigne qu'il est bien éloigné de

croire

<sup>(1)</sup> Cétoit alors Pompone de Bellièvre, dont Mr. Pélisson a fait un si bel éloge. Mr. Matthieu Molé, qu'iétoir en même temps Garde des Sceaux & Prémier Président, étoit mort des le mois de Mars de la même and née 1656;

croire que cela foit permis à des Juges, & tout le monde a loué une réformation si utile à toutes les parties. Le bon Père sur-pris de ce discours, me répondit: Ditesvous vrai? je ne savois rien de cela. Notre opinion n'est que probable, le contraire est probable aussi. En vérité, mon Père, lui dis-je, on trouve que Mr. le Prémier Président a plus que probablement bien fait, & qu'il a arrêté par-là le cours d'une corruption publique, & soufferte durant trop long-tems. J'en juge de la même sorte, dit le Père; mais passons cela, laissons les Juges. Vous avez raison, lui dis-je; aussi-bien ne reconnoissent-ils pas assez ce que vous faites pour eux. Ce n'est pas cela, dit le Père; mais c'est qu'il y a tant de choses à dire sur tous, qu'il faut être court sur chacun.

Parlons maintenant des Gens d'Affaires. Vous savez que la plus grande peine qu'on ait avec eux, est de les détourner de l'usure, & c'est aussi à quoi nos Pères ont pris un soin particulier; car ils détestent si fort ce vice, qu'Escobar dit au tr. 3. ex. 5. n. 1. que de dire que l'usure n'est pas péché, ce seroit une bérésie. Et notre Père Bauny, dans fa Somme des Péchez ch. 14, remplit plu-fieurs pages des peines dues aux Usuriers. Il les déclure infames durant leur vie, & indignes de sépulture après leur mort. O mon Père! je ne le croyois pas si sévère? Il l'est quand il le faut, me dit-il: mais aussi ce favant Casuiste avant remarqué qu'on n'est attiré

attiré à l'usure que par le désir du gain, il dit au même lieu: L'on n'obligeroit donc pas dit au même lieu: L'on n'obligeroit donc pas peu le monde, si le garantissant des mauvais effets de l'usure, & tout ensemble du péché qui en est la cause, on lui donnoit le moyen de tirer autant & plus de prosit de son argent, par quelque bon & légitime emploi, que l'on en tire des usures. Sans-doute, mon Père, il n'y auroit plus d'usuriers après cela. Et c'est pourquoi, dit-il, il en a fourni une méthode générale pour toutes sortes de personnes; Gentilshommes, Présidens, Conseillers, &c. & si facile, qu'elle ne conssiste qu'en l'usage de certaines paroles qu'il faut prononcer en prêtant son argent; ensuite desquelles on peut en prendre du prosit, sans craindre qu'il soit usuraire, comme il est sans-doute qu'il l'auroit été autreme il est sans-doute qu'il l'auroit été autre-ment. Et quels sont ces termes mystérieux, mon Père? Les voici, me dit-il, & en mots propres; car vous favez qu'il a fait fon Livre de la Somme des Péchez en François, pour être entendu de tout le monde, comme il le dit dans la Préface. Celui à qui on demande de l'argent répondra donc en cette sorte: Je n'ai point d'argent à prêter; si ai bien à mettre à profit bonnête & licite. Si désirez la somme que demandez pour la faire valoir par votre industrie à moitié gain, moitié perte, peut-être m'y résoudrai-je. Bien est vrai qu'à cause qu'il y a trop de peine à s'accomnoder pour le prosit, si vous m'en voulez assurer un certain, & quant & quant aussi mon sort principal, qu'il ne coure forture. tune,

### 128 VIII. LETTRE.

tune, nous tomberions bien plutôt d'accord; & vous ferai toucher argent dans cette beure. N'est-ce pas-là un moyen bien aisé de gagner de l'argent sans pécher? Et le P. Bauny n'a-t-il pas raison de dire ces paroles, par lesquelles il conclut cette méthode. Voilà, à mon avis, le moyen par lequel quantité de personnes dans le monde, qui par leurs usures, extorsions, & contracts illicites se provoquent la juste indignation de Dieu, se peuvent sauver en faisant de beaux,

bonnêtes & licites profits.

O mon Père! lui dis-je, voilà des paroles bien puissantes? Sans-doute elles ont quelque vertu occulté pour chasser l'usure, que je n'entends pas: car j'ai toujours pen-fé que ce péché confistoit à retirer plus d'argent qu'on n'en a prêté. Vous l'enten-dez bien peu, me dit-il. L'usure ne con-siste presque, selon nos Pères, qu'en l'intention de prendre ce profit comme usuraire. Et c'est pourquoi notre Père Escobar fait éviter l'usure par un simple détour d'intention. C'est au tr. 3. ex. 5. n. 4. 33. 34. Ce seroit usure, dit-il, de prendre du profit de ceux à qui on prête, si on l'exigeoit comme du par justice: mais si on l'exige comme du par reconnoissance, ce n'est point usure, Et n. 3. Il n'est pas permis d'avoir l'intention de profiter de l'argent prêté immédiatement; mais de le prétendre par l'entremise de la bien-veillance de celui à qui on l'a prêté, MEDIA BENEVOLENTIA, ce n'est point usure.

Voilà de subtiles methodes; mais une des

# DU CONTRACT MOHATRA. 129

meilleures à mon sens (car nous en avons à choisir) c'est celle du Contract Mohatra, mon Père! Jè vois bien, dit-il, que vous ne savez ce que c'est. Il n'y a que le nom d'étrange. Escobar vous l'expliquera au tr. 3, ex. 3. n. 36. Le Contract Mobatra est celui par lequel on achette des étoffes chèrement es à crédit, pour les revendre au même instant à crédit, pour les revendre au même instant à la même personne argent comptant & à bon marché. Voilà ce que c'est que le Contract Mohatra; par où vous voyez qu'on reçoit une certaine somme comptant, en demeurant obligé pour davantage. Mais, mon Père, je crois qu'il n'y a jamais eu qu'Escobar qui se soit servi de ce mot-là: y a-t-il d'autres Livres qui en parlent? Que vous savez peu les choses, me dit le Père. Le dernier Livre de Théologie Morale qui a été imprimé cette année même à Paris, parle du Mohatra, & doctement. Il est intitulé: Evilogus Summarum. C'est un abrévé titulé: Epilogus Summarum. C'est un abrégé de toutes les Sommes de Théologie, pris de nos Pères Suarez, Sanchez, Lessius, Hurtado & d'autres Casuistes célèbres, comme le titre le dit. Vous y verrez donc en la page 54. Le Mobatra est quand un bomme qui a affaire de vingt pistoles, achette d'un marchand des étoffes pour trente pistoles, payables dans un an, & les lui revend à l'heure même pour vingt pistoles comptant. Vous voyez bien par là que le Mohatra n'est pas un mot inouï. Et bien, mon Père, ce contract-là est-il permis? Escobar, répondit le Père, dit au même lieu, qu'il y a des loix qui le défendent Tome II. Foris

fous des peines très-rigoureuses. Il est donc inutile, mon Père? Point du tout, dit-il: car Escobar en ce même endroit donne des expédiens pour le rendre permis. Encore même, dit-il, que celui qui vend & rachette, ait pour intention principale le dessein de profiter, pourvu seulement qu'en vendant il n'excède pas le plus haut prix des étoffes de cette sorte, & qu'en rachettant il n'en passe pas le moindre, & qu'on n'en convienne pas auparavant en termes exprès ni autrement. Mais Lessius de Just. l. 2. c. 21. d. 16. dit, qu'encore même qu'on est vendu dans l'intention de racheter à moindre prix, on n'est jamais obli-gé à rendre ce profit, si ce n'est peut-être par charité, au cas que celui de qui on l'exige sût dans l'indigence, & encore pourvu qu'on le pat rendre sans s'incommoder; Si commodè potest. Voilà tout ce qui se peut dire. En effet, mon Père, je crois qu'une plus gran-de indulgence feroit vicieuse. Nos Pères, dit-il, savent si bien s'arrêter où il saut. Vous voyez assez par-là l'utilité du Mohatra.

J'aurois bien encore d'autres méthodes à vous enseigner; mais celles là suffissent, & j'ai à vous entretenir de ceux qui sont mal dans leurs affaires. Nos Pères ont pensé à les soulager selon l'état où ils sont. Car s'ils n'ont pas assez de bien pour subsisser honnêtement, & tout ensemble pour payer leurs dettes, on leur permet d'en mettre une partie à couvert, en faisant banqueroute à leurs créanciers. C'est ce que notre

Père Lessius a décidé, & qu'Escobar confirme au tr. 3. ex. 2. n. 163. Celui qui fait banqueroute, peut il en sureté de conscience retenir de ses biens autant qu'il est nécessaire pour faire subsisser sa famille avec bonneur, Ne indecore vivait ? Je soutiens qu'oui, avec Lessius; & même encore qu'il les est gagnez par des injustices, & des crimes connus de tout le monde, Ex injustitia & notorio delicto, quoiqu'en ce cas il n'en puisse pas retecomment, mon Père, par quelle étrange charité voulez-vous que ces biens demeurent plutôt à celui qui les a gagnez par ses voleries pour le faire subssister avec honneur, qu'à ses créanciers à qui ils appartiennent légitimement? On ne peut pas, dit le Père, contenter tout le monde, & par parsé pour le monte. nos Pères ont pensé particulièrement à foulager ces misérables. Et c'est encore en faveur des indigens que notre grand Vasquez, cité par Castro Palao tom. 1. tr. 6. d. 6. p. 6. n. 12. dit, que quand on voit un voleur résolu & prêt à voler une personne pauvre, on peut pour l'en détourner lui assigner quelque personne riche en particulier, pour le voler au lieu de l'autre. Si vous n'avez pas Vasquez, ni Castro Palao, vous trouverez la même chose dans votre Escobar. Car, comme vous le favez, il n'a presque rien dit qui ne soit pris de 24. des plus célèbres de nos Pères. C'est au tr. 5. ex. 5. n. 120. la pratique de notre Société pour la charité en vers le prochain.

1 2

Cette

## 132 VIII. LETT. DU BIEN ACQUIS

Cette charité est véritablement extraordinaire, mon Père, de sauver la perte de l'un par le dommage de l'autre. Mais je crois qu'il faudroit la faire entière, & que celui qui a donné ce conseil seroit ensuite obligé en conscience de rendre à ce riche le bien qu'il lui auroit fait perdre. Point du tout, me dit-il, car il ne l'a pas volé lui-même, il n'a fait que le conseiller à un autre. Or écoutez cette fage résolution de notre Père Bauny sur un cas qui vous étonnera donc encore bien davantage, & où vous croiriez qu'on feroit beaucoup plus obligé de restituer. C'est au ch. 13. de sa Somme. Voici ses propres termes François. Quelqu'un prie un Soldat de battre son voisin, ou de brûler la grange d'un bomme qui l'a offensé. On demande si au défaut du Soldat, l'autre qui l'a prié de faire tous ces outrages, doit réparer du sien le mal qui en sera isiu. Mon sentiment est que non. Car à restitution nul n'est tenu, s'il n'a violé la justice. La viole-t-on quand on prie autrui d'une faveur? Quelque demande qu'on lui en fasse, il demeure toujours libre de l'octroyer ou de la nier. De quelque côté qu'il encline, c'est sa volonté qui l'y porte; rien ne l'y oblige que la bonté, que la douceur, & la facilité de son esprit. Si donc ce Soldat ne répare le mal qu'il aura fait, il n'y faudra astraindre celui à la prière duquel il aura offensé l'innocent. Ce passage pensa rompre notre entretien: car je sus sur le point d'éclater de rire de la bonté & douceur d'un brûleur de grange,

grange, & de ces étranges raisonnemens, qui exemptent de restitution le prémier & véritable auteur d'un incendie, que les Juges n'exempteroient pas de la mort: mais fi je ne me fusse retenu, le bon Père s'en fût offensé; car il parloit sérieusement, & me dit ensuite du même air.

Vous devriez reconnoître par tant d'épreuves, combien vos objections font vai-nes: cependant vous nous faites fortir parlà de notre sujet. Revenons donc aux perfonnes incommodées, pour le foulagement desquelles nos Pères, comme entre autres Lessius l. 2. c. 12. n. 12. assurent, qu'il est permis de dérober non seulement dans une extrême nécessité, mais encore dans une nécessité grave, quoique non pas extrême. Escobar le rapporte aussi au tr. 1. ex. 9. n. 29. Cela est surprenant, mon Père: il n'y a guères de gens dans le monde qui ne trouvent leur nécessité grave, & à qui vous ne donniez par-là le pouvoir de dérober en sure-té de conscience. Et quand vous en réduiriez la permission aux seules personnes qui sont effectivement en cet état, c'est ouvrir la porte à une infinité de larcins, que les Juges puniroient nonobltant cette nécessi-té grave; & que vous devriez reprimer à bien plus forte raison, vous qui devez maintenir parmi les hommes non feule-

ment la justice, mais encore la charité, qui est détruite par ce principe. Car enfin n'est-ce pas la violer, & faire tort à son prochain, que de lui faire perdre son bien 1 3 pour

# 134 VIII. LETT. DU BIEN ACQUIS

pour en profiter soi-même? C'est ce qu'on m'a apris jusqu'ici. Cela n'est pas toujours véritable, dit le Père; car notre grand Molina nous a apris t. 2. tr. 2. disp. 328. n. 8. Que l'ordre de la charité n'exige pas qu'on se prive d'un prosit, pour sauver par là son prochain d'une perte pareille. C'est ce qu'il dit pour montrer ce qu'il avoit entrepris de prouver en cet endroit-là: Qu'on n'est pas obligé en conscience de rendre les biens qu'un autre nous auroit donnez pour en frustrer ses créanciers. Et Lessius qui soutient la même opinion, la confirme par ce même principe au Livre 2. c. 20. d. 19. n. 168.

Vous n'avez pas assez de compassion pour

ceux qui sont mal à leur aise, nos Pèrcs ont eu plus de charité que cela. Ils rendent justice aux pauvres, aussi bien qu'aux riches. Je dis bien davantage, ils la rendent même aux pécheurs. Car encore qu'ils soient fort opposez à ceux qui commettent des crimes, néanmoins ils ne laisfent pas d'enseigner que les biens gagnez par des crimes peuvent être légitimement retenus. C'est ce que Lessius enseigne généralement l. 2. c. 14. d. 8. On n'est point, dit-il, obligé ni par la loi de nature, ni par les loix positives, c'est à-dire par aucune loi, de rendre ce qu'on a reçu pour avoir commis une action criminelle, comme pour un adultère, encore même que cette action soit contraire à la justice. Car, comme dit encore Escales au les contraires de la contraire de la con cobar en citant Lessius, tr. 1. ex. 8. n. 59. Les biens qu'une femme acquiert par l'adultère,

font véritablement gagnez par une voie illégitime, mais néanmoins la possession en est lé-gitime: Quamvis mulier illicité acquirat, sicité tamen retinet acquisita. Et c'est pour-quoi les plus célèbres de nos Pères décident formellement, que ce qu'un Juge prend d'une des Parties qui a mauvais droit, pour rendre en sa faveur un Arrêt injuste, & ce qu'un Soldat reçoit pour avoir tué un homme, & ce qu'on gagne par les crimes infames, peut être légitimement retenu. C'est ce qu'Escobar ramasse de nos Auteurs, & qu'il assemble au tr. 3. ex. 1. num. 23. où il fait cette règle générale. Les biens acquis par des voies honteuses, comme par un meur-tre, une sentence injuste, une action deshon-nête, &c. sont légitimement possédez, & on n'est point obligé à les restituer. Et encore au tr. 5. ex. 5. n. 53. On peut disposer de ce qu'on reçoit pour des bomicides, des sentences injustes, des péchez infames, &c. parce que la possession en est juste, & qu'on acquiert le domaine & la propriété des choses que l'on y gagne. O mon Père! lui dis je, je n'avois pas oui parler de cette voie d'acquérir; & je doute que la Justice l'autorise, & qu'elle prenne pour un juste titre l'assassinat, l'injustice, & l'adultère. Je ne sai, dit le Pè-re, ce que les Livres de Droit en disent: mais je sai bien que les nôtres, qui sont les véritables règles des consciences, en parlent comme moi. Il est vrai qu'ils en exceptent un cas auquel ils obligent à restituer. C'est quand on a reçu de l'argent de IA ceux

# 136 VIII. LETT. DU BIEN ACQUIS

ceux qui n'ont pas le pouvoir de disposer de leur bien, tels que sont les Enfans de famille, & les Religieux. Car notre grand Molina les en excepte au t. 1. de Just. tr. 2. disp. 94. Nisi mulier accepisset ab eo qui alienare non potest, ut à Religioso & Filio-familias. Car alors il faut leur rendre leur argent. Escobar cite ce passage au tr. 1. ex. 8. n. 59. & il consirme la même chose au tr.

3. ex. 1. n. 23.

Mon Révérend Père, lui dis-je, je vois les Religieux mieux traitez en cela que les autres. Point du tout, dit le Père; n'en fait-on pas autant pour tous les Mineurs généralement, au nombre desquels les Religieux sont toute leur vie? Il est juste de les excepter. Mais à l'égard de tous les autres, on n'est point obligé de leur rendre ce qu'on reçoit d'eux pour une mauvaise action. Et Lessius le prouve amplement au 1. 2. de Just. c. 14. d. 8. n. 52. Car, dit-il, une méchante action peut être estimée pour de l'argent, en considérant l'avantage qu'en re-çoit celui qui la fait faire, & la peine qu'y prend celui qui l'exécute: & c'est pourquoi on n'est point obligé à restituer ce qu'on re. çoit pour la faire, de quelque nature qu'elle foit, bomicide, sentence injuste, action sale, (car ce font les exemples dont il fe fert dans toute cette matière,) si ce n'est qu'on est reçu de ceux qui n'ont pas le pouvoir de disposer de leur bien. Vous direz peut être que celui qui reçoit de l'argent pour un méchant çoup, pèche; & qu'ainsi il ne peut ni le prendre, ni le retenir. Mais je réponds qu'après que la chose est exécutée, il n'y a plus aucun péché ni à payer, ni à en recevoir le payement. Notre grand Filiutius entre plus encore dans le détail de la pratique. Car il marque qu'on est obligé en conscience de payer différemment des actions de cette sorte, selon les différentes conditions des personnes qui les commettent, & que les unes valent plus que les autres. C'est ce qu'il établit sur de solides raisons, au tr. 31. c. 9. n. 231., Occultæ, fornicariæ debetur pretium in conscientia, & multò majore ratione, quam publicæ, corporis, multò plus valet quam ea quam, publica facit meretrix; nec ulla est lex po-

, publica facit meretrix; nec ulla est lex po-, stiva quæ reddat eam incapacem pretii. Idem , dicendum de pretio promisso virgini, con-

,, dicendum de pretio promisso virgini, con-,, jugatæ, Moniali, & cuicunque alii. Est

enim omnium eadem ratio.

Il me fit voir ensuite dans ses Auteurs des choses de cette nature si infames, que je n'ôserois les rapporter, & dont il auroit eu horreur lui-même (car il est bon homme) sans le respect qu'il a pour ses Pères, qui lui fait recevoir avec vénération tout ce qui vient de leur part. Je me taisois cependant, moins par le dessein de l'engager à continuer cette matière, que par la surprise de voir des Livres de Religieux pleins de décisions si horribles, si injustes, & si extravagantes tout ensemble. Il poursuivit donc en liberté son discours, dont la conclusion fut ainsi. C'est pour cela, dit-il,

que notre illustre Molina (je crois qu'après cela vous serez content) décide ainsi cette question. Quand on a reçu de l'argent pour faire une méchante action, est-on obligé à le rendre? Il faut distinguer, dit ce grand hom-me: Si on n'a pas fait l'action pour laquelle on a été payé, il faut rendre l'argent: mais si on l'a faite, on n'y est point obligé: Si non fecit hoc malum, tenetur restituere; secus, si fecit. C'est ce qu'Escobar rapporte au

tr. 3. ex. 2. n. 138.

Voilà quelques-uns de nos principes tou-chant la Restitution. Vous en avez bien apris aujourd'hui, je veux voir maintenant comment vous en aurez profité. Répondez-moi donc. Un Juge qui a reçu de l'argent d'une des parties pour rendre un jugement en sa faveur, est-il obligé à le rendre? Vous ve-nez de me dire que non, mon Père. Je m'en doutois bien, dit-il; vous l'ai-je dit généralement? Je vous ai dit qu'il n'est pas obligé de rendre, s'il a fait gagner le procès à celui qui n'a pas bon droit. Mais quand on a droit, voulez-vous qu'on achette encore le gain de sa cause, qui est dû légitimement? Vous n'avez pas de raison. Ne comprenez-vous pas que le Juge doit la justice, & qu'ainsi il ne la peut pas vendre: mais qu'il ne doit pas l'injustice, & qu'ainsi il peut en recevoir de l'argent? Aussi tous nos principaux Auteurs, comme Molina disp. 94. & 99. Réginaldus l. 10. n. 184. 185. & 187. Filiutius tr. 31. n. 220. & 228. Escobar tr. 3. ex. 1. n. 21. & 23. Leffius

flus lib. 2. c. 14. d. 8. n. 52. enseignent tous uniformement: Qu'un Juge est bien obligé de rendre ce qu'il a reçu pour faire justice, si ce n'est qu'on le lui est donné par libéralité: mais qu'il n'est jamais obligé à rendre ce qu'il a reçu d'un bienne en faveur duquel il a rendu

un arrêt injuste.

Je fus tout interdit par cette fantasque décision; & pendant que j'en considérois les pernicieuses conséquences, le Père me préparoit une autre question, & me dit: Répondez donc une autre fois avec plus de circonspection. Je vous demande maintenant: Un bomme qui se mêle de deviner, est-il obligé de rendre l'argent qu'il a gagné par cet exercice? Ce qu'il vous plaîra, mon Révérend Père, lui dis-je. Comment ce qu'il me plaîra? Vraîment vous êtes admirable! Il semble de la façon que vous parlez, que la vérité dépende de notre volonté. Je vois hien que vous ne trouveriez ja-mais celle-ci de vous même. Voyez donc résoudre cette difficulté-là à Sanchez; mais aussi, c'est Sanchez. Prémièrement il distingue en sa Som. l. 2. c. 38. n. 94. 95. & 96. Si ce Devin ne s'est fervi que de l'astrologie, & des autres moyens naturels; ou s'il a employé l'Art Diabolique. Car il dit qu'il est obligé de restituer en un cas, & non pas en l'au-tre. Diriez-vous bien maintenant auquel? Il n'y a pas-là de difficulté, lui dis-je. Je vois bien, repliqua t-il, ce que vous voulez dire. Vous croyez qu'il doit restituer au cas qu'il se soit servi de l'entremise des Démons ?

Démons? Mais vous n'y entendez rien, c'est tout au contraire. Voici la résolution de Sanchez au même lieu: Si ce Devin n'a pris la peine & le soin de savoir par le moyen du Diable ce qui ne se pouvoit savoir autrement, Si nullam operam apposuit ut arte diaboli id sciret, il faut qu'il restitue; mais s'il en a pris la peine, il n'y est point obligé. Et d'où vient cela, mon Père? Ne l'entendez-vous pas, me dit-il? C'est parce qu'on peut bien deviner par l'art du Diable, au lieu que l'Aftrologie est un moyen faux. Mais, mon Père, si le Diable ne répond pas la vérité, car il n'est guères plus véritable que l'Astrologie, il faudra donc que le Devin restitue par la même raison? Non pas toujours, me dit-il. Distinguo, dit Sanchez sur cela. Car si le Devin est ignorant en l'art diabolique, Si fit artis diabolicæ ignarus, il est obligé à restituer: mais s'il est babile sorcier, & qu'il ait fait ce qui est en lui pour savoir la vérité, il n'y est point obligé: car alors la diligence d'un tel sorcier peut être estimée pour de l'ar-gent: Diligentia à Mago apposita est pretio æstimabilis. Cela est de bon sens, mon Père, lui dis-je: car voilà le moyen d'engager les Sorciers à se rendre savans & experts en leur art, par l'espérance de gagner du bien légitimement selon vos maximes, en servant fidèlement le public. Je crois que vous raillez, dit le Père; cela n'est pas bien. Car fi vous parliez ainfi en des lieux où vous ne fussiez pas connu, il pourroit se trouver des gens qui prendroient mal vos discours, &

qui vous reprocheroient de tourner les choses de la Religion en raillerie. Je me défendrois facilement de ce reproche, mon Père. Car je crois que si on prend la peine d'examiner le véritable sens de mes paroles, on n'en trouvera aucune qui ne marque parfaitement le contraire, & peut-être s'offrira-t-il un jour dans nos entretiens l'occasion de le faire amplement paroître. Ho, ho! dit le Père, vous ne riez plus. Je vous confesse, lui dis-je, que ce soupçon que je me voulusse railler des choses sainque je me voulusse raisser des choies saintes, me seroit bien sensible, comme il seroit bien injuste. Je ne le disois pas tout de bon, repartit le Père: mais parlons plus sérieusement. J'y suis tout disposé si vous le voulez, mon Père; cela dépend de vous. Mais je vous avoue que j'ai été surpris de voir, que vos Pères ont tellement étendu leurs soins à toutes sortes de conditions, qu'ils ont voulu même règler le gain légitime des Sorciers. On ne sauroit, dit le Père derire pour trop de monde, ni pare Père, écrire pour trop de monde, ni particulariser trop les cas, ni répéter trop fouvent les mêmes choses en différens Livres. Vous le verrez bien par ce passage d'un des plus graves de nos Pères. Vous le pouvez juger, puisqu'il est aujourd'hui notre Père Provincial. C'est le R. P. Cellot, en son l. 8. de la Hiérarch. c. 16. §. 2. Nous savons, dit-il, qu'une personne qui portoit une grande somme d'argent pour la restituer par ordre de son Confesseur, s'étant arrêtée en chemin chez un Libraire, & lui ayant demande 5'77

s'il n'y avoit rien de nouveau, Num quid novî? Il lui montra un nouveau Livre de Théologie Morale, & que le feuilletant avec négligence, & fans penser à rien, il tomba sur son cas, & y aprit qu'il n'étoit point obligé à restituer: de sorte que s'étant déchargé du fardeau de son scrupule, & demeurant toujours chargé du poids de son argent, il s'en retourna bien plus léger en sa maison: Abjectà scrupuli sarcinà, retento auri pondere, le-

vior domum repetiit.

Et bien, dites-moi après cela s'il est utile de favoir nos maximes? En rirez-vous maintenant? Et ne ferez-vous pas plutôt, avec le Père Cellot, cette pieuse réflexion fur le bonheur de cette rencontre ? Les rencontres de cette sorte sont en Dieu l'effet de sa providence, en l'Ange Gardien l'effet de sa conduite, & en ceux à qui elles arrivent l'effet de leur prédestination. Dieu de toute éternité a voulu que la chaîne d'or de leur salut dépendit d'un tel Auteur, & non pas de cent autres qui disent la même chose; parce qu'il n'arrive pas qu'ils les rencontrent. Si celui-là n'avoit écrit, celui-ci ne seroit pas sauvé. Conjurons donc par les entrailles de Jesus-Christ ceux qui blâment la multitude de nos Auteurs, de ne leur pas envier les Livres que l'élection éternelle de Dieu, & le sang de Fesus Christ leur a acquis. Voilà de belles paroles, par lesquelles ce savant homme prouve si solidement cette proposition qu'il avoit avancée: Combien il est utile qu'il y ait un grand nombre d'Auteurs qui écrivent de la

Théo-

Théologie Morale: QUAM utile fit de Theo-

logia Morali multos scribere.

Mon Père, lui dis-je, je remettrai à une autre fois à vous déclarer mon sentiment fur ce passage; & je ne vous dirai présentement autre chose, sinon que puisque vos maximes sont si utiles, & qu'il est si important de les publier, vous devez continuer à m'en instruire. Car je vous assure que celui à qui je les envoie, les fait voir à bien des gens. Ce n'est pas que nous ayons autrement l'intention de nous en servir, mais c'est qu'en effet nous pensons qu'il sera utile que le monde en soit bien informé. Aussi, me dit-il, vous voyez que je ne les cache pas: & pour continuer, je pourrai bien vous parler la prémière fois des douceurs & des commoditez de la vie, que nos Pères permettent pour rendre le falut aisé, & la dévotion facile; afin qu'après avoir apris jusqu'ici ce qui touche les conditions particulières, vous apreniez ce qui est général pour toutes, & qu'ainsi il ne vous manque rien pour une parfaite instruction. Après que ce Père m'eut parlé de la forte, il me quita. Je suis, &c.

J'ai toujours oublié à vous dire, qu'il y a des Escobars de différentes impressions. Si vous en achetez, prenez de ceux de Lyon, où il y a à l'entrée une image d'un Agneau, qui est sur Livre scellé de sept sceaux, ou de ceux de Brusselles de 1651. Comme ceux-là sont les derniers, ils sont meilleurs & plus amples que ceux dès éditions précédentes de Lyon des années 1644. & 1646.

Depuis tout ceci on en a imprimé une nouvelle édition à Paris chez Piget, plus exaîte que toutes les autres. Mais on peus

# 144 I. Note sur la VIII. Lettre.

peut encore bien mieux apprendre les sentimens d'Escobar dans la grande Théologie Morale, dont il y a déjà deux volumes in folio imprimez à Lyon. Ils sont très-dignes d'être vus, pour connoître l'horrible renversement que les Jesuites font de la Morale de l'Eglise.

## NOTE PREMIERE.

#### SUR LA

#### HUITIEME LETTRE.

De la dispense que les Jésuites donnent aux Juges de restituer ce qu'ils ont reçu pour rendre des jugemens injustes.

## §. I.

Que Montalte a rapporté fidèlement le sentiment de Lessius sur ce sujet.

Effius foutient dans l'endroit (1) cité par Montalte, qu'un Juge n'est point obligé par le droit naturel à restituer ce qu'il a reçu pour rendre une sentence injuste. Il ajoute un peu plus bas, (2) qu'il n'y est pas non plus obligé par le droit positif. Cependant il ne laisse pas d'enseigner ailleurs (3): "Qu'un Juge qui a reçu quelque chose pour rendre une sentence juste, est obligé à restituer ce qu'il a reçu, si on le lui a donné dans la reaut qu'on avoit qu'il ne rendst pas justice; mais qu'il n'y est pas obligé, si on le lui a donne, né par pure libéralité.

Montalte, dans sa huitième Lettre, înfère avec

(1) le 2, 6, 14, n. 55. (2) n. 56. (3) n. 64e

DE LA RESTITUTION DES JUGES. 145 raison de ces trois passages, que le sentiment de Lessius est, qu'un Juge est bien obligé de rendre ce qu'il a reçu pour faire justice, si ce n'est qu'on , le lui ait donné par pure libéralité : mais qu'il ", n'est jamais obligé à rendre ce qu'il a reçu d'un homme en faveur duquel il a rendu un jugement injuste. Et il joint à Lessius, Molina, Filiutius, Escobar, Réginaldus, qu'il assure être aussi dans le même sentiment. Sur cela les Jésui-tes l'accusent de mauvaise soi. Ils prétendent qu'il ne rapporte pas fidèlement l'opinion de Lessius; & ils font fur ces autres Auteurs mille chicaneries, que nous examinerons dans la fuite.

L'Apologiste se plaint donc (1) prémièrement de ce que Lessius ajoute: Qu'un Confesseur a droit d'enjoindre la restitution quand il juge que cela est à propos. L'admirable homme! Comme s'il s'agissoit de ce qu'un Confesseur a droit d'ordonner, & non pas de ce que ce Juge est obligé de faire selon le droit naturel ou positif. Lessius soutient qu'il n'est obligé, ni par l'un, ni par l'autre, à restituer ce qu'il a reçu. Cela suffit à Montalte. Il est vrai qu'il ajoute qu'un Confesseur peut lui ordonner cette restitution, mais il avoue qu'il peut ne la lui pas ordonner: Car c'est plutôt, dit-il, un conseil salutaire qu'un précepte. A quoi je pourrois ajouter que si le Confesseur est trop sévère, les Jésuites fournissent aux Pénitens un moyen merveilleux pour se venger de sa sévérité. Car ils peuvent. comme l'enseignent les Jésuites de Paris dans leurs Thèles, refuser cette pénitence, & en même tems renoncer à l'absolution.

Ce qui arrivera donc, si on en croit Lessius, c'est que ce Juge gardera son argent, s'il n'est contraint à le rendre par un arrêt d'un Tribunal supérieur,

<sup>(1)</sup> Impost. 5. Tome II.

## 146 I. NOTE SUR LA VIII. LETTRE.

Car les Jésuites reconnoissent que, selon les loix, on peut consisquer ce qu'un Juge a reçu pour faire une injustice: mais en reconnoissant cette vérité qu'ils ne peuvent contester, ils avouent eux mêmes que les loix civiles, quoique tirées pour la plupart des Payens, sont beaucoup plus sévères, plus saintes, & moins corrompues que celles de leurs Casuistes.

L'Apologiste, après cette légère escarmouche, vient enfin au fait. Mais à peine a-t-il menacé son adversaire du combat, qu'il cherche aussitôt une porte de derrière pour s'échapper. Car il ne dit rien de la question dont il s'agit, savoir, si un Juge est obligé à restituer ce qu'il a reçu pour faire une injustice. Il se jette sur une autre question, & prouve fort inutilement qu'une Partie ne peut pas redemander l'argent qu'elle a donné pour ob-

tenir une sentence injuste.

Je l'avoue, mais que s'enfuit-il de-là? Que le Juge peut le retenir. Voici donc fon raisonnement. Celui qui a acheté un arrêt injuste, ne peut redemander l'argent qu'il a donné. Donc celui qui a vendu cet arrêt, peut retenir l'argent qu'il a reçu. Ce Jésuite n'a-t-il pas honte de nous apporter de pareilles raisons. Comme si les Théologiens n'établissioient pas en même tems ces deux maximes, l'une que ce mauvais Juge est obligé à restituer, & l'autre qu'il ne doit pas restituer à celui qui l'a corrompu, mais aux pauvres. Car celui qui a donné injustement, est indigne qu'on lui rende ce qu'il a donné; & celui qui a reçu injustement, ne mérite pas de jouir de ce qu'il a recu.

Mais l'Apologiste prétend que le fentiment des Jésuites est conforme à celui de tous les Jurisconsultes. " N'est-il pas absurde, dit-il, qu'un homme qui se mêle de réformer la Morale, pensant

DE LA RESTITUTION DES TUGES. 147 , attaquer les Jésuites, aille choquer les loix ci-,, viles à l'étourdi, & qu'il appelle une décision ,, fantasque, ce qu'elles sont passer pour une maxime inviolable.... N'est-ce pas une extravagance ridicule de faire le résolu comme Bar-thole, & ne savoir pas les prémiers élémens de

, la Jurisprudence. Les Jésuites seront toujours de mauvaise foi. Il est si faux que les Jurisconsultes aprouvent communément l'opinion des Jésuites, que Lessius avoue (1) ingenûment dans cet endroit même : " Que c'est presque l'opinion commune de tous ,, les Jurisconsultes, qu'on doit restituer ce qu'on ,, a reçu pour un crime qui mérite d'être puni par les loix. Et un peu auparavant: C'est, dit-il, , (2) l'opinion de presque tous les Docteurs en " Droit Canon, & en Droit Civil, qu'on doit resti-

, tuer ce qu'on a reçu pour toute action qui mé-, rite d'être punie par les loix.

#### no more the C. I I.

#### Réfutation de l'opinion de Lesius.

L Aiffons - là ce lâche Apologiste qui ne songe qu'à s'échapper. Examinons le sentiment de Lessius, dans Lessius même. Voici quelles sont

Prémièrement il cite Saint Thomas, qui enseigne, dit-il, qu'on peut retenir ce qu'on a reçu pour une mauvaise action, sans distinguer se cette action est

contre la gustice, ou non.

Cette autorité seroit pressante, si Saint Thomas n'enseignoit pas formellement le contraire, & s'il n'obligeoit pas à restituer ce qu'on a aquis

<sup>(1)</sup> num. 50. (2) num. 69. K 2

148 I. NOTE SUR LA VIII. LETTRE.

en violant la justice, comme nous l'avons fait vois

ci-dessus dans les Notes préliminaires.

Il cite ensuite Saint Antonin. Mais par malheur Saint Antonin est encore d'un sentiment directement opposé à celui que Lessius & l'Apologiste lui attribuent. Voici ses paroles: "Il y a, dit-il, plusieurs sortes de biens mal acquis. Il y en a que celui qui les a acquis, ne peut re-, tenir, & qui ne sont pas dûs néanmoins à ce-, lui qui les possédoit auparavant, parce que l'un , les a donnez, & l'autre les a recus contre la , justice, comme font les biens acquis par Simonie. Et un peu après: " A l'égard de ces biens, celui . qui les a acquis ne pouvant pas les retenir. peut & doit les donner aux pauvres. Et ceci , n'est pas seulement de conseil, ou de bienséan-,, ce, mais d'une obligation indispensable pour le " falut." Après avoir ainsi prouvé en général que tous les biens acquis contre la justice doivent être distribuez aux pauvres, il donne pour exemple de ces biens, ce qu'on a recu pour une sentence injuste, & pour un adultère, c'est-à-dire, les exemples mêmes dont il s'agit entre nous.

Voilà quelle est la bonne soi de Lessius. Voyons si les raisons qu'il apporte sont aussi convaincan-

tes, que ses citations sont fidèles.

Toutes les raisons de Lessius, comme le remarque (1) Comitolus (2), sont appuyées sur ce

fonde-

<sup>(1)</sup> Le Père Paul Comitolus fut un Jésuire célèbre du XVI. & du XVII. Siècle: il a fair entre autres Ouvrages, des Consultations sur la Morale, Responsa Moralia imprimé in 4. à Lyon en 1609: & comme il étoit devenu extrêmement rare, on l'a réimprimé aussi in 4. à Rouen, il y a une trentaine d'années. C'est un des Casuistes les plus sages & les plus exacts, opposé communément aux dérèglemens de sa Compagnie; aussi est-il affez estimé des Casuistes les plus severs. Ce bon Jésuite mourus à l'âge de 30. ans, l'an 1626, (2) à 3, 40 5.

DE LA RESTITUTION DES JUGES. 149

fondement: "Que tout péché, soit d'action, soit "d'omission, mérite salaire; non entant qu'il est "une ofsense contre Dieu; mais à cause du plaisir "qu'en reçoit celui qui le fait commettre, ou de "la peine qu'a celui qui le commet: maxime que Comitolus combat avec raison comme un principe honseux, & manisestement saux. Car qu'y a-t-il de plus indigne d'un Chrétien, d'un Théologien, que de regarder des plaisirs infames, & des actions détessables, comme utiles à ceux

qu'elles rendent dignes d'un suplice éternel? De plus cette manière de confidérer les crimes, tantôt comme des actions criminelles, & tantôt comme des actions agréables ou utiles, est tout-à-fait abominable. Car il n'y a rien dans les crimes qui ne soit criminel. Non seulement l'action intérieure de la volonté qui consent au crime est mauvaise, mais l'action extérieure doit être aussi regardée comme mauvaise: non seulement c'est un crime de vouloir tuer, mais c'en est un aussi de tuer. Le plaisir, dit Aristote, qui vient des mauvaises actions, est mauvais lui-même. En effet, il est impossible de séparer réellement la malice de l'action mauvaise; & elle n'en peut être séparée, tout au plus, que par une précision de l'esprit. Mais cette précision ne change rien dans la chose même: " Et celui, comme dit Comito-, lus, qui s'imagine pouvoir vendre à cause de , cette formalité ces fortes d'actions comme " agréables, ou comme utiles, peut prétendre, " par la même raison, avoir droit de vendre les , Sacremens, entant qu'ils sont des êtres.

C'est une maxime constante, comme le même Comitolus l'a remarqué, qu'on ne peut rien vendre de tout ce qui est uni inséparablement à une chose qu'on ne pourroit vendre sans crime. Ainsi quoiqu'il y ait un revenu temporel attaché aux

K 3 Evê-

## 150 I. NOTE SUR LA VIII. LETTRE.

Evêchez, & aux Bénéfices, on ne peut néanmoins les vendre, parce que ce temporel est uni à un ministère spirituel qui ne peut être vendu. Or si les choses spirituelles ne se peuvent vendre à cause de leur excellence, qui est au dessis de tout prix; les crimes, par une raison contraire, ne se peuvent pas vendre non plus à cause de leur vilité, si on peut se servir de ce terme. Et par conséquent on ne peut rien vendre de tout ce qui en est inséparable. C'est pourquoi les loix mêmes des Payens déclarent ces sortes de traitez nuls.

" Les slipulations honteuses, dit la loi Genera, Litter (1), n'ont aucune force, comme si par peut quelqu'un promet de commettre un

, homicide.

Mais ce qu'il y a de plus absurde dans l'opinion de Lessius, c'est qu'après avoir établi qu'un Juge peut retenir ce qu'il a reçu pour faire une injustice, il ne laisse pas de soutenir qu'un Juge doit restituer ce qu'il a reçu pour rendre la justice. Si on lui demande la raison d'une différence si bizarre, il sera obligé d'apporter celle que Montalte en fait donner par son Jésuite, & dont il se raille, qui est, qu'un Juge doit la justice, & qu'ainst il ne la peut pas vendre; mais qu'il ne doit pas l'injustice, & qu'ainsi il peut en recevoir de l'argent. Car si je demande à ce Casuiste, pourquoi ce Juge ne peut pas vendre la justice à celui qui a le bon droit; quelle meilleure raison pourra-t-il donner, sinon que c'est parce qu'il doit la justice, & que par conséquent il ne pourroit la vendre sans faire tort à cette partie? car s'il ne la devoit pas, il pourroit la vendre. D'où je conclus que puisque ce Juge peut, selon Lessius, vendre l'injustice, la raison pourquoi il le peut, c'est qu'il ne la doit pas. Car

DE LA RESTITUTION DES TUGES. 15E

s'il la devoit, il ne la pourroit pas vendre.

Le Père Annat a bien fenti lui-même combien cette raison est ridicule, c'est pourquoi il ne veut pas que l'opinion de Lessius soit appuyée sur une telle absurdité. Mais qu'il le veuille, ou qu'il ne le veuille pas, son opinion n'a pas d'autre fondement. Car si un Juge ne peut pas vendre la justice, parce qu'il la doit; & que selon Lessius, il puisse vendre l'injustice; n'est-il pas évident que c'est parce qu'il ne la doit pas, que ce Casuiste lui accorde la liberté de la vendre?

Ie ne nie pas pour cela que ce ne soit avec justice que le Père Annat traite cette raison d'abfurde. Mais il n'est pas étonnant qu'une opinion impertinente soit appuyée sur une raison absurde. Or qu'y a-t-il de plus impertinent que cette opinion de Lessius? Car peut-on douter, à moins que d'être tout-à-fait stupide, de ce que la raison naturelle dicte à tout le monde, qu'un Juge ne peut pas vendre la justice, parce qu'il la doit rendre; ni l'injustice, parce qu'il ne la doit point faire? N'est-ce pas de même un principe du sens commun, qu'on ne peut pas vendre à une perfonne ce qui lui appartient, parce qu'on le lui doit rendre gratuitement; ni ce qui ne nous apartient pas, parce qu'on ne doit pas vendre le bien d'autrui. Mais il y a long-tems que St. Augustin a réfuté, & par son autorité & par la force de ses raisons, toutes ces vaines subtilitez des Casuistes. , A l'égard de ce que vous ajoutez, dit-il " à Macedonius (1), que les choses sont présen-, tement à un point que les hommes veulent, " & qu'on leur remette la peine due à leurs cri-", mes, & qu'on leur laisse ce qui les leur a fait ", commettre: ceux dont vous parlez-là sont les

lor of melon, plus

# 152 I. NOTE SUR LA VIII. LETTRE.

plus scélérats de tous les scélérats, & la pénitence leur est un rémède inutile. Car c'est se moquer, & non pas faire pénitence, que de ne ,, pas rendre, quand on le peut, le bien qui a ,, fait commettre le crime dont on fait semblant , de se repentir. Que ceux qui veulent donc faire pénitence, fachent que Dieu ne remet point le ", péché, qu'on ne rende ce que l'on a pris, si l'on est en état de le rendre. Après avoir ainsi montré combien l'obligation de la restitution est indispensable, il rapporte plusieurs exemples de ceux qui font obligez à restituer, & en particulier celui d'un Juge qui a pris de l'argent pour tendre une sentence injuste: ,, Quoique les Avocats, dit-il, puissent recevoir de l'argent pour défendre une cause juste, il ne s'ensuit pas qu'un Juge puisse vendre un jugement juste, ou un témoin un témoignage véritable. Car au lieu que les Avocats prennent parti pour l'une , des deux parties, le Juge & les témoins doi-, vent être neutres, & en état de tout examiner de part & d'autre, pour ne rien faire contre , la vérité. Que si un Juge ne peut pas même , vendre un jugement juste, ni un témoin un té-, moignage véritable; ils sont encore bien plus criminels lorsqu'ils prennent de l'argent, l'un , pour déposer faux, & l'autre pour rendre une , sentence injuste, puisque ceux-mêmes qui don-, nent de l'argent pour cela, ne sont pas exemts de crime, quoiqu'ils le donnent volontairement. Néanmoins ceux qui ont donné de l'argent pour obtenir une sentence juste, se font rendre leur argent comme un bien mal acquis , par le Juge qui n'a pas dû vendre la justice. , Mais ceux qui en ont donné pour une sentence, n'ôsent le redemander, quelque envie qu'ils en ayent; parce que la honte les retient, & , qu'ils

De la restitution des Juges. 153

qu'ils craignent même d'être punis pour avoir

, acheté l'injustice.

Ce passage de Saint Augustin ruïne entièrement l'opinion de Lessius. Car ce Saint établit généralement. 1. qu'on ne peut vendre ni l'injustice, ni la justice: contre ce que dit Lessius, qu'une sentence injuste peut être estimée pour de l'argent, parce qu'elle est utile à celui en faveur de qui on la rend.

2. Que c'est un crime de prendre de l'argent pour rendre un arrêt injuste, quoique celui qui plaide le donne volontairement: contre ce que soutient Lessius, qu'après que le mal est fait, ce Juge peut s'approprier licitement l'argent dont on est convenu, comme lui appartenant en vertu de la convention, qui oblige celui à qui il a rendu

service à tenir ce qu'il a promis.

Enfin Saint Augustin renverse cette vaine raifon de Lessius prise du droit prétendu que la convention donne aux Juges, lorsqu'il enseigne que
ceux qui ont donné de l'argent pour une sentence injuste ont la volonté de le redemander; mais
qu'ils ne l'ôsent, parce qu'ils craignent d'être punis. Car il fait assez comprendre par-là que le Juge ne peut retenir cet argent, comme lui appartenant en vertu du don qui lui en a été fait; puisque celui qui le lui a donné, n'a jamais eu intention de le lui donner comme un don, mais comme le prix de l'injustice qu'il n'a achetée que malgré lui, & qu'il auroit voulu obtenir gratuitement
s'il l'avoit pu.

Ce ne peut donc être que par cette oblination ordinaire aux Casuistes, qui se jouent des passages les plus évidens des Saints Pères, que Lessius prétend qu'on ne peut conclure de ce passage de Saint Augustin que nous venons de rapporter, qu'un Juge qui a vendu l'injustice soit obligé à

K 5 restituer.

# 154 I. NOTE SUR LA VIII. LETTRE.

restituer. Car il est évident que St. Augustin v donne pour exemple de ceux qu'il avoit indifpensablement obligez à restituer, ce luge qui a vendu l'injustice. Mais pour faire voir d'une manière encore plus fensible combien ce Saint Docteur est opposé à l'erreur de Lessius, il oblige mê. me les Avocats qui se sont chargez d'une cause iniuste, à restituer ce qu'ils ont reçu. ,, Où en " trouve-t-on, dit-il dans la même Lettre, entre ceux qui font la profession d'Avocat, ou , qui l'ont faite, qui foient affez gens de bien pour dire à une Partie: Voilà l'argent que vous ", m'avez donné pour vous avoir fait gagner une , mauvaise cause: rendez à votre Partie ce que , vous lui avez enlevé par mon ministère? Cependant lorsque ceux de cette profession qui n'ont pas vécu dans l'ordre, reviennent à eux, , & veulent faire une fincère pénitence, il faut qu'ils tiennent cette conduite. Et quand la Partie refuseroit de profiter de l'avis, & de rendre ce qu'elle a acquis par un procès injuste, l'A-vocat ne doit point profiter de ce qu'il a eu

, pour appuyer l'injustice.

L'Eglise de notre tems n'a point d'autre sentiment que Saint Augustin. Car fans parler du ju-gement que tout ce qu'il y a de gens de bien portent de cette opinion de Lessius, qu'ils regardent comme une opinion extravagante & pernicieuse, nous avons un témoignage authentique de l'horreur qu'en a toute l'Eglise dans le Catéchisme Romain, composé par l'ordre de Saint Charles. On y met au rang des Voleurs, que personne ne dispense de restituer, les mauvais Juges qui vendent la justice, & qui se laissant corrompre par argent, ou par présens, ruinent le bon droit des Pauvres.

# DE LA RESTITUTION DES JUGES. 155

# g. 111.

Réfutation des chicanes que les fésuites font sur les Auteurs que Montalte accuse de favoriser l'opinion de Lesjius.

JE pourrois me dispenser d'examiner toutes les pauvretez que les Jésuites objectent dans leur cinquième Imposture, afin de justifier les Casuistes que Montalte a citez, comme favorisant l'opinion de Lessius. Car ils savent bien eux-mêmes que quand on cite ainsi plusieurs Auteurs, il n'est pas nécessaire qu'ils conviennent en tout; qu'il suffit qu'ils conviennent tous dans le dogme pour lequel on les cite, & qu'on n'a jamais obligé personne à marquer tous les correctifs, & toutes les restrictions de chacun, quand elles n'ont pas un rapport essentiel à la question dont il s'agit. Tous ceux qui ont écrit jusqu'à-présent, n'ont point suivi d'autre règle. Les Jésuites ont donc tort, s'ils exigent de Montalte une plus grande exactitude. On va voir cependant que leur Apologiste ne lui fait pas d'autre reproche.

Voici ce qu'il dit sur Molina. Cet homme, ditil, est de mauvaise soi, en ce qu'il suprime ce que dit Molina, que les fuges pèchent mortellement quand ils

recoivent des présens pour trois raisons, &c.

Permettez moi de vous dire, mon Père, qu'il n'y a point-là de mauvaise foi; tant parce que ce-la étoit inutile pour la question que Montalte traitoit, savoir si un Juge peut vendre l'injustice; que parce qu'il n'est pas vrai que Montalte l'ait suprimé. Car ayant fait un peu plus haut le dénombrement de tous les cas où les Juges peuvent, selon Molina, recevoir des présens sans péché; il a assez remarqué qu'en d'autres cas ils ne peu-

vens

## 156 I. Note sur la VIII. LETTRE.

vent, selon le même Casuiste, en recevoir sans péché. Mais vous-même vous êtes de mauvaise foi, & vous trompez les lecteurs qui ne sont pas instruits de la doctrine de Molina, n'en rapportant que cette maxime générale, que les luges pechent mortellement en recevant des présens, fans ajouter que le même Molina la détruit incontinent après, par le grand nombre d'exceptions où il veut qu'elle n'ait point lieu. Car, comme nous venons de le voir dans cette Lettre, il permet aux Juges de recevoir des présens des Parties, quand ils les leur donnent ou par amitié, ou par reconnoissance de la justice qu'ils ont rendue. ou pour les porter à la rendre à l'avenir, ou pour les obliger à prendre un soin particulier de leurs affaires, ou pour les engager à les expédier promtement.

"Montalte est encore de mauvaise foi, pour "fuit l'Apologiste, en ce qu'il dit que selon ces "Auteurs, les Juges ne sont pas obligez à resti-"tuer les présens qu'on leur fait par libéralité. "Et toutesois Filiutius dit: Que s'ils reçoivent "quelque chose outre ce qui est règlé par la jus-

,, quelque chose outre ce qui est règlé par la jus-,, tice, c'est à juste titre que les loix les condam-, nent, & que le Prince a le pouvoir de les ob-

, liger en conscience de restituer.

C'est l'ordinaire des Jésuites de ne jamais mentir plus hardiment, que lorsqu'ils accusent les autres de mauvaise soi. Car dans ces cinq ou six lignes combien de fourberies? 1. Ils joignent enfemble deux endroits de Filiutius, dont l'un parle des actions injustes, & l'autre des présens. 2. Ils supriment ce qu'il dit: Si on n'a point d'égard à la loi positive, il est permis aux Juges par la loi naturelle de recevoir des présens. 3. Ensin ils passent sous silence qu'il soutient que ces Juges ne sont point obbligez de rendre les présens qu'ils ont reçus con-

DE LA RESTITUTION DES JUGES. 157 tre les loix positives, jusqu'à ce qu'ils y soient condamnez, Non ante latum sententiam; c'est-à-dire qu'il ne les oblige à restituer que lorsqu'on n'a plus besoin de lui pour cela, & qu'on peut les y contraindre malgré eux.

Voilà ce qu'un homme qui accuse les autres de mauvaise soi, n'auroit pas dû omettre. Mais il auroit été tout-à-sait ridicule à Montalte de ne pas omettre ce qu'il voudroit qu'il eût rapporté. Car il s'agissoit de toute autre chose. Il ne citoit cet endroit de Filiutius, qu'afin de prouver que, selon lui, un Juge doit restituer ce qu'il a reçu pour rendre la justice; mais qu'il ne doit pas rendre ce qu'il a reçu pour juger injustement. Et c'est ce que Filiutius dit expressément (1), dans les passages que Montalte a indiquez. Voyons la suite.

" Il est de mauvaise soi, continue l'Apologiste, en ce qu'il dit que selon ces mêmes Auteurs, un Juge n'est jamais obligé à rendre ce qu'il a reçu d'un homme en saveur de qui il a rendu, un arrêt injuste. Cependant Réginaldus, au lieu, qu'il cite, dit tout le contraire. Car encore, qu'il ne parle point de Juge en particulier (ce, qui sait voir la sincérité du calomniateur) mais seulement en général de ceux qui reçoivent de l'argent pour quelque mauvaise action, néanmoins il établit cette maxime générale qui dément cette impossure. Car il enseigne que si les, loix, en quelque cas particulier, rendent celui qui per, che en recevant ces sortes de présens, incapable d'en acquérir le domaine E la possession, il est obligé à restitution.

Enseigner cela, est-ce dire tout le contraire de ce que veut Montalte? Réginaldus soutient, se-

Call

lon

## 158 I. NOTE SUR LA VIII. LETTRE.

lon vous, que ce Juge est obligé à restituer s'il y & une loi, qui dans quelque cas particulier le déclare incapable de retenir l'argent qu'il a reçu. Il n'est donc pas obligé en général à restituer selon Réginaldus. Il n'en faut pas davantage à Montalte. Mais que veut dire cette exception de Réginaldus, Sil g a une loi il est obligé à restituer? N'y seroit-il point obligé s'il n'y en avoit point ? N'est-il pas évident que ce Casuiste ne cherche qu'à faire illusion? Il dit que celui qui a reçu de l'argent seroit obligé à restituer, s'il y avoit une loi. Mais il ne dit point qu'il y en ait une. Donc il ne dit point qu'il y soit obligé, même dans aucun cas particulier. D'ailleurs Lessius, comme nous l'avons vu ci-dessus, dit ouvertement ce que Réginaldus donne seulement à entendre, Qu'il n'y a point sur cela de loi positive. Donc ce Juge n'est en aucune manière obligé à restituer. Qui n'admirera la foiblesse & le ridicule des chicanes que les lésuites font à Montalte? J'ai honte de m'arréter à ces minuties. Ecoutons néanmoins leur dernier reproche.

" Il est de mauvaise soi, dit ensin l'Apologiste, " en ce que consondant la loi civile & positive ", avec le droit naturel, il fait croire par cette ", équivoque, que le Juge ne doit jamais, selon ", ces Auteurs, restituer ce qu'il a pris pour un ", arrêt injuste. Et toutesois Filintius & Molina

, ne parlent que du droit de nature.

Je répons que Montalte a épargné les Jésuites, en ne distinguant point le droit naturel & le droit positif. Car il laisse par-là quelque lieu de douter, s'ils nient que la restitution soit d'obligation selon l'un & l'autre droit, & il pouvoit dire clairement qu'ils le nient. Lessius, comme on l'a vu, le nie expressément dans les passages qu'on a citez. Réginaldus le nie de même, puisqu'il n'excepte,

comme

De la restitution des Juges. 159

comme nous avons vu, le droit positif que par une supposition qui n'affirme rien: S'il y a, dit-il, une loi dans quelque cas particulier. Escobar le nie encore plus formellement dans les endroits qu'on a rapportez. Ensin Molina & Filiutius, qui exceptent les cas où il se trouve une loi positive contraire, ne laissent pas d'assurer que, même en supposant cette loi, un Juge n'est point obligé à restituer avant qu'il y soit condanné, si la loi ne porte en propres termes qu'il y sera tenu, sans qu'il soit besoin d'attendre de condamnation. Nous avons rapporté le passage de Filiutius. Voici celui de Molina, qui est encore plus clair.

. On dispute, dit-il, savoir si en ne regardant , que le droit naturel, un Juge qui a reçu des pré-, fens pour ces fortes de donation qui font vali-, des, est obligé, selon la loi naturelle, dans le , for de la conscience à restituer, sans qu'il soit besoin qu'il intervienne un jugement qui l'y " condamne; s'il suffit, en un mot, pour être , obligé à restituer, qu'il ait reçu contre la défen-, fe de la loi civile. Je fuis pour la négative. Il fe fait ensuite cette objection: "Le serment que " la loi fait prêter aux Juges qu'ils ne recevront point de présens, ne seroit donc qu'un jeu? , Cela seroit vrai, répond-il, si cette loi portoit ,, que ceux qui ont reçu des présens seront obli-,, gez à restituer, sans qu'il soit besoin d'attendre , de jugement. Cette réponse est d'autant mieux " fondée, que par la formule du serment, on " promet de ne rien recevoir, & non pas de ne s rien retenir.

#### NOTE II.

De l'impudence des fésuites qui étendent aux Honnêtes Femmes, aux Filles, & aux Religieuses, ce que les Loix n'accordent qu'aux Prostituees.

JE dois examiner ici la sixième Imposture des Jésuites, où ils désendent ouvertement la doctrine honteuse de leurs Casuistes, qui permet aux filles & aux honnêtes semmes de faire un trasic infame de leur pudicité, & où ils ne rougissent pas d'assurer que cette doctrine est tirée des Livres des Saints, & autorisée par tous les Jurisconsultes.

Ce que je remarque d'abord, c'est qu'il est fort extraordinaire que les Jésuites avouent eux-mémes, comme ils sont, que tout ce qu'on leur attribue ici est véritablement leur doctrine, ils traitent néanmoins cette attribution d'impossure: ce qu'ils sont, non seulement à l'égard de ce point, mais encore à l'égard de plusieurs autres, sur lesquels ils avouent de même qu'on ne leur a point imposé. Je ne vois pas d'autre raison qui les ait pu porter à en user ainsi, sinon que jugeant bien qu'il leur étoit impossible d'avoir jamais l'approbation des personnes éclairées, ils n'écrivent que pour les ignorans, qu'ils veulent étourdir par ce grand nombre d'Impossures qu'ils reprochent à Montalte.

Mais si c'est-là un artisce de leur politique, je ne sai si c'est artisce ou ignorance que d'employer, comme ils font, tout ce chapitre à traiter une question dans laquelle Montalte n'est point du tout entré, & de ne rien dire de la doctrine qu'il reprend dans leurs Casuistes. Car je prie l'Apologiste de remarquer qu'il y a trois opinions différen-

tes.

DE LA RESTITUTION DES JUGES. 161 tes, même parmi les Casuistes, sur la question dont il s'agit.

Quelques-uns croient qu'on ne peut rien recevoir légitimement pour une action mauvaile, & que si on a reçu quelque chose on est obligé à le

restituer.

D'autres, du nombre desquels sont St. Thomas & St. Antonin, distinguent entre les actions mauvaises, & croient qu'on peut retenir ce qu'on a reçu pour celles qui, quoique honteuses, sont néanmoins permises ou tolérées par les loix, comme est le commerce criminel des semmes prostituées; mais qu'on est obligé à restituer ce qu'on a reçu pour les mauvaises actions que les loix punissent, ou qui sont contre la justice, comme est l'adultère, l'homicide, &c.

Enfin les troissèmes (& c'est le sentiment des Jésuites) n'obligent point à restituer ce qu'on a reçu pour un crime de quelque nature qu'il soit. Montalte, qui n'avoit dessein dans ses Lettres,

Montalte, qui n'avoit dessein dans ses Lettres, que de combattre les opinions des Casuistes qui étoient manisestement corrompues, n'a point voului parler de la seconde des trois opinions que je viens de rapporter, qu'on n'est pas obligé absolument à restituer un gain honteux, mais permis par les loix, tel qu'est celui des semmes publiques & des comédiens. Il n'a repris que la troissème, sur laquelle il se voyoit appuyé de St. Thomas, de St. Antonin, & de tous les Jurisconsultes. Il a donc évité de dire en aucun endroit, que les semmes publiques fussent obligées à restituer. Car encore une sois il ne vouloit pas s'arrêter à disputer sur des choses douteuses, pendant qu'il avoit à combattre tant de dérèglemens manisestes.

Or qu'a fait l'Apologiste? Il passe sous silence le gain des adultères, des hemicides, des sentences injustes, & des autres crimes contre la justice. Tome II.

#### 162 II. NOTE SUR LA VIII. LETTRE.

qui est le seul gain que Montalte prétend qu'on doit restituer, il se jette sur le gain des semmes publiques, dont Montalte ne parle point. Il cherche de toutes parts des preuves pour appuyer l'opinion de ceux qui veulent qu'elles ne soient point obligées à restituer, & il prouve en esset qu'il y a plusseurs Auteurs qui sont de ce sentiment. Que peut-on dire après cela à un homme qui s'emporte, qui crie à l'impossure, qui prend le ciel & la terre à témoin, qui charge les gens d'injures, & qui cependant ne sait pas ce qu'on lui objecte? Que dire à un homme qui ignore une chose aussi commune que l'est, même parmi les Casuistes, la dissérence extrême qu'il saut mettre à cet égard entre la condition des semmes publiques, & celle des honnêtes semmes ou des filles.

On a jugé à propos dans quelques villes d'y fouffrir des femmes publiques, pour éviter de plus grands desordres. Ainsi quelque infame que soit cette profession, elle a néanmoins trouvé sa place dans les Républiques, à cause de cette utilité. On l'a tolérée, parce qu'on la jugée nécessaire en certains lieux, pour empêcher les hommes de se porter à de plus grands crimes. Ce qui a fait dire à Saint Augustin, que si l'on faisoit mourir les semmes publiques, on donneroit lieu à de plus grands desordres. Il étoit donc juste qu'en laissant la vie à ces sortes de personnes, on leur laissant le moyen de substitut. Le gain qu'elles sont n'est donc pas tant une récompense de leur crime, qu'un présent que les loix leur accordent, à cause de cette utilité qu'on prétend qu'elles apportent au public. C'est une amande à laquelle la République condamne les méchans, & qu'elle ajuge à ces malheureuses, & non le falaire de leur

com

DE LA RESTIT. POUR LE CRIME. 163 commerce criminel, qui par lui-même ne mérite

que le châtiment.

Il n'en est pas de même des honnêtes femmes. des filles, & des Religieuses. Les loix punissent très-févèrement leur incontinence, bien loin de la tolérer. On ne peut donc rien conclure pour elles, de l'indulgence que les loix ont pour les femmes publiques. Quoi! parce que les loix, pour empêcher qu'on n'attente à la chasteté des femmes mariées, tolèrent le gain des femmes publiques, on voudroit que ce qu'une femme mariée recoit pour un adultère, c'est-à-dire pour le crime même que les loix ont eu intention de prévenir en souffrant les femmes publiques, fût aussi un gain permis & légitime ? Une femme, felon les Auteurs de la seconde opinion, fait une action infame en se prostituant : mais parce qu'elle est proflituée, elle ne fait pas une action infame en recevant ce qu'on lui offre; c'est-à-dire que l'infamie de sa profession excuse la honte du gain qu'elle fait. Donc, puisque la condition d'une honnête femme & d'une fille est entièrement différente de celle des prostituées, elles font une action infame, non seulement en se laissant corrompre, mais même en recevant le prix de leur crime.

Que les Jésuites n'abusent donc plus de l'exemple des femmes publiques, pour défendre la doctrine criminelle de leurs Casuistes. Qu'ils cessent de mettre à prix les adultères, les homicides, &, ce qu'on ne peut dire fans horreur, la chasteté même des vierges consacrées à Dieu. S'ils ont encore quelque pudeur, qu'ils rougissent d'enten-dre cette étrange décision de Lessius (1), que Mon-talte a sagement supprimée écrivant en François;

<sup>(1) 1. 2. 2. 14. 2. 73.</sup> 

## 164 II. NOTE SUR LA VIII. LETTRE.

& que j'ôle à peine rapporter en Latin. Quod opere malo est acceptum, non est restituendum, mis sorte quis prater communem assimationem excesserit sut si meretrix qua usuram sui corporis concedere solet uno aureo, ab aliquo juvene extorserit quinquaginta tanquam pretium. Hoc tamen non babet locum in est qua putatur bonesta: ut si matrona aliqua, vel silia centum aureos pro usura corporis accipiat ab eo qui dare poterat, retinere potest. Nam tanti et pluris potest suam pudicitiam mestium pretium non babent, neque ad vitam sunt necessaria, sed voluptatis causa quaruntur, arbitrio venditoris possura; alimari.

Voilà, mes Pères, quelles sont les maximes abominables de vos Auteurs. Ils estiment plus les crimes, à proportion qu'ils sont plus grands, & qu'ils méritent de plus grands châtimens. Et ils ne mettent point d'autre différence entre les prostituées & les honnêtes semmes, sinon que cellesci peuvent vendre plus cher leur infamie, & se réserver pour des acheteurs pécunieux, qui puiffent en même tems satisfaire & leur passion &

leur avarice.

Je pourrois citer ici un grand nombre de Cafuittes anciens, qui ont rejetté avec horreur une doctrine si infame; mais j'ai cru qu'il n'étoit pas nécessaire de réfuter par autorité, des choses qu'on ne peut entendre, si l'on a quelque pudeur, sans en concevoir aussi-tôt de l'horreur &

de l'indignation.

Ainsi pour ramasser en peu de mots tout ce que j'ai dit sur ce sujet, j'ai établi comme autant de principes constans, qu'on ne peut vendre les crimes, qu'on ne peut vendre l'impudicité, ni l'injustice, ni l'homicide: Que ces actions, & toutes les autres semblables, sont au-dessous de tout prix, & ne méritent que le châtiment: Que s'il n'est

pas

DE LA RESTIT. POUR LE CRIME. 165 pas permis de rien acheter avec de la fausse monnoie, il l'est encore moins de rien acheter par des crimes: Que ce commerce est défendu, non feulement par la loi positive, mais encore par la loi divine: Que sur cette question, il faut prendre le contre-pied de l'opinion des Casuistes: Qu'au lieu qu'ils prétendent que le gain qui vient du crime est légitime & permis, s'il n'est point défendu par les loix civiles, on doit croire au contraire que ce gain est toujours illicite, à moins que ces mêmes loix ne le permettent, & que dans les rencontres où elles le permettent, on ne peut le regarder que comme une récompense non du crime, mais de l'utilité qui fait tolérer de certains crimes, & comme un don qui vient moins de ceux qui achettent le crime, que de la République qui fe rachette par-là du dan-ger qu'elle craint qu'ils n'en commettent de plus

Je fouhaite même qu'on entende ce que je dis ici, de manière qu'on n'en infère pas que je dispense absolument les semmes publiques de ref-tituer. Car mon dessein n'est pas de rien définir sur cette question. Je sai qu'elle est contestée entre les Casuistes. En effet il y a bien des cho-fes qui sont permises par les loix humaines, & qui ne le sont pas selon la justice éternelle. Comme les loix humaines n'ont pour but que de main-tenir la Société Civile, elles tolèrent les crimes qui ne font pas opposez au bien de cette Société. Ainsi l'indulgence qu'elles ont pour les femmes publiques, n'est pas une preuve certaine qu'elles puissent en conscience retenir ce qu'elles ont gagné par leurs crimes.

grands.

Auffi voyons-nous que celles que Dieu a reti-rées de leur vie scandaleuse par une véritable con-version, comme ces pecheresses que leur péni-tence

#### 166 III. Note sur la VIII. LETTRE.

tence a rendues si célèbres dans l'Eglise, & que nous honorons comme des Saintes, ont regardé avec tant d'horreur les richesses qui étoient le prix de leurs crimes, qu'elles les ont même jugé indignes d'être distribuées aux pauvres, & dignes seulement d'être jettées au feu, pour être réduites en cendres. Il est presque impossible que toutes celles qui retourneront sincèrement à Dieu, n'entrent dans les mêmes sentiemens, qu'elles n'ayent de même en horreur toutes ces marques de leurs dérèglemens, & qu'elles n'y renoncent entièrement.

J'imiterai donc sur cette question, & sur toutes les autres, l'exemple de Montalte. Je ne déciderai point avec témérité les choses douteuses, & je m'attacherai uniquement à combattre les dé-

règlemens qui font évidens.

#### NOTE III.

#### DU CONTRACT MOHATRA.

L'Apologiste défend le Contract Mohatra sans aucun détour, dans sa septième Imposture; & il accuse Montalte, ou d'ignorance, s'il n'a pas sçu que ce Contract étoit approuvé par beaucoup de Casuistes; ou de présontion, si le sachant il

n'a pas laissé de le condamner.

Je répons en un mot à ce double reproche, qu'au lieu de blâmer Montalte d'avoir ignoré, ou d'avoir méprisé le sentiment de ces Casuistes, on doit plutôt le louer de ne s'être pas même mis en peine de ce que pensoient de semblables Auteurs. Car qu'importe ce que pense un Bonacina, un Pierre Navare, & quelques autres Ecrivains inconnus comme lui dans l'Eglise, & célèbres

DU CONTRACT MOHATRA. 167

lebres seulement parmi les Casuistes; quand il est visible qu'une chose répugne au bon sens, qu'elle est opposée au sentiment des gens de bien, on'elle est contraire enfin à toutes les notions de l'équité, je ne dis pas que la grace a impri-mées dans l'ame des Chrétiens, mais même que le péché n'a pu effacer de l'esprit des Payens. Car je n'en appelle point ici, comme a fait Montalte, au Parlement de Paris, qui a toujours puni sévèrement ces fortes d'abus. J'en appelle au jugement des Philosophes Payens, & non seulement des Philosophes, mais de tout homme du monde qui ne sera point prévenu. Je suis assuré que le fens commun seul lui sera d'abord rejetter la vaine subtilité que les Jésuites ont inventée pour rendre le Contract Mohatra permis. Mais il faut les convaincre eux-mêmes de l'injustice de ce Contract.

Il est certain que l'usure est désendue par les loix divines & humaines, c'est-à-dire qu'il est défendu qu'une personne qui reçoit de l'argent comptant, s'oblige à rendre plus qu'on ne lui a prêté: car voilà ce que tout le monde entend par l'usure. Donc il n'est pas permis, ni de prêter de l'argent, ni d'en recevoir sous cette con-

dition.

2674.1

Ainsi pour expliquer la chose par un exemple, je suppose un jeune homme débauché, & sans inquiétude pour l'avenir, qui cherche de l'argent à emprunter. S'il emprunte cent louis d'or, & qu'il fasse une obligation de cent cinquante, il est évident que celui qui les lui prête, est certainement un usurier. Les Casuistes eux-mêmes n'ôseroient pas le nier quand ils le voudroient. Mais si ce jeune homme qui veut avoir de l'argent à quelque prix que ce foit, ne trouve per-Conne qui veuille lui en prêter à cette condition

## 168 III. Note sur la VIII. LETTRE.

& que pour en avoir il s'avise de l'expédient que propose Escobar: s'il va trouver un marchand, & qu'il achette de lui à crédit un cheval cent cinquante louïs d'or, & qu'il le lui revende cent louïs argent comptant, l'Apologiste pourra-t-il nier que dans ce cas, aussi bien que dans le prémier, ce jeune homme n'ait emprunté cet argent à usure? Ne s'est-il pas obligé de rendre plus qu'il n'a reçu comptant? N'est-ce pas en cela que consiste l'usure? Et l'artifice de cette vente imaginaire, peut-il empêcher qu'il n'y en ait dans ce traité?

Vous me direz peut-être qu'il est vrai que ce jeune homme emprunte à usure, mais que le marchand ne prête point à usure, mais que le marchandise à crédit, & la rachetant argent comptant à un prix bien moindre. Comme s'il se pouvoit faire que l'un empruntât à usure, sans que l'autre prêtât à usure? Comme si Dieu ne voyoit pas que cet achat n'est qu'un jeu & un artisce pour couvrir l'usure? Car n'est il pas évident que le jeune homme n'a point d'autre but que de tirer de l'argent par ce moyen? Si donc le marchand s'en apperçoit, & qu'il ne vende d'abord ses marchandises que dans le dessent de les racheter, cette intention le rend déjà coupable d'usure. Mais si au contraire il ne s'apperçoit du dessent de jeune homme, que lorsqu'il lui fait la proposition de racheter ses marchandises, & qu'il les rachette, alors il commet l'usure. Car en consentant à ce marché, il fait que ce jeune homme prend son argent à usure.

Mais les Casuistes sont admirables, quand ils demandent quel crime il y a à vendre des marchandises, & quel crime il y a à en acheter? Comme si on devoit ainsi traiter métaphysiquement les choses de Morale, & non pas les examiner avec

# Du contract Mohatra. 169

toutes leurs circonstances. Je demanderai de même quel crime il y a à mettre la main dans une bourse qui appartient à autrui, quel crime il y a à fermer la main, & ensin à s'ensuir? Séparez toutes ces actions, elles seront innocentes: rassemblez-les, elles sont un vol. De même ce n'est point un crime de vendre des marchandises, ce n'en est point un de les acheter: mais si vous joignez ces deux choses ensemble, en sorte que le marchand donne cent louss à ce jeune homme, & en reçoive une obligation de cent cinquante; il est aussi certain qu'il donne son argent à usure, qu'il l'est que le jeune homme l'emprunte à usure.

Cela fait voir combien un des grands hommes de ce siècle (c'est Mr. le Fèvre, Précepteur de Louis XIII.) avoit raison d'appeller cette science des Jésuites, Part de chicaner avec Dieu: & combien la prudence des Magistrats qui condamnent d'usure tous les Contracts Mohatra & Barata, est plus sévère, plus équitable, & plus grave que cette nouvelle dialectique qui tâche en dépit du bon sens de les exemter d'usure. Car on me peut en approfondir les vaines subtilitez, sans demeurer convaincu qu'en effet ces Contracts ne disfèrent de l'usure, qu'en ce qu'ils y ajoutent la ruse, la sourberie, & un plus grand mépris de la loi de Dieu, dont on se joue en feignant de craindre de la violer.

## NOTE IV.

#### DE L'USURE.

IL suffit d'avoir lu l'Apologie des Casuistes, pour n'être point surpris que l'Apologiste des Jésuites
L 5 tes

#### 170 IV. NOTE SUR LA VIII. LETTRE.

tes ait pris le parti de défendre, comme il a fait, le Contract Mohatra. Car le seul mal de ce Contract est l'usure. Or l'Auteur de cette prémière Apologie ôte tellement l'usure de toutes sortes de traitez, que je ne sai plus où elle peut se rencontrer. Car il approuve ouvertement qu'on retire un intérêt certain d'argent, dont on n'aliène point le fond. Il élude par de mauvaises distinc-tions les Canons des Conciles, & les Ordonnances des Princes qui la condamnent. Il enseigne enfin que ces loix n'ont été faites que contre les usures énormes des Juifs, lesquelles étoient contre le droit naturel & divin, & non pas contre les usures qui se pratiquent parmi nous, & par lesqueiles on retire un honnête prosit d'un fond qui n'est pas aliéné. D'où il conclut que la fin de la loi cessant, on n'est plus obligé de l'obferver.

Si les Magistrats & les Evêques souffrent une pareille licence, je ne vois pas de quel usage peuvent être les Loix & les Canons. Car pourquoi ne fera-t-il pas libre à un chacun, pour se dispenser de les observer, de dire, à l'exemple des Jésuites, que la fin de ces loix a cessé, & qu'ainsi on n'est pas obligé de les garder. Mais peut-être réfuteraije ailleurs une maxime si pernicieuse, ou que d'autres entreprendront de le faire. Je n'ai pas dessein de relever ici toutes les erreurs qui sont répandues dans ce Livre. Je ne puis néanmoins m'empêcher de faire remarquer en passant l'ignorance & la témérité insigne de cet Auteur, qui a la hardiesse d'assurer (1) que nous n'avons point de Canons, ce font ses propres termes, avant Alexandre III. (2), qui défendent les prêts simples avec intérêt aux personnes laïques, quoique ce soit une chose notoire que les prêts usuraires ont toujours été défendus dans l'Eglise, comme il paroît par un grand nombre de Canons, ou de Decrets que je vai citer, & qui tous ont été faits long-tems avant

Alexandre III.

On peut voir sur ce sujet le prémier Concile de Carthage tenu en 348. fous Gratus Evêque de cet-te ville c. 13. & le IV. tenu en 398. can. 67. la Lettre de St. Léon aux Evêques de la Campanie cap. 3. le Concile de Chalechut en Angleterre tenu en 787. c. 17. celui d'Aix-la-Chapelle en 789. can. 5. celui de Paris en 829. c. 53 celui de Meaux en 845. can. 55. celui de Pavie en 850. c. 21. le III. de Valence en 855. c. 10. les Capitules d'Héralde. Archevêque de Tours, de l'an 858. c. 5. la Constitution de Réculfe Evêque de Soissons de l'an 889. c. 17. le Concile de Trosli au Diocèse de Soissons en 909. c. 15. A quoi on peut ajouter le Pénitenciel Romain, qui est beaucoup plus ancien qu'Alexandre III. "Si quelqu'un, dit-il, prête à , usure, il commet une rapine. Ainsi quiconque , aura exigé des usures, sera soumis à la pénitence durant trois ans, dont il en passera un , au pain & à l'eau.

Mais l'Apologiste n'a rien perdu d'ignorer ces Canons. Quand ils lui auroient été connus, il n'auroit pas changé pour cela de sentiment. Car ce principe qu'il établit pag. 116. Que les Canons ne changent pas la nature des choses, & ne sont pas que ce qui n'est pas usure pris en soi & selon sa nature, le devienne après qu'il est désendu : ce principe, dis-je, est un moyen sur pour éluder sans peine toutes les désenses que les Conciles ont faites jusqu'à présent, & qu'ils pourront saire dans la suite.

# 172 Note sur une These

#### N O T E.

Sur une Thèse soutenue à Louvain le 14. Novembre 1699.

ON avoit eu dessein de relever par une Note un peu étendue, la manière injurieuse dont une Thèse qui a paru pendant qu'on imprimoit ce prémier volume, parle de Wendrock. On étoit bien assuré que cette addition n'auroit pas été desapprouvée par l'Auteur de cette Traduction. Mais on a fait réslexion qu'une Thèse aussi inconnue & aussi méprisable, ne méritoit pas qu'on se donnât cette peine, & qu'il suffisoit pour la résuter, d'en faire un extrait, & de le comparer avec quelques endroits des Notes de Wendrock.

Cette Thèle fut soutenue à Louvain le 14. de Novembre dernier, par un nommé Jerôme Stévart de Brusselle; & le fameux Mr. Steyaert, seul capable de ces excès, en étoit le Président. Elle a pour titre: (1) Question théologique de la bonté de la malice des actions humaines, & elle est divisée en trois conclusions. Mr. Steyaert & son disciple expliquent dans la trossième le bon & le mauvais usage des opinions probables. Ils rejettent d'abord (2) ces trois maximes des Probabilistes, comme

con-

(1) De bonitate & malitia probabilioris tutioris. 2. Licet actuum humanorum Quastio sequi sententiam minus proba-Theologica. bilem minus tutam, in con-

<sup>(2)</sup> Ut ergo bit noxia ab cursu aquè probabilis tutioris. innoxiis secernamus, sequentia 3. Licet sequi sententiam proresioimus. Primò licet sequi babiliorem minàs tutam, in sententiam minàs probabilem, concursu minàs probabilis mater minàs tutam in concursu gis tuta; quas omnes pseudomaximas

#### SOUTENUE A LOUVAIN. 172

condamnées par Innocent XI., La prémière : Ou'il est permis de suivre une opinion moins probable & moins , fure, en laissant celle qui est & plus probable & plus , fure. La seconde: Que de deux opinions également , probables , il est permis de suivre la moins sure. Et la , troisième: Que de deux opinions dont l'une est plus , probable mais moins sure, & l'autre moins proba-,, ble mais plus sure, il est permis de suivre la prémière en laissant la dernière. Ils demandent ensuite ce qu'il faut penser de l'opinion la plus probable, comparée avec celles qui font simplement probables. Et après avoir remarqué, sans qu'on puisse voir la nécessité de cette remarque, que le sentiment de ceux qui croient, Qu'il n'est permis de suivre une opinion probable que dans certains cas, c'està-dire lorsque c'est le parti le plus sur, ou que l'on

maximas per 3. inter Inno- tamen non terminum sibi fixie si illa versetur in jure positi - retur: in boc fectatus fansenium. vo. Nos autem candide omni & quod in homine Catholico fuco absterso respondemus , li- tolerari non potest . Heterodoxo-

centianas sufficienter enervatas scriptoris hujus audacia. & putamus. Sed quid de opinione novaturiendi libido; sed ed usvel inter probabiles probabi- que prorupit, ut nullum proliffima? R. Censuram Alexan- babile falsum. & à lege averdri VIII. non effugit sententia na discordans à peccaso excudicentium tantum licere sequi sari afferuerit; etsi talis falprobabilem, si buic accedat sitas, & cum lege aterna tutioritas, vel necessitas, vel contrarietas invincibiliter ignocere inter omnes probabiles rum Coryphaum infamem Luprobabili Gimam sequi, in quo- therum, qui c. 12. in Gen. cunque tandem jure eam ver bac effutit. Scholaftici dicunt fari contingat. Quomodò au ignorantiam invincibilem tem boc consistat cum princi- reddere excusabiles; tanta piis schola hujus de ignoran- est cacitas in Papa Scholis tia juris natura, facile expe- & Ecclesiis. Aquissime proindiemus. Meritò proinde explo- de Alexander VIII. censuravis denda Wendrochii sententia 2. inter 31. & petulantium pruqua babet, numquam licere rientiumque borum ingenioruns uti opinione probabili. His astum compescuit, & Sedavit.

# 174 Note sur une These

est dans la nécessité d'agir, ou ensin qu'il est question du droit positif & non du droit naturel, ne peut éviter la Censure d'Alexandre VIII. Ils répondent d'un ton de maître, & d'une manière générale & absolue: "Qu'il est permis de suivre l'opinion la plus "probable, de quelque droit qu'il soit question. "Nos autem candide, omni fuco absterso, respon-

" demus, &c. A quoi ils ajoutent ce qui suit contre Wendrock. ., On doit par conséquent, continuent-, ils , rejetter le fentiment de Wendrock, qui foutient qu'il n'est jamais permis de se servir , d'une opinion probable. Mais la témérité de cet Ecrivain, & son amour desordonné pour les , nouveautez, ne s'est pas arrêté-là. Il est allé " jusqu'à lui faire avancer, que ce qui se fait sui-, vant une opinion probable telle qu'elle foit. , quand elle est fausse & contraire à la loi éter-" nelle, n'est point excusé de péché, quoiqu'on , en ignore invinciblement la fausseté, & l'opposi-, tion qu'elle a avec la loi éternelle: ayant suivi " en cela Jansénius, & ce qui ne peut se souffrir ,, dans un Auteur Catholique, le Coryphée mê-,, me des Hérétiques, l'infame Luther, qui dans , le ch. 12. sur la Genèse s'exprime dans ces ter-, mes insolens: Les Scholastiques disent que l'igno-, rance invincible rend excusables: tant il y a d'aveu-" glement dans les Ecoles, & dans les Eglises du Pape. " Ainsi c'est avec justice qu'Alexandre VIII. a censuré la seconde des 31. propositions, & a retenu & appaifé par-là la fougue de ces Ésprits pétulans & brouillons, &c.

Il n'est pas nécessaire de rien répondre aux injures que les Auteurs de la Thèse répandent contre Wendrock, avec une hardiesse qui n'est propre qu'à la calomnie. On est persuadé que ces sortes d'invectives ne feront jamais de tort

àla

à la réputation que cet illustre Théologien s'est acquise dans l'Eglise par sa piété & par ses Ecrits. On ne croit pas non plus qu'il soit nécessaire

de réfuter le sentiment qu'ils établissent sur les opinions probables. La Differtation qui est à la fin de la V. Lettre éclaircit si bien cette matière, qu'après qu'on l'aura étudiée, il n'y a point de difficulté qu'on ne soit en état de résoudre de soi-même. On peut seulement, sans entrer dans le fond, faire remarquer en passant la contradiction grossière où ils sont tombez. On a vu qu'ils rejettent d'abord avec le Pape Innocent XI. le sentiment de ceux qui veulent qu'il soit permès de suivre une opinion plus probable, mais moins sure, en laissant celle qui est moins probable, mais plus sure. Or il ne faut que des yeux pour voir que quatre li-gnes plus bas, ils établissent deux fois comme véritable ce même sentiment qu'ils ont rejetté. Car 1. ils regardent comme une erreur censurée par Alexandre VIII. le sentiment de ceux qui di-sent, qu'il n'est permis de suivre une opinion que lors-qu'elle est aussi la plus sure, &c. c'est-à-dire qui di-sent le contraire de ce qu'Innocent XI. a condamné. 2. Ils l'établissent encore plus positivement, lorsqu'ils enseignent généralement & sans aucune restriction, Qu'il est permis de suivre l'opinion la plus probable entre les probables. Car étant clair qu'une opinion n'est dite plus probable, ou la plus probable que par comparaison; & qu'ainsi la même opinion peut être en même tems & plus probable, & la plus probable, probabilior & probabilifima: plus probable, fi on la compare (culement avec une opinion moins probable: la plus probable, fi on la compare avec deux ou plusieurs opinions moins probables: il s'ensuit que s'il est permis générale-ment de suivre l'opinion la plus probable, il est aussi permis généralement de suivre l'opinion plus proba-

#### 176 Note sur une These

ble, quand même elle ne seroit pas la plus sure On ne veut point encore relever d'autres sentimens plus dangereux, qui se trouvent dans cette Thefe: comme est par exemple cette proposition, qu'on ne peut rapporter sans rougir: (1) Il y a des cas où un homme qui croit qu'il lui est commandé de commettre la fornication pecheroit plus grievement en omettant contre sa conscience de la commettre; que s'il la commettoit en effet contre la défense de la loi, en croyant que cela lui est permis: & cette autre qui est deux lignes plus bas, & qui contient encore plus formellement le principe du Philosophisme. contre lequel toute l'Eglise a témoigné une si juste horreur. (2) Un Auteur demande s'il arrive quelauefois que la conscience s'éteigne dans l'homme. Et après avoir satisfait à cette question, il demande enfuite, s'il arrive quelquefois qu'elle s'éteigne quant à l'offense de Dieu, sans s'éteindre quant à la malice du péché: c'est-à-dire s'il arrive quelquefois qu'on perde tout sentiment qu'une action offense Dieu. fans le perdre aussi que cette action soit mauvaise : à quoi il répond que non. Et la raison qu'il en apporte, c'est, dit-il, qu'il n'y a point d'ignorance invincible de Dieu, ni dans les Athées, ni dans les Payens:

(1) Graviùs tamen quandoque peccaret contra confcientiam omittens fornicari, qui credit id sibi praceptum esse; quam fornicans contra legem, putans id sibi licere.

(2) Querit author qui hodièque non infrequenter tyronum manibus teritur, an conficientia quandoque extinguatur? Ad quod refponso dato,
ulteribs examinat, an quandoque extinguatur quoad of-

fensam Dei, non verd quoad malitiam peccati? Ad quod respondet negative. Quia non datur (ait) ignorantia invincibilis Dei, nec in Athæis, nec in Ethnicis: quæ si daretur, non desinetent peccare mortaliter. Quam ultimam resolutionis partem reipsa salsam autumamus, ut & ratiunculam levem, cui hag ejus responsie innititur.

🔊 que quand même on supposeroit qu'il y en a, ils ne laisseroient pas de pécher mortellement. Pour nous nous croyons que cette dermère décision est certainement fausse, aust bien que la raison frivole sur laquelle elle est appuyée. On laisse aux Théologiens de Louvain à combattre ces erreurs, & à venger l'honneur de leur école, & sa doctrine qu'on peut dire être fur ces points celle de toute la Tradition.

On se borne donc uniquement à ce qui regarde Wendrock, & on espère réfuter les accufations de la Thefe, en renvoyant seulement à

trois ou quatre endroits de ce Livre.

Les Auteurs de la Thèse l'accusent de trois chofes. La I. d'avoir enseigné qu'il n'est jamais permis de se servir d'une opinion probable. La 2. d'avoir foutenu qu'on n'est jamais excusé de péché en suivant une opinion probable telle qu'elle soit, quand elle est fausse & contraire à la loi éternelle quoiqu'on en ignore invinciblement la fausseté. Et la 3, d'avoir suivi sur

l'ignorance invincible Jansénius & Luther.

Or il n'y a rien de plus faux que ces trois accusations. Cela est clair à l'égard de la prémière par le §, 7. de la 3. section, & par les § 10. 11. de la 4. section de sa Dissertation sur la Probabilité. Qu'on se donne la peine de les lire, & on y verra que bien loin que Wendrock défende absolument de se fervir de toute opinion probable telle qu'elle foit, il excuse au contraire assez formellement dans le prémier de ces endroits, ceux qui dans le droit positif suivent l'opinion la plus probable; & qu'il veut dans les deux autres qu'on fuive même dans le droit naturel la plus grande probabilité, lorsque la vérité ne se découvre pas clairement. Mais cela est clair par toute sa Dissertation, où l'on défie Mr. Steyaert & son Ecolier, de montrer aucun endroit, où il enseigne qu'il n'est jamais permis de se servir d'une opinion proba-Tome II.

## 178 Note sur une These

ble. NUMOUAM licere uti opinione probabili. Toffe ce que Wendrock s'y est proposé, a été non de rejetter absolument & généralement toute opinion probable, mais seulement d'examiner ces deux points qui étoient principalement en dispute. Le I. fi en suivant une opinion probable, quoique fausse & contraire à la loi éternelle de Dieu, on est en sureté de conscience, de sorte qu'on soit assuré de ne faire aucun péché. Et le 2. si de deux opinions probables on peut suivre en conscience la moins probable & la moins fure, en la préférant sciemment & volontairement à celle qui l'est le plus. Et sur ces deux points Wendrock soutient la négative avec toute l'Eglise, qui a condamné la doctrine contraire dans les Cafuiftes. Voilà tout le dessein de sa Dissertation, où l'on ne peut par conséquent l'accuser d'avoir été trop loin.

C'est ainsi qu'il réfuta autrefois lui-même une semblable chicane que lui fit le P. Deschamps. , Vos Casuistes, dit-il (1), enseignent qu'il est permis de préférer dans la conduite de sa vie , une opinion moins probable & moins fure, à , celle qui est en même tems & plus probable & plus fure. Montalte a repris cette doctrine dans , ses Lettres, & j'en ai fait voir après lui la faus-" feté avec plus d'étendue dans mes Notes. Mais Montalte n'a point voulu entrer dans la ques-, tion, si l'on est toujours obligé de préférer l'opinion probable la plus fure à celle qui est , moins fure, quoiqu'elle foit plus probable. Et , je n'ai pas cru non plus vous devoir faire de , peine là-dessus dans mes Notes. Car je m'y , fuis toujours proposé d'éviter les questions qui renfermoient quelque difficulté confidérable. " Ainfi, quoique je fache en particulier à quoi je dois m'en tenir sur cette question, je n'ai rien cependant à dire à ceux qui ne font pas en cela , de mon sentiment. C'est pourquoi j'ai eu soin, à l'exemple de Montalte, de proposer la question dont il s'agissoit entre nous dans des termes très-précis, comme on le peut voir par le titre seul de la section 4. qui est tel: Du second principe des Probabilistes: Que de deux opinions contraires, il est permis d'embrasser la moins probable & la moins sure. Et vous ne trouverez nulle part que j'aye fait un crime aux Jésuites, de ce qu'ils soutiennent qu'on peut préférer une opinion moins fure à la plus fure, lorsque celle-là est la plus probable. Cependant, mon Père, , parce que vous avez bien vu que votre cause n'étoit pas soutenable, si vous vous en teniez aux termes de la question dont il s'agit uniquement entre nous, il vous a plû nous attribuer , à Montalte & à moi, ce que nous n'avons , point dit, afin d'avoir lieu de citer contre nous , quelques passages détachez des anciens Théo-, logiens qui semblent favoriser ce dernier senti-, ment. Avouez, mon Père, que cet artifice est , bien groffier & peu digne d'un homme sincère, quoidu'il ne vous soit pas inutile pour éblouïr ceux qui ne font pas instruits.

La seconde accusation est aussi fausse que la prémière. Les Auteurs de la Thèse lui reprochent d'avoir soutenu qu'on n'est point excusé de péché en suivant une opinion probable telle qu'elle soit, quand elle est fausse & contraire à la loi éternelle, quoiqu'on en ignore invinciblement la fausseté. Nullum probabile falfum, & à lege aterna discordans à peccato excusari, etsi talis fassitas, & cum lege eter-na contrarietas invincibiliter ignoretur. Cela pourroit fignifier que Wendrock a soutenu que l'ignorance même invincible, qui fait regarder comme probable une opinion

opinion fausse & contraire à la loi éternelle, n'est point excusée de péché. Mais comme Wendrock a formellement enseigné le contraire dans sa 1. Note fur la IV. Lettre, plutôt que d'accuser les Auteurs de la Thèse d'avoir été capables d'une pareille impudence, on aime mieux interpréter favorablement ce Latin barbare, & croire, comme on l'a dit, qu'ils reprochent seulement à Wendrock d'avoir soutenu qu'on n'est pas excusé de péché en fuivant une opinion probable fausse, quoiqu'on en ignore invinciblement la fausseté, & non que ce soit un péché d'être simplement dans cette opinion. Mais ils ne laissent pas en cela même d'imposer à Wendrock. Car il n'enseigne nulle part qu'on ne foit point excusé de péché, en fuivant une opinion probable dont on ignore invinciblement la fausseté. Il s'est borné, comme on l'a déjà remarqué, à prouver qu'on n'en est point excusé, lorsqu'on suit une opinion probable fausse dans le droit naturel, ou l'opinion la moins probable & la moins fure. Or il ne suppose point que l'on foit dans l'ignorance invincible, ni dans l'un ni dans l'autre de ces cas. Car à l'égard du prémier, ce qui lui fait conclure, (1) que l'ignorance du droit naturel & de la loi éternelle n'excuse point de péché, c'est qu'elle est vincible; étant une suite du péché, & pouvant être surmontée par la prière & par l'application à la pratique des vertus. Et à l'égard du second, il est visible que celui qui suit une opinion qu'il croit la moins probable & la moins sure, non seulement n'est pas dans l'ignorance invincible, mais qu'il agit même contre les lumières qu'il a & contre sa conscience, comme Wendrock le démontre invinciblement dans la Section 4. 6. 1. Il est

donc faux qu'il soutienne que l'ignorance invin-cible qui fait qu'on suit comme probable une opi-nion telle qu'elle soit, quand elle est fausse & contraire à la loi éternelle, n'excuse point de

péché.

Il s'ensuit de-là que la troisième accusation est pareillement fausse, c'est-à-dire qu'il est faux que Wendrock ait suivi Luther sur l'ignorance invin-cible. Car ce que la Thèse reprend dans cet héré-tique, c'est qu'il a enseigné absolument & sans distinction, que l'ignorance invincible ne rend point excufables. Ce qui est une erreur manifeste; puisque l'ignorance invincible du droit positif excuse de péché, & que l'ignorance invincible du droit naturel, s'il y en a quelqu'une, excuse non à la vérité de tout le pêché, mais d'une partie du péché, c'est-à-dire qu'elle peut en diminuer la grièveté. Or il est constant que non seulement Wendrock n'a point enseigné absolument & fans distinction comme Luther, que l'ignorance invincible ne rend point excusables, puisqu'il dit(1) formellement, que celle du droit positif en excuse entièrement, & qu'il dit que l'ignorance du droit naturel, même invincible, en peut excuser de la manière dont on vient de l'expliquer. Mais il est clair par ce qu'on a dit ci-dessus, que n'admettant point d'ignorance invincible du droit naturel, il n'a pu enseigner que l'ignorance invincible de ce droit ne rend point excufables. Ce ne peut donc être que par une noire malice, que les Faiseurs de Thèse ont voulu faire croire qu'il a suivi sur ce point l'infame Luther. On ne s'étend pas davantage sur cette accusation, parce qu'on peut voir les Appendices (2) qui font à la fin des

<sup>(1)</sup> Note sur la V. Lettre sett. 3. S. 7. p. 194. (2) App. 2. sett, 1. sere integrà & sett. 3. art. 4. M 3

#### 182 Note sur une These

Notes Latines, où Wendrock explique lui-même fort au long fon fentiment fur l'ignorance invincible.

Pour ce qui est de ce que les Auteurs de la Thèse ajoutent que Wendrock a suivi Jansénius, on n'a pas de peine à avouer qu'en effet il l'a suivi. Car quoiqu'il n'ait point dit comme Janfénius que l'ignorance du droit naturel, qui n'excuse point de péché, soit invincible, & qu'il ait soutenu au contraire qu'elle n'excuse point, que parce qu'elle est vincible; leur doctrine ne laisse pas d'être la même dans le fond, puisqu'ils enseignent tous deux que l'ignorance du droit naturel, qui est une fuite du péché, ne rend pas entièrement excusables. Et toute la différence qui s'y trouve n'est qu'une différence de mots, qui vient (1) de la manière différente dans laquelle ils ont pris le terme d'invincible. Mais si on avoue si facilement que la doctrine de Wendrock fur l'ignorance invincible n'est pas différente de celle de Jansénius, il faut que les Auteurs de la Thèse avouent aussi que la doctrine de Jansénius n'est pas différente de celle qui s'enseigne communément dans l'Ecole de Louvain. Aussi l'avouent-ils en partie, quand ils promettent de faire voir comment ce qu'ils avancent dans la Thèse se peut concilier avec la doctrine de leur Ecole: Quomodò autem, disent-ils, boc consistat cum principiis schola bujus de ignorantia juris natura, facile expediemus. Car cette promesse est un aveu tacite qu'ils ont bien senti eux-mêmes. qu'en accusant Jansénius & Wendrock ils s'éloignoient du sentiment des autres Théologiens.

Après cet éclaircissement, on ne croit pas qu'il reste à personne aucun doute sur la doctrine de Wendrock: mais on a lieu d'espérer que tout le

monde

monde demeurera persuadé que tout son crime est, d'avoir défendu la Morale de l'Eglise contre la corruption des Casuistes d'une manière qui n'a pas l'honneur de plaîre à certaines gens, & d'avoir fait voir mieux que personne la vanité de ces accusations vagues de Jansénisme, qui leur sont d'un si grand usage. C'est pour cela qu'il est un téméraire, un novateur, un brouillon, un esprit remuant, un disciple de Jansénius, & un sectateur de Luther. Le Sr. Steyaert n'a pas toujours été dans ce sentiment à l'égard de Wendrock, & on le défie de pouvoir alléguer une bonne raison de fon changement. Il faut bien qu'il soutienne, comme il fait, qu'il arrive quelquesois qu'on perde tout sentiment qu'une action offense Dieu, & de nier qu'alors on peche mortellement. Il y a intérêt. Car comment pourroit-il, autrement que par ce principe, être en repos sur la conduite qu'il tient maintenant envers ceux qu'il a tant estimez & chéris autrefois, & qui n'ont rien fait depuis qui les rende indignes de fon estime? Comment pourroit-il justifier les troubles qu'il cause depuis plusieurs années dans l'Université de Louvain, les accusations injustes qu'il fait contre ses frères, & tant d'autres excès qu'on pourroit lui reprocher si c'en étoit ici le lieu, sinon parce qu'il a perdu en effet tout sentiment que ces actions offensent Dieu: ce qui le mettroit, selon lui, à l'abri du péché mortel, & feroit que l'aveuglement dont Dieu a peut-être puni le désir qu'il a eu de faire fortune & de se distinguer dans le monde, seroit un aveuglement innocent?

# NEUVIEME LETTRE. (1)

De la Fausse Dévotion à la Sainte Vierge que les Jésuites ont introduite. Diverses facilitez qu'ils ont inventées pour se sauver sans peine, & parmi les douceurs & les commoditez de la vie. Leurs maximes sur l'ambition, l'envie, la gourmandise, les équivoques, les restrictions mentales, les libertez qui sont permises aux filles, les babits des femmes, le jeu, le précepte d'entendre la Messe.

De Paris ce 3. Juillet, 1656.

# MONSIEUR,

Je ne vous ferai pas plus de compliment que le bon Père m'en fit la dernière fois que je le vis. Auffi-tôt qu'il m'apperçut, il vint à moi, & me dit en regardant dans un Livre qu'il tenoit à la main: Qui vous ouvriroit le Paradis, ne vous obligeroit-il pas parfaitement? Ne donneriez vous pas des millions, d'or pour en avoir une clef, & entrer dedans quand bon vous sembleroit? Il ne faut point entrer en de si grands frais, en voici une, voire cent à meilleur compte. Je ne savois si le bon Père lisoit, ou s'il parloit de lui-même. Mais il m'ôta de peine en disant. Ce sont les prémières paroles d'un beau Livre

<sup>(1)</sup> Le plan de cette Lettre fut fourni à Mr. Pascal par Mr. Nicole.

DE LA FAUSSE DEVOTION. 185 Livre du P. Barry de notre Société; car je ne dis jamais rien de moi-même. Quel Livre, lui dis-je, mon Père? En voici le titre, dit-il: Le Paradis ouvert à Philagie par cent dévotions à la Mère de Dieu, aisées à pratiquer. Et quoi, mon Père, chacune de ces dévotions aisées suffit pour ouvrir le Ciel? Oui, dit il, voyez-le encore dans la suite des paroles que vous avez ouïes: Tout autant de dévotions à la Mère de Dieu que vous trouverez en ce Livre, sont autant de clefs du Ciel qui vous ouvriront le Paradis tout entier, pourvu que vous les pratiquiez: & c'est pourquoi il dit dans la conclusion, Aprenez m'en donc quelqu'une des plus faciles, mon Père. Elles le sont toutes, répondit-il: par exemple, saluer la Sainte Vierge à la rencontre de ses images; dire le petit chapelet des dix plaisirs de la Vierge; prononcer souvent le nom de Marie; donner commission aux Anges de lui faire la révérence de notre part; souhaiter de lui bâtir plus d'Eglise ave m'ent fait tous les Maries plus d'Eglises que n'ont fait tous les Monarques ensemble; lui donner tous les matins le bon jour, & sur le tard le bon soir; dire tous les jours l'Ave Maria en l'bonneur du cœur de Marie. Et il dit que cette dévotionlà affure de plus, d'obtenir le cœur de la Vierge. Mais mon Père, lui dis-je, c'est pourvu qu'on lui donne aussi le sien? Cela n'est pas nécessaire, dit-il, quand on est trop attaché au monde. Ecoutez-le: Cœur

pour caur, ce seroit bien ce qu'il faut: mais M 5 le vôtre est un peu trop attaché, & tient un peu trop aux créatures: ce qui fait que je n'ôse vous inviter à offrir aujourd'hui ce petit esclave que vous appellez votre cœur. Et ainsi il se contente de l'Ave Maria, qu'il avoit demandé. Ce sont les dévotions des pages 33. 59. 145. 156. 172. 258. & 420. de la prémière édition. Cela est tout à-fait commode, lui dis-je, & je crois qu'il n'y aura personne de damné après cela. Hélas, dit le Père, je vois bien que vous ne savez pas jusqu'où va la dureté du cœur de certaines gens! Il y en a qui ne s'attacheroient jamais à dire tous les jours ces deux paroles, bon jour, bon soir, parce que cela ne se peut faire sans quelque application de mémoire. Et ainsi il a fallu que le Père Barry leur ait fourni des pratiques encore plus faciles, comme d'avoir jour & nuit un chapelet au bras en sorme de brasselet, où de porter sur soi un rosaire, ou bien une image de la Vierge. Ce sont-là les dévotions des pages 14. 326. & 447. Et puis dites que je ne vous fournis pas des dévotions faciles pour acquérir les bonnes graces de Marie, comme dit le Père Barry p. 106. Voilà, mon Père, lui dis-je, l'extrême facilité. Aussi, dit-il, c'est tout ce qu'on a pu faire, & je crois que cela sus-fira. Car il faudroit être bien miserable, pour ne vouloir pas prendre un moment en toute sa vie, pour mettre un chapelet pour ne vouloir pas prendre un moment en toute sa vie, pour mettre un chapelet à son bras, ou un rosaire dans sa poche, & assurer par-là son salut avec tant de cer-titude, que ceux qui en sont l'épreuve

DE LA FAUSSE DEVOTION. 187

n'y ont jamais été trompez, de quelque manière qu'ils ayent vécu, quoique nous conseillions de ne laisser pas de bien vivre. Je ne vous en rapporterai que l'exemple de la p. 34. d'une semme qui pratiquant tous les jours la dévotion de saluer les images de la Vierge, vécut toute sa vie en péché mortel, & mourut ensin en cet état, & qui ne laissa pas d'être sauvée par le mérite de cette dévotion. Et comment cela, m'écriai je? C'est, dit-il, que Notre Seigneur la sit ressuscite rexprès. Tant il est sur qu'on ne peut périr, quand on pratique quelqu'une

de ces dévotions.

En vérité, mon Père, je sai que les dévotions à la Vierge sont un puissant moyen pour le salut; & que les moindres sont d'un grand mérite, quand elles partent d'un mouvement de soi & de charité, comme dans les Saints qui les ont pratiquées. Mais de faire croire à ceux qui en usent sans changer leur mauvaise vie, qu'ils se convertiront à la mort, ou que Dieu les resfuscitera, c'est ce que je trouve bien plus propre à entretenir les pécheurs dans leurs desordres, par la fausse paix que cette con-fiance téméraire apporte, qu'à les en reti-rer par une véritable conversion que la grace seule peut produire. Qu'importe, dit le Père, par où nous entrions dans le Paradis, moyennant que nous y entrions, comme dit fur un semblable sujet notre célèbre Père Binet, qui a été notre Provincial, en son excellent Livre de la Marque de Prédestination

tion n. 31. p. 130. de la 15. Edition: Soit de bond ou de volée, que nous en chaut-il, pourvu que nous prenions la ville de gloire, comme dit encore ce Père au même lieu? l'avoue, lui dis-je, que cela n'importe; mais la question est de savoir si on y entrera. La Vierge, dit-il, en répond. Voyez-le dans les dernières lignes du Livre du Père Barry: S'il arrivoit qu'à la mort l'ennemi eût quelque prétention sur vous, & qu'il y eût du trouble dans la petite république de vos pensées, vous n'avez qu'à dire que Marie répond pour vous, & que c'est à elle qu'il faut

s'adresser.

Mais, mon Père, qui voudroit pousser cela, vous embarrasseroit. Car enfin, qui nous a assuré que la Vierge en répond? Le Père Barry, dit-il, en répond pour elle p. 465. Quant au prosit & bonbeur qui vous en reviendra, je vous en répons, & me rends pleige pour la bonne Mère. Mais, mon Père, qui répondra pour le P. Barry? Comment, dit le Père? il est de notre Compagnie. Et ne savez-vous pas encore, que notre Société répond de tous les Livres de nos Pères? Il faut vous apprendre cela, il est bon res? Il faut vous apprendre cela, il est bon que vous le fachiez. Il y a un ordre dans notre Société, par lequel il est défendu à toutes sortes de Libraires, d'imprimer aucun Ouvrage de nos Pères sans l'approbation des Théologiens de notre Compagnie, & fans la permission de nos Supérieurs. C'est un Règlement fait par Henri III. le 10. Mai 1583. & confirmé par Henri IV. le 20. Décembre

FACILITE' DU SALUT. 180

cembre 1603. & par Louis XIII. le 14. Février 1612: de forte que tout notre Corps est responsable des Livres de chacun de nos Pères. Cela est particulier à notre Compagnie. Et de-là vient qu'il ne sort aucun Ouvrage de chez nous, qui n'ait l'esprit de la Société. Voilà ce qu'il étoit à propos de vous apprendre. Mon Père, lui dis-je, vous m'avez fait plaisir, & je suis fâché seule-ment de ne l'avoir pas su plutôt. Car cette connoissance engage à avoir bien plus d'attention pour vos Auteurs. Je l'eûsse fait, dit-il, si l'occasion s'en sût offerte; mais prositez en à l'avenir, & continuons notre

fuiet.

Je crois vous avoir ouvert des moyens d'assurer son salut assez faciles, assez surs, & en assez grand nombre: mais nos Pères souhaitteroient bien qu'on n'en demeurât pas à ce prémier degré, où l'on ne fait que ce qui est exactement nécessaire pour le salut. Comme ils aspirent san-cesse à la plus grande slaire de Dien ils aspirent san-cesse à la plus grande slaire de Dien ils aspirent san-cesse à la plus grande slaire de Dien ils aspirent san-cesse à la plus grande slaire de Dien ils aspirent san-cesse à la plus grande slaire de Dien ils aspirent san-cesse à la plus grande slaire de Dien ils aspirent san-cesse à la plus grande slaire de Dien ils aspirent san-cesse à la plus grande slaire de Dien ils aspirent san-cesse à la plus grande slaire de Dien ils aspirent san-cesse à la plus grande slaire de Dien ils aspirent san-cesse à la plus grande slaire de Dien slaire de la plus grande slaire de Dien slaire de la plus grande gloire de Dieu, ils voudroient élever les hommes à une vie plus pieuse. Et parce que les gens du monde sont d'ordinaire détournez de la dévotion par l'étrange idée qu'on leur en a donnée, nous avons cru qu'il étoit d'une extrême importance de détruire ce prémier obstacle. Et c'est en quoi le P. le Moyne a acquis beaucoup de réputation par le Livre de LA DEVOTION AISE'E, qu'il a fait à ce dessein. C'est-là qu'il fait une peinture tout-à fait charmante de la dévotion. Jamais personne ne

l'a connue comme lui. Apprenez-le par les prémières-paroles de cet Ouvrage: La Vertu ne s'est encore montrée à personne, on n'en a point fait de portraît qui lui ressemble. Il n'y a rien d'étrange qu'il y ait eu si peu de presse à grimper sur son rocher. On en a fait une fâcheuse, qui n'aime que la solitude; on lui a associé la douleur & le travail; & ensin on l'a faite ennemie des divertissemens & des jeux, qui sont la fleur de la joie, & l'assaisonnement de la vie. C'est ce qu'il dit, p. 92.

jeux, qui sont la steur de la joie, & l'assaisonnement de la vie. C'est ce qu'il dit, p. 92.

Mais, mon Père, je sai bien au moins
qu'il y a de grands Saints dont la vie a été
extrêmement austère. Cela est vrai, dit-il;
mais aussi il s'est toujours vu des Saints polis,
& des Dévots civilisez, selon ce Père, p. 191;
& vous verrez p. 86. que la différence de
leurs mœurs vient de celle de leurs humeurs.
Ecoutez-le. Je ne nie pas qu'il ne se voie des
Dévots qui sont pâles & mélancoliques de leur
complexion, qui aiment le silence & la retraite, & qui n'ont que du stegme dans les veines,
& de la terre sur le visage. Mais il s'en voit
assez d'autres qui sont abondance de cette humeur
douce & chaude, & de ce sang benin & rectisié qui fait la joie.

Vous voyez de là que l'amour de la retraite & du filence n'est pas commun à tous les Dévots: & que, comme je vous le disois, c'est l'effet de leur complexion, plutôt que de la piété. Au lieu que ces mœurs austères dont vous parlez, sont proprement le caractère d'un sauvage & d'un farouche. Aussi

vous

vous les verrez placées entre les mœurs ridicules & brutales d'un fou mélancolique, dans la description que le Père le Moyne en a faite au 7. Livre de ses Peintures Morales. En voici quelques traits. Il est sans yeux pour les beautez de l'art & de la nature. Ils croiroit s'être chargé d'un fardeau incommode, s'il avoit pris quelque matière de plaisir pour soi. Les jours des fêtes il se retire parmi les morts. Il s'aime mieux dans un tronc d'arbre, ou dans une grotte, que dans un palais, ou fur un trône. Quant aux affronts, & aux injures, il y est aussi insensible que s'il avoit des yeux & des oreilles de statue. L'honneur & la gloire sont des idoles qu'il ne connoit point, & pour lesquels il n'a point d'encens à offrir. Une belle personne lui est un spectre. Et ces visages impérieux & souverains, ces agréables tyrans qui font par - tout des esclaves volontaires & Jans chaînes, ont le même pouvoir sur ses yeux,

que le foleil fur ceux des biboux, &c.

Mon Révérend Père, je vous assure que si vous ne m'aviez dit que le P. le Moyne est l'Auteur de cette peinture, j'aurois dit que ç'est été quelque impie, qui l'auroit faite à dessein de tourner les Saints en ridicules. Car si ce n'est-là l'image d'un homme tout-à-fait détaché des sentimens auxques l'Evangile oblige de renoncer, je confesse que je n'y entens rien. Voyez donc, dit-il, combien vous vous y connoissez peu a car ce sont-là des traits d'un esprit foible & sauvage, qui n'a pas les affections bonnêtes & naturelles qu'il devroit avoir, comme le P.

le Moyne le dit à la fin de cette description. C'est par ce moyen qu'il enseigne la Vertu. & la Philosophie Chrétienne, selon le dessein qu'il en avoit dans cet Ouvrage, comme il le déclare dans l'avertissement. Et en effet on ne peut nier que cette méthode de traiter de la dévotion, n'agrée tout autrement au monde, que celle dont on se servoit avant nous. Il n'y a point de comparaison, lui dis-je, & je commence à espérer que vous me tiendrez parole. Vous le vertez bien mieux dans la suite, dit-il; le vertez bien mieux dans la luite, dit-il, je ne vous ai encore parlé de la piété qu'en général. Mais pour vous faire voir en détail combien nos Pères en ont ôté de peines, n'est-ce pas une chose bien pleine de consolation pour les Ambitieux, d'apprendre qu'ils peuvent conserver une véritable dévotion avec un amour desordonné pour les Grandeurs? Et quoi, mon Père, avec quelque excès qu'ils les recherchent? Oui, dit-il; car ce ne seroit toujours que péché véniel, à moins qu'on ne désirât les grandeurs pour offenser Dieu ou l'Etat plus commodément. Or les péchez véniels n'empêchent pas d'être dévot, puisque les plus grands Saints n'en sont pas exemts. Ecoutez donc Escobar. tr. 2. ex. 2. n. 17. L'ambition qui est un appetit desordonné des charges & des grandeurs, est de soi-même un péché véniel: mais quand on désire ces grandeurs pour nuire à l'Etat, ou pour avoir plus de commodité d'offenser Dieu, ces circonstantes extérieures le rendent mortel.

Cela

Cela est assez commode, mon Père. Et n'est-ce pas encore, continua-t-il, une doc-trine bien douce pour les Avares, de dire comme fait Escobar au tr. 5. ex. 5. n. 154. fe sai que les riches ne pèchent point mortellement, quand ils ne donnent point l'aumône de leur juperflu dans les grandes nécessitez des pauvres: Scio in gravi pauperum necessitate divites non dando superflua, non peccare mortaliter. En vérité, lui dis-je, si cela est, je vois bien que je ne me connois guères en péchez. Pour vous le montrer encore mieux, dit-il, ne pensez-vous pas que la bonne opinion de soi-même, & la complaisance qu'on a pour ses ouvrages, est un péché des plus dangereux? Et ne serezvous pas bien surpris si je vous fais voir, qu'encore même que cette bonne opinion soit sans sondement, c'est si peu un péché, que c'est au contraire un don de Dieu? Estil possible, mon Père? Oui, dit-il, & c'est ce que nous a apris notre grand Père Garasse dans son Livre François intitulé, Somme des véritez capitales de la Religion, p. 2. p. 419. C'est un effet, dit il, de la justice commutative, que tout travail bonnête soit récompensée de le levagra pensé ou de louange, ou de satisfaction.... Quand les bons esprits font un ouvrage excellent, ils sont justement récompensez par les louanges publiques. Mais quand un pauvre esprit travaille beaucoup pour ne rien faire qui vaille, & qu'il ne peut ainsi obtenir des louanges publiques, asin que son travail ne demeure pas sans récompense, Dieu lui en donne Tome II.

une satisfaction personnelle, qu'on ne peut lui envier sans une injustice plus que barbare. C'est ainsi que Dieu qui est juste, donne aux grenouilles de la satisfaction de leur chant.

Voilà, lui dis-je, de belles décisions en faveur de la Vanité, de l'Ambition, & de l'Avarice. Et l'Envie, mon Père, sera-t-elle plus difficile à excuser? Ceci est délicat, dit le Père. Il faut user de la distinction du P. Bauny, dans sa Somme des Péchez. Car fon sentiment c. 7. p. 123. de la 5. & 6. édition, est que l'envie du bien spirituel du prochain est mortelle, mais que l'envie du bien temporel n'est que vénielle. Et par quelle raison, mon Père? Ecoutez-la, me dit il. Car le bien qui se trouve ès choses temporelles, est si mince, & de si peu de conséquence pour le Ciel, qu'il est de nulle considération devant Dieu & ses Saints. Mais, mon Père, si ce bien est si mince & de si petite considération, comment permettez-vous de tuer les hommes pour le conserver? Vous prenez mal les choses, dit le Père: on vous dit que le bien est de nulle considération devant Dieu, mais non pas devant les Hommes. Je ne pensois pas à cela, lui dis-je; & j'espère que par ces distinctions là, il ne restera plus de péchez mortels au monde. Ne pensez pas cela, dit le Père; car il y en a qui sont toujours mortels de leur nature, comme par exemple la Paresse.

O mon Père! lui dis-je, toutes les com-moditez de la vie sont donc perdues? Attendez, dit le Père, quand vous aurez vu

la définition de ce vice qu'Escobar en donne tr. 2. ex. 2. num. 31. peut-être en juge-rez-vous autrement, écoutez la. La paref-se est une tristesse de ce que les choses spirituel-les sont spirituelles, comme seroit de s'affliger de ce que les Sacremens sont la source de la grace. Et c'est un péché mortel. O mon Père! lui dis-je, je ne crois pas que personne se foit jamais avisé d'être paresseux en cette forte. Aussi, dit le Père, Escobar dit ensuite n. 105. Favoue qu'il est bien rare que personne tombe jamais dans le péché de paresse. Comprenez vous bien par la combien il importe de bien définir les choses? Oui, mon Père, lui dis-je, & je me souviens sur cela de vos autres définitions de l'assassinat de guet à pend, & des biens superflus. Et d'où vient, mon Père, que vous n'étendez pas cette méthode à toute sorte de cas, pas cette methode à toute forte de cas, pour donner à tous les péchez des définitions de votre façon, afin qu'on ne péchât plus en fatisfaifant fes plaisirs?

In n'est pas toujours nécessaire, me dit-il, de changer pour cela les définitions des choses. Vous l'allez voir sur le sujet de la

bonne chère, qui passe pour un des plus grands plaisirs de la vie, & qu'Escobar permet en cette sorte p. 102. dans la Pratique felon notre Société. Est il permis de boire & manger tout son saoul sans nécessité. E pour la seule volupté? Oui certainement selon Sanchez, pourvu que cela ne nuise point à la santé; parce qu'il est permis à l'appétit naturel de jouir des actions qui lui sont propres: An co-N 2 MEDE-

MEDERE, bibere usque ad satietatem absque necessitate ob solam voluptatem, sit peccatum? Cum Sanctio negativè respondeo, modò non obsit valetudini, quia licitè potest appetitus naturalis suis actibus frui. O mon Père! lui dis-je, voilà le passage le plus complet, & le principe le plus achevé de toute votre Morale, & dont on peut tirer d'aussi commodes conclusions. Et quoi! la gourmandise n'est donc pas même un péché véniel? Non pas, dit-il, en la manière que je viens de dire: mais elle seroit péché véniel selon Escobar n. 56, si sans aucune nécessité on se gorgeoit du boire & du manger jusqu'à vomir: Si quis se usque ad

vomitum ingurgitet.

Cela fuffit fur ce sujet; & je veux maintenant vous parler des facilitez que nous avons apportées pour faire éviter les péchés dans les conversations & dans les intrigues du monde. Une chose des plus embarassantes qui s'y trouve, est d'éviter le mensonge, & sur-tout quand on voudroit bien faire accroire une chose fausse. C'est à quoi sert admirablement notre doctrine des Equivoques, par laquelle il est permis d'user de termes ambigus, en les faisant entendre en un autre sens qu'on ne les entend soi-même, comme dit Sanchez Op. Mor. p. 2. 1. 3. c. 6. n. 13. Je sai cela, mon Père, lui dis-je. Nous l'avons tant publié, con-tinua-t-il, qu'à la sin tout le monde en est instruit. Mais savez-vous bien comment il faut faire quand on ne trouve point de mots

DES RESTRICTIONS MENTALES. 197 mots équivoques? Non, mon Père. Je m'en doutois bien, dit-il, cela est nouveau: c'est la doctrine des restrictions mentales. Sanchez la donne au même lieu: On peut jurer, dit-il, qu'on n'a pas fait une chose, quoiqu'on l'ait faite effectivement, en entendant en soi-même, qu'on ne l'a pas faite un certain jour, ou avant qu'on sût ne, ou en fousentendant quelqu'autre circonstance pareille, sans que les paroles dont on se sert, ayent aucun jens qui le puisse faire connoître. Et cela est fort commode en beaucoup de ren-contres, & est toujours très juste quand cela est nécessaire ou utile pour la santé, l'bonneur,

ou le bien.

Comment, mon Père, & n'est ce pas-là un mensonge, & même un parjure? Non, dit le Père. Sanchez le prouve au même lieu, & notre P. Filiutius aussi tr. 25. c. 11. n. 331. parce, dit-il, que c'est l'intention qui règle la qualité de l'action. Et il y donne encore n. 328. un autre moyen plus fûr d'éviter le mensonge. C'est qu'après avoir dit tout haut, Je jure que je n'ai point fait cela, on ajoute tout bas, aujourd'bui: ou qu'après avoir dit tout haut, je jure, on dise tout bas, que je dis, & que l'on continue ensuite tout haut, que je n'ai point fait cela. Vous voyez bien que c'est dire la vérité. Je l'avoue, lui dis-je; mais nous trouverions peut-être que c'est dire la vérité tout bas, & un mensonge tout haut: outre que je craindrois que bien des gens n'eûssent pas assez de présence d'esprit pour se servir de N 3 ces ces méthodes. Nos Pères, dit-il, ont enseigné au même lieu, en faveur de ceux qui ne fauroient pas user de ces restrictions, qu'il leur suffit pour ne point mentir, de dire simplement qu'ils n'ont point fait ce qu'ils ont fait, pourvu qu'ils ayent en géné. ral l'intention de donner à leurs discours le sens

qu'un babile bomme y donneroit.
Dites la vérité, il vous est arrivé bien des fois d'être embarrassé manque de cette connoissance? Quelquefois, lui dis-je. Et n'avouérez-vous pas de même, continua-t-il, qu'il seroit souvent bien commode d'être dispensé en conscience de tenir de certaines paroles qu'on donne? Ce feroit, lui dis je, mon Père, la plus grande commo-dité du monde! Écoutez donc Efcobar au tr. 3. ex. 3. n. 48. où il donne cette règle générale. Les promesses n'obligent point, quand on n'a point intention de s'obliger en les faifant. Or il n'arrive guères qu'on ait cette in. tention, à moins qu'on ne les confirme par serment, ou par contract: de forte que quand on dit simplement, je le ferai, on entend qu'on le fera fi l'on ne change de volonté; car on ne veut pas se priver par là de sa liberté. Il en donne d'autres, que vous y pouvez voir vous-même; & il dit à la fin, que tout cela est pris de Molina, & de nos autres Auteurs: Omnia ex Molina, & aliis: & ainsi on n'en peut pas douter.

O mon Père! lui dis-je, je ne favois pas que la direction d'intention eut la force de rendre les promesses nulles. Vous voyez,

dit le Père, que voilà une grande facilité pour le commerce du monde. Mais ce qui nous a donné le plus de peine, a été de règler les conversations entre les hommes & les femmes; car nos Pères sont plus réfervez sur ce qui regarde la Chasteté. Ce n'est pas qu'ils ne traitent des questions asfez curieuses, & affez indulgentes, & principalement pour les perfonnes mariées, ou fiancées. J'apris fur cela les questions les plus extraordinaires qu'on puisse s'imaginer. Il m'en donna dequoi remplir plusieurs Lettres: mais je ne veux pas seulement en marquer les citations, parce que vous fai-tes voir mes Lettres à toutes fortes de perfonnes, & je ne voudrois pas donner l'oc-

fonnes, & je ne voudrois pas donner l'occasion de cette lecture à ceux qui n'y chercheroient que leur divertissement.

Le seule chose que je puis vous marquer
de ce qu'il me montra dans leurs Livres,
même François, est ce que vous pouvez
voir dans la Somme des Péchez du P. Bauny
p. 165. de certaines petites privattez qu'il
y explique, pourvu qu'on dirige bien son
intention, comme à passer pour galand: &
vous serez surpris d'y trouver p. 148, un
principe de Morale touchant le pouvoir
uu'il dit que les silles ont de disposer de qu'il dit que les filles ont de disposer de leur virginité sans leurs parens; voici ses termes. Quand cela se fait du consentement de la fille, quoique le père ait sujet de s'en plaindre, ce n'est pas néanmoins que tadite sille, ou celui à qui elle s'est prostituée, lui ayent fait aucun tort, ou violé pour son égard N 4

la justice: car la fille est en possession de sa virginité, aussi-bien que de son corps; elle en peut faire ce que bon lui semble, à l'exclusion de la mort, ou du retranchement de ses membres. Jugez par-là du reste. Je me souvins fur cela d'un passage d'un Poëte Payen, qui a été meilleur Casuiste que ces Pères; puisqu'il a dit que la virginité d'une fille ne lui appartient pas toute entière; qu'une partie appartient au père, & l'autre à la mère, sans lesquels elles n'en peut disposer même pour le mariage. Et je doute qu'il y ait aucun Juge qui ne prenne pour une loi, le contraire de cette maxime du P. Bauny.

Voilà tout ce que je puis dire de tout ce que j'entendis, & qui dura si long-tems, que je fus obligé de prier enfin le Père de chan-ger de matière. Il le fit, & m'entretint de leurs règlemens pour les habits des femmes en cette sorte. Nous ne parlerons point, dit-il, de celles qui auroient l'intention impure; mais pour les autres Escobar dit au tr. 1. ex 8. n. 5. Si on se pare sans mauvaise intention, mais seulement pour satisfaire l'inclination naturelle qu'on a à la vanité, Ob naturalem fastus inclinationem, ou ce n'est qu'un péché véniel, ou ce n'est point péché du tout. Et le P. Bauny en sa Somme des Péchez c. 46. p. 1094. dit, que bien que la femme est connoissance du mauvais effet que sa diligence à se parer opèreroit & au corps & en l'ame de ceux qui la contempleroient ornée de riches & précieux babits, qu'elle ne pècheroit pas néanmoins en s'en servant. Et il cite entr'auDu Luxe des Femmes. 201 entr'autres notre P. Sanchez pour être du

même avis. Mais, mon Père, que répondent donc vos Auteurs aux passages de l'Ecriture, qui parlent avec tant de véhémence contre les moindres choses de cette sorte? Lessius, dit le Père, y a doctement saissait, de dit le Père, y a doctement satisfait, de just. l. 4. c. 4. d. 14. n. 114. en disant: Que ces passages de l'Ecriture n'étoient des préceptes qu'à l'égard des femmes de ce tems-là, pour donner par leur modestie un exemple d'édisscation aux Payens. Et d'où a-t-il pris cela, mon Père? Il n'importe pas d'où il l'ait pris; il sussit que les sentimens de ces grands hommes-là sont toujours probables d'euxmêmes. Mais le P. le Moyne a apporté une modération à cette permission générale; car il ne le veut point du tout soussir aux vieilles: c'est dans sa Dévotion Aisée, & entr'autres p. 127. 157. 163. La jeuneste, & entr'autres p. 127. 157. 163. La jeunesse, dit-il, peut être parée de droit naturel. Il peut être permis de se parer en un âge qui est la fleur & la verdure des ans. Mais il en faut demeurer-là: le contre-tems feroit étrange de chercher des roses sur la neige. Ce n'est qu'aux étoiles qu'il appartient d'être toujours au bal; parce qu'elles ont le don de jeunesse perpétuelle. Le meilleur donc en ce point seroit de prendre conseil de la raison, & d'un bon miroir; de se rendre à la bienséance & à la nécessité; & de se retirer quand la nuit approche. Cela est tout-à-fait judicieux, lui dis-je. Mais, continua-t-il, afin que vous voyiez combien nos Pères ont eu soin de N 5 tout,

tout, je vous dirăi que donnant permission aux femmes de jouer, & voyant que cette permission leur seroit souvent inutile, si on ne leur donnoit aussi le moyen d'avoir dequoi jouer, ils ont établi une autre maxime en leur faveur, qui se voit dans Escobar au chap. du Larcin tr. 1. n. 13. Une fem-me, dit-il, peut jouer, & prendre pour cela

de l'argent à son mari.

En vérité, mon Père, cela est bien achevé. Il y a bien d'autres choses néanmoins, dit le Père: mais il faut les laisser pour parler des maximes plus importantes, qui facilitent l'usage des choses saintes, comme par exemple, la manière d'affister à la Messe. Nos grands Théologiens, Gaspar Hurtado de Sacr. t. 2. d. 5. dist. 2. & Coninch. q. 83. a. 6. n. 197. ont enseigné sur ce sujet, Qu'il suffit d'être présent à la Messe de corps, quoiqu'on foit absent d'esprit; pourvu qu'on demeure dans une contenance respectueuse extérieurement. Et Vasquez passe plus avant: car il dit, Qu'on satisfait au précepte d'ouir la Messe, encore même qu'on ait l'intention de n'en rien faire. Tout cela est aussi dans Escobar tr. 1. ex. 11. num. 74. & 107. & encore au tr. 1. ex. 1. n. 116. où il l'explique par l'exemple de ceux qu'on mène à la Messe par force, & qui ont l'intention expresse de ne la point entendre. Vraîment, lui dis-je, je ne le croirois jamais, si un autre me le disoit. En effet, dit-il, cela a quelque besoin de l'autorité de ces grands hommes; aussi bien que ce que dit Escobar,

au

au tr. 1. ex. 11. n. 31. Qu'une méchante intention, comme de regarder des femmes avec un désir impur, jointe à celle d'ouir la Messe comme il faut, n'empêche pas qu'on n'y satisfasse: NEC obest alia prava intentio, ut

aspiciendi libidinosè fœminas.

Mais on trouve encore une chose commode dans notre favant Turrianus, Select. p. 2. d. 16. dub. 7. Qu'on peut ouïr la moitié d'une Messe d'un Prêtre, & ensuite une autre moitié d'un autre; & même qu'on peut ouir d'abord la fin de l'une, & ensuite le commencement d'une autre. Et je vous dirai de plus-qu'on a permis encore d'ouir deux moitiez de Messe en même tems de deux diffé. rens Prêtres, lorsque l'un commence la Messe, quand l'autre en est à l'élevation; parce qu'on peut avoir l'attention à ces deux côtez à la fois, & que deux moitiez de Messe font une Messe entière: Dux medietates unam Missam constituunt. C'est ce qu'ont décidé nos Pères Bauny tr. 6. q. 9. p. 312. Hurtado de Sacr. t. 2. de Missa d. 5. diff. 4. Azorius p. 1. l. 7. cap. 3. q. 3. Escobar tr. 1. ex. 11. n. 73. dans le chap. de la Pratique pour ouir la Messe selon notre Société. Et vous verrez les conséquences qu'il en tire dans ce même Livre des Editions de Lyon, des années 1644. & 1645. en ces termes. De-là je conclus que vous pouvez ouir la Messe en très-peu de tems: si par exemple vous rencontrez quatre Messes à la fois qui soient tellement assorties, que quand l'une commence, l'autre soit à l'Evangile, une autre à la consécration, cration, & la dernière à la communion. Certainement, mon Père, on entendra la Meffe dans Notre-Dame en un instant par ce moyen. Vous voyez donc, dit-il, qu'on ne pouvoit pas mieux faire pour faciliter la

manière d'ouir la Messe.

Mais ie veux vous faire voir maintenant comment on a adouci l'usage des Sacremens, & sur-tout de celui de la Pénitence: car c'est-là où vous verrez la dernière bénignité de la conduite de nos Pères: & vous admirerez que la dévotion qui étonnoit tout le monde, ait pu être traitée par nos Pères avec une telle prudence, qu'ayant abbatu cet épouvantail que les démons avoient mis à sa porte, ils l'ayent rendue plus facile que le vice, & plus aisée que la volupté; en forte que le simple vivre est incomparablement plus malaisé que le bien vivre, pour user des termes du P. le Moyne p. 244 & 291, de sa Dévotion Aisée. N'est-ce pas là un merveilleux changement? En vérité, lui dis je, mon Père, je ne puis m'empêcher de vous dire ma pensée. Je crains que vous ne preniez mal vos mesures, & que cette indulgence ne soit capable de choquer plus de monde que d'en attirer. Car la Messe par exemple, est une chose si grande & si sainte, qu'il suffiroit pour faire perdre à vos Auteurs toute créance dans l'esprit de plusieurs personnes, de leur montrer de quelle manière ils en parlent. Cela est bien vrai, dit le Père, à l'égard de certaines gens: mais ne favez-vous pas que nous nous accomDE LA DEVOTION A LA VIERGE. 205 commodons à toute forte de personnes? Il semble que vous ayez perdu la mémoire de ce que je vous ai dit si souvent sur ce sujet. Je veux donc vous en entretenir la prémière fois à loisir, en différant pour cela notre entretien des adoucissemens de la Confession. Je vous le férai si bien entendre, que vous ne l'oublièrez jamais. Nous nous séparâmes là dessus, & ainsi je m'imagine que notre prémière conversation sera de leur Politique. Je suis, &c.

## NOTE PREMIERE.

#### SURLA

### NEUVIEME LETTRE.

Où l'on distingue la vraie dévotion à la Sainté Vierge, de la dévotion fausse & mal règlée.

IL n'y a rien dont les Jésuites ayent accusé Montalte avec plus d'animosité, que d'avoir tourné en ridicule la dévotion envers la Sainte Vierge. Leur Apologiste & celui des Casusses rebattent cette calomnie en cent endroits. Et ce dernier va jusqu'à cet excès d'emportement, que d'exciter par cette raison le peuple à prendre les armes pour réduire le Monatère de Port-Royal en cendres. Je rapporterai dans la suite le passage entier, avec les autres calomnies de cet Auteur.

Ce que je répons au reproche que les Jésuites font ici à Montalte, c'est que rien n'est plus capable que ces clameurs, de convaincre toutes les personnes éclairées que les Jésuites ne se mettent

point

#### 206 I. Note sur la IX. Lettre.

point en peine de violer toutes les règles de la vérité & de la fincérité, pourvu qu'ils fatisfassent leur haine & leur médisance. Car qui a jamais parlé plus religieusement & plus sagement que Montalte, sur la dévotion envers la Sainte Vierge? Et qui pourra desormais être à couvert de la calomnie des Jésuites, s'ils lui font un crime de ce passage, qui est le seul endroit où il ait mar-

qué ses sentimens sur cette matière?

" Je fai, dit-il dans sa neuvième Lettre, que , les dévotions à la Vierge sont un puissant moyen , pour le salut; & que les moindres sont d'un , grand mérite, quand elles partent d'un mouve, ment de soi & de charité, comme dans les Saints , qui les ont pratiquées: mais de faire accroire à , ceux qui en usent sans changer leur mauvaise , vie, qu'ils se convertiront à la mort, ou que , Dieu les ressussant ce que je trouve bien , plus propre à entretenir les pécheurs dans les , desordres, par la fausse paix que cette consance , téméraire apporte , qu'à les en retirer par une , véritable conversion, que la grace seule peut , produire.

Il n'est plus question, mes Pères, de faire du bruit & d'imposer des crimes, sans en apporter la moindre preuve. Répondez, marquez d'une manière claire & précise ce que vous trouvez à reprendre dans ce passage de Montalte. Et j'espère de démontrer que votre censure ne sera pas seulement téméraire, mais encore pleine d'erreur.

Mais pourquoi vous faire expliquer? Votre accusation générale ne sait-elle pas assez connoître ce que vous prétendez, & en quelle erreur vous êtes? Car sans-doute vous ne reprenez pas Montalte, de ce qu'il loue la véritable dévotion envers la Sainte Vierge. De quoi le reprenezvous donc, si ce n'est de ce qu'il condamne la

con-

DE LA DEVOTION A LA VIERGE. 207

confiance téméraire qu'on fonde sur cette dévotion, & de ce qu'il combat ceux qui sans penser à changer de vie se flattent qu'ils seront sauvez, pourvu qu'ils ne manquent point à de certaines pratiques extérieures de dévotion envers la Sainte Vierge?

Cette dévotion qu'on ne peut condamner sans impiété selon les Jésuites, n'est donc autre chose que cette assurance du salut qu'on donne à ceux qui récitent quelques prières en l'honneur de la Sainte Vierge, quoiqu'ils demeurent toujours dans les mêmes crimes & dans les mêmes habitu-

des de péché.

Si c'est-là le crime dont ils accusent Montalte, il ne le desavoue pas, il s'en glorisie: & pour moi, non seulement j'avoue avec lui que j'en suis coupable, mais je me sers de cette accusation même pour les accuser à mon tour: le reproche qu'ils font à Montalte, étant un aveu qu'ils approuvent les erreurs qu'il a reprises dans seurs Casuistes.

On fait les abus qui se sont introduits dans la dévotion à la Sainte Vierge. Il est arrivé à cet égard ce que nous voyons arriver tous les jours à l'égard des autres vertus. Le Démon substitue en leur place de certains vices qui y ont rapport. Il les couvre des apparences de la vertu. Il attire les hommes par ces dehors spécieux, & les trompe par la fausse sécurité, où cette vaine image du bien les entretient. Il a de même substitué au lieur de la vraie dévotion envers la Sainte Vierge, le fantôme d'une dévotion hypocrite, par laquelle il séduit une infinité de gens qui prennent l'ombre pour la vérité même.

C'est avec raison que les Catholiques regardent. la Ste. Vierge, comme un modèle parfait de toutes les vertus. C'est avec raison qu'ils honorent en elle la plénitude de graces dont Dieu l'a com-

blée .

blée, qu'ils ont recours à elle dans leurs besoins, & qu'ils plaignent la folie des Hérétiques, qui se privent eux-mêmes, & qui veulent priver l'Eglise d'un si puissant secours. L'intercession de Marie est utile aux innocens, & salutaire aux pénitens. Il est juste que nous nous adressions à elle pour avoir accès auprès de fon Fils, puisque c'est par elle que ce même Fils nous a été donné. Il n'y a rien d'outré dans les louanges qu'une piété tendre, mais éclairée, lui a fait donner par Saint Cyrille, par Saint Jean de Damas, par Saint Bernard, & par tous les Saints qui les ont suivis. Enfin il v auroit non seulement de la foiblesse d'esprit, mais aussi de la témérité & de la préfomption, à rejetter ou à condamner les pratiques extérieures de dévotion établies en son honneur & reçues dans l'Eglise, soit qu'elles consistent en des prières qu'on répète un certain nombre de fois, ou en d'autres exercices semblables.

C'est pourquoi rien n'est plus ridicule aux Hérétiques que de s'emporter contre ces sortes de pratiques, qui sont bonnes en elles-mêmes, & qui font faintes & agréables à Dieu, lorsqu'elles naissent de la charité; comme si c'étoient les plus grands abus du monde; comme si elles n'avoient pas été en usage dès les prémiers siècles de l'Eglise; & enfin comme si ce n'étoit pas une chose très-convenable à la nature de l'homme, qui est composé d'un corps & d'une ame, que de lui laisser témoigner par des actions extérieures la piété qu'il a dans le cœur, & de lui prescrire même des pratiques qui règlent ces actions extérieures . &

raniment sa piété intérieure.

Le culte de la Sainte Vierge est donc saint; les pratiques de dévotion par lesquelles on l'honore, sont saintes; & la confiance de son intercession n'est point vaine, mais très-juste & très-

falutaire.

## DE LA DEVOTION A LA VIERGE. 209

falutaire. Néanmoins cette dévotion, cette confiance, cette piété, quand elle est véritable, est toujours accompagnée de certaines vertus qui la distinguent de cette fausse dévotion dont nous avons parlé, qui tâche de contresaire la véritable.

Le prémier caractère de la vraie dévotion, est de ne point confondre le culte qui est dû à la Sainte Vierge, avec celui qui est dû à Dieu. Il n'y a point de Catholique, s'il n'est tout-à-sait simple & groffier, qui ignore combien le culte qu'on rend à la Sainte Vierge, est différent de l'adoration suprême que nous devons à Dieu. Cependant il se trouve beaucoup d'Auteurs qui se laisfant emporter à leur zèle, n'évitent pas affez soigneusement cet écueil. Mr. l'Evêque de Grasse (1) reprend avec justice ces dévots indiscrets dans la préface de ses Poësies: & tous les autres Catholiques les blâment de même, de ce que par ces éloges outrez ils diminuent la gloire qui est due à la majesté de Dieu, & deshonorent véritablement Marie, qui étant comblée, comme dit Saint Bernard, de tant de véritables titres d'honneur, n'a pas besoin qu'on lui en attribue de faux.

Un autre caractère de la véritable dévotion à la Sainte Vierge, c'est de ne point se terminer à la Vierge, mais de tendre à Dieu, de se rapporter à lui, & ensin de s'arrêter & de se reposer en lui. Car on ne peut honorer la Sainte Vierge autrement qu'on ne l'aime. Or on ne

peut

<sup>(1)</sup> Cet Evêque de Graffe fut le célèbre Mr. Antoine Godeau, l'un des plus grands Prélats de son siècle, & celui qui a le plus travaillé pour le biem de l'Eglise. Il étoit Poète, Théologien, Orateur, Historien, & ce qui déplation le plus aux Jésuires grand homme de bien. Le Cardinal de Richelieu, qui savoit, contre la pratique des Ministres médioères, placer les gens de mérite, le nomme Evêque de Grafse en 1636. & ci l mourut l'an 1672.

Tome II.

#### 210 I. NOTE SUR LA IX. LETTRE.

peut l'aimer que pour Dieu, tout amour de la créature devant se rapporter à l'amour de Dieu, & être comme absorbé dans l'amour de Dieu. Ce que Saint Augustin explique admirablement bien au commencement de son Livre De la Dostrine Chrétienne; où après avoir posé ce principe, que jouir d'une chose c'est l'aimer pour elle-même, il marque ensuite quelles sont les choses dont on doit jouir, en ces termes. Les choses dont on doit jouir, en ces termes. Les choses dont on doit jouir, font le Père, le Fils & le Saint-Esprit, qui ne sont qu'une chose unique of souveraine, qui se communique à tous ceux qui en jouissent.

Au contraire la fausse dévotion seint d'honorer & d'aimer tellement Marie, qu'elle ne veut rien aimer que Marie; qu'elle l'honore & se dévoue à elle seule, sans aucun rapport à Dieu; qu'elle la comble de louanges vaines & puériles, pour ne rien dire de plus fort; & ensin qu'elle s'attache bien moins à considérer en elle les vertus qui l'ont rendue si agréable à Dieu, comme son humilité, sa pauvreté, sa simplicité, sa patience, qu'à admirer sa gloire, sa puissance & son élevation: parce qu'aimant ces choses pour elle-même, une secrète cupidité les lui fait louer dans Marie,

En troisseme lieu, la dévotion véritable & solide ne met sa consiance dans toutes ces pratiques extérieures par lesquelles on honore la Ste. Vierge, qu'autant qu'elles sont accompagnées de mouvemens intérieurs d'une piété sincère, qui en doit être le principe. Elle s'en sert à la vérité comme d'un moyen pour attirer la miséricorde de Dieu, mais elle sait qu'on ne peut être sauvé que par l'amour qu'on a pour Dieu, par la pratique des bonnes œuvres, par l'exacte observation des commandemens, par la pénitence continuelle, & par la mortification des passions. C'est pour obtenis ces vertus, qu'elle a principalement recours à la contra de le suite de la principalement recours de la contra de

### DE LA DEVOTION A LA VIERGE. 211

l'intercession puissante de Marie. Elle ne se contente pas de lui adresser des vœux stériles & des prières languissantes : elle tâche de mériter sa protection, par une imitation fidèle de ses vertus: elle fait que c'est la manière la plus efficace de prier. Dans la prière il n'y a que l'amour qui fléchisse la miséricorde de Dieu, il n'y a que l'amour qui soit exaucé. Or l'amour ne peut être oisif. Plus il est grand, plus il est agissant, & plus il s'efforce de se rendre semblable à ce qu'il aime. Celui donc qui imite beaucoup Marie, l'aime beaucoup: celui qui l'imite peu, l'aime peu: & celui qui ne l'imite point, ne l'aime point, & par conséquent ne la prie point. Ouand il pafferoit les jours entiers à réciter des prières en son honneur, il seroit toujours du nombre de ceux dont l'Ecriture dit (1): Ce peuple m'honore des levres, mais son cœur est bien éloigné

Par ces caractères de la vraie dévotion il est facile de comprendre combien ceux-là se trompent qui ne pensant en aucune manière à quitter leurs vices, à reprimer leurs passions dérèglées, & à marcher dans la voie étroite de l'Evangile, s'imaginent être fort dévots à la Vierge, & se flattent que Dieu leur fera miséricorde à l'article de la mort, parce qu'ils portent un scapulaire, & qu'ils récitent tous les jours de cer-

taines formules de prières.

Peut-on espérer que Marie pauvre, & mère de JESUS-CHRIST pauvre, mette au rang de ceux qui l'honorent, des gens qui méprisent sa pauvreté & celle de son fils, & qui ne sont occupez toute leur vie que du soin d'amasser des richesses? Une Vierge pure & humble écoutera-t-elle les

prières de ceux qui sont continuellement dans les plaisirs des sens, ou uniquement possédez du désir des honneurs? Ce n'est pas la prier, c'est lui infulter que de ne la point imiter. Car ce que dit Saint Augustin (1) est très véritable: ", Que ceux ", qui aiment les choses que Jesus Christ n'a ", point voulu avoir, pour nous montrer le mé", pris qu'il en faisoit, le méprisent lui-même & méprisent ses servieurs. Car tous ceux qui veu", lent suivre les traces de leur maître, & être ", humbles comme ils savent qu'il l'a été, sont ", aussi méprisez en Jesus-Christ. Or lorsque le ches & ", les membres sont méprisez, tout Jesus-Christ.

" eft méprifé.

C'est donc une témérité, & une solie à ceux qui sont dans cet état malheureux, d'espérer la protection de Marie, pendant qu'ils ne sont pas le moindre effort pour en sortir, & qu'ils demeurent au contraire volontairement dans tous leurs desordres, trompez par cette sausse espérance qu'ils se convertiront un jour. Ceux qui leur inspirent une telle consiance, quels qu'ils paroissent à l'extérieur, sont des imposteurs publics, qu'on doit regarder comme des séducteurs des ames, & comme de saux prophètes, qui ne donnent qu'une paix trompeuse & non la paix de l'Evangile, comme les ministres & les instrumens de ce Fort armé dont il est dit (2), que lorsqu'il garde sa maison, tout est en paix.

Au contraire un Pasteur prudent qui préfère le salut des ames à ses propres intérêts, bien loin d'entretenir cette dangereuse paix, sait tout ce qu'il peut pour la détruire & la troubler, en

infpi-

<sup>(1)</sup> in Ps. 30.

<sup>(2)</sup> Luc. c. 11. v. 21.

# DE LA DEVOTION A LA VIERGE. 213

inspirant la crainte des jugemens de Dieu. Il n'éloigne pas pour cela les pécheurs de la dévotion à la Ste. Vierge, il les y exhorte plutôt: mais en leur apprenant en même tems que cette dévotion est trompeuse & inutile, si elle n'est accompagnée d'une conversion du cœur à Dieu, qui soit ferme, solide & fincère, c'est-à-dire non interrompue par des rechutes fréquentes, mais confirmée par la suite d'une vie chrétienne & uniforme. Car c'est en cela seul que l'Apôtre Saint Pierre fait confister toute la confiance que nous pouvons avoir de notre falut en cette vie. Efforcez-vous , dit-il (1) , d'affermir votre vocation & votre élection par de bonnes œuvres. Car agissant de cette sorte, vous ne pècherez jamais. Au lieu qu'on doit presque mettre toutes ces pratiques extérieures de piété, quelles qu'elles foient, au rang des observances dont J. C. disoit aux Pharifiens (2): Qu'il falloit pratiquer ces choses, sans néanmoins omettre les autres.

Ces traditions pharifaïques, quoiqu'indifférentes en elles-mêmes, & quelquefois même bonnes & utiles pour porter les hommes à la piété, étoient néanmoins nuifibles & pernicieuses à quelques uns par la mauvaise disposition de leur cœur; parce qu'ils s'y attachoient trop fortement, & qu'elles leur faisoient négliger d'observer les commandemens les plus essentiels. Il en est de même de plusseurs pratiques extérieures par lesquelles on honore la Ste. Vierge. Quoique bonnes en elles-mêmes, elles deviennent souvent pernicieuses à beaucoup de gens, par le mauvais usage qu'ils en font. Ils s'y attachent avec trop d'ardeur. Ils les

<sup>(1) 2.</sup> Ep. c. 1. v. 10. (2) Matth, c. 23, v. 23.

### 214 I. NOTE SUR LA IX. LETTRE.

préfèrent à leurs devoirs les plus essentiels. Ils w établissent leur confiance. Et contens de nettoyer le debors du plat, selon l'expression de Jesus-Christ, ils ne se mettent pas en peine d'acquérir la piété véritable & intérieure, ni de marcher dans la voie

étroite de l'Evangile.

Mais il n'est pas étonnant que ce dérèglement se rencontre dans cette dévotion indiscrète à la Ste. Vierge, puisqu'il se rencontre dans le culte même que l'on rend à Dieu, & dans la confiance qu'il nous commande d'avoir en fa miséricorde. Car il y en a plusieurs qui se consient tellement dans la seule miséricorde de Dieu, que ne redoutant point sa justice, ils s'amassent, comme dit PApôtre (1), par la dureté & l'impénitence de leur cœur, un tréfor de colère pour le jour de la colère & de la manifestation du juste jugement de Dieu.

L'esprit de l'homme est naturellement porté au pharisaisme, & à mettre la confiance de son falut dans quelques cérémonies extérieures. Il y trouve une facilité qui accommode sa paresse. La cupidité ne s'y oppose point; l'éclat qui accompagne cette piété extérieure flatte au contraire les fens. C'est pourquoi, quand on dit aux gens du monde qu'ils seront sauvez s'ils récitent quelques prières, s'ils portent certaines images à leur cou, ou s'ils pratiquent quelqu'autre dévotion semblable; quoique la raison & la foi leur disent le contraire, ils veulent bien néanmoins se tromper eux. mêmes. Ils croient véritable ce qu'ils désirent qui le soit. Débarrassez par-là des remords de leur conscience, qui auparavant les troubloit de tems en tems, ils s'abandonnent librement à leurs pasfions, & entassent sans crainte crimes sur crimes, DE LA DEVOTION A LA VIERGE. 215

ils attendent sans s'inquiéter cette conversion dont

on les flate à l'heure de la mort.

le suis persuadé que les Jésuites eux mêmes n'ignorent pas combien cet abus est dangereux, & combien il est commun. Tous les Livres qui tendent à l'augmenter ou à le fortifier, font donc pernicieux aux Fidèles, injurieux à la Ste. Vierge, & préjudiciables à l'Eglise, par le scandale qu'ils donnent aux Hérétiques. Or tels font les Livres qui se bornent uniquement à ces dévotions extérieures, qui enseignent qu'on y doit mettre la confiance de son salut, & qui ne parlent ni de changement de vie, ni de la nécessité de marcher dans le chemin étroit de l'Evangile & de faire une pénitence continuelle, ni de la charité, ni enfin des autres devoirs effentiels du Chriftianisme. Car quand même toutes les dévotions qu'ils recommandent, seroient bonnes & utiles en elles-mêmes, elles cessent de l'être dès-qu'on les fépare des devoirs effentiels de la Religion, & elles conduisent non à une vertu chrétienne, mais à une vertu purement pharifaïque.

Je crois que tout le monde comprend assez, sans que j'en avertisse, que je veux passer du Livre du Père Barry. Ainsi Montalte a raison de le reprendre de cela seul, qu'il promet le falut éternel à ceux qui pratiquent quelques légères dévotions extérieures. Car je passe sous silence que cet Auteur, de même que plusseus autres Ecrivains semblables, séparent tellement le culte que l'on rend à Marie de l'amour de Dieu, qu'il semble à les entendre, qu'il soit permis d'en demeurer à Marie, èt que nous ne soyons pas obligez de rapporter à Dieu l'honneur que nous lui rendons. Il y en a qui ont été jusqu'à cet excès, que de dire que l'on doit aimer la beauté de Marie pour ellemême. Et ce qui n'est pas moins insensé, pour

ne

#### 216 I. NOTE SUR LA IX. LETTRE.

ne pas dire impie, le Père Barry enseigne (1) qu'on peut recevoir l'Eucharistie pour bonorer les reliaques de Marie. Ce sont ces excès qui ont donné occasion à toutes ces questions absurdes & ridicules, qui font le scandale de l'Eglise, & le sujet des railleries des Hérétiques. Le P. Rainauld Jésuite en a ramassé & résuté la plus grande partie dans un Livre (2) qu'il a fait sur ce sujet, où il combat souvent le Père Barry sans le nommer. Plût à-Dieu qu'il ne se suit pas quesquesois oublié luimême, à l'exemple de ceux qu'il résute!

Vous n'avez donc aucun sujet, mes Pères, de blàmer Montalte de ce qu'il a reprimé l'imprudence de votre P. Barry, puisque vous voyez que vos Confrères mêmes n'ont pu la souffrir. Pourquoi n'auroit-il pas découvert les pièges que le Diable cache sous cette piété apparente envers la Sainte Vierge? puisqu'il ne faisoit que suivre en cela le sentiment de tous les gens de bien, & de quelques Jésuites mêmes, qui gémissent de voir tant d'ames qui se laissent séduire par cet artifice. Car rien n'est plus ordinaire à ceux qui donnent des règles de piété, que d'avertir ceux qu'ils infruisent, que c'est en vain qu'ils espèrent le secours de Marie, s'ils n'ont une résolution sincère de changer de vie, & de se convertir.

Pour vous en citer un témoin qui ne foit pas suspect, n'est-ce pas ce qu'enseigne votre P. St. Jure? Je n'ai point encore vu les Ouvrages qu'il a publiez, qu'on dit être en grand nombre. Je n'ai lu que ce Livre qu'il nous a donné de la Vie de Mr. de Rents, que je trouve très-utile, & écrite d'une manière édisante, si on en retranche je ne sai quelle histoire d'un duel, qui y est loué

comme

<sup>(1)</sup> Le Paradis ouvert à Philagie, S. Dévotion, (2) Intitulé Diptyca Mariana.

DE LA DEVOTION A LA VIERGE. 217

comme une action héroïque. (1) Or le P. St. Jure rapporte dans cette vie un Ecrit de ce saint homme, où il met cette fausse consiance en la Sainte Vierge parmi les ruses du Démon. D'autres, dit., il (2), établissent toute leur espérance en la Sainte Vierge, aux Saints, & en des dévotions particulières, lesquelles sont fort bonnes quand elles sont fondées sur la repentance de ses péchez, & sur la vraie conversion du cœur. Mais ils s'abusent lourdement d'espérer du secours de la Sainte Vierge & des Saints, & d'avoir part à la communion de leurs mérites. s'ils ne

" veulent quiter leurs vices.

Montalte dit-il autre chose dans le passage que l'on attaque? Et n'est-ce pas une injussice visible aux Jésuites, de blâmer dans leurs Adversaires, ce qu'ils louent dans leurs Auteurs? Bien loin donc de se plaindre de Montalte, de ce qu'il a blâmé en quelques choses le P. Barry, ne devoient-ils pas plutôt lui savoir gré de ce qu'il a passé sous silence les absurditez & les impertinences de ce genre, qu'il auroit pu relever dans un grand nombre de leurs autres Ecrivains? Il leur feroit inutile de les couvrir du nom de dévotion envers la Sainte Vierge. La dévotion & la piété chrétienne est sérieuse, solide, & sur-tout ennemie des sables & des mensonges dont ces Livres sont pleins.

On auroit même eu droit de condamner ce ramas qu'ils font d'une infinité de pratiques diffé-

rentes

(2) 3. part. ch. 2. §. 2. p. 242.

<sup>(1)</sup> On pourrois ajouter, & plusieurs endroits qui ne le sont pas assez, sans s'éloigner en cela du sentiment de Mr. Nicole. Il avouoit à ses amis qu'il ne l'avoit pas lu alors avec attention, & qu'il ne méritoit rien moins que les louanges qu'il lui donne ici.

## 218 I. Note sur la IX. Lettre.

rentes & de menues dévotions. Car quoiqu'elles ne foient point mauvaises en elles mêmes, elles blessent néanmoins la majesté de notre Religion, accoutument à une Piété molle, & exposent l'Eglise aux railleries des Hérétiques. Ce n'est pas affez pour les approuver, comme ils se l'imaginent, qu'elles ayent été observées par des personnes très pieuses. Car les Saints animez de l'Esprit de Dieu font bien des choses très-saintement, que d'autres font très-mal à leur exemple; parce que n'étant pas remplis de charité comme eux, ils n'imitent que l'extérieur & l'ombre de ces dévotions.

C'a donc été une grande imprudence au P. Barry de ramasser toutes ces dévotions particulières, & de les répandre comme il a fait dans toute l'Eglise, pendant qu'il y en a tant d'autres autorisées par l'Eglise, & par la pratique commune de toutes les personnes de piété. On ne doit pas néanmoins, & je le répète encore, porter les sidèles à ces dévotions mêmes, qu'en leur apprenant en même tems qu'elles leur seront inutiles, si elles ne sont accompagnées d'un amour sincère pour Dieu, qui renserme seul tout le Culte Evangélique, par lequel on adore Dieu en esprit es en vérité. "L'amour, dit Saint Augustin, est le cul", te qu'on doit rendre à Dieu, & on ne l'adore
", qu'en l'aimant.

mas culte font d'ann indicé de president silve

(1) (in severic sense. Si indices a calendario animo la fore and animo de fore animo d

## NOTE II.

Que Montalte a gardé une parfaite équité, en rapportant, & en censurant, comme il a fait, l'opinion de Bauny, sur le crime que commettent ceux qui abusent d'une Fille; & que c'est très-injustement que les Jésuites l'accusent de calomnie.

Auny enseigne que celui qui abuse d'une fille de son consentement, ne pèche point contre la justice qui est due à ses parens. Voici ses paroles que Montalte a rapportées (1). Quand ce, la se fait, dit-il, du consentement de la fille, quoique le père ait sujet de s'en plaindre, ce n'est pas néanmoins que ladite fille, ou celui à qui elle s'est prossituée, lui ayent fait aucun tort, ou violé pour son égard la justice. Car la fille est en possession de sa virginité aussi bien que de son corps: elle en peut faire ce que bon lui semble, à l'exclusion de la mort, ou du re-

Montalte condamne avec raison cette opinion, comme manisestement contraire au bon sens. L'Apologiste se recrie sur cette condamnation; & pour en faire le sujet d'une Imposture, il suppose fe faussement que Montalte attribue à Bauny d'enseigner: Qu'une fille ne peche point du tout en se prostituant, parce qu'elle est en possession de sa vir-

ginité, austi-bien que de son corps.

, tranchement de ses membres.

Mais il suffit de lire cette Lettre pour connoître l'injustice de cette impossure. Car Montalte, ni personne, n'a jamais attribué cette opinion à Bauny, quoiqu'il se soit exprimé en des termes

#### 220 H. NOTE SUR LA IX. LETTRE.

qui ne souffrent presque pas un autre sens. Car que veulent dire ces paroles? Une fille est en possession de son corps: elle en peut suire ce que bon lui semble, à l'exclusion de la mort, ou du retranchement de ses membres. S'il veut parler d'un pouvoir physique, une fille peut aussi bien retrancher ses membres, que prostituer sa virginité: & s'il ne veut parler que d'un pouvoir moral & légitime, il ne lui est pas plus permis de saire un mauvais usage de son corps, que de se retrancher un membre.

Mais quoique les termes de Bauny portâffent très-naturellement à ce sens, Montalte néanmoins a eu l'équité de les interpréter plutôt par l'intention de Bauny, qu'il croyoit avoir été très-éloigné d'approuver un si grand excès, que par la signification superficielle d'une expression imprudente, qui naturellement présentoit cet horrible sens à l'esprit. C'est ce qui rend les Jésuites tout-à-fait inexcusables. Ils devroient rougir de corrompre les expressions les plus innocentes de leurs Adversaires, & de leur attribuer de mauvais sens cachez, dans le tems même que leurs Adversaires interprètent savorablement dans les Casusses, des paroles très criminelles en elles-mêmes, ou au moins très-équivoques.

Montalte n'a donc repris qu'une seule chose dans l'opinion de Bauny, qui est qu'il nie que l'on fasse tort aux parens d'une fille en abusant d'elle: ce qui est contraire à toutes les loix & à toute sorte d'équité. C'est pourquoi Saint Thomas distingue ce crime de la simple fornication, comme une espèce particulière d'impureté, de même que l'adultère. Et la raison qu'il en apporte, c'est, dit-il, qu'une fille est sous la puissance de ses parens, comme une semme est sous celle

de son mari.

DES PLAISIRS DES SENS. 221

Les Jésuites pèchent donc doublement, en ce qu'ils défendent l'opinion pernicieuse de Bauny, & en ce qu'ils calomnient injustement & ridiculement Montalte, au lieu de lui avoir obligation de l'équité si exacte qu'il a gardée à leur egard.

## NOTE III.

Réfutation de l'Opinion Epicurienne d'Escobar sur les Plaisirs des Sens.

E ne puis m'empêcher de rapporter ici la doctrine honteuse de l'Apologiste des Casuistes, qui non content d'avouer & de défendre l'opinion Epicurienne d'Escobar, enchérit encore pardessus. "Plusieurs bons Théologiens, dit-il (1), " enseignent qu'il n'y a pas plus de mal à recher-, cher sans nécessité le plaisir du goût, qu'à procurer la satisfaction de la vue, de l'ouïe, & de l'odorat. Et plusieurs, tant Philosophes que Théo-, logiens, tiennent que ces contentemens des fens font indifférens, & qu'ils ne font ni bons, ni mauvais. Que si vous aviez, Monsieur le Sécre-, taire, ajoute-t-il en s'adressant à Montalte, la " prémière teinture des Sciences, vous n'auriez pas condamné ces opinions qui font probables. Mais vous-même, si vous aviez les prémières teintures de la Piété, & de la vraie Théologie, auriez-vous jamais ôfé proposer à des Chrétiens des maximes si honteuses & si opposées à l'Evangile? Est-ce donc que l'objet de la tempérance chrétienne, est uniquement de nous détourner des plaisirs défendus, ou qui nuisent à la santé? A ce compte Epicure, & tous les Philosophes vo-Inptueux

## 222 III. NOTE SUR LA IX. LETTRE.

luptueux ont été tempérans; car ils condamnent

les excès qui nuisent à la santé.

"Ils n'ont jamais approuvé, dit Cicéron (1); ces gens qui mangent jusqu'à rejetter honteuse; ment ce qu'ils ont pris; ces gens qu'on est obligé d'emporter à la sortie de la table; qui s'y remettent encore tout ivres; qui, comme l'on dit communément, n'ont jamais vu lever ni coucher le soleil; & qui mangeant ainsi tout leur bien, se réduisent à la mendicité. Ces Philosophes, dit le même Auteur, vouloient d'honnêtes gens qui se fissent servir proprement, & par les meilleurs officiers, dont la table sût toujours servie de ce qu'il y avoit de plus exquis en chair & en posisson, & qui en faisant la chère la plus délicate évitassent de manger jusqu'à l'indigestion.

Tel étoit Thorius, ce fameux Epicurien, dont Cicéron parle au même endroit. ,, Il ne se resu,, soit, dit-il, aucune sorte de plaisirs; mais il sa,, voit tellement les ménager, que cette abondan,, ce ne nuisoit point à sa santé. Il ne se mettoit
, jamais à table qu'avec un grand appétit, qu'il se
, procuroit par un exercice modéré. On lui ser, voit les viandes les plus délicates, & en même
, tems les plus faciles à digérer. Son vin étoit
,, délicieux, & point mal-faisant. Il avoit un tein
,, frais, une santé parsaite, tous les agrémens pos, sibles. En un mot, il menoit la vie la plus agréa-

, ble qu'on puisse s'imaginer.

Voilà quelle étoit la tempérance felon les Epicuriens, & encore felon les Epicuriens qui paffoient pour les plus fenfuels; car il y en avoit d'autres plus austères, qui mettoient le fouverain plaisir à manger des légumes. La tempérance d'EfDES PLAISIRS DES SENS. 223

cobar, & des Jésuites, n'est pas différente de celle de ces prémiers. Ainsi ils peuvent se vanter d'avoir pour Auteurs de leur opinion, Epicure, &

toute cette secte de voluptueux.

Oue s'ils veulent chercher aussi des défenseurs parmi ceux qui ont fait profession d'adorer Jesus-CHRIST, ils en trouveront parmi les Pélagiens. Car Julien, qui a eu fur ce sujet une grande difpute avec Saint Augustin, ne prétendoit rien que ce que les Jésuites prétendent aujourd'hui. Il nioit que la concupiscence fût un mal, & soutenoit fortement que par conséquent tous les plaisirs des sens étoient licites, pourvu qu'on ne se portât qu'à des choses permises. Mais St. Augustin, en le réfutant, a marqué quelles étoient les bornes que prescrivoit la tempérance Chrétienne. Et ces bornes sont également opposées à la licence que Julien, & les Jéfuites après, lui tâchent conjointement d'autoriser.

, Lorsque la nature, dit-il (1), demande ce , qui lui est nécessaire, cela ne s'appelle point , cupidité, mais faim ou soif. Mais quand après , avoir pris son nécessaire on est tenté du désir , de manger , alors c'est cupidité , c'est gour-, mandise, & il ne faut pas la satisfaire, mais lui , résister. Un Poëte même a distingué ces deux ,, choses, la faim & le désir de manger. Car fai-, fant la description du repas que les compa-, gnons d'Enée firent sur le bord de la mer, , après avoir essuyé une violente tempête, & , jugeant bien que des gens en cet état se con-, tentent de prendre ce qui leur est absolument , nécessaire, il dit seulement qu'ils appaiserent , leur faim.

## 224 III. Note sur la IX. Lettré.

Postquam exempta sames epulis, mensaque remotæs

" Mais quand il décrit la manière dont le Roi " Evandre reçut le même Enée, il parle autre-" ment du festin que le Roi lui fit. Il ne se con-" tenre pas de dire que la faim sut appaisée, il " ajoute que l'appétit & le désir de manger y su-" rent entièrement satissaits.

Postquam exempta fames, & amor compressus edendi.

"Combien fommes-nous plus obligez de favoir discerner ce que demande la nécessité, & ce que demande la cupidité, nous qui devons reprimer par l'esprit les passions de la chair, qui devons mettre notre plaisir felon l'homme intérieur dans la loi de Dieu, & ne point troubler la tranquilité de ce plaisir par la recherche des plaisirs des sens? Car ce n'est pas en mangeant qu'il faut reprimer ce désir que nous sen-, tons de manger au-delà de la nécessité, c'est en " s'abstenant de manger. Qui est l'homme sobre , qui n'aimat mieux satisfaire, s'il étoit possible, à la nécessité de la nature, sans ressentir ce plai-.. fir fenfible & groffier qu'on ressent en mangeant, & prendre les alimens dont il auroit besoin de la même manière que nous respirons l'air? Ce qu'il dit ici du goût, il l'enseigne un peu auparavant généralement de tous les sens. Igno-", rez-vous, dit-il à Julien, ou feignez-vous d'i-, gnorer la différence qu'il y a entre ces trois cho-, ses qui se rencontrent dans toute opération de , nos fens, la vivacité, l'utilité, & la nécessité du ,, fentiment, & entre la concupiscence ou le défir du plaisir qui est joint au sentiment? La vivacité du sentiment est cette subtilité & cette " déliDes Plaisirs des sens. 225

délicateffe des organes, qui fait que les uns apperçoivent plus parfaitement que les autres les qualitez des objets, & discernent mieux quelle en est la nature. L'utilité du sentiment est ce discernement qui nous fait choifir ce qui est propre à la conservation de notre vie & de notre corps, qui nous fait approuver ou rejetter, rechercher ou éviter les objets qui se présentent à nous. La nécessité du sentiment est cette impression, que les objets qui frappent nos sens y font même maleré nous. La concupiscence enfin & le défir du plaisir sensible dont il s'agit , seulement ici, est cet attrait que nous sentons , dans notre chair, ce défir que nous avons pour , les plaisirs fensibles, soit que notre esprit y con-" sente, soit qu'il y résiste. Et c'est cette concu-" piscence qui est l'ennemie de la sagesse, & qui ... est opposée aux vertus.

Et un peu après: "On ne peut nier, dit-il, que notre ame ne foit excitée à aimer la piété, par le chant des divins cantiques. Cependant in en fuivant les défirs de la concupifcence, nous mettons notre plaifir dans le chant & non dans les paroles des cantiques, nous faifons mal. Combien donc fommes nous plus criminels, si nous nous plaifons à des chanfons vaines ou

même licentieuses

"Les trois autres sens, ajoute-t-il, sont plus "matériels & plus groffiers. Ils n'agissent que sur "les objets qui sont près de nous, & ne s'étendent point à ceux qui en sont éloignez. L'odomat discerne les odeurs, le goût les saveurs, le toucher les différentes qualitez des corps. Car , le sentiment qu'excite en nous une chose qui est chaude ou froide, n'est pas le même que , celui qu'y excite une chose unie ou rabotteus; & celui que nous avons en touchant une chose Tome II. P, molle

## 226 III. NOTE SUR LA IX. LETTRE.

, molle ou dure, est très-différent de celui que nous avons en soupesant une chose légère ou , pesante. Or ce qu'il faut dire touchant ces sentimens, c'est que quand nous évitons les choe, ses qui nous en donnent d'incommodes, com-, me sont les mauvaises odeurs, les viandes amè-, res, le chaud, le froid; c'est l'utilité. & non le désir du plaisir, ou la concupiscence, qui nous , porte à éviter toutes ces choses. Et à l'égard de celles qui ayant des qualitez contraires nous , causent des sentimens convenables à notre nature, fi elles ne sont point nécessaires pour , la conservation de notre vie, ou pour élois, gner de nous quelque douleur ou quelque in-, commodité, quoique nous en usions avec quelque plaisir quand nous les avons, il ne faut , pas néanmoins que le désir de ce plaisir nous , les fasse jamais rechercher, quand nous ne les , avons pas. Ce désir, si nous en sommes tentez. , est un mal; c'est une concupiscence qu'il faut , vaincre en toutes choses, & guérir en nous. Mais le sentiment même n'est pas un mal. Car , quel est l'homme, quelque appliqué qu'il puisse , être à reprimer la concupiscence, qui entrant , dans un lieu où l'on brûle des parfums, puisse , faire en forte de ne point sentir une douce , odeur, à moins qu'il ne se bouche les narines, ou que s'appliquant fortement à quelque objet , il ne se rende comme insensible à tous les au-, tres? Mais lorsqu'il sera sorti de ce lieu, desi-, rera-t-il de sentir chez lui, & par-tout où il ira. , la même odeur? Ou s'il le désire, doit-il suivre , ce desir, ou bien le reprimer, & former par l'esprit des désirs contraires à ceux de la chair, , jusqu'à ce qu'il se soit établi dans cette tranquilité d'ame qui fait qu'il ne désire plus rien de tel? C'est-là à la vérité une petite chose. nais

# DES PLAISIRS DES SENS. 227

mais il est écrit que celui qui méprise les petites

choses, tombera peu à peu. On peut voir par ces témoignages de Saint Augustin, que l'erreur de Julien n'est pas différente de celle des Jésuites, & que ce qui y fit tomber l'un, y a fait aussi tomber les autres. Julien ne regardoit point la concupiscence comme un mal, il la regardoit comme naturelle à l'homme. Ainsi il foutenoit qu'il n'y avoit rien de mauvais dans ces mouvemens de la concupiscence, pourvu qu'ils fussent retenus dans les bornes de ce qui étoit permis. La même ignorance a trompé Escobar & les Jésuites, & leur a fait aussi enseigner la même chose. Car dire, comme ils font, que l'appétit naturel peut licitement jour des actions qui lui sont propres, quoique non nécessaires, c'est dire que l'appétit, ou le désir des plaisirs non nécessaires, est naturel. Or ce désir, qu'est-ce autre chose que la concupiscence? Et avancer que la concupiscence est naturelle, n'est-ce pas faire revivre le Pélagianisme?

Cette Doctrine d'Escobar qui approuve le désir & la recherche des plaisirs non nécessaires, est donc honteuse, erronée, appuyée sur ce principe Hérétique: Qu'un appésit qui est l'effet du péché originel, & qui n'est pas différent de la concupiscence, est néanmoins naturel. Elle est ensin la même que celle qui a été combattue dans son principe & dans ses conséquences par Saint Augustin, qui a fait voir d'une manière admirable, que le dégis des plaissirs sensuels doit être resservé dans les

bornes de la nécessité.

Il cut été facile de rapporter ici des témoignages femblables des autres Pères. Mais j'ai cru que cela n'étoit pas néceffaire dans une chose aussi évidente que celle-là. Je prie seulement les Jésuites, au lieu de chercher à appuyer leur opinion par

P 2

### 228 III. NOTE SUR LA IX. LETTRE.

le fusirage des Philosophes & des Epicuriens comme fait leur nouvel Apologiste, de l'examiner par la conduite des Saints & des Justes. Ils n'en verront aucun qui ne soit continuellement appliqué à combattre la concupiscence, & qui n'éprouve ces mouvemens facheux que Saint Augustin exprime d'une manière si touchante dans ses Confessions, & dans le quatrième Livre contre Julien

(1) que nous venons de citer.

" Dans l'usage, dit-il, que nous faisons de ce , plaisir qui est nécessaire pour soutenir notre , corps, je veux dire du boire & du manger. ", qui peut exprimer les combats que nous livre , la concupifcence ? Comment elle nous empê-, che de discerner le point de la nécessité? Com-, ment nous portant à choisir entre les mets ceux ,, qui flattent le plus notre goût, elle nous fé-, duit, & nous fait paffer insensiblement au-delà , des bornes de ce qui est nécessaire pour con-" ferver notre fanté ? Quelle facilité n'avons-nous " point à nous laiffer entraîner à ses atraits? Nous croyons que ce qui suffit en effet, ne suffit pas. , Nous nous imaginons manger encore pour la " fanté, lorsque déjà nous ne mangeons plus que " pour le plaisir. Car ces indigestions qui suivent quelquefois ces excès, ne font elles pas des , marques du mal que nous avons fait, & que ", nous devons pleurer? Et ne fommes-nous pas obligez le plus fouvent pour l'éviter, de man-, ger moins qu'il ne faut pour rassasser notre faim? ,, Tant il est vrai que la capidité ne connoit point ,, les justes bornes de la nécessité. Cependant, ,, quelque force que ce plaifir que nous goûtons , dans le boire & dans le manger ait pour nous ", entraîner, il n'est pas pourtant impossible de lui "réfister;

#### DES PLAISIRS DES SENS, 229

" réfister; pourvu que nous veillions sur nousmêmes avec tant d'attention, que nous nous privions plutôt d'une partie de ce qui nous seroit permis, que de passer jamais les bornes d'un repas modéré. C'est pour combattre le désifir dérèglé de ce plaisir que nous jeûnons, & que nous nous réduisons à une vie sobre &

, frugale.

Quoi donc! les Jésuites n'éprouvent-ils jamais de ces sortes de combats? Accordent-ils à l'appétit naturel du boire & du manger tout ce qu'il demande, hors ce qu'il pourroit les incommoder? Lâchent-ils de même la bride aux autres sens, sans rien craindre que de nuire à leur santé? Non, je ne le crois pas. Je ne veux pas avoir si mauvaise opinion d'eux. Je leur demande donc quand ils repriment & qu'ils combattent la gourmandise, & qu'ils ne souffrent pas qu'elle les porte au-delà de la nécessité, pourquoi ils le sont? Est-ce pour s'abstenir du mal, ou pour s'abstenir d'un bien? Je suis persuadé qu'ils me répondront avec Julien, que ce sont de glorieux combats qu'ils soutiennent, & qu'ils s'acquièrent par cette tempérance une abondance de mérite. Mais je continue à les presser, par les mêmes argumens dont St. Augustin se servoit contre Julien.

Quand d'un côté vous dites que le désir de manger est naturel, & par conséquent qu'il est louable, & que de l'autre vous ne laissez pas de le reprimer, je ne vois pas comment vous pouvez faire sincèrement deux choses si contraires; louer ce désir comme un don de l'Auteur de la Nature, & en même tems le combattre comme un ennemi qui est au-dedans de vous. Nous voulons bien croire que vous faites sincèrement l'un des deux, mais voyez lequel vous voulez que nous croyions. Si vous le combattez sincèrement,

P 3

VOUS

## 230 III. NOTE SUR LA IX. LETTRE.

vous ne pouvez le louer fincèrement; & si l'éloge que vous en faites n'est pas trompeur, il faut que la guerre que vous lui déclarez ne soit qu'un ieu. Pour moi, parce que je ne suis pas votre ennemi, comme l'est ce mal qui habite dans votre chair, & que je souhaite vous le voir blamer par votre doctrine, & combattre par la saintété de votre vie, j'aime mieux croire que ce n'est pas fincèrement que vous louez la concupifcence, que de croire que vous ne la combattez pas fincèrement. Le mensonge de la langue est plus supportable que celui des actions. Et c'est un moindre mal de dissimuler ses sentimens, que de feindre d'être tempérant lorsqu'on ne l'est pas. (1) J'en appelle donc de vos louanges à vos actions. Sovezvous-mêmes vos juges. Si la concupifcence est un mal, pourquoi la louez-vous? Si elle est un bien, pourquoi la combattez-vous? Et si elle n'est ni un bien ni un mal, pourquoi la louez-vous, pourquoi la combattez-vous? Seroit-il possible que la crainte d'être vaincus dans cette dispute qui est entre nous, vous empêchât de combattre les défirs de la chair? Non, mes Pères, laissez vous plutôt vaincre volontairement par la vérité, afin de mériter ensuite de vaincre ces désirs dérèglez. Car si vous cessez de les combattre, ils vous do. mineront, ils vous rendront leurs esclaves, & vous entraîneront dans toutes fortes d'excès.

Renoncez donc à la doctrine relâchée de votre Escobar, & embrassez plutôt celle de Saint Augustin, si conforme à l'esprit du Christianisme., La ,, règle de vie, dit-il (2), que la tempérance ,, prescrit, & qui se trouve établie par l'un & par ,, l'autre Testament, est de ne rien aimer de tout

,, ce

<sup>(1)</sup> lib. 3. c. 21.

<sup>(2)</sup> de Mor. Eccl. Cath, cap. 21.

X. LETTRE. ADOUCISSEMENS &c. 231, ce qui est passager à périssable, de ne regarder

, aucune de ces choses comine déstrable par elle-, même, de n'en prendre que ce qui suffit pour , les besoins de la vie, & pour en remplir les

, les beloins de la vie, & pour en remplir les , devoirs, & de ne s'y porter qu'avec la modéra-, tion qui convient à ceux qui ne veulent qu'en

, user, & non pas avec l'empressement & l'ardeur , que l'on voit dans ceux qui en font l'objet de

, leur amour.

# DIXIE'ME LETTRE. (1)

Adoucissemens que les Jésuites ont apportez au Sacrement de Pénitence par leurs maximes touchant la confession, la satisfaction, l'absolution, les occasions prochaines de pécher, la contrition & l'amour de Dieu.

De Paris ce 2. Août, 1656.

# MONSIEUR,

Ce n'est pas encore ici la politique de la Société, mais c'en est un des plus grands principes. Vous y verrez les adoucissement de la Confession, qui sont assurément le meilleur moyen que ces Pères ayent trouvé pour attirer tout le monde, & ne rebuter personne. Il faloit savoir cela avant que de passer outre. Et c'est pourquoi le Père trouva à propos de m'en instruire en cette sorte.

Vous

<sup>(1)</sup> Cette Lettre fut faite de concert avec Mr. Arnauld

Vous avez vu, me dit-il, par tout ce que je vous ai dit jusques-ici, avec quel succès nos Pères ont travaillé à découvrir par leurs lumières, qu'il ya un grand nombre de cho-fes permifes, qui paffoient autrefois pour défendues: mais parce qu'il refte encore des péchez qu'on n'a pu excufer, & que l'unique remède en est la confession, il a été bien nécessaire d'en adoucir les difficultez, par les voies que j'ai maintenant à vous dire. Et ainfi, après vous avoir montré dans toutes nos conversations précédentes, comment on a foulagé les ferupu-les qui troubloient les confeiences, en fai-fant voir que ce qu'on croyoit mauvais ne l'est pas; il reste à vous montrer en celle-ci, la manière d'expier facilement ce qui est véritablement péché, en rendant la confession aussi aisée qu'elle étoit difficile autrefois. Et par quel moyen, mon Père? C'est, dit il, par ces subtilitez admirables, qui sont propres à notre Compagnie, & que nos Pères de Flandre appetient dans l'Image de notre prémier siècle l. 3. or. 1. p. 401. & l. 1. c. 2. de pieuses & saintes si-nesses, & un saint artifice de dévotion: Piam & religiosam calliditatem, & pietatis solertiam, au l. 3. c. 8. C'est par le moyen de ces inventions que les crimes s'expient aujourd'bui alacrius, avec plus d'alegresse & d'ardeur qu'ils ne se commettoient autresois, en sorte que plusieurs personnes effacent leurs taches aussi promtement qu'ils les contractent: Plurimi vix citius maculas contrabunt, quam

DU SACREMENT DE PENITENCE. 233 quam eluunt, comme il est dit au même lieu. Apprenez moi donc, je vous prie mon Père, ces finesses si salutaires. Il y en a plusieurs, me dit-il; car comme il se trouve beaucoup de choses pénibles dans la confession, on a apporté des adoucis-semens à chacune. Et parce que les principales peines qui s'y rencontrent, font la honte de confesser de certains péchez, le foin d'en exprimer les circonstances, la pénitence qu'il en faut faire, la résolution de n'y plus tomber, la fuite des occasions prochaines qui y engagent, & le regret de les avoir commis ; j'espère vous montrer aujourd'hui qu'il ne reste presque rien de fâcheux en tout cela, tant on a eu soin d'ôter toute l'amertume, & toute l'aigreur

d'un remède si nécessaire.

Car pour commencer par la peine qu'on a de confesser de certains péchez, comme vous n'ignorez pas qu'il est souvent assez important de se conserver dans l'estime de son Confesseur, n'est-ce pas une chose bien commode de permettre, comme font nos Pères, & entr'autres Escobar, qui cite encore Suarez tr. 7. e. 4. n. 135. d'avoir deux Confesseurs, l'un pour les péchez mortels, & l'autre pour les véniels, afin de se maintenir en bonne réputation auprès de son Confesseur ordinaire, Ut bonam famam apud ordinarium tueatur, pourvu qu'on ne prenne pas delà occasion de demeurer dans le péché mortel. Et il donne ensuite un autre subtil moyen pour se confesser d'un péché, même à son P 5

# 234 X. LETTRE. ADOUCISSEMENS

Confesseur ordinaire, sans qu'il s'apperçoive qu'on l'a commis depuis la dernière confession. C'est, dit il, de faire une confession générale, & de confondre ce dernier péché avec les autres dont on s'accuse en gros. Il dit encore la même chose princ. ex. 2. n. 73. Et vous avouérez, je m'assure, que cette décission du P. Bauny Theol. Mor. tr. 4. q. 15. p. 137. soulage encore bien la honte qu'on a de confesser est rechutes: Que bors de certaines occasions, qui n'arrivent que rarement, le Confesseur n'a pas droit de demander si le péché dont on s'accuse, est un péché d'habitude, & qu'on n'est pas obligé de lui répondre sur cela; parce qu'il n'a pas droit de donner d son pénitent la bonte de déclarer ses rechu-

tes fréquentes.

Comment, mon Père? j'aimerois autant dire qu'un Médecin n'a pas droit de demander à fon malade s'il y a long-tems qu'il a la fièvre. Les péchez ne font ils pas tous différens selon ces différentes circonstances? & le dessein d'un véritable pénitent ne doit-il pas être d'exposer tout l'état de sa conscience à son Confesseur, avec la même ouverture de cœur que s'il parloit à Jésus Christ, dont le Prêtre tient la place? Or n'est on pas bien éloigné de cette disposition, quand on cache ses rechutes fréquentes, pour cacher la grandeur de son péché? Je vis le bon Père embarrassé làdessius de sorte qu'il pensa à éluder cette dissiculté, plutôt qu'à la résoudre, en m'apprenant une autre de leurs règles, qui éta-

Du Sacrement de Penitence. 235

blit seulement un nouveau desordre, sans justifier en aucune sorte cette décission du Père Bauny, qui est à mon sens une de leurs plus pernicieuses maximes, & des plus propres à entretenir les vicieux dans plus propres à entretenir les vicieux dans leurs mauvaises habitudes. Je demeure d'accord, me dit il, que l'habitude augmente la malice du péché, mais elle n'en change pas la nature: & c'est pourquoi on n'est pas obligé à s'en confesser selon la règle de nos Pères, qu'Escobar rapporte princ. ex. 2. n. 39 Qu'on n'est obligé de confesser que les circonstances qui changent l'espèce du péché, & non pas celles qui l'agravent.

C'est selon que les contes qui contes père Cranados dit in se part contes que de contes per les que notre Père

Granados dit, in 5. part. cont. 7. t. 9. d. 9. n. 22. que si on a mangé de la viande en Carêne, il justit de s'accuser d'avoir rompu le jeune, sans dire si c'est en mangeant de la viande, ou en faisant deux repas maigres. Et selon notre Père Réginaldus tr. 1. l. 6. c. 4. n. 114. Un Devin qui s'est servi de l'art diabolique, n'est pas obligé à déclarer cette circonstance; mais il sussit de dire qu'il s'est mêlé de deviner, sans exprimer si c'est par la chiromancie, ou par un pacte avec le démon. Et Fagundez, de notre Société, p. 2. l. 4. c. 3 n. 17. dit aussi: Le rapt n'est pas une circonstance qu'on soit tenu de découvrir, quand la fille y a consenti. Notre Père Escobar rapporte tout cela au même lieu n. 41. 61. 62. avec plusieurs autres décisions affez curieuses des circonstances qu'on n'est pas obligé de confesser. Vous pouvez les y voir 236 X. LETTRE. DE LA CONFESSION.

voir vous même. Voilà, lui dis-je, des artifices de dévotion bien accommodans.

Tout cela néanmoins, dit-il, ne seroit rien, si on n'avoit de plus adouci la péni-tence, qui est une des choses qui éloi-gnoit davantage de la confession. Mais maintenant les plus délicats ne la fauroient plus appréhender, après ce que nous avons soutenu dans nos Thèses du Collège de Clermont: Que si le Confesseur impose une pénitence convenable, convenien-tem, & qu'on ne veuille pas néanmoins l'ac-cepter, on peut se retirer en renonçant à l'abfolution, & à la pénitence imposée. Et Esco-bar dit encore dans la Pratique de la Pénitence selon notre Société tr. 7. ex. 4. n. 188. Que si le pénitent déclare qu'il veut remettre à l'autre monde à faire pénitence, & fouffrir en purgatoire toutes les peines qui lui font dues, alors le Confesseur doit lui imposer une pénitence bien légère pour l'intégrité du facrement, & principalement s'il reconnoit qu'il n'en accepteroit pas une plus grande. Te crois, lui dis je, que si cela étoit, on ne devroit plus appeller la confession le sacrement de pénitence. Vous avez tort, dit-il; car au moins on en donne toujours quel-qu'une pour la forme. Mais, mon Père, jugez vous qu'un homme soit digne de re-cevoir l'absolution, quand il ne veut rien faire de pénible pour expier ses offenses? Et quand des personnes sont en cet état, ne devriez vous pas plutôt leur retenir leurs péchez, que de les leur remettre? Avez-

vous l'idée véritable de l'étendue de votre ministère, & ne savez-vous pas que vous y exercez le pouvoir de lier & de délier? Croyez-vous qu'il foit permis de donner l'absolution indifféremment à tous ceux qui la demandent, sans reconnoître auparavant si Jésus Christ délie dans le Ciel ceux que vous déliez fur la Terre? Hé quoi, dit le Père, pensez-vous que nous ignorions que le Confesseur doit se rendre juge de la disposition de son pénitent; tant parce qu'il est obligé de ne pas dispenser les sacremens à ceux qui en sont indignes, Jésus Christ lui ayant ordonne d'être dispensateur fidèle, & de ne pas donner les choses saintes aux chiens; que parce qu'il est juge, & que c'est le devoir d'un Juge de juger justement, en déliant ceux qui en sont dignes, & liant ceux qui en sont indignes, & aussi parce qu'il ne doit pas absoudre ceux que Jésus-Christ condamne? De qui sont ces paroles-là, mon Père? De notre Père Filiutius, repliqua t-il, to. 1. tr. 7. n 354. Vous me surprenez, lui dis-je; je les pre-nois pour être d'un des Pères de l'Eglise. Mais, mon Père, ce passage doit bien éton-ner les Confesseurs, & les rendre bien circonspects dans la dispensation de ce Sacrement, pour reconnoître si le regret de leurs pénitens est suffisant, & si les promesses qu'ils donnent de ne plus pécher à l'avenir font recevables. Cela n'est point du tout embarrassant, dit le Père: Filiutius n'avoic garde de laisser les Confesseurs dans cette peine; & c'est pourquoi, ensuite de ces paroles

## 238 X. LETTRE. DE L'ABSOLUTION.

roles, il leur donne cette méthode facile pour en sortir. Le Confesseur peut aisément se mettre en repos touchant la disposition de son pénitent. Car s'il ne donne pas des signes suffisans de douleur, le Confesseur n'a qu'à lui demander s'il ne déteste pas le péché dans son ame, & s'il répond que oui, il est obligé de l'en croire. Et il faut dire la même chose de la réfolution pour l'avenir, à moins qu'il y est quelque obligation de restituer, ou de quiter quelque occasion prochaine. Pour ce passage, mon Père, je vois bien qu'il est de Filiutius. Vous vous trompez, dit le Père: car il a pris tout cela mot à mot de Suarez; in 3. par. to. 4. disp. 32. sect. 2. n. 2. Mais, mon Père, ce dernier passage de Filiutius détruit ce qu'il avoit établi dans le prémier. Car les Confesseurs n'auront plus le pou-voir de se rendre juges de la disposition de leurs pénitens; puisqu'ils sont obligez de les en croire sur leur parole, lors même qu'ils ne donnent aucun figne suffisant de douleur. Est-ce qu'il y a tant de certitude dans ces paroles qu'on donne, que ce feul figne foit convaincant? Je doute que l'expérience ait fait connoître à vos Pères, que tous ceux qui leur font ces promefes les tiennent, & je suis trompé s'ils n'éprouvent souvent le contraire. Cela n'importe, dit le Père; on ne laisse pas d'obliger toujours les Confesseurs à les croire. Car le P. Bauny, qui a traité cet-te question à fond dans sa Somme des Péchez c. 46. p. 1090. 1091. & 1092. conclut :

clut, que toutes les fois que ceux qui récidi-vent souvent, sans qu'on y voie aucun aman-dement, se présentent au Confesseur, & lui disent qu'ils ont regret du passe, & bon dessein pour l'avenir, il les en doit croire sur ce qu'ils le disent, quoiqu'il soit à présumer telles résolutions ne passer pas le bout des lèvres. Et quoiqu'ils se portent ensuite avec plus de liberté & d'excès que jamais dans les mêmes fautes, on peut néanmoins leur donner l'absolution selon mon opinion. Voilà je m'assure tous vos doutes bien résolus.

Mais, mon Père, lui dis-je, je trouve que vous imposez une grande charge aux Confesseurs, en les obligeant de croire le contraire de ce qu'ils voient. Vous n'entendez pas cela, dit-il; on veut dire parlà qu'ils font obligez d'agir & d'absoudre, comme s'ils croyoient que cette résolution. fût ferme & constante, encore qu'ils ne le croient pas en effet. Et c'est ce que nos Pères Suarez & Filiutius expliquent ensuite des passages de tantôt. Car après avoir dit que le Prêtre est obligé de croire son pénitent sur sa parole, ils ajoutent qu'il n'est pas nécessaire que le Confesseur se persuade que la résolution de son pénitent s'exécutera, ni qu'il le juge même probablement; mais il suffit qu'il pense qu'il en a à l'heure même le dessein en général, quoiqu'il doive retomber en bien peu de tems. Et c'est ce qu'enseignent tous nos Auteurs, Ita docent omnes Autores. Douterez-vous d'une chose que nos Auteurs enseignent? Mais, mon Père, que 240 X. LETTRE. DE L'ABSOLUTION.

deviendra donc ce que le Père Pétau a été obligé de reconnoître lui-même dans la préf. de la Pén. Publ. p. 4. Que les Saints Pènes, les Docteurs, & les Conciles sont d'accond comme d'une vérité certaine, que la pénitence qui prépare à l'Eucharistie, doit être véritable, constante, courageuse, & non pas lache & endormie, ni sujette aux rechutes & aux reprises? Ne voyez-vous pas, dit-il, que le P. Pérau purle de l'Ancienne Eglise? Mais cela est maintenant si peu de faison, pour user des termes de nos Pères, que selon le P. Bauny le contraire est seul véritable; c'est au tr. 4. q. 15. p. 95. Il y a des Auteuns qui disent qu'on doit refuser l'absolution à ceux qui retombent souvent dans les mêmes péchez, & principalement lorsqu'après les avoir plusieurs fois absous, il n'en paroît aucun amandement: & d'autres disent que non. Mais la seule véritable opinion est, qu'il ne faut point leur refuser l'absolution : & encore qu'ils ne profitent point de tous les avis qu'on leur a souvent donnez, qu'ils n'ayent pas gardé les promesses qu'ils ont faites de changen de vie, qu'ils n'ayent pas travaillé à se purifier, il n'importe: & quoiqu'en disent les autres, la véritable opinion, & laquelle on doit fuivre, est que même en tous ces cas on les doit absordre. Et tr. 4. q. 22. p. 100. Qu'on ne doit ni refuser, ni différer l'absolution à ceux qui sont dans des péchez d'habitude contre la loi de Dieu, de Nature, & de l'Eglise, quoiqu'on n'y voie aucune espérance d'amandement: Etsi emendationis futuræ nulla spes Mais . appareat.

Mais, mon Père, lui dis-je, cette affurance d'avoir toujours l'absolution pourroit bien porter les pécheurs... Je vous entens, dit-il, en m'interrompant; mais écoutez le P. Bauny, q. 15. On peut absoudre celui qui avoue que l'espérance d'être absous l'a porté à pécher avec plus de facilité, qu'il n'eut fait sans cette espérance. Et le P. Caussin défendant cette proposition, dit p. 211. de sa Rép. à la Théol. Mor. que si elle n'étoit véritable, l'usage de la Confession seroit interdit à la plupart du monde; & qu'il n'y auroit plus d'autre remède aux pécheurs, qu'une branche d'arbre & une cerde. O mon Père, que ces maximes-là attireront de gens à vos Conmaximes-la attreront de gens a vos Confessionaux! Aussi, dit-il, vous ne sauriez croire combien il y en vient: nous sommes accablez, & comme opprimez sous la soule de nos pénitens, Pœnitentium numero obruimur, comme il est dit en l'Image de notre prémier siècle, 1 3. c. 8. Je sai, lui dis-je, un moyen facile de vous décharger de cette presse. Ce seroit seulement, mon Père, d'obliger les pécheurs à quiter les occafions prochaines: vous vous foulageriez affez par cette feule invention. Nous ne cherchons pas ce foulagement, dit il; au contraire: car comme il est dit dans le même Livre, 1. 3. c. 7. p. 374. Notre Société a pour but de travailler à établir les vertus, de faire la guerre aux vices, & de servir un grand nombre d'ames. Et comme il y a peu d'ames qui veuillent quiter les occasions prochaines, on a été obligé de définir ce Tome II. due

que c'est qu'occasion prochaine; comme on voit dans Escobar, en la Pratique de notre Société tr. 7. ex. 4. n. 226. On n'appelle pas occasion prochaine celle où l'on ne pèche que rarement, comme de pécher par un transport soudain avec celle avec qui on demeure, trois ou quatre fois par an; ou, selon le Père Bauny dans son Livre François, une ou deux fois par mois, p. 1082. & encore p. 1089. où il demande ce qu'on doit faire entre les maîtres Es servantes, cousins & cousines qui demeurent ensemble, & qui se portent mutuellement à pécher par cette occasion. Il les faut séparer, lui dis-je. C'est ce qu'il dit aussi, si les rechutes sont fréquentes, & presque journalières: mais s'ils n'offensent que rarement par ensemble comme servir sur est deux fois la recip. ble, comme séroit une ou deux fois le mois, & qu'ils ne puissent se séparer sans grande incommodité & dommage, on pourra les absoudre selon ces Auteurs, & entr'autres Suarez, pourvu qu'ils promettent bien de ne plus pécher, & qu'ils ayent un vrai regret du passé. Je l'entendis bien: car il m'avoit déjà apris dequoi le Confesseur se doit contenter pour juger de ce regret. Et le P. Bauny, continua-t-il, permet p. 1083. & 1084. à ceux qui font engagez dans les occasions prochaines, d'y demeurer quand ils ne les pourroient quiter sans bailler sujet au monde de parler, ou sans en recevoir de l'incommodité. Et il dit de même en sa Théologie Morale tr. 4. de Pænit. q. 13. p. 93. & q. 14. p. 94. qu'on peut & qu'on doit absoudre une femme qui a chez elle un homme avec qui elle pèche Souvent,

### DES OCCASIONS PROCHAINES. 243

fouvent, si elle ne peut le faire sortir bonnétement, ou qu'elle ait quelque cause de le recenir: Si non potest honesté ejicere, aut habeat aliquam causam retinendi: pourvu qu'elle propose bien de ne plus pécher avec lui-

O mon Père, lui dis-je, l'obligation de quiter les occasions est bien adoucie, si on en est dispensé aussi-tôt qu'on en recevroit de l'incommodité: mais je crois au moins qu'on y est obligé, selon vos Pères, quand il n'y a point de peine? Oui, dit le Père, quoique toutefois cela ne foit pas sans exception. Car le P. Bauny dit au même lieu: Il est permis à toutes sortes de personnes d'en-trer dans les lieux de débauche pour y convertir des femmes perdues, quoiqu'il soit bien vraisemblable qu'on y pèchera; comme si on a déjà éprouvé souvent qu'on s'est laissé aller au péché, par la vue & les cajolleries de ces femmes. Et encore qu'il y ait des Docteurs qui n'approuvent pas cette opinion, & qui croient qu'il n'est pas permis de mettre volontairement son salut en danger pour secourir son prochain, je ne laisse pas d'embrasser très volontiers cette opinion qu'ils combattent. Voilà, mon Père, une nouvelle sorte de Prédicateurs. Mais sur quoi se fonde le P. Bauny pour leur donner cette mission? C'est, me dit-il, sur un de ses principes, qu'il donne au même lieu après Bassle Ponce. Je vous en ai parlé autrefois, & je crois que vous vous en souvenez. C'est qu'on peut rechercher une occasion directement par elle même, primò & per se, pour le Q 2

bien temporel ou spirituel de soi ou du prochain. Ces passages me firent tant d'horreur, que je pensai rompre là-dessus: mais je me retins, afin de le laisser aller jusqu'au bout, & me contentai de lui dire. Quel rapport y a t-il, mon Père, de cette doctrine à celle de l'Evangile, qui oblige à s'arracter les yeux, & à retrancher les choses les plus néces saires, quand elles nuisent au salut? Et comment pouvez-vous concevoir, qu'un homme qui demeure volontairement dans les occasions des péchez, les déteste sincèrement? N'est il pas visible au contraire, qu'il n'en est point touché comme il faut, & qu'il n'est pas encore arrivé à cette véritable conversion de cœur, qui fait autant aimer Dieu qu'on a aimé les Créatures?

Comment, dit-il, ce seroit là une véritable contrition? Il semble que vous ne sachiez pas que, comme dit le P. Pintereau en la 2 part. de l'Abbé de Boisic, page 50. tous nos Pères enseignent d'un commun accord, que c'est une erreur, & presque une bérésie, de dire que la contrition soit nécessaire, & que l'attrition toute seule, & même conçue par Le seul motif des peines de l'enser, qui exclud la volonté d'offenser, ne sustit pas avec le Sacrement. Quoi, mon Père, c'est presque un article de foi, que l'attrition conçue par la seule crainte des peines sussit avec le Sacrement? Je crois que cela est particulier à vos Pères. Car les autres qui croient que l'attrition sussit avec le Sacrement, veulent au moins qu'elle soit mêlée de quelque amour

amour de Dieu. Et de plus il me semble que vos Auteurs mêmes ne tenoient point autrefois que cette doctrine fût si certaine. Car votre Père Suarez en parle de cette forte de Pœn. q. 90 art. 4. disp. 15. sect. 4. n. 17. Encore, dit il, que ce soit une opinion probable que l'attrition suffit avec le Sacrement, toutesois elle n'est pas certaine, & elle peut être fausse: Non est certa, & potest esse faisa. Et si elle est fausse, l'attrition ne suffit pas pour sauver un bomme. Donc cesui qui meurt sciemment en cet état, s'expose volon-tairement au péril moral de la damnation éternelle. Car cette opinion n'est ni fort ancienne, ni fort commune. Nec valde anciqua, nec multum communis. Sanchez ne trouvoit pas non plus qu'elle sût si assurée; puisqu'il dit en sa Somme l. 1. c. 9. n. 34. Que le Malade & son Confesseur qui se contenteroient à la mort de l'attrition avec le Sacrement, pècheroient mortellement, à cause du grand péril de damnation où le pénitent s'exposeroit, si l'opinion qui assure que l'attrition suffit avec le Sacrement, ne se trouvoit pas véritable. Ni Comitolus aussi, quand il dit Resp. Mor. 1. 1. q. 32. n 7. 8. Qu'il n'est pas trop sur que l'attrition suffise avec le Sacrement.

Le bon Père m'arrêta là-dessus. Et quoi, dit-il, vous lisez donc nos Auteurs? vous faites bien: mais vous feriez encore mieux, de ne les lire qu'avec quelqu'un de nous. Ne voyez-vous pas, que pour les avoir lus tout seul, vous en avez conclu que ces passages font tort à ceux qui soutiennent main-

tenant

tenant notre doctrine de l'attrition, au lieu qu'on vous auroit montré qu'il n'y a rien qui les relève davantage. Car quelle gloire est-ce à nos Pères d'aujourd'hui, d'avoir en moins de rien répandu si généralement leur opinion par tout, que hors les Théologiens il n'y a presque personne qui ne s'imagine, que ce que nous tenons maintenant de l'attrition, n'ait été de tout tems l'unique créance des sidèles? Et ainsi quand vous montrez par nos Pères mêmes, qu'il y a peu d'années que cette opinion n'étoit pas certaine, que faites-vous autre chose, sinon donner à nos dernièrs Auteurs tout l'honneur

de cet établissement?

Ainsi Diana, notre ami intime, a cru nous faire plaisir de marquer par quels degrez on y est arrivé. C'est ce qu'il fait p. 5. tr. 13. où il dit: Qu'autrefois les anciens Scholastiques soutenoient que la contrition étoit nécesfaire austi-tôt qu'on avoit fait un péché mortel: mais que depuis on a cru qu'on n'y étoit obligé que les jours de fêtes, & ensuite que quand quelque grande calamité menaçoit tout le peuple: que selon d'autres on étoit obligé à ne la pas différer long-tems, quand on apro-che de la mort. Mais que nos Pères Hurtado & Vasquez ont réfuté excellemment toutes ces opinions là , & établi qu'on n'y étoit obligé , que quand on ne pouvoit être absous par une autre voie, ou à l'article de la mort! Mais pour continuer le merveilleux progrès de cette doctrine, j'ajouterai que nos Pères Fagundez præc. 2. t. 2. c. 4. n. 13. Granados

nados in 3. p. contr. 7. d. 3. fec. 4. n. 17. & Escobar tr. 7. ex. 4. n. 88. dans la Pratique selon notre Société, ont décidé, que la contrition n'est pas nécessaire même à la mort: parce, disent-ils, que si l'attrition avec le Sacrement ne suffisoit pas à la mort, il s'ensuivroit que l'attrition ne seroit pas suffisante avec le Sacrement. Et notre savant Hurtado de Sacr. d. 6. cité par Diana part. 5. tr. 4. Miscell. R. 193. & par Escobar tr. 7. ex. 4. n. 91. va encore plus loin, écoutez-le. Le regret d'avoir péché, qu'on ne conçoit qu'à cause du seul mal temporel qui en arrive, ché, vient de lui, ce regret est suffisant. C'est ce que dit Escobar en la Pratique de notre Société. Notre P. François Lamy foutient aussi la même chose T. 8. disp. 3. n. 13.

Vous me surprenez, mon Père: car je ne vois rien en toute cette attrition-là que de naturel; & ainsi un pécheur se pourroit rendre digne de l'abfolution fans aucune grace furnaturelle. Or il n'y a personne qui ne fache que c'est une hérésie condamnée par le Concile. Je l'aurois pensé comme vous, dit-il; & cependant il faut bien que cela ne soit pas. Car nos Pères du Collège de Clermont ont soutenu dans leurs Thèses du 23. Mai, & du 6. Juin 1644, col. 4. n. 1. qu'une

## 248 X. LETT. DE LA CONTRITION.

qu'une attrition peut être sainte & suffisante pour le Sacrement, quoiqu'elle ne soit pas sur-naturelle. Et dans celle du mois d'Août 1643. qu'une attrition qui n'est que naturelle fuffit pour le Sacrement, pourvu qu'elle soit bonnête: Ad sacramentum sufficit attritio naturalis, modò honesta. Voilà tout ce qui se peut dire, si ce n'est qu'on veuille ajouter une conséquence, qui se tire aisément de ces principes: qui est, que la contrition est si peu nécessaire au Sacrement, qu'elle y feroit au contraire nuisible, en ce qu'ef-façant les péchez par elle même, elle ne laisseroit rien à faire au Sacrement. C'est ce que dit notre Père Valentia, ce célèbre Jésuite, tom. 4. disp. 7. q. 8. p. 4. La contrition n'est point du tout nécessaire pour obtenir l'effet principal du Sacrement, mais au contraire elle y est plutôt un obstacle: Imò obstat potiùs quominus effectus sequatur. On ne peut rien désirer de plus à l'avantage de l'attrition. (1) Je le crois, mon

(1) Les Jésuites sont si fort prévenus pour l'attrition purement naturelle, qu'ils ont à cette occasion falsissé le Chapitre 4. du Livre 3, de la Somme des cas de confeience du Cardinal Tolet, savant Théologien de leur Compagnie, Summa cassum conscientie Francisci Toleti Cardinalis. Ce pieux Cardinal y décide pour l'attrition surnaurelle, & rejette absolument celle qui est naturelle. C'est ce qu'on voit dans les Editions de Douay 1600, de Cologne 1600. & 1601. Mais depuis ce temps ces très révérends Pères craignant que le sentiment du Cardinal Tolet, qui ne leur est pas savorable, ne sit trop de progrez, ils ont en la bonté de falissier son Livre, & de faire dire dans d'autres Editions au Cardinal le contraire de son sentiment, Il y a long-temps qu'on leur a reproché

Père; mais souffrez que je vous en dise mon sentiment, & que je vous fasse voir à quel excès cette doctrine conduit. Lorsque vous dites, que l'attrition conque par la feule crainte des peines suffit avec le Sacrement pour justifier les pécheurs, ne s'ensuit-il pas de-là qu'on pourra toute sa vie expier ses péchez de cette forte, & ainsi être sauvé fans avoir jamais aimé Dieu en sa vie? Or vos Pères ôseroient-ils soutenir cela?

Je vois bien, répondit le Père, par ce que vous me dites, que vous avez besoin de favoir la doctrine de nos Pères touchant l'Amour de Dieu. C'est le dernier trait de leur Morale, & le plus important de tous. Vous deviez l'avoir compris par les passages que je vous ai citez de la contrition. Mais en voici d'autres plus précis sur l'amour de Dieu, ne m'interrompez donc pas, car la suite même en est considération. ble. Ecoutez Escobar, qui rapporte les opinions différentes de nos Auteurs sur ce sujet, dans la Pratique de l'Amour de Dieu selon notre Société, au tr. 1. ex. 2. n. 21 & tr. 5. ex. 4. n. 8. fur cette question. Quand est-on obligé d'avoir affection actuellement pour Dieu? Suarez dit que c'est assez, si on l'aime avant l'article de la mort, sans déterminer

proché cette falsification; mais ils en ont été peu touchez, & ont continué leur chemin à l'ordinaire. Ainsi se conduisent ces vertueux Pères. C'est dommage qu'ils ne soient pas aussi les maîtres de la tradition de l'Eglife. Ils nous donneroient une belle & agréable Théo: logie.

aucun tems. Vasquez, qu'il suffit encore à l'article de la mort. D'autres, quand on re-goit le batême. D'autres, quand on est obligé d'être contrit. D'autres, les jours de setes. Mais notre Père Castro Palao combat toutes ces opinions - là, & avec raison, Meritò. Hurtado de Mendoza prétend qu'on y est obligé tous les ans, & qu'on nous traite bien favorablement encore de ne nous y obliger pas plus souvent. Mais notre Père Coninch croit qu'on y est obligé en trois ou quatre ans. Henriquez tous les cinq ans. Et Filiutius dit qu'il est probable qu'on n'y est pas obligé à la rigueur tous les cinq ans. Et quand donc? Il le remet au jugement des sages. Je laissai passer tout ce badinage, où l'esprit de l'homme se joue si insolemment de l'amour de Dieu. Mais, poursuivit-il, notre P. Antoine Sirmond, qui triomphe sur cette matière dans son admirable Livre de la Désense de la Vertu, où il parle François en France, comme il dit au lecteur, discourt ainsi au 2. tr. sect. 1. p. 12. 13. 14. &c. St. Thomas dit qu'on est obligé à aimer Dieu aussi-tôt après l'usage de raison: C'est un peu bientôt. Scotus, chaque Dimanche: Sur quoi fondé? D'autres, quand on est grièvement tenté: Oui, en cas qu'il n'y est que cette voie de fuir la tentation. Sotus, quand on reçoit un bienfait de Dieu: Bon pour l'en remercier. D'autres, à la mort: C'est bien tard. Je ne crois pas non plus que ce soit à chaque reception de quelque Sacrement: L'attrition y suffit avec la confession, si on en a la commodité. Suarez dit qu'on y est obligé en

un tems: Mais en quel tems? Il vous en fait juge, & il n'en sait rien. Or ce que ce Doc-teur n'a pas su, je ne sai qui le sait. Et il conclut enfin, qu'on n'est obligé à autre chose à la rigueur qu'à observer les autres commandemens, sans aucune affection pour Dieu, & sans que notre cœur soit à lui, pourvu qu'on ne le haisse pas. C'est ce qu'il prouve en tout son second Traité. Vous le verrez à chaque page, & entr'autres aux pages 16. 19. 24. 28. où il dit ces mots. Dieu en nous commandant de l'aimer, se contente que nous lui obéissions en ses autres commandemens. Si Dieu eut dit: Je vous perdrai, quel. que obéissance que vous me rendiez, si de plus votre cœur n'est à moi : ce motif, à votre avis, eut-il été bien proportionné à la fin que Dieu a pu avoir? Il est donc dit que nous aime-rons Dieu en faisant sa volonté, comme si nous l'aimions d'affection, comme si le motif de la charité nous y portoit. Si cela arrive réelle-ment, encore mieux: finon, nous ne laisserons pas pourtant d'obéir en rigueur au commandement d'amour, en ayant les œuvres, de façon que (voyez la bonté-de Dieu) il ne nous est pas tant commandé de l'aimer, que de ne le point bair.

C'est ainsi que nos Pères ont déchargé les hommes de l'obligation pénible d'aimer Dieu actuellement. Et cette doctrine est si avantageuse, que nos Pères Annat, Pintereau, le Moyne, & A. Sirmond même, l'ont défendue vigoureusement, quand on a voulu la combattre. Vous n'avez qu'à le voir dans

leurs réponses à la Théologie Morale: & celle du Père Pintereau en la 2. p. de l'Abbé de Boisic, p. 53. vous fera juger de la valeur de cette dispense, par le prix qu'il dit qu'elle a couté, qui est le sang de Jésus-Christ. C'est le couronnement de cette doctrine. Vous y verrez donc que cette distrine. Vous y veriez donc que cette dispense de l'obligation fâcheuse d'aimer Dieu, est le privilège de la Loi Evangélique par dessus la Judaïque. Il a été raisonnable, dit il, que dans la loi de grace du Nouveau Testament Dieu levât l'obligation fâcheuse & difficile, qui étoit en la loi de rigueur, d'exercer un acte de parfaite contrition pour être justifié; & qu'il instituât des sacremens pour suppléer à son défaut, à l'aide d'une disposi-tion plus facile. Autrement certes les Chrétiens, qui sont les enfans, n'auroient pas maintenant plus de facilité à se remettre aux bon-nes graces de leur père, que les Juiss qui étoient les esclaves, pour obtenir miséricorde de leur Seigneur.

O mon Père! lui dis-je, il n'y a point de patience que vous ne mettiez à bout, & on ne peut ouir fans horreur les choses que je viens d'entendre. Ce n'est pas de moimème, dit il. Je le sai bien, mon Père, mais vous n'en avez point d'aversion; & bien loin de détester les Auteurs de ces maximes, vous avez de l'estime pour eux. Ne craignez vous pas, que votre consentement ne vous rende participant de leur crime? Et pouvez-vous ignorer, que Saint Paul juge dignes de mort non seulement les Auteurs

Auteurs des maux, mais aussi ceux qui y confentent? Ne suffision la pas d'avoir permis
aux hommes tant de choses défendues, par
les palliations que vous y avez apportées?
faloit-il encore leur donner l'occasion de
commettre les crimes mêmes que vous
n'avez pu excuser, par la facilité & l'assurance de l'absolution que vous leur en
offrez, en détruisant à ce dessein la puisfance des Prêtres, & les obligeant d'absoudre plutôt en esclaves qu'en juges, les
pécheurs les plus envieillis; sans changement de vie; sans aucun signe de regret, que
des promesses cent fois violées; sans pénitence, s'ils n'en veulent point accepter; &
sans quiter les occasions des vices, s'ils en

reçoivent de l'incommodité?

Mais on passe encore au-delà, & la licence qu'on a prise d'ébranler les règles les plus saintes de la Conduite Chrétienne, se porte jusqu'au renversement entier de la loi de Dieu. On viole le grand commandement, qui comprend la Loi & les Prophètes: on attaque la piété dans le cœur: on en ôte l'esprit qui donne la vie: on dit que l'amour de Dieu n'est pas nécessaire au salut: & on va même jusqu'à prétendre, que cette dispense d'aimer Dieu est l'avantage que J. C. a apporté au monde. C'est le comble de l'impiété. Le prix du sang de J. C. sera de nous obtenir la dispense de l'aimer! Avant l'Incarnation on étoit obligé d'aimer Dieu: mais depuis que Dieu a tant aimé le monde qu'il lui a donné son Fils unique, le monde racheté

racheté par lui sera déchargé de l'aimer! Etrange Théologie de nos jours! On ôse lever l'anathéme que St. Paul prononce contre ceux qui n'aiment pas le Seigneur Jesus! On ruine ce que dit St. Jean, que qui n'aime point demeure en la mort; & ce que dit Jésus Christ même, que qui ne l'aime point, ne garde point ses préceptes! Ainsi on rend dignes de jouir de Dieu dans l'éternité, ceux qui n'ont jamais (1) aimé Dieu en toute

(1) Rien sur cette matière n'est comparable à la Profopopée par laquelle Despreaux introduit Dieu jugeant tous les hommes. C'est dans son Epitre XII.

Quand Dieu viendra juger les Vivans & les Morts, Et des humbles Agneaux, objet de sa tendresse, Séparera des Boues la troupe pêcheresse, A tous il nous dira, sévère ou gracieux, Ce qui nous sit impurs ou justes à ses yeux. Selon vous donc (ce sont les Jésuites) à moi reprouvé, Bouc insame, Va hrûler diractif en l'éternelle slamme.

Bouc infame,

Va brûler dira-t-il en l'éternelle flamme,

Malheureux qui soutins que l'homme dût m'aimer,

Et qui sur ce sujet trop prompt à déclamer,

Présendis qu'il falloit pour fléchir ma justice,

Que le Pécheur touché de l'horreur de son vicé,

De quelque ardeur pour moi sentit les mouvemens,

Et gardât le prémier de mes Commandemens.

Dieu, si je vous en crois, me tiendra ce langage.

Mais à vous (aux sésuites) tendre Agneau, son plus cher

béritage.

Orthodoxe ennemi d'un dogme si blamé; Venez, vous dira-t-il, venez mon bien-aimé; Vous qui dans les détours de vos raisons subtiles, Embarrassant les mots d'un des plus saints Conciles (le Concile de Trente)

Avez delivré l'homme; d l'utile Docteur! De l'importun fardeau d'aimer fon Créateur; Entrez au ciel; venez, comblé de mes louanges

Du besoin d'aimer Dieu desabuser les Anges.

toute leur vie! Voilà le mystère d'iniquité accompli. Ouvrez ensin les yeux, mon Père; & si vous n'avez point été touché par les autres égaremens de vos Casuistes, que ces derniers vous en retirent par leurs excès. Je le souhaite de tout mon cœur pour vous, & pour tous vos Pères; & je prie Dieu qu'il daigne leur faire connoître combien est fausse la lumière qui les a conduits jusqu'à de tels précipices, & qu'il remplisse de son amour ceux qui en ôsent dispenser les hommes.

Après quelques discours de cette sorte je quitai le Père, & je ne vois guères d'apparence d'y retourner. Mais n'y ayez pas de regret: car s'il étoit nécessaire de vous entretenir encore de leurs maximes, j'ai assez lu leurs Livres pour pouvoir vous en dire à peu près autant de leur Morale, & peutêtre plus de leur Politique, qu'il n'eût fait

lui-même. Je suis, &c.

Mr. Despreaux avouë lui même que le Père la Chaise, Confesseur du seu Roi Louis XIV, ne put tenir contre cette agréable ironie, & que l'admiration le porta à la faire répeter plus d'une sois. Le très-aigre & très-dangereux Père Tellier, son successeur, n'auroit pas agi aussi galamment: il autoit froncé le sourcil, grossi la bouche, gardé le silence, & ensin auroit mis Despreaux hors de chez lui par les épaules: & peut-êrre même auroit-il dit au seu que ce Poète étoit un hérétique, qui penfoit & parloit comme les Jansénistes: il étoit bien capable d'un pareil trait.

# NOTE PREMIERE.

#### SURLA

#### DIXIE'ME LETTRE.

De l'opinion des Cafuistes qui veulent que l'on donne l'absolution aux Pécheurs qui retombent toujours dans les mêmes desordres, quoiqu'on ne remarque en eux aucune espérance d'amendement.

Nous avons déjà vu par une infinité d'exemples, & nous verrons encore par ceux que nous rapporterons dans la suite, combien les fentimens des nouveaux Casuistes sur la Morale sont corrompus, & combien leur condescendance pour les passions des hommes est aveugle. Il n'y en a point cependant où cela paroisse plus clairement, que dans ces deux passages de l'Apologiste des Casuistes, où il soutient hardiment la pernicieuse doctrine des Jésuites touchant l'absolution qu'ils veulent qu'on accorde aux pécheurs qui sont dans l'habitude du vice, & dans lesquels on ne voit aucune espérance d'amendement.

on ne voit aucune eiperance d'amendement.

" La doctrine des Théologiens contre le refus
" de l'absolution a encore plus de lieu, dit-il(1),
" à l'égard de ceux qui ont contracté une forte
" habitude du vice, par des chutes réstérées de
" jurer, de s'enivrer, & de commettre beaucoup
", de péchez en matière d'impureté. Car encore
", que l'habitude qu'ils ont volontairement con", tractée par des rechutes au péché, leur serve
", d'occasion prochaine qui les porte à jurer, à
" s'en-

s'enivrer, & à d'autres mauvaises actions: souvent toutefois on ne peut pas dire que cette , habitude foit volontaire, puisqu'ils la détestent, & voudroient pouvoir s'en défaire. Et dans la fuite (1) il approuve cette maxime générale des Casuistes: Qu'il n'est pas nécessaire que le Confesseur se persuade que la résolution de son pénitent s'exécutera, ni qu'il le juge même probablement: mais qu'il suffit qu'il pense que le pénitent en a à l'heure même le dessein général, quoiqu'il doive retomber en bien peu de tems. Ce qu'il prouve par les raisons suivantes. La doctrine des lanséniftes, dit-il, tend au desespoir. & ruine le Sacrement de la Confession. Car où trouvera t-on des pénitens de qui le Prêtre se puisse assurer qu'ils ne retom-beront point: & si les Confesseurs attendoient , cette certitude, & s'ils vouloient juger de l'avenir par les fautes passées dont les pénitens se confessent, il ne faudroit plus de confession. Car .. les ames qui ont conservé leur innocence bap-, tismale, n'en ont pas besoin; & on n'a pas de , certitude que ceux qui sont tombez dans des , péchez mortels, lorsqu'ils avoient la grace du , batême, n'y retourneront plus après qu'ils fe " feront confessez. Cette maxime des Jansénistes est donc pernicieuse à l'Eglise, & pire qu'un " interdit général. Et ce qu'ils nous reprochent dans leur objection, est le sentiment de tous , les bons Auteurs. Le Prêtre doit donc absou-, dre le pénitent, quoiqu'il suppose qu'il retour-", nera à son péché. Les Théologiens vont plus ", avant, & disent que quand même le pénitent ", jugeroit qu'il est pour retomber bientôt en sa , faute, il est toutefois en état de recevoir l'ab-

#### 258 I. NOTE SUR LA X. LETTRE.

, solution, pourvu que le péché lui déplasse au , tems de la confession. Et cette vue qu'il a de , ses rechutes, doit le porter au remède de la , confession pour se fortisser. De même qu'un , malade qui a la goute ne laisse pas d'avoir un , grand désir de s'en défaire, quoiqu'il prévoie , qu'elle retournera. Et d'autant plus qu'il en , craint le retour, d'autant est-il plus soigneux , pour se munir de préservatifs & de remèdes.

Je ne sai ce que je dois d'abord reprendre dans ces paroles de l'Apologiste. Remarquerai-je qu'il y choque manisestement la raison & le bon sens ? Ou qu'il renverse les règles les plus communes de la prudence chrétienne? Ou qu'il méprise témérairement toute l'Antiquité? Ou qu'il foule aux pieds l'autorité de St. Charle, si respectée dans toute l'Eglise? Ou qu'il outrage indignement les Evêques de France? Ou ensin qu'il expose à un danger certain le salut des sidèles, & ouvre la porte à toutes sortes de crimes? Car n'est il pas visible qu'il fait tout cela dans ce seul

paffage?

En prémier lieu, qu'y a-t-il de plus déraisonnable, & de plus absurde, que la comparaison qu'il fait de la goute avec les maladies de l'ame? Comme si la goute dépendoit de la volonté, ou que les maladies de l'ame n'en dépendissent pas. Cette dissérence qu'il y a entre les maladies du corps & celles de l'ame, se présente tout d'un coup aux yeux de tout le monde. Et il saut être aveugle pour ne l'avoir pas apperçue. La goute, aussien que les autres maladies du corps, ne dépend point de la volonté. Soit qu'on le veuille, ou qu'on ne le veuille pas, on en est également tourmenté. Les attaques fréquentes de cette maladie ne prouvent donc nullement que la volonté l'aime. Au contraire, plus les attaques en sont stéquentes.

quentes, plus la volonté la hait, & en a d'aver-

fion.

C'est tout le contraire des vices. Ils sont dans la volonté, ou plutôt ils ne sont autre chose que la volonté même dérèglée. Personne n'est attaqué de ces maladies spirituelles, qu'il ne le veuille bien. Personne ne les hait véritablement, qu'il n'en soit en même tems délivré. Si on y retombe de tems en tems, c'est une marque que la volonté n'en est pas encore détachée, ou pour me servir des paroles de Saint Augustin (1), qu'on ne veut pas encore le bien qui y est opposé d'une volonté pleine es entière, mais tout au plus d'une volonté foible es languissante qui partagée entre divers mouvemens s'élève à peine d'un côté, qu'elle retombe austit de l'autre.

En second lieu la prudence chrétienne ne dévient-elle pas entièrement inutile, si on prend pour règle de sa conduite cette maxime des Jésuites: Qu'on ne doit pas différer l'absolution aux pé-cheurs d'habitude, parce qu'il n'y a personne dont on se puisse assurer qu'il ne retombera plus dans les mêmes péchez. Qui a jamais agi dans les choses de la moindre conséquence sur ce principe, que les Jé-suites veulent néanmoins qu'on suive dans la dispensation des saints mystères? Je demanderois volontiers à ces Casuistes, si toutes les fois qu'ils placent de l'argent, ils négligent de s'informer si celui à qui ils le donnent est un homme sûr, par cette raison qu'il est impossible de s'assurer qu'il ne lui arrivera point d'accident qui le rende insolvable Je leur demanderois s'ils ont autant de confiance dans un nouveau domestique qu'ils ne connoissent point encore, que dans un ancien dont ils ont éprouvé la fidélité depuis plusieurs années années. Cependant on ne peut être entièrement affuré de la fidélité ni de l'un ni de l'autre; puisqu'on voit des exemples de domestiques qui ont volé, & même tué leurs maîtres, après les avoir

fervi long-tems très-fidèlement.

Mais peut-être seront-ils plus touchez par l'exemple de ce qui se pratique dans tous les Ordres Religieux, où l'on ne reçoit personne qu'après l'avoir éprouvé long-tems, qu'après avoir examiné avec soin le caractère de son esprit, & la sincérité de sa vocation. Car à quoi sert cette épreuve, s'il est vrai que la longueur du tems foit inutile pour mieux juger de la résolution des perfonnes? Pourquoi donc les Jésuites n'ont-ils pas la charité d'en dispenser leurs postulans? Pour-quoi ne reçoivent-ils pas sur le champ ceux qui demandent à entrer dans leur Société, afin de ne point donner lieu par ces délais de croire qu'ils détournent tout le monde d'embrasser la Vie Reli-

gieuse?

S'ils fentent bien eux-mêmes combien une telle conduite seroit contraire à toutes les règles de la prudence, & pernicieuse au bien de leur Société; s'ils croient avec raison devoir apporter tous leurs soins pour connoître les sujets qui se préfentent à eux; pourquoi non seulement excusentils cette négligence dans les Prêtres, mais vontils même jusqu'à cet excès que de la louer, & d'enseigner que les Confesseurs sont obligez de traiter ainsi les pécheurs? Quelle est donc la caufe de deux jugemens si différens sur deux choses entièrement semblables, sinon l'utilité de leur Société, qui est la loi souveraine des Jésuites. Ils favent combien les Apostats & les Religieux dé-règlez deshonorent les Communautez, cela suffit. L'utilité de leur Société leur ouvre les yeux: elle leur fait prendre les moyens nécessaires pour n'en point

point admettre de tels parmi eux, & leur fait facilement comprendre que la longueur du tems n'est pas inutile pour s'affurer de leurs dispositions. Au contraire, comme il est utile au bien de leur Société de pouvoir donner indisféremment l'absolution à tout le monde, cette même utilité les aveugle, & leur persuade malgré la raison, que le délai de l'absolution est inutile pour connoître la

disposition des pénitens.

Mais quoi de plus injurieux à l'Eglise primitive, que de décrier comme une doctrine particulière aux fansénisses, & qui tend au desespoir, une Discipline qui a été si long-tenns en vigueur à l'égard de toute sorte de crimes, & encore plus long-tems à l'égard des crimes publics? Mais il n'est pas nécessaire de résuter ici amplement cette calomnie. Mr. Arnauld, Docteur de Sorbonne, l'a sait presque dans tout son Livre De la Fréquente Communion, qui a été approuvé par seize Evêques, par vingt Docteurs, & par une assemblée des Evêques de la Province d'Ausch, qui en recommandent la lecture aux Fidèles avec des éloges extraordinaires.

Qu'on n'infère pas néanmoins de-là que je croie qu'on doit rétablir toute la févérité de l'ancienne Discipline. La corruption de notre siècle est trop grande pour le permettre. Je soutiens seulement deux choses : la prémière, qu'il y a de l'impiété & de l'irreligion à ne pas respecter une Discipline observée pendant douze siècles, & à dire, comme fait l'Apologiste des Casuistes, qu'elle est pernicieuse aux Chrétiens. La seconde, que ce n'est point une sévérité, mais une précaution nécessaire dans la dispensation des mystères de Jesus-Christ, que de dissérer l'absolution à ceux qui sont par leurs fréquentes rechutes, qu'ils ne sont pas dans une résolution sincère de se corriger.

C'est pourquoi St. Charle Borromée, une des plus grandes lumières que l'aglife ait eue dans ces derniers tems, le recommande expressement aux Confesseurs en ces termes: "Le Confesseur, dit-il (1), ne doit point absoudre une personne qui est en cet état, s'il juge probablement qu'en demeurant dans les mêmes occasions, il tombera dans les mêmes péchez; mais il doit prendre quelque tems pour examiner s'il change de vie. Il doit observer cette règle avec d'autant plus de foin, que la négligence des Confesseurs en ce point, est cause, comme nous le voyons, qu'il se commet dans la plupart des Arts & des Professions un grand nombre d'abus & de très-grands péchez, sans lesquels il semble qu'il n'y a presque plus personne, qui puisse exercer aujourd'hui de certains Emplois, & s'acquiter des choses les plus justes en ellesmêmes.

Et un peu plus haut: ,, Nous avertissons les Confesseurs qu'ils doivent refuser l'absolution à ceux qu'ils jugeront probablement que, malgré les promesses & les protestations qu'ils font de quiter le péché, ils ne le quiteront pas néanmoins, & la différer jusqu'à ce qu'ils voient quelque amendement. Ils doivent garder la même conduite à l'égard de ceux qui , font retombez fouvent dans les mêmes péchez , durant plusieurs années, & qui n'ont fait aucun

" effort pour se corriger

Que les Jésuites reconnoissent dans ces Decrets de St. Charle, non seulement l'esprit de ce Saint Prélat, mais encore celui de leurs prémiers Pères: puisque ce sut le Père Adornus Jésuite, homme d'un grand mérite, qui travailla fous St. Charle à

dreffer

SENTIMENT DE ST. CHARLE. 263

dresser ces Instructions. Ils ne le reconnoîtront pas moins par ces paroles d'un ancien Jésuite nommé de Bonis, qui témoigne que l'expérience seule lui avoit apris quel fruit on retire du délai de l'absolution. C'est dans un Livre Italien intitulé. Traité du très-saint Sacrement de l'Autel, imprimé à Rome en 1595., L'expérience, dit-il, fait voir que c'est un remède très-utile pour guérir les , fréquentes rechutes , que de différer l'absolu-, tion, afin que les pécheurs se préparent à la ., communion par quelque exercice de pénitence. . Il faut donc leur en imposer qui soient propres à leur inspirer la connoissance, la douleur, ", & le repentir qu'ils doivent avoir de leurs pé-, chez. Si on ne le fait, ils retourneront incon-, tinent à leurs dérèglemens. C'est ce que témoignent d'excellens & de prudens Religieux, qui , assurent que la conduite que je viens de marquer a été très-utile à beaucoup de pécheurs. Enfin ce qui rend encore la témérité de l'Apologiste des Casuistes plus inexcusable, c'est que

la dernière Assemblée du Clergé de France a condamné publiquement cette indulgence pernicieufe que les Jésuites veulent qu'on ait pour les pécheurs. Car non seulement elle a fait imprimer à ses dépens les Instructions de St. Charle si contraires, comme nous venons de le voir, à cette conduite: mais dans la Lettre qu'elle a fait mettre à la tête de ce Livre, elle a combattu elle-même cette corruption dans les termes les plus forts, & ruiné toutes les raisons dont les Jésuites s'efforcent de l'appuyer. Après avoir rapporté quelquesunes des opinions qui se sont introduites de nos jours dans la Morale Chrétienne: ,, Outre cette , corruption de doctrine, ajoute t-elle, qui se glisse aisément dans tous les esprits si on n'en as arrête le cours, nous avons été sensiblement , tou-R 4

## 264 I. Note sur la X. Lettre.

, touchez de douleur, voyant la facilité malheu-, reuse de la plupart des Confesseurs à donner , l'absolution à leurs pénitens, sous des prétextes , pieux de les retirer peu à peu du péché par , cette douceur, & de ne les porter pas dans le , desespoir, ou dans un entier mépris de la Reli-

" gion.

Après un jugement si solemnel d'une Assemblée si célèbre, & qui a été plus savorable aux Jésuites qu'aucune autre, qui ne s'étonnera pas qu'ils ayent la hardiesse de fouler publiquement aux pieds son autorité; qu'ils ôsent soutenir comme la Discipline commune de tous les Catholiques, & qui n'est combattue que par les Jansénistes, ce que ces Prélats ont condamné comme une horrible corruption? D'où l'on peut apprendre en passant, que ceux qu'ils décrient par tout sous le nom de Jansénistes, sont les Evêques mêmes de France, les Curez de Paris, ceux de Rouen, & ceux de presque toute la terre, qu'ils voient être opposez à leurs erreurs.

Si l'autorité de St. Charle & des Evêques de France ne faisoit pas impression sur les Jésuites, au moins devoient-ils avoir égard à toute la Discipline de l'Eglise qu'ils renversent par ce seul principe, & au salut des pénitens qu'ils exposent à un danger évident de se perdre. Car tous leurs autres relâchemens ne vont ordinairement qu'à excuser chaque crime en particulier. Mais celuici les excuse toute leur habileté n'ont su trouver d'excuse. Le monde est plein de pécheurs d'habitude: il en est comme accablé, presque tous se consessent à leurs dérèglemens, sans qu'il paroisse dans leur vie aucune marque de conversion. Quel remède à un si grand mal, sinon

DE L'ATTRITION NATURELLE. 265

finon que les Prêtres ayent de la fermeté pour séparer ces sortes de pécheurs de l'Autel? Ainsi quand les Jésuites privent l'Eglise de cet unique remède qu'elle ait entre les mains, ils la mettent dans l'impossibilité de jamais réformer les mœurs des Chrétiens.

### NOTE II.

Réfutation de l'Hérésie des fésuites sur l'Attrition Naturelle.

PLusieurs donnent différentes louanges à Montalte. Pour moi je ne loue rien tant en lui, que sa circonspection & son exactitude. Il n'y a rien de plus prudent, rien de plus sage que se expressions. S'il trouve quelque opinion qui soit approuvée par des Théologiens habiles, quelque fausse qu'elle lui paroisse, il se donne bien de garde d'en faire un crime aux Jésuites. Nous en avons un exemple remarquable dans la question

dont il s'agit ici.

La doctrine de tous les Théologiens de Louvain, ou plutôt de presque tous les anciens Théologiens, sur la nécessité de l'amour de Dieu par-dessus toutes choses pour la justification des adultes, est sans-doute là doctrine la plus probable. Ainsi c'est avec raison que ces Théologiens renserment même cet amour dans la contrition imparsaite ou dans l'attrition, qui suffit pour obtenir la remission des péchez dans le Sacrement de Pénitence. Et rien n'est plus soible que cette objection, qu'on a coutume de faire contre leur sentiment, Que l'absolution est donc purement déclaratoire. Car ils répondent deux choses à cella. La prémière, que quoique la justification

#### 266 II. NOTE SUR LA X. LETTRE.

précède l'absolution, elle ne laisse pas d'en être l'effet, parce que Dieu ne l'accorde qu'en vertu du désir qu'on a de recevoir l'absolution. En fecond lieu, il y en a plusieurs, & entr'autres Estius, qui nient que tout amour de Dieu pardessus toutes choses suffise pour justifier sans le Sacrement; & ils veulent qu'il ne justifie, que lorsqu'il est dans un degré éminent, & qu'il s'est rendu maître du cœur.

Ouelque vraie que cette doctrine ait paru à Montalte, cependant il ne fait point un crime aux Jésuites de ce qu'ils ne la suivent pas. Ce ou'il reprend en eux, c'est que ne renfermant pas la moindre étincelle d'amour de Dieu dans l'attrition, ils foutiennent néanmoins qu'elle fussit pour être justifié dans le Sacrement de Pénitence : ce qui est contraire au sentiment du commun même des Théologiens, qui veulent que l'attrition suffise.

Ce que Montalte reprend encore, & avec plus de force dans les Jésuites, c'est ce que ceux de Paris ont ôsé foutenir dans plusieurs Livres & dans des Thèses publiques: savoir que l'attrition naturelle, ou la crainte d'un mal temporel par lequel Dieu punit le péché, suffisent pour recou-

vrer la grace.

C'est cette dernière erreur, ou plutôt cette hérésie que j'ai principalement dessein de résuter ici en peu de mots. La plupart des argumens dont je me servirai pour la combattre, se pourront néanmoins appliquer aussi très-naturellement à la prémière, c'est à dire à cette crainte purement fervile, produite par l'appréhension seule des suplices de l'Enfer.

I. De quelque manière qu'on entende ces paroles du Concile de Trente touchant la contri-

tion

tion imparfaite, (1) Qu'elle ne rend point l'homme hipocrite, mais qu'elle le prépare à obtenir la grace dans le Sacrement, on est obligé d'avouer que si cette préparation est suffisante, elle est en même tems tellement nécessaire, que toute autre qui feroit moindre ne suffiroit pas. Voyons donc en

quoi confilte cette contrition imparfaite. Le même Concile l'explique très-clairement au même endroit (2) en ces termes. " Si quelqu'un dit que la contrition qui est excitée par l'examen, par la recherche & la détettation de fes . péchez, quand en repassant ses années dans , l'amertume de son ame, on vient à peser l'é-" normité, la multitude, & la laideur de ses pé-, chez, la perte de la béatitude éternelle, & la a damnation éternelle qu'on a méritée: si quelqu'un dit qu'une telle contrition jointe à la réfolution de mener une meilleure vie, n'est pas , une douleur véritable & utile, & ne prépare , pas à la grace, mais qu'elle rend l'homme hi-, pocrite, & plus grand pécheur... qu'il soit " anathême.

Voilà quelles font, se on le Concile, les véritables conditions de cette attrition. Elle renferme la haine des péchez Donc elle renferme aussi quelque amour de Dieu, sans lequel, comme dit Saint Augustin, on ne hait point véritablement le péché. Elle renferme la crainte de la damnation éternelle. Donc elle n'est point bornée à la seule crainte d'un mal temporel. Elle renferme la douleur d'avoir perdu la béatitude. Donc elle n'exclut pas tout amour de Dieu. Car comme la béatitude n'est autre chose que Dieu même, on ne peut être véritablement touché de la

<sup>(1)</sup> Seff. 14. c. 4. (2) Seff. 14. can, s.

### 268 II. NOTE SUR LA X. LETTRE.

la perte de cette béatitude, qu'on n'ait en même tems quelque amour pour Dieu, felon cette belle maxime de St. Augustin: On ne perd avec

douleur, que ce qu'on possède avec amour.

II. C'est une hérésse condamnée par plusieurs Conciles, & nommément par celui de Trente, qu'on puisse se préparer à recevoir la grace sans le mouvement du Saint-Esprit. Cependant cette hérésse est manifestement contenue dans cette proposition des Jésuites, que l'attrition naturelle suffit pour être justifié dans le Sacrement.

III. Cette même hérésie suit manifestement de cette autre proposition, Que la crainte d'un mal temporel suffit aussi pour la justification. Car qu'y a-t-il de surnaturel dans cette crainte? Quel est l'homme, quelque méchant qu'on le suppose, qui n'ait pas par exemple de la douleur d'avoir perdu son argent au jeu? Et y en a-t-il d'affez impies, lorsque cela arrive, pour nier que c'est la providence de Dieu qui l'a permis? La justice ne viendra donc plus de la loi, comme le disoient autresois les Jussis, mais elle sera entièrement un effet de la nature, & Pélage renaissant dans la personne des Jésuites, va triompher de la doctrine de l'Eglise.

IV. Ce que St. Thomas enseigne (1) sur la crainte servile, prouve manisestement que tout mouvement, ou affection de l'ame qui n'est causée que par la seule crainte du châtiment, ne suffit point pour être justissé. Car il dit formellement que la crainte servile, quoique bonne en elle même, est néanmoins mauvaise, entant qu'elle est servile, ou, comme il parle, quant à sa servilité: de sorte que celui qui agit précisé-

ment

DE L'ATTRITION NATURELLE. 269

ment par ce motif, fait mal Or felon le même St. Thomas au même endroit, Celui-là agit par le motif de la crainte servile considérée comme servi-le, qui n'aime point la justice, mais qui craint seule-ment la peine. Et il reconnoit que c'est dans ce sens qu'il faut entendre cette parole de Saint Augustins Celui qui fait quelque chose par crainte, encore que ce qu'il fait soit bon, néanmoins il ne le fait pas bien. Celui donc qui déteste ses péchez par la crainte seule de la peine, ne fait pas bien cette bonne action, & il agit par le motif de la crainte servile que Saint Thomas condamne. Ainfi il n'est point dans la disposition qui est nécessaire pour recevoir la grace, même dans le Sacrement.

V. On peut réfuter cette erreur par un autre argument, qui n'est pas moins fort, tiré de ce principe très-certain dans la Théologie, & très-fouvent établi par le même St. Thomas, favoir que l'homme ne peut obtenir la remission de ses péchez, si son cœur ne se détourne du péché, &

ne se tourne vers Dieu.

C'est ce que St. Thomas répète plusieurs fois dans la question 113 1. 2. & particulièrement dans le cinquième article. ,, Il faut, dit-il, que ,, dans la justification de l'impie il intervienne ", comme deux mouvemens du libre arbitre; l'un , par lequel il tende à la justice, & se tourne vers ", Dieu; & l'autre par lequel il déteste le péché. Et dans l'article 7. , Dans la justification de l'im-, pie, le libre arbitre déteste le péché, & se " tourne en même tems vers Dieu. Car ce qui " fait qu'il déteste le péché, c'est que le péché ,, est contre Dieu, auquel il veut s'attacher. Or ,, celui qui n'est touché que de la crainte d'un " mal temporel, ne se tourne point vers Dieu, & ,, il ne déteste point le péché, comme étant con-traire à Dieu auquel il veut s'attacher. Il ne " doit

# 270 II. Note sur la X. Lettre.

on, doit donc point attendre que Dieu lui pardono, ne, tant qu'il sera dans cette disposition. Car comme dit St. Augustin (1), il remet les péperene à ceux qui se convertissent à lui, & ne les remet point à ceux qui ne s'y convertissent.

pas. VI. Ceux qui servent Dieu pour les biens temporels, ne servent pas Dieu, mais plurôt ces biens temporels. Ce qui a fait dire à St. Augustin en parlant des Juifs (2): ,, Qu'en cherchant Dieu à cause des biens temporeis, ils ne cherchoient point Dieu, mais seulement ces biens qu'ils en attendoient; parce que quand , on ne sert Dieu que dans cette vue, on le sert par une crainte servile, & non par un amour ", filial". Ainsi ce n'est point proprement Dieu qu'on adore, car on n'adore que ce qu'on aime Or celui qui ne déteste ses péchez qu'à cause d'un mal temporel, quelque persuadé qu'il soit que ce mal vient de Dieu, n'aime que les biens temporels dont ce mal le prive, & il n'a aucun amour pour Dieu Donc il ne l'honore point. Et qu'y a-t-ii de plus abfurde, que de dire qu'il puisse mériter la remission de ses péchez, c'est-à-dire le plus grand bienfait de Dieu, par des actions qui ne l'honorent en aucune manière?

VIII. On peut encore prouver la même choie par cet argument, qui a beaucoup de rapport au précédent. Une des principales différences qu'il y a entre la loi ancienne & la loi nouvelle, confifte en ce que ceux qui étoient, comme dit Saint Paul (3), zèlez observateurs de l'ancienne Loi. &

hé-

<sup>(1)</sup> in Ps. 32. (2) in Ps. 77.

<sup>(3)</sup> in Epist, ad Gal.

héritiers de l'Ancien Testament, s'abstenoient du mal par la crainte de perdre les biens temporels que la loi leur promettoit; & que les enfans de la loi nouvelle, & de la nouvelle alliance détestent au contraire le péché, principalement par la crainte de perdre Dieu même. Le prémier motif est tout Judaïque Il n'y a que le dernier qui soit Chrétien. Et c'est le seul auquel la remission des péchez est accordée, comme l'enseigne admirablement St. Augustin (1). , Celui-là, dit-il, est , justisé devant Dieu, qui sert Dieu gratuitement, c'est-à-dire qui ne le sert ni par le désir d'objet in par la crainte de perdre quelque bien.

Quoique cela fuffise pour confondre les Jéfuites, je ne laisserai pas néanmoins d'ajouter à ces argumens quelques passages choisse de Saint Augustin, afin que le Lecteur voie encore plus clairement ce qu'on doit penser d'une opinion, qu'ils ôsent nous donner presque comme un dog-

me qui appartient à la foi de l'Eglise.

#### Passages de St. Augustin sur la Crainte.

Juis, en rendant les péchez qu'ils produises, commettoient d'autant plus grands, qu'ils les commettoient avec plus de connoissance. Et à l'égard de ceux-mêmes qui observoient ce que la loi leur commandoit, elle ne laissoit pas de produire encore la colère. Car comme ils ne le faisoient pas par l'esprit de la grace, ils le faisoient par la crainte du châtiment, & non par l'amous l'amous l'amous les produires par la crainte du châtiment, a l'amous l'amous les par les par les par l'amous l'amous les par les par les par les par l'amous l'amous les par les

<sup>(1)</sup> de Spirit. & List. c. &.

### 272 II. NOTE SUR LA X. LETTRE.

", l'amour de la justice. Ainsi Dieu ne vovoit point dans leur volonté, ce que les hommes vovoient dans leurs œuvres. Et ils étoient plutôt coupables que justes devant ses yeux. parce qu'il connoissoit qu'ils eussent mieux aimé commettre le mal , s'ils l'eûssent pu faire

" impunément.

" Il. (1) Ils ne comprennent point le sens de , ces paroles qu'ils lisent dans les Ecritures. Que personne ne sera justifié devant Dieu par la loi. Car " elle peut justifier devant les hommes, mais non .. pas devant celui qui pénètre le fond des cœurs. " & qui connoit ce qu'il y a de plus caché dans ., la volonté, où il voit qu'encore que celui qui , craint la loi, s'abstienne de faire ce qu'elle dé-" fend, néanmoins il aimeroit mieux le faire, s'il " ne lui étoit pas défendu.

,, III. (2) La loi s'accomplit par la promesse. c'est-à-dire par la grace de Dieu, sans laquelle .. elle rend les hommes des prévaricateurs, ou dans " leurs actions mêmes, fi la concupiscence l'emporte fur la crainte; ou au moins dans leur volonté, si la crainte du châtiment est plus forte

que n'est la concupiscence.

,, IV. (3) Ceux qui s'efforcent d'établir leur " propre justice, & d'en accomplir les œuvres par la crainte du châtiment, n'accomplissent point , la justice qui vient de Dieu. Elle n'est accom-" plie que par la charité seule, qui ne veut rien " que ce qui est permis; & non pas par la crain-, te, qui est forcée de faire à l'extérieur ce que ", fait la charité, mais qui voudroit intérieure-" ment pouvoir faire le contraire, & qui désire-. roit

<sup>(1)</sup> De Spir. & Litt. c. %.

<sup>(2)</sup> Ibid. c. 19. (3) Ibid. 6. 32.

", roit que ce qui n'est point permis devint per", mis, si cela étoit possible. Ces sortes de per", sonnes croient en Dieu, aussi bien que les pré", miers. Car s'ils n'y croyoient point du tout,
", ils n'appréhenderoient pas non plus les châti", mens dont il les menace dans la loi.

"V. (1) Si en obeissant au précepte, le cœur pet tellement disposé qu'il aimeroit mieux que plant, se contraire qui lui plaît, & qu'il sait être défendu, su précepte; parce qu'il commettroit effectivement le mal qu'il défend, s'il n'étoit retenu

" par la crainte du châtiment.

"VI. (2) On est sous la loi quand on sent qu'on ne s'abitient du mal que par la crainte des châtimens dont la loi menace, & non par l'amour de la justice. On n'est point encore libre, la volonté n'est point encore détachée du péché. Car en désirant qu'il n'y eût point de châtiment à craindre, s'il étoit possible, on se rend criminel, & on commet véritablement en secret le mal, qu'on désireroit en secret qu'il

" fût permis de faire.

" VII. (3) Ne foyez point surpris de ce que St. " Paul dit de lui-même dans sen Epître aux Phi" lippiens, que pour ce qui est de la justice de la loi, il a mené une vie irreprochable. Car il a " pu en secret violer la loi par des affections dé" règlées, & cependant accomplir au-dehors ses » préceptes par la crainte des Hommes, ou mê" me par la crainte de Dieu. Mais il n'y étoit " porté que par la crainte du châtiment, & non " par l'amour & le plaisir de la justice. Car il, y a " bien

<sup>(1)</sup> Ibid. c. ult.

<sup>(2)</sup> de Nat. & Grat. e. 57.
(3) ad Bonif. l. 1. c. 9.
Tome II.

## 274 II. Note sur la X. Lettre.

,, bien de la différence entre faire le bien en , l'aimant, & le faire avec une volonté tellement , portée au mal, qu'elle feroit effectivement le , mal, fi elle le pouvoit faire impunément. Car , cette volonté rend criminels devant Dieu, ceux , qui s'abstiennent ainsi de pécher, non par l'in-, clination du cœur, mais par la crainte du châtiment.

"VIII. (1) Quand on fait le bien par la crain-"te du châtiment, & non par l'amour de la juf-"tice, on ne fait pas encore le bien comme il "faut. On ne fait point dans le cœur le bien "qu'on paroît faire au dehors, quand on est "dans cette disposition, qu'on aimeroit mieux "ne le point faire, si l'on pouvoit éviter le

châtiment.

.. IX. (2) Tous ceux qui dans l'Ancien Testa-" ment n'avoient en vue que les promesses des " biens temporels que Dieu y faisoit, & qui igno-., roient quel rapport elles avoient au Nouveau Testament ; n'observoient les préceptes de la , loi que par le désir d'obtenir de Dieu ces biens , temporels, ou par la crainte qu'il ne les leur , ôtât. Ils s'imaginoient à la vérité observer la , loi, mais ils ne l'observoient pas en effet. Car , la foi n'agissoit point en eux par la charité, ., mais feulement une cupidité & une crainte ., charnelle. Or celui qui accomplit les commandemens de cette manière, ne les accomplit qu'à , regret, & ainsi il ne les accomplit point dans , le cœur. Car il fouhaitteroit abfolument de ne ", les point accomplir, si la transgression en démeuroit impunie. Et par conséquent il est coupable dans sa volonté, dont Dieu qui lui fait

<sup>(</sup>I) Ibid. l. 20 C. 9.

<sup>(3)</sup> Ibid, b. 3. 6, 4.

, ces commandemens, a une parfaite connoissance. , X. (I) En vain se croit-on victorieux du péché, lorsque ce n'est que par la crainte du châtiment qu'on s'en abstient. Car quoiqu'on , n'aille pas jusqu'à faire l'action extérieure de ce , que la cupidité demande, le désir secret qu'on en porte dans le cœur, est un tyran dont on demeure esclave. Or peut-on être innocent aux yeux de Dieu, quand on est dans la disposition de faire ce que la justice défend, si l'on pouvoit se garantir des supplices dont on se voit menacé? On est donc alors coupable dans la , volonté: puisqu'on voudroit faire ce que la loi ne permet pas, & qu'on ne s'en abitient , que parce qu'on ne le fauroit faire impunément. XI. (2) Le Prophète ne dit pas simplement des enfans d'Ephrem, qui sont la figure de ceux qui attendent tout de leurs œuvres: Ils n'ont point gardé l'alliance du Seigneur, il ajoute, Et ils n'ont point voulu marcher dans sa loi. ,, Car on pourroit " croire que la loi des œuvres suffit en queloue , forte pour rendre l'homme juste, parce qu'on , voit que ces personnes accomplissent au-dehors , ce que la loi commande. Il est vrai qu'ils aime-", roient mieux qu'elle ne leur commandat point , tout ce qu'ils font, fans que leur cœur y ait , part; mais ils ne laissent pas cependant de le , faire. Ainsi on peut dire en un sens, qu'ils mar-, chent dans la loi de Dieu: mais on ne peut , pas dire qu'ils veuillent y marcher , puisque , leur cœur n'a point de part à ce qu'ils font. " Or il est impossible que le cœur ait part à ce ,, que l'on fait par la crainte du châtiment, & non par l'amour de la justice. A ne regarder que le .. dehors

<sup>(1)</sup> Ep. 144. (2) in Pf. 77.

# 276 II. Note sur la X. Lettre.

j, dehors de l'action, ceux qui craignent le châtfj, ment, & ceux qui aiment la justice, s'abstienj, nent également de voler. Il n'y a donc que le j, cœur qui les distingue. Leurs actions sont semj, blables, mais leur volonté est différente.

, XII. (1) La crainte qui ne fait pas aimer la justice, mais appréhender le châtiment, est une crainte servile. Elle ne regarde que les intérêts de la chair. Ainsi elle ne la crucifie point. La volonté de pécher demeure toujours vivante. & elle se fait connoître par les œuvres, desqu'elle peut espérer l'impunité. Mais lorsou'on croit que le châtiment suivra de près le péché, la volonté de le commettre demeure à la véri-99 té cachée, mais elle ne laisse pas d'être toujours vivante. Car elle désireroit que ce que la loi défend fût permis, & elle a de la douleur de ce qu'il ne l'est pas, parce qu'elle ne se plaît point spirituellement dans le bien qu'elle commande, mais qu'elle craint d'une manière , charnelle le mal dont elle menace.

J'ajouterai que cette Doctrine de Saint Augustin est tellement certaine, que c'est sur elle que les Papes ont sormé cette règle de droit. (2) Celui qui accomplit un précepte par la crainte, ne l'accomplit pas comme il doit l'accomplir, & ains il ne l'accomplis

point du tout.

(i) Conc. 25. in Pf. 118.

(2) In Decret. tit. de Reg. Juris.

# OBLIGATION D'AIMER DIEU. 277

# NOTE TROISIE'ME,

OU

### DISSERTATION THEOLOGIQUE

Sur le Commandement d'aimer Dieu. (1)

#### SECTION PREMIERE.

Erreurs intolérables d'Antoine Sirmond Jésuite contre ce Commandement.

J. I.

Vraie notion de l'Amour de Dieu.

A Raison & la Nature nous crient que tous les hommes sont obligez d'aimer Dieu, & qu'ils doivent lui consacrer leur cœur par un amour chaste & desintéressé. Mais les Saintes Ecritures donnent une force nouvelle à cette voix secrette de la Nature, par la manière dont elles nous parlent de cette étroite obligation où nous sommes d'aimer Dieu. Les Histoires, les Prophéties, les Figures, les Mystères, les Menaces, les Inestructions qui y sont contenues, tendent toutes à la faire entrer dans l'esprit, & à la graver profondé-

<sup>(1)</sup> Cette Differtation avoit été écrite en François par Mr. Arnauld. Mr. Nicole la traduisit en Latin, & l'adopta pour son Wendrock. On n'a pas été à portée de savoit si l'illustre Traductrice avoit eu connoissance de l'Ouvrage de Mr. Arnauld : ce qui est ici, paroût tras duit sur le Latin.

### 278 III. NOTE SUR LA X. LETTRE.

fondément dans le cœur des hommes. Toute la Religion Chrétienne est renfermée dans ce commandement. Jesus-Christ n'est venu au monde, il n'a souffert, il n'est ressus-christ n'est venu au monde, il n'a souffert, il n'est ressus-christ , qu'afin d'allumer ce seu facré dans le cœur de ses élus. Ainsi ceux qui ruinent ce grand commandement, renversent d'un seul coup toute la Religion Chrétienne: ils anéantissent le dessein de l'Incarnation: ils rendent inutiles tous les Mystères: ils démentent toutes les Ecritures: leur erreur en un mot renserme le venin de toutes les autres. Car les autres erreurs ne retranchent, pour ainsi dire, que quelques branches; mais celle-ci coupe le tronc de l'arbre, & sape la Religion par les sondemens.

On peut ruiner ce commandement en deux manières: l'une, en niant que d'aimer Dieu ce soit un précepte: & l'autre, en avouant que c'est un précepte, mais en substituant à la place de cet amour véritable & sincère qui nous est com-

mandé, un amour faux & imaginaire.

Car comme il y a cette différence entre le précepte & le conseil, qu'on mérite d'être puni lorsqu'on n'obéit pas au précepte, au lieu qu'on ne mérite pas de même d'être puni quand on ne suit pas le conseil; il est évident que ceux-là ruinent entièrement la vérité du commandement que Dieu nous sait de l'aimer, qui prétendent qu'il n'impose pas cette obligation absolue, qui retranchent la peine qui y est attachée, & qui nient que ceux qui n'y obéissent pas méritent d'être punis.

Il n'est pas moins évident que cet amour de Dieu qui nous est commandé, & qui renferme la Loi & les Prophètes, est un acte de la volonté, soit que cet acte demeure caché au-dedans de la volonté même, soit qu'il se manifeste au-de-

hors

OBLIGATION D'AIMER DIEU. 270

hors par quelque action extérieure. De forte qu'il est aussi impossible qu'on accomplisse ce commandement sans que la volonté agisse, qu'il seroit impossible d'accomplir le commandement qu'on nous feroit d'ouir, de voir, de concevoir quelque chose, sans faire agir l'ouïe, la vue, & l'entendement.

J'ai dit qu'il étoit impossible d'aimer sans un acte de la volonté. Car il ne saut pas consondre l'amour avec la pensée ou l'idée que nous avons de l'amour, comme sont tant de gens, qui par une erreur aussi grossière que pernicieuse, sont consister l'amour de Dieu dans cette pensée & dans cette réslexion de l'esprit qui nous représente l'amour, & qui nous sait dire que nous aimons Dieu. Le véritable amour est un certain poids (ou un mouvement) qui porte la volonté vers la chose aimée, & non une simple réslexion de l'esprit, qui peut bien à la vérité accompagner cet amour, mais qui n'est pas l'amour même.

Combien y a-t-il de mères qui aiment tendrement leurs enfans, & de femmes qui aiment passionnément leur mari, à qui cependant il n'est jamais venu dans l'esprit de témoigner leur amour par ces réslexions ou par ces paroles qui servent à l'exprimer. Le soin plein de tendresse qu'elles ont pour leurs enfans ou pour leur mari, leur inquiétude quand elles les voient malades, leur joie quand ils reviennent en santé, leur crainte quand ils sont absens, sont autant de véritables actes d'amour qu'elles produisent. Ce sont autant de formes que prend l'amour, qui se dieversise ainsi en une infinité de manières.

C'est par cette image imparfaite qu'il faut juger de l'amour surnaturel. Il est, comme l'amour naturel, une essussion du cœur, & non une production de l'esprit. Il se diversifie de même dans les ames par les différens mouvemens qu'il y exicite. Le zèle de Saint Paul qui étoit brûlé lorsque ses frères étoient scandalisez, & qui étoit soible lorsqu'ils étoient foibles: sa joie, lorsqu'il voyoit que Dieu répandoit ses graces avec abondance sur les sidèles: sa douleur profonde, quand il voyoit l'Evangile méprisé par les Juiss: cette fainte indignation dont il étoit animé contre ceux qui abandonnoient la vérité après l'avoir connue: ce délir ardent qu'il avoit d'être délivré de son corps pour être avec Jesus-Christ: cette crainte chaste qui lui faisoit appréhender d'être lui-même reprouvé après avoir prêché l'Evangile aux autres, étoient autant d'impressions de l'amour, & autant de sormes que prenoit la charité qui embrasoit son cœur.

Voilà ce que c'est que l'amour véritable & sincère que Dieu veut que nous ayons pour lui. Il est souvent séparé de cette réslexion de l'esprit, par laquelle nous nous rendons témoignage à nous-mêmes, ou nous protestons à Dieu que nous l'aimons, mais il ne peut jamais être séparé

de l'action de la volonté.

Or de cette notion de l'amour de Dieu il s'enfuit manifeltement, que ceux qui prétendent que nous ne sommes pas obligés à produire des actes de cet amour, ruinent entièrement le commandement d'aimer Dieu, quelque soin qu'ils ayent d'ailleurs de conserver le nom d'amour & de précepte. Car les commandemens de Dieu ne consistent pas dans le son des paroles, mais dans la vérité de la chose que les paroles signifient.

Mais est-il possible, dira-t-on, qu'il y ait eu au monde un homme assez perdu & assez impie pour oser ainsi violer ce grand commandement, & profaner le sanctuaire de la Religion Chrétienne?

AC.

OBLIGATION D'AIMER DIEU. 281 Ne nous laissons-nous point effrayer ici par de vains fantômes? Y a-t-il jamais eu personne qui ait poussé l'impiété jusqu'à nier qu'il soit nécessaire d'aimer Dieu pour être sauvé? Non, il n'est pas vrai qu'il y en ait jamais eu, si nous en croyons les Jésuites (1). Et c'est pour cela qu'ils accusent Montalte d'ignorance, de malice, & de calomnie; parce qu'il impute cet horrible excès au P. Antoine Sirmond, quoique les principaux d'entre les Jésuites ayent fait son apologie. Que devons-nous donc faire dans cette rencontre? Soufrirons-nous que Montalte, quoiqu'innocent, demeure chargé du reproche qu'on lui fait? Ou convaincrons-nous le P. Sirmond d'impiété, & les lésuites de mauvaise foi & de calomnie? Ce dernier parti est sans-doute celui qu'il faut prendre. Car l'équité & la vérité ne nous permettent pas de prendre l'autre : au lieu que non seulement elles nous permettent de prendre celui-ci, mais

même elles nous y engagent indispensablement.

Nous avons donc deux choses à démontrer: la prémière, que jamais personne n'a proposé son erreur avec plus de hardiesse que le P. Sirmond: la seconde, que les Jésuites n'ont jamais soutenu personne avec plus d'impudence & de mauvaise soi. Pour prouver ces deux choses, & prévenir d'abord toutes les chicanes que les Jésuites pourroient faire, nous commencerons par exposer aux lecteurs la doctrine du P. Sirmond avec le plus de briève-

té & d'exactitude qu'il sera possible.

<sup>(1) 28.</sup> Impost.

#### S. I I.

Explication exacte de la doctrine du P. Antoine Sirmond.

LE P. Sirmond a divisé son Livre intitulé, La Défense de la Vertu, en trois traitez, dont le fecond est encore divisé en trois sections. Il examine dans la prémière, l'obligation du précepte de l'amour de Dieu; & pour faire entrer plus facilement les lecteurs dans ses sentimens relâchez. il propose d'abord cette question (1), qu'il a cru la moins capable de les rebuter: ", Savoir si le , commandement d'aimer Dieu oblige toujours tellement, qu'il y aille de la mort éternelle, , si nous ne respirons continuellement & actuel-, ment cet air de la vie éternelle, qui est de ., connoître & aimer Dieu. Et après avoir établi que cet acte continuel d'amour n'appartient proprement qu'à ceux qui font déjà parvenus à leur véritable patrie, & non à ceux qui marchent encore dans le monde, comme dans une terre étrangère, & qu'ainsi il ne peut avoir été commandé dans cette vie, il vient à la question dont il s'agit seulement ici, & voici comme il la propose. Les préceptes affirmatifs , dit-il , n'obligeant , qu'en certains tems, que dirons-nous de célui-, ci? En quel tems obligera-t-il? Sur quoi il rapporte différentes opinions des Théologiens, qu'il rejette toutes. Et enfin il réduit toute la difficulté à ces termes précis. "S'il y a, dit-il, "(2) commandement d'aimer, il oblige de fon "chef à fon observation. Qui demanderoit, & sa , transgression à quoi oblige-t-elle? Pècheroit-il

DOCTRINE DU P. SIRMOND. 283

mortellement contre ce précepte, qui n'exer-ceroit jamais d'acte interne d'amour'? Il ne pouvoit pas propofer la question plus claire-

ment. Ecoutons donc ce qu'il y répond.

. St. Thomas, dit-il, 2. 2. q. 44. a. 6. femble , répondre que non, & se contenter pour éviter la damnation éternelle, que nous ne fassions rien , d'ailleurs contre la facrée dilection, quoique jamais en cette vie nous n'en euffions l'acte formel. Nous montrerons en son lieu que St. Thomas n'a jamais enseigné cette erreur, mais il faut maintenant nous donner la patience d'entendre le P. Sirmond. , Si c'est-là, continue-t-il, la doctrine , de St. Thomas, comme il semble que ce l'est, , je dirois volontiers fous son autorité, que Dieu , nous commandant de l'aimer, se contente au , fond que nous lui obéissions en ses autres com-, mandemens: ce qu'il tâche de confirmer par , l'Evangile qu'il corrompt, comme il avoit cor-, rompu Saint Thomas. Il est donc dit, conclud-, il, que nous aimerons Dieu, mais effective-, ment, opene & veritate; faifant fa volonté 2, comme si nous l'aimions effectivement, comme , fi son amour sacré brûloit nos cœurs, comme si ,, le motif de la charité nous y portoit. S'il le fait ,, réellement, encore mieux. S'il ne le fait pas, nous ,, ne laissons pourtant pas d'obéir à la rigueur au , commandement d'amour, en ayant les œuvres. ", De façon que, (voyez la bonté de Dieu!) il , ne nous est pas tant commandé d'aimer que de , ne point hair; soit formellement, par haine ac-,, tuelle, ce qui feroit bien diabolique; foit ma-", tériellement, par transgression de la loi. Voilà comme le P. Sirmond entre en matière, voyons comme il continue.

Il examine dans le chapitre suivant quel est le sens de ce précepte, Vous aimerez le Seigneur votre Dien

# 284 III. Note sur la X. Lettre.

Dieu de tout votre cœur. Et c'est lui-même qui parle ici. Il ne se couvre plus de l'autorité de St. Thomas, Ecoutons le douc dogmatizer, ... Il faut, , dit-il, distinguer deux choses au commande-, ment, & deux choses en l'amour. Au commandement la douceur & la rigueur, en l'amour le motif & l'effet : ou si vous aimez mieux distinguer deux commandemens & deux amours, un commandement de douceur & un de rigueur. Il y a un amour d'affection & un d'exécution. Qui commande autant qu'il peut, mais fans menace, fans apposition de peine, au moins griève, à qui n'obeira, son commandement n'est que de miel & de douceur; y ajoutant la peine ou la commination de mort, il le met à la rigueur. De même qui fait du bien à un autre sans iniention ou AFFECTION pour lui, ne l'aime qu'en effet & non d'affection: qui avec intention a de l'amour pour lui, est effectif & affectif.

Il donne la définition de tous les termes dont il veut se servir. Il ne peut plus y avoir d'équivoque. Voyons donc ce qu'il va conclure de tout ceci. ,, Cela supposé, dit-il, que faut-il dire soit du fond, foit de la mesure de l'amour, que le grand & le prémier précepte nous enjoint?
Qu'il nous est un commandement de douceur , au regard de l'amour affectif, de l'amour d'in-, tention & de motif; un commandement de rigueur quant à l'amour effectif & d'exécution... Pour obeir à cette loi, entant qu'elle est loi , de douceur, il faut que votre cœur, touché & , rempli d'un vrai amour, porté du motif de charité, entraîne après soi toutes vos pensées. tous vos fentimens, & toute votre capacité à l'exécution des moindres volontez de Dieu. C'est à quoi nous devons tous aspirer pour , être

DOCTRINE DU P. SIRMOND. 285

nêtre parfaits Qui ne se sent pas pénétré de ce seu no divin, à néanmoins sous quelque autre bonne no considération se tient si sujet à son devoir no qu'il n'a affection au cœur, pensée en l'esprit,

passion en l'ame, ni puissance en toute sa perfonne, dont il ne quite les intérêts pour accomplir en toutes choses toutes les volontez principales de Dieu où il y va de sa disgrace,

,, pour se règler à ce que la raison lui dicte en ,, chose importante: qui en est-là, il obeit à la rigueur de ce grand commandement. & fait ce

Après avoir répété plusieurs fois la même doctrine, il en rapporte la raison qui est autant ou plus impie que ce qu'il veut établir. Voilà, dit, il (1), comme Dieu, & a dû, & a pu nous commander son saint amour. Il a dû nous le commander son saint amour. Il a dû nous le com-

mander quant à l'effet avec rigueur, ainsi qu'il
a été dit. Autrement en quoi eût-il paru le
Maître & le Seigneur, s'il ne se fût fait obeïr?
La douceur y a été plus propre pour presser l'affection cordiale. S'il eût dit: je vous per-

drai quelque obéissance que vous me rendiez, si de plus votre cœur n'est à moi: ce motif, à votre avis, eût-il été bien proportionné à cette

, fin ?

Sur la fin du chapitre il renvoie le Lecteur à un autre endroit, où il établit encore la même doctrine, & la soutient avec la même hardiesse.

(1) ch. c.

#### C. III.

La même Dostrine soutenue depuis par le même Père Sirmond dans un Ecrit qui a pour titre, Réponse à un Libelle diffamatoire, &c. (1)

TN Théologien ayant réfuté avec affez de force cette doctrine du Père Sirmond, par un Extrait qu'il fit des propositions de son Livre, ce Père, au lieu de reconnoître humblement les erreurs pernicieuses où il étoit tombé, fit une réponse à cet Ecrit; où il charge d'injures le Théologien qui avoit ôfé le reprendre, & où il continue à foutenir sa doctrine avec une nouvelle confiance. Je ne dirai rien ici de toutes les injures dont sa réponse est remplie, je ne rapporterai que ce qui regarde la question dont il s'agit.

Voici donc comme il parle. " 1. Votre princi-, pale plainte, dit-il (2), est de ce que j'ai dit que le précepte d'aimer Dieu quant à l'affection intérieure, est un précepte de douceur, & non de rigueur, c'est-à-dire que j'ai nié qu'il obli-, geât sous peine de damnation. En cela vous , me calomniez, cette doctrine n'est pas de moi, elle est de St. Thomas, & ce n'est que sous son " nom que je l'ai avancée". J'ai déjà averti que nous ferions voir dans la fuite, que c'est un nouveau crime à ce Père, d'attribuer, comme il fait, cette doctrine à St. Thomas, & que bien loin de s'excuser par-là, il ne fait que se rendre plus coupable

<sup>(1)</sup> On n'a pu trouver ce Livre qui est François. Ainsi on n'en rapporte pas les propres termes dans les passages qui en sont citez dans la suite, bors quelques endroits qu'on a trouvez dans des requeils, & qu'on marquera en italique.

# DOCTRINE DU P. SIRMOND. 287

pable par cette supposition. Mais afin de lui ôter même dès à présent cette excuse, voyons comment il désend en son nom cette doctrine, qu'il

prétend avoir tirée de St. Thomas.

La dispute, dit-it, est de savoir soutre les diss Commandemens de la Loi, nous sommes encore obligez, sous peine de damnation éternelle, de garder les deux autres de l'amour de Dieu & du Prochain, dont elle dépend toute entière, & les Prophètes avec elle? Favois répondu que St. Thomas sembloit dire que non, & que ,, ces deux Commandemens ne nous imposent au-, cune nouvelle obligation. J'avois ajouté que je ,, me sentois extrêmement porté à être de son ,, sentiment, supposé que cela sût ainsi, parce ,, que j'y voyois beaucoup de probabilité. Mais , soit, quand j'aurois dit affirmativement que j'en , suis, qu'est-ce que cela feroit?

Voilà quelle est la hardiesse de cet homme, Qu'est-ce que cela feroit? Si un Théologien avoit dit qu'il n'y a point de commandement qui nous oblige à aimer Dieu, Qu'est-ce que cela feroit, si d'une seule parole il avoit détruit tout l'Evangile? Quoi de plus horrible! mais voyons la

fuite.

, 2. Il est très-important, dit-il, de bien comprendre quelle différence il y a entre l'opinion que vous m'attribuez, & celle que vous croyez, être tenue pour constante dans l'Eglise. Aimezmoi, dira Dieu, dans votre opinion; autrement je vous perdrai éternellement, quand mêment je vous perdrai éternellement, quand mêment je vous auriez été si humble devant mes yeux, & si soumis, que vous n'auriez jamais mérité, par la transgression d'aucun précepte d'être démoi actuellement, dira Dieu dans mon opinion, si je prens parti contre vous, Je vous le commande, non toute.

#### III. NOTE SUR LA X. LETTRE.

toutefois & absolument, que & d'ailleurs vous ne faites rien de contraire à l'amour qui m'est dû par tant de titres & d'obligations, j'aie à vous châtier pour un jamais. Et un peu après (1) il en apporte cette raifon: " Parce qu'il semble, dit-il, opposé à l'a-.. mour de menacer d'une peine éternelle : cette menace donnant aux hommes occasion d'aimer . Dieu par la seule crainte de la peine, ce qui est très-éloigné du véritable amour.

Outre cette distinction de précepte de rigueur & de précepte de douceur, il en invente encore ici une autre, afin d'éluder tous les témoignages ou'on pourroit apporter de l'Ecriture Sainte, & des Pères, pour prouver que Dieu a commandé abfolument de l'aimer. Il distingue deux sortes d'amour, un amour habituel, & un amour actuel; & il prétend que tous ces témoignages se doivent entendre de l'amour habituel, & non de l'amour actuel.

Enfin il tâche d'appuver encore sa doctrine, ou. comme il parle, le véritable sentiment de St. Thomas, de l'autorité de St. Augustin, de St. Bernard. de Gerson, & de Mr. du Val. Et fier de tant de défenseurs, comme s'il soutenoit la meilleure caufe du monde, il traite insolemment son Adversaire dans tout son Ecrit, de calomniateur, d'héréti-

que, & de novateur.

Et comme ce n'est guères la coutume des Jésuites de revenir d'un engagement, quelque infame qu'il puisse être, lorsqu'ils ont une fois franchi le pas, mais plutôt de s'y défendre avec obstination contre tous ceux qui s'efforcent de les corriger; aussi la haine prodigieuse que le P. Sirmond s'est attirée par son exécrable opinion, n'a pas empêché que Tambourin, par un aveuglement fembla.

# Tambourin de l'Amour de Dieu. 289

semblable, n'ait eu la hardiesse de la prêcher toute entière à des Chrétiens. Encore bien, dit-il (1). sue la commune opinion porte qu'il y a un commandement particulier d'aimer Dieu renfermé dans ces paroles, Vous aimerez le Seigneur votre Dieu, & ailleurs; cependant des Auteurs qui ne sont pas méprisables, enseignent qu'il n'y a point de tems prescrit en particulier pour l'accomplir, mais que c'est un commandement général enfermé dans tous les autres; de même que le second commandement de l'amour du prochain n'est pas un commandement particulier & séparé, mais compris dans ceux du Décalogue. Car c'est pour cela qu'il est dit, que dans ces deux commande-mens de l'amour de Dieu & du Prochain, toute la Loi & les Prophètes font renfermez; & quiconque reçoit mes préceptes & les garde, c'est celuilà qui m'aime, & l'amour est la plénitude de la Loi. Car si celui qui garde les commandemens aime, & celui qui aime les garde, il s'ensuit que l'une de ces deux choses est contenue dans l'autre; & par conséquent le précepte de la charité n'obligera qu'indirectement, & à raison de quelque autre chose.

Et que l'on ne s'imagine pas qu'il ne parle que felon le sentiment des autres: car encore qu'à la faveur du dogme de la Probabilité chaque Casuiste ait droit de faire sienne toute opinion qu'il cite ou qu'il rapporte, sans qu'il soit besoin qu'il l'approuve autrement, puisque chez eux c'est l'approuver que de la rapporter; néanmoins Tambourin donne lui-même dans cette monstrueuse opinion un peu plus haut: Les Docteurs, dit-il, sont en peine d'assigner un tems précis auquel les sidelles soient obligez de saire un acte positif d'amour envers Dieu. Pour moi, ce qu'Azor enseigne tom. 1. l. 9 c. 4. 4. 1. vers la sin, que ce précepte de la charité n'a

<sup>(1)</sup> L. 2. in Decal, s. 3. 9. 2. n. 3. Tome II.

### 200 III. NOTE SUR LA X. LETTRE.

été imposé que pour la justification de l'Impie, me plass.
Ainsi ce précepte n'obligera que lorsque l'Impie n'ayant point à la main le Sacrement de Pénitence, ne trouvera point d'autre voie pour se justifier, qu'en formant un acte de contrition, qui ensin, de quelque manière, renferme toujours un acte d'amour de Dieu sur toutes cho-

Or il est si rare que l'on manque de Confesseur, que je ne sai si le cas arrive une fois en un an dans toute l'Europe Chrétienne. Ains, selon les Jésuites, à peine se trouvera-t-il un seul Chrétien en Europe obligé d'obéïr au commandement d'aimer Dieu. Certainement je ne vois pas ce que l'Antechrist même pourra prêcher de plus pernicieux à ses sectateurs. En vérité il est étonnant qu'une doctrine si horrible puisse entrer dans l'esprit d'un Théologien Chrétien. Mais n'est-il pas encore plus étonnant que les Prédicateurs & les Désenseurs d'un blasphème si exécrable demeurent impunis dans l'Eglise? Et devroit-elle dissere un moment d'employer toute son autorité pour les obliger à détester une si impie & si sacrilège hérrésse.

THE A PERSON OF THE PERSON PROPERTY AND A PROPERTY AND

# De l'AMOUR EFFECTIF. 291

### SECTION SECONDE.

Réfutation des distinctions captieuses du P. Sirmond.

### g. I.

Réfutation de la prémière distinction qu'il fait de l'Amour, en Amour Assectif & en Amour Essectif.

I'Impiété a honte elle-même de sa laideur. Elle n'ôse paroître à découvert. Elle cherche des détours pour se cacher à ses propres yeux & à ceux des autres. C'est ce qu'on voit clairement ici dans la conduite du P. Sirmond. Il avoit dessein d'introduire ce dogme si horrible, qu'il n'y a point de commandement qui oblige les hommes à aimer Dieu actuellement. Il n'a ôsé prononcer ouvertement un si grand blasphême, ou plutôt il a appréhendé avec beaucoup de raison, que tous les Chrétiens n'en enssient d'abord horreur. Pour le faire recevoir avec plus de facilité, il l'a déguisé & comme enveloppé sous différentes distinctions spécieuses, par lesquelles, en conservant le nom d'amour & de commandement pour imposer aux Simples, il ruine en effet l'obligation où nous sommes d'aimer Dieu.

La distinction qui lui a paru la plus subtile & la plus propre à son dessein, est celle qu'il emprunte des Théologiens, avec lesquels il distingue deux sortes d'amours, l'amour affectif & l'amour effectif, ou autrement l'amour d'affection, & l'amour d'exécution. Mais il impose en cela d'une manière indigne: c'est ce que nous

allons faire voir ici avec foin.

Et

### 292 HI. NOTE SUR LA X. LETTRE.

Et pour cela il faut observer que quoique cette distinction ne soit pas nouvelle, comme ie viens de le dire, elle est néanmoins particulière au P. Sirmond; ce Père la produisant dans un sens tout nouveau, & entièrement contraire à l'idée que nous en donnent les autres Théologiens. Car ils entendent tous par l'amour affectif, l'amour qui demeure dans la volonté & dans le cœur, sans produire d'actions extérieures; & par l'amour effectif ils entendent le même amour intérieur & affectif, entant qu'il produit des actions extérieures. C'est ce qui fait dire à St. François de Sales: , Que la divine dilection a deux actes issus pro-" prement & extraits d'elle-même; dont l'un est l'amour effectif, qui comme un autre Joseph usant de la plénitude de l'autorité royale, soumet & range tout le peuple de nos facultez, » puissances, passions, & affections à la volonté de Dieu, afin qu'il soit aimé, obéi, & servi fur toutes choses, rendant par ce moyen exécuté le grand commandement céleste (1), To AIMERAS LE SEIGNEUR TON DIEU DE TOUT TON COEUR, de toute ton ame, de tout ton esprit, de toutes tes forces. L'autre est l'amour affectif ou affectueux, qui comme un petit Benjamin est " grandement délicat, tendre, agréable, & aima-", ble; mais en cela plus heureux que Benjamin, , que la charité fa mère ne meurt pas en le pro-, duifant, ains prend, ce femble, une nouvelle vie par la suavité qu'elle en ressent.

"Il est donc certain que ces deux amours renferment également un acte intérieur d'amour, quoiqu'il n'y ait que l'amour affectif à qui on donne le nom d'amour intérieur: de la même manière qu'il n'y a que les graces que nous recevons

12

#### DE L'AMOUR EFFECTIF. 203

de Dieu pour la fanctification des autres qu'on nomme gratuites, quoique l'on puisse également appeller gratuites les graces que nous recevons pour notre propre fanctification. C'est dans ce sens que les Théologiens ont toujours employé ces ter-mes d'amour affectif, & d'amour effectif. Mais le P. Sirmond, qui ne les choisissoit que pour impo-P. Sirmond, qui ne les choimioit que pour impofer à ses Lecteurs, leur a ôté ce sens naturel, &
en a substitué un imaginaire, & tout à fait diffé,, rent de celui-là. Qui fait du bien, dit-il (1), à
,, un autre sans intention ou Affection pour
,, lui, ne l'aime qu'en esset, & non d'assettion. Qui
,, avec intention fait du bien à un autre, a de l'amour
,, pour lui & essetti & assettif.

Ainsi dans le même tems que le P. Sirmond par-

le comme les autres Théologiens, il pense d'une autre manière, & il enseigne une doctrine toute opposée. Car par l'amour effectif les Théologiens entendent un amour intérieur, qui se répand dans toutes les actions extérieures: & le P. Sirmond n'entend par cet amour, qu'un amour purement extérieur sans intention ou affection intérieure; ce que personne avant lui ne s'étoit jamais avisé d'appeller amour. Quand donc il ajoute après avoir donné cette explication, Que le précepte d'aimer Dieu n'est pas un commandement de rigueur au regard de l'amour affectif, ce qu'il prétend, c'est qu'il ne nous est point commandé d'aimer Dieu d'un amour intérieur, & qu'on satisfait à la rigueur à ce grand commandement, pourvu qu'on observe les autres fans amour, fans intention, & fans affection.

Je ne sai si jamais personne s'est joué avec plus d'effronterie de la Parole de Dieu. Car qu'y a-t-il qui soit exprimé plus clairement, & en termes plus fignificatifs, que ce commandement, le plus

<sup>(</sup>I) Défense de la Vertu trait. 2. sett. I. c. 4.

### 294 III. NOTE SUR LA X. LETTRE.

grand, & le prémier de tous: Ecoutez Ifraël, vou n'aurez qu'un feul Dieu, & vous aimerez le Seigneur votre Dieu? Or qu'est-ce qu'aimer, sinon avoir une inclination & une affection intérieure pour la chose qu'on aime? L'amour & l'affection n'étant donc qu'une même chose, un amour sans affection, tel qu'est cet amour esfectif du P. Sirmond, n'est point un amour, mais un fantôme & une pure illusion. Ainsi celui qui substitue, comme fait ce Père, cet amour esfectif & sans affection, à la place du véritable amour, détruit en esfet l'amour. Il n'en laisse que l'apparence, ou, pour mieux dire, il n'en laisse que le nom, & un nom qui ne signise plus rien.

Le P. Sirmond s'est bien apperçu lui-même combien cela étoit absurde. Et pour couvrir un peu le ridicule & la malignité de son opinion, il a eu recours à une distinction fort ordinaire aux Hérétiques. Les esfets, dit-il (1), prennent jouvent le nom de leur cause ordinaire, comme les signes des choses signifiées. De-ld est qu'on peut donner celui d'amour aux essets extérieurs, sans avons egant est

L'INTERIEUR Y EST.

Mais bien loin que cette distinction le justifie, elle ne fait que le rendre plus criminel. Car qui avoit jamais dit dans l'Eglise avant le P. Sirmond, qui avoit jamais pensé, qui avoit jamais oui dire, qui n'a pas même encore de la peine, en le lisant dans les Ecrits de ce Père, à croire qu'il soit jamais venu dans l'esprit d'un Chrétien, que le prémier commandement n'est qu'un commandement figuratif, & que Dieu en nous ordonnant de l'aimer, ne demande de nous en rigueur que le signe & la figure de l'amour? Les Jésuites ne rougiront-ils point ici d'imiter si ouvertement les artisices.

<sup>(1)</sup> Réponse p. 17.

#### DE L'AMOUR EFFECTIF. 295

artifices, la témérité, & la mauvaise foi des Hérétiques? Ne rougiront-ils point de corrompre le sens d'un commandement si clair & si précis, en le réduisant à un amour siguratif, de même que les Hérétiques corrompent le sens des paroles les plus claires de Jesus-Christ sur l'Eucharistie, en les détournant à des métaphores & à des sigures? Ne rougiront-ils point de chercher des sigures dans une Loi qui doit être conçue en des termes simples, de même que les Hérétiques cherchent des métaphores dans les paroles simples d'un

Testament? Cette prétension est d'autant plus absurde, qu'il n'y a rien où les figures ayent moins lieu que dans le précepte de la charité. C'est pourquoi St. Augustin voulant donner des règles pour discerner dans l'Ecriture Sainte ce que l'on doit entendre dans le sens propre & naturel, & ce qui se doit expliquer dans un sens figuré, il établit d'abord comme un principe qu'on doit suivre dans cette matière: Que tout ce qui tend à établir la charité, ne peut être entendu dans un sens figuré. ,, On " observera, dit-il (1), cette règle dans les ex-" pressions figurées. On examinera avec attention ", les différens sens que peut avoir le passage où ,, elles fe rencontrent , jufqu'à ce qu'on en ait , trouvé un qui se rapporte au règne de la chari-, té. Mais fi le passage qu'on examine a naturel-, lement ce fens, on ne doit pas croire qu'il y ait

" aucune expression figurée.

Après cela, n'est-ce pas vouloir s'aveugler soimème, que de chercher des métaphores & des figures dans un précepte, qui, selon Saint Augustin, est tellement éloigné de toute métaphore, que l'on est obligé de croire qu'il n'y en a point

<sup>(1)</sup> de Dott. Christ. 1. 3. c. 9. T 4

296 HI. NOTE SUR LA X. LETTRE.

dans un passage, dès - qu'à la lettre il s'entend de la charité?

Le seul terme d'aimer suffit donc pour résuter le P. Sirmond. Et il y a autant d'impiété de le détourner de sa signification naturelle, pour lui faire signifier un amour métaphorique & imaginaire, qu'il y en a d'interpréter ces paroles, CECI EST MON CORPS, de la figure du corps de JESUS-CHRIST. Mais Dieu n'ayant pas voulu laisfer la moindre ombre de difficulté dans une chose si importante, ne s'est pas contenté de dire. Vous aimerez, le Seigneur votre Dieu, mais il a ajouté. Vous l'aimerez de tout votre cœur : c'est-à-dire, vous ne lui rendrez pas seulement un culte Iudaïque, vous ne l'honorerez pas seulement par des devoirs & des cérémonies purement extérieures; mais vous lui rendrez un culte vraîment Evangélique : vous l'adorerez en esprit & en vérité : vous lui témoignerez votre amour, non feule. ment par la posturé humble de votre corps, mais par les mouvemens tendres de votre cœur : vous l'aimerez, dis-je, non avec un cœur divisé & partagé par différentes affections, mais de tout votre cœur : car Dieu veut tellement posséder tout le cœur de l'homme, qu'il n'y peut fouffrir aucun partage.

Ce n'est pas encore assez. Non seulement Dieu nous commande de l'aimer de tout notre cœur, il veut encore que nous l'aimions de toute notre ame & de toutes nos forces. Ce que St. Augustin explique d'une manière qui détruit enticrement la doctrine hérétique du P. Sirmond. ", Voici, ", dit-il (1), quelle est la règle de l'amour que ", Dieu lui-même a établie. Vous aimerez votre ", Prochain comme vous-même: mais vous aimerez vous-meme. rez

, rez Dieu de tout votre cœur, & de toute votre ame, & de tout votre esprit: en sorte que vous rapportiez toutes vos pensées, toutes les actions de votre vie, & toute votre intelligen-. ce à celui dont vous tenez toutes ces choses. Or quand Dieu nous commande de l'aimer de tout notre cœur, de toute notre ame, de tout notre esprit, il ne nous laisse aucun moment dans notre vie, dans lequel nous puissions ne le point aimer, & où il nous soit permis de vouloir jouir de quelqu'autre chose que de , lui : mais il veut que si notre ame est tou-, chée de l'amour de quelqu'autre objet, cet amour soit comme emporté vers Dieu par le , torrent impétueux de l'amour que nous devons avoir pour lui. Celui donc qui s'aime , comme il le doit, & qui aime fon prochain , comme foi-même, rapporte l'amour qu'il a , pour son prochain, & celui qu'il a pour luimême, à l'amour de Dieu, qui ne peut souffrir ou'on en détourne vers la créature le moindre , ruisseau qui puisse en diminuer le cours.

Voilà ce qu'enseigne St. Augustin. Qu'enseigne le P. Sirmond? Il croit au-contraire qu'il n'est pas nécessaire de diminuer par la moindre affection que nous aurions pour Dieu, ce torrent d'amour qui nous entraîne vers la créature. Il nous permet d'aimer le monde de tout notre cœur, de toute notre ame, & de toutes nos forces; & il se contente qu'on obéisse froidement aux commandemens de Dieu. sans intention & sans affection.

# 298 III. NOTE SUR LA X. LETTRE,

#### g. I I.

Réfutation de la seconde distinction, qui consiste à diftinguer deux Commandemens, l'un de Rigueur, l'autre de Douceur: Qu'on est obligé en toute rigueur d'aimer Dieu a'une affection intérieure & véritable: Et que mer cette vérité, c'est resujer de reconnoître Jésus-Christ pour le Maître & le Modèle de la Vie Chrétienne, renoncer au Batême, & détruire toute la Religion Chrétienne.

I E P. Sirmond craignant d'exciter trop de scan-dale, a eu soin de conserver le terme de précepte, comme nous venons de voir qu'il a eu soin de conserver celui d'amour : mais il détruit aussitôt la chose que ce terme signifie, par la distinction qu'il fait de deux commandemens. l'un de rigueur & l'autre de douceur. Il avoue que l'amour affectif est de commandement. Voilà comme il conserve le terme de précepte. Mais il nie que ce foit un commandement de rigueur, en forte que celui qui pendant toute fa vie n'auroit jamais fait un acte d'amour de Dieu, fût damné pour cela. Et par-là il détruit la chose signifiée par le terme de précepte. Cependant il n'est pas toujours tellement fur ses gardes, qu'il ne mette quelquefois le commandement d'aimer Dieu d'un amour intérieur au nombre des conseils, comme quand il dit dans fa Rép. p. 21. Qu'aimer Dieu actuellement &? non continuellement, c'est le propre des Parfaits, qui tâchent, SELON LE CONSEIL qui leur est donné, de s'actuer le plus qu'ils peuvent en la facrée dilection; & ne pouvant le faire sans-cesse, c'est beaucoup, ajoute-til, qu'ils le fassent de tems en tems, & ne seroit pas peu, quand ils n'en viendroient à bout ou'une fois EN LEUR VIE, CE QUI IROIT MEME AU-DELA DU

PRE.

COMMANDEMENT DE RIGUEUR. 299

PRECEPTE EN RIGUEUR. "Et un peu après: Ce "grand commandement nous ordonne de con-"ferver l'habitude de l'amour par l'observation "du Décalogue, & il nous avertit par manière de "conseil de produire des actes d'amour le plus

" fréquemment qu'il nous est possible.

J'aurois honte de perdre le tems à réfuter une telle chimère, si je ne savois que dans le siècle où nous sommes, on ne peut rien avancer de si ridicule, qu'il ne trouve aussi-tôt beaucoup de désenseurs; & que d'ailleurs c'est une maxime des Jésuites, de saire passer pour opinion probable toutes les erreurs que quelqu'un de leur Société s'avise de soutenir, à moins qu'on n'ait soin de les relever.

N'est-ce donc pas une témérité étrange, de prétendre que le plus grand des commandemens, & qui, selon Jesus-Christ, renserme la Loi & les Prophètes, n'oblige pas sous peine de damnation, lorsqu'on est contraint d'avouer que les autres préceptes, qui sont beaucoup moins importans, obligent sous cette peine: comme s'il y avoit quelque obligation au monde plus étroite, plus juste, & plus indispensable, que celle d'aimer Dieu, qui est seul la fin, la justice, la persection, & la sélicité de la créature raisonnable.

Mais les meilleures raisons ne sont peut-être, pas capables de toucher le P. Sirmond, lui qu'on voit bien n'avoir pas fait grand usage de sa raison, quand il a écrit tout ceci. Il faut donc le presser par l'autorité. Qu'il écoute l'Apôtre (1), qui prononce anathême contre celui qui n'aime pas le Seigneur fesus. Qu'il écoute les terribles menaces que le Disciple de l'Amour fait à ceux qui n'ai-

### 300 HI. NOTE SUR LA X. LETTRE.

ment point : Celui qui n'aime point , dit-il (1). demeure dans la mort. Se révoltéra-t-il encore après cela? Et exigera-t-il qu'on lui montre plus clairement la condamnation de fon erreur? Hé bien, il faut, puisqu'il le veut, achever de le confondre, & faire voir que la question que nous examinons ici a été proposée en termes formels à Jesus-CHRIST, & décidée contre lui par Jesus-Christ. Un Dotteur de la Loi, dit St. Luc (2), se leva & lui dit pour le tenter: Maître, que faut-il faire pour posséder la vie éternelle? Voilà qu'on demande à JE-SUS-CHRIST ce qu'il faut faire, non pour être parfait, mais pour posséder la vie éternelle. La diftinction des préceptes de douceur & de rigueur n'a point de lieu ici. Ce Docteur ne demande pas ce qui est utile, mais ce qui est absolument nécessaire. Que répond Jesus-Christ? Que porte la Loi, dit-il, qu'y lisez-vous? Le Docteur répondit : Vous aimerez, le Seigneur votre Dieu de tout votre cœur, de toute votre ame, de toutes vos forces, & de tout votre esprit, & votre Prochain comme vousmême. Que le P. Sirmond apprenne ici d'un Docteur de la Loi de Moise, à mieux connoître ce que commande la Loi de l'Evangile. Qu'il apprenne qu'on ne peut posséder la vie éternelle, si on n'aime Dieu de tout fon cœur; ce que nous avons montré ne se pouvoir entendre que d'un amour intérieur. Mais peut-être que ce Docteur répondit mal à la demande de Jesus-Christ. C'est la pensée du P. Sirmond, mais ce n'est pas celle de JESUS-CHRIST, qui approuva sa réponse: Vous avez fort bien répondu, lui dit-il; faites cela, & vous viwrez.

C'est donc une impiété au P. Sirmond, de

<sup>(1) 1.</sup> Jean c. 3. v. 14. (2) Luc. c. 10. v. 25.

promettre la vie éternelle à ceux qui n'ont jamais fait ce que JESUS-CHRIST enseigne ici qu'il faut faire : ce qui est proprement démentir Jesus-CHRIST, & refuser de le reconnoître pour le maître de la Vie Chrétienne. Enseigner cette doctrine, c'est encore renoncer autant qu'il est en lui à fon batême, ne le pouvant faire fans renoncer aux conditions fous lesquelles il l'a reçu. Car je le prie de se souvenir des cérémonies toutes divines avec lesquelles on administre ce Sacrement, & il v verra la condamnation de son erreur. Prêtre au nom de toute l'Eglise demande au Catécumène qui se présente au batême, ce qu'il demande. Le Catécumène répond qu'il demande la foi sans laquelle on ne peut posséder la vie éternelle. Alors le Prêtre lui dit, Si vous voulez avoir la vie, gardez les commandemens. Mais quels font les commandemens? Vous aimerez, ajoute le Prêtre, le Seigneur votre Dieu de tout votre cœur, de toute votre ame, de tout votre esprit, & votre Proshain comme vous-même. Voilà ce qui est nécessaire pour entrer dans la vie éternelle. Voilà la condition fous laquelle nous avons été reçus dans la famille de Jesus-Christ. Quiconque donc vio-le cette condition, détruit, autant qu'il est en lui, l'alliance qu'il a contractée avec Dieu dans fon batême.

Enfin il est aisé de prouver ce que j'ai avancé en dernier lieu, que c'est détruire toute la Religion Chrétienne, que de nier qu'il y ait un pré-cepte qui oblige indispensablement les Chrétiens à aimer Dieu d'un amour véritable & intérieur. Car on détruit une Religion, lorsqu'on nie que le culte en quoi elle consiste soit nécessaire pour être sauvé, & qu'on promet le salut éternel à ceux qui ne se sont jamais acquitez du devoir le plus essentiel de cette Religion. Or ceux qui n'aiment point

# 202 III. Note sur la X. Lettre.

point Dieu; manquent au devoir le plus essentiel, ou plutôt ils manquent à tous les devoirs de la Religion Chrétienne. Car c'est dans l'amour qu'est renfermé cette adoration & ce culte véritable & spirituel, dont lesus-Christ a dit en expliquant à la Samaritaine (1), & en fa personne à toute l'Eglise, la différence de la Loi Judajoue & de la Loi Evangélique: L'heure vient, & elle est déjà venue, que les véritables adorateurs adoreront le Père en esprit & en vérité. Car on adore Dieu en esprit, quand on l'aime, & qu'on s'ossre à lui comme une holtie vivante, fainte, & agréable à fes veux.

,, C'est-là, dit St. Augustin (2), en quoi con-i, sitte le culte que nous devons rendre à Dieu; c'est-là la Religion véritable, la piété bien règlée, & l'adoration qui n'est due qu'à Dieu seul. Et ailleurs (3): La piété, dit-il, confifte à rendre à Dieu le culte que nous lui devons. Or , nous ne lui rendons ce culte véritable qu'en , l'aimant. On n'adore, dit-il encore (4), que ce que l'on aime. C'est pourquoi n'y ayant rien de plus grand ni de meilleur que Dieu, pour .. l'adorer il faut l'aimer plus que toutes choses. C'est de ce culte, comme l'enseigne le même Saint, c'est de cet amour que la Religion tire son nom & toute sa sorce: "Dieu seul, dit-il .. (5), est la fource de notre béatitude, & la fin de tous nos désirs. Nous allons à lui, ou plu-, tôt nous retournons à lui, car nous l'avions , perdu par le péché: nous retournons, dis-je,

<sup>(1)</sup> Jean c. 4. 23. (2) l. 20. de Civit. Dei. c. 4.

<sup>(3)</sup> Ep. 120.

<sup>(4)</sup> in Ps. 77. (5) 1. 10. de Civit. Dei. c. 4.

De L'Amour de Dieu. 303

d lui, en le choisissant de nouveau pour notre véritable bien. Et c'est de ce choix qu'il semble que la Religion a pris son nom; car religere. d'où vient le mot de Religion, signifie faire un , nouveau choix. Après l'avoir ainsi choisi pour , notre souverain bien , nous tendons à lui par l'amour, pour nous reposer un jour en le possédant. Car sa possession nous doit rendre heureux, parce que nous ferons parfaits, lorfque nous jouïrons de cette fin.

Mais peut-être que cet amour ne nous est pas absolument commandé. Voyons ce que St. Augustin ajoute. , Il nous EST COMMANDE', dit-il d'aimer ce souverain bien de tout notre cœur. , de toute notre ame, & de toutes nos forces. C'ett à ce bien que ceux qui nous aiment doivent , nous conduire, & que nous devons nous-mêmes conduire ceux que nous aimons. C'est ainsi qu'on accomplit ces deux commandemens, qui , renferment toute la Loi & les Prophètes, Vous , aimerez le Seigneur votre Dieu, &c. Car afin que , l'homme sût de quelle manière il devoit s'aimer, Dieu lui a marqué une fin à laquelle il doit rapporter toutes ses actions pour être heu-

, reux.

Enfin pour faire mieux comprendre que tout le culte de la Religion Chrétienne est renfermé dans la charité & dans l'amour de Dieu, ce grand Docteur ne reconnoit point de sacrifices dignes de Dieu, que ceux qui sont consommez par le feu de la charité: ce qui n'est pas seulement vrai, selon lui, de toutes les bonnes œuvres, qu'il appelle de véritables facrifices, parce qu'elles font très-agréa-, bles à Dieu, mais aussi du sacrifice de l'Autel. Car après avoir dit des bonnes œuvres: ,, Que toute action que l'on fait dans la vue de s'unir , à Dieu, est un véritable sacrifice, pourvu qu'elle , ait

# 304 III. Note sur la X. Lettre.

, ait pour fin le souverain bien, qui peut nous , rendre véritablement heureux: & qu'ainsi une , œuvre même de charité envers le prochain, , n'est point un sacrifice, si on ne la fait pas pour , Dieu. Et au ch. 4. Que notre cœur devient l'autel de Dieu, lorsqu'il est élevé vers lui. Que , quand nous brûlons en sa présence d'une pieuse se fardeur, & d'un saint amour pour lui, nous , lui offrons avec le Souverain Pontise, Jesus, Christ son sils unique, un facrifice d'expiation, & un encens d'une agréable odeur, & , nous lui immolons sur l'autel de notre cœur , une hostie d'humilité & de louange par le seu , d'une ardente charité. Il applique tout cela , dans le chap. 6. au facrifice de l'Autel.

" Puis donc, dit-il, que les œuvres de misé-, ricorde rapportées à Dieu, foit que nous les , exercions envers nous-mêmes, foit que nous les exercions envers le prochain, font de véritables facrifices, & qu'en faifant ces œuvres nous n'avons point d'autre but que d'être délivrez de nos misères, & de nous rendre heureux, ce que nous ne pouvons être que par la possession de ce bien dont il est dit, Mon bien , est de m'attacher à Dieu; il s'ensuit nécessaire-" ment, que toute cette Cité rachetée par le sang du Sauveur, c'est-à-dire la Société des Saints , est un sacrifice universel, qui est offert à Dieu " par le Grand Prêtre, qui s'est offert lui-même " pour nous sur la croix, asin que nous fussions " les membres de ce chef felon la forme d'escla-" ve qu'il a prife.

Et un peu plus bas, après avoir expliqué par les paroles de l'Apôtre cette fainte union que le lien de la charité forme entre les membres de l'Eglife, il ajoute: " C'est-là le facrifice des Chré-, tiens. Nous sommes tous un feul corps en JE-

sus-Christ. Et c'est ce que l'Eglise représente , si souvent dans le Sacrement de l'Autel, qui est connu des Fidèles, où elle apprend qu'elle est offerte elle-même dans l'oblation qu'elle fait " à Dieu.

Ces paroles si élevées & si pleines de mystères, nous apprennent à nous former du sacrifice dé l'Autel une idée beaucoup plus parfaite que celle qu'en ont la plupart des Chrétiens. Nous ne devons pas seulement y considérer cette oblation mystique qui s'y fait du Corps & du Sang de JE-sus-Christ, mais nous devons encore y considérer ce sacrifice bien plus noble & bien plus divin que tous les facrifices de la Loi, par lequel JESUS-CHRIST S'immole lui même à son Père, & touté l'Eglise avec lui par la charité la plus ardente. Car comme il y a deux choses dans le Sacrement de l'Eucaristie, le signe & la vérité signissée; que par le signe il est semblable aux Sacremens de l'ancienne Loi, & que par la vérité il les surpasse infiniment, puisqu'il contient réellement le corps de JESUS-CHRIST; on peut de même considérer le sacrifice de l'Autel en deux manières. Il a quelque rapport aux sacrifices de la Loi ancienne, en ce qu'il est l'oblation d'un homme immolé: mais ce qui en fait l'excellence, & qui est entièrement propre à la Loi Evangélique, c'est Jesus-Christ qui s'y immole & qui s'y offre à ion Père, & avec lui tous les fidèles, comme un holocauste d'amour.

Pour reprendre donc en peu de mots tout ce que nous venons de dire & de montrer, que la doctrine du P. Sirmond détruit en effet toute la Religion Chrétienne, il est certain que si le culte. l'adoration, & le sacrifice de la Religion Chrétienne ne peut subsister sans amour; nier que l'amour de Dieu soit nécessaire pour être sauvé, c'est nier que le culte de la Religion Chrétienne soit

néces-Tome II.

306 III. Note sur la X. Lettre.

nécessaire pour être sauvé; c'est détruire & renverser toute la Religion, qui consiste principalement dans le culte qu'elle prescrit. Or c'est ce que fait le P Simond. C'est ce que font tous ceux qui le soutiennent. De-là quelles conséquences ne seroit il pas permis de tirer? Mais que les Jésuites les tirent eux mêmes, & qu'après avoir été convaincus d'erreurs si intolérables, ils apprennent au moins à être plus réservez, & à les désendre avec moins d'opiniâtreté.

# SECTION TROISIE'ME

Défense des Auteurs dont le P. Sirmond abuse pour autoriser son erreur.

g. I.

Explication d'un passage de St. Bernard.

A Près avoir réfuté l'opinion du P. Sirmond en elle-même, il faut maintenant lui ôter quelques passages de St. Bernard, de Gerson & de St. Thomas, dont il abuse malignement, en leur donnant un sens très-éloigné de celui de ces Auteurs, pour diminuer par le respect qu'on a pour leur autorité, l'horreur que sa doctrine auroit naturellement inspirée à tout le monde. Mais la simple exposition de ces passages va justisser ces grands hommes, & découvrir de plus en plus l'impiété du P. Sirmond.

Je commence par un passage de St. Bernard tiré du Sermon Cinquantième sur le Cantique des Cantiques, que le P. Sirmond, le P. Caussin & le nouvel Apologiste citent en leur faveur, mais en le corrompant d'une manière tout à fait honteuse:

. Il v a, dit St. Bernard, une charité d'action, & une charité d'affection. Or je crois que la loi , qui a été donnée aux hommes, & que le com-, mandement qui leur a été fait d'aimer Dieu, , ne regarde que cette charité d'action. Car pour , la charité d'affection, qui est ce qui l'a dans , le degré qu'elle est commandée ? Ainsi celle-là , nous est commandée, & elle fait notre mérite; & celle ci nous est donnée comme notre ré-

ompenfe. Sur ces paroles l'Apologiste s'écrie (1). "S'il . faut condamner la distinction rapportée par St. Bernard, pourquoi le Janféniste ne la condam-" ne-t-il pas dans fa fource? Que ne s'en prend-, il à St. Bernard, qui distingue ces deux fortes d'amour, l'un effectif, & l'autre affectif, & qui , affure que le prémier est commandé & non pas ., le second? Et si l'on peut donner un bon sens a ces paroles, pourquoi feront-elles faintes dans St. Bernard, & criminelles dans le Livre " du P. Sirmond?

La réponse sera courte & précise. C'est que ces paroles ont un bon sens dans St. Bernard, selon l'interprétation que ce Saint leur donne lui même: & qu'elles en ont un au contraire très-mauvais dans le P. Sirmond, selon l'interprétation que leur donne ce Jésuite. C'est qu'il n'y a pas plus de différence entre le jour & la nuit, qu'il y en a entre les idées que St. Bernard & le P. Sirmond attachent à ces mots.

Car qu'est-ce que le P. Sirmond entend par l'amour effectif? Un amour, dit-il (2), par lequel ou fait du bien à un autre sans intention ou affection pour lui. Et qu'entend il par l'amour affectif? Cette in-

tention

<sup>(1)</sup> p. 162. (2) Desense de la Verta trait. 2. c. 4. p. 21.

tention & cette affection même, ou cet acte intérieur de la volonté qui nous porte vers ce que nous aimons, foit qu'il produife ou non quelque effet au-dehors. Ainsi quand il dit qu'il n'y a que l'amour effectif qui soit de précepte, ce qu'il prétend, c'est qu'il ne nous est pas commandé d'aimer Dieu d'un amour intérieur, ni de lui rapporter intérieurement nos actions. Or il n'y a rien de plus éloigné de ce sens, que celui dans lequel St. Bernard prend ces mêmes termes. Car il entend par l'amour effectif ou par l'amour d'action, un acte véritable & intérieur de charité qui est joint aux œuvres que la charité commande; & par l'amour affectif ou d'affection, il entend cet amour ardent, tendre, & plein de douceur dont Dieu enivre les Saints dans le Ciel, & dont il laisse quelquefois couler quelques petits ruiffeaux fur les ames pieuses, pour les consoler dans leur exil.

St. Bernard n'exclut donc point de l'amour qu'il appelle effectif, ni l'affection fincère pour Dieu, ni l'intention qui fait que nous lui rapportons toutes nos actions. Il n'en exclut que ce sentiment d'amour plus tendre, plus doux, & plus abon-

dant qu'il appelle l'amour affectif.

Mais on ne peut mieux expliquer sa pensée qu'il l'explique lui-même. Ecoutons-le: " Je ne , prétens pas, dit-il un peu après, que nous soyons fans affection, & que nous n'agissions que des ., mains (voilà l'amour effectif du P. Sirmond re-, jetté) car je vois que dans le dénombrement , que St. Paul fait des plus grands défauts des , hommes, il y met celui-ci d'ETRE SANS AFFEC-, TION. Mais il y a une affection qui vient de la , chair, il y en a une qui est règlée par la raison, " & une autre qui vient du goût que la Sagesse ., éternelle nous donne pour elle-même, St. Paul , dit de la prémière, qu'elle n'est point & ne peut " être

être soumise à la loi de Dieu; & de la seconde, qu'elle est soumise à la loi de Dieu, parce que cette loi est bonne: mais la troisième, bien élevée au dessus de l'une & de l'autre, fait sentir & goûter à l'ame combien le Seigneur est doux. Elle chasse la prémière. & elle est la récompense de la seconde. La prémière est agréable, mais elle est criminelle & honteuse. La seconde est forte, mais elle est sèche. La der-, nière est douce, abondante, & pleine de suavité. C'est la seconde qui nous fait faire de bonnes actions. Elle est la charité même, mais " non pas cette charité tendre & affectueuse, qui " est produite par un vif sentiment du sel & de " l'onction ineffable de la Sagesse divine, & qui remplit l'ame de la multitude des douceurs de ... fon Dieu: mais c'est plutôt une charité agissan. , te, qui ne rassassant pas encore l'ame de la dou-" ceur & de la suavité céleste de cet amour l'ena flame néanmoins du défir de l'acquérir.

Voilà quel est l'amour que St. Bernard appelle effectif. Ce n'est point un amour sans affection, mais un amour qui est soumis à la loi de Dieu. parce qu'elle est bonne; un amour qui n'est autre chose que cet amour de la justice, cet amour de la loi éternelle, cet amour de la vérité, en quoi St. Augustin enseigne si souvent que consiste la charité véritable, comme quand il dit (1): .. Que , fi l'on accomplit un commandement par la crain-, te de la peine, & non par l'amour de la justi-, ce, on l'accomplit en esclave, & non pas en enfant libre; & qu'ainsi on ne l'accomplit point du tout, parce qu'il n'y a de bons fruits, que ceux

qui naissent de la racine de la charité.

Et pour l'amour effectif du P. Sirmond, qui est, comme

<sup>(1)</sup> l. de Spirit. & Liti. c. 5.

comme il le dit lui-même, sans intention ni affe-Stion pour Dieu. St. Bernard l'appelle ensuite un amour feint. , N'aimons point, ajoute-t-il, de paro-, les ni de la langue, mais par les œuvres & dans la .. vérité. C'est le commandement que nous fait le " Disciple bien-aimé: où vous devez remarquer , avec quelle précaution il garde le milieu entre "l'amour corrompu & l'amour affectif. & com-" me il distingue de l'un & de l'autre la charité , agissante qui nous fait produire de bonnes œuvres. Pour avoir cette charité, il ne se conten-, te pas du témoignage trompeur de la langue. , mais il n'exige pas non plus qu'on ressente cet-., te affection tendre que la Sagesse éternelle ré-, pand dans le cœur de ceux à qui elle fe com-, munique d'une manière plus particulière. Il , veut que nous aimions par les œuvres & dans ", la vérité, c'est-à dire que nous nous portions a à faire le bien, plutôt par l'attrait de la vérité a, qui se manifeste à nous, que par les transports de cette charité qui ravit l'ame par sa suavité.

C'est donc une étrange méprise au P. Sirmond & à ses confrères, de chercher à défendre leur doctrine par un passage où ils en auroient pu trouver la condamnation. Car qu'est-ce que dit St. Be nard dans cet endroit? Rien que ce qu'ont dit tous les Auteurs qui ont traité de la Vie Spirituel'e, favoir que l'amour de Dieu furnaturel. intérieur & actuel, est en quelque forte de deux espèces, ou qu'il se communique aux hommes en deux manières différences; que quelquefois il ravit l'ame par la lumière & la fuavité dont il la remolit; & que d'autre ois il la laisse dans la sèchereffe & dans l'obscurciffement, & ne la porte à accomplir les commandemens de Dieu que par la seule lumière de la foi, & par le consentement qu'il forme dans la volonté, fans lui donner aucun goût,

zoût, aucune onction, & aucun plaisir fensible. Il est vrai que c'est ce dernier amour qui se rencontre plus ordinairement dans les Chrétiens qui font encore charnels, quoiqu'ils soient vraîment à Dieu: mais il ne laisse pas d'être un amour véritable, intérieur & surnaturel, & non pas un amour feint, naturel, & purement extérieur. Il ne renferme pas seulement un acte extérieur, mais l'affection & le mouvement intérieur de la volonté: & il est aussi différent de ce faux amour du P. Sirmond, qui est sans affection & sans intention, que la loi de la Grace est différente de la loi des Oeuvres. & les vertus Chrétiennes des vertus Iudaïques.

Au reste, je ne sai ce que c'est qu'une hérésie, si ce n'en est pas une de prendre cette affection, ou cette charité dont parle ici St. Bernard, pour un amour naturel, comme le P. Sirmond veut qu'on le prenne. Car St. Bernard établiffant que c'est ordinairement par cette charité seule que nous méritons, il s'ensuivroit, selon le P. Sirmond, que nous ne mériterions la vie éternelle que par une charité naturelle : ce qui est expres-

fément condamné par tous les Conciles.

#### G. 11.

Insigne imposture du P. Sirmond, en rapportant l'opi-nion de Mr. du Val.

IE joins Mr. Du Val à St. Bernard, parce que I'endroit que le P. Sirmond & ses Apologistes citent de ce Docteur en faveur de leur opinion, a beaucoup de rapport au passage de St. Bernard que nous venons d'examiner.

fe ne puis d'abord affez admirer ici l'impudence des Jésuites, d'ôser produire pour eux l'endroit

même

même où cet Auteur rejette plus formellement leur opinion, & la déteste comme une opinion impie & erronée. Voici ses paroles (1). "Quel-,, ques modernes, comme le rapporte Lorca (par ,, ces modernes il entend Jean Sancius, les déli-. ces des Jésuites.) Quelques modernes, dit-il. ", ont cru qu'il n'y a point de précepte spécial ou ", distinct qui nous commande d'aimer Dieu: en , forte que pour aimer Dieu par-dessus toutes ., choses, il suffit selon eux d'accomplir tous ses " commandemens dans les occasions qui s'en pré-" sentent; & il n'est pas nécessaire de produire , un acte spécial d'amour de Dieu par-dessus tou-" tes choses, distingué de l'exécution des autres " commandemens." Voilà justement l'opinion du P. Sirmond, voici le jugement qu'en porte Mr. Du Val. .. Ce sentiment, dit-il, n'est pas seule-. ment erroné, mais il est encore manifestement impie.

Il le combat ensuite par plusieurs raisons, dont voici la dernière. "Il s'ensuivroit de-là, dit-il, que l'homme ne seroit point obligé de se sou, venir de Dieu en aucun moment de la vie, vou de se tourner jamais vers lui par un acce, intérieur d'amour, ni d'avoir la volonté de lui, plaîre, & de s'attacher à lui comme à son sou, verain bien. Or c'est ce que personne n'ôse, roit soutepir, & cela offense même toutes les

,, oreilles pieuses.

Ensin, après avoir remarqué qu'il n'y a point d'opinion si impie & si absurde qu'on ne puisse désendre par quelques raisons, il rapporte celle de Sancius, ce Casuiste moderne dont il avoit parlé, & entre autres le passage de St. Bernard, dont les Jésuites abusent. Et quoiqu'il ne semble

pas en avoir tout-à-fait bien pris le fens, il est bien éloigné néanmoins de lui donner le fens impie du P. Sirmond. Car prémièrement par l'amour effectif, il n'entend pas, comme ce Père, la simple observation extérieure du précepte sans intention, ou affection intérieure: .. mais il entend par cet amour une charité agissante qui se trou-.. ve dans tous les actes commandez par les au-, tres préceptes, lesquels ne seroient, dit-il, d'aucun mérite, s'ils ne venoient de la cha-, rité, & s'ils n'étoient faits avec la charité. Cela n'empêche pas, ajoute-t-il ensuite, qu'outre , cet amour, il n'y en ait encore un qui consiste précisément dans l'affection & dans l'acte de la , charité. Et il foutient que cet amour est de pré-" cepte." Je ne m'arrêterai point à faire des réflexions inutiles sur des paròles si claires. Je souhaite seulement qu'on juge par-là de la bonne foi & de la sincérité des Jésuites.

#### 6. III.

Que Gerson est très - éloigné de l'erreur du P. Sirmond.

L E P. Sirmond & ses défenseurs apportent en-core un endroit de Gerson en faveur de leur opinion, comme si cet ancien Théologien avoit enseigné avec eux, qu'il n'y a point d'obligation d'aimer Dieu d'un amour intérieur. Mais en cela qui les croira, après la preuve que je viens de donner de leur infidélité?

, Voici le passage qu'ils citent. Le prémier ", commandement, dit Gerson (1), est tel: Vous ", aimerez le Seigneur votre Dieu de tout votre

., cœur

<sup>(1)</sup> in Opusc. Tripar.

, cœur, de toute votre ame, & de toutes vos forces: c'est à dire que vous ne voudrez point de propos délibéré aimer quelque chose que ce soit plus que Dieu, en sorte que l'amour de cette chose vous fasse perdre celui de Dieu. Or nous accomplissons comme il faut ce commandement, si nous pratiquons tout ce qui nous est commandé par la loi de Dieu, & par les autres commandemens; sans cela nous ne l'acquires complissons point véritablement. Car quiconque pèche mortellement, viole ce précepte; parce qu'il présère sa propre volonté à celle de Dieu, qui lui commande le contraire de ce qu'il fait.

Ce passage a paru si formel aux Jésuites, que pour lui donner plus d'autorité, ils remarquent avec beaucoup d'ostentation, que l'Ouvrage de Gerfon d'où il est extrait, a été approuvé par huit Conciles de France; en sorte qu'il ne tient pas à eux qu'on ne croie que le commandement de l'amour de Dieu est détruit, non seulement par Ger-

fon, mais encore par huit Conciles.

Mais il n'est pas difficile de justifier Gerson & ces Conciles d'une injure si atroce. Car ensin que dit Gerson dans le passage qu'ils citent? Qu'il nous est commandé par ce précepte de ne rien aver plus que Dieu. Donc, disentils, nous ne sommes pas obligez, selon Gerson, d'aimer Dieu d'un amour intérieur. Et moi je dis tout au contraire: Donc, selon Gerson, nous sommes obligez d'aimer Dieu d'un amour intérieur. Car si on ne l'aime ainsi, on aime plus que lui tout ce que l'on aime; puisque la volonté ne pouvant être sans quelque amour dominant, il est impossible que celui qui n'aime pas Dieu, n'aime pas quelque chose plus que Dieu. Aussi, selon Gerson, on l'observe quand on n'aime rien plus que

que Dieu, c'est à dire lorsqu'on aime Dieu pardessis toutes choses.

Mais pour mieux comprendre tout ceci, il faut remarquer que Gerson n'explique pas ici comment il faut observer ce précepte, pour ne le point violer, même par le moindre péché véniel; mais qu'il explique seulement quand on le transgresse par un péché mortel. Car si l'on considère ce commandement selon toute son étendue, non feulement il nous oblige à n'aimer rien plus que Dieu, mais même à ne rien aimer que Dieu, d'un amour qui s'arrête à la créature, & qui ne soit point rapporté à Dieu. Car tous les mouvemens de norre ame & toutes ses affections appartiennent à Dieu comme au Créateur, au Rédempteur, & au Souverain Bien de l'Homme; & nous ne pouvons donner aucune partie de notre amour à la créature, sans faire injure au Créateur. Ce qui a fait dire à St Léon (1), , Que l'ame , raisonnable ne pouvant être sans aimer, il faut nécessairement qu'elle aime ou Dieu ou le Monde; que dans l'amour de Dieu il ne peut y avoir , d'excès , mais que tout est criminel dans l'amour , du Monde.

C'est aussi ce qui a fait dire à St. Augustin, en expliquant ce précepte (2): ", Que lorsque Dieu ", nous commande de l'aimer de toute notre ame ", & de tout notre esprit, il ne nous laisse aucun ", moment dans notre vie dans lequel nous puis, sions ne le point aimer, & où il nous soit per, mis de vouloir jouir de quelqu'autre chose que ", de lui : C'est-à dire , selon l'explication qu'il ", nous soit permis de vouloir aimer pour ellement.

<sup>(1)</sup> Serm. 5. de Jejun. septimi mensis. (2) l. 1. de Doctr. Christ. c. 223

s, même quelqu'autre chose que lui. Dieu veut, ajoute-t-il, que si notre ame est touchée de , l'amour de quelqu'autre objet, cet amour soit, comme emporté vers Dieu par le torrent impétueux de l'amour que nous devons avoir pour lui. C'est pourquoi l'amour même du pro-, chain doit être rapporté à l'amour de Dieu, qui , ne peut souffrir qu'on en détourne vers la créa, ture le moindre ruisseau qui en puisse diminuer

. le cours.

Et afin qu'on ne s'imagine pas que ce ne foit ou'un conseil, & qu'ainsi on peut sans pécher aimer la créature, St. Augustin a soin de prévenir cette pensée dans une infinité d'endroits. C'est ce qu'il fait fur-tout dans un de ses Livres contre Fauste. ., L'homme devient injuste, dit-il (1), , lorsqu'il aime pour elles-mêmes les choses dont . il doit user pour une autre fin. & qu'il aime , pour une autre fin les choses qu'il doit aimer pour elles-mêmes. Car par-là il renverse, autant qu'en lui est, l'ordre naturel que la loi , éternelle veut qui foit gardé. Et au contraire il devient juste quand il ne désire user de chaque ", chose que pour la fin que Dieu a établie, & ", qu'il veut jouïr de Dieu pour Dieu même, & de soi même & de ses amis en Dieu & pour , Dieu.

"Et ailleurs (2). Non feulement, dit-il, on "pèche en faisant ce qui paroît honteux & injus-"te aux yeux des hommes; mais on pèche en-"core quand on fait des actions qui paroissent "bonnes, & qu'on ne les fait que pour acquérir "une récompense temporelle, & non pas pour

acquérir le repos éternel.

Ainfi

<sup>(1)</sup> l. 2. c. 78. (2) Serm. 18. de divers.

Ainsi si l'on considère ce commandement selor toute son étendue, il faut avouer qu'il nous oblige de rapporter à Dieu par notre amour pour lui toutes les actions de notre ame & de notre corps. C'est pourquoi quiconque s'attache à la créature par un amour permanent , comme parle St. Augustin, c'est-à-dire par un amour qui s'arrête à la créature, il n'est jamais exemt de faute. Il ne s'ensuit pas néanmoins qu'il commette aussi un péché mortel, précisément en ce qu'il ne rapporte pas cette action à Dieu. Au contraire s'il n'y a point de précepte spécial par lequel elle soit défendue, le péché qu'il commet, en ne la rapportant point à Dieu, ne sera de sa nature que véniel. Quand fera ce donc qu'on commettra un péché mortel contre le précepte d'aimer Dieu? C'est la ques-tion que font les Théologiens, & que fait Ger-fon dans le passage dont le P. Sirmond abuse. Quelle est donc la réponse de Gerson, & à quoi croit-il que nous foyons obligez par ce précepte fous peine de péché mortel? Vous ne voudrez point, dit-il, de propos délibéré aimer quelque chose que ce soit plus que Dieu: c'est-à-dire que l'amour de Dieu dominera toujours dans votre cœur fur tout autre amour, qu'il y tiendra toujours la pré-mière place, en sorte que vous ne lui présèrerez rien. Or c'est ce qui est entièrement impossible. à moins qu'on n'aime Dieu, non seulement d'un amour habituel oiss & sans acte, mais encore d'un amour actuel. Car si on ne l'aime point du tout en cette dernière manière, il faut nécessairement qu'on mette sa fin dernière dans quelqu'autre chose que lui. C'est pourquoi St. Augustin, qui s'explique à peu près comme Gerson dans le Sermon dix-septième sur les paroles de l'Apôtre, y marque très-clairement la nécessité qu'il y a de joindre l'amour actuel avec l'amour habituel :

tuel. ,, Il faut, dit il, aimer la justice, mais il y
,, a plusieurs degrez dans cet amour, à propor,, tion qu'on avance dans la perfection. Le pré,, mier degré est, de ne préférer aucune des cho,, ses qui nous plassent le plus à l'amour de la jus,, tice "Voilà ce que dit Gerson, qu'il ne faut rien

aimer plus que Dieu.

Mais ne peut-on point faire cela fans avoir aucun amour actuel pour la justice? Ecoutons ce que St. Augustin ajoute. ,, Qu'ai-je voulu vous ,, marquer , poursuit-il , quand je vous ai dit ,, qu'entre toutes les choses qui peuvent vous ,, plaîre , la justice doit vous plaîre davantage? , C'est qu'il faut, non pas que toute autre chose , cesse de vous plaîre, mais que la justice vous ,, plasse plus que toute autre chose. Et un peu , après: Aimez tellement la justice, que le plai-, sir que vous trouverez à l'aimer , l'emporte , même sur les plaisses permis , & sur les affec-

, tions légitimes; & préférez-la toujours à ces

n), plaifirs & à ces affections, quoiqu'innocentes. Il est donc constant, selon St. Augustin & selon Gerson, que l'on doit aimer la justice, c'est à dire Dieu, en sorte qu'on ne lui présère rien & qu'on le présère à tout. Or il saut pour cela que l'amour que nous avons pour Dieu, se rende maître de la plus grande partie de nos actions, & qu'il les rapporte à Dieu, ce qui ne se peut faire que par un amour actuel. Car s'il cesse pendant quelque tems d'animer tout ce que nous saisons, comme la cupidité ne cesse point cependant d'agir en nous, l'amour du monde deviendra bientôt le plus sort dans notre cœur, & nous y mettrons notre sin dernière.

L'homme ne peut vivre sans se proposer une dernière sin, & il ne peut cesser long-tems d'aimer cette sin, sans s'en proposer une autre. Lors donc que les Justes cessent long tems d'aimer Dieu, ils s'engagent dans d'autres amours, qui sont à la vérité permis en eux-mêmes, mais qui prenant continuellement de nouvelles forces par les actes réitérez qu'ils font produire, & n'étant point rapportez à Dieu par la charité, se fortifient tellement qu'ils l'emportent à la fin fur l'amour de Dieu: ce qui cause la mort de l'ame, & la prive de la vie de la charité. Ainsi comme on viole, felon Gerson, le précepte de l'amour de Dieu. lorsqu'on préfère quelque chose à Dieu, & que la charité actuelle est nécessaire pour ne rien préférer à Dieu, il s'ensuit que pour observer ce précepte, il faut, selon le même Gerson, que l'ame soit de tems en tems fortifiée par de nouveaux actes de charité, qu'elle furmonte les paffions qui pourroient l'étouffer, qu'elle préfère Dieu aux créatures qu'elle peut aimer licitement, qu'elle lui rapporte la plus grande partie de ses actions, qu'elle le cherche, & qu'elle s'attache à lui plaîre.

C'est ce que St. François de Sales a parfaitement bien exprimé dans le dixième livre de l'A, mour de Dieu. (1) Ce commandement, dit.il, nous enjoint un amour élu entre mille, comme le bien-aimé de cet amour est exquis entre mille. C'est l'amour qui doit prévaloir sur tous nos amours, & règner sur toutes nos passions. Et corêt ce que Dieu requiert de nous, qu'entre tous nos amours le sien soit le plus cordial, dominant sur tout notre cœur; le plus affectionné, occupant toute notre ame; le plus général, employant toutes nos puissances; le plus relevé, remplissant tout notre esprit; & le plus, ferme, exerçant toute notre force & vigueur.

"Et parce que par icelui nous obéissons & éli"fons Dieu pour le souverain objet de notre ef"prit, c'est un amour de souveraine élection ,
"ou une élection de souverain amour.... Et
"c'est cet amour d'excellence , ou l'excellence
"de l'amour qui est commande a tous les
"mortels en general, et a chacun d'iceux
"en particulier, dès-lors qu'ils ont le franc
"usage de la raison, amour suffisant pour un
"chacun, et necessaire a tous pour etre
"sauvez.

JESUS-CHRIST nous a marqué la même chose ,, dans l'Evangile par ces paroles. (1) L'eau que ,, je lui donnerai, deviendra en lui une fontaine ,, d'eau qui rejaillira jusques dans le vie éternelle. ,, Et ailleurs: (2) Si quelqu'un croit en moi, il ,, sortira de son cœur des fleuves d'eau vive. Car il a voulu nous apprendre par cette figure, que lorsque Dieu a une fois répandu son Esprit saint dans l'ame des Justes, il n'y demeure point oiss, mais qu'il y forme de tems en tems des désirs célestes, qui enslamment & qui redoublent l'amour qu'ils ont pour Dieu.

Cela suffit pour expliquer la prémière partie du passage de Gerson. Il n'y a aucune difficulté dans la seconde, & elle ne contient qu'une doctrine très-saine, & reçue par tous les Théologiens; qui

, est que nous accomplissons comme il faut le ,, commandement que Dieu nous fait de l'aimer,

nandé par la loi de Dieu, & par ses commandemens; & que sans cela nous ne l'accom-

,, demens; & que fans cela nous ne l'accompliflons point véritablement.

Sur quoi il faut remarquer prémièrement, que Gerson

<sup>(1)</sup> Fean. ch. 4. v. 14. (2) Fean. ch. 7. v. 38.

Gerson parle ici de l'observation véritable des commandemens, qui se fait par l'amour de la iustice, & non pas d'une observation pharisaique & destituée de toute affection, telle que le P. Sirmond veut l'introduire, & que St. Augustin rejette si souvent. "Il n'y a presque person-, ne affez ridicule, dit ce Saint (1), pour croire , qu'il accomplit les commandemens, quand il fait à l'extérieur ce que Dieu lui commande, , fans que le cœur y ait la moindre part. Et-, ailleurs (2): Les Juifs tâchoient d'accomplir , les commandemens, à cause de la récompense ,, terrestre & temporelle que Dieu y avoit atta-, chée; & ils ne les accomplissoient point, parce , que ce n'étoit pas la loi qu'ils aimoient, mais

", feulement ce qu'elle promettoit. En fecond lieu, Gerson ne dit pas qu'il suffit d'observer la loi pour accomplir le commandement de l'amour de Dieu; mais qu'il faut observer la loi pour accomplir ce commandement, & qu'on ne l'accomplit point comme il faut, si on n'observe pas la loi: ce qui est très-vrai, & en même tems très éloigné de l'erreur des Jésuites. Car il est constant que celui qui n'observe pas les commandemens, n'aime point Dieu; & c'est seulement ce que dit ici Gerson. Mais il est très-faux que l'amour de Dieu qui nous est commandé, ne consiste que dans l'observation des autres commandemens, fans affection & fans intention pour lui. Et c'est ce que prétend le P. Sirmond, & non pas Gerson, dans le passage duquel on ne trouve rien de semblable.

Ce passage ne fait donc rien pour le P. Sirmond. Mais il fait merveilleusement pour nous,

<sup>(1)</sup> Quast. 54. super Deut. (2) in Ps. 118. Tome II.

& nous donne occasion de découvrir ici un des plus pernicieux fecrets de la Morale des Cafuifres. Comme JESUS-CHRIST étoit au milieu de deux larrons, la vérité, felon la comparaison de Tertullien, tient aussi toujours le milieu entre deux erreurs opposées. Il arrive souvent qu'on tombe dans l'une ou l'autre de ces erreurs, mais il ett très rare qu'on tombe dans toutes les deux. Mais ce qui est rare parmi le reste des hommes, est très-ordinaire parmi les Cafuistes. Comme ils ont entrepris d'affoiblir autant qu'ils le peuvent la vigueur de la Discipline, & qu'ils ont besoin pour leur dessein tantôt d'une erreur. & tantôt d'une autre, ils embrassent alternativement l'une & l'autre avec une licence dont on ne trouve d'exemples que parmi eux.

Il est certain dans la Morale Chrétienne que l'amour, sans lequel on n'accomplit point le prémier & le plus grand de tous les commandemens, renserme deux choses; l'affection intérieure du cœur, qui en est comme la racine, Vous aimerez le Seigneur votre Dieu de tout votre cœur; & l'exacte observation des autres commandemens, qui est comme le fruit de cet amour, Si quelqu'un m'aime il gardera ma parole. Deux erreurs combattent cette vérité Catholique; l'une, que les œuvres suffisent sans amour; l'autre, que l'amour suffit sans

les œuvres.

Les Jésuites que cette vérité incommode, ont embrasse tout à la sois pour la détruire ces deux erreurs; & selon les rencontres où ils se trouvent, ils se servent également de l'une & de l'autre pour l'attaquer, mais d'une manière dissérente & par dissérens motifs.

Lorsqu'ils ont intérêt de décharger le monde de la nécessité d'aimer Dieu, comme d'une obligation dure, incommode, & difficile, ils ont re-

cours à la prémière erreur, & ils tirent du puits de Pabime, comme parle l'Ecriture, cette misérable distinction. Les effets prennent souvent le nom de leur cauje ordinaire, comme les fignes des choses figni-fiées. De-là est qu'on peut donner celui d'amour aux esfets exterieurs, lans avoir égard li l'intérieur y est.

Et quand il faut décharger les hommes des devoirs de la Vie Chrétienne, les recevoir aux Sacremens, fans qu'ils avent produit des fruits d'une fincère conversion, les envoyer à l'autel encore tout couverts de crimes, ils changent de langage, ils ne se mettent plus en peine de l'extérieur, l'affection intérieure leur suffit. Pourvu qu'un Pénitent proteste qu'il est fâché intérieurement de fes péchés, ils n'en demandent pas davantage; quand même il feroit constant, qu'après avoir fait cent fois de pareilles protestations, il feroit touiours retombé.

Mais avec quelle facilité, & avec quelle promtitude veulent-ils qu'un pécheur puisse faire cet acte de contrition si efficace selon eux? Un instant fusfit pour cela. Le cœur le plus corrompu & le moins disposé, est toujours maître de le produire quand il veut. Il ne lui faut en un mot pour faire un acte de contrition, qu'autant de tems qu'il en faut pour se moucher. C'est ce que Mascarenhas dit quelque part en propres termes. Et c'est sur cette prétendue facilité, que si on ne peut trouver commodément de Confesseur, il permet aux Prêtres & aux Laïques coupables des crimes les plus énormes, de s'approcher de l'autel sans se confesser auparavant.

C'est une même cause, c'est-à-dire, le désir de flatter & de plaîre à tout le monde, qui a fait toun-ber les Casuistes dans deux erreurs si contraires, & qui les a portez à détruire par l'une & par l'au-tre le commandement d'aimer Dieu; en substi-

X 2

tuant

### 324 III. Note sur la X. Lettre.

tuant d'un côté à la place de la charité, qui est une affection tendre & cordiale, un amour hypocrite & purement extérieur; & en introduisant de l'autre, au lieu de cette même charité qui est toujours agissante & essicace, un amour stérile &

trompeur, qui ne produit aucun fruit.

C'est pour combattre cette inclination qu'on a à flatter les autres, & à se flatter soi-même, qui est la source commune de ces deux erreurs, & pour s'opposer surtout à la dernière, qui est la plus ordinaire, que Gerson enseigne, Que nous accomplissons comme il faut le précepte que Dieu nous fait de l'aimer, si nous pratiquons ce qui nous est commandé par la Loi de Dieu, & par les autres com-mandemens. Car c'est comme s'il disoit: Que perfonne ne se trompe soi-même, que personne ne se flatte en pensant qu'il aime Dieu, sous prétexte qu'il sent au fond de son cœur de l'amour pour lui, quoiqu'il ne paroisse point par toute sa conduite qu'il l'aime en effet. Qu'on ne s'imagine pas que ce foit par ces mouvemens trompeurs d'un amour stérile qu'on accomplit ce commandement. On ne l'accomplit véritablement au'en pratiquant tout ce qui nous est commandé par la loi de Dieu, & par les autres commandemens. Celui qui a recu mes commandemens, dit IESUS-CHRIST lui-même (1), & qui les garde, c'est celui-là qui m'aime. Ainfi celui-là n'aime point, qui, comme dit St. Bernard , remue seulement les mains en observant les commandemens à l'extérieur avec un cœur set & vuide d'amour, ou qui se contentant d'avoir dans le cœur un amour stérile & oisif, n'observe point les commandemens : mais celui-là seul aime, qui joint l'affection intérieure du cœur, à l'observation extérieure des commandemens.

Et c'est-là ce que nous ordonne Saint Jean, quand il dit (1): Mes petits enfans, n'aimons pas de parole ni de la langue, mais par les œuvres & dans la vérité. Il faut aimer Dieu par les œuvres, c'est-à-dire par la fidèle observation des commandemens. Il faut l'aimer dans la vérité, c'eft. à-dire de cet amour spirituel & intérieur, qui, comme nous l'avons déjà remarqué, est proprement ce Culte Evangélique par lequel nous adorons Dieu en esprit & en vérité.

St. Augustin sur ce passage même de St. Jean dit aussi la même chose, & il renferme ces deux amours dans ces deux mots: Que personne, dit-il, n'ait égard aux paroles , mais aux actions & au cœur. Aux actions, pour bannir cet amour ftérile & hypocrite. Au cœur, pour rejetter comme un vain fantôme d'amour cet amas d'œuvres mortes &

destituées de charité.

# SECTION QUATRIEME.

Explication du sentiment de St. Thomas. Et réfutation de l'erreur du P. Sirmond par les principes que ce Saint établit.

L nous reste à examiner quel a été le sentiment de St. Thomas, dont le P. Sirmond veut qu'on croie qu'il a tiré toutes ses distinctions frivoles d'amour effectif, & d'amour affectif; d'amour habituel, & d'amour actuel; de précepte de rigueur, & de précepte de douceur.

Nous avons vu qu'il ne se montre d'abord que fous les auspices de ce Saint, & que quoiqu'il lève souvent le masque, & qu'il ne craigne pas

(1) Jean. ch. 3. v. 18.

### 326 III. Note sur la X. Lettre.

de donner comme de lui-même ses sentimens erronés : néanmoins des-qu'on le presse, il se met toujours à l'abri fous le nom de St. Thomas, crovant que l'autorité seule de ce grand Docteur le met à couvert de tous les traits de ses adverfaires. C'est ce qui nous oblige à prendre un soin tout particulier pour lui ôter une si puissante protection, dont il ne se couvre que par la plus grande supercherie du monde. Ainsi au lieu que ce Jésuite qui ne cherchoit qu'à brouiller, ne cite jamais que des passages détachez, qu'il tire de côté & d'autre, fans avoir égard à la fuite & aux principes de St. Thomas; nous au contraire qui avons dessein d'éclaireir cette matière, nous tâcherons de représenter toute la suite de sa doctrine, & l'ordre des principes fur lesquels elle est appuvée.

g. I.

Prémier principe de Saint Thomas. Que les Commandemens de Dieu sont de Nécessité de Salut.

ST. Thomas établit ce principe dans sa Somme (r)., Les commandemens de Dieu, dit-il, , font des préceptes du Droit Naturel, qui par , eux-mêmes sont de nécessité de salut. Et il se fert de ce principe, en enseignant (2) que l'omission d'un précepte divin est un péché mortel.

<sup>(1) 2. 2.</sup> q. 147. ars. 4.

<sup>(2) 9. 32.</sup> art. 5.

#### G. I I.

Second principe. Que le plus grand de tous les Com-mandemens est celui de l'Amour de Dieu.

Uoique ce principe soit indubitable, ayant L'été établi par JESUS-CHRIST, la vérité même, Saint Thomas néanmoins le prouve par un raisonnement très-solide. " La fin, dit-il (1), de la ", vie spirituelle est que l'homme s'unisse à Dieu. " ce qui se fait par la charité. C'est à cette union que tout ce qui appartient à la vie spirituelle. , se rapporte comme à sa fin. C'est pourquoi " l'Apôtre dit (2), que la fin des commandemens est " la charité qui naît d'un cœur pur, d'une bonne con-, science, & d'une foi sincère. Car toutes les ver-, tus dont les différens commandemens de Dieu , nous obligent de produire des actes, ont une , de ces trois fins; ou de purifier notre cœur des ,, passions dérèglées qui le troublent, ce que font " les vertus qui ont les passions pour objet; ou , au moins de nous procurer la paix d'une bon-, ne conscience, ce qui est le propre des vertus , qui regardent le règlement de nos actions; ou " enfin de rendre notre foi sincère, ce qui est , l'effet des vertus qui concernent le culte divin. " Et ces trois choses sont nécessaires pour aimer " Dieu. Car un cœur impur ne peut s'unir à Dieu , par la charité, à cause des passions qui l'atta-, chent aux choses de la terre. Une mauvaise " conscience ne regarde qu'avec horreur la justi-" ce de Dieu, à cause de la crainte qu'elle a des , châtimens dont elle est menacée. Et une foi

<sup>(1)</sup> q. 44. art. 1. in corp. (2) 1. Ep. à Tim. ch. 1. v. 5.

, feinte, en nous séparant de la vérité, fait qu'au , lieu d'aimer Dieu, nous aimons tout ce qu'elle , nous persuade faussement être Dieu. Or dans , toutes les choses qui ont quelque rapport entre , elles, celles que l'on recherche pour elles-mê-, mes, & qui sont la fin des autres, sont plus , excellentes que celles qu'on ne recherche qu'à , cause des prémières. Puis donc que toutes les , vertus se rapportent à la charité, il s'ensuit que , le précepte de la charité est le plus grand de , tous les préceptes, comme le dit Jesus-Christen St. Mathieu ch. 22.

#### J. III.

Troisième principe. Que tout ce qui se fait contre la Loi, est péché mortel: & qu'il n'y a que le péché mortel qui soit contre la Loi.

E troisième principe donne un grand jour à beaucoup de passages de St. Thomas qui sont un peu embarrassez. Car distinguant entre être contre la loi, & n'être pas selon la loi, tout péché véniel, selon lui, n'est appellé péché qu'improprement; parce qu'il veut qu'il ne soit pas proprement contre la loi, mais seulement qu'il ne soit pas selon la loi. C'est pour cela qu'il dit si souvent que celui qui pèche véniellement, ne fait pas ce que la loi désend, ou n'omet pas ce qu'elle commande, mais seulement qu'il manque d'observer l'ordre que la droite raison a prescrit, en ne rapportant pas toutes choses à leur sin.

C'est ainsi qu'il explique la distinction du péché mortel & du péché véniel, dans la seconde partie de sa Somme (1). Il s'y objecte ce que dit St. Augustin: "Que le péché est toute action, "toute parole, & tout désir contre la loi éternel-, le: d'où il semble s'ensuivre, que si le péché , véniel n'est pas contre la loi, il n'est point pé-, ché du tout, & qu'on ne peut par conséquent diviser le péché en péché mortel & en péché véniel. Et il répond qu'il y a deux fortes de " divisions: l'une dont tous les membres ont un , nom, & une nature commune: l'autre dont les membres ont feulement un nom commun fon-, dé fur quelque analogie, ou fur quelque rap-, port qu'ils ont ensemble: Que la division du péché en péché mortel & en péché véniel, est , de cette dernière forte: qu'ainsi la nature du " péché étant, comme St. Augustin le dit ici, , d'être contre la loi éternelle, & n'y ayant que , le péché mortel qui soit contre la loi, il n'y a ,, aussi que le péché mortel qui soit proprement & entièrement péché. Pour le péché véniel, , ajoute-t-il, il n'est appellé péché qu'improprement, & seulement par rapport au péché mor-, tel, comme l'accident eff appellé Etre seule-, ment par rapport à sa substance; parce que comme l'accident ne participe à la nature de , l'Etre que d'une manière très-imparfaite, le pé-, ché véniel ne participe aussi que d'une maniè. ,, re imparfaire à la nature du péché. Car le pé-" ché véniel n'est point contre la loi; parce qu'en ", péchant véniellement on ne fait point ce que ", la loi défend, & on n'omet point ce qu'elle " commande, mais seulement on manque à agir " felon la loi, parce qu'on ne fuit pas l'ordre que ", la raison prescrit, & que l'intention de la loi est ,, qu'on l'observe en toutes choses.

Je sai bien qu'ordinairement on parle autrement, & que la plupart des Théologiens disent indifféremment du péché véniel, comme du péché

X 5 mortel,

mortel, que l'un & l'autre est contre la loi. Mais il n'est pas ici question du langage que l'on doit tenir, mais de celui qu'a tenu St. Thomas. Or c'est de lui-même que l'on doit apprendre comme il a parlé, & en quel sens il a pris chaque terme. Car il est impossible de rien entendre dans St. Thomas si l'on n'est instruit de son langage, & fi l'on n'a toujours présent à l'esprit les notions différentes qu'il a données aux différens termes dont il s'est servi. Cela est sur-tout nécessaire pour comprendre sa doctrine sur la distinction du péché véniel & du péché mortel. Et sans cela on trouvera une infinité d'erreurs dans des passages qui pris dans le sens véritable de ce Saint Docteur, renferment les maximes les plus indubitables de la Théologie.

Il faut donc bien remarquer que toutes les fois que St. Thomas dit qu'une chose est de précepte, ou qu'elle tombe sous le précepte, cela signise, selon lui, que nous y sommes obligez sous peine de péché mortel. Ainsi il faut bien distinguer dans son langage ces manières de parler: La loi désend telle chose, le précepte oblige à telle chose, qui marquent une obligation sous peine de péché mortel; de cette autre expression, L'ordre Est l'intention de la loi demandent qu'on fasse telle chose, ce qui marque qu'il n'y a que péché véniel

à ne la pas faire.

De même toutes les fois qu'il dit qu'une chofe est contre la loi éternelle, c'est comme s'il disoit que c'est un péché mortel. Car ce qui fait, selon lui (1), qu'un péché est mortel, c'est qu'il est contre la loi éternelle.

Ainfi St. Thomas restraint beaucoup plus que les autres Théologiens l'obligation de la loi divi-

ne, voulant qu'il n'y ait rien de précepte que ce qu'on ne peut violer sans commettre un péché mortel, & qu'il ne s'étende point à toutes les choses où l'on ne pèche que véniellement. C'est ce qu'il explique parfaitement bien dans les paro-les suivantes. (1) " Il n'est pas indifférent, dit-il, ,, de quelle manière on fasse une action de vertu; " mais on y doit observer toutes les circonstan-" ces sans lesquelles ce ne seroit plus une action de vertu, c'est-à dire qu'il la faut faire dans le , tems, dans le lieu, & de la manière qu'elle doit être faite. Et parce que c'est par rapport à la fin qu'on juge de la disposition des moyens qui y conduisent, c'est aussi à la fin qui est l'ob-" jet & le bien de la vertu, qu'il faut principa-" lement avoir égard pour juger des circonstan-, ces où l'on doit faire cette action. Si donc il , manque à une action de vertu quelqu'une des " circonstances sans lesquelles l'objet de la vertu " ne sauroit subsister, cette action sera contre le , précepte ; mais s'il ne lui manque que quelque circonstance moins essentielle, & qui ne détruise pas tout-à-fait le motif & l'objet de la , vertu, quoique dans ce dernier cas l'action ne " foit pas parfaite autant qu'elle le devroit être, , elle n'est pas néanmoins contre le précepte.

C'est ce qui fait que St. Thomas nie que de certains préceptes, qu'on ne peut violer sans pécher mortellement ou véniellement, obligent toujours. Tel est par exemple ce précepte de l'Apôtre (2). Soit que vous mangiez, soit que vous bûviez, saites tout au nom du Seigneur. Et cela est très-vrai dans le langage de St. Thomas; car ne reconnoifant point d'obligation que celle dont le viole-

ment

<sup>(1) 2. 2.</sup> q. 33. a. 2. in corp. (2) I. Cor. ch. 10. v. 31.

ment est péché mortel, & étant certain d'ailleurs qu'on ne pèche pas toujours mortellement en ne rapportant pas toutes ses actions à Dieu, c'est avec raison qu'il nie que ce précepte, qu'il reconnoit en plusieurs endroits (1) pour un véritable pré-

cepte, oblige toujours.

Ce qui fait voir combien ceux-là se trompent, qui de ce que St. Thomas nie qu'une chose soit de précepte, en concluent auffi-tôt qu'on peut s'en dispenser sans pécher même véniellement. Car quand il dit par exemple, que de ces deux commandemens que Dieu nous a faits de l'aimer, & d'honorer nos parens, entant qu'on les considère comme des préceptes affirmatifs & distincts, l'un peut quelquefois obliger fans que l'autre oblige; & qu'ainsi on ne peut pas dire que celui qui honore son père, sans rapporter à Dieu l'honneur qu'il lui rend, en observant un précepte transgresse l'autre; quand, dis-je, il parle ainsi, il ne prétend pas que celui qui honore son père sans aimer Dieu, ne commette pas même en cela de péché véniel; mais il nie seulement qu'il commette toujours un péché mortel, qui, selon lui, est le seul péché qui soit contre le précepte.

#### §. I V.

Quatrième principe. Que les Préceptes ne regardent que les Actes, & non l'Habitude des Vertus.

CE quatrième principe ruine entièrement l'opinion du P. Sirmond, & renferme la décision de toute la dispute. Or il n'y a rien qui soit établi & répété plus souvent dans St. Thomas que cette maxime,

(1) 1. 2. 94. 38. art, 1. ad 2, & gu, 100, art. 10. ad 2.

ST. THOMAS DE L'AMOUR.

maxime, comme on le peut voir par les passa-

ges suivans.

.. I. (1) Les préceptes ne regardent point les habitudes des vertus, mais les actes : c'est pour-, quoi la diversité des préceptes n'est point une marque qu'on nous commande d'avoir différen-, tes habitudes, mais seulement de produire dif-, férens actes.

., Il. (2) Comme les préceptes négatifs de la , loi défendent les actes mauvais, de même les préceptes affirmatifs commandent les actes de

., vertu.

" III. (3) Il n'y a que les actes des vertus qui , tombent sous le précepte.

" IV. (4) C'est des actes des vertus qu'il faut

" donner des préceptes.

,, V. (5) Comme les préceptes regardent les , actes des vertus, tout ce qui fait qu'une action ,, est un acte de vertu, tombe sous le précepte.

, VI. (6) Mais parce qu'il y a des préceptes , pour commander les actes des vertus, il faut que l'aumône tombe sous le précepte entant

" qu'elle est un acte de vertu.

VII. (7) Il n'y a point de précepte, si ce n'est à l'égard des actes des vertus. Ce qu'il enseigne au même endroit être vrai, non seulement de tous les autres préceptes en général, mais en particulier de l'acte d'amour de Dieu. , Quoique , la charité, dit-il (8), foit une vertu unique, " elle

(3) Ibid. q. 44. a. 3.

(4) Ibid. (5) Ibid. a. 4.

<sup>(1) 2. 2.</sup> q. 31. a. 4. ad 1. (2) 2. 2. q. 33. a. 2. in corp.

<sup>(6)</sup> lbid. q. 32. a. 5. in corp. (7) lbid. q. 44. a. 4. (8) lbid. a. 2. ad x.

334 III. Note sur la X. Lettre.

,, elle renferme néanmoins deux actes, dont l'un ,, se rapporte à l'autre comme à sa fin. Et comme si y a des préceptes pour commander les actes des vertus, il a été nécessaire qu'il y eût plusieurs

préceptes de la charité.

"VIII. Et s'étant fait cette objection: (1) L'a"mour n'est pas le seul acte de la charité: la
"joie, la paix, le désir de faire du bien à ce
"qu'on aime, sont autant d'actes de charité. Or
"on doit donner différens préceptes pour les
"différens actes des vertus: Donc il falloit qu'il
"y eût plus de deux préceptes de la charité. Il
"répond que les autres actes de charité s'ensui"vent de l'acte d'amour, comme les effets de
"leur cause. Et qu'ainsi les préceptes des autres
"actes sont rensermez virtuellement dans celui
"de l'acte d'amour.

" 1X. (2) Un acte de vertu doit avoir de cer-" taines conditions pour être un acte de vertu; " & ces conditions qui font de l'effence de l'acte " de vertu, tombent fous le précepte qui com-" mande l'acte de vertu. Or l'ordre de la charité " est de l'effence de la vertu de la charité, &c.

#### s. v.

Cinquième principe. Que l'Atte d'Amour commandé par le prémier précepte, est un acte spécial distingué de l'observation des autres préceptes.

CE cinquième principe fait voir combien le P. Sirmond nous en impose, quand il veut faire passer St. Thomas pour l'auteur de l'opinion qu'il a tâché d'introduire (3). Qu'outre les dix commandement

<sup>(1)</sup> Ibid. a. 3. ad 2.

<sup>(2)</sup> Ibid. a. 8. in corp. (3) Réponse &c. p. 9. 10.

demens de la loi, nous ne sommes point obligez de garder les deux autres de l'amour de Dieu & du Prochain.

Car St. Thomas établit au contraire que l'acte d'amour commandé par ce précepte, Vous aimerez le Seigneur votre Dieu, est un acte spécial, entièrement distingué des actes des vertus qui nous

sont commandez par les autres préceptes.

" Cette condition, dit-il (1), qui se doit rencontrer dans tous les actes des vertus, favoir ,, qu'ils foient faits par le motif de la charité, ne ,, tombe pas à la vérité fous les préceptes qui , nous commandent de produire ces actes. Le " précepte, par exemple, qui nous commande " d'honorer nos parens, ne nous commande " pas de le faire par le motif de la charité. " Mais il y a des préceptes particuliers & dif-,, tincts, qui commandent de produire des actes

, de charité.

Ayant proposé ailleurs (2) cette question: Si nous fommes obligez par la loi divine de rapporter toutes nos actions à Dieu par un acte de charité: ou comme il s'exprime, Si cette condition de faire toutes nos actions par le motif de la charité tombe sous quelque précepte de la loi divine, il établit 1. Que l'acte de charité, considéré en lui-même comme un acte particulier de vertu, féparé des autres actes de vertus commandez par les différens préceptes de la loi, tombe fous ce précepte, Vous aimerez le Seigneur votre Dieu. 2. Que l'acte de charité, considéré comme une condition qui se doit rencontrer dans tous les actes de vertus, ne tombe point sous les préceptes particuliers qui nous commandent ces actes, par exemple fous celui qui nous commande d'honorer

<sup>(1) 2. 2.</sup> q. 44. a. 1. ad 1. (2) 1. 2, q. 100. art, 10,

rer nos parens, mais qu'il tombe sous le précepte général d'aimer Dieu: & qu'ainsi quoique celui qui ne rapporte point à Dieu l'honneur qu'il rend à son père, ne transgresse point le précepte qui lui commande d'honorer ses parens, il peut néanmoins transgresser celui qui lui commande d'aimer Dieu.

", Voici ses paroles. On peut considérer l'acte "de charité en deux manières: ou entant qu'il , est par lui-même un acte particulier de vertu; , & en cette manière il tombe sous le précepte , spécial de la loi qui le commande, c'est-à-dire " fous le prémier précepte, Vous aimerez le Sei-, gneur votre Dien , &c: ou bien il peut être consi-" déré entant qu'il est une condition qui se doit " rencontrer dans tous les actes des autres ver-,, tus, c'est-à-dire entant qu'il est la fin à laquel-, le les actes des autres vertus se rapportent, la ,, charité étant, comme dit St. Paul (1), la fin du ", précepte; & en cette manière il est vrai que la ., charité n'est point commandée, c'est-à-dire , que ce précepte, par exemple, Vous bonorerez , votre Père, ne nous oblige point à honorer no-, tre père par le motif de la charité, mais sim-, plement à l'honorer. Ainsi celui qui honore " son père sans avoir la charité, ne viole point ,, ce précepte, quoiqu'il viole celui qui com-, MANDE L'ACTE DE LA CHARITE', ET QU'IL ME-, RITE D'ETRE PUNI A CAUSE DE CETTE TRANS-. GRESSION.

C'est suivant le même principe qu'il avoue encore plus expressément, quelques lignes plus bas, (2) qu'il y a une obligation de rapporter tout à Dieu. Mais il soutient que cette obligation vient

in any root ap to.

(3) in Resp. ad 2.

<sup>(1) 1.</sup> Tim. ch. 1. v. 5.

du précepte général d'aimer Dieu, & non pas de chaque précepte particulier de la loi divine. " Il ,, faut reconnoître, dit-il, que le précepte de la " charité nous imposant l'obligation d'aimer Dieu , de tout notre cœur, nous impose aussi celle , de lui rapporter toutes choses; puisque cette , dernière obligation est une suite nécessaire de , la prémière. C'est pourquoi l'homme ne peut " accomplir le précepte de la charité sans rappor-, ter tout à Dieu. Celui donc qui honore son " père, est obligé de l'honorer par le motif de la charité, non pas à la vérité en vertu de ce ,, précepte, Honorez votre père & votre mère, &c. , mais en vertu de celui-ci, Vous aimerez le Sei-" gneur votre Dien de tout votre cœur. Et comme , ces préceptes sont tous deux affirmatifs, & que " par conséquent ils n'obligent pas pour toujours, " ils peuvent obliger en différens tems; & ainsi ,, il peut arriver qu'on accomplisse le précepte " d'honorer son père, fans, transgresser pour lors , le précepte de faire tout par le motif de la cha-" rité: ce qu'il faut entendre d'une transgression mortelle; St. Thomas, comme nous l'avons déjà expliqué, voulant seulement qu'en ce cas où un homme honoreroit fon père, sans rapporter cet honneur à Dieu, ne commette pas toujours par cette omission un péché mortels

De tout cela je conclus contre le P. Sirmond, 1. Que l'acte qui nous est commandé par le précepte que Dieu nous fait de l'aimer, est un acte de charité proprement dit, un véritable acte d'amour, & une affection intérieure du cœur pour Dieu. 2. Qu'il ne suffit point pour être sauvé d'observer les autres commandemens, si on ne les observe par le motif de la charité; parce qu'encore que cette condition de les observer par ce motif ne tombe pas sous chaque précepte

Tome II.

338 III. Note sur la X. Lettre.

particulier, elle tombe néanmoins sous 1 grand précepte qui nous oblige d'aimer Dieu de tous notre cœur.

#### J. VI.

Sixième principe. Qu'il n'y a point d'Amour de Dieu Naturel dans l'Etat de la Nature Corrompue.

CÉ principe ruine une des chicanes du P. Sirmond, qui, comme nous l'avons vu, distingue in amour naturel, & un amour surnaturel; & veut que l'un & l'autre se rencontre dans cet état. Car St. Thomas établit au contraire qu'il n'y a point d'amour de Dieu naturel dans l'état de la

nature corrompue.

Il en fait cette conclusion (1). , L'homme, dit-il, n'avoit pas besoin dans l'état d'innocen-, ce d'un secours gratuit de la grace de Dieu ajouté aux forces de la nature, pour aimer naturellement Dieu par-dessus toutes choses, quoiqu'il eût besoin d'un secours de Dieu qui l'excitât à cet amour. Mais dans l'état de la nature corrompue il a besoin pour cela d'une grace qui le guérisse intérieurement. Dans l'état de la nature corrompue, ajoute-t-il, l'homme n'a plus cet heureux poids qui incline fa volonté vers le bien général, & qui lui faisant rapporter l'amour qu'il avoit pour lui-même, & pour les autres créatures, à l'amour qu'il doit à Dieu. faisoit qu'il aimoit Dieu par-dessus toutes choses. Il suit les désirs que forme sa volonté éclai-", rée par la raison; & cette volonté étant cor-, rompue, elle n'a de désirs que pour les biens » partiparticuliers, si la grace de Dieu ne la guérit. Et qu'on ne dise pas que St. Thomas veut seulement ici que dans l'état présent nous ne puissions plus, par les forces seules de la nature, aimer Dieu comme auteur de la gloire, & non que nous ne le puissions aimer comme auteur de la nature. Il détruit lui-même cette distinction. Car il enfeigne que dans l'état présent nous ne pouvons plus naturellement aimer Dieu de la manière qu'Adam pouvoit l'aimer. Or, selon lui, Adam même ne pouvoit pas aimer Dieu naturellement comme auteur de la gloire. Donc l'amour naturel qui n'est plus dans notre pouvoir, & qui étoit dans celui d'Adam, n'est point l'amour de Dieu comme auteur de la gloire; puisque, selon St. Thomas, cet amour est surnaturel en tout état, & qu'il n'a jamais été au pouvoir d'Adam sans la grace: mais c'est seulement cet amour de Dieu comme auteur de la nature, que Dieu avoit donné à l'homme innocent: en forte néanmoins qu'il avoit besoin pour en faire des actes, du secours d'une grace excitante.

### c. VII.

Conséquences qu'on doit tirer des principes établis ci-

CEtte suite de principes que nous venons de poser renverse entierement, & distipe comme le vent fait la poussière, pour me servir des termes de l'Ecriture, tout le système impie que le P. Sirmond a bâti fur ces distinctions frivoles d'amour affectif, & d'amour effectif; de précepte de rigueur, & de précepte de douceur; d'amour babituel, & d'amour affuel.

z. Il est faux qu'il n'y ait, comme il le prétend,

340. III. Note sur la X. Lettre.

que les effets extérieurs de l'amour, & non l'affettion & l'intention intérieure, qui soient de commandement. Car par le quatrième & cinquième principe l'acte de la charité tombe sous le précepte. Et par le cinquième cette condition essentielle qui se doit rencontrer dans tous les actes de vertus qui nous sont commandez par les différens préceptes de la loi de Dieu, savoir qu'ils soient faits par le motif de la charité, tombe aussi sous le précepte. Donc l'amour intérieur est de précepte.

2. Il est faux que le commandement d'aimer ne soit, comme le prétend encore ce Père, qu'un commandement de douceur au regard de l'amour affectif, de l'amour d'intention en de motif. Car par le quatrième principe l'acte de la charité est de précepte. Or par le prémier principe tout ce qui est de précepte oblige sous peine de péché mortel. Donc le commandement d'aimer, à l'égard même de l'amour intérieur, est un commandement de rigueur.

3. Il est faux qu'il n'y ait, comme le soutient ce Père, que l'amour babituel, & non l'amour actuel, qui soit commandé. Car par le quatrième principe les préceptes regardent les actes, & non les habi-

tudes.

4. Enfin il est faux qu'on puisse, comme l'avance ce Père, accomplir les commandemens par un amour naturel. Car par le fixième principe il n'y a point d'amour naturel de Dieu dans l'état de la nature corrompue.

De tout cela il s'ensuit que la doctrine que le P. Sirmond attribue à St. Thomas, n'est pas moins éloignée des véritables sentimens de ce Saint Docteur, qu'elle est contraire à la foi de l'Eglise.

# SECTION CINQUIE'ME.

Réponse aux objections que le P. Sirmond tire de St. Thomas.

#### g. I.

Explication des deux prémiers passages qui ont été caufe de l'erreur du P. Surmond.

T E P. Sirmond ne rapporte que quatre passages de St. Thomas qui souffrent quelque difficulté. Les deux prémiers tirez de sa 2. 2. Quest. 44. art. 4. Le troisième de l'art. 6. de la meme question, & le quatrième de son Opuscule 18. c. 5. l'avoue que ces passages ont de l'obscurité, quand on ne les examine pas avec toute l'attention nécessaire; de sorte que le P. Sirmond auroit pu y être trompé, plus par ignorance que par malice. Mais ce Père ne laisse pas d'être tout-à-fait inexcusable; parce que dans la question même d'où il a tiré ses trois prémières objections, il y a une infinité d'autres endroits, où St. Thomas dit formellement & fans ambiguité, que l'acte de la charité tombe sous le précepte; & qu'il est impossible, à moins qu'on ne veuille préférer les ténèbres à la lumière, d'opposer, comme a fait ce Jésuite, deux ou trois passages obscurs & détachez, à tant d'endroits exprès, dont la clarté frappé d'abord, & prévient tous les esprits qui ont un peu de sincérité & de droiture. Il faut l'en convaincre lui-même, en parcourant cette queftion.

St. Thomas y établit, dès le prémier article, que l'acte de la charité tombe sous le précepte, & qu'il

342 III. Note sur LA X. LETTRE.

y a des préceptes particuliers qui nous comman-

dent cet acte.

Il marque dans l'article second quels sont ces préceptes, & il explique la raison pourquoi il y a deux préceptes de la charité, quoique la charité soit une vertu unique. Il dit que comme les préceptes ne regardent que les actes, & non les habitudes, il a fallu qu'il y eût deux préceptes de la charité; parce que la charité a deux actes, savoir l'amour de Dieu, & l'amour du Prochain.

Ilenseigne dans le troissème article que ces deux préceptes suffisent, parce qu'encore que la charité ait d'autres actes, ils sont tous renfermez dans ces deux actes, comme les effets dans leur cause.

Cela ne suffit-il pas pour s'assurer du sentiment de St. Thomas touchant l'acte de la charité? Peut-on croire qu'après avoir répété tant de sois dans ces trois articles, que le précepte regarde l'acte, à non l'habitude de la charité il se soit retracté tout d'un coup dans le quatrième article, d'où le P. Sirmond tire sa prémière objection, & qu'il y ait établi que le précepte de la charité ne tombe que sur l'habitude, à non pas sur l'acte de la charité? Non: un si grand homme n'est pas capable d'une telle variation. Et l'on va voir par l'explication de cet article, qu'en esset il y enseigne constamment la même doctrine.

Après donc que ce Saint Docteur a, comme nous l'avons vu, suffisamment établi dans les trois articles précédens, que l'acte de la charité tombe sous le précepte, & qu'ainsi nous sommes obligez d'aimer Dieu & le Prochain d'un amour actuel; il demande dans le quatrième article comment on doit aimer Dieu, ou ce qui est la même chose, quelles conditions doit avoir cet amour actuel, auquel il vient de dire que nous étions obligez par le prémier commandement. Voici le titre de

l'article: Etoit-il convenable que Dieu nous commandat de l'aimer de tout notre cœur? Et voici la réponse de St. Thomas. "Puisque nous sommes obligez d'ai-" mer Dieu comme notre dernière fin, à laquelle , nous devons tout rapporter, il a été convena-, ble qu'il nous commandat de l'aimer de tout notre cœur: ce qu'il prouve ainsi dans le corps , de l'article. Comme les préceptes, dit-il, re-, gardent les actes des vertus, un acte tombe fous le précepte, felon tout ce qui fait qu'il , est un acte de vertu. Mais afin qu'il soit un , acte de vertu, il faut non feulement qu'il ait ", l'objet qu'il doit avoir, mais aussi qu'il soit re-, vétu de toutes les circonstances qui sont néces-, faires, afin qu'il soit proportionné à son objet. , Or Dieu qui est l'objet de l'acte de la charité, , doit être aimé comme la fin dernière à laquelle , on doit tout rapporter. Il a donc été convena-, ble de marquer une totalité dans le précepte ., qu'il nous a fait de l'aimer. St. Thomas ne pouvoit pas enseigner plus clairement ni plus expresfément qu'il fait ici, que le précepte de la charité tombe sur l'acte, & non sur l'habitude; puisque tout son raisonnement est fondé sur ce principe, Que les préceptes regardent les actes des vertus.

Il se sait ensuite (1) cette objection. "Mais les "conditions que doit avoir un acte de vertu, ne "mombent point sous le précepte qui commande cet acte, ainsi qu'il a été dit ci-dessus. Or quand "non dit: Vous aimerez de tout votre cœur, on "ne marque qu'une condition que doit avoir l'a"mour divin. Il semble donc qu'il n'a pas été

convenable d'en faire un précepte.

,, Il est vrai, répond il, que le précepte qui , commande un acte de vertu, ne tombe point ... fur

### 344 III. Note sur la X. Lettre.

, fur la condition que doit avoir cet acte, lorf, que cette condition est comme étrangère à cet, te vertu, & qu'elle vient d'une autre vertu su, périeure. Mais lorsque cette condition est pro, pre & essentielle à l'acte de cette vertu, elle
, tombe sous le précepte qui commande cet acte.
, Or, ajoute-t-il, la condition exprimée par ces
, mots, Vous aimerez de tout votre cœur, est pro-

,, pre & essentielle à l'acte de la charité.

La totalité d'amour qui nous est commandée par le prémier précepte, & qui est exprimée par ces paroles, Vous aimerez de tout voire cœur, se doit donc entendre, non d'un amour habituel, mais d'un amour actuel, puisqu'il n'y a que ce dernier qui soit commandé. Ce qui est conforme à ce qu'il a dit plus haut: Qu'il faut pour un acte de vertu, qu'il soit revétu de toutes les circonstances nécessaires, ,, & que c'est pour cela, qu'il a fallu marquer une totalité dans le pré-

, cepte d'aimer Dieu.

St. Thomas se propose une seconde objection contre cette totalité, qui doit, selon lui, se rencontrer dans l'acte de charité. "Aimer de tout , le cœur, dit-il, est la même chose qu'aimer , parsaitement, & d'un amour auquel rien ne , manque, & qui comprenne tout. Si donc cette condition d'aimer de tout notre cœur tomboit sous le précepte que Dieu nous fait de , l'aimer, quiconque feroit quelque chose qui , n'auroit pas rapport à l'amour de Dieu, agiroit , contre le précepte, & par conséquent pêche, roit mortellement. Or le péché véniel ne peut , être rapporté à l'amour de Dieu. Donc le pé-, ché véniel seroit toujours mortel, ce qui ren-, ferme contradiction.

C'est dans la réponse à cette objection que le P. Sirmond prétend que St. Thomas nie expresfément

sément que l'acte d'amour soit de précepte, & qu'il n'entend autre chose par le terme d'aimer qu'un amour habituel. Voici cette réponse.

, Je répons, dit St. Thomas, que nous pouvons aimer Dieu de tout notre cœur en deux maniè-, res. La prémière, en sorte que notre cœur soit actuellement & continuellement porté yers Dieu; & c'est une perfection qui est réservée pour le , Ciel. La feconde, en forte que tout notre cœur , foit porté habituellement vers Dieu , c'est-à-dire , qu'il ne souffre aucun amour qui soit contraire à l'amour de Dieu; & c'est-là la perfection de , cette vie, qui n'est pas incompatible avec le pé-, ché véniel , parce que le péché véniel ne dé-, truit pas l'habitude de la charité, mais en in-, terrompt seulement l'exercice.

Voilà ce qui a frappé le P. Sirmond. La passion de contredire l'a empêché de voir que Saint Thomas ne parle pas dans cet article de l'acte même de la charité, mais des conditions de cet acte, & par-là il s'est jetté dans l'erreur. Mais tous ceux qui ne sont pas aveuglez, comme lui, par la même passion, ne trouvent aucune difficulté dans ces paroles. Car il n'y à rien qui soit plus clair & plus évident que le sens de cet article.

St. Thomas y enseigne trois choses. 1. Que les préceptes regardent les actes des vertus, & par conséquent que le précepte de l'amour regarde l'amour actuel. 2. Qu'il faut pour un acte de vertu qu'il foit revétu des circonstances nécessaires, & par conséquent que l'acte de la charité doit avoir de certaines conditions. 3. Que la condition que doit avoir l'acte de la charité, est qu'on rapporte tout à Dieu, & par conféquent que l'acte de la charité doit avoir une certaine totalité.

Dans la réponse à la seconde objection, il demande quelle est cette totalité que doit avoir Y 5

# 346 III. Note sur la X. Lettre.

l'acte de la charité, comme une condition qui lui est essentielle. Et il répond qu'il y a deux totalitez. L'une actuelle, & l'autre habituelle. La totalité actuelle, comme il l'explique luimême, est pour ainsi dire une continuité de l'acte d'amour qui porte sans aucune interruption tout le cœur de l'homme vers Dieu. Et il croit avec raison que cette continuité est réservée pour le Ciel. Ainsi il n'y a que la totalité habituelle qui puisse convenir aux justes qui font sur la Terre. Et elle n'est autre chose, selon lui, qu'un éloignement habituel qu'ils ont de tout ce qui est contraire à l'amour de Dieu. C'est cette dernière totalité qu'il regarde comme une condition qui doit nécessairement accompagner l'acte de la charité. De forte que lorsque Dieu nous commande de l'aimer de tout notre cœur, il nous commande, selon St. Thomas, de l'aimer d'un amour actuel & intérieur, qui possède à la vérité le cœur tout entier, mais qui tire sa totalité, non pas d'une continuité non interrompue du même acte, mais de l'habitude de la charité qui en est le principe ou ce qui est la même chose, d'une résolution habituelle de ne rien aimer qui soit contraire à l'amour que nous devons à Dieu D'où St. Thomas conclut que le péché véniel ne détruisant point l'habitude de la charité, il ne détruit point non plus la totalité habituelle nécessaire à l'acte de la charité, & n'empêche point qu'on n'aime Dieu de tout son cœur.

En un mot St. Thomas dans cet endroit n'a point voulu distinguer deux sortes d'amours, l'un habituel qui sût de précepte, & l'autre actuel qui ne sût pas de précepte; mais deux sortes de totalitez, dont il enseigne que l'une est nécessaire à l'acte d'amour, comme une condition qui est de fon essence. Ainsi, bien loin que cet endroit dé-

truise

truise la doctrine que St. Thomas établit par tout, Que l'acte de la charité tombe sous le précepte, il la confirme au contraire d'une manière admirable,

fi on le prend dans fon véritable fens.

Le P. Sirmond tire sa seconde objection de ces paroles du même article. " La persection de la ", charité qui est la fin de tous les conseils, tient ", le milieu entre les deux persections dont nous ", avons parlé : c'est-à-dire qu'elle fait que l'homme renonce autant qu'il lui est possible aux chomes emporelles même permises, parce qu'en ", occupant l'esprit, elles empêchent le mouve-

, ment actuel du cœur vers Dieu.

Mais rien n'est plus foible & moins solide que le raisonnement que ce Père sonde sur ce passage. En prémier lieu, il explique (1) de mauvaise foi ces paroles, La perfection de la charité qui est la fin des conseils; voulant que Saint Thomas avoue parlà que la perfection de la charité n'est que de conseil; ce qui est très-saux, comme nous le montrerons bientôt. En second lieu, c'est ridiculement qu'il conclut de cet endroit, que l'amour actuel n'est point de précepte, comme s'il n'y avoit d'amour actuel que cette charité parfaite qu'il s'imagine être seulement de conseil. Car St. Thomas enseigne ici que le mouvement actuel du cœur vers Dieu est plus continuel, à proportion que l'amour qu'on a pour lui est plus parfait. Il est constant d'ailleurs que la charité naissante, la charité avancée, & la charité parfaite, font d'une même espèce. Il s'ensuit donc que la charité dans les deux prémiers états produit quelquefois, de même que dans le dernier, des actes d'amour par lesquels elle s'élève vers Dieu. Et ces actes, qui au commencement font plus rares, deviennent plus

348 III. Note sur la X. Lettre.

plus fréquens, à mesure que la charité devient plus parsaite.

#### g. II.

Explication du troissième passage de Saint Thomas dont le P. Sirmond abusé.

CE passage est tiré du sixième article de la mê-me Question 44. Tout ce que St Thomas enseigne dans cet article, se réduit à ces deux ou trois points. Qu'on peut accomplir le commandement de la charité en deux manières, l'une parfaite & l'autre imparfaite. Qu'on l'accomplit parfaitement lorsqu'on parvient à la fin que Dieu s'est proposée en nous le faisant, qui a été de nous unir totalement à lui, ce qui ne se peut faire que dans le Ciel. Qu'on l'accomplit imparfaitement lorsqu'on n'atteint pas jusqu'à cette perfection, ou, pour me servir de ses termes, jusqu'à la totalité de cet amour divin, & que c'est ainsi qu'on peut l'accomplir sur la Terre. Ce qu'il explique par l'exemple d'un Général qui ordonne à ses soldats de combattre. Celui, dit-il, qui combat, & qui en combattant remporte la victoire, qui est la fin que le Général s'est proposée, exécute parfaitement l'ordre qu'il a reçu. Et celui qui combat sans remporter la victoire. l'exécute aussi, mais d'une manière imparfaite. Il ne mérite cependant aucune peine, pourvu qu'il observe d'ailleurs les règles de la discipline militaire.

De tout cela St. Thomas conclut que nous ne pouvons accomplir parfaitement en cette vie le commandement de la charité, ou arriver à fa fin, qui est l'union parfaite avec Dieu. Mais le P. Sirmond en conclut très-mal que l'amour actuel tuel n'est pas de précepte, mais seulement l'amour habituel. Car, felon St. Thomas, il nous est commandé d'aimer Dieu, de même qu'il est ordonné à un soldat de combattre. Or je demande si un soldat satisferoit, même imparfaitement. à l'ordre qu'il auroit reçu de combattre, s'il ne combattoit qu'habituellement? On ne peut donc accomplir, même imparfaitement, un commandement, qu'en faisant l'acte commandé. Et la différence qu'il y a entre celui qui l'accomplit parfaitement, & celui qui l'accomplit imparfaitement, ne consiste pas en ce que l'un fait & l'au-tre ne fait pas l'action qui est commandée, mais en ce que l'un parvient & l'autre ne parvient pas à la fin du commandement. Un foldat exécute imparfaitement l'ordre de son Général lorsqu'il combat, quoiqu'il ne remporte pas la victoire: & il ne mérite alors aucune peine, pourvu qu'en même tems il ne fasse rien contre la discipline militaire. L'homme accomplit imparfaitement le précepte de l'amour, lorsqu'il aime actuellement, quoique d'un amour qui n'est pas encore parfait, pourvu qu'il ne fasse rien d'ailleurs contre les autres préceptes. Mais comme un soldat qui ne combat jamais, n'exécute point du tout l'ordre de fon Général; l'homme aussi qui n'aime jamais Dieu actuellement, n'accomplit point du tout, pas même imparfaitement, le commandement de l'amour.

Voilà la véritable doctrine de St. Thomas: & il n'enseigne rien autre chose dans tout cet article en général, ni en particulier dans la réponse à la seconde objection, qui est le principal endroit dont le P. Sirmond abuse. Car voici les termes mêmes de St. Thomas dans cet endroit. ,, Je ré, pons, dit il, que comme un soldat qui com, bat selon l'ordre n'est point coupable, & ne mé,

# 350 III. Note sur la X. Lettre.

, rite point d'être puni; ainsi celui qui dans cette , vie n'accomplit point ce précepte de la charité, , & qui en même tems ne fait rien contre la cha-

" rité, ne pèche point mortellement.

Il est clair que ces mots, qui dans cette vie n'accomplit point ce précepte de la charité, ne peuvent pas signisser, qui dans cette vie n'aime point Dieu attuellement, ce qui est le sens du P. Sirmond. Car nous avons vu que Saint Thomas reconnoit cent sois dans cette question, que l'amour actuel est de précepte. Mais ils signissent seulement, qui dans cette vie n'accomplit point parfaitement le précepte de la charité, & ne parvient point à la fin de la charité. Ainsi le P. Sirmond n'en peut rien con-

clure pour fon fentiment.

Il est tellement nécessaire d'expliquer dans ce dernier fens cet endroit de St. Thomas, qu'on ne peut pas l'expliquer autrement sans lui attribuer une hérésie. Car enseignant dans le corps de l'article qu'on ne peut accomplir en cette vie le précepte de la charité, en cette manière qu'il dit n'être pas commandée si étroitement, qu'on ne puisse y manquer sans pécher mortellement, il donne deux qualitez à cette manière d'accomplir le précepte de la charité. La prémière, de n'être pas possible en cette vie; la seconde, de n'obliger pas fous peine de péché mortel. Ainsi s'il est vrai, comme le prétend le P. Sirmond, qu'accomplir le précepte de la charité en cette manière, qui n'oblige pas sous peine de péché mortel, ce ne soit autre chose que d'aimer Dieu actuellement, il faut nécessairement avouer que St. Thomas a enseigné qu'il étoit impossible d'aimer Dieu actuellement en cette vie: ce qui est une hérésie manifeste.

#### g. III.

Explication du quatrième passage de St. Thomas mal entendu par le P. Sirmond.

Vici le quatrième passage allégué par le P. Sirmond, qui est tiré de l'Opuscule 18. de Sta Thomas chap. 5. ,, Il y a une troissème manière, dit ce Saint, d'aimer Dieu de tout notre cœur, , de tout notre esprit, de toute notre ame, & de , toutes nos forces, qui est d'avoir pour lui un amour si parfait qu'on lui rapporte toutes cho-, fes actuellement, ou habituellement. Et cette perfection nous est commandée par le prémier " précepte. De sorte qu'il nous oblige i. à rap, , porter toutes choses à Dieu comme à notre , dernière fin , ainsi que l'ordonne l'Apôtre, , lorsqu'il dit (1). Soit que vous mangiez, soit que vous buviez, ou quelque chose que vous fassiez, faites tout pour la gloire de Dieu. Nous nous acquittons de cette obligation, lorsque nous règlons toute notre conduite par rapport à la gloire de Dieu, & que nous ne voulons vivre que pour le servir: car cette intention générale se ré-, pand dans toutes les actions que nous faisons pour nous, & elle fait qu'elles ont toutes au moins un rapport virtuel à Dieu, à moins qu'el-, les ne foient telles qu'elles nous féparent de , lui, comme sont les péchez: & c'est de cette , manière que nous aimons Dieu de tout notre ", cœur. 2. Le prémier précepte nous oblige à , soumettre notre esprit à Dieu, en croyant tout , ce que la Tradition Divine nous apprend, felon cette

352 III. NOTE SUR LA X. LETTRE.

cette parole de l'Apôtre, (1), Nous réduisons en , servitude tous les esprits pour les soumettre à l'obéis-, fance de Jesus-Christ. Et c'est ainsi que nous aimons Dieu de tout notre esprit. 3. Il nous oblige d'aimer en Dieu tout ce que nous ai-,, mons, & de rapporter à son amour toutes nos , affections fans aucune exception; ce qui fai-, foit dire à St. Paul (2). Soit que nous soyons em-, portez comme hors de nous-mêmes, c'est pour Dieu: , Soit que nous nous tempérions c'est pour vous ; par-, ce que l'amour de JESUS- CHRIST nous presse. Et voi-, là comme nous aimons Dieu de toute notre , ame. 4. Il nous oblige à règler toutes nos ac-, tions extérieures, & toutes nos paroles par la charité, selon cet autre endroit de l'Apôtre (3), , Faites avec amour tout ce que vous faites. Et c'est , de cette forte que nous aimons Dieu de toutes , nos forces. La troisième manière d'aimer Dieu parfaitement, est de nécessité de précepte pour tout le monde. Mais la seconde est impossible ,, en cette vie, à moins qu'on ne fût tout à la fois dans la voie & dans le terme, comme étoit notre Seigneur Jesus-Christ.

De ce long passage le P. Sirmond, par une imposture grossière, ne rapporte que les paroles suivantes. Il y a une trossième manière d'aimer Dieu, qui est d'avoir pour lui un amour si parfait, qu'on lui rapporte toutes choses actuellement, ou habituellement, et cette perfection nous est commandée par le prénier précepte. Et il supprime tout le reste, asin de mieux faire recevoir cette conséquence qu'il rebat sans-cesse., St. Thomas met l'alternative ac, tuellement, ou habituellement. Donc, dit-il,

, per-

<sup>(</sup>i) 2. Cor. ch. 10. v. 5. (2) 2. Cor. ch. 5. v. 14.

<sup>(3) 1.</sup> Cor. ch. 16. v. 14.

personne n'est tenu à rapporter actuellement ses , actions à Dieu. Etrange caractère d'esprit qui s'attache à deux mots où il y a de l'obscurité, & qui ne veut point voir la lumière qui l'environne! Car est-il rien de plus évident, & de plus formel, que tout cet endroit de St. Thomas pour établir la nécessité indispensable de l'amour actuel? L'homme peut-il autrement que par l'amour actuel règler toute sa conduite par rapport à la gloire de Dieu, ne vouloir vivre que pour le servir, soumettre son entendement à l'obeissance de la foi, rapporter toutes ses affections à la gloire de Dieu?

Mais pourquoi, dit le P. Sirmond, St. Thomas met-il donc cette alternative, actuellement, ou babituellement? Je répons en un mot que c'est pour marquer, comme dans le prémier passage que nous avons examiné, quelle doit être la totalité de l'amour par lequel nous aimons Dieu de tout notre cœur. Totalité qu'il n'est pas nécessaire qui foit toujours actuelle, & qu'il suffit qui soit habituelle: en forte que l'acte d'amour ne pouvant pas être continuel en cette vie, l'habitude au moins n'en cesse jamais, & qu'elle remplisse tellement ces interruptions d'acte, que par cette habitude permanente toutes les actions que nous faisons dans ces intervales, soient en quelque manière rapportées à Dieu, quand même elles seroient des péchez véniels. Car comme il l'en-feigne i. 2. q. 88. art. 1. ad. 2. "Le péché véniel , ne détruit point le rapport habituel de nos ac-, tions à la gloire de Dieu. Et au même endroit ", ad. 3. Celui qui pèche véniellement s'attache à , un bien temporel, mais non comme à fa fin; ,, parce qu'il n'en jouit pas comme de sa fin der-, nière, mais qu'il en use seulement en le rapportant à Dieu, non actuellement, mais habis 354 III. Note sur la X. Lettre.

Mais le même St. Thomas enseigne expressément que ce rapport habituel de nos actions à Dieu . ne fussit pas pour accomplir le précepte de l'amour de Dieu, s'il n'est quelquefois accompagné d'un rapport actuel. C'est ce qu'il explique (1) fort au long sur ce passage de l'Apôtre: Soit que vous mangiez foit que vous buviez, faites tout pour la gloire de Dieu. Il reconnoit prémièrement que ces paroles renferment un véritable précepte. Et comme il sembloit que par conséquent nous aurions été obligez felon ce précepte, de rapporter toutes nos actions à Dieu, il s'explique dans la fuite, & il marque plus précifément quelle est l'obligation que nous impose ce précepte.

1. Il dit qu'on pourroit répondre que ce précepte oblige à rapporter habituellement, & non actuellement, toutes ses actions à Dieu: ce qui semble être favo-fable à l'opinion du P. Sirmond. Mais il rejette aussi tôt une réponse si contraire à ses principes, & il continue ainsi. " Mais puisque les préceptes de la loi regardent les actes des vertus, & que , l'habitude ne tombe point sous le précepte, il faut entendre ce précepte de l'Apôtre d'un

, rapport actuel, & non pas d'un rapport seule-, ment habituel, de ses actions à Dieu. 2. Il explique immédiatement après, d'une manière admirable, toute sa doctrine sur ce rapport actuel de nos actions à Dieu; & rien, comme on le va voir, ne peut être plus opposé à celle du P. Sirmond. ,, Il n'est pas possible en cette vie , poursuit il (2), de rapporter actuellement toutes nos actions à Dieu, comme il n'est pas pos-fible qu'on pense toujours à lui. Aussi cela ap-partient-il au prémier genre de persection que (i) in q. disp. de Charitate art. 11.

nous avons distingué dans la charité. Mais il , est de la perfection de la charité à laquelle tout le monde est obligé, de rapporter simplement toutes ses actions à Dieu. Et pour éclaircir davantage cette vérité, il faut considérer que comme dans les causes efficientes la vertu de la prémière cause se répand dans toutes celles qui en dépendent, l'intention de la fin principale qu'on se propose se répand de même dans toutes les fins secondaires. C'est ce qui fait que quand on tend par une intention actuelle à une fin secondaire, on tend en même tems par une intention virtuelle à la fin principale, à laquelle cette fin secondaire est subordonnée. Un Médecin par exemple, lorsqu'il cueille des herbes, quoiqu'il ne pense peut être point actuellement à la fanté de fon , malade, & qu'il n'ait point d'autre intention actuelle que de composer une potion, il ne , laisse pas d'avoir une intention virtuelle de lui ,, rendre la fanté, parce que c'est dans cette vue , qu'il prépare la potion. Ainsi quand un homme , se donne à Dieu, & qu'il se rapporte à lui , comme à sa dernière fin, la vertu de cette in-, tention par laquelle il se rapporte à la fin der-, nière qui est Dieu, se répand dans toutes les " actions qu'il fait pour lui-même. C'est pourquoi , il peut mériter en toutes, s'il a la charité. Et " c'est dans ce sens que l'Apôtre nous comman-, de de rapporter toutes nos actions à Dieu.

" Il y a une grande différence, ajoute-t-il un , peu après (1), entre rapporter habituellement , toutes ses actions à Dieu, & les lui rapporter , virtuellement. Car celui même qui n'agit point, , & qui ne pense à rien actuellement, comme un

(1) ad. 3.

# 356 III. Note sur la X. Lettre.

, homme qui dort, ne laisse pas d'avoir un rap, port habituel à Dieu: au lieu qu'on ne peut
, lui rapporter virtuellement une chose qu'on
, n'agisse pour une sin, & que cette sin ne soit
, subordonnée à sa gloire. C'est pourquoi l'objet
, du précepte de la charité, n'est point de rap, porter habituellement, mais de rapporter vir, tuellement toutes nos actions à Dieu: ce qui
, n'est rien autre chose, que de le regarder com-

me notre fin dernière.

Il ne faut donc pas confondre ces deux rapports à Dieu, l'habituel dont le P. Sirmond se contente, & le virtuel que demande St. Thomas. Il y a, comme le remarque ce Saint, une grande différence entre l'un & l'autre. Car le rapport habituel du P. Sirmond n'est rien autre chose qu'une charité purement habituelle, une charité oisive & fans aucune action, par laquelle l'ame & toutes ses actions sont censées à la vérité se rapporter à Dieu, mais d'une manière si imparsaite & si éloignée, que ce rapport se trouve même dans les péchez véniels. Au lieu que le rapport virtuel suppose toujours un rapport actuel, par lequel on ait rapporté auparavant toutes ses actions à Dieu par une intention expresse, qui venant à cesser quant à l'acte, ne laisse pas de demeurer toujours quant à la vertu, & de se répandre en quelque forte dans toute la fuite des actions qu'on ne fait qu'en vertu de ce prémier mouvement.

Toute la vie des hommes est remplie, pour ainsi dire, de ces rapports virtuels. Un homme va à Rome. Quoiqu'il ait pensé à Rome dans le tems qu'il partoit, & qu'il ait eu une volonté actuelle d'y aller, il est certain néanmoins qu'il l'oublie souvent dans le chemin. Mais parce qu'il continue son chemin en vertu de cette prémière intention, on dit qu'il a cette intention pendant tout

fon

son voyage, & que tous ses pas se rapportent à cette fin. Et pour me servir d'un exemple plus faint, lorsque Saint Paul portoit l'Evangile dans toutes les parties du monde, on peut dire qu'il ne pensoit pas à tout moment à Dieu & à l'Evangile. Mais parce qu'il n'avoit entrepris tant de voyages, & qu'il ne s'étoit exposé à tant de fa-tigues qu'en vue de Dieu & de l'Evangile, tout ce qu'il faisoit, & tout ce qu'il souffroit dans ses voyages en vertu de cette prémière volonté, se rapportoit virtuellement à la même fin, c'est-àdire à la gloire de Dieu, & à l'établissement de l'Evangile.

Puisque St. Thomas avoue donc que nous sommes obligez par le précepte de la charité de rapporter virtuellement toutes nos actions à Dieu, ce qui renferme un amour actuel, il est évident qu'il est aussi éloigné des sentimens du P. Sirmond, que les fentimens de ce Père le font de la vérité. Peut-être même me suis-je trop arrêté à le prouver. Mais parce que les défenseurs du P. Sirmond ont coutume de s'autoriser de la doctrine de St. Thomas, j'ai cru qu'il étoit nécessaire de la justifier avec plus d'exactitude & d'étendue.

#### SECTION SIXIEME.

Examen de ce que l'Apologiste apporte pour la dé-fense du P. Sirmond.

A Près le long examen que je viens de faire de la doctrine du P. Sirmond, il est bon de représenter en peu de mots de quelle manière l'Apologiste des lésuites a défendu une cause si odieuse. Car il seroit difficile de trouver ailleurs des exemples d'une imposture aussi manifeste.

# 358 III. Note sur la X. Lettre.

Il commence par rapporter fort inutilement un grand nombre de passages d'autres Jésuites que Montalte n'attaque point, si ce n'est peut-être en leur attribuant en général la doctrine du P. Sirmond, comme il avoit droit de le faire. Car il pouvoit la regarder comme la doctrine de toute la Société, puisque quatre l'ésuites l'ont louée publiquement, & que les Apologistes des lésuites l'ont soutenue avec la dernière hardiesse. Mais quoiqu'en ce sens on puisse l'attribuer à tous les Particuliers de la Société, à moins qu'ils ne la rejettent & ne la condamnent expressement, c'est néanmoins du P. Sirmond seul dont il s'agit proprement ici. Et pour justifier, selon le dessein de l'Apologiste, & ces Particuliers & la Société, des erreurs que ce Père a enseignées sur l'amour de Dieu, il falloit, ou montrer que la Société condamne le P. Sirmond, ou avouer qu'elle doit porter avec lui la confusion que méritent de telles

Après cela l'Apologiste fait le brave, & il désie sièrement son adversaire de produire un seul fésuite qui enseigne que l'amour de Dieu, non seulement esseif, mais encore assetif, ne soit point nécessaire au salut. J'accepte le dési. Et pour le confondre, je le prie seulement d'ouvrir le Livre du P. Sirmond aux endroits que j'ai citez. Il y verra non pas une sois, mais une infinité de sois, cette erreur trèsclairement exprimée; & sans aller plus loin, il la trouvera à la page 21. en ces termes. Aimer Dieu actuellement, & non continuellement, c'est le propre des parsaits sur terre... Et ce ne servit pas peu, quand ils n'en viendroient à bout qu'une sois en teur vie, ce qui iroit meme au della du prescepte en rigueur.

Si c'est peu du P. Sirmond, qu'il lise ce qu'un de ses Consrères écrit dans un autre Livre François intitulé. intitulé, Les Reliques de l'Abbé de St. Cyran (1). , Ce n'est pas, dit-il, une moindre témérité de condamner les opinions probables, que d'en établir de mauvaises. Or il est véritable qu'encore que ce foit une sentence commune, & bien reçue dans l'Ecole, qu'il y a de l'obligation d'exercer pendant sa vie quelque acte d'un parfait amour de Dieu, même hors du danger qu'il y peut avoir de mourir sans confession, ou de tomber en quelque péché faute de l'exercer; le contraire néanmoins est probable, & a de grands hommes qui l'appuyent (c'est à dire dans le langage des Casuistes qu'il est sûr.) Et en effet, continue-t-il, il feroit difficile qu'il y eût aucun , commandement qui nous obligeat; St. Thomas lui-même reconnoissant que le prémier commandement qui nous oblige d'aimer Dieu de , tout notre cœur, n'est pas un commandement pécial, ni différent des dix autres qui compo-, sent le Décalogue. l'ai fait voir ci-dessus que St. Thomas enseigne tout le contraire.

Mais pourquoi ne pas citer l'Apologiste luimême? Ne soutient-il pas la même erreur, lorsqu'il dit en désendant le P. Sirmond, qu'il ne rui-, ne point le grand commandement de Dieu, si , ce n'est le ruiner, que de l'expliquer de la ma-, nière que le Fils de Dieu l'a expliqué dans l'E-, vangile, assurant que celui-là aime qui garde , sa parole, & que l'a expliqué ce célèbre Chan-

, celier de l'Université de Paris, &c.

L'Apologiste approuve donc l'explication du P. Sirmond, qui sur ce passage de l'Evangile, & sur celui de Gerson pris à contre-sens, prétend, comme nous l'avons vu, qu'il ne nous est commandé par le prémier précepte, que d'aimer Dieu

# 360 III. NOTE SUR LA X. LETTRE.

d'un amour d'exécution, sans intention ou affection pour lui. Ainsi l'Apologiste ett lui-même du nombre de ceux qui nient que l'amour affectif soit nécessaire au salut, à moins qu'il ne trouve quelque moyen, que je ne sai point, de se tirer de ce mauvais pas.

Mais, dit-il, le P. Sirmond reconnoit expressement la nécessité de l'amour, lorsqu'il enseigne:
(1) "Que nous sommes obligez sous peines griè"ves d'aimer Dieu d'amour incomparable, & dont
"le prix soit inestimable, si bien que jamais nous
"ne lui égalions rien, & ne chancellions entre
"son service & celui de la créature, volontai", rement incertains à qui nous donner: beau", coup moins ne lui préserions nous chose aucu", ne, nous laissant aller au contraire de sa vo-

" lonté en occasion importante.

De bonne foi l'Apologiste nous croit-il assez simples pour nous laisser surprendre par un artisice si grossier. Comme si on ignoroit ce que signifient ces belles paroles du P. Sirmond, & ce qu'il entend par cet amour qu'il reconnoit être de précepte. Il entend par ce terme, non un amour véritable & intérieur, mais une observation sèche & extérieure des commandemens sans intention & fans affection. ,, Qui fait, dit-il (2), du bien à un autre sans intention ou affection pour lui, , ne l'aime qu'en effet, & non d'affection, qui , avec intention a de l'amour pour lui & effectif & affectif. Cela supposé, continue-t-il, que faut-, il dire soit du fond, soit de la mesure de l'a-" mour que le grand & le prémier précepte nous ", enjoint? Qu'au regard de l'amour affectif, d'intention & de motif, il nous est un commande. , ment de douceur; c'est-à-dire, comme il l'exa pli-

<sup>(1)</sup> Def. de la Vertu 2. 23.

<sup>(2)</sup> Def. de la Veriu trait, 2, fett. 1. ch. 4.

,, plique lui-même, un commandement sans appa-" fitton de peine, au moins griève; & quant à l'a-, mour effectif & d'exécution, un commandement de rigueur. Voilà quel est cet amour incomparable que le P. Sirmond avoue qu'on doit avoir pour Dieu, un amour qui ne consiste que dans la pratique extérieure de certaines œuvres fans intention & fans affection.

Néanmoins l'Apologiste devenu par-là encore plus fier, continue de cette forte en insultant son adversaire. "Est-ce-là, demande-t-il, renverser , l'Evangile, & ruiner le grand commandement , de la loi? Est-ce-là dire que l'amour de Dieu , n'est point nécessaire au salut? Oui c'est le dire, quand en se servant du terme d'amour, on l'explique comme fait le P. Sirmond; puisqu'on substitue, par cette explication, un fantôme d'amour à la place du véritable amour. Mais voyons la fuite.

Le P. Sirmond, poursuit l'Apologiste, est si " éloigné du sentiment que le Janséniste lui im-, pose, qu'il reconnoit au contraire que l'acte , formel de l'amour divin est nécessaire d'une né-, cessité absolue, d'une nécessité indispensable, ,, d'une nécessité de moyen qui surpasse celle de précepte, comme parlent les Théologiens.

Les Tésuites ne parleront-ils jamais de bonne foi? Oui, il est vrai que le P Sirmond reconnoit que l'acte formel de l'amour divin est nécessaire de nécessité de moyen. Mais comment le reconnoit-il? Il examine en cet endroit, (1) si à l'article de la mort tout homme est obligé d'aimer actuellement son Créateur. Après avoir réfuté par un dilemme l'opinion de ceux qui tiennent qu'il y est obligé, il conclut pour la négative, & con-

<sup>(</sup>x) Def. de la Versu p. 13.

# 262 III. NOTE SUR LA X. LETTRE.

firme fon fentiment par cette raison. ,, Ajoutez dit-il, (1) en cas semblable, où il s'agiroit de mourir hors de la grace, si la charité n'y pourvoyoit; elle seroit bien en effet necessaire pour lors, mais de nécessité de moyen plus que de

précepte.

Par où l'on voit qu'il ne parle que d'un cas particulier où un homme, comme il le dit luimême, se voyant mourir fans Confesseur, & se sentant coupable de que que péché, n'auroit point d'autre moyen pour recouvrer la grace, que de produire un acte d'amour. Et il est vrai qu'il avoue que dans ce cas l'amour actuel est nécessaire, non par lui-même, mais à cause du désaut d'un Confesseur: mais hors ce cas, qui est extrêmement rare, il foutient hardiment dans la même page. (2) que qui n'exerceroit jamais en cette vie d'acte interne d'amour, ne pècheroit point mortellement, & ne mériteroit point la damnation.

Il est vrai, répond l'Apologiste, que le P. Sirmond dit que l'on n'est pas obligé de produire des actes intérieurs d'amour de Dieu par néceffic té de précepte, mais alors il ne parle que du droit positif, & non pas du droit naturel. Car il reconnoit qu'il y a un précepte naturel, & il avoue que

St. Thomas l'a reconnu.

En vérité il faut que ce bon Apologiste s'imagine parler à des souches, & non pas à des hommes raisonnables, pour mentir si hardiment & si groffièrement Quoi donc ?un Théologien qui affure qu'il n'est pas nécessaire pour éviter la damnation d'aimer Dieu une seule fois en sa vie d'un amour véritable & intérieur, & qui prétend que St. Thomas est auteur de cette opinion, ne détruit onclus pour la néga

or the first state of the

(1) p. 14. (2) p. 14. 15. que le précepte positif de la charité, & reconnoit toujours le précepte naturel? Si on doute encore après cela que les Jéfuites avent perdu toute honte, qu'on se donne la peine de lire le second traité de la Défense de la Vertu (1) par le P. Sirmond, & sa Réponse toute entière; on verra qu'il n'a rien plus à cœur que d'y prouver que l'acte intérieur d'amour n'est point nécessaire pour le salut; & l'on rougira pour les sésuites, de ce qu'ils ne rougissent pas des excès qui devroient les couvrir de confusion. En attendant, il suffira de rapporter ici

deux endroits tirez d'un seul chapitre.

(2), Si en allant au Ciel nous fommes si coura-" geux que de vaincre l'amour-propre entièrement " à la faveur de la grace, & aimer Dieu actuellement plus que tout, ô le bonheur! Si non pourvu que nous ne l'offensions point d'ailleurs, il , ne nous damnera pas. C'est à peu près le dis-, cours du Docteur Angélique, &c. Et un peu plus haut (3): Pecheroit-il mortellement contre , ce précepte, qui n'exerceroit jamais d'acte inter-, ne d'amour? Je n'ôserois ni le dire, ni le dédi-, re de moi-même. St. Thomas 2. 2. q. 4. art. 6. , femble répondre que non, & se contenter pour , éviter la damnation, que nous ne fassions rien , d'ailleurs contre la facrée dilection, quoique JAMAIS EN CETTE VIE NOUS N'EN EUSSIONS L'AC-TE FORMEL. Il attribue donc à St. Thomas que l'acte d'amour, ou l'amour affectif pour Dieu, n'est point nécessaire pour être sauvé. Il embrasse cette opinion dans les chapitres suivans, & la soutient dans toute sa Réponse.

, Mais, objecte encore l'Apologiste, il est im-, possible

<sup>(1)</sup> Trait. 2. fett. 1. ch. 3. 4. 5. (2) ch. 3. p. 15. 16.

<sup>(3)</sup> p. 14. 15.

# 364 III. NOTE SUR LA X. LETTRE.

possible qu'il nie ici avec St. Thomas le prés, cepte naturel de l'amour, ayant rapporté au-paravant l'opinion de ce Saint touchant l'obligation naturelle que tout homme a de se tour-, ner vers Dieu au prémier usage de la raison, " afin de lui consacrer les prémices de son cœur. L'Apologiste auroit bien dû, pour l'honneur de son Confrère, supprimer cet endroit, au lieu de s'en servir pour le défendre. Car il est vrai que le P. Sirmond rapporte dans le second chapitre le sentiment de St. Thomas, qui croit que le précepte d'aimer Dieu oblige dès le prémier usage de la raison: mais ce n'est que pour se moquer aussi-tôt après d'une opinion qu'il avoue être de St. Thomas. St. Thomas croit , dit-il , qu'il oblige pour le prémier usage de la raison. C'est, reprendil, un peu bien tôt; & oubliant deux pages après qu'il venoit de reconnoître que ce Saint Docteur étoit dans ce sentiment, il lui en attribue un tout opposé, savoir que l'acte intérieur d'amour est si peu nécessaire pour être sauvé, qu'on peut éviter la damnation sans en produire jamais aucun en cette vie. Et bien loin de se railler de cette dernière opinion, comme il avoit fait de la prémière, il l'embrasse au contraire, comme si elle étoit véritablement de Saint Thomas, & il la foutient dans tout fon Livre.

étoit servi pour lui prouver que de son aveu même St. Thomas reconnoissoit que l'acte d'amour est de précepte pour tout le monde, comme nécessaire au falut. Qu'a répondu à cela le P. Sirmond? Et comment a-t-il concilié cette contradiction, qui se trouve dans ses propres Ecrits? Il dit dans sa Réponse que la véritable

L'Auteur de l'Extrait des erreurs du P. Sirmond lui avoit reproché cette contradiction, & il s'en

opinion de Saint Thomas est la dernière qu'il a rappor rapportée, c'est-à-dire, que cet acte d'amour de Dieu n'est point de précepte, & que pour ce petit mot, par lequel il paroît que ce Saint a reconnu que ce précepte oblige pour le prémier usage de la raison, il ne l'approuve point; & que ce n'est point non plus le sentiment de St. Thomas, ou au moins qu'on doit l'entendre d'un certain amour naturel, & non pas d'un amour furnaturel. Mais il faut rapporter le passage tout entier, quoiqu'il foit un peu long, afin de faire honte, s'il est posfible, à l'Apologiste.

" Vous voulez, dit-il, que j'aye reconnu que , St. Thomas a cru que l'acte d'amour est de pré-, cepte pour le prémier instant de l'usage de la " raison. Que concluez-vous de-là? Que de mon , aveu même St. Thomas n'a pas été du senti-" ment dont il s'agit entre nous, favoir que c'est 2 l'amour habituel, & non l'amour actuel, qui est ", de précepte? Mais si vous ajoutez foi à un " petit mot que j'ai dit en passant, pourquoi re-, fusez-vous d'ajouter foi à ce que je dis dans tout " mon Livre, où je soutiens cette dernière opinion? " Que pouvez-vous donc conclure de-là? Que ", St. Thomas n'a pas été du fentiment que je lui ", attribue? Point du tout. Mais que je suis con-", traire à moi-même, c'est-à-dire que je suis ,, tombé en contradiction? Comme si c'étoit tom-"ber en contradiction, que de rapporter en pas-, fant le fentiment d'un Auteur selon l'opinion , commune, & de lui en attribuer un tout con-" traire, lorsqu'on vient à examiner quel est son " véritable sentiment. Je ne suis donc point tom-, bé en contradiction, car je n'ai rien fait autre , chose. Mais voyons si ce ne seroit point Saint ,, Thomas lui-même qui seroit tombé en contra-,, diction, lorsqu'il a dit si clairement, que c'est , l'amour habituel, & non l'actuel, qui est de " pré-

### 366 III. Note sur la X. Lettre.

précepte. Il foutient ailleurs, dites-vous, que ceux qui ont atteint l'usage de la raison, doivent se rapporter à leur dernière sin, qui est
plieu. Mais a-t-il dit que cela se doit faire par
un acte surnaturel d'amour? Sans-doute, répondez-vous, c'est ce qu'il a voulu dire. Mais c'estlà le commenter. Voyons si votre interprétation

, est fidèle.

"Il s'agit d'un enfant qui n'a point encore "ouvert les yeux à la foi, & qui ne fait que "commencer à les ouvrir à la raison St. Thomas veut que dans cet instant il se rapporte à la fin pour laquelle il est créé, & il le veut avec ces deux restrictions, qu'il s'y rapporte autant qu'à cet âge il est capable de discernement, & que pour cela il fasse tout ce qui est en lui. Il ne demande rien davantage. Et vous, vous voulez étendre ce commandement à une charité , gratuite, à un acte surnaturel, à un acte qui , suppose la foi, & que les personnes les plus " éclairées , & qui auroient été instruites d'en-, haut, se croircient très-heureuses de produire , seulement une fois en leur vie. Est-il donc pos-" fible que ce soit - là le sentiment de St. Tho-, mas? Et avez - vous si mauvaise opinion de son , jugement, que de lui vouloir attribuer une cho-, fe si déraisonnable? Ajoutez à cela que dans cet endroit il parle plutôt selon le sentiment des autres, que selon le sien propre. réponse du P. Sirmond fait voir en même tems, & sa mauvaise foi, & celle de l'Apologiste, qui fait dire malgré lui au P. Sirmond ce que non seulement il ne dit point, mais ce qu'il se défend même d'avoir jamais dit.

Je ne veux point relever les autres suppositions femblables de l'Apologiste, qui sont en si grand nombre, qu'il semble avoir eu dessein de lasser

12

Erreurs des Casuistes joue'es. 367 la patience de ceux qui voudroient le réfuter. à celle des Lecteurs qui voudroient juger de nos disputes. J'appréhende même qu'il n'y en ait plusieurs qui trouvent que je me suis trop étendu sur cette matière: mais j'espère qu'ils me le pardonneront, s'ils confiderent que dans cette question il s'agissoit de l'essentiel de la Religion, qui étoit dans un très-grand danger, si on cut laissé les Jéfuites enseigner impunément une doctrine qui ruine les fondemens de la foi & de la piété chrétienne. Car on eût bien-tôt vu une foule de nouveaux Casuistes soutenir comme à l'envi la même impiété: au lieu qu'ils se contiendront présentement, sinon par l'horreur qu'ils doivent en avoir conçue, au moins par la crainte qu'ils auront d'être repris avec encore plus de force.

#### NOTEIV.

Que Montalte a eu raison de tourner en ridicule les opinions des Casuistes sur l'Amour de Dieu.

A Près avoir réfuté le dogme impie des Casuistes contre la nécessité de l'amour de Dieu, par une longue Dissertation, qui est en même tems une résutation de toute l'impossure vingt-huitième; ce seroit perdre le tems, & fatiguer inutilement les Lecteurs, que de répondre à toutes les plaintes moins importantes que sont encore les Jésuites. Je dirai seulement un mot de la prémière, qui fait le sujet de la vingt-septième impossure. Montalte, en rapportant avec Escobar les opinions dissérentes des Casuistes sur l'amour de Dieu, appelle cela un badinage on l'esprit de l'bomme se joue insolèmment de l'amour de Dieu. L'Apologiste ne peut souffrir qu'il se raille ainsi de ses Auteurs. Il se plaint qu'il perd le respect, en ôsant les blames

### 368 IV. Note sur la X. Lettre:

de ce qu'ils disputent d'une question très-importante, & de la chose du monde la plus sérieuse, Mais il suffit de lui répondre ce qu'il auroit dû voir lui-même, que Montalte ne les blame pas de ce qu'ils font des questions sur l'amour de Dieu, mais de ce qu'ils se partagent sur ce sujet en tant d'opinions si ridicules & si impertinentes, qui réduisent presque à rien le plus saint de tous les commandemens. Car la plupart veulent qu'il ne nous soit commandé d'aimer Dieu, & par conséquent de l'honorer, de l'adorer & de le prier qu'une seule fois dans l'espace de plufieurs années, puisqu'il est très-certain qu'on ne peut s'acquiter de tous ces devoirs sans un amour de Dieu furnaturel & gratuit. On accomplit tout cela comme il faut, dit St. Augustin, lorsqu'on aime Dieu pour lui même. Mais on ne peut l'aimer ainsi, s'il ne nous donne lui-même cet amour.

Je ne réfute ici aucune de ces opinions en particulier: parce qu'ayant établi en plusieurs endroits que l'amour de Dieu doit tenir le prémier rang dans le cœur d'un Chrétien, qu'il doit rapporter à Dieu toutes ses actions, & que la charité doit dominer dans son cœur, comme l'avarice domine dans celui d'un avare, & l'ambition dans celui d'un ambitieux; j'ai réfuté par avance toutes ces vaines imaginations des hommes, qui sont un partage injuste & si inégal entre Dieu & la Créature, ne donnant tout au plus à Dieu qu'un seul moment dans l'espace de plusieurs années, & donnant tout le reste à la Créature & à la Cupi. dité.

Au reste j'avertis ici le Lecteur, que toutes les fois que j'ai parlé dans ce Traité contre le P. Sirmond de l'amour de Dieu, & de l'acte de la charité, j'ai, à la vérité, entendu par cet amour

1707

LES CUR. DE GAND CONTRE L'ATTR. 369 un amour gratuit & furnaturel, mais non pas dans ce degré qui justifie sans le Sacrement,

#### NOTE V.

La Doctrine des Jésuites sur l'Attrition combattue des puis peu par MM. les Curez de Gand, & condamnée par la Faculté de Louvain dans l'Approbation qu'elle a donnée à la Doctrine véritable.

A hardiesse de la Société à défendre tous les Lexcès de ses Auteurs, n'a jamais paru avec plus d'éclat, que dans ce qu'elle a fait pour foutenir ce dogme impie qu'ils ont commencé à répandre de toutes parts, & qui consiste à dire: Que l'Attrition conçue par la seule crainte des peines, suffit pour obtenir la grace de la réconciliation dans le Sacrement de Pénitence.

Les principaux mêmes, & les plus habiles d'entre les lésuites, ne l'avoient proposé au commencement qu'en tremblant, & comme une opinion affez incertaine & fort peu ancienne. Car c'est ainsi qu'en parle Suarez, comme Montalte l'a remarqué dans cette Lettre page 216. Mais ceux qui les ont suivis, devenus plus hardis par le succès de ces prémiers, l'ont donnée comme une doctrine entièrement certaine & hors de tout doute.

Je sai bien qu'une semblable témérité est toujours criminelle. Et c'est avec raison que celle-ci a été détestée par tous les gens de bien. Cependant on peut dire que jusqu'ici la tolérance de l'E-glise la rendoit digne de quelque excuse. Aussi les Jésuites n'avoient-ils rien de plus fort que son silence, à opposer à ceux qui condamnoient leur sentiment avec plus de rigueur qu'ils ne vouloient.

Mais cette excuse, toute vaine & injuste qu'elle Tome II.

370 V. Note sur la X. Lettre.

est, leur a été ôtée. L'Eglise n'a pu voir plus longtems le progrès d'une doctrine si pernicieuse, sans donner des marques publiques de son indignation. Non seulement les Curez de Paris se sont élevez contre cette doctrine : mais plusieurs Evêques l'ont rejettée dans leurs censures, d'une manière qui fait affez connoître l'horreur qu'ils en ont. Mr. l'Archevêque de Sens, entr'autres, ou plutôt toute cette Églife jointe à fon Archevêque, l'a profcrite comme une erreur. Car voici comme elle parle dans le 27 article de sa Censure contre l'Apologie des Casuistes. ,, Cette proposition , entant qu'elle ", exclut tout amour de Dieu, & substitue à sa ", place la crainte des châtimens temporels, com-" me une disposition suffisante pour recevoir le , fruit de la pénitence, est fausse & erronée, très-, éloignée de l'esprit de la Loi Nouvelle, & con-", traire au Saint Concile de Trente.

Après un tel jugement, on void affez ce que les Jésuites auroient dû faire, s'ils étoient capables de modération. L'autorité d'une Eglise si éclairée auroit dû les porter, sinon à abandonner leur sentiment, du moins à le soutenir avec plus de modestie, & à ne pas donner si hardiment à

une erreur le nom de dogme catholique.

Mais la retenue & la pudeur font des vertus inconnues à la Société. Ils ont foutenu depuis cette même doctrine de l'Attrition avec autant d'ardeur, ou plutôt ils ont continué de l'enseigner avec encore plus de hardiesse qu'auparavant, tant en France que dans les Païs-Bas, sans faire aucune mention des Censures qui la condamnent, traitant d'ennemis de la Foi Catholique les Théologiens qui s'opposent à leurs desseins.

Il faut avouer à la vérité qu'une telle conduite est plus artificieuse & plus politique qu'elle ne paroît d'abord. Ils veulent prévenir les Esprits par

LES CUR. DE GAND CONTRE L'ATTR. 371 ces grands noms : ils veulent, dis-je, en imposant aux Simples par cette confiance téméraire, & obligeant les autres par la violence ou par leurs intrigues à se taire, non seulement empêcher que leur doctrine ne soit regardée comme une doctrine nouvelle & erronée; mais faire même en sorte qu'on s'accoutume à rejetter ces qualifications injurieuses sur la doctrine véritable.

Mais s'ils ôsent s'abandonner à de tels excès dans un tems où les relâchemens de leur Morale. & tant de Censures qui l'ont foudroyée, les ont rendus odieux à tous les Fidèles; que n'entreprendront-ils point dans des tems plus favorables?

C'est pourquoi il est nécessaire, avant qu'ils prennent de nouvelles forces, de faire connoître leurs desseins, & de reprimer autant qu'on le peut cette effroyable témérité, qui leur fait donner pour des véritez & des dogmes de la Foi Catholique, des opinions si nouvelles, que l'époque de leur naissance n'est pas fort éloignée

du tems où nous vivons.

Comme les Curez de la ville de Gand l'ont fait depuis peu avec un zèle admirable; qu'ils se sont élevez contre les Jésuites de la même ville, qui répandoient cette doctrine de la suffisance de l'Attrition; qu'ils l'ont combattue non seulement de vive voix, mais aussi par des Ecrits qui ont procuré un nouveau témoignage à la véritable doctrine, par l'approbation que leur a donnée la Faculté de Louvain: j'ai cru que je devois insérer ici l'histoire de cette dispute, telle qu'elle a été écrite par un Théologien de ce pais-là, & qu'elle m'a été envoyée par un ami avec l'Ecrit des Curez touchant la nécessité de la Contrition, & le jugement si équitable que la Faculté de Louvain a porté sur ce différend. Par l'impression de ces Pièces, ces illustres Curez rendront témoignage à Aa 2

372 V. Note sur LA X. Lettre.

la Foi Catholique contre les nouveautez des Jésustes, non seulement dans une ville, mais par toute

la terre & dans tous les tems.

[Après cet article de Wendrock, il y a dans l'Edition Latine un Avertissement de cinq ou six pages d'un Théologien Flamand au Lecteur. On n'a pas jugé à propos de le traduire, à cause des termes & des raisonnemens de Scolastique dont il est rempli, & qui en rendent le stile trop barbare. L'Auteur y rapporte les motifs qu'il avoit eus de publier l'Ecrit des Curez de Gand, & le Jugement de la Faculté de Louvain. Il en marque deux principaux: l'importance de la matière, qu'il tâche de démontrer par plusieurs argumens Théologiques: & l'obstination des Jésuites à foutenir leur mauvaise doctrine. Il prouve ce dernier point par l'exemple de deux Thèses qu'ils venoient de soutenir dans leur Collège à Louvain. Il rapporte de la prémière, soutenue le 17 Juillet 1663 fous le P. Mathias Goesman, la proposition fuivante.

"Il y a une Contrition qui est conçue par le motif de la charité parsaite, & qui réconcilie l'homme avec Dieu, même avant la reception actuelle du Sacrement. Il y en a une autre, qui est ordinairement conçue par la considération de la difformité du péché, ou par la crainte de l'enfer & des châtimens. L'autorité évidente du Concile de Trente dans ses Decrets contre Luther, & la raison, nous persuadent que celle-ci peut sans aucun amour de Dieu aime' pour l'un meme, exclure la volonté de pécher, & renfermer l'espérance du pardon, & qu'elle peut, par conséquent disposer suffisamment à la grace de la justification dans le Sacrement. Et St. Augustin n'enseigne point le contraire, mais il établit la même doctrine.

Les Cur. DE GAND CONTRE L'ATTR. 373

Et de la feconde, foutenue le lendemain fous le P. Maximilien le Dent, cette autre proposition.

"Si la Contrition est parfaite, c'est-à-dire, conçue par le motif d'une charité parfaite, elle justifie le pécheur avant la reception actuelle du Sacrement. Mais si elle est imparfaite, ou conçue par la seule crainte de l'enfer, si fans qu'il y entre aucun motif de la charité parfaite, quoiqu'elle n'ait pas la force de justifier hors le Sacrement, néanmoins si elle explut la volonté de pécher, & qu'elle renferme l'espérance du pardon, elle dispose prochainement à la justification dans le Sacrement, comment de la charité de la charité

Il promet à la fin de donner encore au public d'autres Pièces concernant la même matière, savoir des Ecrits que les mêmes Curez de Gand avoient présentez à leur Evêque, dans une autre dispute qu'ils avoient eue avec quelques Jésuites de cette ville, à l'occasion d'un Livre que ces Pères y avoient publié en langue vulgaire sous le titre de Nouvelle Instruction pour bien recevoir les Sacremens de Pénitence & d'Eucaristie, & où plusieurs Théologiens trouvoient beaucoup de choses qui méritoient d'être reprises. Mais ces Pièces ne se trouvent point dans Wendrock, & je ne sai pas même si elles ont été imprimées.

#### 374

#### E FAC R

#### DU MEME THEOLOGIEN,

Où il rapporte l'origine & le progrès de la Dispute.

TE crois que tout le monde sait la dispute qui s'est élevée depuis peu entre Messieurs les Curez de Gand, & les Révérends Pères Jésuites de la même ville. Ces Curez n'ayant point d'autre but que d'instruire soigneusement les peuples qui leur sont commis, & de les conduire dans le véritable chemin du falut, ils ont particulièrement fouhaité de les voir remplis de l'huile de la charité, afin qu'ils foient toujours préparez pour l'avenement de l'Epoux, & qu'ils ne craignent point de trouver la porte fermée, & d'entendre cette parole terrible, Je ne vous connois point. Ils ont considéré que l'Apôtre proteste qu'il n'est rien sans la charité; & que le Disciple bien-aimé déclare, que qui n'aime point demeure dans la mort. Ainsi la crainte qu'ils ont eue de voir le troupeau dont ils font chargez demeurer dans la mort, en demeurant dans une foi cadavereuse, pour user du terme de Tertullien; & le zèle faint qui les anime pour les ames dont ils doivent rendre compte à Jésus-Christ qui est mort pour elles, les rendant vigilans à s'acquiter de leur devoir, ils se sont efforcez d'instruire leurs peuples de cette doctrine, & de faire en forte par leurs Sermons, qu'ils travaillassent à obtenir en ce monde cette vie de la grace, dont l'ame est la charité, pour posséder en l'autre la vie éternelle, qui ne se donne qu'ensuite de la prémière. Mais comme l'ennemi ne cesse point de semer l'yvraie par-dessus la honne semence pour l'étouffer, les Jésuites de Gand

LES CUR. DE GANDSUR LA CONTRIT. 375 se sont aussi-tôt élevez avec insolence contre les Pasteurs de la même ville: ils n'ont pas craint de de les décrier ouvertement, & de les diffamer devant le peuple: ils ont établi hardiment leur propre doctrine: ils ont attaqué celles des Curez: ils l'ont combattue & renversée, autant qu'il leur a été possible, par des maximes tirées d'une vaine Philo-fophie, aussi impies envers Dieu, que pernicieuses aux Ames. Car peut-on parler autrement de ces maximes monstrueuses, dignes de l'aversion générale des Chrétiens? Qu'il est trop difficile d'aimer Dieu, Qu'il suffit de le craindre & d'éviter le péché par cette crainte (comme si cela étoit possible), & qu'ainsi un adulte peut arriver au salut sans aucun amour de Dieu. Comme ces maximes sont très-dangereuses dans leur naissance, & plus encore dans leur progrès, les Pasteurs de Gand s'y sont opposez de tout leur pouvoir. Et c'est cette dispute que je souhaitterois, mon cher Lecteur, de vous pouvoir représenter ici dans toutes ses parties, & avec tous les actes qui en dépendent. Mais comme les Curez ont consulté leur Evêque fur ces desordres; qu'ils ont même imploré le secours du Souverain Pontife, pour rémédier à un mal qui menace si visiblement les Fidèles; & qu'il attendent tous les jours sa réponfe; ils n'ont pas encore voulu que cette affaire fûr divulguée en public. Je vous donne néanmoins par avance les Pièces que j'en ai pu avoir d'autre part: c'est-à-dire la Lettre que Messieurs les Curez ont écrite à la Faculté de Louvain, pour la prier d'examiner leur doctrine condamnée par les Jésuites: & avec cette Lettre, le Jugement de la même Faculté. J'espère, mon cher Lecteur, que vous recevrez ceci avec plaisir. Ce n'est qu'un prélude que je vous présente ici pour vous aire juger du reste, en attendant que je vous Aa 4

376 V. Note sur la X. Lettre. fatisfasse pleinement par une narration plus ample & plus achevée.

Lettre de Messieurs les Curez de Gand aux Docteurs de la Faculté de Théologie de Louvain.

#### MESSIEURS,

Nous avons été bien surpris lorsque nous-nous sommes vus attaquez inopinément sur le sujet. d'une doctrine que nous avons toujours tenue & que nous tenons encore pour très-Orthodoxe; que nous avons toujours propofée comme la plus affurée aux Fidèles qui nous sont commis, soit dans les Sermons, soit dans les autres Instructions, & dans toutes les occasions qui se sont rencontrées; & que plusieurs d'entre nous se souviennent d'avoir apprise dans votre Ecole. C'est pourquoi, de peur que dans une affaire de cette importance, & qui est d'une si grande conséquence pour la conduite & la nourriture des ames, nous ne nous soyons trompez autrefois, ou que nous ne nous trompions encore', nous avons cru devoir représenter à votre Sacrée Faculté la question même & la doctrine sur laquelle on nous attaque, avec quelques uns des fondemens fur lesquels nous l'appuyons; afin que si elle reconnoit qu'il y ait quelque chose à changer dans nos fentimens ou dans notre doctrine, fon jugement si prudent & si sage nous serve de règle pour nous corriger. Car Dieu nous est témoin que nous n'agissons point en ceci par aucun esprit de partia-lité ou d'animosité. Nous ne considérons, autant que nous-nous pouvons connoître nous mêmes, que le foin que nous devons avoir pour la vérité & pour le falut des ames, étant prêts de rentrer dans le véritable chemin, aussi-tôt que l'on nous aura fait voir que nous-nous en sommes écartez, de

LES CUR. DE GAND SUR LA CONTRIT. 377 de quelque part que ce soit que nous vienne cette instruction & cette lumière. Le point sur lequel on est entré ici en dispute contre nous, est celui-ci: Que l'Attrition conçue par la seule crainte de l'enfer, ou des peines que Dieu nous doit faire souffrir, sans qu'il y ait au-moins quelque mouvement d'un amour imparfait de bienveillance envers Dieu, ne suffit pas pour obtenir dans le Sacrement la grace de la justification. Nous espérons que la conséquence de cette affaire, où il s'agit du falut d'une infinité d'ames, portera aifément une Compagnie aussi considérable & aussi pleine de sagesse que la vôtre, à rendre un jugement célèbre, qui nous puisse & nous doive servir de règle en cette matière. C'est ce que nous souhaittons très-ardemment, & ce que nous attendons de votre affection & de votre zèle. Cependant nous priérons Dieu qu'il donne toutes fortes de prospéritez à votre illustre Compagnie, & qu'il la conserve pour le bien de toute l'Eglise. Et plus bas.

De vos très Révérendes & très Excellentes Seigneuries les très humbles serviteurs les Pasteurs

de la ville de Gand.

Et ensuite étoient leurs signatures, Grégoire Breydel, Prêtre Pasteur de St. Michel de Gand. Mr. Kiechmans, Prêtre Pasteur de St. Michel. Jean Coen, Pasteur de St. Martin. R. V. Buscum, Pasteur de la Cathédrale. P. du Catel, Pasteur de Sainte Marie. Jean Adriaensens, Pasteur de St. Jaques. Jean Croock, Pasteur de St. Sauveur. N. Tambuyser, Pasteur de St. Jaques. R. Nottingam, Pasteur de St. Nicolas. Et plus bas il étoit écrit. De Gand ce 12 Mai 1662.

Et il y avoit d l'inscription: Aux très-Révérends & Excellens Messieurs nos Maîtres, le Doyen & les autres Docteurs de la Sacrée Faculté de Théolo-

gie de l'Université de Louvain.

# 378 V. Note sur la X. Lettre.

# Fondemens de la doctrine de Messieurs les Curez de Gand.

L'on montre que selon l'Ecriture Sainte il ne suffit pas pour obtenir la grace de Dieu dans la Sacrement de Pénitence, d'avoir de la douleur de ses péchez par la seule crainte de l'Enser; mais qu'il faut nécessairement en avoir regret, parce que Dieu en est offensé, c'est-à-dire qu'il faut avoir un mouvement de bienveillance pour Dieu.

L'Ecriture nous enseigne en beaucoup de lieux, qu'aucun adulte qui a péché par un mouvement de sa propre volonté, ne peut recevoir la remission de son péché, si après avoir abandonné Dieu, il ne retourne à lui par l'assistance de la grace, & par un acte de sa propre volonté, & principalement par le mouvement pieux d'une charité parfaite, ou du moins qui soit commencée. Car prémièrement, lorsque St. Paul nous avertit si souvent que l'on n'est pas justifié par les œuvres de la Loi, mais par la Foi en Notre Seigneur Jésus-Christ; il est aisé de voir que cela ne se peut pas entendre d'une Foi qui ne seroit accompagnée d'aucun saint mouvement d'amour de Dieu, ou parfait, ou commencé. Ce qui se prouve par la manière dont St. Paul dans l'Epître aux Galates explique lui même, quelle est cette Foi dont il a accoutumé de parler. (1) Vous êtes vuides de Jésus-Christ, vous qui prétentendez vous justifier par la Loi: Vous êtes déchus de la grace: Car pour nous, nous attendons & nous espérons d'être justifiez en esprit: Ce n'est rien d'être circoncis,

# LES CUR. DE GAND SUR LA CONTRIT. 379

ou de n'être pas circoncis au regard de la Religion de Jéjus-Christ, rien ne nous sert que la Foi qui opère par la charité. Ce n'est donc pas la Foi qui agit par la crainte, mais celle qui opère par la charité, que St. Paul l'Apôtre loue & recommande si souvent dans ses Epîtres, & par laquelle seule il enseigne que nous devons espèrer la justice & la remission des péchez. Ainsi quand Jésus-Christ, qui parloit par St. Paul, a dit de sa propre bouche, (1) Que celui qui revoira o qui sera batisé, sera sauvé; que celui qui ne croira point, sera condamné; il faut reconnoître qu'il ne nous a point demandé d'autre Foi, que celle qu'il nous a déclaré tant de sois par la bouche de St. Paul être absolument nécessaire,

c'est-à-dire la Foi qui opère par la charité.

Oue s'il y en a qui croient que la vertu propre aux Sacremens de la Loi Nouvelle confifte à conférer le don de la grace justifiante qui efface les péchez, sans que nous y soyons disposez auparavant par une charité parfaite ou commencée : ces personnes doivent considérer que jusqu'à présent l'Eglise Catholique notre Mère ne nous a jamais enseigné que les Sacremens eûssent plus de force que le Martyre pour la justification des pécheurs. Car nous favons que c'est aux Martyrs que Jésus-Christ a fait cette promesse si avantageuse: (2) Tout bomme qui me confessera devant les bommes, je le confesserai aussi devant mon Père qui est dans les Cieux. Et néanmoins il sert si peu, selon la Doctrine Apostolique, de livrer son corps au martyre si l'on n'a la charité, que St. Paul ne craint point d'écrire aux Corinthiens: (3) Si je livre mon corps aux flames pour être brûlé, & que je n'aye point la charité, cela ne me sert de rien. Et St. Thomas, faifant

<sup>(1)</sup> Marc. 16. 16. (2) Matth. 10. 32.

<sup>(3)</sup> I Cor. 13. 3.

# 380 V. Note sur la X. Lettre.

sant allusion à ce passage, dit en parlant du ba-tême du sang: (1) L'essusson du sang ne tient point lieu du batême, si elle n'est accompagnée de la charité. Si donc on eût consulté le Docteur des Nations sur les pécheurs qui reçoivent les Sa-cremens sans avoir aucun sentiment de charité pour Dieu, & qui n'ont que la feule crainte des peines; croyons-nous qu'il en eût parlé autrement que du Martyre, & qu'il ne nous eût pas fait cette réponse: Quand quelqu'un craindroit tellement l'Enfer qu'il en trembleroit de frayeur; quand cette crainte lui causeroit une telle douleur de ses péchez, qu'il verseroit des larmes en abondance, s'il n'a la charité, tout cela ne lui sert de rien? Et certainement ce n'est pas-là cette douleur qui est selon Dieu, & qui, comme dit l'Apôtre, (2) produit une pénitence serme & solide pour le salut. Maintenant, dit il, je me réjouïs non de vous avoir attrisez, mais de ce que cette tristesse voia a produit la pénitence. Car vous avez été attriftez felon Dieu, en forte que vous n'avez aucun fujet de vous plaindre de notre sévérité. Car la trislesse qui est selon Dieu (c'ett-à-dire, selon St. Thomas (3), qui vient de l'amour de Dieu) produit la pénitence qui est ferme & solide pour le salut. Au contraire, tant que le pécheur craint le châtiment, & s'attriffe de telle forte dans cette crainte qu'il n'aime pas Jésus Christ, il n'a pas encore évité la foudre que lance l'Apôtre par ces paroles terribles: (4) Si quelqu'un n'aime pas notre Sei-gneur Jéjus-Christ, qu'il soit anathême.

Auffi

<sup>(1) 3.</sup> p. q. 66. a. 12. ad 2.

<sup>(2) 2.</sup> Cor. 7. 9. (3) St. Th. in com. super.

<sup>(4) 2,</sup> ad Cor. c. 7.

LES CUR. DE GAND SUR LA CONTRIT. 381

Austi nous voyons que toute l'Ecriture ne recommande presque autre chose aux pécheurs, que de se convertir au Seigneur leur Dieu, afin qu'ils obtiennent les effets de sa miséricorde par le pardon de leurs péchez. C'est-là que nous lisons ces paroles: (1) Retournez à moi, dit le Seigneur des armées, & je retournerai à vous, dit le même Seigneur des armées: & ces au-tres: (2) Si vous ne vous convertissez, & si vous ne devenez comme de petits ensuns, vous n'entrerez point dans le Royaume des Cieux : & ces autres: (3) Approchez-vous de Dieu, & il s'approchera de vous: Et St. Paul dans les Actes des Apô-tres (4): Fai exhorté, dit-il, les nations à faire pénitence, & à se convertir à Dieu, en faisant de dignes actions de pénitence; parce qu'ils n'eûlsent pas fait de dignes actions de pénitence, s'ils n'eûssent été convertis, & ne fûssent retournez à Dieu. Et comment eûssent-ils pu retourner à Dieu qu'en l'aimant? car notre amour est notre poids. De quelque côté que nous portions, c'est l'amour qui fait que nous nous y por-tons. Et comme lorsque Dieu se tourne vers les pécheurs qui sont pénitence, c'est en les aimant qu'il se tourne vers eux. Aussi quand on dit que des pécheurs retournent à Dieu en faisant pénitence, il ne saut pas croire qu'ils retournent autrement à lui qu'en l'aimant. Car il faut observer inviolablement l'ordre que Dieua établi dans l'amour, c'est à dire qu'il faut que l'homme aime Dieu avant que Dieu aime l'homme de cet amour qui n'est que pour les enfans.

<sup>(1)</sup> Zach. 1, 3. (2) Matth. 18, 3, (3) Jac. 4, 8.

<sup>(4)</sup> Att. 26, 20,

## 382 V. Note sur La X. Lettre.

de Dieu, & dont parle la Sagesse éternelle du Père, lorsqu'elle dit dans les Proverbes de Salomon: (1) F'aime ceux qui m'aiment: & dans l'Evangile de St. Jean: (2) Celui qui m'aime sera aimé de mon Père, & je l'aimerai: & encore: (3) Si quelqu'un m'aime, il observera ma parole, & mon Père l'aimera; nous viendrons à lui, & nous demeurerons en lui. Il faut néanmoins que cet amour que nous avons pour Dieu, qui fait que Dieu nous aime comme ses enfans, soit précédé par un autre mouvement d'amour de Dieu envers nous : parce que nous ne pourrions pas avoir ce prémier mouvement de bonne volonté par lequel nous commençons à aimer Dieu, si nous ne l'avions reçu par un don de sa miséricorde, & par une faveur gratuite de son amour. C'est pourquoi St. Jean écrit: (4) Aimons Dieu, mes frères, puisque Dieu nous a aimez le prémier.

Il est vrai que l'Ecriture fait quelquesois trembler les pécheurs, en leur faisant appréhender les peines dont elle les menace : (5) Mais cette terreur est comme l'aiguille dont elle se ser pour faire passer ensuite plus aisément la joie de l'amour. Elle se sert de la crainte pour réveiller le pécheur, asin que sortant de l'assoupissement de son péché, il commence à aimer Dieu souverainement bon qu'il a offensé, & qu'il puisse être aimé de lui après avoir satisfait à sa justice par son amour. C'est ainsi qu'a fait l'ensant prodigue dont il est parlé dans l'Evangile de St. Luc. Il commença par avoir de l'horreur de sa misère: mais il n'en

de-

<sup>(1)</sup> Prov. 18. 17. (2) Jean 14. 21.

<sup>(2)</sup> fean 14.21 (3) Ibid. 23.

<sup>(4) 1.</sup> Fean 4. 19.

<sup>(</sup>s) St. Aug. tract. 9. in c. I. Joan.

LES CUR. DE GAND SUR LA CONTRIT. 383 demeura pas-là: cette horreur le porta à retourner à son père : il témoigna un regret sensible d'avoir offensé un père si bon & si aimable, & il lui dit: (1) Mon père! j'ai péché contre le ciel & contre vous, je ne suis plus digne d'être appellé votre fils. Et ce ne fut qu'après cela qu'on lui accorda la grace du Sacrement de la réconciliation, & qu'il rentra de nouveau dans la maison & dans la famille de son père, non pour y servir par la crainte des peines, mais pour obéir à son père par une charité libre & volontaire, & l'invoquer dans tous ses besoins par la force secrette de cet esprit d'adoption qu'il avoit reçu, & dont parle l'Apôtre: (2) Vous n'avez pas reçu comme auparavant un esprit de servitude pour obéir par la crainte: mais vous avez reçu un esprit d'adoption, par lequel nous nous adressons à Dieu dans nos gémissemens, & nous lui disons, Mon Père! mon Père! Mais si nous n'observions les préceptes que par la crainte, & que nous n'aimaffions pas la juffice de la loi qui nous les ordonne, nous ne pourrions pas conserver cet esprit d'adoption. Nous pourrions ne point commettre au dehors l'action du péché; mais notre cœur feroit toujours coupable devant Dieu, par le désir dérèglé qui nous seroit souhaiter le péché, si nous le pouvions commettre impunément.

Car foit que l'on veuille déteffer le péché pasfé, soit qu'on le veuille éviter à l'avenir, per-sonne ne peut dire véritablement avec le Pro-phète: (3) fe hais l'iniquité, & j'en ai borreur, qu'il ne puisse dire aussi véritablement ce que le Prophète ajoute ensuite : (4) Et j'ai de l'amour

<sup>(1)</sup> Luc. 15. 18.

<sup>(2)</sup> Rom. 8. 15. (3) Pf. 118. 163. (4) Ibid.

pour votre loi. Et qu'entend-il par la loi de Dieu, finon Dieu même, c'est-à-dire la justice éternelle & la vérité? C'est pourquoi il dit encore: (1) Votre justice est la justice éternelle, & votre loi n'est

autre chose que la vérité.

Ce n'est pas qu'un enfant adoptif doive être sans crainte, puisqu'il est écrit, (2) Faites votre salut avec tremblement & avec crainte. Mais il y a une crainte pour les ferviteurs, & une autre crainte pour les enfans. (3) Il y a une crainte qui n'est pas chaste, telle qu'est celle d'une semme adultère qui craint son mari, en même tems qu'elle le hait comme un obstacle à ses désirs. qu'elle fouhaite de le voir absent, & qu'elle est toute prête à violer la chasteté qu'elle lui doit. si elle ne redoutoit sa colère & ses châtimens. Et il y a une autre crainte qui est chaste, telle qu'est celle d'une honnête femme qui craint son mari; prenant garde de ne rien faire & de ne rien dire qui lui déplaise, de peur qu'il ne l'abandonne; (4) parce qu'elle aime sa présence, & qu'elle souhaite extrêmement d'être aimée de lui. Il y a une crainte, que l'Ecriture dit être suivie de peine & de douleur: & il y en a une autre, à laquelle la même Ecriture joint la réjouissance & la joie, comme quand David nous dit: (5) Serivez le Seigneur avec crainte, & réjouissez-vous en lui avec tremblement. Enfin il y a une crainte qui n'est pas fondée sur la charité, (6) & qui est chassée par la charité parfaite: & il y en a une autre

<sup>(1)</sup> Ibid. 142.

<sup>(2)</sup> Phil. 2. 12.

<sup>(3)</sup> Aug. Tract. 9. in I. Joan.

<sup>(4)</sup> I. Foan. 4. 18. (5) Pf. 2. 11. (6) 1. Joan, 4. 18.

Les Cur. de Gandsur La Contrit. 385 autre qui, selon le Pseaume (1), est suinte & subsisse éternellement, & qui croît toujours tant que nous vivons ici-bas, à proportion que croît notre charité.

L'on montre la même chose par les Conciles & par les Saints Pères.

T E Concile de Trente assemblé légitimement par le même Esprit, par lequel l'Ecriture Sainte a été écrite autrefois, enseigne aussi, conformément à l'Ecriture, que pour être justifié, même dans le Sacrement, il faut nécessairement avoir au moins un prémier mouvement d'amour pour Dieu, qui le regarde comme la fource de toute la justice, & qui nous fasse détesser tous nos péchez. Car le Concile (2), expliquant en détail toute la suite des moyens par lesquels les Catéchumènes se disposent à la justification, exige clairement ce mouvement d'amour, lorsqu'après avoir parlé des actes de foi ; de crainte de la peine, d'espérance & de confiance par laquelle ils s'élèvent à Dieu, il ajoute : Et ils commencent à aimer Dieu comme la source de toute justice, & à cause de cela considérent leurs péchez avec des mouvemens de baine & d'horreur. Cette disposition de l'ame que décrit le Concile, & de laquelle naissent les prémiers mouvemens qui nous font avoir regret des péchez passez, & craindre d'en commettre à l'avenir; est tout au moins un commencement de charité. Et St. Thomas, expliquant la nature de la crainte que nous avons de pécher, dit plufieurs choses qui expliquent notre question, savoir :

<sup>(1)</sup> Pf. 18. 10. (2) Conc. Trid, feff. 6, c. 6. Tome II.

voir: Que cette crainte est moyenne entre la crainte servile & la filiale: Qu'elle est distinguée de la crainte servile par sa Jubstance, parce qu'elle ne craint pas la peine du péché comme son propre ob-jet, ce que fait la crainte servile; mais seulement qu'elle retient encore quelque chose de cette crainte, & qu'elle a le même objet que la crainte siliale & parfaite, n'en étant distinguée que comme la charité imparfaite est distinguée de la charité parfaite, & qu'elle se trouve en celui qui est porté à faire le bien en partie par l'amour de la justice. & en

partie par la crainte de la peine.

Toutes ces choses font voir que l'acte par lequel les Catéchumènes commencent à aimer Dieu comme la fource de toute justice, n'est pas l'acte d'espérance dont le Concile parle auparavant; mais un acte de cette charité qui fait que nous aimons la justice de la loi éternelle pour elle même, qui n'est autre que Dieu même qui est la source de toute la justice. Aussi lorsque St. Thomas a voulu autrefois faire une suite semblable des actes qui se passent dans un Pénitent, il exige clairement ce mouvement d'amour, auquel il donne formellement le nom de charité. Car après avoir parlé de quatre actes, qui sont l'opération de Dieu dans l'ame, le mouvement de la foi, le mouvement de la crainte servile qui nous empêche de pécher par l'appréhension des supplices, & le mouvement de l'espérance par lequel nous prenons la résolution de nous corriger dans l'espérance d'obtenir le pardon de nos péchez: après, dis-je, qu'il a parlé de ces quatre actes, il ajoute (1). Le cinquième atte est un mouvement de charité, par lequel le péché nous, déplait à cause de son propre dérèglement, & non par

Les Cur. de Gand sur la Contrit. 387

la seule crainte des peines. Et enfin il conclud en cette manière le point que nous soutenons: Il paroît donc, dit-il, que l'aéte de la crainte servile au moins commencée (qui selon St. Thomas n'est point distinguée quant à la substance de la filiale) com-

me de son principe propre & immédiat.

Le Concile de Trente enseigne encore bien clairement, que ce mouvement par lequel les Catéchumènes commencent à aimer Dieu comme la source de toute justice, est non simplement utile, mais nécessaire pour recevoir la justification dans le Sacrement; puisqu'il ajoute aussi-tôt après, que cette pénitence est celle qu'il faut faire avant le batême. C'est pourquoi, lorsque dans la fuite il réduit en abrégé & en article de foi la doctrine de ce fixième Chapitre & du précédent, & qu'il fait pour la seconde fois l'énumération des actes qui concourent nécessairement à la justification des Adultes, dans le même ordre que ces actes y concourent, il n'a garde d'oublier l'amour; mais voici de quelle manière il forme sa décision. Si quelqu'un dit que l'homme peut croire, espérer, aimer, ou saire pénitence comme il faut, & en sorte qu'il recoive la grace de la justification, sans que le St. Esprit le prévienne par fon inspiration & son assistance, qu'il soit anathéme. Le second Concile d'Orange a aussi marqué autrefois ce même amour entre les dispositions du batême. (1) Nous soutenons aussi, & nous croyons cette doctrine sainte & salutaire, que dans quelque bonne œuvre que ce soit, ce n'est pas nous qui commençons pour être assistez ensuite par la miséricorde de Dieu; mais que c'est Dieu même, lequel, avant toutes choses & sans que nous l'ayons mérité par aucun bon mouvement qui ait précédé, nous inspire sa foi &

<sup>(</sup>E) Conc. Arauf. c. 25.

son amour, soit asin que nous recherchions sincèrement le Sacrement du batême, soit asin qu'après le batême nous puissions avec son assistance accomplir sa volonté. Que si cette pénitence est nécessaire aux Catéchumênes avant le batême, on ne peut pas douter qu'elle ne soit aussi nécessaire avant le Sacrement de la réconciliation à ceux qui font retombez dans

le péché.

Il y a encore un autre endroit du Concile de Trente, qui n'est pas moins favorable pour établir cette vérité. C'est dans la 14 session, où décrivant la pénitence qui a toujours été nécessaire pour obtenir la justice & la grace, même par le moyen du batême, il demande que l'on déteste l'offense de Dieu; ce qui ne peut venir que de quelque amour imparfait pour Dieu. Voici les paroles du Concile. (1) La pénitence a toujours été nécessaire à tous les hommes qui, après avoir souilé leur ame par un péché mortel ont voulu parvenir à la grace de Dieu & à la justice: & on n'en peut pas même excepter ceux qui demandent d'être purifiez par le Sacrement du batême. Car il faut que le pécheur rejette son iniquité & sa corruption, qu'il s'en corrige, & qu'il déteste une se grande offense de Dieu par la haine du péché & un faint regret. Le Concile demande donc que le pécheur déteste l'offense qu'il a commise contre Dieu, & qu'il le fasse par un saint regret. Et cer-tes c'est avec raison qu'il exige cette disposition. La nature même & la raison nous en sont voir la nécessité. Car celui qui se veut réconcilier avec un ami qu'il a offensé par quelque injure, doit fansdoute avoir regret de l'affront & de l'outrage qu'il lui a fait. Et ce regret n'est point celui qui vient de la seule crainte des peines, lequel ne regarde point du tout le tort que nous avons fait à notre ami s

## Les Cur. de Gand sur la Contrit. 389

ami, & ne nous fait penser qu'à la peine que nous souhaitons d'éviter. Il faut donc que nous ayons un saint regret, qui n'est autre chose qu'un saint mouvement d'amour pour Dieu que nous avons offensé; & que ce regret nous fasse détesser cette offense, comme le Concile le déclare. C'est pourquoi, lorsqu'il dit plus bas, que la contrition est une douleur de l'ame & une détestation du péché commis, par cette détessation il entend celle qui nous fait détester le péché entant qu'il est péché, & contraire à la justice. Car pour celle qui déteste le péché à cause de la punition qui le suit, c'est l'esfet du péché qu'elle détesse, plutôt que le péché. Ce que St. Augustin distingue fort bien, lorsqu'il dit: (1) Que celui qui craint l'enser, ne craint pas de pécher, mais de brûler; & que celui-là craint véritablement de pécher, qui bait le péché même comme l'enser.

Il reste encore un endroit du même Concile de Trente, qui appuye très fortement cette doctrine: & néanmoins, ce qui est étrange, il y en a qui s'en servent pour établir tout le contraire. Et c'est: ce qui nous oblige à le traiter un peu plus au long. Voici les paroles du Concile. (2) Comme on entend ordinairement par la contrition imparfaite, appellée attrition, celle qui vient, ou de l'horreur que nous cause le péché par sa difformité, ou de la crainte de l'enfer & de la peine; si cette attrition exclud la volonte de pécher, & donne l'espérance du pardon, le St. Concile déclare que non seulement elle ne fait pas qu'un bomme soit bipocrite & plus grand pécheur, mais que c'est même un don de Dieu & un mouvement du St. Esprit, qui meut l'ame quoiqu'il ne l'habite pas encore; & que le pénitent étant aidé par ce, mou.

<sup>(1)</sup> Aug. Ep. 144. (2) Seff. 14. 6. 4.

mouvement, se prépare le chemin pour arriver d la justice: & encore que ce mouvement ne puisse par lui même & Jans le Sacrement conduire le pécheur jusqu'à la justification, il le dispose néanmoins à obtenir la grace de Dieu dans le Sacrement de Pénitence. Ceux oui soutiennent l'opinion contraire à la nôtre, prétendent que, selon ces paroles du Concile, il n'est pas besoin pour être justifié, d'avoir aucun amour de Dieu, ni aucun mouvement d'affection envers lui : parce, disent-ils, que le Concile n'en parle point en cet endroit. Mais il faut remarquer que quand le Concile enseigne, Que l'attrition conque par la crainte de l'enfer d'spose à obtenir la grace dans le Sacrement, il ajoute cette condition, se cette attrition bannit la volonté de pécher. Car St. Augustin, St. Grégoire, St. Bernard, St. Thomas d'A. quin, & St. Bonaventure, que l'Eglise de Dieu a toujours confidérez comme ses principaux Maîtres après les Apôtres, sans parler des autres Pères & des autres Saints Docteurs, nous enseignent tous fort clairement, que la crainte ne peut pas exclure la volonté de pêcher sans l'amour de Dieu. Pour commencer par St. Augustin (1), il nous enseigne expressement, que le désir de pécher n'est banni que par un désir contraire qui nous porte au bien, Jorsque la foi opère par la charité. En un autre endroit il dit (2), que celui-là est encore sous la loi, qui sent qu'il ne s'abstient pas de l'action du péché par Tamour de la justice, mais par la crainte du supplice dont le menace la loi, n'étant pas encore libre, ni dégagé de la volonté de pécher. Or il est visible que la vo-Jonté de pécher n'est pas bannie en celui qui n'est pas encore dégagé de cette volonté de pécher. St. Augustin (3) enseigne cette doctrine en tant

<sup>(1)</sup> Aug. lib. 2. Cont. Adv. Leg. & Proph. c. 7. (2) Lib. 2. ad Bonif, e. 9. & lib. 3. c. 4. (3) Ep. 144. Serm. 15. & 18. de Verb. Apole.

LES CUR. DE GAND SUR LA CONTRIT. 301 d'autres lieux, que l'on ne peut pas douter de

fon fentiment.

St. Grégoire le Grand nous apprend la même chose par ces paroles. (1) La Sainte Eglise commence à entrer par la crainte dans la simplicité & vérité, qui sont ses voies; mais elle perfectionne ces voies par la charité. Elle croit qu'elle a véritablement quité le mal, lorsqu'elle commence par l'amour de Dieu à ne vouloir plus pécher. Car tant qu'elle fait le bien par la crainte, elle ne s'éloigne point du tout du mal. Le même Père enseigne encore plus amplement la même chose par ces paroles. (2) Il faut avertir ceux qui craignent les fléaux dont Dieu les menace, que s'ils veulent éviter véritablement les maux, ils doivent craindre avec effroi les supplices éternels: qu'ils ne demeurent pas néanmoins dans cette crainte des supplices, mais qu'ils croissent & qu'ils s'avancent par la charité jusques à la grace de l'amour. Car il est écrit que la charité parfaite chasse la crainte. Et en un autre endroit. Vous n'avez pas reçu, comme autrefois, un esprit de servitude pour obéir à Dieu par la crainte, mais vous avez reçu cet esprit d'enfans adoptifs, par lequel nous adressons nos cris à Dieu, & nous lui desons, Mon Père. C'est pourquoi le même Docteur dit encore. La liberté est où est l'esprit de Dieu. Si c'est donc l'appréhension de la peine qui nous empêche de commettre les mauvaises actions, il est visible qu'un esprit qui n'est retenu que par cette appréhension ne participe point du tout à la liberté de l'esprit, puisque s'il ne craignoit point la peine, il tomberoit infaillible-ment dans le péché. Ainsi un esprit qui est encore cup-tif sous la servitude de la crainte, ne goûte point la grace de la liberté. Car il faut aimer le bien pour lui-même, & non pas le faire par le mouvement & la crainte

<sup>(1)</sup> St. Greg. lib. 1. Mor. c. 27. (2) Id. 3. part. Pastor. adm. 14.

grainte de la peine. Celui qui ne fait le bien que parce qu'il craint le mal & le supplice, souhaite de n'avoir rien à craindre pour faire bardiment le péché qu'il ai-me. Et ainst il est plus clair que le jour que devant Dieu il perd son innocence, puisqu'il pèche devant ses yeux par le dérèglement de sa volonté. Voilà comme

parle St. Grégoire. St. Bernard est dans la même pensée & dans le même sentiment. Ni la crainte, dit-il (1), ni l'amour de nous-mêmes ne convertissent point notre ame. Ces mouvemens changent quelquefois le visage, & jamais le cœur. Comment donc la crainte chasserat-elle la volonté de pécher, si elle ne change pas le cœur? Il est vrai, continue ce même Docteur, que l'esclave même fait quelquefois l'œuvre de Dieu; mais parce qu'il ne le fait pas de bon cœur, c'est une preuve qu'il persiste dans sa dureté. Et un peu après: Que l'esclave siave donc comme sa loi la crainte qui le lie & qui l'enchaine; que le mercénaire obéisse à sa cupidité qui reserre aussi son cœur dans des bornes trèsétroites, alors qu'il succombe à cette tentation qui l'entraîne en l'attirant. Mais ni l'une ni l'autre de ces dispositions ne sont point sans tache, ni capables de convertir l'ame.

St. Thomas s'accorde fort bien avec les Saints Pères que nous venons de citer. Voici ses paroles: (2) Il est dit que la loi ancienne retient la main So non pas l'esprit, d'autant que la volonté de celui qui s'abstient du péché par la crainte de la peine, ne s'éloigne pas proprement du péché, comme fait la vo-lonté de celui qui s'abstient du péché par l'amour de la justice. Et c'est pourquoi il est dit de la loi nouvelle, qui est la loi d'amour, que c'est elle qui retient l'es-

prii.

Enfin

<sup>(1)</sup> Epist. 11.

<sup>(2) 1. 2.</sup> qu. 107. act. 1, ad 2.

## Les Cur. de Gand sur la Contrit. 393

Enfin St. Bonaventure enseigne la même chose, lorsque parlant de la crainte servile qui nous
fait appréhender les supplices éternels & craindre
la justice divine, il dit (1) que la crainte de ces
choses fait que l'homme cesse de commettre les
péchez, quoiqu'il ne cesse pas tout-à-sait de les
aimer, & d'avoir la volonté de pécher.

C'est donc dans la vue de cette doctrine si solidement établie, que la crainte des peines ne suffit pas pour exclure la volonté de pécher; c'est, dis-je, dans cette vue que les Pères du Concile de Trente ont cru avoir suffisamment témoigné que dans leur pensée la contrition imparfaite qui nous dispose à obtenir la grace dans le Sacrement. enfermoit nécessairement l'amour de Dieu, lorsqu'ils ont demandé que cette contrition imparfaite bannît du cœur la volonté de pécher; puisque cela ne se peut faire que par l'amour de Dieu, comme les passages des Saints Pères que nous avons rapportez le montrent évidemment. Et le sentiment du Concile est d'autant plus clair en ce point, qu'il est suffisamment prouvé par les autres passages du même Concile que nous avons rapportez auparavant.

Jugement de la Sacrée Faculté de Théologie de l'Université de Louvain

Tant sur cet Ecrit que sur la Doctrine proposée dans la Lettre qui y étoit jointe.

Du dernier de Mai 1662.

CE jour la Faculté de Théologie de Louvain, convoquée & affemblée avec le ferment ordinaire

(1) In 3, Dift. 34. q. 1. n. 59. Bb 5 394 V. Note sur La X. Lettre.

dinaire dans la salle de l'Université, avant été priée par Meffieurs les Curez de la ville de Gand, dont la Lettre est attachée à ce Decret, de donner fon jugement fur cette proposition. Que l'attrition conque par la seule crainte de l'enfer ou des peines que Dieu nous doit faire souffrir, sans qu'il y ait au moins quelque mouvement d'un amour imparfait de bienveillance envers Dieu, ne suffit pas pour obtenir dans le Sacrement la grace de la justification. Et encore sur cet Ecrit, qu'ils ont attaché à leur Lettre pour prouver cette proposition, a jugé d'un commun consentement: Que la doctrine contenue en cette proposition est saine, fure, véritable, exempte de toute forte de blame, & digne d'être prêchée & enseignée soigneusement aux fidèles : Et aussi, que les fondemens sur lesquels cette doctrine est appuyée dans ledit Ecrit, font folides.

Fait à Louvain en l'an, mois, jour, & lieu que dessus. Et il y avoit plus bas, Par le Mandement de Monsieur le Doyen, & des autres Docteurs mes Maîtres. Et étoit signé, George Lipse Bedeau & Sécretaire de la Sacrée Faculté de Théologie 1662. Et un peu plus bas. Moi Notaire Public demeurant à Louvain, atteste que cette Copie est conforme à son Original. P. MINTART

Notaire.

## TABLE

DES

## MATIERES.

Contenues dans ce Second Tome.

### A.

A BSOLUSION. Bauny ne veut pas qu'on la refuse ni qu'on la diffère à ceux qui sont dans des péchez d'habitude. 240. V. Bauny. Pénitence.

Ambition. Ce que c'est selon Escobar. 192. V. St.

Augustin.

LAMY (le P.) V. Caramuel. Homicide.

Amour. Dieu veut être aimé de tout le cœur. 296. Par le moyen de l'attrition un Pécheur peut se rendre digne de l'absolution sans aucune grace surnaturelle. 248. Quand on est obligé d'aimer Dieu. 249. Sentiment du P. Sirmond. 250. La dispense d'aimer Dieu est un privilège de la Loi Evangélique. 252. On ne peut être justifie sans l'amour de Dieu. 267. Vraie notion de l'amour de Dieu. 277. Erreurs du P. Sirmond. 282. Il les soutient avec confiance. 286. De l'amour affectif & de l'amour effectif. 291. Il imite les artifices des Hérétiques. 294. &c. Il retranche l'obligation d'aimer Dieu par la distinction de deux commandemens, l'un de rigueur, l'autre de douceur. 298. Il abuse d'un passage de St. Thomas. 206. de Mr. Du Val. 311. de Gerson. 313. Erreurs du P. Sirmond réfutées par les principes que St. Thomas établit. 325 &c. Montalte a eu raison de tourner en ridicule les opinions des Casuistes sur l'amour de Dieu. 367 &c.

ANNAY. (le P.) Il reconnoit que la raison sur laquelle Lessius permet aux juges de vendre une sentence in-

juste, est absurde. 151.

ANTONIN. (St.) Il est cité faussement sur la Restitution

par Lessius & par l'Apologiste. 147.

APOLOGISTE DES CASUISTES. Ce qu'il dit des Affassins. De la direction d'intention, 37 &c. Il accuse sans sujer Monnouveaux Docteurs. 9 Ils proposent séparément des principes qui étant ainfi féparez paroissent supportables. & en les réunissant ils en tirent des consequences affreufes. 35. Leurs maximes en faveur des Bénéficiers & des Prêtres. 11 &c. Des Religieux & des Serviteurs. 15 &c. Ils soutiennent que beaucoup de choses qui sont effectivement défendues par le Droit Divin, ne le sont que par le Droit Positif. 35 &c. 1ls enseignent des choses si abominables que la pudeur ne permet pas de les rapporter. 137.

CELLOT. V. Eglife. Pretres. Restitution.

CENSURE. Centure de Sorbonne contre Bauny. 84 &c. CHAISE (le P. La) Particularité à son sujet. 255. Note. CHARLES BORROME'E. (St. ) Son fentiment fur le delai de l'absolution 262. V. Blasphême.

CICERON. Son sentiment fur les Plaifirs des Sens. 222. CLERGE' DE FRANCE. Il condamne la facilité des Confesseurs à donner l'absolution à leurs Pénitens. 263.

COMITOLUS (le P. Paul) Il combat l'opinion de Leffius fur la Restitution. 149. Il regarde l'Attrition comme une opinion peu sure, 245. Particularitez à son sujet, 248,

Note.

COMPENSATIONS SECRETES. Bauny les permet aux Valets, & le Châtelet les condamne par son jugement contre Jean d'Alba, 17 &c. Et les Facultez de Paris &c

de Louvain par leurs censures. 84 &c.

CONCILE. Celui de Trente ordonne aux Confesseurs d'imposer des pénitences proportionnées à la qualité des Crimes & au pouvoir des Pénitens, 27. Celui de Paris & le III. de Soissons s'élèvent contre les coutumes contraires à la Loi de Dieu & aux Canons. 33.

CONFESSEUR, CONFESSION. V. Bauny. Escobar.

CONTRITION. Le P. Pintereau enseigne que c'est presque une hérésie de dire que la Contrition soit nés ceffaire. 244. Elle est nuisible au Sacrement. 248. Traité des Pasteurs de Gand sur la Contrition. 378. Jugement de la Faculté de Louvain. 393.

CUPIDITE'. Qu'à ce sujet l'exemple de Jacob & des Ifraëlites fortans d'Egypte, doivent être rarement allé-

guez. 86. Note.

CUREZ. Pourquoi, felon Bauny, ils ne sont pas obligez à dire la Messe tous les jours. 13. Les Jesuites traitent ceux de France de Jansénistes, cux & leurs Evêques. 264. Ceux de Gand combattent l'opinion des Jéques. fuites fur l'Attrition, 377.

D.

DIANA. Son sentiment sur l'Aumône. 3. Sur les Resigieux qui quitent leur habit pour commettre des
crimes. 4. Sur ceux qui étant obligez par un vœu particulier à la vie quadragésimale sont faits Evêques. 5. Il
laisse aux Decrets des Papes leur probabilité, & s'attache
au sentiment contraire. 6. Il est un grand maître en
probabilitez. 7. Selon lui & les autres Casuisses, un fils
peut en dirigeant son intention se réjour de la mort de
son père, & un Gentilhomme accepter un duel. 97. Il
rapporte le progrès qu'a fait la doctrine de l'Attrition
naturelle. 246.

DIRECTION D'INTENTION, Bauny l'enseigne aux Serviceurs. 17. Elle est presque d'un aussi grand usage que la Probabilité. 91 &c. Elle justifie les mauvais messages des Domestiques. 93. La Simonie. Ibid. Les Meurtres &c les Violences. 94. L'Action d'un fils qui se réjouit de la mort de son père, le Duel, &c. 97 &c. Différence de la Vraie & de la Jésuitique. 114 &c. Quelle est sa force.

198.

DUEL. Diana le permet aux Nobles en dirigeant leur intention. 97 &c. Laiman de même. 98 &c. Le Ros Louis XIV le proscrit de ses Etats. 99.

DU VAL (MI.) V. Amour.

#### E.

E CRITURE SAINTE. Témoignage de l'Ecriture Sainte pour prouver la nécessité de l'Amour pour la remis-

fion des péchez. 379 &c.

EGLISE. Selon Filintius les loix de l'Eglife s'abrogent par le non-ulage, 14, 23. De quelles loix cela fe doit entendre. 24. Les Canons concernant les mœurs ne s'abrogent pas entièrement par le non-ulage. Ibid. L'elprit de l'Eglife qui nous y est marqué est immuable. Ibid. Les loix de l'Eglife conservent toujours leur force en ce qu'elles contiennent du droit divin. 28. Beau passage fur cela de St. Thomas. Ibid. &c. Du Concile de Paris. 33. Et de Pierre le Chantre. 34. Elles ne la perdent pas même d'abord en ce qu'elles rensement du droit possis. 35. Ce qu'il faut entendre par cette Eglise dont parle le P, Cellot, & qui selon lui ôte la force aux Deserve.

crets des Conciles & des Papes. 49. Ancienne Discipline de l'Eglise touchant les Ecclésiastiques tombez dans le crime. 53 &c. Elle relâche quelquesois de sa sévérité pour un plus grand bien. 54. Excès de la doctrine de Mascarenhas & de Bauny, même selon la Discipline présente. 72 &c. Decrets de l'Eglise contre les Cleres Sodomites. 81 &c. Escobar les élude. 83.

EMANUEL SA. V. Blaspheme.

ENVIE. Quand elle est un péché mortel selon Bauny.

EQUIVOQUES. Doctrine des Jésuites touchant les Equivoques & les Restrictions mentales. 196 &c. V. Jésuites.

ESCOBAR. Son sentiment fur les Assassins. 2. Sur les Religieux qui quitent leur habit. 4. Sur la Bulle de Pie V. Contra Ciericos Sodomitas, 5. 83. Passage Latin de ce Père, que la pudeur ne permet pas de traduire en Francois. 83. Note. 11 permet à un Prêtre de recevoir plusieurs retributions pour la même Messe. 11. Aux serviteurs de fervir leurs Maîtres dans leurs débauches. 16. Aux Juges de juger selon l'opinion la moins probable. 123 &c. Et de recevoir des présens. 124 &c. De désirer la mort de son ennemi. 96. De le tuer par derrière & dans une embuche. 100. D'offrir & d'accepter le duel. 98. De tuer celui dont on a reçu un sousiet, ou même selon Azor celui qui veut le donner. 102. Et, selon Badellus, celui qui donne un démenti. 104. Et, selon Molina, pour un écu d'or. 108. Son sentiment sur les Usuriers. 128. Sur le Contract Mohatra, 129 &c Sur les Voleurs , qu'il difpense de restituer. 131. Sur ceux qui ont reçu de l'argent pour commettre des crimes. 134. Ses sentimens touchant l'Ambition & l'Avarice. 192 &c. De la Paresse & des Plaifirs des Sens. 195. On n'est pas toujours obligé de garder les promesses, faites même avec serment. 198. De l'Ornement des Femmes. 200. Il permet aux Femmes de prendre de l'argent à leurs Maris pour jouer. 202. Méthode facile d'ouir la Messe. 203. De la Confession. 233. De la Satisfaction. 236. Des Occasions prochaines. 241. De l'Attrition. 247. Quand oblige le précepte d'aimer

EUCARISTIE. Sancius y envoie ceux qui se sont souillez par des crimes infames le jour même qu'ils les ont commis. 50 &c. Décision de Mascarenhas sur ce sujet.

50. 80.

Evrouss. Comment leur élection avoit lieu avant le Concordat établi en France par le Pape Léon X. & le

### DES MATIERES.

Roi François I. 31. Note. Leur non-residence ne peut être excusée que par la nécessité ou l'utilité de l'Eglise. 117 &c. Celui de Sens condamne l'opinion des Jesuites sur l'Attrition naturelle. 370. V. (urez.

F.

PEMMES. En quel cas les parures leur sont permises.

117. Les Jésuites approuvent leurs vaines parures.
200 86. Et quelles prennent de Pargent pour jouer.
202.

200 &c. Et quelles prennent de l'argent pour jouer. 202.
FILIUTIUS. Un Prêtre peut recevoir deux retributions pour la même Meffe. 11. Les loix de l'Eglife perdent-leur force quand on ne les observe plus. 14. Ses maximes sur les Blasphémateurs. 46. Sur le gain des Femmes profituées, 137. Son sentiment sur les restrictions mentales. 197. Méthode facile pour examiner les dispositions du Pénitent. 252.

G.

GARASSE. Il dit qu'un pauvre Auteur peut se glorisser de son Ouvrage. 193.

GODEAU (Evêque de Grasse) Son éloge. 209. Note. GOURMANDISE. Sentiment d'Escobar sur ce vice. 196. S GRACE. Ce que c'est que les graces gratuites. 293.

GREGOIRE. (St.) Decrets de ce Saint Pape contre les Ministres de l'Eglise tombez dans le crime. 56 &c. Ce qu'on lit de contraire dans sa Lettre à Secundinus, y a été ajoute par un Faussaire. 58 &c, Ce Faussaire et apparemment Isidorus Mercator. 64. Le même St. Grégoire cité sur l'intention. 115 &c.

H.

HALLIER. (Mr.) V. Bauny.
HOMICIDE. Maxime des Casuistes sur l'Homicide,
98 &c. V. Escobar. Lessius. Réginaldus. Tannérus. Selon
eux il est permis de tuer pour desendre son bien, & même pour un écu d'or. 108. Ils permettent à un Ecclésiastique ou à un Religieux de tuer un Calomniateur. 109.

I.

JANSENISTES. Plaisante question, savoir s'il est permis aux Jésuites de les tuer. 110. C c JEAN

JEAN D'ALBA Valet des Jésuites. Son histoire. 18. JESUITES. Leurs artifices pour éluder l'autorité de l'Evangile; des Conciles & des Papes, 1 &c C'eft par condelcendance, & non par dessein, qu'ils souffrent des relâchemens dans les autres. 22 &c. On leur est redevable de la methode de diriger l'intention. 93. S'il leur est permis de tuer les Jansénistes. 110. Ils enseignent qu'un Pénitent peut refuser la pénitence qu'on lui impose & renoncer à l'absolution. 145. Ils ne mentent jamais plus hardiment que lorsqu'ils accusent les autres de mauvaise foi. 156. Ils soutiennent la doctime de leurs Casuistes, qui étendent aux honnêtes femmes, aux filles & aux Re-Jigieuses mêmes, un gain infame que les loix accordent avec peine aux prostituées. 160 &c. Pourquoi ils donnent le nom d'imposture à ce qu'ils avouent qu'on a raison de Jeur attribuer. 160. La Societé répond de tous les Livres de leurs Pères, 188. Portrait qu'ils font de la Devotion. 189 &c. Leurs maximes fur l'Ambition. 192. Sur les Equivoques & les Restrictions. 196 &c. Ils font si fort prévenus pour l'Attrition naturelle, qu'ils ont à cette occasion falsifié un Chapitre de la Somme des Cas de Conscience du Cardinal Tolet. 248. Note. Leur loi fouveraine eft l'utilité de la Société. 260.

JUGEMENT DERNIER. Prosopopée admirable de Boi-

Jeau la dessus, 254. Note.

Juges. Selon Escobar ils peuvent suivre l'opinion la moins probable. 124. Quels présens ils peuvent recevoir, 124 & C. 155 & C. En quel cas ils sont obligez à restituer. 138. 144 & C.

L.

AIMAN. Il permet le Duel. 98 &c.

LESSIUS. Il dispense de restituer ce qu'on a reçu pour une mauvaise action, quand l'action est faite. 134 &c. Il permet de tuer pour éviter d'être deshonoré. 96. 104. Pour une calomnie, pour une medisance, pour une parole & un geste de mépris. 105. Maximes néanmoins qu'il ne veut pas que l'on suive facilement dans la pratique. 1bid. &c. Ce qu'il dit du Contract Mohatra. 130. Des Voleurs. 133. Des sentences injustes. 138 &c. On résure ce dernier sentiment. 147 &c. Il fassisse St. Antonin, Ibid. Il met à prix la pudicité des silles & des honnêtes semmes. 163. Il élude les décisions de l'Ecriture touchant les vains ornemens des Femmes, 201.

#### "DES MATIERES.

LETTRES PROVINCIALES. On les justifie contre leur's chicanes. 155 &c. Diverses conjectures fur leur Auteur. 122. Il s'est attaché à combattre les relâchemens qui éroient manifestes 161. Il ne s'est point raillé des choses faintes. 141. Il rapporte fidelement le fentiment d'Efcobar touchant les Affassins, 87. Celui de Lessius sur les Juges. 144 &c.

Louvain. Jugement de la Faculté de Louvain sur la

Contrition. 353. &c.

#### M.

MARIE Si Montalte se raille de la dévotion à la Sain-te Vierge. 206 Son intercession est utile aux Innocens & salutaire aux Pénitens, 208. C'est une folie d'espérer sa protection pendant que l'on demeure dans les desordres. 211. 216. Les dévotions extérieures seront inutiles, si elles ne sont accompagnées d'un amour sincère pour Dieu. 217. V. St. Bernard. MASCARENHAS. V. Prêtres.

MESSE. Méthode facile d'ouir la Messe en peu de temsa

203.

MORATRA. Ce que c'est que ce Contract. 129 &c. L'Apologiste le désend: 166 &c. C'est un art de chica-

ner avec Dieu. 169.

MOINE. (le P. le) Il écrit de la Dévotion aifée. 1892 Description profane de la Piété Chrétienne, 191. Il n'aprouve pas dans les Vieilles le grand soin de se parer. 201. Selon lui le simple vivre est plus mal-aise que le

bien vivre, 204.

MOLINA. Il affure qu'un Religieux chaffe de son Monastère pour ses fautes, n'est pas obligé de se corriger pour y retourner, 16. Il permet aux juges de recevoir. des présens. 124. 155. A celui à qui on veut susciter une mauvais procès, de tuer son Accusateur, 101. Il n'ôse condamner de péché un homme qui tue celui qui luz veut ôter la valeur d'un écu d'or, 108. Ses maximes sur les Voleurs. 134. Sur la Restitution. 136

MONTALTE. V. Apologie, Bauny, Lettres Provinciales

Marie.

MORIN. (le P.) Son Commentaire fur le Sacrement de l'Eglice touchant les Prêtres tombez dans le crime, 99. 71 &cc.

Cc 2

N.

N.

Nonles. Hurtado de Mendoza, cité par Diana, leur permet le duel. 97.

0.

O CCASION PROCHAINE. Ce que c'est selon les Jésuites.

P.

PAPE. V. Eglife.
PARESSE. Ce que c'est selon les Casuistes. 195.
PARLEMENT. Celui de Paris arrête l'avarice des Gref-

fiers. 125.

PENITENCE, SACREMENT. Adoucissements que les Jéfuites y apportent. 245 &c. V. Absolution. Apologie. Bauny.

PERES. (les SS.) Les Jésuires disent qu'on leur doit préférer les nouveaux Casuistes pour la Morale. 14. Leur sentiment sur le précepte d'aimer Dieu. 384 &c.

PIERRE LE CHANTRE. V. Eglise.

POMPONNE. V. Bellièvre.

PRETRES. Selon les Casuistes ils peuvent recevoir deux retributions pour une Messe. La célébrer le jour qu'ils ont commis un péché mortel des plus criminels. 73, 23. Décision horrible de Mascarenhas sur ce sujet. 50 &c. Combien Cellot souhaiteroit que le nombre en sût grand. 14. Canons contre la légèreté & l'avarice de ceux qui passent d'une Eglise à une autre. 42 &c. Suarez favorise leur ambition. 43 &c. Discipline de l'Eglise contre ceux qui sont tombez dans le crime. 53 &c. Elle a changé par les fausses des st. Calixte, de St. Grégoire, & de St. Isidore. 65 &c. Combien il est dissiplie à un Prêtre de se relever après sa chute. 75.

PROBABILITE'. Naiffance & progrès des opinions probables. 6 &c. Par ce moyen les Jesuites mettent bien en affurance à Pégard de la conscience & de Dieu, mais

mon pas à l'égard des Juges. 20.

### DES MATIERES.

#### R.

REGINALDUS. Son peu de respect pour les SS. Pères, 14 Son sentiment sur l'Homicide. 95. 101. Quoique vrai dans la spéculation, il n'est pas à suivre dans la pratique. 105 &c. En quel cas il oblige un Juge à resti-

tuer. 157.

Religieux. Les Casuistes prétendent que ceux qui quitent leur habit ne sont point excommuniez. 4. Que ceux qui sont élevez à l'Episcopat sont dispensez du vœu d'abstinence. 5. Que ceux qui sont chassez de leur Ordre ne sont point obligez à se corriger pour y rentrer. 16. Ils les dispensent du vœu d'obestsance, lvid, Ils. leur permettent de tuer pour désendre leur bien & leur honneur. 109.

REFUBLIQUE. Pourquoi elle souffre les Femmes pu-

bliques. 162.

RESTITUTION. Lessus en dispense ceux qui ont reçu de l'argent pour une action criminelle. 135. Bauny, les Incendiaires. 132. D'autres Casuistes, les Juges corrompus, les Usuriers, les Voleurs. 123. 135. Hors dans un cas. 135 &c. Les Magiciens auss, excepté dans un cas. 139. Plaisante histoire d'un homme qui se disposoit à restituer, rapportée par le P. Cellot. 141 &c. Sentiment de St. Augustin sur la Restitution. 151. Et du Catéchisme Romain, 154.

S

SANCHEZ (THOMAS) Que le Decret du Concile de Latran contre les Blasphémateurs n'est point reçu par l'usage. 46. Qu'on peut offirir le duel, 99. Qu'un Magicien qui a consulté le Diable n'est point obligé à restituer. 139. Son sentiment sur la Gourmandise. 195. Sur les Equivoques, 196. Il tient l'Attrition comme une opinion incertaine. 246.

SANCIUS. ([EAN) Il envoie un Prêtre à l'Autel le jour même qu'il est tombé dans un crime d'impureté. 13.

51. V. Efcobar.

SERVITEURS. Quels services ils peuvent rendre à leurs Mairres. 16. Bauny leur apprend à diriger leur intention. 17. A se récompenser en secret : Histoire de Jean d'Alba à ce sujet, 18.

Cc 3 SOR-

SORBONNE. Elle condamne l'opinion de Bauny totte

chant les Compensations secrettes. 84 &c.

STEYAERT (Mr. ) Il explique le bon & le mauvais usage des opinions probables. 172, Injures qu'il dit à Wendrock. 174. Il se contredit sur la marière de la Probabilité. 175. Sentiment dangereux qu'il avance. 176. Il impole à Wendrock des sentimens qu'il n'a pas enseignez. 177 &c. Il n'a pas toujours été dans ces sentimens à l'égard de Wendrock, 183.

SUAREZ. Il favorise l'ambition & l'avarice des Prêtres. 43. Il dit que l'opinion de l'Attrition n'est pas cer-

taine. 245.

# Organ is tone prime of the transfer property of the transfer of the first state of the transfer of the transfe

AMBOURIN. Ses erreurs fur l'obligation d'aimer Dieu. 289 &c.

TANNERUS. Il croit qu'on peut tuer le Juge & les Témoins qui conspirent notre mort. toi. Il permet aux Ecclesiastiques mêmes de tuer pour la défense de leur bien, 109. Il permet de donner de l'argent comme motif, & non comme prix, pour obtenir des Benefices, 11, TELLIER (le P. le) Particularite à son sujet. 255.

Note.

THOMAS (St.) S'il est permis d'avoir plusieurs Bénéfie ces. 28 &c. Il dit qu'il faut préférer la loi à la coutume. tant que la raison qui a fait établir cette loi subsifte. 38. Il enseigne avec quel esprit on doit entrer dans le Ministère Ecclésaftique. 43. Son sentiment fur la Crainte Servile, 268 &c. L'on réfute l'erreur du P. Sirmond fur l'Amour de Dieu par plusieurs principes de ce Saint. 325 &c. Justifié contre le P. Sirmond. 341.

Tolet. V. Jesuites.

VALENTIA. Il croit qu'il est permis d'offrir de l'argent

pour un Bénéfice. 10.

VASQUEZ. En quoi il fait confister le Superflu. 3. Ses décisions en faveur des Voleurs. 131. Ses maximes sur le précepte d'ouir la Messe, 202,

VERITE'.

### TABLE DES MATIERES.

VERITE<sup>2</sup>. Il y a du péril à décider en ce cas toute question où il s'agit de péché mortel. 28 &c.

VOLEURS. Décisions des Casuistes en leur faveur, 130 &c.

USURE. Elle est condamnée par les loix divines & humaines. 167. Canons qui la condamnent. 171. L'Apologiste l'ôte du nombre des crimes. 170. Aussi-bien que Bauny. 126. Et Escobar. 129 &c.

Fin de la Table du Tome II.



THE THE MANUFACTURE OF THE PARTY.

photocological and sold a fine on a v 16 1 Co. 177

and the expension and and the absence on the sile of the second and the second an

The state of the s







