JURLIA- DALMATINA
Predeovor k bibly







Turija Dalmatina S /

PREBGOVOR K BIBLIJ

Prepisal, zalozil in izdal

Anton Chréska.

—————
-_— .

Vv C. Budéjovicah.
Natisnil A. Pokorny.
1901.






— NI —

VSEBINA.

Na strani

Bredpovor izdajateljais. o sirian a naiieve e IV

Jurij Dalmatin. Zivljenjepis SRR R i X

Opomin- & i e S R s XII

Predgovor k vsej blblL]l A S b R o R

O v, pismn Bploha s <o ey . . 1—-10, 80—84
Nauki sv. pisma:

=105 Bogus skt s Aghe el e R I )

II. O stvarjenju tega svela SR i R T [

III. O cloveku in prirojenem grehu . . . . . 19

IV. O cloveski svobodni volji . . . . . . . 20

V. O kazni in bozjem srdu radi greha . . . 23

Y150 postavd - i ik s iy Sl s

VIL .0 evangeliGy o sl e i e s e gl

VIIL- O pridigarstais o .o P i s e 92

1X: (O ivers v vpiiadn i seag e e R D

X Oadebrihdelibs el e sl St dniine L Sl

KT O pokorl i naibasie e G AR

X208y ZakranieREh e el B s ol e b

O-krstind - sveisiiie S e s

0 Kristusoui-yeteni s oan Lo B nnihG

XIII. O krscanski cerkvi . . . . . b4

XIV. O krizu in trpljenju krscanske cerkve L5406

XVEROEmelityiss e e s P e e 6D

SR PR A ) T e e e e

XV @ opaposkicoc i b Sl Rl A D

XN O soduemEdnevus it b0 i s



Predgovor izdajatelja.

Gotovo bodo mnogi dobri Slovenci, ko bodo dobili
v roke tole knjizico, vaZno majali z glavami in rekli:
»Kaj pomeni to? Zakaj se zopet daje na svetlo stvar, ki
je hila ze ¢ez 300 let pokopana in pozabljena? Saj Slovenci
nocemo.  nazaj v srednji vek, ampak moramo naprej z
drugimi najnaprednejsimi narodi v Evropi. Kaj ho¢emo
zda] z Dalmatinom? Nage jezikoslovce in pisatelje bi pac
zanimalo, ko bi se nekaj nase »>luteranske« literature
natisnilo v izvirni podobi, toda prepisovati in tiskati take
stvari v novi sloveni¢ini, kot berilo priprostemu ljudstvu,
to pa vendar ni prakti¢no, to sedaj ni aktualno. Skoda
denarja !«

Res je, da sedaj ni najugodnejsi éas za razpravljanje
verskih resnic. Malomarnost in brezbriznost v veri je
prisla nekako v modo, posebno pri tako imenovani
»inteligenci«. Napredek, omika, prosveta — to so zahteve
naSega Casa. Vera bodi bolj zasebna stvar, v javnem
zivljenju nima pomena in ne kaze govoriti o njej, ker se
s tem bajé lahko napravljajo nemiri in prepiri. Kaj
gotovega gledé Boga in vednosti ne moremo itak zvedeti,
zakaj bi se torej pecali z verskimi stvarmi? Prepustimo
to duhovnikom! -

Tako se misli in govori navadno, a kdor bolj na-
tanéno opaza Zivljenje in gibanje narodov, vidi jasno, da
versko vprasanje sili bolj in bolj na dan navzlic vsej
malomarnosti vigjib in nizjib stanov, navzlic boju za ob-
stanek, ki ga morajo biti niZje vrste ¢loveske druzbe.

Da se povsod — tudi med Slovenci — kaZe velika
navdusenost za napredek in prosveto, da noben pameten



Ry el

clovek noce iti nazaj, temve¢ hrepeni povzpeti se kar
najvigje — to je brez ugovora radostna in dobra prikazen.
Hvalezni moramo biti tudi za to, da je dandanes veda
in znanost v svojem vsestranskem bogastvu bolj pristopna
navadnim ljudem kakor kdaj poprej. V preteklih casih je
moglo le malo izvoljencev vstopiti v svetiite vede,
dandanes pa sme najpriprostejsi kmet, da, tudi berac,
svobodno - pobirati drobtine, ki v obilosti padajo z mize
vede in znanosti! Vsako nazadnjastvo. hira bolj in bolj,
in ne okreva najbrZe nikoli vec.

Toda pri vsem tem priznavajo vsi temeljito in trezno
misleci ljudje, da veda in znanost vendar ne zadostujeta
vsem zahtevam cloveskega duha in srca, in da pade brez
vere in nravnosti Clovestvo konéno v pogubo. Tudi naj-
veiji ucenjaki cutijo véasi nedostatnost posvetne omike
in umetnosti, in nekateri izmed njih so ocitno priznali,
da ne da ni¢ ¢loveku toliko moci, kreposti in vztrajnosti,
toliko miru v viharjih Zivljenja in toliko tolazbe v smrti,
kakor sréna vera v Boga. Znani so slucaji, v katerih so
uceni in posvetni moZje naposled iskali miru in tolaZhe
v veri in v poboznosti, katero so bili morda prej zasme-
hovali. Tembolj pa i%¢e priprosto ljudstvo, cesar bi se
moglo oprijeti z vso vnemo svojega srca. A Zal, da slo-
vensko ljudstvo nima nobenega zvestega vodnika, nobe-
nega zanesljivega vodila in pravila, in ne vé, kam obrniti
se. Nasprotstvo med tako imenovanimi »klerikalei«< in
»liberalci« postaja vedno hujse, in taka splosna razdraze-
nost in razburjenost je kon&no najbolj koristna nazadnjakom.
Ljudstvo vendar nede biti brez vere, zato se oklepa
duhovsdine, dasiravno vé, da ni ta duhovicina taka,
kakrsna bi morala biti, in da pogostoma zlorablja zaupanje
naroda, da bi ga tembo]] pmk]enlla na svoje vemge in
tako utrdlla gospostvo cerkve in svecenidtva.

Zalostne posledice takih razmer — o katerih ni
treba tu pisati natanéno — so zadosti znane vsem postenim
borilecem za svobodo, blagor in napredek naroda, kateri
¢esto vzdihujejo nad tem, da ves njih trud ne rodi takega
sadu, kakr3nega si je zeleti. Ce se doseze v nekem oziru



R R

malo uspeha, pa se drugod izgubi skoro toliko! Tako pa
ostajajo Slovenci vedno na slabem.

Ne mislim, da bi v tej knjizici podal zdravilo za
vso bolezen slovenskega rodi, a samo Zelim napeljati
resnicoljubne Slovence k temu, da premisljajo temeljiteje

in dosledneje o verskem vprajanju nego so mislili doslej.

Obzalovanja vredna je ona poloviénost in povrnost,
v kateri se mnogokrat govori in ravna. Tako se n. pr.
ogrevajo nekateri Slovenci zdaj za pravoslavje, zdaj pa
zopet za unijatstvo in kdo ve 3e za kaj. In kaj jih mika
pri pravoslavju ali unijatstvu? Staroslovensko bogosluzje!
Ljudstvo razume staroslovensdino prav tako malo kakor
latind¢ino, a vendar se mu nagovarja, da bo po staro-
slovenskem bogosluzju reseno ponemdcevanja in polaice-
vanja. Prazna nada!

Ali bi ne bilo pametneje resiti versko vprasanje
tako, kakor so to storili Slovenci v 16. stoletju? To se
pravi: zavreéi ne le latinizatorstva, temvec vse cerkvene
izmisljotine, ki so se tekom ¢Gasa nagrmadile, in oprijeti
se iz vsega srca Gistega nauka Kristusovega.

Nedavno mi je pisal neki gospod, da je bila »lute-
ranska doba najboljza naZe zgodovine. Cee bi mi Slovenci
ostali luterani, bi danes bili vse kaj druzega kakor smo,
ker to versko gibanje je imelo velike dufevne in gospo-
darske napore v svojem spremstvu, in mi Slovenci bi
bili danes jacji od Cehov. — Katolicizem nas je ogkodil
in bo tudi na¥ mali narod v grob spravil . . .« To se
priznava pogostoma, in vendar se Slovenci nicesar
tako ne bojé kakor luteranstva! Ime »luteran< ali »pro-
testant« jim vobée pomeni nekaj veliko hujsega nego
»mohamedanec« ali »pogance! ,

Prav ta bojazen Slovencev pred sluteranstvom:«
me je napotila, da izdajam Dalmatinov »>Predgovor &ez
vso sveto biblijo«. Glejte vendar, dragi Slovenci, kaj so
pravzaprav uéili Trubar, Dalmatin in drugi, in kaj so tudi
mnogi vadi pradedje iz vsega srca verovali in sicer tako
trdno, da so radi tega mnogo trpeli! Vera, ki dela ljudi
tako krepke, pogumne in vnete za obéni blagor in napredek,



— ViI —

vendar ne more biti tako slaba, kakor se vam je pripo-
vedovalo Ze v mladosti! Poglejte tudi, da med najnapred-
nejsimi narodi stojé v prvi vrsti oni, ki so se v 16. veku
otresli papeskega jarma in sprejeli biblijo za podlago
svoje vere, in pri katerih se 3e danes viseko ceni biblija!
Tudi najmanjsi teh narodov, kakor Danci ali v Afriki
Buri, kaZejo ve¢ kreposti Zivljenja in sposobnosti za
obstanek nego n. pr. mogoé¢ni Francozi ali Spanci. To je
vsaj vredno premisljevanja. »Po njih sadovih jih boste
poznali |«

Da, biblija ima blag vpliv in ¢udno moé na narode
in posameznike, o tem ni dvoma. Neki Amerikanec je
rekel o tem to-le:

»Da biblija obsega besedo boZjo in izvira iz sv. Duha,
spoznavam iz tiste moci, katero ima do Ijudij, Poznamo Ijudi, Ki
so se udili modroslovja, zvezdoznanstva, zemljepisa ild.; pa po-
vejte, ali ste kdaj slisali, da je kdo izmed njih rekel:»Bil sem
zavrzenec, bil sem pijanec, Zivel sem v sramoto svoji rodbini in
se gnusil vsemu svetu; toda zacel sem se udili filozofije, potem
sem se lotil zemljeslovja, odsekoval sem s kladivom vogle skal
ter preiskoval tvorbo zemlje, in od te dobe, ko sem se posvetil
uéenju, sem se docela izpremenil : zdaj sem posten élovek in do-
segel sem zopet izgubljeno sreco; zdaj bi mogel ves dan radostno
in hvaleZzno pelti Bogu; moja dusa je polna miru in zdravja;
blagoslov, mir, sloznost in ljubezen so se povrnili v mojo higoe.
Ali ste kdaj sliZali, da je kdo pripisoval svoje odredenje filozofiji
ali kaki drugi znanosti? Nasprotno, jaz vam pokaZem ne le enega,
ne dveh, ne treh, ampak tisode ljudij, ki bodo rekli odkritosréno:
»Bil sem reve# hudodelnik in nidvreden gresnik; edino jaz sem
kriv, da je moji stari, dobri materi poéilo srce; moji otroci so
zbezali in se skrili, ko sem se vracal iz gostilne domi; jaz sem
spravil v beraslvo svojo rodhino; moja Zena je vedno imela
objokane oéi in Zalostno srce; hil sem izgubljen, ni mi hilo po-
moéi, obupal sem popolnoma sam nad seboj. Tedaj sem zasligal
glas sv. pisma in to je izpremenilo moje srce in tudi moje raz-
meree, Tak élovek vam bo pripovedoval, kako so ga besede sv.
evangelija odvinile od greha k Bogu, Pove vam tudi besedo, ki je
imela tako moé nad njim, Morebiti je bila ta-le: »Pridite k meni
vsi, kateri se trudite in ste obtezeni, in jaz vas bom upokojil !«
ali: »Glej, jagnje bozje, katero odjemlje grehe svetal< ali pa:
»Tako je Bog ljubil svet, da je dal svojega edinorojenega Sina, da
kdorkoli veruje vanj, se ne pogubi, ampak da ima ve&no Zivljenje.<
Kajti od te dobe, ko se je ta beseda vtisnila v njegovo srce, vzslo
je upanje njegovi dusi in jo navdihnilo z radostjo in novim Ziv-
ljenjem, On vam ho pripovedal, kako se je vrnila zdrava rdetica
v bledi obraz njegove Zene, kako so izginili papirji z razbitih oken



S

njegove hige, kako je zamenil svoje cunje s spodobno obleko, kako
mu zdaj tedejo naproti njegovi otroci, kadar se vraca domu, kako
ima zdaj dovolj kruha na mizi, ognja v peéi, reda v hisi in po-
polne srede cut v sreu. To vse vam pove in potrdi, da je naredila
to izpremembo hiblija. Da, take dudeze tvori ta knjiga in tvori jih
vsak dan. Ako imate kako drugo knjigo, ki more izvrSili tako do-
brodejno delo, prinesite jo in pokaZite nam jo! To delo mora
bitiizvrieno; zato de imate tako knjigo, ki ga more dognati,
prosim, prinesite jo hitro! Ker pa vemo gotovo, da naSa knjiga
izvrsi to delo, jo bomo za sedaj ohdrZali, dokler nam ne prinesete
kake boljsec.

Ker sem trdno prepri¢an, da to niso le navdu3ene
besede, temvec resnica, delujem za razSirjanje ¢istega
evangelija Kristusovega. Ta Dalmatirov spis tudi izda-
jam z namenom, da bi spoznali iz njega, kaj so se na-
$i ocetje ucili v 16. veku verovati iz biblije in kako so
si prizadevali v vsem po volji bozji — ki nam je razo-
deta v bibliji — ziveti in ravnati. Ni receno, da je vse,
kar je tu Dalmatin napisal, nezmotljiva resnica; ta ,,Pred-
govor* je samo kratko pojasnilo o tem, kar uci sv. pis-
mo, ki naj bi vsakega bralca vzpodhudilo, vzeti biblijo
v roke, da se preprica osebno, ali je tako ali ne. Daj
Bog, da bi to mnogi Slovenci posteno preiskovali!

Nasprotnikom biblije ne bom tu ugovarjal. Nekateri
pravijo, da biblija govori preve¢ po stari Zegi, da na-
sprqtuje ¢lovedki pameti, da pa¢ more nekoliko koristiti
starim Zenicam, a za izobraZence dvajsetega stoletja je
vendarle priprosta in vsakdanja. To so navadno ljudje,
ki so v drugih knjigah brali marsikako neumno 3alo o
sv. pismu, a si nikdar niso vzeli ¢asa, da bi vsaj enkrat
pazljivo pregledali vir krs¢anske vere — biblijo. — Drugi
zopet prayijo, da je sv. pismo samo za duhovnike, za
priproste ljudi da pa je biblija strup in oster noz, s katerim se
lahko kakor nezreli otroci ranijo na smrt! Ce bi ti
»gospodje« bili odkritosréni in svobodni, bilo bi jako
za.t_nml,]ivo razpravijati Z njimi o tem vprasanju; toda
oni morajo govoriti prav tako kakor govoré, zato tu
ne velja nobena razprava, noben dokaz nic.

Gledé izdgnja tega Dalmatinovega spisa naj Se
opomnim, da bi ga bil najrajsi izdal v izvirni obliki.



B | e

Toda Slovenci so se Ze odvadili bohoridice in stare
slovenséine, in bi jim knjiga v stari pisavi in starem
naredju ne ugajala, ker bi tudi marsi¢esa ne razumeli.
Zato sem vse prepisal v novoslovenicino. Ker so v 16.
stoletju radi pisali v predolgih in preob3irnih stavkih,
kar pa nam modernim ne ugaja, sem dostikrat skrajsal
take okorne stavke, semtertje tudi cele stavke izpustil.
Sicer pa sem si prizadeval, pisati kolikor mogoce z Dal-
matinovimi lastnimi besedami, gledaje pred vsem na to, da
bi bilo vse jasno in razumljivo. Da so vendarle ostale
nekatere napake in nedoslednosti v pisavi in jeziku, in
da je marsikaj se nekoliko okorno in trdo, upam, ne
bodo mi prijazni citatelji preve¢ zamerili. — Napisal sem
tudi nekoliko lastnih vpomb, ki so na doti¢nih mestih
tiskane doli pod érto, v pojasnilo Dalmatinovih besed. —
Bibliske citate sem vecinoma tudi poloZil pod érto, ker
drugaée motijo ditatelja prevec.

C. Budgjovice :
Gymnasialni ul. 82 ; Anton Chraska.

v maju 1901,



Jurij Dalmatin.

Kratek #ivljenjepis po podatkih dra. Elzeja.

Jurij Dalmatin se je rodil 1. 1546 v Grskem na
Savi iz revnih starisev. Do svojega 18. leta je Zivel v
svoji domovini, kjer je tudi obiskoval Bohorievo privatno
golo. Ker je bhil jako nadarjen in priden, priporocila sta
ga ucitelj Adam Bohori¢ in evangeliski nadzornik Krel
kranjskim dezelnim stanovom, PrimoZ Trubar pa virtem-
berskemu vojvodi, in na ta nac¢in mu je bilo mogoce I.
1565 . vstopiti v evangelisko 3olo v Bebenhausen in leto
pozneje na vseucilis¢e v Tubingi. Tu se je Solal z dobrim
uspehom do 1. 1572: kranjski stanovi so ga v tem Casu
nekoliko podpirali. Primoz Trubar, ki je bil pregnan iz
Kranjskega in zivel na Virtemberskem, skrbel je zvesto
za Dalmatina in ga je vzpodbujal za literarno delovanje.
Vsled tega se je lotil Dalmatin prevajanja starega testa-
menta po hebrejskem izvirniku. Prvo knjigo Mojzesovo
je poslal 1. 1572 kranjskim dezelnim stanovom, ponujaje
se jim za propovednisko sluzbo. Trubar ga je tudi toplo
priporo¢al, naj ga sprejmo za njegovega naslednika v
prevajanju sv. pisma. Akoravno ni bilo ta ¢as izpraznje-
nega mesta in je tudi bila deZela preobloZena z mnogimi
trogki, vendar je bil Dalmatin %e to leto postavljen za
pridigarja v Ljubljani; od I. 1574—1585 je moral tudi
oskrbovati evangelisko cerkev v Begunjah na Gorenjskem.
Pri neki priliki so ga tam papeZevei napadli in grdo
psovali. Najbrze da ne bi se kaj takega opetovalo, bila
mu je (od 1. 1585-—1589) poverjena v upravljanje Zupnija
St. Kocijan pri Turjaku. V Ljubljani je tudi deloval kot
nadzornik %ol in si prizadeval za izboljsanje Zolstva, za
ustanovitev ustanov za dijake in dr,



Sl ool

V prvi vrsti pa je posvetil vse svoje moéi prevajanju
sv. pisma v sloven3Cino, imajo¢ to za glavno nalogo
svojega zivljenja. Ze 1. 1579 je dokonéal prevod cele biblije.
Nameraval jo je tiskati in izdati v Ljubljani. A nad-
vojvoda Karol je prepovedal ljubljanskemu tiskarju Manuelu
to podjetje; da, Manuelova tiskarna je bila uradno zaprta
in tiskar sam pregnan iz dezele! Ker je bllO novo izdanje
biblije namenjeno tudi Slovencem na Stajerskem in
Korogkem, zelel je Dalmatin, naj bi njegov prevod pre-
gledali slovenski protestantski pridigarji iz vseh treh dezel.
0Od 28. augusta do 22, oktobra 1581 je torej zborovala
v Ljubljani presojevalna komisija, obstojeca iz desetih
najodli¢nejsih bogosloveev in jezikoznancev iz Kranjskega,
Stajerskega in Koroskega. Sele 28. maja 1. 1583 se je
zatelo sv. pismo tliskati in sicer v Vitenbergu na Saskem,
kamor sta ze prej po narocilu dezelnih stanov odpotovala
Bohori¢ in Dalmatin, da bi tam nadzorovala tiskanje
slovenske biblije. Na pocetku novembra je bilo tiskanje
kon¢ano. Dalmatin se je vrnil 2. marca 1584 v Ljubljano.

Ker so deZelski stanovi na Kranjskem, Stajerskem
in Koroskem podpirali gmotno in moralno Dalmatinovo
delo, posvetil jim je Dalmatin svojo biblijo z nemskim
predgovorom, v katerem posebno priznava njih »pobozno
gorecnost za ¢isto, nepopadeno besedo bozjo<. Za tem
nemskim predgovorom (pisanim 1. januarja 1584) sledi
»Gmain predguvor zhes vso sveto biblio<, ki je v letej
knjizici prepisan v novoslovenstino. Gledé svojega dela
pravi v nemskem predgovoru: »Ker se doslej ni nihde
nasel, ki bi bil vse sveto pismo prelozil v sloveniéino,
poprijel sem se jaz tega dela, ne le iz kri¢anske pobozne
gorecnosti in iz ljubezni do svoje domovine, temved ker
so me k temu vzpodbujali mnogi zvesti kristjani, posebno
tudi Vase milosti, premilostljiva gospoda; prepisal in
prevedel sem torej, ne gledaje na svojo nezmoZnost,
temve¢ zanaSaje se na pomoc¢ sv. Duha, za katero sem
vsak dan prosil, vse sveto bozjo pismo po izvirnih jezikih
in po drugih razlagah, posebno po Luter_]evem povsod
sloveéem prevodu, v na$ jezik, v korist in prid nasi
domovini in vsem Slovenom itd«.



|

Po smrti reformatorja Pr. Trubarja v Derendigah
(1. 1586) potoval je Dalmatin e enkrat v Tubingo. Dve
leti pozneje, 31. augusta 1589, je umrl v Ljubljani, komaj
44 let star; 1. septembra je bil pokopan pri cerkvi sv.
Petra. Propovednik Pyroter je imel pogrebni govor v
Spitalski cerkvi na podlagi Izaije 57,1, 2. »Pravi¢ni gine,
in nikogar ni, ki bi si to k srcu vzel itd.«

Dalmatin je bil oZenjen z Barbaro, baje drugo
héerjo Trubarjevo, s katero je imel dva sina, ki pa sta
%e mlada umrla, in veé héer.

Spisal je ved slovenskih knjig in zlozil ali prelozil
nekaj pesmi za cerkveno pesmarico. Dasi je bil Trubarjev
in Bohori¢ev ucenec, vendar je v slovenséini nadkriljeval
oba in bil sploh najimenitnejsi in najboljsi slovenski pisatel]
Sestnajstega stoletja.

Cast bodi njegovemu spominu!

OPOMIN.
V bibliskih eitatih, ki se navadno krajSajo, pomeni vedje
stevilo poglavje, manjSe stevilo pa vrsto. N. pr.:
II Kor. 1, 22 pomeni: Drugi list Korindanom, prvo poglavje,
dvajsetindetrta vrsta.
Mat. 18, 15—17 ., Evangelij sv. Matevza, 18. poglavje, od pet-
najste do sedemnajste vrste.
5 Evangelij sv. Janeza, peto poglavje, petin-
dvajseta in devetindvajseta vrsta.

Jan. 5, 25. 29,

IJan. 1, 7; 2, 2 ,,  Prvi list sv. Janeza, prvo poglavje, sedma
vrsta, in drugo poglavje, druga vrsta.
H. Sam. 12, 7—0 ,,  Druga knjiga Samuelova, 12. poglavje, od

sedme do desete vrste,
Job. 1. in 2. s  Jobova knjiga, prvo in drugoe poglavje.



Milost Boga Oceta, pravo spoznanje in vera v Jezusa Kristusa,
njegovega ljubega Sind, nasega edinega lzveliarja, po daru in moéi
sv. Duha, bodi vsem Slovenom, Amen.

Biblija je grska beseda in vobe pomeni bukve sta-
rega in novega testamenta, katere so le same Sveto
pismo imenovane med vsemi drugimi bukvami in pismi,
karkoli jih je na tem svetu.

1. Najpoprej zategavoljo, ker imajo le té same
bukve med vsemi drugimi bukvami in pismi in mimo
vseh drugih gotovo in resniéno bozje pricevanje, da so
one boZje in da so prisle od samega Boga sv. Duha.
Zato kakor je le sam sv. Duh z Bogom Ocetom in Sinom
v edinem boZanstvu prav svet, da, trikrat svet, kakor
sv. prerok?) pricuje: tako so tudi svete té njegove
bukve in vsa pisma, ki so v njih. In najsi so tudi one
pisane od svetih prerokov, vojvod, kraljev, evangelistov,
apostolov in od drugih razsvetljenih ljudij, po katerih so
tudi vedidel imenovane: vendar niso tisti sveti ljudje
teh bukvi pisali sami od sebe, ali teh reéi, ki so v njih,
tako izmislili sami iz svoje pameti in glave; temué sam
Bog sv. Duh je tako dobro ravnal, vladal in peljal njih
roko kakor njih jezik, dokler so bili na tem svetu, da
niso v svojem uku govorili ali pisali ni¢esar drugega,
kakor le samo to, kar je On njim resni¢no razodel in sam
narocil uciti ali pisati.

O Mojzesu, tem najstarejdim in prvim prerokm, ki
je tudi napisal svojih petero knjig, pri¢uje sam Bog2),

1) Izai. 6, 3. % IV Mojz. 12, s



TRl

da je On Z njim govoril od ust do ust. Temu je tudi
zapovedal?) On sam, da bi zapisal te besede, katere je
On govoril Z njim: zakaj On bi hotel po takih besedah
storiti zavezo z Izraelom. Tako pricuje in pravi tudi
sveti prerok in kralj David o sebi?): ,,GOSPODOV Duh je
po meni govoril, in njegovo govorjenje se je vriilo z
mojim jezikom. lIzraelski Bog je dejal k meni, lzraelska
Skala je govorila itd.** Katero pri¢evanje potrdi sam
Jezus Kristus, ker pravi, da je David imenoval®) njega
v Duhu GOSPODA. Tako govori sam Bog k Izaiju pre-
roku: ,,Moj Duh, kateri je pri tebi, in moje besede, ka-
tere sem poloZil jaz v tvoja usta, ne smejo odstopiti od
tvojih ust* (Izai. 59, 21). Odtod se tudi bero v bukvah
sturega testamenta, v prerokih vedno te besede: GOSPOD
Bog je govoril, rekel, dejal k meni ali: GOSPODOV glas
je pri%el k meni itd. In sv. Peter pric¢uje ocitno o vseh
prerokih, da se ,,%e nikoli ni zgodilo nobeno prerokovanje
iz Cloveske volje, temu¢ da so govorili sveti bozji ljudje,
prignani od svetega Duha“ (I Petr. 1, 21). In sv. Pavel
pri¢uje, da je ,,vse pismo navdihnjeno od Boga‘* (IT Tim.
3, 16).

Ravno pa kakor so bukve starega testamenta pisa-
ne pred Kristusovim rojstvom po modci sv. Duha, tako
tudi te v novem testamentu po Kristusovem rojstvu in
vnebohodu. Zakaj sam Kristus, bozji Sin, je dahnil v
svoje ucence in jim dal sv. Duha#t), katerega je tudi
potlej v ocitni ognjeni podobi na binkostni dan Ceznje
izli1%) po svoji obljubi, in jih je tako razsvetil, da niso
v vseh svojih pridigah udili nitesar drugega, in pisali v
vseh svojih bukvah in listih niGesar drugega, kakor samo
to, kar so bili sami slisali, videli in se naudili od samega
Kristusa, in kar jim je opominjal tudi sv. Duh ). In najsi
sv. Marko in sv. Lukez nista vsteta v stevilo dvanajsterih
apostolov, tako sta saj onadva tudi prejela sv. Duba
z drugimi vernimi in krideniki vred, in sta bila od zacet-
ka pri sv. apostolih, in imata resniéno pricevanje, da nista

) Il Mojz. 84, 1. %) Il Sam. 23, 2. 3. %) Mat. 22, 41— 46. %)
Jan. 20, 22, %) Ap. dej. 2, 14 9 I Kor. 2, 1—13; Il Petr. 1, 156—18;
I Jan. 1,1—3; Jan. 14, s,



e

pisala ni¢esar drugega v svojih evangelijih, kakor le to,
kar sta bila prejela in se nauéila od sv. apostolov, ki so
videli od zacetka sami te reci in so bili sluzabniki?) te
besede. In zato se morajo njiju evangelija sprejeti in
ceniti prav tako dobro kakor evangelija sv. Matevza in
Janeza in pisma drugih apostolov za sv. Duba bukve.
Sv. Pavel je bil tudi res poprej nevernik in silen pre-
ganjalec kricanske cerkve; ali Kristus ga je ¢udno pre-
obrnil in mu daje iz nebes doli to pri¢evanje in pravi:
»Ta je meni izvoljena posoda, da bo nosil moje ime
pred pogane in pred kralje in pred izraelske otroke;
jaz hotem mu pokazati, koliko bo moral trpeti zavoljo
mojega imena« (Ap. dej. 9, 15. 16). In sv. Pavel pise?)
sam o sebi, da je hil zamaknjen v tretje nebo in v
paradiz, kjer je slisal neizreéne besede, katerih ne more
povedati noben ¢lovek. Zato se ne smatra tudi manj3im
od drugih apostolov, in pige?), da je to, kar je udil,
prejel od GOSPODA, namred od Jesuza Kristusa.

In da bi nihée ne dvomil o sv. evangelistov in
apostolov knjigah, pismih in u&enju, so oni 3e za svojega
Zivljenja na tem svetu z mocjo sv. Duha, ki je prebival
v njih, po velikih ¢udezih moéno spricali¢) svoje ucenje
in pisma. In dali so se razen tega (a ne le oni, temué
tudi poleg njih in potlej za njimi mnogo tisotkrat tisod
sv. muc¢enikov in mucenic) le zavoljo svojega uka in vere,
katera je zapopadena v njih bukvah in pismih, nedolino
preganjati, grozovito in neusmiljeno muciti in umoriti;
kakor pri¢ajo toisto deloma njih lastna pisma, deloma
pa druge resnicne pripovedke. Da se vidi tako oéitno,
da so te bukve in listovi novega testamenta tako dobro
bozji in sveti, kakor pisma starega testamenta.

Zato se moramo #e tukaj uciti prav in dobro raz-
loevati med to sv. hiblijo in med drugimi bukvami,
ki niso zapopadene v bibliji: da damo mi le tém samim
bukvam starega in novega testamenta to Gast, da jih za
bozje, za nebeske, za svete in za pravo pravilo, mero in
podlago nase vere smatramo in sprejemamo, in ravnamo

1) Luk. 1, 1.2, %) 11 Kor. 12,24 % I Kor. 11, 23; %) Mark,
16, 20; Hebr. 2, 3, 4.



S S

vse svoje redi in dejanje po njih samih, a ne drugace,
kakor da bi sam GOSPOD Bog take redi, ki so tukaj
notri pisane, % dandanes v vidni podobi govoril z nami.
To se posebno ti¢e bukev, ki so od starega casa sem
od prave bozje cerkve in od pravih kric¢anskih ucenikov
imenovane v latinskem jeziku Canoniei, t. j. pravilo ali
mera pravega uka, in ki so spoznane in cenjene vsaki
¢as za pravi edini temelj nase kri¢anske vere, o katerih
veljanju se ni nikoli dvomilo med boZjim ljudstvom.*)
2. Kadarkoli pogledamo in razmislimo reci, ki so
pisane v sv. pismih, najdemo, da kakor ona pridejo od
samega GOSPODA Boga, ki je le sam svet, tako ona
piSejo in ucé resniéno le zgolj o svetih reéeh. Kar
temu nasproti u¢é in govoré druge knjige, ali le o po-
svetnih receh, ali ako imajo katere kaj dobrega in sve-
tega v sebi, tako mora biti gotovo isto vse iz biblije
vzeto. Zaka] mi moramo dobro vedeti, da iz teh samih

*) V Zestnajstem stolelju so se navadno tiskale in se e
deloma tiskajo biblije, ki obsegajo tudi apokrifine (t. j. skrite ali
podtaknjene) knjige. V Dalmalinove bibliji sledé za prerokom
Malahijem s tem nadpisom: »Apokripha starega testamenta, to so
hukve, ki se drugemu S. Pismu glih ne drzé, ali so vendar pridne
in dobre brati.« So pa téle: Judit, Modrost, Tobija, Sirah, Baruh,
dve knjigi Makabejcev, dodalki knjigi Ester in proroku Danijelu.
V nekaterih biblijah so pridjane Se druge. — Te knjige niso bile
priznane za sv. pismo od Judov samih. Kdor jih pazljivo bere,
kmalu zazna, da je med njimi in drugimi knjigami v bibliji
precej razlocka in da apokrifi v marsidem nasprotujejo udenju ne
le novega, femve& ludi starega testamenta. Kristus in njegovi
apostoli so prav pogostoma navajali stavke iz sv. pisma stare
zaveze, a nikoli ne iz apokrifov, kar nam jasno kaZe, da jih niso
priznavali za knjige enake vrednosti s sv. pismom. Prvotna cerkev
kricanska jih tudi ni sprejela za svete in kanoni¢ne. Tudi nekateri
cerkveni ocetje in uceniki niso jih smafrali kanoni¢nimi (na pr.
Origen, Evzebij, Atanazij, Gregor Nazianski, Ciril Jeruzalemski in
dr.) Sv. Hijeronim naSleva 22 kanoni¢nih knjig starega lestamenta,
druge pa imenuje »apokrifac in pravi, da »se sicer morejo rabiti
za podu¢no berilo, a nikoli ne za dokazovanje verskih resnic.«
Cerkev rimsko-katoliska je Sele v tridengkem zboru sprejela apokrife
med druge svetopisemske knjige, zato ker je potrebovala dokazov
za nekatere svoje krive nauke, ki nimajo nobene podlage v celem
sv. pismu, pa¢ pa se morejo nekoliko utemeljiti ali opraviciti s
nekaterimi izreki apokrifov,



LRl

svetih bukev izvira in prihaja kakor iz Zlahtnega bozjega
studenca vse to, kar more clovek govoriti, pisati ali
storiti dobrega in svetega; in da tudi ni ni¢esar resni¢no
svelega in se ne sme imeli za svelo, temué za prekleto
in za gnusno pred Bogom, karkoli ni iz teh svetih bukev
vzeto, ali ni v istih utemeljeno in se ne more iz njih
dokazati, kar bomo potle] na svojem mestu dalje pove-
dali in spricali. In zato so tudi te bukve spodobno ime-
novane svete. ]

In dasi se najdejo v bibliji mnogi nauki in pri-
povedke o vsakdanjih receh, o dezelski gosposki in o
hinem stanu: vendar loisto ni¢esar ne odvzame od nje
svetosti. Tembol] ker so take deZelske in hiSne reci tu
notri v te svete bukve zategavoljo zapisaue, da je hotel
sv. Duh ves svet s tem uditi, da ta dva stanova, deZelski
in higni, nista prekleta ali od GOSPODA Boga prepove-
dana in zavrZena, temu¢ da sta od Njega samega po-
stavljena, in zato tudi Njemu dopadljiva in sveta; in da
ti, ki v takih staneh Bogu po sv. pismu prav sluZijo, t. J.
ki prav verujejo v Kristusa in po Njega volji poboZno
ter posteno Zivé, so tudi udje Njegove sv. kri¢anske
cerkve, ni¢ manje kakor ti, ki so poklicani k pridigarstvu.
Zakaj Bog je postavil tudi pridigarstvo le za teh dveh
in drugih slanov voljo, da bi se ucili Ijudje v istih stanovih
od pridigarjev in cerkvenih ucenikov iz sv. pisma
Boga prav spoznati in njemu po njega volji prav sluZiti,
da bi tako gosposka in podlozniki ali hidni ljudjé s svojimi
uceniki in cerkvenimi sluzabniki vred verovali prav v
Kristusa in postali po Njem izvelicani. In sosebno je
tudi to dobro pomniti, da je zapisanih v starem in novem
testamentu veliko dezelskih in hisnih reci, kar vse je
zanesljivo znamenje, da nag GOSPOD Bog ne samo vselej
in povsod vse reci, male in velike, in vse dejanje ljudi
vé in vprico vidi, temu¢ da jich tudi povsod k svoji
dasti in k svojih izvoljenih izvelitanju tako obraca, da
stavi hudim, pregresnim in nepokornim, in njih hudobi
ter grehom cilj in mero, jih kaznuje v svojem ¢asu, in
ako se ne pokoré, jih pogubi vekomaj; na poboznih pa
ima svoje dobro dopadenje, tem tudi pomaga, jih tolazi



S

in brani, dokler jih naposled iz vseh njih nadlog iz tega
sveta k sebi ne vzame v nebo, njih solze z njih lica
obrise in razveseli z veéno cCastjo po Kristusa.

Ker se pa omenjajo v bibliji na dosti mestih tezki
padei in grozoviti grehi imenitnih in svetih ljudij, ka-
krgen je na pr. padec in grozovita nepokori¢ina nasih
prvih starifev Adame in Eva v paradizi?), Noa-tova?) in
Lotova ®) pijanost, Jakobovih sinov?) sovrastvo in izdaj-
stvo svojega lastnega brata JoZefa, necistost ocaka Jude 5),
Arona duhovnika ¢) malikovanje v puiéavi, Mirjame?)
mrmranje in punt zoper Mojzesa svojega brata, Davido-
vo8) preSestvo in uboj, kreg in prepir sv. apostolov?) za
dezelsko gospodovanje, zatajenje sv. Petra?), sv. To-
maza ) nevera, in kar je takih zgodeb vec: to tudi ni-
¢esar ne odvzame od svetosti teh bukev, ali teh recij,
ki se nam v njih pripovedujejo.

Zakaj take redi niso zategavoljo zapisane, da bi
imel GOSPOD Bog nad takimi grehi kdajkoli na kom
dobro dopadenje, ali kakor da bi se hotel ali mogel imeti,
kadar bi mi za temi ljubimi svetniki tudi tako gresili.
Zakaj Bog ni Bog, kateremu bi ugajalo hudobno dejanje ;
»kdor je grelen, ta pred Njim ne ostane*, pravi sv.
David 12), Temu¢ Bog hoce %), kakor je On svet, da bodimo
tudi mi sveti. In kdorkoli gresi na boZjo milost vedec in
svojevolno, ,.tega pogubljenje je celo po pravici, pise 1)
sv. Pavel. Take reci niso tudi zapisane tem ljubim svet-
nikom in svetnicam, ki so tako v greh padli, v posmeho-
vanje. Zakaj kdo bi se hotel tem posmehovati, kateri so
ze zdavnaj z Jezusovo resno krvjo!%) od vseh grehov
o¢isteni, posveceni, in so %e zdaj v nebeski dasti? Temué
ti in drugi taki grozoviti zgledi so zato zapisani:

a) najpoprej, da se imamo uciti, kako so ti ljubi
svetniki in svetnice v starem in novem testamentu
postali sveti in izvelicani, namre¢ nikakor ne s svojo

_ 91 Mojz. 3. %) I Mojz. 9, s0—27. 3) I Mojz. 19, so—36. 4) I
Mojz. 37. %) I Mojz. 38. 9)TI Moj. 32, 1. ™) IV Mojz. 12. 9 II
Sam. 11. °) Mat. 20, 2028, 1) Luk. 22, s g2 1) Jan. 20, 24. 25,
12) Ps. b, 5.6. *9) I Petr. 1, 15. 16. 4, Rimlj 3, 5. %) I Jan. 1, 7.



‘.“- 7 T

lastno svetostjo ali poboZnostjo, temuc¢ po sami milosti
bozji, z vero v nasega GOSPODA Jezusa Kristusa,
kateri je sam »na%a modrost, pravica, svetost in odre-
senje« (I Korin&. 1, 30.); po Cegar zasluZenju so jim njih
grehi spet odpuiceni, in so radi njega pred Bogom
Oc¢etom za svete spoznani, kakor pricuje sam David v
psalmu 32, —

b) Potlej so tudi taki vzgledi zategavoljo tukaj za-
pisani, da se iz drugih ljudij skode uéimo biti modri,
to je, ziveti v bozjem strahu, ¢uti in moliti, da v izku-
gnjavo ne pademo, in se nikakor na svojo lastno moc
ne zanaSati. Zakaj ¢e so tako imeniini in visoko razsve-
tlieni svetniki padli v take velike, grozovite grehe, kadar
je Bog odtegnil svojo roko od njih in jih sebi samim in
njih lastni moci prepustil: koliko lazje, veliko brze in
hitreje bi padli mi, ki jim dale¢ nismo enaki, ako bi
Bog Oc¢e nebeski nas po milosti in mo¢i svojega sv.
Duha vedno ne vladal in k vsemu dobremu ne priganjal.
Zato nas tudi na§ najsveteji Izvelicar Kristus, ki noce,
da bi katera njegovih ovéic bila izgubljena?), zvesto opo-
minja?) k molitvi in &uvanju, in da imamo vsak dan
nasega nebeskega Oceta med drugimi prosnjami sosebno
tudi za to prositi, da nas ne vpelje v izkusnjavo. In sv.
Pavel pravi: »Komur se zdi, da stoji, ta naj gleda, da
ne padec (I Koriné. 10, 12.). In sv. Peter pravi, da mo-
ramo vedno trezni biti in ¢uli in hudi¢u, ki »hodi okoli
kakor rjove¢ lev in ise, koga bi mogel poZreti, trdno
ustavljati se v veri« (I Petr. b, 8. 9.).

¢) Taki vzgledi sluzijo tudi tem k tolazbi, ki so
padli iz gibkosti svojega mesa in hudiceva prenagljenja
v kak velik greh, da jim ni treba v grehu leze¢ ostati
in tudi nikakor ne zaveljo grehov obupati, kakor Kain %),
Ahitofel #), Judez [3kariot®) i. dr., temuc se veliko veé
zdajei spet preobrniti k Bogu in pri njem iskati odpustka
grehov. Zakaj oni tukaj vidijo, da pridejo v nebo nika-
kor le veliki svetniki, temu¢ tudi veliki gresniki, ne ti,

Y Luk. 16. %) Luk. 18, 1; 21, 3. 9 I Mojz. 4, 13. 4) II Sam,
17, 23. 5 Mat. 27, s—s.



- Ve

ki gredé vedoma in svojevoljno v grehih naprej, ampak
ti, ki svoje grehe spoznajo, jih iz srca obZalujejo, pri
Bogu po Jezusu Kristusu prosijo odpuscenja, in se lako
s pravo pokoro preobrnejo od greha spet k Bogu. (kakor
so storili tudi ti zgoraj imenovani svetniki in svelnice),
in so zopet od Boga pomilo3ceni. Zakaj kakor Bog ne-
spokorne gresnike kaznuje in vekomaj pogubi: tako je
za spokornih voljo sam pri sebi prisegel, da »kakor je
resni¢no Zziv, tako mnofe smrti in pogubljenja gresmka
temuc da se preobrne in zivi< (Ezeh. 18 in 33).

3. Konéno: Kadar premislimo tudi konec in vzrok,
za Cesa voljo je GOSPOD Bog dal v zacetku sv. pismo,
in ga potlej zoper hudiéevo divjanje in zoper zlobnost
hudega sveta tako ¢udno obvaroval dosehmal, razsiril in
pustil priti v mnogotere jezike: tako najdemo, da je ono
tudi radi tega spodobno imenovano »sveto pismo«. Zakaj
Bog je to vse storil, da bi mi ubozi gresniki s poslusan-
jem in branjem sv, pisma prigli k pravi veri v nasega
GOSPODA Jezusa Kristusa (kateri je tudi konec?!) vsega
sv. pisma, in nasa pravica?), ter svetost), in da bi postali
po Njem svojih grehov prosti in pred Bogom pravi¢ni
fer sveti. In da bi po boZji volji, katera je nam v sv.
pismu razodeta, v svetosti in pravici, ki je Njemu vsec,
zZiveli vse svoje zive dni®); da bi pri nas in od nas
bozje ime, ki je sicer tudi samo na sebi sveto, bilo
posvedeno, kakor prosimo vsak dan v svetem ocena3u;
in da bi zadobili »konec ali namen svoje vere, to je,
izvelicanje svojih duse< (I Petr. 1, 9), in mogli tamkaj
na onem svetu izveliGani in sveti biti vekomaj.

To so torej vzroki, zakaj so te bukve imenovane
»sveto pismo<. Iz tega se tudi more razumeti, da te
bukve, biblija, hranijo v sebi in zapopadejo popolnoma
vse to, karkoli je ¢loveku potreba, da tukaj, na tem
svetu, zivi sveto, Bogu dobro dopadljivo zivljenje, in da
bo tamkaJ v nebes:h vekomaj ohranjen. Zakaj tu, v teh
bukvah, nam je dana kratko razumljivo in o¢itno na

!) Rimlj. 10, 4. ) [ Kor. 1, 30. %) Luk. 1, 74. 7.



Sy

znanje vsa boZja resnica in prava bozja sluzba: in nam
Je pravi pot k nebesom zadosti pokazan, kolikor na tem
svetu moremo razumeti in kolikor je nam potreba k
izvelicanju. Kakor o tem sv. Pavel pi%e na svojega uden-
ca Timoteja: »Sveta pisma, ki jih od mladih nog znas,
s0 zmoZna modriti te v izvelicanje po veri v Jezusa
Kristusa« (II Tim. 3, 15.). Zato je iz tega tudi lahko
razumeti, da ni nobenemu &loveku, da, tudi nobenemu
angelju nikar dopuséeno, da bi k sv. pismu boZjemu
ali k tej pravi sluzbi bozji, ki je nam tu notri pred-
pisana, karkoli pristavil, ali pa od tega kaj odvzel
ali premenil. Zakaj o tem sam Bog tako-le govori: »Vse,
karkoli vam jaz zapovedujem hranite in storite; nicesar
ne smete k temu pridati, niti Gesar odvzeti« (V Mojz. 12,
32.). Tako pi%e tudi Salomon: »Nidesar ne prilozi k
Njegovim besedam, da te ne bo kaznoval, in da ne bo3
spoznan laZnjiveem« (Pregov. 30, 6.). In sv. Janez za-
vriuje svoje razodenje in tako tudi vse sv. pismo s temi
besedami: »Pricam vsakomur, kdor slii besede preroko-
vanja té knjige: Ce temu kdo pridene, njega zadene Bog
s &ibami, zapisanimi v tej knjigi. In ¢e kdo odvzame
od besed knjiga tega prerokovanja, odvzame mu Bog dél
njegov od knjige Zivljenja in iz mesta svetega in od tega,
kar je pisano v tej knjigic (Razod. 22, 18 19). Zato
nimajo tudi nad temi bukvami in zoper te bozje bukve
nobene veljave niti stare navade, niti ¢loveska modrost
ali pamet, niti ¢loveske postave, niti Concilia, niti De-
creta, niti prikazni, niti ¢udesa: temué¢ le ta sama boZja
beseda mora biti »sveéa nasi nogi in lué¢ na nasem
potue (Ps. 119, 105.). Samo tej besedi moramo kakor
pravilu, meri in navodilu verovati, po njej Bogu sluZiti
in ravnali vse svoje dejanje, da prideta nad nas in nad
nami ostaneta bozji mir in milost?). In moramo to tako
trdno verovati, da ¢e ki celd angelj z nebes pridigoval
kak drugi evangelij, kakor ta, ki je zapisan v sv. pismu,
naj bo ta angelj?) preklet in pogubljen! Zato vsi ti,
kateri ne gledajo le na sv. pismo, temué se pecajo s

) Gal. 6, 16. ) Gal. 1, s o.



S5 ey 4] e

- &loveskimi postavami, ti naj dobro preudarijo, kako bodo
na sodni dan obstali pred sodnim stolom Kristusovim,
kateri o¢ilo pravi: »Zastonj sluZijo meni, ker ucé tak
uk, kateri ni ni¢ drugega, kakor ¢loveske zapovedi« (Mat.
15, 9)). In: sNe bo prisel vsak, kdor mi pravi: GOSPOD,
GOSPOD ! v nebesko kraljestvo; temué¢ kdor izpolnjuje
voljo Oceta mojega, ki je v nebesih« (Mat. 7, 21.).

Kadar pa kristjani to sv. pismo beré ali poslusajo,
je dobro in koristno, da pazijo na imenitnejse nauke in
zapovedi, ki so v njem, da morejo biti v svoji pravi
stari kricanski, apostolski in prav katoliski*) veri iz lega
sv. pisma uirjeni in zagotovljeni, da je fa njih vera
prava, in da morejo v njej po moc¢i sv. Duha zoper
hudi¢a in zoper vse zapeljanje in izkusnjave, preganjanje
in smrt trdno in stanovitno do konca obstati in tako
po pravi veri biti izvelicani. Tisti imenitejsi nauki in
zapovedi naSe prave krscanske vere, o katerih vse to
sv. pismo v starem in novem testamentu enako udi,
so po. vrsti ti-le:

l. 0 Bogu.

Najpoprej nas u¢i sv. pismo nasega GOSPODA
Boga, od katerega smo stvarjeni, odreSeni in posveeni,
prav spoznati in njemu prav po njegovi volji sluZiti.
Zakaj sicer, razen lu¢i sv. pisma, je vseh ljudi pamet
in razum na tem svetu, od Adama in Eve, nasih prvih

*) Dalmatin, Trubar, Hus, Lutr, Kalvin in druzi reformatorji
niso zapustili prave katoliske vere, kakor je ista zapopadena v sv.
pismu in potem y takoimenovanem apostolskem, nicejskem in drugih
veroizpovedanjih iz prvih stoletij kr§¥anske cerkve. Oni so samo
zahtevali, naj se odpravijo vse izmigljotine in &loveske naprave,
katere so rimski papeZi in nekateri cerkveni zhori prideli prvotne-
mu apostolskemu nauku. V prvih stoletjih se je vsakdo imenoval
skatoliskic kristijan, kdor je veroval vseinauke, ki jih ohsega apostol-
sko ali nicejsko veroizpovedanje; ker pa reformatorji niso nidesar
zavrgli iz tistih naukov in si tudi niso nié popolnoma novega izmislili,
ostali so »katoli¢ani< in njih vera je ostala »katoligka<, detudi jih
Je rimsko-katoliska cerkev zavrgla in preklela. Navadno se nedela
nobenega razlocka med >katoliskoe (. j. vesoljno) in »rimsko-ka-
tolisko< vero, kar pa ni prav. Je mnogo »katolicanove, ki niso
srimsko-katoli¢anic, in fudi nasprotno.



2R

starisev, semkaj, po naravi kakor v drugih duhovnih
receh, tako tudi v tem visokem nauku o Bogu, tako
celo slepa, da noben clovek, in naj je v posvetnih reéeh
ge tako razumen in moder, ne more iz svoje lastne
pameti in moéi Boga prav spoznati?). Kakor sam
Kristus pri¢uje, ko pravi: ,Nih¢e ne pozna Sina, kakor
le Oce, in nihée ne pozna Oceta, kakor le Sin, in komur
Ga hote razodeti Sin‘“ (Mat. 11, 27.). Tako tudi pravi
sv. Janez, da ,,Boga ni videl nikoli nih¢e* (Jan. 1, 18).
In sv. Pavel, da ,,Bog prebiva v lué, h kateri ne more
priti nihée; katerega ni noben clovek videl in ga ne
more videti“ (I Tim. 6, 16.) Posledica take slepote je,
da nekateri ljudje ali celo ne verujejo, da je Bog, ali
cetudi ga z ustmi spoznajo, Ga vendar v svojem srcu
in s svojim pregresnim, nepokornim dejanjem tajé, in,
kakor pravi David, govoré v svojem srcu: Ni Boga!?)
Ali ako jih ocitne bozje stvari, znamenja in vsakdanje
dobrote v njih vesti prepricéajo, da morajo spoznati, da
je Bog (kakor o tem sv. Pavel in Barnabas pravita, da
»5¢ Bog ni bez pricevanja pustil, temu& je nam delal
veliko dobrega in dajal z neba deZ in rodovilne ase in
napolnjeval na%a srca z jedjo in z veseljem itd.* (Dej.
14, 17.); in sv. Pavel spet pricuje (Rimlj. 1, 19. 20)), da
so ,,nekdaj neverni pogani iz bozjih stvari vedeli, da je
Bog): tako vendar noben ¢lovek ne more le iz samih
takih boZjih stvari, znamenj in dobrot brez sv. pisma
spoznati svojega Boga pray in k svojemu izvelianju.
Zakaj ¢lovek vendarle iz teh samih ne more vedeti, kdo
je pravi Bog, in e veliko manj, kaj je Njegova sveta
volja. To je tudi edini vzrok od zacetka semkaj po vsem
svetu vseh grozovitih pregreh, malikovanja, krivoverstva,
nevere in zapeljanja, in vsled tega boZjega srda in
njegovih kazni. (Glej list sv. Pavla Rimljanom pogl. 1—3.).

In ko bi GOSPOD Bog z nami ubogimi ljudmi po
svoji tedi pravici bil hotel ravnati, bi morali ostati
vekomaj v taki temi, slepoti, grehih in v vednem po-
gubljenju, z vsemi hudiéi vred, ki so bili tudi prej dobri

1) I Kor. 1, 20. 21.; 2, 7—16. %) .Ps. 14, 1.



Aty e

angelji, stvarjeni od Boga, ali niso v svojem stanu ostali,
ravno kakor potlej ljudje. Toda sv. pismo pricuje, da je
Bog le hudice tako popolnoma zavrgel in pogubil, da ne
morejo v njegovo milost nikoli ve¢ vekomaj priti: toda
nad tem ubogim  clovestvom se je zavoljo svojega Sina
usmilil in se mu najmilostljivej razodel; ne le s tem, da
je sam nekdaj s sv. ofaki v starem testamentu, kakor z
Adamom, z Noo, z Abrahamom, z Izakom, z Jakobom, z
Mojzesom i. dr, mnogoterikrat in na mnogoteri nacin?) go-
voril, in da je v poslednjih dneh k nam govoril po svojem
Sinu: temué tudi s tem, da je dal tdko Svoje razodenje in
voljo v te sv. bukve zapisati, in iz njih po vsem svetu pridi-
govati in razglasiti, kolikor moremo v svoji sibkosti na tem
svetu po daru in moci sv. Duha razumeti in kolikor nam je
k ohranjenju in ve¢nemu izveli¢anju potreba, dokler ne
pridemo tjakaj na oni svet, kjer bomo gledali Njega v
vecénem zivljenju od obli¢ja do obli¢ja?), in Ga z vsemi
izvoljenimi svelniki in svetnicami in svetimi angelji castili
in hvalili. :

1. Najpoprej pa kaze in pricuje sv. pismo, da je
gotovo in resnicno Bog; ne le s tem, ker povsod o
Bogu pripoveduje in tako govori: Bog je vstvaril, Bog je
govoril, Bog je rekel, Bog je videl itd., temu¢ ker nam
stavi tudi pred oc¢i castila velika bozja dela, kakor je
stvarjenje, vladanje in ohranilev tega sveta v njega stanu
in lepem redu. Nadalje: izvoljenje, razsirenje in ¢udno
obvarovanje krsGanske cerkve; velike in poprej nikoli
od nikogar storjene ¢udeze; prerokovanje o prihodnjih
re¢eh in dopolnenje teh; in naposled obljuba, pomen in
poslanje naZega GOSPODA Jezusa Kristusa na ta svet.
To vse so zgolj take trdne pride, da ne sme noben
¢lovek dvomiti, temu¢ mora trdno vedeli in verovati, da
je gotovo Bog v nebesih, kateri take redi ustvarja, dela
in opravlja. :

2. Nadalje kaze sv. pismo povsod, da ni veé¢ ali
mnogo bogov, temué¢ da je le en sam edini pravi Bog.
Mojzes pravi izraelskemu ljustva tako-le: »Poslusaj,

) Hebr, 1, 1. %) I Kor, 13, 12.



S T

Izrael, GOSPOD, nas Bog, je en edini Bog« (V Mojz 6, 4).
V lzaiju preroku sam Bog tako-le govori: »Jaz sem
prvi in poslednji, in razen mene ni nobenega Boga«
(Izai. 44, ). Tako pise tudi Malahija prerok: »Nimamo
li vsi enega Oceta? Ni li nas en Bog ustvaril (Mal. 2, 10.)?«
In sv. Pavel: sEn GOSPOD, ena vera, en krst, en Bog
in O¢e nas vseh« (Efez. 4, 5. 6). »Le en Bog je in en
srednik med Bogom in med ljudmi, namre¢ ¢&lovek
Kristus Jezus« (I Tim. 2, 5). In takih prié je vse sv.
pismo polno. In najsi se tudi v njem omenjajo drugi
ali ptuji bogovi, se to vendar ne sme tako razumeti,
kakor bi bilo pravih bogov ve& in ne le en sam; kajti
tu se govori 0 bogih in malikih, izmisljenih od maliko-
valskih, nevernih ljudi, »katerih nerazumno srce - je
postalo temno, in ker so se (vendar) imeli za modre,
so postali norei in so premenili slavo neminljivege Boga
s podobo obraza trohljivega ¢loveka in ptic in Getvero-
nogih zivali in laze¢ih zverin« (Rimlj. 1, 21—23). Na
nekaterih mestih pa so tudi oblastniki in od Boga
postavljena gospo3¢ina imenovani »bogovie, zato ker
morajo na tem svetu kot namestniki Boga?) varovati
pravo pravdo in sodbo za vse enako. O tem pise sv.
Pavel tako-le: »Mi vemo, da ni malik ni¢ na svetu, in
da ni nobenega druzega Boga kakor le en sam. In najsi
so, ki so bogovi imenovani, bodisi v nebu ali na zemlji,
(kakor je veliko bogov in gospodov,) ali za nas je le en
sam Bog itd.« (I Koriné. 8, 4—8.).

3. Kdo je pa in kaj je ta edini pravi Bog, kar se
njega. bozanstva in boZjega stanu tice, o tem sv. pismo
tudi pricuje, da se je On sam nam ljudem tako razodel,
da je duhovno ?), veéno %), vsegamodro #}, nepremenljivo ),
samo svelo %), praviéno?), resni¢no®), in vsegamogocno ?)
bilje ali bozanstvo, ki nima nikoli konca. In da zivi ta
edini pravi Bog od vekomaj doslej v taki popolnosti, da
nikogar ne potrebuje 1), temué da vse stvari Boga potre-
bujejo!t) in vse, karkoli so in imajo, to so in imajo od

1) 11 Mojz. 21, ¢; 22, s; Ps. 82, 2) Jan. 4, 25, #) Skr. raz, 4,

8. % Rimlj. 16, 27. %) I Sam. 15,90, ©) I Sam. 2, 5. 7) Ps. 11, 7.
8) IV Mojz. 23, 19. ) Luk. 1, 37,19 Ps, B0, 9—13. 1) Ps. 104, 29—30.



Njega. Zato je tudi proti vsem svojim stvarem in delom
milostljiv in dobrotljiv, sosebno pa proti nam ljudem,
katerih se usmili, kakor oce svojih otrok?!); On ni dale¢
od nobenega od nas, kajti v Njem Zivimo in se gibljemo
in smo?). Oni pa, ki tako Njegovo ocetovsko milost in
ljubezen zaniGujejo, krivo uzivajo ali zapusté, in se k
malikom ali &arodejstva obracajo, ali sicer Zivé zoper
njegove zapovedi, za iste je On srditi gore¢i Bog in
poZirajo¢i plamen?), kateri v svojim srdu in gorecnosti
vse, ki ga sovrazijo, telesno, in kateri se ne preobrnejo
na tem svetu, tudi vecno s peklenskim ognjem kaznuje.

4. Dalje uci in pri¢uje ocitno sv. pismo, da so v
tem edinem samem <&udnem boZjem bitju, stanu ali
bozanstvu, tri med sabo razlicne osebe: Bog Oce, Sin
in sv. Duh. Bog Oce ni od nikogar storjen, niustvarjen,
ni rojen: temué je od vekomaj na ¢uden in neizrecen
nacin iz svojega bitja ali bozanstva rodil4) Sina, kateri
je % njim enega in istega bitja in bozanstva, enega
velicanstva, éasti in modci. Bog Sin je od Ogeta, ne storjen,
ne ustvarjen, temué rojen od vekomaj. Sin se imenuje
v sv. pismu »vecna Modrost«?®) in sama v sebi obstojeca
»Beseda« ¢) Ocetova in »odsvit slave Njegove« 7). Kateri
je tudi za nas ljudi in za naSega izveliGanja voljo prigel
z nebes in telesen postal od sv. Duha iz Marije Device,
postal cloveku enak, trpel, umrl, od smrti vstal, sel v
nebesa, kjer sedi na desnici Oceta vsegamogoénega,
odkod spet pride v slavi, da sodi Zive in mrtve.
Njegovega kraljestva ne bo konec. Druga oseba tega
bozanstva je torej tudi pravi clovek, v eni, nerazdeljivi
osebi, in taka ostane vekomaj. Bog sv. Duh je od Oceta
in Sina, ni storjen, ni ustvarjen, ni rojen: temuc¢ izhaja
odnjijuvekomaj, in se od njiju posilja8) v vernikov srca.
In te tri osebe niso med sabo zmesane, temué razlicne,
kar se oseb ti¢e, in vendar ni druga od druge razloéena
ali razdeljena, kar se boZanstva in njih bitja tice, tako
da bi bili trije bogovi: temué so le tri osebe, ki so vse

1) Ps. 103, 18. %) Dej. 17, 97. 2. #) II Mojz. 20, 5. V Mojz.
4, 24 %) Ps. 2, 7. %) Pregov. 8. ¢ Jan. 1, 1. 2. 7) Hebr, 1, 3. 8 Jan,
14, 16. 17. 15, 2.



e

enega samega bozjega bitja ali bozanstva, enega vednega
velitastva, ene modrosti, pravice, dobrote, resnice in
vsegamogocCnosti. Ta skrivnost je prvié v starem tesla-
mentu s hebrejsko besedo Elohim izraZena, katera sicer
mnozino pomeni, in vendar se rabi o enem samem
. edinem Bogu. Enako se mora tudi razumeti o sv. Trojici,
kjerkoli sv. pismo govori o Bogu, kakor da bi bila dva
Gospodal), ker saj nista dva Gospoda, temué je le en
GOSPOD ; ravno kakor nista dva Bogova, temué le en
sam Bog. Zato se mora ldko govorjenje razumeti o osebah
v bozanstvu in ne o ve& bogovih, kjerkoli govori?) edini
Bog o sebi, kakor da bi jih bilo veé; istotako kjer stoji
bozje ime trikrat?3) zaporedoma, kar nam kaZe, da se je
GOSPOD Bog v starem testamentu, pred Kristusovim
rojstvom, tako razodel, da je le sam edini pravi Bog, in
da je sv. Trojica. V novem teslamentu nam je ta skriv-
nost o sv. Trojici ocitneje dana na znanje, n. pr. ko je
Kristus rekel krstiti v imenu sv. Trojice, Boga Oceta,
Sina in sv. Duhat). In sv. Janez evangelist o tem jasno
pi%e: »Trije so, ki pricajo v nebesih: Oce, Beseda in sv.
Duh, in ti trije so eno« (I Jan. 5, 7). To so tudi oéitne
pri¢e o sv. Trojici v novem testamentu, da so se osebe
tega boZanstva deloma dale slisati, n. pr. Bog Oce, ko
je z nebes govoril in rekel o Sinu: »To je moj ljubezniv
Sin, na katerem imam svoje: dopadenje« (Mal. 3, 17.).
Deloma pa so se dale najcastiteje videti, kakor bozji
Sin, Jezus Kristus, ko se je dal v Jordanu krstiti®), in
ko se je potlej na gori pred svojimi ucenci premenil ¢).
In sv. Duh, kateri se je dal videti nad Kristusom v
Jordani v podobi goloba?), in potlej na binko3tni dan v
podobi ognjenih in razdeljenih jezikov®). Tako noben
pravi krisljan v najmanjSem ne more in ne sme dvomiti,
temu¢ mora biti trdno zagotovljen, da je ta vera, katero
vsak dan s svojim ocenasem spoznava, ko pravi: »Jaz
verujem v Boga Oceta itd.; jaz verujem v Jezusa

1) 1 Mojz. 19, 2. Ps. 110, 1. Mat, 22, 4. ?) I Mojz. 1, 2. 3,
22. % I Mojz. 34, ¢ IV Mojz. 6, 2s—g6. Ps. 67. %) Mat. 28, 19.
8§ Mat. 8, 13—17. ¢ Mat. 17, 1—b. II Petr. 1, 17. 18. 7) Mat. 3,
16. &) Ap. dej. 2, .



g

Kristusa, njegovega edinega Sina itd.; jaz verujem v
sv. Duba itd.« — sama prava, resni¢éna in izveliCanska
vera, katera je tudi trdno v teh svetih bukvah starega in
novega testamenta utemeljena in spricana. In katerikoli
tej veri ugovarjajo ali se istej ustavljajo, tiste moramo
smatrati za nevernike in malikovalee, ki ne sluzijo Bogu,
ampak hudiéu. Tak$ni so vsi pogani, sedanji judje, Turki,
Antitrinitarci, kateri so si deloma iz svoje nore pameti
izmislili mnogo bogov in pomo&nikov in si jih %e izmisljajo,
deloma pa, ako so tudi spoznali in e spoznavajo, da je
le en sam edini pravi Bog, ki je ustvaril nebo in zemljo,
tega vendar niso verovali in $e ne verujejo, da bi bile
v enem samem bitju ali boZanstvu tri razlicne osebe, in
ki sosebno nasega GOSPODA, Jezusa Kristusa, pravega
bozjega in device Marije Sina, nasega edinega OdreZenika
in Izvelicarja, zatajujejo, zasmehljivo o njem govoré in
ga najgrozovileje grdé. Zato najsi se hvalijo in menijo,
da molijo in Caste pravega Boga in stvarnika tega sveta,
Ga vendarle ne molijo in ne Casté, temué ga zatajujejo,
sramoté in kolnejo. Zakaj Bog Oce se drugace ne ¢casti
in nocCe tudi drugale GeSCen biti, kakor le v svojem
edinem ljubem Sinu, na katerem samem ima svoje do-
padenje; prav kakor tudi nihée ne more priti k Njemu
ali biti uslisan od Njega, razen po samem Sinu njegovem.

Il. 0 stvarjenju tega sveta.

O tem svetu u¢i sv. pismo, da ni vselej ali od
vekomaj tako stal; in da tudi ni narejen iz kake regi,
ki bi bila GOSPODU Bogu enako vecna; in e veliko
manj, da bi bil sam od sebe, brez stvarjenja, postal
tak kakrsen je: temu¢ da ga je Bog, vecni Oe s svojo
enako vecno in vsegamogolno Besedo, t. j. s svojim
edinorojenim Sinom, s sv. Duhom vred, iz lastne modi,
modrosti in neizrecne dobrote, pred 5547 leti, v Zesti
dnebh, prav iz nigesar ustvaril,*) in ne le to vidno nebo

¥) Tu je treba pripomniti: 1) Stevilo: 5547 let velja prav
za prav od stvarjenja éloveka do 1. 1584, kadar je Dalmatin svoj
Predgovor pisal (danes torej 5864 let). To stevilo se opira na



e 1 L

in zemljo in vse, kar je v njih zapopadeno, temué tudi
nevidne duhove in angele?). Nekateri angeli niso ostali
v svojem stanu poboZni, dobri in sveti, temué so se
vsled oholosti in nepokorscine, iz prevzetja svojih darov,
od Boga odvrnili, in postali iz dobrih angelov hudi¢i?),
kateri so zdaj vsemu dobremu in vsem ljudem, sosebno
pa izvoljenim boZjim in njegovi pravi cerkvi najhujsi
sovraZniki, kakor nam pri¢a Jobova zgodba?) in drugih
svetnikov vzgledi. Drugi angeli in nevidni dubovi so
stanovitni ostali v pokor§éini proti Bogu, katere On ohranja
tudi naprej s svojo milostjo v svetosti in praviei, in jih je
postavil za sluzabnikef) svoje kri¢anske cerkve in nje-
izvoljenih udov: da se za fteiste vedno vojskujejo?)
zoper pogubljene angele, hudic¢e, in jih na tem svetu
varujejo in branijo in da nes6 po tem zivljenju njih
duse 8) v vectno Zivljenje. '

Najsi pa je o Bogu pisano?), da je sedmega dne
pocival, ko je bil vsa svoja dela dokoncéal: Bog vendar
ne odstopi in ne zapusti tega svojega stvarjenega sveta,
kakor zapusti tesar ali zidar svojo streSino ali zid, kadar
ga dodela, temué Bog ostane vedno pri svojih stvareh ),
jih oskrbuje, vlada, ravna, ohranja v njih redu in obraca
po svoji svobodni volji k svoji céasti in k dobremu svojih
izvoljenih, hudim pa ob svojem cGasu za kazen. Zategavoljo
je Bog takoj v zadetku dobro uredil svoja dela, in dal
vsakoteremu svoje lastno opravilo, in tako vse vzdrZuje
in hrani, da vse stvari vedno opravljajo, k Gemer so po-
stavljene, in da drugo ni drugemu na poti, temué je
kronologi¢ne podatke v bibliji, katere pa so marsikje nepopolne;
zato tudi Stejejo nekateri ved, nekateri manj. Da bi bil svet prav
pred toliko leti ustvarjen, biblija nikjer ne pravi in bi se dandanes
tudi Dalmatin izrazil malo drugace. 2) »V Sestih dnevih« se more
razumeti: »>v Sestih ddbahe ali sv Zestih dasih«. V sv. pismu beseda
»dan‘ prav mnogokrat pomeni vedji oddelek ¢asa kakor dan, ki
ima 24 ur. 3) Sv. pismo tudi ne pravi, da je Bog »prav iz nidesars
ustvaril svet, ampak: >svetovi so bili osnovani po besedi hoZji,
tako da ni iz prikazujodega se postalo, kar je (sedaj)
vidno« (Heh. 11, 3.).

1) T Mojz. 1; Ps. 33,6—9; Pregov. 8, 2299 Jan. 1, 3; Kol
1, 15, Ps. 104, ?) Jud. 1, ¢. Skr. raz. 12, 9. *) Job. 1 in 2. %) Heb.
1,14 9 Ps. 34, 's. ©) Luk. 16, 22. ) L. Mojz. 2, 3. %) Jan. 5, 17,
Jerem. 23, 23, 24; Dej. ap. 17, 27, 2s.

: 2



s e

vselej svojemu namenu pokorno. Zato tudi vidimo, da
zgoraj lepo nebo?), sonce, luna in zvezde, katerih je
brez &tevila veliko, v svojem stalnem in c¢udnem redu
vedno okoli teko, in ne le dan in no¢ locijo, temué tudi
delajo letne dase, kakor leto, jesen, zimo in spomlad,
in izkazujejo svojo vplivnost, katera je njim od Boga
ustvarjena ?), dolenjim stvarem pod nebom. — In tudi
pod zemljo da GOSPOD Bog videti svojo vsegamogocnost,
ker daje tolikanj plemenitih rud?), zlata, srebra, Zeleza,
jekla in drugega brona, katere pod zemljo rastd, in katere
kopljejo rudarji, in se tudi ¢&asih zasipljejo in konec
vzemo, kadar Bog svoj blagoslov odtegne in hode ne-
hvaleZne kaznovati.

In vse to je GOSPOD Bog tako ustvaril in 3e
vzdrzuje in vlada, da nam ubogim ljudem izkazuje svojo
neizredeno ljubezen in dobroto kakor najdobrotljivejsi
o¢e, ki tudi v svojih rokah ima in vlada Zivljenje vseh
ljudi, -in kakor dolgo zZive za nje skrbi, da imajo vse,
kar potrebujejo. Sosebno pa skrbi za verne, katerih se
usmili kakor oce svojih otrok+), da imajo hrano, pijado,
obleko 'in kar spada k njih potrebi. On jih tudi varuje
in brani zoper hudidevo divjanje na tem svetu kakor
szenico svojega oCesa« ), da hudié, cetudi hodi okoli
kakor rjove¢ lev in iiCe, koga bi mogel pozreti, vendar
ne more vernim in bogabojecim dalje skoditi kakor
mu Bog dovoli: tako da tudi en las brez nebeskega
Oceta volje z njih glave ne more pasti. Zato se tudi
moramo izkazati hvaleZni Bogu za take dobrote: moramo
ga ljubiti, v njega strahu Zziveti, ga v vseh nadlogah klicati,
in njegovih dobrih stvari nikdar hudobno, h grehu, temué
dobro, t. j. k Njegovi casti in na korist naSega bliZnjega
uzivati, Ce to delamo v veri, se smemo in imamo po
Jezusu Kristusu vselej na Njega, kot svojega najdobrotlji-
vejSega Oceta popolnoma zanagati in vanj zaupati, in cGe
spimo ali éujemo, Zivimo ali umrjemo, se Njegove brambe
in ohranjenja nadejati.

) Ps, 19, 2. *) I Mojz. 1, 12—18, 3) Job. 28, 1, 2. ¥) Ps. 103,
13; 127, o; Mat. 6, 8. ) V Mojz. 32, 10, Zach. 2, s.



B (v

lil. 0 cloveku in prirojenem grehu.

O cloveku uéi sv. pismo, da ga je Bog Sesti dan
ustvaril kakor najplemenitejso stvar med vsemi stvarmi
na zemlji: Adama iz praha in prsti te zemlje, Evo pa
iz njegovega rebra1). Clovek je po hoZji podobi ustvarjen,
to je, v takem stanju in taki podobi, kakor kazejo deset
zapovedi, da je bil poboZen, pravi¢en in popolnoma svet,
da je imel ne le sréno, &isto Zeljo in ljubezen do Boga
in veselje v Bogu, ki je prebival in svetil v njem s svojo
veéno modrosijo in pravico, temu¢ je tudi iz svoje od
Boga ustvarjene, naravne moci imel Cistost in moé, da
je mogel biti bozji volji in zapovedim tako popolnoma
pokoren, kakor Ga je popolnoma spoznal. Zakaj Bog ni
c¢loveka ustvaril za minljivo, temué veliko bolj, da Mu
sluzi, Ga casti in hvali in da bo veéno Zzivel.

Clovek pa ni ostal v tej bozji podobi, po kateri je
hil v zacetku od Boga ustvarjen; temut stara, prezvija¢na
ka¢a, hudié, je najpoprej zapeljal Evo?), potem % njo
Adama, da sta prestopila iz svoje svobodne volje hozjo
zapoved, in po tem padla v greh, in tako sama sebe
in nas vse, ki smo od njiju po naravi rojeni, spravila v
greh, v bozji srd, v smrt in pogubljenje, katero vse zlo
po njih z rojstvom podedujemo in s sabo iz materinega
telesa prinasamo na svet. Zakaj Adam in Eva nista v
zatetku prejela boZje podobe sama za se, nego tudi za
vse, ki naj bi bili od njiju rojeni; izgubila sta torej bozjo
podobo vsem ljudem, ki so od njiju rojeni. Rodila sta
otroke ne ved po bozji, temu¢ po svoji podobi, t. j. iz
gresnega semena. Tako so vsi potomei Adamovi, tudi
otroci v materinem. telesu, »v grehih spoceti in rojeni«
(Ps. 51, 7.), z grehom ostrupljeni, in so ,otroci srda
bozjega* (Efez. 2, 3; Rimlj. 3, 10—18.).

O takem prirojenem in podedovanem grehu uéi
sv. pismo, da smatra Bog vse Clovestvo ne le za dolZno
smrti in veénega pogubljenja ¥ radi tega padca in prvega
greha nagih prvih stariSev, temuc da se je ¢loveska

1) Mojz. 1, 27; 2, 7.21.22. ¥ I Mojz. 8, 1—¢; II Kor. 11, 3
8) I Kor. 15, 21, s2. &



T i

narava takoizpridila in popacila, da nimamo ni¢
one pravice in Zastil), katero sta imela Adam in Eva pred
svojim padcem; in da smo tudi nagnjeni in Zeljni delati
le zoper bozjo postavo; da ni ostalo nicesar zdravega,
Gistega, neomadeZevanega na nasi dusi ali telesu, na nasi
vnanji in znotranji moéi. Zakaj v cGloveski pameti ni vec
bozja lu¢ in pravo spoznanje hozjega bitja in Njegove
volje?), temuc je clovek stragno neveden v vseh bozjih
re¢eh in ne razume prav nicesar, kar je Duha boZjega 9).
Njegova volja pa je k vsemu hudemu nagnjena, nepokorna,
irdovratna, in se vedno ustavlja sv. Duhu in bozji milost-
ljivi volji. V &loveskem srcu je mnogo nespodobnih zelja,
tako da so od mladosti vse misli Gloveka le hude*).

Iz tega prirojenega, podedovanega greha, kakor iz
hudega korena in gnjilega drevesa, izrasca hudi sad
dejanskih grehov, kakor so vse greSne misli, besede in
dela zoper boZjo postave ). Ta sad doprinasa hudic, ki
deluje v svojih otrocih, t. j. v pregreinih in nespreobr-
njenih ljudeh ¢), kateri ga tudi zbog svoje popadene nara-
ve poslusajo, da se valjajo kakor svinje v vseh ocitnih
grehih in v sramoti?) in se kakor kade in modrasi pikajo
in grizejo sami med sabo®). Verni se pa vojskujejo s
pomoéjo sv. Ducha v pravi veri zoper tako hudo nagnenje.
Zato tudi njim greh ne bo k pogubljenju, temué jim bo
radi Kristusa, nasega srednika, odpusten in zakrit z Njegovo
popolno pokoricino ).

IV. O cloveski svobodni volji.

O svobodni volji uci sv. pismo, da jo je clovek
imel pred padecem v raju, tako dobro k dobremu
kakor k hudemu. Zakaj Bog mu je ponudil oboje, dobro in
hudo, in mu dal na izber, da je mogel seti po katerem
je hotel, in izvoliti dobro ali hudo, Zivljenje ali smrt;
poleg tega ga je Bog opominjal, da bi se pred hudim

) Rimlj. 3, 24, ?) Rimlj. 1, 21, 22, 9) Efe. 4, 17. 18. %) I Mojz.
6, 5 Jer. 17,9: Ap. dej. 7,51, Rimlj. 7,18 20. ©) Gal. 5, 1921;
Mat. 12,35—35; 15,18—320. ©) Efez 2,9 3 II Tim. 2, 2. ? Rimlj.

1,26—s2; I Petr. 2,20, ¢ Ps, 14, 4; Ps. 52, 4—¢; Gal. 5,15, ®) Rimlj.
8, 1; Ps. 82, 1. 2,



o

varoval. Clovek pa ni ostal Bogu pokoren (kakor bi bil
na boZje opominjanje moral in tudi lahko mogel ostati,
ko bi bil hotel), temuc je iz svoje svobodne volje pri-
volil v greh zoper izrecéno boZjo zapoved in opominjanije.
Odtod je ¢loveska volja celdo gre$na ali z grehom ska-
Zena, in hudemu vdana, da je izgubila v vseh duhovnih
receh, ki se ti¢ejo Boga in c¢loveka, ne le svojo svobod-
nost, veselje in ljubezen do Boga in njegove postave, te-
muc je tudi po hudicevi volji (katerega jetnik?) je po-
stal clovek vsled greha) Bogu in njegovi postavi naj-
bolj sovrazna?). Da, ¢lovek je tako odumr]l vsemu do-
bremu, da kakor se mrtvo telo samo ne more obuditi k
posvetnemu Zivljenju, tako malo more gresni clovek, ki
je resniéno po grehu pred Bogom duhovno mrtev?), sam
vstati k duhovnemu Zivljenju, ali se preobrniti k Bogu;
on tudi sam od sebe ni sposoben kaj dobrega misliti,
tem manj pa izvrsiti %),

V posvetnih vnanjih recéeh je po padcu nasih pr-
vih stari%ev res 3e ostala svobodna volja, ali ta ni
ve¢ popolna: clovek namred ima svobodno voljo, da
more misliti, govoriti in storiti to, kar se temu svetu,
ki gleda le na vnanjost, =zdi dobro in hvalevredno.
Cloveski razum in volja ima tudi %e nekoliko svobodno-
sti in moci, da more svojim vnanjim udom vladati in
Jjim braniti, da ne izvrié velikih vnanjih grehov, kakor
ubijanja, presestva, tatvine itd., da tako ¢lovek pred
tem svetom Zivi posteno. Ali ker taka vnanja pokors-
¢ina in posteno Zivljenje pri teh, ki Se niso izpreobrnjeni
po moci sv, Duba, ne pride iz cistega, svebodnega srea,
temuc izvira ali iz napuha, ali iz éastihlepnosti in dobicka-
zeljnosti, ali iz strahu pred posvetno kaznijo in sramoto:
taka vnanja pokoritina in posteno zivljenje brez vere ni
torej dobro pred Bogom, najsi se temu svetu zdi dobro
kakor hoce; temué¢ je pred Njim gnusoba in Mu ne
ugaja prav kakor gresnikov sramotno Zivljenje, sosebno
kadar hoce élovek biti s tako vnanjo svojo hinavsko

1) Jan. 8, 4. ¥ Rimlj 8,7.8 9 Kol. 2,13, 4 Jer. 18, 23:
II Kor, 3. 5,



R

pobo#nostjo pred Bogom pravifen in si tako sam zasluziti
" nebesa t).

Clovek torej, po svoji. naravi in ob svoji lastni
modi, je in ostane pod bozjo jezo in v pogubljenju, in
se tudi sam od sehe nikakor ne more spreobrniti k
Bogu in k Njegovi milosti, niti se zanjo pripraviti®).
Temué da se clovek k Bogu spreobrne, Bogu ugaja in
postane izvelitan, mu je potreba daru in modi
sv. Duha?), ki deluje v njega srcu pri posludanju, branju
ali premidljevanju bozje besede?); razen tega mu je
potreba pravega uZivanja sv. zakramentov. Zakaj Cce
tudi ima ¢lovek svobodno voljo in more iz svoje volje
iti v cerkev ter poslusati pridigo bozje besede, ne more
vendar sam od sebe razumeti poslusane boZje besede,
niti je sprejeti v srce, niti jej verovati, ako mu sv. Duh
ne odpre srca in razuma. Spomni se dveh ucencev, ki
sta gla v Emaus®) in Lidije v Filipis¢)! Zato tedaj ta ni
ni¢, ki pridiguje, tudi ta ni ni¢, ki poslusa, ako Bog sv.
Duh k temu ne da uspeha?). Sv. Duh pa vzbuja v nas
ne le pravo spoznanje boZje in pravo vero po posluianju
bozje besede in prejemanju sv. zakramentov, temué On tudi
prenavlja naSo pamet in voljo, da kakor poprej, predno
smo bili izpreobrnjeni, smo bili od hudi¢a ujeti in zvezani in
Bogu zoperni: tako zdaj po izpreobrnenju z milostjo sv.
Duha postanemo svobodni, voljni in veseli pokoravati se
Bogu in njega volji8). Ker ¢lovek ne sme dobro, katero
stori, pripisovati sam sebi ali svoji mo¢i, temuc¢ le milosti
in moci sv. Duha. »Zakaj Bog je, ki v nas deluje oboje,
da hocemo ter da storimo po Njegovi volji« (Filip. 2, 13).
In so vendar tudi svetnikov dobra dela in njih pokors&ina
na tem svetu nepopolna, in oni vedno v sebi c¢utijo, da
se jim meso ustavlja in upira zoper duha?), da ne morejo
dobrega izvrsiti popolnoma, kakor bi radi. Zato morajo
tudi svetniki Boga odpuscenja svojih grehov prositi in
vsak dan moliti »ocenas«.

1) Izai. 64, 6; Mat. 23, 1433, ) Jer. 17, 14 31, 15, 19. ?) Ezek.
11, 19. 20. 4 Rimlj. 10,17, ¢ Luk. 24, 13—32. ¢) Dej. 16, 14, 15,
7 I Kor. 3,7 ¢ Ps. 1.9 Gal 5,17 Rimlj. 7, 1523,



V. 0 kazni in bozjem srdu radi greha.

Ker so torej vsi ljudje z grehom skazeni, in ker je
(GOSPOD Bog pozirajoci ogenj, ki nikakor greha ne pusti
brez kazni?): uéi dalje sv. pismo, da so vsi ljudje enako
padli v bozji praviéni srd. Odtod je tudi ¢lovesko zivljenje
na svetu, zavoljo greha, postalo ne le kratko, minljivo in
zanikerno, temuc¢ tudi vsled hudiceve sile polno trpljenja
in zalosti od materinega telesa do groba. Tu je nepre-
stano skrb, strah, obupavanje, srd, sovrastvo, nemir,
smrtna nevarnost, nevoicljivost, krvoprelitje, nesreca,
lakota itd.; in kadar je bilo Zivljenje najboljse, je bilo
»le zalost in delo< (Ps. 90, 10). In najsi pride vcasi tudi
veselje vmes, saj isto dolgo ne trpi in ni stanovitno,
temu¢ pride vecinoma za njim velika Zalost. In ko menijo
viasi ljudje, da stoprv zacenjajo uZivati na tem svetu
dobro Zivljenje, pride smrt in ugrabi ¢loveka naglo, predno
se tega nadeja. Zato tudi sv. pismo spodobno primerja
clovesko zivljenje senci, vetrn ali dimu, ki ga prezene
veter, slani ali megli, ki pogine od solnea, ko sije, sosebno
pa senu, travi ali cvetju na polji in listju na drevju, kar
vse, ako tudi lepo cvete in ima lep duh in barvo, vendar
hitro uvene in pogine. Ker so vsi ljudje gresniki, morajo
vsi umreti in si nicesar gotoveje v svesti biti kakor
smrti, in nicesar manj gotovi kakor ure smrti. In kadar
umrjé, ne vedo in ne cutijo nicesar vec¢ tega, kar je na
svetu?). Takoj ko se lo¢i v smrti dusa od telesa, zacne
telo gniti, smrdeti®) in biti jed ¢rvom, dokler docela ne
strohni in zopet se ne povrne v prst ali prah +), iz katerega
je vzeto. In to vse nam pride od greha, v katerem smo
spoceti in rojeni in katerega smo storili sami.

Ali pri tem vsem 3Ze ne ostane: temué¢ sv. pismo
nas uci dalje, da je clovek podvrzen ne le telesni smrti
in sploh vsem nujam in nadlogam na tem svetu, temué
tudi veénemu peklenskemu ognju in pogubljenju, da je
tako clovek vsled greha postal mnogo revnejsi kakor
nespametna Zivina®). Zakaj ako tudi v grobu segnije in

1) Joz. 24,19. %) Propov. 9, 5. 6. %) Jan, 11,39, %) Ps. 104,
29; 1 Mojz. 3, 19; Propov. 12, 7. %) II Petr. 2, 12, 15; Jud. 10,



strohni, bo vendar moral na sodni dan zopet vstati od
smrii in stopiti pred stra3ni sodni stol Jezusa Kristusa,
in bo moral dati ra¢un tudi od vsake prazne besedice?).
In kateri ni na tem svetu dobil odpuscenja grehov po
pravi veri v Jezusa Kristusa, bo po bozji pravdi in pravici
obsojen v peklenski vecni ogenj in bo takoj vanj vrzen,
iz katerega ne bo mogel vekomaj priti ali biti odresen 2).
.Zakaj »>njih ¢rv ne bo umrl in njih ogenj ne bo ugasnil«.
V peklenskem ognju bodo pregresni obropani ne le ob
vso mo¢, Gast in veselje, temué tudi ob bozje izvelicansko
in veselo obli¢je, in bodo morali prebivati med hudici in
prekletimi duhovi in se bodo z njimi vred muéili vekomaj ¥).
In njihove muke bodo tako velike, grozovite in strasne,
da se ne more popisati. Zalegadelj bi tem ljudem, ki
pridejo tjekaj, bilo boljSe, da bi nikoli ne bili rojenit).

Tako peklensko britkost Gutijo tudi véasi ze na
tem svetu pregresni, kadar jih zacne njih lastna vest
zhog greha najgrozoviteje toziti in jim pricati o bozji
sodbi; vsled cesar postanejo mnogokrat tako Zalostni, da
jih ne more razveseliti nobena re¢ na tem svetu: temud
jih prestrasi tudi to, kar samo na sebi sicer ni stra3no ),
radi ¢esar bi tudi rajsi hoteli biti mrtvi kakor trpeti tak
strah in britkost; vsled ¢esar nekateri tudi obupajo in
umoré sami sebe, kakor je storil Saul, Ahitofel, Judez
Iskariot i. dr. In se tudi vcasi prigodi, da radi greha
pridejo tudi verni in izvoljeni bozji v tak strah in trepet,
da druzega ne menijo, kakor da so od Boga popolnoma
zavrzeni in obdani s peklenskimi mukami. Tak strah in
britkost - je izkusil David in drugi svetniki, da, sam
Kristus na krizu ¢). Poglej, to vse pride vsled praviénega
srda bozjega zbog greha nad vse Adamove otroke!

VI. 0 postavi.

Dasi je pa GOSPOD Bog dal svojo postavo in jo
b:l ¥ zacetku cGloveku zapisal v srce, da je sam od sebe

1) Mat. 25, 31—46; Skriv. raz. 20, 11—15; Mat. 12,3 2 Luk.
16, 19—31; Izai. 66, 24. % Rimlj. 2, 3 11; Skr. raz, 14, g1, ‘) Mat.
36 94, 5 IIT Mojz. 26, 35: V Mojz. 28 66. 67; 1zai. 30, 17, ¢) Ps. 6, a—4;
Ps. 22; Mat. 27, 4.



i e

vedel, kaj je imel storiti ali pustiti?); in potem, ko je
ista boZja postava v cloveskem srcu po padcu nasih prvih
stariev potemnela, jo je zopet ponovil na gori Sinaj in
na dve kameniti deski v desetih zapovedih zapisal, kaj
Mu ugaja in kaj ne, in C¢esa si mora clovek prizadevati
in Gesa se varovati, da izkaZe Bogu pokoricino?); in dasi
Je ta postava sveta, in vsaka zapoved sveta in praviéna
in dobra, in dasi obliub]ja postava Zivljenje tem, ki te
zapovedi storé in po njih Zive?): je vendarle spet OCItDO
da GOSPOD Bog v taki svoji postavi od nas zahteva ne
le vnanjo temuc tudi notranjo pokoriéino in tako popolno
¢istost srca, da bi v njem ne smelo biti nobene hude
zelje ). Nage srce pa je po padeu v greh tako skazeno,
da ne more izpolnovati ni tega, kar je Bog zapovedal,
niti tega se varovati, kar je Bog prepovedal, temuc je
skrivaj sovrazno dobremu, kar je Bog zapovedal, in
goji zelje in veselje k hudemu, kar je On prepovedal.
Tako uci sv. pismo, da ni nobenega ¢loveka na svetu,
kateri bi mogel postavo hozjo iz lastne moci popolnoma
izpolniti. Zakaj Bog sam toZi, da njegovo ljudstvo ni
ohranilo zaveze postave, katero je sklenil Z njimi®). In
Kristus pra\u Judom, da jim je Mojzes dal postavo, ali
nikogar ni med nJlml, ki bi jo izpolnoval¥), Sv. Stefan
tudi Judom oponaga in pravi?): »Vi ste postavo prejeli,
a niste je ohranili«. In sv. Peter priznava isto, ko pravis) :
»Ne ocetje nasi, ne mi nismo mogli prenasati jarma
postave«, Kakor je tudi na%a nemo¢ in nesposobnost
naslikana v priliki o hlapcu, ki je bil svojemu gospodu
dolzan deset tiso¢ talentov in ni imel s ¢im placati?).
Zato je to velika zmota in zapeljevanje in celo
zoper sv. pismo, ako se uéi, da bi ¢lovek mogel iz svoje
moéi bozjo postavo izpolniti. Zakaj »postava je duhovna,
mi pa smo meseni, grehu suzenjsko prodani<19). In vsi
Jjudje imajo meseno misljenje. »Meseno misljenje pa je
sovrastvo do Boga, ker se bozji postavi ne pokorava, ker
se tudi ne moree¢, pravi sv. Pavel. 2In oni, ki imajo

1) I Mojz. 2, 16. 17; Rimlj. 2,15 ) II Mojz. 20. 3) Rimlj. 7, 11;
Gal. 3,12. %) Mat. 5 gg. Rimlj. 7, 7. %) Jerem. 31,32 9 Jan, 7, 19,
7) Ap. dej. 7,53. %) Ap dej. 15, 10, %) Mat. 18, 23, 34. 1°) Rimlj, 7, 14,



S

meseno misljenje, ne morejo ugajati Bogu« (Rimlj. 8,7.8.).
Toda s tem se nikakor ne pravi, da bi bil Bog zapove-
dal nemogode reci. Zakaj Adam in Evi je bilo to vse
pred padcem mogoce; le s svojim padcem sta izgubila
mo¢, izpolniti zapovedi boZje. Ker pa Bog ni dal temu
padcu nobenega vzroka, pristojno je, da terja Se danas-
nji dan, kar je bil takoj v zacetku zapovedal in dal k
temu mo¢, da se je moglo izpolniti.

Sosebno pa so predale¢ od prave poti oni, ki se
dado pregovoriti, da bi nekateri ljudje mogli ne le po-
polnoma izpolniti, kar je Bog zapovedal v svoji postavi,
temu¢ da bi mogli storiti e ve¢ kakor bi bili dolzni;
in da bi taka svoja dela, katera hi iz svoje poboZnosti
storili v vecji meri kakor jim je bilo zapovedano, mogli
drugim ljudem ali za denarje in za dobro placilo pro-
dati, ali sicer iz dobre volje privoséiti, da bi jim tako v
nebesa pomagali. To je veliko zapeljevanje. Kajti od c¢i-
gave obilnosti imamo kaj prejematil) kakor le od Kri-
stusove? Kajti ako od Njega ne prejmemo vsega, na
dusi in pa telesu, smo mi sami na sebi tako ubogi, da
ne moremo GOSPODU Bogu na tiso¢ besed niti edne
odgovoriti?). Vsa naSa pravicnost, t. j. najboljse, kar
moremo storiti, ni pred Bogom ni¢ druzega kakor
oskrunjeno oblacilo ¥). Zaraditega nas tudi na3 ljubi GOS-
POD in lIzvelicar Jezus Kristus opominja, da naj recemo,
kadar vse storimo, kar nam je ukazano: »Nepridni
hlapci smo; zakaj storili smo stoprv to, kar smo bili
dolzni storiti« ). Tudi sveti prerok in kralj David —
dasi ga sv. pismo hvali%), da je storil, kar je ugajalo
Bogu in vse svoje Zive dni ni odstopil od vsega, kar
mu je Bog zapovedal, razen dejanja z Urijem Hetej-
skim — je vendar spoznal, da se to ne more razumeti,
kakor bi bil popolnoma izpolnil bozjo postavo. Zato tudi
pise in moli: »Ne hodi, GOSPOD, v sodbo s hlapcem
svojim, ker pravien ni pred teboj nih¢e, ki Zivi« (Ps.
143, 2)

5 Jan. 1, 16. %) Job. 9, 3. 9) lzai. 64, ¢. %) Luk. 17, 1o.
§) I Kralj. 15, 5.



A ga i

Postava torej take Cistosti in popolnosti srca, ka-
korsno zahteva, pri ljudeh ne najde, dati je pa tudi ne
more. Da, kakor nam pri¢a sv. pismo!?), postava ne le
pusti cloveka takega kakorsen je od narave, temuc ga
tudi preklinja in obsoja po bozjem ukazu: oznanja nam-
re¢ In izreka bozjo sodbo, ¢asno in vecéno prekletstvo
nad vsakim, ki ne stori, kar je pisano v knjigi postave.
Tako dela postava greh le veGjim, mogocnejdim in strai-
nejsim. Postava je jasno zrcalo?), ki kaze éloveku, kako
je po grehu grd, skazen in popacen.

Vendar pa ni GOSPOD Bog trinog ali nasilnik, ki
bi imel veselje do mucenja in obsojanja cloveka, zato
ker po postavi obsoja in najgrozoviteje preti in strasi.
Zakaj Njegova volja ni, da bi ljudje ostali v strahu,
britkosti, kazni in pogubljenju ). Temu¢ On po postavi
deluje le za dobro ¢loveka. Najpoprej prebuja ljudi iz
njih epikurejske in Zivinske brezskrbnosti, v kateri zivé
vedoma v velikih grehih, da se uc¢é iz postave boZzje
spoznati svojo nevarnost in kaznivrednost, in si priza-
devajo oprostiti se vnanjih grehov in vsaj za vnanjost
posteno Ziveti*). (2) Takim, ki si prizadevajo za vnanje
posteno zivljenje, preti Bog po postavi,da ne postanejo
hinavei in samopravicnezi, temu¢ naj se uéé iz postave,
da Bogu ne zado3¢a vnanja pokors¢ina in posteno Ziv-
lienje, ampak da terja od nas vseh notranjo, vso, popolno
pokorscino, da Boga ljubimo iz vsega srca, iz vse duse,
iz vse misli in z vso modcjo, in nadega bliZznjega kakor
sami sebe®). (3) Ker pa je to na tem svetu nemogoce
(kakor moramo vsi priznati), priganja nas Bog po postavi,
da — spoznavsi svojo gresnost in nepopolnost — is¢emo
popolno pokori¢ino, praviénost in svetost, odpuscenje
grehov in vecéno Zivljenje ne ve¢ sami v sebi, temuc
izvunaj sebe, pri samem nasem GOSPODU in edinem
Izvelicarju in Sredniku Jezusu Kristusu€), ki je pravi
»Jehdva Cidkénu«<*) t. j. »GOSPOD nasa pravicae7), ki

1) Gal. 3, 10; V Mojz. 27, 14—26; Rimlj. 5, 20. ?) Jak. 1,
23, 24. %) Jerem. 29, 11. 4 I Tim. 1, 9, 10; Ps. 32, 35 %) Mat. 5;
V Mojz. 6, 5. 9 Filip. 3, 3—g. 7) Jerem. 23, . :

#) Hebrejski izraz, ki je sluZil reformatorjem kol geslo,




nam je storjen od Boga za modrost in za pravico in za
posvecenje in za odresitev; da — kakor je pisano —
»kdor se hvali, v GOSPODU naj se hvali< ). Tako je
»postava voditeljica nasa do Kristusa, da se z vero
opravicimoe« (Gal. 3, 24). (4) Postava je koristpa tudi
tem, ki so Z%e prerojeni iz vode in iz sv. Duha in so
postali praviéni po Kristusovi, nasega Posrednika in Izve-
licarja, pokoricini in pravici. Iz nje morejo vedeti, kaj
je prav in kaj krivo in katera so pravadobradela, ki
Bogu ugajajo, namrec¢ ne ta, katera si élovek izmisli po
svoji lastni pameti in poboznosti, katera tudi pred
Bogom nié .ne veljajo, ampak so gnusoba pred Njim?):
temu¢ da so samo ta dela Bogu prijetna in dopadljiva,
katera je predpisal v svojih desetih zapovedib,. in” je
ostro narocil, da se ne sme k Njegovim besedam nié
priloziti, niti kaj v npjih premeniti, niti ni¢ odvzeti?®).
Zato se spodobno imenuje hoZja postava »lué na nagem
potu in svetilo nasim nogam« (Ps. 119, 104.).

Vil. 0 evangeliju.

Ker je torej postavi, ki je bila dana po Mojzesu,
nemogoce, storiti nas pred Bogom pravi¢ne, zato ker je
postala slaba vsled slabosti in popacenosti nagega mesa *),
prinesel nam je bozji Sin, Jezus Kristus, iz narocja
svojega nebeskega Oceta®) nov uk, namreé svoj sveti
e angelij. »Evangelije pa je grgka beseda in pomeni
»vesel glase, »vesela vest« ali »veselo porociloe. Kristu-
sov uk pa se zato imenuje »evangelij«, ker je veselo po-
rocilo in tolazilna pridiga®), po kateri dobivajo plasljive
in prestraSene duse od Boga pravo tolazbo, novo moc,
odpuscenje grehov in milost za milost?). Zato se tudi
uk sv. evangelija primerja v sv. pismu: rosnemu oblaku
zjutraj ; rosi, ki zgodaj zjutraj pades®); solncu, ki vzhaja
Jjasno, brez oblakov?); dezju po vrocini, ki vse ohladi in

9 L Kor, 1, 30, s1. ?) Izai. 29, 3. Mat, 15, 7—9. ¥) V Mojz.
4, 2. 4 Rimlj. 8, 3. %) Jan. 1, 1s. 9) Izai. 62, 7; 61, 1—3, 7) Jan. 1,
16. %) Ozeja 6, + 9) Il Sam. 23, 4.



L. cagiits

ozivi, kar je uvenelo?); solncu, ki vse spet dvigne, kar
je od dezja pobito k tlom; lepemu in veselemu polet-
nemu casu?), veliki vederji?), dragocenemu biseru, skri-
temu zakladu ¢), in drugim imenitnim reGem. Zato mora
biti vsak kristjan pripravijen, da voljno zapusti ne le
svoje blago, nego tudi svoje Zzivljenje in karkoli ima
ljubega na‘tem svetu zavoljo evangelija 5).

Treba pa je v kricanski cerkvi delati velik razloéek
med postavo in evangelijem in prav razlagati besedo
resnice. Kajti (1) postava je bila v zacetku, pri stvarjenju,
¢loveku zapisana v srece in je bila tako od narave
znana, da je clovek vedel sam od sebe, kaj bi moral
storiti ali opustiti. Ampak evangelij je ljudem in angeljem
od narave skrit in se je razodel le po Kristusu, ki je v
narocju Oc¢etovem ¢). (2) Postava res obljublja pravi¢nost,
zivljenje in vecno izvelicanje, ali le tem, kateri jo popolnoma
izpolnijo. Ampak evangelij ne le obljublja, temu¢ nam
tudi resni¢no daje praviénost, zivljenje in vedno izveli-
¢anje, brez vseh nasih lastnih del, povsem zastonj, le zavoljo
samega Kristusa, katerega z vero prejmemo in postanemo
po veri delezni vseh njegovih dobrot in vsega njegovega
zasluzenja7?). (3) Ker ni ¢loveka na tem svetu, ki bi bil
popolnoma izpolnil bozjo postavo ali jo mogel izpolniti,
stradiona in ostro preti z boZjim sodom, z veéno smrtjo
in pogubljenjem. Ampak evangelij tolazi nad grehom
zalujoto vest s popolno pokori¢ino nasega Gospoda in
Izvelicarja, Jezusa Kristusa, ki je na nasem mestu zadostil
bozji postavi, evangelij prica, da je Bog spravljen z
vsemi temi, ki trdno verujejo v Kristusa, Njegovega
Sina 8).

Evangelij torej ni le kos ali oddelek iz sv. evan-
gelistov, kateri se razlaga ob nedeljah ali praznikih;
tudi ni le povest o zZivljenju Jezusa Kristusa, namreé
kako je bil spocet od sv. Duha v telesu Ciste device

1) Ps. 68, 10. ?) Vis. pes. 2, 11. %) Luk. 14, 162, %) Mat.
13, s4—46. % Mat. 16, 2226, %) Efez 1, o, 10. Rimlj, 16, 25. 26.
7) Kolog, 2, 9—15. Gal. 3, 26—g29. ) lzai. 40, 1; Mat, 11, gg; II Kor,
1 ek B ag 90,



bt

Marije in od nje rojen kot pravi clovek; kako je bil
mucen pod Pontijem Pilatom, kriZan in v grob poloZen;
kako je sel v pekel, tretji dan od smrti vstal, Sel v nebesa,
kjer sedi na desnici Boga, svojega Odeta, vsegamogocnega :
temuc¢ evangelij tudi uc¢i, da je le sam Jezus Kristus
s svojim britkim trpljenjem in s svojo smrtjo placal za
na%e grehe in zadostil postavi; da je s svojim vstajenjem
od smrti premagal, kakor pravi sréni nebeski junzak, greh,
smrt, hudiéa in pekel, ki so ga hoteli mesto nas drzati
v jeci; in da je iz njihove oblasti oprostil svoje verne
in jim pridobil odpuitenje grehov, pravic¢nost, vstajenje
mesa in vedno Zivljenje?). Zakaj greh je bil taka gnusoba
in tako prevelik dolg pred bozjimi o¢mi, da nismo
mogli biti odreseni ni z zlatom, ni s srebrom, ni s krvjo
nobene zivali, in %¢ mnogo manj z naimi lastnimi ali
pa drugih ljudij dobrimi deli in z zasluzenjem, temud le
z drago resnjo krvjo bozjega Sina, kakor nedolZnega in
neomadeZevanega Jagnjeta 2). Zato kdor is¢e izven Kristusa
druge poti k nebesom in odpuscenja svojih grehov, ta
zani¢uje drago resnjo kri Kristusovo in sramoti Njegovo
zasluZenje. Vsi taki so Kristusa izgubili in izpadli iz
Njegove milosti3). Zakaj ako bi se nam moglo na neki
~.drugi nacin pomagati, bi ne bilo potreba boZjemu Sinu
priti na ta svet in toliko trpeti. Ker pa je priSel in sam
dosegel spravo za nase in za vsega sveta grehet), ni v
nobenem drugem izveli¢anja in tudi ni nobeno drugo
ime dano ljudem, v katerem bi mogli biti izvelicani,
kakor le ime Jezus?®).

In ta uk ni nikakor nov, ki bi se bil zacel Sele
pred Stiridesetimi ali Sestdesetimi leti, ali tudi Sele s
Kristusovim rojstvom, temud se je takoj v zacetku sveta
pridigoval v raju, kjer je obljubil sam Bog Oce zensko
seme, t. j. Kristusa, ki bo kadi glavo strl*), t. j. hudicu,

1) Rimlj. 8, 24—96; Efez. 1, 7; Gal. 4, 4 5; Tit. 2, 15. *) Heb.
9, 11, 12; I Petr. 1, 15.19. %) Gal. 5, 4. 4 I Jan. 2, 2. %) Ap. dej.
4, 12.
: *). Ta obljuba se glasi po hebrejskem izvirniku (I Mojz. 3, 15.)
tako-le : »In postavim sovradtvo med té (t. j. kado) in to Zeno
(t. j. Evo), in med seme tvoje in njeno seme; to (t. j. Zensko



LRI, ey

grehu, smrti in peklu odvzel mo¢. In ta obljuba se je
cestokrat in na mnogoteri naéin ponovila svetim o¢akom
in prerokom od Mojzesa naprej, tako da so natanéno
prerokovali ¢as in mesto Kristusovega rojstva?), Njegovo
trpljenje in vstajenje?). Kristusovo trpljenje in smrt
se je tudi kazalo naprej po mnogih znamenjih in pred-
podobah, kakor po daritvah v Mojzesovi postavi, sosebno
po velikonoénem jagnjetu i. dr.®). Kakor je tudi Kristus
sam pred svojim trpljenjem in %e po svojem vstajenju
od mrtvih razlagal svojim ucencem sv. pisma in preroko-
vanja, in jih je poslal po vsem svetu, naj pridigujejo
tak evangelij o Njem ¢). Najsi torej sv. o¢aki niso docakali
Kristusovega rojstva, so vendar imeli obljubo bozjo in
se iste prav posebno veselili, in si iz srca Zeleli Njegovega
prihoda®) in trdno verovali, da se ta obljuba o Kristusu,
Izvelicarju vsega sveta, gotovo izpolni. In najsi je Bog
se tako dolgo odlasal, so se vendar sréno zana3ali na
njegove besede, in so tako v starem testamentu — kakor
tudi mi v novem testamentu — postali le po taki veriv
Kristusa pred Bogom praviéni in izvelicani. Tako je torej
od zacetka do konca sveta le eden sam pravi pot v
nebesa, namrec: vera v nasega GOSPODA Jezusa Kristusa ©).
In ni veliko razlocka med temi, ki so Ziveli pred Kristu-
sovim rojstvom, in med nami, ki Zivimo zdaj: oni so
cakali in verovali v tega, kateri je imel priti, mi pa
verujemo v tega, kateri je Ze prisel in izvrsil naso
odresitev popolnoma. Jezus Kristus pa je isti véeraj, danes
in tudi vekomaj 7). ‘

seme) ti stare glavo, ti pa (namre¢ kada) mu bodes zbadala peto.«
V prevodih rimsko-katoligke cerkve vecinoma stoji : »ona ti bo strla
glavo, ti pa bo¥ zalezovala njeno peto.« Potemtakem se razlaga:
Zena bo zmagala hudobnega duha in mu popolnoma strla vso
njegovo mod — ta Zena pa je mati Jezusova, Marija. Toda taka
preslava in razlaga nikakor ni upravifena, ampak zelo prisiljena.
Hebrejska beseda s>hu« nikoli ne pomeni »ona<, temvet »on« ali
pa »ono<. Jasno je tudi, da je le Kristus, to seme Zene, zmagal
hudobnega duha, ne pa Marija.

1) Mat. 2, 5.6; Jan. 7, s2. %) Ps. 22; Izai 53; Ps. 16, 1.
%) Hebr. 9; II Mojz. 12, 1—g0. *) Luk. 24, a5_97; 44+ 48. ¢) Jan. 8,
56; Luk. 10, 22. ¢) Ap. dej. 16, 11; Rimlj. .3, 21. 22. 7) Hebr. 13, s,



Lotigon s

Viil. 0 pridigarstvu.

Da bi ta izvelicanski, veliko vredni zaklad Kristu-
sovega zasluZenja in veseli glas njegovega sv. evangelija
ne ostal skrit, temuc¢ se razodel in razglasil vsemu svetu,
postavil je Bog v starem in novem testamentu pridigarstvo.
Karkor nam pri¢a sv. pismo, poklical je Ze zdavnaj
nekatere svete ljudi, kakor ocake, preroke, in potem
apostole, katerim je narocil, naj oznanjujejo to, kar so
slisali in videli od Njega samega, ali le samemu ljudstvu
izraelskemu, ali pa vsemu svetu ?). Tudi $e dandanes klice
Bog nekatere za svoje sluzabnike, da pridigujejo Njegovo
besedo. In kakor sv. preroki in apostoli niso smeli
nic¢esar druzega pridigovati ali ugiti kakor samo to, kar
so slizali in videli od samega Boga: tako tudi so danda-
nadnji uceniki in cerkveni sluzabniki zavezani, da ne
smejo uditi druzega kakor samo to, kar so uéili in
pisali sv. preroki in apostoli. In ako bi si kdo drznil
uciti in pridigovati kaj drugega, tega bi ne smel nihce
posludati, in tak pridigar mora biti preklet, dasi bi bil
tudi angelj iz nebes. Kakor pige sv. Pavel Galatom: »Ni
drugega evangelija; samo da so nekateri, ki vas zmedajo
in hodejo preobrniti evangelij Kristusov. Ali tudi ko bi
vam mi ali angelj iz nebes oznanjeval evangelij drugac,
nego smo vam mi oznanili, preklet bodil« (Gal. 1, 7. 8.)

Po tem pridigarstvu daje nam nebegki Oce propo-
vedovati?) o svojem ljubeznivem Sinu Jezusu Kristusu
in vseh njegovih dobrotah, in ponujati svojo milost in
ve¢no izveliGanje, in sicer na ta nacin, da sv. Duh pre-
budi in odpre Gloveku srce?®), da pazi na besedo bozjo,
katera se mu pridiguje ali katero bere sam; in ko spo-
zna Clovek po ostri pridigi o boZji postavi svoje grehe in
zaide radi njih v strah in britkost, da ne ve kaj podeti,
tedaj ga zopet sv. Duh tolazi z milosti polnim ukom sv.
evangelija o nasem edinem posredovalcu in pravem lzve-
licarju, Kristusu Jezusu. Tako nas uboge ljudi, ki smo
sicer po naravi otroci boZjega srda, Bog sv. Duh rodi

1) Izai. 6; Jer. 1,4—10; Ezek. 2,37, Mat. 28 19. 20; Gal.
1,15, 16. %) Ap. dej. 10, 5. 6; Rimlj. 10, 14. 8) Ap. dej. 16,14,



Sy IS e

vdrugié s pomodjo pridigarstva po boZji besedi in sve-
tih = zakramentih in nas stori boZjimi otroki in dedici
vsega nebeskega blaga ).

IX. 0 veri.

Kakor nam pa GOSPOD Bog Oce nebeski po oditem
pridigarstvu v svoji besedi in sv. zakramentih daje ozna-
novati, ponujati in podajali dragi izveliGanski zaklad
britkega trpljenja, smrli, vstajenja od smrti in vsega
zasluZzenja svojega ljubega Sina, odpudcenje grehov,
praviénost, ki pred Njim velja, in po tem Zivljenju veéno
zivljenje: tako tudi uci in pri¢uje sv. pismo, da takih
dobrot ne moremo prejeti in jih delezni postati drugace,
kakor le po veri v nasega GOSPODA Jezusa Kristusa.
Zato sam Kristus pridigarstvo in vero stavi vkup, ker
govori k svojim ucencem tako-le: »Pojdite po vsem
svetu in pridigujte evangelij vsem stvarem. Kdor bo
veroval in bo kri¢en, bo izvelican; kdor pa ne bo
veroval, bo pogubljen< (Mar. 16, 15. 16.). Tako pise tudi
sv. Pavel, da »evangelij je bozja mo¢, katera izvelia
vse, ki ga verujejo« (Rimlj. 1, '16). In na drugem mestu
pravi: »Katerikoli bo klical ime GOSPODOVO, bo izveli¢an.
Kakdé pa bodo klicali tega, v katerega niso verovali?
Kako bodo pa verovali, Ge niso o Njem slizali nicesar?
In kako bodo slisali brez pridigarja? A kako bodo
pridigovali, ako niso bili poslani?« — >Vera pride iz
pridige, pridiga pa po bozji besedi« (Rimlj. 10, 13—17).
In zopet na drugem mestu pricuje, da potem, »ko ta
svet ni po svoji modrosti spoznal Boga v Njegovi modrosti,
je sklenil Bog po neumnosti oznanjevanja (evangelija)
izvelicati té, kateri verujejo. Kajti beseda kriza (t. j.
evangelij) je tistim, ki se pogubljajo, neumnost, nam pa,
ki se zvelitujemo, je mo& bozja< (I Kor. 1, 18, 21).

Da postanemole po sami veripraviéniinizveli-
¢ani, je iz vsega sv. pisma oéitno, in sam nas Odresenik

1) Jan. 3, 5.



2o

Kristus nas uéi povsed, da naj le v Njega samega verujemo,
in le vero hvali visoko, nad nevero pa se srdi?) in jasno
pricuje, da je volja Njegoveja nebeskega Oceta, da
katerikoli vidi Sina in veruje v nJega ima vecno Zivljenje 2).
To potrjujejo tudi Kristusovi ucenci. Sv. Pavel pise povsod,
da praviénost, ki velja pred Bogom, pride le po veri v
Jezusa Kristusa k vsem in na vse, kateri verujejo ?).
Tako pise tudi sv. Peter iz preroka Izaije: »Glej, —
pravi GOSPOD — jaz poloZim v Sijonu izvoljen, dragocen
vogelni kamen, da kdor v njega veruje, ne bo osramocen.
Vam torej, ki verujete, je on cast« (I Petr. 2, 6. 7).
In sploh pridiguje sv. Petr, da bodo po imenu Jezusovem —
kakor so pri¢ali vsi preroki Ze od zdavnaj — prejeli
odpuscanje grehov vsi, ki v Njega verujejo). Kakor so
hili tudi vsi sv. ocaki, svetniki in svetnice v vseh ¢asih
Bogu prijetni in postali pravidni pred Njim le radi njih
vere, kakor to sv. Pavel zadosti dokazuje v listu Rimljanom
pogl. 4 in Hebrejcem pogl. 11, in zategadelj imenuje
Abrahama soc¢eta vseh vernihe<, ker mu je Bog njegovo
vero racunil za pravico.

Iz tega vsega se Ze lahko razume, da vera ni
taka molovredna re¢, kakor se zdi ¢&loveski popadeni
pameti in kakor o veri govore neverni, hinavei in
samopravicéni paed preprostlml ljudmi. Tudi ni vera
vsakaterega last in ni v nasi lastni moci, da bi mogel
dobiti ¢lovek sam od sebe pravo vero, temud je poseben
dar boZji in visoko opravilo sv. Duha v nasih srcib.

Kadar se pa v sv. pismu ué in govori o pravi
veri, je treba dobro vedeti in si zapomniti, kaj je prava
izveliGanska vera in kaj obsega, da se nih¢e ne moti,
misle¢, da je veren, in bi bil na sodni dan spoznan za
nevernika in obsojen v pekel.

Zato nas sv. pismo uéi dalje, da ni nikakor prava
kricanska, izvelianska vera, &e clovek vé zgodho o
nagem GOSPODU Jezusu Kristusu, da more povedati,
kdo je On, in kako je za nas trpel itd. Zakaj to tudi

1Y) Mat, 8 10; 15,98, 8 26; Mar. 9,19; 16,12 %) Jan. 6,40,
8 Rimlj. 8,22, %) Ap. dej. 10, 43.



5 e

hudobni duhovi vedé in verujejo (pravi sv. Jakob)?), in
veliko bolje kakor marsikateri kristjan, in vendar se s
tem ne bodo opravidili in izvelicali. Kajti oni ne verujejo,
da bi bil Kristus njih lzvelicar, da bi trpel zavoljo
njih in jih odresil s svojim trpljenjem, lemué se nad
tem stradijo in trepetajo. Temuc¢ k pravi kricéanski veri,
po kateri prejmemo odpuscenje grehov in postanemo
praviéni pred Bogom, je treba, da &lovek vse to, kar se
oznanjuje v evangeliju o Kristusu, sprejema za gotovo,
trdno in resniéno, ter da si sosebno prisveji in prilasti
Kristusa, nasega Posrednika in Izveli¢arja, z vsem Njegovim
zasluZenjem in z vsemi dobrotami, kakor se On ponuja
v evangeliju vsakemu spokorjenemu gresniku; treba je,
da stavi iz vsega srca vse svoje upanje in tolazho na
Njega samega, in je tega v svojem srcu zagotovljen, da
je bil Jezus v smrt dan za njegove grehe in je od mrtvih
vstal za njegovo opravicenje 2).

Skratka: Prava vera je tako zana%anje na Jezusa
Kristusa, da ¢lovek docela obupa nad vso svojo lastno
mocjo, poboznostjo in svetostjo, tudi nad pomocjo vsega
sveta; Cetudi ¢uti tezko butaro svojih grehov in mu vest
otita, da si je zasluZil bozji srd in veéno pogubljenje %),
vendar ne obupa nad Jezusom Kristusom, temué k Njemu
-pribezi in se trdno in stanovitno zanasa na Njega
resnicno hesedo, da mu je Bog milostljiv, da mu grehe
odpugca in mu jih nikakor ne vsteva, temué mu gotovo
daje zavoljo Kristusa vec¢no zivljenje. Katerikoli Kristusa
tako sprejme v pravi, Zivi veri in s srénim zana3anjem,
ta je v Njega tako zasajen*), da je Bog Oce ne gleda,
kdo je on, temué kdo je Kristus, tudi ne, kaj je storil,
temu kaj je storil Kristus in zanj trpel. Zato mu tadi
Bog veé njegovih grehov ne viteva, temu¢ namesto njih
mu pristeva popolno pokoritino in zasluZenje Kristusovo,
ni¢ drugace, kakor da bi sam nikoli ne storil nobenega
greha, temué izpolnil vse boZje zapovedi. Tako ga zavoljo
Kristusa sprejema za pravi¢nega in svetega in ga oprosca

§) Jak. 2, 19; Mar. 1, 23 24 Ap.dej. 16, 16. 12. %) Jan, 20, 28
Izai. 9, 6; 53, 5; Rimlj. 4, 25, %) Ps. 51 ; 130. %) Jan. 15, 3; Riml. 11, 16—a4.

8*



Lo mpaie

njegovih grehov in veCnega pogubljenja. Zategadelj je
tudi Kristus v sv. pismu imenovan nasa pravi¢nost,
svetost, modrost in odresenje?). Kakor tudi sv. Pavel o
tem pise: »Ako je Bog z nami, kdo more biti zoper
nas? Kateri ni prizanesel svojemu edinemu Sinu, femuc
ga je za nas vse dal, kako ne bo tudi z njim nam
podaril vsega? Kdo bo tozil proti izbranim boZjim? Bog
je, ki jih dela praviéne. Kdo je, kateri jih bo obsodil?
Kristus je, ki je umrl, pa je tudi vstal od mrtvih, kateri
je tudi na desnici Boga, kateri tudi prosi za nas. Kdo
nas bo lo¢il od ljubezni Kristusove ? itd.« (Rimlj. 8, 31—38).

Ker je torej to resni¢no, da le sama vera, katero
vzge sv. Duh v nagih srcih, nas stori delezne GOSPODA
Jezusa Kristusa in vseh njegovih dobrot, $e predno smo
kaj dobrega storili ali mogli storiti (kajti »brez vere je
nemogoce Bogu dopasti%)e, in =»vse, kar ni iz vere, je
greh 3)« pravi sv. Pavel): tako se iz tega lahko razume
in dokaZze, da nas opraviéi in izvelica le sama vera v
Kristusa. Kakor pise o tem sv. Pavel na mnogih mestih;
ra primer Rimlj. 3, 28: »Zato trdno mislimo, da postane
clovek praviten z vero, brez del postave«. Takisto Rimlj.
4, 5: »Tistemu pa, ki ne dela (namred: .dobrih del za svoje
opravicenje), a veruje v tega, ki opravicuje brezboznega,
raéuni se njegova vera za pravicnoste. In Gal. 2, 16: »Ve-
doc, da se ne opravici ¢lovek z deli postave, ampak po veri
v Jezusa Kristusa, verovali smo tudi mi v Jezusa Kristusa,
da bi se opravicili z vero Kristusovo in ne z deli postave,
ker se ne bo opravicil z deli postave noben &lovekze.

Ko sv. Pavel govori o spostavic in »delih postavee,
ne misli na verske obrede in dezelne zadeve; kajti take
vnanje obrede in dezelne postave je bilo prav dobro
mogo¢e izpolniti z vnanjo pokoric¢ino. On pa misli s
tem deset boZjih zapovedi, katerih noben od
Adama rojen ¢lovek ne more popolnoma izpolniti. — In
ako bi tudi izpolnili vse boZje zapovedi, re¢i moramo po
besedi Kristusovi: »Nepridni hlapci smo; storili smo,
kar smo bili dolzni storitie. Nobene pravice nimamo
torej zahtevati ali pricakovati za to kako pladilo.

9 1 Kor. 1,30, %) Hebr, 11, ¢, ¥ Rimlj. 14, 2.



G - i

Jasno je torej, da nas more le vera pred Bogom
opraviciti, ne da bi se gledalo na nase zasluZenje. Kajti —
pravi sv. Pavel — =»¢e je (pravitnost in izvelitanje) iz
milosti, ni ve¢ iz del ali zasluZenja, sicer bi milost ne
bila ve¢ milost; ¢e pa je iz zasluZenja, ni ve¢ milost,
sicer bi zasluzenje ne bilo zasluzenje« (Rimlj. 11, ).
In na drugem mestu: »Iz milosti ste izvelicani po veri,
in to ne iz vas, dar je bozi; ne iz del, da se kdo ne
hvali« (Efez. 2, 8 9).

In tega uka se moramo trdno drzati in se nikakor
dati od njega zapeljati. 1. Najpoprej zalegadelj, da se
da nagemu GOSPODU in Izvelicarju Jezusu Kristusu
Njegova pristojna cCast, o kateri pravi prerok?), da je
note dati nikomur drugemu. To je, da naj ne
pripisujemo sami sebi ali drugim stvarem tega, kar se
spodobi Njemu samemu, temu¢ da spoznavamo le Njega
samega in Njegovo zasluZenje in pokorsitino za svojo
pravi¢nost in izvelicanje. Zakaj le On sam je imenovan
nag priprognjik pri Ocetu?) in edini Srednik med Bogom
in ljudmi?).

2. Ta uk o izvelitanju iz same vere brez zasluznih
del si moramo ohraniti tudi radi tega, da imamo zane s-
ljivo, trdno tolaZzbo%) v vseh britkostih in izkus-
njavah, zoper hudi¢a, greh in smrt: katera tolaZba ni
utemeljena na nadih ali drugih ljudij nepopolnih delih,
temu¢ na Kristusovi popolni pokoricini, na njegovem
zasluzenju, na njegovi obljubi in milosti.

3. Moramo ta uk o veri skrbno hraniti tudi zate-
gadelj, da bi ostali v evangeljski svobodi in se zopet ne
vpregli v jarem postave, tudi ne mesali evangelij
in postavo skupaj, kakor se je pogostoma godilo in se
e dandanes godi v krdcanski cerkvi. »Kajti postava se
je dala po Mojzesu, milost pa in resnica je postala po
Jezusu Kristusu« (Jan. 1, 17). »Niste pod postavo, ampak
pod milostjo« (Rimlj. 6, 14).

Tu pa je treba vedeti: cetudi pri¢a sv. pismo
povsod, da le po veri dobimo odpuscenje grehov, pravicnost

1) Izai. 42,5 %) I Jan, 2,1, %) I Tim. 2, 5. 4) Hebr, 6, 18—20.



Shlogeis

in vedno Zivljenje, vendar se to ne sme tako razumeti,
kakor da bi se pokori¢ina in zasluzenje Jezusa Kristusa
lo¢ila od vere, tako da bi vera sama — brez Kristusa —
zadogtala ali da bi mogel ¢lovek brez Kristusa take
velike dobrote prejeti, Temué govorjenje sv. pismo o veri
nam mnogo bolj kaze, da je Kristus sam s svojim
trpljenjem, s smrtjo in vstajenjem od smrti edini pravi
vzrok, zacetek, sreda in konec nasega izvelicanja?),
[vera pa da je vezilo, ki nas druzi s Kristusom, in nas
stori delezne vseh njegovih dobrot]. On je vrata in pot
v nebesko kraljestvo, resnica in Zivljenje; nihée ne more
priti k Ocetu, kakor le po Njem?). Vera nas izvelica,
ker ona gleda le na Njega, le Nanj stavi in se le Nanj
Zanasa.

Da nas izvelica le vera sama, se povdarja v sv.
pismu tudi za to, da bi vedeli, da nasa ali drugih
liudij dela, Cetudi se zdé e tako dobra in sveta, niso
in ne morejo hiti vzrok nasega izvelianja. To je jasno
videti na mitni¢arju v tempelju?), na razbojniku na
krizu#), na Mariji Magdaleni®) in drugih, kateri niso imeli
nobenih dobrih del, temu¢ so imeli le zgolj huda dela,
predno so od Kristusa dobili po veri odpuicenje grehov.
Zato spoznava in pise tudi sv. Pavel o sebi, da najsi je
zivel po Mojzesovi postavi brez pogreska, je imel vendar
vse, kar mu je bilo dobiGek, samo zaradi Kristusa za
skodo. »Ali zares tudi zdaj imam vse za 3kodo, ker je
mnogo boljse spoznanje Kristusa Jezusa, Gospoda mojega,
radi katerega sem vse izgubil in imam za smeti, da
pridobim Kristusa, in se najdem v Njem, ne da imam
svoje pravicnosti ki izvira iz postave, ampak té,
ki pride po veri Kristusovi, iz Boga praviénosti, na
podlagi vere« (Filip. 3,8 9). Vera nas tudi ne izvelica
za. to, ker je neko posebno, veliko delo, temué le zavoljo
Kristusa, na katerega ona gleda in ga sprejema v bozji
besedi in sv. zakramentib z vsemi Njegovimi dobrotami.
Kdor tako Kristusa z vero sprejme, postane blagoslovljen

1) Hebr. 5, 9; 12, 5, ?) Jan, 10,7—9; 14, 6. ) Luk. 18, 10—14,
4) Luk, 23, 42, 43. °) Luk. 7, g7—s0,



S L

z vernim Abrahamom?) in se mu dd oblast biti otrok
bozji?) in dedi¢ vsega nebeskega blaga, da more veselo
re¢i s prerokom Izaijo: »V GOSPODU imam vso svojo
pravico in moé« (Izai. 45, 24). Zato se ne smemo zanasSati
na svojo lastno ali drugih ljudi poboZnost ali pravi¢nost,
kakor so delali farizeji, in kakor 3e dandanasnji delajo
hinavel in samopraviénezi, temu¢ moramo z vsemi svet-
niki spoznavati svojo nepopolnost in nevrednost, se
poniZzevati pod mogo¢no roko bozjo?) in Ga prositi z
Davidom %), naj nas ne sodi, naj nam ne rac¢uni naih
grehov, in naj nam na%o 3&ibko vero pomnoZi in
poboljsa ).

To je najimenitnejsi in najtolazilnejsi nauk naSe
kricanske vere, v katerem je zapopaden in nam pokazan
pravi pot, ki nas pelje naravnost v vecno Zivljenje:
radi Gesar govori tudi sv. pismo o njem najvec in povsod.
Ali kakor nam je na tem nauku najve¢ leZeCe: tako se
mu je vedno ustavijal hudi¢, ta stara peklenska kaca,
in se drznil ljudi zapeljati na drugi pot, ki drzi v pekel
in v vecno pogubljenje. Po njegovem zapeljanju so se
nekateri, od Kajna, prvega sina Adamovega, sem, zana-
gali bolj na svoje prvorojenstvo kakor na obljubljeno
zensko seme, na Jezusa Kristusa, ki je imel kaci streti
glavo, n. pr. Kajn¢), Izmael?), Ezav®), Ruben?) itd;
drugi so se zopet zanaSali na obrezo, na tempelj v
Jeruzalemu ali na daritve, ki so se v njem darovali?).
In so %e dandanagnji tudi med temi, ki se imenujejo
kristjani, troje krive misli, ki docela nasprotujejo temu
nauku o veri v Kristusovo zasluzenje.

1. Prva je, da nekateri menijo in uc¢é, da kristjan
ne more trdno verovati, temu¢ mora vedno dvomiti,
so mu li grehi odpusceni in je li v bozji milosti ali ne.
To pa je cel6 nasprotno sv. pismu in tudi Bogu in Mu
nikakor ne more biti vSed Sv. pismo pravi: »Vera je
trdno pricakovanje tistega, kar se upa, in uverjenje o

- Gal, 3,6—9, 1) Jan: 1,;12; ¥ 1L Pelr b, e %) Ps. 1435
130, 1—3. %) Mar. 9, 24; Luk. 17, 5. % I Mojz. 4. 7) I Mojz. 21, 9—12.
8) I Mojz. 27, 32—s6. ) I Mojz. 49, 2.3, 1) Jer, 7, 4.



LA e

stvareh, katere se ne vidijo« (Hebr. 11, 1). Beremo tudi,
da je Bog po svojem preroku svaril kralja Ahaza in vse
judovsko ljudstvo?), reko¢: »Ako ne verujete, ne bodete
obstajalic. Tako tudi Kristus svari svoje ucence, ko
pravi?): »0 vi maloverniki, zakaj se tako bojite?« In
na drugem mestu?®) pravi: »Kdor ne veruje, nad tem
ostané srd bozji«. In to celé po pravici: kajti cetudi
smo &ibki, je vendar boZja moé¢ v nas slabih mogocna?t);
in Bog je resnicen in nikoli ne laze, temu¢ gotovo in
trdno izpolni vse, kar je obljubil; Njegova beseda ostane
vekomaj®). Zato kdorkoli ne veruje, »dela Boga za
laznika«, pravi sv. Janez, »ker ne veruje v pri¢evanje,
katero je Bog prical o Sinu svojem« (I Jan. 5, 10). Na
ta trdni temelj se postavlja apostol Pavel, ko pravi:
»Vem namre¢, v koga imam zaupanje, in preverjen sem,
da je zmoZen ohraniti to, kar sem Mu izrocil, do
zadnjega dneva¢ (II Tim. 1,12). In na drugem mestu
pravi: »Preprican sem, da ne smrt, ne Zivljenje, ne
angelji, ne oblastva, ne moéi, ne sedanjost, ne prihodnost,
ne visina, ne globoéina, ne katera druga stvar nas ne
bo mogla lo¢iti od ljubezni boZje, katera je v Kristusu
Jezusu, Gospodu nasem« (Rimlj. 8, 38. 39). In da mi
kristjani ne dvomimo, temuc¢ trdno verujemo, tega
nimamo sami od sebe (zakaj ako bi hoteli gledati na
svojo mo¢ ali ibkost, morali bi ne le dvomiti, temu¢
celé obupati); ampak tako trdno vero in zanaanje
na boZje resni¢ne, milostljive obljube dobivamo po daru
sv. Duha, kateri pomaga nadi slabosti, po katerem tudi
klicemo k Bogu: »Aba, ljubi Oce! Ta Duh daje price-
vanje nasemu duhu, da smo otroci bozji< (Rimlj. 8, 15. 16).

2. Druga napa¢na misel in krivi nauk, ki je pravi
veri in vsemu sv. pismu nasproten, je, da nekateri menijo
in ucé, da se clovek ne sme popolnoma in edino na
zasluZenje nasega GOSPODA Jezusa Kristusa zanasati,
nego nekoliko tudi na svoja lastna dela, ki
jih stori po bozji postavi ali iz dobrega namena, — ter

1) Izai, 7,9. ?) Mat. 8, 26. 8) Jan. 3, gs. %) II Kor. 12, 9. 10,
) Ps. 83, 4 Rimlj. 3, 4 Izai, 40, 5—s,



RN 1

da si mora z istimi odpudCenje grehov in veéno Ziv-
ljenje zasluziti. Kaj bi se pa moglo grozovitejsega
in zasmehljivejSega zoper nasega najljubeznivejsega
Izvelicarja izmisliti ali govoriti kakor to?! Ravno kakor
bi Njegova pokori¢ina in zasluZenje ne bilo popolno,
temu¢ da bi mi sami morali ele dopolniti in nadomestiti,
kar bi manjkalo na Kristusovem zasluZenju! Ko vendar
Bog ni rekel Abrahamu?): »V tvojih semenihe — kakor
bi jih bilo mnogo — temué: »V tvojem semenus,
kateri je Kristus, »blagoslovljeni bodo vsi narodi
zemlje«. In list Hebrejeem nam pri¢aZ), da je »Kristus
z jedno daritvijo za vedno popolnil one, ki se (po veri
v Njega) posvecujejos. In sv. Janes Krstnik pravi?):
«Glej, jagnje bozje, katero jemlje greh sveta!< In sv.
Janez evangelist pise*): »Kri Jezusa Kristusa, Sina
bozjega, ocid¢uje nas od vseh grehove. In: »On je
sprava za grehe nafe; ne pa samo za naSe, nego tudi
za vsega sveta Grehe« Ce nas torej kri Krlstusova res
oéiééuje vseh grehov, ali se bo kdo hotel $e bolj ogistiti
s svojimi dobrimi deli? Ali bo kdo hotel spraviti Boga
s svojim zasluZenjem, ko je vendar Kristus delo sprave
izvrsil za ves svet? Kdo bo tako prevzeten in nesramen,
da bi hotel zoper take jasne besede sv. pisma oropati
Kristusa njegove casti in jo prideti sam sebi ali svojim
nepopolnim delom? Ce hoded prevzetno in nesramno
staviti svoja dela poleg Kristusovib, premisli vendar: so
li ta tvoja dela tako dobra, take popolna, da bi si Z
njimi mogel zasluZiti odpuiCanje grehov, pravicnost in
vedno izvelicanje? Poglej vendar, kaj pravi o fem sv.
pismo in na%el bo$, kaj so tvoja dobra dela in kaj morejo
zasluZiti! Sv. Pavel, o katerem je sam Kristus z nebes
doli prical, da je Njegova izvoljena posoda, pise®) o
svojih dobrih delih in svoji praviénosti: »Vse imam za
skodo in za smeti, da pridobim Kristusa, in se najdem
v Njem (skrit), ne imajo® svoje pravicnosti, ki izvira iz
postave, ampak té, ki pride po veri Kristusovi, iz Boga
praviénosti na podlagi veree. Poglej, tu vidis, kako so

1) Gal B 15 I Mojz. 22, 1s. %) Hebr. 10, 14; 9, 26, 27. %) Jan. 1,
g9, ) I Jan. 1, 7; 2, 2. E')Flllp 3, 8.9.



S e

dobra -nasa dela! Prerok Izaija pravil) o svoji in drugih
ljudij praviénosti: »Vsi smo kakor necisti, in vsa praviénost
naa (pazi! on ne pravi: nas greh, temu¢: nasa pravic-
nost)je kakor oskrunjena cunjac. Poglej, tu vidis, kako
¢ista so na%a dela! Izgubljeni sin pravi?): »Oce, nisem vre-
den, da bi se imenoval tvoj sine. Poglej, tu vidis, kaj je na3a
vrednost pred Bogom! Kristus pravi %): Kadar storite vse, re-
cite: »Nepridni hlapei smo«. Poglej, tu vidi, kaj je nasih del
zasluZenje, dasi bi bila popolna, ko vendar niso. David moli*):
»Ne sodi, GOSPOD, hlapca svojega, ker pravi¢en ni pred tabo
nihée, ki Zivil« Tu vidi§, kaj je nasa pravi¢énost! (zalatom
(pogl. 5, 4) pise sv. Pavel: »Odpravijeni ste od Kristusa,
katerikoli se hocete s postavo opraviciti, izpadli ste iz
milosti<. Tu ima§, kak¥no izvelicanje se dobi z naSimi
deli, po postavi. Da, kdor i3te teh velikih re¢ij, ki nam
jih je zasluZil sam Kristus, v svojih lastnih delih, ta
dela ravno kakor otroci, ki po senci na steni segajo,
kjer vendar nidesar ne primejo; ali kakor lacni. ¢lovek,
kateremu se sanja, da jé, ko se pa zbudi, je tako lacen
kakor poprej®). To je: taki ljudje, ki menijo priti v
nebesa docela ali do polovice po svojih lastnih delih,
varajo sami sebe in bodo slednjié za vecno Zivljenje prejeli
vecno lakoto in Zejo in vecno pogubljenje. Zakaj to je enkrat
resnica, in vedno tako ostane, kakor pise sv. Pavel: »Iz mi-
losti ste izvelicani po veri, in to ne sami iz sebe; to je bozji
dar; ne iz del, da se ne hvali kdo« (Efez. 2,8. 9).

3. Tretja kriva misel in najvedje in najocilejse
zapeljanje od prave izvelicanske vere je, da se ljudje
predrznejo, poleg Kristusovega zasluZenja in pogostoma
nad nje staviti dela, katerih Bog sploh ni ukazal v
svojih zapovedih, nego katera so si sami izmislili po
svoji pameti in poboZnosti, ter da holejo po takih
izmigljenih delih sebi in drugim zasluziti odpuscanje
grehov in veéno Zivljenje. Kakor dandanasnji hoce vedji
del ljudij priti v nebo z romanjem, z boZjimi poti, s
procesijami, z masami, s posti, ko se dela razlotek med

1) Izai, 64,6 2 Luk. 15,21, %) Luk, 17,10. %) Ps. 143, 2,
5 Izai. 29, s.



e

mesnimi in drugimi jedmi*), z menistvom in nunstvom,
in kar je ve¢ tacega. O Bog, kako bodo taki ljudje
obstali sodni dan? Zakaj sam Bog v preroku in tudi
Kristus v evangeliju pravi: »:7aman mi sluzijo, ker
ucé take nauke, ki niso ni¢ kakor cloveske zapovedi«
(Izai. 29, 12, Mat. 15, 9). In to je dvojni greh, radi
katerega tozi v prerostvu Jeremije in pravi: »Strmite

*) V stari zavezi je Bog ukazal Izraelcem ob dolocdenih dasih
se postifi, ne ker bi bil post sam ob sebi kako izredno dobro in
Bogu ugodno delo, ampak ker se s postom lahko dajo ukrotiti
gredne Zelje, in ker tesée telo ne ovira duSe v duhovnih vajah in
v molitvi, kakor ¢e je nasiteno; s postom naj bi se tudi poniZevali
pred Bogom in priznavali, da niso zbog svojih grehov nidesar
vredni, niti vsakdanjega kruha. Iz leh razlogov more se tudi
kristjan postiti, in & je pri tem odkritosréen in poniZen,
mu bho vsekakor koristilo. Kristus ni ukazal svojim udencem, da
naj se ob dolodenih dnevih postijo, rekel je samo to, da, kadar se
postijo (prostovoljno in ob kateremkoli dasu), ne bodo Zalostni in
demerni kakor hinavei, ki grdé obraze svoje, da pokaZejo ljudém,
da se postijo. »Poslili se« pomeni pravzaprav: nekaj dasa le
malo ali sploh ni& ne jesti. Ce se kdo namesto mesnih jedil
najé desa drugega, ali je to kak post? Treba je tudi pomniti, da
Bog ne gleda v Zelodec, ampak v sree, tudi da ne oskrunja cloveka,
kar prihaja v usta, temveé kar izhaja iz srca. Saj je rekel Bog 7Ze
v starem testamentu Judom, ko so se ponasali s svojim postom in
pricakovali v pladilo bozjo milost in pomo¢: »Ali je to fak post,
kakorsnega volim? ali je to dan, v katerem &lovek (res) pokori
dugo svojo? Pripogibati kakor hidek glavo svojo, in pokriti se z
ragevnikom in pepelom, —— ali bo§ to imenoval «<poste¢ in »dan po
volji Gospoduc? Ali ni to post, katerega volim.: da razvezete
kriviéne spone in razvozlate suznji jarem ter izpustite tla¢ene, da bodo
prosti, in razhijete sleherni jarem? Ali ni to post (po mojivolji): da delis
lacnemu kruh svoj, in siromake izgnane pripeljes domov? ko vidi¥ na-
gega, da ga pokrijes, in se ne skrivas pred sorodnistvom svojim?«< (Glej:
Izai. 58, 1—12; Mat. 6, 16—1s; 15, 17—19; 1 Kor. 8, s), V prvotni
kricanski cerkvi so se pogostoma postili, zasebno in tudi skupno;
kar pa so s postom prihranili, razdelili so ubogim bratom. Pozneje
se je iz dobrovoljnega posta naredila cerkvena postava in zahtevalo
se je tudi razlicno frpinfenje mesa, kar vse je v najvedjem
nasprotju s sv. pismom. Sv. Pavel je prerokoval (I Tim. 4,1—5):
»Sv. Duh izredno pravi, da bodo v poslednjih dasih nekateri odpadli
od vere in se drzali laZnjivih duhov in naukov hudifevih — ki
branijo zeniti se in moziti, in zapovedujejo zdrzevati se jedil, katera
je Bog ustvaril za uZivanje szahvaljevanjem vernim in njim, kiso
spoznali resnico. Kajti vsaka stvar bhoZja je dobra in nié ni zavrz-
ljivo, kar se prejema s zahvaljevanjem (Bogu) itd.«



SRV Lt

nebesa nad tem, in strah in groza vas bodi, govori
GOSPOD. Kajti dvojno zlo je storilo ljudstvo moje: mene
so zapustili, vir veénih voda, in so si izkopali vodnjake,
luknjaste vodnjake, kateri ne drzé vode!« (Jer. 2, 12. 13).
Zato naj se varuje pred takim zapeljanjem vsaki, kdor
no¢e Skode trpeti na svoji dusi, kdor noce dobiti hudo
vest in grizodega ¢érva v srce in biti vekomaj pogubljen.

X. 0 dobrih delih.

Dasi pa vse sv. pismo ué¢i in pricuje, kakor je
zdaj povedano, da ne moremo odpuiGenja grehov in
vecénega Zivljenja doseci drugace, kakor le po sami veri
v Jezusa Kristusa, in da si ga s svojimi deli nikakor ne
moremo zasluzZiti, vendar s tem ni prepovedano delati
dobra dela, in Se veliko manj se s tem dovoljuje gresiti
in delati po svoji volji, karkoli komu ugaja: temuc se
s tem naukom veliko bolj potrjujejo in odobravajo prava
in Bogu ljuba dela, in se kristjani k istim napeljavajo.
Zakaj kr¥canska izvelicavna vera, o kateri smo zdaj
govorili, ni mrtva vera ali gnilo nerodovitno drevo, ali
prazna blodnja: temu¢ je Z%iva in mocna vera, katera se
prijema Kristusa, ki je Zivljenje naSe, in zategadelj tudi
ozivi Gloveka, da postane delaven v Iljubezni?). Zato
pravi sv. Pavel iz preroka Habakuka?) »Praviéni bo
zivel iz svoje vere«. In sv. Jakob®): »Vera brez del je
mrtvac. Tako vedd tudi tudi ti, ki so po veri postali
pravicni, da, ako bi Zelje tega sveta bolj ljubili kakor
Boga in milost bozjo krivo rabili v razuozdanost*), bi
kraljestva boZjega ne podedovali®), in bhi Ze na tem
svetu njih poslednje stanje postalo hujse kakor je bilo
prvo ¢). Sv. Pavel pravi: »Stvarjeni smo v Kristusu Jezusu
za dobra dela, katera je Bog naprej pripravil, da hodimo -
v njih« (Efez. 2, 10). In IzveliGar nas opominja: » Tako naj sveti
vasa lué pred ljudmi, da vidijo vasa dobra dela in slavé vaZega
Oceta, ki je v nebesih« (Mat. 5, 16).

1) Gal. 5, 6, ¥) Hab. 2, 2. Heb. 10,3, ) Jak. 2, 26. % Jud. 4
%) Gal. 5, 19—21, 8 Luk, 11, 25—96.




e

Pravoverni kristjani si prizadevajo za dobra in Bogu
ugodna dela, pa nikakor ne, da bi si zasluzili Z njimi
odpuscenje grehov in vecno Zivljenje. Zakaj, kakor je zdaj
dokazano, Kristus nam je vse zasluzil, in mi postanemo
delezni vseh Njegovih dobrot po sami veri, $e predno
storimo kako dobro delo, ki bi moglo ugajati Bogu.
Razen tega je greh tak hudicev strup, ki je ¢loveka tako
okuzil in se v njem tako ukorenil, da se ne dajo gresne
Zelje popolnoma ven pomesti in izéistiti, dokler ne pride
telesna smrt. Zato tudi najsvetejsi do konca svojega
Zivljenja na tem svetu cuti v svojem mesu mnoge hude
zelje, slabosti in grehe!), radi cCesar so tudi njegova
dobra dela pred Bogom nepopolna in se mu ne morejo
po postavi racuniti za praviénost. Zakaj Bog zahteva
popolno pokordéino, iz vsega srca, 1z vse misli in z vso
mocjo, proti vsem Svojim zapovedim?). In skdor bi
izpolnjeval vso postavo, pregresil pa se zoper eno zapoved,
postal je vseh dolzan«< (Jak. 2,10). Zato je nas GOSPOD
Kristus ukazal svojim ucencem, da molijo v oGena3u?):
»Odpusti nam nage grehee. In sv. Janez pravi?): »Ako
pravimo, da nismo gresili, slepimo sami sebe in delamo
Boga za laZnika«. Zato se tudi ljubi svetniki ni¢ ne
zanasajo na svoja dobra dela#), nego z Davidem prosijo,
da jih Bog ne sodi in jim njih grehov ne vsteva; in v vseh
izkugnjavah, nadlogah in na smrtni postelji se tolaZijo le
z britkim trpljenjem, smrtjo in vstajenjem od smrti in z
vsem zasluZenjem nasega GOSPODA Jezusa Kristusa, in
hvalijo Boga za tako veliko dobroto, da jih je brez vsega
lastnega zasluZenja, zgolj iz milosti®), sprejel za svoje
otroke in dedide vsega nebeskega blaga.

Pravi kristjani vedo, da so radi drugih vzrokov
dolzni delati dobra dela:

1. Najpoprej, da se izkazejo pokorne bozjim in
svojega ljubega GOSPODA in Izveli¢arja zapovedim ©).
Zakaj kakor mora biti hlapec pokoren svojemu gospodu,
in Zena svojemu moZu: tako mora biti vsa obéina ali

1) 1 Jan, 1, 8. 10. %) Mat, 22, 37—s0 *) Mat. 6, 9—15. *) I Kor.
4, 4 1I Kor. 11, go; 12, 9. %) I Kor, 15, 10. ¢) Jan. 15, 10—17; Riml].
6, 13; EfeZ. b, g3. 24



]

cerkev boZja Kristusa podloZna in pokorna To velja tudi
o vseh njenih udih.

2. Dobra dela mOI'EIJO delau, da se ravnajo po
Kristusovem vzgledu in stopajo v Njegove stopinje, in
s tem odcitno spricajo svejo vero, da vsakdo more
spoznati, da so Njegovi uCenci. Kakor je sprical in do-
kazal tudi sam Kristus vero Marije Magdalene z njenimi
deli zoper farizeja Simona?). In sodni dan bo hvalil ver-
nih dobra dela kakor sad pravice, in bo s tem dokazal,
da so oni na tem svetu bili verni in otroci boZji?).

3. Pravi kristjani opravljajo dobra dela, da z do-
brim vzgledom svetijo svojim bliznjim, da bo nebeski
Oce tudi od teh &escen in slavljen®), in se jih bo veliko
z bogaboje¢im vedenjem pridobilo za resnico, da bi se
tako razgirjala bozja cerkev?). Kajti ti, ki se
s kri¢ansko vero hvalijo in Zivé pregresno, pohujsajo jih
veliko in tako povzrocijo, da se ime boZje sramoti in
preklinja od nevernikov. Takim pohujsljiveem bi bilo
bolje, da bi se jim obesil mlinski kamen na vrat in bi
se potopili v morje, kjer je najglobokejse )

4, Verni si tudi zato prizadevajo za dobra dela,
da si ohranijo dobro vest in da ne razzalijo sv. Duha®),
s katerim so zapecateni za dan odreSenja. Zakaj kaferi-
koli padejo zopet v greh, in v tem svojevoljno in nepo-
korno nadaljujejo in se ne preobrnejo, izgubé bozjo mi-
lost, sv. Duh jih zapusti in njih poslednje stanje bo
hujse kakor je bilo prvo7); in taki nepokorni ljudje,
najsi se hvalijo s kr§¢anskim imenom in vero, ne morejo
zavoljo svojega pregreSnega Zivljenja nicesar drugega
pricakovati, kakor da jih bo Bog Ze na tem sve[u kaz-
noval, in potem — kot
vrgel v peklenski ogenj®). [Takega zalostnega padca v
gresno zivljenje se pa kristjan najbolje obvaruje s tem,
da je priden v vsakem dobrem delu, da premislja in
slori vse, kar je resni¢no, kar cestito, kar pravi¢no, kar
Cisto, kar ljubeznivo, kar slovece in ¢edno?).] '

1) Luk. 7, 36-50. ?) Mat. 25, 34-—36; I Jan. 3, 10; Jan. 13, 35
8) Mat. 5, 15 I Petr. 2,11. 12. %) 1 Petr. 3,1, 2.9) Mat. 18, 6. ")I'[:m
1. 54g; Efez. 4, so. 7) IT Petr. 2, 2022, $) Mat. 7, 1s. 9) Flhp 4,8



SR

O dobrih delih ugi sv. pismo, da niso ona, katera
se zdé dobra ljudem in njih pameti. Ker so vsi ljudje z
grehom skaZeni, ne morejo sami ni¢ dobrega misliti in -
prav razsojati, kaj je dobro in kaj slabo, temuc¢ morajo
paziti le na boZje besede in zapovedi in se ravnati po
njih. Dobra dela so pa le ta, katera je ukazal Bog v
svojih zapovedih, ako se namreé izvr3ujejo iz vere in
ljubezni od téh, ki so Ze bili po Kristusu od Boga Oceta
pomiloséeni in opraviéeni. Zakaj »brez vere ni mogoce
Bogu dopastic<, in skarkoli ni iz vere, je grehe, pravi?)
sv. Pavel. Tako je Abel po veri daroval Bogu boljso
zrtev kakor Kajn. In >GOSPOD je milostljivo pogledal
na Abela (najprej na njegovo osebo) in potem na nje-
govo daritev (delo njegove vere). Na Kajna pa in na
njegovo daritev ni pogledal«, ker ta ni imel prave vere?2).
Kaj si ljudje sami po svoji pameti izmishijo in tudi brez
prave vere opravljajo, ne more biti Bogu nikakor viec,
cetudi ima na videz e tako dobro in slavno ime 3).

Sicer morejo ljudje opravljati marsikatero od sebe
samih izmi$ljeno delo z dobrim namenom; kakor Gideon,
ko je naredil efod (naprsnik za velikega duhovnika) —
potem pa ga je rabil za malikovalstvo®); Jefta je tudi
storil obljubo z dobrim namenom, in potem mu je bilo
zal®). Zaradi takih del se morejo ljudje tudi mnogo
troditi in mnogo potratiti®) Ali ker Bog takih recij ni
zapovedal in jih tudi ne vzprejema, sluZijo ljudje s takimi
svojimi izmisljenimi deli bolj hudi¢u kakor Bogu; hudi¢
jih pa mami in jim v srce in v pamet nagovarja, &es,
to in to je posebna bozja sluzba. Saj pricuje tudi Bog v
sv. pismu ¢&esto in na mnogih mestib, da je izraelsko
ljudstvo s takimi sluzbami ne Njemu, temué hudi¢n
sluzilo in darovalo?), dasi so menili, da s tem samemu
Bogu sluzijo in so Mu v3e¢. Vendar pa je bil njih trud,
delo in potrata docela zastonj®), in Bog jih je zavrgel z
vsem tém, in kateri se niso spreobrnili od svojih pregreh

1) Hebr. 11, ¢; Rimlj. 14, o3. %) I Mojz. 4, s—s5; Hebr. 11, 4.
8) Mal. 23, »7. 28; Luk. 16, 15. ) Sodn. 8, 2227, %) Sodn. 11, g0--35.
8 Tzai, 1, 11—i5. 7) V Mojz. 32, 17; Ps. 106, g7, 38; [ Kor. 10, 20, 21.
8) Izai. bb, g; B9, 1—s.



s g

in svojega malikovanja, bili so pogubljeni. Zakaj »preklet
je moz«, pravi prerok Jeremija, »kateri ima zaupanje
v cloveka in dela meso (t. j. ¢loveka) za resilno roko
svojo, od GOSPODA pa odstopa srce njegovo« (Jer. 17, 5).

Nasprotno pa, ¢e se clovek ravna po bozjih zapo-
vedih iz otrogke pokorscine, dasi s tem pred Bogom
ni¢esar ne zasluzi in ne more zasluziti ter dasi so njegova
dela nepopolna: vendar ga GOSPOD Bog iz zgol] milosti
zavoljo Kristusal) blagoslovi in mu plaéa za njegovo
zvestobo in ljubezen Ze v sedanjem, posebno pa Vv
prihodnjem Zivljenju 2). V tem Zivljenju s telesnim uzitkom,
blagom, zdravjem, ljubeznijo in spostovanjem pri ljudeh,
kolikor je k bozji casti in ¢loveku k pridu in izvelicanju,
tako da vidijo poboZni svojih otrok otroke in pusté za
seboj dober glas, hvalo in ¢Gastno ime; d&, boZji blagoslov
preide tudi na njihovo potomstvo, tako da postane njih
zarod mogocen in dolgotrajen na zemlji®). Tamkaj na
onem svetu pa bodo ti, ki so tu ziveli v boZjem strahu,
obdarovani z mnogimi darovi, z nebesko &astjo in slavo®).
[Veéno zivljenje in vstop v nebesa dobé sicer zastonj po
zasluZzenju Jezusa Kristusa, a Bog bo vrhu tega Ze iz
milosti placal njih vero, ljubezen in zvestobo|. Prava vera
in poboZnost je torej »vsekakor koristna, ker ima obljubo
za sedanje in tudi za prihodnje Zivljenje<. To naj nas
opominja, da se vedno varujemo grehov in si prizadevamo
no¢ in dan za dobra dela, katera so nam v bozjih
zapovedih predpisana.

XI. 0 pokori.

O krscanski pokori ali o pravem izpreobrnenju
ubogega ¢loveka k Bogu uéi sv. pismo, da ni nicesar
drugega, kakor bati se pred srdom bozjim zavoljo greha,
in vendar ne obupati v takem strahu, temué¢ se v pravi
veri tolaZiti z bozjo milostjo v Kristusu, nasem Posredniku.
Taka krstanska pokora obsega torej to dvoje:

1) Mat. 10, 4139, 25, s0, Mar. 9,4.2) I Tim. 4, 8. %) Pregov.
3, 1—10; Ps. 112; 37,g5. 26. %) Mat. 13, 43; Jan. 17, 24; Mat, 19, 29.



1. Prvo se imenuje v latinskem jeziku contritio,
kar pomeni, da ¢lovek svoje grehe spozna in se jih ne
veseli ali Z njimi ne hvali, tudi jih ne zagovarja in ne
izgovarja, temuc¢ jih sréno obZaluje, pred Bogom se za
dolinega prizna in tozi sam sehe, bozZji srd nad grehom
pa spozna praviénim?). In to pomeni GOSPOD Bog, ko
pravi v prerokih, da bi ljudstvo njegovo moralo raztrgati
svoje srce in ne svojih oblagil?).

2. Drugi del pokore je vera v Kristusa, v kateri
prosi clovek Boga zavoljo Jezusa Kristusz odpuséenja
vseh svojih grehov in veruje trdno, da so mu radi
Kristusa zgolj iz milosti odpusceni ¢).

T'o dvoje, kes in vero, stavi sv. pismo vedno skupaj,
ali vsaj kadar govori o jednem, s tem vred razume tudi
drugo. Sam Kristus je zacel svoje pridigovanje s temi
besedami®): »Spokorite se in verujte v evangelij!< In
svojim ucencem je ukazal pridigovati v svojem imenu
spokorjenje in odpus¢anje grehov med vsemi narodi?®).
Po tem ukazu so tudi apostoli skrbno delali. Sv. Peter
na binkostni dan pridiguje in pravi: »Spokorite se in
krsti naj se vsakdo izmed vas v imenu Kristusa za
odpuicenje grehov!« (Ap. dej. 2. 38). In sv. Pavel pravi:
»Pridigoval sem Judom in Grkom o pokori k Bogu in
veri v Gospoda naSega Jezusa Kristusa« (Ap. dej. 20,21).
Beseda »pokora< se tu razume: sréna Zalost nad grehi
in izpreobrnenje od njih k Bogu. Dokler pa ¢lovek cuti
le Zzalost in kes nad grehi, je to le polovica pokore,
katera mu brez vere ni¢ ne pomaga, temu¢ ga Zene Vv
obup, kakor vidimo na Kajnu Savlu, Judezu Iskarljolu
i. dr. Sele ko se zalosti in kesanju prldru1| vera, je
pokora vsestranska in popolna, kri¢anska in izvelicavna.
In Bog tako sporkorjene gresnike sprejema v svojo milost,
kakor imamo zgledi na Davidu, Manasesu, sv. Petru, Mariji
Magdaleni, razbojniku na krizu i. dr.

Taki izvelicavni pokori sledi nova pokor$éina Bogu
in njegovim zapovedim. Clovek zdajci zadne drugace
Ziveti, grehe sovraziti, in si prizadeva dobro delati. Ta
1) Mat. 26,75, Jak, 4, 9; Ps. 51; II Kor. 7,10. ?) Joel. 2, 12, 13,
%) Ps. 82, 5; Luk. 23 42, 48; Ap dej. 26 18. %) Mar, 1, 15. %) Luk. 24 47

4



Pelnce

nova pokoritina pa ni del pokore, temué sad prave
pokore. In Bog od nas tudi zahteva, da z novim, Bogu
dopadljivim Zivljenjem spriGamo, da smo se resniéno
spokorili in izpreobrnili, saj nam govori v prerokih:
»[5¢ite dobrega in ne hudega, da boste Ziveli; in tako bo
GOSPOD Bog nad vojskami z vami, kakor govaorite.
Sovrazite hudo in ljubite dobro!« (Amos 5, 14). »Odstopi
od hudega in delaj dobro; in bival bo§ vekomaj« (Ps.
37,27). »Umijte, ocistite se, odpravite hudobnost dejanj
svojih izpred mojih odcij; jenjajte delati hudo, uéite se
delati dobro; is¢ite pravice itd.« (Izai. 1, 16. 17). Tako
govori tudi Janez Krstnik: »Rodite vreden sad pokore!
Stoji pa tudi Ze sekira drevju pri korenini: vsako drevo
torej, ki ne rodi dobrega sadu, se bo posekalo in vrglo
v ogenj« (Mat, 3,8—12). In sv. Pavel pise Rimljanom:
»Kakor ste dali svoje ude za suZnje necistosti in krivici,
tako dajte sedaj svoje ude za sluge pravici na posvecéenje«
(Rimlj. 6,19).

Za obujenje take kritanske, izvelic¢avne
pokore, t. j. za obujenje pravega kesa ¢ez grehe in
prave vere rabi Bog svoj dvojen uk, namre¢: postavo
in evangelij. S postavo, kakor s kladivom, omeh¢a na3a
kamenila srcal), naSo izprijeno naturo. Beseda bozje
postave je »krepka in ostrejsa kakor vsak dvorezen mec
in pridere noter do lo¢itve duse in duha, in je sodnik
naklepov in misli srca> (Hebr. 4, 12). S postavo Bog
obudi v pas contritionem, t. j. spoznanje grehov in
pravo ter resnicno kesanje in Zalost. Z evangelijem
pa t. j. s tolazilnimi besedami bozjimi obudi sv., Duh v
nasih srcih vero in zanaganje na GOSPODA Jezusa
Kristusa?), da v Njegovem imenu i¢emo pri Bogu od-
puscenja grehov in ga tudi resni¢no dobimo. In tako se
izpreobrnemo od hudi¢a in greha k Bogu in zacnemo s
pomod&jo sv. Duoha Ziveti po Njegovi sveti volji, kakor
govori Bog po preroku: «Ako se hoces preobrniti, lzrael,
k meni se preobrnil< (Jer. 4, 1).

Kadar pa ljudje ne' marajo besede bozje, da bi se
tako k Njemu preobrnili, tedaj jih Bog — kakor pri¢uje

1) Jer. 23,20, %) Rimlj. 10, 17.



Ca o b

sv. pismo — opominja k taki pokoril) z mnogo-
terimi ¢udeZi na nebu in na zemlji, z razli¢nimi Sibami,
kakor je meé, lakota, kuga, ¢udne in tezke bolezni, da
bi se spametovali in k Njemu preobrnili, da bi ne bili
vekomaj pogubljeni, kakor pravi sv. Pavel: »Ko bi mi
sami sebe sodili, ne bili bi sojeni. Ce smo pa sojeni,
kaznuje nas Gospod, da ne bi bili s svetom pogubljenis<
(I Kor. 11, 31. 32). In ker Bog sam v nas dela in obuja
pravo pokoro, hoce On tudi, da Ga molimo za razumno
srce in udesa, ki sligijo, in za tako voljo, ki se Njegovim
zapovedim pokorava ?).

To je ob kratkem pravi uk o pravi kricanski in
zvelicavni pokori, utemeljen na sv. pismu. Ako se pa
uci, da bi pokora obsegala tri (ali %e vec¢) redi ali delov,
zlasti: kes srca, izpoved ali ustno spoznanje, in zadoscenje,
je to nasprotno ne le temu zgoraj razloZenemu pravemu
uku, temu¢ vsemu sv. pismu in britkemu trpljenju nasega
GOSPODA in edinega Zvelitarja Jezusa Kristusa. Zakaj
tisti, ki tako o pokori u¢é, ni¢ ne pravijo o veri v Jezusa
Kristusa, brez katere vendar ne more biti prave pokore.
Tudi je krivo, ko se uc¢i, da kdor ima popolnoma kes,
zadobi odpustenje vseh svojih grehov. Kajti kdo more
popolnoma poznali svoje grehe in jih popolnoma obza-
lovati? S tem se zani¢uje britko trpljenje in smrt naSega
GOSPODA Jezusa Kristusa, ki sam pozna velikost
nas$ih grehov in boZjega srdu nad njimi, ki sam hoce
nase grehe izbrisati zavoljo samega sebe (nikakor ne
zavolja naSega kesanja ali Zalosti) in se jih nikoli ved
ne spomniti?). Kar se pa ti¢e izpovedi ali spoznanja
grehov, je res, da je vsaki ¢lovek dolZan svoje
grehe spoznati, in sicer najpoprej GOSPODU Bogu,
kakor je David storil, ki pravi o tem v psalmu 32:
»Ko sem zamol¢aval svoj greh, starale so se kosti moje
od stoka mojega ves dan. Ker podnevi in ponoéi bila je
tezka nad mano roka Tvoja, in Zivotni sok se mi je
spremenil v poletno sugo. Zato sem svoj greh Tebi razodel,
in krivice svoje nisem pokrival; dejal sem: Izpovem se

1) Ps. 82, 3. 4; Jer. 2,19; Luk. 21, 24, 25. ?) Jer. 31, 18. 19.
Ps. 51, 12. Izai. 43, 25; Jer. 31, a4

4*



e

svojih pregreh GOSPODU! In ti si odpustil hudobijo
mojega greha«. Tako je tudi vsaki dolzan svoj greh
spoznati svojemu bliZnjemu, zoper katerega se je
pregresil z besedo ali z dejanjem, in se Z njim pomiriti.
O tem govori Kristus: »Ce prineses dar svoj k oltarju
in ti ondi pride na misel, da ima brat tvoj nekaj zoper
tebe: pusti dar svoj pred oltarjem, in pojdi, pomiri se
poprej z bratom svojim, in potem pridi in daruj svoj dar«
(Mat. b, 23. 24). In sv. Jakob: sSpoznajte drug drugemu
svoje grehe in molite drug za drugega, da boste ozdravljeni«
(Jak. 5, 16). Takisto je v kric¢anski cerkvilep in koristen
red, da spokorjeni gresniki pridejo tudi k svojemu
cerkvenemu sluzabniku ali duhovnemu pastirju in mu
razodenejo svoje pokorno srce, se spoznajo za uboge
gresnike in od njega prosijo tolazbe iz bozje besede, da
hi bili tem bolj zagotovljeni odpus¢enja svojih grehov.
Pri tem se morejo preprosti bolj poduciti in ti, ki so
doslej v ocitnih grehih Ziveli, posvariti, da se bojé bozjega
srda, ako bi se spet povrnili v greh. Saj je tudi David
svoj greh spoznal pred Natanom prerokom, in od njega
prejel tolazbol). In tedaj je treba, da Ge ima kdo
velik greh ali izkuSnjavo na sebi, da ‘istega pové
svojemu duhovnemu pastirju, ki ga potolazi z
bozjo besedo in mu zagotovi odpuiGenje grehov. Zato je
Kristus zapustil klju¢e nebeskega kraljestva svojim uc¢encem
in vsem pravim cerkvenim sluzabnikom, da komur odpusté
grehe na zemlji, temu so odpusceni tudi v nebesih,
komur jih pa zadrzé, temu so zadrzani?). Kar torej
kristjan slisi od svojega duhovnega pastirja iz bozje besede,
mora verovati, kakor bi mu isto sam Kristus z nebes
govoril. Zakaj On je rekel: sKdor poslusa vas, posluza
mene; in kdor zanicuje vas, zani¢uje mene itd. « (Luk. 10, t6).
Da bi kdo mogel ali moral sesteti po §tevilu in po
redu vse svoje grehe svojemu pridigarju in da bi
s tem odpustenje zasluzil, to nima dokaza in temelja v
sv. pismu, temu¢ mu celé nasprotuje. Zakaj David pravi:
»Kdo razume, kolikokrat gresi?« (Ps. 19,13). »Ve¢ je

1) 1T Sam, 12, 710, 3) Jan. 20,22, 22, Mat. 18, 1s.



pregreh mojih kakor lis moje glave«< (Ps. 40, 13). In
Manase v svoji molitvi spoznava, da je njegovih grehov
ve¢ kakor peska pri morju. Kakor malo se more pesek
pri morju sesteli, tako malo se morejo sesteti in izpovedati
nasi grehi. Tako izpovedovanje grehov ni ni¢ drugega
kakor grozovito mucenje uboge vesti, ker c¢lovek nikdar
ne more gotov biti, je li se vseh grehov dodista in prav
izpovedal, ali je kaj zamolcal, ali pozabil; in to muéenje
je se tem vecje in hujse, ker se ubogim ljudem predpi-
sujejo in zapovedujejo mnogotera pravila, kakor:
kdaj, kolikokrat, na katerem mestu, pred katerim duhov-
nikom, s kak3nim sklepom itd. se morajo izpovedati.
vsem tem pa vendar ne najdemo besedice v celem sv.
pismu. Taka izpoved — po teh izmisljenih pravilih —
se tudi ne more na podlagi vere izvrsiti, ker prava vera
pride le iz poslusanja besede boZje. In kakor je taka
izpoved in naStevanje grehov po Stevilu in redu nemogoca,
tako je tudi nepotrebna, razen ¢&e ima clovek kak
poseben greh na vesti ali ¢e ga mué huda
izkusnjava. Kajti za pojedin greh ni potrebno posebno
odpuscenje, kakor n. pr. za vsako bolezen posebno zdravilo,
temu¢ odpuséenje je za vse grehe jednako, namreé po
nasem GOSPODU Jezusu Kristusu, kateri je Jagnje boZje,
nasih grehov?):

Satisfactio operis ali zado$éenje z deli, to je, da
bi si ¢lovek mogel odpuicenje grehov zasluziti, je docela
nasprotno sv. pismu in Kristusovemu trpljenju in zados-
denju. Zakaj dela, ki se ljudem v zado3enje za grehe
nalagajo, so ve¢inoma taka, katera niso od Boga
zapovedana, kakor n. p. posti, roznivenci, bozji poti
itd., o katerih Kristus pravi: »Zastonj mi sluzijo, ker
ucé tak uk,jkateri ni ni¢ drugega kakor ¢loveske zapovedi«
(Mat. 15,29). In tudi ¢e bi bila ona dela od Boga zapo-
vedana, vendar nam ni mogoc¢e Z njimi za grehe
zadostiti, temu¢ le z zivljenjem, pokori¢ino, britkim
trpljenjem in smrtjo nasega GOSPODA Jezusa Kristusa ).

1) Jan. 1,29, 1Jan. 1, 7; [ Petr. 1,18, 19. ) Hebr. 9, 11. 13; 10,10—1s.



SR S

Kar se pa tice obitne pokore v prvotni krséanski
cerkvi, ki se je imenovala satisfactio, ne sme se tako
razumeti, kakor bi se s tisto Bogu za grehe zadoZéalo,
temuc taka pokora se je nalagala ogitnim gresnikom?),
da bi se zadostilo kr§éanski obéini, katera je bila vsled
njih grehov pohujsana in razzaljena, in da bi se videlo,
ée seti gredniki svojih grehov resniéno
kesajo ali ne; in konéno za to, da bi drugi po takih
zgledih se uc¢ili greha varovati. Takrat pa so take
cerkvene kazni bile tudi potrebne, ker e kristjani niso
imeli gosposke, ki bi bila prave vere, in bi bila pregrehe
kaznovala na kristjanih, kakor se spodobi. Takrat so
namre¢ Ziveli med pogani. Zato je cerkve sama morala
na ta nacin zabranjati grehe in pohujsanja.

Xl 0 sv. zakramentih.

Ker pa tudi praviéni ljudje po prejetem odpuscenju
svojih grehov v sebi cutijo slabost svoje vere, je postavil
Bog poleg obljube svoje besede tudi vnanja, vidna, tola-
Zilna znamenja, s katerimi je On svoje obljube potrdil,
da bi vsakateri bil v svoji veri tem bolj prepri¢an
in potrjen. Ta vnanja oc¢ita boZja znamenja se V
kri¢anski cerkvi imenujejo zakramenti, in niso le navadna
znamenja, temud posebna, milosti polna znamenja, ki se
zlagajo z besedo hozjo, in so od Boga postavljena zato,
da bi bili verni % njimi, kakor z nebeskimi peati, zago-
tovljeni bozje, nam obljubljene milosti, pravice, dedicine
in vecnega Zivljenja. In kakor sta bila v starem te-
stamentu dva taka zakramenta: obreza in velikonoéno
jagnje?), tako sta tudi zda] v novem testamentu
le dva zakramenta od GOSPODA postavljena, namreé:
sv. krst in sv. vecerja Kristusova ali obhajilo; katera
sta ne samo spomin Kristusove daritve na krizu, temuc
~se nam v teh dveh zakramentih zagotavlja milost in

1) 1 Kor, 5,3—s5. 2) I Mojz. 17, 10—14; IL Mojz. 12, 14,



— bp —

vetno izveliGanje, katero je On nam zasluZil s svojim
britkim trpljenjem in s svojo prelito krvjo.

0 sv. krstu.

Sv. krst se imenuje zakrament ali ocito bozje
znamenje, ko se cGlovek po Kristusovem ukazu oblije z
vodo, in pri tem se izreké te besede: »Jaz te krstim v
imenu Boga Odeta, Sinu, in sv. Duha«<!). Pri sv. krstu
je torej to dvoje: voda, kot vnanje znamenje, in bozja
heseda, s katero se spricuje, da Bog Oce po Jezusu
Kristusu s sv. Duhom vred hoce krs¢enemu cloveku biti
milostljiv Bog, da mu odpuica vse njegove grehe iz zgolj
milosti, zavoljo Jezusa Kristusa, in ga sprejema za svojega
oiroka in dedica vsega nebeskega blaga. In to vse se
pri sv. krstu potrjuje, ne le z besedami, temud
tudi z vodo, da ravno kakor se kr3Geni zunaj z vodo
oblije, tako se mu tudi znotraj opero in izbrisejo na dusi
in telesu s Kristusovo krvjo in z besedo boZjo vsi njegovi
grehi, da mu ne bodo vsteti v pogurljenje, temué od-
pusceni zavoljo Kristusa, v katerega je on po veri in po
sv. krstu vsajen in vkoreninjen 2)

Ker pa GOSPOD Bog noce, da bi mladi otroti¢i ne
bili delezni Njegovega kraljestva, temuc veli, da k Njemu
pridejo, in pricuje, da je takih nebeiko kraljestvo?), sledi
iz tega, da Bog hode, da so tudi mladi otroci kriéeni
in tako po sv. krstu zasajeni v njegovo sv. kritansko
cerkev; in da postanejo delezni njegovega velnega kra-
ljestva, po prerokovanju sv. preroka, ki pravi o poklicanju
poganov, da bodo prinasali sinove svoje v narodju in
héere svoje v narocajih¢). Saj so bili tudi v starem te-
stamentu otroci obrezani in so s tem postali delezni zaveze
bozje ).

Tako uéi sv. pismo ob kratkem o sv. krstu, da je
namreé¢ to pravi in popolni sv. krst, ko se krsti z vodo

1) Mat. 28,19. 2) Mar. 18, 1g; Tit. 3, 4—7; [ Petr. 8,21, Rimlj.
6.3—6; Gal. 2,27, ¥ Mat. 19,14 Mar. 10, 14, ) Izai. 49, 52, %) I Mojz,
17, 12,



ALRRf P

v imenu sv. Trojice, kakor se je tudi sv: Trojica prikazala
v Kristusovem krstul). Kar se pa ti¢e drugih reci, ki so
se pozneje dodale obredu sv. krsta, kakor sveto olje,
blagoslovljena sol, sline, neznan (latinski) jezik itd., o
tem ni v sv. pismu ni¢esar zapisanega. Zato
so ti dodatki ¢loveske postave in se ne smejo pri sv.
krstu rabiti.

0 Kristusovi vecerji.

Svelo vecerjo je postavil sam nas GOSPOD Jezus
Kristus v oni no¢i, ko je imel ili v smrt?). Ona naj bi
bila duhovna hrana in pijaéa krséenikov, v kateri jim
On daje v podobi kruha in vina jesti svoje telo in piti
svojo kri. Sprejmejo pa verniki Njegovo sv. vederjo v
krepéilo za veéno Zivljenje, neverniki pa in hinavei v
sodbo in v kazen. In najsi mi s svojo pametjo ne moremo
razumeti take velike skrivnosti, kako se more Kristusovo
telo razdajati na toliko raznih mestih v Njegovi sv. vecerji:
vendar moramo zaupno verovati Kristusovim besedam,
s katerimi je On to vecerjo postavil in se jih stanovitno
oklepati. Zakaj Kristus ni le ¢lovek, temué tudi pravi,
vsegamogocni, resni¢ni Bog, kateri niesar ne govori in
ne obeta, ¢esar bi ne mogel ali ne hotel izpolniti. Sosebno
pa bo nam izpolnil, kar nam je pred smrtjo obljubil v
tem svojem testamentu ali poslednji volji s tako jasnimi
in dobro premisljenimi besedami. In ¢e se ¢loveski te-
stament, ako je oblastveno priznan, ne sme ovreéi ali se
mu kaj pridejati®): koliko manj se kristjanom spodobi
preminjati Ciste besede tega testamenta bozjega Sint, ali
jih razlagati drugace, kakor nam jih je zapustil On? Jeli
bi se to ne reklo Kristusa, to veéno modrost in resnico
reformirati, hoteti mu biti uditelj in Ga cel6 na laz staviti?
Bog nas tega obvaruj!

) Mat. 3, 16, 17. %) Mat. 26, 26—2s; Mar. 14, 22 s4; Luk. 22,
19. 20; I Kor. 11, 2325 3) Gal. 3, 15.



Kakor pa je krivo in Kristusovemu nauku nasprotno,
ko se uci, da bi v Krislusovi vederji nicesar drugega ne
bilo kakor kruh in vino, tako tudi ni prav, ée se uéi,
da se kruh in vino tako docela izpreminja v Kristusovo
telo in kri, da tu ne ostane od kruha in vina niéesar
drugega kakor le prazna podoba kruha in vina. Kajti
Kristusovo telo ni iz kruha in vina, temué, kakor spoz-
navamo v nadi kriCanski veri, iz Marije Device; in nam
se ne daje v sv. vecerji novo Kristusovo teloin
kri, ki bi bilo sele tukaj vstvarjeno iz kruba in
vina, lako da bi tu ne bilo pri¢ujode Njegovo pravo telo,
ki je od sv. Duoha spoéeto in iz Device Marije rojeno;
kajti Kristus bi potem imel dvoje teles in dvojno kri:
eno telo, ki bi bilo tam gori v nebesih, in drugo ta doli
v svoji sv. vecerji, kar je grozno misliti. V sv. obhajilu
ostane kruh in vino to, kar je, kol oCitno vnanje zna-
menje, ravno kakor veda v sv. krstu ostane voda; in
vendar se nam daje v tem kruhu [na duhoven nacin|
Kristusovo telo jesti in v tem vinu Kristusova kri piti.
Tudi sv. Pavel veckrat imenuje?) blagoslovljeni kruh
skruhe, in blagoslovljeni kelih imenuje »kelih«, ¢esar bi on
gotovo ne storil, ako bi v Kristusovi vecerji ne ostal
pravi kruh in pravo vino.

Po Kristusovi postavi tudi ni prav, lemué je zoper
njo, ako se sv. vecerja ne razdeljuje vsem enako, pre-
prostim kristjanom kakor tudi cerkvenim sluzabnikom :
kajti neduhovnikom se daje le polovica sv. vederje,
namre¢ kruh, blagoslovljenega vina v kelihu pa se jim ne
da. Zakaj Kristus ni postavil dvojne vecerje: ene za
svoje apostole in za cerkvene sluZzabnike, druge pa za
preproste kristjane; temud kakor je On le jeden Kristus,
vseh pravih cerkvenih sluZabnikov in drugih kristjanov
jeden Zvelicar: tako je nam vsem postavil le jedno ob-
hajilo, namre&, da vzivamo v kruhu Njegovo telo in da
pijemo v vinu Njegovo kri, katero je za nas vse prelil.
Kristus ni le kruha blagoslovil in rekel svojim udencem:
»Jejte, to je moje telo!« temué¢ blagoslovil je tudi kelih

1) 1 Kor. 10,16, 17; 11, 23—28.



RS

in dejal: »Pijte vsi iz njega?), to je moja krile — kar
so ucéenci tudi storili, kakor pricuje sv. evangelist, Ceg,
»vsi so pili iz njega«?). In sv. Pavel nikakor ne
pripusGéa, da bi samo duhovniki pili iz keliha, drugi
kristjani pa ne, ter pi%e vsej obéini in vsem kristjanom
v Korintu, da morajo, kadar se snidejo in udelezujejo
Kristusove vecerje, ne le blagoslovljeni kruh jesti, temué
tudi piti iz blagoslovljenega keliha, in pristavlja, da je ta
nauk prejel od samega Kristusa 3).

Se cGudnejse je pa to, ko se iz sv. vecCerje dela
masna daritev in se uci, da bi ex opere operato, t. j.
le za tega voljo, da se opravlja ali daruje, koristila ne
le duhovniku, ki jo opravlja, temué tudi vsem drugim,
ki se je udelezé, da, celo tem, ki niso prisotni in le na
njo mislijo, ali jo dajo po drugih opravljati; da bi tako
bila koristna ne le za telesno sreco in blagor, temuc
tudi za odpuscanje grehov Zivih in za odresenje mrtvih
iz vie. Nas GOSPOD Jezus Kristus, ko je postavil sv.
vederjo, ni zapovedal darovati; kakor On tudi tisti vecer,
ko je postavil svoje sv. obhajilo, On tacas ni daroval
svojega telesa in svoje krvi, temué je le ukazal jesti
Njegovo telo in piti Njegovo kri. Sele drugi dan potem,
namre¢ na veliki petek, je svoje re3no telo
daroval svojemu nebeskemu Ocetu za naSe grehe na
lesu — kakor sv. Peter pravi — ali na krizu, in tam tudi
prelil svojo redno kri®). In tako je s svojo lastno krvjo
enkrat za vselej %el kot najvigji duhovnik v nebesko
svetide in nam je vedno odreSenje dobil, insto edino
daritvijo za vekomaj popolne storil té, ki verujejo in
se posvecujejo ~— kakor nam to jasno spri¢uje list He-
brejcem®. Treba je tudi pomniti, da na¥ GOSPOD ni
ukazal pri postavljenju svoje sv. veéerje, da naj kdo jé
Njegovo telo in pije Njegovo kri za se in za druge, te-
mué naj oboje vziva vsakdo sam za se. Zato se ta te-
stament boZjega Sini ne sme preminjati v daritev. In s
tako masno daritvijo, ker ona je ¢loveska, nikakor pa

9) Mat. 26, 27. ) Mar. 14, 23, % I Kor. 11, 23—29. 4) I Petr.
2, g4 5 Jan. 19, ss. ©) Hebr. pogl. 9 in 10.



LL P

bozja naprava, se GOSPODU Bogu ne le ne sluzi, temué
se Z njo veliko ve¢ onetascuje edina, samo prava
spravna daritev nasega GOSPODA Jezusa Kristusa, katero
je On enkrat na krizu za nas daroval, ¢es, da bi ista ne
zado3cala, da bi nam On Z njo zasluzil odpudcenja vseh
grehov. Vendar ostane Kristusova daritev vekomaj edina
spravna daritev za naSe in vsega svela grehe, kar se nam
pri¢ca v listu na Hebrejce.

Gorostasno je pa in krivo, kadar se polovica tega
sv. zakramenta, namre¢ blagoslovljeni kruh, zapira in
ob dolocéenih dnevih z veliko sveganostjo
okoli nosi in od ljudi moli! Kakor je Kristus
vzel kruh in, zahvalivii se, ga prelomil in rekel: Vzemite,
jejte: to je moje telo itd.; kakor je tudi kelih vzel, se
zahvalil, in jim dal rekoZ: Pijte iz njega vsi; to je
moja kri itd., tako moramo delati tudi mi, to je: ne
smemo tega sv. zakramenta deliti ali poloviciti, tudi ne
pred njim na kolena padati in ga moliti, niti ga na
ogled nositi ali izpostavljati, temué po Kristusovem zgledu
kruh lomiti in kelih blagoslavljati, jesti in piti. Kakor
v starem testamentu niso smeli ni¢esar od velikonocnega
jagnjeta ohraniti do drugega dne?), tako ne smemo mi
niéesar od sv. vederje hraniti, da bi to okoli nosili in
molili. To je Kristusovemu postavljenju celé nasprotno.
Zato je to vse, kar je krivo in se ne vjema s Kristuso-
vimi besedami, iz prave bozje cerkve odstranjeno in za-
vrzeno in le to ohranjeno, kar je Kristus sam zapovedal
in postavil, saj le s tem bomo Kristusove pokorne ov-
¢ice, ki poslusajo glas svojega pastirja, za tujcem pa,
ki ni pastir, temu¢ je le najemnik, nikakor ne gredo *);
ker drugace se storimo deleZne grehov Antikrista, o ka-
terem pigeta prerok Daniel in apostol Pavel3). -

Tudi je krivo in sv. pismu nasprotno, ¢e se uci,
da bi razen imenovanih dveh pravih zakramentov S3e

1) ilTVIojz. 12, 10. ?) Jan. 10, 3—5. *) Dan. 7, s—12. 19—26;
Il Tesal, 2, 3. 4; I Jan. 2, 13,



SRR

bilo drugih pet zakramentov, namre¢: birmanje, po-
kora, zakon, posveéevanje duhovnikov in
maziljenje z oljem na smrtni postelji. Zakaj
k vsakemu zakramentu v novi zavezi -~ da prav o tem
govorimo — sla potrebni dve reci. Najprej «ristusova,
ne le cloveska, beseda, s katero je zakrament postavljen,
in s katero je zdruzena obljuba izvelicavne milosti boZje
in odpuscenja grehov, potem pa element, t. j. vnanja in
telesna re® kot vidno in ocitno znamenje, katero je sam
Kristus postavil in z imenom dolocil. Te dve reci se v
sv. krstu in v sv. vederji vidita in najdeta: v sv. krstu
je voda ta element, od Kristusa za krst dolocen (in
nobene druge reci); v Kristusovi vecerji je ta element
kruh in vino in sicer oboje, ne le eno samo. Pri sv.
kestu in sv. vecerji je tudi Kristusova beseda, t. j.
Njegov ukaz in obljuba, kakor je to Ze zgoraj dokazano.
Zato se morata le ta dva zakramenta smatrati za prava
nove zaveze. Ako pa premislimo drugih pet zgoraj ime-
novanih recij, ki se tudi za zakramente proglagujejo, in
jih primerjamo z dvema pravima zakramentoma, o0éitno
najdemo, da ti nimajo ni Kristusove besede in obljube,
niti elementa ali vnanje stvari in vidnega znamenja,
katero bi bilo doloceno od samega Kristusa po naturi
sv. zakramentov. In zaraditega se ne smejo smatrati za
prave zakramente nove zaveze.

1. Najsi v birmanju skof pomaze detetu ali ¢loveku
svoje blagoslovljeno olje na &elo kot vnanji element in
vidno znamenje; najsi pri tem govori in pravi: »Jaz te
zaznamenujem s krizem izvelicanja itd.<: vendar se ni-
kjer v sv. pismu ne najde, da bi Kristus Jezus to olje
dolocil in postavil za birmo, kot za zakrament, kakor
je dolocil k sv. krstu vodo in k sv. vederji kruh in vino;
se veliko manj, da bi govoril ali ukazal govoriti besede,
kalere 8kof govori pri birmi, kakor je ukazal krstiti v
imenu sv. Trojice in v svoji vecerji jesti in piti na Nje-
gov spomin; in %e veliko manj se najde v sv. pismu, da
bi bil Kristus k taki birmi dal obljubo svoje milosti in
odpustenja grehov, katera je vendar potrebna za vsaki
zakrament v novi zavezi. Zato taka birma ni



)

zakrament in ni ni¢ drugega kakor ¢loveika po-
stava. Cloveku pa se ne spodobi postavljati ali odprav-
ljati sv. zakramentov. Zato kdor svoje otroke ali druge
mlade ljudi poducuje?) v nasi kr3¢anski veri in jih vodi
k pravim pridigam, ta jih prav birmuje, t. j. potrjuje v
kricanskem nauku in veri, da jim drugega, Sskofjega
birmovanja ni treba.

2. Istotako se ne more pokora imenovati zakrament
nove zaveze. Zakaj pokora nima nobenega elemen-
ta ali vnanjega vidnega znamenja, katero bi bil Kristus
sam dolocil in postavil, kakor je dolo¢il pri sv. krstu
vodo in pri sv. vecerji kruh in vino. To je sicer res,
da je pokora silno potrebna, kakor Kristus pravi: »>Ako
se ne popravite (ali ne spokorite), boste vsi kondani«
(Luk. 13, 5). Toda kako bi mogla ta malikovalska pokora,
ki je zgoraj zavrzena iz dokazov ciste besede bozje,
biti zakramen!, ker ona uboge, Zalostne duse ne napol-
njuje z milostjo bozjo, temué jih Se bolj vznemirja in
sili v obup? Prav zakrament nas vendar osréuje in po-
trjuje!

3. Kar se pa ti¢e sv. zakona, pri¢uje sv. pismo 2),
da je isti od samega GOSPODA Boga Ze v raju po-
stavljen in blagoslovljen, in doslej na svetu
ohranjen ®); vsled tega pa on Se ni zakrament.
Zakaj zakon nima nobenega vnanjega elementa ali zna-
menja, od Boga mu podeljenega; tudi nima nikake
obljube, da bi po njem imeli ali mogli doseci odpus-
¢enje grehov. Zaraditega fudi v starem testamentu ni
bil zakon zakrament, dasi so ga smatrali za boZjo po-
stavo. Tudi sv. Pavel imenuje#) Krislusovo duhovno
zarodilev s svojo verno cerkvijo ali obcino pustiplay
(lat. mysterium) t. j. skrivnost*), ne pa »zakramente.

1) Ps. 84, 12; Ap. dej. 14, 22. %) I Mojz. 1, 28; 2, 94 %) Jan.
2, 1.2. %) Eles. b. 93—32,

*) Efez. 5 g2, p'Se apostol Pavel: >Ta skrivnost (misterion) je
velika. jaz pa pravim za Kristusa in za ob¢ino (ali: gledé Kristusa
in gledé obcine)«. Grika beseda »misterione, ki se glasi latinski
»mysteriume, je na tem mestu v vulgati nadomeSfena z he-
sedo »sacramentum<, in na podlagi te besede frdijo. rimsko-

katoliski udceniki, €3, sv. pismo uél, da je zakon szakramente,
Sv. Pavel res govori v tem poglavju o zakonu in kaZe, da je



B

In ako bi zakon resniéno bil zakrament nove zaveze:
demu pa udé ravno tisti, ki ga imajo zakrament, da je
on mesen stan, v katerem dlovek ne more biti Bogu
vse¢? Cemu pa nekateri izmed njih ocito pisejo in udg,
da je za duhovnika manjsi greh v kurbariji in presestvu
ziveti kakor pa stopiti v sveti zakon*)?

zakonska zveza nekako podoba duhovne zveze Kristusa z njegovo
cerkvijo ali obé¢ino; toda besede »Ta skrivnost je velika itd.« ne
ticejo se v prvi vrsli zakona, temved te duhovne zveze Kristusa z
njegovo izvoljeno ohé¢ino, kar se povdarja v besedah: »jaz pa
pravim za Kristusa in za obé¢inoe. In &etudi pripustimo, da one
besede se v nekem pomenu ozirajo tudi na zakonsko zvezo, vendar
se s tem ne da dokazati, da je zakon »zakramente. postavljen od
Kristusa. Kajti beseda ssacramentum< se je rabila tudi v Sirjem
smislu o sv. redeh, opravilih in obredih, ne samo o kricanskih
zakramentih. Tudi v vulgali stoji beseda ssacramentume« na ved
mestih v pomenu sskrivnost< ali »skrivnostna reé«< (na pr.
I Tim. 3, 16), kar. gotovo kaZe, dase v omenjenem mestu (EfeZ.
b, 32) mora tudi tako razumeti. — Zakon se je zadel smalrati
»zakramentoms« 3Zele v 12, stoletju. Bilo je pa takrat in Se po-
zneje dosti prepira zaradi zakramentov: nekaleri so jih hoteli
imeti ved, nekaleri manj. Sele cerkveni zhor v Florenciji 1. 1439
je dolocil Stevilo sedem, kar je tridenski zbor (1. 1545) potrdil, ceg,
ker je sedmero poglavitnih ednostij, sedmero poglavitnih grehov,
sedem dnij v tedonu, sedmero zvezd in svednikov v Skrivnem
razodetju, mora tudi biti sedmero zakramentov!

*) Cudno je res, da je rimsko-katoliska cerkev naredila
zakon »zakramentome< in vendar udi, da je »boljSe in hlaZenejSe
biti v devistvu, kakor pa skleniti se v zakonue! Polemtakem bi
se bilo pnstq;ne_]e devistvo proglasilo za zakrament! — Ce
ima kdo dar zdrzljivosti in mu tudi vsled drugih razmer zakona
ni treba, naj le Zivi v devistvu! »Le kakor je vsakega poklical
Gospod, tako naj ravna! Privezan si na Zeno? ne i3di razveze!
Si li prost od Zene (tudi v srcu)? ne i3 Zene! A Ce se tudi
o%enis, se ne pregresi§ itd.« pravi Pavel v I Kor. 7. pogl. Da bi
ne moglo &sto zakonsko Zivljenje biti Bogu tako ugodno kakor
devidtvo, nima nobenega dokaza v sv. pismu. Skoro vsi verni in
sveti ]Jud_]e o katerih nam sv. pismo pripoveduje, so bili oZenjeni!
Sv. Pavel je bil sicer neOZen_]en a vendar odlo¢no zagovarja svojo
pravico, da tudi on bi mogel — ako bi mu hilo vie¢ — imeti
zeno, prav kakor so jo imeli drugi apostoli in hratje Gospodovi in
tudi sv. Peter. (I Kor, 9, 5). Velika krivica je torej, ¢e se prepo-
veduje duhovnikom zakonsko Zivljenje, ko vendar sv. pismo
naravnost  pravi, da  predstojnik ~ (8kof) ali  starejsina
obéine mora bili sene Zene moZ, ki je svoji hidi dober gospodari
ki ima ofroke pokorne itd.« (I Tim. 8, s—s; 12; Tit. 1. ), da b,



— 63—

4. Pridigarstvo je tudi od samega Jezusa Kristusa
postavljeno. Ali ker On sam ni doloéil pri tem nobenega
vidnega, vnanjega elementa ali znamenja, kakor
se vidi v sv. krstu in obhajilu, in ker pridigarstvo nima
nobene posebne obljube odpustenja grehov: ne more in
ne sme se zakrament imenovati. In dasi je GOSPOD
Bog v starem testamentu ukazal duhovnike s svetim
oljem maziliti, je vendar tisto maziljenje v novem te-
stamentu odpravljeno, kakor tudi duhovniske daritve in
tempelski obredi in naprave, ker so bili tisti obredi in
opravila le sence ali predpodobe prihodnjih bozjih dobrot
v novem testamentu. Ko je pa Kristus prifel in te
predpodobe izpolnil, jih je tudi za vselej odpravil, kakor
nam sv. pismo pricuje?). Zato tudi nikjer v novem
testamentu ne beremo, da bi Kristus ali njegovi
apostoli z oljem mazilili pridigarje in jih tako
posvedevali %), kakor se zdaj dela v papestva.

5. In naposled, dasi se ljudem, ki umirajo, po-
mazZejo udi z blagoslovljenim oljem in se pri tem govoré
besede, da bi jim Bog odpustil grehe, katere so s temi
udi storili, vendar se oboje, ker se dela brez Kristu-
sovega ukaza, ne sme imenovati zakrament. In s tem
oljem, o katerem se bere v sv. evangeliju in v listu sv.
Jakoba, se je delalo cisto kaj drugega kakor se dela
dandanes. Kajti apostoli so z istim mazilili ljudi, ne k
smrti, temu¢ da bi na ¢uden nacéin ozdraveli po
moci Kristusovi®). Zato se apostolsko maziljenje z
oljem nikakor ne strinja z dandanadnjim poslednjim oljem,
temuc je eno drugemu nasprotno kakor Zivljenje in smrt.

bil s svojim rodbinskim Zivljenjem za vzgled svoji obdini. Skoro
neverjetno se zdi, kar pravi gori Dalmatin, in vendar je Bellarmin,
imeniten udenik rimsko-katolitke cerkve, res napisal : »Vedji greh
je za dubovnika oZenili se kakor se pregredili s nedistost joe.
(De Monach, lib. II. cap. 34). In Liguori, tudi velik uditelj in
sveinik (!), pravi: »Ce se duhovnik samo enkrat za mesec pregredi
s nedistostjo in mu je tega Zal, ni ga treba karatic. In drugi
udeniki pripuscajo de ved!

1) Kol. 2, 16—23; Hebr. 10, 1—14. %) Mat. 10; 11, {; Luk. 10,
1—16; Jan. 20,2123, Ap. dej. 1,24—26; 6, 6; 13, 2. 3. ¥) Mar. 6, 13;
Jak. b, 14, 15.




e
Xl 0 krscanski cerkvi.

Sv. pismo nadalje uéi, da kjer se hozja beseda ¢isto
in prav u¢iin kjer se sv. zakramenti tako delé in prejemajo,
kakor jih je Kristus postavil, ondi GOSPOD Bog zbira
kritansko cerkev, katero On tukaj na svetu po svojem
sv. Duhu posvecuje, in tamkaj izvelita vekomaj. Ta
krséanska bozja cerkev pa ni last nobenega posameznega
naroda, nobenega dolo¢enega mesta. Zakaj detudi se je
pred Kristusovim rojstvom, v starem testamentu, bhozja
beseda pridigovala le med judovskim ljudstvom, in le tam
je opravljala prava boZzja sluzba, in radi tega le tam je
bila prava vidna bozja cerkev: vendar, ker je bil Kristus
po svojem od smrti vstajenju ukazal pridigovati svoj
evangelij po vsem svetu?), je vsled tega prava cerkev
povsod po svetu razSirjena in razkropljena. Zato je ondi
gotovo bozja cerkev, kjerkoli se najdejo ovéice, ki svojega
pastirja Kristusa glas posluSajo in prav uzivajo od
Njega postavljene zakramente. Zato tudi sv. Pavel v
svojih listih bogabojecih vernikov hise imenuje »cerkve« 2).

Najsi pa se prava kritanska cerkev nikjer ne najde
zbrana na enem mestu, vendar povsod enako ohranja
eden pravi, disti, izvelicavni nauk, ki je v sv. pismu
utemeljen %), in pravo uZivanje sv. zakramentov, katere
je sam Kristus postavil. Ta kricanska cerkev se tudi
nikjer ne najde popolnoma gista, ker so povsod med
pravimi, poboZnimi kristjani ogitni, svojevoljni gresniki,
kakor je ljulika zasejana med p3enico, pozresne ribe med
dobrimi, smrdeci kozli-med ovcami*), tako so tudi med
poboZniki mnogi hinavei, kateri poslusajo pridige, pristopajo
k sv. obhajilu in se izunaj svetu kazejo poniZne in pobozne,
dasi v srcu niso udi prave krééanske cerkve. Zato so
pridigarji dolzni zoper ocitne gresnike pridigovati bozjo
postavo, in jih radi njih grehov ostro svariti, kakor je
Bog prerokom zapovedal®); in ako se ne poboljsajo, ne

1) Mal. 28,19, %) Rimlj. 16. 5, I Kor. 16, 19; Filem. 2. ¥ Jan.
17, 17.20. 21; Efex. 4, 3¢, %) Mat. 13, 24 g0. 86—s3. 47—50; 25, 83.
§) Izai. B8, 1; Jerem. 3,12; 7, 1. 2.



AR

smejo jih pripustiti k sv. zakramentom; in ako se necejo
spreobrniti, morajo jih docela iz cerkve izobditi,
kakor mrive ude?); hinavee pa prepustiti bozji sodbi,
ker Bog sam vé, kateri so na tem svetu Njegovi?). On
bo sodni dan pometal svojo gumno?), in lo¢il bo kozle
od ovac, svoje izvoljene pa vpeljal v svoje kraljestvo,
najsi so bili na tem svetu pod Antikristovim kraljestvom
tlaceni, a so vendar ostali stanovitni v veri do konca 4).

Te krscanske cerkve glava je sam nas GOSPOD
Jezus Kristus, pravi bozji in ¢iste device Marije Sin, iz
katerega. Duha prejemajo vsi kristjani moé&, da Zive po
Njega volji, iz katerega je vse telo (cerkve) zdruZeno in
spojeno in raste po meri vsakega uda v ljubezni®). In
ker ta nase glava, Kristus, ni nedorastlo dete in
tudi ni odsoten od svojega duhovnega telesa,
t. j. cerkve: zalo ne potrebuje nobenega vikarja ali
namestnika na tem svetu, ki bi bil vidna glava Njegovi
krscanski cerkvi. On je povsod pri svoji cerkvi in pri vseh
svojih udih, jih po svoji obljubi vlada in hrani, kakor je
rekel: »>Kjerkoli dva ali trije vkup pridejo v mojem
imenu, ondi sem jaz med njimi« (Mat. 18, 20). »Jaz sem
pri vas vse dni do konca sveta« (Mat. 28, 20). Zaraditega
katerikoli se tako povzdiguje in pravi, da bi na Kristu-
sovem mestu bil glava Njegove kr3fanske cerkve, ta
ravna ne le napuhneno in prevzetno, temué daje
tudi s tem na znanje, da je resniéno »¢lovek greha« in
»sin pogube« in »>zopernik, ki se povzdiguje Cez vse to,
kar se imenuje Bog ali bozja sluzba, tako da sedi v
bo%jem templu kakor Boge (II Tesal. 2, 3 4)
Zato se ima po boZjem ukazu vsaki pravi kristjan logiti
od take laZnjive glave in iti iz Babela, ako nece biti
delezen njegovih grehov in pa kaznij, ki jih bo Bog
poslal nadnj 9).

Vladanje kridanske cerkve ne obstoji v tem, da bi
ti, ki so postavljeni v cerkveni sluzbi, ali ki so cerkveni
sluzabniki in uceniki, gospodovali ¢ez druge ali jim za-
povedovali po svoji volji: temué da oni pridigujejo

1) Mat. 18,1517, I Kor. 5,3—s5; I Tim. 1,20, ) II Tim. 2, 19,
%) Mat 3,12, 4) Mat. 24,13, 11 Petr. 1,10, 11. ) Efez. 1,02 28; 4, 15. 15;
Kolog. 1,18, ¢ II Kor. 6, 17; Izai, 52, 11; Skr. raz. 18, 4,



o gh

ali uéé é&isto, pravo bozZjo besedo in delé sv.
zakramente, kakor je iste nas GOSPOD Jezus Kristus
postavil in svojim ucencem ukazal le pridigovati, ugiti
in krstitit), nikakor pa ne gospodovati; kajti rekel je:
»Kralji narodov gospodujejo nad njimi, in poglavarji jim
vladajo. Ne bodi pa tako med vami: temué kdor
hoée velik postati med vami, bodi vam sluzabnik; in
kdor hoCe prvi biti med vami, bodi vam hlapec« (Mat.
20, 25--29); o Cemer tudi sv. Peter pise starejSinam:
»Pasite ¢edo boZzjo, nadzorujo¢ jo ne po sili, - ampak
prostovoljno, tudi ne za grd dobicek, ampak radovoljno,
tudi ne kakor gospodovalei vernikov, temuc
kakor zgledi Cede. In ko se bode prikazal najvisji Pastir,
dobili hoste nevenljivi venec slave« (I Petr. 5, 2_4).
Zato bi ti, kateri se smatrajo in hvalijo kot namestniki
svetih apostolov, si morali dobro premisliti in zapomniti
besede sv. Bernarda, ki pravi: »Pravi namestnik sv.
Pavla porete s sv. Pavlom: Ne da gospodujemo vasi
veri, ampak pomoc¢niki smo vage radosti. In sv. Petra
dedi¢ mora sv. Petra poslusati, ki pravi: Ne smete
Zupljanom gospodovati, temu¢ bodite tega krdela svetli
zgledi 2)«.

XIV 0 krizu in trpljenju krscanske cerkve.

Sv, pismo pricuje, da je kricanski cerkvi in njenim
udom na tem svetu prebiti krize in vse trpljenje, predno
pride v veéno veselje, kakor je tudi Jezus Kristus, njena
glava in Gospod, moral prebiti kriz in trpljenje in po tem
iti v slavo svojo®). In kakor je nebegki Oce dolodil svoje
kraljestvo Kristusu, tako je On isto tudi nam dolocil ¢)
in zato ukazal, da, kdor hoce biti Njegov ucenec, mora
sam sebe zatajltl vsak dan svoj kriz na se vzeti in
iti za Njims). Sosebno je pa hudi¢ in hudobni svet
sovrazen pravim vernikom in jim prizadene vse zlo,

'1) Mat. 28, 1s—go; Mar. 16, 15. 16. %) 1I Kor. 1, 24 I Petr. 5. 3.
8) Luk. 24, 2, %) Luk. 22, 99. 30, 5) "Mat. 16, 24, i



O

kjerkoli more, ker oni niso od tega sveta?) in se Z njim
ne strinjajo v grehih in malikovanju, temué zoper to
priéajo in se bojujejo; zato si hudi¢ in ta svet prizadeva
jih s preganjanjem, z morjenjem in z drugimi nadlogami )
odstragiti od prave vere in jih v obup prisiliti in s seboj
vred pripraviti v veéno pogubljenje.

Ali vendar ne more ni hudi¢ ni hudi svet v resnici
vernim in bogabojedim skoditi ali jih muéiti, ce tega
Bog ne pripusti®), »kateri jim ne bo dal izkusanim biti
nad njihovo moc¢, temué bo storil z izkusanjem tudi izhod,
da bodo mogli prenesti« (I Kor. 10, 13).

Nag GOSPOD Bog ima pa posehne in velike \zroke,
zaradi cesa da Ziveti svojim izvoljencem na tem svetu v
krizih, nadlogah in trpljenju. (1) Ker bozZji izvoljeni
svetniki, dokler so na tem svetu, imajo meso in kri in
cutijo strasti v sebi in hude Zelje, hoce jih GOSPOD
Bog s trpljenjem na tiste opozoriti, da se sami ne
smatrajo za nedolZne, temué¢ da se ponizajo,
Kristusa za odpu3tenje prosijo, svoje meso brzdajo
in stanovitno molijo4). (2) Hoée jih Bog s trpljenjem in
nadlogami obvarovati, da iz notranjih hudih Zelj ne
padejovvnanje velike in pogubljive?®) grehe (kakor
n. pr. David), o Gemer pravi sv. Peter: »Kdor je trpel
v mesu, jenjal je gresiti, dane zivi ve& ¢loveskim strastim,
ampak volji bozji ostali ¢as v mesu« (I Petr. 4, 1. 2).
(3) Tako je tudi kriz, preganjanje in sramotna smrt,
katero morajo Cestokrat kristjani nedolZno pretrpeti zaradi
boZjega imena, pri¢ovanje o resnici evangelija®),
iz katerega se ocito vidi, da se kristjani ne drZe pravega
evangelija zavoljo posvetne dcasti ali zavoljo telesnega
dobicka; temué da oni pri evangeliju is¢ejo le vednega
Zivljenja, katerega so si v svesti, da radi njega zapusté
ne le svojega blaga in kar jim je ljubega na tem svetu,
ampak tudi svoje Zivljenje, ko se dajo trpinciti in umoritii
Kajti ako bi ne bilo vednega Zivljenja, morali bi biti vsi

1) Jan. 17,16; 15,18, 19, 2) Jan. 16, o; I Petr. 5,8, 9. % Mat
10, 16—31. %) Ps. 90, g; Jer. 81, 15. %) I Kor. 11,32, ©) I Kor, 15,
30. s1; Gal. 6, 17,
5



sv. apostoli, muceniki in mucenice, in %e dandana3nji
veliko kristjanov veliki norci, da niso rajsi iskali pokoja
in dobrega Zivljenja na tem svetu, temuc so svoje Zivljenje
voljno darovali Bogu, da bi le veéno Zivljenje obdrzali.
(4) S krizi in nadlogami hoce tudi GOSPOD Bog svoje
izvoljene kristjane storili podobne podobi svojega
Sint, da kakor so oni tukaj na svetu % Njim trpeli, bodo
tndi (po Njegovi obljubi) na onem svetu # Njim vred
ziveli in gospodovali vekomaj?)..(5) In naposled je krist-
janov kriz tudi znamenje nevernim in pre-
gre3nim, da kadar GOSPOD Bog svojih vernih in
izvoljenih ne pusti brez kazni, bo On veliko manj gres-
nikom prizanesel, temué jih, ako se ne spokoré, vekomaj
pogubil 2).

Neverni in pregresni tudi véasih trpé Ze na tem
svetu; ali velik razlocek je med trpljenjem vernih in
nevernih ter nepokornih. Kajti (1) GOSPOD Bog vec¢inoma
odlaga svojo kazen zoper pregredne in ne-
verne, da bi jih s svojo dobroto napeljal k pokori?);
ampak svoje izvoljene On zdajeci in hitro kaznuje, kadar
kaj zagreS¢ zoper Njega. (2) Neverne in pregresne On
kaznuje po zasluZenju njih grehov v svojem
srdu; bogabojeée pa kaznuje iz milosti in ljubezni,
kakor oce, jim v blagor®). (3) Kadar Bog kaznuje neverne
in nepokorne, odvrne od njih svojo milostljivo
roko; ampak svojim izvoljenim pomaga v sredi nadloge
in jim stoji na strani, da morejo svoje nadloge pretrpeti
in odre3eni biti%). (4) Naposled morajo neverni in nepo-
korni biti koncani, iz tega sveta iztrebljeni in tamkaj
vekomaj pogubljeni; verni in bogaboje¢i pa
bodo ohranjeni; da naposled junaski obvladajo, in da tam-
kaj prejmejo od nasega GOSPODA Jezusa Kristusa, pravic-
nega sodnika, v ve¢nem veselju in izveli¢anju venec slave,
kateri jim nikdar ne uvene ¢).

) Rimlj. 8, 17, Il Tim. 2. 11, 12; Jak. 1, 12, ?) Jer. 25, g9, Luk. 23, a1,
1Petr.4, 17, 18; ) Rimlj.2, 4. 1 Petr. 3, 9. 15. %) Pregov. 3, 11. 13; Hebr, 12,
5—11; Skr.raz 3, 19, ) Riml}. 8, 26. 28. 1. Tim, 4, 16. 17: [zai. 43, 1—3.¢) 1 Tim,
4, ¢; I Petr. b, 4; Skr. raz. 2, 10. i



ZoEhrms

XV 0 molitvi.

V trpljenju in nadlogi pa je kristjanov najboljsa
bramba in 8¢it zoper hudiéa in hudi svet: verna molitev
k Bogu?); dasi smo dolzni moliti ne le kadar je nevarnost,
temu¢ vedno. Zakaj Bog nam je to zapovedal, rekod:
»Is¢ite oblicje mojel« (Ps. 27, 8). In Kristus Jezus:
»Prosite, in vam bo danol« (Mat. 7, 7) In spet na
drugem mestu je v priliki pokazal, kako je treba vsegdar
moliti in ne naveli¢ati se (Luk. 18,1—7). In da bi mi tem
rajsi molili, je On najmilostljiveje obljubil vse té uslizati,
kateri Njega klicejo. To potrjuje Kristus s prisego, rekoc:
»Resni¢no, resni¢no vam povem: Karkoli boste Oceta
prosili v mojem imenu, vam bo dale« (Jan. 16, 23).

Vse sv. pismo pa pricuje poleg tega, da imamo
le samega Boga moliti in Njemu samemu sluziti?).
Zakaj le On sam je pravi pomo¢nik v nadlogah, ki sam
je tudi povsod vpri¢o, ki vidi in slidi vzdihovanje in
molitev svojih vernih in uslidi njih prosnje. Zato katerikoli
molijo razen edinega pravega nasega Boga ljube svetnike
in svetnice, ki so ze zdavnaj umrli, ki ni¢esar za nas ne
vedd in nas ne poznajo, kakor sv. prerok %) pricuje, tisti
spet narejajo in ponavljajo v kricanski cerkvi pogansko
malikovanje#), ker to cast, katera pristaja samemu
Bogu, dajo in prilagajo ljubim svetnikom in svetnicam, v
najvetjo necast Boga Najvisjega. Ono bi se poprej
moralo dokazati, da ljubi svetniki in svetnice vse
vedo, vse vidijo, in — ker se molitev vselej z usti ne
izrede, temué pogostoma obstoji le v nesligljivih vzdihljejih
srca in duha — da tudi znajo vseh ljudij srca in misli,
predno bi se mi dali pregovoriti, da bi jih — sosebno
pa téh, o katerih se dvomi, e so sploh Ziveli, kakor sv.
Jurij, sv. Kristof, sv. Katarina itd. — Kklicali in njim molili.
In moralo bi se klicanje in ¢ce3Cenje svetnikov tudi
dokazati s cisto boZjo besedo, zapovedjo in obljubo,

1) Ps. 50, 15; Izai. 26,20, %) V Mojz. 6, 12—15; 10, 20; Mat, 4, 10.
%) Izai. 64, 16. %) Rimlj. 1, 23, 25,



SaEeE

da bi se iz vere moglo storiti in Bogu dopasti. Takih
dokazov se pa ne najde nikjer v sv. pismu.

In kakor sv. pismo povsod u¢i, da nam ni ljubih
svetnikov in svetnic, kalerih duse so v nebu, kakor
pomocnike in pomoénice v nadlogah klicati, ker la cast
pripada samemu Bogu, katere On ne¢e nobenemu drugemu
dajati1), tako ono tudi uci, da jih ne smemo Kklicati kot
srednike, besednike ali odvetnike pred Bogom, da bi
oni za nas govorili ali mislili, in da bi zavoljo njih Bog
tem raje uslisal pafo molitev. Zakaj mi nimamo veliko
srednikov pri Bogu Ofelu v nebesib, temu¢ le enega
samega, namre¢ nasega Zveli¢arja Jezusa Kristusa. Kakor
On sam pravi: »Karkoli boste Oceta prosili v mojem
imenu (ne: v tega ali onega svetnika ali svelnice imenu),
vam ho On dale (Jan. 16,23). Tudi sv. Pavel pise, da je
le »>jeden Bog in jeden Srednik med Bogom in ljudmi,
clovek Kristus Jezus, kateri je sam sebe dal za vse v
odreenje« (I Tim. 2, 5. 6). In sv. Janez piSe, da »ako bi
kdo kaj zagresil, imamo besednika pri Ocetu,
Jezusa Kristusa pravitnega, ki je sprava za grehe
nafe; ne pa samo za naSe, ampak tudi za vsega sveta
grehe« (1 Jan. 2,1 2). Iz tega se vidi, da Kristus ni tako
trd in srdit nag sodnik?), da bi mi ne smeli pred Njega
stopiti in Ga moliti, in da bi bili ljubi svetniki in svetnice
milostljivejsi in dobrotljivejsi kakor On: temué On je
nag najzvestejdi in najmilostljivejsi prija-
telj in Izvelic¢ar, ki se je tudi zavoljo nas, iz zgol]
dobrote, milosti in usmiljenja, voljno podal v britko
smrt, ze tedaj, ko smo e bili gresniki in sovraZniki;
koliko bolj bo nas ljubil in izvelical sedaj, kosmo po
Njem Ze =z Bogom spravljeni®)? In ako Bog Oce ni
prizanesel svojemu edinemu Sinu, temu¢ Ga je za nas
vse Zrtvoval, kako bi nam tudi % Njim vred vsega ne
podaril4)? Zaradilega mislimo, da je Kristus hotel tako
malikovanje ubraniti tudi s tem, da je vetinoma odpo-
vedal in zavrnil prosnje svoje ljube matere Marije

1) Izai, 42, 8, 48,11, %) Jan. 3,17, 12, 47, I Jan. 4. 14 *) Rimlj.
3, 6—10. ¥) Rimlj. 8, g2,



= Rt

in svojih apostolov, katere so oni za druge storili, kakor
to zgledi kazejo: Jan. 2, 4; Mat. 15,24; 20, 20-23. Saj
go tudi ljubi sv. apostoli in u&eneci Kristusovi v svojih
pridigah Jjudem od sebe na samega Kristusa kazali
in niso hoteli, da bi jih bil kdo molil ali jim izkazal Gast,
ki pripada Bogu1?).

S tem se tudi ljubi svetniki in svetnice ne zanicujejo,
ko se po sv. pismu uéi, da moramo le samega Boga
klicati in Njega samega moliti v imenu naZega edinega
Srednika, Besednika in Izvelicarja, Jezusa Kristusa, ker
ta cast pristaja samemu Bogu Oceta in Kristusu, kakor
je zgoraj dokazano. Moremo pa ljube svetnike in svetnice
drugade spostovati ali ¢astiti, namreg da jih
spoznamo in smatramo za zveste bozje sluzabnike in
sluzabnice, mucenike in mucenice, ki so spoznali s pre-
litiem svoje krvi in s svojo smrtjo Kristusa, pravo vero
in nje izvelicavni nauk; in da GOSPODA Boga za take
dobrote, katere jim je izkazal, ¢astimo in hvalimo. Sv.
Pavel pise sam o sebi, da je bil neznan po oblitju
kri¢anskim obé¢inam v Judeji, ki so pa samo slisale, da
tisti, kateri je nekdaj verne preganjal, sedaj pridiguje
vero, katero je poprej zatiral, in so Boga zavoljo
njega castile?). S tem tudi spo3dtujemo svetnike, da
stopamo v njih stopinje in za njimi hodimo ?),
kakor so oni za Kristusom hodili, da bo GOSPOD Bog
tako v njih Gei¢en in hvaljen.

In sv. pismo dalje pri¢uje, da ni prav, temuc Krivo,
ako se ljudje vezejo z molitvijo na dolocena mesta in
tase, kakor da bi Bog zaraditega rajsi uslisal naso
molitev. Zakaj sam Kristus o tem pravi tako-le: »Pride
¢as, da ne boste ni na tej gori ni v Jeruzalemu molili
Oceta« (Jan. 4,21); in kmalu potem: »Prisel bo ¢as, in
je 7ze sedaj, da bodo pravi molilci molili O¢eta v Duhu
in resnici« (V. 23). In sv. Pavel hoce, da »moZje molijo
v vsakem - kraju in vzdigujejo (k molitvi) svete roke, brez
srda in dvomae (I Tim. 2,8). Ravno tako tudi

4 Jan, 1,19—30; 3,27—36; Ap. dej. 2, 2232, 10, 25, 2; 14,11—15.
?) Gal. 1,22—2¢. % I Koriné. 11, 4; Filip. 3, 17.



O

ni Bogu prijetna molitev, ¢e se hlebe¢e mnogo hesed,
sosebno pa, ¢e se moli zavoljo trebuha, denarja in dobicka,
in ée ljudje menijo, da imajo s takimi dolgimi molitvami
pri Bogu kaj zasluZenja ali da bi jim moral zavoljo téh
molitev kaj podariti, ali e mislijo s tem Boga pomiriti.
Taka molitev je GOSPODU Bogu celé zoperna, kakor to
sam Kristus priéuje, rekoé; »Kadar molite, ne blebetajte
veliko kakor pogani; zakaj oni menijo, da bodo usligani,
kadar veliko besedicijo. Zato ne smete biti kakor oni;
zakaj vas Oce vé, kaj potrebujete, predno Ga prosite itd. «
(Mat. 6, 7. 8).

Zato kdor hoce prav moliti, mora v Duhu in res-
nici moliti, v imenu nasega GOSPODA Jezusa Kristusa,
in svete roke povzdigovati k Bogu 1), t. j. njegova molitev
mora pribhajati iz prave vere, iz srca, iz prave pohoz-
nosti, in nikakor iz hinavicine; in ne sme s tistimi usti
preklinjati in moliti 2), kar je gnusoba pred Bogom, temuc
mora gledati, da se njegovo zivljenje vjema z njegovo
molitvijo %): tako bo zdajci uslidan, kakor hitro le zacne
moliti. Ali saj s takim razlockom, da GOSPOD Bog
vsakega, ki moli v pravi veri in iz pokornega srca za
duhovne dobrote, takoj uslisi in mu gotovo zavoljo
Kristusa, nagega Srednika, da odpuscenje grehov, dar
sv. Duha in vecno Zivljenje; ampak v telesnih receh
On cGestokrat odlasa, da ne podari zdajci tega, za
kar Ga prosimo, sosebno tedaj, kadar tako odlasanje
sluzi k Njegovi ¢asti in. k nasemu izvelicanju4). Zakaj
bozja ¢udna vsegamogocnost se tedaj tem bolj izkaZe in
vidi, ko Bog stoprv tedaj pomaga, kadar ni¢ ne izda vsa
cloveska pomoé¢. Zaraditega imamo v voljnem potrpljenju
¢akati na Njegovo pomoé. Kajti dasiravno On od-
laga, vendar le za kratko: »nekaj malega Se in pride On,
ki ima priti, in ne bode se mudil« (Hebr. 10, 37). In ako
nam prej ne pomaga: izkaZie nam vsaj v nadi telesni
smrtl svojo najvecjo pomoé, ko konec stori vsemu nasemu

1) Jan. 4,24 16,24 I Tim. 2, 5. 2) Jak. 3, 12. %) [zai. 1,11—20;
58. %) Jan.li, 5.



2= i

trpljenju, nam obrise solze z lic in nas sprejme k sebiv
veéno veselje.

XVI. 0 sv. zakonu.

Bog je v zacetku sveta, Sesti dan stvarjenja, ustvaril
nagega prvega oceta Adama iz praha ali prsti in naso
prvo mater Evo iz njegovega rebra. Da bi se pa ¢lovestvo
posteno in spodobno, od ednega ¢loveka krvi po vsem
svetu mnozilo, pricuje sv. pismo, da je sam GOSPOD
Bog sv. zakon postavil, 3 v paradizu, predno so bili tisti
nadi prvi starisi v greh padli, in ju je sam v paradizu
porogily), in je ta sv. zakon tudi po padcu potrdil
in blagoslovil in do danasnjega dne obdrZal?).
Zakaj kakor je GOSPOD Bog ¢ist Duh, tako sovrazi svo
necistost, kurbarijo, presestvo in vse nespodobno dejanje,
in kaznuje tudi grozovito take pregrehe, ne le na posa-
meznih osebah, temué tudi na celih rodovih, mestih in
dezelah %); in kateri se od takih pregreh iz srca ne spreo-
brnejo, kakor je storil David, Marija Magdalena i. dr.,
padejo v boZzjo sodbo in ne bodo posedli nebeskega
kraljestva *).

Sveti zakon je redno zdruZenje ali zveza enega
moza in ene zZene, po bozji besedi in naredbi, po oheh
privoljenju in z namenom, da bosta prijazno in pos-
teno skupaj prebivala in drug drugemu zvesto
pomagala do smrti, da v neCistost ne padeta in da
zaplodita zarod. Zato ni to pravi zakon, kar nekateri
imajo za zakon, temuc¢ le to zdruZenje enega moZa in
ene 7Zene, katero se redno sklene po bozji
postavi. Kateri postavi je (1) prvi pogoj, da imej vsak
svojo %eno in vsaka imej svojega moza®). Kajti nas GOSPOD
nece, da bi bili trije ali tirje, temu¢ — po prvotni po-
stavi—le dva zdruZena v eno meso. Zato je zoper
bozjo postavo in velik greh, ¢e ima kdo ve¢ kakor eno
zeno, ali katera veé kakor enega moZa, bodisi skrivoma

_”—“'57! ]J\‘i-t-)jz. 1,98 2,18—24 %) 1 Mojz. 3,16 9, 1; Mar. 10, 6—4.
3) Rimlj. 1,23—g8. 4) I Koriné, 6,9.10. %) I Koriné. 7, 3; Mat. 19, 4—9. .



s e

ali odito. Ta pregreha se je zadela pri Lamehu?), ki je
bil od nevernega Kajnovega sorodstva, in po njem so
tudi sv. ocaki, kakor Abraham, Jakob, David in drugi v
starem testamentu imeli po ve¢ Zen naenkrat?): ali delali
niso prav, kakor to sam Kristus ué¢i v evangeliju. Dasi
pa je GOSPOD Bog trpel to, da bi se izraelsko ljudstvo
tem bolj razmnoZilo: vendar jih je tudi za to obiskal in
kaznoval s prepirom in razprtijo, katero so imele Zene
med sabo, in z vsemi drugimi teZzkoc¢ami, najsi jim je
zavoljo Kristusa odpustil te in druge grehe in ve¢no kazen.
(2) Drugi¢ velja o sv. zakonu tudi to, da se ne smejo
mo#Ziti ali Zeniti, katerim je od Boga prepovedano
zavoljo bliZznjega sorodstva ali svastva, ampak
le ti, katerim se isto spodobi po bozjim pripuscenju.
Te postave so zapisane v tretjih Mojzesovih bukvah v
18. in 20. poglavju. (3) Sem spada tudi to, da se otroci,
ki so 3e pod oblastjo svojih starisev ali svojih varuhov,
ne smejobrezdovoljenjaistihZeniti ali moziti.
Kajti kakor so otroci v drugih manj vaznih receh dolzni
po boZji zapovedi spostovati in slusati svoje starise, tem
bolj so dolzni po njih svetu se ravnati v tem tako vaznem
in tezavnem vpraganju?). V sv. pismu o bogabojecih
otrocih vedno beremo, da so jim njih starigi dajali moze
in Zene; o Ezavu in drugih razuozdancih pa, da so si
sami po svoji viecnosti jemali Zene®). In takim celd nié
ne pomaga, ko pravijo: »Kar je Bog zdruiil, tega ¢lovek
ne sme locitic. Zakaj kdo more reci, da je Bog take
razuzdane otroke zdruzil, ki ravnajo zoper Njegovo
zapoved ?

Ker je torej gotovo, da je sam GOSPOD Bog postavil
sv. zakon, imajo ga vsi, ki hocejo vanj stopiti, zageti v
pravi pohlevnosti, molitvi in v hozjem strahu, kakor se
kristjanom spodobi. K Zenitnini ne smejo vabiti o3abnega,
necistega hudobnega duha, temu¢ nagega GOSPODA
Kristusa, kakor so storili v Kani Galilejski®), in tako bo
On tudi pri njih premenil vodo nadlog v vino

1) I Mojz. 4,19, % I Mojz. 16; 29; 30; I Sam. 5,1s; I Kralj.
11, 1—3. $) II Mojz. 20,12, %) I Mojz. 24, 7; 28,1.2; 26,34 28, 9
§ Jan, 2, 2.



)

veselja s svojim Duhom in s svojo tolazbo. Po Zenitnini
pa imajo vse svoje Zive dni Ziveti v tem stanu v
bozjem strahu, otroke in druzino, katero jim Bog
da, voditi s sabo vred k pravim pridigam, katekizem jih
uc¢iti in tudi k boZjemu strahu jih opominjati. Ako jim
pa Bog poslje krize, morajo Boga klicati na pomo¢, biti
potrpeZljivi in Njega pomoéi voljno ¢éakati; in On bo
tudi pri njih s svojo milosljo in bho dal, da bodo mogli
svoj zakon dokoncati k Njegovi casti in k svojemu
lastnemu in svojih ljubljencev izveli¢anju.

XVIil 0 gosposki.

Za svetim zakonom je Bog postavil gosposko in
oblastnike na svelu?). Kajti po prvih staridev padcu je
vsklila v ¢loveskih srcih vsa nespodobnost in hudoba.
Da bi se pa ljudje mogli s postenimi postavami vladati,
da bi se pobozne branilo pred silo in nespodobnosijo,
hude pa kaznovalo, in da bi tako mogli ljudje Ziveli na
svetu v miru in pokoju, je Bog postavil gosposko, in Se
véasih obuja iz najnizjih in najbolj ubogih ljudij junaske
moze, katere obdari s CGastjo, mogjo in gospostvom, jih
povia in postavi kot bozje sluzabnike v brambo tem, ki
dobro delajo. Da bi pa imeli vsi ta stan za svet, visok
in Bogu dobro dopadljiv, podeli GOSPOD Bog gosposki
in oblastnikom tudi svoje ime, ker jih imenuje v sv.
pismu?) >Elohime, t. j. bogove, in hoce s tem spricati,
da je njih stan ne le od Boga postavljen, temué tudi
tako od Boga blagoslovljen, da kdor v njem Bogu prav
sluzi in zvesto in v boZjem strahu vri svoja opravila,
more v takem stanu z dobro vestjo Ziveti in izveli¢an biti.

Vsake prave poboZne gosposke opravilo obstoji
po sv. pismu v dveh receh. Prvi¢, da imajo kritansko
cerkev in njene ude Ziviti in njeni reditelji biti. Ker imajo
namreé¢ vso svojo visokost in gospostvo od Boga, mora

1) Rimlj. 13, 1. ?) Il Mojz. 21, ¢; 22, 8. 22; Ps. 82, 1.6; (hebrej-
ski izvirnik).



Lo mpate

tudi njih najvecja skrb biti, da se v njih vaseh, mestih
in dezelah pridiguje éista in prava bozja beseda, in da
se delé pravi sv. zakramenti, in také prava bozja sluzba
napreduje in Bog &asti*). Lepih zgledov v tem imajo na
kralju Davidu, Salomonu, Jozafatu, Hiskiju i. dr.?). Zato
je Bog tudi kraljem zapovedal, naj imajo boZjo postavo
pri sebi in naj v njej beré vse svoje Zive dni?).

Potem pa imajo oblastniki tudi hraniti pravdo in
pravico, tla¢enim, sirotam in vdovam do pravice pomagati,
in nikogar pustili kriviéno tlaéiti, ne gledati na veljavo
oseb, ne se dati podkupiti, ne krivice podpirati. Jozafat,
pobozni judovski kralj, se je silno brigal za to, ne le ker
je sam sodil praviéno, temu¢ je tudi postavil v vseh
judovskih mestih sodnike in jim =zapovedal tako-le:
»(iledajte, kaj delate! kajti ne sodite za cloveka, temué
za GOSPODA, in On je pri vas v sodbi. Zato bodi strah
GOSPODOV pri nas; pazite, kako ravnate! kajti pri GOS-
PODU,. nasem Bogu, ni nobene krivice: On ne gleda na
veljavo oseb in ne jemlje darove (Il Paral. 19, 6. 7).

1) II Sam. 6; I Kralj, 5; 22, 43; I Kralj. 19; 22. ) V Mojz. 17, 19,

*) Mislim, da zahteva tu Dalmatin malo preved. Vsaj od
dandanagnjih vlad se ne more toliko pridakovati. Vlade, ki trogijo
milijone za smrtonosna oroZja, niso menda sposobne, skrbeli za
razSirjanje ¢istega nauka Kristusovega. Sploh pa nam prica zgo-
dovina, da je lo bila vsekdar nesreéa i za drZavo i za cerkev,
kadar se je gosposka vitikala v verske in cerkvene, ali pa cerkev
v posvetne In polititne zadeve. Koliko krvi se je po nedolZnem
prelilo radi tega! — Kristus in njegovi apostoli niso marali tega,
da bi posvetna oblast podpirala ali pospeievala njih delovanje ;
zato se tudi niso prilizovali vladarjem tega sveta, nili se me3ali
v njih opravilo, niti hrepeneli po njih slavi in dostojanstvu. »Kra-
ljestvo moje ni s tega svetal« je rekel Kristus, in dokler se je
cerkev po tem ravnala, napredovala je v vsakem oziru. V prvih
treh stoletjih, ko so bile posvetne oblasti cerkvi sovrazne, se je
evangelij veliko bolj razsirjal med mnogimi narodi kakor pozneje,
ko so se vladarji potezali za razdirjanje nauka Kristusovega. —
Zahtevajmo torej dandanes: popoluo loditev cerkve od drzave, svo-
bodno drzavo, svobodno cerkev! Posvelne oblasti naj delujejo za
posvetni, obéni blagor &lovestva, verske druZbe pa za njegove
duhovne polrebe. DrZzava naj ne podpira in tudi ne ovira cerkve v
njencm delovanju, cerkev pa naj se ne mesa v politiko, naj sluzi vsem,
a ne gospoduje, po zgledu Kristusovem! Za nage razmere, posebno v
Avstriji, se sicer kazejo take zahteve preved idealne, pa vendar so res-
niéne, zatorej ni treba obupati: resnica ho naposled gotovo zmagovala/



ST

Zaraditega je vsaki ¢lovek dolZan svoji gosposki
biti pokoren, jo ljubiti, spostovati, za njo moliti, ji
davke in druoge naklade voljno in potrpezljivo dajati,
sploh se ji v vsem pokoriti, ne ker bi se bal kazni, temué
radi svoje vesti. Zakaj kdor se ustavlja gosposki ali
oblasti, ustavlja se naredbi boZzji; a kdor se ji ustavlja,
bo kaznovan?). Kuakor pricujejo vsi zgledi in zgodovine,
so vsi puntarji, ki so se ustavljali svoji gosposki,
nesrec¢no koneali. Koraha, Datana in Abirama je zemlja
#ive pozrla, zato ker so se bili Mojzesu ustavljali2).
Absolom je obvisel za svojo lase na hrastu in bil preboden,
ker se je bil Davidu, svojemu ocetu, uprl in ga hotel iz
kraljestva pregnati®). Simri je tudi Zalostno koncal, dasi
je bil le nejeverca umoril?). In takih zgledov je dosti v
zgodovini vseh narodov.

Pokor&¢ino v telesnih reéeh smo dolzni ne le pobozni
in dobrotljivi, ampak tudi nejeverni in trdi gosposki.
Zato je tudi GOSPOD Bog zapovedal svojemu judovskemu
ljudstvu, da naj so kralju v Babelu pokorni in naj molijo
za njega in za njegovo mesto®). Tudi sam na3 GOSPOD Kristus
je placal davek v Kapernaum po sv. Petru®) in objednem ugil :
«Dajte cesarju, kar je cesarjevega, in Bogu, kar je bozjega!«

Bogu samemu pa pripada vera in vse, kar se
tite naSe vesti in veénega izvelianja; zato ne sme
noben podloznik svoji gosposki ali starisem na
ljubo, morebiti zavoljo posvetnega blaga ali zavoljo
prijateljstva, privoliti k neveri, malikovanju
ali k laznjivemu nauku zoper svojega pravega
Boga: temué rajsi vse svoje blago, svoje zivljenje in karkoli
Jjubega ima na tem svetu, voljno zapustiti, predno bi
hotel le za trohico odstopiti od prave boZje resnice, ki
nam je v sv. pismu razodeta. To nam je sam Kristus na
nekoliko mestih zapovedal, n. pr. Mat. 10, 37. 38; Mar.
8,34—38. Tako se je sv. Daniel rajsi dal vreci v jamo
med leve, in trije mladeni¢i v razbeljeno pe¢ v Babelu,
kakor da bi bili zoper svojega pravega Boga privolili na
zapoved svojega kralja v malikovanje in molili druge
1) Rimlj. 13,4—¢; I.Tim. 2, 1—3; I Pelr. 2,17. 2) 1V Mojz. 16.
8) ]I Sam. 18. 4) I Kralj. 16, 10—20. ) Jer. 29, 7 °®) Matl. 17,
24—97; 22, 21.



a7 s

bogove®). Tako so storili sv. apostoli in vsi ljubi sv.
muceniki in mudenice. Zato ni to nepokoricina ali svoje-
voljnost, ¢e se veéasih podloZniki ne uklonijo zapovedim
svoje gosposke, katere co zoper boZzjo besedo in zoper
njih lastno vest. V takem slucaju more sama gosposka
soditi (kakor sta rekla sv. apostola, Peter in Janez, judov-
skemu zboru v Jeruzalemu), je li prav pred Bogom, da
bi jo kristjani bolj poslusali kakor Boga?). Golovo je
treba Boga bolj poslusati kakor ljudi!

XVill 0 sodnem dnevu.

Naposled uci sv. pismo, da mora zavoljo greha
¢lovek ne le umreti, temué so s c¢lovekom tudi vse druge
stvari ni¢eve?), in da se tudi svet enkrat zrusi v nic.
Konec sveta pride ob gotovem, od Boga postavljenem in
dolo¢enem casu, kadar se ga bodo reverni, pregresni in
brezskrbni ljudje najmanj nadejali4). Ne bode pa svet
zopet koncéan z vodo, kakor je bil za ¢asa Noe-ta, ampak
z ognjem, v katerem se »bodo raztajala nebeska telesa
z velikim ropotom, in prvine razpadejo gore¢, in zemlja
in dela na njej zgoré« (II Petr. 3, 10).

Tega poslednjega dneva pa se verni kristjani ne
stragijo kakor neverniki, temuc¢ se ga veselé. Zakaj njih
odreditev se priblizuje, in njih ljubi Tzvelicar, Jezus
Kristus, se ho pokazal v svojem boZjem in neheskem
velicastvu z vsemi svojimi izvoljenimi =angeli, da svoje
verne potolazi in vsega zlega odresi®). In kadar ho dal
glas trombe sligati, bodo se vsi, ki so v grobih, zbudili in
od smrti vstali, da tako bo dopelnjeno, kar so udcili in
prerokovali o vstajenju mrtvih v starem in novem testa-
mentu sv. preroki, Kristus in Njegovi apostoli¢), Ti pa,
kateri bodo §e Zivi na tem svetu, hodo hipoma, kakor
bi z oZmi trenil, ob glasu trobente izpremenjeni’). In
tako bodo oboji, Zivi in mrtvi, dobri in hudi, za vecnost

pripravljeni, toda z razlotkom, da bodo neverni in

1) Dan. 3; 6. ?) Ap. dej. 4, 19; 5,2. ) Rimlj. 8, 1922 *)Mat.
24, 37—44; Luk. 21, 5435 %) Luk. 21, o5 Mark. 8, 35 Dej. 1, 11,
) Jan. 5,%. 29; 7) [ Tesal. 4,1517; | Koring. 15, 51. .




iy U

pregredni z duo in telesom pogubljeni v peklu, v veénem
peklenskem ognju; verni pa bodo 5li z duso in (elesom
v novo nebo, v veéno veselje?l).

Poprej pa bodo vsi ljudje po svetih angelih bozjih
k sodnemu dnevu povabljeni in poklicani, in pokazati se
bodo morali pred Krislusom .Jezusom, boZjim in device
Marije Sinom, postavljenim za sodnika zivim in mrivim 2).
In tu bo moral vsakteri sam za se dajati racun in odgovor,
za vse svoje dejanje in tudi za vsako prazno besedo,
katera je sla iz njegovih ust?). In ta odgovor bo tem
tezje, ker On ne bo gledal na veljavo oseb, in se tudi
ne bo dal z darili podkupiti ali z lepimi in sladkimi bese-
dami motiti: temué On bo kakor praviéni sodnik vse
enako sodil*). Sodbo bo izrekel po svojem sv. evangeliju %),
po tem, kako je vsakateri na svetu delal pokoro, ali je
v Njega veroval ali ne. Kdor je veroval in Ga poslusal,
bo vprico vseh angelov in izvoljenih in vprico vseh
hudobnih duhov in pogubljenih ljudij izveliéan in obdan
# najvedjo Casljo in slavo in sprejet v vecno blazenstvo ).
Kdor pa ni veroval, bo moral straSno osramodcen slisali
grozno sodbo, da bo vekomaj izpred obli¢ja bozjega
zavrzen in nikdar delezen vecCnega veselja, in z vsemi
hudobnimi dahi in pogubljenimi pahnjen v vecéni peklenski
ogenj, kjer njih trpljenja nikoli ne bo konec?). In tu ne
bode nikake srede ali tako imenovanih vic ali Gesar
drugega med nebom in peklom, temué¢ kakor vsi verni
zdajei pridejo v nebesko kraljesivo, ki jim je pripravljeno
od zadetka sveta, tako pojdejo neverni zdajei v vecni
peklenski ogenj, ki je pripravljen hudi¢u in njegovim
angeljem. In ker tedaj labko spoznamo iz znamenj in
cudezev, katera se po Kristusovem in njegovih ucencev
prerokovanju morajo zgoditi pred sodnim dnem, da
sodni dan ni vec daleé; zato se moramo po Kristusovem
opominjanju varovati, da na3a srca ne bodo obteZena s
poZreznostjo in pijanostjo in skrbmi tega zivljenja, da

1) Mat, 25, 31—46; 11 Petr. 3,13, 2) Ap. dej. 10, 42; Il Tim, 4, i;
Rimlj. 14, 9. 10. %) Gal. 6, 5 Mal. 12, 5. 9 Rimlj. 2, 211, 4 Jan.
12, 48; Rimlj. 2, 16. ) Mat. 13, 43, Luk. 12, s; Skr. raz. 3, 5.7) Mat.
7, 23; Jud, 15; Skr. raz, 20, 13—15.




gy

nam ne pride ta dan iznenadal); temu¢ moramo ¢uti
in moliti in se vedno in vsako uro s pravo
pokoro pripravljati k smrti in k sodnemu dnevu,
da bomo mogli z zaupanjem cakati dan slave velikega
Boga in Zvelicarja nasega Jezusa Kristusa, in da bomo
mogli % Njim, kakor z na§im Zeninom, iti k Njegovi
nebeski Zenitnini v ve¢no veselje in blazenstvo; kjer
bomo ne le refeni hudica, greha, smrti, pekla in vseh
nadlog, temu¢ homo vekomaj prebivali z Bogom Ocetom,
Sinom in sv. Duhom, z vsemi angeli in izvoljenimi boZji
v veéni Gasti in hvali. Njemu samemu pa, edinemu pra-
vemu Bogu, bodi hvala in ¢ast, in modrost, in slava,
in Ge¥Cenje, in mo¢ od vekomaj do vekomaj, Amen*).

To so torej imenitnejsi nauki nage krscanske vere,
o katerih sv. pismo povsod enako uéi. Zato kdor v sv.
pismu bere ali berocega poslusa, ta mora dobro paziti
na te imenitnejse nauke; tako bo vedno rastel v
svoji veri po milosti bozji in 'bo v njej potrjen. Kajti ne
smemo misliti, da je tolikanj ver, kolikor je bukev in pogla-
vij v vsej bibliji, da bi vsake bukve udile svojo vero;
temu¢ vse bukve in vsa poglavja v bibliji
u¢é nas eno samo pravo vero, namre¢ vero v
Kristusa Jezusa, in nas ucé v tej veri po bozji volji
ziveti, kakor se kristjanom spodobi.

Da je v bibliji ve¢ bukev in pisem kakor le ene
same, s tem nam je Bog hotel pokazati, kateri ljudje so
izveliCavno vero ob svojem cCasu sprejeli in kateri ne;
in kako je On placal tem, ki so Mu v taki veri po Njegovi
volji sluzili, in kako je kaznoval neverne in pregresne:
da bi mi po drugih ljudij zgledih se ucili, vedno zvesti
ostati pravi izveliavni veri in po Njegovih zapovedih

1) Luk. 21, g4s—gp; Skr. raz. 22, 14,

*) To poglavje ne ohsega vsega, kar sv. pismo uéi o po-
slednjih redeh ¢loveka in Zivljenju po smrti. Tu so naznadene le
glavne poteze. Treba je torej &itati sv. pismo samo, Sicer pa tudi
biblija ne odgovarja na vsa vpraganja gledé smrli in vecénosti, ki
jih stavi éloveska radovednost in modrovanje, ampak oznanja nam
le toliko, kolikor nam je vedeti potrebno, da se izvelitfamo in se
%e zdaj veselimo posmrinega, vednega Zivljenja.



gt

hvaleZno Ziveti, da bi tako Njegovim kaznim ubeZali in
s Kristusom vecnega Zivljenja delezni postali.

Potem je Bog tudi za tega voljo dal pisati po
prerokih, evangelislih in apostolih ve¢ bukev, da bi hili v
nagi krsCanski veri tembolj potrjeni in o njej tembolj
uverjeni, kajti kristjana v njegovem srcu in v njega vesti
ne malo potrdi in razveseli, ¢ée vidi v bibliji, da je ta
nauk, ki ga on dandanasnji v pravih pridigah slisi.
najstarejsi, da ga je sam GOSPOD Bog uéil od
zatetka sveta semkaj in obdrzal pri svojem izvoljenem
ljudstvu; in daje povsod jednak in se tako Iepo
vjema, dasi niso vse naenkrat pisane, in tudi niso njih
pisatelji ziveli v istem &asu, temué pogostoma veé sto
let drug od drugega, vendar pidejo in ucé o vsaki redi
vsi jednako, kakor da bhi bili Ziveli skupaj, na enem
meslu in v istem cGasu. Potrdi in razveseli ga tudi vide-
Gega, da je za la nauk toliko boZjih svetnikov od zacetka
sveta umrlo in izveliGanih postalo. Zato ni nobenega

dvoma, — ker se Bog ne preminja kakor ljudje, in radi
tega tudi ostane ta uk in pot k izvelicanju nepremenjen
vekomaj, — da bodo gotovo in resnic¢no tudi vsi ti izveli-

¢ani, kateri po tem nauku Zivé in v pravi veri do konca
dnij ne omahnejo.

Za posebno veliko dobroto boZjo moramo spoznati,
da je Bog po svojih sluzabnikih dal tisto vselej in povsod
_jednako, tolikokrat in na toliko mestih pisati. To nas v
veri tem bolj potrdi, ko vidimo, da sv. Duh nikjer, na
nobenem mestu, v nobenem nauku, ni sam
sebi nasproten, temudkarje v enih bukvah ali poglavjih
temnejse in krajSe govorjeno ali pisano, to je v drugih ra-
zumljivejSe, Cistejse in obilnejse razloZeno, tako da noben
pravi kristjan ne more res toZili, da bi bila boZja beseda
temna in nerazumljiva. Samo tem je nerazumljiva, »v ka-
terih je« kakor pravi sv. Pavel »bog tega sveta (t. j. hudobni
duh) oslepil pameli, da jim ne zasveti svetlost evangelija
Kristusove slavee (Il Kor. 4, 4). Verni mora spoznali z
Davidom: »Svetilo nogi moji je beseda Tvoja, in poti moji
luce (Ps. 119, 105); in s sv. Petrom: >Imamo trdno besedo
prerogko in prav delamo, da na isto pazimo kakor na



S

lu¢, ki sveti na temnem mestu, dokler se dan ne zasveti
in danica izide v nagih srcih< (II Petr. 1, 19).

Sosebno pa je Bog tudi hotel s tako obilnim, mno-
goterim in opetovanim pisanjem zabraniti ¢loveski pameti,
ki je vselej k temu nagnjena, da si sama rada izmislja
svoje nauke in drugo bozjo sluzbo. In Bog hoce, da vsi
verni in bogabojedi v sv. bibliji vse svoje Zive dni Studi-
rajo in se uéijo, jo premisljajo in o njej govoré, iz nje
se prave vere nau&é, in kakor dobra drevesa iz vere
dober sad dobrih dél prineso.

Sv. Duh ni hotel, da bi se nauk kritanske vere le
z usti uc¢il in s ¢loveskim glasompridigoval,
kakor v prvotnem svetu, kjer sv. ocaki dolgo Casa niso
imeli nobenega pisma o boZji volji in so se ucili le ust-
meno iz propovedovanja prave vere. Zato je hotel, da
se clovestva pravi nauk zapise in sicer: (1) Da bi hudi¢
ljudij ne prevaril in ne zapeljal pod imenom bozjih pri-
kaznij in razodetij; ker se hudi¢ more spremeniti tudi v
angela svetlobe in je tudi odito in znano, da je s pri-
kaznimi zvijaéno zapeljal veliko ljudij v
zmoto, v malikovanje in v vedno pogubljenje. (2) Da
bi se mogla prava bozja sluzba in izveli¢anski nauk tem
¢isteje pri boZjem ljudstvu ohianiti, in ako bi prislo kaj
krivega vmes, da bi se to moglo na podlagi sv.
pisma opustiti Tako je pobozni kralj Jozias po sv.
pismo odpravil krivo bozjo sluzbo in zopet pravo ponovil
(Il Paral. 34). Kajti cloveska pamet je pomanjkljiva in bi
bilo tezko brez pisane besede ohranili pravo Cistost v veri
in v bozji sluzbi. (3) Da bi se mogel pravi izveli¢avni nauk
tem lazje prelagati v druge jezike in tako po
vsem svetu razdirjati, ker je volja boZja, da Ga ljudje
vseh jezikov poznajo, pridigujejo, poslusajo, Castijo in
hvalijo.

Kakor je pa neizrecno velika milost in dobrota
bozja, da je nam sv. pismo dal in po istem z nami govori,
sam sehe in svojo voljo v njem razodeva in nas k ved-
nemu Zivljenju vodi, tako je proti temu velika nehvaleznost
ljudij, ée ne marajo sv. pisma, temuc je pusté lezati ali
je celo izgubé, kakor se je bilo (v starem testamentu)



L B

pred Jozijevim Casom zgodilo. Zato se mora vsem krist-
janom ta nebeski zaklad posebno priporocati, da radi
sv. pismo berd, posluZajo in o receh, ki so v njem, pre-
misljajo. Posebno pa imajo to delati pridigarji in cerkveni
u¢eniki. Ker morajo namre¢ sami druge ljudi uditi vero
in pravo bozjo sluzbo, potreba je, da se poprej sami
tega nauc¢é iz sv. pisma, Cesar hocéejo druge uditi; znati
morajo torej sv. pismo »od mladih noge, kakor pravi sv.
Pavel o Timoteju. Ne smejo pa duhovni, t. j. cerkveni
sluzabniki in uceniki, sv. pismo le sami za se ohraniti,
drugim ljudem pa prepovedovati je brati, kakor delajo
nekateri z namenom, da bi ljudje ne spoznali njih krivega
nauka in malikovanja*). Zakaj sam Bog je deZelski gos-
poski ne le pripustil, temu¢ tudi zapovedal brati sv.
—*‘_)-:l:!EnskoLkaloliéka cerkev si je v svesti, da nekateri njeni
nauki nasprotujejo boZji besedi; radi tega nece dati vsega sv.
pisma v roke preprostemu ljudstvu, in mu daje vedinoma le
sEvangelje za nedelje in praznike« in »Zgodbe sv. pismac. V takih
dezelah, kjer druge druZbe razSirjajo biblijo, je rimska cerkev
nekako prisiljena, preskrbeti svojim ovéicam lastno izdajo vsega
sv. pisma. A pri tem posebno skrbi za to, da nih&e ne spozna giste
resnice in ne zavrZe njenih krivih naukov. Zato se izdajajo le
biblije z razlago; ljudstvo pa bere besede sv. pisma in razlago,
ne da bi premisljevalo, ali je razlaga povsem istinita in soglasna z
besedo boZjo, ¢es, saj so jo razlozili tako imenitni in udeni moZje,
potem mora biti Ze vse prav! Duhovniki pa imajo ukaz, naj izroZé
sv. pismo le takim ljudem, o katerih so prepri¢ani, da jim ne bo
Skodovalo; a e bi zapazili, da je kdo po branju sv. pisma priSel
v dvome gledé nekaterih verskih resnic, so dolZni, takemu sv.
p'smo prepovedati in ga podudili, da »katoliski kristjan mora vse
verovali, kar sv. rimsko-katoligka cerkev zapoveduje verovati, bodisi
v sv. pismu pisano ali nes. Ako bi kdo bral sv. pismo brez dovo-
ljenja svojega spovednika, ne dohi odveze, dokler ne izrodi knjige
duhovniku. Posebno velik greh je za rimske katolidane, brati
sv. pismo brez razlage, kakrdno izdajajo svetopisemske
druzbe prav po .ceni invvsehznanih jezikih s tem
namenom, da hi mogel vsak &lovek spoznati nauk Kristusov, pa
naj je ud katerekoli kridanske cerkve, ali pa tudi neverec, Zid,
mohamedanec, ali pogan. Seveda delovanje teh druZeb je trn v
peti rimsko-katoliski hierarhiji, in zalo so vsi papeZi v ravno
preteklem stoletju zavrgli in prekleli vse svetopisemske druzbe. —
Reformatorsko nacelo, da mora vsak ¢&lovek brati sv. pismo, je
bilo jako vaZnega pomena za napredek in razvoj narodov, ki so
sprejeli reformacijo: obéna narodna omika je brez ugovora boljsa
med prolestanti nego med rimskimi katoli¢ani. Cim holj je narod




ST

pismo in po njem vse svoje opravilo uravnati, ko pravi
po Mojzesu tako-le: »Kadar bo Ze kralj sedel na stolu
svojega kraljestva, da si napisali to postavo v bukve,
katere imajo pri njem biti, da v njih bere vse svoje Zive
dni itd.« (V Mojz. 17, 18. 19.). Tako tudi pravi Bog
Jozuvelu, vojvodi izraelskega ljudstva: »Ne daj bukev te
postave priti od tvojih ust, temué jih premisljaj dan in
no¢, da se ravna§ po njih in delas vse, kar je v njih
pisano; kajti tedaj bo§ srecen v vsem, kar bo3 delal in
tedaj bod mogel modro ravnati« (Joz. 1, 8). In zato ker
si je Jozias, judovski kralj, dal ¢itati te bukve, sporoéil
mu je Bog po Huldi prerokinji, da bo v miru v svoj
grob poloZen, in njegove o¢i ne bodo videli nesreé, katere
je moral Bog v kazen poslati nad judovska mesta. Na-
sproti pa Bog preti Jojakimu kralju, ker je seZgal preroku
Jeremiju bukve, da nihée njegovega rodu ne bo sedel na
Davidovem stolu, in da bo truplo njegovo trpelo vrocino
podnevi in mraz pono¢i — v pladilo za to, da je tako
zani¢eval bozjo besedo. Zato je dolzan vsaki kristjan,
bodisi visokega ali nizkega stanu, star ali mlad, moZ ali
zena, da rad bere — ako zna — sv. pismo, da je rad
poslusa, o njem govori in premislja.

Zakaj »>postava GOSPODOVA je popolna, oZzivljajo¢a
duso; pricanje GOSPODOVO resni¢no in daje modrost
nevednemu. Zapovedi GOSPODOVE so pravicéne, srce
razveseljujejo; postava GOSPODOVA ¢ista, razsvetljuje
o¢i. Strah GOSPODOV je d&ist, vekomaj ostane; sodbe
GOSPODOVE zgolj resnica, praviéne so vse: zaZeljene
bolj kot zlato, in bolj kot najcistejse zlato, slajse kot med
in satovjee« (Ps. 19, 8—11.). Zatorej »blagor vsem tem,
ki imajo veselje v postavi GOSPODOVI, in postavo Njegovo
premisljujejo nod¢ in dan« (Ps. 1, 2). Zakaj ta postava ali
beseda bozja razveseljuje v ubostvu, tolazi v krizih in
nadlogah, le¢i v boleznih, ohranja ¢loveka v smrti in ga
popelje tje v nebo, v vecéno veselje. Tega vecnega veselja,
visoko hvaljena sv. Trojica, stéri delezne vse te, ki pridno
svelo biblijo beré in poslusajo, vekomaj, Amen.

vdan rimski cerkvi, tem manj ima omike, samozavesti in svobode,
in tem ve¢ ima analfabetov!




MAR

il




Vinax

==,

a
g
N
il
P
b




