Edinost in dialog Unity and Dialogue

@ 80 (2025) 2: 129-148

Pregledni znanstveni clanek Review scientific paper (1.02)

Besedilo prejeto Received: 31. 10. 2025; Sprejeto Accepted.: 17. 11. 2025
UDK UDC: 27-558.4:783.2

DOI: 10.34291/Edinost/80/02/Oblonsek

© 2025 Oblonsek CC BY 4.0

Cecilija Oblonsek

Obhajanje zakramenta svete
birme in njeni teoloski ter
liturgicno-glasbeni vidiki

The Celebration of the Sacrament of Confirmation
and Its Theological and Liturgical-Musical Aspects

Izvlecek: V prispevku ugotavljamo, da zaradi nekaterih poudarkov nase pastoralne prakse
v okviru podeljevanja zakramenta birme teologijo tega zakramenta zaznamuje dolo¢ena
negotovost, zaradi ¢esar prihaja do zamegljenega razumevanja logike prejema zakramentov
uvajanja, v okviru katerega bi morala biti evharistija tista, ki je vrhunec in cilj »uvajalne« dobe,
birma pa je eden od zakramentov uvajanja, in ne zakrament sluzenja, kot se v nasem okolju
podzavestno dojema. V okviru tega zavedanja smo vzeli v ozir predvsem simo obhajanje
zakramenta birme znotraj mase, ki lahko v nasi pastoralni praksi bodisi potrdi bodisi raz-
vrednoti poudarke zakramenta. Liturgi¢na glasba znotraj obreda lahko pripomore k slove-
snosti obreda, hkrati pa je priloznost, da preko péte liturgije birmancem predoc¢imo klju¢ne
poudarke delovanja Svetega Duha, jih soo¢imo z dragocenimi glasbenimi zakladi vesoljne
Cerkve in jim omogoc¢imo, da vstopajo v odraslo vero.

Kljucne besede: birma, liturgi¢na glasba, zakramenti, koralni spevi, inkulturacija

Abstract: This article posits that due to specific emphases in our pastoral practice in the con-
text of the sacrament of confirmation, the theology of this sacrament is characterised by a
certain uncertainty, which engenders a blurred understanding of the logic of receiving the
sacraments of initiation. The Eucharist should be the culmination and goal of the »initiation«
period, while Confirmation is one of the sacraments of initiation and not a sacrament of ser-
vice, as it is subconsciously perceived in our environment. In this awareness, the primary
consideration has been the celebration of the sacrament of confirmation within the Mass,
which has the capacity to either affirm or diminish the significance of the sacrament in our
pastoral practice. The role of liturgical music in a ceremonial context is twofold: firstly, it con-
tributes to the solemnity of the event, and secondly, it provides an opportunity to present the
key emphases of the Holy Spirit's work to the confirmands through the medium of sung liturgy.
In addition, it serves to introduce them to the precious musical treasures of the universal
Church, and to enable them to enter adult faith.

Keywords: confirmation, liturgical music, sacraments, choral singing, inculturation



130

CECILIJA OBLONSEK

Zgodovinski razvoj zakramentov uvajanja v Katoliski cerkvi latinskega
obreda dokazuje, da »pri oblikovanju posebnega zakramenta birme v latin-
ski Cerkvi teoloska refleksija ni bila pred prakti¢no izvedbo«, ampak je bilo
prav obratno »in so dejanski razvoj Sele naknadno reflektirali in teolosko
razlozili« (Koch 2010, 113). Danes ni bistveno drugace, saj je birma v kate-
hetski in liturgi¢ni praksi sicer dobila nekatere nove poudarke, teologijo
zakramenta birme pa vedno znova zaznamujeta relativno velika nego-
tovost in nerazumevanje. Za podrodje liturgi¢ne inkulturacije to dejstvo
na neki nac¢in pomeni priloznost v smislu, da se ta »negotovost« v obre-
du birme skusa razumeti kot proces rasti, kar je osnovni dar zakramenta
birme - rast vere v moci Svetega Duha. Presenetljivo sporocilen, ¢eprav
za nekatere na videz nebistven element obhajanja zakramenta svete birme
je pri tem vidik liturgi¢ne glasbe oz. vsebine glasbe, ki jo sam obrednik
predvideva za petje znotraj obreda. Ceprav je praksa izbire pesmi znot-
raj tega obreda pogosto prepuscena mladim ali pa usmerjena predvsem
na mlade, se zdi vredno opozoriti na teoloske poudarke, ki jih s »petjem
mases, v tem primeru mase ob podelitvi zakramenta birme, v polnosti
Zajamemo.

Ovrednotenje obredne glasbe zakramenta

Spevi, doloc¢eni za posamezne dele bogosluzja, ki jih obrednik predvi-
di ali svetuje, v rimskem obredu izhajajo iz koralne glasbe, ki ji zadnji
koncil priznava »principem locum« (SC, 116) in jo daje za zgled vsaki
novokomponirani glasbi. Zato upostevanje usmeritev obrednika glede
glasbenih vsebin (ne nujno neposredno povezanih s koralnimi napevi,
ampak s konkretno svetopisemsko vsebino) sam zakrament preko pesmi
tako tesno in organsko poveze z njegovo temeljno vsebino, da je to vred-
no upostevati ne glede na glasbene sloge, ki jih pastoralisti zelijo priliciti
Liturgi¢na glasba, katere besedila predvidevajo obredne knjige, nam na-
mrec razkriva bogato duhovnost in svetopisemsko osnovo posameznega
zakramenta. Starodavna praksa Cerkve in tudi novejse psiholoske vede
potrjujejo, da lahko ima péta Bozja beseda, oznanjena na pravem mestu
v bogosluzju, vedji uc¢inek kot pridiga in kateheza skupaj.

@ Edinost in dialog 80 (2025) 2: 129-148



OBHAJANJE ZAKRAMENTA SVETE BIRME IN NJENI TEOLOSKI TER LITURGICNO-GLASBENI ...

Danes je glasba, zlasti popularna glasba, razumljena predvsem

kot sredstvo za uzitek. Vendar jo je treba razumeti kot sredstvo,
ki nas vodi k visjim ciljem. To je klju¢nega pomena za liturgi¢no
glasbo, saj je izbira glasbe za liturgijo pogosto utemeljena kot za-
bava ali v najboljSem primeru kot poucevanje;' vendar to zbledi,
ko je dosezen njen pravi namen v liturgiji: dvigniti naso pozornost
tilca v razmisljanje o Kristusovem delovanju v liturgiji, da bi ga pri-
tegnila k sodelovanju. (Mahrt 2022, 3)

(Ne)upravicenost obstojece prakse podelitve zakramenta birme?

Premislek o inkulturiranem obredu svete birme najprej tr¢i ob pastoralno
vprasanje primerne dobe za podelitev svete birme. Poznamo zelo razlicne
pastoralne izbire. »Nekateri so svojo mladinsko pastoralo zgradili okrog
tega zakramenta, drugi so iz njega naredili pomembno in dobro orga-
nizirano stopnjo v solskem okviru. Tretji kon¢no vidijo v njem ugodno
priloznost za katehezo odraslega, ki je povezana z osebnim in cerkvenim
poukom. Ne manjka dobrih pastoralnih razlogov, toda njihov teoloski te-
melj ostaja negotov. To pa oslabi katehezo in smisel krs¢anske istovetnosti.«
(Ouellet 2013, 113) Sprva je bil razlog za podelitev birme po prvem obha-
jilu samo odsotnost skofa, Se vedno pa je bilo jasno, da evharistija okrona
uvajanja. V 16. stoletju je bilo priporoc¢eno, da naj se ta ne obhaja pred
sedmim letom. V 18. stoletju so nekatere skofije z razlogom, da se zagotovi
temeljita priprava na birmo, prestavile njeno podelitev v ¢as po prejemu
obhajila. Tokrat se je torej red zakramentov uvajanja spremenil iz zgolj
katehetskih razlogov. Ko je leta 1910 dokument Quam singulari dolocil,
da naj se obhajilo obhaja okrog sedmega leta, je obratni vrstni red birme
in obhajila postajal vse pogostejsi. Tako se je pomen iniciacije porazgubil

1 Trditev avtorja citata morda zveni nekoliko grobo, a praksa potrjuje, da so nekatera obhajanja ev-
haristije Zal o¢itna potrditev tega, zlasti kadar se glasba izbira glede na to, kako bo vse¢na mladim,
ne ozira pa se na liturgi¢no primernost oz. na trenutek obhajanja pri bogosluzju (poudarek »zaba-
ve«), ali ko zelimo znotraj obhajanja »katehizirati« (ko so pesmi le »uporabne«in smo jih iz kateheze
prenesli v obhajanje, a niso liturgi¢no ustrezne in umetnisko nagovarjajoce), cetudi ne gre zavrniti
dejstva, da ima glasba v bogosluzju posredno tudi vzgojni oz. poucevalni u¢inek (npr. ponotranjenje
Bozje besede).

131

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 129-148 @



132

CECILIJA OBLONSEK

in trije zakramenti, ki jo sestavljajo, so se zaceli obravnavati lo¢eno. Pomen
birme je tako postal zelo nejasen (Nocent 2000, 64), hkrati pa se je razbilo
razumevanje zakramentov uvajanja v vrstnem redu krst-birma-evharistija,
ki evharistijo postavlja kot vthunec in cilj samega uvajanja.

Postavlja se vprasanje, ali smemo iz pastoralnih ali celo zgolj iz praktic-
nih razlogov zavrniti zelo dolgo tradicijo. Najprej se je namrec »zgodilac
zamenjava zakramentov birme in evharistije, nato se je z birmo odlasalo
iz razloga, da bi prejemnikom omogocili boljso pripravo, danes pa se ka-
Zejo ze Cisto prakti¢ni razlogi za e kasnejso podelitev svete birme, ki so
problemati¢ni v tem smislu, da ne zaobjamejo vseh poudarkov zakramenta
birme. Zanimivo je, da slovenski plenarni zbor kot moznost v bodoce
omenja kasnejse obhajanje” svete birme, kar kaze na njegovo precejsnjo
naklonjenost tej drugi praksi (PZ, 195), medtem ko moznosti, kot jo prak-
ticirajo v vzhodnih Cerkvah, torej podelitvi birme takoj za svetim krstom,
sploh ne jemlje v ozir.

Pastoralna praksa podeljevanja zakramenta birme v zadnjih letnikih osnov-
ne Sole pastoraliste pogosto navdihne za izrazito specifi¢ne?® oblike obhaja-
nja samega bogosluzja svete birme oz. jim narekuje prilagoditev obhajanja
zakramenta na nacine, kot jih obred ne omogoca. Bistveno vprasanje pri
tem, ko premisljujemo o konkretnem obhajanju, ni zgolj, kako dejavno
vkljuciti mlade, ampak kako najbolje zastaviti samo vkljucenost birmancev
in vernikov v obred, da bo ta deloval z najvec¢ milosti. Pogosto naredimo
eno od dveh osnovnih napak: ali pripravljamo bogosluzje za birmance
in jih kot slavljence prijazno potisnemo v pasivnost ali pa pripravljamo bo-
gosluzje z birmanci, ki jih razumemo kot glavne akterje obreda in ki lahko
iz obreda naredijo, kar si zazelijo (¢e kateheti v permisivni drzi celotno
oblikovanje obreda prepustijo mladim v izbiro, npr. na podrocju glasbenih
delov mase). Obeh skrajnosti bomo ozdravljeni, ¢e se bomo podredili
moci obreda zakramenta birme in spostovali njegove zakonitosti. Zadnji

2 Tako beremo v dokumentu plenarnega zbora: »Znotraj Cerkve na Slovenskem si moramo odgovoriti
tudi na vprasanje, ali niso dozorele razmere, ki narekujejo premisljen premik uvajanja v zakrament
svete birme proti Casu, v katerem odrascajoce spremlja mladinska pastorala.« (PZ, 186)

3 Specificne v smislu, da se obhajanje evharistije, znotraj katere se podeli zakrament birme, zaradi
posebnosti izbire glasbe, ki se prilagodi mladim, in tudi nekaterih drugih form znotraj mase (prina-
Sanje darov, ki pretirano poudarja le nekatere simbolne darove, zastre pa pomen darov za evharistijo,

igrani deli evangelija ipd.), izrazito razlikuje od vsakega drugega obhajanja v Zupniji.

@ Edinost in dialog 80 (2025) 2: 129-148



OBHAJANJE ZAKRAMENTA SVETE BIRME IN NJENI TEOLOSKI TER LITURGICNO-GLASBENI ...

koncil je poudaril: »Obred birmovanja naj se popravi, da bo jasneje izrazal
notranjo povezanost tega zakramenta s celotnim uvajanjem v krs¢anstvo.«
(B, 71) »Ta usmeritev vkljucuje prenovo ne le obreda, ampak tudi katehet-
ske priprave. Dejansko bo vodila do ponovne vzpostavitve katehumenata
odraslih in do razvoja pokrstne kateheze. Po eni strani bo jasno izrazala vez
med birmo in krstom, po drugi pa vez med birmo in evharistijo, ki krona
krs¢ansko uvajanje.« (Ouellet 2013, 107)

Vrniti zavedanje, da je birma zakrament uvajanja

Ne bomo razglabljali o pastoralnih razlogih za (ne)primernost dobe, v kate-
ri podeljujemo sveto birmo v Cerkvi na Slovenskem (najpogostejsa praksa
je v visjih razredih osnovne Sole), pozornost pa polagamo na zamegljeno
razumevanje prejema zakramentov uvajanja, ki mu je v inkulturiranem
obredu treba vsaj v razumevanju vernikov vrniti pravo zaporedje, torej za-
vedanje, da je evharistija tista, ki je vrthunec in cilj »uvajalne«dobe. V premi-
sleku o zakramentu svete birme si je zato v zavest treba priklicati predvsem
to, da je to eden od zakramentov uvajanja, in ne zakrament sluzenja, kot
se v nasem okolju podzavestno dojema. Stereotipno govorjenje o birmi
kot o »zakramentu krsc¢anske odraslosti« je s tega vidika torej napac¢no.
Ce bomo birmo ponovno premisljevali v povezavi s krstom in evharistijo
kot enega od zakramentov uvajanja, bomo ponovno stopili v dinamiko
rasti, zorenja, postopnosti. Vsako zorenje, zlasti zorenje v veri, je proces
rasti. Slomsek je birmo imenoval pecat na pismo svetega krsta, torej ¢as
prehoda v dobo oznanjevanja in zivljenja tega, kar smo prejeli pri krstu.
»Birma predpostavlja vero, kot vsak drug zakrament, vendar ne zrele,
odrasle vere, temvec vodi in pomaga birmancu k odrasli veri in k zivlje-
nju iz vere. [...] Zato - ¢lovesko in teolosko gledano - pric¢akovanje, da bi
ze birmanci v polnosti ziveli iz verskih resnic in bi bila taka zrelost pogoj
za prejem birme, ni umestno.« (Vesel Music¢ 2013) Tudi Strle je nekaj let
pred izidom obrednika sv. birme poudarjal, da ne govorimo o zakramentu
odraslosti v smislu neke psiholoske zrelosti, »saj birma za taksno odraslost
podeli le nekaksne nadnaravne kali, tako reko¢ spece nadnaravne moci,
ki pa jih je treba Sele polagoma in z naporom uresnicevati in razvijati«
(1969, 15). Predpostavlja pa se vera, v moci katere lahko birmanec zac¢enja
svoj krst znotraj obcestva Cerkve odgovorno ziveti in oznanjati, potrjen
z mogjo Svetega Duha. Ce bi razliko med krstom in birmo utemeljevali

133

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 129-148 @



134

CECILIJA OBLONSEK

samo na podlagi njunih uc¢inkov, zlasti subjektivnih - osebnega prejemni-
kovega posvecenja - in bi tako birmo zreducirali na pomnozitev milosti,
ki jo prejmemo ze pri krstu, bi s tem zameglili smiselnost zaporednosti
zakramentov uvajanja krsta birme in sv. evharistije. Po tem razmisljanju
bi bilo smiselno deliti celo dolgo ¢asa po krstu, saj za zvelicanje ni odlocil-
na, in kon¢no bi lahko prejemanje sv. evharistije celo nadomestilo birmo.
(Strle 1969, 22-23) Teologi so se za odgovor obrnili k odresitveno-zgodo-
vinskemu gledanju na zakramente, pri cemer ni bilo treba tajiti nicesar, kar
je poudarjala sholasti¢na teologija birme, ki govori o posebnem ucinku
birme (dopolnitev neizbrisnega krstnega znamenja in podelitev vecje pol-
nosti Svetega Duha in njegovih darov ter s tem pomnozitev posvecujoce
milosti, ki birmanemu omogoca, da z apostolatom prispeva k odresitvene-
mu poslanstvu Cerkve), poudarilo pa je, da se s prejemom birme krs¢eni
clovek tesneje poveze s Cerkvijo, ki jo je Sele binkostna podaritev Svetega
Duha usposobila za njeno svetovno odresitveno nalogo, ¢eprav je bila
rojena ze na krizu, ko je bila delezna temeljne podelitve Svetega Duha.
Podobno lahko govorimo pri birmi kot o individualnih binkostih, ko po-
sameznik prejme obilje Svetega Duha na zakramentalno vidni nacin, pred
javnostjo Cerkve in sveta, kar pomeni, da postane dolznost apostolata, ki je
bila nalozena Ze s krstom, Se vecja. (25)

Ali obhajanje potrjuje ali razvrednoti poudarke zakramenta?

S tega vidika je vredno premisliti o izbiri glasbenih oblik znotraj bogo-
sluzja. Zakrament birme daje poleg jasnih splosnih navodil glede glasbe
znotraj evharisticnega bogosluzja (veljajo torej pravila spostovanja mas-
nega ordinarija in proprija) precej svobode pri izbiri pétih delov proprija
(z besedami, da lahko pojemo »primerno pesemc),* veliko predlaganih
spevov pa se prekriva z vsebino mase na binkosti, kar utrjuje razumevanje
zakramenta birme kot individualnih binkosti. Obrednik je torej dober po-
kazatelj smeri, kaksne pesmi izbirati, vprasanje pa je, ali naj bo res celotno
péto bogosluzje prilagojeno mladim. To ni koristno tako iz pastoralnih

4 Karje izrazita znacilnost pokoncilskih obrednikov in je do neke mere razumeti to zaupanje do bogo-
sluznih sodelavcev, ki da bodo znali izbrati primerne pesmi, saj so izhajali iz »Sole strogih pravil« pred-
koncilskega obreda, ki je znotraj slovesnega bogosluzja predvidevala izklju¢no speve, predvidene
v liturgi¢nih knjigah, v latinskem jeziku. Danes tega zavedanja med cerkvenimi glasbeniki v glavnhem
ni in razlaga »primerne pesmic se je raztegnila do neprepoznavnosti povezave z zakramentom.

@ Edinost in dialog 80 (2025) 2: 129-148



OBHAJANJE ZAKRAMENTA SVETE BIRME IN NJENI TEOLOSKI TER LITURGICNO-GLASBENI ...

razlogov, saj onemogoca mladim soocenje s katerokoli drugo zvrstjo glas-
be, ki se poje v cerkvah, kot tudi ne s teoloskega vidika, saj taksno pocetje
ne izkazuje zaupanja mladim, ko jim daje »mle¢no hrano¢, hkrati pa jim
s podelitvijo obreda zatrjuje, da so zmozni prave hrane (Heb 5,13-14).
Glede na to, da so se mnoge oblike kateheze preselile »na spletne platfor-
me, kot je Zoom, ki udelezencem omogocajo interaktivno sodelovanje
s pomocjo zvoka in slike« (Segula 2024, 37), je vredno premisliti o novih
moznostih informiranja mladih, ki lahko dolo¢eno formacijo prejmejo
preko interaktivnih vsebin, nato pa je vec kot nujno potrebno te vsebine
nadgrajevati in ovrednotiti v skupnosti, ki »posameznika sprejema, mu po-
maga v razlo¢evanju poklicanosti, hkrati pa mu nudi ¢lovesko, duhovno,
intelektualno in pastoralno formacijo« (Simenc 2025, 214). Tako nam torej
tudi sodobna tehnika omogoca, da mlad ¢lovek prejme celostno forma-
cijo, ki naj vkljucuje tudi srecanje z razli¢nimi zvrstmi glasbe, zlasti s tisto,
ki je lastna Cerkvi, tj. gregorijanski koral. A kakor v Solskem sistemu ugo-
tavljamo, da u¢ni proces ne omogoca dovolj sre¢evanja s prakso, in lahko
obcudujemo iznajdljivost nekaterih starsev, ki svoje otroke poucujejo
na domu ter so poiskali moznosti, kako naj otroci pridejo v ziv stik z naj-
razli¢nejsimi poklici (Leskosek 2025), tako je treba podobno razmisljati
o birmanski pastorali, ki je pogosto zaupana ozji ekipi v Zupniji, ki sicer
skrbno izvaja katehezo, a pri tem mladi ne pridejo v stik z vec¢ino zupnij-
skega obcestva. Ponekod velja praksa, da se mora pripravnik na birmo
vkljuciti v eno od zupnijskih skupin, kar je ena od moznosti, da zacuti
zivljenje zupnije, Se neizkoris¢ene moznosti pa so v oblikah karitativne
dejavnosti, pomoci pri katehezi mlajsih, sodelovanju v liturgi¢ni skupini,
pevskem zboru, skupini psalmistov ipd. Danasnji pastoralni pristopi izrec-
no poudarjajo pomen karitativne dejavnosti: »priprava mladih na birmo
mora vedno vkljucevati priloznosti za bogatitev njihovih src, ne le preko
kateheze, ampak tudi preko njihovega sluzenja revnim in drugim ljudem
v stiski« (Adamczewski 2024, 176). Najrazli¢nejse oblike »prakse« bodo
tudi dobrodosla protiutez mladostnikovi ujetosti v sodobno tehnologijo.
Seveda je tudi sodobno tehnologijo smiselno izkoristiti v dobro, saj se je
Cerkev »skozi vso zgodovino zavedala, da je del tega sveta. Vse pridobitve
je poskusala uporabiti v dobro pastorale.« (Segula 2024, 33) Tudi danes
se v pastorali Cerkev trudi slediti tej logiki in otrokom ter mladim nudi
veliko spletnih vsebin (npr. liturgi¢ni priro¢niki oz. liturgi¢ni zvezki za-
lozbe Druzina, ki omogocajo vec vsebin preko qr-kode na video izobra-
zevalne vsebine), ki lahko krepijo njihovo vero. Vendar raziskave razvoja

135

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 129-148 @



136

CECILIJA OBLONSEK

mozganov Ze vec kot desetletje potrjujejo, da je raba telefona za razvijajoce
se mozgane pogubna in da bi bila idealna popolna abstinenca od elektron-
skih naprav vse do odraslosti (Hari 2022). Taksno radikalnost si drznejo
le redki in zal v vecini Sol otrok ne more slediti pouku brez elektronskih
pripomockov. Pomembno pa je zavedanje, da je vloga kateheze poleg
podajanja znanj predvsem predajanje izkusnje vere, pri ¢cemer lahko ekipi
birmanskih animatorjev v veliki meri pomagajo najrazli¢ne;jsi zupljani.
Zato je tudi podrocje dela z birmanci v okviru glasbene formacije odlic¢-
na priloznost nadgraditve formacije preko sodobnih medijev na nacin,
da se mladi srecajo v zivo, da se ucijo prilagajanja drug drugemu (izziv
enoglasnega petja korala), razvijajo svoje talente glasbene nadarjenosti,
razvijajo ¢ut za sluzenje in s tem izstopanje iz znacilne najstniske egocen-
tricne drze, Sirijo estetske standarde ter nenazadnje razvijajo liturgicni cut,
ki jim bo pomagal pri rasti v veri.

Povezava zakramentov birme in krsta

Kako znotraj liturgi¢no-inkulturacijskih procesov osvetliti povezanost
obreda birme z drugima dvema zakramentoma uvajanja, tj. krstom in ev-
haristijo? Birmanci bodo pri tem obredu sami izpovedali vero in tako
obnovili krstne obljube, ki so jih zanje pri krstu izpovedali njihovi starsi
in botri. Ta nekaksna »zaobljubag, s katero se zacenja birmovanje, je kakor
sklep neke pogodbe. »Spominja nas na tisto zavezo, ki jo je Bog na Sinaju
sklenil z Izraelom. Tam je Bog postavil Izraela pred izbiro: ‘Predlozil sem
ti zivljenje in smrt ... Izvoli torej Zivljenje, da bos zivel.” (5 Mz 30,19) Birma
je vas Sinaj. [...] Vprasanja in odgovori birmanske zaobljube so nekaksno
navodilo za zivljenje; so cestni napisi za vzpon k zivljenju, ki ni vedno
lagodno.« (Ratzinger 2003) Peti ¢len obrednika izpostavlja, da bi bilo v tej
luci smiselno, da je boter pri birmi isti, kot je bil pri krstu, saj bo tako »jas-
neje oznacena zveza med krstom in birmo, sluzba in naloga botra pa bo
ucinkovitejsa« (SB, 5). Ta vidik je treba birmancem in starSem predstaviti
ze med birmansko katehezo, a cetudi ne gre za istega botra, je mogoce
izpostaviti trdno vez med krstom in birmo tudi z izpostavitvijo starsev,
ob izpovedi vere ipd.

Ena od moznosti je v predlagani obliki veroizpovedi, ki ji obrednik
birme v inkulturacijskem smislu daje izrazito Siroke okvirje. V obredniku

@ Edinost in dialog 80 (2025) 2: 129-148



OBHAJANJE ZAKRAMENTA SVETE BIRME IN NJENI TEOLOSKI TER LITURGICNO-GLASBENI ...

predlagana oblika veroizpovedi, ki je t. i. krstna izpoved vere (KO, 3) ali
tudi trojna izpoved vere (KO, 5), je kot obnovitev krstnih obljub pred-
videna tudi tukaj. Pomembno pa je, da pri zadnjem delu veroizpovedi
(To je nasa vera ...) obrednik pravi: »Ta obrazec izpovedi vere je mogoce
nadomestiti tudi z drugim. Lahko tudi zapojemo primerno pesem, s ka-
tero vse obcestvo soglasno izrazi svojo vero.« (SB, 23) To birmovalcevo
potrditev je torej mogoce nadomestiti s primerno pesmijo, kar daje ne-
skon¢no paleto moznosti za inkulturirano obliko tega dela veroizpovedi,
ki sicer v evharisti¢cnem bogosluzju nima toliko manevrskega prostora.
Ob tem delu bogosluzja bi bilo vredno premisliti, kako morda z glasbe-
nim elementom poudariti sodelovanje starsev, ki so v otrokovem imenu
prvic izpovedali vero pri njegovem krstu, zdaj pa je ta isti otrok sposoben
na pragu svoje odraslosti izreci svoj Verujem. Po skupni »trojni izpovedi
vereq, ki jo skupaj z birmanci, botri in starsi izpove vsa cerkev, bi bilo
mozno zadnji del veroizpovedi v obliki pesmi izpovedati v ustvarjalnejsi
obliki, npr. najprej birmanci sami, nato njihovi skrbniki (starsi in botri),
ki so njihovi prvi vzgojitelji v veri, ter nato Se zbrano obcestvo, ki je Ze z
navzocnostjo pri krstu teh mladostnikov pokazalo, da vera ni samo zaklad
druzine, ampak celotne Kristusove cerkve (KO, 4). S taksno obliko pesmi
biizpostavili vidik postopne rasti v veri, ki ji mladi z dnem birme odpirajo
vrata v krsc¢ansko zrelost in sodelovanje z darovi Svetega Duha, ter hkrati
poudarili povezavo med zakramentoma krsta in birme.

Povezava zakramentov birme in evharistije
ter podelitev birme znotraj svete mase

Kako pa izpostaviti povezavo med evharistijo in zakramentom birme?
Kardinal Ouellet jedrnato razlozi: »Ce krst sestavlja vstop v druzino
[Cerkve] kot ud v celoti, ¢e birma podeljuje zmoznost delovanja po Duhu
v tej druzini, ki je Duh troedinega obcestva, tedaj je deleznost pri evharistiji
prvo in najvecje dejanje pricevanje birmanega.« (2013, 110) Ze dejstvo,
da se zakrament birme obhaja znotraj evharisticnega bogosluzja, poudarja
to notranjo povezavo, hkrati pa bo skrbno pripravljen obred sam pripeljal
birmance do razumevanja, da bodo le z okrepitvijo s kruhom mo¢nih
zmozni premagati svet (Jn 16,33), kar je seveda treba osvetliti tudi v ho-
miliji. Tudi skrbno oblikovani glasbeni deli bogosluzja bodo pripomogli
k vzvisenemu obhajanju svete evharistije. Prepoznavanje delovanja darov

137

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 129-148 @



138

CECILIJA OBLONSEK

Svetega Duha v svojem Zivljenju izrazito krepi osebni odnos s Kristusom.
Kako lahko mlad ¢lovek to prepozna? »Pavel omenja prisotnost Svetega
Duha med drugimi duhovnimi vrlinami: ‘v neoporec¢nosti, v spoznanju,
v velikodu$nosti, v prijaznosti, v Svetem Duhu, v nehlinjeni ljubezni'.
(2 Kor 6,6) To dejstvo pomeni, da je prisotnost Svetega Duha mogoce pri-
merjati s prisotnostjo duhovnih vrlin, kot so ¢istost, znanje, potrpezljivost,
dobrotljivost in pristna ljubezen« (Adamczewski 2024,174) in mlad ¢lovek,
ki v (¢etudi le obc¢asni) spremembi svojega obnasanja, ki je sicer lahko
nagnjeno k mladostniski lenobi, egoizmu in aroganci, prepozna delovanje
Svetega Duha, postaja Kristusov ucenec in stopa v tesnejsi odnos z njim.
»Birmani kristjan, poklican od Boga, posvecen v krstu, okrepljen z mocjo
Duha Vstalega, pricuje v prvi vrsti s tem, da se uradno pridruzi skupnosti,
da bi v njej in z njo opravljal duhovnistvo nove zaveze.« (Ouellet 2013,
110-111)

Vstopanje v samo obhajanje liturgi¢nega slavja je za prejemnika zakramen-
ta birme vstopna tocka v dojemanje odnosa z Bogom in hkrati v konkret-
nem slavju prejema zakramenta tudi vrthunec dogajanja, zato je toliko bolj
pomembno, da ga tako tudi dojame. »Nase razumevanje liturgije ne temelji
le na analizi ali racionalizaciji, ampak na srecanju s konkretno realnostjo
liturgije. [...] Nasa osrednja usmeritev k liturgiji je sre¢anje z misterijem,
ki se praznuje, ne le besede ali dejanja, ampak predvsem nas odziv nanj.
Osrednji misterij je evharistija.« (Mahrt 2022, 4) »Ce birma ne vodi k evha-
ristiji in se omejuje na to, da je povod za nejasno druzbeno zavzemanje,
tedaj zakramentalna milost ne doseze svojega cilja.« (Ouellet 2013, 114)

Kako lahko glasba pripomore k dozivljanju te skrivnosti? »Najprej s tem,
da naredi liturgijo lepso. S tem jo odmakne od utilitarizma, od sluzbe
manj pomembnim namenom. Odmakne se od konteksta vsakdanjega
zivljenja, postane sveto, namensko namenjeno svojemu edinstvenemu
namenu. Prava lepota liturgije jo dvigne na raven, na kateri je njen pri-
marni pomen nedvoumen. Drugi¢, poudari znacaj in namen vsakega
dela liturgije. Propriji mase razmejujejo in locujejo procesije od meditacij,
zbirno prosnjo od prefacija in tako naprej.« (4) Zato je tako pomembno,
da skusamo v najvecji mozni meri spostovati liturgi¢ne predpise glasbe

@ Edinost in dialog 80 (2025) 2: 129-148



OBHAJANJE ZAKRAMENTA SVETE BIRME IN NJENI TEOLOSKI TER LITURGICNO-GLASBENI ...

v obredu birme,’ pri tem pa skrbno pripraviti program na nacin, da mla-
dim ne bo popolnoma tuj in nedosegljiv njihovemu dojemanju, hkrati
pane banalen v svoji preveliki enostavnosti. V nasi najbolj razsirjeni praksi
rabe sloga sodobne kr3c¢anske glasbe, ki v zadnjih desetletjih pridobiva
tudi liturgi¢no kvaliteto (Oblonsek 2019), to seveda ne pomeni popolne
programske spremembe, gotovo pa obrnitev pozornosti k vsebini spevov,
ki jih obrednik predvideva, in predvsem spostovanje logike petja mas-
nega ordinarija in proprija na nacin, kot vsakemu masnemu delu priti-
¢e. Konkretno to pomeni sodelovanje vseh vernih (ne samo birmancey,
ampak tudi njihovih starsev in botrov ter drugih navzocih vernikov) pri
petju masnega ordinarija (izjema je Slava, ki jo lahko zapoje pevski zbor
sam) ter izbiri primernih spevov za vstop in obhajilo. V obredniku sta
predlagani dve moznosti vstopnega® speva in dve moznosti obhajilnega’
speva, ki sta model pesmi, ki naj bi se pela na birmanskem slavju, Se vedno
pavelja pravilo (RMu 48 in 87) o izbiri druge primerne pesmi. Pri masnem
propriju je treba biti posebno pozoren na spev med berili, ki je edinstvena
prilika, kako mladim predociti pomen oznanila Bozje besede, in ne osre-
dotocanja nase. Ce izberemo psalmista iz vrst birmancev, naj bo to nekdo,
ki mu lahko poleg kvalitete lepega glasu pripisSemo ponizen karakter, ki ga
spodbuda k tej sluzbi ne bo vodila v prevzetno drzo, ampak bo v njem
razvijala pravilno vrednotenje Bozjega daru, ki ga vracam Bogu. Oznanilo
psalma, ki je predvideno z ambona, nikakor ne sme izpasti kot predstava,
zato je potrebna tudi primerna izbira uglasbitve, ki naj izpolnjuje kategorije
svete glasbe (TS 2), in res dobra celostna - ne samo glasbena - priprava
psalmista. Birmanski animatorji pogosto is¢ejo »mladinske uglasbitve«
psalmov, ki imajo svojo dragoceno vrednost s parafraziranjem svetopi-
semskega besedila in jih na drugih mestih bogosluzja izrazito cenimo npr.
kot vstopni, darovanjski ali obhajilni spev; na tem mestu pa bi bilo smiselno
premisliti o priloznosti uvedbe znacilnega recitativnega petja, ki je danes

N

T. i.»birmansko maso« (SB, poglavje 5) lahko vzamemo »vsak dan v letu, razen na adventne, postne
in velikono¢ne nedelje, slovesne praznike, pepelnico in delavnike velikega tedna« (SB, 57). Ce je
torej slavje sv. birme npr. v soboto v velikono¢nem ¢asu, vzamemo obrazce te mase, dan kasneje,
na velikono¢no nedeljo, pa bi tako proprije kot Bozjo besedo vzeli nedeljske.

6 Vstopna speva: »Gospod govori: Pokropim vas s ¢isto vodo in dam vam novo srce, novega duha
vam vlijem v vaso notranjost« (Ezk 36,25-26) in »Bozja ljubezen je izlita v nasa srca po Svetem Duhu,
ki prebiva v nas« (Rim 5,5; 8,11).

7 Obhajilna speva: »Veselite se v Gospodu vsi, ki ste bili razsvetljeni in ste okusili nebeski dar ter postali
delezni Svetega Duha« (Hebr 6,4) ter »Stopite h Gospodu in razveselite se, okusite in spoznajte, kako
dober je Gospod.« (Ps 33,6.9)

139

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 129-148 @



140

CECILIJA OBLONSEK

mladim precej tuje, a nepogresljivo, ¢e zZelimo spostovati liturgi¢na bese-
dila obreda. Zal pa se nam nasploh pri mladinsko obarvanih bogosluzjih
zgodi, da ta nacin petja popolnoma umanjka.

Pozorni smo Se na vsebino in primerno umestitev prepevanja med samim
birmovanjem. Obrednik pravi zgolj, da »med maziljenjem lahko pojemo
primerno pesemc« (SB, 29), nasi skofje pa so v Sporocilih slovenskih skofij
(Navodila ob birmovanju 1995) zapisali: »Prvim trem ali Stirim birman-
cem (Ce je birmancev veliko) lahko podeli birmovalec zakrament birme
na glas.« Ni torej strogega dolocila, kdaj zaceti peti (Skofovske konference
po svetu imajo glede tega zelo razli¢ne prakse),® bistveno pa je, da pri
vkljucitvi pesmi upostevamo, da gre za pesmi na ¢ast Svetemu Duhu, in ne
trenutke zapolnitve s katerokoli glasbo. Smiselno se zdi premisliti tudi
o moznostih vkljucitve nekaterih najslavnejsih spevov Katoliske cerkve,
kot je binkostna slednica Veni, Sancte Spiritus, ki velja za eno najvedjih
mojstrovin svetovne latinske sakralne poezije in jo bo vsa Cerkev pela
na praznik binkosti, ko je obvezni del liturgije znotraj besednega bogo-
sluzja, ali napev Veni, Creator Spiritus, ki ima dovolj preprosto koralno
melodijo, zvrst glasbe, s katero bi bilo nujno, da se mladi verniki srecajo
v cerkvi, in ne zgolj v Soli ter na koncertnih odrih. Pesmarica On Zivi/
(2024) prinasa nekaj sodobnih uglasbitev pesmi slednice in drugih na-
pevov v ¢ast Svetemu Duhu. Glede na to, da je na praznik binkosti pesem
slednica oznanjena na slovesen nacin znotraj besednega bogosluzja,
ponekod podobno slovesno oznanilo slednice uvajajo na slavju birme
na nacin, da ta spev nima zgolj spremljevalnega znacaja med procesijo
ipd., ampak pomeni del obreda. Da bi tak$no oznanilo pri mladih zbudilo
obcutek »himneg, je vredno premisliti o njenem petju skupaj z zupnijskim
pevskim zborom v eni od slovesnejsih uglasbitev pred samo podelitvijo
svete birme, kar pa terja intenzivno predpripravo, ki je lahko integralni
del predbirmanske kateheze (sama slednica je priloznost za poglobljeno

8  Npr. navodila skofije Sacramento (Diocese of Sacramento 2017) predvidevajo, da se pri birmova-
nju zapoje primerna hvalnica ali psalm ali zaigra instrumentalna glasba; skofija Madison (Diocese
of Madison 2020) poudari, da naj se glasba pri¢ne Sele po tem, ko se vsaj nekaterim kandidatom
e podeli zakrament. Skofija Harrisburg (Diocese of Harrisburg 2016) daje skrbna in podrobna
navodila: »Glasba med maziljenjem s sveto krizmo ne sme prevladati nad liturgi¢nim dejanjem,
ki poteka. Glasba v tem trenutku naj bo nezna in umirjena. Glasnost naj bo dovolj tiha, da se skof
in birmanec med maziljenjem lahko med seboj razumeta. Besedila himn naj se nanasajo na Svetega
Duha. V tem trenutku je mozna tudi instrumentalna glasba, ¢eprav je zazelena glasba, ki spodbuja
aktivno sodelovanje zbora. Upostevajte, da litanije svetnikov v tem trenutku niso primerne za petje.«
Kot vidimo, so nekatere Skofije izdale zelo jasna navodila glede glasbe pri obhajanju svete birme.

@ Edinost in dialog 80 (2025) 2: 129-148



OBHAJANJE ZAKRAMENTA SVETE BIRME IN NJENI TEOLOSKI TER LITURGICNO-GLASBENI ...

meditacijo o delovanju Svetega Duha v ¢lovekovem zivljenju). V slovenski
glasbeni zakladnici imamo nekaj dragocenih spevov v slovenskem jeziku,
ki jih je nujno treba ohraniti, hkrati pa obuditi tudi poznavanje glasbenih
zakladov iz zakladnice vesoljne Cerkve, kot so prej omenjeni koralni na-
pevi. Zato je v okviru birmanske pastorale vredno razmisljati o vkljucitvi
teh spevov v redna bogosluzja, ki jih obhajamo z njimi, pa tudi kot obliko
kateheze.

Premislek glede materije in slovila pri podelitvi svete birme

Znotraj samega obreda birmovanja posvetimo pozornost 9. ¢clenu obredni-
ka, ki pravi, da se zakrament svete birme »podeljuje z maziljenjem s sv.
krizmo na ¢elu med polozitvijo roke in z besedami: ‘Sprejmi potrditev -
Dar Svetega Duha’«(SB, 9). Tukaj so prevajalci slovilo poslovenili nekoliko
po svoje, menda z utemeljitvijo, da bi lahko birmanec napac¢no razumel
»dar« kot darilo botra, poudarek pa mora biti na darovih Svetega Duha.
Izvorno latinsko besedilo slovila »Accipe signaculum doni Spiritus Sanctic
bi pravilneje in dobesedno prevedli kot »Sprejmi potrditev daru Svetega
Duhag s ¢imer je dobro izrazena povezava birme s krstom. Katehumen
ali krs¢enec je prejel dar Svetega Duha Ze pri krstu, pri birmi pa prejme
potrditev - lat. confirmatio, gr. bebaiosis - istega daru Svetega Duha. Zato
je v vzhodnih obredih samo eno maziljenje s krizmo.

Ozrimo se najprej na Se vidik maziljenja. Z inkulturacijskega vidika je za-
nimivo pogledati obliko maziljenja s krizmo v pravoslavni praksi, kjer
se mazilijo mnogi deli telesa, spremljajoc¢e besedilo pa prinasa cudovito
hvalnico telesu kot Bozji stvaritvi. Ob maziljenju oci tako duhovnik moli:
Naj ta pecat v imenu Jezusa Kristusa razsvetli tvoje oci, da ne bi nikoli
zaspal v smrt. Ob maziljenju uses moli: Naj ti maziljenje pomaga, da bos
vselej slisal Bozje zapovedi. Ob maziljenju nosnic moli: Naj bo ta pecat
v imenu Jezusa Kristusa prijeten vonj, ki vodi v Zivljenje. Ob maziljenju
ust moli: Naj bo ta pecat v imenu Jezusa Kristusa varuh tvojim ustom
in mocna vrata tvojim ustnicam. Ob maziljenju rok moli: Naj bo ta pecat
v imenu Jezusa Kristusa vzrok za dobro delo in vsa plemenilta ravnanja.
Ob maziljenju srca moli: Naj ta pecat v imenu Jezusa Kristusa v tebi ustvari
cisto srce in v tebi obnovi pokoncnega duha. Ob maziljenju hrbta moli:
Nayj bo ta pecat v imenu Jezusa Kristusa scit moci, ki bo zaustavil ognjene

141

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 129-148 @



142

CECILIJA OBLONSEK

puscice hudega duha. Ob maziljenju stopal moli: Naj ta pecat v imenu
Jezusa Kristusa usmeri tvojo hojo proti vecnemu Zivljenju. (Guroian 1985,
342-343) Cetudi je maziljenje zanje nekoliko drugace izvedljivo, saj po-
delijo birmo takoj po prejemu krsta, torej vecinoma majhnim otrokom,
pa je sporocilnost, seveda ne v smislu direktnega prenosa taksne prakse
v nase obhajanje, ampak morda predstavitev te prakse pri katehezi in pre-
mislek o njej, lahko zelo nagovortljiva za dobo, v kateri podeljujemo birmo
v Katoliski cerkvi. Oblika molitve, izhajajoc¢a iz oblike podelitve zakramen-
ta v Pravoslavni cerkvi, bi pri katehezi mladim, ki v tem obdobju pogosto
tezko sprejemajo svoje telo, se sooc¢ajo z laznimi ideali telesne lepote,
ki v skrajnosti vodijo do bolezni bulimije, anoreksije ipd., dalo drugacno
sporocilo o telesu, ki je tempelj Svetega Duha. Poleg tega bi spoznavanje
dolocenih elementov iz pravoslavnega bogosluzja pri mladih spodbujalo
konkretne ekumenske poteze.

Glede poteka samega maziljenja je sprva omenjeno maziljenje s sveto
krizmo, kar je glede na apostolsko konstitucijo Pavla VI, ki je objavljena
v samem obredniku, na prvi pogled v nasprotju z zgodovino, kjer je glav-
no vlogo igralo polaganje rok. Prav v dobi poudarjanja materije in slovila
je maziljenje kot oblika materije postalo tako pomembno, da polaganje
rok kot nevidna materija skoraj ni bilo ve¢ potrebno. Vendar polaganje
rok sicer ostaja v novem obredu Ze pred podelitvijo zakramenta, ko je
podeljeno celotni skupini birmanih in za udelezene ni ozavesceno kot
konstitutivni del obreda,’ slovilo in polaganje rok ob maziljenju pa izra-
zata, da to tvori zakrament. Pomembno je ozavestiti, da je ta gesta tudi
konstitutivni element skofovskega in masniskega posvecenja, kar dodat-
no poudarja, da je pri birmi prejemnikom podeljena polnost skupnega
duhovnistva Jezusa Kristusa, ki jim daje poslanstvo v Cerkvi. Izraz, da se
birma»podeljuje z maziljenjem s sv. krizmo na ¢elu med polozitvijo rokex,
je dvoumen in ne pomeni, da mora birmovalec med maziljenjem s kriz-
mo na celu poloziti kandidatu roko na glavo. Vendar pa glede tega iz
raza ni bilo dano nobeno jasno navodilo; kakor da bi formulacija v 9.
¢lenu zelela ohraniti pomen polaganja rok, po drugi strani pa ga zmede

9 »Polaganje rok na birmance, ki se opravi s predpisano molitvijo pred birmovanjem, sicer ne spada
k bistvu zakramentalnega obreda, vendar ga je treba zelo ceniti, ker spada k vsej popolnosti obreda
in k boljsemu razumevanju zakramenta. Jasno je, da je to polaganje rok pred maziljenjem razlicno
od polaganja roke pri maziljenju na celu.« (Pavel VI. 1972, 10)

@ Edinost in dialog 80 (2025) 2: 129-148



OBHAJANJE ZAKRAMENTA SVETE BIRME IN NJENI TEOLOSKI TER LITURGICNO-GLASBENI ...

z maziljenjem. (Nocent 2000, 79-80) Ratzinger razlaga to »polozitev roke«
kot»naobrnitev kretnje razprostrtih rok v osebnostno obmocgje. Polaganje
rok je najprej kretnja polastitve. Ce na nekaj polozim roko, ho¢em s tem
povedati: to je moje. Gospod polozi svojo roko na nas. Njegovi smo. Moje
zivljenje ne pripada samo meni samemu.« (2003, 89) Nocent ocita sprem-
ljajoci Apostolski konstituciji, da je sicer njena metoda odli¢na, da pa v do-
locenem trenutku inkulturacije ne sledi ve¢ prvotni smeri, saj je zasidrana
v teologiji materije in slovila; podobno razne liturgi¢ne komisije v svojih
studijah sledijo predvsem pastoralnim potrebam in predpostavkam ter
tako ne omogocajo resni¢no objektivne raziskave tega zakramenta, saj
zelijo le najti odgovor na problem, ki jim je zastavljen (2000, 80). Dolznost
liturgi¢no-inkulturacijskih procesov je torej objektivno premisliti zgodo-
vinsko ozadje obrednih gest in hkrati tudi to, kako bi te nasle sodobni
obraz znotraj kulturnega izrazanja nekega obcestva. Ker sam obrednik
birme ponuja kar veliko moznosti za ustvarjalnost (SB, 16), je prav, da v
slovenskem cerkvenem prostoru to po vzoru dosedanjega obrednika v pri-
hodnje e bolj upostevamo.

Slovenska skofovska liturgi¢na komisija je glede na moznost, ki je na-
vedena v 17. ¢lenu obrednika, »sklenila, da naj birmovalec ob besedah
‘Mir s teboj’ polozi birmancu roko na ramo. Ce je primerno, posebno
pri odraslih birmancih, lahko birmancu ponudi roko.« (17) V razli¢nih
slovenskih pokrajinah se tako znamenje poljuba miru po prejemu zakra-
menta svete birme razlikuje po posameznih pokrajinah - na Stajerskem,
v Prekmurju in na Primorskem je uveljavljen nacin podajanja rok, medtem
ko so v Ljubljani ohranili navado polozitve roke na ramo. Obe gesti sta
v nasem kulturnem razumevanju doziveti kot pozitivni in za mladega clo-
veka pomenita ohrabritev na njegovi poti. V obredu je predvideno, da naj
bi tisti, ki je birmanca predstavil (torej po navadi boter), polozil desno roko
na birmancevo ramo in povedal skofu njegovo ime (SB, 26), kar pogosto
iz prakti¢nih razlogov stori duhovnik, ki ime prebere iz potrdila za pristop
k birmi. Taksno izpeljevanje liturgi¢nih dejanj na prakti¢no rabo lahko
siromasi bogosluzje s tem, da zamegli vlogo botra, zato se je treba takim
prilagoditvam izogibati. Poleg tega je v eni od nasih skofij vloga botrov

143

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 129-148 @



144

D

CECILIJA OBLONSEK

znotraj obhajanja zakramenta ukinjena," ¢eprav to ne pomeni, da je bilo
ukinjeno tudi njegovo poslanstvo, le v samem obredu niso ve¢ navzoci
na nacin, kot je bila praksa do nedavnega. Praksa v nekaterih Zupnijah paje
taksSna, da je birmanec sam povedal svoje ime, kar pastoralisti utemeljujejo
kot e en poudarek povezave med krstom in birmo; pri zakramentu krsta
so ime otroka povedali starsi (pri odgovoru na vprasanje »Kako bo ime
vasemu otroku?«), zdaj pa je krsceni pred prejemom birme zmozen sam
izreci svoje ime in s tem izkaze zrelost za prejem zakramenta birme, ki ga
bo okrepil za javno izvrsevanje apostolata Cerkve. Vidimo torej, da so pra-
kse zelo razli¢ne, in ¢e za njimi stoji teoloska utemeljitev in niso v nasprotju
s poudarki samega obreda, lahko doprinesejo k lepoti obhajanja in razu-
mevanja vsebin zakramenta (kar obrednik tudi sam v siroki meri omogoca
in spodbuja).

Prihodnost zakramenta birme

V trenutni situaciji mnogi trdijo, da zakrament birme pocasi izginja: ne-
katere Zupnije opuscajo pogoj birme za podelitev zakramenta svetega
zakona (kljub doloc¢bi obrednika PO, 18), in ker o njem govorimo samo
v terminih pricevanja, in ne vec¢ v povezavi z drugimi zakramenti, se ne
razumeva vec kot za zveli¢anje potrebnega (Nocent 2000, 86). Logi¢na
je skrb pastoralistov, da ob premiku birme na obdobje po prejemu evha-
ristije s temi otroki ne bodo imeli vec stika, zato iz teh razlogov podaljsujejo
dobo priprave na birmo in samo podelitev zakramenta. Taksni razlogi
za odlaganje podelitve zakramenta so izrazito vprasljive narave, poleg
tega na zakrament ne smemo gledati kot na nekaj carobnega, delujoce-
ga avtomati¢no in v vsakem primeru in zgolj iz tega razloga doloc¢enega
na prehodu iz osnovnosolskega v srednjesolsko obdobje.

Morda bi bilo smiselno pustiti birmo na mestu, kjer je bila od zacetka, pred
evharistijo, in iskati resitev v tej trojici: kateheza, zakrament, mistagogija.
Ni namrec smiselno po pripravi, tudi ¢e je ta odli¢na, in po podelitvi zak-

ramenta birmancev prepustiti samih sebi, kar se ocitno dogaja v sedanji

10 Prekmurska skofija naj bi leta 2024 ukinila vlogo botrov pri obhajanju bogosluzja z argumentom,
da se je njihov pomen izrodil, saj izbrani kandidati niso bili primerni in so pogosto tako slabotni
v veri, da sami potrebujejo duhovno pomo¢ (Stumpf 2023).

Edinost in dialog 80 (2025) 2: 129-148



OBHAJANJE ZAKRAMENTA SVETE BIRME IN NJENI TEOLOSKI TER LITURGICNO-GLASBENI ...

praksi (¢etudi Cerkev na Slovenskem izvaja strukturirano mladinsko pa-
storalo, se vanjo vkljucuje le manjsi odstotek tistih, ki jim je bil podeljen
zakrament svete birme). Gre le za nekaj premislekov, ki pa terjajo veliko
sirSo in poglobljeno zakramentalno in pastoralno obravnavo.

Predvsem pa je treba znotraj inkulturacijskih procesov premisliti oblike,
ki bodo mlade, bodisi ze ali pa $e ne birmane, vkljucile v zivo obcestvo
vernih. Tu se odpira veliko Sirse vprasanje liturgi¢nega oblikovanja in pa-
storale druzin, nove evangelizacije in pravih oblik mistagoske kateheze.
Tako ugotavlja tudi slovenski pastoralni nacrt Pridite in poglejte, ko pise,
da glede na tradicionalno druzbo danes v sekularizirani druzbi otroska ka-
teheza in prejem zakramentov nista ve¢ samoumevna, ampak se kaze pot-
reba uvajanja zakramentov po katehumenskem modelu oz. mistagogi¢nih
nacelih (PIP, 118). Tako med ukrepi znotraj Zupnije predlaga »podeljevanje
zakramentov po nacelu duhovne, in ne kronoloske zrelosti« (PIP, 49), hkra-
ti pa sije na ravni celotne krajevne Cerkve zadal nalogo »podati smernice
za podeljevanje zakramentov po mistagogi¢nem nacelu« (PIP, 49).

Danasnja pastoralna situacija je zelo podobna pastoralni situaciji prve
Cerkve. Predkrstna kateheza se je v ¢asu cerkvenih ocetov ukvarjala z raz-
lago Svetega pisma, z resnicami vere, zapovedmi, molitvami, ki se jih je bilo
treba nauciti, ipd. Sele po prejemu zakramentov so bili pouceni o tem,
kaj ti pomenijo (Giraudo 2011, 113). Danasnja praksa je nehote podobna:
krstimo otroke, ki Se ne razumejo, kaj to pomeni, birmanci se le bezno
zavedajo, kaj je sveta birma, kateheza pred prvim obhajilom je prilago-
jena otrokom ipd. Za nekatere je prvo sveto obhajilo tudi zadnje, saj jih
zivljenjske okolis¢ine odpeljejo proc¢ od Cerkve, a se po vec¢ desetletjih
vrnejo z odlocitvijo za vero, ki jo je zasejal krst v otrostvu. Seveda je bila
tudi praksa Cerkve prvih stoletij, ko so krstili celotne druzine, v neki meri
podobna, pa vendar drugac¢na, ker je bil nacin zZivljenja druzin bolj homo-
gen in povezan z Cerkvijo, kar danes v nekaterih druzinah umanjka. Tu je
Cas za zacetek mistagogije, ki je v prvi Cerkvi potekala od velikonoc¢ne
vigilije do velikono¢ne osmine, v bogosluzju, ki je inkulturirano v danasnje
okolis¢ine, pa se lahko razporedi na ve¢ mesecev ali let. Taka mistagogija
je lahko odgovor tudi na vedno vecje zahteve »rednih« vernikov, ki zelijo
rasti v svojem poznavanju in poglabljanju v bogosluzje in nauk Cerkve.

145

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 129-148 @



146

CECILIJA OBLONSEK

Sklep

Pri inkulturaciji obreda birme je potrebna pozornost na morebitne ucinke
navidezno malih sprememb, ki so lahko pozitivni, v smislu vklju¢evanja
nekaterih predlogov za sodelovanje obcestva, starSev birmancev ipd., ali
pa negativni, v smislu sprememb oz. zlasti opustitev nekaterih liturgi¢nih
dejanj, ki se iz prakti¢nih razlogov ne zdijo bistvena, lahko pa zabrisejo po-
memben poudarek pri obhajanju zakramenta. Zato je izrazito pomembno,
da poznamo zgodovino obhajanja tega zakramenta, se poglabljamo v nje-
govo teologijo in s pastoralno tenkocutnostjo povezujemo izrocilo s tem,
kar ¢lovek potrebuje v nasi dobi. Le iz organske povezanosti tega, kar
je dediscina Cerkve, in upostevanjem sodobnih potreb c¢loveka se lahko
v moci Svetega Duha nadejamo resnic¢ne rasti Kristusove cerkve do dne,
ko bo »Bog vse v vsemc.

Za podporo tej raziskavi niso bili ustvarjeni ali analizirani nobeni novi podatki.
No new data were created or analysed in support of this research.

@ Edinost in dialog 80 (2025) 2: 129-148



OBHAJANJE ZAKRAMENTA SVETE BIRME IN NJENI TEOLOSKI TER LITURGICNO-GLASBENI ...

Kratice

KO Sveti krst: Krscevanje otrok 2014

PIP Slovenska skofovska konferenca 2012 [ Pridite in poglejte]

PO Sveti zakon: Porocni obred 2005

PZ Plenarni zbor Cerkve na Slovenskem 2002

SB Sveta birma: Sveta potrditev 1972

SC Drugi vatikanski vesoljni cerkveni zbor 1967 [Sacrosanctum concilium)
TS Pij X. 1903 [2003] [ Tra le sollecitudini]

Reference

Adamczewski, Bartosz. 2024. Preparation
of Young People for Confirmation:
A Pauline Perspective. Collectanea
Theologica 94: 159-182.

Diocese of Harrisburg. 2016. The Celebration
of the Sacrament of Confirmation
Within Mass: Notes on Liturgical Music.
Https://www.hbgdiocese.org/wp-content/uploads/
downloads/2016/10/8-Confirmation. Music-Notes.
pdf (pridobljeno 17. 8. 2023).

Diocese of Madison. 2020. Information Sheet
fort the Celebration of Confirmation
in the Diocese of Madison 2021-2022.
Hitps://files.ecatholic.com/14385/do-
cuments/2021/9/Information%20Sheet%20for%20
the%20Celebration%200f%20Confirmation%20
2022.pdf?t=1631111563000 (pridobljeno
17.8.2023).

Diocese of Sacramento. 2017. Guidelines
for the Preparation of the Order of
Confirmation. Https://scd.org/sites/default/
files/2017-09/Confirmation-Guidelines-Revised_
June2017.pdf (pridobljeno 17. 8. 2023).

Drugi vatikanski vesoljni cerkveni zbor. 1967.
Konstitucija o svetem bogosluzju.
Ljubljana: Nadskofijski ordinariat
Ljubljana.

Giraudo, Cesare. 2011. Strmenje nad evha-
ristijo: Mistagogija svete mase s pomoc-
Jjo obredov in molitev. Celje: Mohorjeva
druzba.

Guroian, Vigen. 1985. Seeing Worship as
Ethics: An Ortodox Perspective.
Journal of Religious Ethics 13: 332-359.

Hari, Johann. 2022. Ukradena pozornost:
zakaj se ne moremo zbrati - in kako si
znova pridobimo zmoznost pogloblje-
nega razmisljanja. Brezice: Primus.

Koch, Kurt. 2010. BoZja Cerkev. Maribor:
Slomskova zalozba.

Leskos$ek, Urska. 2025. Odli¢na ideja oceta, ki
je zelel svoje otroke ¢im bolje pripraviti
na zivljenje. Aleteia. 15. 2. Https://si.aleteia.
0rg/2025/02/15/odlicna-ideja-oceta-ki-je-zelel-svo-
je-otroke-cim-bolje-pripraviti-na-zivljenje/ (prido-
bljeno 30. 10. 2025).

Mahrt, William. 2022. The Beauty of
Liturgical Music. Sacred Music 149: 3-5.

Navodila ob birmovanju. 1995. Sporocila slo-
venskih skofij 14: 1.

Nocent, Adrien. 2000. Christian Initiation
in the Roman Church From the Fifth
Century Until Vatican II. V: Anscar
J. Chupungco, ur. Handbook for
Liturgical Studies. Sacraments and
Sacramentals. Vol. 4, 49-90. Minnesota:
The Liturgical Press.

Oblonsek, Cecilija. 2019. MoZnosti umestitve
sodobne krs¢anske glasbe v evharistic-
no slavije. Tretji dan 48: 64-75.

Ouellet, Marc. 2013. Birma - zakrament
krs¢anskega uvajanja. Commumnio 23:
105-116.

Pavel VI. 1972. Divinae consortium naturae.
Apostolska konstitucija o zakramentu
svete birme. V: Sveta birma: Sveta potr-
ditev, 5-10. Ljubljana: Slovenska skofo-
vska konferenca.

Pij X. 1903 [2003]. Tra le sollecitudini. V:
Edo Skulj, ur. Odloki o cerkveni glasbi,
195-208. Ljubljana: Druzina.

Plenarni zbor Cerkve na Slovenskem. 2002.
Izberi zivljenje: Sklepni dokument.
Ljubljana: Druzina.

Ratzinger, Joseph. 2003. Commumnio 13:
86-92.

147

Unity and Dialogue 80 (2025) 2: 129-148 @


Https://www.hbgdiocese.org/wp-content/uploads/downloads/2016/10/8-Confirmation.Music-Notes.pdf
Https://www.hbgdiocese.org/wp-content/uploads/downloads/2016/10/8-Confirmation.Music-Notes.pdf
Https://www.hbgdiocese.org/wp-content/uploads/downloads/2016/10/8-Confirmation.Music-Notes.pdf
Https://files.ecatholic.com/14385/documents/2021/9/Information%20Sheet%20for%20the%20Celebration%20o
Https://files.ecatholic.com/14385/documents/2021/9/Information%20Sheet%20for%20the%20Celebration%20o
Https://files.ecatholic.com/14385/documents/2021/9/Information%20Sheet%20for%20the%20Celebration%20o
Https://files.ecatholic.com/14385/documents/2021/9/Information%20Sheet%20for%20the%20Celebration%20o
Https://scd.org/sites/default/files/2017-09/Confirmation-Guidelines-Revised_June2017.pdf
Https://scd.org/sites/default/files/2017-09/Confirmation-Guidelines-Revised_June2017.pdf
Https://scd.org/sites/default/files/2017-09/Confirmation-Guidelines-Revised_June2017.pdf
Https://si.aleteia.org/2025/02/15/odlicna-ideja-oceta-ki-je-zelel-svoje-otroke-cim-bolje-pripraviti-
Https://si.aleteia.org/2025/02/15/odlicna-ideja-oceta-ki-je-zelel-svoje-otroke-cim-bolje-pripraviti-
Https://si.aleteia.org/2025/02/15/odlicna-ideja-oceta-ki-je-zelel-svoje-otroke-cim-bolje-pripraviti-

148

Slovenska Skofovska konferenca. 2012. Pridite
in poglejte: Slovenski pastoralni nacrt.
Celje: Mohorjeva druzba.

Strle, Anton. 1969. Danasnji pogledi dogma-
ticne teologije na zakrament svete
birme. Bogoslovni vestnik 29/1: 11-43.

Sveta birma: Sveta potrditev. 1972. Ljubljana:
Slovenska skofovska liturgi¢na
komisija.

Sveti krst: Krscevanje otrok. 2014. Ljubljana:
Slovenska skofovska konferenca.

Sveti zakon: Porocni obred. 2005. Ljubljana:
Slovenska skofovska konferenca.

@ Edinost in dialog 80 (2025) 2: 129-148

CECILIJA OBLONSEK

Segula, Andrej. 2024. Priloznosti in pasti
umetne inteligence v pastorali.
Bogoslovni vestnik 84/1: 33-43.

Simenc, Marija. 2025. Teandri¢ni poklicni
model in njegov pedagoski potencial.
Bogoslovni vestnik 85/1: 209-220.

Stumpf, Peter. 2023. Skof Stumpf: »Sluzba
botra je postala sama sebi nasprotje«.
Pomurec, 13. 3. . Https;//www.pomurec.com/
vsebina/71835/Skof_Stumpf__%C2%BBSluzba_
botra_je_postala_sama_sebi_nasprotje%C2%AB
(pridoblieno 12. 9. 2025).

Vesel Musi¢, Polona. 2013. Cez prag iz otroske
v odraslo vero. Youtube video, 12. 3.
Https://www.youtube.com/watch?v=V6trRzSP16Q
(pridobljeno 29. 7. 2015).


Https://www.pomurec.com/vsebina/71835/Skof_Stumpf__%C2%BBSluzba_botra_je_postala_sama_sebi_nasprotje
Https://www.pomurec.com/vsebina/71835/Skof_Stumpf__%C2%BBSluzba_botra_je_postala_sama_sebi_nasprotje
Https://www.pomurec.com/vsebina/71835/Skof_Stumpf__%C2%BBSluzba_botra_je_postala_sama_sebi_nasprotje
Https://www.youtube.com/watch?v=V6trRzSP16Q

