194

KarpiNnaL W.].Eyjk

Evtanazija in pomoc¢ pri samomoru -
poslednji milosti?

1. aprila 2002 je po razpravi, ki je trajala vec kot trideset let, Ni-
zozemska pod dolo¢enimi restriktivnimi pogoji legalizirala evtanazijo
in pomoc¢ pri samomoru. Sledila ji je Belgija. A belgijska zakonodaja
jevtem pogledu bolj liberalna od nizozemske, saj dovoljuje samomor
tudi pri boleznih, ki niso telesnega izvora. Kakor koli Ze, prepreka je
bila odstranjena: pod dolo¢enimi pogoji lahko bolnik prosi zdravnika,
da konca njegovo Zivljenje ali da mu pri tem pomaga.

Pri evtanaziji zdravnik ponudi smrtonosni odmerek; kadar
smrtonosni odmerek, ki mu ga je v ta namen priskrbel zdravnik,
vzame pacient sam, govorimo o pomoci pri samomoru. Neka-
tere drzave izraz evtanazija kljub temu uporabljajo za koncanje
zivljenja na bolnikovo prosnjo, pa tudi brez njegove zahteve. Na
Nizozemskem je vse od 80. let evtanazija brez dodatne opredelitve
definirana kot dejanje koncanja Zivljenja na zahtevo pacienta. Ta
interpretacija se §iri po drugih drzavah.'

Bistveno vprasanje pri evtanaziji in pomoci pri samomoru je,
ali ima ¢lovek pravico, da odloca o svojem lastnem Zivljenju in svoji
lastni smrti, ali torej lahko pooblasti zdravnika, da konc¢a njegovo
zivljenje. Dogaja se, da je tezje sprejeti evtanazijo kakor pomo¢ pri
samomoru. V drugem primeru naj bi bila bolnikova izbira jasnejsa,
saj smrtonosni odmerek vzame sam. Iz tega razloga Svica in Oregon
ne kaznujeta pomoci pri samomoru, temvec le evtanazijo.” Po mojem
mnenju pa med obema ni bistvene razlike. Tako pri evtanaziji kakor
Kardinal Willem Jacobus Eijk, roj. 1953 na Nizozemskem. Duhovnik 1981, doktor medicine
in filozofije. Skof v Groningenu 1999, nadskof metropolit v Utrechtu 2007 in kardinal 2012.

Clanek Leuthanasie et laide au suicide, actes ultimes de soins?, v: Communio, $t. 28-3 (2003),
str. 91-106, je prevedla dr. Alenka Kozelj.



Evtanazija in pomo¢ pri samomoru — poslednji milosti? 195

pri pomoci pri samomoru naj bi bil bolnik tisti, ki da pobudo za
koncanje svojega Zivljenja. V prvem primeru je tisti, ki dejanje izvrsi,
zdravnik, v drugem primeru pa zdravnik pri dejanju sodeluje, tako
da bolniku namerno priskrbi smrtonosni odmerek. Sodelovanje je
formalno takrat, ko se sodelujo¢i pridruzi namenom poglavitnega
akterja. Kar se tice odgovornosti zdravnika, med dejanjem formalnega
sodelovanja pri koncanju pacientovega Zivljenja in izvedbo samega
dejanja ni velike razlike. Zato je pri obeh, pri evtanaziji in pomo¢i pri
samomoru, poglavitno vedeti, ali ima ¢lovek pravico razpolaganja z
lastnim Zzivljenjem in lastno smrtjo. Odgovor na to vprasanje je od-
locilen za eti¢no presojo zdravnikove vpletenosti v koncanje zivljenje.

V 70. letih je bila v razpravah o sprejemljivosti evtanazije ali
pomoci pri samomoru izhodi$¢na tocka osebna odgovornost pa-
cienta. Sprva je bila ta odgovornost pod¢rtana kot protiutez moci
zdravnika: pacient je imel pri zdravljenju svoje bolezni tako besedo.
V 70. letih pa se je temu pridruzila moznost upravic¢ene odlocitve o
koncu Zivljenja. » Upravicena« je pomenilo upostevanje vseh obsto-
jecih dejstev: odgovornost bolnika do moza ali Zene, otrok in drugih
bliznjih, njegov druzbeni polozaj in drugi interesi, pa tudi resnost
njegove bolezni in verjetnost smrtnega izida. Vse to je bilo treba
upostevati v nepretrganem dialogu z zdravnikom. Vse od 80. let pa
opazamo zelo jasno spremembo pri utemeljitvi, ki odseva izjemno
individualizacijo in razbitost druzbe: odslej bo poudarek na samo-
odlocanju osebe o Zivljenju in smrti.> Holandski teolog Kuitert je
bil eden izmed poglavitnih zagovornikov tega samoodlocanja, ki po
njegovem mnenju opravicuje evtanazijo in pomoc pri samomoru.*

Je clovek gospodar svojega Zivljenja in svoje smrti?
Notranja vrednost telesa
V katoliski Cerkvi obstaja starodavno izrocilo, ki koncanje

lastnega Zivljenja obravnava kot nasprotovanje ljubezni do Boga,
bliznjega, druzbe in clovestva ter samega sebe. To triado najdemo



196 Kardinal W. ]. Eijk

v razpravi svetega Tomaza Akvinskega o samomoru,’ v Deklaraciji
o evtanaziji Kongregacije za verski nauk® in v Katekizmu katoliske
Cerkve (2280-2282).

Bog je gospodar zivljenja, ¢lovek je le njegov izvajalec. V
1 Mojzesovi knjigi (1, 26-31) Bog izroci ¢loveku kot osrbniku na
razpolago vso zemljo. Rastline mu bodo za hrano. Prav tako Zivali
(1 Mz9, 3): »Vse, kar se giblje in Zivi, naj vam bo za Zivez, tudi vse
zelene rastline vam dajem.« Clovek lahko uporablja rastline in ubija
zivali, da se lahko prehrani in oblece ter si pridobi zdravila. To pa
$e ne pomeni, da lahko z vsem tem razpolaga po svoji volji. Mora
upostevati blaginjo sedanje in prihodnje generacije ter spostovati
neokrnjenost stvarstva.

Tako ¢lovek ne razpolaga ne s svojim lastnim Zivljenjem ne s
svojo smrtjo, prav tako ne z zivljenjem in smrtjo svojega bliznjega:
»Tudi za vaso kri, ki je vase Zivljenje, bom terjal racun od vsake
zivali. Terjal ga bom tudi od ¢loveka; od vsakega bom terjal racun
o zivljenju njegovega brata. Ce kdo prelije ¢lovesko kri, bo ¢lovek
prelil njegovo kri. Zakaj po svoji podobi je Bog naredil ¢loveka«
(1 Mz 9, 5-6).

To lahko podpremo tudi notranje. Aktualna posvetna bioetika
pri pojmovanju ¢loveka izhaja iz tako imenovane »teorije identitete«,
ki je najpogostejsa v svetu medicine: ¢lovek kot tak se istoveti s
tistim, kar mu je kot cloveku najbolj znacilno, torej s svojo zavestjo.
Ta je dejansko zapleten proces elektri¢nega toka v sprednjem predelu
mozganov in korteksa. Clovesko telo, ki je tako reko¢ enako telesu
sesalcev, je obravnavano kot nekaj pomoznega. V tem dojemanju
¢loveka - gre v bistvu za moderno razli¢ico Descartesovega koncepta
- je zavest, oseba subjekt, postavljena nasproti telesu kot objektu.
Telo ni sestavni del ¢loveka in nima vrednosti samo na sebi, kakor
mu pritice. Posledi¢no telo poseduje zgolj zunanjo vrednost, ki mu
jo podarja zavest. Po sledi tega koncepta ¢lovek lahko razpolaga
s svojim telesnim Zzivljenjem: ¢e meni, da je to Zivljenje izgubilo
svojo vrednost in ga tezko prenasa, se mu lahko odrece.

Vprasanje je, ali telo res nima lastne notranje vrednosti. Nase
izkustvo nas uci, da smo celota, da si ¢loveske zavesti ni mogoce



Evtanazija in pomo¢ pri samomoru — poslednji milosti? 197

zamisliti brez telesa. Vsebina nase zavesti so ¢utna izkustva tega,
kar nas obdaja, in nasega lastnega telesa.

Sveto pismo ne pozna dualizma med telesom in duhom.
Teznja, ki jo srecamo predvsem pri sholasti¢nih teologih, pri ka-
terih se pojem bitja, ustvarjenega po podobi in podobnosti Bogu,
nanasa izklju¢no na ¢lovekovega duha, bi lahko - nehote - kazala
na neki dualizem. A po 1 Mz 1,26-27, je ¢lovek celota, ustvarjen
po Bozji podobi in sli¢nosti. In skrivnost uteleSenja kaze prav na
to, da »telo ni nekaj druga¢nega od duha (...) je tisto, kar skupaj
z duhom ustvarja identiteto osebe«.” Clovek v svoji telesni in du-
hovni razseznosti odseva podobo svojega Stvarnika. Zato je telo
udelezeno pri vrednosti ¢loveka v njegovi celovitosti in je torej
dobro samo po sebi. Kar je Bog sam ustvaril po svoji podobi in
podobnosti, torej ni neki objekt, ki bi imel le uporabno vrednost:
»Bog se razglasa za absolutnega Gospoda clovekovega Zzivljenja,
oblikovanega po njegovi podobi in sli¢nosti (1 Mz 1,26-28). Zato
ima clovesko Zivljenje svet in nedotakljiv znacaj, na katerem odseva
sama Stvarnikova nedotakljivost.«®

Posledi¢no ¢lovek nima pravice razpolaganja z lastnim Zzivlje-
njem in lastno smrtjo. Kve¢jemu lahko v omejeni meri razpolaga z
deli svojega telesa v terapevtske namene: lahko denimo odstranimo
organe, ki imajo tumorje, ¢e s tem bolniku resimo Zivljenje.

Druzbeno telo

V dobi, ki jo zaznamuje skrajni individualizem, je tezko ra-
zumeti, zakaj bi se ¢lovek pri svoji odlocitvi o koncanju Zivljenja
moral ozirati na druzbo. Ideja, ki nas pri tem vodi, je: ¢e nikomur
ocitno ne $kodim, lahko Zivim, kakor me je volja. Druzba je tu
pojmovana zgolj kot skupnost interesov; brez nje si posameznik
ne bi mogel pridobiti ali zagotoviti nekaterih dobrin. Poleg $¢itenja
interesov posameznika ima drzava nalogo, da ga brani pred dru-
gimi posamezniki. Zakonodaja deluje kot druzbena pogodba, ki
doloca, kaksno delovanje je $kodljivo, in torej nasprotuje etiki. Ob



198 Kardinal W. ]. Eijk

razpravi o zakonu o evtanaziji se sploh ne zastavlja ve¢ vprasanje,
ali ¢lovek lahko razpolaga s svojim zivljenjem in smrtjo. Ta pravica
je preprosto predpostavljena. Kot skoraj vse eticne diskusije se tudi
razprava o evtanaziji omeji na postopek: kako ga izvesti tako, da
ne bo zlorab.

Ko zdravnik izvede evtanazijo na pros$njo pacienta ali mu
pomaga, da napravi samomor, to v nekem S$tevilu primerov ne
bo skodovalo nikomur drugemu. Tisti, ki druzbo dojema najprej
funkcionalno, torej kot skupnost interesov, je lahko celo preprican,
da bi podaljsevanje njegovega Zivljenja druzbi skodovalo zaradi
nastalih stroskov zdravstvene oskrbe. Tako J. Hardy brani dolznost
smrti, vklju¢no z dolznostjo konc¢anja svojega zivljenja (eventualno
s pomocjo drugega) takoj, ko oseba ugotovi, da bi podaljsevanje
njenega zivljenja drugega predrago stalo.’

Je ¢lovek v bistvu posameznik? V skladu s katoliskim druzbenim
naukom je po naravi druzbeno bitje. Ni v celoti izpolnjen, dokler
z drugimi ne sestavlja obcestva. Duhovni koncepti, kot so vera,
zasnovanje zivljenja, kultura, ljubezen, pridobijo svojo vrednost Sele
znotraj medosebnih odnosov. Ti niso izklju¢no funkcionalni, temvec
so zakoreninjeni v naravi ¢loveka. Ce ta ze ni last druzbe, je vsaj
njen sestavni del. Brez odnosov z drugimi ¢lovesko bitje ne doseze
svoje izpolnitve. Ljudje so tako bistveno odvisni eni od drugih.

Ce kdo sam konca svoje Zivljenje ali prosi drugega, da to stori
zanj, sklicevaje se na prepricanje, da ima pravico razpolagati s
svojim Zivljenjem in smrtjo, mora priznati, da imajo drugi, ki so
mu podobni, enako pravico. Dejstvo, da je samomor lahko zgled
za druge, je dejavnik, ki ga moramo vsekakor upostevati (glej
Katekizem katoliske Cerkve, 2282). Odmevni primeri evtanazije in
samomora, o katerih so porocali mediji, so nedvomno pospesili
razmislek o tem vprasanju in lepo $tevilo neozdravljivih bolnikov
privedli do tega izhoda. Uvedba evtanazije in pomoci pri samomoru
bi lahko okrnila spostovanje ¢loveskega Zivljenja. Skrbi nas lahko
tudi, da bi to $kodovalo ugledu medicine. Zaradi teh dejavnikov
je evtanazija groznja skupnemu dobremu.'® Koncati zivljenje (ali
to storiti s pomocjo drugega) pomeni tudi oddaljitev od cerkve-



Evtanazija in pomo¢ pri samomoru — poslednji milosti? 199

nega obcestva. Z maziljenjem bolnih Cerkev obolele spodbuja, da
se voljno povezujejo s Kristusovim trpljenjem in smrtjo ter tako
prispevajo tudi k dobremu bozjega ljudstva (prim. C 11).

Konec koncev pa samomor nasprotuje ljubezni do samega
sebe. Kakor smo Ze poudarili, predpostavka, da lahko razpolaga-
mo s svojim zivljenjem in smrtjo, nacelno izhaja iz ideje telesa kot
zunanjega dobrega, torej iz zanikanja vrednosti lastnega telesa kot
dobrega samega po sebi. Ko se odlo¢imo za samomor, si poleg tega
odvzamemo osnovno dobrino, Zivljenje, ki je temelj vseh drugih
vrednot. Svoboda je upraviceno obravnavana kot ¢lovekova naj-
vi$ja vrednota, a brez Zivljenja se ne more udejanjiti. Izbira smrti
je predstavljena kot najvisja oblika samoodloc¢anja, toda mar ne
unicuje samoodlocanja?

Zaradi omenjenih razlogov evtanazija in samomor spadata k
peti zapovedi: »Ne ubijajl« (1 Mz 20,13; 5 Mz 5,17).

Kar smo povedali 0 evtanaziji in samomoru, Velja le, e se
bolnik pri polnem zavedanju pomena namerno izbrane smrti svo-
bodno odloci, da bo koncal svoje Zivljenje. Jasno je, da strah pred
trpljenjem, telesno propadanje in drugi zapleti, pa tudi dusevne
tezave lahko okrnijo polno zavest in svobodo. V praksi ti dejavniki
navadno zmanjs$ajo krivdo (prim. Evangelium vitae, 66). Lahko se
vprasamo, ali gre v vecini primerov res za samoodlocanje. Bolnik
je del druzeno-kulturnega okvira, ki trenutno ve¢inoma sprejema
evtanazijo in samomor. Okolje neposredno vpliva nanj. Biti pri¢a
trpljenju nekoga drugega je vcasih bolj utrudljivo kakor trpeti.
Vcéasih bliznji, ki ne morejo sprejeti bolezni dragega bitja, kazejo
svoj obup, pa cetudi le nezavedno, s svojim vedenjem. Prosnja po
koncanju zivljenja pogosto pride najprej od bliznjih, ne od pacienta.
Zgodi se tudi, da evtanazijo predlaga zdravnik.

Telo in konec medicine

Vse do zdaj smo govorili o evtanaziji in samomoru z vidika
bolnika. A tu je $e pogled zdravnika. Za veliko zdravnikov na



200 Kardinal W. ]. Eijk

Nizozemskem in v Belgiji evtanazija in pomo¢ pri samomoru
predstavljata konec medicinske oskrbe. Takoj ko so moznosti
zdravljenja iz¢rpane ali ko ni ve¢ mogoce lajsati trpljenja, se
kot edini izhod kaze koncanje bolnikovega Zzivljenja. Pogosto
bolniki in njihovi sorodniki silijo zdravnika, da izvede evta-
nazijo ali da bolniku pomagajo pri samomoru. Iz tega razloga
nekateri zdravniki niso naklonjeni novi nizozemski zakonodaji
o evtanaziji, ceprav nacelno evtanazije in pomoci pri samomo-
ru ne izkljucujejo. Pravzaprav se dogaja, da pacienti zahtevajo
evtanazijo kot svojo pravico in se sklicujejo na to zakonodajo.
Zdravnik, ki evtanazijo zavraca, tvega spor s kolegi, ki so dru-
gaénega mnenja: »Ce kot splosni zdravnik ne sledite trendu
koncanja Zivljenja, tvegate, da vas imajo v sluzbenem okolju za
teZavnega outsiderja.«"!

Nasprotniki evtanazije trdijo, da koncanje zZivljenja nasprotuje
bistvu in nalogi medicine, ki je v tem, da zdravi, ali pa da, ce je
bolezen neozdravljiva, kolikor je mogoce lajsa simptome. Vse od
renesanse so se ob tej temi sklicevali na hipokrati¢no izrocilo, ki
izkljuCuje evtanazijo. Italijanski zdravnik Baptista Codronchi (Imo-
la, 1547-1628) z uporabo besedne igre na podlagi opazke v prvi
knjigi Empidemiona Corpusa Hippocraticuma ustvari ta pregovor:
»Scientia enim sanandi, non interimendi est medicina« (Medicina
je znanost, katere cilj je zdraviti, ne ubijati)."* Zdravnike opozarja-
mo tudi na Hipokratovo prisego, ki vsebuje klavzulo: »da ne bom
nikoli nikomur - tudi ko bi me prosil - zapisal smrtne droge ali
ga z nasvetom napeljeval na tako misel« (prevod Sovre).”’ V antiki
je zdravniki skorajda niso poznali. V sodobnih razli¢icah prisege
te klavzule prav tako ni.

Ker bolnik nima pravice razpolagati s svojim Zivljenjem in
smrtjo, svojemu zdravniku ne more dovoliti, da konc¢a njegovo
Zivljenje; po drugi strani pa tudi zdravnik nima pravice, da za-
dosti taki zahtevi. Zato poseg, ki bi koncal Zivljenje, ne more biti
konec medicinske oskrbe: »'Pustiti umreti' ne sme nikoli veljati
za zdravniSko ravnanje, niti tedaj, kadar bi bil namen samo ta, da
se izpolni pacientova prosnja: pa¢ pa je zanikanje zdravniskega



Evtanazija in pomo¢ pri samomoru — poslednji milosti? 201

poklica, ki se oznacuje kot strasten in vztrajen 'da’ za Zivljenje«
(Evangelium vitae 89).

Evtanazija je v¢asih obravnavana kot dejanje usmiljenja; od tod
angleski izraz »mercy killing«. A pravo usmiljenje ni v evtanaziji:
»Resni¢no socutje je namrec solidarno s trpljenjem drugega, ne ubije
tistega, Cigar trpljenja se ne more prenasati. Toliko bolj je evtanazija
sprevrzeno dejanje tedaj, e jo storijo tisti, ki bi (...) morali - kot
zdravniki — po svojem posebnem poklicu pomagati bolniku tudi v
najmucnejSem zadnjem stanju« (Evangelium vitae, 66).

Meje evtanazije

Obstajajo tudi posegi, ki pohitrijo smrt, pa jih na splosno
sprejemamo. Nekateri se torej sprasujejo, zakaj se evtanazija in
pomoc pri samomoru srecujeta s tolik§nimi eti¢nimi preprekami.

Evtanazija in dejanje z dvojnim ucinkom

Splo$no znano je, da boj s simptomi v kon¢ni fazi lahko pospesi
smrt. Moc¢ni analgetiki, denimo morfini, lahko ovirajo dihanje. Tudi
pomirjevala imajo lahko pri bolniku, ki tvega zadusitev, podoben
odziv. V teh primerih je za eti¢no presojo bistven namen. Namen
predpisovanja analgetikov in pomirjeval je, kadar je odmerek temu
cilju prilagojen, lajsanje simptomov. Smrt tu ni Zelena ne kot cilj
ne kot sredstvo odprave bolecine, temve¢ jo dopus¢amo izklju¢no
kot drugotni ucinek (kot »posredni ucinek« z izrazom moralne
teologije) — posledica, ki jo lahko zagovarjamo, izhajajo¢ iz nacela
dejanja z dvojnim uc¢inkom.'

Dejanje z dvojnim uc¢inkom ima Zeleni u¢inek - v nasem pri-
meru odpravljanje simptomov - in posredni ucinek — pospesenje
smrti. Uvajanje analgetikov je samo po sebi dopustno. Razen tega
pohitritev smrti ni sredstvo lajsanja trpljenja, kadar je odmerek
prilagojen boju s simptomi; v tem primeru je pohitritev smrti lahko



202 Kardinal W. ]. Eijk

upravicena, ¢e je sorazmerna z Zelenim ucinkom, torej z bojem
proti simptomom; ta pogoj je izpolnjen, ko ni drugih primernih
nacinov za lajsanje simptomov in ko obstaja tveganje, da bo zaradi
bolecin in drugih neprijetnih simptomov bolnik popolnoma izgubil
pogum in upanje.

Tudi odlocitev za prekinitev zdravljenja, ki podaljsuje zivlje-
nje, ima vpliv na trajanje tega. Kadar se pri malignem tumorju
odpovemo kirurs§kemu posegu, kemoterapiji ali radioterapiji, bo
bolnik nedvomno umrl hitreje. Dramatic¢en primer je ustavitev
umetnega dihanja. Izkljucitev respiratorja lahko povzroci hitro
smrt. Obcutki ob takem dejanju se ne razlikujejo pretirano od
dajanja velikega odmerka inzulina ali morfija za koncanje Zivljenja.
Toda v nekaterih okoli$¢inah je odlocitev o konc¢anju zdravljenja,
ki podaljsuje zivljenje, nacelno sprejeta, ceprav povzroci bolnikovo
smrt. Mar ne bi bilo treba sprejeti dejstva, da s takim dejanjem
prav tako razpolagamo z zZivljenjem in smrtjo? Nekateri avtorji zato
sklepajo, da je prav tako upraviceno koncanje Zivljenja z uvajanjem
smrtonosnih uc¢inkovin.'?

Ob tem moramo imeti v mislih, da razpolaganje z Zivljenjem
in smrtjo ne pomeni razpolaganja s trenutkom smrti. Ta prvina
je pri eti¢ni sodbi pomembna. Razpolagati z zivljenjem pomeni
ovrednotiti vrednost telesnega Zivljenja, kakor da ne bi bilo vre-
dnota samo po sebi, in tako zakljuciti, da ga je bolje Zrtvovati
in se ogniti trpljenju, ki ga imamo za neznosno. Ni nujno, da
ima to kaks$no vlogo, kadar opustimo zdravljenje, ki podaljsuje
zivljenje, ¢eprav lahko pri¢akujemo, da bo ta opustitev povzrocila
bolnikovo smrt.

Mera zdravljenja

J. van den Berg opisuje primer pacienta, ki so mu, da bi korenito
odstranili maligni tumor, pospremljen z metastazami, amputirali
obe nogi in medenico, torej skoraj polovico telesa.'® Ce tega ne bi
storili, bi mar imeli namen koncati njegovo Zzivljenje? Seveda ne.



Evtanazija in pomo¢ pri samomoru — poslednji milosti? 203

Med prednostmi in slabostmi take operacije ni ravnotezja; poseg
torej ni sorazmeren. Popolnoma drugacen pa je primer starejsega
moskega, ki trpi za plju¢nico, a nima drugih zdravstvenih tezav,
vendar zavrne antibiotike in zaradi tega umre. Ce je ta &lovek pri-
seben, lahko le sklepamo, da si je smrti Zelel. Tveganja in stranski
ucinki zdravljenja z antibiotiki so zanemarljivi; v tem primeru
prednosti torej popolnoma kompenzirajo vse slabosti. Terapija je
popolnoma sorazmerna. Kongregacija za verski nauk zato v Izjavi
o evtanaziji (1980) zakljucuje:

»Pri aplikaciji medicinskega zdravljenja je treba vzdrzevati
pravi¢no sorazmernost (...). Do pravi¢ne ocene sredstev bomo
prisli s pomocjo primerjave narave terapije, moznih zapletov in
tveganj, potrebnih izdatkov in njihove dostopnosti na eni strani
in pricakovanimi u¢inki na drugi strani, upostevaje stanje bolnika
in njegovih telesnih in duhovnih mo¢i.«"’

Kadar so prednosti in slabosti proporcionalne, je obvezno
zdravljenje; ¢e ga zavrnemo, namerno izberemo smrt. Ce med
prednostmi in slabostmi ni ustreznih razmerij, zdravljenja ni treba
zaceti. Zgodi se lahko ocitno nesorazmerje med prednostmi in
slabostmi. Tako je bilo pri Francu ali Titu, ki so jima iz politicnih
razlogov podaljevali Zivljenje brez upa na ozdravitev. Ce se pokaze,
da je zdravljenje nesorazmerno, ga ni treba izvajati. Prednosti so
lahko ohranitev Zivljenja, pa tudi izbolj$anje bolnikovega stanja.'®
Pri slabostih takoj pomislimo na stranske ucinke, na zaplete in
mozne pohabe zaradi zdravljenja: moralisti so vedno menili, da
je amputacija noge kot izjemen poseg neobvezna.

Nekateri tezko razumejo, da je treba upostevati tudi stroske.
Izjava o evtanaziji Kongregacije za verski nauk ta vidik kljub temu
omenja (glej zgornje besedilo). Na Nizozemskem in v Belgiji, kjer
so pravzaprav vsi zdravstveno zavarovani, je manj tezav glede
stroskov hospitalizacije, a npr. v ZDA so okolis¢ine povsem dru-
gacne. J. Hardy, ki govori, kakor smo videli, o dolznosti umreti v
nekaterih okoli$¢inah, omenja primer: 87-letna Zenska ima hudo
sréno bolezen; cetudi je verjetnost, da bo Zivela ve¢ kot Sest me-
secev, manjsa od 50 %, za vsako ceno zahteva zdravljenje, zaradi



204 Kardinal W. ]. Eijk

Cesar zivi e dve leti. Njena 55-letna hd¢i, ki je edina sorodnica,
opusti svojo sluzbo in poklicno kariero, porabi vse prihranke in
je prisiljena prodati hi$o, da placa materino zdravljenje.”” V tem
primeru je ocitno, da zdravljenje ni sorazmerno in je nedvomno
celo nesorazmerno: ne bi rad, tako kakor Hardy, govoril o dol-
znosti umreti, vseeno pa o dolznosti, da se odrecemo ohranjanju
Zivljenja za vsako ceno in, posledi¢no, o dolZnosti, da sprejmemo
neizogibno smrt. Med tema dvema pojmoma je ogromna razlika.
Kakor smo videli, dolznost umreti - po Hardyju - vkljucuje ne le
odpoved zdravljenju, ki podaljsuje Zivljenje, temvec tudi dolznost,
da svoje Zivljenje koncamo dejavno.

Cerkvena oblast lahko kot splo$no nacelo uci le o razliki med
sorazmernim, nesorazmernim in disproporcionalnim zdravljenjem.
Kaj je v nekem primeru sorazmerno ali ne, lahko nakaze le zdrav-
nik, ki se opira na resno ekspertizo, na izku$nje in preudarnost.
Bolnik se mora pustiti skrbno pouciti o prednostih in slabostih
zdravljenja. Ce je Se povsem priseben, je on tisti, ki bo na koncu
odlo¢il, ali mu bodo podaljsevali Zivljenje ali ne. Ce tega ne more
storiti sam, se bo namesto njega odlocil zdravnik po posvetu z
bolnikovo druzino.

V lepem S§tevilu primerov razlika med sorazmernim, nesoraz-
mernim in disproporcionalnim medicinskim zdravljenjem ni brez
dvoumnosti. Vedno obstaja polje negotovosti, ko je razliko tezko
doloc¢iti ali kjer se zdravniki med seboj ne strinjajo. Kako denimo
obravnavati gospo pri 50 letih z mozganskim tumorjem? Ce je ne
operirajo, so mogoce hude nevroloske posledice in bole¢a smrt. Ce
pa jo operirajo, je verjetnost okrevanja skoraj 100-odstotna; vendar
pa bo poseg prizadel center za govor, zaradi cesar bo onemela. V
takih primerih je izbira muc¢na, Se posebno, kadar je o njej tezko
govoriti z bolnikom.

Ta tezava se kaze tudi pri bolnikih, ki so v trajnem vegetativ-
nem stanju. Ali je prav, da jih hranimo in jim dovajamo tekocine
po cevki? Ko to delamo, v¢asih vzdrzujemo njihovo Zivljenje cela
desetletja, a moznost za vrnitev zavesti je neznatna. Tudi tu je
treba oceniti razloge za in proti; tezko je vnaprej reci, da je tako



Evtanazija in pomo¢ pri samomoru — poslednji milosti? 205

zdravljenje v vseh primerih nesorazmerno. Listina zdravstvenih
delavcev Papeskega sveta za pastoralo zdravstvenih delavcev o tem
pravi: »Hranjenje in dovajanje tekocin, ¢etudi umetno izvedeno,
imamo za normalna ukrepa, ki ju dolgujemo bolniku, ko je o¢itno,
da mu ne bosta $kodila: njuna neopravicena opustitev pa bi dobila
pomen resni¢ne in prave evtanazije (120).«

Pomagajmo Ziveti: paliativna oskrba

Nih¢e ne more Ziveti iz zanikanja. A reci, da sta evtanazija in
pomoc¢ pri samomoru nedovoljeni, ni dovolj. V nekaterih primerih
je povsem razumljivo, da si bolnik Zeli smrti. Ceprav je dolznost
ohranjati ga pri Zivljenju z zdravljenjem ukinjena, ostaja Se ena
naloga: pomagati mu nadaljevati Ziveti. Se vedno Zivi, pa ne glede
na to, kako konc¢no je njegovo stanje. Takoj ko ohranjanje Zivljenja
ni vec v igri, je treba uvesti dejavno pomoc, ki se zelo razlikuje od
pasivne vdanosti v usodo.

To dejavno pomoc¢ zagotavljamo s paliativno oskrbo, ki jo
Svetovna zdravstvena organizacija opredeli tako: »Dejavna in ce-
lovita oskrba pacientov, ko njihova bolezen ni ve¢ ozdravljiva. Pri
tem sta lajSanje bolecin in boj z drugimi telesnimi nevse¢nostmi
enako pomembna kakor ukvarjanje s psiholo$kimi, socialnimi in
duhovnimi tezavami.«

»Paliativna oskrba pritrjuje Zivljenju in smrt obravnava kot
normalen proces.«*® Prizadeva si, da bi neozdravljivo bolnemu
pomagali Ziveti, ne da bi umetno podaljsevali njegovo Zivlje-
nje: »Paliativna oskrba ne dodaja dni Zivljenju, temvec Zivljenje
dnem.«*' Ta pomo¢ ni le medicinska in tehni¢na, temve¢ uposte-
va vse vidike ¢loveskega Zivljenja. Znacilna poteza nasega casa,
torej individualizem, o katerem smo govorili, je tu presezena.
To je zelo pomembno. Pogosto je hujse od telesnih in dusevnih
bolecin socialno trpljenje, osamljenost bolne osebe, ki izgubi vsak
stik z bliznjimi. Umirajoc¢i bolniki, ki jih namestijo v ustanovo za
paliativno oskrbo, v institucijo ali hospic te vrste, se pogosto opo-



206 Kardinal W. ]. Eijk

gumijo, bolje prenasajo zdravljenje, ponovno odkrijejo zivljenje,
Ceprav se zavedajo, da ne bo ve¢ dolgo. Pogosto se tudi pokaze,
da po sprejemu potrebujejo manj pomirjeval ali pa se jim sploh
odrecejo, kar kaze, kako je prenasanje bolec¢ine odvisno od dob-
robiti bolnika v njegovi celovitosti.

V medicini zZe vse od antike izraz palliativum pomeni resitev, s
katero lajsamo simptome, ne da bi zdravili bolezen (palliare, odeti
v plas¢, pallium, plasc). Sveti Martin je svoj plasc razrezal na dva
dela, da bi z njim pokril beraca ob vratih Amiensa. S tem ni resil
problema revscine, a cloveku pred njim je bilo topleje. Prav tako
paliativna oskrba ne zdravi neozdravljive bolezni, temvec lajsa bol-
nikovo trpljenje, bolec¢ino, tesnobo, osamljenost v zadnjih dneh nje-
govega zivljenja. Notranje zdravljenje, ki je sad ljubece pozornosti,
lahko pri bolniku okrepi tudi vero in zaupanje v Boga. S katoliskega
zornega kota je duhovno spremstvo sestavni del paliativne oskrbe.
Nizozemska $kofovska konferenca si je prizadevala za strukturno
uvedbo paliativne oskrbe v pomo¢ umirajo¢im.*

V praksi se kaze, da lahko uvedba primerne paliativne oskrbe
zmanj$a potrebo po evtanaziji. Konec leta 2001 so amsterdamski
zdravniki, ki so ¢lani drustva »Pomoc¢ in svetovanje o evtanaziji na
Nizozemskem, drustva, h kateremu se zatekajo kolegi, ki jih bol-
niki prosijo za evtanazijo, v intervjuju povedali, da se je po uvedbi
paliativne oskrbe $tevilo prosenj za evtanazijo mo¢no zmanjsalo.
Eden izmed teh zdravnikov, ki je prej izvajal evtanazijo dvakrat
na leto, je priznal: »V zadnjih treh letih sem Se dobival prosnje za
evtanazijo, a zaradi mojega poznavanja paliativhega podroc¢ja mi
ni bilo treba izvesti nobene.«*

Ustanove in hospici, ki zagotavljajo paliativno oskrbo, ne izklju-
¢ujejo evtanazije.* A to ni v skladu ne z njihovim izvirnim ciljem ne
z opredelitvijo Svetovne zdravstvene organizacije. Kakor smo videli,
si paliativna oskrba prizadeva pokriti bolnika s plascem ljubece
pozornosti njegove okolice in tako podpirati Zivljenjske moci, ki so
mu lastne. Koncati njegovo Zivljenje bi pomenilo Zivega zazidati brez
vezi z bliznjimi. S tem, da ga podpiramo, vse do konca ohranjamo
¢love¢nost nekega Zivljenja in njegovega mesta v skupnosti.



Evtanazija in pomo¢ pri samomoru — poslednji milosti? 207

Opombe

! E.J. Emmanuel, »Euthanasia. Historical, Ethical and Empiric Perspectives«, v: Archives

of Internal Medicine 154(1994), str. 1891. Tako ne gre vec za stara razlikovanja med Zeleno
evtanazijo (torej na zahtevo pacienta), nezeleno evtanazijo (proti njegovi volji) in nehoteno
evtanazijo (volja pacienta ni znana, kar velja za paciente v komi ali pri hudih duevnih
obolenjih, pa tudi za novorojencke).

2 M.A.Lee, H. D. Nelson, V. P. Tilden, L. Ganzini, T. A. Schmidt, S. W. Tolle, »Legalizing
Assisted Suicide - Views of Physicians in Oregonc, v: The New England Journal of Medicine
334(1996), §t. 5, str. 310-315.

3

J. Kennedy, Een weloverogen dood. Euthanasie in Nederland, Uitg. Bert Bakker,
Amsterdam 2002, str. 137-166.

*  Kuitert, Een gewenste dood. Euthanasie en zelfbeschikking als moreel en godsdienstig

probleem, Ten Have, Baarn, 1981.
5 Tomaz Akvinski, Teoloska suma II-11 64, 5.
¢ Kongregacija za verski nauk, »Declaratio de euthanasia«, v: AAS 72 (1980), str. 545.

7 L. Lavaud, »Annoncer l'Incarnation, Communio, XXVIII, 2 — marec-april 2003, str. 9.

8  Janez Pavel II, okroznica Evangelij zivljenja (Evangelium vitae), CD 60, Druzina, Lju-

bljana 1995, $tevilka 53, str. 59.

° J. Hardy, »Is There Duty to Die?«, v: Hastings Center Report 27 (1997), §t. 2, str. 34-42.
Hardy se distancira od individualizma, ki ¢loveka sili, da ne uposteva zadosti interesov
drugega in celotne druzbe; to druzbo pa si zamislja kot tipi¢no skupnost interesov.

1 R. M. Gula, Euthanasia. Moral and Pastoral Perspectives, Paulist Press, New York/
Mahwah 1995, str. 14-20; M. Manning, Euthanasia and Physician-Assisted Suicide. Killing
or Caring?, Paulist Press, New York/Mahwah 1998, str. 56-59.

1 1. Schretlen, »Euthanasie kan voor mij geen zijn«, v: NRC Handelsblad 15-11-2001,
str. 6.

12 B. Codroncus, De christiana ac tuta medendi ratione, Bononiae: typis Clementis Fer-

ronii, 1629 (1. izdaja: 1591), liber 1, cap. XXIII, str. 76; cf. W. J. Eijk, De zelfgekozen dood
naar aanleiding van een dodelijke en ongeneeslijke ziekte, Tabor, Brugge, 1987, str. 141.

B L. Edelstein, Der hippokratische Eid, Artemis Verlag, Ziirich-Stuttgart, 1969.

'* Pij XII. na mednarodnem srecanju zdravnikov in kirurgov (24. februar 1957), v: AAS
49(1957), str. 146; isti papez udeleZzencem na nevro-psiho-farmakoloskem kongresu
(9. septembra 1958, v: AAS 50 (1958), str. 694; Kongregacija za verski nauk, »Declaratio
de euthanasiax, op. cit., str. 548; Evangelium vitae 65.

15 J. Rachels, »Active and Passive Euthanasia«, v: The New England Journal of Medicine
292(1975), str. 78-80; D. W. Brock, »Voluntary Active Euthanasia«, v: Hasting Center
Report 22 (1992), §t. 2, str. 10-22.

!¢ J. H. van den Berg, Medische macht en medische ethiek, C. F. Callenbach, Nijkerk 1969,
str. 31-34.

17 »Declaratio de euthanasia«, n. d., str. 550; prim. Veritatis splendor 65; Papeski svet za
pastoralo zdravstvenih delavcev, Listina zdravstvenih delavcev, 119-121.

'8 Zaseznam razli¢nih prednosti in slabosti glej Kongregacija za verski nauk, »Declaratio



208 Kardinal W. ]. Eijk

de euthanasia«, n. d., str. 550-551; K. W. Wildes. »Ordinary and Extraordinary Means and
the Quality of Life«, v: Theological Studies 57 (1996), str. 500-512.

19 J. Hardy, »Is There Duty to Die?« n. d.

% Navedeno v: R. Bruntink, Een goede plek om te sterven. Palliatieve zorg in Nederland.
Een wegwijzer, Plataan, Zutphen-Apeldoorn, 2002, str. 11; World Health Organisation,
Cancer Pain Relief and Palliative are, Technical Report Series 804, Zeneva, 1990.

2l R. Bruntink, n. d., str. 12.

22

»Care During Suffering and Dying, v: Euthanasia and Human Dignity. A Collection
of Contributions by the Dutch Catholic Bishops' Conference to the Legislative Procedure
1983-2001, Peeters, Utrecht-Leuven, 2002, str. 144-152.

» M. Oostveen, »Spijt. Voorvechters van de euthanasiepraktijk bezinnen zich«, v: NCR/

Handelsblad 10-11-2001, sobotna priloga, str. 25.

2 Prim. M. J. P. A. Janssens, Palliative Care. Concept and Ethics, Nijmegen University

Press, Nijmegen, 2001 (doktorska teza), str. 125-126.

Elio Guerriero

Celjska Mohorjeva druzba 2023, 460 strani
Prevedel Anton Strukelj.



