
���������
	
�


��

Kardinal Dulles (Laurence J. McGinley)
predava predmet Religija in dru`ba na Uni-
verzi v Fordhamu. Ta èlanek je zasnovan na
predavanju, ki ga je imel jezuitski teolog Spring
McGinley 15. februarja 2005 na Univerzi v
Fordhamu, nato pa še naslednjega dne na se-
minarju pri Svetem Jo`efu v Yonkersu (v dr-
`avi New York). Èlanek je tu ponatisnjen s kar-
dinalovim dovoljenjem.

Medtem ko letošnje leto evharistije poziva
k pobo`nosti, hkrati spodbuja tudi novo teo-
loško razmišljanje o razliènih vidikih evharistije
v smislu daritve, stvarne (realne) Kristusove
navzoènosti in svetega obhajila. Stvarna Kri-
stusova navzoènost, o kateri so zelo diskret-
no razpravljali v srednjem veku, `e vse od ob-
dobja reformacije dalje predstavlja središèe
ekumenske polemike. Medtem ko je Luter
dvomil o transubstanciaciji (spremenjenju bis-
tva), je odloèno zagovarjal stvarno in substan-
cialno (bistveno) Kristusovo navzoènost, ven-
dar pa veèina drugih protestantov vsaj v svojih
kritikah ni soglašala z njim. V zadnjih deset-
letjih je tudi v katoliških krogih zaslediti nekaj
neenotnosti glede Kristusove stvarne (evharis-
tiène) navzoènosti. Ameriška škofovska kon-
ferenca se je na pastoralno potrebo po razja-
snitvi le-tega odzvala tako, da je leta 2001 ob-
javila spis z naslovom The Real Presence of Jesus
Christ in the Sacrament of the Eucharist: Ba-
sic Questions and Answers (slov. Resnièna Kri-
stusova navzoènost v zakramentu evharistije: Os-
novna vprašanja in odgovori). V tem èlanku

bom pojasnil teološke osnove (ki se nanaša-
jo na zgoraj omenjeno podroèje, op. prev.)
uradnega katoliškega nauka.

Duhovnik pri vsaki maši po obredu pos-
vetitve poudari, da je evharistija mysterium
fidei (skrivnost vere, op. prev.) Kristusova re-
snièna navzoènost presega zmo`nosti èlove-
kovega uma. Na koncu moramo namreè priz-
nati, da je skrivnost evharistije neizrekljiva
in da jo je potrebno sprejeti s èudenjem oz.
zaèudenjem. To je resnica, ki jo lahko po-
polnoma razume le Bo`ji um, a jo moramo
kljub temu poskušati pojasniti, saj se Bog ni
razodel zgolj zato, da bi nas zbegal. @eli na-
mreè, da posnemamo Bla`eno Devico, ki je
v svojem srcu premišljevala o besedah, ki so
ji bile izreèene.

Naj `e na samem zaèetku poudarim, da
Cerkev Kristusovo resnièno navzoènost spre-
jema kot versko resnico, saj je le-ta zapisa-
na v Bo`ji besedi, ki jo izprièujeta Sveto
pismo in tradicija. Jezus je namreè jasno de-
jal: “To je moje telo …to je moja kri,” ter je,
v nasprotju z judovskim pojmovanjem, pou-
daril, da v tem primeru ne govori v prilikah.
“Kajti moje meso je resnièna jed in moja kri
resnièna pijaèa. Kdor je moje meso in pije
mojo kri, ostaja v meni in jaz v njem.” (Jn
6, 55-56.) Mnogim izmed njegovih uèencev
se je ta beseda zdela trda, zato so ga zapustili,
vendar pa Jezus zato, da bi jih ponovno pri-
dobil, svojih besed ni omilil.

Kljub vsem nasprotovanjem in zmotnim
preprièanjem pa so cerkveni oèetje stoletje

;���'�9����3

����������
�����%����
�

����������

*
���%��"
�������
��
�������������

 ����������



�� #

za stoletjem preprièljivo poudarjali, da je Kri-
stus resnièno navzoè v evharistiji. Tako je leta
1551 tridentinski koncil pripravil obširen in
izèrpen katoliški nauk o evharistiji, ki še po-
sebej poudarja Kristusovo stvarno navzoènost
v evharistiji. Ta nauk še danes ostaja norma-
tiv, saj so ga od omenjenega cerkvenega zbora
dalje poudarjali mnogi pape`i in uradni do-
kumenti. Tudi Katekizem katoliške Cerkve
ta nauk navaja z enakimi besedami, kot jih
je uporabil omenjeni koncil (prim. Kateki-
zem Katoliške Cerkve 1374, 1376-77).

Tridentinski koncil je Kristusovo (evha-
ristièno) navzoènost opisal s tremi prislovi.
Poudaril je namreè, da je Kristus v evhari-
stiji navzoè “resnièno, stvarno in substancial-
no” (prim. DS (Doctrina et canones de ss.
Missae sacrificio) 1651)). Omenjeni prislo-
vi so kljuè, ki odpira vrata katoliškemu nauku
in izkljuèuje nasprotne poglede, ki jih mo-
ramo ovreèi.1

S tem, ko je poudaril, da je Kristus (v ev-
haristiji) resnièno navzoè pod podobo kruha
in vina, je tridentinski koncil ovrgel stališ-
èe, da je zakrament evharistije zgolj simbol
oziroma podoba, ki pozornosti ne usmerja
nase, ampak na telo, ki ni navzoèe in ki mor-
da biva nekje v nebesih. To je bilo v nasprotju
s preprièanjem Berengarija iz 11. stoletja ter
nekaterih njegovih somišljenikov iz 16. sto-
letja.

Tridentinski koncil je potrdil, da je Kri-
stusova navzoènost stvarna (realna), tj. on-
tološka in objektivna. Ontološka zato, ker
se dogaja v povezavi z bivajoèim, objektiv-
na pa zato, ker ni odvisna od misli ali èustev
duhovnika oz. tistih, ki prejmejo obhajilo.
Kristusovo telo in kri sta v zakramentu ev-
haristije navzoèa zaradi Kristusove obljube
in moèi Svetega Duha, ki sodelujeta pri obre-
du evharistije, ki jo obhaja posveèen duhov-
nik. Cerkev zavraèa stališèe, da je vera sreds-
tvo, ki omogoèi Kristusovo navzoènost v ev-
haristiji. Katoliški nauk uèi, da Kristus v ev-

haristiji ne postane resnièno navzoè zaradi
vere, ampak ta hvale`no potrjuje to navzoè-
nost in tako priznava, da sveto obhajilo obro-
di sad v svetosti. Èe namreè omenjeni zakra-
ment prejemamo brez vere, nam to ne ko-
risti, ampak je celo grešno, vendar pa po-
manjkanje vere ne more onemogoèiti Kristu-
sove stvarne navzoènosti.

Tridentinski koncil je tudi poudaril, da
je Kristusova navzoènost v evharistiji substan-
cialna. Beseda “substanca” v tem primeru ni
filozofski termin, ki ga bi lahko zasledili v
Aristotelovi filozofiji. Omenjeni termin so
namreè uporabljali `e v zgodnjem srednjem
veku, tj. `e dolgo, preden so Aristotelova dela
postala bolj aktualna. S terminom “substan-
ca” namreè v splošni rabi poimenujemo os-
novno realnost doloèene stvari, tj. tisto, kar
je nekaj samo v sebi. Omenjeni termin, ki
izvira iz latinskega korena “sub-stare”, namreè
oznaèuje tisto, kar se nahaja pod zunanjostjo
in kar se lahko iz trenutka v trenutek spre-
minja, medtem ko sam subjekt ostane nes-
premenjen. Vendar pa lahko videz vara. Tako
me morda ne bi prepoznali, èe bi si nadel
preobleko ali èe bi resno zbolel, vendar pa
bi še vedno ostal tak, kot sem bil prej; moja
substanca se namreè ne bi spremenila. Po-
temtakem tudi pomen, ki ga ima termin
“substanca” v zgoraj omenjenem kontekstu,
ni popolnoma niè nenavaden.

Termin “substanca”, ki oznaèuje tisto, kar
je neka stvar sama v sebi, lahko primerjamo
s terminom “funkcija”, s katerim poimenu-
jemo neko akcijo. Kristus je sicer v vseh za-
kramentih navzoè s svojo dinamièno moè-
jo in akcijo, vendar pa je v evharistiji njegova
navzoènost poleg tega še substancialna. Prav
zato moramo èastimo evharistijo, saj je naj-
veèja izmed vseh zakramentov. Po posveti-
tvi se namreè kruh in vino na skrivnosten na-
èin spremenita v Kristusa samega. Drugi va-
tikanski koncil navaja svetega Toma`a Ak-
vinskega, ki poudarja, da se v zakramentu ev-

 ����������



���������
	
�


��

haristije skriva bogastvo Cerkve, saj Cerkev
nima nobenega drugega duhovnega bogas-
tva razen Kristusa in tistega, kar ji On na-
roèa.2

Tridentinski koncil je razpravljal tudi o
procesu, po katerem se zgodi Kristusova nav-
zoènost v evharistiji. Omenjeni koncil je na-
mreè poudaril, da se kruh in vino spreme-
nita; prenehata namreè biti isto, kar sta bila
prej, in postaneta tisto, kar prej nista bila.
Izvrši se namreè spremenjenje vsega bistva
kruha in vina v bistvo Kristusovega telesa in
krvi in, ker Kristusa ni mogoèe razdeliti, telo
in kri tako postaneta tudi Njegova duša in
Njegovo bo`anstvo (DS, 1640, 1642). Tako
se celotni Kristus ponavzoèuje pod obema
podobama.

Sprememba, ki se pri maši zgodi med pos-
vetitvijo, se imenuje sui generis. Le-ta namreè
ne sodi v nobeno izmed Aristotelovih kate-
gorij. Aristotel je bil preprièan, da se pri vsaki
substancialni spremembi zgodi tudi spre-
memba zunanjega videza oziroma “nakljuè-
ja”. Ko namreè zau`ijem jabolko, le-to izgubi
svoje zaznavne (opazne) lastnosti in tudi sub-
stanco, ki jo ima kot jabolko. Postane namreè
del mene. Pri posvetitvi kruha in vina pri ma-
šni daritvi pa zunanji videz ostane nespreme-
njen. Da bi Cerkev lahko poimenovala pro-
ces, s katerim se celotno (in zgolj) bistvo kru-
ha in vina spremeni v bistvo Kristusovega te-
lesa in krvi, je skovala termin “substancial-
nost”, saj lahko tako edinstven in neprimer-
ljiv proces poimenujemo le s posebnim izra-
zom.

S tem, ko uèi, da se kruh in vino ne spre-
menita, Cerkev poudarja, da omenjeni po-
dobi ne spremenita svojih fiziènih in kemij-
skih lastnosti. Kruh in vino namreè ne ohra-
nita le svojega prvotnega videza in te`e, am-
pak tudi hranilno vrednost, ki sta jo imela
pred posvetitvijo.3 Kristusovo stvarno nav-
zoènost bi bilo namreè nesmiselno poskušati
dokazati ali ovreèi z razliènimi fizikalnimi

poskusi, saj je Kristusova navzoènost duhov-
na ali zakramentalna, ne pa fizièna v smislu
neèesa, kar je mogoèe izmeriti.

Da bi lahko pojasnil cerkveni nauk o Kri-
stusovi stvarni navzoènosti, ga bom primerjal
z nekaterimi zmotnimi preprièanji, ki Kri-
stusovo navzoènost pojmujejo kot preveè me-
seno (telesno) ali pa preveè skrivnostno, zelo
nepreprièljivo, preveè naivno oziroma pre-
veè metaforièno.

Primer naivne, realne zmote je reakcija Ju-
dov v Kafarnaumu, ki so jih osupnile Jezu-
sove besede, saj so menili, da Jezus zagovarja
kanibalizem, ki so ga imeli za velik greh. Ne-
kateri kristjani namreè Kristusovo navzoè-
nost v evharistiji pojmujejo kot preveè ma-
terialno, pri èemer pa ne razloèujejo dovolj
natanèno med Kristusovo naravno in zakra-
mentalno navzoènostjo. Vèasih si predstav-
ljajo, da bi Kristus trpel, èe bi bila hostija ka-
korkoli oskrunjena, ali pa da je v tabernaklju
lahko zelo osamljen. Nekje sem prebral o
mladi šolarki, ki se je bala, da bi Kristus trpel
zaradi mraza, èe bi po prejemu svetega ob-
hajila zau`ila sladoled.

V zgodnjem srednjem veku so mnogi teo-
logi po vzoru Pashazija Radberta trdili, da
Jezus v evharistiji privzame podobi kruha in
vina kot svoj lasten zunanji videz. To se jim
ni zdelo niè nemogoèega, saj se je po vsta-
jenju prikazal kot romar in vrtnar, ki ga nje-
govi uèenci niso prepoznali. Po mnenju ome-
njenih teologov sta tisto, kar vidimo, ko po-
gledamo hostijo, in tisto, kar pou`ijemo pri
svetem obhajilu, “prikrita” Kristusovo telo
in kri. Nekateri izmed njih so celo trdili, da
kruh in vino med posvetitvijo izgubita svojo
prvotno, naravno hranilno vrednost.4

Da bi se izognili preprièanju, da lahko
povelièani Kristus trpi poni`anje, so nekateri
misleci iz zgodnjega srednjega veka trdili,
da Kristusovo telo na oltarju ni enako kot
Kristusovo telo v nebesih. Omenjeni misleci
so pravzaprav omenjali tri pojavne oblike

 ����������



�� #

Kristusovega telesa: njegovo naravno (ze-
meljsko) telo, ki sedaj biva v nebesih; nje-
govo zakramentalno telo, ki sedaj biva v ev-
haristiji; in njegovo ekleziastièno telo, ki je
Cerkev.5 Cerkev omenjenega stališèa ni ni-
koli obsojala, vendar pa le-to `e dolgo ni veè
splošno razširjeno, morda zato, ker se zdi,
da v nasprotju z mnenjem njegovih zago-
vornikov Kristusovo evharistièno telo ni ti-
sto, ki se je rodilo iz Device Marije. Èe bi
namreè res bilo tako, tega telesa ne bi mogli
opevati z besedami: “Ave verum corpus, na-
tum de Maria Virgine” (“Pozdravljeno, re-
snièno telo, rojeno iz Device Marije”).

Sveti Toma` Akvinski je izoblikoval nekaj,
kar lahko poimenujemo posredno stališèe.
Po eni strani evharistije noèe opredeljevati
kot posebno telo (zakramentalno oz. skriv-
nostno), po drugi strani pa trdi, da ima vstalo
in povelièano Kristusovo telo drugaèno po-
dobo v nebesih kot v omenjenem zakramen-
tu. Kristusovo navzoènost v samem sebi in
Njegovo navzoènost v zakramentu evharistije
pojmuje kot dve razlièni stanji oz. obliki bi-
vanja. Kristusova naravna (zemeljska) oblika
biva v nebesih, Njegova evharistièna oblika
pa biva v zakramentu evharistije.6 Kristusovo
telo je resnièno navzoèe v evharistiji, a ne na
naèin, kot bivajo telesa. Njegovih sestavnih

delov in razse`nosti namreè ne moremo pri-
merjati z drugimi telesi. Njegov obseg ni tak
kot obseg hostije.

V nasprotju z lahkovernimi realisti torej
sveti Toma` Akvinski trdi, da, ko pogleda-
mo hostijo, vidimo njene oblike in barve, ne
pa tistih, ki jih ima resnièno Kristusovo telo.
Nismo namreè v enakem polo`aju kot apo-
stoli, ki se jim je Kristus pred vstajenjem pri-
kazal v svojem lastnem telesu. Ko namreè po-
gledamo hostijo ali pa kelih na oltarju, še ved-
no zaznavamo vidne aspekte oz. fizièno po-
javnost kruha in vina.

Toma` Akvinski pa v nasprotju s tem, kar
je trdil zgoraj, pove, da so nekateri poroèali
o tem, da so v posveèeni hostiji videli deè-
ka Jezusa ali Njegovo predragoceno kri. Trdi
namreè, da Bog sicer lahko èude`no spremeni
hostijo, tako da le-ta privzame podobo deèka
ali èloveške krvi, vendar tisto, kar se pojavi
v takem primeru, ne morejo biti lastnosti Kri-
stusa samega.7

Èe opazujemo hostijo oziroma Predrago-
ceno kri, ne moremo natanèno doloèiti, kje
se nahajajo glava oz. stopali. Kristusovo nav-
zoènost v zakramentu evharistije lahko pri-
merjamo z navzoènostjo duše v telesu. Moja
duša namreè ne biva deloma v moji glavi, de-
loma v mojem srcu, deloma v mojih rokah,

 ����������

»To je moje telo, ki se daje za vas ... To je kelih moje krvi nove in veène zaveze,
ki se za vas in za vse preliva v odpušèanje grehov …«

Najsvetejši trenutek bogoslu`ja, foto: Janez Oblonšek.



���������
	
�


��

ampak je vsa navzoèa tako v celotnem telesu
kot tudi v vsakem izmed njegovih posamez-
nih delov. Enako je tudi s Kristusom v ev-
haristiji. Ko duhovnik razlomi hostijo, je v
vsakem izmed njenih delov navzoè ves Kri-
stus, kot je bil navzoè v nerazlomljeni hostiji.
Prav tako je tudi v vsaki posamezni kaplji-
ci krvi navzoè ves Kristus, kot je navzoè v sa-
mem kelihu. Sveti Toma` to domiselno pri-
merja s podobo v ogledalu. Ko se namreè og-
ledalo razbije, lahko v vsakem izmed razbitih
košèkov vidimo odsev celotnega predmeta,
kot smo ga videli v nerazbitem ogledalu.8

V primeru pa, èe se Kristus ne nahaja v
hostiji, se nam zastavlja vprašanje: Ali potem
lahko sploh še trdimo, da v procesiji prena-
šamo Kristusa oziroma da le-ta res biva v ta-
bernaklju? Ali mar ne u`ivamo Njegovega te-
lesa in ne pijemo Njegove krvi? Sveti Toma`
na vse to odgovarja pritrdilno, saj pravi, da
Kristusa res prenašamo v procesiji, da res u`i-
vamo Njegovo telo in pijemo Njegovo kri,
vendar ne v Njegovih lastnih razse`nostih,
ampak v njegovi evharistièni bivanjski ob-
liki, saj se njegova navzoènost spoji z otip-
ljivimi lastnostmi oziroma ”nakljuèjem” kru-
ha in vina. Èe je zakrament evharistije ka-
korkoli oskrunjen, Kristus ne utrpi nobene
fiziène škode, saj lastnosti in razse`nosti, ki
jih ima omenjeni zakrament, niso Njegove
prave, tj. Kristusove.

Kristusovo navzoènost v Presvetem zakra-
mentu torej lahko dojamemo le z umom, ki
v veri sprejema Bo`jo besedo.9 To vrsto nav-
zoènosti lahko imenujemo zakramentalna nav-
zoènost, saj podobi kruha in vina prièata o tem,
kje se ponavzoèuje Kristusovo telo in kri. Ome-
njeni podobi sta namreè simbola oz. zakramen-
ta realnosti, ki se ponavzoèuje v njima.

Èeprav je Kristusova evharistièna navzoè-
nost še tako resnièna, ne iznièi odsotnosti,
o kateri je Jezus govoril, ko se je pri zadnji
veèerji poslovil od svojih apostolov. Evha-
ristija je namreè spomin na to, da je Jezus res

bival na zemlji, in na Njegovo obljubo, da
se bo vrnil v slavi, ko ga bomo lahko gledali,
kakršen je.

Iz mojega dosedanjega razmišljanja lahko
vidite, da se Kristus v zakramentu evharistije
ponavzoèuje na edinstven in skrivnosten na-
èin. Duhovni voditelji nas opozarjajo, naj ne
skušamo tega pojava razumeti do konca, saj
se èlovekov um lahko zlahka zmede, ko go-
vori o tako vzvišeni skrivnosti. Bolje je na-
mreè, da preprosto sprejmemo Kristusove be-
sede, besede Svetega pisma, besede tradici-
je in besede uradnega nauka Katoliške cerkve,
ki nam povedo vse, kar moramo vedeti. Kri-
stus je resnièno, a nevidno navzoè v zakra-
mentu evharistije. Njegova navzoènost je
taka, da se kruh in vino po posvetitvi resniè-
no, stvarno in bistveno spremenita v bistvo
Njegovega telesa in krvi, vendar pa se to zgodi
v drugaèni bivanjski obliki, kot je tista, v ka-
teri je Kristus navzoè v nebesih.

Sedaj pa se spet vrnimo k zmotam, ki ne-
katerim (Kristusovim) bivanjskim oblikam
pripisujejo premajhen pomen. Nekateri av-
torji namreè tridentinski koncil obèasno kri-
tizirajo, da se je preveè osredotoèil na eno iz-
med bivanjskih oblik, v katerih je Kristus nav-
zoè pri bogoslu`ju. Pape` Pavel VI. in drugi
vatikanski koncil trdita, da nas ti avtorji opo-
minjajo, da je Kristus v bogoslu`ju navzoè
v niè manj kot petih bivanjskih oblikah: v
vernikih, ki so zbrani v molitvi; v Bo`ji be-
sedi, ki se bere pri mašni daritvi; v duhov-
nikih, ki vodijo bogoslu`je; v zakramentih,
ki jih prejemajo verniki; ter tudi v hostiji in
kelihu, ki se darujeta pri maši.

Omenjeni avtorji trdijo, da je Kristusova
navzoènost v posveèenima kruhu in vinu
samo ena izmed petih bivanjskih oblik, ki
je ne smemo pojmovati kot edine stvarne
oblike. Po njihovem mnenju moramo to-
vrstno Kristusovo navzoènost pojmovati kot
tisto, ki je podrejena Njegovi navzoènosti
v Cerkvi, katere zakramentalno znamenje

 ����������



�� #

je. Ali nista `e Sveti Avguštin in Toma` Ak-
vinski uèila, da evharistija zdru`uje Cerkev
v Kristusovo skrivnostno telo? Prav zato so
nekateri teologi zaèeli trditi, da je Kristus
v prvi vrsti navzoè v vernikih, zbranih pri
evharistiji.10

Cerkev torej uèi, da je Kristusova mno-
goterna navzoènost stvarna in pomembna,
vendar pa njegova navzoènost v evharistiji
presega vse Njegove ostale bivanjske oblike.
Pribli`no petnajst let pred drugim vatikan-
skim koncilom je pape` Pij XII. sicer opo-
zoril na štiri bivanjske oblike, v katerih je Kri-
stus navzoè pri bogoslu`ju, vendar je pri tem
poudaril, da le-te niso enako pomembne. Za-
pisal je namreè, da je bo`anski ustanovitelj
Cerkve “navzoè … predvsem pod podobo kru-
ha in vina v evharistiji”.11

Pape` Pavel VI. je sicer leta 1965 v svo-
ji okro`nici navedel podobne bivanjske ob-
like kot pape` Pij XII., vendar pa jim je do-
dal še peto vrsto navzoènosti, tj. Kristusovo
navzoènost v Bo`ji besedi.12 Kljub temu je
jasno poudaril, katera izmed bivanjskih ob-
lik je najpomembnejša. Potem ko je navedel
raznovrstne bivanjske oblike, je poudaril,
da “obstaja še ena bivanjska oblika, resnièno
najbolj izjemna, po kateri je Kristus navzoè
v svoji Cerkvi, tj. zakrament evharistije, ki
v primerjavi z ostalimi zakramenti ‘daje še
veè notranjega veselja pri èašèenju, je še bolj
velièasten, `lahten, in še bolj svet v tistem,
kar se v njem ponavzoèuje’, ker se v njej po-
navzoèuje sam Kristus, zato se zanj zdi, ‘kot
da bi bil izpopolnitev duhovnega `ivljenja
in cilj vseh zakramentov.” (Prim. okro`nico
Mysterium Fidei 38.) Pape` omenjeno bi-
vanjsko obliko poimenuje z izrazom stvarna
navzoènost, pa ne zato, ker preostale bivanj-
ske oblike niso stvarne, ampak zato, ker je
le-ta stvarna par excellence (prim. okro`nico
Mysterium Fidei 39).

Evharistija, v kateri je substancialno nav-
zoè ves in celoviti Kristus, presega Njegovo

prehodno in virtualno navzoènost v krstni
vodi, v drugih zakramentih, v branju Bo`-
je besede in v duhovniku, ki v vsem tem po-
navzoèuje Kristusa.

Vse do sedaj povedano je potrdil tudi
drugi vatikanski koncil v delu Konstituci-
ja o bogoslu`ju, ki poudarja, da je Kristus
navzoè “predvsem (maxime) pod podobo
kruha in vina v evharistiji” (prim. Sacrosanc-
tum Concilium 7). Tudi pape` Janez Pavel
II. je leta 2003 v okro`nici o evharistiji za-
pisal, da moramo “Kristusa prepoznati v
Njegovih raznovrstnih bivanjskih oblikah,
še posebno pa v `ivem zakramentu Njego-
vega telesa in krvi”.13

Obstaja namreè velika razlika med Kri-
stusovo navzoènostjo v evharistiji in tisto v
vernikih, navzoèih pri bogoslu`ju. Èe so èa-
stilci odprti za Boga, se po milosti skrivnost-
no zdru`ijo z Njim. Èeprav v njih biva Sveti
Duh, ohranijo svojo osebno identiteto. Niso
namreè transubstancialni; še vedno ostanejo
oni sami in se ne spremenijo v Kristusa Gos-
poda. Cerkev, ki je Kristusovo skrivnostno
telo, nikoli ne more doseèi dostojanstva Kri-
stusa v Njegovem lastnem telesu, ki se je ro-
dilo iz Device Marije, ki je umrlo na kri`u
in ki zmagoslavno kraljuje v nebesih. To telo
je substancialno navzoèe v evharistiji, ne pa
tudi v skupnosti kristjanov, ki so zbrani pri
bogoslu`ju. Naèin, na katerega èastimo Kri-
stusa v evharistiji, se namreè zelo razlikuje
od èašèenja, ki ga namenjamo svetnikom.

Nekateri izmed teologov, ki so premaj-
hen pomen posveèali Kristusovi navzoènosti
v evharistiji, so trdili, da je Kristusova nav-
zoènost v Cerkvi moènejša in pomembnejša
od Njegove navzoènosti v posveèenih po-
dobah, saj iz evharistije raste Cerkev kot Kri-
stusovo telo.14 Da je ta logika zmotna, pa
lahko vidimo, èe pomislimo na Kristusovo
utelešenje. Jezus je sicer res postal èlovek,
ki je zaradi našega odrešenja umrl na kri-
`u, vendar to še ne pomeni, da je Bog zato

 ����������



���������
	
�


��

moèneje navzoè v skupnosti odrešenih kot
v svojem utelešenem Sinu ali da moramo
zato bolj èastiti svoje brate v Kristusu kot
Kristusa Gospoda.

Drugi argument, s katerim nekateri vèasih
Kristusovi navzoènosti v Cerkvi pripisujejo
veèji pomen kot Njegovi navzoènosti v ev-
haristiji, je ta, da iz Cerkve kot splošnega “za-
kramenta” izhaja sedem posebnih zakramen-
tov, med katerimi je tudi evharistija. Trdi-
jo namreè, da Cerkev ne more dati tistega,
èesar sama ne premore. Vendar pa pravkar
omenjeni argument ne upošteva dejstva, da
Cerkev zakramentov ne podeljuje s svojo last-
no moèjo. Evharistija je namreè, tako kot
preostali zakramenti, Bo`ji dar. S tem, ko jo
podeljuje, je Cerkev podrejena Kristusu, ve-
likemu duhovniku. Poleg tega Cerkev temelji
na evharistiji. “Verniki so namreè eno telo,
saj u`ivajo en kruh, ki je Kristus Gospod.”
(1 Kor 10,17.) Tako lahko kot pape` Janez Pa-
vel II. v svoji okro`nici resnièno trdimo, da
èe Cerkev “ustvarja” evharistijo, je prav tako
resnièno to, da tudi evharistija gradi Cerkev.
(prim. okro`nico Ecclesia de Eucharistia 26).

Tretji argument, s katerim nekateri veli-
kokrat poskušajo zmanjšati pomen Kristu-
sove navzoènosti v evharistiji, izhaja iz per-
sonalistiène fenomenologije, ki se je pojavila
v obdobju drugega vatikanskega koncila. S
tem, ko se omenjena filozofska šola osredo-
toèa na medosebne odnose, osebni obstoj ize-
naèuje z medèloveškimi odnosi. Teologi, ki
so zagovarjali to smer, so zavraèali idejo sub-
stance, še posebej v povezavi z evharistijo, ki
so jo imeli za obed skupnosti. Dejali so, da
je `e na zemlji pojedina s prijatelji veliko veè
kot zgolj hrana in pijaèa; to je dru`abna pri-
lo`nost, pri kateri se izra`ajo in utrjujejo
medèloveški odnosi. Po njihovem mnenju
se enako dogaja tudi pri evharistiji. S tem,
ko nas Gospod povabi na svojo veèerjo, kru-
hu in vinu daje nov pomen in nov namen,
saj postaneta uèinkovita simbola Njegove

odrešilne ljubezni. Prav zato bi po mnenju
omenjenih teologov termin “transubstancia-
cija” morali nadomestiti z izrazoma “trans-
figuracija” in “transfinalizacija”.15

Pravkar omenjena nova termina sta “nee-
stetska” in okorna, zato nista primerni iz-
boljšavi termina “transubstanciacija”. Sta
pa s tem, kar pozitivno izra`ata, “neškodlji-
va”. Pri evharistiji se namreè dejansko spre-
menita pomen in namen kruha in vina; po-
menita namreè duhovno hrano in radost-
no zdru`itev s Kristusom in z brati v Kri-
stusu. Prej omenjena alternativna termina
pa sta pomanjkljiva, saj nam nièesar ne po-
vesta o tem, kaj se zgodi s posveèenima po-
dobama samima v sebi.

Pape` Pavel VI. je v svoji okro`nici Myste-
rium Fidei poudaril, da kruh in vino zmo-
reta privzeti popolnoma nov pomen in final-
nost, saj se v njima ponavzoèuje neka nova
realnost. Sprememba pomena in namena je
odvisna od predhodne ontološke spremembe
(prim. okro`nico Mysterium Fidei 46). V ev-
haristiji se namreè lahko osebno pove`emo
s Kristusom in on z nami, saj je v njej resniè-
no navzoè. Njegova navzoènost v tem zakra-
mentu je stvarna in osebna, ne glede na to,
ali v to verujemo oziroma zaznamo. Evha-
ristija pa ni le simbol, ampak gre za Osebo,
ki biva sama po sebi.

Piet Schoonenberg, nizozemski teolog iz
šestdesetih letih prejšnjega stoletja, si je za-
stavil vprašanje, ali bi Kristus v primeru, da
bi neka izjemna katastrofa nenadoma pomo-
rila vse ljudi na svetu, še vedno ostal stvar-
no navzoè v posveèenih hostijah. Na vpra-
šanje je odgovoril negativno, saj je menil, da
je Kristus osebno navzoè v evharistiji le, èe
se medsebojno sreèajo svobodni in zavestni
subjekti.16

Zdi se, da pravkar omenjeni teolog ne raz-
likuje med dvema pomena termina “navzoè-
nost”. Navzoènost lahko namreè pomeni ka-
terokoli izmed sledeèih pojavnosti: pomeni

 ����������



�
 #

lahko “navzoènost v” neèem, kot je duša
“navzoèa v” telesu, oziroma Kristusovo nav-
zoènost v evharistiènih podobah. Lahko pa
pomeni tudi “prisotnost”, npr. ob nekom.
Izmed obeh je “navzoènost v” temeljna. Èe
stvarno navzoènost omejimo le na prisotnost,
je to redukcionistièno pojmovanje. To se na-
mreè ne ujema z vero Katoliške cerkve, ki
trdi, da je Kristusova stvarna navzoènost v
evharistiji objektivna in neodvisna od našega,
èloveškega pojmovanja.

Še vedno pa se pojavljajo vprašanja v zvezi
s terminom “substanca”, saj klasièno pojmo-
vanje substance, ki je veljalo za realistièno mi-
sel, danes ni veè splošno razširjeno. Od ob-
dobja Descartesa in Locka dalje so z omenje-
nim terminom zaèeli poimenovati nekaj, kar
je pasivno oziroma nedejavno in zaprto samo
vase, medtem ko so s tem terminom pred tem
poimenovali aktivno središèe, ki gradi odnose
in ki preko svojega nakljuèja vstopa v dina-
miène odnose z drugimi bitji. Razumljivo je
torej, da se v današnjem èasu mnogim lju-
dem zdi nenavadno osebo poimenovati z izra-
zom “substanca”. Èe torej ovr`emo klasiè-
no pojmovanje omenjenega termina, to po-
meni, da moramo tisto, kar je stvar v svoji
fundamentalni realnosti, poimenovati z ne-
kim drugim izrazom. S tem, ko Cerkev Kri-
stusovo navzoènost v evharistiji poimenuje
s terminom “substancialna”, poudarja, da ev-
haristija v svoji lastni realnosti ni niè drugega
kot Kristus sam.

Kot sem prej pojasnil, je transubstancia-
cija proces, s pomoèjo katerega se bistvo kru-
ha in vina spremenita v neko drugo bistvo,
tj. v Kristusovo telo in kri, vendar pa se pri
tem ne spremenijo njune fizikalno-kemijske
lastnosti. Tridentinski koncil je uèil, da je
omenjeni termin zelo primeren (DS 1652).
Pape` Pavel VI. je v svoji okro`nici poudaril,
da je omenjeni termin še vedno “ustrezen in
toèen” in je, kot sem `e prej omenil, bistveno
primernejši kot vsi preostali, alternativni ter-

mini (prim. okro`nico Mysterium Fidei 46).
Vendar se Cerkev nedvomno ne omejuje na
doloèene termine.

Sprememba terminologije pa je teoretièno
še vseeno mogoèa.

Zaradi novih vej “evharistiène” teologi-
je, ki so jih predlagali med drugim vatikan-
skim koncilom in kmalu po njem, se je za-
èasno pojavila izguba zanimanja za zakrament
evharistije. Vsa pozornost je bila namreè us-
merjena na dejansko obhajanje mašne dari-
tve. V mnogih `upnijah in redovnih hišah
so nenadoma opustili èašèenje Najsvetejšega
zakramenta. V nekaterih cerkvah so Najsve-
tejši zakrament hranili na nekem neopaznem
kraju, ki je bil bolj podoben omari kot pa ka-
peli. Prav tako so radikalni verski uèitelji ver-
nikom nenehno dopovedovali, da je omenje-
ni zakrament namenjen prejemanju v svetem
obhajilu, ne pa èašèenju, kar napeljuje na to,
da se obhajilo in èašèenje izkljuèujeta.

Uradni nauk Rimskokatoliške cerkve je
ves èas nasprotoval in se upiral omenjenemu
negativnem trendu. Tridentinski koncil se
je sicer strinjal, da je evharistija v prvi vrsti
namenjena temu, da se v njej ponavzoèuje
daritev na kri`u in da daje duhovno hrano
vernikom, vendar je vztrajal, da je po kon-
èani mašni daritvi Najsvetejši zakrament po-
trebno poèastiti in slaviti (DS 1643, 1656).
Èe namreè tega ne priznamo, potem zani-
kamo tudi substancialno navzoènost Kristusa
v zakramentu evharistije.

Leta 1965 je pape` Pavel VI. preprièljivo
in javno poudaril, da mora biti Najsvetejši za-
krament shranjen na èastnem mestu v cerk-
vi. Dušne pastirje je pozival, naj Presveti za-
krament izpostavijo za slovesno èašèenje in naj
ob ustreznih prilo`nostih pripravijo tudi ev-
haristiène procesije; vernikom pa je priporoèal,
naj Presveti zakrament pogosto poèastijo
(prim. okro`nico Mysterium Fidei 55, 66-68).

Pape` Janez Pavel II., ki je v èasu svoje pa-
peške slu`be napisal mnogo okro`nic, si je

 ����������



���������
	
�


��

prizadeval, da bi se obhajanje in èašèenje ev-
haristije odvijalo tudi takrat, kadar ni ma-
šne daritve. Tako je leta 2003 v svoji okro`nici
(Cerkev iz evharistije, op. prev.) izrazil zado-
voljstvo, da na mnogih krajih verniki tako
goreèe èastijo Presveti zakrament, je pa tudi
izrazil ob`alovanje, da se na nekaterih kra-
jih tovrstno èašèenje skoraj popolnoma opuš-
èa (prim. okro`nico Ecclesia de Eucharistia
10). Omenjeni pape` tako v svoji okro`ni-
ci poudarja, da je èašèenje Presvetega zakra-
menta, ki se odvija takrat, kadar ni mašne
daritve: “/…/ neprecenljivo za `ivljenje Cerk-
ve. To èašèenje pa tesno povezano z obha-
janjem evharistiène daritve /…/ Naloga pa-
stirjev je tudi z osebnim prièevanjem opo-
gumljati ljudi k temu, da bi gojili evharistièno
èešèenje, zlasti izpostavljanje Najsvetejšega
zakramenta, pa tudi k temu, da bi se radi mu-
dili v èešèenju pred Kristusom, navzoèim pod
evharistiènima podobama (prim. okro`nico
Ecclesia de Eucharistia: 25).

Tudi sam pape` Janez Pavel II. je namreè
veliko èasa pre`ivel v molitvi pred Presvetim
zakramentom in med temi molitvami prejel ve-
liko milostnih uvidov. Tako kot sveti Alfonz
Ligvorij, ki ga sam navaja v omenjeni okro`-
nici, je namreè tudi on preprièan, da ima èaš-
èenje Jezusa v Presvetem zakramentu veliko re-
ligiozno vrednost. Omenjeni pape` namreè
poudarja, da nam molitev pred Najsvetejšim
takrat, ko ni mašne daritve, omogoèi, da se po-
ve`emo z neusahljivim izvirom milosti (prim.
okro`nico Ecclesia de Eucharistia 25).

Pape` Janez Pavel II. je v veliki meri za-
slu`en za to, da se zaradi njegove spodbu-
de ponovno o`ivljajo izpostavljanje Najs-
vetejšega in molitvene ure pred njim. Tako
so leta 2000 poroèali, da je veè kot 1000
`upnij v Zdru`enih dr`avah Amerike pri-
pravljalo stalno èašèenje Najsvetejšega za-
kramenta, medtem ko je drugih 1000 `upnij
vernikom omogoèalo, da so Najsvetejši za-
krament lahko èastili veèino dneva.17 Tovrst-

no èašèenje namreè ne zmanjšuje `elje po
prejemanju svetega obhajila, ampak jo celo
krepi. Poleg tega tudi poveèuje in dlje èa-
sa ohranja sadove aktivne udele`be pri da-
ritvi svete maše ter izra`a in utrjuje vero ka-
tolièanov v Kristusovo resnièno navzoènost
v evharistiji. S tem, ko Kristus biva med
nami v tem zakramentu, uresnièuje svojo
obljubo, da bo s Cerkvijo ostal “ /…/ vse dni
do konca sveta” (Mt 28,20).

Èeprav skrivnost Kristusove resniène nav-
zoènosti zagotovo povsem presega naše do-
jemanje, pa to preprosto ni neka uganka, am-
pak je tola`ilno znamenje ljubezni, moèi in
domiselnosti našega bo`anskega Odrešeni-
ka. Le-ta se je namreè `elel osebno poveza-
ti z verniki vseh generacij, in to na naèin, ki
ustreza naši naravi, ki je utelešenje duha. Po-
dobi hrane in pijaèe, ki sta globoko pre`e-
ti s spomini iz zgodovine starodavnega Izrae-
la, sta pomenljivi celo za neuke v katerem-
koli obdobju zgodovine. Omenjeni podobi
izvirno simbolizirata duhovno hrano in pi-
jaèo, ki ju daje ta zakrament. Prav tako pa,
na nekem drugem nivoju, spomnita na Kri-
stusa na kri`u, ki je prelil svojo kri za naše
odrešenje. Nenazadnje tudi naznanjata veèno
gostijo blagoslovljenih v nebeškem Jeruza-
lemu. Seveda pa veèplastna simbolika evha-
ristije in Kristusova resnièna navzoènost nista
dve loèeni stvari. Simbolika namreè s svojo
edinstveno moèjo obuja preteklost, preob-
likuje sedanjost in predpostavlja prihodnost,
saj se v njej dejansko, resnièno in substan-
cialno ponavzoèuje Gospod zgodovine.


�������>��*���������

1. Podrobnejšo razlago omenjenih treh terminov
lahko najdete v delu Maxa Thuriana z naslovom
The Mystery of the Eucharist: An Ecumenical
Approach (objavljeno v publikaciji Grand Rapids
(dr`ava Mississipi), zalo`ba: Eerdmans, l. 1984),
str. 55-58.

 ����������



�	 #

2. Drugi vatikanski koncil: Presbyterorum Ordinis 5,
povzeto po Toma`u Akvinskem v: Summa
theologiae, III, q. 65, a. 3, ad 1; q. 79, a. 1c and ad 1.

3. Prim. Summa theologiae, III, q. 77, št. 6 z
naslovom “Ali lahko evharistièna kruh in vina
nasièujeta? Toma` Akvinski navaja 1 Kor 11, 21 in
komentarje Svetega pisma, da bi tako dokazal, da
lahko evharistièna kruh in vino potešita lakoto in
`ejo, èe ju zau`ijemo v zadostnih kolièinah.

4. Omenjeno stališèe, ki je zasnovano na pogledu
Pashazija Radberta, zagovarjata Lanfrank in
Guitmund iz Averse. Za primerjavo si lahko
preberete tudi èlanek z naslovom “Guitmund of
Aversa and the Eucharistic Theology of St. Thomas”, ki
ga je napisal Mark G. Vaillancourt in ki je bil oktobra
2005 objavljen v publikaciji The Thomist 69.

5. Prim. delo Jeana Borella z naslovom The Sense of
the Supernatural (objavljeno v Edinburghu,
zalo`ba T & T Clark, l. 1998), str. 71-77. Po
Borellovem mnenju nauk o “treh pojavnih
oblikah Kristusovega telesa” zagovarjajo Ambro`,
Pashazij Radbert in Honorij iz Autuna. Po
mnenju Henrija de Lubaca omenjeni srednjeveški
nauk zastopata Amalarij iz Metza in Gottschalk
iz Orbaisa. Za primerjavo si lahko preberete tudi
njegovo delo Corpus mysticum: L’Eucharistie et
l’Eglise au Moyen Âge, 2 ponatis (objavljeno v
Parizu, zalo`ba Aubier, l. 1949), str. 37. Slednja
teologa nista zanikala dejstva, da imata
Kristusovo naravno (zemeljsko) in evharistièno
telo svojo lastno identiteto.

6. Prim. Summa theologiae III, q. 76, a. 6.
Podrobnejšo razlago si lahko preberete v delu
opata Anscarja Vonierja z naslovom A Key to the
Doctrine of the Eucharist (objavljeno l. 1923;
ponatisnil: Bethesda, MD, zalo`ba: Zaccheus
Press, l. 2003), str. 132-33.

7. Ibid., art. 8, ad 2 and ad 3.
8. Prim. Summa theologiae, III, q. 76, a. 3.
9. Ibid., q. 76, art. 7.
10. Po mnenju Judith Marie Kubicki so Karl Rahner,

Edward Schillebeeckx in Piet Schoonenberg

 ����������

zagovarjali stališèe, da je Cerkev kot zakrament
“središèe Kristusove navzoènosti v svetu”. Za
primerjavo si lahko preberete tudi njen èlanek z
naslovom “Recognizing the Presence of Christ in
the Liturgical Assembly”, publikacija: Theological
Studies 65 (l. 2004), str. 817-37, št. 821.

11. Prim. Pape` Pij XII.: Okro`nica Mediator Dei,
str. 20.

12. Prim. Pape` Pavel VI.: Okro`nica Mysterium
Fidei, str. 36.

13. Prim. Pape` Janez Pavel II.: Okro`nica: Ecclesia
de Eucharistia, str. 6.

14. Omenjeno stališèe je zelo dobro predstavljeno v
kratkem èlanku z naslovom “Changing Elements
or People?”, ki ga je objavil F. Gerald Martin v
publikaciji America 182 (èlanek je bil objavljen
4. marca 2000), str. 22. Martin je po eni strani
ovrgel stališèe, da se stvarna navzoènost in sveto
obhajilo izkljuèujeta, po drugi strani pa je
zagrešil tudi napako, saj je premajhen pomen
pripisal èešèenju Presvetega zakramenta, kot da
le-to izkljuèuje pogosto prejemanje svetega
obhajila.

15. Termin “transfinalizacija” je skoval francoski
marist Jean de Baciocchi, uporabljali pa so ga
tudi mnogi drugi posamezniki. Termin
“transignifikacija” pa je še posebej uporabljal
nizozemski jezuit Piet Schoonenberg. Omenjeni
termini so dobro predstavljeni v delu Josepha M.
Powersa z naslovom Eucharistic Theology (
objavljeno v New Yorku, zalo`ba: Seabury, l.
1967), str. 111-79, ter v delu Colmana O’Neilla z
naslovom New Approaches to the Eucharist
(objavljeno v: Staten Island, New York, zalo`ba:
Alba House, l. 1967), str. 103-26.

16. Prim. èlanek Pieta Schoonenberga z naslovom
“The Real Presence in Contemporary Discussion”,
objavljeno v publikaciji Theology Digest 15
(spomladi l. 1967), str. 3-11, št. 10.

17. Omenjene podatke sem povzel po èlanku Amy L.
Floriane z naslovom “Adoro Te Devote”, America
182 (objavljeno 4. marca, 2000), str. 18-21, št. 18.


