Evharistija

Avery Dulles

Kristusova navzocnost
v evharistiji

Resnicna, stvarna in substancialna

Kardinal Dulles (Laurence J. McGinley)
predava predmet Religija in druzba na Uni-
verzi v Fordhamu. Ta clanek je zasnovan na
predavanju, ki ga je imel jezuitski teolog Spring
McGinley 1s. februarja 2005 na Univerzi v
Fordhamu, nato pa se naslednjega dne na se-
minarju pri Svetem JoZefu v Yonkersu (v dr-
Zavi New York). Clanek je tu ponatisnjen s kar-
dinalovim dovoljenjem.

Medtem ko letosnje leto evharistije poziva
k poboznosti, hkrati spodbuja tudi novo teo-
losko razmisljanje o razli¢nih vidikih evharistije
v smislu daritve, stvarne (realne) Kristusove
navzocnosti in svetega obhajila. Stvarna Kri-
stusova navzocnost, o kateri so zelo diskret-
no razpravljali v srednjem veku, Ze vse od ob-
dobja reformacije dalje predstavlja sredisce
ekumenske polemike. Medtem ko je Luter
dvomil o transubstanciaciji (spremenjenju bis-
tva), je odlocno zagovarjal stvarno in substan-
cialno (bistveno) Kristusovo navzocnost, ven-
dar pa vecina drugih protestantov vsaj v svojih
kritikah ni soglasala z njim. V zadnjih deset-
letjih je tudi v katoliskih krogih zaslediti nekaj
neenotnosti glede Kristusove stvarne (evharis-
ti¢ne) navzocnosti. Ameriska skofovska kon-
ferenca se je na pastoralno potrebo po razja-
snitvi le-tega odzvala tako, da je leta 2001 ob-
javila spis z naslovom The Real Presence of Jesus
Christ in the Sacrament of the Eucharist: Ba-
sic Questions and Answers (slov. Resnicna Kri-
stusova navzocnost v zakramentu evharistije: Os-
novna vprasanja in odgovori). V tem ¢clanku

bom pojasnil teoloske osnove (ki se nanasa-
jo na zgoraj omenjeno podrogje, op. prev.)
uradnega katoliskega nauka.

Duhovnik pri vsaki masi po obredu pos-
vetitve poudari, da je evharistija mysterium
fidei (skrivnost vere, op. prev.) Kristusova re-
sni¢na navzoc¢nost presega zmoznosti ¢love-
kovega uma. Na koncu moramo namre¢ priz-
nati, da je skrivnost evharistije neizrekljiva
in da jo je potrebno sprejeti s cudenjem oz.
zac¢udenjem. To je resnica, ki jo lahko po-
polnoma razume le Bozji um, a jo moramo
kljub temu poskusati pojasniti, saj se Bog ni
razodel zgolj zato, da bi nas zbegal. Zeli na-
mrec, da posnemamo Blazeno Devico, ki je
v svojem srcu premisljevala o besedah, ki so
ji bile izrecene.

Naj Ze na samem zacetku poudarim, da
Cerkev Kristusovo resni¢no navzoc¢nost spre-
jema kot versko resnico, saj je le-ta zapisa-
na v Bozji besedi, ki jo izpricujeta Sveto
pismo in tradicija. Jezus je namrec jasno de-
jal: “To je moje telo ...to je moja kri,” ter je,
v nasprotju z judovskim pojmovanjem, pou-
daril, da v tem primeru ne govori v prilikah.
“Kajti moje meso je resni¢na jed in moja kri
resnicna pijaca. Kdor je moje meso in pije
mojo kri, ostaja v meni in jaz v njem.” (Jn
6, 55-56.) Mnogim izmed njegovih ucencev
se je ta beseda zdela trda, zato so ga zapustili,
vendar pa Jezus zato, da bi jih ponovno pri-
dobil, svojih besed ni omilil.

Kljub vsem nasprotovanjem in zmotnim
prepric¢anjem pa so cerkveni ocetje stoletje

maj/junij
2010

73



Evharistija

za stoletjem prepricljivo poudarjali, da je Kri-
stus resni¢no navzo¢ v evharistiji. Tako je leta
1551 tridentinski koncil pripravil obsiren in
iz¢rpen katoliski nauk o evharistiji, ki e po-
sebej poudarja Kristusovo stvarno navzocnost
v evharistiji. Ta nauk Se danes ostaja norma-
tiv, saj so ga od omenjenega cerkvenega zbora
dalje poudarjali mnogi papezi in uradni do-
kumenti. Tudi Katekizem katoliske Cerkve
ta nauk navaja z enakimi besedami, kot jih
je uporabil omenjeni koncil (prim. Kazeki-
zem Katoliske Cerkve 1374, 1376-77).

Tridentinski koncil je Kristusovo (evha-
risticno) navzocnost opisal s tremi prislovi.
Poudaril je namre¢, da je Kristus v evhari-
stiji navzo¢ “resnicno, stvarno in substancial-
no” (prim. DS (Doctrina et canones de ss.
Missae sacrificio) 1651)). Omenjeni prislo-
vi so kljug, ki odpira vrata katoliskemu nauku
in izklju¢uje nasprotne poglede, ki jih mo-
ramo ovreci.'

S tem, ko je poudaril, da je Kristus (v ev-
haristiji) resni¢no navzo¢ pod podobo kruha
in vina, je tridentinski koncil ovrgel stalis-
¢e, da je zakrament evharistije zgolj simbol
oziroma podoba, ki pozornosti ne usmerja
nase, ampak na telo, ki ni navzoce in ki mor-
da biva nekje v nebesih. To je bilo v nasprotju
s prepricanjem Berengarija iz 11. stoletja ter
nekaterih njegovih somisljenikov iz 16. sto-
letja.

Tridentinski koncil je potrdil, da je Kri-
stusova navzocnost stvarna (realna), tj. on-
toloska in objektivna. Ontoloska zato, ker
se dogaja v povezavi z bivajo¢im, objektiv-
na pa zato, ker ni odvisna od misli ali ¢ustev
duhovnika oz. tistih, ki prejmejo obhajilo.
Kristusovo telo in kri sta v zakramentu ev-
haristije navzoca zaradi Kristusove obljube
in moci Svetega Duha, ki sodelujeta pri obre-
du evharistije, ki jo obhaja posvecen duhov-
nik. Cerkev zavraca stalisce, da je vera sreds-
tvo, ki omogo¢i Kristusovo navzocnost v ev-
haristiji. Katoliski nauk u¢i, da Kristus v ev-

haristiji ne postane resni¢no navzo¢ zaradi
vere, ampak ta hvalezno potrjuje to navzoe-
nost in tako priznava, da sveto obhajilo obro-
di sad v svetosti. Ce namre¢ omenjeni zakra-
ment prejemamo brez vere, nam to ne ko-
risti, ampak je celo gresno, vendar pa po-
manjkanje vere ne more onemogociti Kristu-
sove stvarne navzocnosti.

Tridentinski koncil je tudi poudaril, da
je Kristusova navzoc¢nost v evharistiji substan-
cialna. Beseda “substanca” v tem primeru ni
filozofski termin, ki ga bi lahko zasledili v
Aristotelovi filozofiji. Omenjeni termin so
namre¢ uporabljali Ze v zgodnjem srednjem
veku, tj. Ze dolgo, preden so Aristotelova dela
postala bolj aktualna. S terminom “substan-
ca” namrec v splosni rabi poimenujemo os-
novno realnost dolocene stvari, tj. tisto, kar
je nekaj samo v sebi. Omenjeni termin, ki
izvira iz latinskega korena “sub-stare”, namrec
oznacuje tisto, kar se nahaja pod zunanjostjo
in kar se lahko iz trenutka v trenutek spre-
minja, medtem ko sam subjekt ostane nes-
premenjen. Vendar pa lahko videz vara. Tako
me morda ne bi prepoznali, ¢e bi si nadel
preobleko ali ¢e bi resno zbolel, vendar pa
bi se vedno ostal tak, kot sem bil prej; moja
substanca se namre¢ ne bi spremenila. Po-
temtakem tudi pomen, ki ga ima termin
“substanca” v zgoraj omenjenem kontekstu,
ni popolnoma ni¢ nenavaden.

Termin “substanca”, ki oznacuje tisto, kar
je neka stvar sama v sebi, lahko primerjamo
s terminom “funkcija”, s katerim poimenu-
jemo neko akcijo. Kristus je sicer v vseh za-
kramentih navzo¢ s svojo dinami¢no mo¢-
jo in akcijo, vendar pa je v evharistiji njegova
navzocnost poleg tega Se substancialna. Prav
zato moramo Castimo evharistijo, saj je naj-
vecja izmed vseh zakramentov. Po posveti-
tvi se namre¢ kruh in vino na skrivnosten na-
¢in spremenita v Kristusa samega. Drugi va-
tikanski koncil navaja svetega Tomaza Ak-
vinskega, ki poudarja, da se v zakramentu ev-

74

tretji
dan



Evharistija

haristije skriva bogastvo Cerkve, saj Cerkev
nima nobenega drugega duhovnega bogas-
tva razen Kristusa in tistega, kar ji On na-
roca.*

Tridentinski koncil je razpravljal tudi o
procesu, po katerem se zgodi Kristusova nav-
zocnost v evharistiji. Omenjeni koncil je na-
mre¢ poudaril, da se kruh in vino spreme-
nita; prenehata namrec biti isto, kar sta bila
prej, in postaneta tisto, kar prej nista bila.
Izvr3i se namre¢ spremenjenje vsega bistva
kruha in vina v bistvo Kristusovega telesa in
krvi in, ker Kristusa ni mogoce razdeliti, telo
in kri tako postaneta tudi Njegova dusa in
Njegovo bozanstvo (DS, 1640, 1642). Tako
se celotni Kristus ponavzocuje pod obema
podobama.

Sprememba, ki se pri masi zgodi med pos-
vetitvijo, se imenuje suz generis. Le-ta namrec
ne sodi v nobeno izmed Aristotelovih kate-
gorij. Aristotel je bil prepri¢an, da se pri vsaki
substancialni spremembi zgodi tudi spre-
memba zunanjega videza oziroma “nakljuc-
ja”. Ko namrec zauzijem jabolko, le-to izgubi
svoje zaznavne (opazne) lastnosti in tudi sub-
stanco, ki jo ima kot jabolko. Postane namre¢
del mene. Pri posvetitvi kruha in vina pri ma-
$ni daritvi pa zunanji videz ostane nespreme-
njen. Da bi Cerkev lahko poimenovala pro-
ces, s katerim se celotno (in zgolj) bistvo kru-
ha in vina spremeni v bistvo Kristusovega te-
lesa in krvi, je skovala termin “substancial-
nost”, saj lahko tako edinstven in neprimer-
ljiv proces poimenujemo le s posebnim izra-
zom.

S tem, ko u¢i, da se kruh in vino ne spre-
menita, Cerkev poudarja, da omenjeni po-
dobi ne spremenita svojih fizi¢nih in kemij-
skih lastnosti. Kruh in vino namre¢ ne ohra-
nita le svojega prvotnega videza in teze, am-
pak tudi hranilno vrednost, ki sta jo imela
pred posvetitvijo.’ Kristusovo stvarno nav-
zo¢nost bi bilo namre¢ nesmiselno poskusati
dokazati ali ovreci z razli¢nimi fizikalnimi

poskusi, saj je Kristusova navzo¢nost duhov-
na ali zakramentalna, ne pa fizi¢na v smislu
necesa, kar je mogoce izmeriti.

Da bi lahko pojasnil cerkveni nauk o Kri-
stusovi stvarni navzo¢nosti, ga bom primerjal
z nekaterimi zmotnimi prepri¢anji, ki Kri-
stusovo navzocnost pojmujejo kot preve¢ me-
seno (telesno) ali pa preve¢ skrivnostno, zelo
neprepricljivo, preve¢ naivno oziroma pre-
ve¢ metaforicno.

Primer naivne, realne zmote je reakcija Ju-
dov v Kafarnaumu, ki so jih osupnile Jezu-
sove besede, saj so menili, da Jezus zagovarja
kanibalizem, ki so ga imeli za velik greh. Ne-
kateri kristjani namre¢ Kristusovo navzo¢-
nost v evharistiji pojmujejo kot preve¢ ma-
terialno, pri cemer pa ne razlocujejo dovolj
natanc¢no med Kristusovo naravno in zakra-
mentalno navzocnostjo. V¢casih si predstav-
ljajo, da bi Kristus trpel, ¢e bi bila hostija ka-
korkoli oskrunjena, ali pa da je v tabernaklju
lahko zelo osamljen. Nekje sem prebral o
mladi 3olarki, ki se je bala, da bi Kristus trpel
zaradi mraza, ¢e bi po prejemu svetega ob-
hajila zauzila sladoled.

V zgodnjem srednjem veku so mnogi teo-
logi po vzoru Pashazija Radberta trdili, da
Jezus v evharistiji privzame podobi kruha in
vina kot svoj lasten zunanji videz. To se jim
ni zdelo ni¢ nemogocega, saj se je po vsta-
jenju prikazal kot romar in vrtnar, ki ga nje-
govi u¢enci niso prepoznali. Po mnenju ome-
njenih teologov sta tisto, kar vidimo, ko po-
gledamo hostijo, in tisto, kar pouzijemo pri
svetem obhajilu, “prikrita” Kristusovo telo
in kri. Nekateri izmed njih so celo trdili, da
kruh in vino med posvetitvijo izgubita svojo
prvotno, naravno hranilno vrednost.*

Da bi se izognili prepricanju, da lahko
povelicani Kristus trpi ponizanje, so nekateri
misleci iz zgodnjega srednjega veka trdili,
da Kristusovo telo na oltarju ni enako kot
Kristusovo telo v nebesih. Omenjeni misleci
so pravzaprav omenjali tri pojavne oblike

maj/junij
2010

75



Evharistija

Kristusovega telesa: njegovo naravno (ze-
meljsko) telo, ki sedaj biva v nebesih; nje-
govo zakramentalno telo, ki sedaj biva v ev-
haristiji; in njegovo ekleziasti¢no telo, ki je
Cerkev.’ Cerkev omenjenega stalis¢a ni ni-
koli obsojala, vendar pa le-to ze dolgo ni ve¢
splosno razirjeno, morda zato, ker se zdi,
da v nasprotju z mnenjem njegovih zago-
vornikov Kristusovo evharisti¢no telo ni ti-
sto, ki se je rodilo iz Device Marije. Ce bi
namrec res bilo tako, tega telesa ne bi mogli
opevati z besedami: “Ave verum corpus, na-
tum de Maria Virgine” (“Pozdravijeno, re-
snicno telo, rojeno iz Device Marije”).
Sveti Tomaz Akvinski je izoblikoval nekaj,
kar lahko poimenujemo posredno stalisce.
Po eni strani evharistije noce opredeljevati
kot posebno telo (zakramentalno oz. skriv-
nostno), po drugi strani pa trdi, da ima vstalo
in povelicano Kristusovo telo drugacno po-
dobo v nebesih kot v omenjenem zakramen-
tu. Kristusovo navzocnost v samem sebi in
Njegovo navzocnost v zakramentu evharistije
pojmuje kot dve razli¢ni stanji oz. obliki bi-
vanja. Kristusova naravna (zemeljska) oblika
biva v nebesih, Njegova evharisti¢na oblika
pa biva v zakramentu evharistije.® Kristusovo
telo je resni¢no navzoce v evharistiji, a ne na
nacin, kot bivajo telesa. Njegovih sestavnih

delov in razseznosti namre¢ ne moremo pri-
merjati z drugimi telesi. Njegov obseg ni tak
kot obseg hostije.

V nasprotju z lahkovernimi realisti tore;j
sveti Tomaz Akvinski trdi, da, ko pogleda-
mo hostijo, vidimo njene oblike in barve, ne
pa tistih, ki jih ima resni¢no Kristusovo telo.
Nismo namrec¢ v enakem poloZaju kot apo-
stoli, ki se jim je Kristus pred vstajenjem pri-
kazal v svojem lastnem telesu. Ko namre¢ po-
gledamo hostijo ali pa kelih na oltarju, se ved-
no zaznavamo vidne aspekte oz. fizi¢no po-
javnost kruha in vina.

Tomaz Akvinski pa v nasprotju s tem, kar
je trdil zgoraj, pove, da so nekateri porocali
o tem, da so v posveceni hostiji videli dec-
ka Jezusa ali Njegovo predragoceno kri. Trdi
namrec, da Bog sicer lahko ¢udezno spremeni
hostijo, tako da le-ta privzame podobo decka
ali ¢cloveske krvi, vendar tisto, kar se pojavi
v takem primeru, ne morejo biti lastnosti Kri-
stusa samega.”

Ce opazujemo hostijo oziroma Predrago-
ceno kri, ne moremo natan¢no dolociti, kje
se nahajajo glava oz. stopali. Kristusovo nav-
zo¢nost v zakramentu evharistije lahko pri-
merjamo z navzo¢nostjo duse v telesu. Moja
dusa namrec ne biva deloma v moji glavi, de-
loma v mojem srcu, deloma v mojih rokah,

»To je moje telo, ki se daje za vas ... To je kelih moje krvi nove in veéne zaveze,
ki se za vas in za vse preliva v odpuscanje grehov ..«
Najsvetejsi trenutek bogosluzja, foto: Janez Oblonsek.

76

Tretji
d



Evharistija

ampak je vsa navzoca tako v celotnem telesu
kot tudi v vsakem izmed njegovih posamez-
nih delov. Enako je tudi s Kristusom v ev-
haristiji. Ko duhovnik razlomi hostijo, je v
vsakem izmed njenih delov navzoc ves Kri-
stus, kot je bil navzo¢ v nerazlomljeni hostiji.
Prav tako je tudi v vsaki posamezni kaplji-
ci krvi navzo¢ ves Kristus, kot je navzoc v sa-
mem kelihu. Sveti Tomaz to domiselno pri-
merja s podobo v ogledalu. Ko se namre¢ og-
ledalo razbije, lahko v vsakem izmed razbitih
kosckov vidimo odsev celotnega predmeta,
kot smo ga videli v nerazbitem ogledalu.?

V primeru pa, ¢e se Kristus ne nahaja v
hostiji, se nam zastavlja vprasanje: Ali potem
lahko sploh 3e trdimo, da v procesiji prena-
Samo Kristusa oziroma da le-ta res biva v ta-
bernaklju? Ali mar ne uzivamo Njegovega te-
lesa in ne pijemo Njegove krvi? Sveti Tomaz
na vse to odgovarja pritrdilno, saj pravi, da
Kristusa res prenasamo v procesiji, da res uzi-
vamo Njegovo telo in pijemo Njegovo kri,
vendar ne v Njegovih lastnih razseznostih,
ampak v njegovi evharisti¢ni bivanjski ob-
liki, saj se njegova navzocnost spoji z otip-
ljivimi lastnostmi oziroma "naklju¢jem” kru-
ha in vina. Ce je zakrament evharistije ka-
korkoli oskrunjen, Kristus ne utrpi nobene
fizicne skode, saj lastnosti in razseznosti, ki
jih ima omenjeni zakrament, niso Njegove
prave, tj. Kristusove.

Kristusovo navzocnost v Presvetem zakra-
mentu torej lahko dojamemo le z umom, ki
v veri sprejema Bozjo besedo.” To vrsto nav-
zo¢nosti lahko imenujemo zakramentalna nav-
zo¢nost, saj podobi kruha in vina pricata o tem,
kje se ponavzocuje Kristusovo telo in kri. Ome-
njeni podobi sta namrec¢ simbola oz. zakramen-
ta realnosti, ki se ponavzocuje v njima.

Ceprav je Kristusova evharisti¢na navzoc-
nost e tako resni¢na, ne izni¢i odsotnosti,
o kateri je Jezus govoril, ko se je pri zadnji
vecerji poslovil od svojih apostolov. Evha-
ristija je namre¢ spomin na to, da je Jezus res

bival na zemlji, in na Njegovo obljubo, da
se bo vrnil v slavi, ko ga bomo lahko gledali,
kakr3en je.

Iz mojega dosedanjega razmisljanja lahko
vidite, da se Kristus v zakramentu evharistije
ponavzocuje na edinstven in skrivnosten na-
¢in. Duhovni voditelji nas opozarjajo, naj ne
skusamo tega pojava razumeti do konca, saj
se clovekov um lahko zlahka zmede, ko go-
vori o tako vzviseni skrivnosti. Bolje je na-
mre¢, da preprosto sprejmemo Kristusove be-
sede, besede Svetega pisma, besede tradici-
je in besede uradnega nauka Katoliske cerkve,
ki nam povedo vse, kar moramo vedeti. Kri-
stus je resnic¢no, a nevidno navzoc¢ v zakra-
mentu evharistije. Njegova navzocnost je
taka, da se kruh in vino po posvetitvi resni¢-
no, stvarno in bistveno spremenita v bistvo
Njegovega telesa in krvi, vendar pa se to zgodi
v drugacni bivanjski obliki, kot je tista, v ka-
teri je Kristus navzo¢ v nebesih.

Sedaj pa se spet vrnimo k zmotam, ki ne-
katerim (Kristusovim) bivanjskim oblikam
pripisujejo premajhen pomen. Nekateri av-
torji namrec tridentinski koncil ob&asno kri-
tizirajo, da se je prevec osredotocil na eno iz-
med bivanjskih oblik, v katerih je Kristus nav-
zo¢€ pri bogosluzju. Papez Pavel VI. in drugi
vatikanski koncil trdita, da nas ti avtorji opo-
minjajo, da je Kristus v bogosluzju navzo¢
v ni¢ manj kot petih bivanjskih oblikah: v
vernikih, ki so zbrani v molitvi; v Bozji be-
sedi, ki se bere pri masni daritvi; v duhov-
nikih, ki vodijo bogosluzje; v zakramentih,
ki jih prejemajo verniki; ter tudi v hostiji in
kelihu, ki se darujeta pri masi.

Omenjeni avtorji trdijo, da je Kristusova
navzocnost v posvecenima kruhu in vinu
samo ena izmed petih bivanjskih oblik, ki
je ne smemo pojmovati kot edine stvarne
oblike. Po njihovem mnenju moramo to-
vrstno Kristusovo navzo¢nost pojmovati kot
tisto, ki je podrejena Njegovi navzo¢nosti
v Cerkvi, katere zakramentalno znamenje

maj/junij
2010

77



Evharistija

je. Ali nista Ze Sveti Avgustin in Tomaz Ak-
vinski uc¢ila, da evharistija zdruzuje Cerkev
v Kristusovo skrivnostno telo? Prav zato so
nekateri teologi zaceli trditi, da je Kristus
v prvi vrsti navzo¢ v vernikih, zbranih pri
evharistiji.”

Cerkev torej uci, da je Kristusova mno-
goterna navzoc¢nost stvarna in pomembna,
vendar pa njegova navzocnost v evharistiji
presega vse Njegove ostale bivanjske oblike.
Priblizno petnajst let pred drugim vatikan-
skim koncilom je papez Pij XII. sicer opo-
zoril na 3tiri bivanjske oblike, v katerih je Kri-
stus navzo¢ pri bogosluzju, vendar je pri tem
poudaril, da le-te niso enako pomembne. Za-
pisal je namre¢, da je bozanski ustanovitel;
Cerkve “navzoc ... predvsem pod podobo kru-
ha in vina v evharistiji”."

Papez Pavel VI. je sicer leta 1965 v svo-
ji okroznici navedel podobne bivanjske ob-
like kot papez Pij XII., vendar pa jim je do-
dal 3e peto vrsto navzocnosti, tj. Kristusovo
navzo¢nost v Bozji besedi.” Kljub temu je
jasno poudaril, katera izmed bivanjskih ob-
lik je najpomembnejsa. Potem ko je navedel
raznovrstne bivanjske oblike, je poudaril,
da “obstaja Se ena bivanjska oblika, resni¢no
najbolj izjemna, po kateri je Kristus navzo¢
v svoji Cerkvi, tj. zakrament evharistije, ki
v primerjavi z ostalimi zakramenti ‘daje 3e
ve¢ notranjega veselja pri ¢as¢enju, je e bol;
velicasten, zlahten, in e bolj svet v tistem,
kar se v njem ponavzocuje’, ker se v njej po-
navzocuje sam Kristus, zato se zanj zdi, ‘kot
da bi bil izpopolnitev duhovnega Zivljenja
in cilj vseh zakramentov.” (Prim. okroznico
Mysterium Fidei 38.) Papez omenjeno bi-
vanjsko obliko poimenuje z izrazom stvarna
navzocnost, pa ne zato, ker preostale bivanj-
ske oblike niso stvarne, ampak zato, ker je
le-ta stvarna par excellence (prim. okroznico
Mysterium Fidei 39).

Evharistija, v kateri je substancialno nav-
zo¢ ves in celoviti Kristus, presega Njegovo

prehodno in virtualno navzocnost v krstni
vodi, v drugih zakramentih, v branju Boz-
je besede in v duhovniku, ki v vsem tem po-
navzocuje Kristusa.

Vse do sedaj povedano je potrdil tudi
drugi vatikanski koncil v delu Konstituci-
ja o bogosluzju, ki poudarja, da je Kristus
navzo¢ “predvsem (maxime) pod podobo
kruha in vina v evharistiji” (prim. Sacrosanc-
tum Concilium 7). Tudi papez Janez Pavel
II. je leta 2003 v okroznici o evharistiji za-
pisal, da moramo “Kristusa prepoznati v
Njegovih raznovrstnih bivanjskih oblikah,
Se posebno pa v Zivem zakramentu Njego-
vega telesa in krvi”.®

Obstaja namrec¢ velika razlika med Kri-
stusovo navzocnostjo v evharistiji in tisto v
vernikih, navzocih pri bogosluzju. Ce so ¢a-
stilci odprti za Boga, se po milosti skrivnost-
no zdruzijo z Njim. Ceprav v njih biva Sveti
Dubh, ohranijo svojo osebno identiteto. Niso
namre¢ transubstancialni; e vedno ostanejo
oni sami in se ne spremenijo v Kristusa Gos-
poda. Cerkev, ki je Kristusovo skrivnostno
telo, nikoli ne more doseci dostojanstva Kri-
stusa v Njegovem lastnem telesu, ki se je ro-
dilo iz Device Marije, ki je umrlo na krizu
in ki zmagoslavno kraljuje v nebesih. To telo
je substancialno navzoce v evharistiji, ne pa
tudi v skupnosti kristjanov, ki so zbrani pri
bogosluzju. Nacin, na katerega ¢astimo Kri-
stusa v evharistiji, se namrec¢ zelo razlikuje
od ¢ascenja, ki ga namenjamo svetnikom.

Nekateri izmed teologov, ki so premaj-
hen pomen posvecali Kristusovi navzocnosti
v evharistiji, so trdili, da je Kristusova nav-
zoc¢nost v Cerkvi mocnejsa in pomembnejsa
od Njegove navzoc¢nosti v posvecenih po-
dobah, saj iz evharistije raste Cerkev kot Kri-
stusovo telo.™ Da je ta logika zmotna, pa
lahko vidimo, ¢e pomislimo na Kristusovo
utelesenje. Jezus je sicer res postal ¢clovek,
ki je zaradi nasega odresenja umrl na kri-
zu, vendar to Se ne pomeni, da je Bog zato

78

tretji
dan



Evharistija

mocneje navzo¢ v skupnosti odresenih kot
v svojem uteleSenem Sinu ali da moramo
zato bolj castiti svoje brate v Kristusu kot
Kristusa Gospoda.

Drugi argument, s katerim nekateri veasih
Kristusovi navzoé¢nosti v Cerkvi pripisujejo
ve¢ji pomen kot Njegovi navzocnosti v ev-
haristiji, je ta, da iz Cerkve kot splosnega “za-
kramenta” izhaja sedem posebnih zakramen-
tov, med katerimi je tudi evharistija. Trdi-
jo namre¢, da Cerkev ne more dati tistega,
Cesar sama ne premore. Vendar pa pravkar
omenjeni argument ne uposteva dejstva, da
Cerkev zakramentov ne podeljuje s svojo last-
no mocjo. Evharistija je namre¢, tako kot
preostali zakramenti, Bozji dar. S tem, ko jo
podeljuje, je Cerkev podrejena Kristusu, ve-
likemu duhovniku. Poleg tega Cerkev temelji
na evharistiji. “Verniki so namre¢ eno telo,
saj uZivajo en kruh, ki je Kristus Gospod.”
(1 Kor 10,17.) Tako lahko kot papez Janez Pa-
vel IL. v svoji okroZnici resni¢no trdimo, da
e Cerkev “ustvarja” evharistijo, je prav tako
resnicno to, da tudi evharistija gradi Cerkev.
(prim. okroznico Ecclesia de Eucharistia 26).

Tretji argument, s katerim nekateri veli-
kokrat poskusajo zmanjsati pomen Kristu-
sove navzocnosti v evharistiji, izhaja iz per-
sonalisticne fenomenologije, ki se je pojavila
v obdobju drugega vatikanskega koncila. S
tem, ko se omenjena filozofska $ola osredo-
toca na medosebne odnose, osebni obstoj ize-
nacuje z medcloveskimi odnosi. Teologi, ki
so zagovarjali to smer, so zavracali idejo sub-
stance, Se posebej v povezavi z evharistijo, ki
so jo imeli za obed skupnosti. Dejali so, da
je Ze na zemlji pojedina s prijatelji veliko ve¢
kot zgolj hrana in pijaca; to je druzabna pri-
loznost, pri kateri se izrazajo in utrjujejo
medcloveski odnosi. Po njihovem mnenju
se enako dogaja tudi pri evharistiji. S tem,
ko nas Gospod povabi na svojo veéerjo, kru-
hu in vinu daje nov pomen in nov namen,
saj postaneta uc¢inkovita simbola Njegove

odresilne ljubezni. Prav zato bi po mnenju
omenjenih teologov termin “transubstancia-
cija” morali nadomestiti z izrazoma “trans-
figuracija” in “transfinalizacija”.”

Pravkar omenjena nova termina sta “nee-
stetska” in okorna, zato nista primerni iz-
boljsavi termina “transubstanciacija”. Sta
pa s tem, kar pozitivno izrazata, “neskodlji-
va”. Pri evharistiji se namrec¢ dejansko spre-
menita pomen in namen kruha in vina; po-
menita namre¢ duhovno hrano in radost-
no zdruzitev s Kristusom in z brati v Kri-
stusu. Prej omenjena alternativna termina
pa sta pomanjkljiva, saj nam nicesar ne po-
vesta o tem, kaj se zgodi s posvecenima po-
dobama samima v sebi.

Papez Pavel VI. je v svoji okroznici Myste-
rium Fidei poudaril, da kruh in vino zmo-
reta privzeti popolnoma nov pomen in final-
nost, saj se v njima ponavzocuje neka nova
realnost. Sprememba pomena in namena je
odvisna od predhodne ontoloske spremembe
(prim. okroznico Mysterium Fidei 46). V ev-
haristiji se namre¢ lahko osebno povezemo
s Kristusom in on z nami, saj je v njej resnic-
no navzo¢. Njegova navzocnost v tem zakra-
mentu je stvarna in osebna, ne glede na to,
ali v to verujemo oziroma zaznamo. Evha-
ristija pa ni le simbol, ampak gre za Osebo,
ki biva sama po sebi.

Piet Schoonenberg, nizozemski teolog iz
Sestdesetih letih prejsnjega stoletja, si je za-
stavil vprasanje, ali bi Kristus v primeru, da
bi neka izjemna katastrofa nenadoma pomo-
rila vse ljudi na svetu, $e vedno ostal stvar-
no navzoc v posvecenih hostijah. Na vpra-
Sanje je odgovoril negativno, saj je menil, da
je Kristus osebno navzoc¢ v evharistiji le, ¢e
se medsebojno srecajo svobodni in zavestni
subjekti.’

Zdi se, da pravkar omenjeni teolog ne raz-
likuje med dvema pomena termina “navzoc-
nost”. Navzocnost lahko namre¢ pomeni ka-
terokoli izmed sledecih pojavnosti: pomeni

maj/junij
2010

79



Evharistija

lahko “navzo¢nost v” necem, kot je dusa
“navzoca v” telesu, oziroma Kristusovo nav-
zoc¢nost v evharisti¢nih podobah. Lahko pa
pomeni tudi “prisotnost”, npr. ob nekom.
Izmed obeh je “navzocnost v temeljna. Ce
stvarno navzocnost omejimo le na prisotnost,
je to redukcionisti¢no pojmovanje. To se na-
mre¢ ne ujema z vero Katoliske cerkve, ki
trdi, da je Kristusova stvarna navzocnost v
evharistiji objektivna in neodvisna od nasega,
¢cloveskega pojmovanja.

Se vedno pa se pojavljajo vprasanja v zvezi
s terminom “substanca”, saj klasi¢no pojmo-
vanje substance, ki je veljalo za realisticno mi-
sel, danes ni ve¢ splosno razsirjeno. Od ob-
dobja Descartesa in Locka dalje so z omenje-
nim terminom zaceli poimenovati nekaj, kar
je pasivno oziroma nedejavno in zaprto samo
vase, medtem ko so s tem terminom pred tem
poimenovali aktivno sredisce, ki gradi odnose
in ki preko svojega naklju¢ja vstopa v dina-
micne odnose z drugimi bitji. Razumljivo je
torej, da se v danasnjem ¢asu mnogim lju-
dem zdi nenavadno osebo poimenovati z izra-
zom “substanca”. Ce torej ovrzemo klasi¢-
no pojmovanje omenjenega termina, to po-
meni, da moramo tisto, kar je stvar v svoji
fundamentalni realnosti, poimenovati z ne-
kim drugim izrazom. S tem, ko Cerkev Kri-
stusovo navzo¢nost v evharistiji poimenuje
s terminom “substancialna”, poudarja, da ev-
haristija v svoji lastni realnosti ni ni¢ drugega
kot Kristus sam.

Kot sem prej pojasnil, je transubstancia-
cija proces, s pomocjo katerega se bistvo kru-
ha in vina spremenita v neko drugo bistvo,
tj. v Kristusovo telo in kri, vendar pa se pri
tem ne spremenijo njune fizikalno-kemijske
lastnosti. Tridentinski koncil je ucil, da je
omenjeni termin zelo primeren (DS 1652).
Papez Pavel VL. je v svoji okroznici poudaril,
da je omenjeni termin $e vedno “ustrezen in
tocen” in je, kot sem Ze prej omenil, bistveno
primernejsi kot vsi preostali, alternativni ter-

mini (prim. okroznico Mysterium Fidei 46).
Vendar se Cerkev nedvomno ne omejuje na
doloc¢ene termine.

Sprememba terminologije pa je teoreticno
Se vseeno mogoca.

Zaradi novih vej “evharisti¢ne” teologi-
je, ki so jih predlagali med drugim vatikan-
skim koncilom in kmalu po njem, se je za-
¢asno pojavila izguba zanimanja za zakrament
evharistije. Vsa pozornost je bila namrec us-
merjena na dejansko obhajanje masne dari-
tve. V mnogih zupnijah in redovnih hisah
so nenadoma opustili cas¢enje Najsvetejsega
zakramenta. V nekaterih cerkvah so Najsve-
tejsi zakrament hranili na nekem neopaznem
kraju, ki je bil bolj podoben omari kot pa ka-
peli. Prav tako so radikalni verski ucitelji ver-
nikom nenehno dopovedovali, da je omenje-
ni zakrament namenjen prejemanju v svetem
obhajilu, ne pa ca3¢enju, kar napeljuje na to,
da se obhajilo in ¢ascenje izkljucujeta.

Uradni nauk Rimskokatoliske cerkve je
ves ¢as nasprotoval in se upiral omenjenemu
negativnem trendu. Tridentinski koncil se
je sicer strinjal, da je evharistija v prvi vrsti
namenjena temu, da se v njej ponavzocuje
daritev na krizu in da daje duhovno hrano
vernikom, vendar je vztrajal, da je po kon-
¢ani masni daritvi Najsvetejsi zakrament po-
trebno pocastiti in slaviti (DS 1643, 1656).
Ce namrec tega ne priznamo, potem zani-
kamo tudi substancialno navzoénost Kristusa
v zakramentu evharistije.

Leta 1965 je papez Pavel VI. prepricljivo
in javno poudaril, da mora biti Najsvetejsi za-
krament shranjen na castnem mestu v cerk-
vi. Dusne pastirje je pozival, naj Presveti za-
krament izpostavijo za slovesno ¢ascenje in naj
ob ustreznih priloznostih pripravijo tudi ev-
haristi¢ne procesije; vernikom pa je priporocal,
naj Presveti zakrament pogosto pocastijo
(prim. okroznico Mysterium Fidei 55, 66-68).

Papez Janez Pavel IL, ki je v ¢asu svoje pa-
peske sluzbe napisal mnogo okroznic, si je

80

tretji
dan



Evharistija

prizadeval, da bi se obhajanje in cascenje ev-
haristije odvijalo tudi takrat, kadar ni ma-
$ne daritve. Tako je leta 2003 v svoji okroznici
(Cerkev iz evharistije, op. prev.) izrazil zado-
voljstvo, da na mnogih krajih verniki tako
gorece Castijo Presveti zakrament, je pa tudi
izrazil obzalovanje, da se na nekaterih kra-
jih tovrstno ¢ascenje skoraj popolnoma opus-
¢a (prim. okroznico Ecclesia de Eucharistia
10). Omenjeni papez tako v svoji okrozni-
ci poudarja, da je ¢ascenje Presvetega zakra-
menta, ki se odvija takrat, kadar ni masne
daritve: “/.../ neprecenljivo za zivljenje Cerk-
ve. To ¢a3cenje pa tesno povezano z obha-
janjem evharisticne daritve /../ Naloga pa-
stirjev je tudi z osebnim pri¢evanjem opo-
gumljati ljudi k temu, da bi gojili evharisti¢no
Cescenje, zlasti izpostavljanje Najsvetejsega
zakramenta, pa tudi k temu, da bi se radi mu-
dili v ¢es¢enju pred Kristusom, navzo¢im pod
evharisti¢nima podobama (prim. okroznico
Ecclesia de Eucharistia: 25).

Tudi sam papez Janez Pavel II. je namre¢
veliko ¢asa prezivel v molitvi pred Presvetim
zakramentom in med temi molitvami prejel ve-
liko milostnih uvidov. Tako kot sveti Alfonz
Ligvorij, ki ga sam navaja v omenjeni okroz-
nici, je namre¢ tudi on preprican, da ima ¢a3-
cenje Jezusa v Presvetem zakramentu veliko re-
ligiozno vrednost. Omenjeni papez namrec
poudarja, da nam molitev pred Najsvetejsim
takrat, ko ni masne daritve, omogoci, da se po-
vezemo z neusahljivim izvirom milosti (prim.
okroznico Ecclesia de Eucharistia 25).

Papez Janez Pavel I1. je v veliki meri za-
sluzen za to, da se zaradi njegove spodbu-
de ponovno oZivljajo izpostavljanje Najs-
vetejega in molitvene ure pred njim. Tako
so leta 2000 porocali, da je ve¢ kot 1000
zupnij v Zdruzenih drzavah Amerike pri-
pravljalo stalno ¢ascenje Najsvetejsega za-
kramenta, medtem ko je drugih 1000 Zupnij
vernikom omogocalo, da so Najsvetejsi za-
krament lahko castili vecino dneva.” Tovrst-

no ¢ai¢enje namre¢ ne zmanjiuje zelje po
prejemanju svetega obhajila, ampak jo celo
krepi. Poleg tega tudi povecuje in dlje ¢a-
sa ohranja sadove aktivne udelezbe pri da-
ritvi svete mase ter izraZa in utrjuje vero ka-
tolicanov v Kristusovo resni¢no navzo¢nost
v evharistiji. S tem, ko Kristus biva med
nami v tem zakramentu, uresnicuje svojo
obljubo, da bo s Cerkvijo ostal “/.../ vse dni
do konca sveta” (Mt 28,20).

Ceprav skrivnost Kristusove resni¢ne nav-
zo¢nosti zagotovo povsem presega nase do-
jemanje, pa to preprosto ni neka uganka, am-
pak je tolazilno znamenje ljubezni, moci in
domiselnosti nasega bozanskega Odreseni-
ka. Le-ta se je namrec Zelel osebno poveza-
ti z verniki vseh generacij, in to na nacin, ki
ustreza nasi naravi, ki je utelesenje duha. Po-
dobi hrane in pijace, ki sta globoko preze-
ti s spomini iz zgodovine starodavnega Izrae-
la, sta pomenljivi celo za neuke v katerem-
koli obdobju zgodovine. Omenjeni podobi
izvirno simbolizirata duhovno hrano in pi-
jaco, ki ju daje ta zakrament. Prav tako pa,
na nekem drugem nivoju, spomnita na Kri-
stusa na krizu, ki je prelil svojo kri za nase
odresenje. Nenazadnje tudi naznanjata vecno
gostijo blagoslovljenih v nebeskem Jeruza-
lemu. Seveda pa vecplastna simbolika evha-
ristije in Kristusova resni¢na navzoc¢nost nista
dve loceni stvari. Simbolika namrec¢ s svojo
edinstveno moc¢jo obuja preteklost, preob-
likuje sedanjost in predpostavlja prihodnost,
saj se v njej dejansko, resni¢no in substan-
cialno ponavzocuje Gospod zgodovine.

Prevod: Brigita Retar

1. Podrobnejso razlago omenjenih treh terminov
lahko najdete v delu Maxa Thuriana z naslovom
The Mystery of the Eucharist: An Ecumenical
Approach (objavljeno v publikaciji Grand Rapids
(drzava Mississipi), zalozba: Eerdmans, 1. 1984),
str. 55-58.

maj/junij
2010

81



Evharistija

2. Drugi vatikanski koncil: Presbyterorum Ordinis s, zagovarjali stalis¢e, da je Cerkev kot zakrament
povzeto po Tomazu Akvinskem v: Summa “sredisce Kristusove navzocnosti v svetu”. Za
theologiae, 111, q. 65, a. 3, ad 1; q. 79, a. Icand ad 1. primerjavo si lahko preberete tudi njen ¢lanek z

3. Prim. Summa theologiae, 111, q. 77, 5. 6 2 naslovom “Recognizing the Presence of Christ in
naslovom “Ali lahko evharisticna kruh in vina the Liturgical Assembly”, publikacija: Theological
nasicujeta? Tomaz Akvinski navaja 1 Kor 11, 21 in Studies 65 (1. 2004), str. 817-37, st. 821.
komentarje Svetega pisma, da bi tako dokazal, da  11. Prim. Papez Pij XII.: Okroznica Mediator Dei,
lahko evharisticna kruh in vino potesita lakoto in Str. 20.

Zejo, Ce ju zauzijemo v zadostnih kolicinah. 12. Prim. Papez Pavel V1.: Okroznica Mysterium

4. Omenjeno stalise, ki je zasnovano na pogledu Fidei, str. 36.

Pashazija Radberta, zagovarjata Lanfrank in 13. Prim. Papez Janez Pavel I1.: Okroznica: Ecclesia
Guitmund iz Averse. Za primetjavo si lahko de Eucharistia, str. 6.

preberete tudi clanek z naslovom “Guitrmund of o 14. Omenjeno stalisce je zelo dobro predstavljeno v
Avqm zm'd the Euchar, whe Theology 0f S"‘; .Tbo'ma.r ki kratkem ¢lanku z naslovom “Changing Elements
ga je napisal Mark G. Vaillancourt in ki je bil oktobra or People?”, ki ga je objavil F. Gerald Martin v
2005 objavjen v publikaciji 7he Thomist 69. publikaciji America 182 (¢lanek je bil objavljen

5. Prim. delo Jeana Borella z naslovom The Sense of 4. marca 2000), str. 22. Martin je po eni strani
the Supernatural (objavljeno v Edinburghu, ovrgel stalisce, da se stvarna navzoénost in sveto
zalozba T & T Clark, . 1998), str. 71-77. Po obhajilo izklju¢ujeta, po drugi strani pa je
Borellovem mnenju nauk o “treh pojavnih zagresil tudi napako, saj je premajhen pomen
oblikah Kristusovega telesa” zagovarjajo Ambroz, pripisal ce3¢enju Presvetega zakramenta, kot da
Pashazij Radbert in Honorij iz Autuna. Po le-to izkljucuje pogosto prejemanje svetega
mnenju Henrija de Lubaca omenjeni srednjeveski obhajila.
pauk zastopata A.mala.rlj 1z Metza n Gottschalk. 15. Termin “transfinalizacija” je skoval francoski
iz Orbaisa. Za primerjavo si lahko preberete tudi marist Jean de Baciocchi, uporabljali pa so ga
njegovo delo Corpus mysticum: L’Eucharistie et tudi mnogi drugi posamezniki. Termin
I'Eglise au Moyen Age, 2 ponatis (objavljeno v- “transignifikacija” pa je Se posebej uporabljal
Parizu, ZE{IOiba Aubler, 1; 1949), Str. 37. Slednja nizozemski jezuit Piet Schoonenberg. Omenjeni
teologa nista zanikala dejstva, da imata termini so dobro predstavljeni v delu Josepha M.
Kristusovo naravno (zemeljsko) in evharisticno Powersa z naslovom Eucharistic Theology (
telo svojo lastno identiteto. objavljeno v New Yorku, zalozba: Seabury, 1.

6. Prim. Summa theologiae 111, q. 76, a. 6. 1967), str. 11179, ter v delu Colmana O’Neilla z
Podrobnejso razlago si lahko preberete v delu naslovom New Approaches to the Eucharist
opata Anscarja Vonierja z naslovom A Key to the (objavljeno v: Staten Island, New York, zalozba:
Doctrine of the Eucharist (objavljeno 1. 1923; Alba House, I. 1967), str. 103-26.
ponatisnil: Bethesda, MD, zalozba: Zaccheus 16. Prim. ¢lanek Pieta Schoonenberga z naslovom
Pr?SS’ 1. 2003), str. 132-33. “The Real Presence in Contemporary Discussion”,

7. Ibid. art. 8,ad 2 and ad 3. objavljeno v publikaciji Theology Digest 15

8. Prim. Summa theologiae, 111, q. 76, a. 3. (spomladi 1. 1967), str. 3-11, $t. 10.

9. Ibid,, q. 76, art. 7. 17. Omenjene podatke sem povzel po ¢lanku Amy L.

10. Po mnenju Judith Marie Kubicki so Karl Rahner, Floriane z naslovom “Adoro Te Devote”, America
Edward Schillebeeckx in Piet Schoonenberg 182 (objavljeno 4. marca, 2000), str. 18-21, §t. 18.

82 -

Tretji
d



