ANDREJ LAZETA

Bogorodica ali pribezaliSce

greSnikov

"Tu gori tvoj obraz nam ljubeznivi
je sonc¢nalug, a zemlje umirajoce
studenec upanja si neusahljivi.”
(Raj XXXIII, 10-12).

uvoD

C erkev Ze od nekdaj ¢asti Marijo. Spostoval
in Castil jo je Ze sam Jezus Kristus, kakor je
izpri¢ano v svetem evangeliju: "In vrnil se je z
njima ter priSel v Nazaret in jima je bil pokoren.”
(Lk 2,51) Jezus je pocastil Marijo dvakrat, ko je
rekel: "Moja mati in moji bratje so tisti, ki BoZjo
besedo poslusajo in uresnicujejo” (Lk 8, 21), in ko
je na vzklik Zene: "Blagor telesu, ki te je nosilo,
in prsim, ki so te dojile" (Lk 11,27), odgovoril: "Se
bolj pa blagor tistim, ki BoZjo besedo poslusajo in
jo ohranijo." (Lk 11, 28)* Sam Gospod je s kriza
narocil apostolu Janezu, naj Marijo vzame k
sebi (Jn 19, 26-27). Navsezadnje jo je z duSo

in s telesom poveli¢al v nebesih in jo tam
kronal.? To svetopisemsko izrocilo? eS¢enja
Matere BoZje Cerkev - po navdihnjenju
Svetega Duha - skrbno varuje in razvija v
svoji tradiciji Ze od zacetka svojega obstoja, po
raznih karizmati¢nih spodbudah cerkvenega
uciteljstva, svetnikov in vseh vernikov.* "BoZja

TEOLOGIJA

skrivnost odreSenja se nam razodeva in se nada-
ljuje v Cerkvi, ki jo je Gospod ustanovil kot svoje
telo in v kateri je treba, da verniki, ki se drZijo
Kristusa-glave in so v obCestvu zdruZeni z vsemi
njegovimi svetniki, obhajajo tudi spomin 'najprej
Castitljive vedno Device Marije, matere Boga in
Gospoda naSega Jezusa Kristusa'." (C 52) Tako
Cerkev v svojem bogosluZzju praznuje Marijine
praznike, nekatere celo na najodli¢nejsi
stopnji slovesnosti, in se na Marijo dnevno
obraca ne samo v molitvenem bogosluZju in z
ljudskimi poboZnostmi, ampak celo v evhari-
sti¢ni molitvi.

Ni¢ pretirana ni izjava, da imamo vse,
kar imamo, po Mariji; iz Evine zapu$¢ine
namrec nismo prejeli ni¢esar, razen smrti.
"Kakor namre¢ v Adamu vsi umirajo, tako bodo v
Kristusu tudi vsi oZivljeni." (1 Kor 15,22) "Greh se
je zacel po Zenski, zaradi nje moramo vsi umreti.”
(Sir 25,24) "Toda Kristus je vstal od mrtvih, prve-
nec tistih, ki so zaspali.” (1 Kor 15,20) Adam je
jedel po besedi Zene, in Kristus se je uclovecil

25



in nas odresil po besedi Zene (prim. 1Mz 3,6
in Lk 1, 38). "Po Mariji je priSel Jezus na svet in
po Mariji mora kraljevati v svetu. Jezus je povsod
in zmeraj Marijin sad in sin. Saj Bog ne menjava
svojih misli in svojega ravnanja.” (Sv. Ludvik
1980, 179) Zato Marija, milosti polna (prim. Lk
1, 28), vzklika: "Kdor me najde, najde Zivljenje in
prejme milost od Gospoda” (Prg 8,35), ker "je po
Adamovem rodu zvezana z vsemi ljudmi, ki naj
bodo odreseni; Se vec, resni¢na mati (Kristusovih)
udov je,... ker je z ljubeznijo sodelovala, da se v
Cerkvi rode verniki, ki so udje one Glave'." (C 53)
"Za vsakega cloveka, ki pride k prerojenju, je
krstna voda podoba deviskega telesa, pri cemer
isti Duh napravi krstni studenec rodoviten, ki je
napravil rodovitno tudi Devico, pravi Leon Veliki
(Sermo 24,3; PL 54,206 A). Kar se na nas izvrsi
pri krstu, to ima svoj pravzor in svojo moc v telesu
Device Marije. 'Dedit aquae quod dedit matri’
(Sermo 25,5; PL 54,211 C,) s temi klasi¢nini
besedami je papeZ Leon izrazil najglobljo pove-
zanost med uclovecenjem in krstno milostjo.”
(Strle 1964, 292) Misti¢no je torej Marija rodila
vsak Kristusov ud pri krstu le-tega uda, kakor
je rodila Kristusa - glavo Cerkve. Udje se ne
morejo roditi iz drugega telesa kakor glava.
Psalmist je zapisal: "Blagoslovil je tvoje sinove
v tvoji sredi.” (Ps 147, 13) Ker Bog ni menjal
svojih misli, ko nas je blagoslovil s vsakr$nim
duhovnim blagoslovom Se pred zacetkom
sveta, da bi bili sveti in brezmadeZni (prim Ef
1,3), in nas je potem Se celo "prerodil za Zivo
upanje, za neminljiv, brezmadeZen in nevenljiv
delez, v nebesih prihranjen vam, ki vas BoZja mo¢
po veri varuje za zveli¢anje, pripravljeno, da se
razodene poslednji ¢as.” (1 Pt 1, 3-5)

Apostol nas uci, da smo kr$ceni v Kristu-
sovo smrt (prim. Rim 6,4) in nam razlaga: "Ce
pa smo s Kristusom umrli, verujemo, da bomo z
njim tudi Ziveli, saj vemo, da Kristus, potem ko je
bil obujen od mrtvih, ve¢ ne umre; smrt nad njim
nima ve¢ oblasti.” (Rim 6,5)

Poglejmo torej vsaj nekoliko v skrivnost
poglobitve krstne milosti ob Bogorodici, ki je
misti¢no rodila vse kr$cene, da bi v Kristusu
umrli in oZiveli. Zakaj nam je torej potrebno
Se CeSCenje Pribezalis¢a gre3nikov, ko pa smo

26 TRETJIDAN 2014 9/10

Ze prejeli zakrament sv. krsta in imamo odprta
vrata v vecno zivljenje?

ZAKRAMENT SVETEGA KRSTA

zakramentom svetega krsta se pri¢ne

kristjanovo nadnaravno Zivljenje. U¢inka
svetega krsta sta namrec dva: o¢i$¢enje
grehov in novo rojstvo v Svetem Duhu (KKC
1262), ki nas napravi za ude Kristusovega
telesa (KKC 1267). Katekizem Katoliske Cerkve
pravi: "S krstom se odpustijo vsi grehi, izvirni
greh in vsi osebni grehi kakor tudi vse kazni
za greh. Resni¢no ne ostane v tistih, ki so bili
prerojeni, ni¢ takega, kar bi jim preprecevalo
vstop v BoZje kraljestvo.” (KKC 1263)

Ob tem ¢lenu katekizma se nam takoj
ponovi vpraSanje, zakaj bi morali krstno
milost, ki podeli posvecujoco milost, sploh
poglabljati in utrjevati s pomocjo dejanske
milosti?

Poglabljanje in utrjevanja krstne milosti
njene veli¢ine ne zmanjsa ali poveca, kakor na
primer Studiranje matematike le-te ne zmanj-
Sain ne poveca. Gre namrec¢ samo zato, da se
v krstni in posvecujoc¢i milosti bolj zasidramo,
kakor smo tudi s Studijem matematike le-te
bolj ved¢i. Pridobiti si moramo kreposti, da
lahko bolj zvesto vztrajamo v dobrem.

Ze iz svojega Zivljenja pa lahko verniki, ki
se trudijo za kr§¢ansko Zivljenje, razberejo,
da posvecujoca milost ni magi¢no sredstvo
za zvelicanje: "Vendar ostanejo v kr§cencu
neke ¢asne posledice greha, kakor so trpljenje,
bolezen in smrt, ali Zivljenju lastne krhkosti,
kakor so znacajske slabosti itn., pa tudi tista
nagnjenost h grehu, ki ji izroCilo pravi poZeljivost,
ali, reCeno v prispodobi, ‘netivo greha” (fomes
peccati’): 'Ker pa je poZeljivost pu$¢ena za boj,
ne more Skodovati tistim, ki ne privolijo vanjo
in se ji s Kristusovo milostjo pogumno upirajo.
Nasprotno, ‘Ce kdo tekmuje, ne dobi venca, Ce
ne tekmuje po pravilih” (2 Tim 2,5)." (KKC 1264)
Proti pozeljivosti se je potrebno bojevati, in
sicer tako, da ji ne privolimo; ¢e poZeljivosti
privolimo in z njo sodelujemo, storimo greh.
Receno je namrec: "Uprite se mu trdni v veri.”



(1Pt 5,9) "Kajti greh ne bo ve¢ gospodoval nad
vami, saj niste pod postavo, ampak pod milostjo.”
(Rim 6, 14) Apostol svari tudi: "Da BoZje milosti
ne bi prejeli v prazno!” (2 Kor 6,1) V tem boju

je v pomo¢ poglabljanje krstne milosti, ki je
mogoce z bojem proti grehu in z uresniceva-
njem ljubezni - zato, da bi v ¢loveku delovalo
dobro in da netivo greha ne bi netilo greha in
¢loveka lo¢evalo od Boga.

Cloveku pa je dana milost, da se lahko pred
grehom varuje, ga premaguje - ob Marijini
pomoci veliko uspesneje kakor sam, ker
je Marija nasprotni pol greha, ki ga vedno
odbija. Sveto pismo nas pouci, da po Adamo-
vem padcu ni ¢loveka, ki ne bi vsaj kdaj gresil,
¢etudi sam ne bi hotel. Saj je re¢eno: "Ce
re¢emo, da smo brez greha, sami sebe varamo in v
nas ni resnice” (1Jn 1,8), in tudi: "Kajti sedem-
krat pade pravicni.” (Prg 24, 16) "V marsicem
namrec gresimo vsi." (Jak 3,2) Zato Psalmist
moli: "Ne klici pred sodbo svojega sluZabnika, saj
ni nihCe, ki Zivi, pravicen pred tabo.” (Ps 142,2) In
apostol oznanja: "Saj ni ¢loveka, ki bi ne gresil”
(3 Kr 8,46), ker: "V roko vsakega cloveka zariSe
pecat, da vsak spozna svojo slabost.” (Job 37,7)
Vsi lahko priznamo: "GreSili smo, krivicno smo
ravnali.” (Dan 9,5.15)

Primerno je, da kakor nas uci Zivljenjska
izku$nja in je Ze v Svetem pismu mogoce
zaznati, lo¢imo med grehi po njihovi velikosti
ali tezi. Tako lo¢imo med smrtnimi in malimi
grehi (KKC 1854). Mali greh pusti, da ljubezen
do Boga v ¢loveku Se obstaja, ¢eprav jo Zali in
rani, smrtni greh pa z veliko kr$itvijo BoZje
postave odstrani ljubezen iz ¢lovekovega
srca (KKC 1855). Tako vsak greh "deluje” proti
krstni milosti, ker nas Zeli odtrgati stran od
Boga in daje netivu greha vecjo mo¢, ker se
zoperstavlja ljubezni, ki uni¢uje greh. Smrtni
greh pa nas celo obrne stran od Boga (KKC
1855), kar je ena izmed radikalnih zmoZnosti
¢lovekove svobode.’ Smrtni greh ima tako
za posledico izgubo posvecujoce milosti,
tj. stanja milosti (KKC 1861). Cerkev udi, da
¢e smrtni greh ni odpravljen s kesanjem in
Bozjim odpuScanjem,® povzrodi izkljucitev iz
Kristusovega kraljestva in po zemeljski smrti

TEOLOGIJA

vec¢no smrt v peklu, kajti ¢loveska svoboda je
sposobna odlocati nepreklicno za vekomaj
(KKC 1861). Zato je skoraj najgrozovitejsa in
najbolj Zalostna stvar za ¢loveka, ¢e naredi
smrtni greh. Vedja tragedija za ¢loveka je le 3e,
e gresi proti Sv. Duhu.

Ne bi bilo prav, ¢e bi bili ob prej$njih naved-
kih ¢rnogledi. Saj je na veliko drugih mestih
re€eno in razloZeno, kako Bog ¢loveka resuje
po milosti; o tem tudi premisljujemo v tem
¢lanku. Vendar moramo za svoje odreSenje
ob resnici, ki nam je bila razodeta, upoStevati
tudi prejSnje navedke. Vedeti moramo, kaj
greh unici, da vemo, kaj milost zopet zgradi.
Sv. Pavel namrec pravi: "Kjer se je pomnoZil
greh, se je e veliko bolj pomnozila milost.” (Rim
5,20)

Iz navedkov iz Svetega pisma in Katekizma
je torej mogoce razbrati, kako zelo je po-
membno, da svojo krstno milost poglabljamo
in se v njej utrjujemo.

"Ce naj ¢lovek Zivi Zivljenje milosti, je najprej
potrebna osvoboditev od greha. To se uresniciv
opravicenju. Kakor je ¢lovek v izvirnem grehu
postal resni¢no gres$nik pred Bogom, tako ga
naklonitev odreSenja oprosti tega odnosa krivde.
Clovek sedaj ne le velja za pravi¢nega - ¢lovek je
pravicen. S tem je cerkveni nauk o opravicenju
nasproten nauku reformatorjev, ki so poznali le
zunanjo pravicnost, le priStevanje Kristusove
pravicnosti, ki ¢cloveku ostane notranje tuja.

Hkrati z osvoboditvijo od greha se ¢loveku
v opravicenju podeli milost. To je svoboden dar
Boga; ta dar napravi ¢loveka za boZjega otroka,
za tempelj Svetega Duha, za deleZnega bozje
narave.

To Zivljenje milosti presega sleherno zahtevo
ali pravico cloveske narave. Nedoraslemu otroku
se tudi v resnici pri krstu podeli milost brez
slehernega njegovega sodelovanja. Odrasli pa
mora za dosego milosti tudi sam sodelovati.
Tako zadene nauk o milosti na vpraSanje, ki ga
ni mogoce nikdar do kraja resiti: na vprasanje o
moznosti in o nacinu sodelovanja boZje milosti
in ¢loveSke svobode. Sam iz sebe ni ¢lovek nikoli
sposoben, da bi zacel z nadnaravnim Zivljenjem.
Nadnaravno Zivljenje pripada popolnoma novi

27



ravni, kamor mora clovek Sele biti dvignjen, da
more delovati na tej bistveno visji ravni. Toda
Clovek si more s pomocjo prehitevajoce milosti
to Zivljenje na visji ravni prisvojiti, napraviti to
Zivljenje za svoje.” (Strle 1997, 411-412)

Krstna milost, ki podeljuje posvecujoco
milost, in dejanska milost, ki posvecujoco
milost povecuje, torej nista nekaj zunanje-
ga - kar bi nas pokrilo kakor lepa obleka
in napravilo lepe pred Bogom in ljudmi
- ampak nas zdravita in preoblikujeta od
znotraj: "V enem duhu smo bili vsi kr§¢eni v eno
telo in vsi smo bili napolnjeni z enim Duhom."”
(1 Kor 12,13) "Prenavljajte se po Duhu svojega
miSljenja in si oblecite novega ¢loveka, ki je
po Bogu ustvarjen v resni¢ni pravic¢nosti in
svetosti.” (Ef 4, 23-24) Kr§¢eni smo v Kristusa
(prim. Rim 6,3). "Ce je torej kdo v Kristusu, je
nova stvaritev. Staro je minilo. Glejte, nastalo je
novo.” (2 Kor 5,17) Kristjani torej ne hodimo
okoli tako, da bi si na svojo gre$no naravo
oblekli Se Kristusovo in svojo padlo naravo
skrili. Torej nismo kakor osel iz basni, ki si
je nadel levjo koZo in stra$il ljudi in zivali,
dokler ga niso razkrinkali. Ni mogoce, da bi
nas navznoter razjedal greh, na zunaj pa bi
se bleScali od svetosti. "Ali ne veste, da so vasa
telesa deli Kristusovega telesa? Mar bom vzel
dele Kristusovega telesa in iz njih napravil dele
vlacuginega telesa?" (1 Kor 6,15) "Nikakor ne.
Le kako bomo mi, ki smo odmrli grehu, mogli Se
Ziveti v njem?" (Rim 6,2)

Verjetno je podobne resni¢nosti nase
vere — osebni greh in delovanje milosti -
premisljeval tudi Sv. Ludvik Maria Grignion
de Montfort, ko je zapisal: "Skoraj vsi kristjani
se izneverijo zvestobi, ki so jo obljubili pri krstu.”
(Sv. Ludvik 1980, 71) Kristjani pogosto nismo
zvesti temu, da smo nova stvar in se obnasa-
mo posvetno, kakor da nismo odreSeni.

Trditev, da je pogubljenje mozno, je na pod-
lagi katoliSkega nauka mogoca. Poglabljanje
v krstno milost je torej izrednega in zvelicav-
nega pomena. Ta trditev je razvidna iz nauka
papeZev in drugega vatikanskega koncila, ki
za zvelicanje in odreSenjsko delovanje posebej
priporocajo CeSc¢enje Matere BoZje.

28 TRETJIDAN 2014 9/10

NETIVO GREHA IN BOGORODICA

ns Fomes peccati’ je v ozkem odnosu z
grehom in zato ga je bila Marija obva-
rovana, ker je bila obvarovana izvirnega greha.
Ni pa bila obvarovana tistih posledic izvirnega
greha, ki na sebi nimajo nikakega nravnega
madeZa, namrec splo$nih pomanjkljivosti ((defec-
tus communes), v nasprotju z defectus speciales,
(npr. bolezen)) ¢loveSke narave v sedanjem stanju
(utrujenost, lakoto, Zejo ...) in tudi ne trpljenja
in smrti; Bog je namrec hotel, da bi bila v tem
podobna Kristusu.” (Strle 1964, 89)

Navedeni citat nam dobro pojasnjuje, zakaj
nam je Bogorodica v tako veliko pomo¢ pri
premagovanju netiva greha. Ce se zate¢emo
k Njej, pridemo torej k osebi, nad katero
netivo greha nikoli ni imelo oblasti in zato
tudi ni nikoli gresila, trpela je namrec le za
posledicami izvirnega greha, ki same na sebi
niso gresne; to je ideal kristjanovega Zivljenja,
katerega je postavil Kristus, ki nam je bil v
vsem enak, razen v grehu (prim. Heb 4, 15).
Zato je Marija stari kaci glavo strla. Pristno
¢eSCenje Matere BoZje tako iz ¢lovekovega
Zivljenja odstranjuje greh.

V Mariji ni bilo nikoli poZeljivosti zaradi
posebne BoZje milosti, kajti "posvecujoca milost
s svojim vplivom poZeljivost pomiri in oslabi
oziroma blaZi. In sicer je ta vpliv tem mocne;jsi,
¢im viSja je mera posvecujoce milosti v dolocenem
cloveku. Marija pa je Ze ob svojem spocetju prejela
vecjo mero milosti, kakor pa katera koli stvar. Torej
se Kristusovi materi spodobi ¢im viSja mera po-
dobnosti s svojim Sinom v njegovi ¢loveski naravi.
Tudi to govori v prid trditvi, da je bila Ze od zacetka
prosta vsake neurejenosti v svojih teZnjah.” (Strle
1964, 89-90)

Marija v svojem Zivljenju in izpolnitvi
svojega poslanstva torej sploh ne pozna
greha. Strogo gledano torej nima nobenega
zasluZenja zaradi premagovanja, kakor ga
imamo mi, ko greh premagujemo. Pa¢ pa
njeno zasluZenje izvira samo iz del in ljubezni,
najpopolnejsih del iz ljubezni, ki jih premore
katerokoli ustvarjeno bitje. Marija nas tako
uci predvsem ljubezni. Ljubezen je ena od



najodli¢nejsih sil za premagovanje greha in
utrjevanje in poglabljanje milosti v dusi.

SEM MATI LEPE LJUBEZNI (SIR 24,18)

tem pa Marija naSe duhovno Zivljenje

dviga na novo, visjo raven in mu daje novo
razseznost. Po delih ljubezni preidemo iz zgolj
boja proti grehu k uresnicevanju dobrega.
Ninamrec dovolj, da ne greSimo, ampak
moramo delati dobro. Kdor ljubi, namre¢
izpolni postavo (prim. Rim 13, 10).

Poglejmo, kako je mogoce - tudi s pomocjo
¢eSCenja Marije - poglobiti krstno milost in
povecati posvecujoco milost tako, da iz teh
milosti Zivimo, ne pa, da se zgolj bojujemo
proti grehu To bomo sku3ali razloZiti ob
pojmu "poboZanstvenja”.

Stanje ¢loveka, ki se poglablja v krstno
milost in tako dosega vedno vecjo stopnjo
posvecujoce milosti, tradicija Vzhodne Cerkve
imenuje "poboZanstvenje”, nekako "bogopo-
dobnost". "Pobozanstvenje” je svetopisemski
pojem. Tako je v stari zavezi reeno: "Bodite
sveti, kajti jaz, Gospod, va$ Bog, sem svet” (3 Mz
19,3), in: "Bogovi ste, sinovi NajviSjega vi vsi." (Ps
82,6) V novi zavezi pa navedek iz psalmov (Ps
82,6) v Janezovem evangeliju (Jn 10, 34) Jezus
sam ponovi v svoji razpravi z Judi.

Clovek je Ze ustvarjen po BoZji podobi.
"Bog je ustvaril ¢loveka po svoji podobi, po Bozji
podobi ga je ustvaril” (1 Mz 1,27); to bogopo-
dobnost pa je ¢lovek popacil z grehom. Tudi
potem, ko je ¢lovek po svoji krivdi padel,
ni izgubil tistega prirojenega hrepenenja
po gledanju BoZjega obli¢ja. Zato je glavno
vprasanje odreSenjske zgodovine za ¢lovestvo
kot celoto in za vsakega posameznika: "Kako
se bom vrnil v stanje raja, kjer je Bog? Kako
bom postal Bogu ¢im bolj podoben?"” Skratka,
kako se bom "pobozanstvil"?

"’Pobozanstviti” ¢loveka po gledanju
cerkvenih oCetov ni nasprotje od “pocloveciti’
Cloveka, temvec naredi, da doseZe svojo dokoncno
razseznost in poklicanost. Kdor ne doseZe tega
‘poboZanstvenja’, ostane v svoji biti okrnjen,
frustriran.” (Ladaria 1999, 13)

TEOLOGIJA

"Pocloveciti se"” torej pomeni "poboZan-
stviti se”. "PoboZanstvenje” ("po¢lovecenje”)
doseZemo s poglobitvijo v krstno milost, v
¢im globlje stanje posvecujoce milosti; le-tega
poglablja dejanska milost, ki ¢loveka na nek
nacin "dovrsi"® za ve¢nost. "DovrSen” ¢lovek je
namre¢ Bogu podoben in odreSen.

V odreSenjski zgodovini sta bila samo Jezus
Kristus in Devica Marija vedno popolnoma
"dovrSena", "poboZanstvena” ("poclovecena”).
Ko namrec opazujemo svoje slabosti, lahko vsi
vidimo svoje nedovrSeno "poboZanstvenje”
(ali "poclovecenje”), zlasti sebi¢no ljubezen,;
pri Kristusu in njegovi Materi pa je ljubezen
popolna.

O tem spregovori tudi drugi vatikanski
koncil: "On, ki je “podoba nevidnega Boga’

(Kol 1,15), je tisti popolni ¢lovek, ki je Adamovim
otrokom vrnil bogopodobnost, popaceno zacensi
s prvim grehom. Ker je v njem ¢loveSka narava
privzeta, ne pa unicena, je Ze s tem samim tudi v
nas dvignjena k dostojanstvu brez primere. Kajti
on, Bozji Sin, se je s svojim uclovecenjem na nek
nacin zdruZil z vsakim ¢lovekom ... To velja ne le
za kristjane, ampak tudi za vse ljudi, ki so dobre
volje in ki v njihovem srcu milost na neviden
nacin deluje.” (CS 22)

Za Devico Marijo pa lahko trdimo, da je
svoje dovr$eno poclovecenje na Zemlji Zivela v
"pobozanstvenju’, to je v popolni zdruZenosti
z Bogom; tega stanja greh ni nikoli popacil,
nenehna ljubezen pa ga je vedno bolj krepila:
"Do presvete Trojice stoji v tako tesnem, nekako
druzinskem odnosu, kakrsen je vsem drugim
stvarem, tudi angelom, nedosegljiv. Nasproti Sinu
je resni¢no njegova Mati. Kristusova ¢loveSka
narava, ki je z osebo Logosa hipostati¢no-substan-
cialno zedinjena, je bila stvorjena iz Marijine
substance in v njenem telesu. OZje zveze stvari z
Bogom si ni mogoce misliti.” (Strle 1964, 65)

Ta dogmati¢na utemeljitev je, Ce jo preve-
demo v duhovno Zivljenje, popolnoma enaka
misli francoske duhovne Sole,® katere izrazita
predstavnika Zivljenja s Kristusom v smislu
"poboZanstvenja” ali "poclovecenja” - ki se
uresnicuje v posvetitvi Mariji in tako "pro-
stovoljnem suZenjstvu Bogu" ali bolje receno

29



"prostovoljni popolni podaritvi” - sta sv. Janez
Eudes in Sv. Ludvik M. Grignion de Montfort.
Ustavimo se zlasti pri misli slednjega:

"Ne verjamem, da bi mogel kdo dospeti do
tesnega zedinjenja z nasim Gospodom in do
popolne zvestobe Svetemu Duhu brez zelo
velike povezave s presveto Devico in brez njene
velike pomo¢i.” (Sv. Ludvik 1980, 26)* Ce torej
izhajamo iz te misli sv. Ludvika in k njej
dodamo misel papeza Pavla VI.: "Marija nam je
dana kot jamstvo in porostvo, da se je BoZji nacrt
glede odreSenja v eni ¢loveski osebi, to je v njej,

Ze uresni€il” (Pavel VI. 1974, 46), lahko mirno
zapiSemo, da je ¢eS¢enje Mariji posebej z
najpopolnejSo poboznostjo do nje - s posve-
titvijo - velika pomo¢ v poglabljanju v krstno
milost in povecevanju posvecujoce milosti,

ki se uresnicuje v ¢im globljem zedinjenju z
Bogom v vsej razseznosti bivanja, zlasti v nasi
volji, delovanju in v ljubezni.

Za sv. Ludvika namrec posvetitev obstaja
v popolni podaritvi osebi, ki se ji posvetimo,
da popolnoma sprejmemo njenega duha in
se odpovemo svoji volji in na¢rtom.” Ce se
posvetimo Mariji ali Jezusu Kristusu, se tako
podredimo Svetemu Duhu, ki nas preoblikuje
v "poclovecene” ali "poboZanstvene”, predvsem
pavodresSene ljudi; to "pobozanstvenje” se v
nas pricne z ucinki svetega krsta (KKC 1262).
Tako Marija po delovanju Sv. Duha postane
Bogorodica tudi v nasi dusi. Ona, ki nasje
rodila, nas je pripravljena - kakor dobra mati -
tudi vzgajati, varovati in nauciti vsega dobrega.

Komur namrec lu¢ krstne milosti, ki mu je
zasvetila pri svetem krstu, v viharjih sveta ne
ugasne, po smrti vstopi v gledanje Boga. Tam se
lué njegove krstne milosti zopet zdruzi z Ludjo,
od katere je bila priZzgana in kr3¢enca vedno bolj
razsvetljuje, na veke. Tako se nam v skrivnosti
CeSCenja Marije pravzaprav odkriva pot zveli-
Canja - Jezus Kristus (prim. Jn 14,4). Kako je to
skrivnostno, hkrati pa vendar tako preprosto!

PRIBEZALISCE GRESNIKOV

Tema o grehu in o PribeZaliS¢u gre3nikov
nam je gotovo neprijetna, zagotovo manj

30 TRETJIDAN 2014 9/10

prijetna kot tema o Bogorodici in poboZan-
stvenju. A vendar je vsa sodobna druzba
utrujena in sita gre3nih vezilastne narave.

Stopimo pred Marijo kakor sveti Bernard,
ki mu Dante Alighieri polaga v usta verze z
zacetka tega ¢lanka. To je bilo mnogim dovolj
injim je 3e, da pokleknejo in priznajo: "Jaz
sam ne zmorem, ne zmorem se sam zvelicati,
ne zmorem niti ohraniti krstne milosti.
Marija, pomagaj! Pribezalis¢e greSnikov, prosi
za nas - pri svojem Sinu Jezusu Kristusu!" -
Tak3na je, splo$no gledano, v vsaki situaciji
naravnanost kristjana, ko je zaradi greha v
nevarnosti njegovo zveli¢anje in uresnicitev
poslanstva.

In takrat obraz ta ljubeznivi razsvetli temo
kot so¢na lu¢ in poto¢i solzo nad gre$nikom,
podarjajo¢ mu upanje, da bo tudi ta, od greha
razmesarjeni ud Kristusovega telesa, vstal od
mrtvih.

Sv. Bernard pa je potnika skozi nebesa tudi
podudil:

"Sin milosti,” se moZ obrne k meni,

"Zivljenja rajskega ti ni spoznati,
¢e v znoZju cilj iskal bo$ zaZeleni;
tja v gornje vrste glej, v vrhunec zlati,
da ti oko kraljico uzreti more,
ki temu carstvu vdanemu je mati!”

"Da pa te dol ne poZend peroti,

kadar bos mislil, da te k viSku toci,
za milost poprosiva na tej poti,
prosiva Njo, ki ti bo vir pomé¢i.”

(Raj XXXI, 112-117; XXXII 145-148)

LITERATURA

Alighieri, Dante. 2005. BoZanska komedija. Prepesnil Andrej
Capuder. Celje: Mohorjeva druzba.

Janez Pavel II. 1987. OkrozZnica o OdreSenikovi Materi. Ljubljana:
Druzina.

Katekizem katoliSke Cerkve. 2008. Ljubljana: Slovenska $kofovska
konferenca.

Koncilski odloki 2. vatikanskega vesoljnega cerkvenega zbora.
2004. Ljubljana: Druzina.

Ladaria, Luis. 1999. TeoloSka antropologija. Ljubljana.

Pavel VI.1974. O Marijinem ¢e$¢enju. Ljubljana: Nad$kofijski
ordinariat v Ljubljani.

Radio Vatikan, http://sl.radiovaticana.va/news/2014/05/01/%
C5%A1marnice 2014 %E2% 80%93 pape%(C5%BEi v mo-
litvi_pred_marijo/slv-795525, (17. 5. 2014).



Splosni religijski leksikon. 2007. Drago Bajt in Marta Kocjan-Barle
ur. Ljubljana: Modrijan d.o.o.

Strle, Anton. 1964. Mariologija. Ljubljana: Cirilsko drustvo
slovenskih bogoslovcev v Ljubljani.

Strle, Anton. 1983. Spremna beseda. V: Sv. Janez Eudes. Cudovito
Srce BozZje Matere. Pleterje: Kartuzija Pleterje.

Strle, Anton. 1997. Vera Cerkve. Celje: Mohorjeva druzba.

Sv. Janez Eudes. 1984. "Kristusovo kraljevanje v nas.” Pleterje:
Kartuzija Pleterje.

Sv. Ludvik M. Grignion de Montfort. 1980. “Popolna podaritev
samega sebe Kristusu po Mariji.” Pleterje: Kartuzija Pleterje.

Sveto pismo Stare in Nove Zaveze. Slovenski standardni prevod.
1997. Ljubljana: Svetopisemska druzba Slovenije.

1. "Zivljenje po veri je pomembnej3e od telesnega materinstva.
Luka ne vidi v tem zapostavljanja Marije, saj jo je prikazal kot
verujoco Zeno (Lk, 1,45), ki v svojem srcu premisljuje Jezusovo
skrivnost (Lk 2,19)." (Sveto pismo 2010, 191)

2. Jezusovo CeSCenje Marije razlaga sv. Janez Eudes v knjigi
Jezusovo kraljevanje v nas: "O Jezus, edini boZji Sin, in edini
Marijin Sin, gledam te in molim, ko Zivi$ in vladas v svoji sveti
Materi, kot tistega, ki je ves v njej in ki dela vse v njej. Ce si
namre¢ po apostolovi besedi vseh receh ves in delas vse v vseh
stvareh, si gotovo navzoc ves in delas vse v svoji sveti Materi.

Ti si njeno Zivljenje in njena dusa, njen duh in njen zaklad. V
njej siin jo posvecuje$ na zemlji in jo napravljas poveli¢ano v
nebesih. V njej si in dela$ v njej najvecje reci ter si dajes v njej
in po njej vecjo slavo, kakor pa v vseh drugih stvareh v nebesih
in na zemlji, V njej si in jo obdarja$ s svojimi lastnostmi in
popolnostmi, s svojimi nagnjenji in razpoloZenji. V njo si vtisnil
nadvse popolno podobo samega sebe. vseh svojih stanj, skriv-
nostiin kreposti; zato ti je tako podobna, da kdor vidi Jezusa,
vidi Marijo, in kdor vidi Marijo, vidi Jezusa. Blagoslovljen bodi,
O Jezus, kar si in za vse, kar si storil v svoji presveti Materi!" (Sv.
Janez Eudes 1984, 264)

3. V Svetem pismu je izpri¢ano tudi spoStovanje in ¢eS¢enje
Marije pri sv. nadangelu Gabrijelu (prim. Lk 1,26 - 38) sv.
Jozefu (prim Mt 1,18 - 2, 23), sv. Elizabeti (prim Lk 1, 39 - 45),
star¢ku Simeonu (prim. Lk 2, 33 - 35), sluZabnikih na svatbi
v Kani Galilejski (prim. Jn 2, 1- 12), sv. Janezu (prim. Jn 19,27)
sv. Pavlu (prim. Gal 4, 4) itd.

4. Nastejmo samo nekatera dejanja papeZev v 20. stoletju, ki
imajo odlo¢ilne posledice za Marijino ¢e$¢enje Se danes:

TEOLOGIJA

10.

11.

Sv. Janez XXIII. je govoril o Mariji kot o zvezdi vodnici II.
vatikanskega koncila in pravi luci za njegovo razumevanje.
(Radio Vatikan, 2014) "Med koncilom je Pavel VI. slovesno
razglasil, da je Marija Mati Cerkve, 'to je Mati vsega kri¢anske-
ga ljudstva, tako vernikov kakor pastirjev'. Pozneje, leta 1968, je
v veroizpovedi, poznani pod imenom 'Credo BoZjega Ijudstva,
naglasil to trditev v Se izrazitejsi obliki z besedami: 'Verujemo,
da presveta BozZja Porodnica, nova Eva, Mati Cerkve, v nebesih
Se naprej izvrsuje svojo materinsko nalogo do Kristusovih udov
s tem, da sodeluje pri rojstvu in mnoZitvi BoZjega Zivljenja v
duSah vseh odreSenih’.” (Janez Pavel I1. 1987, 44) Znani sta
tudi apostolski spodbudi Pavla VI. "O Marijinem ¢e$¢enju”
in "Veliko znamenje na nebu". Pij XII. je $e pred njima
razglasil versko resnico o Marijinem vnebovzetju. Sv. Janez
Pavel II. pa je Ze s svojim geslom "Ves tvoj" §iril in ucil pravo
marijansko ¢eS¢enje, kar je povzel v svoji okroznici "O
Odresenikovi Materi" in v brezstevilnih govorih.

Druga radikalna zmoZznost je ljubezen sama (KKC 1861).

Tukaj nimamo namena razpravljati, na kak$ne nacine vse je
mozno doseci kesanje in BoZje odpuscanje.

Tukaj seveda ni misljena podobnost v fizioloskem smislu.

Pojem "dovrSenost” tukaj ni uporabljen v ¢asovnem smislu,
ker bo nase "poboZanstvenje” trajalo vso ve¢nost ob gledanju
in spoznavanju Boga in nikoli ne bo resni¢no dovrseno, pa¢
pa v smislu pripravljenosti na vstop duse v stanje nebes.

"Francoska Sola je oblika duhovnosti, nastala v obdobju
katoliske prenove v Franciji (17. stol.). Njen duhovni zacetnik je
bil kardinal P. Bérulle. Njeno sredi$ce je bila duhovna teologija,
zasnovana na Kristusovem uteleSenju” (Sploni religijski
leksikon 2007, 343). Iz francoske duhovne 3ole je Cerkev v

veliki meri sprejela nauk o posvetitvi Mariji.

Dr. Strle med drugim tudi zapiSe v spremni besedi h knjigi
"Cudovito Srce Bozje Matere" sv. Janeza Eudesa, ki prav tako
kakor sv. Ludvik izhaja iz francoske duhovne $ole: "Ob sv.
Janezu Eudesu pac Se posebej lahko vidimo, kako zmotna je
trditev, ki sem in tja nastopa: da namrec katoliSka poboznost
na tisto mesto, ki bi ga morala dajati Svetemu Duhu, postavlja
Marijo. Obenem je tukaj vidno, kako zelo vodi prava marijanska
poboznost k najtesnejSemu zedinjenju s Kristusom. Sv. Janez
Eudes, ki je Ze v zgodnji mladosti sam sebe in svoje Zivljenje
popolnoma posvetil Mariji, je pred zacetkom svojega najplodo-
viteSega delovanja v 36. letu svoje starosti z lastno krvjo napisal
“obljubo Jezusu, da se bo daroval njemu kot hostija in Zrtev, ki
naj bo vsa posvecena njegovi slavi in njegovi ¢isti ljubezni”."
(Strle 1983, 391)

Tako imenovano "prostovoljno suzenjstvo".

31



