JEAN-LUC MARION

Aron Jean-Marie Lustiger ali

izbira Boga'

Drage dame in gospodje akademiki,

kaj naj re¢em v trenutku, ko je bolj kot kdajkoli treba nekaj povedati? Zakaj ta kraj in vsi, ki ga
zasedajo, mijemljejo besedo isti hip, ko mi jo vi dajete.

I
To sicer ni presenetljivo. Vendar ¢e vsakdo
ve, da sprejem v Francosko akademijo
pomeni izredno Cast, le tisti, ki zasede mesto v
njej, dejansko zacuti teZo officiuma, ki v celoti
pade na njegovega prejemnika. Kakor njegov
habit, ki ga tudi ne more narediti nesmrtnega,
ga neizprosno vklene v svojo sluzbo. Danes
tako dozivljam preizkusnjo najvecje skromno-
sti. Ze dolgo se ob vsakem dvomu v svoje delo
tolazim z rekom: ko se opazujem, postajam
potrt, a ko se primerjam, doZivljam tolazbo.
Odslej, odkar sem sprejet v vaSo druzbo, drage
dame in gospodje, bom vsaki¢, ko se bom
primerjal, bolj potrt, kot ¢e bi se opazoval.
Raje se bom torej primerjal z vami, da bi
se naucil, kako obdrzati polozaj, kamor vas je
postavilo vaSe delo. V letu noviciata, ki so mi
ga narekovale razmere, sem Ze lahko ocenil,
kako vzviSeno delo si nalagate in s kak§nimi
objavami svoji druzbi zagotavljate slavo.
Primerjal se bom tudi z vrsto filozofov, ki ste
jih v teku stoletja sprejeli medse: Bergsonom

VERA INRAZUM

in Lévijem-Straussom, Gouhierjem in
Gilsonom, Serresom in Girardom, pa tudi s
tistimi, ki bi jih lahko sprejeli, morda bi si
lahko drznil re¢i morali sprejeti: Levinasom
in Ricoeurjem, Henryjem in Derridajem,
Merleaujem-Pontyjem in Sartrom. Vsi ne

bi odklonili te ¢asti in filozofija, ki danes v
Franciji zaseda pomembno mesto, bi si njihov
sprejem zasluZila. Nazadnje se bom primerjal
z vsemi, ki zadnja Stiri stoletja prevzemajo

to sluzbo, da bi me naucili uporabljati to, kar
je Montaigne (ki bi ga prav tako upravi¢eno
Steli med akademike) imenoval "konferenca”
in ki je "najplodnejsa in najnaravnejsa vaja
naSega uma". Konferenca primerja, ker tiste,
ki se medsebojno nagovarjajo, zdruzuje tako
v poslu$anju kot v govorjenju. In nedvomno
Akademija ne dela, ne proizvaja nicesar -
ampak poslusa. Decartes je v delu Projet d'une
Académie, ki ga je napisal po narocilu kraljice
Kristine Svedske, deset dni pred svojo smrtjo
doumel paradoksalno bistvo vase druzbe,
kajti 6. ¢len njegovega pravilnika pravi:



"Poslusali bodo govore drug drugega dobro-
hotno in spostljivo in nikdar ne bodo pokazali
prezira za to, kar se bo na zboru izreklo". Na
Akademiji se torej poslusamo, ne vsak sebe,
ampak drug drugega.

II

amo tako lahko razumem, da je bil Jean-

-Marie Lustiger eden izmed vas, ¢eprav
je o¢itno naredil vse, da bi se vam izmaknil.
Ta um, o katerega intelektualni in duhovni
moci se je od leta 1950 naprej lahko prepricalo
toliko Studentov Sorbonne, je ustvaril nesteto
teolo$kih predavanj, duhovnih vaj in pridig,
hkrati pa se je trmasto upiral, da bi objavil
kakr3nokoli knjigo ali da bi se lotil kakrSne-
koli literarne poti. Srecal sem ga potem, ko
je bil nastavljen v ulico Ulm. To je bilo maja
1968, ko je Latinska Cetrt postala pravi talilni
lonec. Od tega dne ga nisem vec spustil z o¢i,
tako zelo je zaznamoval vse, ki so se mu kakor
koli pribliZali. Ko je kasneje prevzel Zupnijo
Sainte-Jeanne-de-Chantal blizu vrat Saint-
-Cloud, smo preckali ves Pariz, da smo slisali
njegove pridige. V tistem ¢asu sem Studiral
med drugim s Christophom von Schonbor-
nom? in preucevala sva dokaj teZavne razprave
svetega Maksima Spoznavalca. Presenecena
sva ugotovila, da se pridige duhovnika Lusti-
gerja neverjetno ujemajo z naukom velikega
grikega teologa, verjetno ne da bi Lustiger
tako hotel ali se tega sploh zavedal. Poslu3alci
se niso motili, ko so Ze na veliko zapisovali,
prepisovali in v samo-izdaji objavljali njegove
pridige, enako kot se je skozi stoletja delalo
z govori cerkvenih ocetov. Prevec zasedeni
s pastoralo, da bi pisali, so ocetje govorili
in pustili, da so pisarji s snovjo, ki je padala
z njihovih stolic, zamesili kruh najvisje
teologije, ki jo poznamo do danes. Jean-Marie
Lustiger je torej govoril in ni pisal. Pocakati
smo morali do leta 1978, ko se je kon¢no vdal
in pustil, da objavimo Sermons d'un curé de
Paris?, in Se to pod pogojem, da delo ostane
anonimno! Ampak takrat je bilo zZe prepozno
in bralci bi ga tako ali tako prepoznali.

6 TRETJIDAN 2011 5/6

Nedvomno so se od njegovega imenovanja v
Pariz objave pomnotzile, a vselej na podlagi
pridig, konferenc (od tod izredno delo Osez
croire, osez vivre* iz leta 1985) in pogovorov (kot
osupljivo delo Le choix de Dieu ® iz leta 1987),
nikoli kot avtorska dela. Pomanjkanje ¢asa ne
more biti zadosten razlog za to stalno prakso.

Akademik Lustiger je dobro poskrbel, da
ni pisal. Kako je kljub temu lahko postal eden
izmed vas in to ostal dvanajst let, ko mu je
odgovornost za §kofijo, katere razseznosti sem
lahko spoznal na lastne o¢i, preprecevala, da
bi bil navzo¢ pri vaem rednem delu? Njegova
Skofija se je sorazmerno z vplivom njegovega
uma in mo¢i njegovega duha kmalu razsirila
na celotno Francijo, Evropo in nazadnje ves
svet. V bistvu je postal eden izmed najbolj
imenitnih predstavnikov vaSe druzbe. Vendar
je po neki nenavadni ironiji njegova pripa-
dnost postala najvidnejsa potem, ko je druzbo
zapustil v ¢asu izvolitve Maxa Galla, 31. maja
2007, nekaj mesecev preden je umrl na tem
svetu in se rodil v ve¢nost. "Ne boste me veé
videli".

Ne! Ravno nasprotno, Sele zdaj vas zace-
njamo videti, kardinal Lustiger. V resnici
paradoksalno ostajate navzoc¢i med nami, kot
je apostol Pavel ostajal v Filipovi kr§¢anski
skupnosti: "Ne le takrat, kadar sem bil med
vami, ampak Se veliko bolj zdaj, ko sem odso-
ten" (Fil 2,12). In v prvi vrsti ostajate navzodi v
tej druzbi. Za dokaz naj navedem le va3e geslo
- "Pri Bogu je vse mogoce": Bogu je lastno, da
je zanj nemozno mozno, medtem ko to ¢lo-
veku za vselej ostane nemozno. Tak$no je na
primer ¢udezno Izakovo rojstvo v Sarini visoki
starosti (1 Mz 18,14) in $e bolj ¢udeZno Kristu-
sovo rojstvo iz Device (Lk 1,37). Najintimnejse
in najocitnejSe prepricanje Jeana-Marie
Lustigerja je bilo, da Kristus ljudem omogoca
to, kar je mozZno za Boga, se pravi to, kar bi
sicer zanje ostalo nemozno. "Moje srce mora
verjeti v moznost, verjeti v to, da je za Boga
mozno tisto, kar ljudje mislijo, da je nemoZno”
(Osez croire, str. 33). Ali: "Verjeti evangeliju ne
pomeni sprejemati idealnega in neuresniclji-
vega program; ne pomeni sprejemati utopije,



ampak izpovedati, da je Bog priSel dopolnit v
nas tisto, kar naj bi po njegovem storili” (Osez
croire, str. 17). Vendar premalo vemo, da je
kardinalovo geslo Ze prej komentiral duhovni
avtor iz reda Franciska SaleSkega in tradicije
abstraktnih mistikov, neki drug kardinal.
Tisti, ki ga v tej hisi imenujejo kar Kardinal.
Govorim o Richelieuju, ki je v svojem naj-
boljSem verskem delu z naslovom Traité de la
perfection du chrétien®, ki je iz§lo leta 1639 (in ga
je nedavno objavil va$ kolega, obZalovani pater
Ambroise-Marie Carré?), obravnaval nacelo
"ljubezni, kateri ni ni¢ nemogoce” (c. 36). Kajti
¢e za Boga nic ne ostaja nemogoce, je to zaradi
vsemogocnosti, ki mu jo dopuscata njegova
transcendenca in ljubezen. Clovek zato lahko
dosega boZjo moznost tistega, kar je njemu
nemozno le, kolikor je sam sposoben ljubiti
tako, kot nas ljubi Bog: "Clovek lahko teZi k
enakosti z Bogom samo v ljubezni” (c. 42).
Drage dame in gospodje akademiki, kak§no
sre¢no nakljudje, da se prvi in zadnji izmed
kardinalov te druzbe ujemata v bistveni tocki:
daje edino Bog zmoZen vsega, vendar to hoce
le z mocjo ljubezni. Zadnji kardinal je o prvem
v svojem nastopnem govoru dejal: "Tukaj si
samo Armand du Plessis de Richelieu zasluzi
veliko zacetnico in ostaja Kardinal". Dovolite
mi, da v€asih naredim izjemo, in ko bom rekel
Kardinal, bom v¢asih mislil tudi in predvsem
na zadnjega, saj v bistvu govori enako kot prvi.

Ce se opremo na to trdno to¢ko, potem nam
je jasno, zakaj je kardinal Lustiger tako globo-
ko pripadal vasi druzbi. Pri vas je namrec vse
vpraSanje besede.

Kako Akademija razume besedo? Kot nekaj,
kar prejmemo, in ne, kar vzamemo. Vse vase
navade spominjajo prav na to dejstvo. Aliv
prvi vrsti ni treba sprejeti vasih glasov, da bi
bili izvoljeni? Glas najprej in tudi v banalnih
receh sluzi izvolitvi. Vendar ko je ¢lovek
sprejet v vaSe vrste, mora spet pocakati, da
mu daste besedo. Ce imam danes to stra§no
svobodo, da govorim, je to zato, ker mi jo vi
dajete. To pravilo velja predvsem za vas in za
vasSo osnovno nalogo, ki je urejanje slovarja.
V ¢em se ta slovar razlikuje od drugih? V

VERA INRAZUM

spremni besedi k deveti izdaji iz leta 1986
Maurice Duron ponavlja: "Slovar Akademije je
slovar rabe francoskega jezika. To je preprosto
in predvsem slovar dobre rabe, ki s tem sluzi
ali bi moral sluZiti kot referenca vsem drugim
slovarjem." Ampak kako naj definiramo rabo?
In prav za to gre: raba nima definicije, niti je
ne moremo dolod¢iti. Raba se ugotavlja. Treba
jije samo slediti, se pravi iti za njo, jo ¢akati
in slisati. Nacelo slovarja, ki sledi rabi, je, da
slisi, kako besede rastejo, da poslusa, kako
jezik govori. Govorimo namrec v jeziku, ki
nam omogoca, da v njem govorimo. Poslu-
$amo ga, da mu lahko odgovorimo. In ker
jezik ne more biti brez prve besede, govorica
nastaja iz predhodnega jezika, ki jo udejanja.
Govorjen jezik je zato uc¢inkovit le na podlagi
besede, ki ga izgovarja. In nazadnje beseda, ki
izgovarja, sama odgovarja besedi, ko jo klice.
Vjeziku beseda sama govori in govorica je le
njeno odlagalisce, ko ji beseda ne vdihuje vec
Zivljenja.

Dejanje govora se tako ne omejuje na spo-
roCanje, $e manj na sporo¢anje informacij (ali
zbiranje podatkov). V svojem bistvu govoriti
pomeni klicati, se pravi nagovarjati nekoga
drugega. Govoriti tako lahko pomeni tudi
hoteti niCesar reci: ni-Cesar, nobene stvari,
niti ene stvari. Dejansko imamo povedati vse
kaj drugega kot stvari, saj o neki stvari ne
moremo nic rec¢i, ne da bijo prej, implicitno
ali eksplicitno, nekomu povedali. Ce mislimo z
Levinasom: IzreCeno (Dit) nastopi za izreka-
njem (Dire), zaradi njega, in ga zato nikdar ne
bi smeli obsoditi na ti§ino. Ali ¢e mislimo s
Heideggerjem: "Clovek se vede, kot da on obli-
kuje in obvladuje govor (Sprache), medtem ko
je govor tisti, ki ostaja gospodar ¢loveka" (GA,
7. pog., str. 148). Beseda lahko ne pove nicesar,
niCesar o doloceni stvari, in kljub temu lahko
govori tistemu, ki mu zaenkrat $e nic ne pove
ali ni¢ ve¢ ne pove. Kajti s tem, ko nagovarja,
drugega priklicuje, ali e natancneje drugega
priklice na plan in ga razkrije njemu samemu,
ker ga najprej izzove k besedi. Najprej govori-
mo zaradi prepoznavanja, Sele potem zaradi
spoznavanja.



Naravni jeziki se rodijo in umrejo in pozna-
mo ¢udovite jezike, ki jih nih¢e ve¢ ne govori,
ki jih skoraj nih¢e ve¢ ne bere in ki jih kot prve
nihce ve¢ ne misli. Okrog sebe vidimo, kako
mnogi jeziki - tudi precej veliki - izginjajo.
Nase delo (nasa naloga, kajti vstopiti v vaso
druzbo, drage dame in gospodje, pomeni
naloziti si zahtevno nalogo in le bedaki si
domisljajo kaj drugega) je torej, da bdimo nad
nesmrtnostjo francoskega jezika. Veliki stroj
za sporocanje ne Zeli drugega, kot da bi nas
utisal, ter nam prepoveduje oziroma, kar je e
huje, nas odstavlja od naloge, ki kot da ni ve¢
uporabna in ki je govoriti na$ lasten jezik in
misliti v naSi materni besedi.

Najprej je beseda in zato beseda klice. In
tukaj se vse razjasni. Kajti kar velja za besedo,
kot jo razume Akademija, se pravi za ¢loveSko
besedo, toliko bolj velja za BoZjo besedo, kakor
jo razume Cerkev. Jean-Marie Lustiger je obe
ocitno, ¢eprav sorodno, nasel drugo v drugi.
Kajti ¢e beseda prihaja od Boga in $e bolj ce
Bog postane beseda in Ce ta Beseda postane
meso, potem lahko predpostavljamo, da je
njen klic radikalnejsi od vsake konéne besede,
od zmotljive besede, od izpeljane besede. Po
definiciji je "Bog tisti, ki kli¢e" (Osez croire, str.
67). Besedilo, besede in govorica imajo veljavo
le, ¢e jih ponovi zZiva beseda. Potem ko je ne-
dvomno premisljeval pismo Hebrejcem (4,12),
ki pravi: "BoZja beseda je namre¢ Ziva in dejav-
na, ostrejsa kakor vsak dvorezen mec...", je
Jean-Marie Lustiger opominjal: "BoZje besede
ne morete brati kakorkoli. Brati jo morate
kot Besedo, ki jo Kristus izgovarja v vasi sredi
in ki vam podaja smisel zgodovine, v katero
vstopate. Ko prejemate Zivo Besedo Kristusa,
ki govori znotraj svoje Cerkve, vstopate v zgo-
dovino, v celotno zgodovino BoZjega ljudstva,
ki je navzoce v sodobni kulturi. Navzoce je
bolj, kot si mislite. Gre za to, da bi evangelij za
vas kristjane moral postati kot materni jezik."
(Osez croire, str. 24.) Naravni materni jezik
podvoji duhovni materni jezik. Duhovni jezik,
ki postane kot druga narava, tako potrjuje,
da je bil Ze naravni jezik duhovni. In v obeh
odmeva bistvo klica, izvoljenost.

8 TRETJIDAN 2011 5/6

In ¢eprav utvara, da jo lahko obvladamo,
naravno besedo ogroZa, se je treba upreti
utvari teologov ali razlagalcev, ki se imajo
za kr§c¢anske, ko ti postavljajo "domnevo,
da gospodar evangelija, gospodar Bozje
besede, ni Bog, ampak ¢lovek, ki je postavljen
za tolmaca in sodnika. Ko je vendar ravno
obratno. Besedo lahko doseZemo le, ¢e se
ji pustimo tolmaditi, ¢e torej sprejmemo,
da nam ona govori." (Osez croire, str. 115.)
Priznati, da se "teoloska norma ne nahaja v
¢loveskem umu, [temved] da se razkriva v
veri Cerkve, ki priznava Razodetje v Svetem
pismu in njegovo izrocilo" (Osez croire, str.
160), ne ovira teoloskega raziskovanja, ampak
mu zagotavlja edinstveno legitimiteto. Vsak
jezik se pojavi kot klic. Jean-Marie Lustiger
ocitnosti te izvoljenosti nikoli ni oporekal.

III

do je to ¢utno otipljivo izvoljenost bolje

izkusil in izpostavil kot Jean-Marie
Lustiger? Sile in modi, ki sta iz njega izZare-
vala (njegova sloka in urna silhueta, njegov
slovesen in spremenljiv obraz, njegov svefan
in prodoren glas), ne bi mogli pripisovati
osebnemu $armu, ki ga nikdar ni izkoriscal.
PripiSemo ju lahko kve¢jemu izrednemu
in popolnemu ujemanju njegove duse s to
izvoljenostjo. Ce se izrazim s tridentinskim
teoloSkim izrazom in izrazom francoske
Sole, ga je ta izvoljenost skoz in skoz zazna-
movala, da je v njej pocasi izginjal. Njegova
neizpodbitna avtoriteta ni nikoli izhajala
iz njega samega, temvec od tistega, ki ga je
izvolil in poslal. Kar je bilo v¢asih ocenjeno
kot avtoritarnost, je bilo v resnici posledica
strahotne poniZnosti: "Ni¢esar vas ne prosim,
nicesar od vas ne zahtevam. Govorim vam v
Kristusovem imenu." (Osez croire, str. 28.) Ali:
"Ce me poslu3ate, ne ubogate mene, temvec
Boga. Enako kot jaz ubogam Boga, ko [...]
govorim pravi¢no in upravic¢eno." (Osez croire,
str. 43.) Resni¢no je Jean-Marie Lustiger
lahko trdil, da nikdar ni govoril v svojem
lastnem imenu.



Pojdimo skozi nekaj obdobij njegovega
Zivljenja, pri ¢emer naj nam izvoljenost, ki
se je porajala v njem, sluzi za rdeco nit. Kar
je imenoval izbira Boga, v prvi vrsti ni bila
njegova odlocitev za BoZjo stvar, ampak je §lo
izvorno za milost, ki mu jo je Bog naklonil.
Vsa njegova zgodba je v klicu in odgovoru, ki
sta se vedno znova zacenjala. Od zacetka do
konca je bila ta zgodba provokacija, poklica-
nost, ki nagovarja: "Vem, Ziva provokacija
sem” (Le choix de Dieu, str. 399).

Jean-Marie Lustiger se kot nekdo, ki se je
rodil leta 1926 v pariSkem dvanajstem okroZju
in ki je nato odrascal v 18. in 14. okrozju ("Jaz
sem cvet pariSkega betona", si je laskal),
ni imel za priseljenca. Res je, da so njegovi
star§i prisli iz Bedzina na Poljskem, vendar
so se odlo¢ili postati Francozi, drzavljani tiste
Francije, ki je moja generacija ni ve¢ poznala.
To je bila Francija, ki je po 11. novembru 1918
ponovno postala vodilna sila v Evropi, ki je
bila e vedno prepricana vase in ni videla
pomanjkljivosti in izgub, ki so jo pripeljale
do poraza leta 1940. Ta resni¢na, a tudi
iluzorna Francija se je vselej imela za mater
umetnosti in filozofije, gospodarico miru in
vojne, s svojo na videz usklajeno pripovedno
identiteto, z Vercingetoriksom in Klodvikom,
Revolucijo in Ivano Orleansko, Ludvikom
XIV. in Napoleonom. Kot ogromen prostor
spomina je bila francoska zgodovina 3e vedja,
ko so jo gledali in Zeleli od zunaj. Mladega
Arona Lustigerja tako niso zadele tragi¢ne
razdeljenosti resni¢ne Francije. Bil je repu-
blikanec brez nostalgije do Ancien Régima,
ki ga ni strla Dreyfusova afera, niti ga nista
razklala Francoska akcija in revolucionarna
dedi$¢ina (kar delno tudi pojasnjuje njegov
razkorak celo z aktualno zgodovino katolistva
v Franciji, ki Se danes trpi zaradi teh razkolov
in jih je v veliki meri znalo premostiti prav
zaradi Lustigerja). Nedvomno je Jean Marie
Lustiger od svojih starSev prejel jasno zavest o
tem, da je Jud, vendar je sodil v del judovstva,
kini hodil v sinagogo in se je v prvi vrsti pre-
poznaval v moralnih dolZznostih in izobrazbi
- ne lagati, ne goljufati, uciti se in razumeti je

VERA IN RAZUM

bilo dovolj, da si razlikoval Juda od goja. Izgon
Se ni nastopil, ker je izvoljenost ostajala tiha,
nekako prekrita s francosko pripadnostjo. Ali
se ni podobno dogajalo mnogim drugim v tem
skrivnostnem trenutku francoske zgodovine,
na primer Emmanuelu Levinasu, kije v
podobnih razmerah priSel iz Litve v Strasbo-
urg Studirat francoski tip filozofije, hkrati pa
je znal tudi nems$ko? Ko sta se nekega vecera
v 80-tih letih spoznala na ulici d'Auteuil,

sem imel nenavaden in hkrati pomirjujo¢
obcutek, da sta se nemudoma prepoznala kot
brata in sta takoj zacela govoriti o stvareh, ki
jih jaz nisem mogel razumeti. Tudi to dolo¢a
francosko identiteto, namrec usode priseljen-
cev, ki si v Franciji utirajo svojo pot in, ne da
bi to staroselci resni¢no doumeli, postanejo
bolj Francozi kot mi. Barrés, ki je mislec
ukoreninjenja par excellence, je ta paradoks
izrazil zelo natanc¢no. Ko je na 4. sedezu, o
katerem danes govorimo, nasledil Heredio?, ki
je bil rojen v Santiagu de Cuba, a ga je njegova
mati odtrgala od domace zemlje in ga pri-
peljala v Normandijo in je kasneje obiskoval
znamenito Ecole des chartes v Parizu, ga je
Barres pozdravil s temi ¢udovitimi besedami:
"Sloviti pesnik, ki vam ga bom danes opeval,
je rojen od tuje krvi. Po lastni izbiri je sprejel
naso duhovno disciplino [...]. Ko preu¢ujemo
avtorja Trofej, moramo znova priznati, kako
Francija, dedinja Gr¢ije in Rima, blesti v ko-
vanju medalj s tujim zlatom." Z Lustigerjem,
Levinasom in toliko drugimi je Francija znala
zZiveti na kredit in kovati medalje iz tujega
zlata. In vse dokler se bo Francija po zgledu
vaSe druzbe na ta na¢in zadolZevala, bo ostala
to, kar je.

Vendar je izvoljenost Arona Lustigerja
kmalu iztrgala iz Kaldeje in ga poslala v
puscavo preizkusnje. Njegov oce ga je z meSa-
nico neosvescenosti in genialnosti dve poletji
zapored (leta 1937 in 1938) poslal v NemC¢ijo,
da bi se njegov sin naucil lepe nem3cine.

Iz previdnosti je sinu samo zamenjal ¢rki v
imenu in Aron spremenil v Arno. Arno je
tako odkril Hitlerjevo mladino in nemske
naciste, vendar je spoznal tudi nenacisti¢ne



Nemce, ki so bili ve¢inoma kristjani: "Zame
je bilo jasno, da nacizem predstavlja smrtno
groznjo in da je bil ponovni pojav "poganskih”
malikovanj gojev. [...] To je bilo jasno. Vendar
je bilo nekaj drugega prav tako pomembno, in
sicer da se kristjani niso istovetili z antise-
miti, tudi v Nem¢iji ne. Slo je za dve razli¢ni
kategoriji. Nemci, ki sem jih spoznaval, so
mi nehote dali odli¢en dokaz, da smo lahko
razlikovali med kristjani in antisemiti.” (Le
choix de Dieu, str. 41.) Enako lo¢evanje je v
naslednjih letih izkusil v Franciji, ko je v
Orléansu, Conflansu, Decazevilleu in Toulo-
usu ugotavljal, da "Ce vse katoliske mreZe ne
bi delovale, kot so, bi bilo preganjanje Judov
veliko hujse. Katoli¢ani so odigrali odlocilno
vlogo pri reSitvi dolo¢enega Stevila Judov

v Franciji.” (Le choix de Dieu, str. 103.) Vasa
kolegica Simone Veil je to ponovila v svoji
presunljivi pripovedi Une Vie?. Kljub vsemu
je dejstvo bilo tam in od soSolcev, ki so ga
pretepali ob izhodu iz gimnazije Montaigne,
jeizvedel, daje bil Jud in da bo to vse bolj
postajal. Aron Lustiger je svojo judovsko
identiteto upraviceval, kolikor nesporno

je mogel, a za antisemite je bil dovolj Jud,

da so hoteli njegovo koZo. Kljub temu je

po nekem nakljudju, ki ni bilo slu¢ajno, v
istem obdobju leta 1936 prebral Sveto pismo.
Nekega dne, ko bi moral sam tri ure vaditi
klavir, je namesto lestvic, podobno kot neko¢
prej gospod Wagner, bral Biblijo (in sicer v
protestantskem prevodu Louisa Segonda).

V njej je prebral tisto, kar je Ze vedel, svojo
lastno zgodovino, zgodovino Abrahama in
Mojzesa, svojo, Aronovo in predvsem zgodo-
vino trpecega Mesija Izraela. To zame ni bil
"$ok. Bolj je §lo za vtis, da ponovno odkrivam
nekaj, kar sem Ze vedel. [...] Zame je §lo [v
obeh Zavezah] za isto duhovno snov, za isti
blagoslov in v igri so bile iste stvari, odreSenje
Cloveka, Bozja ljubezen, poznavanje Boga."
(Le choix de Dieu, str. 31.) Zdaj je izvoljenost
postala dokonéna. Izvoljenost izzove izgon, a
ne odtujitve - notranji izgon omogoc¢i dostop
do svojega bitja, do tistega kar smo Ze od
nekdaj bili, a se tega nismo zavedali.

10 TRETJIDAN 2011 5/6

Odslej je lahko nastopila preizku3nja.
Vidna in unicujoca preizkusnja vojne, zloma
maja 1940, prvih antisemitskih zakonow.

Kar hitro so se morali zate¢i v Orléans

(spet podobno kot Zena in h¢i Emmanuela
Levinasa) k prijateljici profesorja biologije,

ki so ga na gimnaziji Montaigne zelo cenili.
Preizku3nja je bila tudi nevidna in duhovna.
Nekega Cetrtka je Aron na poti iz gimnazije
Pothier vstopil v katedralo v Orléansu (v isto,
v kateri je bil kasneje posvecen v $kofa - Se
eno nakljudje, ¢e hofemo). Vstopil je, ne da bi
vedel, da je bil veliki Cetrtek, dan Kristusovega
duhovnistva in postavitve Evharistije. "Dolg
trenutek” je ostal tam v ti§ini in o tem ni z
nikomer spregovoril. Naslednji dan se je

vrnil in cerkvena ladja je bila popolnoma
prazna. Ni vedel, da je gola kot truplo zaradi
velikega petka, zaradi Bozje kenosis, ki je izlila
svoje boZanstvo. "DoZivel sem preizku$njo
praznine. [...] In v tistem trenutku sem
pomislil: rad bi bil kr§¢en." (Le choix de Dieu,
str. 47.) Ob¢udovanja vredna pri vsem tem je
odsotnost vsakr§nega psiholoskega patosa,
kar je v nasprotju z ve¢ino pouc¢nih zgodb.
Spreobrnjenje, ¢e lahko uporabimo ta izraz v
primeru, ko vse poteka premo¢rtno, se razvija
po natancni logiki velikonoc¢ne liturgije:
evharistija na veliki Cetrtek, smrt na veliki
petek in pri¢akovanje vstajenja v noci s sobote
na nedeljo. To je kasneje kot $kof uporabil za
liturgijo in dejal, da "liturgija ni postavitev
nevidnega, temvec aktualizacija tistega, kar

je postalo vidno" (Le choix de Dieu, str. 330).
Nekaj let pozneje je Hans Urs von Balthasar, ki
je prav v tem ¢asu v Lyonu Studiral s Henrijem
de Lubacom in va$im kolegom Jeanom
Daniéloujem, govoril o objektivni podobi
Bozje pojavnosti.

Hkrati je Jean-Marie Lustiger zagotavljal,
da v njegovem spreobrnjenju ni bilo prozeli-
tizma, predvsem ne s strani orleanskega $kofa
msgr. Courcouxa. To mu lahko verjamemo,
saj ga ni bilo treba prepricevati - bil je
neposredno izvoljen. In ¢e bi sploh kdo lahko
prepriceval v tej zadevi, je bil to sam Aron
Lustiger, ki je po dolgem boju Jakoba z oetom



nazadnje priznal njegov krst, in precej kasneje
njegovo duhovnistvo. Sicer pa, alije o teh
stvareh sploh moZno razpravljati? Iz lastne
izku$nje vem, da se Jean-Marie Lustiger ni
spuscal v razpravljanje, kadar je bil njegov
sogovornik v stiski. Poslu$al ga je v tiSini,
zbrano, in ga pri tem pozorno opazoval, kot
bi hotel nase prevzeti trpljenje in skrivnost
bliZnjega ter ju preseci v neizrekljivi molitvi.
Poleg tega je zlo in trpljenje dobro poznal.
Zanj sta bila kot stara sovraZnika, ki jima je
bilo treba pogledati naravnost v o¢i, dokler
nista povesila pogleda, dokler ju Zivljenje
nazadnje ni utrudilo. Jean-Marie Lustiger je
moral prestati tudi aretacijo svoje matere in
nato njeno smrt v Auschwitzu. Potem je moral
delati, najprej da je opravil maturo v zatoci§¢u
malega semenis$ca v Conflansu, nato se je
skrival pred nevarnostjo v Decazevillu, kjer je
z o¢etom delal v tovarni, kjer so predelovali
skrilavec za izdelavo betona. V istem ¢asu je
Karol Wojtyla delal v kamnolomu Zakrzowek,
kjer so delali apno za tovarno Solvay v
predmestju Krakova. Oba sta vedela, ¢esa se
morata v tezkih delovnih razmerah oprijeti.
Ko se je stanje poslabsalo in se je po invaziji
odprlo tako imenovano svobodno obmocdje, je
moral popolnoma stopiti v ilegalo, in sicer v
Toulousu, kjer mu je pomagal opat Bezombes
v sodelovanju s skupino Témoignage chrétien
(Kr§¢ansko pricevanje), ki so jo navdihovali
spisi jezuitov Pierra Chailleta in Gastona
Fessarda. Takrat je sin vodil oeta v pu§¢avo
zla v surovem in kri¢eem stanju. Razumel
je, da "se v vsakem trenutku lahko zgodi
najhujse"” (Le choix de Dieu, str. 352). Bedasto
so mu ocitali dozdevno avgustinski pesimi-
zem o poloZaju ¢loveka. Vendar je zlo videl
na lastne o¢i in to ¢isto od blizu. To ni bilo le
banalno zlo, bilo je vsakdanje, hudicevo in
nedoumljivo.

Obdobje, ki se je koncalo z vpisom na
Sorbono ob osvoboditvi jeseni 1944, nato
pa v semeniSce Carmes leta 1946, ga je po
koncanem sluZenju vojaskega roka v Soli
Saint-Maixent kljub vsemu leta 1950 pripelja-
lo v Berlin v uniformi francoske okupacijske

VERA IN RAZUM

vojske. V Berlinu, tudi vzhodnem, ki je bil
takrat Se dostopen, se je srecal z resni¢nim
komunizmom in ljudmi, ki jih je izmalicil na
drugacen nacin, a prav toliko kot nacizem.
Kot Karol Wojtyla je lahko tako v dodobra
spoznal dva obraza totalitarizma in - kar je
bilo teZje - v njiju prepoznal dve najocitnejsi
obliki nihilizma. V tem obdobju je razvil

svoj izreden dar, da je teolosko in duhovno
znal razbirati natan¢ne podrobnosti zgodo-
vinske in druZbene resnic¢nosti, Zivljenjskih
zadev, Zivljenja in torej tudi smrti. Po neki
nerazumljivi logiki je njegov eksodos dosegel
vrhunec na njegovem prvem romanju v
Jeruzalem leta 1951. Tam se je, kot bi dejal
Pascal, zgodilo drugo spreobrnjenje. Sklonjen
nad kamen Svetega Groba je, kot pravi, takole
molil: "Enako resni¢no kot ta kamen, ki se

ga dotika$ in ki se upira tvoji roki in celu, se
mora$ odlo¢iti, ali v polnosti sprejmes ali ne
vstalega Kristusa, Boga odreSenika, Bozji klic
ljudstvu za reSitev sveta, ali pa vstane$ in gres.
Zdaj je skrajni ¢as.” (Le choix de Dieu, str. 175.)
Tam je bila izvoljenost dokonéno in za vedno
potrjena, kajti kot je veckrat rekel: "gotovost,
da sem od Boga poklican, me ni zapustila” (Le
choix de Dieu, str. 120). Potem je Aron Lustiger
postal, kar je bil po Bozjem nacrtu, ¢e ne tudi
sam v sebi, Aron Jean-Marie Lustiger, "Ziva
provokacija, ki sili k spraSevanju o zgodovin-
ski podobi Mesija".

S tem je lahko zacel svoje javno delovanje,
ki je poznalo dve obdobji, duhovnisko in
Skofovsko. Prvo obdobje je zaznamovala
diagnoza, drugo pa akcija.

V duhovnika je bil posvecen v kapeli v
Carmesu leta 1954 in takoj je bil imenovan
za kaplana v sredi$¢u Richelieu, ki ga je
obiskoval Se kot Student na Sorboni. Tam
je spet srecal izjemnega ustanovitelja tega
sredi$ca, opata Maxima Charlesa, ki je bil
izreden voditelj, ocarljiv apostol in v¢asih
nemogoc¢ posnetek dona Camilla. Ta mozakar
nizke postave iz regije Périgord je delal v
Zupniji Malakoff, po osvoboditvi pa je zacel
delovati v Latinski ¢etrti in na Montmartru v
Parizu. S svojim izrednim ¢utom za pastoralo

11



in organizacijo je izoblikoval na desetine
duhovnikov, od katerih so mnogi postali
§kofi, na stotine univerzitetnih profesorjev, na
tisoce Studentov in na deset tisoce vernikov.
Pri tem je ¢rpal predvsem, z globoke evhari-
sti¢ne duhovnosti, ki je neposredno izhajala iz
ucenja Pierra de Bérullea*. Nekega dne bi bilo
treba tega moZa preucditi, saj gre za tiste igral-
ce, ki jih zakrivajo glavne vloge, ki so jih sami
znali odkriti in spodbujati, a brez katerega ne
moremo prav razumeti osrednjega zapleta
igre. Maxime Charles je bil za generacije
$tudentov Sorbone in Ecole normale supérieure
neke vrste katoli$ki Lucien Herr™. Od njega, ki
je postal msgr. Charles, je Jean-Marie Lustiger
prevzel temeljne usmeritve in jih razvil do
razseznosti, ki jih takrat nih¢e ni mogel
slutiti. Med njima je bila najprej navzoca
absolutna vera. Ko sta se pogovarjala, sta

bili njuni osebi in njune besede popolnoma
potopljene v Besedo tistega, o katerem je bilo
govora. Njuni sogovorniki so tako dobili vtis,
da neposredno stojijo pred samo skrivnostjo.
Potem je bila tu nenasitna odprtost duha, ki je
shranjeval vsako konceptualno ali umetnisko
podobo, vsak filozofski, zgodovinski, ali
humanisti¢ni nauk, v katerem je razloceval
vsaj enega sogovornika, ki je bil pogosto
zaveznik. Vselej je imel oporno tocko v resnic-
nem Zzivljenju z jasno gotovostjo, da nobena
resnica ne more izpodbiti Resnice, ampak da
slednja tako konéno postaja berljiva v vsej
svoji razumskosti. Njegovo zaupanje vum
(intelektualizem, ki so mu ga v€asih o¢itali)

je slonel na liturgi¢nem pogledu na svet (ne
najdem boljSega izraza), na zgodovino, druzbo
in samo evangelizacijo, pri Cemer je vse, kar

je duhovno, resni¢no in vse, kar je resni¢no,
duhovno in Se zdale¢ ni v nasprotju - kot to
verjame slepa prozai¢nost. "Duhovnost je

par excellence resni¢na. Vse, kar je duhovno,
je resni¢no. Kon¢no je to tisto, kar sem vam
imel povedati.” (Osez croire, str. 173.) Kasneje,
ko je kardinal Lustiger prirejal zasebne
simpozije z najve¢jimi umi sodobnega ¢asa,
ne glede na to, iz katerega kroga so ti izhajali
(nekateri, ki so nocoj navzodi, se tega gotovo

Se spominjajo), me ni presenetila le njegova
razgledanost na vseh podroc¢jih, ampak
lahkotnost, s katero je postavljal odlo¢ilna
vprasanja, kako skrajno je sledil misli svojega
gosta, pa naj je bil paleontolog, fenomenolog,
ekonomist, teoretik feminizma ali elemen-
tarnih delcev. Nikdar ga nisem slisal izreci
neumnosti ali plehkosti.

Dejansko je Lustiger udejanjal nauk treh
ravni, ki ga je razvil Pascal: meso, ki ga tvorita
telo in politi¢na oblast, sodi v prvo raven, ki
nima dostopa do druge. To zavzemajo duhovi
in razumskost. Prav tako druga raven nima
dostopa do tretje, ki pripada srcu in ljubezni.
Prva raven tako ne vidi ne druge ("Republika
ne potrebuje izobraZencev") ne tretje ("Vati-
kan, koliko divizij?"). Tudi druga ne vidi tretje
("Bog? Gospod, te hipoteze ne potrebujem”).
Vendar pa Pascal vztraja pri trditvi, da vsaka
vi$ja raven vidi niZjo ali niZje. Prvo raven
lahko vsi motrimo ne le iz nje same (kot to
pocnejo politi¢ni, gospodarski in druzbeni
voditelji), ampak tudi z druge ravni. Ze zato,
ker kriti¢na pazljivost drZavljana predposta-
vlja dvom v mnenja, ki so izoblikovana na
podlagi prevladujocega pogleda razuma. A
da bilahko videli prvi dve ravni iz tretje, je
treba stopiti na podrocje ljubezni in tam tudi
ostati. Vsem nam to le stezka uspe, mordale v
kratkih presledkih srca. Jean-Marie Lustiger
paje dajal nezmotljiv vtis, da ves ¢as Zivi na
ravni ljubezni. S tem nocem redi, da je bil po
naravi ljubed, niti da je bil neomajno evangelj-
sko mil. Prej nasprotno: njegove jeze so bile
legendarne in njegove v€asih trde sodbe so
na naslovnike tezko padle zato, ker so padle z
viSine. Svet in duhove je gledal v ludi ljubezni,
kot ponoci vidimo stvari v zeleni svetlobi ele-
ktri¢nega daljnogleda. Obratno od materializ-
ma je Jean-Marie Lustiger niZje stvari vedno
razlagal z vi§jimi. Pred politi¢no situacijo se
je vprasal, katere sile sovrastva, zla, dobrote
in zvestobe Bogu so bile uporabljene. Med na
videz teoreti¢no razpravo, ki je bila pogosto
ideolosko obarvana, se je trudil prepoznati
duhovno stanje protagonistov in razumeti,
kaj je vsak ljubil in kaj sovrazil. Kajti v luci



tretje ravni resnica sveti le, kolikor jo imamo
radi. V nasprotnem primeru obtoZuje, Cetudi
v smislu, da svetloba poudarja obrise, ki jih
obseva. Veritas lucens zato tudi in pogosto
veritas redarguens. Jean-Marie Lustiger se mi
zdi kot eden tistih redkih, a odlo¢ilnih oseb, ki
so dejansko izvajale nauk svetega Avgustina

o resnici.

Od tod njegova politi¢na jasnovidnost v
najplemenitejSem pomenu besede: "Najstroz-
ja drza z vidika morale in duhovnosti je tudi
najodgovornejsa drza z vidika politike" (Dieu
merci, les droits de 'homme??, str. 195). Ali pa:
"Izganjanje morale iz politike ni le nemoralno
in protikr§¢ansko, ampak tudi protipoliti¢no”
(Dieu merci, les droits de I'homme, str. 214).
TakSen odnos mu je tudi omogo¢il, da v letu

1968 ni videl revolucije (Le choix de Dieu,

str. 255), da je leta 1987 predvidel zruSenje
komunisti¢nega imperija kot nekaj "zelo
jasnega” (Le choix de Dieu, str. 294) in da

je znal kot nih¢e drug, razen morda Karla
Woijtyle in ¢lanov Solidarnosti, analizirati
revolucijo na Poljskem in v Srednji Evropi.
Daje leta 1987 tudi napovedal izvolitev
Baracka Obame: "Predstavljajte si, da bi jutri
imeli ¢rnega predsednika ZDA - ¢ez dvajset
let bo to mozno." (Le choix de Dieu, str. 457.)
Z enako jasnovidnostjo se je loteval tudi
stvari druge ravni: "Resni¢no se upira temu,
kar je ¢lovek mislil, da je racionalno. In to
resni¢no je duhovna resni¢nost” (Dieu merci,
les droits de 'homme, str. 318). Kritik na ra¢un
njegove kriti¢nosti do razsvetljenstva je bilo

"Sakaj Molli bodo nje fnédli, kakor en gvant, inu zhervje bodo nje fnédli kakor enu fuknu:
Moja Praviza pak oftane vekoma, inu moje isvelizhanje prejd inu prejd” (Iz 51,8).

Jurij Dalmatin: Biblija. Hrani Nad$kofijski arhiv Maribor. Foto: Samo Skralovnik.

VERA IN RAZUM

13



toliko, da se ¢utim dolZnega, da ga branim

in to njegovo kritiko osvetlim. Kako lahko
ponavljamo, da po Auschwitzu ni ve¢ mogoce
filozofirati, niti se ukvarjati s teologijo, niti
pisati poezij., ne da bi pri tem postavljali pod
vpras3aj samozadostnost tega "... zadostnega
razuma, ki ne pozna svojih meja” (prav tam,
str. 129)? (Dejansko in po pravici bi nujnost
morala zahtevati ravno nasprotno, vendar na
drugacen nacin in bolj posteno. Sploh pa, ali
niso prav tega storili Levinas, Henry, Derrida,
H. U. von Balthasar in H. de Lubac, Paul Celan
in René Char?) Ali to ne pomeni, da so resno
vzeli smrtnost civilizacij, ki jih je napovedoval
Valéry, slabo stanje kulture, ki ga je oznaceval
Freud, krizo evropskih znanosti, ki jo je ana-
liziral Husserl, konec metafizike, o kateri je
razmisljal Heidegger, in celo krizo znanstve-
nih temeljev, o kateri je govoril Heisenberg,
in necelostnost logike, ki jo je uvedel Godel
in nato razvil Wittgenstein? Kako naj ne bi
imeli za umno naslednje presoje: "Naj povem
popolnoma jasno: kar se je zgodilo, pomeni
konec stoletja razsvetljenstva v teku zgodo-
vine" (Le choix de Dieu, str. 115)? Ali obstaja
bolj o¢itna in jasna diagnoza od te: "Iluzijo
imenujem misel, ki verjame, da razum lahko
re$irazum"” (prav tam, str. 116)? Ali se s tem, ko
je krs¢anski misli prisodil prioritetno nalogo,
"da mora pripomoci k reSevanju razuma

od njega samega, zato da bilahko razum
zmagal" (Le choix de Dieu, str. 286), ni postavil
za (Ceprav priznam da) paradoksalnega, a
nespornega dedi¢a marksizma Frankfurtske
Sole, Barthovega protestantizma, Derridajeve
dekonstrukcije in razsredi§¢ene etnologije
Lévija-Straussa? Ce se ne bomo soo¢ili s to
krizo in s tem koncem, da bi do¢akali nov
zacetek, ki ga je Husserl imenoval "koncept,
ki je Sirsi od logosa in logike", in Nietzsche
"veliki razum", ali bomo sploh uspeli "na ravni
razuma"” misliti, kaj je to, kar nam grozi in bi
nas hkrati lahko resilo? Dostojanstvo Jeana-
-Marie Lustigerja je bilo v tem, da si nikdar
nilagal o tragi¢nosti niti o resitvi "temelja
brez temelja" (Devenez dignes de la condition
humaine®, str. 37). Z eno besedo, to, kar so

14 TRETJIDAN 2011 5/6

oblatili kot banalno kritiko razsvetljenstva, je
v resnici zelo zavestno soocCenje s tem, kar v
hudih ¢asih moramo imenovati nihilizem.
Dejansko je Jean-Marie Lustiger tako
imenovano krizo vere in Se posebno krizo
Katoliske cerkve (v prvi vrsti v Franciji) znal
umestiti v univerzalno preizku$njo nihilizma.
Na nobenem drugem podrodju ni bolje
postavil paradoksalne diagnoze kot v osuplji-
vem dialogu, ki ga je imel leta 1989 v oddaji Le
Débat z vadim obZalovanim kolegom Frangoi-
som Furetom (s katerim sem se spoprijateljjil
v Chicagu): "Zacel bom iz naslednje ugotovi-
tve. Za razliko od drugih evropskih narodov
Francija v katoli§tvu ni nasla maternice za
svojo narodno identiteto. V mnogih drzavah
je bila Cerkev pred drzavo in je narodu dala
dolo¢eno trdnost v jeziku in kulturi. [...] V
Franciji pa narodna ideja ne sovpada z idejo
katolistva kot tako, niti z neko jezikovno da-
nostjo." (Dieu merci, les droits de 'homme, Pariz,
1990, str. 118 in nasl.) V nasprotju z legendo
o "Franciji kot najstarej$i hceri Cerkve" se
Francija ni nehala razkristjanjevati (verske
vojne, revolucija, lo¢itev leta 1905, izgon s
podeZeljaitn.) in se hkrati na novo pokristja-
njevati z ravno toliko gibanji, ki so spodbujala
k spreobrnjenju (17. stoletje mistikov, misijoni
v 19. in 20. stoletju ...) Kajti "Francija je edina
drZava Zahodne Evrope ali bolje re¢eno
kr3¢anske Evrope, kjer ni prislo do popolnega
poistovetenja med kr§¢anstvom, kulturo in
narodom” (Osez croire, str. 167, prim. str. 243).
Da so katoli¢ani danes v manjsini, torej ni ni¢
katastrofalnega niti novega, saj njihova pokli-
canost ni v tem, da bi bili v vecini, §e manj, da
biimeli politi¢no hegemonijo znotraj naroda
z ali proti drZavi. Njihova krstna izvoljenost
jim nalaga samo, da pricujejo za odreSenje,
ki ga Bog uvaja v ¢lovestvo po navzocnosti
Kristusa, ki je v njem. Sploh pa, zakaj naj bi
Cerkev ne $la po isti poti, ki jo je Kristus sam
odprl - da BoZje razodetje pri ljudeh vzbuja
tako sprejemanje kot tudi zavracanje? Ce
sluZabnik ni ve¢ji od gospodarja, zakaj bi se
morala skupnost vernih izogniti preizkus$nji
zapusCenosti in smrti, e hoce imeti dostop do



vstajenja? Ravno narobe, ali Cerkve, ki med
ljudmi zmaguje, ne bi moralo zaskrbeti, da
je vso svojo izvoljenost zapravila s tem, ko je
sklepala kompromise s svetom?

Kajti v tem ¢asu hudih stisk in nihilizma
se moramo potruditi, da ne bi uporabili volje
do modi, ker jih s tem paradoksalno le Se
potrjujemo, kar posledi¢no jemlje vrednost
vrednotiti, izdajajo svojo notranjo navezanost
na samo vrednotenje. Nihilizma ne bomo
presegli tako, da bomo v ospredje Se mocneje
postavljali nove vrednote. Premagali ga bomo
le s tem, da nehamo vrednotiti, se pravi, da
se zaupamo nara$¢ajoc¢i moci volje do volje.
In vendar, kako naj se osvobodimo volje do
moci? Na to kr§¢anstvo odgovarja: tako, da ne
delamo po svoji volji, ampak po volji drugega,
pri Cemer si tega ne zelimo zato, da bi utrdili
svojo lastno voljo, temvec zato, da bi prejeli
sveto voljo, ki je prav zato skrajno druga.
"[...] Toda ne moja volja, ampak tvoja naj
se zgodi" (Lk 22,42). V krizi cerkve je Jean-
-Marie Lustiger videl sredi§¢e univerzalne
krize racionalnosti, ki je zaradi nihilizma
neizogibna. Nanjo je odgovoril z eno samo
zahtevo, ki velja seveda za kristjane, pa tudi za
vse Clovestvo: "zahtevo po pravici do iskanja
resnice in po tem, da se ji pokorimo" (Devenez
dignes de la condition humaine, str. 66).

Njegova odslej pridobljena in preizkuSena
prepricanja so ¢akala le e na en dogodek, da
bilahko zacela Siriti svojo dolgo zadrZevano
mo¢. Do tega dogodka je prislo nenadno in
nujno nepric¢akovano. Leta 1979 je bil nek-
danji kaplan Studentske skupnosti v Parizu
in Zupnik v Sainte-Jeanne-de-Chantal, ki je
desetletja po dolgem in pocez prevozil Pariz
na svojem Solexu, imenovan za orleanskega
Skofa. Osemnajst mesecev kasneje, leta 1981,
je bil imenovan za pariSkega nadskofa, in
to po osebni izbiri Janeza Pavla II., ki je bila
bolj misti¢na kot politi¢na in racionalna. Kaj
pa govorim? Po dobri Pascalovi logiki je bila
izbira misti¢na in zato toliko bolj politi¢na in
racionalna, kot je to kasneje dogodek na sreco
tudi potrdil. Obdobje, ki je trajalo vec kot

dvajset let, je bilo odlo¢ilno zanj in predvsem
za vse nas, katoli¢ane in nekatoli¢ane. In
Ceprav so takrat vsa njegova dejanja postala
javna, Ceprav so bile njegove besede izposta-
vljene poplavam komentarjev in so njegove
knjige dosegale nesluteno Stevilo ponatisov
ter nesluteno Stevilo ljudi, Ceprav so vse
njegove pobude imele oprijemljive in tehtne
rezultate in je njegova paradoksalna misel
segla onstran francoskih in celo evropskih
meja in Ceprav bil vsemu temu prica tudi
sam, potegnjen v vrtinec, v sredi§¢u katerega
je kardinalu zagotavljala neomajno mirnost
prav molitev, o vsem tem zaenkrat Se ne
moremo veliko povedati. Kar je sprozil, $e ni
dobro zacelo dajati sadov. Prenovljena vzgoja
duhovnikov, stalnih diakonov in kr§¢enih na
splo3no, redefinicija vloge Zupnij, ponovna
osvojitev vernih in manj vernih, ustanovitev
novega tiska, radia, televizije in izvrstnega
kulturnega sredi$¢a (mislim na Collége des
Bernardins), fundacije Notre-Dame in vse
drugo, Cesar se v tem trenutku ne spomnim,
so gotovo spremenili videz pariSke Cerkve

in torej Cerkve v vsej Franciji. Raziskovanje
na podrodju teologije se je okrepilo z usta-
novitvijo Ecole cathédrale (Stolne $ole), ki
spodbuja tako dobrodoslo tekmovalnost s
Katoliskim institutom v Parizu in sredi§¢em
Sévres, ki ga vodijo jezuiti. Gotovo kr§¢anska
beseda (ne samo katoliska) jasneje odmeva v
javnem prostoru, sicer brez polemike, a tudi
brez strahu, tako da danes verska vprasanja
zasedajo mesto, ki se zdale¢ ne more primer-
jati z mestom, ki jim je bilo namenjeno leta
1968 (Maurice Clavel in va$ kolega André
Frossard bi se nad tem mo¢no razveselila) -
kajti kdo ne vidi, da "vpraSanje Boga ni v tem,
da ga postavljamo pod vprasaj [...]. Bogje
hkrati vprasanje in odgovor" (Dieu merci, les
droits de 'homme, str. 63)? ZbliZzevanje lo¢enih
Cerkva in tudi zbliZevanje z islamom in $e prej
z judovstvom odslej nedvomno predstavlja
nepreklicno pot, tako da se vprasanje Evrope
lahko, in tako je tudi prav, postavlja na ravni
teologije, in to bolj kot na ravni gospodarstva
in sociale, kljub anahronisti¢nemu upiranju

15



politikov ali njihovi nespretnosti. Dovolite mi,
da predlagam, da se resno vzame naslednjo
napoved: "Edinost kristjanov je pogoj za
moznost izgradnje Evrope” (Devenez dignes
de la condition humaine, str. 130). Ampak
ponavljam, vse to Sele zac¢enja dajati sadove.
V tem trenutku ne moremo reci, kakSen bo
njihov doseg.

Morda je bila njegova usoda, da je Zivel
in umrl kot Péguy. Nisem si mogel kaj, da ju
ne bi primerjal, ko sem naletel na pripoved
marsala Juina. Leta 1953, ko je bil sprejet na
Cetrti sedez, je v svojem govoru, posvecenem
Jeannu Tharaudu, Péguyevemu prijateju in
sodelavcu, spomnil na smrt tega kr§¢anskega
in socialisti¢nega pesnika, ki je padel 5.
septembra 1914 med Peuchardom in Monty-
onom "nekaj korakov stran od mene". Dodal
je: "Videl sem ¢udez, da se je sovraznik, za
katerega smo verjeli, da bo zmagal, ustavil
tofno na mestu, kjer je padel [Péguy], in se
nato umaknil v no¢". Nemci naj bi se tako za-
ustavili dobesedno na mestu Péguyeve smrti,
celo zaradi nje. Upam si vpraSati naslednje.
Kaj ¢e Jean-Marie Lustiger s svojim Zivljenjem
in smrtjo oznacuje poslednjo tocko napredka
nihilizma in zacetek njegovega umika? Kaj naj
bi sicer drugega mislil s tem, ko je ponavljal,
da "smo na zacetku kr§¢anske dobe” (Dieu
merci, les droits de 'homme, str. 451)? Razumno
tvegajmo in verjemimo tem besedam.

IV

premljali smo zgodbo Jeana-Marie

Lustigerja skozi njegovo izvoljenost, ki je
odgovor na besedo, ki jo moramo razumeti
kot klic. Vendar v njegovem primeru (bolj
kot v kateremkoli drugem) je ta beseda
izgovarjala besedo, ker je bila izgovorjena kot
Beseda - in ta "Beseda je bila Bog". Izvoljenost
moramo zato tukaj razumeti kot Obljubo,
kijo je dal Bog Abrahama, Izaka in Jakoba,
da sibo izbral ljudstvo in po njem posvojil
Clovestvo, ki je predano samo sebi in zato
zbegano. Zato ni nakljudje, da je v odgovor na
intervju z naslovom Le Choix de Dieu (1987)

16 TRETJIDAN 2011 5/6

knjiga z naslovom La Promesse* (Obljuba)
iz8la najkasneje mozno (leta 2002), vendar je
postala neizogibna Ze leta 1982, poleg nje pa
Se intervju za izraelski dnevnik Yedot Haharo-
not pod naslovom "Ker je treba ... (objavljenim
tudi v Osez croire, 1985). Dejansko je bilo treba,
kardinal Lustiger! Kajti Ce ste takrat ugotavlja-
li, da je "vaSe imenovanje provokacija; da je,
kot bi drezali z Zezlom v Zivo rano, da je sililo
ljudi k razmiSljanju in spoznavanju resnice”
(Le Choix de Dieu, str. 401), je bilo to zato, ker
je javno izraZala to, kar ste sami odkrili leta
1936, ko Aronu $e ni bilo ime Jean-Marie: "Ko
sem postal kristjan, nisem hotel prenehati
biti Jud, ki sem bil dotlej. Nisem hotel ubezati
svojemu judovstvu”, kajti nasprotno, "judo-
vstvo zame takrat ni imelo druge vsebine kot
tisto, ki sem jo odkrival v kr§¢anstvu” (Osez
croire, str. 56 in 60). Podobno oditnost ne le
kontinuitete, temvec¢ tudi identitete so videli
tudi drugi, kot na primer Bergson. Vendar
lahko ta zaradi dolge zgodovine nasprotovanj
med obema religijama preseneca in celo
Sokira. V resnici presenecenj in celo zgraZanj
ni manjkalo ne na eni ne na drugi strani.

Ta vsaj kazejo na resno potrebo po bistveni
razpravi med obema stranema, ker se v njej
obe udita soocanja, vsaka s seboj in druga z
drugo z izvoljenostjo in obljubo, ki ju dolocata
in za kateri vedno obstaja verjetnost, da ju ne
poznata dobro (¢eprav vsaka na svoj nacin) in
daju torej izkrivljata. Skusajmo zato razume-
ti, kaj nam je Aron Jean-Marie Lustiger hotel
povedati.

Najprej je poudaril (in to lahko provocira
samo kristjane), da se za Juda, ki ni prejel
natanc¢ne verske vzgoje, se pravi, ki ni izurjen v
talmudski praksi in rabinski kulturi, kontinui-
rano branje Stare in Nove zaveze zdi kot enota.
Kdorkoli pozna postavo in preroke, zgodovino
Izraelove izvoljenosti in preobrate Zaveze, pri-
¢akovanje Mesija v podobi trpecega sluZabni-
ka, lahko prizna ali, ko gre za Lustigerja, mora
priznati, da mu je bilo kr3¢anstvo "Ze odprej
znano. Bil sem celo presenecen, da drugi niso
razumeli tega, kar sem sam razumel.” (Le
Choix de Dieu, str. 71.) Drugace povedano, bolje



je biti Jud kot Nejud, da bi razumel Kristusa:
"Ko sem se prvikrat resni¢no srecal s kristjani,
sem bolje vedel od njih, v kaj verujejo” (Osez
croire, str. 59). Vstopiti v zadnjo Zavezo ne
pomeni nobenega preloma s prvo niti z judo-
vsko identiteto, ker gre za isto obljubo. "Niti
za trenutek nisem pomislil, da bi zanikal svoje
judovstvo. Celo obratno, zacutil sem Kristusa
kot Mesija Izraela in videl sem kristjane, ki so
cenili judovstvo"” (Le Choix de Dieu, str. 51). To
kontinuiteto lahko priznamo le, ¢e se bodo
kristjani, predvsem in najprej oni, odpovedali
prelomu, oziroma ¢e se bodo odpovedali izpri-
jeni teologiji verus Israel, Marcionovi hereziji,
ki se Se vedno plazi naokrog in v uho Sepeta,
da Cerkev nadomesca Izrael in ga ukinja. Ni
res! Nanj se cepi tako, kot se divja oljka cepina
zlahtno oljko, po obratni vrtnarski logiki, ki jo
apostol imenuje "proti naravi" (Rim 11,24) - kar
lahko razumemo po ¢isti milosti. Kristjan ne
more postati Kristusov ucenec, u¢enec Juda,
¢e nima negotove zavesti o tem, da "Cerkev

ni drugi Izrael, ampak je dopolnitev BoZjega
nacrta znotraj samega Izraela” (La Promesse, str.
15, glej str. 99, 127). "V svojem Mesiju je Bog
izpolnil obljube, ki jih je dal Izraelu” (Le Choix
de Dieu, str. 76). "Kristus, ki ga je Bog postavil
za Gospoda vseh in prvorojenca med mrtvimi,
Izraela ne nadome3ca, temvec je njegova
najvisja podoba in popoln sad. Ni Izraelovo
zanikanje, ampak njegovo odreSenje” (Le
choix de Dieu, str. 359, glej str. 446). OdreSenje
Izraela, ki se odslej izpolnjuje v odreSenju vseh
ljudi, ki jih Kristus pridruZzuje k sebi. Kajti vsa
ljudstva bodo $la v Jeruzalem, pod pogojem, da
je to Jeruzalem, ki se spusca z nebes.

Iz tega sledi, da se je Cerkev rodila kot
Judinja in da so bile prve razprave med Judi, ki
so Jezusa iz Nazareta prepoznali kot Kristusa,
trpecega Mesija, ki ga je Bog obudil, in med
Judi, ki ga kot takega niso priznali. Prva
zareza po porusSenju drugega templja je locila
tiste, ki so priznavali Kristusovo telo kot edino
Zrtev, ki jo odslej lahko poklanjajo Bogu,
in tistimi, ki so odslej brez templja in Zrtve
postavili sinagogalno obredje in talmudsko
branje. Kristus je najprej sprozil izbiro med

VERA INRAZUM

Judiin Cerkev se je najprej opredeljevala med
Judi, ki kljub temu vsi ostajajo zaznamovani z
isto izvoljenostjo in namenjeni edini obljubi.
Kajti Jud v svojem mesu nikoli ne more
prenehati biti Jud - v ¢emer ima prednost
pred kristjanom. Z eno besedo, s ¢imer se
hvali tudi Pavel iz Tarza: "Bog se ne kesa svojih
milostnih darov in svojega klica" (Rim, 11,29).
Ce je moralo priti do delitve, se ta ni zgodila
med Judi in kristjani, ampak med Judi, ki so
ostali zvesti svoji izvoljenosti in so zato verjeli,
da morajo Jezusu odre¢i dostojanstvo mazi-
ljenca, in med Judi, ki so se odlo¢ili, da bodo
Jezusa priznali kot Mesija, da bi tako ostali
zvesti edini izvoljenosti.

S tem razkrivamo veli¢ino in Sibkost
kr§c¢anske Cerkve, ki jo vizija Arona Jeana-Ma-
rie Lustigerja zadeva v njeno sr¢iko. Enkrat, ko
so se pogani po pravici pridruZili odreSenju, ki
je priSlo po Judih, je "Cerkev sicer res postala
cerkev Judov in poganov"” (La Promesse, str.
17). Vendar se morajo, ¢e hocejo pogani prav
tako postati pristni kristjani, nehati vesti kot
pogani in sprejeti, da so cepljeni na Zlahtno
oljko, na judovsko korenino. Vsakokrat, ko
ta cepic postavimo pod vprasaj, se pravi, vsak
antisemitizem pomeni zanikanje Kristusa
v njih. "Lahko reemo, da je konkretna drza
pogano-kristjanov do judovskega ljudstva
znak njihove resni¢ne nezvestobe Kristusu ali
njihove lazi v psevdo zvestobi Kristusu. To je
nehoteno priznanje njihovega poganstva in
greha." (La Promesse, str. 74, glej str. 80, 162.)
Alipa: "V samem srcu zgodovine je odnos
do judovstva preizkus kr§¢anske zvestobe”

(Le Choix de Dieu, str. 82). In $e: "Skozi to, kar
narodi delajo z Judi, se preverja to, kar delajo s
Kristusom” (prav tam, str. 84). Kako naj pri tem
ne bi pomislili na Levinasove kritike Monther-
lanta, ki ga je videl kot "zaveznika kr§c¢anstva,
ki je predvsem kr3c¢anstvo poganov in ne
kr§¢anstvo Judov" (Carnets de captivité®, str.
183)? Kako ne bi pomislili na poizkuse, da bi
izoblikovali izrecno razjudeno kr§c¢anstvo,
Jezusa kot "blagega Galilejca”, celo provansal-
skega ali kar preprosto arijskega? Ce antisemi-
tizem postane "resni¢ni absolutni preizkus”

17



(prav tam, str. 156) kr§¢anske apostazije, potem
kristjan antisemit preprosto ni kristjan." (Le
Choix de Dieu, str. 51.) Protijudovstva, ki je
spor med dedici glede tega, kdo je bolj zvest in
si bolj zasluZi izvoljenost (spor, ki je na obeh
straneh izkrivljen, ker noben izvoljenec ne
more soditi o lastem odgovoru na izvoljenost,
ki prihaja od drugod), torej ne bomo vec

mogli zamenjati z antisemitizmom, ki ne Zeli
ni¢ manj kot kategori¢no zanikati dedi§¢ino
samo in ki zato, da bi to storil, Judom zanika
izvoljenost do te mere, da jih iznicuje, ker
nepopravljivo utelesajo BoZjo obljubo. Soah

ne predstavlja le najvecje krsitve ¢lovekovih
pravic. Je tudi najvecje bogoskrunstvo BoZje
pravice, ker se je izvedlo nad ljudstvom
njegove izvolitve, nad Judi in, dovolite mi, da
dodam, da se je nenazadnje hkrati izvedlo tudi
nad kristjani, nad Sirnim ljudstvom vesoljne
obljube. Moderni ateizem, vsaj v svojih izobli-
kovanih totalitarnih oblikah, se niimel le za
proti-kr§canskega, ampak tudi anti-semitske-
ga, ker ni "mogel prenesti posebne navzocnosti
Absolutnosti v zgodovini"” (Le Choix de Dieu,
str. 84). Ni hotel izni¢iti le Boga, ampak je
hotel izbrisati vsako sled izvoljenosti, po kateri
se Bog razkriva svetu. "Bog je mrtev". Gotovo.
A kateri Bog? Nietzsche je ugotovil prvo
dejstvo, vendar je postavil tudi naslednje vpra-
Sanje. Za Juda in torej za kristjana je odgovor
na dlani: "Nesposoben bog je le poganski bog,
preoblecen v kr§¢anskega Boga" (La Promesse,
str. 101), "malik pogano-kristjanov" (prav tam,
str. 134), mnoZica "poniZanih bogov, ponizu-
jo¢ih malikov" (Devenez dignes de la condition
humaine, str. 23). Po razmisljanju Arona Jeana-
-Marie Lustigerja, Juda in kardinala katoliSke
Cerkve, izvoljenost ni ve¢ zgodovinsko
nakljucje. V njej opredeljuje smisel in odpira
njene poslednje razseznosti. Seveda se pri tem
lahko ustrasimo, kot njegov predhodnik na
istem sedeZu, Pierre Emmanuel, da izvoljenost
pogosto ostaja neodlodena: "nebo/je vedno
enako oddaljeno od rok, ki iztegujeta/vso

teZo bolecine €loveka k visavam/s kletvijo ali
klicem, kdo bi vedel?". Vendar vsak v globoko
v sebi dobro ve, da celo v nasih ubogih kletvah

18 TRETJIDAN 2011 5/6

vselej odmeva klic, vztrajni odmev izvoljenosti
Arona Jeana-Marie Lustigerja.

V trenutku ko sem Vam, drage dame in go-
spodje, hotel izraziti hvaleZznost za ¢ast, ki mi
jo izkazujete s tem, da me sprejemate medse,
me 3e vedja groza sili k molku: izvolili ste me
na sedez, na katerem je sedel in bo tam za
vedno ostal ta preveliki lik. Pod njegovo ludjo
vse postaja le Se velje in torej Se teZje. Vendar
sem vam hvaleZen tudi za to tezavnost. Naj se
torej zgodi, utinam.

Prevod Jasmina ArambaS$i¢

1. Govor Jeana-Luca Mariona ob njegovem sprejemu v
Francosko akademijo. 6. novembra 2008 je bil Jean-Luc
Marion izbran na sedez kardinala Jeana-Marie Lustigerja.
Ob sprejemu v akademijo je 21. januarja 2009 spregovoril o
nekdanjemu pariskemu nadskofu, s katerim je tudi tesno
sodeloval.

2. Sedanji dunajski nadskof.

3. Jean-Marie Lustiger, Sermons d'un curé de Paris (Pridige
pariskega Zupnika), Fayard, Pariz, 1978.

4. Jean-Marie Lustiger, Osez croire, osez vivre (Upajte si verovati,
upajte si Ziveti), Folio/Actuel, Pariz, 1986.

5. Jean-Marie Lustiger, Le choix de Dieu (Izbira Boga), Le livre
de Poche, Pariz, 1996.

6. Razprava o kristjanovi popolnosti (op. prev.).

7. Akademik pater Ambroise-Marie Carré je umrl 15. januarja
2005. Primerjaj hvalni govor Renéja Girarda, ki je bil izvoljen
na njegov sedez, objavljen v Documentation Catholique
2006, §t. 2354, str. 276-283.

8. José-Maria Heredia (1842-1905), knjiZzevnik kubanskega
rodu, pesnik in avtor Trofej, je bil izvoljen v Francosko
akademijo 22. februarja 1894.

9. Simone Veil, Une vie (Zivljenje), Stock, 2007 (op. prev.).

10. Pierre de Bérulle (1575-1629) je bil kardinal in drZavnik ter
eden najpomembnejsih francoskih mistikov 17. stoletja.
Ustanovil je Francosko Solo duhovnosti. Med njegovimi
ucenci in prijatelji sta tudi sv. Vincencij Pavelski in sv.
Franc¢isek Saleski (op. prev.).

11. Lucien Herr (1864-1926) je bil znan intelektualec in zaletnik
francoskega socializma in mentor mnogim znanim oseb-
nostim (Charles Péguy in drugim). Delal je kot knjiZnic¢ar na
Ecole normale supérieure in bil izreden govornik in strateg
(op. prev.).

12. Jean-Marie Lustiger, Dieu merci, les droits de 'homme (Hvala
Bogu, ¢lovekove pravice), Editions Critérion, Pariz, 1990.

13. Jean-Marie Lustiger, Devenez dignes de la condition humaine
(Postanite vredni ¢lovekove usode), Flammarion/Saint-
-Augustin, Pariz, 1995.

14. Jean-Marie Lustiger, La Promesse (Obljuba), Parole et silence,
Pariz, 2002.

15. Emmanuel Levinas, Carnets de captivité (Zapiski iz
ujetnidtva), Grasset/Imec, Pariz, 2009.



