








Abhandlungen
über

Msigilm und ZArche

Von

irr. Jakob Step ischn egg,
k. b. Bllliailtrr Lmurapitniar.

Mit h. Ordinariats - Approbation.

Der Reinertrag ist dem Rnakenseminar der Diärese Lavant gewidmet.

Gra), 1857.
Gedruckt bei Jos. A. Kienreich.



4^4^»



Vorwort.

Ucber das vorliegende Werk bemerke ich vor Allem, daß ich
Einige der wichtigsten religiös-kirchlichen Zcitfragen in nicht gar
zu ausgedehnten Abhandlungen besprechen wollte. Dem
aufmerksamen Leser wird der Zusammenhang derselben unter ein¬
ander nicht entgehen. Das Ganze zerfällt in vier Theile; in deren
Erstem der göttliche Ursprung des Christenthumes und der katho¬
lischen Kirche nachgcwiescn wird; im Zweiten einige biblischen
Thatsachen gegen die dawider gerichteten, zumal aus der Natur¬
wissenschaft hergeholteu Einwendungen verthcidiget werden; weß-
halb vorläufig das Verhältniß jener Wissenschaft zum Offenba¬
rungsglauben zur Sprache kommt. — Der dritte Theil handelt von
den Hauptdogmen der christlichen Religion überhaupt;
der vierte von einigen Lehren, Institutionen u. dgl., welche der
katholischen Kirche speciell angehörcn.

Meine Absicht bei der Abfassung dieser Abhandlungen war
zunächst: zur Befestigung religiöser Ucbcrzeugung und warmer
Anhänglichkeit au die heilige katholische Kirche auch nach Kräften
etwas beizutragen, — in einer Zeit, wo Religion und Kirche viel¬
fach mißkaunt, mit Gleichgültigkeit behandelt; ja nicht selten feind-



IV
selig bekämpft werden. Dadurch wurde das Werk zu einem, der

Hauptsache nach, apologetischen. Bei der Abwehr von An¬

griffen, und Widerlegung von Jrrthümcrn lag mir jede Art von

Persönlichkeiten ferne.

Sollte ich meine gute Absicht erreicht haben, dann halte ich

mich für die verwendete Mühe vollkommen belohnt. Möchte die¬

selbe den Mängeln des Werkes nachsichtige Beurtheilnng ver¬

dienen! —

O FI L» «

St. Andrä, im December 1856.

Der Verfasser.



8SI. . .
»s s iftk.rlititlrMk rii? .VI/.

-.-j;»--, Ä4 '>iL .VX

Reihenfolge der Abhandlungen.

Grster The«.
Seite.

I. Religion. 1

II. Sogenannte Bernunftreligivn, oder Offenbarung?. 5

III. Die heilige Schrift. 16

IV. Das Christenthum. 39

V. GottheitChristi. 52

VI. Die Kirche Christi . . .,. 61

VII. Jndiffercntismus. 78

Zweiter Theil.
VIII. Natur, Naturwissenschaft. 83

IX. Die mosaische Schöpfungsgeschichte. 98

X. Alter des Menschengeschlechtes und Lebensdauer in der Urzeit . 118



VI
Seite.

Xk. Die Sündfluth ..134

XII. Wunder und Weissagungen .... ...... 143

Dritter Theil.
XIII. Religionsgeheimnisse überhaupt .158

XIV. Die allerheiligste Dreieinigkeit. 164

XV. Die Menschwerdung des Sohnes Gottes.172

XVI. Erbsünde und Erlösung..181

XVII. Unsterblichkeit und Auferstehung .. 197

XVIII. Ewigkeit der Höllenstrafen. 22?

Vierter Theil.
XIX. Alleinseligmachende Kirche ..229

XX. Gnade. Freiheit. Gute Werke.236

XXI. Die sieben heiligen Sacramente. Taufe. Firmung . . . 251

XXII. Die sieben heiligen Sacramente. Fortsetzung. Eucharistie 262

XXIII. Die sieben heiligen Sacramente. Fortsetzung. Buße. Letzte

Oelung. Priesterweihe. Ehe.. 289

XXIV. DieBeichte.300

XXV. DerAblaß.313

XXVI. Die Verehrung und Anrufung der Heiligen; Verehrung ihrer

Bilder und Reliquien; — Gebet. Liturgische Sprache.

Ceremonien. Wallfahrten.324

XXVII- Fürbitte und Opfer für die Verstorbenen.333

XXVIII. Das Dogma der unbefleckten Empfängniß Mariä .... 346

XXIX. Das Papstthum ..356



VII
Seite

XXX. Das Mönchthum .............. 376

XXXI. Humanität ... 387

XXXII. Die Inquisition . . 405
XXXIII. Aberglaube, Aufklärung (Wissenschaft und Kunst), Fortschritt 416

Alphabetisches Inhalts-Register von Namen und Sachen . 439





Erster Theil.
i.

Religion.
2ö8ir beginnen mit der Abhandlung über die Re ligi on überhaupt.
Was darunter zu verstehen sey, deutet schon der Name an. Nach
der Auslegung des christlichen Schriftstellers Lactantius, am An¬
fänge des vierten Jahrhunderts, bezeichnet dies Wort die Verbin¬
dung, in welcher der Mensch mit Gott steht. Das We¬
sen der Religion besteht also in unserem Verhältnisse zu Gott; —
in wie ferne der Mensch dieses Verhältniß erkennt, demselben
gemäß Gott liebt und verehrt, hat er Religion.

Die Verschiedenheit der Auffassung obigen Verhältnisses
begründet die in der Geschichte der Menschheit hervortretende Mehr¬
heit und Verschiedenheit der Religionen; da es an sich doch nur
Eine Religion geben solle, weil es nur Einen Gott, und nur Ein
Menschengeschlecht, folglich auch nur Ein Band gibt, welches sie
umfaßt.

Von Religion könnte für den Menschen nur dort keine Rede
seyn, wo Gott nicht vorhanden ist; das ist — nirgends! Sie
ist überall und für Jeden unentbehrlich. Wer die Existenz eines
persönlichen Gottes läugnet, der ist für sich freilich ohne Reli¬
gion, in so ferne, als er kein Verhältniß zn seinem Gott und Herrn
anerkennt. Aber besteht dasselbe deßhalb etwa nicht? Kann der
Mensch in seinem Stolze das Band zerreißen, welches ihn an Gott
bindet? Wenn man im gewöhnlichen Leben von dem Verächter der
Religion sagt: „er kabe'keinen Gott", bedeutet dies etwa so viel,
als: für ihn sey Gott gar nicht vorhanden? Nein! Wer Gott
nicht in freier Liebe erkennen will, wird einst zu seinem Schrecken
gewahr werden, daß Er ist. —

Die Begriffe: Gott und Religion können von einander nicht
getrennt werden.

r



r
Wir wollen hier nicht erst das Daseyn Gottes weitläufig

beweisen; sondern setzen den Glauben daran bei unsern Lesern
gerne voraus. Es würde uns als ein großes, ihrer Vernunft und
ihrem Herzen angethanes Unrecht Vorkommen, diesen zu bezweifeln,
und schreiten nun zur Beantwortung der Frage: wie alt die
Religion sey? Das ist: wann bat der Mensch angefangen, eine
Vorstellung seines Verhältnisses zu Gott, dem höchsten, außerwelt-
lichen Wesen zu besitzen? Wir fragen hier nicht darnach, wann
diese oder jene Volks-Religion, z. B. veralten Aegypter,
Phönizier, Griechen u. A. entstanden sey, wie sie sich gebildet
habe, durch Wen sie gestiftet worden war; sondern um das Alter
der allen, wie immer gestalteten Religionsformen zu Grunde lie¬
genden Vorstellung von einem höchsten Wesen.

Es kann kein Zeitpunkt in der Geschichte bezeichnet werden, in
welchem noch keine Spur irgend einer Religion vorhanden war;
denn, wie schon Cicero (lib. 1 cle 1eK.) bemerkt: „es gab kein noch so
unbändiges und rohes Volk, welches, wenn es auch nicht wußte,
was für einen Gott es sich gezieme zu haben, doch nicht ir¬
gend einen; nicht seine Götter, seine Tempel und Priester gehabt
hätte". „Man kann, sckreibt Plutarch, wohl Wohnsitze finden,
die keine Mauern, Häuser und Schulen haben, und wo man keine
Wissenschaften, keine.Gesetze, kein Geld kennt; aber ein Volk ohne
einen Gott, ohne Gebete und religiöse Feierlichkeiten, ohne Opfer,
hat man nie gesehen." „Kein Volk ist ohne Gott, sagt der Traum¬
deuter Artemidor (2. saeo.), ohne einen obersten Regenten. Einige
aber verehren so. Andere anders die Götter." — Auch in der Ge¬
genwart hat selbst das wildeste Volk doch wenigstens eine dunkle
Ahnung von einer höheren Macht, die über seinen Geschicken
waltet.

Der Ursprung der Religion kann also nicht jünger seyn, als
der des Menschengeschlechtes selbst; sie ist nicht etwas von diesem
erst Erdachtes, Erfundenes; sondern ihm von Gott Gege¬
benes. Sie ist etwas dem Menschen durchaus Nothwendiges.
Denn er hat ja vom ersten Augenblicke an, in welchem er zum
Selbstbewußtseyn kommt, auch das Gefühl seiner Endlichkeit und
allseitigen Abhängigkeit von einem Wesen, welches den Grund des
Seyns in sich selbst trägt — von Gott. Es drängt ihn, dieses
höchste Wesen immer besser kennen zu lernen. — Alle Versuche,
den Ursprung der Religion anderswoher, von irgend einer zufälli¬
gen Quelle abzuleiten, müssen fehlschlagen, weil sic eben so sehr
der menschlichen Natur, als der Menschengeschichte widersprechen.
Darin liegt ebender herrliche Vorzug des menschlichen Geistes
vor der vernunftlosen Thierseele, daß Jener, nicht aber auch
Diese, von Gott die Anlage und das Bcdürfniß empfangen hat. Ihn
zu erkennen und zu lieben. „Omnibus iunatum est et in animo gussi
inseulptum, sagt Cicero, esse <leos."

Prüfen wir einige gegenteiligen Ansichten! Man sagt etwa
mit dem alten Heiden Demokrit und mit den Epikuräern: Die



3

Furcht (Deisidämonie) habe die Götter und die Arten, sie zu
verebren, hervorgebracht! Als nämlich allerhand Uebel über die
Menschen hereinbrachen, da meinten sie, daß ihnen dieselben von
mächtigen Wesen zugesendet werden, welche über die Natur gebie¬
ten ; diese können nnd müssen durch Gebete, Opfer u. dgl. besänf¬
tigt werden. — Maa seyn, daß sich daraus der heidnische
Götzendienst zum Theile erklären lasse; aber man bedenke, daß
es dieser Behauptung zufolge einmal eine Zeit gegeben haben müsse,
in welcher noch nicht die Furcht diese Wirkung bervorgebracht, also
von Religion noch nichts anzutreffen war. Wie schon gesagt, ein
solcher Zeitpunkt läßt sich in der Geschichte durchaus nicht nach¬
weisen.

Aebnliches kann Jenen entgegnet werden, die da behaupten:
Als die Menschen wahrnahmen, daß manche Naturkörper, als: die
Sonne, der Mond, die Gestirne, wohlthätig auf die Erde, das Er-
gebniß der Ernte u. dgl. einwirken ; oder daß gewisse Tlnere vom
Nutzen seyen, habe sie die Dankbarkeit verleitet, in denselben über¬
natürliche Wesen — Gottheiten — zu erblicken. Auf diese Art sey
der Sterndienst (Sabäismnsü, welcher im Morgenlande sehr aus¬
gebreitet war, und der Tkierdienst, z. B. der Aegypter, entstanden.
Oder die Bewunderung für große, in ihre Zeit gewaltig eingrei¬
fende Männer; für mäckitige Könige, z. B. Bel der Babylonier;
weise Gesetzgeber, als: Minos auf Kreta — habe die Menschen so
sehr hingerissen, daß sie aus denselben, nachdem sie den Schauplatz
des Lebens verlassen hatten, Götter machten. Daher der Heroen«
Dienst der Griechen und Römer.

Wir stellen dies im Einzelnen nicht in Abrede; aber der Ur¬
anfang der Religion, von welcher diese Arten des Heidenthums
nur arge Entstellungen sind, wird dadurch nicht erklärt. Wie
kamen denn die Menschen auf den Einfall, ihre Erkenntlichkeit und
ihre Bewunderung durch solche Vergötterungen zu bethätigen?
Wäre die Ahnung des Göttlichen in ihnen nicht schon ehevor
vorhanden gewesen, so hätten sie sich ja dazu niemals ver¬
anlaßt gefühlt. — Den wahren Gott hatten sie verloren; an
seiner Stelle hingen sie nun falschen Gottheiten an. Der heilige
Paulus spricht sich hierüber deutlich aus in seinem Briefe an die
Römer (Cap. 1,V.21—23). „Auch die Heiden, sagt er, konnten schon
durch die Betrachtung der Natur zur Erkenntniß gelangen, daß es
einen Gott gebe; aber nachdem sie ihn erkannt hatten, haben sie
ihn nicht als Gott verherrlicht, noch ihm gedankt; sondern wurden
eitel in ihren Gedanken, und ihr unverständiges Herz wurde ver¬
finstert. Sie gaben sich für Weise aus, sind aber zu Thoren ge¬
worden. Sie vertauschten die Herrlichkeit des unvergänglichen Got¬
tes mit dem Gleichnisse und Bilde des vergänglichen Menschen,
auch der Vögel und vierfüßigen und kriechenden Thiere."

Hicmit erklärt der Apostel, daß die Hauptquelle des nicht
schon anfänglich dagewcsenen Heidenthumes, der falschen
Religion, das Verderbniß des menschlichen Herzens sey; das Erste,

i *



4
Ursprüngliche ist die w ahre Religion, die richtige Erkenntniß Got¬
tes, zu welcher theil weise, — nicht zur vollkommenen, — auch
die Heiden hätten gelangen können, wenn sie dem Lichte ihrer Ver¬
nunft gefolgt wären. —

Schlaue Politiker und Priester haben die Religion eingeführt,
als einen Kappzaum für das Volk, um es desto leichter zu lenken,
— so lautet ein anderer, nicht ganz ungewöhnlicher Einwurf. Wir
fragen wieder: Wie kamen denn die Politiker auf den Gedanken,
in der Religion das sicherste Mittel zu suchen, ihr Volk im Zaume
zu halten, wenn sie nicht durch die Stimme ihres eigenen Innern
und durch die Wahrnehmung an ihren Mitmenschen darauf geführt
wurden, daß der Mensch ohne Religion nun einmal durchaus nicht
sepn könne; daß er das Bedürfniß und die Empfänglichkeit dafür
schon auf die Welt mitbringe, und daß eben deßhalb religiöse Vor¬
stellungen und Motive eine so unwiderstehliche Macht auf ihn aus¬
üben? Die Geschichte zeigt, wann die ersten gesellschaftlichen
Vereine und Staaten sich gebildet haben; aber auch, daß die Reli¬
gion älter sei, als sie alle; daß sie schon damals vorhanden war,
als sich noch Niemand mit Politik befaßte, als nur erst Ein Men¬
schenpaar auf der Erde eristirte. Es kann nicht geläugnet werden,
daß eine verkehrte Politik frühe schon die Religion mißbrauchte
und verunstaltete; aber die Mutter der Religion war sie ge¬
wiß nicht.

Zwar finden wir keine Art von Religion ohne Pricsterthum,
weil der äußerliche Cultus einen wesentlichen Bestandtheil dersel¬
ben ausmacht. Aber darf man daraus den Schluß ziehen : Priester-
Eigennutz und Ehrgeiz, oder was dergleichen, habe die Religion
in die Welt gebracht? Die Religion an sich ist nachweisbar älter,
als die ältesten Priesterkasten der Inder und Aegypter. Wenn kein
Bedürfniß für Religion von Gott selbst in die Menschenbrust wäre
gelegt worden, wie hätte es denn Jemand wagen können, als Ge¬
sandter der Gottheit aufzutreten, und für seine Lehre Glauben,
für seine Anforderungen Gehorsam im Namen Gottes zu ver¬
langen? Man hätte ihn ja gar nicht verstanden, was er wolle,
so oft er von Etwas sprach, was über die Sinnenwelt hinausreicht.

Uebrigens soll die schwere Schuld auch nicht geläugnet wer¬
den, welche verschmitzte Priester des Heidenthums an dem immer
größeren religiösen Verfalle der Völker trugen; aber die Religion
selbst ist nicht ihr Werk; nicht sie haben einen Gott erst erdich¬
tet, und den Glauben daran unmündigen Völkern beigebracht.

Die Unentbehrlichkeit der Religion leuchtet aus dem Gesagten
ein, und zwar nicht nur für jeden einzelnen Menschen, sondern
auch für ganze Nationen. Cicero sagt (cis natura veorum) : „Wenn
es keinen Dienst der Gottheit gäbe, so würde nichts als Unord¬
nung und Verwirrung auf der Welt seyn; und ich sehe nicht ein,
wie, wenn die Religion ausgerottet würde, noch Treue und Glaube,
und die bürgerliche Gesellschaft bestehen könnten". Die Ge¬
schichte lehrt, wie schnell Staaten ihrem Untergänge entgegen gehen,



5
wenn die gemeinsame religiöse Ueberzeugung des Volkes, und sey
sie auch eine falsche, geschwächt und untergraben wird; wenn Un¬
glaube, Religionsspvtterei um sich greisen. Griechenland und Rom
waren mächtig und unbesiegbar, so lauge mau dort die Götter in
Ehren hielt; als aber der"Glaube an sie zu schwinden begann,
(Oioero pro domo 14; vergl. 8aIuM. Oat. 11.) da war auch der
Verfall dieser Reiche entschieden. Nichts vermochte dem Andrange
der Mohamedaner zu widerstehen, so lange sie noch der Islam zu
wildem Fanatismus entflammte. So viel vermag die falsche Re¬
ligion; welch' eine Kraft muß also wohl erst der wahren inwoh-
ncn! Gewiß! Jene ist ein verzehrendes Feuer; Diese ein milde
vom Himmel herabströmendes Licht. Die Slärke, welche Jene
verleiht, ist fieberhafte Aufregung, auf die notkwendig Abspannung
und Erschöpfung folgt; während Diese eine Stärke gibt, die nie
ermattet, nie gebrochen wird.

n.
Sog. Bermmftreligion oder Offenbarung?

Von entscheidender Wichtigkeit ist die Frage: ob die mensch¬
liche Vernunft für sich allein die genügende Quelle unserer Er-
kcnntniß Gottes, unseres Verhältnisses zu ihm, unserer Bestim¬
mung nnd Pflichten sey; oder ob wir dazu nur durch unmittel¬
bar göttliche Belehrung, durch die Offenbarung gelangen konnten?
Die sogenannten Vernunft-Gläubigen (Rationalisten), Lichtfreunde,
starken Geister, Freidenker, oder wie sie sonst noch heißen mögen,
behaupten das Erstere, — wenn sie nicht etwa das Daseyu Gottes
ganz nnd gar läugnen — während wir Katholiken eine den Men¬
schen zu Theil gewordene Offenbarung Gottes als seine größte
Wohlthat dankbar anerkennen. Jene rühmen sich, ihre Religion sey
eine solche, welche in ihren Lehren nichts enthalte, was der Vernunft
unbegreiflich vorkomme; so eine — die natürliche — Religion zieme
sich für Denkende und Aufgeklärte, und sey darum eine" vernunft¬
gemäße; nicht aber die positive, welche nur „Glauben" ver¬
lange. — Leider droht der Jrrthum von der Selbstgenügsamkeit der
Vernunft hinsichtlich der Religion immer allgemeiner zu werden.
Was ist ikm zu entgegnen? Vor Allem: Es ist nicht wahr, daß
wir^ die wir an die Offenbarung glauben, von unserer Vernunft
in Sachen der Religion keinen gebrauch machen dürfen. Wir
kennen recht gut den Zuruf des Weltapostels (Röm. Cap. IS, V. 1.):
„Euer Gottesdienst sey ein vernünftiger", und wissen, daß wir be¬
reit scyn sollen, voniunsercr religiösen Ueberzeugung Rechenschaft zu
geben (I. Petri, Cap. 3, V. 15), was nur mittels des Vernunftgebrau¬
ches geschehen kann. Fordert ja der heilige Paulus auf, zu prü¬
fen, und nur das Gute zu behalten! (Phil. Cap. 1, V. 10.).



6
„Geliebteste! schreibt der heilige Johannes (I.Br. Cap. 4, V. 1.),
glaubet nicht sedem Geiste, sondern prüfet die Geister, ob sie aus
Gott sind denn es sind viele falsche Propbeten in die Welt aus¬
gegangen." Der Herr selbst hat wiederholt Vor ihnen gewarnt.
Also, wenn wir prüfen dürfen und sollen, kann es nicht Pflicht
seyn, auf den Gebrauch der Vernunft zu verzichten, und etwa ge¬
dankenlos jener Religion, jener Sekte anzuhangen, welcher nian
durch den Zufall der Geburt angehört. Wäre da eine lebendige
religiöse Ucberzeugung nicht geradezu unmöglich?— Die Ver¬
nunft setzt den Menschen in den Stand, die wahre Offenbarung
von der falschen zu unterscheiden. Freilich darf sie sich nicht zur
Richterin des Göttlichen machen, weil sie irren kann, und
darf nicht eine Religion bloß deßhalb schon für falsch halten, weil
dieselbe solche Lehren enthält, welche die menschliche Fassungskraft
übersteigen. Nur das Menschliche an der Religion kann
dem menschlichen Urtheile unterliegen. Eine solche menschliche Seite
hat auch die wahre göttliche Offenbarung; sonst wäre sie ja für
uns gar nicht zugänglich.— Die Vernunft soll nämlich die Gründe
prüfen und abwägen, welche für die Thatsache, daß die Reli¬
gion wirklich von Gott geoffenbart worden sei, angeführt werden.
Und wenn sie dieselben als vollgültig anerkennen muß, dann bleibt
ihr nichts übrig, als diese Religion, in welcher sich die höchste,
göttliche Vernunft ausgesprochen hat, gläubig aufzunehmen. Thut
sie dies nicht, so empört sie sich wider Gott, und kommt mit sich
selbst in Widerspruch, weil sie die Wahrheit verwirft, — sie wird
zur Unvernunft.

Also in der Unterwerfung der menschlichen unter die göttliche,
sich offenbarende Vernunft, nicht aber in der Vergötterung der
Ersteren besteht die wahre Vernunft-Religion. Man meine
ja nicht, daß sich Glauben und Wissen feindlich gegenüber stehen,
daß Eines das Andere ausschließe. Nein! Wohl aber unterstützen
sich Beide gegenseitig. „Ich glaube — dem Worte Gottes —
deßhalb weiß ich, daß ich nicht irre; ich weiß aber auch,
warum ich gaube."

Die Geschichte und die Erfahrung aller Zeiten bestätigt es,
daß die Vernunft allein nicht die Lehrerin Verwahren Religion seyn
könne; denn sie war nie im Stande, die Menschen zu einer und
derselben Ansicht über religiöse Dinge, zu einer'und derselben Art
der Gottesverehrung zu vereinigen. Das, was die Philosophen
des Alterthums, insbesondere die griechischen, über das Wesen der
Gottheit, über ein zukünftiges Leben, über die Pflichten des Men¬
schen und dergleichen lehrten, kan» nicht Religion genannt werden.
Und war wohl Alles, was sie vorbrachten, vernünftig? Gar viel
Unwahres findet sich in ihren Schriften; gar viel Spreu mit ein¬
zelnen Goldkörnern untermischt. Wie wenig stimmten sie unter¬
einander überein! so, daß was der Eine als wahr aufstellte, der
Andere mit Bitterkeit und Verachtung verwarf! Um nur Einiges
beispielsweise anzuführcn: Ueber den Ursprung der Dinge lehrte



7
Thales, Einer der sieben Weisen, (geb. 629 vor Ehr.), daß das
Wasser der Anfang, und das Element von Allem scy. Anaxi-
mander, des Vorigen Schüler, nahm als den Urstoff Etwas an,
was weder Wasser, noch sonst Eines von den Elementen , sondern
eine andere, unendliche Natur scy, in welcher alle Dinge wieder ver¬
gehen werden, so wie sie aus derselben entstanden waren. Anarimenes,
um dieselbe Zeit, sagte: das Princip alles Seyenden sey die Luft;
auch unsere Seele sey Luft. Dem Pythagoras (um570 v.Ehr.)
zufolge ist die Zahl das Wesen der Dinge, und der Grund ihrer
Erkenntniß. — Wie sehr- gingen sie zumal in ihren Vorstellungen
über die Gottheit auseinander! Manche aus ihnen waren geradezu
Atheisten oder Pantheisten— Weltvcrgöttercr. Epikur (342—271
vor Ehr.) behauptete, die Götter bekümmern sich gar nicht um
die Welt und die Menschen. Zeno, (geb. 340 vor Ehr.), der
Stifter der stoischen Philosophie, läugnete die Vorsehung, an de¬
ren Stelle er ein unausweichliches blindes Fatum setzte. Sokra¬
tes, Plato, Aristoteles waren in ihren Ansichten über die Götter
nichts weniger als entschieden. Die Skeptiker, mit ihrem ersten
Lehrmeister Pyrrho, (um 340 vor Ehr.), bezweifelten Alles, weil
alle Erkenntniß ungewiß und unsicher sey. — Sieh da, welche Füh¬
rerin die Vernunft, die man so gepriesenen Weisen doch wohl
nicht absprechen wird, allein für sich sey! (Vergl. Dr. M. Deu-
tinger's Geschichte der Philosophie.)

Wie sah es mit der Sittenlehre der alten Philosophen
aus? Nicht besser! Plato, des Sokrates treuester Schüler, war
der Weibcrgemeinschaft nicht abhold; er entschuldigte die Aus¬
setzung der Kinder, die Trunkenheit an Festen des Bacchus. Die
cyrenäische Schule, gegründet von Aristippus, — auch ein So-
kratiker, — lehrte, daß Sinnengenuß das einzig wahre, höchste
Gut des Menschen sey. Auch den Epikuräern galt die Lust als
das Ziel eines glückseligen Lebens; die Stoiker hingegen affektir-
ten eine völlige Unempfindlichkeit für Schmerz und Leid; eine fro¬
stige Tugend. Cicero vertheidigte Lüge, Meineid, Rache.

Wenn die Vernunft allein genügt, den Menschen über seine
Pflichten aufzuklären, ihn gut und edel zu machen, wie kam es
denn, daß die Menschen demungeachtet durch eine lange Reihe
von Jahrhunderten sich den schändlichsten Lastern Hingaben; ja
daß sie dieselben sogar durch ihre Religion heiligten, indem ihre
Götter selbst, z. B. Jupiter, Vorbilder aller Ausschweifungen wa¬
ren? Warum halsen denn die Philosophen diesem Uebel nicht ab?
Sic vermochten es nicht, auch wenn sie gewollt hätten!
Es fehlte ihnen ja selbst alle Gewißheit und Sicherheit in den
Angelegenheiten der Religion; ihr Ansehen war überdieß zu ge¬
ring, als daß sie auf die große Masse des Volkes hätten einwir¬
ken können; es erstreckte sich nicht über die Mauern ihrer Schule;
überdieß widersprachen sie nur zu häufig durch ihr Thun und
Lassen ihrer Lehre. Der heidnische Satyriker Lucian (im zwei¬
ten Jahrhundert nach Ehr.) geißelt die Philosophie ob ihrer



8
Unfruchtbarkeit für das Leben und ob ihrer Unzulänglichkeit. In
seinem Gespräche des Menippus und Philonidcs läßt er Jenen
erzählen, wie er zuerst aus Homer und Hesiod Wahrheit und Tu¬
gend kennen lernen wollte. Unwillig über die Ungereimtheiten und
Ungebührlichkeiten, welche sie den Göttern andichteten, wandte er
sich an die Philosophen; aber da sep er erst recht übel angekom¬
men. Sckon über ihre abweichenden Ansichten, noch mehr aber
über den Widerspruch zwischen ihren Grundsätzen und ihrem Wan¬
del mußte er sich ärgern. Denn Mancher schrie wider die Reich-
thümer, der sein Geld auf Wucher auslieh; Mancher rühmte
sich, die Ehre zu verachten, der doch in allen Dingen nichts, als
seine Ehre suchte, u. s. w. (siehe Nonnotte's philosophisches Lerikon
2. Band, S. 121). Daker kam cs, daß die Redlicheren unter
den Philosophen selbst die Trostlosigkeit ihrer religiösen Zustände
einsahen, und Hilfe anderswoher, als von menschlicher Einsicht
erwarteten. Plato läßt (im Alcibiadcs ll. Seite 150—151) den
Sokrates sagen, daß ein Lehrer kommen müsse, der da zeigen solle,
wie man sich gegen Gott und die Menschen zu benehmen habe.
(Vergl. Phädon, S. 85.) Er selbst gesteht, (in Epinomide), daß
Gottesfurcht Niemand lehren könne, wenn nicht Gott selbst zu¬
vor als Lehrmeister aufgetreten ist. „Ohne göttlichen Einfluß, sagt
Cicero, (üo nut. üsor. 2, 6ö.), gab es nie einen großen Mann."
„Ohne Gott ist kein Mensch gut, weil ihm Gott n'chtige und er¬
habene Gedanken gibt", schreibt Seneca, (Epist. 47). Bei dem
indischen Philosophen Sancara heißt es: „daß man nicht durch
Vermittlung von Vernunftgründen; sondern durch Hülfe der von
jeher überlieferten Lehren Brahma erreichen könne". In den
ersten Jahrhunderten des Christenthums wurden der begabtesten
Geister viele eben dadurch der Religion des Kreuzes zugeführt,
weil sie ihren Drang nach richtiger Erkenntniß Gottes, und nach
Beruhigung ihres Gewissens in keiner philosophischen Schule be¬
friedigen könnten. So: ein heiliger Justinus am Anfänge des
zweiten Jahrhunderts. Die Vernunft, sich selbst überlassen, gab
keinen hinreichenden Aufschluß über Gott und Jenseits ; über Un¬
sterblichkeit oder ewige Vernichtung mit dem Tode; sie hatte nicht
Trost genug im Leiden (dieß fühlten die hochgebildeten Athener
zur Zeit einer Pestseuche in ihrer Stadt. Thucpd. II. 51, 52, 53);
nicht genug wirksame Mittel, um den Willen im Kampfe gegen
die Reize der Sünde zu stärken. Denn der moralische Sinn wird
abgestumpft, endlich ganz ertödtet, und der Mensch zählt sich nur
zu gerne von beschwerlichen Pflichten los, wenn sie ihm nicht als
Gottes unverbrüchliches Gebot; sondern nur als Postulate seiner
eigenen Vernunft erscheinen.

Wie schon oben zugegeben wurde, haben die Weisen des Al-
terthums manches Vortreffliche gelehrt; das Licht der Vernunft
war durch die erste Sünde (durch die Erbsünde — wovon später
mehr) ja nicht ausgelöscht; überdieß darf nicht übersehen wer¬
den, daß, was sich in ihren Schriften Wahres über Gott, Un-



9
sterblichkeit und dergleichen vorfindet, zum großen Theile aus der
göttlichen Offenbarung geschöpft sey. Pythagoras machte große
Reisen, eben zum Zwecke, die Wahrheit bei andern Völkern zu
erforschen; in Aegypten soll er in die Mysterien eingeweiht und
in die Priesterkafte selbst ausgenommen worden seyn. Sollte er
nichts vom Monotheismus der Hebräer gehört, nichts von ihnen
gelernt haben? Plato soll auf seinen Reisen auch nach Palästina
gekommen seyn, wo er sich gewiß mit den heiligen Büchern der
Juden einigermaßen vertraut gemacht haben wird. —

Wenn nicht im grauen Alterthume, ist die Vernunft doch
vielleicht später, nachdem sie in allen Wissenschaften immer größere
Fortschritte gemacht, —ist sie etwa in unseren Tagen so „mün¬
dig" geworden, daß sic einer göttlichen Leitung nicht mehr be¬
darf? Die Erfahrung bezeugt das Gegentheil! Was immer von
einer solchen Mündigkeit gesagt werden mag, beruht auf einer
argen Täuschung. Denn wenn z. B. von solchen Schriftstellern
über Religion, Gott, Unsterblichkeit hie und da nicht Unrichtiges
geschrieben wird, die einzig ihrer Vernunft zu folgen vorgeben,
so sind dies meist nur noch Erinnerungen aus der Zeit, wo sie
von einer frommen Mutter und in der Schule den christlichen
Unterricht empfingen. Wie sie sich auch geberden mögen, sie kön¬
nen derselben dock nicht ganz los werden. Sie stehen unter dem
Einflüsse des Christenthums, welches alle Verhältnisse des Lebens
durchdrungen, ob sie es eingestehen wollen oder nicht. Man täu¬
sche sich nicht! Es ist leicht, im 18. und 19. Jahrhunderte des
Christenthumes über Gott, als den liebevollen Vater der Men¬
schen, über die Fortdauer des Geistes nach dem Tode des Leibes,
über ein einstiges Wiedersehen, über Bruderliebe zu einander und
dergleichen schön reden und schreiben, nachdem alle diese und noch
viele andere Wahrheiten durch den Sohn Gottes selbst außer
allen Zweifel gestellt worden waren. Jst's aber nicht grober Un¬
dank, sie als die Resultate menschlichen Nachdenkens allein in An¬
spruch nehmen? Gewiß, eben so, als es nicht lobenswerth ist,
wenn ein der Schule kaum Entwachsener sich über seinen Lehrer,
das kaum groß gezogene Kind sich über seine Eltern erhebt. Und
was ist denn nach dem Zeugnisse der Geschichte die Folge, wenn
in der That irgendwo der ernstliche Versuch gemacht wird, mit
Verwerfung aller positiven Religion das sogenannte Banner der
Vernunft zu entfalten? In Frankreich hatte man am Ende des vori-
gen Jahrhunderts, welches sich im Namen des „philosophischen" ge¬
fiel, dem Begehren der „starken Geister" nachgegebcn und das Chri-
stenthum förmlich abgeschafft, um dafür den „reinen Cultus der
Vernunft" einzuführen. Es ist bekannt, unter welchem Symbole
dieselbe auf den Altar der Kirche Notre-Dame zu Paris erhoben
wurde! Aber welche Thorheiten und Gräuel wurden dann began¬
gen! wie ist das Heiligste verhöhnt, wie die „Vernunft" mit
Füßen getreten worden! Frankreich schien kaum mehr von Men¬
schen; sondern von wüthenden Thieren bewohnt zu seyn, welche



10
sich untereinander zerfleischten! Noch nie war der Vernunft so viel
Schmach angetban worden; so wie noch niemals im Namen der
„Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit" so viel Mcnschenblut ver¬
gossen wurde. Selbst den ungläubigen Machthabern schauderte es
endlich davor; der Glaube an ein höchstes Wesen und an die Un¬
sterblichkeit wurde wieder von St aatsweg e n dekretirr (1794).

So weit kann der Vernunft-Stolz führen! Kann also der
Mensch von der Vernunft einen bessern Gebrauch machen, als
wenn er sich der irrthumlosen Führung Gottes überläßt? Darin
liegt keine Demüthigung, wohl aber die böchste Ehre; so wie die
höchste Freiheit darin besteht, Gott in Liebe zu dienen.

Forts etzu iig.
Weil der Gegenstand so überaus wichtig ist, wollen wir ihn

noch näher beleuchten.
„Offenbaren" beißt überhaupt: Jemandem etwas mittheilen,

eröffnen, was ihm früher noch unbekannt war. Unter Offenba¬
rung Gottes im weiteren Sinne kann alles das verstanden
werden, wodurch uns Gott zur Kcnntniß Seiner selbst, unseres
Verhältnisses zu ihm, unserer Bestimmung und Pflichten führt.
Dies thut er schon durch die sichtbare Natur um uns: aber
auch durch die Vernunft, die er uns gegeben, als das Vermö¬
gen, das Uebcrsinnliche zu erfassen, und durch das Gewissen,
als seine Stimme in unserem Innern, die uns zum Guten an¬
spornt, vom Bösen abhält. Man kann also mit Recht sowohl die
sichtbare Schöpfung, als auch unsere Geistes-Anlagen eine Offen¬
barung Gottes — die natürliche — nennen, nach dem Vor¬
gänge des Weltapostcls, welcher an die Römer schreibt (Cap, 1.
V. 19, 20): „Was von Gott kennbar ist, das ist (auch) unter
den Heiden offenbar. Denn Gott selbst hat es ihnen (in der Na¬
tur) gcoffenbart; denn das Unsichtbare an Gott ist seit der Er¬
schaffung der Welt in den erschaffenen Dingen erkennbar und
sichtbar; nämlich seine ewige Kraft und Gottheit". —

„Wenn die Heiden, sagt er (Cap. 2, V. 14. 15.), aus na¬
türlichem Antriebe das thun, was zum Gesetze gehört, (das ist,
wenn sie das Sittengesetz, in so ferne es ihnen durch die Vernunft
erkennbar ist, erfüllen) so sind sie, die so ein Gesetz (wie die Ju¬
den es erhielten) nicht haben, sich selbst Gesetz, und zeigen, daß
das Werk des Gesetzes (als natürliches Sittengesetz) in ihre Her¬
zen geschrieben sey, indem ihr Gewissen ihnen davon Zeugniß
gibt, und die Gedanken sich unter einander anklagen oder'los¬
sprechen."

Außer dieser natürlichen gibt es aber auch noch eine po¬
sitive, d. i. thatsächliche, göttliche Offenbarung — eine über¬
natürliche. Denn Gott selbst hat den Menschen religiöse Wahr¬
heiten mitgetheilt, und ihnen kund gethan, wie sie ihre Bestim¬
mung erreichen können. Dies that er unmittelbar schon im Para-



11

diese und am Berge Sinai; dann durch seine Gesandten, insbe¬
sondere durch die Propheten; im neuen Bunde aber durch seinen
eingeborncn Sobn Icsum Christum. Ter heilige Paulus drückt
sich darüber im Briefe an die Hebräer also aus (Cap. 1, V. 1.2.):
„Mehrmals und aus vielerlei Weise hat einst Gott zu den Vätern
durch die Propheten geredet; am letzten bat er m diesen Tagen zu
uns durch den Sohu geredet, welchen er zum Erben über alles
gesetzt; durch Den er auch die Welt gemacht hat". — Von der
Offenbarung Gottes in diesem engeren Sinne ist hier die
Rede. — Ist dieselbe wohl möglich? Unmöglich würde die
Offenbarung nur daun seyn, wenn entweder Gott nicht im Stande
wäre, änf den Mcnschengeist mittheilcnd und belehrend einzuwir¬
ken ; oder wenn diesem die Empfänglichkeit dafür mangelte. Keines
von Beiden ist der Fall. Denn wäre Gott wohl allmächtig,
wenn er das nicht vermöchte, Er, der unendliche Geist, was
doch der beschränkte Geist vermag? Im Unterrichte, in der
Erziehung wirkt ein Menschengeist auf den andern ein; Gott
soll das unmöglich seyn? Oder ist es vielleicht seiner unwür¬
dig, der Erzieher und Lehrer des Menschen zu werden, welchen
er doch für eine überaus erhabene Bestimmung erschaffen bat,
welche derselbe nicht gezwungen erreichen muß; sondern, weil
mit freiem Willen begabt, auch verfehlen kann? Ist es nicht
vielmehr der väterlichen Liebe Gottes angemessen, daß er dem
Menschen selbst Aufschluß gibt darüber, was er zu wissen und zu
thun habe? Ja, so ist es! Eben so wenig läßt sich dem Men-
schengeistc die Empfänglichkeit für eine positive göttliche Of¬
fenbarung absprechen. Denn, ist derselbe ein erschaffener
Geist, so kann man doch wohl nicht behaupten, Gott habe ihn
unfähig, Etwas von ihm zu empfangen, erschaffen.

Man wende nicht ein: wenigstens für die sogenannten Ge-
hcimnkßlehren der Offenbarung mangle dem Menschen die Empfäng¬
lichkeit, eben weil er sie nicht begreifen kann. Die Fähigkeit, die
Geheimnisse des Glaubens in ihrem innersten Wesen zu durch¬
blicken, fehlt ihm freilich; nicht aber auch das Vermögen, einzu¬
sehen, daß dieselben wirklich von Gott geoffenbart scyen.

Und wie soll der Mensch keine Empfänglichkeit haben für das,
was den Bedürfnissen seines Geistes und Herzens vollkommen ent¬
spricht, was seine Zweifel löst, sein beängstigtes Gewissen beru-
higet, seinen Durst nach Wahrheit in den für Zeit und Ewigkeit
wichtigsten Angelegenheiten stillt; was seinem schwachen Willen
Kraft und Ausdauer verleibt, was ihn im Unglücke, in der Todes¬
stunde so tröstet, wie es bloßes Menschenwort, bloße Menschcn-
weisbeit nimmer vermag? —

An der Möglichkeit der Offenbarung darf daher wohl nicht
gezweifelt werden; aber auch an ihrer Rothwendigkeit nicht.
Diese ergibt sich schon aus Dem, was oben über die Unzuläng¬
lichkeit der Vernunft gesagt wurde. Man ziehe aber noch Nach¬
stehendes in Erwägung: Es ist durch die Erfahrung bestätiget.



12

daß der menschliche Geist nur am Geiste erwache, wel¬
cher von außen auf ihn ein wirkt; nur auf diesem Wege,
nicht durch sich selbst, gelangt der Mensch überhaupt zum Selbst¬
bewußtsein. Sonst bleibt dasselbe unentwickelt; ein sich selbst über¬
laßener Mensckengeist würde nie etwas von sich wissen. Von die¬
sem Grundsätze geht alle menschliche Bildung und Erziehung aus.
Daraus erklärt es sich, warum ein Mensch, welcher schon von
seiner frühesten Kindheit an, ferne von aller Berührung mit seines
Gleichen, unter den Thieren des Waldes anfwächst, sich von die¬
sen kaum in etwas Anderem, als in der äußeren Gestalt unter¬
scheidet.

Das Nämliche gilt von dem religiösen Bewußtsein. Auch
dieses konnte naturgemäß nur an einer äußeren Anregung erwachen
und sich entwickeln; nie aber auf dem Wege der bloßen Reflerion,
welche die Vernunft über die innere Welt im Menschen und die
ihn umgebende Schöpfung anstellte. Die Vernunft hätte keine
Veranlassung gehabt, eine solche Reflerion zu machen; die Sprache
der Natur wäre vom Menschen nicht verstanden worden. Kurz!
es mußte von außen ein Geist so auf den Menschengeist eingewirkt
haben, daß dieser zum religiösen Bewußtseyn kam. Welcher Geist
konnte aber so einen Einfluß auf den ersten Menschen, vor
dem noch keiner eristirte, ausgeübt haben, als nur der Geist
seines Schöpfers? Also Gott selbst mußte sich dem ersten
Menschen in positiver Weise geoffenbart haben. — Was sich so
als Folgerung unserer eigenen Vernunft von vorhinein ergibt, wird
durch die älteste Urkunde" des menschlichen Geschlechtes, durch das
erste Buch Mosis, als richtig geschehen erzählt.

Von diesem Standpunkte aus kann auch das von Gott dem
ersten Menschenpaare im Paradiese gegebene Verbot: von der
Frucht des Baumes der Erkenntniß des Guten und Bösen zu essen,
nicht als ein ganz willkührliches, welches besser unterblieben
wäre, erscheinen. Denn auch der freie Wille des Menschen
sollte an einem äußeren Objekte geweckt werden, daran sich er¬
proben und sich für Gott entscheiden. Daß er sich gegen Gott
entschied, war des Menschen selbsteigene Schuld. — Das war
die Uroffenbarung Gottes. —

Der Mensch war also ein Zögling Go tt es, nicht der Natur,
welche, selbstvernunftlos, nie ein Vernunftwesen hätte
heranbilden, selbst unfrei, nie ein freiesWesen hätte erziehen
können. Oder soll der erste Mensch gar ein Schüler der Thiere
gewesen seyn? Solcher Lehrmeister rühme sich, wer da will —der
Offenbarungs-Gläubige gewiß nicht! — War es aber vielleicht
hinreichend, daß der Mensch ein- für alle Mal zum Bewußt¬
sein und zum Gebrauche seiner Vernunft und Freiheit gelangte,
konnte seine Fortbildung fortan seine eigene Lorge, sein aus¬
schließliches Werk seyn? Wir verneinen dies, und berufen uns
wieder auf die Einrichtung unseres Geistes sowohl, als auch auf
die Geschichte. Die positive Offenbarung Gottes war nicht nur



13

für die erste Zeit nothwendig; sie blieb es auch für die fort¬
gesetzte Entwicklung der Religion. Denn der erste Mensch hatte
ja keine solche Masse von religiösen Kenntnissen erhalten, daß
dieselbe in der Folge nie hätte erschöpft werden können, und die
erste Offenbarung darf man sich doch wohl nicht als eine ins Un¬
endliche wirkende Anregung von Seite Gottes vorstellen,
nach welcher er sich für immer zurückgezogen, und den Menschen,
unbekümmert um sein ferneres Schicksal, sich selbst überlassen hatte.
Wird ja doch sogar im menschlichen Unterrichte nicht so verfahren!
— Ueberall in der Natur ist die Thätigkeit Gottes eine planmäßig
fortdauernde; nur in Betreff des Menschen sollte sie dies nicht
seyn? Nein! Gott mußte seine Offenbarungen so lange fortgesetzt
haben, bis sie ein in sich abgeschlossenes Ganze bildeten. Das Be-
dürfniß des Menschen dafür hatte ja auch nicht aufgehört; im
Gegentheile, es war größer geworden. Denn schon die Vernunft
führt uns darauf, daß bereits der erste Mensch durch den Miß¬
brauch seiner Freiheit gesündiget haben müsse, weil sie nicht zugeben
kann, daß er als Sünder aus der Hand seines Schöpfers hervor¬
gegangen war, wir aber die Sünde bis zu den Anfängen des
Menschengeschlechtes hinauf antreffen. Wenn nun Gott dem noch
nicht Gefallenen eine Offenbarung zu Theil werden ließ, wird
er sie wohl dem Sünder und seinen Nachkommen verweigert
haben? Nein! Weil er das Menschengeschlecht nach der Sünde
noch fortbestehen ließ, muß angenommen werden, daß seine er¬
barmungsvolle Liebe, welche uranfänglich eine nur mehr bildende
und erziehende war, nach der Sünde eine auch auf die Erlösung
des Menschen hinarbeitende wurde. Dies war sie in der That!

Daß der einzelne Mensch in seiner fortschreitenden gei¬
stigen Entwicklung von der Einwirkung Anderer auf ihn abhängig
scy, wird von keinem Menschenkenner bestritten. Was in Betreff
der weltlichen, prosanen Bildung Statt hat, warum sollte es nicht
auch, und noch in höherem Grade, in Hinsicht auf die Religion
gelten? Wir führen hier die Worte eines Autors an, dessen An¬
sichten wir sonst öfters bekämpfen müssen. (Oersted: der Geist in
der Natur, S. 179 u. ff.) „Die Geistesentwicklung, die jeder ein¬
zelne Erdbewohner hat, ist ein vereintes Werk seiner eigenen Wirk¬
samkeit und der Einwirkung der ganze» Umwelt, woran seine sämmt-
lichen Mitmenschen der Regel nach den wesentlichsten Theil haben.
— Alle die klaren und reinen Wahrheiten, welche im Menschen
entstehen, sind Offenbarungen der ewigen Vernunft (wir fügen
bei: des überweltlichen, persönlichen Gottes). In demsel¬
ben Grade wie die geoffenbarte Wahrheit größer, umfassender,
erhebender wird, in demselben Grade ist sie im Verhältnisse zu
dem Endlichkeitszustande, der auf einer niederen Stufe ausschließ¬
lich Natur genannt wird, übernatürlich, obgleich sie in Got¬
tes ewiger Natur vollkommen natürlich ist. (Haben wir Unrecht,
wenn wir dies auf die sogenannten Mysterien der christlichen Re¬
ligion anwenden?) Ein äußeres Kennzeichen des hohen Wesens



14
der Offenbarung ist die Größe ihrer Wirkung; wohl zu merken,
nickt bloß eine weltlich große Ausdehnung, sondern zumal die
Größe dersenigen Wirkung, welche das Menschengeschlecht in sich
vernimmt, die Veredlung, die Erhebung, die Annäherung an Gott,
deren das Geschleckt sich dadurch bewußt wird." — Was lernen
wir aus der Geschichte? Sie bezeugt, daß, je mehr Fortschritte
die Verstandeskultur unter den Völkern der alten Welt machte,
um so thörichter der Volksglaube wurde; was nicht erklärt wer¬
den könnte, wenn die Idee der Gottheit nur das Erzeugniß des
über die Natur reflektirenden Verstandes wäre. Die einmal so er¬
faßte Idee von der Gottheit und unserem Verhältnisse zu ihr,
hätte ja mit den Fortschritten in anderen Zweigen menschlichen
Wissens gleichen Schritt halten, auch mehr und mehr vervollkomm¬
net werden müssen. Aber das Gegentheil geschah! Zum augen¬
scheinlichen Beweise, daß der Mensch in Beziehung auf Religion
sich nicht durch die Kraft seiner Vernunft aus einem unvollkom¬
menen zu einein immer vollkommneren Zustande empor zu arbeiten
vermochte; sondern umgekehrt, in dem Grade immer tiefer fiel, als
er sich von der Uroffenbarung Gottes entfernte.*) Nur bei einem
einzigen, verhältnißmäßig unbedeutenden, an profaner Bildung
Anderen zurückstehenden Volke, welches überdieß von, in alle Thor-
heitcn und Gräuel der Abgötterei versunkenen Nationen umgeben
war, finden wir reinere, Gottes würdigere Begriffe — und eben
dieses Volk, nämlich die Juden, rühmte sich, im Besitze einer
positiven Offenbarung Gottes zu seyn, welche wir nach unbe¬
fangener Prüfung als solche anerkennen müssen. Ist diese Er¬
scheinung nicht auffallend, nicht überzeugend genug?

Die Nothwendigkeit einer Offenbarung leuchtete allen Völkern
so sehr ein, daß Jedes derselben den Ursprung seiner Religion auf
einen unmittelbaren Verkehr der Gottheit mit den Menschen zurück¬
führte. Die Aegypter wollen ihre Religion von Thot oder Hermes;
die Inder von Brahma; die Chaldäer von Bel, — lauter höchste
Gottheiten, erhalten haben. Den Griechen vermochten alle ihre
Philosophen und Skeptiker diesen Glauben nicht zu nehmen. Wer
es versuchte, dem wurde oft Verbannung, ja der Tod zu Theil.
Den Anaragoras (geb. 500 v. Ehr.) verurtheilten die Athener als
Frevler wider ihre Götter zum Tode, wovor ihn nur der Einfluß
seines Freundes Periklcs rettete. Sokrates (400 v. Ehr.), der Got-
tesläugnnng angeklagt, mußte den Giftbecher trinken; Aristoteles
konnte sich , nachdem er durch dreizehn Jahre zu Athen gelehrt
hatte, einem ähnlichen ihm zugedachten Schicksale nur durch die
Flucht entziehen. Welcher ist der Grund dieses so allgemeinen
Glaubens? Man langt mit der Behauptung wieder nicht aus:

*) Damit erklären sich die bedeutendsten Alterthumsforschcr einverstanden,
z. B. Aug. Wilh, Schlegel (ch 1845); Movers (Phönizier, Bd. I. S. 168.);
selbst Grimm sagt (deutsche Mythologie): „Die monotheistische Form —
des Glaubens — scheint die ursprüngliche, aus deren Schooß dem kindlichen
Altcrthum leicht sich Vielgötterei entwand". —



15
Priester und Gesetzgeber, als z. B. ein Minos, der 9 Jahre mit
Zeus umging — wie Homer singt (Oilvss.) oder ein Numa Pom-
pilius unter den Römern, dem die Säge die Nymphe Egeria zur
Lehrmeisterin gab, haben denselben veranlaßt; — benützt mögen
sie ihn haben";» ihren Zwecken, vorbanden war er aber schon
vor ihnen.

Der wahre Grund liegt in der ob auch verunstalteten Tra¬
dition von der Uroffenbarung Gottes und in dem fortwährenden
Bedürfnisse nach göttlicher Belehrung.

Die Offenbarung muß für den Menschen erkennbar seyn,
d. h., er muß sich von ihrem Gegebensein überzeugen können. Wie
geschieht dieß? Bei demjenigen, dem dieselbe unmittelbar zu
Thcil wird — was z. B. im alten Bunde bei den Propheten der
Fall war — zunächst durch Inspiration, d. i. durch göttliche
Eingebung. Für uns aber, die wir später leben, ist es erforderlich,
daß wir von der Thatsache der Offenbarung und ihrer Fort¬
pflanzung bis auf uns, uns überzeugen können.

Die Prüfung, ob eine Offenbarung die wahre sey oder nicht,
muß vorerst auf die Untersuchung gerichtet seyn, von welchem
Gewichte die Autorität sey, auf welche sie sich stützt. Denn
geschichtliche Fakten werden, wie schon bemerkt, nicht a priori
bewiesen. Man darf nicht damit anfangen, den Inhalt zu zer¬
legen; und wenn Einiges davon nicht begreiflich ist, darüber den
Stab brechen- Es ist ferner nicht nothwendig, daß man alle Re¬
ligionen der Welt einzeln prüfe, um zu wissen, welche die wahre
sey. Denn wenn einzig nur Eine — die christliche — eine göttliche
Autorität für sich hat, fo kann außer ihr keine andere wahr
seyn, weil Gott unmöglich einander Widersprechendes geoffcnbart
haben kann.

Autoritätsbeweise sind überhaupt auch dem mehr Ungebildeten
einleuchtend, wenn er übrigens nur einen gesunden Verstand und
einen redlichen Willen besitzt. Eben diese Eigenschaft der Erkenn¬
barkeit für Alle ist ein wesentliches Merkmal der wahren Offen¬
barung ; denn dieselbe muß Gemeingut aller Menschen, nicht das
Privilegium weniger Gelehrten oder einer einzelnen philosophischen
Schule seyn.

Hat aber die Vernunft in Betreff des Inhaltes der Offen¬
barung gar kein Recht? Wohl hat sie dies. Sic kann Nach¬
weisen, daß in demselben nichts ihr Widersprechendes liege; daß
die gcoffcnbarte Wahrheit sie vollkommen befriedige und daß diese
in allen Punkten Gottes höchst würdig sey. Von dieser Seite be¬
trachtet nimmt die Religionsphilosophie, mit welcher sich freilich
nicht Alle zu befassen Zeit und Bcnff haben, einen nicht unwich¬
tigen Platz ein.

(Siehe hierüber vorzüglich Dr. v. Drey's Apologetik. 1. Bd.)



16

m.
Die heilige Schrift.

Im Vorhergehenden wurde dargethan, daß eine unmittelbare
göttliche Offenbarung unumgänglich nothwendig war; woraus
folgt, daß sie Gott den Menschen gewiß nicht werde vorenthalten
haben. Die Thatsache, daß sie richtig ertheilt wurde, und zum
Theile — nicht ganz — auch den Inhalt derselben, entnehmen
wir zunächst aus schriftlichen Dokumenten; nämlich aus der „Bi¬
bel". — Dies Wort ist griechischen Ursprunges: /3/-3Xo5, Buch,
A-SX-a, kleine Bücher. — Wir verstehen darunter jene Bücher,
welche von den Christen als „heilige", weil unter der Leitung
des heiligen Geistes verfaßte Bücher verehrt werden. Sie ma¬
chen vorzugsweise die „heilige Schrift" aus. Bekanntlich zer¬
fällt sie in die heilige Schrift des „alten" und „neuen" Bundes;
der Grund dieser Unterscheidung liegt in dem Alter der heiligen
Bücher. Jene — des alten Bundes— sind nämlich in der Zeit
vor der Ankunft Jesu Christi, des Stifters eines neuen Bundes
Gottes mit der Menschheit; Diese nach derselben, und zwar
theils von Einigen der Apostel, theils von zwei Apostel-Schülern
verfaßt worden. Das Verzeichniß der heiligen Bücher heißt der
„Canon" — im Griechischen so viel als „Regel", weil sie als
solche den Gläubigen im Glauben und Handeln dienen sollen.
Der Canon wurde, leicht begreiflich warum? nicht auf einmal
entworfen; jener, der die heiligen Schriften des alten Bundes
enthält, bestand früher, als der des neuen Bundes. Dieser letz¬
tere datirt aus dem zweiten Jahrhunderte unserer Zeitrechnung.
Damals fingen nämlich die Christen an, die apostolischen Schrif¬
ten zu sammeln, wobei mit der möglichsten Vorsicht vorgegangen
wurde. Schon auf dem Concil zu Karthago, welchem auch der
heilige Augustin, Bischof zu Hippo, beiwohnte (397); und zuletzt
von der allgemeinen Kirchenversammlung zu Trient im 16. Jahr¬
hunderte, wurde (sess. IV.) das Verzeichniß der göttlichen Schrif¬
ten unter Aufzählung der einzelnen Bücher aus bas Bestimmteste
festgesetzt*) Es sind die folgenden: „Vom alten Testamente: die
fünf Bücher Mosis, ein Buch Josue, der Richter, Ruth, vier
Bücher der Könige, zwei Paralipomenon, das erste und zweite Buch
Esdras, wovon Letzteres auch d.B.Nehemias heißt, Tobias, Judith,
Esther, Job, das David'sche Psalterium von 15V Psalmen, die
Sprichwörter, der Prediger, das hohe Lied, das Buch der Weis¬
heit und das des Sohnes Sirachs, Jsaias, Jeremias mit Baruch,
Ezechiel, Daniel, die zwölf kleinen Propheten, das erste und zweite
Buch der Macchabäer. Jnffneuen Testamente: die vier Evange¬
lien: nach Matthäus, Marcus, Lucas und Johannes, die Apo¬
stelgeschichte von Lucas, die vierzehn Briefe des Apostels Pau¬
lus, zwei Briefe des Apostels Petrus, drei des Apostels Jo¬

ch Und zwar ohne einen Unterschied zu machen zwischen den sogenannten
protokanonischen und deuterokanonischen Büchern.



17

Hannes, einer des Apostels Jacobus, einer des Apostels Judas,
und die Offenbarung des Apostels Johannes."

Will man die heiligen Bücher unter allgemeine Rubriken
bringen, so kann man sic allenfalls so zusammeufasscn: a) Histo¬
rische Schriften, und zwar vom alten Bunde: die Bücher Mosis,
Josue, der Richter, Ruth, der Könige, Paralipomenon, Esdras
und Nehemias, Tobias, Judith, Esther und der Macchabäer; —
vom neuen Bunde: die vier Evangelien und die Apostelgeschichte,
b) Lehr-Schriften; vom alten Bunde (diese werden von Einigen,
z. B. Dr. Johann Jahn und Dr. I. G. Herbst in ihren Einlei¬
tungen als poetische Bücher aufgeführl): Job, die Psalmen, die
Sprichwörter, der Prediger, das hohe Lied, das Buch der Weis¬
heit, und das des Sohnes Sirachs; — vom neuen Bunde: die
Briefe der Apostel, e) Prophetische Schriften; vom alten Bunde:
Jene der vier großen und zwölf kleinen Propheten; — vom neuen
Bunde: die geheime Offenbarung des heiligen Johannes.

Eine solche Sonderung ist keine „ausschließendc"; sondern
nur vom Hauptinhalte hcrgcnommcn. Denn z. B. die fünf
Bücher Mosis enthalten nicht bloß Historisches; sondern insbeson¬
dere auch das dem jüdischen Volke von Gott durch Moses gege¬
bene Gesetz; auch in den Lehrbüchern ist hie und da Geschicht¬
liches enthalten. Wer weiß nicht, daß die Evangelien nicht nur
Begebnisse und That en aus dem Leben Jesu; sondern auch
Vieles von dem berichten, was der Heiland gelehrt hatte?

Wir gehen nun, so viel dieß in Kürze thunlich ist, die ein¬
zelnen Bestandtheile der Bibel durch; in der Ordnung, wie sie
im Eanon aufeinander folgen.

Alter Bund.
Die fünf Rächer Mosis.

Mit dem griechischen Ausdrucke werden sie zusammen der
Pentateuch (növrL, fünf, und Buch) genannt. Tie ein¬
zelnen Bücher führen bei den Rabbinern ihre hebräischen Namen nach
den Anfangsworten ; in der griechischen und lateinischen Ucbersetzung
aber sind dieselben durch den Inhalt bestimmt. Darum beißt das
erste Buch: Oenesis, weil es mit der Schöpfung der Welt be¬
ginnt; es schließt mit dem Tode des Patriarchen Joseph in Aegyp¬
ten (Jahr der Welt 2369). Das zweite heißt: Nxo-ius, weil es
den Auszug der Israeliten aus Aegypten; hernach die Gesetz¬
gebung auf Sinai erzählt. Es umfaßt den Zeitraum vom Jahre
2369 bis 25(4 der Welt. — Das dritte ist der Devitieus, so ge¬
heißen, weil cs die Gesetze über die gottesdienstlichen Verrichtun¬
gen der Priester und Leviten enthält. Es umfaßt nicht mehr als
Einen Monat. — Das vierte hat den Namen: Numeri, weil es
mit der Zählung des israelitischen Volkes zum Kriegsdienste be¬
ginnt. Es umfaßt eine Zeit von ungefähr ncununddreißig Jahren. —
Das fünfte führt den Titel: Deuteronomium, d. i. zweites Gesetz,

2



18
weil es die abermalige Einschärfung des schon früher gegebenen
Gesetzes zum Zweckechat. Es begreift die letzten zwei Monate
des vierzigsten Jahres nach dem Auszuge der Israeliten auS Aegyp¬
ten. Stimmliche sünf Bücher wurden von Moses geschrieben.

Das Ruch Dasue.
Dasselbe führt seinen Namen daher, weil Josue, der Nach¬

folger Mosis in der Leitung des israelitischen Volkes, die Haupt¬
person in den darin geschilderten Ereignissen ist. Zum Inhalte
hat es die Geschichte des Volkes Gottes vom Hingange Mosss
1451 vor Ehr. bis zum Tode des Josue 1434 vor Ehr. Ver¬
faßt wurde es, wenn etwa nicht von Josue selbst, so doch ganz
gewiß bald nach ihm, von einem jüngeren Zeitgenossen. (Alliolis
heil. Schrift. — Herbst's Einleitung, Bd. 2, S. 87.)

Das Ruch der Richter.
Es erzählt die Geschichte der Israeliten vom Tode Josue's

an, unter den Richtern (Seboplitim, hebräisch) — daher auch sein
Name — bis auf den Richter Heli, während eines Zeitraumes
von mehr als dreihundert Jahren. Die Abfassungszeit dieses Bu¬
ches fällt in die Periode Samuels. Nach der altjüdischen Tra¬
dition ist Samuel selbst dessen Verfasser — wenigstens kann es
leichtlich Einer seiner Schüler geschrieben haben. (Herbst's Einl.
Bd. 2, S. 125.)

Das Ruch Ruth.
Es enthält die anmuthige Geschichte der Moabitin Ruth,

welche durch ihre Hcirath mit dem reichen Bethlchemiten Booz die
Mutter Obed's, des Großvaters David's, geworden ist. Einige
meinen: dasselbe sei von Samuel versaßt worden; wahrscheinlicher
aber wurde es später, nach David geschrieben; wann gerade,
ist nicht bestimmt anzugeben. (Herbst's Einl. Bd. 2, S. 134.)

Die zwei Rüchee 8amuess uud die zwei Rücher der
Röntge.

So heißen sie nach der hebräischen Bezeichnung, während sie
in der griechischen und lateinischen Uebersetzung die Aufschrift tra¬
gen: „Die vier Bücher der Könige". Sie erzählen, nachdem Ei¬
niges ans der Zeit der beiden letzten Richter Heli und Samuel
vorausgeschickt wird, die Geschichte des hebräischen Volkes unter
den Königen bis zum Untergänge beider Reiche, nämlich Israel
durch die Assyrer unter König Salmanaffar, (721 vor Ehr.)
und Juda durch die Chaldäer unter König Nabuchodonosor (588
vor Ehr.) — durch einen Zeitraum von mehr als fünf Jahr¬
hunderten. — Die Frage nach den Verfassern ist kaum befriedi¬
gend zu lösen.

Nach Einigen sind die zwei Bücher Samuels von den Pro¬
pheten Samuel (so der Talmud) Gad und Nathan; die zwei



19

Bücher der Könige von Esdras oder dem Propheten Jeremias
verfaßt worden; (Allivli's heil. Schrift), was sich jedoch nicht voll¬
ständig erhärten läßt. So viel scheint gewiß, daß Jene nicht
sehr lange nach der Trennung des Reiches geschrieben worden
seyen. (Hcrbst's Einleitung Bd. 2, S. 152.)

Die zwei Rächer MraWomeuou.
Im Hebräischen bildeten sie ursprünglich nur Ein Buch: „der

Chronik". Obigen Namen gab ihnen die griechische alexandrini¬
sche Uebersetzung, weil sie das in den Büchern der Könige „Aus¬
gelassene" nachträglich liefern. Das erste beginnt mit dem Ge¬
schlechtsregister Adams; das zweite endet mit der vom Perserkönige
Cyrus (im Jahre 536 vor Ehr.) den Juden ertheilten Erlaub-
niß zur Heimkehr aus der Gefangenschaft. Die alte jüdische und
christliche Tradition nennt den (Esra) Esdras als Verfasser. (Herbst'ö
Einleitung Bd. 2, S. 165, 176.)

Das erste Ruch Esdras
enthält die Beschreibung der Rückkehr eines Theiles der Juden aus
der babylonischen Gefangenschaft nach Jerusalem, den Wiederauf¬
bau des Tempels, und des Esdras eigene Thaten, und reicht —
doch nicht ohne Unterbrechung — bis nach 457 vor Ehr. (Allioli's
heilige Schrift.)

Die Ueberliefernng bezeichnet den großen Gesetzgelehrten Esdras
selbst als Verfasser.

Das Ruch Nehemias
wird auch das zweite Buch Esdras deßhalb genannt, weil es die
Geschichte des ersten Buches Esdras fortsetzt; weßhalb es mit
diesem im Canon der alten Juden nur als Ein Buch vorkam. Sein
Vorfahre ist Nehemias, ein vornehmer, jüdischer Exulant und
Mundschenk an dem persischen Hofe zu Susa. Vom Könige Ar-
taschafcht — welchen die Meisten für den Artaxerxes Longimanus
halten — erhielt er in dessen zwanzigsten Rcgierungsjahre — (dicß
wäre 444 vor Ehr.; Jahns Einleitung, S. 306) — die Erlaub-
niß, nach Judäa zu reisen, wo der Zustand der Rückgekehrten sehr
herabgekommen war, und Jerusalem zu befestigen. Zweimal ging
er dahin ab. Die Geschichte dieses Buches erstreckt sich bis in die
ersten Regierungsjahre des Perscrkönigs Darius Nothus (seit 423
vor Ehr.).

Das Ruch Toöias.
Dasselbe beschreibt die Erlebnisse des Tobias, eines gotterge¬

benen jüdischen Gefangenen zu Ninive, der Hauptstadt von Assy¬
rien, und seines Sohnes. Ob diese Beiden selbst das Buch — etwa
bis Cap. l4, V. 16. geschrieben haben, ist nicht ausgemacht. Wenn
es das Werk nur Eines Verfassers ist, so stammt es aus der nach-

2 *



20
erilischen Zeit. (Hcrbst's Einleitung, Bd. 4, S. 83.) Ob das Buch
ursprünglich in der chaldäischcn Sprache geschrieben wurde, ist auch
nicht gewiß. (Allioli's heil. Schrift.) *)

Das Ruch Judith.
Sein Verfasser läßt sich nicht mit Gewißbeit ermitteln. Es

erzählt die heldcnmüthige Befreiung der galiläischen, von dem
assyrischen Feldherrn Holofernes belagerten Grenzfestung Bcthulia
durch die fromme Witwe Judith. Wahrscheinlich wurde es wäh¬
rend oder bald nach dem babylonischen Eril geschrieben, und zwar
ursprünglich chaldäisch; wornach also das Griechische, worin wir
jetzt das Buch besitzen, nur Uebersetzuug wäre. Tie Begebenheit
gehört in die Zeit des jüdischen Königs Manasses (698— 643 vor
Ehr.). — (Siehe Hcrbst's Einleitung, Bd. 4, S. 94—126.)

Das Ruch Esther.
Es hat seinen Namen von der Person, deren Geschichte er¬

zählt wird; nämlich von der Jüdin Esther, welche zur Gemahlin
erhoben wurde des Perserköuigs Achaschwervsch (Affueros). Die¬
ser ist den meisten Auslegern zufolge ökerrcs I. (485—464 vor
Ehr.); also nicht ein medisch-persischer König schon vor Eyrus.
Es enthält zwei Theile, von denen der erste «Cap. 1—16, V. 3.)
noch hebräisch, der andere aber nur in der griechischen Uebersetzung
der siebenzig Dollmctschcr vorhanden ist. lieber den Verfasser sind
die Bibelforscher nicht einig. Vielleicht rührt cs, zum Theile, von
dem im Buche vorkommcndcn Mardochai her; oder es wurde
von einem anderen Israeliten noch vor oder während der Regie¬
rung des Artarerrcs geschrieben.

Das Ruch Fass.
Es beschreibt die Leiden des frommen, schwer geprüften, am

Ende aber wieder von Gott gesegneten Dulders Job, eines ara¬
bischen Emirs im Lande Uz — zwischen Edom und Ebaldäa. —
«Einige verstehen darunter die einst fruchtbare und qucllcnreiche
Gegend südöstlich vom todten Meere und dem Gebirge Scir; zwi¬
schen Jdumäa und dem wüsten Arabien.) — Daß Job in der pa¬
triarchalischen Zeit lebte, ist nicht zweifelhaft. Als Verfasser die¬
ses herrlichen Buches wird von Vielen Moses gehalten, in wel¬
chem Falle es wohl noch vor dem Auszuge aus Aegypten geschrie¬
ben worden wäre. Dieß scheint begründeter zu scyn, als daß es
erst ans der davidisch-salomonischen Zeit herrühre. (Siehe Allioli's
heil. Schrift — Jahn's und Hcrbst's Einleitung.)

Die Psalmen
sind heilige Lieder; meist, aber nicht alle, vom Könige David ver¬
faßt; 150 an der Zahl. Sie sind voll der herrlichsten Gedanken,

Nn bemerken (ei dieser Gelegenheit, daß alle Bücher des allen Bundes
hebräisch oder chaldäisch verfaßt wurden, von deren Originalsprache wir
nicht eigen» Erwähnung machen.



21

und ganz geeignet, fromme Gefühle zu erwecken. Viele von ihnen
enthalten Weissagungen auf den kommenden Messias.

Die Sstcüche Salomons,
des weisesten Königs der Juden. Es sind kurze Lehr- und Denk¬
sprüche echter Weisheit. Der fortwährenden Ucberlieferung zu¬
folge sind sie von Salomon niedergeschrieben worden, ob auch
Einige schon vor ihm vorhanden gewesen scyn mochten.

Der Prediger.
In der griechischen (Übersetzung heißt dieß Buch „koclesiastss".

Nach der wohlbegründeten Annahme stammt es auch vom Könige
Salomon her, welcher darin gleichsam als Prediger — daher der
Name — über die Eitelkeit alles Irdischen, über die Freuden und
Drangsale der Menschen redet.

Das hohe Lied
wird gleichfalls dem Salomon als Verfasser zugeschrieben. Sein
Jnbalt ist im höheren Sinne prophetisch: das Verhältniß Christi
zu seiner Kirche; geschildert unter Bildern, welche dem ehelichen
Leben entlehnt sind.

Das Ruch der Weisheit
handelt von der wahren Weisheit, welche gleichbedeutend ist
mit der Erkenntniß und Furcht des Herrn. Es ist ursprünglich
griechisch geschrieben. Von wem? ist nicht gewiß; wahrscheinlich
von einem in Aegypten, etwa zu Alexandrien, lebenden Juden,
unter den Ptolomäern. (Siehe Herbst's Einleitung, Bd. 4, S. 194.)

Das Rach (Lccli'siaslicas,
d. i. Kirchen- zu kirchlichen Vorträgen verwendbares Buch. Ge¬
schrieben wurde es ursprünglich hebräisch, von Jesus, einem Sohne
Sirachs zu Jerusalem, (um 180 vor Ehr.; siehe Alliolis heil.
Schrift; nach Herbst's Einleitung, Bd. 4, S. 233 zwischen 290
und 280 vor Ehr.) — von seinem Enkel aber in Aegypten ins
Griechische übersetzt (nach Allioli 131 vor Ehr.; nach Herbst
zwischen 230 und 220 vor Ehr.). Es erinnert im Inhalte und
Tendenz an die Sprüche und den Prediger Salomon's.

Die prophetischen Bücher enthalten Weissagungen zukünftiger
Begebnisse, insbesondere den Messias betreffend. Geschrieben sind
sie von denjenigen Männern — Propheten —, als deren Werk
sie im Canon vorkommen. Der Umfang der Weissagungen, nicht
aber etwa die Glaubwürdigkeit oder das göttliche Anse¬
hen derselben, welches bei Allen gleich ist, begründet die
Unterscheidung in die vier großen und zwölf kleinen Prophe¬
ten. Die Meisten aus ihnen waren im Reiche Israel aufgetreten,
wo der Abfall von Gott weiter um sich gegriffen hatte, als im
Reiche Juda. Drei — die zuletzt Aufgeführten, weissagten nach
dem babylonischen Erile.



22

Zu dm vier großen Propheten gehören:

Ifaias,
aus dem Königreiche Juda, weissagte dort seit 759 vor Chr. —
sehr lange, über fünfzig, vielleicht gar sechzig Jahre; bis unter
dem Könige Manasses (698—643 vor Chr.), der ihn zum Mar¬
tertode vcrurtheilte.

Jeremias,
ein Priester aus Anathoth, unweit Jerusalem, bekleidete das Pro¬
phetenamt vom Jahr 629 vor Chr, bis nach der Zerstörung
Jerusalems durch Nabuchodonosor (588 vor Chr.). Auf den
Trümmern des Tempels beweinte er den Fall seines Volkes und
Landes, und ging dann mit den flüchtigen Juden nach Aegypten,
wo er starb; und zwar soll er dort von den Juden selbst, deren
Götzendienst er rügte, gesteinigt worden sein. Außer seinen eigent¬
lichen Prophetien haben wir von ihm auch Klagelieder, heilige
Elegien, auf das Unglück seines Volkes; aber auch nicht ohne
Beziehung auf die Leiden des kommenden Messias.

Sein treuer Schüler und Diener Baruch hat ebenfalls Weis¬
sagungen hinterlassen.

Ezechiel
war zum Theile ein Zeitgenosse des Vorigen. Sieben Jahre vor
der Zerstörung Jerusalems -— also im Jahre 595 vor Chr. —
erhielt er in der Gefangenschaft, am Flusse Chobar in Mesopo¬
tamien, von Gott den Ruf zum Prophetenamte. Im Jahre 572
vor Chr. lebte er noch; wann er starb, ist ungewiß.

Daniel,
wahrscheinlich aus königlich-südischem Geblüte stammend, kam als
Gefangener an den Hof Nabuchodonosors nach Babylon, und
lebte auch unter dem Perserkönige Cyrus, dem Bezwinger des
chaldäischen Weltreiches, (538 vor Chr.). Besonders merkwür¬
dig ist seine so genaue und detaillirte Vorhersagung der Zeit, wann
der Messias kommen werde. (Cap. 9.)

Die kleinen Propheten sind folgende:

Dseas,
im Reiche Israel weissagend zwischen 781 und 727 vor Chr.

Joel,
wahrscheinlich im Reiche Juda; vielleicht der älteste der Prophe¬
ten, die etwas Schriftliches hinterließen, — etwa zwischen 81 l
und 759 vor Chr.

Ämos,
ein Hirte aus Thekoa, einem Städtchen, einige Meilen südlich von
Bethlehem, weissagte meist gegen Israel — nach 811 vor Chr.



23

Mdias
lebte, wenn nicht noch vor Jeremias, so doch gleichzeitig mit
demselben.

Ionas.
In dem von ihm benannten, und nach der gewöhnlichen Mei¬

nung auch von ihm versüßten Buche sind zwar keine von ihm ge¬
machten Weissagungen, aber seine eigenen Erlebnisse enthalten.
Sein dreitägiger Aufenthalt im Bauche des Fisches und seine Be¬
freiung anS demselben ist ein Vorbild der Auferstehung Jesu Christi.
Dadurch ward er ein Prophet gleich den klebrigen. Daß da¬
mals König Phul zu Ninive residirte, ist nicht ganz gewiß. —
Jonas, aus dem Reiche Israel stammend, lebte vielleicht vor 823
vor Chr. (Siehe Allioli's h. Schrift und das Freib. K.-Ler.)

Michaeas
aus Morastha, in der Nähe von Hebron, weissagte zwischen 759
und 699 vor Chr.

Rahum
aus Elkosch, wahrscheinlich in Galiläa, weissagte nach 727 vor
Chr.

Hahacuc.
Ob er der Nämliche sey, der dem Propheten Daniel in der

Löwengrube das Essen brachte (Dan., Cap. 14), ist zweifelhaft.
Vielleicht lebte er bald nach 610 vor Chr.

8osihokiias
weissagte nach 641 vor Chr.

Fgsilleus
trat als Prophet auf nach der Rückkehr der Juden aus der ba¬
bylonischen Gefangenschaft — vom Jahre 520 vor Chr. an.

Zacharias
begann sein Prophetenamt zwei Monate später, als der Vorige.

Malachias
weissagte unter Nehemias, von dem oben die Rede war.

Zu den historischen Büchern gehören noch:

Dis zwei Rächer der Macchahäer.
Ihren Namen führen sie, weil sie die Thaten der jüdischen

Hcldenfamilie, der Macchabäer, erzählen, welche sich für die Reli¬
gion und das Vaterland gegen den syrischen König, den grausa¬
men Antiochus Epiphanes (seit 175 vor Chr.) ruhmvoll käm¬
pfend erhoben. Die Geschichte reicht bis 134 vor Chr. — Beide
Bücher sind nicht von Einem und demselben Verfasser. Das erste



24

wurde ursprünglich hebräisch, nicht lange nach den erzählten Er¬
eignissen — das zweite etwa am Ende des zweiten Jahrhunderts
vor Ehr. geschrieben, und zwar in griechischer Sprache. (Herbst's
Einleitung, Bd. 4.)

Neuer Bund.
Die vier Evangelien.

Evangelium — griechisch — bedeutet eine gute,
frohe Bothschaft. Gewiß kann es keine bessere geben, als jene von
unserer Erlösung durch Jesum Christum, vom Reiche Gottes auf
Erden. Eigentlich ist das Evangelium Jesu nur Eines; aber auch
die heiligen Bücher, welche die Geschichte unserer Erlösung durch
Jesum erzählen, werden so genannt, und deren gibt es vier. Ihre
Verfasser sind:

Der heilige Matthäus,
Einer der zwölf Apostel. Er schrieb zwischen den Jahren 61 und
66 nach Chr., und zwar hebräisch. Doch besitzen wir sein Evan¬
gelium nicht mehr in der Ursprache; sondern in der griechischen
Uebersetzung, welche sehr frühe, wahrscheinlich vom heiligen Mat¬
thäus selbst, verfertigt worden war.

Der heilige Marcus,
ein Schüler des heiligen Petrus. Durch einige Zeit hatte er auch
den heiligen Paulus begleitet. Wann er "sein Evangelium, in
griechischer Sprache, schrieb, ist nicht ganz gewiß ; wahrscheinlicher
nach als noch vor dem Tode des heiligen Petrus. (Jahr 66
oder 67 nach Chr.)

Der heilige Lucas,
vor seiner Bekehrung Arzt zu Antiochia in Syrien. Er war ein
treuer Begleiter des beiligen Paulus auf dessen vielen und wei¬
ten Reisen, und schrieb zwischen den Jahren 60 und 70 — eben¬
falls griechisch.

Der heilige Johannes,
des Herrn Lieblingsapostel und Bruder des Apostels Jakob des
Aeltcren. Er schrieb sein Evangelium — griechisch — in den letz¬
ten Jahren seines Lebens (f um 101) zu Ephesus in Kleinasien,
wo er seinen Wohnsitz hatte.

Die ÄMelgeschichtk!
ist vom heiligen Evangelisten Lucas — auch griechisch — verfaßt.
Sie erzählt die Ereignisse in der jungen Kirche Christi nach dessen
Himmelfahrt; Einiges von den apostolischen Bemübungen des
heiligen Petrus, ganz vorzüglich aber jene des heiligen Paulus
bis zu dessen erster Gefangenschaft zu Rom, wo er zwei Jahre
weilte (bis 64 nach Chr.) Cap. 28, V. 30. — Also kann das
Buch nicht früher geschrieben worden seyn.



25

Die vierzehn ikriese des Hs. Apostels Pausus.
Nämlich:

Einer an die Römer, d. i. an die Christen zu Rom.
Zwei an die Korinther.
Einer an die Galater, d. i. an die Christen in der kleinasiatischen

Provinz Galatien.
Einer an die Christen zu Ephesus.
Einer an Jene zu Philippi in Makedonien.
Einer an Jene zu Colossae, einer Stadt in Phrygien.
Zwei an Jene zu Thessalonich in Makedonien.
Zwei an Timotheus, des heiligen Paulus Schüler, und von ihm

als Bischof zu Ephesus bestellt.
Einer an Titus, gleichfalls des heiligen Paulus Schüler, und

Bischof auf der griechischen Insel Creta.
Einer an Philemon, einen christlichen Bürger zu Colossae.
Einer an die Hebräer, d. i. an die zum Christenthume bekehrten

Juden in Palästina.

Die sielien kalhottscheu Nriese.
So heißen sie, weil sie nicht zunächst nur an einzelne Ge¬

meinden oder Personen gerichtet sind, — wenigstens dem größten
Theile nach —; sondern eine mehr „allgemeine" Bestimmung
haben. Es sind die nachstehenden:
Ein Brief des heiligen Apostels Jakob des Jüngeren, Bischofes

zu Jerusalem.
Zwei Briefe des heiligen Apostels Petrus.
Drei Briefe des heiligen Apostels Johannes.
Ein Brief des heiligen Apostels Judas, auch Thaddäus geheißen,

Bruders des Apostels Jakob des Jüngeren.

Die Dstenkiarimg (griechisch

Geschrieben vom heiligen Apostel Johannes. Sie ist das pr o¬
phetische Buch des neuen Bundes. In demselben ist die Weis¬
sagung der Schicksale der Kirche Christi bis zur Vollendung der
Zeiten enthalten. Die Aufschlüsse darüber erhielt der heilige Jo¬
hannes von Gott auf der Insel Patmos im ägäischen Meere, wo¬
hin er, um des Glaubens^willen, wahrscheinlicher unter Kaiser
Nero, als später unter Domitian (81—96 nach Chr.1, verbannt
worden war. Die Zeit der Abfassung dürfte um das Jahr 68
zu setzen seyn.

Die Sprache aller vorbenannten Schriften ist die griechische;
aber, wie überhaupt des neuen Bundes, mit Hcbräismen unter¬
mengt.



26

Fortsetzung.
Im Folgenden werden uns nachstehende Punkte beschäftigen:

Die Echtheit der heiligen Bücher;
Ihre Unverfälschtheit;
Ihre Glaubwürdigkeit;
Ihre Inspiration; zum Schluffe eine Vergleichung derselben mit

einigen nicht christlichen Religionsbüchern.
Die Echtbeit — Authentie — eines Buches besteht darin,

daß cs wirklich von demjenigen Verfasser hcrstammt, welchem cs
zugeschrieben wird; oder, wenn derselbe unbekannt wäre, — was,
wie wir sahen, bei einigen Büchern des alten Bundes der Fall
ist, daß es wenigstens nicht einer viel jüngeren Zeit angehört, als
in welche es gemeiniglich gesetzt wird. In diesem Sinne behaup¬
ten wir von allen Thcilen der heiligen Schrift, daß sie authen¬
tisch seyen.

Die Wichtigkeit dieser Eigenschaft ist einleuchtend. Ein Haupt-
bewcis der Göttlichkeit der Offenbarung liegt in den Wundern,
von welchen die heiligen Bücher Meldung macken, und in den
bisher zum größten Thcile schon erfüllten, oder noch zu erfüllen¬
den Weissagungen, welche sie enthalten. Wären die heiligen Bü¬
cher nicht das Werk der Verfasser, deren Namen sie tragen; oder
geböreten sie einer ungleich jüngeren Zeit an, so verlören sie sehr
viel, ja meist Alles an ihrer Glaubwürdigkeit, und die aus ibnen
genommen Beweise wären auf Sand gebaut. Denn ein späte¬
rer Verfasser hätte seine Wundergeschickten etwa aus bloßer Sage
geschöpft, welche durch eine lange Reihe von Jahren, vielleicht
Jahrhunderten, schon ganz entstellt wurde; oder er hätte gar einen
absichtlichen Betrug gespielt, und um zu täuschen, seinen Bericht
einem älteren berühmten Manne unterschoben. Und sind die pro¬
phetischen Schriften nicht eckt; sondern erst nach jenen Ereig¬
nissen verfaßt worden, welche in ihnen als zukünftig vorausge¬
sagt werden, so enthalten sie selbstverständlich keine Weissagun¬
gen, und man dürfte sich nicht auf sie berufen zum Beweise der
in ihnen hinterlegten Offenbarungen Gottes. Daraus ist erklär¬
bar, warum sich die Gegner der Offenbarung so große, obwohl
vergebliche Müde gaben, und noch geben, manchem heiligen Buche
seine Echtheit abzustreiten. Diese stützt sich auf die vollwichtigsten
Gründe. Wir fassen zuerst den Pentateuch, als das älteste Ge¬
schichtsbuch, nicht nur unter den heiligen, sondern auch profanen
Schriften, ins Auge.

Daß Moses, welcher für den Verfasser desselben gehalten
wird, wirklich gelebt habe, (er war ums Jahr 1571 vor Ehr.
geboren); daß er der Führer des israelitischen Volkes und sein
Gesetzgeber gewesen, kann vernünftiger Weise nicht in Zweifel
gezogen werden, weil es nicht nur durch einheimische Zeugnisse
der Juden, sondern auch durch jene heidnischer Schriftsteller voll¬
kommen verbürgt ist.



27

Tacitus, Dio Cassius, Juveual sprechen von ihm. Diodor von
Sicilicn gibt uns eine schöne Schilderung von seinen Eigenschaften
und Thaten ; ebenso Strabo (im 16. Buche seiner Erdbeschreibung)
und Justinus (siebe Nonnotte philos. Lexikon, Bd. II-, S. 86.).
Dieser nämliche Moses hat die ersten fünf Bücher unserer
Bibel geschrieben. Nur das letzte Kapitel des fünften Buches, wo
von seinem Tode die Rede ist, ist eigentlich der Anfang des Bu¬
ches Josue, wurde aber zum Pentateuch gezogen, damit die ganze
Geschichte Mosis beisammen sey.

2m Pentateuch selbst kommen Andeutungen vor, daß Moses
von Gott den Befehl erbalten habe, die Begebnisse seines Volkes
schriftlich aufzuzeichnen (Erod. Cap. 17, V. 24.), welchem Auf¬
trage er nachkam (Erod. Cap. 24, V. 4. — Deut. Cap. 21, V. 9—12.).
— In allen fünf Büchern trifft man nichts an, was mit der Be¬
hauptung : Moses sey ihr Verfasser, unverträglich wäre, weder im
Inhalte, noch in der Form; im Gegentheile Alles, selbst die Schreib¬
art entspricht ihm vollkommen. Dazu kommt: die ununterbrochene
Ueberlieferung, der Juden sowohl als der Ckristen, legt diese Bü¬
cher einstimmig dem Moses bei; ja sogar die erbittertsten Feinde
der gcvffenbarten Religion, als: die heidnischen Philosophen Celsus
im 2., Porphyrins ii» 3., der abtrünnige Kaiser Julian im 4.
Jahrhunderte wagten es nicht, sie diesem Verfasser abzusprechen.
Das Zeugniß der Juden für Moses ist um so wichtiger, weil es das
einer ganzen Nation ist; eine solche läßt sich doch nicht leicht
täuschen! Die gesammte nachfolgende Geschichte der Juden spricht
für die Echtheit des Pentateuch's. Denn sogleich nach Moses und
dann immerfort ist ihnen die Geschichte dieser Bücher als ihre
eigene bekannt, es kommen fortwährend Berufungen und Bezie¬
hungen auf dieselbe vor; — woher sollten sie die Kenntniß davon
erlangt haben, wenn nicht von Moses selbst? Die ganz eigenthüm-
liche Gesetzgebung, welche im Pentateuch enthalten ist, sehen wir
unter dem hebräischen Volke schon in der frühesten Zeit, sobald es
in Cbanaan auftritt, im Leben durchgeführt — also kann dieselbe
unmöglich spätere Erfindung seyn. Es läßt sich ferner kein Zeit¬
punkt wann, und keine Person, von welcher diese Bücher spä¬
ter dem Moses wären unterschoben worden, auch nur mit einem
Scheine von Wahrheit angeben. Einige verfielen mit ihrem Ver¬
dachte auf Esdras, welchen sie beschuldigten, er habe, wenn gleich
nicht etwa dieselben erst ursprünglich verfaßt, so doch das verloren
gegangene Gesetzbuch Mosis aus dem bloßen Gedächtnisse wieder
hergestellt und es ikm daun als sein Werk unterlegt.

Eine absurde Behauptung! Abgesehen davon, daß im ersten
Falle Esdras alle übrigen Bücher des alten Bundes, die sich auf
den Pentateuch, als auf ein viel älteres Buch beziehen, auch hätte
erst verfertigen müssen, und daß er sich gewiß durch Zeitfehler —
Anachronismen — oder durch Sprachfehler u. dgl. verratben haben
würde, ist es wohl glaublich, daß die Samaritaner, die ärgsten



28

Feinde der Juden, von diesen den Pentateuch, den sie auch be-
besitzen, als das Werk Mosjs werden angenommen haben?

Im vierten Buche der Könige (Cap. 22.) und 2. B. Parali-
pomenon (Cap. 34.) lesen wir, daß der Hohepriester Hilkia — den
Einige für den Vater des Propheten Jeremias halten — beiläufig
36 Jahre vor der Zerstörung Jerusalems die Bücher Mosis im
Tempel gesunden und sie dem Könige Josia (641—610 v. Chr.)
gezeigt babe, welcher über ihren Inhalt so erschrocken sey, daß er
alsoglcich den Götzendienst abgeschafft habe.

"Dies gab bie und da zum Argwöhne Veranlassung, ob nicht
Hilkia den Pentateuch erst geschmiedet habe? Gewiß ohne Grund!
Der Pentateuch war, wie'obcn bemerkt, unläugbar schon viele
hundert Jahre früher bekannt. Was der Hohepriester im Tcmpel-
gebäude bei Gelegenheit einer Reparatur desselben vorfand, war
die Handschrift — das Autograpbum — Mosis, welches vorher
in der Bundeslade aufbcwabrt, aber seit einer Zeit vermißt wor¬
den war. Nicht dcßhalb erschrack der König, weil er bisher vom
Gesetzbuche Mosis gar nichts wußte; sondern weil die Hand¬
schrift des großen Mannes einen überwältigenden Eindruck auf
ibn machte, und die darin über die Verächter des Gesetzes ausge¬
sprochenen Drohungen ibn wie noch nie früher erschütterten.

Was braucht es noch mebr, wenn sich Christus selbst darauf
beruft, Moses habe auch von ihm weissagend geschrieben? (Johann.
Cap. 5, V. 45—47.) Dies habe in Erfüllung geben müssen! (Luc.
Cap. 24, V. 27, 44.) Gewiß, die Echtheit keines alten Buches,
von den Gesängen Homers und Hesiods an, mit allen übrigen
griechischen nnd römischen Klassikern ist so fest begründet, als fene
des Pentateuch's — dieselbe läugnen, hieße allen historischen Glau¬
ben abwerfen. Alle wie immer lautenden, dagegen vorgebrachten
Einwendungen erweisen sich bei einiger Aufmerksamkeit als nichtig.
Hat man ja sogar bezweifeln wollen, daß zur Zeit Mosis die
Buchstabenschrift schon erfunden war; da doch aus der Geschichte
bekannt ist, daß Cadmus um 1519 v. Chr. die Buchstaben aus
Phönizien nach Griechenland brachte, wo er Theben in Böotien
gründete. Schon 631 Jahre vor dem Auszuge aus Aegypten war
die Schreibekunst in Uebung (siehe Jahn's Einleitung). Dem in
aller Weisheit der Aegypter unterrichteten Moses kann sie also
gewiß nicht fremd geblieben seyn.

Das bisher Gesagte gilt meist auch von den übrigen heiligen
Büchern des alten Bundes. Wir müssen uns bier auf Folgendes
beschränken: In keinem Buche trifft man irgend etwas an) was
auf einen viel späteren Verfasser, oder auf eine viel jüngere Zeit
der Entstehung mit Grund binweisen würde. Inhalt und Sprache
eignen sich vollkommen zur Periode, in welche es gesetzt wird.
Daß nicht von allen Büchern der Verfasser namentlich bekannt
ist, tbut, wie schon angedeutet, nichts zur Sacke. — Für die
Authentie dieser Bücher spricht ebenfalls die fortwährende Tra¬
dition des gejammten jüdischen Volkes; in der heiligen Schrift



29

des neuen Bundes wird sich oft auf dieselben, insbesondere auf
die Prophetien, und zwar als echte berufen, und ihre Erfüllung
nachgewiesen. „Forschet in den Schriften, sagt Jesus selbst (Job.
Cap. 5, V. 29.); sie geben Zeugniß von mir."

Warum die Samaritaner nur den Pentateuch, nicht aber auch
die späteren heiligen Bücher der Juden annahmen , erklärt sich
ganz leicht aus dem Haffe, welchen sie von jeher (ihre Vorfabren
im Reiche Israel schon seit der Spaltung des Gesammtreiches)
gegen die Juden hegten.

Daß die heilige Schrift des alten Bundes nicht späteren Ur¬
sprunges sey, beweisen ferner die alten Uebcrsetzungcn derselben;
insbesondere die griechische der siebcnzig Dollmetscher, welche zu
Alexandrien in Aegypten auf Geheiß des Königes Ptolomäus
Philadelphus, 280 Jahre v. Ehr., verfertiget wurde. Warum so
wenige Citate aus derselben bei alten heidnischen Schriftstellern
vorkommen, kann nicht befremden, wenn man bedenkt, wie abge¬
schloffen die Juden vom literarischen Verkehre mit anderen Volkern
lebten. Ganz und gar fehlt es daran doch nicht. Daß manche
griechische Philosophen, insbesondere Pythagoras und Plato von
den Schriften der Hebräer Kenntniß hatten, ist mehr als wahr¬
scheinlich.

Sehr beachtenswerth ist der innige Zusammenhang aller Bü¬
cher des alten Bundes unter einander. Eines setzt das Andere
voraus; so daß, wer Eines unterschoben haben würde, Alle hätte
verfertigen müssen. Wäre dies wohl möglich? Wer sollte die
Unterschiebung gewagt haben? Es läßt sich Niemand denken; auch
keine Zeit, in welcher dieselbe geschehen wäre. Einer allein
konnte es nicht thun, weil er gewiß den Inhalt und die Sprache
der einzelnen Bücher nicht so genau den verschiedenen Zeiten an-
zupasscn vermocht hätte. Eben so wenig wäre dies mehreren
gleichzeitigen oder nacheinander gefolgten Betrügern gelungen. Wäre
denn Niemand ans den Betrug gekommen? Wie hätte eine so schöne
Harmonie unter den Büchern erzielt werden können? Hätten Be¬
trüger wohl so offen Dinge erzäblt, welche der Nation, die sie
täuschen wollten, nichts weniger, als zur Ehre gereichen? Wann
wäre denn wohl die Unterschiebung geschehen? Hätten die Weis¬
sagungen etwa gar erst die Christen nach dem Erscheinen
des Messias erdichtet? Da würden sic ja die Juden nicht ange¬
nommen haben! Und diese — die Juden — würden ja doch wobl
andere erfunden haben, als gerade solche, welche auf Jesus Chri¬
stus allein bezogen werden können!

Nicht minder wichtig ist die Frage: ob die heilige Schrift
des alten Bundes unverfälscht, d. i. unverstümmclt, eben so,
wie sie von den Verfassern geschrieben worden war, auf uns ge¬
kommen sey? Denn wäre dies nicht, so könnte sie für uns jetzt
nicht mehr das ihr gebührende Ansehen haben. Die Antwort dar¬
aus muß unbedingt bejahend lauten. Was den Pentateuch betrifft,
so wurde besonders derselbe, als das Gesetzbuch, mit der größten



30
Gewissenhaftigkeit von den Juden nnter der Aufsicht der Obrigkeit
aufbewahrt. Wie schon gesagt, die Urschrift Mosis lag auf dessen
Befehl (5. Buch Cap. 31.) in der Bundcslade; die Priesterschast
wachte über ihre Reinheit. Sie las daraus dem Volke vor; dieses
hätte es also sogleich gemerkt, wenn eine Aenderung daran auch
nur versucht worden wäre.

Keine geringere Sorgfalt wurde den übrigen Büchern gewid¬
met. Nehemias ließ alle seitherigen in einem Saale aufstellen und
bewahren. Von der großen Ehrfurcht des hebräischen Volkes für
seine heiligen Bücher, welche die geringste absichtliche Verfälschung
derselben nicht denken läßt, gibt der Jude Josephus Flavius (im
2. Buche wider Apion) Zeugniß. „Seit so vielen Jahrhunderten,
schreibt er, als unser Geschlecht besteht, hat es Niemanden gege¬
ben, der es gewagt hätte, das Mindeste daran beizusetzen, zu ver¬
ändern oder davon wegzunehmcn. Denn es ist ein Grundsatz, wel¬
cher allen Juden von "ihrer Geburt an in die Seele gelegt wird,
daß sie diese Bücher für göttliche erkennen, daß sie beständig daran
hangen und sogar mit Freuden ihr Leben aufopfern, um ihren
Glauben zu Vertheidigen." „Die Bücher, welche die Aegypter hei¬
lig nannten, sind im Verlaufe der Zeit verloren gegangen; jene
der Römer, in welchen Numa Pompilius die Religionsgeheimnisse
niedergeschrieben, ließ der Senat selbst als der Religion gefährlich
verbrennen (Nit. Inv. lib. 40, cap. 29.); sogar die sibyllinischen Bü¬
cher, welche von den Römern so lange als prophetische verehrt
wurden, ließen sie zu Grunde gehen; die Juden allein bewahr¬
ten mit der größten Sorgfalt die heiligen Urkunden ihrer Reli¬
gion, trotzdem, daß sie Zeugniß ablegen von der Untreue ihrer
Voreltern und ihrer eigenen" (so Bossuet im äiseours sne I'bistoiro
universollo II. pset. ps"> 130). — Siche darüber C. N. Wiseman's
Zusammenhang der Ergebnisse wissenschaftlicher Forschung mit der
geoffenbarten Religion S. 418. —

Wäre der Pentateuch verfälscht worden, so hätte die gleiche Ver¬
fälschung der betreffenden Stellen in allen nachfolgenden Büchern auch
vorgenommen werden müssen, sonst wäre der Betrug aufgekommen.
Dies war unthunlich. Darüber wachten die Propheten. Nach der
Theilung des Reiches machte die gegenseitige Eifersucht der Juden
und Israeliten im Reiche der 10 "Stämme — dann der Samari¬
taner eine Verfälschung des ihnen gemeinsamen Pentateuch's un¬
möglich. — Die Juden nahmen ihre heiligen Bücher ins Eril mit;
es wurden viele Abschriften davon und (Übersetzungen gemacht,
die alle mit dem Hauptterte übereinstimmen; im Falle einer Ver¬
fälschung hätte diese in allen weithin zerstreuten Exemplaren Statt
haben müssen, sonst wäre sie entdeckt worden. Etwas gar nicht
Denkbares! Als die heiligen Bücher schon auch in den Händen
der Christen waren, wäre eine Verfälschung noch unausführbarer
gewesen; denn hätten eine solche die Christen versucht, so würden
die Juden, und umgekehrt die Christen alsogleich Einsprache erho¬
ben haben. Christus und die Apostel rügten wohl hie und da die



31

unrichtigen Auslegungen der Juden; warfen ihnen aber niemals
eine Verfälschung des Teures vor. Doch setzen wir den
unmöglichen Fall einer Verfälschung, so würden die Juden doch
wohl jene Stellen verstümmelt haben, welche die so auffallend in
Jesus erfüllten Weissagungen oder die Erzählung ihrer eigenen
bösen Thaten, ihres oftmaligen Abfalles von Gott u. dgl. enthal¬
ten. — Der gelehrteste Kirchenvater als Bibelforscher, der heilige
Hieronymus, spricht die Juden davon vollkommen frei. — Daß
sich bei so alten, viel verbreiteten Büchern hie und da eine kleine
Verschiedenheit in der Leseart eingeschlichen habe, geben wir gerne
zu, und ist sehr begreiflich. Dasselbe hat ja auch bei den heidni¬
schen Klassikern Statt. Aber eine wesentliche und gar vor¬
sätzliche, etwa aus sogenannten frommen Betrüge vorgenom¬
mene Veränderung des Urtextes stellen wir entschieden in Abrede.

Enthält die Bibel des alten Bundes durchaus Glaubwür¬
diges? Ja, im vollsten Maße! Wir haben hier zunächst die
Geschichte im Auge, welche darin erzählt wird. Nach welchen
Criterien wird die Glaubwürdigkeit eines profanen Geschicht¬
schreibers beurthcilt? Es wird doch wohl für die heiligen der
nämliche Maßstab gelten! Man sagt: er verdiene Glauben, wenn
er die Wahrheit wissen konnte, und redlich genug war,
die Sache ganz so zu berichten, wie sie sich zugetragcn. Noch
besser, wenn er gleichsam moralisch genöthiget war, die lautere
Wahrheit zu hinterbringen, d. i. wenn er lügen und trügen gar
nicht durfte und konnte. Im Buche darf nichts vorkommen, was
offenbar — nicht bloß in eingebildeter Weise — gegen die Ver¬
nunft und gegen völlig erwiesenen Thatsachen der Ge¬
schichte streitet.

Alle diese Erfordernisse treffen in unseren heiligen Büchern
im Vorzüglichen Grade zusammen: Moses war von dem, was er
in seinen vier letzten Büchern erzählt, Augen- und Ohrenzeuge;
ja zum größten Theile selbst handelnde Person; er mußte also,
wenn er gesunde Sinne hatte, doch wohl wissen, was er sah,
hörte und that. Im ersten Buche berichtet er freilich Dinge, die
sich lange Zeit vor ihm zugetragcn hatten — sogar die Schöpfung
und Einrichtung der Erde. Alles dieses bat er aber tbcils aus
unmittelbarer göttlicher Offenbarung — als eben die Geschichte
der Schöpfung, — theils aus sonst zuverlässigsten Quellen geschöpft.
Zu diesen gehörten ältere Dokumente, historische Lieder, schriftliche
Aufsätze u. dgl., insbesondere aber die mündliche Ueberlieferunez.
Bei der hohen Lebensdauer der Menschen in der Urzeit mußte die
Sage nicht durch den Mund einer Menge Menschen gehen; die
Gefahr ihrer Verunstaltung war also nicht so groß. Lamech, der
Vater Noah's lebte noch 56 Jahre mit Adam; Noah selbst noch
lld Jahre mit Enosch, dem Enkel Adams, und starb erst im 58.
Jahre Abrahams; Sem gar erst im 108. Jahre Isaaks (Jahn's
Einleitung, S. 244). Von Adam bis auf Jakob ging die lieber-



32

lieferung bloß durch drei Mittelglieder: Lamech, Sem, Isaak.
Jakob starb 1689 v. Ehr., schon 1571 kam Moses zur Welt.

„lm lon^ueucäe Io vis äes patlisrebes— schreibt Pascal in seinen
pensees tom. 2 pgA. 88 — su lieu äs lsirs gus Iss In'stoires psssess
so peräissent, servait, su eovtrsire, ä les eonservsr. Oar cs gui lmit,
gue I' on n' est pas guelguekois ssser instruit äsns 1' Iiistoire äs 8S8
sneetres, e's8t gu' on n' s fsmsis Eueres vvcu svec eux, et gu' ils
sont morts souvent svgut gus I' on eüt sttoint 1' ÜM äe raison. Ns>8
lorsgne les Hommes vivsieut si lonA-temps, les enssns vivaient lon^-
temps svee leurs peres, et sinsi ils les entretensient lonA-temps. Or
äe guoi les eussent-ils entretenus, sinon äs l' iiistoire äs leur anee-
tres, puisgus toute l' Iiistoire etsit reäuite s celle-Iä; et gu' ils n'
avaient, ui les Sciences, ni les srts gui occupent uns Ai-snäs Partie
äes äiseours äs la vis? Nissi l' o» voit, gu' sn es temps-la les
peuples avaiout un soin psrtieulisr äs eonssrver Isur Aeneslogses." -—

Die mosaische Schöpfungsgeschichte als ein Philosophen:, d. i.
als das Produkt des Nachsinnens über den Ursprung der Welt,
gekleidet in historische Form; oder als einen Mythus darstellen
wollen — ä la llottelc, ist eine durch Nichts gerechtfertigte Will-
kühr. Moses erging sich nicht in derlei philosophischen Träumereien.
Wohl sind die Kosmogonieen anderer alter Völker, z. B. der In¬
der, mit Mythen durchwebt; aber sie erweisen sich als solche so¬
gleich durch ihren phantastischen Inhalt und Sprache. Wie ganz
anders lauten die ersten Eapitel der Genesis!

Moses wollte nicht täuschen, nicht lügen. Bürge dafür ist
uns sein Charakter überhaupt, seine Offenheit, Standhaftigkeit,
seine Strenge. Niemals schmeichelt er seinem Volke, sondern rügt
dessen Fehler ohne Schonung. Eigennutz, Selbstsucht kennt er nicht;
keine unedle Absicht konnte ihn zur Erdichtung verleiten. Wie ge¬
zwungen, wie weit hcrgcholt, wie ehrenkränkend für einen so gro¬
ßen Mann ist also z. B. die Behauptung: Moses habe den bren¬
nenden Dornbusch erfunden, um sein Volk glauben zu machen,
Gott habe ihn zu seiner Rettung und Führung wunderbarer Weise
berufen! So einfach, so unbefangen wie Moses schreibt kein Betrüger.

Aber er konnte auch nicht täuschen, selbst wenn er gewollt
hätte. Er erzählt ja offenkundige Tkatsachen, wie: die ägyptischen
Plagen, die Wunder in der Wüste u. dgl. Durfte er hoffen, das
Volk, ob es auch noch so roh war, zu überreden, dieß sey vor
seinen Augen geschehen, wenn es sich nicht wirklich zutrug?
Und welches Volk wird sich von einem Betrüger das Joch so
lästiger Gesetze, als sie Moses verkündete, gutwillig aufladen lassen?

„No'i'se etsit Iisbils Homme: cela est elsir. Done s' ii eüt eu äes-
sein äe tromper, il eüt kalt en sorte , gu' on n' eüt pu Is convaincre
äe tromperie. II s kalt tont Is contcaice; esc, s' il eüt äebits äes ksbles,
il n' v eüt point eu äe jml giti n' en eüt pu reeonnüitre I? imposturs."
(?sscal. pensees tom. 2. paA. 87.)

Daß heidnische Schriftsteller von den Wundern und sonstigen
Thaten Mosis ganz schweigen, ist nicht richtig. Artabanus redet



33
davon (siehe Olomolis ^loxsnsir. Strom. I.); auch der ägyptische Hi¬
storiker Mancthon erwähnt, daß Moses seinem Volke Gesetze gab
und dessen Polizei ordnete. — Herodot wird der Vater der Geschichte
genannt, dem mehr beglaubigten Moses aber sollte man nicht
trauen? Warum denn nicht? Wäre er ein Profanhistoriker, so würde
man kein Bedenken tragen, ihn über Alle zu erheben! — Die heut
zu Tage aus der Naturlehre und Alterthumskunde hergeholten
Einwendungen gegen die Wahrheit der mosaischen Geschichte finden
unten ihre nähere Würdigung. *)

Auch die Verfasser der übrigen heiligen Bücher waren entweder
Zeitgenossen dessen, was sie berichten, oder wenigstens nicht ferne
davon; in welchem Falle sie, wie z. B. die Autoren der Bücher der
Könige und der Chronik öffentliche Staatsurkunden benützten;
eine Täuschung wäre demnach alsbald entdeckt worden. Der Hei¬
land selbst und die Apostel berufen sich auf Fakten aus denselben.
— Die aufs Genaueste in Erfüllung gegangenen Prophetien können
unmöglich aus bloßer Combination herstammen, weil zu solcher oft

*) Das schon hier Angeführte möge genügen, um die Haltlosigkeit solcher
Hypothesen und sogenannten natürlichen Erklärungen darzuthun,
wie sie z. B. in Dr. M. I. Schleiden's Studien S. 119 zu lesen sind:
„Nicht ohne Bedeutung ist es. daß eine der am längsten bekannten Erschei¬
nungen der genannten Orte (er spricht früher von dem Naturphänomen
gewisser unerklärter, zumal in Hochasien in der Luft vernehmbarer Töne)
sich gerade dort findet, wo nach dem Zusammenstimmen aller Forschungen
die Wiege des Menschengeschlechtes stand, und wo in einfach großartiger,
nicht zerstreuender Umgebung die ältesten Menschenstämme ihre ersten Ein¬
drücke empfingen. Was Moses in der Genesis von dem unmittelbaren
Verkehre Gottes mit unseren Stammeltern berichtet, soll also nichts, als
aus obigem Phänomene herrührende Täuschung gewesen und daraus die
Sage über vernommene Gottesstimme entstanden sehn! Wie sinnreich com-
binirt.) Nicht minder bedeutsam ist es, daß jene selbst noch vor Kurzem
unerklärlich wunderbaren Töne auch dort erklingen, wo die phantasiereichen
semitischen Völker sich zur ältesten Menschenbildung entwickelten. An den
felsigen Vorgebirgen des Hindu-Kusch und der El-Nakuhs, nicht weit vom
Sinai, vernimmt man diese seltsamen Laute, welche wohl geeignet sind,
auf das kindlich sich hingebende Ohr den Eindruck des Geheimnißvollen
und Ueberirdischen zu machen. — An beiden Orten sind es unter einem
Winkel von 450 geneigte Klippenabhänge, aus welchen der Wind den
Wüstensand angehäuft. Der Tritt des Wanderers, das Niedcrsetzen eines
Vogels, oder ein in ungewöhnlicher Richtung treffender Windstoß bringt
die leichten Sandkörner ins Gleiten; das leise Rauschen der zuerst be¬
wegten wird, indem mehr und mehr Sandmrssen an dieser Bewegung
theilnehmen, nach und nach zum lauten, hellklingenden Tone".

Die Donner am Sinai, unter welchen die Israeliten von Gott den
Decalog erhielten, wiedcrhallen nicht nur in der Geschichte des hebräischen
Volkes; sondern in der ganzen Weltgeschichte; und sie sollen auf das
Rasseln von Sandkörnern zurückzuführen sehn, die ein Windstoß in Be¬
wegung setzt?! Ja wohl stellt sich leider denen, die an Gottes Walten
in der Geschichte der Menschheit glauben, „eine Partei entgegen, die dem
Unerklärlichen, weil Göttlickcn, — gar keinen Raum mehr vergönnen
will." (S. 120.)

3



34
noch nicht die mindesten Prämissen vorhanden waren; noch weni¬
ger waren sie ein Werk schlauen Betruges, weil Gott denselben
gewiß nicht unterstützen kann; sie müssen also auf göttlicher Ein¬
gebung beruhen. Welch ein Unterschied zwischen ihnen und den heid¬
nischen Orakelsprüchen!-- Die didaktischen Bücher endlich haben
nur solches zum Inhalte, was Gottes und der Vernunft vollkom¬
men würdig ist. Kurz die Bibel des alten Bundes ist über sede
Einsprache erhaben. Es braucht wohl nicht eigens hervorgehoben
zu werden, daß, was von verwerflichen Tbaten einzelner Personen
erzählt wird, zum warnenden und abschreckenden Beispiele dienen
solle. *)

Fortsetzung.
Prüfen wir nun nach den nämlichen Grundsätzen auch die

heil. Schrift des neuen Bundes. Für die Echtheit ihrer Bestand-
theile sprechen schon innere Gründe. Denn sowohl im Inhalte,
als in der Form, Schreibart u. dgl. ist nichts zu entdecken, was
der Geschichte, der geographischen Beschaffenheit des Landes, der
Chronologie u. s. w. "entgegen wäre; vielmehr entspricht Alles ganz
der Zeit, Denk- und Handlungsweise der apostolischen. Verfasser.
Der Unbefangene urtheilt: so und nicht anders müssen jene Män¬
ner geschrieben haben, welchen die Evangelien und Briefe rc. bei¬
gelegt werden.

Dazu kommen die äußeren Gründe; nämlich ausdrückliche
Zeugnisse und zwar die fortwährende Tradition in der Kirche,
die Citate der heiligen Väter, wenn auch nicht immer unter Bei¬
fügung des Namens des heiligen Verfassers; sa sogar das Zeug-
niß mancher Häretiker, welche wohl einzelne Stellen der heiligen
Schrift verdrehten, aber ihre Echtheit nicht läugneten. Selbst heid¬
nische Feinde des Christenthumes erkannten dieselbe an, — so der
schon genannte Porphyrins und Kaiser Julian u. A. Die Evan¬
gelien und übrigen Schriften der Apostel hätten niemals unter¬
schoben werden können. Nicht so lange die Apostel lebten — Jo¬
hannes starb erst im Anfänge des zweiten Jahrhundertes — denn
dieselben hätten gewiß erklärt, daß dieß nicht ihre Schriften seyen;
nicht alsbald nach dem Tode der Apostel, denn da lebten deren
Schüler, die wissen mußten, o b und was ihre Lehrer geschrieben
haben. Am Ende des zweiten Jahrhundertes waren aber die apo¬
stolischen Schriften schon allenthalben verbreitet. Daß die ersten
Christen dießfalls nichts weniger als leichtgläubig waren, geht
daraus hervor, weil sie viele, den Aposteln in der That fälschlich
unterlegte Bücher als apokryphische, d. i. als unechte zurückwiesen,
z. B. das Evangelium unter dem Namen Jakobs und Johannes;

*) Durch die in jüngster Zeit vorgenommenen Ausgrabungen in Ninive und
Babylon haben die Nachrichten der Bibel eine eclatante Bestätigung er¬
halten. Mit Recht kann man die Bilder im Louvre zu Paris und im
Museum zu London Illustrationen zum Text der heiligen Schrift, ins¬
besondere ter Propheten nennen.



35
das Evangelium des Nikodemus; das Evangelium der Kindheit
Jesu u. A. Ein Beweis, daß man sehr sorgfältig zu prüfen wußte
und wirklich prüfte.

Eben fo wenig ist eine Verfälschung der heiligen Schrift
des neuen Bundes denkbar. Denn zur Lebzeit der Apostel bätte
unter ihren Augen Niemand dieselbe gewagt. Ihre Handschriften
wurden ohne Zweifel sorgfältigst aufbcwahrt; es wurden bald
Abschriften genommen und Ucbcrsetzungen in die verschiedensten
Sprachen gemacht. Wie hätte in allen, überall hin zerstreuten
Exemplaren die Verfälschung durchgeführt werden können? Weder
die rechtgläubigen Christen, noch die Häretiker, Juden und Heiden
hätten dieselbe vollbringen können, ohne daß sie von den lauernden
Gegnern wäre aufgcdcckt worden.

Die Glaubwürdigkeit der heiligen Schriftsteller des neuen
Bundes kann keinem Bedenken unterliegen; denn sowohl ihre Sach¬
kenntnis als Wahrheitsliebe darf nicht bezweifelt werden. Hinsicht¬
lich der Ersteren waren sie ja entweder beständige Begleiter Jesu,
oder sie hörten — wie Markus, Lukas und Paulus — von den
Aposteln, was Jesus that und lehrte. Die Begebenheiten, welche
sie berichten, forderten nichts als gesunde Sinne und einen un¬
getrübten Menschenverstand; keine tiefgehende Spekulation, Selbst¬
täuschung war da nicht möglich. Denn, um z. B. zu wissen, ob
Lazarus schon den Verwesungsgeruch von sich gab, und demun-
geachtet lebendig aus dem Grabe hervorging, braucht es keine
gelehrte Bildung, sondern nur Nase und Augen. —

Daß die Apostel nicht leichtgläubig waren, ersehen wir an
Nathanael, an Thomas und daraus, daß der Herr selbst ein paar
Mal ihre Hartgläubigkcit rügte.

Von dem Verdachte eines absichtlichen Betruges spricht sie
ihr Charakter, wie er sich aus ihren Schriften und Handlungen
entnehmen läßt, vollkommen frei. Keine Spur von religiöser
Schwärmerei und finsterem Fanatismus! Sie lehren und üben
Geduld, Demuth und Gehorsam. Was hätte sic denn zur Unauf¬
richtigkeit verleitet? Zeitliches Interesse gewiß nicht, denn sie hat¬
ten ja um Jesu willen Alles verlassen, und wußten, daß sie sich
nur Schmach und Verfolgungen zuziehen. Endlich opfern sie zur
Bestätigung ihrer Aussagen sogar ihr Leben mit Freuden hin!
Welcher vernünftige Mensch gibt sich allem Ungemach und selbst
dem Martertode preis — für die Lüge? Die einfache Schreib¬
art trägt das Gepräge der ungeschminkten Wabrhcit an sich; ja
die scheinbaren Verschiedenheiten der vier Evangelisten in den
Details einiger Begebnisse sind ein Beweis mehr ihrer Wahrheits¬
treue, da man daraus ersieht, daß sie sich nicht zum gemeinsamen
Zwecke der Täuschung verabredet und vereiniget hatten. Jeder faßt
die Sache von seinem besonderen Standpunkte auf. —

War es ihnen möglich, zu täuschen? Nein!
Sie erzählen von Jesu össentlich vor wenigen Jahren erst

vollbrachte Thaten oft mit den kleinsten Umständen. Welch eine
3 *



36
unbegreifliche Vermessenheit wäre es demnach gewesen, einem gan¬
zen Volke und dessen Führern ins Angesicht zu lügen!

Alles erzählen sie mit der größten Unbefangenheit und Sicher¬
heit; ohne die geringste Furcht zu verrathen, man könne sie einer
Unwahrheit zeihen! Sie berichten von sich selbst Manches, was
ihnen nicht zum Lobe gereicht, als: ihre Anwandlungen von Ehr¬
sucht, wie schwer sie den Herrn verstanden, die Verläugnung Petri
u. dgl. Wer lügt zu seiner eigenen Beschämung?

Man höre einige Einwürfe gegen die Wahrheit der evangeli¬
schen Geschichte: Warum melden die heidnischen Schriftsteller,
heißt es, nichts von dem Wunderleben Jesu; ja die Juden selbst,
außer den Aposteln, schweigen davon? Wir erwidern: Viele Schrif¬
ten der Ersteren mögen verloren gegangen seyn; daß aber in den
noch vorhandenen gär nichts von Jesus "vorkomme, ist nicht richtig.
Schon Tacitus und Suetonius erwähnen des Heilandes — mehr
über ihn zu schreiben hatten sie nicht Veranlassung. Macrobius
im 4. Jahrbunderte (Saturn. 2. B. Cap. 4.) spricht vom bethlehe-
mitischen Kindermorde. Einer der heftigsten Feinde des Cbristen-
thums, Chalcidcs, aus dem 3. Jahrhunderte macht (Erklär, des
Timäus) von dem Sterne der morgenländischen Weisen; Phlegvn,
ein Freigelassener des Kaisers Hadrian, von der Finsterniß bei
dem Tode des Erlösers Meldung. (Siehe Nonnotte phil. Lerikon
Bd. I-, S. 202.)

Ueberaus merkwürdig ist das unwiderlegbare echte Zeugniß
des Juden Josephus Flavins.

„Zu derselben Zeit, — schreibt er im l8. Buche seiner Alter-
thümer, Cap. 4. — ist Jesus erschienen, ein weiser Mensch, wenn
man ibn einen Menschen heißen darf, denn er war mächtig
durch Wunderthaten und zugleich der Lehrmeister derjenigen, welche
die Tugend und Wahrheit suchen. Er hatte unter den Juden und
Heiden viele Schüler. Er war der Gesalbte (Messias). Ob ihn
auch Pilatus auf das Verlangen der Vornehmsten aus unserem
Volke zur Strafe des Kreuzes verurtheilt hatte, blieben ihm Jene,
die ibn geliebt hatten, dennoch zugethan. Denn er erschien ihnen
drei Tage nach seinem Tode wieder lebendig, wie es die göttlichen
Propheten vorhergcsagt, welche von ihm noch unendlich viele an¬
dere Wunder gewcissagt hatten. Seine Anhänger, denen man den
Namen „Christen" gab, sind noch heut zu Tage vorhanden." —

Es sollen Widersprüche in den Erzählungen der Evangelisten
Vorkommen? — Nur scheinbare, zunächst daraus hcrvorgehcnde,
weil Ein Evangelist die Sache umständlicher berichtet, als der
Andere. Mit der Profangeschichte, insoferne sie vollkommen
gewiß ist, stehen die Angaben jener nirgends im Conflicte. —
Durch alle Jahrhunderte wurde die evangelische Geschichte von
einzelnen Ungläubigen angefochten; aber erst der neuesten Zeit war
es Vorbehalten, sic sogar in das Gebiet der bloßen Mythe herab¬
zuziehen. (Das Leben Jesu von Dr. David Strauß.) Welche Gründe
werden wohl für eine so abentheucrliche Behauptung angeführt?



37
Wunder sind unmöglich; also kann die evangelische Geschichte,
welche deren so viele meldet, nicht buchstäblich wahr seyn! Daß
aber Wunder nichts weniger als unmöglich seyen, tbun wir später
dar — mithin sind wir mit obiger Schlußfolgerung durchaus nicht
einverstanden.

Ferner: Eine jede Religion hat Mythen; also muß auch die
christliche solche haben. — Welch ein Schluß! Weil alle übrigen
Religionen falsch sind, muß es auch die christliche seyn? Es heißt
doch wahrlich urtheilssähigen Lesern zu viel zumuthen, daß sie in
den Evangelien nichts als Mytben, beiläufig wie in den Dichtungen
Homers und Hesiods oder in Ovids Metamorphosen seben sollen!

Der unchristliche Mytholog geht schon von einer falschen Vor¬
aussetzung aus, nämlich, daß'die Evangelien unecht seyen. Man
erwäge überdicß, daß Mythen, wie es in ihrer Natur liegt, nur
sehr langsam, oft erst in Jahrhunderten entstehen; wie hätte also
die evangelische Mythe während der kurzen Zeit von nicht hundert
Jahren vom Tode Jesu an gerechnet — denn aus dem zweiten
Jahrhunderte haben wir bestimmte Zeugnisse vom Daseyn der Evan¬
gelien — vollkommen ausgebildet werden können? Nein! Eine solche
Mythe würde selbst zu den unerklärlichsten Dingen — zu den Wun¬
dern gehören.

„Es fehlt uns nicht an Erzählungen von Wundern, die der
fromme Betrug ersonnen, die Wundersucht ausgeboren und die
Sage ausgeschmückt hat; allein wie ganz anders sind diese Er¬
zählungen, als jene, die in den heiligen Evangelien stehen! Sie
verrathen sich auf den ersten Anblick als Dichtung und Sage. Die
erzählten Werke sind da ihrem Inhalte nach albern, sinn- und
zwecklos, ohne allen höheren Zusammenhang und göttlichen Cha¬
rakter; ganz angemessen dem schwächlichen und ideenleeren Men-
schengciste, der sie ersonnen oder ausgeschmückt hat." — „Welch
ein Geist der Geister ist es, der diese Persönlichkeit — Jcsu
nämlich — mit diesem Zwecke, mit diesen Mitteln und die¬
sen Erfolgen in der Phantasie zu dichten vermochte! Und da bei
Sagen immer Mehrere und Viele tbätig sind, welch ein Wunder
ist es, daß alle, welche sich mit der Ausschmückung der Jesus-Sage
betheiligtcn, so rein in ihrer Rolle bleiben, daß auch nicht Ein
Pünktlcin Unpassendes, Fremdartiges, Abgeschmacktes in ihre Zu¬
sätze und Ausmalungen kam!" (Dr. Hirschers Erörter. I- S. 60—62.)

„Einen solchen Charakter durch alle Lebensvcrhältnisse durch-
zusetzen und zu bebaupten, ist nicht eine dramatische Aufgabe für
die Dichtungsfähigkeit gemeiner und bildungsloscr Juden. — Tie
Inden batten keinen ^enophon und Acschines (welche den Cha¬
rakter des Sokrates idealisirten): sie konnten ihrem Bilde nichts
an Vollkommenheit leihen, ihrem Gegenstände wenig vom Adel
mittheilen, sie konnten höchstens in einer schmucklosen Einfalt ge¬
ben, was sie empfingen. Er (Jesus) mußte so gewesen seyn; er
muß so gehandelt und gesprochen haben, sonst hätten die Evan¬
gelisten es nicht so schreiben können." (Dr. Hug's Einleitung I-,



38
S. 103.) Sogar Rousseau, das Vorbild der Rationalisten, fühlt
sich genöthigt, zu bekennen: „Sollen wir sagen, die Geschichte
des Evangeliums sey nur für die Langeweile ausgedacht wordens
Nein! also denkt man nicht aus! Tie Begebenheiten des Sokra¬
tes, an denen Niemand zweifelt, sind weniger bewiesen, als die
Geschichte Jesu Christi. Das Evangelium hat so vollkommen un¬
nachahmliche Kennzeichen der Wahrheit an sich, daß der Erfin¬
der davon bewunderungswürdiger wäre, als der Held, den es
vorstellt". *)

Ist die heilige Schrift die Urkunde der Offenbarung, so ha¬
ben ihre Verfasser gewiß unter einem solchen Beistände Gottes
geschrieben, welcher sie von jedem Jrrthume in Bezug auf Reli¬
gion, und was damit in Verbindung ist, sicher stellte. Darin be¬
steht die Inspiration der heiligen Schriftsteller, welche ihnen
sowohl im alten Bunde von den Juden, als auch im neuen von
der christlichen Kirche stets zuerkannt wurde. Die Vernunft fin¬
det daran nichts zu beanständen. Denn wenn sich Gott gcoffen-
bart hat, kann und will er gewiß auch die Organe, durch welche
uns seine Offenbarung vermittelt wird, — gleichviel, ob sie dieß
mündlich oder schriftlich thun, — nicht der Gefahr ausgesetzt
lassen, selbst zu irren, und dadurch auch Andere in Jrrlhum zu
führen. Christus erklärte die Schriften Mosis und der Propheten
als göttliche; kein Pünktlein dürfe daran geändert werden, sagte
er, (Matth. Cap. 5, V. 18) bis Alles erfüllt sey. Der heilige
Paulus nennt die Schrift des alten Bundes ausdrücklich eine
göttlich inspirirte, (II. Tim. Cap. Z, V. 16.); der heilige Pe¬
trus stellt (II. Brief, Cap. 3, V. 15. 16.) die Briefe des Wclt-
apostels der übrigen heiligen Schrift gleich.

Was von den Eigenschaften der Bibel, insbesondere ihrer
Inspiration gesagt wurde, erhält durch den beständigen Glauben
der Kirche das Siegel der vollkommensten Gewißheit. Wie
später eigens dargelegt wird, kann die heilige Schrift von der
Kirche nicht getrennt werden. Aber schon nach rein menschlichen,
wissenschaftlichen Kriterien steht ihr Ansehen fester, als das irgend
m'ncs profanen Buches; mögen gleichwohl die Werke der alten
Classiker in Bezug auf Eleganz der Sprache, oder Prunk der
Gelehrsamkeit Manches voraus haben. In der Bibel ist ewige,
irrthumslose, hier nur menschliche, und darum nicht unfehlbare
Weisheit; dort spricht der Geist Gottes, hier nur Menschengeist!

Wenn wir unsere Bibel mit den alten und neuen au-
ßerchristllchen Rcligionsbüchern vergleichen, welch ein Unter¬
schied ! Welche Thorheiten und Abgeschmacktheiten, welche Ueber-
trcibungen, welche kindischen Märchen, welche phantastischen, ja

*) Man vergleiche mit dem Gesagten die höchst interessanten 7. 8. 9. 10.
u, e Ablesungen des nunmehrigen Cardinals vr. Nikolaus Wiseman

Uinem obencitirten Werke: Zusammenhang der Ergebnisse u. s. w.. wo
vi-» wie die Urgeschichte, Archäologie und orientalischen Stu-
°ien die Glaubwürdigkeit der Bibel in das hellste Licht setzen.



39

unsittlichen Lehren sind neben einzelnen wenigen Wabrheiten in
ilmen enthalten! Als z. B. in den Büchern der Chinesen , deren
ältestes das Buch Icking, d. i. der Verwandlungen, ist; im ver-
kältnißmäßig besseren Zend-Avcsta der Perser; in den Vedas, den
Puranas und Schasters der Inder (siehe I)r. Dreys Apologetik
Bd. 2.). Wenn wir den Koran der Mohamcdaner durchblättern,
wie erbärmlich sind darin Thatsachen aus der Bibel entstellt, —
z. B. die Geschichte des ägyptischen Joseph, — wie grob-sinnlicher
Art sind die darin geschilderten Freuden und Genüsse, die im Pa¬
radiese des Gläubigen harren! Freilich! wie konnte ein Mann
andere, edlere versprechen, dem selbst Sinnengcnuß als des Lebens
Höchstes galt? Neben dem kleinlichen Verbote des Weines wird
die Polygamie gestattet; wilder Haß gegen Andersgläubige bis
zur Vernichtung derselben als das Verdienstlichste eingeschärft.
Treffend bemerkt Pascal: „To pentgtouguo — e'est !o plus anoion
livrs clu moneie, ot le plus mNüentigue; et an lieu gno Alaliomot, pour
ksiis subsister Io slon, a siekensiu sto le liro, No'iso, pour kairo sub-
slster le sieu, a orclouuö ä tout Io moncle sie Io lire, fkensees tom 2.
pg^. 84. )

Was sollen wir von dem eben so abscheulichen als närrischen
„goldenen Buche" der Mormonen in unseren Tagen sagen ? Wahr¬
lich , solche Ausgeburten des Wahnwitzes müssen uns die Bibel,
dieß geschriebene Wort Gottes, um so ehrwürdiger und heiliger
machen!

IV.
Das Christer; thum.

In der von uns so eben besprochenen beiligen Schrift lesen
wir, daß Gott schon den ersten Menschen eine Offenbarung ge¬
geben, und daß sich dieselbe im Laufe der Zeit stufenweise immer
mehr entwickelt habe. Die Urvffenbarung beschränkte sich dar¬
auf, das Gottesbewußtseyn im Menschen zu wecken, ihn zur kla¬
ren Erkenntniß der Wahrheiten der sogenannten natürlichen
Religion zu bringen, überdieß hatte sie nach dem Sündenfalle
den Zweck, ihn durch die Aussicht auf einen Erlöser zu trösten,
und aufzurichten. Bis zur Sündfluth war die wahre Religion
zunächst eine Familieureligion, weil sie sich von Familie zu
Familie unter Seths Nachkommen vererbte, während sich die Ab¬
kömmlinge Kains, des Brudermörders, immer weiter von ibr ent¬
fernten, auch die Guten verführten, und dadurch Gottes strafende
Gerechtigkeit herausforderten. In der Sündfluth (2348 v. Chr.)
vertilgte Gott die von ihm Abgefallenen; nur der gerechte Noab
mit den Seinen wurde gerettet, um das Geschlecht und die rich¬
tige Erkenntniß Gottes fortzupflanzen. Mit der Völkerscheidung,



40

welche aus Anlaß der Sprachenverwirrung beim babylonischen
Thurmbaue (2247 v. Chr.) erfolgte, trat ein wichtiger Wende¬
punkt in der Geschichte der göttlichen Offenbarungen ein; denn
die Religion war jetzt einer um so größeren Gefahr der Entstel¬
lung ausgesetzt, weil sich die Menschen sehr schnell vermehrten
und nach den verschiedensten Gegenden der Erde hin zerstreuten.
Wohl nahmen sie die Ueberlieserung der geoffenbarten Wahrheit
mit; aber je weiter sie von der Wiege derselben auf ihren Wan¬
derungen kamen und je mehr sie sich ihren bösen Neigungen über¬
ließen, desto schwächer mußte ihre Erinnerung an jene werden.
Sollte Gott nun die Menschen Alle ihre Wege gehen lassen, so
daß seine uranfänglkche Offenbarung allmälig bis aus die letzte
Spur unter ihnen verschwinde? Oder sollte er jedem einzelnen
Volke je nach dessen Individualität und Bedürfnisse in Hinkunft
sich offenbaren? Das Erstere wäre ein Aufgeben des von Ewig¬
keit an gefaßten Planes zur Erziehung und Erlösung des Menschen¬
geschlechtes von Seite Gottes gewesen, was allen seinen Eigen¬
schaften, zumal seiner höchsten Weisheit, seiner erbarmungsvollen
Liebe, seiner Unveränderlichkeit widersprochen hätte. Das Zweite
war insbesondere deßhalb unthunlich, weil es gcscheint hätte, daß
Gott sür jedes einzelne Volk, dem er sich anbequcmt haben würde,
ein Anderer sey; und so wäre eben dadurch der Glaube an
seine Einheit und an die Einzigkeit der wahren Offenbarung
untergraben worden. Dem zu begegnen schlug Gott, um menschlich
zu reden, einen Mittelweg ein; er beschränkte seine offenbarende
Thätigkeit fernerhin nur auf Ein Volk, das er sich in Abra¬
ham, welchen er zum Stammvater desselben bestimmte (1921 v.
Ehr.), auöerwählt hatte.

Dieses, das hebräische oder jüdische Volk machte Gott zum
Träger seiner Offenbarungen und trostvollen Verheißungen; er
nahm es ganz besonders unter seine Leitung, um es in den Stand
zu setzen, seiner Aufgabe zu entsprechen, nämlich: den Segen, der
einst durch den aus dessen Mitte hcrvorgcbenden Erlöser über
alle Nationen der Erde sich ergießen soll, vorzubereiten.
Deßhalb wurde die Offenbarung Gottes — so zu sagen — eine
partikularistische. — --Nachdem die Abkömmlinge der Patriar¬
chen in Aegypten zu einem zahlreichen Volke herangewachsen und
der Zeitpunkt angekommen war, daß sie von dem Lande Chanaan
Besitz ergreifen sollen, gab ihnen Gott durch Moses ein geschrie¬
benes Gesetz (1491 v. Chr.) an der Stelle des früheren, nur
natürlichen.

Die übrigen Völker der Erde erfreuten sich zwar seit der Be¬
rufung Abrahams keiner unmittelbaren göttlichen Offenbarung,
ohne daß sie jedoch Gott, weil etwa zum ausschließlichen
Nationalgott der Juden geworden, ganz und auf immer ver¬
stoßen hätte. Sie blieben auf die Ueberlieserung der Uroffcnbarung,
auf ihre Vernunft und ihr Gewissen angewiesen. Diesen Leitsternen
hätten sie folgen sollen, sie thaten es aber nicht, weßhalb sich eine



41
falsche Religion unter ihnen ausbildete, nämlich das Heiden-
t h u m.

Die Grundidee des mosaischen Gesetzes, welches in allen sei¬
nen Beziehungen sehr weise für ein noch rohes, am wirksamsten
durch zeitliche, schnell eintretende Belohnungen und Strafen zu
leitendes Volk berechnet war, ist die Lehre von Einem einzigen
Gott — der Monotheismus — so wie die Verfassung der
Juden eine theokratische war. Denn Gott hatte sich unmittel¬
bar zu ihrem obersten Herrn und Könige erklärt; selbst ihre nach¬
maligen irdischen Könige waren nur seine Stellvertreter.
Dem Pricsterthume war die Auslegung des Gesetzes und die Ver¬
richtung der gottesdienstlichen Handlungen übertragen, wozu noch
das Propbctenthum kam, zunächst mit der Bestimmung, die Hoff¬
nung auf den Messias immer wieder aufzufrischcn, und aus der
Zukunft, insoweit sie dem Seberblickc von Gott aufgeschlossen
wurde, sein Bild in immer deutlicheren Zügen zu entwerfen. Auch
sonst sagten die Propheten Manches voraus und waren die un¬
erschrockensten Vertheidiger des Gesetzes, als in den Königreichen
Juda und Israel Unglaube, Götzendienst und Sittenlosigkeit im¬
mer weiter um sich griffen.

Endlich war der versprochene Messias in der Person Jesu
Christi auf Erden erschienen. Die Bestimmung des Judcnthums
war nun zu Ende, seine vorbereitende Aufgabe erfüllt. Es mußte
abtreten und den Platz dem Christenthume, als der vollkom¬
menen — der Weltreligion überlassen.

Sowohl die heiligen Schriften, als die Tradition der Juden
bezeugen, daß sie einen Messias erwarteten. — Dies hebräische
Wort, so viel als das griechische X^/505, bedeutet einen „Gesalbten,"
d. i. Einen durch die Salbung, welche im alten Bunde bei den
Priestern und Königen angewendet wurde. Geweihten. Vorzugs¬
weise wird cs aber von dem verheißenen Erlöser der Menschheit
gebraucht, welcher in seiner Person die Würde und das Amt eines
Königes, Hohenpriesters und Propheten vereiniget. Der erste
Anhaltspunkt jener Erwartung war das von Gott
schon dem ersten Menschenpaare gemachte Versprechen,
daß ein Sprößling Eva's der verführenden Schlange
den Kopf zertreten werde (Genes. Cap. Z, V. 15.) Mehr¬
mal wurde dasselbe den drei großen Patriarchen: Abraham, Isaak
und Jakob erneuert. „Ich will dich zum großen Volke macken,
— sprach Gott zu Abraham, als er ihn aus Chaldäa nach Cha-
naan berief, — und will dich segnen. Ich will deinen Namen groß
machen, und du sollst gesegnet seyn. Ich will segnen, die dich
ssgnen, und verfluchen, die dich verfluchen, und in dir (als dem
Stammvater des Messias) sollen gesegnet werden alle
Geschlechter der Erde." (Genes. Cap. 12, V. Z.)

Zu Moses und durch ihn zum israelitischen Volke sprach
Gott: „Einen Propheten (den Messias) will ich ihnen erwecken
aus der Mitte ihrer Brüder, der dir ähnlich ist, und ich will



42

meine Worte in seinen Mund legen, und er wird alles zu ihnen
reden, was ich ihm gebieten werde. Wer seine Worte, die er in
meinem Namen reden wird, nicht hören will, an dem will ich es
rächen". (Deuter. Cap. 18, V. 18.19.) König David, der Mann
nach dem Herzen Gottes, erhielt von ihm die Versicherung, daß
aus seinem Hause der Messias abstammen werde, dessen Thron
in Ewigkeit festfteben, und dessen Reich kein Ende nehmen solle.
(2. Buch der Könige, Cap. 7.)

Gerade in der Zeit, als Jesus geboren wurde, war die Er¬
wartung des Messias unter den Inden eine allgemeine. „Bist
du der Prophet" (den Moses aukündete)? fragten sie Johannes
den Täufer (Joh. Cap. 1, V. 21.) „Das Volk", heißt es bei
Lucas (Cap. 3, V. 15.) „stand in dem Wahne, und alle dachten
in ihrem Herzen von Johannes, ob er nicht etwa Christus wäre."
Als Jesus im Tempel in der Halle Salomons wandelte, umga¬
ben ihn die in banger Ungewißheit schwebenden Juden, und sag¬
ten : „Wie lange hältst du uns hin? Wenn du Christus bist, so
sag' es uns frei heraus!" (Joh. Cap. 10, V. 23. 24.) „Ich
weiß", sprach die Samaritin am Jakobsbrunnen zu Jesus, „daß
der Messias kommt. Wenn derselbe nun kommen wird, so wird
er uns Alles verkünden." (Job. Cap. 4, V. 25.) — (Obgleich
die Samaritaner nur die fünf Bücher Mosis batten, stimmten sie
doch in obiger Hoffnung mit den Juden überein.)

Aber auch die Heiden, unter denen sich, eben auch auf
Grund der göttlichen Verheißung im Paradiese (Genes. Cap. 3,
V. 15.) die Hoffnung auf einen Retter stets erhalten hatte, (siebe
H. Lüken: Traditionen u. s. w. S. 300—368, wo die vielen
Messiassagen aufgefübrt sind), sahen damals einer aus dem Ju¬
denlande*) hervorgehenden Aenderung der Zustände entgegen, ob¬
schon ihnen die echte Messias-Idee mangelte. C. Suetonius schreibt
in Vespasianus lV.: ,.?ororobnerat Oriente toto votus et «umstand opivio
esse in katis, nt eu tempore llntlaea prokeeti rernm poti rentni".
Diese Meinung war also keine neue, erst jüngst aufgetauchte. —
Das Nämliche mit den fast ganz gleichen Worten ausgedrückt,
lesen wir in Daeitns nistnr. lib. V. 13. Nachdem er der wunderba¬
ren Erscheinungen erwähnt, welche sich vor der Einnahme Jeru¬
salems durch Titus im Tempel alldort zutrugen, fährt er fort"
„Onse — prostima — panoi in mstinn trabebant; plnribus porsuasi»
inerat antiguis skieerüotmn literis oonlinei i. eo ipso tempore Cors, ut
valeseeret Oriens, prokeetigue -luclaea rerum potirentur"
Unter den alten Schriften der Priester sind hier zweifelsohne die
heiligen Bücher zu verstehen, welche die jüdischen Priester auf-
bcwahrten, denn es ist ja von den Juden die Rede. Es kann
nicht befremden, daß der Römer die Prophezeiung auf seine
Herrscher bezieht, indem cs weiter heißt:

In Betreff des Orientes liegt ein Beweis dafür auch in der Ankunft dtt
Weisen zu Bethlehem. (Matth. Cap. 2.)



43
„Huse smI)gA68 Ve«pa8i'amim so Ditum praeclixerat. 8ed vuIZii»

sfiidsicum) more luimsnso eupiclini8 8ibi tsntsm katorum ma^nitudi-
neoi interpietsti, ne säver8i8 guidem sd vera mutabsntur".

Virgil singt in seiner vierten Ecloge, wo die Vorhersagnng
der Sibylle von Cumae in Italien angeführt ist, — welche be¬
kanntlich dem römischen Könige Tarquinius Priscus (578 vor
Ehr.) ihre Bücher zum Kaufe anbot — von der Wiederkehr des
goldenen Zeitalters:

Ist tima tstimaei venit gam earmini8 aetas,
5IsANii8 ab inte^ro 8aeclorum ns8eitur orsio.
st»m redit et Vir^o (Xslraea) redeunt 8aturni'a regna;
stam nova prvAenie8 coelo demittitur sito.

(Vcrgl. Horst, csrm. I. od. 2.)
Auch die Heidenwelt lebte also der Hoffnung, cs werde Je¬

mand mit Macht erscheinen, und eine neue Ordnung der Dinge
cinführen; unter seiner Herrschaft werde das verlorne
Paradies wieder gewonnen! *)

Wenn wir die religiösen Zustande um die Zeit der Geburt
Jesu in Erwägung ziehen, so überzeugen wir uns leicht, daß eben
damals das Bedürfuiß einer außerordentlichen Hilfe Gottes auf
das Höchste gestiegen, aber auch alle Vorbereitung dafür in der
politischen Lage der Welt vorhanden war. Das Ju d ent hum
war in sich selbst zerfallen, in mehrere sich gegenseitig befeindende
Seelen auseinander gegangen. Der Geist des Gesetzes war

' verschwunden, der tobte Buchstabe allein übrig geblieben; die bloß
äußerliche Beobachtung desselben galt Alles. "Mit unbegrenzter

i Sehnsucht schauten darum die wenigen wahrhaft Frommen, als:
- ein Simeon, der auf den Trost Israels harrte, (Luc. Cap. 2^

V. 25.) zum Himmel empor, ob schon Licht in die Finsterniß
kommen werde. Von der schauderhaften religiösen und moralischen
Verkommenheit der Heiden geben uns ihre eigenen Schriftsteller;
rin Salustius, Tacitus, Suctonius, die abschreckendste Schilde¬
rung. Die Besseren unter ihnen sahen ein, daß es so nicht fort-
dauern könne; daß aber das Heilmittel dagegen nicht auf der
Erde zu finden sey, sondern von Oben kommen müsse. Mensch-

' liche Weisheit hatte sich ja bisher als unzureichend bewiesen, die
Nebel der Jrrthümer zu zerstreuen; im beidnischcn Aberglauben,

' mit all seinen Opfern und Sühnungen lag keine Kraft, von der
Menschheit das sie niedcrdrückende Gefühl der Schuldhaftigkeit
hinwcgzunehmen. „Gestehen nicht die besten und ernstesten Pbi-

*> Die größten Eroberungen und Umwälzungen in der heidnischen Geschichte
lind unter dem Einflüsse des allgemeinen Glaubens an den verheißenen
Wiederhersteller der Urzeit erfolgt. Alexander z. B. ließ sich durch das
Orakel des Zeus Ammon als den verheißenen von der Jungfrau gebor-
nen Sohn des Zeus erklären, und machte als solcher seinen Zug nach

>l Indien. Ebenso machte sich Kaiser Augustus die Erwartung seiner
Zeit zu Nutzen, indem er sich für den ersehnten Friedgnskönig und den
Sohn des Apollo ausgab.



44
losopheu ein", fragt Cicero (guaest. ttiscsl. lid. 3.), „daß sie Vie¬
les nickt wissen, Vieles erst lernen müssen, — und daß all ibre
Weisheit durchaus ohne Wirksamkeit auf die Menge des Volkes
sey?" Anderswo (clo le». Iil>. 2.) ruft er trostlos aus: „^nimi
Indes nee cliiitlirnltate evrmeseeee. nee manilms ullls elui polest

So traurig stand cs um die Menschheit!
Nebstbei aber sehen wir fast die ganze damals bekannte Erde

tbeils unmittelbar der römischen Herrschaft unterworfen, theils
sonst von ihr abhängig; die lateinische und mehr noch die griechi¬
sche Sprache bildeten das Band der Verständigung zwischen den
verschiedensten Völkern; der Tempel des Janus war vom Kaiser
Augustus geschloffen worden, — Friede waltete ringsum. Wie
geeignet war dicß Alles zur Einführung und Verbreitung der
vollendeten Offenbarung, wenn sie Gott nur setzt ertheilcn
wollte! Er that es wirklich; hatte sa Er deßhalb Alles so ein-
gelcitct! Darum ist die Antwort auf die Frage nicht schwer zu
geben: warum denn das Christenthum nicht schon früher verkün¬
det worden war? Es kam eben zur rechten Zeit! Ohnedem er¬
hellt aus dem Gesagten, daß die Menschheit auch vorher nicht
ohne Offenbarung war; nur für die Vollendung derselben war
sie noch nicht reif gewesen.

ff o r t f e tz u n g.
Das Cbristcnthum, — die Religion Jesu Christi, — ist

wirklich göttliche, und zwar die vollkommenste Offenba¬
rung. Es ist nicht etwa nur der Inbegriff natürlicher Reli-
gionswabrhciten und Sittenvorschriften nach Art der Philosophie
effies Sokrates, Plato u. A., welche der „Weise aus Naza¬
reth" sich zum Vorbilde genommen hätte. Eine so niedrige Auf¬
fassung des Cbristenthumcs wird schon durch die Bibel auf jedem
Blatte widerlegt. Diesfalls kommt es vorerst wohl darauf au:
wie sich denn sein Stifter selbst darüber geäußert habe? Jesus
nun erklärt, daß Er und seine Lehre nicht von dieser Erde scyen.
Es wäre schon hier am Platze, jene Aussprüche des Herrn anzu¬
führen, worin er sich die innigste Gemeinschaft; ja, nicht bloße
Aehnlichkcit, sondern die vollkommenste Gleichheit und We¬
sens einheit mit Gott, dessen Sohn er sich nennt, beilegt; weil
wir aber die Gottheit Jesu in einer eigenen nächsten Abhandlung
besprechen, so genüge es einstweilen, darauf bloß hinzudeuten.

Die gleiche himmlische Abkunft, wie seiner Person, schreibt
Jesus mithin auch seiner Lehre zu. Er will seine Religion für
etwas Höheres angesehen wissen, als nur für eine Frucht irdischer
Lebensweisheit. „Meine Lehre", sprach er, „ist nickt mein, (nicht
von mir als Mensch erdacht, durch Studium erworben) sondern
dessen, — Gottes — der mich gesandt hat. (Joh. Cap. 7, V. 16.)
Derselbe ist wahrhaft, und was ich von ihm gehört habe, das
rede ich in der Welt." (Joh. Cap. 8, V. 26.) Und wieder:



45
„Ich habe nicht aus mir selbst geredet, sondern der Vater, wel¬
cher mich gesandt hat, der hat mir das Gebot gegeben, was ich
reden und was ich lehren soll. — Darum was ich rede, rede ick
so, wie es mir der Vater gesagt hat." lJoh. Cap. 12, V. 49.50.)
Jesus nennt seine Religion die Fortsetzung, ja die Vollendung
der alttestamentarischen Offenbarung, indem er sagte: „Ich bin
nicht gekommen, das Gesetz und die Propheten anszuheben, son¬
dern zu erfüllen". (Matth. Cap. 5, V. 17.) Für diese seine
vom Himmel gebrachte Lehre verlangt er Glauben, und
beruft sich auf seine Werke, als auf die Beweise ibrer Wahr¬
heit. (Joh. Cap. 14, V. 12.) Noch ein anderes Mittel gibt er
an, sich davon zu überzeugen; nämlich die praktische Aus¬
übung derselben, dann werde man inne, ob sie von Gott sei oder
nicht. (Job. Cap. 7, V. 17.) Darauf stützte sich denn auch wirk¬
lich die gläubige Ucberzeugung der Schüler Jesu. „Meister!"
sprach Nikodemus zu ihm, „wir wissen, daß du ein Lehrer bist,
der vom Himmel gekommen ist; denn Niemand kann diese Wun¬
der wirken, welche Du wirkest, wenn nicht Gott mit ihm ist." (Job.
Cap. 3, V. 2.)

Wenn der Herr eine bloß natürliche Religion hätte verkün¬
den wollen, würde er wohl Wahrheiten vorgetragen haben, welche
die menschliche Vernunft in so ferne nicht zu erfassen im Stande
ist, als sie über dieselbe erhaben sind, was er doch uuläugbar
that? Man sage nicht: seine Mysterien seyen nur Einkleidungen
reiner Vernunftwahrheitcn gewesen; oder er habe sich dem Volks¬
glauben, der nun einmal Geheimnisse haben will, anbequemt!
Wer hüllt denn das an sich leichter Faßliche in nicht zu
begreifendes Dunkel? Und in welchem Lichte muß ein Religions¬
lehrer erscheinen, welcher, anstatt Jrrthümer zu beseitigen, Vor¬
urteile aufzuklären, dieselben, ob auch nur iudirecte, be¬
kräftiget?

Hie und da hatte der Herr seinen Aposteln den Sinn einer
Parabel, eines Rathcs u. dgl., welche er früher der versammel¬
ten Menge vorgetragen, abseits, in vertrauter Unterredung, näher
auseinander gelegt (z. B. Matth. Cap. 19; Luc. Cap. 8), aber
nirgends lesen wir, daß Etwas mir für das „unwissende Volk"
ein Gehei mniß des Glaubens seyn solle, was für die Apo¬
stel hingegen, als die „Eingewei h t en", nichts, als eine reine
Vernunftwahrheit wäre. In solcher Weise mochte man verfahren
ftyn bei der Feier der Eleusinischen Geheimnisse, oder in den Prie-
sterschnlen der alten Aegypter. — Wie machen es die Freimau-
rer?— Jxsns aber hatte nicht zweierlei Lehre, — Eine etwa nur
für die Ungebildeten, die Andere für die „Aufgeklärten".

Man lese als Beleg das sechste Hauptstück des Evangeli¬
ums Johannis. Der Herr hatte von der Einsetzung des aller-
beiligsten Altarssacramcntes geredet. „Wahrlich, wahrlich, sage

euch", sprach er zu den Juden, „wenn ihr das Fleisch des
Menschensohnes nicht essen, und sein Blut nicht trinken werdet,



46

so werdet ihr das Leben nicht in euch haben. — Denn mein Fleisch
ist wahrhaftig eine Speise, und mein Blut ist wahrhaftig ein
Trank." (V. 54. 56.) Viele seiner Jünger entgegneten: „Diese
Rede ist hart, wer kann sie hören?" (V. 61.) Jesus nahm kei¬
nes seiner Worte zurück, noch gab er ihnen eine solche Deutung,
daß sie nur bildlich, nicht im eigentlichen Sinne zu verstehen
seycn; er bestätigte sie vielmehr, worauf dieselben Jünger ibn
verließen und nicht mehr mit ikm wandelten. — Sie können
uns die stolzen Vernunftgläubigen vorstellen. — Der
Herr hätte sie leicht zurückhaltcn können; er zog es aber vor, sie
gehen zu lassen, weil er sah, daß sie ihre Vernunft nicht seinem
Worte unterzuorduen geneigt waren. Hierauf wandte er sich zu
den Aposteln mit der Frage: „Wollet auch i h r Weggehen?" (V. 68.)
Sogar sie war er bereit, scheiden zu sehen, wenn sie sich, wie
Jene, an seiner Rede geärgert hätten! (V. 62.) Aber die Apostel
dachten klüger — uns zum Muster! Im Namen Aller erwiderte
Simon Petrus: „Herr! zu Wem sollen wir gehen? Du hast
Worte des ewigen Lebens! (wenn sie uns auch unbegreiflich sind.)
Wir haben geglaubt und erkannt (jetzt wieder an der unmittelbar
vorheraegangcn wunderbaren Sättigung der Fünftausend), daß du
bist Christus, der Sohn Gottes". (V. 68. 69.)

Als bei einer anderen Gelegenheit Petrus ein gleiches Be-
kenutniß der Gottheit Jcsn abgelegt hatte, sprach der Herr zu
ihm: „Selig bist du Simon des Jonas Sohn, denn Fleisch und
Blut — d. i. die natürliche Vernunft-Einsicht — bat dir das
nicht gcoffcnbart, sondern mein Vater, der im Himmel ist". (Matth.
Cap. 16, V. 17.)

Wie faßten die Apostel das Christenthum auf?
In seinem ersten Briefe (Cap. 1.) schreibt Petrus von der

Religion Jesu: »Ihr seyd wicdcrgcboren durch dasWort des
lebendigen Gottes. — Das Wort des Herrn bleibt in Ewig¬
keit (es vergeht nicht, wie die Lehrsysteme der Weisen, Eines das
Andere verdrängen). Das Wort aber ist das, welches im
Evangelium verkündet worden ist". (V. 23—25.) Und wie
sehr ereifert sich der Weltapostel Paulus gegen die mögliche Ver-
muthung, das Christenthum sei nur menschliche Weisheit! Nein,
im Gcgcnthcile! „Weil die Welt, schreibt er, (l. Cor. Cap. 1.)
in ihrer (vermeintlichen) Weisheit Gott in seiner (wahren, höch¬
sten) Weisheit nicht erkannt hat, so gefiel es Gott, durch eine
(der Welt so dünkende) thörichte Predigt diejenigen selig zu ma¬
chen, welche glauben. Die Juden fordern Zeichen (Wunder)
und die Heiden (insbesondere die Griechen und Römer, die Ge¬
bildetsten unter ihnen) suchen Weisheit. Wir hingegen predi¬
gen Christum den Gekreuzigte», der den Juden zwar ein Aerger-
niß, und den Heiden eine Thorhcit ist; den (durch Gottes Gnade)
Berufenen aber aus den Juden sowohl, als den Heiden predige»
wir Christum als Gottes Kraft und Gottes Weisheit."
(V. 21—24). Von welch' heiligem Feuer würde Paulus wohl

!iI
)
I
!
!
!I1
sss?
1!



47

heut zu Tage Jenen gegenüber entbrennen, welchen Christus aber¬
mals zur Thorheit geworden ist, und die Ihn nicht als Gottes
Kraft und Weisheit, sondern nur mehr kaum als den Weisesten
seiner Zeit gelten lassen wollen!

„Ich bin das Licht der Welt", sagte Jesus zu den Juden,
(Joh. Cap. 8, V. 12.)-Da entgegneten ihm die Pharisäer
(V. 13.): „Du gibst Zeugniß von dir selbst; dein Zeugniß ist
nicht wahr." So könnte etwa auch jetzt Jemand einstreuen: Die
Stifter anderer Religionen, z. B. des Islam, haben gleichfalls
behauptet, ihre Lehre" sey vom Himmel! — Aber die Aussprüche
Jesu über sich selbst, daß er der Sohn Gottes und Gott selbst
sey — und über seine Lehre, daß er sie unmittelbar vom Himmel
gebracht babe, sind so ganz außerordentlich, daß sie mit Jenen
anderer Religionsstister nicht auf Eine Linie gestellt werden kön¬
nen. Eine solche Würde, wie Jesus, legt sich Keiner bei. Was
ist davon zu halten? Entweder ist die Selbstversicherung Jesu
Wahrheit, oder, er war, — was die Zunge auszusprechen und
die Feder niederzuschreiben sich sträubt — so sehr von Selbstüber¬
schätzung eingenommen wie noch kein Zweiter je auf Erden.

Großer Gott! wie ließe sich dies mit seinen Eigenschaften
vereinbaren? Jesus, ein Hochmüthigcr? Er, der nirgends seine
eigene, sondern überall nur die Ehre Gottes wollte und suchte!
(Joh. Cap. 5, V. 41. — Cap. 8, V. 50.) der sich der Huldi¬
gung des Volkes durch die Flucht entzog! (Joh. Cap. 6, V. 15.)
der von sich, ohne Besorgniß einer Einrede, sagen durste: „Ler¬
net von mir, denn ich bin sanftmüthig und dcmüthig vom Her¬
zen! (Matth. Cap. 11, V. 29.) der die Armen im Geiste selig
pries (Matth. Cap. 5, V. 3.) und an seinen Aposteln die lei¬
seste Regung des Ehrgeizes mit unnachsichtlicher Strenge rügte!
(Matth. Cap. 20. — Mare. Cap. 9, V. 34.) der nur Jene MM
Eingänge in das Himmelreich tauglich erklärte, die da werden,
wie die Kinder! (Matth. Cap. 18, V. 31.) der warnend geru-
sen: „Wer sich selbst erhöbt, wird erniedrigt werden?" (Matth.
Eap. 23, V. 12.) Oder war Jesus, wenn er auch nicht absicht¬
lich täuschen wollte, etwa von der Idee, daß Er der im alten
Bunde verheißene Messias sey, so ganz befangen, daß er sich in
vollster Selbstüberzeugnng als denselben ankündete, und die¬
ser seiner Einbildung Alles, sogar sein Leben zu opfern bereit
war? Wie verstieße eine so lästerliche Behauptung gegen alle Ver¬
nunft und Geschichte! Ist wohl ein Fanatiker eines solchen in¬
neren Friedens, eines solchen Gleichmnthes, eines solchen Ab-
Icheues vor jeder Ostentation, endlich einer solchen Ruhe im Tode
sähig, wie wir dieß Alles an Jesus sehen? Hat es schon jemals,
W lange die Welt steht, einen Schwärmer dieser Art gegeben?
Nein! nein! unmöglich! Das Selbstzeugniß Jesu müßte uns ge¬
nügen, wenn uns für die Wahrheit desselben auch nichts sonst
Bürge wäre, als sein göttlich erhabener Charakter. Hat er ja



48

nicht nur zur Heiligkeit aufgefordert; sondern selbst, in seinem
Leben, dieselbe iu ihrer Vollendung dargestcllt!

Es ist unmöglich, alle einzelnen Tugenden des Herrn aufzu¬
zählen; das schönste Ebenmaß bestand unter ihnen; denn er übte
keine mit Hintansetzung der andern; sondern alle in gleicher Voll¬
kommenheit. Die Evangelisten berichten uns so edle Züge von
ihm, wie ste noch an keinem Sterblichen je wabrgenommen wnrden.
Welch ein Eifer für die Ehre Gottes! welch bereitwilliger Gehor¬
sam gegen die Obrigkeit! wie schützte er sogar das Ansehen der
Vorsteher der Synagoge, obwohl er vor der Nachahmung ihrer
Thatcn warnen mußte! Welche Geduld und Ergebung in Leiden!
welche Sauftmuth gegenüber den schmerzlichsten Verdächtigungen!
welche Weisheit in Beantwortung verfänglicher Fragen! welche
Nachsicht mit reuevollen Sündern! welch eine heilige Entrüstung
gegenüber der Heuchelei, welche die Religion zum Mittel miß¬
braucht für selbstsüchtige Zwecke! welche Selbstentäußerung, welche
Aufopferung für die Menschheit trotz aller Verkennung, alles Un¬
dankes! Und endlich welch ein Sterben unter den grausamsten
Qualen, unter dem herzlosesten Gespötte seiner Feinde, für die er
noch in den letzten Augenblicken entschuldigend bittet: Vater! ver¬
gib ihnen, denn sie wissen nicht, was sie thun! (Luc. Cap. 23,
V. 34.) Das Entscheidende aber ist die völlige Sündlosig-
keit Jesu. Auch nicht ein Schatten einer unrechten Gesinnung
oder Handlung fällt auf ihn. - Wer von Euch kann mich einer
Sünde beschuldigen?" (Job. Cap. 8, V. 46.) — so durfte er
ohne Scheu seinen erbittertsten Gegnern zurufen! „Er ist in allen
Stücken ähnlich, wie wir versucht worden", schreibt der Apostel
(Hebr. Cap. 4, V. 15.) „doch er war ohne Sünde".

Wenn Sokrates (bei Plato Dialog. 2, sio rop.) das Ideal der
reinsten, uneigennützigsten Tugend ausmalt, so entwirft er ein
schwaches Bild des irdischen Lebens Jesu Christi. Hätte er den
Heiland gesehen, wahrlich, er hätte in ihm gewiß nicht seines
Gleichen, sondern mehr als einen menschlichen Lehrer verehrt.
„Scheint es nicht", bemerkt hiezu Bossuet (cliseours mir I'bistmrs
imivorsello, 2. part. PSA. 23.) „daß Gott diese wunderbare Idee
der Tugend deßhalb dem Geiste eines Philosophen mittheilte, um
sie in der Person seines Sobnes zu verwirklichen, und um es
zu veranschaulichen, daß der Gerechte einen anderen Rnhm, eine
andere Ruhe, ein anderes Glück habe, als Jenes, welches mau
auf dieser Erde erlangen kann?" Sogar Rousseau kann sich nicht
enthalten, in seinem Oinlle sllv, III) über den Stifter des Christen-
thums auszurufen: ,,8opont-il, gno eolm, clont I'OvanAilo kalt l'lü-
stoiro, ne svit gn' nn Inuumo In, inomo? Ost co-Iä le ton el im
ontllonsissto on cl'nn smbüion seotmro? (simile douoonr, guello pn-
rete «ans ses inoonrs, gnollo -zräeo tonobmNe clrms ses instriiotions,
gnolle eleviNlon (laus sos mnxinios, guollo prokonelo s-igesse (Ians ses
tliseonrs, gnsllo presenee ll vspeit. gnvllo (messe et gnollo Mustico lisns
868 reponses —! On e.st I'Iiommo, oü ost Io ssZo, gui sait aKi'r,



49
soullrir, et monrir sans kaiblesse, et sans ostentatinn?-On cke-
8U8 avsit-il pris cette moral elevve et pore, clont Im' seu! a stonaS
les leeovs et I'exemple? -Oni, sl la vis et la morte ste 8oerste
svat cl'llll ss^e; la vie et la morte ste ckesus 6l>rlst sont ll'un Oieu."

Ja! dem Leben Jesu ist das Siegel der Göttlichkeit aufge¬
drückt, kann cs wohl seiner Lehre fehlen? Inhalt und Form
zeigen, daß sie nicht menschliche Erfindung scy. Wie erhaben
und durchaus vernunftgemäß sind die Glaubenswakrheiten,
welche er vortrug! Wie ganz würdig des höchst vollkommenen
Wesens ist, was er von Gott, seinen Eigenschaften, und der Art,
ihn zu verehren, sagte! (Joh. Cap. 4, V. 24 ) Ueber Alles,
was der Mensch von sich selbst, von seiner Bestimmung, zu wissen
nötbig hat; was den Gegenstand seiner heißesten Wünsche, seiner
Hoffnung und Furcht, nicht nur für dieses Daseyn, sondern ganz
vorzüglich für ein zukünftiges Leben ausmacht, hat sich der Herr
bestimmt, unzweideutig ausgesprochen.

Wie einfach, und doch alle Pflichten umfassend, ist die Sit-
tenlekre Jesu! Liebe Gott über Alles und den Nächsten wie
dich selbst! — so lautet der oberste Grundsatz derselben! Enthält
er etwas Unmögliches? Ist er nicht allgemein verständlich? Gott
über Alles! Ihm darf nichts gleich gesetzt, noch weniger vor¬
gezogen werden! Selbstachtung, auf Erkenntniß der eigenen
bohen'Menschenwürde und Bestimmung beruhend, soll mit echter
Demuth vereinigt seyn. Von der Nächstenliebe darf Niemand,
welcher Abstammung, weß Glaubens er seyn mag, ausgeschlossen
bleiben; — nicht einmal der Feind! Ja, Barmherzigkeit wird zur
Bedingung erklärt, um selbst einst Barmherzigkeit und Verzeihung
von Gott zu erlangen! Nicht in die bloß äußerliche Beobachtung
der Gebote, sondern in die innere Heiligung wird das Wesen der
Tugend gesetzt. Sogar eine nicht unterdrückte unlautere Begierde,
ein unreiner Blick nur macht vor dem Allwissenden schon zum
Ehebrecher; die feindselige, rachsüchtige Gesinnung schon zum
Mörder! (Matth. Cap. 5, V. 22. 28.)

Jesus gibt in seiner Religion auch die wirksamsten Beweg¬
gründe an zum unausgesetzten Tugendstreben, und unterstützt die
menschliche Schwäche durch übernatürliche Gnadenmittel.
Welche Philosophie konnte und kann dieß thun?

Wie verschieden ist auch die Form der Lehre Jesu von mensch¬
licher Weisheit und ihrem Eigendünkel! Er stellt kein künstli¬
ches System auf mit großem Aufwande von Gelehrsamkeit, aus¬
geschmückt mit schönen, dabei doch nur wenig sagenden Phrasen.

Gegentheile. Wie milde läßt er sich zur ungeübten Fassungs¬
kraft des gemeinen Volkes herab! Welche Geduld hat er mit
demselben, welche nie ermattende Beharrlichkeit, ob es ihn auch
"och so schwer und langsam versteht! Wie anschaulich macht er
seine Vorträge durch wundcrliebliche, so ganz aus der Umgebung,
Pls dem alltäglichen Leben, aus der Natur genommene Gleich-
">ffe und Parabeln! wie ist er Allen, und überall zugänglich; denn

4



50
er.lehrt tn keiner Akademie, sondern wo es eben gelegen ist, — nn
Tempel, in der Synagoge, am Fuße eines Berges, auf offenem
Felde, oder vom Schifflein aus am See. Niemanden weist er
mit Härte zurück, der bei ihm Unterricht oder Trost sucht. Ist
sich zu wundern, daß ihm überall Schaaren Heils- und lernbe¬
gierigen Volkes nachziehen? Daß sie lautlos an seinem Munde
hangen, sobald er ihn öffnet, und daß sie sich dann voll Bewun¬
derung äußern : Er lehre nicht so wie die Schriftgelehrten, (fügen
wir bei: nicht so, wie alle Weisen der Welt zusammen genom¬
men) sondern wie Einer, der da Macht hat, und übermenschliches
Ansehen? (Matth. Cap. 7, V. 28. 29.)

Läßt sich eine solche Lehre und Lehrw eis he it natürlich
erklären? nachdem gewiß ist, daß Jesus nie eine gelehrte Bildung
genoffen, sondern bis zum öffentlichen Auftreten seine Tage in
tiefster Zurückgezogenheit, im ärmlichen Dunkel des verachteten
Nazareth zugebracht! Manche Feinde des Christenthumes haben
sich nicht entblödet, der Geschichte zum Hohne zu behaupten, Je¬
sus habe von den jüdischen Essenern, — eine Art Asceten — oder
gar in den Geheimschulcn der ägyptischen, indischen oder persischen
Priester — von deren Besuch nirgends eine Spur—seine Weis¬
heit empfangen! Aber seine Religion steht damit durchaus nicht
in innerem Zusammenhänge. Zu welchen ganz grundlosen Annah¬
men man doch seine Zuflucht nimmt, nur um der Wahrheit zu
widerstreben!

Erstaunt fragten die Bewohner von Nazareth, als sie Jesuni
m der Synagoge hörten: Woher kommt Diesem solche Weisheit
und Wunderkraft? (Matth. Cap. 13, V. 54.) Wir wissen wo¬
her! Vom Himmel kam sie ihm - aus keiner irdischen Schule.
Wenn dies nicht so wäre, hätten wir eine Wirkung vor uns,
welche unendlich größer ist, als ikre Ursache! Im Tempel zu
Jerusalem verwunderten sich die Juden ebenfalls über den Herrn,
und sprachen: Wie versteht Dieser die Schrift, da er sie nicht ge¬
lernt hat? Und gerade darauf entgegnete er ihnen mit den schon
oben citirten Worten: „Meine Lehre ist nicht mein, sondern Dessen,
der mich gesandt hat". (Joh. Cap. 7, V. 15. 16.) Sieh' also
die Quelle davon!

Die Religion Jesu ist als göttliche Offenbarung fer¬
ner durch die in seiner Person eingetroffene Erfüllung der alttc-
stamentlichen Weissagungen bewährt. Wir erwähnen hier nur
der vorzüglichsten aus ihnen. Die Zeit, wann der Messias er¬
scheinen werde, sagte schon der Patriarch Jakob (Genes. Cap.49.);
dann die Propheten Aggaeus (Cap. 2.); Malachias (Cap. 3.),
besonders aber Daniel (Cap. 9.) vorher. Der Ort seiner Ge¬
burt, und daß er von einer Jungfrau werde zur Welt gebracht
werden, sogar die kleinsten Umstände seines Lebens, Leidens und
Sterbens; seine Auferstehung und Himmelfahrt wurden von:
Jeremias Cap. 23.; Klagelieder 3.; Jsaias Cap. 7, V. 14.,
Cap. 11, V. 35, Cap. 35; Michäas Cap. 5; Zacharias Cap. 9,



51
11, 12 und 13; Malachias Cap. 3, vorzüglich auch in den s.g. mes¬
sianischen Psalmen 21, 25, 40, 68 u. A. voraus verkündet. Je¬
sus selbst berief sich auf die an Ihm erfüllten Prophezeiungen.
So z. B. (Luc. Cap. 4, V. 16—21), als er in der Synagoge
zu Nazareth das 61. Hauptstück des Jsaias von sich erklärte.
„Siebe, wir ziehen hinauf nach Jerusalem, sprach er zu seinen
Aposteln (Luc. Cap. 18, V. 31.) und es wird Alles in Erfüllung
gehen, was durch die Propheten über den Menschensohn geschrie¬
ben worden ist."

Einen anderen Beweis bieten die eigenen Weissagungen
Jesu; von denen die Meisten bisher schon auf das Pünktlichste
in Erfüllung gingen, und dadurch Bürgschaft sind, daß sein Wort
auch in Betreff der übrigen, z. B. über seine zweite Wiederkunft
am jüngsten Tage (Matth. Cap. 24), aus dem Munde des All¬
wissenden komme.

Wir übergehen hier, daß er die geheimsten Gedanken der
Menschen durchblickte. — Er kündete seine eigenen Schicksale
tMatth. Cap. 16, V. 21,, Cap. 20, V. 18. — Marc. Cap. 10,
V. 32—35. — Luc. Cap. V, V. 44. - Joh., Cap. 10, V. 17—18.)
— die Schicksale seiner Apostel (Matth. Cap. 10, V. 17; Cap.
24, V. 9. — Marc. Cap. 13, V. 9. — Luc. Cap. 21, V. 12.) —
die gänzliche Zerstörung Jerusalems (Matth. Cap. 24, V. 2. —
Marc. Cap. 13, V. 2. — Luc. Cap. 19, V. 41—44.) — die
dauernde Zerstreuung der Juden unter alle Völker (Luc. Cap. 21,
V. 24.) — die Ausbreitung seines Evangeliums auf der ganzen
Erde (Matth. Cap. 24, V. 14.); die Unbesiegbarkeit seiner Kirche
(Matth. Cap. 16, V. 18.) u. A. vorher an.

Wie die Weissagungen, beweisen auch die Wunder Jesu
seine und seiner Lehre Göttlichkeit. Daß er Wunder wirkte, be¬
richten die Evangelien beinahe auf jeder Seite. Wäre Jesus nicht
Der, für Wen er sich ausgab, würde er wohl mit der Wunder¬
kraft ausgestattct worden scyn? Deßhalb legt er selbst das größte
Gewicht auf seine übernatürlichen Thaten. Die an ihn mit der
Frage, ob Er der Messias sey, abgeschickten Schüler des Johan¬
nes weist er einfach auf dieselben hin. (Matth. Cap. 11; Luc.
Eap. 7.) „Die Werke, sprach er, die ich thue, geben Zcugniß von
mir, daß mich der Vater gesandt hat." (Job. Cap. 5, V. 36.)

Und: „Glaubet ihr (meiner Versicherung) nicht, daß ich im
Vater bin, und der Vater in mir ist, so glaubet mir doch um der
Werke willen". (Joh. Cap. 14, V. 11. 12.)

Vorzüglich nennt Jesus seine Auferstehung ein Zeichen
seiner Beglaubigung. (Matth. Cap. 12, V. 39.)

Mit vollstem Rechte dürfen wir endlich auf die in der Ge¬
schichte des Christenthumes hervortrctenden Wunder hin-
dcuten; als da sind: die erste Einführung desselben in die Welt
ch>rch anscheinend so ungeeignete Organe, wie es die ungelehrten
«PostA waren; durch nach menschlicher Ansicht so unzureichende
Mittel, und trotz des hcftiastcn Widerstandes von allen Seiten;

4 *



52
ferner die unerhört schnelle Ausbreitung der Religion Jesu, un¬
geachtet der grausamsten, drcihundertsährigcn Verfolgungen der
römischen Staatsgewalt, ungeachtet der giftigsten Anfeindungen
der heidnischen Philosophen. Ja, das Blut der unzähligen Mär¬
tyrer wurde zum Samen immer neuer Christen, schreibt Tertul-
lian; — und mehr als Ein bekehrter Wcltweise wurde zum be¬
redten Apologeten der früher von ihm verkannten Lehre. — Dazu
gehört ferner die in so kurzer Zeit durch das Christcnthum be¬
wirkte Umwandlung der Menschheit zum Besseren, die religiöse,
und sittliche Neugestaltung der Welt; — die Erkal¬
tung des Christcnthumes bis zur Stunde, mitten unter den Stür¬
men,'von welchen es bedroht war, und noch ist. Dies Alles muß
doch wohl zur Ueberzeugung führen, daß es durch eine höhere,
denn bloß menschliche Kraft gestützt werde!

Auch die Religion Mahomeds hat sich zwar schnell ausge¬
breitet, und zählt ihre Bekenner jetzt nach Millionen. Aber wo¬
durch geschah dies? Der Islam bahnte sich seinen Weg mittels
Feuer und Schwert; Jesus aber sandte seine Apostel aus, wie
wehrlose Schafe mitten unter Wölfe, und verbot ihnen, weder
Gold noch Silber in ihren Gürteln zu tragen, auch keine Tasche,
noch zwei Röcke, noch Schuhe, noch Stab! (Matth. Cap. 10.)
Jener wandte sich mit den lockendsten Zugeständnissen und Ver¬
heißungen an die Weichlichkeit der Orientalen; Jesus fordert
Selbstverleugnung und Entsagung. Und doch besiegte sein Kreuz
die Welt! Schön und wahr schreibt Pascal (pensees tom. 2.
pgA. 127.) ,Msi>oiust s'ost stabil en türmt, ste8ii8 Christ en kulant
tuer 1k8 8I8N8; IVIsbomel en siekenclsnt clolirs, cko8ii8 Lbrlst en nrclon-
nant <Ie lire, Kusin eela e8t sl eontraire, gue 8i iVIahomet ü prl8 la vole
ile reu88lr siumalnsment, Oesus LH eist ä pr>8 eelie eie perir luimsine -
went. kt au lieu eie eonelure, gus pul8guo Nabnmet ä ren8sl, ^o8U8
6brl8t ä bien pu reu88ir; il kaut clire, guo pul8guo Dlabomet ä reu88i',
le ehri8tisni'8me clevalt perir, 8'il n' eüt etö 8outenu pure une koree
touts cllvlne".

Gewiß! das Christenthum hat die Probe bisher bestanden,
und wird sie auch künftighin bestehen, welche Gamaliel (Apostclg.
Cap. 5, V. 38, 39.) im hohen Rathe zu Jerusalem angab, als
er zu den Verfolgern der Apostel sagte: „Stehet ab von diesen
Menschen und lasset sie! Denn wenn dieses Werk von Men¬
schen ist, so wird es zerfallen; wenn es aber von Gott ist, so
könnt ihr es nicht zerstören. Ihr möchtet sonst gar als Wider¬
sacher Gottes erfunden werden!"

V.
Gottheit Christi.

Wer auf den Namen eines Christen Anspruch haben will,
muß glauben, daß Jesus Christus wahrer Mensch, aber auch



53
wahrer Gott sey. Es darf nicht als überflüssig erscheinen,
daß wir nach dem bereits oben vom Stifter des Christcnthumes
Gesagten den Artikel von der Gottheit Jesu nochmals berübren,
und ihn etwas ausführlicher bebandcln; wird ja dieselbe von nicht
wenigen Ungläubigen unserer Tage geläugnet, und wollen sie, wie
bemerkt, Jesum zum bloßen Weisen aus Nazareth herabwürdi¬
gen! Im Folgenden haben wir uns zur Aufgabe gemacht, nach¬
zuweisen :

1. Daß sich Jesus selbst geradezu Gott in der Wesenheit
ganz gleich stelle, und sich göttliche Eigenschaften beilege.

2. Daß ihn seine Apostel für den im Fleische erschienenen
Gott hielten.

3. Daß seine Gottheit schon in den ersten drei Jahrhunder¬
ten geglaubt worden war. Vorsätzlich beschränken wir uns auf
die genannte Periode, weil cs eben so von Entscheidung als ho¬
ben, Interesse ist, die Ansicht der ersten Christen hierüber zu
kennen.

Wenn wir in den heiligen Büchern des alten Bundes, ins¬
besondere in den prophetischen, nachforschen, so überzeugen wir
uns, daß schon in denselben von dem erwarteten Erlöser solche
Ausdrücke gebraucht werden, die ihn über alle Menschen erheben.
Im zweiten Psalme wird Gott redend angcfübrt, wie er den
Messias seinen Sohn nennt. Beim Propheten Michäas heißt
es von ihm (Cap. 5, V. 2.): „Sein Ausgang (d. i. seine Zeu¬
gung aus dem Vater) ist von Anbeginn, von Ewigkeit her".

Ja, Jsaias nennt ihn „Gott". „Ein Kind ist uns geboren,
schreibt er, (Cap. 9, V. 6. — was erst geschehen wird, sahen
die Propheten oft als gegenwärtig, oder schon vor sich gegangen)
ein Sohn ist uns geschenkt, auf dessen Schultern Herrschaft ru-
bet; und man nennt seinen Namen: Wunderbar, Ratkgebcr, Gott,
starker Held, Vater der Zukunft, Friedensfürst." Darum erwar¬
teten die Juden im Messias einen mehr als g e w ö h n lich en Pro¬
pheten. „Wir haben aus dem Gesche gehört, sagte das Volk zu
Jesus, daß der Messias — sein Reich nämlich — ewig bleiben
werde." (Joh. Cap. 12, V. 34.)

Sehr zahlreich sind die Stellen in den Evangelien, in wel¬
chen Jesus Gott seinen Vater, und sich selbst dessen Sohn
nennt; und zwar deßhalb, weil er von Gott ans seinem Wesen
von Ewigkeit gezeugt ward, in der Zeit aber als Mensch
aus Erden erschienen ist, weßhalb er auch der Menschcnsohn
beißt. — Man denke nicht, die Bezeichnung „Sohn Gottes" sey
von Jesus nicht im eigentlichen, sondern nur im bildlichen Sinne
M verstehen, insoferne ein jeder fromme, Gott wohlgefällige
Mensch sein Kind, überhaupt Gott der Vater aller Men¬
schen ist. Denn schon daraus, daß sich Jesus den „Sohn Got¬
tes" — ein anderes Mal aber den „Menschcnsohn" nennt, läßt
sich entnehmen, daß diese Ausdrücke nicht gleichbedeutend scyen.
Ist er bloßer Mensch, warum gebraucht er nicht ausschließlich den



54
Zweiten? Jeder Zweifel über den Sinn, in welchem sich Jesus
als „Sohn Gottes" erklärt, und geglaubt seyn will, muß schwin¬
den , wenn man das 16. Hauptsinck (V. 13—19.) des Evange¬
liums Matthäi aufmerksam liest. Als nämlich Jesus einst in die
Gegend der Stadt Eäsarea Philippi in Galiläa kam, fragte er
seine Jünger: Wofür halten die Leute kmich) den Menschensohn?
(d. i. halten sie mich für einen bloßen Menschen, für nichts mehr?)
Sie sprachen: „Einige halten Dich für Johannes den Täufer,
Einige für den (vom Tode auferstandenen) Elias, Andere für Je¬
remias, oder Einen aus den Propheten". Jesus fragte sie wei¬
ter: für Wen haltet denn Ihr mich? Da antwortete Simon
Petrus: „Du bist Christus (der Messias) der Sohn des le¬
bendigen Gottes!" Der Herr widersprach nicht nur nickt,
sondern pries vielmehr den Petrus ob seines Bekenntnisses, und
verhieß ihm zum Lohne dafür den Primat in seiner Kirche, mit
den Worten: „Selig bist du, Simon, Sohn des Jonas, denn
Fleisch nnd Blut hat dir das nicht geoffenbart, sondern mein Va¬
ter, der im Himmel ist", d. i. Ebenderselbe, als dessen wesen¬
haften Sohn du mich jetzt bekannt hast. Ein anderes Mal
(siehe Matth. Cap. 22, V. 41-45. — Luc. Cap. 20.) fragte Je¬
sus die Pharisäer: Was glaubet ibr von Christus? Wessen
Sohn ist er? Sie antworteten: Davids, d. i. er ist aus der Nach¬
kommenschaft Davids. Da entgegnete er: Wie nennt ihr aber
David im Geiste (aus göttlicher Eingebung) einen (seinen) Herrn?
da er spricht (im 109. Psalme) : „Der Herr (Gott) hat gesagt zu
meinem Herrn (zum Messias): Setze dich zu meiner Rechten Ž bis
ich deine Feinde zum Schemmel deiner Füße gelegt habe".— Wenn
nun David ihn seinen Herrn nannte: wie ist er denn (bloß)
sein Sohn? — Jesus wollte sagen: Ich, der Messias, wenn ich
auch als Mensch aus dem Geschlechte Davids abstamme, bin
doch, laut der Vorhersagung desselben, zugleich mehr, als sein
Sohn; ich bin sein Herr, ich muß also eines Höheren Sohn,
als eines irdischen Königs — mithin keines Menschen natür¬
licher Sohn seyn.

Mit dieser Stelle ist das zehnte Capitel des Evangeliums
Johannis zu vergleichen. In der Halle Salomons, am äußersten
Vorhofe des Tempels zu Jerusalem, rief Jesus, nachdem er von
seinen Schafen gesprochen, die ibm sein himmlischer Vater zur Lei¬
tung anvertraut: „Ich und der Vater sind Eins". (V. 30.) Da
hoben die Juden Steine auf, um ibn zu steinigen. Jesus entgeg¬
nete ihnen: „Ich habe euch viele gute Werke von meinem Vater
gezeigt, um welches dieser Werke willen steiniget ihr mich?" Die
Juden antworteten: Wir steinigen dich nicht eines guten Werkes
wegen, sondern um der Gotteslästerung willen, weil du
dich selbst zu Gott machst, da du ein Mensch bist.
(V. 32, 33.) Die Juden nahmen mitbin die Worte Jesu im buch¬
stäblichen Sinne. Hat er ihnen darauf vielleicht bemerkt, daß
sie ihn nicht recht verstanden, daß Gott nur in figürlicher



55
Bedeutung sein Vater, und das „Einsseyu" Beider nicht von
der Wcsensgleichheit, sondern nur von der Couformität des Willens
auszulegen sey? Nein! seine Antwort war folgende: „Steht
nicht in eurem Gesetze geschrieben? Ich habe gesagt, ihr seyd
Götter! (nämlich im 81. Psalme, wo Gott zu deu Richtern und
Königen, als seinen Stellvertretern spricht: Ich habe gesagt: ihr
seyd Götter und Söhne des Höchsten Alle!) Wenn es — fährt
Jesus fort—Diejenigen Götter nannte, an welche die Rede Got¬
tes ergangen ist, und die Schrift nicht aufgebobcn werden kann
nvahr ist) ; wie sagt ihr zu Dem — d. i. zu Mir — welche« der
Vater gchciliget, und in die Welt gesandt bat: Du lästerst Gott!
weil ich gesagt habe: Ich bin der Sobn Gottes?" (V. 34—36.)

Jesus gibt zu, daß in der Schrift von „Söhnen Gottes",
sogar von „Göttern" im übertragenenmetaphorischen— Sinne
die Rede sep; aber Er selbst sey eigentlich Gottes Sohn,
also mache er sich keiner Lästerung schuldig, wenn er sich Gott
gleich stelle. — Gerade hier werden die buchstäbliche und bildliche
Bedeutung strenge auseinander gehalten.

Alsdann bekräftigte Jesus nochmals seine vorige Behaup¬
tung, unter Berufung auf seine übernatürlichen Tbaten. „Tku'
ich, sagt er, die Werke meines Vaters nicht, so möget ihr mir
nicht glauben; thu' ich sie aber, so glaubet den Werken, wenn
ihr mir nicht glauben wollet, damit ihr erkennet und glaubet,
daß der Vater in mir ist und ich in dem Vater", d. i. daß wir
wirklich in der Wesenbeit Eines seyen. Da suchten ihn die Ju¬
den,— welche ihn sehr wohl verstanden, daß er sich nämlich wie¬
derholt zum Gott mache, — zu ergreifen; er aber entging ihren
Händen. (V. 37—39.)

Wohl zu erwägen ist, daß Jesus in der heiligen Schrift der
»eingeborue" Sohn Gottes heißt; denn nur Er allein, und
Niemand Anderer, ist aus dem Wesen des ewigen Vaters gezeugt.
Er selbst sagte von sich zu Nikodemus: „Also hat Gott die Welt
geliebt, daß er seinen eingebornen Sohn dahin gab, damit Alle,
die an ihn glauben, nicht verloren gehen, sondern das ewige Le¬
ben haben". (Joh. Cap. 3, V. 16.) — Die häufigsten Stellen
über die Gottbeit Jesu kommen im Evangelium Johannis vor.
Denn dieser Apostel hat dasselbe zunächst zur Widerlegung jener
Häretiker verfaßt, welche schon damals den besprochenen Glau¬
bensartikel angriffen.

Daß sich Jesus auch solche Eigenschaften beilege, welche nur
Gott zukommen, läßt sich nicht in Abrede stellen, den» er behauptet:
u) Seine bimm lischt Abkunft. „Niemand steigt in den Him-
»jel binauf, sagte er, als Der vom Himmel herabgcstiegen ist, näm-
lich der Mcnschensohn, der im Himmel ist." (Job. Cap. 3, V. 13.)
»Ich bin vom Himmel herabgekommen, nicht damit ich meinen
Willen — als Mensch — tbue, sondern den Witten Dessen, der
mich gesandt bat." (Joh. Cap.6, V. 38.) „Ihr (die Juden) seyd
von unten, ich bin von oben. Ihr seyd von dieser Welt, ich bin



56
nicht von dieser Welt." (Job. Cap. 8, V. 23.) Und wieder: „Ich
bin vom Vater ausgegangen und in die Welt gekommen; ich ver¬
lasse die Welt wieder, und gehe zum Vater". (Job. Cap. 16, V. 28.)
„Niemand hat den Vater gesehen, nur Der, welcher von Gott ist;
Der hat den Vater gesehen." (Joh. Cap. 6, V. 46.)

b) Sein Daseyn von Ewigkeit her, so daß er kein
Geschöpf sey. „Wahrlich, wahrlich, sage ich euch, ehe denn
Abraham (der beinahe 2000 Jahre vor Jesus gestorben) war, bin
ich." (Joh. Cap. 8, V. 58.) — „Vater! — betete er unmittelbar
vor seiner Gefangennehmung — verherrliche mich bei Dir selbst
mit jener Herrlichkeit, die ich bei Dir hatte, ehe die Welt war."
(Joh. Caps 17, V. 5.)

o) Seine Allmacht; denn er ist wie sein Vater im Him¬
mel, Herr des Lebens, auch seines eigenen; und ist gleich ibm
Schöpfer, Erhalter und Regierer der Welt. „Gleichwie der Va¬
ter das Leben in sich selbst hat, so hat er auch dem Sohne gege¬
ben, das Leben in sich selbst zu haben." (Joh. Cap. 3, V. 26.)
„Gleichwie der Vater die Tobten erweckt, und lebendig macht,
so macht auch der Sohn lebendig, welche er will." (Joh. Cap. 3,
V. 21.) — Durch seine Todtcncrwcckungen hat er dies that-
sächlich bewiesen.

Auch am jüngsten Tage wird die Auferstehung der Todten
durch ihn geschehen. „Es kommt die Stunde, in der Alle, welche
in den Gräbern sind, die Stimme des Sohnes Gottes hören
werden. Und cs werden hervorgeben, die Gutes gcthan haben,
zur Auferstehung des Lebens; die aber Böses gcthan haben, zur
Auferstehung des Gerichtes" (der Verwerfung). (Joh. Cap. 5,
V. 28, 29. — „Niemand nimmt das Leben von mir, sondern ich
gebe es von mir selbst hin; ich babe Macbt, es hinzugcben, und
ich habe Macht, es wieder zu ncbmen." (Joh. Cap. 10, V. 18.)
„Löset diesen Tempel (meines Leibes; d. i. tödtet mich), so will
ich ihn in drei Tagen wieder aufrichten" (mich wieder lebendig
machen). (Joh. Cap. 2, V. 19.) — „Mein Vater wirket bis jetzt,
und ich wirke auch; denn Alles, was Dieser thut, das thut auf
gleiche Weise auch der Sobn." (Job. Cap 5, V. 17. 19.) —
„Mir ist gegeben alle Gewalt im Himmel und auf Erden." (Mattb.
Cap. 28, V. 18.)

st) Seine Gewalt, Sünden nachzulassen, und die ewige Se¬
ligkeit zu verleihen, — was doch gewiß nur Gott zusteht. „Sey
getrost, mein Sohn! sagte er zu dem Gichtbrüchigen, deine Sün¬
den sind dir vergeben." Einige von den Schriftgelehrten sprachen
bei sich selbst: Dieser lästert Gott (weil er sich eine Macht anmaßt,
die nur Gott hat). Da Jesus ihre Gedanken sah, (als der All¬
wissende) sprach er: Warum denket ihr Böses in eurem Herzen?
Was ist leichter, zu sagen: Deine Sünden sind dir vergeben;
oder zu sagen: Steh' aus und wandle? Damit ihr aber wisset,
daß des Menschen Sohn Macht habe, die Sünden zu vergeben
auf Erden — da sprach er zu dem Gichtbrüchigen: „Steh' auf,



57

nimm dein Bett und geh' in dein Haus", (Matth. Cap. 9,
V. 2—6.) — „Ich gebe meinen Schafen das ewige Leben, und sie
werden in Ewigkeit nicht verloren gehen, und Niemand wird sie
aus meiner Hand reißen." (Joh. Cap. 10, V. 28.)

s) Jesus verlangt eben solchen Glauben, solche Hoffnung,
Liebe und göttliche Verehrung, wie sie dem Vater gebühren; —
auch zu Ihm sollen wir beten. „Ihr glaubet an Gott; glaubet
auch an Mich." (Joh. Cap. 14, V. 1.) „Wer an Ihn (an Mich,
den Messias) glaubt, der wird nicht gerichtet; wer aber nicht
glaubt, der ist schon gerichtet, weil er an den Namen des ein-
gebornen Sohnes Gottes nicht glaubt." (Joh. Cap. 3, V. 18.) —
Von der auf Ihn zu setzenden Hoffnung gilt: „Ich gehe hin, für
euch einen Ort zu bereiten". (Joh. Cap. 14, V. 2.) — „Ich bin
bei euch alle Tage bis ans Ende der Welt." (Matth. Cap. 28,
V. 20.) — Wer Mich liebt, der wird von meinem Vater geliebt
werden." (Joh. Cap. 14, V. 21.)

„Alle sollen den Sohu ehren, wie sie den Vater ehren. Wer
den Sohn nicht ehret, der ehret auch den Vater nicht, der ihn
gesandt hat." (Job. Cap. 5, V. 23.) „Um was ihr immer den
Vater in meinem Namen bitten werdet, das will Ich thun, —
wenn ihr Mich um Etwas bittet in meinem Namen, das will
Ich thun." (Joh. Cap. 14, V. 13, 14.) Denn: „Alles, was
der Vater hat, ist mein!" (Joh. Cap. 16, V. 15.)

k) Zu obigem Ausspruche über die Wesensgleich!) eit des
Sohnes mit dem Vater (Joh. Cap. 10, V. 30.) halte man noch
die Worte Jesu an Philippus: „Wer Mich siebt, der sieht auch
den Vater". (Joh. Cap. 14, V. 9.) Daraus solgt, daß jene
Stellen, in welchen er seine Unterordnung unter den Vater an¬
deutet, offenbar von seiner menschlichen, nicht von der göttli¬
chen Natur auszulegen seyen. So insbesondere, wenn er (Joh.
Cap. 14, V. 28.) sagt: „Der Vater ist größer als Ich". Denn
unmittelbar vorher sprach er zu den Jüngern von seinem Hin¬
gange zum Vater: „Ich gehe hin, und komme wieder zu euch; wenn
ihr mich liebtet, so würdet ihr euch ja freuen, daß ich zum Vater
gehe; denn der Vater ist größer als Ich». In so ferne Jesus
Cins ist mit dem Vater, war er auch nach seiner Menschwerdung
nicht vom Vater getrennt; nur als Mensch allein betrachtet, und
als solcher konnte er den Vater obne Widerspruch größer nen¬
nen als sich selbst.

Ganz so, wie der Herr über sich selbst, äußern sich die Apo¬
stel über Ihn, und über seine, eben erörterten göttlichen Eigen¬
schaften. Wir führen sie wieder in obiger Reihenfolge an.

a) „Als die Fülle der Zeit kam, sandte Gott seinen Sohn,
gebildet aus einem Weibe." (Gal. Cap. 4, V. 4.) „Jesus ist der
Abglanz seiner — (des Vaters) Herrlichkeit, und das Ebenbild sei¬
nes Wesens — der um soviel besser, als die Engel geworden,
le vorzüglicher der Name ist, den er vor ihnen ererbt hat. Denn



- 58

zu welchem der Engel sprach Gott je: Du bist mein Sohn?
(Hebr. Cap. 1, V. 3—5.)

b) „Im Anfänge, d. i. vor allen erschaffenen Dingen, von
Ewigkeit an, war das Wort", — so nennt der heil. Johannes Je-
sum. (Joh. Cap. 1, V. 1.) „Er ist vor Allen." (Coloff. Cap. 1,
V. 17.)

cs „In Ihm war das Leben." (Joh. Cap. 1, V. 4.) „Durch
Ihn ist Alles erschaffen, was im Himmel und was auf Erden ist;
das Sichtbare und das Unsichtbare." (Col. Cap. 1, V. 16.) —
„Alles besteht in Ihm" (Ebenda V. 17.) „Durch Ihn hat Gott die
Welt gemacht" — „Durch das Wort seiner Kraft trägt er (Jesus)
Alles." (Hebr. Cap. 1, V. 2, 3.)

Auch allwissend ist er, nickt minder als allmächtig. „Herr!
Du weißt Alles!" sagte Petrus zu Jesus. (Joh. Cap. 21, V. 17.)

0) „In Ihm haben wir die Vergebung der Sünden nach dem
Reichthnme seiner Gnade." (Ephes. Cap. 1, V. 7.) „Mir ist die
Krone der Gerechtigkeit hinterlegt, welche mir au jenem Tage ge¬
ben wird der Herr, der gerechte Richter (Jesus Christus); nicht
allein aber mir, sondern auch Allen, die seine Ankunft lieb haben."
(II. Timoth. Cap. 4, V. 8.)

e) „Das ist Gottes Gebot, daß wir glauben an den Na¬
men seines Sohnes Jesu Christi." (I. Joh. Cap. 3, V. 23.) „Durch
Jesum rühmen wir uns der Hoffnung auf die Herrlichkeit der
Kinder Gottes." lRöm. Cap. 5, V. 2.) „Dies ist das Vertrauen,
das wir zu Ihm (zu Jesus) haben, daß er uns in Allem, was
wir nach seinem Willen begehren werden, erhöret." (I. Joh.
Cap. 5, V. 14.)

„Wenn Jemand nickst lieb hat unseren Herrn Jesum Christum,
der scy ausgeschlossen (aus der Kirchengemeinde). (l. Cor. Cap.
16, V. 22.)

„Im Namen Jesu, — d. i. vor Ihm — sollen sich alle Kniec
beugen Derer, die im Himmel, auf der Erde und unter der Erde
sind." (Philipp. Cap. 2, V. 10.)

Häufig beteten die Apostel zu Jesus — so Apostelg. Cap. 1/
V. 24. —

k) „In Jesus wohnt die ganze Fülle der Gottheit leibhaf¬
tig", d. i. wesenhaft. (Col. Cap. 2, V. 9.) „Er hielt es für kei¬
nen Raub, Gott gleich zu seyn (als das Ebenbild seines
Wesens, siche oben Hebr. Cap. 1.); entäußerte sich aber selbst
und nahm Knechtsgcstalt an." (Philipp. Cap. 2, V. 6, 7.)

Die Apostel nennen Jesum ausdrücklich „Gott".
„Gott war das Wort" (Job. Cap. 1, V. 1.) „Mein Herr!

und mein Gott!" sagte Thomas zu ihm. (Joh. Cap. 20, V. 28.)
„Habt Acht auf euch und auf die ganze Heerde, — ermahnte der
heil. Paulus die Aeltesten aus Ephesus, — in welcher euch der
heilige Geist zu Bischöfen gesetzt hat, die Kirche Gottes zu regie¬
ren, die er (nämlich Gott, Jesus- mit seinem Blute sich erwor¬
ben." (Apostelg. Cap. 20, V. 28.) — „Von den Israeliten stammt



59 -

dem Fleische nach Christus, der da ist über Alles, Gott, hochge¬
lobt in Ewigkeit." (Röm. Cap. 9, V. 5.)

„Die Gnade Gottes, unseres Heilandes, ist allen
Menschen erschienen. — Wir erwarten die Ankunft der Herrlichkeit
des großen Gottes, und (nämlich) unseres Heilandes Jesu
Christi." (Tit. Cap. 2, V. II, 13.) »Wir wissen, daß der Sohn
Gottes gekommen ist; — dieser ist der wahre Gott, und das
ewige Leben." (I. Joh. Cap. 5, V. 20.)

Aus den Zeugnissen der Kirchenväter der ersten drei Jahrhun¬
derte, und aus anderen alten Dokumenten entnehmen wir, wie allge¬
mein und fest schon damals die Christen die Gottheit Jesu glaubten.

Der heil. Papst Clemens, im ersten Jahrhunderte, ein Apostel¬
schüler, schreibt im (I.) Briefe an die Corinther Cap. 2.: „Ihr
wäret zufrieden mit der Gabe Gottes, mit Sorgfalt merktet
ihr aus sein Wort; eure Herzen waren weit, und seine Leiden
vor euren Augen". — Er nennt die Leiden Jesu Gottes Leiden.
Der heil. Apostel Barnabas (mit diesem Titel wird Derselbe, ein
Schüler und treuer Begleiter des heil. Paulus, in der Kirche aus¬
gezeichnet, obwohl er nicht Einer der Zwölfe war) stellte sich in
seinem noch vorbandenen Briefe ganz besonders die Aufgabe, die
Gottheit Christi darzuthun. Er nennt ihn „den im Fleische erschie¬
nenen Sohn Gottes, den Herrn des Erdkreises, in Dem, für Den,
und nm Deffentwillen Alles gegründet worden". — Der Apostel-
schülcr Hermas sagt in seinem Buche „der Hirte": Christus set-
älter als alle Crcatur; er sey schon bei der Schöpfung tbätig ge¬
wesen, aber in der Fülle der Zeiten selbst unter den Menschen er¬
schienen. (Gleichniß 9.) Der heil. Ignatius, Bischof zu Antiochia,
und Schüler d'cs Apostels Johannes, schreibt (an die Ephes.
Cap. 18.): „Unser Gott Jesus Christus wurde Mensch im Schoße
Mariä--. — „Thun wir also alles so, als wenn Er (Christus) in
uns wohnete, auf daß wir seine Tempel sepen, und Er in uns sey,
unser Gott. tEbendas. Cap. 15.) In diesem Sinne sind ihm
die Worte Christus-Träger und Gottes-Träger gleichbedeu¬
tend. (Ebend. Cap. 9.) — „Ich preise Jesum Christum, den Gott,
der uns gclehret hat." (Br. an die Smyrnaer Cap. I.) „Ich wün¬
sche, daß ihr euch wohl befindet, in unserem Gotte Jesus Chri-
stus." (Br.an die Römer.) „UnserGott Christus, der im Va¬
ter ist." (Ebend.)

Der heil. Polycarp, Bischof zu Smyrna, und gleichfalls Schü¬
ler des Apostels Johannes, schreibt an die Philipper (Cap. 11.):
„Gott, der Vater unseres Herrn Jesu Christi, und Er selbst, der
ewige Hohepriester, der Sohn Gottes, Jesus Christus, er-
dgue euch im Glanben, und in der Wahrheit". Unmittelbar vor
seinem Tode am Scheiterhaufen, unter Mark Aurel, bekannte er
'm Gebete noch seinen Glauben an die Gottheit Jesu. In dem
schreiben, welches die Gläubigen zu Smyrna an Jene in Pontus
über den Martertod dieses ihres heiligen Oberhirten richteten, heißt



60
es: von den Christen werde nur Christus angebetet, weil er der
Sohn Gottes ist, nicht aber auch die Märtyrer.

Der — sonst unbekannte — Verfasser des schönen uralten Brie¬
fes an Diognetus sagt (Cap. 7.1: „Gott, als König, sandte den
königlichen Sohn, und zwar als Gott sandte er ibn, den Menschen
zum Retter". (Cap. 8.) „Dieser ist selbst Bildner und Schöpfer
des Weltalls; selbst König, Gott, und künftiger Weltrichter."
Der heil. Iustinus, mit dem Beinamen „der Philosoph", auch unter
dem Kaiser Mark Aurel Martyr, sagt, „daß Christus darum
Gott ist, weil er der Erstgeborne Gottes Vor aller Creatur ist".
(Dialog oum Dr) ybone, Oao. 125.) Er nennt ihn noch sonst öfters
Gott; als: im nämlichen Dialoge (Cap. 128), und in der ersten
Apologie (Cap. 63.), u. a. O.

Athenagoras widerlegt in seiner dem Mark Aurel und dessen
Sohne Lucius Aurelius Commodus übergebenen Schutzschrift für
die Christen den Anwurf, dieselben seyen Atheisten, damit, daß sie
ja Gott den Vater, Gott den Sohn und den heiligen Geist
bekennen (Cap. 10). Er behauptet (ebendas.), der Vater und der
Sohn seyen Eines — Dieser die erste Zeugung seines Vaters,
aber nickt, als wäre er geworden (wie ein Geschöpf), sondern
Gott hatte von Anbeginn, — von Ewigkeit — das ewige Wort,
den in sich.

Theophilus, Bischof zu Antiochia (beiläufig v. I. 176—186),
erklärt sich in seinen drei Büchern an Autolycus sehr weitläufig
über die Gottheit des „Wortes", d. i. Jesu Christi, „das immer,
schon von Ewigkeit, mit Gott war." (II. 10.)

Der heilige Irenäus, Schüler des heiligen Polykarp und Bi¬
schof zu Lyon: „Vor Jesus Christus, unserem Herrn und Gott,
und Erlöser und König, beuge sich nach dem Willen des unsicht¬
baren Vaters jegliches Knie im Himmel, aus der Erde und unter
der Erde", (aclv. Imer. I. 10.)

Aus dem dritten Jahrhunderte führen wir an: Clemens von
Alexandria: „Jesus Christus ist die schöpferische Weisheit des
Vaters, der anfangslose Gott". (Strom. IV.) — „Gott (der
Vater), und der l-ngos (das Wort), sind Eines, nämlich Gott",
(stseüsg. I. 8.)

Origenes (geboren zu Alexandria um 185, -s 254 zu Tyrus):
„Der Sohn ist so unendlich, als der Vater, und seine Gott¬
heit so unaussprechlich, wie die des Letzteren" (eoiNrn Ool«. V.).

Der heilige Martyr Hippolytns, des heiligen Irenäus Schüler
und nach Einigen Bischof zu Portos stonumus — Porto bei Rom *):
„Das Wort (der Xo/s-ch trat hervor in die Welt und offenbarte
sich sichtbar Gott im menschlichen Leibe" (eontra Uoötvm Cap. 17).
In den Philosopbumena nennt er Christum „Gott über Alles". -

Tertullian (geboren um 160 zu Carthago), spricht — sü-
rei'sus Nurcionem I. 3. — vom gekreuzigten Gott.

*) Was aber von Dr. Ignaz Döllinger in der Schrift: Hippolytns und
Kallistus bestritten wird. —



61
Der heilige Cyprian (geboren zu Carthago und Bischof alldort,

s als Martyr 258) nennt Christum „den Gott des Frie¬
dens" (<le orat. Domin. Cap. 8.).

Wie aus den noch vorhandenen echten Martyrerakten ersicht¬
lich, starben die Blutzeugen der ersten drei Jahrhunderte für den
Glauben an Jesum Christum, ihren Heiland und Gott; eben
denselben Glauben finden wir in den Inschriften der ältesten christ¬
lichen Monumente, Grabdenkmäler (siehe Cardinal Nik. Wiseman's
Abhandlungen, 3. Band, S. 241—257.) und in der ältesten Li¬
turgie deutlich ausgeprägt. Das Nämliche beweist die Einstimmig¬
keit und Entschiedenheit, mit welcher jede Irrlehre wider die Gott¬
heit Christi alsogleich, sobald sie irgendwo auftauchte, verdammt
worden war, als: Jene des Zauberers Simon, von dem in der
Apostelgeschichte (Cap. 8.) Erwähnung geschieht; — des Ccrinthus,
eines scheinbar bekehrten Juden, dessen Jrrthümern der heilige
Apostel Johannes sein Evangelium entgegensetzte; — der Ebioni-
ten n. A. Und als am Anfänge des vierten Jahrhundertes der
unruhige und neuerungssüchtigc Priester Arins aus Alcrandria
gegen dieses Dogma mit der frevelhaften Behauptung aufstand:
Christus sey mit dem Vater nicht wesensgleich, nicht gleich
ewig wie er, sondern ein, wenn auch das vollkommenste Geschöpf
Gottes — da sprach die erste allgemeine Kirchenversammlung
(nach dem Absterben der Apostel) zu Nicäa in Bithynicn (im
I. 325) feierlichst den uralten, überlieferten Glauben aus. In
dem daselbst auf dem Grunde des apostolischen entworfenen Sym¬
boluni heißt cs: „Wir glauben — an Einen Herrn Jesum Chri¬
stum, den Sohn Gottes, gezeugt als der Eingeborne aus dem
Vater, das ist, aus der Wesenheit des Vaters, Gott vom
Gotte, Licht vom Lichte, wahrer Gott vom wahren
Gotte, gezeugt, nicht gemacht (nicht erschaffen), gleicher
Wesenheit mit dem Vater". — Sogar die alten heidnischen
Feinde des Cbristenthums geben durch ihre Angriffe auf die über¬
menschliche Würde seines Stifters Zeugniß, daß der Glaube daran
unter den Christen allgemein bestanden haben mußte. — Der jün¬
gere Plinius, Statthalter in Bithynien, berichtet (zwischen 103
und 105) in seinem Schreiben an den Kaiser Trajan: „An fest¬
gesetzten Tagen kommen die Christen vor Anbruch des Lichtes zu¬
sammen, um Christo als einem Gotte einen Wechselgesang
unzustimmen".

VI.
Die Kirchs Christi.

Das Christenthum ist die einzig wahre, für alle Zukunft vol¬
lendete Offenbarung Gottes. Aber nun entsteht die große Frage:



62
wo denn dasselbe zu finden sey; an welchen Lehrmeister seiner
Religion uns der göttliche Stifter des Chriftenthums selbst ange¬
wiesen habe? An die Vernunft allein gewiß nicht; denn es ist
schon dargethan worden, daß dies nichts anderes heiße, als das
Christentbum seines wesentlichen Charakters, vermöge welchen es
göttliche Offenbarung ist, entkleiden, und es zur bloßen
Vcrnunftreligion im Sinne der sogenannten Rationalisten herab¬
setzen. Die Folgen davon liegen am Tage. Der positive Inhalt
des Christenthumes muß da verflüchtigen. Schwanken und Unsicher¬
heit cintreten, und die Zersplitterung immer zunebmen, wenn ihr
nickt durch eine menschliche Lebr-Äuktorität, freilich im Wider¬
spruche mit dem Prinzipe, endlich Schranken gesetzt werden.
Drängt sich deßhatb nicht dem Denkenden schon von vorhinein
die Vermuthung auf, der göttliche Stifter des Christenthums werde
dagegen Vorsorge getroffen, Er selbst werde eine Auktorität
aufgestellt haben, damit sein Werk der Belehrung, Entsündigung
und Beseliguug der Menschheit fortbestehe? Aber welche ist diese
so notwendige Auktorität?

Genügt etwa die heilige Schrift für sich allein, um daraus
die ganze Offenbarung Jesu Christi kennen zu lernen? Wir ant¬
worten mit: Nein! Die Bibel kann diese zureichende Erkennt-
nißquelle nicht seyn; und zwar schon in Betracht ihrer Entstehung
und inneren Beschaffenheit nicht; zudem kommen in ihr selbst An¬
deutungen vor, daß sie diese Bestimmung nicht habe. Denn wir
finden "nirgends in den Evangelien auch nur eine Spur davon,
daß Jesus seinen Aposteln und Jüngern den Auftrag ertheilt babe,
irgend Etwas von dem, noch weniger Alles, was er gelehrt
und angeordnct, nieder; »schreiben; und daß er den Gläubigen
cingeschärft habe, diese erst nach seinem Hingange zu verfassenden
Schriften in der Absicht zu lesen, um sich aus denselben über
seine Religion vollständig zu unterrichten. Er selbst hat uns
nichts schriftliches hinterlassen, sondern nur mündlich gelehrt;
desgleichen gebot er seinen Aposteln: „Gehet hin und lehret alle
Völker, und taufet sie im Namen des Vaters, und des Sobnes,
und des bciligen Geistes; und lehret sie Alles balten, was ich
euch befohlen habe" (Matth. Cap. 28, V. 19, 2V.). Diesen Auf¬
trag befolgten die Apostel; sie zerstreuten sich nach allen Seiten
der damals bekannten Welt, und predigten das Evangelium.
Die erste Ankündigung und Verbreitung des Christenthumes geschah
durch das lebendige Wort. An dieses, nicht an das ge¬
schriebene, welches noch gar nicht vorhanden war, hielten sich
die ersten Christen. Sie wären ja sonst bis zu dem Zeitpunkte,
als die Theile der heiligen Schrift des neuen Bundes in den Kanon
gesammelt wurden, — was, wie schon gesagt, erst im zweiten
Jahrhunderte geschah, — ohne irgend eine Glaubensnorm gewesen!

Die Apostel batten überdies nichts weniger als die Absicht,
durch ihre Schriften das mündliche Lehramt, wenn sie selbst schon
aus dem Leben geschieden seyn würden, zu ersetzen; denn, abge-



K3
sehen davon, daß nicht alle Apostel etwas schrieben, verdankten
die Schriften derselben ihre Entstehung meist besonderen, ganz in¬
dividuellen Bedürfnissen einzelner Gemeinden, örtlichen und Zeit¬
umständen, auf welche daher in senen zunächst Rücksicht genommen
wurde. Einige Briefe, als des heiligen Paulus und des heiligen
Johannes, sind gar nur an einzelne Personen gerichtet. Jst's da
wohl anzunchmen, die Apostel wollten den ganzen Inhalt der
durch Jcsum der gesammten Menschheit zu Theil gewordenen
Offenbarung aufzeichnen?

Der heiligen Schrift rann also absolute Vollständigkeit
nicht zugesprochcn werden. In den Evangelien sind nicht alle
Thatsachen aus dem Leben Jesu berichtet; "einige Glaubcnswahr-
hciten, z. B. daß der Herr gerade sieben Sakramente, nicht mehr
und nicht weniger einsetzte, sind darin mehr angcdeutet, als
vollkommen entwickelt; insbesondere über die Weise, wie die hci-
ligen Handlungen zu verrichten seyeu, ist darin nicht Vieles ent¬
halten. In der Apostelgeschichte (Eap. 1, V. 3.) heißt es: „Jesus
stellte sich nach seinen Leiden den Aposteln lebendig dar durch viele
Beweise, indem er vierzig Tage hindurch ihnen erschien nud vom
Reiche Gottes redete". Was er geredet, ist aber nicht an¬
gegeben.

Ueberdieß theilt sa die Bibel das Loos alles Geschriebenen;
nämlich der Buchstabe an sich ist todt, durch den erklärenden
Geist empfängt er erst Leben und Verstäudniß. Dieselbe für an
sich hinreichend klar und deutlich halten, widerstreitet eben so sehr
der Natur der Sache, als der Erfahrung, welche cs zeigt, wie
vielfältig und oft schon in ganz entgegengesetzten Bedeutungen
manche biblische Stelle ausgelegt worden scy.

Wie also die heilige Schrift eine Verv ollständig u ng ihres
Inhaltes nöthig bat, so auch eine authentische Erklärung
ihrer selbst. Wer aber soll diese liefern? Der jeweilige Zeit¬
geist? Dieser ewig schwankende, unstätte, in unseren Tagen der
Offenbarung entschieden feindliche Geist soll der Richter seyn über
dieselbe? Da müßte freilich geschehen, was wirllich hie und da
schon eingetreten ist, daß die Bibel gar nicht anders behandelt
wird, als irgend ein altes profanes Buch. Eben so wenig kann
dem individuellen Mensch eng ei sie die Befugniß cingcräumt
werden, die heilige Schrift nach Belieben und allfälligen vorge¬
faßten Meinungen auszulcgen. Welches Babel, welche Verwirrung
wuß da einreißen! Wie ist da eine gemeinsame Ansicht über
das Wichtigste und Heiligste möglich? Wie verschieden muß da
die Offenbarung, die doch nur Eine ist, von den Einzelnen auf-
grfaßt werden! Der eigentlich wahre Sinn der Schrift kann ja
auch nur Einer seyn. Welcher ist es denn aus den vielen, die
ejwa ausgestellt werden?-Kein menschlicher Gesetzgeber
"berläßt es seinen Untcrthanen, das herausgegcbcne Gesetzbuch
nach ihmn Gutdünken zu deuten. Wohin würde eine solche Frei¬
bell führen? Er selbst sorgt für die allein gültige Auslegung



64
desselben. Sollte der göttliche Stifter des Christentkmmes nicht
in ähnlicher Weise aller subjektiven Täuschung und Willkühr in
der Auffassung seiner Lehre vorgebaut haben? Ja, das hat er
gethan!

Die Bibel selbst nimmt weder eine solche Vollständigkeit, noch
Deutlichkeit in Anspruch, daß sie keiner Ergänzung und Erklärung
bedürfte. „Es ist noch vieles Andere, sagt Johannes (Evangel.
Cap. 21, V. 25.), was Jesus gethan hat. Wollte man dieses
einzeln aufschreiben, so glaube ich, würde die Welt die Bücher
nicht fassen, die zu schreiben wären." — „Halte an dem Vorbilde
der heilsamen Worte, die du von mir gehört hast", ermahnt der
heilige Paulus seinen Schüler Timotheus (H. Cap. 1, V. 13 ).
Noch sonst öfters beruft sich der Weltapostel auf den mündlichen
Unterricht, worin er den Gläubigen die Lehre Jesu dargelegt habe,
als: I. Cor. Cap. 15, V. 3.; — I. Thessal. Cap. 4, V. 11. —
„Stehr fest, Brüder! und haltet an den Ueberlieferungen, die ihr
erlernt habet; cs sey durch Wort oder durch einen Brief von
uns" (II. Thessal. Cap. 2, V. 14.). — „Was du gehört hast
von mir mittelst vieler Zeugen, das vertraue treuen Menschen,
welche tauglich ftpn werden, auch Andere zu lehren" (II. Tim.
Cap. 2, V. 2.). — Die mündlich vernommene Heilslehre soll
Timotheus wieder mündlich weiter fortpflanzen. — (Aehnlich
Cap. 3, V 14.)

Die Apostel und Jünger verstanden die heilige Schrift des
alten Bundes — wie aus den Evangelien erhellt — nicht immer
leicht. An den beiden nach Emaus wandernden Jüngern bemerkte
Jesus diesfalls ihre langsame Fassungskraft; — nach Lucas (Cap.
24, V. 45.) schloß Er den Aposteln den Sinn der Schrift auf,
welcher demnach gewiß nicht so offen zu Tage liegt. „Wie kann
ich die Schrift verstehen, wenn mich Niemand unterrichtet?" ent¬
gegnete der Kämmerer aus Aetkiopien dem Diakon Philippus.
(Äpostelg. Cap. 8, V. 31.) Der heilige Petrus äußert sick (Br. H.
Cap. 3, V. 16.) von den Briefen seines gclicbtestcn Bruders
Paulus: „In denselben ist Manches schwer verständlich,
welches, sowie die übrigen Schriften, ununterrichtete und leicht¬
fertige Menschen zu ihrem eigenen Verderben mißdeuten".

Fortsetzung.
Wir haben schon oben angedeutct, Jesus habe eine Lehr-Auk-

torität eingesetzt. Sie besteht in seiner Kirche. In der Kirche hat
er den Schatz seiner Offenbarung niedergelegt, in ihr wollte er
sein ganzes Werk, das er zum Heile der Menschheit vollbracht,
erhalten wissen. Die Kirche Jesu trägt seine Lehre vollständig
vor, so wie sie dieselbe aus der doppelten Quelle der heiligen
Schrift und mündlichen Ueberliefcrung schöpft, — welche letztere
aus den Schriften der Kirchenväter, Concilienbeschlüssen, christlichen
Denkmälern, aus der Liturgie u. dgl. entnommen wird.



65
Was ist aber unter der Kirche Christi zu verstehen? Sie ist

die sichtbare, von Christus gegründete Gesellschaft von Menschen,
welche an Eine und dieselbe von Ihm geoffcnbarte Lehre glauben;
an den nämlichen, von Ihm eingesetzten Heilmitteln Theil nehmen
und der durch Ihn ungeordneten geistlichen Gewalt unterstehen.
Oder — sie ist die von Christus gestiftete sichtbare Gemeinschaft
aller Gläubigen, in welcher die von Ihm während seines irdischen
Lebens zur Entsündigung und Heiligung der Menschheit entwickel¬
ten Tätigkeiten, unter der Leitung seines Geistes bis zum Welt¬
ende vermittelst eines von ihm angcordnetcn, ununterbrochen wäh¬
renden Apostolates fortgesetzt, und alle Völker im Verlaufe der
Zeiten zu Gott zurückgeführt werden (so Dr. Möhler, Symbolik
S. 336).

Das Christenthum tritt als positive Religion nur mittels
der Kirche in die Erscheinung; darum läßt sich die Idee der
Kirche von feuer der christlichen Religion nicht trennen. Außer¬
halb der Kirche versiegen die beiden Hauptqucllen der christlichen
Wahrheit: die heilige Schrift und die Tradition. Denn daß cs
eine Bibel gebe, und daß in ihr das geschriebene Wort Gottes
enthalten sey, ist uns am Ende erst durch die in der Kirche
ununterbrochen vorhanden gewesene Ueberzeugung hievon ganz
verbürgt.

In diesem Sinne sagt der heilige Augustin: „Ich würde so¬
gar dem Evangelium nicht glauben, wenn mich nicht das Ansehen
der katholischen Kirche dazu bestimmte". — Die Protestanten nah¬
men, als sie aus der alten Kirche schieden, aus dieser die
Bibel mit.

Daher die Erscheinung, daß Dem, Wer an keine Kirche glaubt,
bald auch die heiligen Bücher wenig oder gar nichts mehr gelten.

Die Tradition konnte nur in der Kirche entstehen; ja sie
>ß ohne diese gar nicht denkbar. Denn wo anders, als nur in der
Kirche, soll Das zu suchen seyn, was von jeher, was überall und
von Allen als Lehre Christi geglaubt worden ist? Eben dies aber

der Gegenstand der christlichen U eb er liefern ng.
Durch die Kirche erfüllt das Cbristenthum seine Bestim¬

mung; denn in ihr wird das Wort Gottes verkündet, in ihr
werden die Verdienste des Erlösungstodes Jesu der Menschheit
zugewendet, und so dieselbe des ewigen Lebens thcilhaft.

Damit aber diese Behauptungen nicht etwa ohne Grund hinge«
UM erscheinen, erhärten wir sie durch die Nachweisung: 1) daß Jesus
wirklich eine Kirche gestiftet habe; 2) mit welchen Eigenschaften?

welcher der sich christlich nennenden Religionsgesellschaften diese
Aßenschaften zukommen, d. i., welche aus ihnen die wahre
Kirche Christi sey?

l. Daß Christus die Absicht hatte, eine sichtbare Reli-
gwnsgesellschaft zu gründen, ergibt sich schon daraus, weil er
ouien Kreis von Jüngern um sich versammelte, insbesondere die
zwölf Apostel auserwählte, zu dem Ende, um seine Lehre der

s



66
ganzen Welt zu verkünden, und die Menschen zur Annahme der¬
selben cinzuladen. Mit besonderer Sorgfalt bildere er die Apostel
zu diesem ihren schwierigen Berufe heran, und ertheilte ihnen alle
hiezu erforderliche Vollmacht (siche Matth. Cap. 16, 18; Marc.
Cap. 16; Luc. Cap. 6.).

Unverhohlen spricht der Herr von seiner Kirche — -'xxXi/a.'«.
— So sagte er zu Petrus: „Du bist Petrus, und auf diesem
Felsen will ich meine Kirche bauen und die Pforten der Hölle
werden sie nicht überwältigen" (Matth. Cap. 16, V. 18.). Die
hier angekündigte Kirche erscheint (Matth. Cap. 18, V. 17.)
schon als errichtet, wo der Herr für den Fall, daß die brüder¬
liche Zurechtweisung des Fehlenden, zuerst unter vier Augen, dann
vor zwei oder drei Zeugen vorgenommen, fruchtlos wäre, beifügt:
„Hört er auch diese (die Zeugen) nicht, so sag' cs der Kirche,
d. i. den kirchlichen Vorstehern; wenn er aber die Kirche auch
nicht hört, so scy er Dir wie ein Heide und wie ein öffentlicher
Sünder".

Manchmal stellt Jesus seine Kirche unter einem Bilde oder
Gleichnisse dar; so: (Joh. Cap. 10, V. 16.) unter dem eines
Schafstalles; — eines Ackers, auf welchem unter dem Weizen
auch Unkraut wächst; — eines Netzes, das allerhand Fische aus
dem Wasser zieht (Matth. Cap. 13.); — eines Weinberges (Matth.
C. 20.); — eines königlichen Gastmahles (Matth. C. 22.) u. dgl.

Alles, was zum Begriffe einer Kirche gehört, hat Jesus an¬
geordnet, nämlich einen gemeinsamen Glauben. „Wer nicht glaubt,
wird verdammt werden" (Marc. Cap. 16, V. 16.); eine bestimmte
Art der Gottesverehrung und eigene äußere Religionsbandlungen,
insbesondere die heiligen Sakramente. Er gab endlich dem Vereine
seiner Gläubigen auch eine eigenthümliche Verfassung.

Die Apostel, welche den Herrn wohl verstellen mußten, spre¬
chen häufig von der Kirche, als seiner Stiftung. „Mit seinem
Blute habe sich Jesus dieselbe erworben", sagt der heilige Paulus
(Apostelg. Cap. 20, V. 28; ähnlich Tit. Cap. 2, V. 14; Ephes-
Cap. 5, V. 25—27). Er nennt Christum das Haupt der Kirche,
welche sein mystischer Leib ist (Ephes. Cap. 1, V. 22,23.; Cap. 4,
V. 12; Cap. 5, V. 23 u. a. O.) — Sie begnügten sich nicht nnl
dem bloßen Predigen und mit der Annahme ihrer Lehre von Seite
einzelner Individuen; sondern stifteten überall christliche
Gemeinden; so anfänglich Petrus in Palästina; Paulus in
Asien und Europa; Johannes inKleinasien— dieUebrigen anderwärts.

Aus der Apostelgeschichte ersehen wir, daß sich die Bekenner
Jesu alsbald nach der Sendung des heiligen Geistes zu einer von
der jüdischen Synagoge abgesonderten Religionsgesellschaft ver¬
einigten. Bis zur Zerstörung des Tempels pflegten die Gläubige»
zu Jerusalem zwar noch denselben zu besuchen) um dort — dock
nicht in Gemeinschaft mit den Juden —zu beten. Aber in ihren Häm
fern versammelten sie sich zu dem ihnen ei genthümlichen Got¬
tesdienste — vorzüglich zur Feier des heiligen Abendmahles-



67
Sie wurden von den Juden nichts weniger, als noch zu den Ihri¬
gen gerechnet; hatten ja Jene (laut Joh. Cap. 9, V. 22.) schon
bei Lebzeiten Jesu beschlossen, Jeden, der ihn für den Christus
(Messias) bekennen würde, aus der Gemeinschaft auszuschließen.
Deßhalb verfolgten sie die Gläubigen mit so grimmigem Hasse als
vermeintliche Apostaten; — die Steinigung des ersten Märty¬
rers Stephanus gab das Signal zur allgemeinen Hetze wider sie.
Der heilige Paulus lehnt entschieden jede weitere Gemeinschaft mit
der Synagoge ab, und legt eben darum einen so großen Werth
auf die Befreiung vom alttcstamentlichen Gesetze, weil cs in
Christus schon erfüllt worden sey. Die Nichtvcrbindlichkeit dessel¬
ben — sogar der Beschneidung, — wurde auf dem Apostelconcile
zu Jerusalem (Apostelg. Cap. 15. — im Jahr 51) feierlich aus¬
gesprochen. — Daraus, daß der Name „Christen" den Bekennern
Jesu erst später bcigclegt wurde, — siehe Apostelg. Cap. 11, —
und daß die Römer aus Unkenntniß des Sachverhaltes dieselben
anfänglich für eine jüdische Secte gehalten haben, kann nicht ge¬
folgert werden, daß die Kirche Christi mit der Synagoge Eins
war. Wohl mochte es einigen bekehrten Juden nicht leicht gewe¬
sen seyn, allsogleich den Gebräuchen ihres vorigen Glaubens vol¬
lends zu entsagen. -- Die apostolischen und nachfolgenden Kirchen¬
väter der ersten drei Jahrhunderte finden oft nicht genug erhabene
Worte, um die Kirche, als die Stiftung Christi, zu preisen.
Der heil. Papst Clemens schreibt (1. Br. an die Corinther Cap. 42,
44.): „Die Apostel haben von Christus uns das Evangelium
verkündet, Christus von Gott. Denn Christus wurde von Gott
gesendet, die Apostel von Christus. — Sie predigten auf dem Lande
und in den Städten, und stellten die Erstlinge (der Bekehrten),
welche sie durch den Geist kräftig erfunden, zu Bischöfen und Dia¬
konen der künftigen Gläubigen auf. Und dieß war nichts Neues;
so war es lange schon vorhergesagt". Der heil. Barnabas spricht
in seinem Briese viel von der Abschaffung des alten Bundes durch
den neuen. Der heil. Ignatius sagt in seinem Briefe an die Smyr-
näcr: „Alle Heiligen und Gläubigen, (bekehrte) Juden und Heiden,
sind ohne Unterschied in dem Einen Leibe der Kirche Christi". —
Der heilige Justinus sucht im Dialoge mit dem Juden Tryphon
diesen zu überzeugen, daß das Judenthum aufgehört habe, und nun
die Kirche Christi das Reich Gottes auf Erden sey.

2. Jesus wollte, daß seine Kirche mit gewissen charakteristischen
Eigenschaften versehen sey, eben, damit sie als Seine Religions-
gcscllschaft dastehc, und von allen übrigen unterschieden werden
könne. Welche sind cs?

Er stiftete eine sichtbare Kirche. Es ist gewiß auffallend,
daß dies jemals in Zweifel gezogen wurde. Wollte der Herr eine
Religions-Gesellschaft ans Menschen und fürMenschen,
so konnte er keinen unsichtbaren Verein im Sinne haben, der
allenfalls nur für reine Geister, was die Menschen nicht sind,
getaugt haben würde. Er selbst ist sichtbar auf Erden erschic-

s *



68
nen; die Versammlung der Apostel um Ihn, und der ersten Gläu¬
bigen um Diese war auch keine unsichtbare. Die beiligen Gebrauche,
welche Christus in seiner Kirche anordnete; die Verfassung, welche
er ihr gab, setzen die Sichtbarkeit derselben voraus. Man beachte
ferner die oben erwähnten Bilder, welche er von der Kirche braucht.
Er nennt sie überdies eine Stadt am Berge erbaut, die nicht ver¬
borgen bleiben kann. (Matth. Cap. 5.) Aehnlich heißt sie der heil.
Paulus das „Haus Gottes". (I. Tim. Cap. 3.) Ein unsichtbares
Haus läßt sich so wenig denken, als ein unsichtbarer Leib mit sei¬
nen mannigfachen Gliedern, als welcher die Kirche Christi darge¬
stellt wird.

Wer das Christenthum zu einer bloß natürlichen Religion ver¬
flachen möchte, der weiß freilich mit einer sichtbaren Kirche nichts
Rechtes anzufangen.

In einem gewissen, aber vom rationalistischen durchaus ver¬
schiedenen Sinne, darf sicher von einer unsichtbaren Seite der Kirche
die Rede seyn; in so ferne nämlich der Glaube, die Hoffnung
und die Liebe, welche im Herzen des echten Christen wurzeln,
etwas Unsichtbares sind. Aber als solche allein genügen sie noch
nicht; sie müssen auch äußerlich im Leben ausgeprägt seyn.
Hatte ja der Herr ein äußeres Bekennt» iß des Glaubens an
ihn so strenge gefordert, daß er versicherte: Wer sich seiner vor
den Menschen schäme, dessen werde auch er sich einst vor seinem
himmlischen Vater schämen. (Matth. Cap. 10, V. 32, 33. — Luc.
Cap. 9, V. 26.) — Was die Katholiken die leidende, und tri¬
umphier nde Kirche nennen, ist die jenseitige, uns hienicden
freilich nicht wahrnehmbare Fortsetzung und Vollendung
der noch auf Erden streitenden, sichtbaren Kirche.

Die Kirche Christi ist ferner nur Eine, d. i. er hat nicht meh¬
rere gestiftet, sondern nur eine Einzige. Er wollte, daß seine
Gläubigen in dem gleich en Bekenntnisse seiner Lehre, in dcrThcil-
nahme an den nämlichen Gnaden- und Heilmitteln sich vereini¬
gen, und durch das Band Einer Liebe zusammcugehalten wür¬
den. Wie anders? Ist er ja selbst der Eine Christus, überall
der Nämliche; er brachte nur Eine Religion vom Himmel — wie
hätte er ihre Verkündigung mehreren Kirchen anvertraut? Er 1
spricht stets nur von Ein er Kirche, deren unsichtbares Haupt >
er selbst bleiben will in Ewigkeit; zu deren sichtbaren obersten
Vorsteher er aber den Apostel Petrus und dessen Nachfolger bc- 1
stellte; — nur von Einem Reiche Gottes auf Erden, nur von <
Einem Schafstalle, in den alle Schafe versammelt werden sollen. !
Und wie angelegentlich betete er vor seinem Hingange in den Tod, !
daß Alle, die an ihn glauben werden. Eins seyen, wie der Vater z
in ihm, und er in dem Vater ist! (Joh. Cap. 17.) Nur Einmal
starb Christus für die Erlösung der Menschheit, — wenn nun die
Kirche die fortwährende Vermittlerin seines Erlösungswerkes ist,
kann es ihrer Mehrere geben? Sie ist der Leib Christi, das Haus i
Gottes, dessen Eckstein, Christus, aus Juden und Heiden Ein l



69
Bolk gemacht hat (Ephes. Cap. 2.) — Ausdrücke, die keine Viel¬
heit erlauben. „Ist Christus getheilt?" fragt der heil. Paulus die
Cvrinther (l. Cap. 1, V. 13.). „Ihr seyd, ruft er den Ephesern
zu, (Cap. 4.) Ein Leib und Ein Geist, berufen zu Einer
Hoffnung (verewigen Seligkeit). Ein Herr, Ein Glaube, Eine
Taufe, Ein Gott"und Vater Aller."

Die ältesten Väter kennen nur Eine Stiftung Christi. Da¬
ber, nach dem Vorgänge der Apostel, ihr Abscheu vor Spaltun¬
gen und Irrlehren, als eben so vielen Sünden wider die Eine
Kirche, nnd gottlosen Attentaten wider den Einen Leib des Herrn,
und unverantwortlichen Versuchen, sein un genährtes Kleid
zu zerreißen.

So z. B. Clemens von Alcrandria (Pädagog. 1, 6.); der
heil. Cyprian (Cap. 40.) u. A.

Christi Kirche ist heilig. Er selbst, ihr Stifter und
Haupt ist ja der Heiligste; die Bestimmung der Kirche
ist es, der Menschheit die durch Jesus vollbrachte Entsündigung
zuzuwenden, — sie so zu heiligen, wozu er alle nothwendigen
Gnadenmittel anordnete; seine Religion, welche die Kirche
unverfälscht bewahrt und verkündet, ist in allen ihren Lehren und
Anstalten heilig, darum hat es in der Kirche bis heute nicht an
Heiligen gefehlt. Die Namen, welche die Apostel der Kirche
Christi geben, sprechen deren Heiligkeit aus. Kann der „Leib
Christi", das „Haus Gottes" etwas Unheiliges seyn? Unver¬
gleichlich schön beschreibt sie der heil. Paulus im Briefe an die
Epheser (Cap. 2, V. 19—21.): „Ihr seyd nicht mehr Gäste und
Fremdlinge, sondern Mitbürger der Heiligen und Hausgenossen
Gottes, erbaut auf die Grundvcste der Äpostel und Propheten,
während Christus Jesus selbst der Haupteckstcin ist, durch welchen
das ganze Gebäude zusammengefügt ist, und he ran wächst zu
einem heiligen Tempel im Herrn". Und (Cap. 5, V.
25—27.) „Christus hat die Kirche geliebt und sich selbst für sie
hingegeben, um sie zu heiligen und zu reinigen in der Wasser¬
taufe durch das Wort des Lebens, um selbst herrlich die Kirche
sich darzustellen, ohne Makel, ohne Runzel, oder et¬
was dergleichen, sondern daß sie heilig rind unbe¬
fleckt sey".

So siebt die Kirche aus von ihrer göttlichen Seite be¬
trachtet. Sie bat aber auch eine menschliche, in so ferne sie
eben Menschen zu ihren Gliedern hat, welche ihrer hohen Be-
lstminung zur Heiligkeit leider nicht immer entsprechen. Hört
deshalb die Kirche, als Stiftung Christi, auf, eine heilige
su seyn? Keineswegs! Die Willensfreiheit des Menschen wird
la durch den Eintritt in sie nicht aufgehoben, also auch der Miß¬
brauch derselben nicht unmöglich gemacht. Der Unheilige kann
l'ier auf Erden zwar noch ein Glied der Kirche beißen; aber er
'fl ein abgestorbenes und todtes, — ein dürrer Zweig am Lebcns-
baume. Es liegt schon im Begriffe einer sichtbaren Kirche,



70
daß sie auch derlei Mitglieder zählen könne. Der Herr selbst
spricht vom Un kraute, das unter dem guten Weizen ans dem
Acker seiner Kirche wuchert; vou den schlechten Fischen, die
mit den guten im Netze gefangen werden; von den Böcken,
welche sich mit den Schafen in seiner Heerde befinden. Die Aus¬
scheidung wird einst am großen Gerichtstage geschehen. (Matth.
Cap. 13, V. 24— 30.) Der Apostel Paulus nennt in seinen
Sendschreiben die Christen „Heilige", weil wohl Alle zur Hei¬
ligkeit Berufene und die Meisten aus ihnen auch in der
That Heilige waren — dies Letztere aber doch nickt Alle ohne
Ausnahme, denn hie und da findet er an ihnen etwas zu rügen.
An die Heiligen in Christo Jesu, die zu Philippi sind, (V. 1.)
schreibt er sogar: „Viele wandeln als Feinde des Kreuzes Christi".
(Cap. 3, N. 18.) Und an Timotheus (H. Cap. 2, V. 20.): „In
einem großen Hause — wie es die Kirche ist — sind nicht blos
goldene und silberne Gefäße; sondern auch hölzerne und irdene,
und zwar Einige (Jene) zur Ehre, Andere (Diese) zur Schande".

Ein anderes Merkmal der Kirche Christi ist ihre Allge¬
meinheit; — sie ist die und zwar sowohl
in Bezug auf seine Lehre, weil sie die ganze, nicht ein Stück¬
werk nur derselben aufbewahrt und predigt, als auch auf Raum
und Zeit, weil sie sich über die ganze Erde ausbreiten, und bis
ans Ende der Welt dauern soll. So wie die Religion Jesu
„Weltreligion" ist, soll auch seine Kirche die „Weltkirche"
werden; und gewiß mangelt ihr keine der hiezu nothwendigen
Bedingungen. Sie kann im eisigen Norden so gut gedeihen, als
unter dem Aequator; unter den Wilden Afrikas so gut, als un¬
ter den gebildetsten Völkern Europas.

Ueber diese Allgemeinheit seiner Stiftung in den obigen drei
Beziehungen sprach sich der Herr deutlich aus, indem er zu den
Aposteln sagte: „Gehet hin, und lehret alle Völker, und tau¬
fet sie im Namen des Vaters, und des Sohnes, und des heiligen
Geistes, und lehret sie Alles halten, was ich euch befohlen habe;
und siehe, ich bin bei euch alle Tage bis ans Ende der
Welt!" (Matth. Cap. 28, V. 19, 20.) Was wollte er Anderes
andeuten mit dem Gleichnisse vom weltumschattcndcn Baume,
welcher aus dem kleinen Senfkorne erwächst; vom wenigen Sauer¬
teige, der die ganze Masse Mehlcs durchsäuert? (Matth.
Cap. 13.) u. A. Die Apostel verstanden ihn sehr wohl, deßhalb
zogen sie aus über die engen Grenzen ihres Hcimathlandes in die
weite Welt, „nichts vorenthaltend, was heilsam ist, so daß
sie es nicht verkündet und nicht öffentlich und in den Häusern es
gelehrt hätten", (Worte Pauli, Apostelg. Cap. 20, V. 20.); freu¬
dig sterbend für ein Werk, dessen Fortbestand ihnen die Versiche¬
rung ihres Meisters verbürgte. — Eben so wenig, als die Reli¬
gion Christi wird auch seine Kirche je einer Vollkommeneren
den Platz räumen müssen, bis zur Vollendung der Zeiten!



71
Christus hat sich die Apostel auserkohren, daß sie die Ersten

an dem Aufbaue seiner Kirche, zu welcher Er den Grund gelegt,
ja deren Grundstein Er selbst ist, arbeiteten. Der Typus der
Kirche, wie sie war in den Tagen der Apostel, darf also durch
alle Folgezeit nie mehr verloren gehen, nie verwischt werden; sie
muß die apostolische bleiben für und für. Darum ist jene sich
christlich nennende Religionsgesellschaft gewiß nicht die wahre Stif¬
tung Cbristi, welcher diese wesentliche Eigenschaft fehlt, — die
ihren Ursprung nicht bis auf die Apostel zurückzuführen vermag.
Sie ist nicht das Gebäude, welches der heilige Paulus im obigen
Citate (Ephes. Cav. 2, V. 19—21.) schildert. Weil es nicht er¬
baut ist auf die Grundveste der Apostel, ist auch Christus
Jesus selbst nicht sein Haupteckstein; früh oder spät wird es ein¬
stürzen. — In dieser Weise äußert sich schon der heil. Irenäus
(aävers Imor. I. 4, 83.)

Weil Christus seiner Kirche eine fortwährende Dauer zu¬
sicherte, hat er sie gewiß auch mit der Unfehlbarkeit ausge¬
rüstet; d. i. sie vor jedem Jrrthume in Betreff seiner Offenbarung
auf immer bewahrt. Denn wenn die Kirche diesfalls je irren
könnte, so würde sie in demselben Augenblicke aufhören, die wahre
Kirche Christi zu seyn. Er, der die Wahrheit selbst ist, wäre
nicht mehr bei ihr, und doch hat er bei ihr zu bleiben versprochen
bis zum Ende der Welt (Matth. Cap. 28, V. 20.); die Pforten der
Hölle hätten sie überwältigt — sein Wort (Matth. Cap. 16, V. 18.)
wäre zu Schanden gemacht. — Einstimmig wurde diese Eigen¬
schaft der Kirche von den alten Vätern anerkannt; nennt sie ja
auch schon der heilige Paulus die Säule und Grundveste der
Wahrheit. (I. Tim. Cap. 3, V. 15.)

Christus hat seine Kirche ferner so organisirt, daß sie
für alle Zeit ihre Bestimmung an der Menschheit zu erfüllen im
Stande ist; denn er hat in ihr ein bleibendes Lehr- und
Priester-Amt; und ein Regiment d.i. eine Regierungsgewalt
eingesetzt. „Gehet hin in die ganze Welt und prediget das
Evangelium allen Geschöpfen", (Marc. Cap. 16, V. 18.) sprach
er zu seinen Aposteln. „Lehret alle Völker." (Matth. Cap. 28.)
„Wie mich der Vater gesandt hat, so sende ich euch." (Job. Cap.
20, V. 21.) Die Apostel gingen und lehrten, kein menschliches
Verbot konnte sie davon abhalten. (Apostelg. Cap. 5.) Diese
ihre Lehrvollmacht war aber keine persönliche; sie war den
Aposteln nm der Kirche willen gegeben; weßhalb dieselben sie
wieder anderen tauglichen Männern übertrugen, — und so solle
es weiterhin geschehen. „Ich beschwöre dich vor Gott und Jesu
Christo, der die Lebendigen und die Tobten richten wird, predige
das Wort (das Evangelium); halte an damit, es sey gelegen oder
ungelegen", ermahnt Paulus seinen Timotheus. (II. Cap. 4, V.
1, 2.) „Was du gehört hast von mir mittelst vieler Zeugen, das
vertraue treuen Menschen, welche tauglich seyn werden, auch An¬
dere zu lehren." (Ebendas. Cap. 2, V- 2.) Siehe den Brief an



72
Titus, Cap. 1, V. 5.: „Wahrheit ist das Wort Gottes — und
ich will, daß du sie (die Gläubigen) darin befestigest". (Ebendas.
Cap. Z, V. 8.) — Also nicht Jeder, der etwa die Lust zum kirch¬
lichen Lehramte in sich verspürte, durfte sich dasselbe aumaßen;
sondern nur Wer die Sendung dazu erhalten hakte, konnte leh¬
ren. Die Unterscheidung in die lehrende und lernende, oder
hörende Kirche stammt von Christus und den Aposteln her.

Das Priesteramt besteht in der Gewalt, die von Jesus
angeordneten Gnadenmittel — Sakramente— zu verwalten, und
überhaupt die gottesdienstlichen Handlungen vorzunehmcn, den
„Cultus" zu besorgen. Der Herr bekleidete damit die Apostel.
Diese, seinem Auftrage folgend, wieder Andere. Sie bekamen
z. B. die Vollmacht zu taufen (Matth. Cap. 28.); die Sünden
nachzulaffen (Joh. Cap. 20, V, 22, 23.); das heilige Abendmahl
zu feiern. „Thut dies zu meinem Andenken", sagte Jesus nach
der Einsetzung des allerheil. Altarssakramentes zu den Aposteln.
(Luc. Cap. 22, V. 19.) Diese machten von der ihnen ertheilten
Gewalt Gebrauch; weßhalb der heil. Paulus schreibt: (I. Cor.
Cap. 4, V. 1.) „Es halte uns Jedermann für Diener Christi,
und Ausspender der Geheimnisse Gottes".

Auch das Priesteramt durste nicht mit dem Hingange der
Apostel erlöschen; darum wurde es von ihnen durch das Sakra¬
ment der Weihe — Händeauflegung — fortgepflanzt. (I. Tim.
Cap. 4, V. 15.) — Christus hat kein allgemeines Priester-
thum, im eigentlichen Sinne, an welchem alle Gläubigen
ohne Unterschied Theil hätten, eingesetzt. „Niemand nimmt
sich selbst die Würde — des Priesterthumes — sondern der von
Gott berufen wird, wie Aaron." (Hebr. Cap. 5, V. 4.) Nur
in so ferne kann feder Christ ein Priester genannt werden, als
er sich selbst im Geiste der Buße Gott als Opfer dar bringt.
(I. Petr. Cap. 2, V. 9.)

Daß Christus ein Kirch en reg im ent bestellte, folgt daraus,
weil er die drei dazu gehörigen Gewalten anordnete, nämlich die
gesetzgebende, richterliche und vollziehende. Zu Petrus sprach er:
„Ich will dir die Schlüssel des Himmelreiches geben. Was immer
du binden wirst auf Erden, das soll auch im Himmel gebunden
seyn; und was immer du lösen wirst auf Erden, das soll auch
im Himmel gelöst seyn". (Matth. Cap. 16, V. 19.) Nach dem
hebräischen Sprachgebranchc bedeutet die Schlüsselgewalt und die
Binde- und Lösegewalt überhaupt die Regierungsgewalt; insbe¬
sondere die Befugmß, durch Gesetze etwas als erlaubt oder un¬
erlaubt zu erklären.

Diese Binde- und Lösegewalt verlieh Jesus (Matth. Cap. 18.
V. 18.) auch den übrigen Aposteln. — „Wer euch höret, sagte er
ein anderes Mal zu ihnen, der höret mich, und wer euch verach¬
tet, der verachtet mich; wer aber mich verachtet, der verachtet
Den, der mich gesandt hat." (Luc. Cap. 10, V. 16.) Unzählige
Stellen aus der Apostelgeschichte — insbesondere Cap. 15. — und



73

aus den Briefen der Apostel zeigen, daß sie ihre gesetzgebende
Gewalt in Anwendung brachten.

Nach Matth. Cap. 18, V. 17, 18. darf die Kirche zurecht-
weiscn, und zwar mit solcher Autorität, daß wenn der Fehlende
sie nicht hören will, er als ein Heide und öffentlicher Sünder zu
halten sey. Die Apostel theilten Lob oder Rüge aus, je nachdem
es Noth that; z. B. I. Cor. Cap. 5, Cap. 11, V. 22. Dem Ti¬
motheus gibt Paulus Winke, wie er dieses Reckt ausüben solle.

Die Ertheilung der vollziehenden Gewalt, d. i. der
Macht, Lohn oder Strafe, je nach Verdienst zu dekretiren, an die
Apostel durch Christus ergibt sich aus Obigem. Jene verhängten
in der That Strafen, wenn gelindere Mittel nichts fruchteten.
Paulus fragt die Corinther I. Cap. 4, V. 21.: „Soll ich mit der
Ruthe zu euch kommen, oder mit Liebe, und im Geiste der Sanft-
muth?" Ueber den Blutschänder unter ihnen schwang er wirklich
die Ruthe. (Cap. 5.)

In der Kirche gibt es also zufolge Anordnung ihres Stifters
selbst Regierende nnd Gehorchende.

Eine jede sichtbare Gesellschaft hat eine bestimmte Verfas¬
sung, — auch die Kirche hat eine solche von Jesus Christus er¬
kalten; denn ohne sie könnte dieselbe keine» Bestand haben. Die
Frage, welche Grundverfassung der Herr seiner Kirche gegeben,
ist gleichbedeutend mit jener: Wem er die Gewalt, seine Kirche
zu regieren, übertragen habe? Weder der Gcsammtheit
der Glaubt gen, noch der Staats-Gewalt; sondern, wie
aus dem Gesagten einleuchtet, den Aposteln und ihren Nach¬
folgern. (Im Concordate vom 18. August 1855 zwischen Sr.
Heiligkeit Pius IX. und Sr. k. k. apost. Majestät Franz Joseph I.
wird dies seierlichst anerkannt.) Es läßt sich durchaus nicht er¬
weisen, daß die ursprüngliche Verfassung der Kirche eine demo¬
kratische war. (Etwa nach der grundfalschen Ansicht,
wie sie Ritter von Bunsen in seinen „Zeichen der Zeit" entwickelt!)

Auch der weltlichen Macht hat der Herr seine Kirche, als
seine Heilsanstalt, nicht unterworfen; da hätte ja das Chri-
stenthum, welchem anfänglich die Staatsgewalt allenthalben, be¬
sonders im römischen Reiche, feindlich gegenüber stand, gar nicht
>n die Welt eingeführt und ausgebreitet werden dürfen!

Die Apostel betrachteten und benahmen sich als die v o m
Herrn bestellten Hirten und Vorsteher seiner Kirche, welche hie
wsd da wohl die Aeltesten der Gemeinde beizogcn, —- z- B. bei der
4rahl des Mathias (Apostelg. Cap. 1.), ohne ihnen jedoch eine
entsch eidende Stimme einzuräumen. ,

Zur Erhaltung der Einheit der Kirche hatte Christus dem
Hostel Petrus den Primat crtheilt; d. b. er hat ihn zu seinem
Stellvertreter auf Erden, zum sichtbaren Oberhaupte des Aposto¬
lates und der gesummten Kirche ausgestellt. — (Darüber wird eine
Ipatere Abhandlung „das P apstth u m" Ausführlicheres bringen.)



74
Außer den Aposteln erwählte sich Christus auch noch andere

— 72 — Jünger, die er als Verkündiger seines Evangeliums aus¬
sandte (Luc. öap. 10.) — sie waren den Aposteln untergeordnet.

Diese selbst bestellten, laut der Apostelgeschichte Cap. 6. gewiß
nicht ohne Antrieb des heiligen Geistes, also mit göttlicher Voll¬
macht, Diakonen (F/«xono/), anfänglich zum Dienste der Ar¬
men, doch wurden sie auch zum Predigtamte verwendet. (Apo-
stelg. Cap. 8.)

Dies war die Grundverfassung der Kirche in den
Tagen der Apostel. Die kirchliche Hierarchie (?§?« ai^-/> hei¬
lige Regierung) ist also nicht menschlichen Ursprunges. Christus
selbst, Niemand Anderer, hat den Unterschied zwischen Clerus

das Loos; die sich den Herrn zum Loose, Erbe,
erwählt haben) und den Laien Volk; die nicht —
Geistlichen) begründet.

Die Grundverfassung der Kirche ist eine unveränderliche,
weil sie der göttliche Stifter für alle Zeiten festgesetzt hatte;
sie konnte wohl nach und nach mehr entwickelt, aber niemals und
nirgends darf sie ganz umgestoßen werden; sonst würde die Kirche
aufhören die Kirche Christi und der Apostel zu seyn.

Weil Christus seiner Kirche eine Dauer bis zum Ende der
Welt versprochen, wollte er ganz gewiß, daß auch die hierarchische
Gewalt fortwähren solle. Dies geschah wirklich. Wir finden in
den ersten Jahrhunderten die nämliche Grundverfaffnng »»verrückt
vor, welche wir oben geschildert haben. Die Apostel hatten zu ih¬
ren Nachfolgern die „Bischöfe" (das gesammte Apostolat den
Episcopat), der heilige Petrus als Primas der Kirche den Bi¬
schof zu Rom als Papst (der Primat das Papstthum), — an
die Stelle der 72 Jünger traten die „Priester" als GehülfeN
der Bischöfe; an jene der 7 Diakonen aber die den gleichen Namen
führenden Kirchendiener minderen Grades?)

Von den Bischöfen, als Leitern der Kirche, und von den ihnen
untergebenen Priestern geschieht schon in der heil. Schrift Meldung.
Wenn gleich darin — insbesondere in den Briefen des heil. Pau¬
lus — die Bezeichnung für sie noch nicht firirt ist (was aber nicht
lange hernach geschah), indem die Bischöfe bald snemana/ d. i. die
Aufsicht Pflegenden, bald d. i. die Aelteren fsowohl be¬
züglich des physischen Alters, was sie meist waren, als des Anse¬
hens) genannt werden,*) **) so ist doch der reelle Unterschied zwischen
den Bischöfen und den Priestern zweiten Ranges nicht hinwegzu-

*) Daß der Bischof von Rom deßhalb, weil Petrus alldort sei»
Leben mit dem Martertodc beschloß, als dessen Nachfolger im
Primate, also als das sichtbare Oberhaupt der ganzen Kirche, schon in
der ältesten Zeit angesehen wurde, ist durch Tbatsachen und Zeugnisse
unwiderlegbar dargethan, — wie aus der Abhandlung: „das Papstthum"
erhellen wird.

**) Vergl. Dr. Döllinger: Hippolhtus und Kallistus. S. 340.



75
läugneu. Paulus spricht im erste» Briefe au Timotheus, Bischof
zu Ephesus, von dessen Rechte, Priester, die gut vorstehen, zu b e-
lohnen, (Cap. 5, V. 17, 18.) — über sie abzuurth eilen.
„Gegen einen Priester nimm keine Klage an, außer bei zwei oder
drei Zeugen." (Cap. 5, V. 19.) — Von ihnen und den Diakonen
reden schon die ältesten Kirchenvater; als: der heil. Clemens
(I. Corinth. Cap. 40.) „Dem Oberpriester (dem Bischöfe) ist sein
Amt zugetheilt; den Priestern ist ein eigener Platz rin der Kirche)
angewiesen; den Leviten (Diakonen) liegen ibre Äeniter ob. Der
Laie ist durch Laien-Gesetze verpflichtet." Der heil. Ignatius (Br.
an die Smyrner Cap. 8.) „Ohne den Bischof nebme Niemand et¬
was vor, was auf die Kirche Bezug hat." Er sagt: die Priester
stehen in einem ähnlichen Verhältnisse zum Bischöfe, wie die Apo¬
stel zu Christus ; auch die dem Bischöfe und dem Collegium der Prie¬
ster zugleich unterstehenden Diakonen sollen geebrt werden. < Br.
an die Smyrner Cap. 8. an die Trallenser Cap. 23.) — Tertnllian,
im 3. Jahrhunderte, schreibt: (von der Taufe) „Das Recht zu
taufen hat der Oberpriester, welcher der Bischof ist; darnach die
Priester und Diakonen, doch nicht ohne Genehmigung des Bi-
schofes".

In jeder größeren Christengemeinde gab es mir Einen Bi¬
schof, aber m ehrere Priester; die Namen der Bischöfe, nicht
so auch der Priester, wurden in den Kirchenbüchern ausgezeichnet,
und daraus oft die Ueberlieferung einer Wahrheit von der Zeit der
Apostel her gegen die Jrrlehrer dargethan— so vom heil. Irenäus,
Bischof zu Lyon im 2. Jahrhunderte, und von Tertnllian.

Die lehrende Kirche bildeten also die Apostel mit Petrus
— nach ihrem Abtreten aber die Bischöfe mit dem Papste an der
Spitze. Zwischen den Aposteln und den Bischöfen besteht nur der
Unterschied, daß sich die Wirksamkeit Jener über die ganze Erde,
wohin sie immer kommen mochten, erstreckte; die der Bischöfe aber
örtlich, nach bestimmten Diözesen beschränkt ist; und, daß Jeder
der Apostel einzeln mit der Jrrthumlosigkcit in Bezug auf
Religion ausgestattet war; nun aber dieselbe dem gesummten Epis¬
kopate, mit seinem Obcrbaupte, dem Papste, zukommc. Mit diesem
bleibt Christus bis ans Ende der Welt, (Matth. Cap. 28, V. 20.)
und der Geist der Wahrheit in Ewigkeit. (Joh. Cap. 14, V. 16. >

In so ferne die lernende oder hörend c Kirche treu an
den Entscheidungen der lehrenden hält, nimmt auch sie mittel¬
bar an der Unfehlbarkeit Theil.

Forts 6 tzil irst.
3. Es gibt mehrere, von einander abweichende, sich christlich

"ennende Religionsgescllschaften. Nicht eine Jede derselben, son-
ocrn nur Eine einzige kann die wahre Kirche Christi seyn.
ine aus denselben aber mnß cs noch seyn; denn cs istunmög-

"ch, daß die wahre Kirche irgendwann bis auf den heutigen Tag



76
sollte untergegangen seyn, weil ihr göttlicher Stifter versprochen
hat, daß die Pforten der Hölle sie nie zu überwältigen vermö¬
gen sollen.

Wer unparteiische Umschau hält, und sorgfältige Prüfung
anstellt, wird zur Ueberzeugung gelangen, daß einzig jene Kirche,
welche sich die römisch-katholische nennt, noch jetzt die we¬
sentlichen Merkmale der Kirche Christi, die von Ihm stammende
Organisation und Verfassung besitze.

Sie ist sichtbar, was keines weiteren Beweises bedarf,
denn es ist geradezu unmöglich, sie mit den zweihundert Millio¬
nen ihrer Bekenner zu übersehen.

Sie ist die Eine Kirche; denn alle ihre Mitglieder, wenn
sie nicht bloß den Namen Katholiken führen, bekennen sich zu
Einer und derselben Lehre; gebrauchen die nämlichen Gnadenmit¬
tel; ihr äußerer Gottesdienst ist dem Wesen nach der gleiche überall.
Alle bilden nur Einen mystischen Leib, dessen unsichtbares
Haupt Christus; das sichtbare aber der Papst ist. Durch ihre
Priester — Pfarrer — stehen die einzelnen Gemeinden einer Diözese
mit ihrem Bischöfe; Diese wieder mir dem Papste in lebendiger
Verbindung. Eben um diese Einheit auszudrücken, nennt sich die
Kirche die römisch-katholische, welche Bezeichnung nichts
Anderes besagen will, als daß ihr sichtbares Oberhaupt zu Rom
seinen Sitz habe.

Es kann mithin keine separate französisch-katholische
Kirche geben, wie sie 1830 Abbe Chatel gründen wollte; keine
deutsch-katholische, wie sie Johannes Rouge beabsichtete.
Was Cardinal N. Wiscman im zweiten Bande seiner Abhand¬
lungen S. 282 u. ff. gegen die Bezeichnung anglo-katholisch
sagt, hat auch von jener „deutsch-katholisch" volle Geltung;
nämlich: „Die zwei Glieder dieses Wortes sind contradictorisch-
Das Eine Wort bedeutet Vereinzelung, das Andere Allge¬
meinheit; das Eine begrenzt, das Andere durchbricht
alle Schranken; das Eine spricht von verweigerter Gemein¬
schaft, das Andere davon, daß sie von anderen (überseeischen)
Kirchen zugegeben wird; das Eine macht die Kirche na tio n a l,
das Andere hebt alle Unterschiede auf, kennt keine Schranken, als
das Kreuz und nimmt als sein Territorium Alles in Anspruch,
was durch dieses erlöst wurde — die ganze Welt".

Daraus ergibt sich, in wie ferne der Christ von National¬
kirchen reden dürfe; nämlich nur so, daß er darunter die Gläu¬
bigen und ihre mit dem Papste in Gemeinschaft stehenden Hirten
versteht, welche in diesem oder jenem Lande, z. B. in Oesterreich
wohnen, und zu einer bestimmten Nation gehören. Die Eine,
untheilbare Kirche ist in Deutschland, in Frankreich
u. s w., aber sie ist keine ausschließlich deutsche, französische.
„Den Ausdruck „Nationalkirche" verschmähen wir, wenn er ans
die Einsetzung Christi angcwendet wird, der zwischen Griechen und
Barbaren keinen Unterschied weiß. — Die katholische Kirche ist



77
unsere Mutter, diePartikularkirche ist unsere Amme." (Card.
N. Wiseman u. a. O. S. 272.)

Die römisch-katholische Kirche ist heilig. Denn ist sie die
wahre Kirche, was aus allen ihren Eigenschaften zusammenge¬
nommen erhellt, so bat sie, wie schon bemerkt, den Heiligsten zu
ihrem Stifter, ihre Lehre, ihr Cultus ist heilig, und bezweckt Hei¬
ligung. In der That zählt sie viele Heilige unter ihren Mitglie¬
dern. Daß dies nicht Alle sind, ja gar Manche das Gegentheil
von Heiligen verstellen, kann aus den oben angegebenen Gründen
nicht ihr, als der göttlichen Erlösungs- und Heiligungs-Anstalt,
zur Last gelegt werden. Was sich im Verlaufe der Zeit an der
Außenseite des altehrwürdigen Gebäudes der katholischen Kirche
vom Erdenstaube angelegt, — denn ihr inneres Heilig thum
blieb nnentweiht — war und ist dieselbe aus sich selbst, mit dem
Beistände des Herrn zu entfernen bestrebt; d. h. die Kirche selbst
nimmt die wahre, heilsame Reformation an sich vor, wann
und wo selbe nöthig; das unbefugte und zerstörende Eingreifen
aber Solcher, die keinen Beruf dazu erhalten haben, muß sie desto
entschiedener zurückwcisen, wenn sich dieselben sogar anmaßen, den
Glauben zu reformircn, welcher der Kirche niemals hatte abhan¬
den kommen, oder in ihr verfälscht werden können.

Sie ist ferner die all g e m cin e Kirche, weil sie die ganze
Offenbarung Christi bewahrt und vorträgt, die sie nicht nur aus
der heil. Schrift, sondern auch aus der Tradition schöpft. — Daß
sie ihren Gläubigen nicht das ganze Wort Gottes zukommcn lassen
wolle, weil sie ihnen das Lesen der Bibel verwehre, ist eine bis
zum Uebermaße oft vorgcbrachte, aber eben so oft widerlegte Ver-
läumdung. Wahr ist's , aus den triftigsten Gründen kann die
Kirche das Lesen der hie und da sehr schwer zu verstehenden, und
deßhalb sehr leicht zu mißverstehenden, und wirklich mißverstande-
lstu heil. Schrift ohne Anleitung und Erklärung nicht
billigen; — heißt aber das die Schrift verschließen? Gewiß
nicht! Sie sorgt ja für gediegene Uebersetzungen in die Landes¬
sprache, und für richtige Auslegungen. Das gelehrte Bibel-
irudium wird in der katholischen Kirche gewiß so gründlich betrie¬
ben, als irgendwo außer ihr.

Sie besteht — wie wir sahen — unverkennbar seit den ersten
Tagen des Cbristentbumcs, und wird nicht aufhören zu seyn bis

Vollendung der Zeiten. Ist sie ja bisher aus allen Stürmen,
bst über sic hereinbrachen, unversehrt, — sogar stets neu gekräf-

und um so schöner hervorgcgangen ! Auch in Bezug auf
^aum ist sie die allgemeine; denn über alle Weltthcile ist sic
ausgcbreitet, und fortwährend läßt sie cs sich durch die Aussen-
dung ihrer Missionäre aus allen Kräften angelegen seyn, die Ver¬
heißung des Herrn der Erfüllung immer näher zu bringen: „Es
^>rd Ein Hirt und Eine Heerde seyn". (Joh. Cap. 10, V. 16.)

allen diesen Beziehungen führt sie allein mit Recht den Namen
°er „katholischen" Kirche, welche Bezeichnung schon der Apo-



78
stelschüler Ignatius gebraucht, indem er schreibt: (an die Smyrn.
Cap. 8.) „Wo Christus ist, dort ist die katholische Kirche".

Sie allein ist die apostolische Kirche, weil ste aus der
Zeit der Apostel hcrstammt, ihre Lehre von ihnen überkommen
hat, und weil die geistliche Gewalt der Apostel durch deren recht¬
mäßige Nachfolger sich in ihr ununterbrochen bis in die Gegen¬
wart vererbte.

Stets hat sie sich auch als die unfehlbare Lehrerin des
Wortes Gottes, zumal als die irrthumslose Auslegerin der heil.
Schrift, gefühlt; deßhalb bat sie für ihre, meist in den allgemei¬
nen Concilien gefällten Glaubensentscheidungcn unbedingte Aner¬
kennung gefordert.

Die römisch-katholische Kirche hat allein von jeher die von
Christus entworfene Organisation und Verfassung unverändert
aufrecht erhalten. — Ihre Kämpfe nm ihre Freiheit und unver¬
äußerliche Selbstständigkeit zeigen, daß sie sich ihrer Unabhängig¬
keit nach Außen immer bewußt war; eben so entschieden hat sie
aber auch im Innern jeden Versuch abgeschlagen, sogenannte kon¬
stitutionelle oder gar demokratische Elemente in ihre Regierungs¬
form zu verpflanzen. Ihre Hierarchie blieb immer und überall die¬
selbe — ob in der absoluten Monarchie, oder in der Republik
Wohl ist die Verfassung nach und nach mehr ausgebildet worden;
z. B. durch die sehr frühzeitige Aufstellung der Erzbischöfe, Me¬
tropoliten und Patriarchen ; durch die Einführung der vier unter¬
sten Klerikatsstufen und dergleichen. Aber das ist strine Aendc-
rung, sondern vielmehr ein Beweis, welch' eine unerschöpfliche
Lebenskraft der wahren Kirche Christi inwohne.

Vll.
Jrrdifferentismus.

Ein Hauptgebrechcn unserer Zeit ist der Religions-Jn-
differentismus, welcher zwar auch in früheren Jahrhunderten,
aber kaum jemals in dem Grade und in der Ausdehnung vor¬
kam, als in der Gegenwart. Wir verstehen darunter die Gleich¬
gültigkeit gegen die Religion, das Sichnichtinteressiren daran, ob
cs eine wahre, von Gott den Menschen geoffenbarte Religion
gebe; und, wenn dies der Fall, wo dieselbe zu finden sey. Der
Grundsatz manches Indifferentsten lautet: „Alle Religionen, die
es auf der Welt gibt, sind gleich viel werth"; und glaubt et
noch an ein jenseitiges Leben, so meint er, daß sic Alle "in glei¬
cher Weise zu demselben führen. Dies ist freilich die frostigste
Gleichgültigkeit, welche die christliche Religion sogar nicht höher
stellt, als jene der Inder, Chinesen, Juden und Mohamedaner
u. s. w. Eine andere huldiget der Ansicht, daß alle christliche»



79
Confessionen gleich viel gelten; und es ist leider ein trauriger
Beweis der in unseren Tagen gewaltig fortgeschrittenen Gleich¬
macherei in Rcligionssachen, daß, während früher nur jene Be¬
kenntnisse zu den christlichen gerechnet wurden, welche wenig¬
stens noch am Dogma von der Gottheit Jesu Christi, und unse¬
rer Erlösung durch seinen Kreuzestod scsthiclten, man jetzt auch
solche darunter zu begreifen nicht Anstand nimmt, welche diese
Grundwahrheiten des Christenthumcs schon aufgegeben haben, und
nur mehr auf einem rein humanistischen, neu-heidnischen Stand¬
punkte stehen. Wir erinnern nur an die sogenannten Deutsch-
Katholiken, und an die in England (1854) ausgesprochene Be¬
hauptung, daß sogar die Mormonen den — ohnehin schon genug
zahlreichen — protestantischen Dissenters angereiht werden könnten.

Wir lassen hier die besonderen Ursachen des Jndifferen-
tismus bei einzelnen Menschen unbesprochen; die allge¬
meine liegt unstreitig in der materialistischen Tendenz unseres
Zeitgeistes, und in dem Einflüsse einer dem Offenbarungsglauben
vielfach feindlichen Literatur; in einer vom Pantheismus durch¬
drungenen Philosophie u. dgl. (stehe Dr. Hirschers Borrede zu
seinen Erörterungen über die großen religiösen Fragen der Gegen¬
wart). — Was läßt sich der Gedankenlosigkeit oder dem vornehm
thuenden Dünkel des Jndifferentismus entgegnen? Was Anderes,
als daß es eine unabweisliche Forderung unserer Vernunft sey,
es müsse in allen Dingen eine Wahrheit geben; und von mehre¬
ren sich widerstreitenden Sätzen können unmöglich Alle, sondern
nur Einer der wahre sepn. Soll dies etwa nur in Betreff der
vielen, auf Erden herrschenden, einander in den wichtigsten Punk¬
ten widersprechenden Religionen nicht der Fall sepn? Nein! Auch
da kann es nur Eine Wahrheit, d. i. nur Eine wahre Religion
geben.

Daß, und warum sie noch vorhanden und zu finden, d. i.
zu erkennen sepn müsse, wurde fchon oben dargetban. Es kann
doch z. B. unmöglich Beides gleich göttliche Offenbarung und
Wahrheit sepn, was im Koran der Mohamedaner und was in
de» Evangelien der Christen, so wie in ihrer übrigen heil. Schrift
enthalten ist! Läßt sich gegen einen solchen Schluß etwas ein-
wenden?

Ganz dasselbe Bewandtniß hat es mit den verschiedenen
christlichen Confessionen, von denen Niemand bei nur eini¬
ger Sachkenntniß sagen wird, daß sie bloß im Unwesentlichen
von einander abwcichen. Eine Jede von ihnen behauptet , einzig
nn Besitze der wahren Lehre Jesu zu sepn, und seine Kirche zu
bilden. Können sie Alle Recht haben? Unmöglich! Oder ha-
bcn sie Alle Unrecht? Auch nicht; weil sonst die Religion
'trsu schon von der Erde verschwunden wäre, was mit seiner
Verheißung nicht vereinbarlich ist. Also nur Eine hat Recht!
— Wenn Jesus Christus die wahre Offenbarung vom Himmel
gebracht hat, so kann sie gewiß nicht einmal so, das andere Mal



80
wieder anders gelautet haben. Er, der Wahrhafteste, kann gewiß
nicht z. B. einmal gelehrt baben, daß er zwei, — das andere
Mal, daß er sieben heil. Sacramente einsetze; — einmal, daß
zur Seligkeit der bloße Glaube allein genüge; ein anderes Mal
aber, daß zur Erlangung derselben ein in Liebe, in guten Wer¬
ken thakiger Glaube erforderlich sey. Es kann unmöglich Bei¬
des zugleich Wahrheit seyn: daß der römische Papst der Statt¬
halter Christi für die ganze Kirche, und daß der nämliche Papst
der Antichrist sey, wie ihn Luther nannte.

Darum, welche aus den sich christlich nennenden Kirchen die
wahre sey, soll sich der Mensch gar nicht kümmern? Heißt das
nicht, der Vernunft, welche nach Wahrheit verlangt, Gewalt an-
thun? In unserer Zeit ringt man mehr, als jemals, nach immer
größerer Einsicht, nach Aufklärung. Die bisher geheimsten Kräfte
der Natur werden belauscht, wie sie wirken. Der Mensch macht
sie sich dienstbar. Man denke an den Dampf, der uns beinahe
mit Windesschnelle ganze Meere und Provinzen zu durchreisen
in den Stand setzt; an die Elektricität, die uns in wenigen Mi¬
nuten Nachrichten aus fremden Reichen bringen kann. Um dies
und Aehnliches interessirt man sich wohl — und ganz billig.

Nur in göttlichen Dingen soll man gleichgültig und
theilnahmlos bleiben? Da soll es dem Menschen Eins seyn, ob
ein persönlicher, überweltlicher Gott eristire oder nicht? ob Gott
durch seinen cingebornen Sohn Jesus Christus zu uns geredet
habe oder nicht? ob Christus eine Kirche gestiftet habe oder nicht?
ob die katholische Kirche die allein wahre sey oder nicht? Der
in der That von seiner Vernunft Gebrauch macht, prüft und
untersucht auch hierin, um zur klaren, lebensvollen Überzeu¬
gung zu gelangen, wie der oftgenannte große Denker Blas Pascal
tch 1662), der da schreibt: (pensoss tom. 2, 41; 68) „Ich
sehe an verschiedenen Orten der Erde, und zu allen Zeiten eine
Menge Religionen. Aber sie haben weder eine Moral, welche
mir zusagen kann, noch Beweisgründe, die mich zu überzeugen
im Stande wären. Und so würde ich gleicher Maßen die Reli¬
gion des Mohamed, und jene von China; die der alten Römer,
und jene der Aegypter verworfen haben, — einzig deßhalb, weil,
da keine derselben mehr Merkmale der Wahrheit an sich trägt,
als die anderen, und keine Etwas hat, was entscheidet, die Ver¬
nunft sich nicht zu einer mehr hinneigen kann, als zur andern. —
Ich sehe aber auch die christliche Religion, in welcher ich die er¬
füllten Weissagungen und eine Unzahl so sehr beglaubigter Wun¬
der finde, daß man vernünftiger Weise nicht daran zweifeln kann.
Das ist's gerade, was ich in den anderen Religionen nicht an¬
treffe". — Man erwäge ferner: Wenn sich Gott geoffenbart
hat, so hat er es ja unsertwegen, um unserer Selig¬
keit willen gethan. Welche Thorheit also, sich um diese nicht
kümmern!



81
Gott wollte es nicht vergebens gethan haben, sondern er

will Gehorsam in der Aufahme seines Wortes, für das Er
Bürge ist. Welche Vermessenheit also, Ihm denselben verweigern!
Der Heide Pilatus fragte doch wenigstens den Herrn: „Was
ist Wahrheit?" (Joh. Cap. 18, V. 38.) Der Christ aber soll
eine solche Frage nie ernstlich stellen?

Nichts ist gefährlicher, als Gleichgültigkeit gegen Reli¬
gion. Es steht viel, unendlich viel dabei am Spiele. „Soll es
nicht der Mühe werth seyu, zu untersuchen, welche Religion die
wahre sey? Nur Ein Licht, außer ihm nur Finstcrniß. Nur
Eine Wahrheit, außer ihr Lüge. Nur Em Leben, außer ihm Tod.
Nur Ein Heil, außer ihm Untergang, und ewiges Verderben."
(Ur. Schlör. Warum bin ich Katholik? S. 20.) „vo 86 tron»-
per, sagt Pascal, s?e»8. tom. 2, pgK. 196 ) en erovant vrsie la
reli°)on cbreüenne, il »H ü pn8 Arancio clinsc ü perclre. IVlais gnel
malhenr ele 86 tromper en la erovsnt ksii886!" Um nur Eines
beispielsweise anzufübren: Der Jndiffcrentist sagt: „Es genügt,
daß ich ein ehrlicher Mann bin, der seine Stand'espflichtcn redlich
erfüllt, — ans das, was ich glaube, kommt es nicht an!" Wie
aber, wenn Christus nicht vergebens versichert hätte: „Wer nicht
glaubt, der wird verdammt werden?" (Marc. Cap. 16, V. 16.)

Kann der gegen Religion Gleichgültige eines echten, dauern¬
den innern Friedens genießen? Nein! Es fehlt ihm, was ihm
sein Glück versüßen, im Unglücke aber trösten kann. „Ulen ne
ülu't clonuer Io repns. gne la reeberebe sincere cie la verite; et rlen
»e peut clonner 1'a88uranee, gne la vorltö." (Unreal, ken8. tnm 2,
!>az. 184.) Wenn wir den Jndiffcrentisten endlich einen für das
wahre Wohl der Menschheit Gleichgültigen nennen, thun wir ihm
so wenig Unrecht, als gewiß die Religion die erste und festeste
Stütze der allgemeinen Äohlfabrt ist.

Gott der Herr selbst hat die Sorglosigkeit für das Wichtigste
und Heiligste ausdrücklich verdammt. „Ich bin gekommen, ein
Ffuer auf die Erde zu senden, hat der Heiland gerufen, und was
will ich anders, als daß es brenne?" (Luc. Cap. 12, V. 49.)

Ja, brennen soll dies Feuer des Glaubens und der Liebe
auf dem Altäre unseres Herzens, und Einer soll an des Andern
heiliger Gluth erwärmen; nicht aber Einer an des Anderen Frost
"och mehr erkalten, und erstarren! „Wärest du doch kalt oder
warm; nur nicht lau!" spricht der Herr in der geheimen Offen¬
barung." (Cap. 3, V. 15.) Haß kann sich leichter in Liebe um-
wandeln; aber Gleichgültigkeit ist Apathie, und da ist sehr schwer

helfen!
Jene schwachen Katholiken, welche über einzelne Lehren und

Zurichtungen ihrer Kirche mit Geringschätzung, oder wenigstens
""t Gleichgültigkeit denken und absprcchen; welche an ihr bald
b", bald dort Etwas zu beanständen finden, mögen wohl erwä¬
hn, daß sie sich wider den offenbarenden Gott selbst auflehnen,
"er es gewiß nicht unserem Belieben überlassen wollte, an seiner

s



82
Offenbarung zu modeln; und daß sie ihre Weisheit über die der
Kirche stellen, — dieser Säule und Grundveste der Wabrbeit.
(I. Tim. Cap. 3, V. 15.) *)

*) Man soll es doch nicht auffallend finden, daß die katholische Kirche, von
der Ueberzeugung geleitet, nur sie seh die wahre Kirche Christi, konse¬
quent dem Jndifferentismus möglichst entgegenarbeite. Deßhalb schon
— abgesehen hier von anderweitigen Gründen —muß sie die sogenannten
gemischten Ehen mißbilligen, weil sie in ihnen die nächste Gefahr für
den katholischen Ehetheil erblickt, wenn nicht dem Glauben ganz untreu
zu werden, so doch die Begeisterung für denselben einzubüßen, und
der Gleichgültigkeit zu verfallen. Der katholische Theil soll aufmerksam
werden darauf, um sich desto sorgfältiger davor zu bewahren. Die Kirche
verlangt alle anzuhoffenden Kinder einer solchen Ehe für sich; werden
sie ihr nicht zugesichert, so gibt sie dem Ehebündniß ihren Segen nicht.

Von einem ähnlichen Gesichtspunkte aus muß auch die so gehässig
ausgebeutete neueste Begräbnißnorm in Betreff der Akatholiken in Oester¬
reich beurtheilt werden. Nicht aus Intoleranz verwehrt ihnen die Kirche
die Ruhestätte inmitten ihrer eigenen Gläubigen; sondern sie will nicht,
daß auch die Todten — um uns so auszudrücken — predigen — wie
es die Lebenden nur zu häufig thun — „es seh Eins, ob man Katholik,
oder sonst weß Glaubens immer seh". — Auch die Protestanten erklä¬
ren sich ja gegen Neligionsmengerei, wo immer das confessionelle Be-
wußtsehn unter ihnen erwacht. Beweis dessen z. B. in Preußen das
Rütteln an der sogenannten „Union", — dieser Lieblingsidee Königs
Friedrich Wilhelm III.



Zweiter Theil.
Unter die Wissenschaften, aus welchen gerne Einwürfe gegen

die Offenbarung, zumal gegen die Bibel, bergeholt werden, gehört
heut zu Tage vornehmlich Jene, deren Gegenstand die Natur
ausmacht; — weßhalb wir dieselbe hier an die Spitze setzen.

VILI.
Natur, Naturwissenschaft.

Unter Natur verstehen wir hier die materielle Welt mit den
Erscheinungen in ihr. Die dieselben hervorbringenden uns dem
Eesen nach noch ganz unbekannten Ursachen heißen: Natur¬
kräfte.

Zwei Eigenschaften dürfen vor allen anderen an der Natur
nicht übersehen werden; nämlich: daß sie ein Werk des allmäch-
ügen Gottes, also von Gott erschaffen worden, und noch fort¬
während von Ihm abhängig sey; und: daß sie qualitativ
vom Geiste verschieden; daß mithin dieser nicht die Vollendung
des Naturlebens, oder sonst was dergleichen sey.

Die Natur ist nicht ewig; sie hat ihr Seyn nicht aus sich
selbst; nicht durch sie lebt der Geist; sondern der ewige
Eeist, welcher sie hervorgerufen hat, lebt auch außer ihr; er
m über der Natur —als der persönliche, überweltliche
Eott. *) — Der gleichfalls von Gott erschaffene Menschcn-
Eeist ist kein Naturprodukt.

So lehrt uns die Offenbarung die Natur anschauen; —
schon in der heiligen Schrift des alten Bundes, insbesondere in

> Damit wollen wir sagen, daß Gott nicht Eine sch mit der Welt;
nicht aber, daß er sich um sie weiter gar nickt kümmere, nicht in ihr
wirke. Er ist ja allgegenwärtig, und: „In Ihm leben wir, und bewe¬
gen uns, und sind wir", lehrt der heil. Paulus (Apostelgesch. Cap. 17.
B. 28.).

» *



84
den Psalmen, welche das Lob Gottes, als des Herrn der
Natur, verkünden. Eben so sprach sich der Heiland darüber
aus, und die Kirche bat zu keiner Zeit einer andern Ansicht ge¬
duldiger. Darum müssen wir die entgegengesetzte Anschauung als
eine unchristliche, ja wesentlich heidnische bezeichnen; ob sie auch
in einer mehr verfeinerten Form, als früher, oder mit philosophi¬
schen Redensarten umhüllt, auftntt. Tie alten Aegypter dachten
sich die Gottheit in gewissen Thieren anwesend, denen sie daher
göttliche Verehrung erwiesen; der Fetisch-Anbeter wirft sich vor
einem Klotze oder Steine, als seinem Gotte nieder. — Das ist
Naturdicnst, ist Pantheismus auf der untersten Stufe.
Jst's dem Wesen nach etwas Anderes, wenn man vom Wel¬
tengeiste; vom Geiste der Natur; von ewigen N atur ge¬
ti an k en, welche zugleich Gottesgedanken scyen; von einer un¬
endlichen Naturmacht; von der Vernunft in der Natur, welche
erst im Menschen zum Selbstbcwußtseyn komme, u. dgl. spricht?
Täuschen wir uns nicht! —

Es ist die nämliche Naturvergöttcrung, wie ehedem, welcher
damit Weihrauch gestreut wird. Die Schale mag neu aussehen;
der Kern ist alt, — die Frucht desselben Baumes, welcher den
ersten Abfall vom persönlichen Gotte veranlaßte, als von ihm
(dem Baumes herab der verführende Geist in Schlangengestalt
der Eva zurief: „Ihr werdet seyn, wie die Götter!" (Gencs.
Eap. 3, V. 5.) Ist cs ja ein Merkmal des alten Heidenthums
gewesen, daß es sich sogar in seinen gepriesenstcn Weisen nicht
zur Idee eines überweltlichen, freien, höchsten Wesens zu erheben
vermochte!

Daß durch die Naturvergötterung christliches Denken, Hof¬
fen und Handeln untergraben werde, braucht nicht erst bewiesen
zu werden. Vom pantheistischen Standpunkte aus kann vomEhri-
stenthume, als einer positiven, g e offenbarten Reli¬
gion, keine Rede seyn.

Welche Wichtigkeit der Natur in der göttlichen Heilsanstalt
beigelegt werde, erhellt, wie schon (im Artikel II.) angedeutet
wurde, ans dem Aussprüche des Weltapostels: (Br. an die Römer
Eap. 1, V. 20.) „Das Unsichtbare an Gott ist seit Erschaffung
der Welt in den erschaffenen Dingen erkennbar und sicht¬
bar; nämlich seine ewige Kraft und Gottheit". Ist dieser Ekren-
platz, diese der Natur angewiesene Bestimmung: „auch ein Mittel
zu seyn, durch welches uns Gott seine Herrlichkeit, seine Allmacht
und Unbeschränktheit offenbart", etwa zu niedrig für dieselbe; so
daß man sie zur Theilnehmerin an der Gottheit selbst ma¬
chen müßte?

Bekanntlich liebte es Christus, seine schönsten Bilder, durch
welche er seine himmlische Lehre dem Verstände und Herzen seiner
Zuhörer nahe legte, aus der sie umgebenden Natur zu nehmen;
auf dieselbe hieß er sie ihre Blicke richten, um Gottes Vorsehung



85
keimen zu lernen, und Vertrauen zu ihr zu fassen. (Matth.
Cap. 6, V. 26-30.

Wer könnte demnach behaupten, das Ehristcntbum räume
der Natur zu wenig ein? — Die Schönheit der Schöpfung, —
wie wollte sie von irgend Jemanden geläugnet werden? Die in der
Natur allenthalben obwaltende Ordnung und Harmonie verdient
Bewunderung. Dieselbe weist auf „Gesetze" hin, nach welchen
Alles vor sich geht. Aber anders erscheinen die Naturgesetze
im Lickte des Ehristenthumes, als beim trügerischen Scheine
des Pantheismus. Sie sind der Natur von Gott, dem
höchst Weisen, vorgezeichnet; nicht sie selbst hat sich solche
gegeben. Sie sind nicht Eins mit dem sittlichen Gesetze, wel¬
ches dem freien Willen zur Richtschnur dienen soll; sondern
sie sind Gesetze der Noth Wendigkeit, — (vergl, Dr. Schlei¬
dens Studien S. 137 n. ff.) — freilich einer durch Gottes Vor¬
sehung vorher bestimmten. Deßkalb können die Naturgesetze nur
in so ferne ewige genannt werden, als sie auch schon vor Er¬
schaffung der Welt in der Idee des ewigen Schöpfers la¬
gen; sie sind nicht absolut, d. h. etwa auch Gott gegenüber,
sondern nur relativ unabänderlich, d. h. die Natur kann
zwar nicht eigenmächtig davon abgchen, denn sic hat keine Frei¬
heit; wohlaber kann Gott, der Herr der Naturgesetze, eine,
von Ewigkeit schon vorausgeschene, Ausnahme in ihrer Wirksam¬
keit eintreten lassen, wenn er dieselbe höherer sittlicher Zwecke
wegen für nothwendig oder ersprießlich findet. — Hierauf beruht
die physische und moralische Möglichkeit der Wunder, von de¬
nen später mehr.

Wir können demnach mit Phrasen nicht einverstanden seyn,
als da sind: Die Naturgesetze seyen eben so ewige Gedanken
(der Natur) wie die Gedanken in uns selbst; sie seyen ewige
Vernunftgesetze (in dem von uns oben angegebenen Sinne aller¬
dings); sie kennen, heiße die (Natur-) Vernunft kennen, welche
das ganze Daseyn durchdringt; etwas im Laufe der Dinge über¬
natürlich nennen, sey eben so viel, als es gegen die Vernunft
und den Willen Gottes streitend nennen. Eine Ausnahme von
dein natürlichen Gange der Dinge annehmen, heiße eine Unver¬
nunft in der allvollkommenen Vernunft vorauösetzen u. dgl. (Oer-
sied, der Geist in der Natur, S. 87.)

Das ist eine für den Menschen trostlose, Gottes aber
gewiß nicht würdige Lehre! Denn wenn Gott den Naturkräf-
ken nicht zu gebieten vermag, dann ist freilich unsere Hoffnung,
daß er Naturübel von uns ferne halten könne, eitel, und unser
^ebet um die Abwendung derselben ist sinnlos. Nicht Er schickt
Landplagen, als: verheerende Seuchen, Mißwachs, Elementar¬
unfälle, zur Strafe unserer Sünden, — sie sind unabhän¬
gig von seinem Willen; sie kommen und vergehen nach Gesetzen,
uuf welche Er keinen Einfluß ausüben kann. Wozu also z. B.
das Gebet: „Vor Pest und Hunger bewahre uns o Herr!" oder



86
„Unser tägliches Brod gib uns!" — wie uns doch der Herr selbst
beten gelehrt hat? Wozu sich Mühe geben, durch Buße den be¬
leidigten Gott zu versöhnen? Er ist ja nicht im Stande, uns
durch die Natur zu strafen. — Diese geht ihren eigenen Weg und
läßt sich nicht von Gott zum Werkzeuge seiner Absichten gebrau¬
chen! Wenn Gott im alten Bunde seinem auserwählten Volke
zum Lohne der treuen Besolgung seiner Gebote, mit anderem zeit¬
lichen Segen, auch Fruchtbarkeit des Bodens in Aussicht stellte;
für den Fall des Ungehorsames aber androbte, daß er den Him¬
mel wie ehern machen und verschließen werde, so, daß weder Re¬
gen noch Thau die dürre Erde befeuchten solle, — (5. Buch Mo-
sis Cap. 11.) —so hat er Etwas versprochen und angedroht, was
zu geben oder zu verweigern nicht in seiner Macht lag! Ver¬
suche, wer es da kann, mit solchen Begriffen noch irgendwie die
Heiligkeit, die Wahrhaftigkeit der Bibel und unseres Erlösers; die
Existenz eines allmächtigen, Höchstpreisen und gerechten Gottes zu
vereinbaren! Daß Gott Regen oder Dürre, Unwetter oder Stille
anordnen könne, ist kein Aberglaube, welcher mit jedem Fort¬
schritte, den wir in der Kenntniß der Luftereignisse machen, mehr
und mehr verschwinden müsse. Noch immer blieb Gott der Herr
der Elemente, auch nachdem die Wissenschaft diese genauer er¬
forscht hat.

Wir halten zwar nicht dafür, daß Gott die Naturwirkungen
so willkürlich eintreten lasse, wie etwa der Mensch hie und da mit
seinen Untergebenen nach den Eingebungen seiner Laune verfügt, —
nein! Er läßt die Naturkräfte nach den ihnen gegebenen Gesetzen
thätig seyn! Aber das glauben wir auf das Wort unseres Hei¬
landes, daß ohne Vorwissen und Zulassung Gottes nicht einmal
ein Haar von unserem Haupte falle, (Matth. Cap. 10, V. 30.);
und daß die Natur, die Unfreie, sich seiner Anordnung weder im
Großen noch im Kleinen zu widersetzen im Stande sey. (Vergl.
Oersted a. a. O. S. 116, u. ff.) *)

Die Naturwissenschaft ist unläugbar ein eben so interessantes,
als, wenn sie in rechter Weise gepflegt wird, höchst nützliches
Studium. Große Fortschritte sind in allen Zweigen derselben bis¬
her schon gemacht worden, — aber doch nicht s o große, daß nicht
noch unendlich viel zu lernen übrig wäre. Zwischen den Wahr¬
heiten der geoffenbarten Religion und jenen der Naturwissenschaft
— nicht bloßen Hypothesen — kann kein Widerspruch, sondern
es muß die innigste Uebereinstimmung herrschen; weil ja Gott, der
sich uns sowohl in der Natur, als auch in übernatürlicher Weise
geoffenbart hat, mit sich selbst nicht in Conflikt treten kann. Je

*) Es ist kein Vorurthetl. daß am Ende Alles auf göttliche Anordnung
hinauslaufe; Mr. Schleiden, Studien S,203)—vom christlichen Standpunkte
aus ist die Behauptung eine Lästerung, daß der Begriff der Vorsehung
einen Aberglauben, ob auch den reinsten und edelsten ein-
schlteße. Mr. Schleiden, S. 20S.)



87
tiefer der Naturforscher in die Natur eindringt, desto mehr soll
sich auch seine religiöse Ueberzcugung befestigen; insbesondere soll
ihm der Unterschied zwischen Gott und der Natur, so wie zwi¬
schen dieser und seinem eigenen denkenden Geiste immer klarer
werden. Am Könige Salomo rühmt die heilige Schrift, (III. Buch
der Könige, Cap. 4, V. 33.) daß er sehr naturkundig war; denn
„er redete über die Bäume von der Ceder, so auf dem Libanon
ist, bis zum Hysop, der aus der Wand wächst. Er redete über
das Vieh, und über die Vögel, und über das Gewürme, und
über die Fische". Als er an der Natur seine Freude hatte, war
er noch ein frommer Mann. — Alles soll zur Verherrlichung
Gottes beitragen, auch die sogenannten profanen Wissenschaf¬
ten; unter welchen dießfalls obenan die Naturwissenschaft — ins¬
besondere als ein Zweig derselben die Astronomie steht. Welch
einen gewaltigen Eindruck macht der Anblick des mit zahllosen
Sternen besäeten Himmels auf ein für Außerirdisches etwas em¬
pfängliches Gemüth! Ja, darin ist der Ursprung des Sternen-
dicnstes — der Astrolatrie — zu suchen; dieser Art von Abgötte¬
rei, welche wir beinahe bei allen alten Völkern des Orientes an¬
treffen. War einmal der Mensch von der Uroffenbarung abge¬
fallen, und hatte er sich vom Schöpfer zu den Geschöpfen
gewendet, so war's das Erste, daß er in den über seinem Haupte
schwebenden Himmelskörpern Gottheiten zu verehren begann.
Es war noch immer ein verbältnißmäßig edleres Gefühl, was ihn
dazu verleitete, nämlich zunächst jenes der Dankbarkeit.*)

Die Sonne mit ihrer allbelebenden Licht- und Wärmekraft,
die Urheberin des Tages, der Jahreszeiten und der Fruchtbarkeit,
erschien ihm als die wohlthätigste Gottheit. Wir finden sie als
Baal der Babylonier, als Siva der Inder, als Osiris der Aegyp-
ter, vergöttert. Die verschönernde Phantasie der Griechen ließ
den Sonnengott den leuchtenden Feucrwagen des Tages über den
Himmel führen, und Nachts im Schooße des kühlenden Meeres
ausruhen.

*) Was Dr. Z. M. Schleiden (Studien S. 225 u. ff.) in dieser Beziehung
sagt, ist nicht ganz unrichtig; nur darin müssen wir ihm widersprechen,
als wenn die Urreligion der Menschen im Stcrnendienst bestanden
hätte. Die Genesis belehrt uns eines Anderen. Freilich wohl. Der
kann mit uns nicht übereinstimmen, „für Den sogenannte älteste Urkun¬
den des Menschengeschlechtes hierin gar keinen Werth haben; der sie für
nichts weiter ansieht, als für die Versuche einzelner bedeutender Men¬
schen. sich ein Bild von dem frühesten Zustande der Menschheit zu ent¬
werfen, — ein Versuch, der um so weniger gelingen mußte, je weniger
das unerläßliche geologische, physiologische, psychologische und ethnogra¬
phische Material verarbeitet und zur Hand war; so daß ihm jene so¬
genannten Urkunden in dieser Beziehung gerade um so weniger Werth
haben, je älter sie sind!"

In der That ein naives Bekenntnis, wie viel dem modernen Ra¬
tionalismus das erste Buch Mosis gelte!



88
Der Mond wurde zum Theile unter dem vielumfassenden

Namen Astarte oder Baaltis (Mylitta) von den Völkern am Eu¬
phrat und Tigris; unter jenem: Parwali in Indien, als Isis in
Aegypten, als Diana von den Griechen und Römern verehrt.
Wer weiß nicht, welche Rolle im persischen Götzendienste der
Mythras-Cult einnahm? Auch die Sterne, welche mit ihrem
milden Schimmer dem Wanderer oder dem Seefahrer in sonst fin¬
sterer Nacht die Bahn erdellcn, konnten nicht unbeachtet bleiben.
Sogar der Wilde in Afrikas Innerem, an dem man sonst kaum
eine Ahnung des Göttlichen wahrnimmt, erhebt seinen Blick zeit¬
weise zum Himmelsgewölbe, und sucht durch Geschrei und Lärm
die Sonne aus dem Rachen des Drachen zu befreien, der sie bei
einer Finsterniß, seiner Meinung nach, zu verschlingen droht.

Was soll erst der Gelehrte, der Astronom denken und
fühlen, Er, der die Bahnen der Himmelskörper berechnet, und
sie auf ihren Wanderungen durch den großen Weltenraum mit
seinem Geiste begleitet! Ja, Er gerade muß die unendliche Größe
des Schöpfers auf das lebhafteste anerkennen, und mit Begeiste¬
rung in den Ausruf des Psalmistcn einstimmen: „Die Himmel
erzählen die Herrlichkeit Gottes, und das Firmament verkündet
die Werke seiner Hände". (Ps. 18.)

Unter allen profanen Wissenschaften kommt — wenn man
so sagen darf — keine dem Throne des Allerhöchsten so nahe, als
die Astronomie. Und sie sollte etwa dem Glauben an Ihn
das Himmelsd ach nehmen, *) indeß die Geologie,— ein an¬
derer Zweig der Naturkunde — demselben den Boden entzöge?
Nein! Beide haben im Gegentbeile die schöne Aufgabe, den Glau¬
ben zu unterstützen und zu kräftigen.

Wenn es etwa hie und da Jemanden gar so ängstlichen Ge-
müthes gäbe, daß er eine Besorgniß wegen der Fortschritte der
wissenschaftlichen Studien hätte, als ob sie die Wahrheiten des
Christenthumes untergraben müßten; und Dem insbesondere die
Entdeckungen der Astronomie gefährlich sch-ienen, so bemitleiden
wir ihn auf das Herzlichste. Seine Furcht ist eine grundlose.

Die beiden, sonst großen, französischen Astronomen: Lalande sch 1807)
und Laplace sch 1827) waren — Atheisten. Vielleicht wären sie es aber
nicht gewesen, wenn sie nicht eben in der Periode der sogenannten „Phi¬
losophen" — eines Voltaire, d'Alembert, Diderot und Genossen, gelebt
hätten.

„Ich habe den Himmel überall durchsucht, sagte Lalande, und nir¬
gends die Spur Gottes gefunden". Wie er etwa gesucht haben mochte,
daß er, trotz seinen Fernrohren, am ganzen Firmamente keine Spur von
Dem aufzusinden vermochte, dessen Dasehn den schlichten Gläubigen jeder
Stern prediget! — Als Napoleon I. an Laplace die Frage richtete, wa¬
rum in seiner „msenniqus eelests-- nirgends von Gott die Rede seh?
antwortete derselbe: „8ire! js n'svsis p»s kesoin cis eetts li^potkese!"
Wohl eine stolze Antwort! Ob aber auch eine vernünftige? eines sol¬
chen Astronomen würdige? Gewiß nicht! —



89
Die Worte eines Gelehrten (Oersted a. a. O. S. 63.) finden
sicherlich nicht auf alle glaubcnstreucn Katholiken Anwendung:
„Sie wünschen diesen Feind — die Naturwissenschaften — zurück¬
getrieben zu sehen; sie fassen bin und wieder eine schwache Hoff¬
nung ; aber ein stärkeres Gefühl von Wahrheit stört sie jedesmal
aufs Neue, so daß sic in der Wirklichkeit sich nicht ans die Wahr¬
heit desjenigen Dascyns verlassen können, in welches sie sich ein¬
gelebt haben. Ihr bester Trost ist deßhalb, den gefährlichen Feind,
so viel sie können, zu vergessen". — Wir baden einen noch bes¬
seren Trost, nämlich: den „gefährlichen Feind" bei unbefangener
Prüfung in einen Freund umgewandelt zu sehen. — Wenn es
im viel gepriesenen „Kosmos" heißt: „Die dogmatischen Ansichten
der vorigen Jahrhunderte leben nur fort in den Vornrkheilen des
Volkes und. in gewissen Disciplincn, (in den theologischen?) die
in dem Bewußtseyn ihrer Schwäche sich gern in Dunkel hüllen",
so entgegnen wir kurz: Es bandelt sich darum, ob die unbezwei¬
felbar richtigen Resultate der Naturwissenschaft in ihrer
ncuestcn Entwicklung — nicht aber, wie schon bemerkt, bloße
Hypothesen — mit dem ewig gleichen Dogma der katholischen
Kirche sich vertragen oder nicht. Daß das Letztere der Fall,
ist noch Niemandem nachzuweisen gelungen.*)

Wir sehen durchaus nicht ein, was den Naturknndigen ir¬
gendwie hindern solle, ein gläubiger Christ zu seyn. Der große
Newton, der Reformator der Theorie des Lichtes und der Farben
lgeb. 1642, -j- 1727), und der berühmte Entdecker der Gesetze des
Planetensystems, Kepler (geb. 157l, f 1630) standen, obwohl
Protestanten, nicht auf außerchristlichem Boden. Jener hatte
sogar eine Erklärung der gebeimcnO>ffcnbarung Johannis versucht!
Dieser —Kepler — schrieb, nachdem er sein Werk von der Har¬
monie der Welten vollendet, am Ende des Buches: „Ich danke
Dir, mein Schöpfer und mein Herr, daß Du mir diese Freu¬
den an Deiner Schöpfung, dies Entzücken über die Werke
Deiner Hände geschenkt hast. Ich habe die Herrlichkeit Deiner
Werke den Menschen kundgethan, so weit mein endlicher Geist
Deine Unendlichkeit zu fassen vermochte. Wo ich etwas gesagt,
das Deiner unwürdig ist, oder nachgetrachtet haben sollte der eige-
"kn Ehre, Das vergib mir gnädiglich!" — An einem anderen
Drte: „Der Tag ist nah, wo man die reine Wahrheit im Buche
°kr Natur, wie in der heil. Schrift erkennen, und über die
Harmonie beider Offenbarungen sich freuen wird".

Wenn alle unsere heutigen Naturforscher auch so wie Kepler
denken und beten würden, wäre dieser Tag der Freude wohl
k>cht schon p« — auch für sie! - Die gläubig-dcmuthsvolle Ge-

>,E§ wird stets die Naturwissenschaft von der Tkevlogie angefeindet",
klagt Dr. M. I. Schleiden (Studien S. 163). Umgekehrt würde die
Klage jetzt wohl gerechtfertigter seyn!



90
sinnung Keplers ist ferner noch in der von ihm selbst verfaßten
Grabschrift ausgedrückt:

„stlen8i,8 eram coelo8, nuno terrae metior umbrs8;
lVlen8 ooelo8ti8 erat, oorporm nmbra saeehsi

Nikolaus Copernicus der unsterbliche Darsteller des Planeten¬
systems (geb. 1473, f 1843) war Kanonikus am Dome zu Frauen¬
burg, in der Diözese Ermeland. Auch er setzte sich ein christlich
schönes Epitaphium:

,,Xon parom kauti Aratiam reguiro,
Veniam ketri negue p»80o, 8eci guam
In eruei'8 li^no äeüora8 latrvni,

8e(lulu8 oro".
Der ausgezeichnete Chemiker SirHumphry Davy (geb. 1778,

4 1829) äußert sich in „den letzten Tagen eines Naturforschers —
tbe 1a8t cla)-8 ok a plu'lo8oplier —": „Der Einstuß der Religion
überlebt alle irdischen Freuden; er nimmt zu an Kraft, während
die Organe altern, und der Körper seiner Auflösung entgegengeht ;
sie — die Religion — gleicht dem Hellen Abendsterne am Hori¬
zonte des Lebens, der, wie wir sicher sind, in einer anderen
Zeit Morgenstern wird, seine Strahlen durch die Schatten
und das Dunkel des Todes sendet". (S. 240.)

Als dem berühmten Physiker Audrö Ampere (geb. 1775,
4 1836), wie sein College Arago erzählt, auf seinem Sterbebette
ein Freund eine Stelle aus der „Nachfolge Christi" von Thomas
v. Kcmpis vorlesen wollte, sagte Jener: er wisse das Buch aus¬
wendig. — Dies waren seine letzten Worte!

Der 1854 gestorbene große Mathematiker und Naturforscher
zu Göttingen Dr. Karl Friedrich Gauß, war ein entschiedener
Gottesgläubiger, und sprach vom Christentum nicht anders, als
mit tiefer Ehrfurcht. — Der am 5. Mai 1856 zu München ge¬
storbene rühmlich bekannte Chemiker und Mineralog Dr. Johan»
v. Fuchs übte als Katholik gewissenhaft die Pflichten seiner Reli¬
gion aus.

Ist denn etwa der Gott der Bibel — der Gott der Christen
zu klein für den Naturforscher?*) Oder soll es seiner unwür-

*) Dies spricht Dr. I. M. Schleiden ganz unverhohlen aus (Studien S. 107).
„Ueberall, in dem Rauschen der Wälder, in dem Rollen des Donners,
im Knistern deS brennenden Scheites, im Knarren der sich abkühlenden
Ofenthür vernehmen wir (rationalistische Naturforscher) die Stimme der
Natur; und wahrlich, der muß mit blödem Ohr hineinlauschen in den
Tempel der Schöpfung, der nicht überall die Klänge vernimmt, welche
sich zum großartigsten Gloria vereinigen."

(Auch wir, die Offenbarungsgläubigen, sind nicht taub gegen diese
Klänge; nur fassen wir sie anders aus, als die Naturalisten; nicht im
Tempel der Natur allein, sondern sogar in der Kirche — vereinigen
sich uns dieselben zum wahrlich großartigsten Gloria.) '

„Aber — fährt er fort — unser Gott, Dem dieses Gloria er¬
tönt, ist nicht jener kümmerliche Maschinenmeister der Natur, der das

I

I>
!<lI
I
(
ltc
i
e
S
r

skt
l
si

d

(

n



91

big seyn, daran zu glauben, daß der Gott, dem alle Welten ihr
Daseyn verdanken, Mensch geworden und am Kreuze gestorben
sey? Nichts von dem!

Aber, heißt es manchmal, die Bibel enthält Einiges, was
die Astronomie auf ihrem dermaligen Standpunkte als unrichtig
verwerfen muß! Wenn damit fene Stellen der Bibel gemeint
seyn sollen, welche von einer Bewegung der Sonne um die Erde;
von der Unbeweglichkeit dieser im Mittelpunkte des Weltalls; vom
Firmamente als von einem Gewölbe, einer Veste; von der Sonne,
dem Monde und den Sternen als kleinen Körpern, welche ein¬
stens beim Untergange der Welt auf die Erde herabfallen werden,
u. dgl. sprechen; so ist doch wohl einleuchtend, daß der heilige
Schriftsteller sich, wenn er verstanden werden wollte, in keiner
anderen Weise, als gemäß der damals allgemein gangbaren Mei¬
nung über die Bewegung, Lage und Größe der Himmelskörper,
ansdrücken konnte. Der Heiland selbst wollte, wenn er die letzte
Katastrophe vor dem allgemeinen Weltgerichte schildert, sich der
bezeichnendsten und ergreifendsten Bilder bedienen. Thun wir
es nicht eben so, wenn wir vom Auf- und Niedergange der
Sonne, von ihrem Nahen zur Zeit des Frnhlingcs, von ih¬
rer Entfernung zur Herbstzeit reden?

Die heilige Schrift berichtet aber auch solche Ereignisse,
— wendet man ferner ein — welche gegen die astronomi¬
schen Gesetze verstoßen; als z. B. daß die Sonne auf das Ge-
deiß des Josua — richtiger, auf Gottes Befehl, zu dem er be¬
tete, — einen Tag lang , d. i. 24 Stunden über dem Horizonte
stille stand — (daß die Erde ihre Arendrehung so lange entstellte) —
bis die Amorrhiter von den Hebräern im Thale Asalon vollends
geschlagen worden waren. (Josua Cap. 10.)

Der Prophet Jsaias kündete dem Könige von Juda, Ezechias,
die Errettung aus seiner Krankheit an, und daß er noch fünfzehn
'"ihre leben werde. Zum Beweise, daß er Wahrheit spreche, führte
Gott den Schatten an der Sonnenuhr um zehn Grade zurück,

was durch eine rückgängige Bewegung der Erde geschehen
mußte. (4. Buch der Könige Cap. 20, V. 11.) — Die Verfin-

Brennen eines dürren Traganthbusches, oder das Zusammenschlagen zweier
durch den Blitz getrennten Regenwolken braucht, um wie ein Gespenst
hineinzuschauen in seine Werkstatt, damit er die etwas laut gewordenen
Lehrsungen erschrecke. (Welch kümmerliche, ja niedrige Ansicht vom
Gotte der Hebräer, wie ihn uns Moses darstellt.) — Unser Gott geht
uns nicht verloren, wenn wir die Natur naturwissenschaftlich erklären
und verstehen lernen." — (Vergl. S. 202.)

(Dasi dem Offenbarungsgläubigen, dem Katholiken, sein Gott, wie
er ihn durch und in der Kirche kennen lernt, verloren gehen müsse,
wenn er die Natur wissenschaftlich studiert, und daß er denselben noth-
wendig mit dem Gott der Rationalisten, oder gar der Pantheisten
und dem „Stoffe" der Materialisten vertauschen müsse, ist eitle Ein¬
bildung.



92

sterung, welche (Matth. Cap. 27, V. 45.) vor dem Tede des
Heilandes, von der sechsten bis zur neunten Stunde, d. i. von
12 Ukr bis 3 Uhr Nachmittag, die Erde bedeckte, konnte keim
natürliche Souueusinsterniß gewesen seyn, weil dies zur Zeit
des Vollmondes geschah, in welcher das jüdische Osterfest ge¬
feiert werden mußte. — — Was ist davon zu halten? Wir ge¬
stehen es gerne offen, daß diese Erscheinungen aus natürlichem
Wege nicht erklärt werden können, daß sie Wunder im eigentlich¬
sten Sinne des Wortes seyen. Uebrigens sehen wir nicht ein,
warum durch die ersten zwei Tkatsachen eine Störung im ganzen
Planetensysteme hätte erfolgen sollen; denn die jährliche Bewe¬
gung der Erde um die Sonne blieb dieselbe; nur die tägliche um
ihre eigene Are wurde unmittelbar von Gott einstweilen sistirt.
Mit Jenem, der Wunder durchaus nicht zugeben will, weil er
die Naturgesetze höher stellt, als den höchst weisen Willen des
allmächtigen Gottes, reckten wir weiter nicht. Nur fragen
wir ihn, ob er denn nicht Gott der Natur unterordne?

Die katholische Kirche wird hie und da als der Naturwissen¬
schaft nicht hold verdächtiget; gleich als ob sie fürchtete, daß ihr
Einfluß auf die Gläubigen geschmälert würde, und die religiöse
Uebcrzeugung derselben Schiffbruch litte, wenn sich bessere Natur-
kcnntnisse unter ihnen verbreiteten. Mit Unrecht! Die Kirche
weiß recht gut, daß nicht die Wissenschaft an sich, sondern
entweder die falsche Richtung, welche ihr gegeben wird, oder
der Mißbrauch und das Uebermaß in ihrer Behandlung zum
Materialismus, und zum Unglauben führen.*) Dage¬
gen ihre warnende Stimme zu erheben, hält sie für ihre Pflicht.
Sie darf nicht gleichgültig zuschen, wenn etwa eine so schöne
Wissenschaft, statt den Menschen von der allseitigen Bedingtheit
der Natur immer mehr zu überzeugen, und ihn zur Idee eines
persönlichen Gottes zu erheben, dazu herabgewürdiget wird, über
den Geschöpfen den Schöpfer, über der Natur den Herrn
derselben vergessen zu macken. Sie darf nickt schweigen, wenn
sie sieht, daß eine so edle Wissenschaft, die das Herz des Men¬
schen für Gott entflammen soll, etwa nur das materielle Streben
befördert; den Sinn für das, was des Geistes ist, aber mehr und
mehr ertödtet!**) Die Kirche legt Niemandem etwas in den Weg/
um ein großer Naturforscher zu werden; wie der Katholik ein

*) Selche literarische Erzeugnisse, alS: C. Vogt's „Köhlerglaube und Wis¬
senschaft"; und L. Büchner's „Stoff und Kraft" u. a. m. liefern de«
traurigen Beweis davon in unseren Tagen.

**) Weil einseitiges Studium der Natur gar so letckü zum Naturalismus
u. dgl. verleitet, so fühlten große Naturforscher häufig das Bedürfnis
ihren Geist auch in anderen Richtungen zu beschäftigen. Cuvier z-
las täglich die allen Classiker, und der Geologe Weiner verlegte sich in
späteren Jahren auf vergleichende Sprachkunde.



93
eben so tüchtiger Philolog, Historiker u. dgl. seyn kann, als irgend
Jemand außer der Kirche.

Rom insbesondere darf nicht den physikalischen Wissenschaf¬
ten feindlich genannt werden. Die Gcfchichte der Päpste thut
das Gegentheil in mehr als Einem Beispiele dar. Schon in dem
viclgeschmähtcn Mittelalter suchte der gelehrte Papst Sylvester II.
(Gerbert, f 1003) in die Geheimnisse der Natur cinzudringen.
Albertus, seiner ausgebreiteten Kenntnisse wegen „Magnus der
Große" genannt, aus dem Orden der Dominikaner (ch 1280 zu
Köln) zog die naturwissenschaftlichen Schriften des Aristoteles
ans Licht, und verfaßte selbst mehrere naturhistorische Werke.
Papst Alexander IV. schätzte ihn sehr und ernannte ihn sogar 1260
zum Bischöfe von Regensburg. Noch vielseitigere Kenntnisse in der
Naturwissenschaft besaß der in England 1214 geborene Franzis¬
kaner Roger Bacon, welcher freilich wohl seiner Zeit zu weit vor-
angceilt war, um von ihr begriffen zu werden, was ihm arge An¬
schuldigungen von Seite einzelner Befangener, sogar Einkerkerung
zuzog; aber Papst Nikolaus IV. (1288—1292) gab ihm die Frei-
beit wieder. Roger Bacon ist wahrscheinlich der Erfinder der
Vergrößerungs- und Ferngläser; so wie der Brennspiegel. Auch
halte er schon die Mängel des alten Julianischen Kalenders er¬
kannt, und Vorschläge gemacht, denselben abzuhelfen.*) — Doch
die Verurtheilung und Behandlung Galileis — ist sie nicht ein
Flecken in der Geschichte der römisch-katholischen Kirche und des
Päpstlichen Stuhles? Ehe wir in diesen Gegenstand uns näher
einlassen, meinen wir Folgendes bemerken zu müssen: Nie hat es
die Kirche für ihre Aufgabe gehalten, über naturwissenschaftliche
Fragen als solche zu entscheiden; nur in so ferne dieselben die
-aeligion berührten, nahm sie vorkommenden Falles davon Kennt¬
est Es würde wohl wenig Tact verrathcn, wenn Jemand die
mangelhaften, hie und da geradezu unrichtigen physikalischen Kennt-
esse einiger Kirchenväter.belächeln,**) oder z. B. daraus, daß der

0 „Die Theorien der großen Naturforscher des 13. Jahrhunderts: Roger
Bacus und Alberts von Bollstadt. — sagt Dr. Liebig (chemische Briefe
XXIV) — können an Ideenreichtum und umfassender Naturanschauung
imr mit denen der neueren naturphilosophischen Schulen verglichen
werden."
Daß die Kirchenväter wohl auch Sinn für naturwissenschaftliche Fragen
und Gegenstände hatten, anerkennt selbst Alexander von Humboldt, der
(Kosmos II. psA. 28.) zu einigen Stellen des heil. Basilius und Gregor
don Nazianz die Bemerkung macht: „in dieser einfachen Schilderung der
Landschaft und des Waldlebens sprechen sich Gefühle aus, welche sich mit
denen der modernen Zeit inniger verschmelzen als Alles, was uns aus
dem griechischen und römischen Alterthume überkommen ist". — Das er¬
gibt sich aus der Erklärung, welche Manche aus ihnen über die Kosmo¬
gonie des Moses versuchten, (siehe den nachfolgenden Artikel); als:
der heil. Ambrosius sisxssmeron lib. 6. zumal der heil. Augustin, wel¬
cher über die wörtliche Erklärung der Genesis 12 Bücher geschrieben.
2m Cap. 19, Iw. I. äs ASli. sä lit. findet er eS gar sehr schmählich und



94
heil. Bonifacius, der Apostel der Deutschen, sich gegen die Exi¬
stenz der Antipoden erklärte, der Kirche einen Anwurf machen
würde.*) Für die Wissenschaftlichkeit ihrer Glieder, wer
sie schon scyn mögen, ist die Kirche nicht Bürge. Wenn es auch
wahr wäre, daß ein Papst (welcher? ist nicht gesagt) aus Ver¬
anlassung des Erscheinens eines Kometen im fünfzehnten Jahr¬
hunderte in allen Kirchen zu läuten befahl (Oersted a. a. O.),
so würde daraus noch gar nichts für die Kirche Nachtheiliges
folgen. — Nun zur Sache!

Weil Galileo Galilei (geb. am lä.Febr. 1564 zu Pisa) das
Copernicanische Planetensystem gegen das Ptolemäische in einem
1632 verfaßten Dialoge vertheidigte, wurde er — heißt es in
vielen der katholischen Kirche nicht günstigen Geschichtswerken —
sehr unwürdig, ja grausam behandelt. Denn auf Anordnung des
Papstes Urban VIII. wurde eine Congregation von Cardinälcii,
Mönchen und Mathematikern, sämmtlich Galileis Feinde, nieder¬
gesetzt, um sein Werk zu prüfen. Diese erklärte es für höcbst ge¬
fährlich, und forderte Galilei aus Florenz vor das Jnquisitions-
tribunal nach Rom. Ungeachtet seines Alters, seiner schwächlichen
Gesundheit, und der rauhen Jahreszeit mußte er im Winter 1633
nach Rom reisen, und nachdem er hier einige Monate in banger
Erwartung und zum Theile im Gefängnisse geschmachtet hatte,
wurde er von der Inquisition verdammt, die großen Wahrheiten,
die er behauptet hatte, auf den Knieen liegend, und die Hand auf
das Evangelium gelegt, am 23. Juni folgenden Jahres abzuschwören.
Im Aufstehen stampfte er mit dem Fuße, und brummte in den
Bart: pur 8i muovo!-- d. i. Und doch bewegt sic sich; — näm¬
lich die Erde um die Sonne! — Hierauf wurde ihm sein von
sieben Cardinälen unterzeichnetes Urtheil vorgelesen, durch wel¬
ches er auf eine unbestimmte Zeit zum Kerker der Inquisition, und
drei Jahre hindurch wöchentlich einmal die sieben Bußpsalmen
Davids zu beten verurtheilt; sein Buch verboten und sein System
als der Bibel zuwider verdammt wurde. Es ist wahrschein¬
lich, daß man den unglücklichen Greis auch gefoltert
hat. — So die Erzählung — welche, je nach der subjektiven
Stimmung des Autors, meist mit mehr oder weniger bitteren Be¬
merkungen über die Intoleranz Roms ausgeschmückt wird.

Zuverlässigeren Berichten zufolge stellt sich aber die Sache
anders dar. Das Copernicanische System hatte alsbald nach

unverzeihlich, daß der erste beste Ungläubige einen Christen — über die
Natur und ihre Phänomene— so thöricht sprechen höre; und zwar, als
rede er im Sinne der heil. Schrift, — daß er ihn in so ungeheure«
Jrrthume erblickend, kaum des Lachens sich enthalten kann. Wie werde»
die Heiden, fragt er, wenn sie einen Christen im Namen der heil. Schrift
seine irrige Meinung vertheidigen hören, dieser glauben wollen? Das
ist Las Schlimmste an der Sache. —

*) Man meinte damals, der Begriff von Antipoden seh mit der von dU
Bibel behaupteten Einheit des Menschengeschlechtes unverträglich.



95
seiner Aufstellung, wie sonst, auch in Italien, außer einigen An¬
hängern heftige Gegner gefunden, insbesondere unter Denjenigen,
die es, wegen einseitiger Auslegung einiger, zumal der von uns
oben angeführten Bibelstellen, der heil. Schrift widersprechend
sanden. In diesem Sinne hatte die römische Inquisition — nicht
die unfehlbare kirchliche Lehrautorität — bereits 1616
den Satz von dem Stillstände der Sonne und von der Bewegung
der Erde sogar als dogmatisch irrig zu lehren verboten. Galilei
kehrte sich an dies Verbot nur bis zum Jahre 1632, wo er desto
heftiger in dem erwähnten Dialoge das Ptolcmäische System der
Verachtung Preis zu geben sich bemühte, und dabei für das ge¬
genseitige völlige dogmatische Jrrthumslosigkeit beanspruchte; über¬
dies sogar Satyren wider den heiligen Vater sich erlaubte. Ein
so ordnungswidriges Verfahren und sein Ungehorsam, nicht aber
so eigentlich seine abweichende Ansicht, wenn er sie sonst nur mit
Ruhe und Mäßigung vorgetragen hätte, brachte Galilei neuer¬
dings in Conflict nut der Inquisition, vor welcher er wohl den
Widerruf leistete; sein weiteres tragisches Loos gehört jedoch theils
der Erdichtung, tbeils der Uebcrtrcibung an. Er lag nicht Mo¬
nate lang im Gefängnisse, sondern wohnte Anfangs, während
des Prozesses, im Hause des toscanischen Gesandten, Fran¬
cesco Nicolini, dann in jenem des Fiscals des heil. Officiums,
woraus er mit Erlaubniß des Papstes den schön und gesund ge¬
legenen, dem Großherzoge von Toscana gehörigen Palast und
Tarten clslla Drinita äoi Nonti bezog. Der Papst behandelte ihn,
nach Galileis eigenem Berichte mit Achtung, worauf ihm die
Rückkehr nach Toskana unter dem einzigen Verbote des Abhaltens
Uößerer Versammlungen gestattet wurde. Gefoltert wurde
Galilei ganz gewiß nie und nirgens. Er wohnte sodann
za Siena im Palaste des Erzbischofes Piccolomini, der ihm als
Freund den Aufenthalt möglichst angenehm machte. Ungestört
setzte Galilei seine physikalischen Entdeckungen fort. Nach bci-
läufia fünf Monaten ging er mit Genehmigung des Papstes auf
das Land, in die Villa Bellosguardo, und dann nach Arcetri, in
der Nähe von Florenz. Gegen das Ende des Jahres 1637 er¬
blindete er vollends und starb am 8. Jänner 1641. Seine Ueber-
rcste wurden zu Florenz in der Kirche des heiligen Kreuzes bei-
Zesetzt. (Die vorstehenden Daten sind entnommen der 8toria clella
literatura Itali'ana clel Kiuseppo Nallei. Nilano 1834. — Volum III.

23. skA.) Galilei wurde dem Glauben seiner Kirche nie un-
lreu, und die Annahme ist sicher nicht ungcgründct, er habe das
«eue, von ihm mit zu großer Rücksichtslosigkeit vertheidigte Sy-
"cm, als demselben nicht widersprechend angesehen, was es auch
in der That nicht ist.

Gesetzt aber auch, obiges Märchen wäre Wahrheit, so würde
daraus doch nur so viel folgen, daß eine eigenthümliche, neue
Ansicht, nicht aber eine Wissenschaft als solche in Rom
gerügt und verpönt worden war.



96
Galileis Lieblingschüler, Castelli, und Toricelli, der Erfinder

des Barometers, genossen in Rom Schutz und Begünstigung; der
ältere Cassini wurde vom Papste ausgezeichnet. — Jacquier war
Professor der heiligen Schrift am Collegium der Propaganda in
Rom, und verfaßte mit Lescur den besten Commentar über die
Werke Newtons. Niemand belästigte und beargwöhnte ibn dieser-
wegen, als wenn er dabei seinen Glauben an die Wahrheit der
Bibel hätte einbüßen müssen. Vielmehr erhielt er vom Papste
Benedict XIV. und dessen Nachfolgern Beweise besonderer Ge¬
wogenheit.

In Florenz hatte Leopold, Bruder des Großherzogs Ferdi¬
nand II. von Toscana, nachmaliger Cardinal, 1657 die Akademie
clel 6imentr> (Experiment) gegründet, zu dem Zwecke, um die Natur¬
wissenschaften iu größeren Flor zu bringen. Unwahr ist die Be¬
schuldigung, diese Academie sep wegen des unversöhnlichen Haffes
des römischen Hofes gegen das Andenken und die Schüler Gali-
lei's aufgehoben worden; die Inquisition habe viele Originalschrif¬
ten Galilei's und seiner Schüler verbrannt; sa sogar die Instru¬
mente der Academie seyen zerstört worden. An "der nach neun
Jahren erfolgten Auflösung der Academie, welche aus anderen
Ursachen, insbesondere weil ihre tbätigsten Mitglieder ausschieden,
eintrat, war der römische Stuhl schuldlos. Papst Alexander VII-,
unter dem die Academie ins Leben kam, und welcher als ein Mann
von milden Sitten, als ein Freund der Wissenschaften, insbeson¬
dere als ein großer Liebhaber der Mechanik und Experimental-
Philosophie geschildert wird, war eben so wenig gegen Galilei's
Andenken und Schüler eingenommen, als Papst Clemens IX.,
unter dem die Akademie einging, — ein Toscaner, und inniger
Freund der Mediceer, welcher Umstand obigen Vorwurf schon an
sich unwahrscheinlich macht. Galilei's Schriften wurden nie ab¬
sichtlich verbrannt; wohl hatte im Jahre 1737 ein Diener des
Abbate Panzanini, in dessen Besitz sie gekommen waren, nach
dessen Tode Einige derselben aus Unverstand zum niedrigen Ge¬
brauche hintangegebeu, — ein Schicksal, welches nicht selten auch
andere werthvolle Manuskripte und Bücher erleiden mußten.

Von den physikalischen Apparaten der Academie blieben manche
in Florenz aufbewahrt; ein Theil kam unter Kaiser Franz I-
nach Wien.

Die gleiche Bestimmung mit der zuvor genannten hatte die
t)egclemia cloi lancei in Rom; gestiftet 1603 von Federico Cesi,
Sohne des Herzoges von Aqua Sparta. Galilei selbst war ihr
Mitglied, und demungeachtet wurde sie vom Papste begünstiget-
Vom Papst Urban VIII-, unter dessen Regierung Galilei's Prozeß
Statt hatte, ist ein, 1627 datirter Brief zum Lobe der Academie
vorhanden. Ihm hatte Cesi seine mikroskopischen Beobachtungen
der Biene gewidmet, — was derselbe wohl unterlassen haben
würde, wenn der heilige Vater das Studium der Natur mit Eifer¬
sucht und Abneigung angesehen hätte. Ließ sich ja sogar des



97
Papstes Neffe, Cardinal Barberim, unter die Mitglieder der Academie
aufnehmen! Am Anfänge unseres Jahrhundertes wurde die be¬
nannte Academie erneuert; Papst Leo XII. unterstützte sie reichlichst.
(Siehe Cardinal N.Wiseman's Abhandlungen, III. Band, S. 477—
499; und Zusammenhang der Ergebnisse u. s. w. S. 517 u.ff.)*)

*) Der von uns öfters genannte, für die katholische Kirche gewiß nicht par¬
teiisch eingenommene Dr. I. M. Schleiden schreibt: „Das Wenige, was
Kepler in seinem Leben erlangt hat, verdankt er eigentlich den Jesuiten;
sein Unglück begründeten seine Glaubensgenossen, die protestantischen
Tbeologen in Tübingen, die, zwar Verehrer der Astrologie, doch ausge¬
sprochener Maßen Kepler besonders auch deshalb haßten, weil er seinem
Glauben an das Copernicanische System nicht entsagen mochte. — Unter
den astrologischen Schriften des 16. und 17. Jahrhundertes ist eine auf¬
fallend große Zahl, welche — protestantische — Pfarrer oder Professo¬
ren der Theologie zu Verfassern haben, und gewöhnlich sind dieselben
auch Gegner des CopernicuS, und somit Gegner der mehr und mehr der
Astrologie feindlich cntgegentretenden Astronomie. — Noch in der Mitte
des vorigen Jahrhunderts hat der ?sstor primarius an der Domkirche
zu Ratzeburg, Gottfried Kohlreiff, in seinem wunderlichen Buche: „Die
Himmelsschauder Babylonier", alles Ernstes die Copernicanische Lehre
und die Ansicht, daß Sonne, Mond und Sterne große Weltkörper seyen,
für eine gotteslästerliche Eingebung des Teufels erklärt". (Studien.
S. 243, 244.)

Das Nämliche gilt von der 1854 erschienenen Schrift des Prote¬
stanten Dr. Karl Schöpffer: „Die Bewegungen der Himmelskörper. Neue
und unwiderlegliche (?) Beweist, daß unsere Erde im Mittelpunkte der
Welt steht, und Sonne, Mond und Sterne sich um dieselbe bewegen".

Unter dem Titel: „Das Copernicanische Sonnensystem und die
Kirche" sagt Dr. Schleiden (S. 272): „Es läßt sich kaum in Abrede
stellen, daß wenigstens in der ersten Zeit (laut des Obigen, auch später¬
hin) die Katholiken dem Copernicanischen Systeme gegenüber bei weitem
mehr Geist gezeigt haben, als die protestantischen Theologen, die mit
wenigen Ausnahmen sich entschieden gegen dasselbe erklärten. Die Päpste
nahmen das Copernicanische System anfänglich sogar günstig auf, und
verboten es später nur aus Politik. (Wann, und Wer?) Sie scheinen
aber nur selten den Astronomen selbst hinderlich in den Weg getreten zu
seyn. Erklärte doch sogar in dem sonst so finsteren Spanien der Augu-
stinermönch DidacuS Stunica in seinem Commentar zum Hiob 1584 das
Copernicanische Sonnensystem für das allein richtige, ohne daß ihm dies
die geringste Verfolgung zugezogen hätte, während noch im Jahre 1728
(Sammlung von alten und neuen theologischen Sachen, Beitrag l. Nr. 13)
sich Protestantische Theologen gegen den CopernicuS erklärten. Zwei
Äußerungen, die ungefähr in dieselbe Zeit treffen, characterisiren am
heften die Geistlosigkeit auf der einen, den Geist auf der anderen Seite.
Johann Jakob Hainlin, Tübinger Theolog, erklärte noch in der Mitte
des 17. Jahrhundertes, daß ihn nichts von der Wahrheit des Copernica-
nilchen Sonnensystems habe überzeugen können, als daß dasselbe vom
Papst, dem Antichrist, verdammt sey. (Vergl. Systems muncli Coperniesnum
von Peter Megerlin, Amsterdam 1628). Wenig später erklärte der Je¬
suit Michael DechaleS: „Die Erklärung der Sternbewegungen des Co-
Vernicus ist so schön und einfach, daß man sie eine göttliche nennen
möchte, wenn sie nicht leider der heiligen Schrift widerspräche". (Vergl.
ooripturs Laers Lopernirans von I. F. Zimmermann, Hamburg 1706).



98
Wir fragen zum Schluffe: Wer hat denn die Verbesserung

des Kalenders und deren Annahme angeordnet? Wars nicht
Papst Gregor XIII. (1572—1585)? Wie lange haben sich die
Protestanten hie und da vor derselben gesträubt? Mit welchen
Beinamen wurde der neue Kalender von den Prädikanten belegt?
als Wessen Werk geschmäht?-Tie schismatischen Griechen
verabscheuen denselben noch bis setzt, bloß, weil er von Rom
ausging! Sie folgen lieber einer offenbar astronomisch unrichti¬
gen Zeitrechnung, die sie mit der ganzen übrigen civilisirten Welt
in Disharmonie bringt! — Wem kann cs unbekannt seyn, wie
viel die Jesuiten einst in der Naturwissenschaft geleistet haben?
Möchte sich diese nie von der Religion emancipiren wollen,
damit die Naturvergötterung nicht über die christliche, allein ver¬
nünftige Weltanschauung, wenn auch zeitweilig nur, den Sieg
davon trage!

IX.
Die mosaische Schöpfungsgeschichte.
Die in der Bibel erzählte Schöpfung des Universums durch

Gottes allmächtiges Wort; die darauf sich fußende Lehre der
Kirche, daß Gott Himmel und Erde, und Alles was ist, aus
Nichts hervorgebracht; d. i. erschaffen habe, wird nicht sel¬
ten angefochten. Selbstverständlich könnten wir von diesem Acte
der Allmacht Gottes nichts Näheres und Umständlicheres wissen,
wenn uns Gott nicht selbst darüber Aufschluß ertbeilt hätte. Hat
er dies gethan? Ja. Moses, der berühmte Führer der Hebräer
aus der ägyptischen Sklaverei hat uns in dem ersten seiner fünf
Bücher, in der Genesis, eine Beschreibung der Art und Weift
hinterlassen, in welcher die Schöpfung, insbesondere die Gestal¬
tung des Erdplaneten, allmälig erfolgt war. Wir verehren in
Moses den vom heiligen Geiste geleiteten, d. i. inspirirten Schrift¬
steller, welcher uns also vollkommen Wahres berichtet. Er ver¬
dient, wie schon dargetban wurde — (siehe den Artikel: die heil.
Schrift) — die vollste Glaubwürdigkeit; nicht nur in dem, was
er uns als Augenzeuge, sondern auch in dem, was er uns
über eine viel ältere Zeit, ja sogar über den Beginn des Men¬
schengeschlechtes — eben in seinem ersten Buche — meldet. Seine
Geburt fällt in das Jahr 1571 vor Christus (Ko88uet ümeours
psK. 16); unbestreitbar ist er der älteste Geschichtsschreiber
aller Volker, deren Werke auf uns gekommen sind.

Die Einwürfe, welche gegen die historische Wahrheit
der mosaischen Schöpfungsgeschichte erhoben werden, sind meist
aus der Naturwissenschaft, zumal aus ihrem erst ganz junge»



99
Zweige, der Geologie, die man die Alterthumskunde der Natur
nennen kann, hergeholt.

Seit Buffon (f 1788) in seinen „Epochen der Natur", er¬
schienen im Jahre 1774, die schon früher von ihm bekannt ge¬
machte Theorie der Erde wiederholte und weiter ausführte, wurde
in Frankreich und anderwärts manche mit der mosaischen Erzäh¬
lung nicht übereinstimmende Ansicht über die Entstehung der Welt
vorgebracht. Aber auch für den biblischen Bericht haben sich
mehrere berühmte Naturforscher ausgesprochen, — ihre Namen
kommen mitunter später vor. — In den nachfolgenden Erörterun¬
gen wird zu erweisen gesucht, wie die Naturwissenschaft und die
unparteiische Geschichte der Bibel Zeugniß geben. Je mehr Jene,
insbesondere die Erdkunde, fortschreitet, desto klarer stellt es sich
heraus, daß die Schöpfung auf unserer Erde in der von Moses
angegebenen Ordnung — in keiner andern — vor sich gegangen
seyn mußte; indeß die unbefangene Geschichtsforschung, in Ver¬
bindung mit den Entdeckungen vorurtheilsloser Reisenden, als z. B.
Champollion des Jüngeren (f 1832) in Aegypten, zum gleichen
Resultate, daß die Bibel nur Wahres berichte, gelangt. Freilich,
wer sich darin gefällt, Geschichte zu machen; Hypothesen,
ob sie auch geistreich scheinen, aufzustellen, und seinem Lieblings¬
systeme die Wahrheit, wenn sie zu demselben nicht stimmen
will, aufzuopfern, wird immer Etwas einzuwenden finden. —
Die katholische Kirche stellt als Glaubensartikel nur einfach den
Satz auf, daß Gott der Schöpfer des Weltalls sey; in
die physikalische Erklärung, wie dies geschehen, läßt sie sich nicht
em, weßhalb der wissenschaftlichen Begründung der mosai¬
schen Erzählung ein genug weites Feld offen steht. — Aus dieser
geht deutlich hervor, daß die Schöpfung, insbesondere die Ein¬
richtung des Erdplaneten nicht auf einmal geschah. Vermochte
dies etwa der Allmächtige nicht zu thun? Das wird kein Ver¬
nünftiger behaupten.

Es sollte uns daraus einleuchten, daß die Welt ihr Daseyn
nicht einem blinden Ungefähr, einer fatalistischen Noth wen¬
dig leit, sondern dem höchst weisen Rathschlusse Gottes zu ver¬
danken habe. (Lnssuet üisoonrs II. part. p»K. 167.) — Nachdem
Gott vorerst das früher Nichtvorhandene durch sein Wort
hcrvorgerufen, d. i. die Materie aus Nichts erschaffen
batte, (dies war die sogenannte erste Schöpfung) überließ er
die weitere allmälige Formbildung dieser Materie auch, aber
wcht, allein, der Wirksamkeit der von Ihm durch den
Schöpfungsact hervorgebrachten Naturkräfte; die
"sso nicht anders als nur nach seinem allmächtigen Willen thätig
waren. Und eben diese Formbildung, (die sogenannte zweite
Schöpfung) zunächst in Hinsicht unseres Erdplaneten, geschah
während den sechs, von Moses beschriebenen Schöpfnngstagen;
Welche wir nun, mit Zugrundelegung der deutschen Bibelübersetzung
von Dr. I. F. Allioli in Kürze überblicken.

7 *



100
Unter diesen Schöpfungstagen sind nicht unsere gegenwärtig

in der Dauer von 24 Stunden berechneten Tage, sondern län¬
gere Epochen, von nicht bestimmbarer Dauer, zu verstehen;
welcher Begriff in der That in dem hebräischen, von Moses ge¬
brauchten Worte: stom mitliegt. Daß das Erstere nicht der
Fall seyn könne, ergibt sich unter Anderem daraus, daß die jetzige
Dauer des Tages von der Drehung der Erde um ihre Are ge¬
genüber der Sonne abhänge, welche erst am vierten Tage die
ihr zugewiesene Bestimmung zu erfüllen begann. (Vergl. Marcell
de Serres Kosmogonie S. 15—28, und I. B. Pianciani, Pro¬
fessor der Physik und Chemie am römischen Collegium: „Erläute¬
rungen zur mosaischen Schöpfungsgeschichte". S. 18—60). *)

Das erste Lapitef der ßeaests.
B. 1. „Im Anfänge (so beginnt die heilige Urkunde — d. i.

in einer, nicht näher angegebenen, aber dem ersten Schöpfungs¬
tage noch vorangehenden Periode) schuf (d. i. brachte aus
Nichts hervor; dies bedeutet im eigentlichsten Sinne das hebräi¬
sche Wort „bsra") Gott (im Hebräischen steht die vielfache Zahl
des Hauptwortes „klobim^ — weil es die einfache Zahl des
Zeitwortes nach sich hat, bedeutet es offenbar nur Einen Gott,
nicht mehrere Götter) Himmel und Erde", (d. i. die Materie,
welcher Art sie schon seyn mochte, ob ursprünglich in Gas- oder
anderer Form eristirend, welche die Substanz der Himmelskörper
und des Erdplaneten bildete); — die Welt, das Universum über
Haupt. Einige nehmen, allegorisirend, den Himmel als die gei¬
stige Welt, wornach unter der Erde die materielle gemeint
sey. — Also die Materie ist nicht ewig. Die Welt hat
einen Anfang gehabt, und zwar hat sie ihn durch Gottes all¬
mächtigen Willen erhalten. Das Universum ist nicht unendlich,
der Zeit nach, aber eben so wenig auch dem Raume nach,
d. h seine Ausdehnung ist nicht unbegrenzt. Der göttlichen Offen¬
barung zufolge ist es unwahr, daß die „grenzenlose Aus¬
dehnung ein unendliches Ganzes bilde". (Oersted: der
Geist in der Natur, S. 37—73). Eben Jenen, welche die Son¬
nensysteme und den mit Weltkugeln erfüllten Raum bis ins Un¬
endliche erweitern, gilt des berühmten Alexander v. Humboldt

*) Schon ftüher hatte der berühmte englische Geologe Buckland diese Er¬
klärung als zulässig befunden; auch der vor Kurzem gestorbene Professor
der Geologie zu Löwen, Waterkhn, hat die nämliche Ansicht vertreten.
Die neuesten geologischen Resultate nöthigen geradezu zur Annahme
längerer Perioden, welche unbeschadet der Offenbarung und Les Glau¬
bens zugegeben werden können.

In den Kosmogonien der alten Völker kommen Andeutungen vor
an die sechs Schöpfungstage; auch im Zendavesta.

Eine Sage der Etrusker berichtet, die Schöpfung habe sechs Jahr¬
tausende gedauert. (Siehe H. Luken: Die Traditionen des Menschen¬
geschlechtes. S. 45—49.)



101
Bemerkung (Kosmos Bd. III. S. 40): „Die alle unsere Fas¬
sungskraft überschreitenden Resultate der Messung werden
gerne von denen zusammcngcstellt, welche eine kindische Freude
an großen Zahlen haben; ja wohl gar wähnen, durch Staunen
und Schrecken erregende Bilder physischer Größe den Eindruck
der Erhabenheit astronomischer Studien vorzugsweise zu erhö¬
hen". — Man sollte denken, daß diese, unserer Vernunft sich so
zu sagen von selbst aufdringende Wahrheit, daß die Welt einen
Anfang gehabt, nie von irgend Wem in Abrede gestellt worden
sey. Hat wohl ohne Grund die heil. Schrift schon in ihrem er¬
sten Verse dieselbe so ausdrücklich hervorgehoben? „Aus Nichts
wird Nichts", lautet ein gemeiner Spruch, der wohl in Bezug
auf Menschen Geltung hat, aber nicht auch auf Gott Anwen¬
dung findet. Oder sollte Gott einer von ihm unabhängig,
schon von Ewigkeit an eristirenden Materie nur die Form
gegeben haben? Da hätte er ja nichts mehr geleistet, als ein
gewöhnlicher menschlicher Handwerker oder Künstler! Und wenn
die Materie ewig, durch sich selbst bestehend ist, hatte sie wohl
einer fremden, sie blos modelnden Hand nöthig? (stossuet,
Asemu-s II. part puK. 157.) Es leuchtet ein, daß neben einer
ewigen Materie ein seines Namens würdiger Gott (selbst Ovid
sagt gleichsam mit Geringschätzung: „tznisguis knit ille veorum.
Uet. I. 1, V. 32 ") — der christliche in keinem Falle — nicht
eristiren könne, weßhalb die pantheistischen Verfechter derselben
keinen persönlichen, außer- und überweltlichen Gott anerkennen;
dessen Stelle ihnen die beseelte Materie ersetzt! *)

*) „Die Materie, schreibt C. Vogt, (Physiol. Briefe S. 635) ist das einzig
Unvergängliche, das wir kennen. Aus ihr entstanden, rein nur durch
chemische und physikalische Kräfte, Pflanzen, Thiere und Menschen." —
(wousguv tsncksm!

Im schon angezogenen grob materialistischen Werke: „Stoff und
Kraft" wird ganz trocken ausgesprochen: „Außer der ewigen Materie
gebe es lediglich nichts. — Eines Gottes, als Schöpfers, Erhalters und
Regierers dieser materillen Well brauche es gar nicht. Ja seine Vor¬
aussetzung sey eben so unlogisch als unnatürlich. — Die Materie be¬
dürfe keines äußeren Regenten, sie regiere sich selbst"!

Welch eine heillose Lehre! Wohin muß sie führen?
Woher wissen denn die genannten Herren srmmt Anhang, daß die

Materie ewig sey? Ihrer Behauptung zufolge reicht ja die Erkenntniß
nur so weit, als die Erfahrung sich erstreckt. Sie müssen also wohl
von Ewigkeit her seyn, um Obiges aus Erfahrung zu wissen! Oder
sollen wir ihnen aufs Wort glauben?

Der „Sensualist" Heinrich Czolbe ist schon weiter fortgeschritten.
Er weiß sogar, daß auch die Erde in ihrer dermaligen Gestalt und
Beschaffenheit ewig sey; wodurch er den Vortheil für sich hat, daß er
nicht erst die Entstehung der Organismen, Pflanzen, Thiere, und ins¬
besondere des Menschen — der auch von Ewigkeit schon da ist — mit¬
tels physikalischer und chemischer Kräfte zu erklären braucht.

Man sieht, wie die Apostel der „neuen Weltanschauung" in ihrem
Trunddogma nichts weniger als einig seyen!



102
Auch eine andere große Wahrheit ist schon im ersten, noch

mehr aber im zweiten Verse angedeutet; nämlich: daß Materie
und Geist nicht Eines seyen ihrem Wesen nach.

Es kann nicht angegeben werden, wie lange es von der im
Anfänge der Zeit geschehenen Erschaffung der Materie — früher
gab es keine Zeit, wenigstens machte sie sich durch nichts Sinn¬
liches wahrnehmbar — bis znm ersten Schöpfungstage gewährt
habe. Ob wohl Millionen Jabrc? (Serres Kosmog. S. 30.)
Wer kann dies verbürgen? Diese Periode machte, nachdem es
dem Allmächtigen so gefiel, der Zurichtung unseres Erdplane¬
ten Platz. — „Die Erde — fährt V. 2. die mosaische Urkunde
fort — war wüste und leer, (d. i. sie war noch eine ungestaltete
Materie, und alles Lebens bar, nackt, ein Ehaos, von dem zwar
auch Hesiod und Ovid siVlet. I. V. 5—20) singen; aber als von
Etwas Ungeschaffenem) Finstcrniß war über dem Abgrund,
und der Geist Gottes (der aus den Grundstoffen Alles bildete,
und sie ordnete) schwebte über den Wassern." (Diese hatten noch
nicht die tropfbare Gestalt). Einige verstehen unter dem Worte
„rnael,^ Wind; und zwar nach der hebräischen Weise den Su¬
perlativ eines Begriffes durch das beigesetzte „Gottes" auszu¬
drücken, einen sehr heftigen Win d ; Pianciani hingegen (a. a.
O. S. 102) einen ganz feinen Aether, welcher alles Körper¬
liche umhüllte, über der unendlichen Masse von Atomen sich be¬
wegte und sie durchdrang; der über den Elementen der Körper
erwärmend und befruchtend ruhte.

V. 3. „Und Gott sprach: Es werde Licht, und es ward Licht."
V. 4. „Und Gott sah das Liebt, daß es gut (seinem Zwecke

entsprechend) war, und schied das Licht von der Finsterniß."
V. 5. „Und nannte das Licht Tag und die Finsterniß

Nacht; und es ward Abend und Morgen, ein (der erste) Tag."
Man hat einen Beweis der physischen Unkenntniß Mvsis,

dessen Bericht mithin nicht Wahrheit seyn könne, darin finden
wollen, daß er das Licht vor der Sonne wirksam seyn läßt —
also eine Wirkung vor ihrer Ursache aufstellt. Aber welcher
Gebildete weiß heut zu Tage nicht, daß sehr bedeutende Physiker
der wohlbegründeten Ansicht seyen, das Licht sei keine Ausstrah¬
lung (Emanation) des leuchtenden Körpers, — also auch der
Sonne nicht — sondern die Empfindung des Sehens werde in
uns dadurch hervorgebracht, daß sich die Bewegung (Vibration)
des leuchtenden Körpers durch ein materielles Mittel — durch
den den Weltenraum erfüllenden Aether — bis zu unseren Seh¬
organen fortpflanzt; wie die schallenden Körper in ähnlicher
Weise auf unser Gehörwerkzeug einwirken. Nach dieser Theorie,
welche die optischen Phänomene am vollständigsten erklärt, ist das
Licht nichts Anderes, als eine Erschütterung, oder eine Art Vi¬
bration der ätbe risch en Materie. (Vergl. Dr. Andr. Baum-
gartner's Naturlehre, 2. Theil.) Es ist an und für sich von
der Sonne unabhängig; und kann also ohne Widerspruch



103
vor dieser dagewesen gedacht werden. Die Sonne ist nur, in
Bezug auf unsere Erde, und wohl auch hinsichtlich der übrigen,
zu unserem Sonnensysteme gehörenden Planeten, die thätigste
und mächtigste Ursache, eine solche Vibration, und durch
dieselbe das Leuchten hervorzubringen. Wenn der Lichtstoff
— diese feine ätherische Materie - an sich von der Sonne un¬
abhängig ist, so konnten gar wohl schon vor der Thätigkeit der¬
selben Vegetabilien auf der Erde vorhanden gewesen seyn, — wo¬
von der dritte Schöpfungstag meldet.

Pianciani meint, es könne vielleicht schon damals einiges
schwache Licht auch von der bereits dagcwesenen, nicht erst am
vierten Tage erschaffenen Sonne auf die Erde gekommen seyn;
aber sichtbar war die Sonne vor dem vierten Tage noch nicht,
wegen der zu dichten Dünste. So dachten sich die Sache auch
die Kirchenväter: Origenes, Basilius, Cäsarius.

Der Erdkörper hat noch jetzt, behaupten manche Physiker,
seine eigene, an der Oberfläche freilich nicht mehr merkbare,
aber gegen die Tiefe immer zunehmende Wärme, welche in der
Urzeit äußerst beträchtlich seyn mußte, und das Wachsthum der
Pflanzen möglich machte. Hat damals — vor dem vierten
Tage — diese große Hitze zum größten Theile das Leuchten be¬
wirkt, oder wurde die Lichtmaterie noch durch eine andere Kraft
m Oscillation gebracht? Pianciani erklärt sich (S. 113 u. ff.)
dieses Urlicht meist aus der chemischen Verbindung der Elemen-
tar-Atome.

Die erste Epoche — der erste Welt-Tag — war zu Ende.
Er hatte mit der Finsterniß begonnen, was wohl der Grund seyn
mag, daß die Hebräer ihren bürgerlichen Tag, nicht wie wir mit
der Mitternacht, sondern mit dem Abende zu zählen anflngen,
und ihn bis zum nächsten Abende berechneten; worauf Moses in
stiner Ausdrucksweise (V. 5) reflectirt. — Nach Pianciani wäre
A 5. auch so zu deuten: „Es war Dunkelheit, welche weder
Tag, noch ein Theil des Tages war, sondern dem Tage vorher-
ging; und es war Morgen, d. i. es fing an zu leuchten; und
dann wurde der erste Tag." (S. 122.)

. V. 6. „Und Gott sprach: — heißt es weiter — Es werde
ssue Veste in der Mitte der Wasser, und sondere Wasser von
Wassern."

V. 7. „Und Gott machte die Veste, und sonderte die Wasser,
welche unter der Veste waren von denen, so ober der Veste wa-
^u- Und also geschah es."

V. 8. „Und Gott nannte die Veste Himmel, und es ward
Übend (als das Urlicht schwächer wurde) und Morgen (als es
Mieder zunahm), der zweite Tag."

Was ging dem heiligen 'Schriftsteller zufolge am zweiten
E?chöpfnngstage vor sich? — Nachdem die erste Verdichtung der
bisher in Gasform bestandenen Erde erfolgt war — durch theil-
weises Ausströmen der in ihr gebundenen Hitze — trennte die



104
Atmosphäre, (diese stellen wir uns hier unter dem hebräischen
Worte „rakia" vor), das noch in gasförmigem Zustande ober¬
halb befindliche Wasser von Jenem, was auf der Erde bereits
eine flüssige oder concrete Gestalt angenommen hatte. Daß
im V. 8. der materielle Himmel, wie er sich unfern Augen
in seiner Bläue darstcllt, zu verstehen sey, ergibt sich von selbst.
Nennen sa auch wir das Firmament, unter dem sich Niemand
mehr etwas Hartes und Festes nach Art der Krystall-Himmel des
ägyptischen Astronomen Ptolemäus (geb. um 70 n. Ehr.) denken
wird, Himmel.

Der mit Wasser ringsum eingehüllte Erdkörper war, so lange
dasselbe ibn ganz bedeckte natürlich keine geeignete Wohnstätte für
organische Wesen; es mußte vor Allem das eintreten, was
Moses als das Werk Gottes am dritten Schöpfungstage bezeich¬
net, wenn er also fortfährt:

V. 9. „Und Gott sprach: Es sammle sich das Wasser, so
unter dem Himmel ist, an einen Ort, und es erscheine das Trockene.
Und also geschah es."

V. 10. „Und Gott nannte das Trockene Erde, und die
Sammlungen der Wasser nannte er Meere. Und Gott sah, daß
es gut war."

Daß durch die Bildung des Oceans das Erscheinen der Con-
tinente bewirkt wurde, ist eben so sehr in der Natur der Sache
begründet, als durch geologische Untersuchungen bestätiget. Die
Continente erschienen als Inseln, cmporgehoben (durch unterir¬
disches Feuer?) über das Niveau der unermeßlichen Gewässer,
indem diese den Erdsenkungen vermöge des Gesetzes der Schwere
folgten, und so allmälig Land — freilich zuerst die höchsten Ge¬
birgskämme — frei wurde.

V. 11. „Und er (Gott) sprach: Es lasse die Erde Gras
sprossen, das grünet und Samen macht, und Fruchtbäume, die da
Früchte tragen nach ihrer Art, in denen selbst ihr Same sey auf
Erden (damit sie sich fortpflanzcn konnten). Und also geschah es."

V. 12. „Und die Erde ließ sprossen Gras, das grünet, und
Samen macht nach seiner Art, und Fruchtbäume, die Alle ihren
Samen haben nach ihrer Art. Und Gott sah, daß es gut war."

V. 13. »Und es ward Abend und Morgen, der dritte Tag."
Das Leben auf der Erde hatte demnach mit den Vegetabilien,

und zwar zuerst wohl mit den krautartigen Pflanzen begonnen.
Nach der mosaischen Erzählung erfolgte die Erscheinung der orga¬
nischen Wesen auf der Erde stufenweise, und zwar so, daß
immer die einfacheren den complicirteren vorangingen.
Deßbalb erschienen früher die Pflanzen, als die Thiere; auch in
Betreff der einzelne» Gattungen beider Naturreiche waltete das
Gesetz der stufenweise» Aufeinanderfolge ob. Diese Thatsachc,
welche unserer Vernunft schon von selbst so naturgemäß vorkommt,
wird durch Ausgrabungen bewahrheitet. Denn die frühesten
Vegetabilien, welche man in den Eingeweide« der Erde entdeckt —



> Eine Centralhitze des Erdkörpers wird freilich von den sogenannten
Neptunisten, gegenüber den Plutonisten, in Abrede gestellt,

) Die verschiedenen Naturorganismen wurden nicht in allmäliger Entwick¬
lung von der Natur hervorgebracht, um in ihnen zu immer größerer
Bollkommenbeit, oder gar zunÜSelbstbewusitsevn zu kommen, indem etwa
die unvollkommenen fortstrebten zu vollkommeneren, und allmälig in sie
auch übergingen. (Siebe Dr. I. Frobschammer: ,,Menschenseele und
Physiologie" S. 106.)

105

in Steinkohlen und Eisenerz verwandelt — haben unläugbar die
wenigst complicirte Organisation.

Es ist schon hier am Platze, auf zwei Punkte aufmerksam zu
machen: 1) In jener Urzeit war die Temperatur auf der ganzen
Erde eine mehr gleichförmige als jetzt; und zwar auch noch un¬
mittelbar, nachdem die Sonne schon zum Vorschein gekommen;
weil die große Erdhitze eine gleichmäßig vertheiltc war, *) und
dieselbe auch die Sonncnwärme Anfangs noch überwältigte. Da¬
her kommt es, daß sich z. B. in den Polargegcnden Fossilien von
eben solchen Pflanzen- und Thiergattungcn ans der Zeit vor der
Sündfluth vorfinden, als in der dermaligen tropischen Zone.

2) Die »kältesten Pflanzen-, und so auch Thiergattungen gin¬
gen unter, und machten wieder anderen Platz; in dem Verhält¬
nisse, als die Bedingungen ihrer Existenz in den einzelnen Schöpfungs-
epochcn sich veränderten; insbesondere die Erdwärmc durch Aus-
strahlcn sich minderte. Diese Verschiedenheiten der organischen
Wesen in den einzelnen Epochen waren aber nicht bloße U m¬
bildungen einer Gattung in die andere; sondern Acte einer
direkten, und mehrmals wiederholten Schöpfung. Das heißt:
Glicht von Gott unabhängige Naturkräfte, nach pantheisti¬
scher Anschauung, waren da tbätig; sondern Gott schuf und ord¬
nete durch sie die Welt. (Siehe Serres Kosmog. S. 103.) **)

Ganz richtig sagt Bossuet: (fliseours sur (hiswire universelle,
fl. pari. pax. 158,)' „Jene Völker und Philosophen waren gar
sehr im Jrrthume, welche da meinten, daß die Erde mit Wasser
vermengt, und allenfalls durch die Sonnenwärmc unterstützt, aus
sieh selbst, durch ihre eigene Fruchtbarkeit die Pflanzen und die
unere hervorgebracht habe. Die heil. Schrift lehrt uns, daß die
Zemente unfruchtbar scyen, wenn ihnen nicht das Wort Gottes
ssein allmächtiger Wille) die Fruchtbarkeit verleiht. Weder die
Erde, »och das Wasser, noch die Luft hätten jemals jene Pflan¬
zen und Thiere hervorgebracht, welche wir sehen (auch die längst
untergegangenen nicht); wenn nicht Gott, der die Materie erschuf
und vorbereitete, dieselben durch seinen allmächtigen Willen ge-
büdet und jedem Wesen den eigenen Samen crtheilt hätte, um
uch in allen Jahrhunderten zu vervielfältigen".

Diodor berichtet, daß die alten Acgypter sich vorgcstellt hat-
^u, aus dem von der Sonne erwärmten Schlamme seyen alle
^vtcn von Geschöpfen hervorgegangcn. Möckre doch nicht eine



106
von der göttlichen Offenbarung abgewandte Naturanschauung alles
Lebende — sogar den Menschen — wieder zu einer solchen Schlamm-
Brut erniedrige»! (Siebe Stolberg's Gesch. d. N. I. Bd. 1.
S. 359.)

Wohl konnten schon die riesigen Pflanzen, aber noch nicht
Thiere auf der Erde bestehen, weil die Atmosphäre ihnen zum
Einatbmen noch nicht taugte, und weil auch der Wechsel von Licht
und Finsterniß noch nicht regelmäßig war. Dem ersten Hinder¬
nisse halfen die Pflanzen ab dadurch, daß sie den Ueberfluß an
Koblensäure verzehrten (siehe Serres Kosmogonie S. 171—174)!
dem anderen aber der vierte Schöpfungstag, von welchem es
heißt:

V. 14. „Und Gott sprach: Es sollen Lichter werden an der
Veste des Himmels, zu scheiden Tag und Nacht, und sie scyen zn
Zeichen, und zu Zeiten, und zu Tagen, und zu Jahren", (d. i. sie
sollen die Dauer dieser Zeitabschnitte bestimmen).

V. 15. „Damit sie scheinen an der Veste des Himmels, und
erleuchten die Erde. Und also geschah cs."

V. 16. „Und Gott machte die zwei großen Lichter; ein größe¬
res Licht, zu beherrschen den Tag; ein kleineres Licht, zu beherr¬
schen die Nacht; dazu auch die Sterne."

V. 17. „Und er setzte sie an die Veste des Himmels, daß
sie über die Erde herleuchten."

V. 18. „Und beherrschen den Tag und die Nacht, und schei¬
den das Licht von der Finsterniß. Und Gott sab, daß es
gut war."

V. 19. „Und es ward Abend und Morgen, der vierte Tag."
Also jetzt erst, — nach wie viel tausend dermaligen Jahre»,

Wer weiß es? — kommt die Sonne zum Vorschein! Es wurde
schon oben dargethan, daß dieses späte Erscheinen derselben keine
physische Unmöglichkeit scy. Unser Erdplanet hatte vor der vier¬
ten Epoche andere Quellen des Lichtes und der Wärme, als jene
der Himmelskörper. Ja noch gegenwärtig weist manche Erschei¬
nung auf das Vorhandcnseyn eines nicht durch die Sonne be¬
dingten Lichtes — auch der Wärme — hin. Darf man sich zum
Beweise dessen nicht auf die Funken, welche im Kiessteine schlum¬
mern; auf die phosphorischen Phänomene in allen Naturkörperni
auf die Lichtproduction der Electricität u. dgl. berufen?

Nichts zwingt uns zu der Annahme, daß die Sonne und die
anderen Himmelskörper erst jetzt erschaffen worden seyeni
vielmehr liegt im ersten Verse die Andeutung, daß dies schon im
Anfänge der Zeit geschehen war. Doch auf unseren Erdplaneten
hatte die Sonne bisher noch keine sonderliche Wirkung, — diese
war auch nicht nöthig gewesen.—Das Wort „asab", welches Moses
V. 16 gebraucht, bedeutet nicht so eigentlich aus Nichts Etwas
erschaffen — wie „bara" im V. 1, — als vielmehr das scho"
früher Erschaffene zu einem besonderen Zwecke Herrichten.



107
Was geschah also am vierten Schöpfungstage? Welche Be¬

stimmung erhielten damals die Sonne und thcilweise auch die
übrigen Himmelskörper? — Die bisher etwa nach Art eines Ko¬
meten im Weltenraume dabinrollende Erde, wurde in Bezug auf
die Sonne und die übrigen Himmelskörper so gestellt, daß sie das
Licht mittelst derselben auf eine constante und gleichförmige
Weise aufnehmen konnte. Die Sonne regelte fortan durch ihre
Erregung der Lichtschwingungen die Ordnung der Jahre, der Jah¬
reszeiten und Tage auf unserem Erdplanctcn unabänderlich. Aehn-
liches gilt vom Monde hinsichtlich des durch ibn reflcctirten Lich¬
tes, und der durch seine Bewegung um die Erde bewirkten Ab¬
wechslung seiner Phasen.

Diese Erklärung läßt sich aus V. 16, 17, 18 ganz unge¬
zwungen rechtfertigen. — Seit damals steht die Sonne dem Tage,
der Mond der Nacht vor; und das Licht ist von der Finsterniß
regelmäßig geschieden, was früher noch nicht der Fall gewe¬
sen. — Von da an kann also auch erst von unseren Tagen in
der Länge von 24 Stunden die Rede seyn; mit welchen sedoch
die noch kommenden Schöpfungs-Tage nicht Eins waren.
(Bergt. Serres Kosm. S. 80 u. ff.)

Wenn Moses V. 16 anch den Mond ein großes Licht
nennt, so darf das nicht auffallen. Denn offenbar spricht er
nicht von der absoluten Größe der Himmelskörper und von
ihrer Wichtigkeit im ganzen Universum; sondern wie sie sich
von der Erde aus besehen darstellen, und was sie für diese sind.
Ter Sterne thut er überdies vielleicht auch deßhalb nur so
vbenkin Erwähnung, um seine Hebräer auf die Nichtigkeit des
Mrnenkultns der sie umgebenden heidnischen Nationen aufmerk-
>ani zu machen.

Die Zeit der lebenden Wesen war gekommen.
V. 20. „Und Gott sprach: Es bringe bervor das Wasser

kriechendes Thier mit lebendiger Seele, und Geflügel (das hebräi-
Iche Wort „opli" bedeutet Alles, was fliegen kann; nicht bloß

eigentlichen Vögel) über der Erde unter der Veste des
Himmels."

V. 21. „Und Gott schuf die großen Wasserungeheuer (nicht
aus dem Geschlechte der Cetaceen, z. B. die Wallfische,

welche als Säugethiere später erschienen), und jedes Wesen, das
und webt , das die Wasser hervorbrachtcn nach seiner Art;

^fch alles Geflügel nach seiner Art. Und Gott sah, daß es
M war."

V. 22. „Und er segnete sie und sprach: Wachset und metz¬
el und erfüllet die Wasser des Meeres, und die Vögel sollen

mehren auf Erden."
V- 23. „Und es ward Abend und Morgen, der fünfte Tag."
An diesem fünften Schöpfungstage ries Gott die Wasser-

^Ptilken, so wie überhaupt die Thiere, welche in den Gewässern
^n, und die fliegenden Wesen ins Daseyn. Es ist nicht zu



108
bezweifeln, daß auch von den Thicren, wie dies bei den Pflan¬
zen der Fall war, immer die einfacher gebauten zuvor auf den
Schauplatz der Welt traten. Den Anfang werden die wirbel¬
losen Thiere, als: die Zoopbytcn, Mollusken u. s. w. gemacht
haben; ihnen die Fische und Wasser-Reptilien, und endlich die
leichten Bewohner der Lüfte gefolgt scyn. — Die riesigen Waffer-
thiere dieser Epoche, wovon noch hie und da Ueberreste gefunden
werden, cristiren nicht mehr; z. B. die Jchthyosauren, Älegalv-
sauren u. A.

Nun war auch das Festland schon geeignet zum Wohii-
platze für lebende Wesen, weßhalb Gott am sechsten Tage die
Landthiere erschuf, bei denen, wie sie im Allgemeinen cm
complicirtere Organisation haben, als die Wasscrthiere, ebenfalls
eine Stufenfolge in der Erscheinung Statt fand.

V. 24. „Und Gott sprach: — fährt die heilige Schrift
fort — Es bringe die Erde hervor (wie gesagt, nicht aus sift>
selbst) lebende Wesen nach ihrer Art; zahmes Vieh und Gewürm
(nämlich die Land-Reptilien) und die (wilden) Thiere der Erdr
nach ihrer Art. Und also geschah es."

V. 25. „Und Gott machte (also Er war der Schöpfer)
die Thiere der Erde nach ibrcr Art, und das zahme Vieh, und
alles Gewürm der Erde nach seiner Art. Und Gott sah, daß
cs gut war."

Ja Alles war gut, was Gott bisher geschaffen hatte! De"«
Alles war am rechten Platze und im schönsten Zusammenhangs
unter einander. Jede Schöpfungsepoche war die Vorbereitung
zur nächst folgenden, und Gottes allmächtiges Wort war der erst'
und letzte Grund alles Seyenden. Doch ein Schlußstein selili
noch zum harmonischen Bau der Schöpfung; nämlich ein West«
auf der Erde, welches seinen und der ganzen Natur Schöpfer er¬
kennen, lieben, anbeten, verherrlichen solle. Auch ein solches We¬
sen ward noch am sechsten Tage hervorgebracht; als laut dcr
heiligen Urkunde

V. 26. „Gott sprach: Lasset uns den Menschen machen nafti
unserem Bild und Glcichniß, der da herrsche über die Fische des
Meeres , und das Geflügel des Himmels, und die Thiere, und
über die ganze Erde, und alles Gewürm, das sich reget aul
Erden."

V. 27. „Und Gott schuf den Menschen nach seinem Bilde)
nach dem Bilde Gottes schuf er ihn, Mann und Weib schul
er sie."

V. 28. „Und Gott segnete sie und sprach: Wachset und
mehret euch, und erfüllet die Erde, und machet sie euch untcrthaN/
und herrschet über die Fische des Meeres, und über die Geflüg^
des Himmels, und über alle Thiere, die sich regen auf dcr Erde.'

V. 29. „Und Gott sprach: Siehe, ich hab' euch gegcbe»
alles Kraut, das sich besamet auf Erden, und alle Bäume, dft



109
in sich selbst Samen haben nach ihrer Art, daß sie euch zur
Speise seyen."

V. 30. „Und allen Thieren der Erde, und allem Geflügel
des Himmels, und Allem, das sich reget auf Erden, und in wel¬
chem eine lebende Seele ist, damit sie haben zu essen. Und also
geschah cs."

V. 31. „Und Gott sah Alles, was er gemacht hatte, und
es war sehr gut. Und es ward Abend und Morgen, der
sechste Tag."

Als Ergänzung schildert Moses im zweiten Eapitel der Ge¬
nesis, V. 7, die Art und Weise, in welcher die Erschaffung
des Menschen vor sich ging. Es heißt daselbst: „Gott der Herr
bildete den Menschen (d. i. den Körper desselben) aus Erdenstaub,
und hauchte in sein Angesicht den Odem des Lebens, und also
ward der Mensch zum lebenden Wesen."

So kam der Mensch ins Dasepn, — die Vollendung und
Krone der Schöpfung auf der Erde! Gott selbst hatte au ihm,
als an seinem Meisterwerke, sein Wohlgefallen, denn während er
die Hervorbringungen der vorigen Tage gut fand, heißt es vom
Schluffe des sechsten Tages, daß Alles sehr gut war.

Es stimmt ganz zur vorbergcgangenen Schöpfung, daß der
Mensch, welcher durch seine Organisation über alle anderen irdi¬
schen Wesen emporragt, und die Vollmacht erbiclt, alles zu seinem
Gebrauche zu benützen, zuletzt den Schauplatz der Erde betritt;
es mußte ja Alles zu seinem Empfange schon vorbereitet seyn! —
(Verql. Ovid Metam. 1, 76 sgg.)
. In den Kosmogonie» der alten Völker finden sich auch hier¬
über ähnliche Vorstellungen, wie in der Bibel, freilich mehr oder
weniger verunstaltet. Man kann sic nur ans der Urüberlieferung
ableiten, welche in der Genesis unversehrt nicdergelegt ist.

Sie wissen von der Schöpfung des Menschen aus Erde;
von der Erschaffung des Weibes aus des Mannes Rippe.

^ie Griechen hatten das Sprichwort: uXEsi- rr
i. Weiber sind Rippen; und die alten Germanen nannten das

Eib: „Landriffü" d. i. Erdrippe. (Siebe H. Luken: die Einheit
°es Menschengeschlechtes; und: die Traditionen u. s. w. S. 52—
v2, und S. 479.)

Der Genesis zufolge ist das Menschengeschlecht im Vergleich
Ü>m Alter des Erdplaneten noch neu und jung, (siehe den näch-

Artikel) was durch geologische Thatsachen bestätigt wird.
-i-enn Spuren von menschlichen Ueberresten begegnet man überall
"ur in dxn obersten Erdschichten, in den Lagen der neuesten geo-
Mschen Periode. Es mögen viele Generationen von Thieren
"osf die Erde dahingegangen seyn, ehe der Mensch aus derselben
schien. Wie spät aber gerade nach der Erschaffung der Mate-
w, insbesondere wie spät in der sechsten Weltepoche Derselbe ins
^"seyn kam, läßt sich auch nur annäherungsweise nicht fcststellen.
bliche Serres Kosmog. S. 117 u. ff. — S. 171 u. ff.)



110
Die Art und Weise der Erschaffung des Menschen, zu

welch erhebenden Betrachtungen gibt sie Veranlassung! Die
Grundwahrheiten des Christenthumes in Betreff Gottes und unser
selbst sind darin wie im Keime enthalten. „Alles, schreibt Boffuet
(clisconrs sur I In'stm're univers. II. part. 159 u. ff.), was nus
die heil. Schrift über die Erschaffung des Universums berichtet,
ist nichts im Vergleiche zu dem, was sic über fene des Menschen
sagt. Früher hatte Gott Alles befehlend vollbracht. So, in-
dem er sprach: Es werde Licht! u. s. w. Als es sich aber um
die Hervorbringung des Menschen handelt, da läßt ihn MoseS
eine ganz andere Sprache führen. „Lasset uns den Menschen
machen nach unserem Bild und Gleichniß!" — Gott hält Rath
mit sich selbst. Er fordert sich selbst auf, gleichsam um uns anzu-
deuten, daß das Werk, welches er jetzt zu vollbringen im Begriffe
ist, alle bisher vollbrachten weit übertreffe. „Lasset uns den Men¬
schen machen!" Gott spricht zu sich selbst; er spricht zu Jeman¬
den, der da erschafft wie Er; zu Jemanden, deffen Geschöpf und
Bildniß der Mensch ist; er spricht zu einem anderen „Ich"; zn
Jenem, durch den alle Dinge gemacht sind (Evang. Joh. Cap. l,
V. 3); der in seinem Evangelium (Joh. Cap. 5, V. 19.) sagü
„Alles, was der Vater thut, das thut auf gleiche Weise auch der
Sohn". Indem nun Gott der Vater zu seinem Sohne spricht,
redet er zur selben Zeit auch zu dem heiligen Geiste, welcher mit
ihnen Beiden gleich und ewig ist. — So beginnt die allerheiligffe
Dreieinigkeit sich zu offenbaren bei der Erschaffung des Menschen,
dieses vernünftigen Wesens, dessen geistige Tbätigkeiten ein, wenn
auch unvollkommenes Bild der ewigen Wirksamkeit Gottes sind.

Nirgends sonst in der Geschichte der Genesis sehen wir Got¬
tes Hand mit einer vergänglichen Materie beschäftiget. Aber um
den Leib des Menschen zu bilden, nimmt er vom Erdcnstaube,
welcher unter einer solchen Hand die schönste Gestalt erhält, dik
noch bisher zum Vorschein gekommen.

Doch noch viel wundervoller ist die Art, wie Gott die Seele
(den vernünftigen Geist) erschafft. Er bildet sie nicht aus der
Materie; er theilt sie dem Menschen von Oben mit; sic ist
der Lebensodem, der von Ihm selbst kommt. Diese Seele, dere»
Leben eine Nachahmung des Lebens Gottes, die mit ihm verei¬
niget seyn soll, indem sie ihn betrachtet und liebt, und welche eben
deßhalb nach seinem Bilde erschaffen ist, konnte nicht aus der
Materie hergenommen worden seyn. Gott konnte aus der Materie
wohl einen schönen Körper bilden, nimmermehr aber würde es
darin sein Bild und Gleichniß gefunden haben! Die Seele nnff
durch eine neue Schöpfung hervorgebracht werden; sie inuf
von Oben kommen, — dies bedeutet der Odem aus Gottes Munde.
Es darf nicht übersehen werden, daß Moses mittelst sinnliche*
Gleichnisse höhere (abstracte) und übersinnlicke Wahrheiten dar
lege. Man halte also nicht dafür, daß Gott nach Art der Tlnel*
athme, und daß unsere Seele ein feiner Hauch, ein losgemachtc*



111
Dampf sey. (Diese Bemerkung gilt auch von allen übrigen Stellen
der Genesis, wo Gott Eigenschaften oder Handlungen nach Men-
schen-Art bcigelegt werden. (Vergl. heil. Augustin cle Zenos. aä
liter, lih. VII. esp. I, 17. — lib. I. cap. 9. — lik. VI. esp. I2H

Der Odem, den Gott einhaucht, ist nichts von dem. Man
meine nicht, daß unsere Seele ein Th eil der göttlichen Na¬
tur sey; wie dies einige Philosophen (zumal unter den alt-heid¬
nischen Griechen, und die neu-heidnischen Pantheisten unserer
Tage) träumten. Gott ist nicht ein solches Ganze, das sich
theilt. Die Seele des Menschen ist erschaffen, und zwar so
erschaffen, daß sie nichts Von der göttlichen Natur ist, sondern sie
ist nur nach dem Ebenbilde, nach dem Gleichnisse dieser göttlichen
Natur gemacht."

So Bossuet. — In der That! Die Genesis enthält im ersten
Capitel schon die vollkommenste Widerlegung aller unchristlichen,
pantheistischen und materialistischen Ansichten über Gott und un¬
sere Seele.

Die heiligen Kirchenväter, als: Justin der Märtyrer, Ba¬
silius, Chrysostomus, Augustin und Andere, sehen in der Stelle:
Lasset uns den Menschen machen u. s. w. gleichfalls schon eine
Andeutung der a. h. Dreieinigkeit. Dem hebräischen Sprachge¬
brauche ganz zuwider wäre die Behauptung, daß hier Gott von
sich selbst im sogenannten plurnlm msgestatieu« spreche; irgend
eine andere Erklärung, als die obangeführte, läßt sich eben so
wenig rechtfertigen. Ueberdies können die Spuren, die sich von
diesem hochheiligen Geheimnisse — nämlich dreier Personen in
Einer Gottheit — nicht nur unter den alttestamentlichen Juden,
sondern auch unter den ältesten heidnischen Völkern, insbeson¬
dere unter den Indern, vorfinden, einzig nur ans der Ueberliefc-
rung über die Erschaffung des Menschen genügend erklärt wer¬
den. Erst unlängst hat der französische Missionär Chouvct, der
sich von 1843 bis 1846 in Neu-Seeland aushielt, in seinem Werke
über die Religion der dortigen Eingebornen berichtet, daß sie die
Erschaffung ihrer Inseln dreien Brüdern unter ihren Gottheiten
sirschrciben ; nämlich: Mawi, Mawipotiki und Taki. Namentlich
von dem Letzteren leiten sie die Schöpsnng des ersten Menschen
brr, den er aus Erde formte. Auch meinen sie, daß das Fest-
A'd später, als das Meer entstanden sey. (Vergl. Gr. Stolberg
Eiesch. der R. I. Chr. 1. Bd. S. 3l2, und fünfte Beilage.)

Fassen wir einige Hauptpunkte aus der mosaischen Schöpfungs-
gsschichte, insowcit'sie den Menschen betrifft, nochmals ins Auge:

.Der Mensch ging unmittelbar aus der Schöpferhand eines
bsrsönlichcn, vor- und überweltlichen Gottes hervor. Welche
Alürde für ihn! Er ist mithin nicht ein bloßes Naturwesen, nach
A" der übrigen. Er gehört einer doppelten Welt an: der Kör-
Herwelt mit seinem aus Erdenstaube genommenen vergängli-
wen Leibe; der Geisterwelt mit seinem von Gott stammen-

unsterblichen Geiste. Im Menschen sind Materie und



112
Geist, übrigens von einander wesentlich verschieden,
in der Einbcit seiner Persönlichkeit verbunden. Der Geist des
Menschen ist — wie scbon gesagt — nicht die Blüthe des Natur-
lebens, das etwa in ihm erst zum Sclbstbewußtscyn gekommen;
er hat laut der heiligen Urkunde mit der Tkierseele, welche wohl
der Natur angehört, weder den Anfang, noch das Ende gemein.

Das Bild und Gleichniß, nach welchem Gott den Mensclien erschaf¬
fen, liegt nicht im Körper, sondern im Geiste des Menschen; in
dessen Gott ähnlich en, nicht vollkommen gleichen Eigenschaften;
in seiner Bestimmung zur Unsterblichkeit. — Vermöge seines Gei¬
ste s ist der Mensch das einzige vernünftige Geschöpf auf
Erden. — Die Wes en s v ersch ic d e n h ei t zwischen Gott und
der Welt hört nie und für Niemanden auf, weil sie in der
Unendlichkeit Gottes des Schöpfers, und in der Endlichkeit der
Welt begründet ist. (Vergl. dagegen Oersted a. a. O. S. 172.)

„Es ist nicht lange her, sagt A. Fr. Gfrörer in seiner Urge¬
schichte des menschlichen Geschlechtes (Schaffhausen 1855), daß
die Naturforscher von einer sogenannten Miieratio aeguic-oea, oder von
einer zufälligen, aus blindem Triebe schöpferischen Naturkraft ab¬
geleiteten Zeugung niederer Organismen redeten; aber die fortge¬
schrittene Handhabung des Mikroskopes hat diese Meinung als einen
Jrrtbum zerstreut. Es ist ebenfalls nicht lange her, daß ein bekann¬
ter Naturforscher (Oken) die Meinung aussprach, der erste Mensch
sey gleich anderen Geschöpfen aus blinden Naturkräftcn zusammcn-
geronnen, und fertig aus dem Urschlamme herausgckrochen. (Keine
neue, originelle Ansicht — schon die alten Aegypter hatten sie;
siebe oben.) Muß nickt jeder Vorurtheilsfreie über solche Einfälle
lachen, denen man cs beim ersten Blicke ansieht, daß sie lauter
Angst vor dem Uebernatürlichen ihre Entstehung verdanken.*) Ge¬
wiß gibt es nur Eine Erklärung für den Ursprung des Menschen,
die vor dem gesunden Menschenverstände Stich hält; nämlich die,
daß höhere Intelligenzen, daß Bürger der oberen Welt, oder Gott
selbst bei Erschaffung des Menschen eingegriffen haben. Die große,
kosmische Erkenntnißquelle, oder die Erdkunde, fuhrt uns also auf
denselben übernatürlichen Akt, wie das erste Buch Mosis, und
die Urgeschichte unseres Geschlechtes beginnt nothwendig mit der
Anerkennung einer supranaturalen Thatsache, mag der Nihilismus
neuerer Philosophie noch so stark dagegen protestiren." Hiezu be¬
merkt das Literaturblatt von Wolfgang Menzel (Nr. 44, v.J. 1855):
„Die philosophische Hoffart, die den Menschen allein durch sich
selbst Alles werden läßt, stolpert nothwendig immer an der Er¬
klärung, wie denn überhaupt der erste Mensch entstanden ist?
Immer wird er auf einen Schöpfer hingewiesen, der eher da war,

*) Sogar der Materialist C. Vogt nennt die Annahme eines solchen Ur-
schlammeS einen chemischen Unsinn. (Bilder aus dem Thierleben,
S. 354) — setzt aber an dessen Stelle ein anderes nicht geringeres,
physikalisches, und chemisches Unding. Siehe oben Seite 101.)



113
als das Geschöpf, und auf eine ursprüngliche Weisheit, vor
welcher sich alles Wissen des Geschöpfes demüthigen muß." *)

Die Genesis leitet das ganze Menschengeschlecht von
einem einzigen Paare — Adam und Eva — ab. Das Nämliche
lehrte der Weltapostel im Areopag zu Athen, indem er sagte:
„Gott hat aus einem Menschen das ganze menschliche Geschlecht
gemacht, daß es wohne auf der ganzen Oberfläche der Erde".
(Apostelgesch. Cap. 17, V. 26.) Diese Wahrheit wird, wie ebe-
vor von Voltaire, Tesmoulins (ch 1794) u. A., so in neuester
Zeit wieder (von Karl Vogt u. A.) bestritten. Ihr Hauptargu¬
ment dagegen besteht in der Verschiedenheit der Menschen-Rassen,
welche nach ihrer Behauptung eben so viele Ur-Menschen¬
paare voraussetzen. **) Bekanntlich werden setzt mit dem deut¬
schen Naturforscher Jos. Friedr. Blumenbach (Professor in Göt¬
tingen, geb. 1752, f 1840) gewöhnlich fünf Hauptrassen ange¬
nommen: die kaukasische, die mongolische, die äthiopische, die ame¬
rikanische und die malayische. — Wir stellen entschieden in Ab¬
rede, „daß sich die Mehrheit der Rassen mit der Annahme eines
cnizigen ursprünglichen Menschcnpaares durchaus nicht vereinbaren
lasse." Der Körperbau des Menschen wird wohl in der Urzeit für
äußere Einwirkungen, besonders des Klimas, weit empfänglicher
gewesen sepn als jetzt. Diese Einvrücke erhielten sich beharrlich,
nachdem die große Empfänglichkeit des Menschen, gleichsam die
Weichheit seines Stoffes, abgenommen hatte, und sie pflanzten

In dem marktschreierisch angepriesencn Werke: „Wunder der Urwelt"
kommt gleich Anfangs im Prospekrus folgender Unsinn vor: „Wir
sehen — wie der Erdball in seinen frühesten Perioden ein ödes Chaos
war ebne alle Vegetation; wie dann aus dem Steine die Pflanze, aus
der Pflanze das Thier entstanden ist; wie den ersten von der Pflanze
kaum zu unterscheidenden Thieren erst ist späterer Zeit, in allmäliger
Reihenfolge und unmerklich auseinander hervorgehend, die Muscheln, die
Fische, die Reptilien, noch später die Säugethiere folgten, und wie die
Natur erst dann mit Erschaffung des Menschen den jüngsten Schluß¬
stein ihrer Schöpfkraft setzte".

Nichts besser nachstehender Passus aus: „Die Urwelt in ihren ver¬
schiedenen UebergangSperioden". „Lange übten sich die bildenden Kräfte
>n Hervorbringung von Pflanzen- und Thiergestalten, vom Einfachen zum
Zusammengesetzten, vom massenhaft Rohen zum ausdrucksvoll Edleren
fortschreitend. Tausend und tausend Gestalten sind vorübergegangen, wie
ungenügende Versuche, stets Vollkommeneres aus ihrem Schoße hervor¬
rufend. Endlich gelang ihnen der große Wurf, und der
Mensch stand da, ein Gebilde der Meisterschaft, ein Spiegel aller
DchöpfungSacte, der endlich erschlossene Gedanke des WeltaLS."

Solche Ergießungen pantheistischer Begeisterung sind — eitler Dunst,
, hohle Phrasen. —

> Von der Verschiedenheit der Sprachen, auf die sich auch berufen
wird, in der nächstfolgenden Abhandlung. Hier seh nur bemerkt, daß
die Rassenbildung nicht mit der Bildung der verschiedenen Sprachfamilien
zusammenfalle, sondern daß diese von Jener unabhängig sey.

S



114
sich auf die folgenden Generationen fort". So erklären sich Einige
die Entstellung und die dann fortdauernde Körperbildung der Ras¬
sen wenigstens zum Theile. Ueberdies lehrt die Erfahrung, daß
die Merkmale der einzelnen Rassen keine durchaus unverän¬
derlichen seycn, sobald die klimatischen Verhältnisse und derglei¬
chen andere werden. Mohren z. B., welche in unsere Länder kom¬
men, und sich da sortpflanzcn, verlieren, freilich erst in Genera¬
tionen, Manches von ihrer Eigenthümlichkeit. Insofern sich alle
Rassen mit einander vermischen können, stellen sie nur Eine,
nicht mehrere Menschen-Arten dar. (Vergl. C. N. Wiseman
Zusammenhang u. s. w. S. 111—161; und Serres Kosmog. S.
252 u. ff.) *)

Und eben dies muß für die Naturforscher Grund genug
seyn, wenigstens die Möglichkeit der gemeinsamen Abstammung
von Einem Paare zuzugeben; wie denn die Berühmtesten aus ih¬
nen dieselbe in der That nicht in Abrede stellen, als: Haller, Linne,
Buffon, Blumenbach, Euvier, Prichard, Weber u. A. Alexander
von Humboldt schreibt (Kosmos Bd. I. S. 379.): „So lange
man nur bei den Extremen in der Variation der Farbe und der
Gestaltung verweilte, und sich der Lebendigkeit der ersten sinnli-
cden Eindrücke kingab, konnte man allerdings geneigt werden, die
Rassen nicht als bloße Abarten, sondern als ursprünglich ver¬
schiedene Menschenstämme zu betrachten. Die Festigkeit ge¬
wisser Typen mitten unter der feindlichsten Einwirkung äußerer,
besonders klimatischer Potenzen schien eine solche Annahme zu
begünstigen, so kurz auch die Zeiträume sind, aus denen
historische Kunde zu uns gelangt ist."

„Kräftiger aber sprechen, auch meiner Ansicht nach, für die
Einheit des Menschengeschlechtes die vielen Mittelstufen
der Hautfarbe und des Schädelbaues, welche die raschen Fort¬
schritte der Länderkenntniß uns in neueren Zeiten dargeboten ha¬
ben, die Analogie der Abartung in anderen wilden und zahmen
Thierklassen, die sicheren Erfahrungen, welche über die Grenze
fruchtbarer Bastard-Erzeugungen haben gesammelt werden könne»."

Die Tbatsache, daß die Verschiedenheiten der einzelnen Ras¬
sen nirgends nach außen vollständig abgeschlossen, ja nicht
einmal in ihrem cigenthümlichen Bezirke vollkommen durchgeführt
und herrschend anzutreffen seyen; — (so z. B. sind die Wurstlip¬
pen, hervorstehenden Kiefer, das wollige Haar, wohl in der Re¬
gel den Mohren eigen, aber es finden sich auch Ausnahmen unter
ihnen, — der sogenannten Albinos, d. i. Menschen mit blendend
weißer Haut, Hellen, fast farblosen Haaren und rothen Augca
nicht zu erwähnen) — daß die eine Raffe durch Mittelraffen all-
mälig in die andere übergeht, ja daß in jeder einzelnen Rach
Formen vorkommen, welche denen anderer Raffen, ohne daß »>>'

*) Sogar H. Burmeister erkennt nur eine einheitliche Menschen¬
art an.



115
diesen je eine Vermischung Statt hatte, ähneln, laßt auf eine
allmälige Degeneration einer Urform in die nun bestehenden
Rasscnformen schließen.

„Sämmtliche Rassen der Menschen, sagt der Naturforscher
Rudolph Wagner (stehe dessen anthropologischen Vortrag, geb. zu
Göttingen 1854; dessen „Naturgeschichte des Menschengeschlecktes"
2 Bände; ferner Andreas Wagner's „Urwelt"), so wie die Rassen
vieler Hausthiere, lassen sich auf keine wirklich eristirende, sondern
nur auf eine ideale Urform, welcher beim Menschen die indo¬
europäische am nächsten steht, zurückführen. Die Art und Weise,
wie die Raffen sich gebildet haben, ist völlig unbekannt. Sie fällt
in eine unvordenkliche, der Forschung völlig unzugängliche Zeit.
Ob alle Menschen von Einem Paare abstammen, läßt sich vom
Standpunkte exakter Naturforschung eben so wenig erweisen, als
das Gegenthcil, und man kann von dieser Seite von der Ge¬
schichtsforschung und wissenschaftlichen Theologie durchaus nicht
auf die Naturforschung recurriren. Die Möglichkeit der Ab¬
stammung von Einem Paare läßt sich aber nach streng philoso¬
phischen Grundsätzen durchaus nicht bestreiten. Wir sehen
unter unseren Augen in einzelnen colonisirten Ländern physiogno-

' mische Eigenthümlichkeiten bei Menschen und Tbieren entstehen,
und beharrlich werden, welche, wenn auch nur entfernt, an die
Raffenbildung erinnern. Die jüngsten Resultate der Naturfor-

, schung lassen den Glaubenssatz von der Einen Abstammung des
l Menschengeschlechtes ganz unangetastet."
i Zum Beweise dieses Glaubenssatzes berufen wir uns mit

Recht auch darauf, daß sich in den heidnischen Religionen, so vcr-
l schieden sie sonst scyn mögen, doch noch Spuren der Uroffenba-
l rung nachweisen lassen. Warum die Feinde der geoffenbarten Re-
- ligion sich solche Mühe geben, die Einheit des Menschengeschlech¬

ts zu bekämpfen, ist nicht schwer einzusehen. Nickt rein wiffen-
i schaftliches Interesse nur spornet sie dazu an. Denn mit dem
e Satze, daß unser Geschlecht nur von Einem Urpaare abstamme;
" daß es nicht verschiedene getrennte Schöpfungen des Menschen

gegeben habe; daß sich die mosaische Schöpfungsgeschichte nicht
t etwa lediglich auf die weiße Rasse allein beziehe, steht oder fällt
t das christliche Dogma der Erbsünde, und das damit in Ver-

mudung stehende hochheilige Geheimniß der Erlösung aller
- Menschen durch den eingebornen Sohn Gottes — also das
r gesammtx Gebäude des Christeutbumes.
d Von Seite der modernen Materialisten ist's übrigens gar
» mcherliche Inkonsequenz, wenn sie die Möglichkeit des Uebcrgan-
/ gss eknxit Rasse in die andere abstreiten — sie, die doch das
c Meuschen-Geschlecht aus dem Affen-Geschlechte herlei-
>t ten wollen!

Wenn es sich um den Ort fragt, wo das erste Menscken-
paar lebte, so weist Alles auf Mittel-Asien, als auf die Wiege
unseres Geschlechtes hin. Die Urauswandcrung des Menschenge-

8 *



116
schlechtes von dort ans wird durch mehr als Einen Grund bestä¬
tiget. Carl Vogt's Einwendung, daß eine solche Ausbreitung nach
verschiedenen Seiten der Erde geographisch unmöglich sey, hat
Professor A. Wagner in „Naturwissenschaft und Bibel, 1855"
durch Anfübrung von Thatsachen triftig widerlegt. —

In Asien beginnt die Geschichte, dort entstanden die ersten
Reiche und Staaten, dort treffen wir die Anfänge der Cultur an.
Je mehr von dem oben angegebenen Centralpunktc entfernt, in
desto roherem Zustande erscheinen die Völker noch in der Gegen¬
wart. — Die Traditionen, welche sich hierüber unter den verschie¬
denen Stämmen, insbesondere auch unter den Bewohnern Afri¬
kas und Amerikas erhalten hatten, bekräftigen unsere Behauptung.
Die Gallas-Neger z. B. haben die Sage, daß sie ursprünglich
über ein Meer nach Afrika eingewandert, und, anfänglich weiß,
erst später schwarz geworden seyen. —

Die amerikanische Bevölkerung nennt C. Vogt „das Kreuz
der Ein-Paarler des Menschengeschlechtes". Alljährlich wandern
einmal die Tschukschen Nordasiens über die Beringsstraße nach
Amerika hinüber, um Handel zu treiben, und kehren dann wieder
zurück. Warum soll denn also eine solche Ueberfahrt in alter
Zeit zu den Unmöglichkeiten gehört haben? — Die neuesten Na¬
turforscher in Amerika: John Bachmann und Pickering haben die
Aebnlichkeit der amerikanischen Raffe mit der mongolischen höchst
auffallend gefunden; — schon Blumenbach bemerkte, daß diese
Aehnlichkcit der Meinung: die Amerikaner seyen aus dem nörd¬
lichen Asien eingewandert, ein besonderes Gewicht verleihe, (ste
var. Aon. bum.) — Die Völker in Nucatan sagen: ihr Stamm¬
vater Votan sey von da gekommen, wo das große Haus gebaut
wurde, bei dem jedes Volk seine Sprache erhielt. Der Kaiser
von Merico, Montezuma, sprach zum spanischen Eroberer Ferdi¬
nand Cortez: „Wir wissen aus unseren Büchern, daß ich und
Alle, die dieses Land bewohnen, nicht hier unseren Ursprung ha¬
ben, sondern als Fremde sehr weit hergekommen seyen". — In
Nordamerika sind diese Einwanderungssagen der Indianer beson¬
ders deutlich; und zwar geschah, laut denselben, die Einwanderung
aus dem fernen Westen.

Eine nähere Beschreibung des Wohnortes unserer Stamm¬
eltern, zumal der Lage des Paradieses (Genes. Cap. 2, V. 8.
u. ff.) wird wohl für immer unthunlich bleiben. (Ueber die Sa¬
gen der alten Völker vom Paradiese siehe H. Lüken: Traditionen
n. s. w. S. 64-74).

Das zweite AaMes dec Heaesis Oegmat:
V. 1. „Also ward vollendet Himmel und Erde, und all'

ihre Zier."
V. 2. „Und Gott vollendete am siebenten Tage (Welt-

Tage) sein Werk, das er gemacht, und ruhte am siebenten Tage
von allem Werke, das er gemacht."



117
V. 3. „Und er segnete den siebenten Tag, und beisigte ibn,

weil er am selben ruhte von allem seinem Werke, das Gott schuf,
um es zu machen" (herzurichten).

Bedurfte Gott der Ruhe, weil er etwa durch die Erschaf¬
fung ermüdet war? Eine so kindische Frage muthen wir Nie¬
mandem zu. Der Sinn obiger Verse ist: Die Schöpfung war
vollendet, und es trat nun in Bezug auf unseren vollständig
eingerichteten Erdplaneten die Epoche der Stabilität in
der Natur und ihren Phänomenen ein. Nur einmal noch, näm¬
lich durch die Sündfluth, wurde dieselbe unterbrochen. Derlei
Epochen, wie sie vorübergegangen waren, mit ihren immer neuen
Hervorbringungen und Zerstörungen kommen für uns nicht wie¬
der. Mit der Erscheinung des Menschen waren sie abgeschlossen.
Darin bestand die Ruhe Gottes nach dem sechsten Tage. Daß
Gott noch fernerhin als Schöpfer — im großen Universum —
als Erhalter und Regierer der Welt thätig sey, hat uns sein ein-
geborner Sohn Jesus Christus versichert. (Joh. Cap. 5, V. 17.)

So ist also in der mosaischen Schöpfungsgeschichte Alles
höchst vernunftgemäß. Alles mit der Wissenschaft im Einklänge.
Nur der nie befriedigte Geist der Skepsis kann in der heiligen
Erzählung Unmöglichkeiten oder Ungereimtheiten erblicken. So
lange die Geologre noch in der Wiege lag, war sie im Vereine
mit einer falschen Philosophie bemüht, die historische Wahrheit
der mosaischen Urkunde zu bestreiten, (man denke an die Encyclo-
Pädisten des vorigen Jahrhunderts); nun soll sie ihre Vcrthei-
digcrin werden, — und sie wird es hoffentlich stets mehr, fe grö¬
ßere Fortschritte sie macht. Auch hierin geht die echte Wissen¬
schaft Hand in Hand mit der Religion. Und kann es anders
seyn? Der Gott der Natur ist ja auch der Gott der Bibel, —
Jene sein ungeschriebenes, diese sein geschriebenes Buch.

„Das erste Blatt der mosaischen Urkunde hat mehr Gewicht,
sagt Jean Paul, als alle Folianten der Naturforscher und Phi¬
losophen." Und eben so wahr als schön drückt sich der be¬
rühmte Naturforscher Cuvier (George Leopold, j- 1832) aus:
»In aller Wissenschaft der Aegypter unterrichtet, aber über sei-
«er Zeit stehend, hat uns Moses eine Kosmogonie hinterlassen,
deren Richtigkeit sich täglich wunderbar bestätigt. Die neueren
geologischen Beobachtungen stimmen mit der Genesis über die
Ordnung, in welcher alle organischen Wesen allmälig erschaffen
Wurden, aufs Vollkommenste überein", (viscours sur les revolu-
llons llii Alnbe.)

„Wir können, sagt Demerson (la Keoloofs ensetznee en 2L
leeons^ cm Instolre naturelle clu Alobe terrestrs 1829) nicht genug
aufmerksam machen auf diese bewunderungswürdige Ordnung,
Melche die Grundlage der positiven Geologie bildet. Welche Hul-
°Mng sind wir nicht dem von Gott inspirirten Geschichtschreiber
(Moses) schuldig!"



118
„Hier, ruft Bouböe aus (^eoloxio elementsiro — 1833), sind

wir bei einer Betrachtung angekommcn, die uns nothwcndig auf¬
fallen muß. Wenn ein Buch, das zu einer Zeit geschrieben wurde,
wo die Naturwissenschaften noch so wenig Fortschritte gemacht
hatten, deßungeachtct in wenigen Zeilen den Inbegriff der merk¬
würdigsten Folgesätze enthält, zu denen man unmöglich anders
als durch den unendlichen Fortschritt, den man im l8. und 19.
Jahrbunderte machte, gelangen konnte, wenn diese Folgesätze mit
Thatsachen in Verbindung stehen, die man damals, za bis auf
unsere Tage weder wußte, noch selbst ahnte, und welche die Phi¬
losophen immer auf widersprechende Weise und unter irrigen Ge¬
sichtspunkten betrachtet hatten, wenn endlich dieses Buch über sein
Zeitalter so erhaben ist in der Sittenlehre und Naturphilosophie,
so sind wir genöthiget, zuzugcben, daß in diesem Buche Etwas
ist, was über den Menschen erhaben ist; Etwas, was er nicht
siebt, was er nicht begreift, was aber unwiderstehlich auf ihn
eindringt".

„Auch für den Geologen ist die Bibel das Buch der Bücher."
(„Sonst und Jetzt". Populäre Vorträge über Geologie, von Dr.
F. A. Quenstedt.) *)

X.
Alter des Menschengeschlechtes und Lebens¬

dauer in der Urzeit.
Die Gegner der geoffenbarten Religion wissen sehr wohl,

daß sie derselben keinen empfindlicheren Stoß versetzen können,
als dadurch, daß sie ihre erste geschichtliche Grundlage angreifen;
so wie ein Gebäude einstürzen muß, ist einmal sein Fundament
untergraben. In dieser Absicht, und um das Ansehen der heil.
Urkunde zu vernichten, geben sie der Welt einen anderen, ob auch

*) Nicht unbekannt ist es dem Verfasser, daß neuerlichst die Ansicht
ausgesprochen wurde: Moses habe zwar wohl in der Erzählung
von dem Sechstagewerke dem wesentlichen Gehalte nach die
Darlegung der sichtbaren Schöpfung in ihren Hauptmomenten
gegeben; an eine Parallele aber zwischen den Epochen geologischer
Entwicklung und den mosaischen sechs Tagen seh gar nicht zu denken. —
Offen gestanden, die dafür angeführten Gründe sind dem Verfasser nicht
so überzeugend vorgekommen, um ihnen die bisher gewöhnliche Auffas¬
sung zum Opfer zu bringen. Der neueste Stand der Geologie scheint
dieses noch nicht zu fordern. — Man mache Moses nickt Nnteciprunio
zum „Professor der Physik"; aber eben so sehr verhüte man ande-
rerieits, daß er nicht zum Naturphilosophen, und seine Schöpfungs-
Geschichte nicht zum Natur-Philosophem gemacht werde.



119
noch so unwahrscheinlichen Ursprung, als die mosaische Schöpfungs¬
geschichte; eben deshalb suchen sie auch das Alter des Menschen¬
geschlechtes viel höher hinaufzuschrauben, als es der Bibel zufolge
angenommen werden muß. Auf welche Beweisgründe stützen sie
sich? Etwa auf unwiderlegbare Thatsachen? Nein! Son¬
dern auf bloße Vermuthungen; auf dunkle Sagen; bis ins Un¬
kenntliche entstellte Ucberlieferungen; auf unverstandene Hierogly¬
phen au alten Monumenten; auf offenbar lächerliche Uebertrei-
bungen in der Chronologie einiger Völker u. dg. Alles ist ihnen
willkommen, wenn es nur dazu dient, die Glaubwürdigkeit der
Bibel zu verdächtigen. „Wahrhaftig, ich glaube, — sagt Cardinal
N. Wiseman im: Zusammenhang der Ergebnisse wissenschaftlicher
Forschung mit der gcoffenbarten Religion, S. 291 — wenn die
Bücher Mosis nicht von der Christenheit wären aufbewahrt, son¬
dern erst unter den Juden Chinas, oder von Dr. Buchanan bei
denen von Malabar — (wo man wirklich Abschriften des Pen¬
tateuchs fand) — gefunden worden. Diejenigen, die sie unter den
dcrmaligen Umständen herabgesetzt und geschmäht haben, hätten
sie als eitlen Schatz geschichtlicher und philosophischer Erkenntnisse
ausgenommen."

Die Frage, welche uns hier beschäftiget, ist: wie lange Zeit
besteht das Menschengeschlecht? wann hat es begonnen?

Wir glauben mit der Kirche: Nicht länger besteht es, als
sich dies aus der Genesis Cap. 1 und anderen Bibelstellen ergibt.

Daß man über das Jahr der Erschaffung des Menschen nicht
ganz einig sey, kann nicht befremden, und läßt sich daraus hin¬
länglich erkären, daß im Alterthume verschiedene Aeren, — nicht
nur die von dem Beginne des Menschengeschlechtes an gerechnet, —
im Gebrauche waren und daß die Morgenländer einst, wie noch
in der Gegenwart, meist nach den kürzeren Mondes- statt nach
Sonnen-Jahren zählten. Die Berechnungen der Jahre, welche
seit der Erschaffung des Menschen bis zur Geburt Jesu Christi
verflossen, variiren zwischen 6984, als dem unwahrscheinlichen
Marimum, und 3484, als dem Minimum. Bossuet, welcher der
hebräischen Zeitrechnung folgt, nimmt 4004 Jahre an; worin ihm
die bewährtesten Geschichtsforscher beistimmen. Davon weicht die
griechische, d. i. die von den 70 griechischen Bibclübersetzern zu
Alerandria, im 3. Jahrhunderte vor Christus, gebrauchte Zahl
der Jahre der Welt als die etwas größere; und die etwas klei¬
nere der Samaritaner nicht viel ab. (Siehe Gr. Stolbergs Ge¬
schichte der Religion Jesu Christi Bd. 1, S. 350; und M. Ser¬
res Kosmogonie des Moses, S. 191.)

Auf den Unterschied einiger Jahre kommt es nicht an.
Besehen wir uns die Einwürfe näher, wie sie aus der Ar¬

chäologie, Geologie u. dgl. gegen das biblische Alter unseres Ge¬
schlechtes vorgebracht werden. Man beruft sich vorzüglich auf
die Inder, Aegypter, Chaldäer und Chinesen, deren Dascyn bis
auf ungeheuer viele Jahrtausende vor der angenommenen Erschaf-



120
fung des Mensckcn hinausreichen soll. Was hat es damit für
eine Bewandtniß? Derlei Angaben sind, ganz einfach gesagt,
Unrichtigkeiten und Uebcrtreibungen.

Den astronomischen Entdeckungen der Inder hat unter den
nambaftcren Gelebrten zuerst Jean Sylvian Bailly, der auch von
dem uralten, längst untergegangenen Eulturvolke der Insel Atlan¬
tis träumte, (geb. 1736 zu Paris, guillotinirt am 12. November
1793) ein enormes Alter zugesprochen. Selbst Voltaire erklärte
sich dagegen, eben so Dclambre (geb. 1749, f als Professor der
Astronomie 1822), der in seiner Geschichte der alten Astronomie
die Grundlosigkeit und Willkürlichkeiten nachweist, welche sich Je¬
ner zu Schulden kommen ließ. — Dem astronomischen Werke!
8urjosiststbaiM tkeilen die Brahminen ein Alter von nicht weniger
als etlichen Millionen Jahren zu. Der gelehrte Engländer Bent¬
ley bat aber in den plenic kesesrckos, und im Historierst viev ok
tlie Hinstoo ^stronom^ dargethan, daß es einer durchaus nicht
außer den Grenzen der Wahrscheinlichkeit liegenden Zeit entstamme;
durch seine Berechnungen würde es gar erst auf das 10. oder 11.
Jahrhundert n. Ehr. zu setzen seyn. — Die ältesten astronomi¬
schen Beobachtungen der Hindu fallen — behauptet er —nicht frü¬
her, als in das Jahr 1425, und 1181 vor unserer christlichen Zeit¬
rechnung (Card.Wiseman's Zusammenhang», s. w. S. 293 u. ff.)*)

Das Heldengedicht Uamsjema gibt eine genaue Beschreibung
des Himmels bei der Geburt Rama's und bei seinem Eintritte in
das einundzwanzigste Jahr, woraus sich, nach Bentley ergibt, daß
eine solche Constellation nur etwa 961 Jahre vor Christus habe
stattfinden können.

Für einen ungleich jüngeren Ursprung der indischen astrono¬
mischen Beobachtungen und Werke entschied sich unter Anderem
auch der berühmte Laplace (geb. 1749; f 1827). „Der Ursprung
der Astronomie in Persien und Indien, schreibt er (Exposition st»
Systems stu iVlonsto), verliert sich, wie bei allen andern Völkern,
in das Dunkel ihrer Urgeschichte. Die indischen Tafeln setzen
einen sehr vorgerückten Zustand der Astronomie voraus; aber wir
haben allen Grund zu glauben, daß sie kein sehr hohes Alterthum
in Anspruch nehmen kann." Klaproth I. H. (geb. 1783, f 1835)
schreibt: „Die astronomischen Tafeln der Hindu, denen man ein
abentheuerliches Alterthum beigemcssen hat, wurden im siebenten
Jahrhunderte der gemeinen Zeitrechnung verfertigt, später aber
durch Berechnungen auf eine frühere Epoche zurück datirt". Nach
der Ansicht des M. de Serres (a. a. O.) würden diese Tabellen
theilweise gar erst aus dem dreizehnten Jahrhunderte nach Chri¬
stus herrühren. — (Vergleiche damit Dr. I. Schleiden, Studien
S. 252 u. ff.)

Aehnliches, was von der astronomischen, gilt auch von der
philosophi sch-religiösen Literatur der Inder. Ihren, un-

Marcel de Serres läßt obiges Werk 760 Jahre vor Christus verfaßt
sehn. (Kosmogonie S. 23S—241.)



121

ter dem Namen Vedas bekannten heiligen Büchern wurde von
den Encyclopädisten und anderen Freidenkern ein so abentheucr-
lichcs Alter zuerkanut, daß die mosaischen Schriften im Vergleich
damit moderne Bücher gewesen wären. Und doch hat es eine
etwas genauere Forschung herausgestellt, daß sie jünger seyen,
als die Genesis. Colebrooke (geb. 1765, -h 1837 als Präsident
der asiatischen Gesellschaft), Einer der gründlichsten Kenner des
Sanscrit, schließt aus den in den Vedas enthaltenen astronomi¬
schen und anderen Daten, daß sie nicht früher als 1400 Jahre
vor Christus verfaßt seyn konnten. (In den ^siatio kesearelies
vol. VII. psA. 284.)

Windischmann der Aeltere spricht („die Philosophie im Fort¬
gänge der Weltgeschichte", Bd. II. S. 690) denselben zwar ein
hohes Alter nicht ab, eben so sein Sohn, Dr. Friedrich Windisch¬
mann, - ohne daß sie jedoch deßhalb der mosaischen Urkunde
im Geringsten Eintrag machen könnten; im Gegentbeile bestätigen
sie deren Richtigkeit. Nach Ritter, Professor zu Berlin, dürfte
der Anfang der eigentlichen indischen Philosophie nicht einmal
weit über hundert Jahre vor Christus zurückgesetzt werden. (Ge¬
schichte der Philosophie I. Thl. S. 60. 1829.) (Vcrgl. Card. N.
Wisemans Zusammenhang S. 480—486.)

Die in der That phantastische Chronologie der Inder ist
ganz unverläßlich. Sie spielt mit Millionen Jahren, als wenn's
Jahrzehende wären. „Wenn morgenländische Nationen einmal
darauf ausgehen, ihrem Ursprünge und ihrer Urgeschichte eine
mythologische Epoche zu geben, so stutzen sie nicht bei Kleinig¬
keiten, und lassen sich nicht durch die europäische Regel, Möglich¬
keiten zu berücksichtigen, aufhalten." (C. Wifeman a. a. O. S.311).

„Bei aller ihrer frühe schon merkwürdigen und cigenthüm-
lichen Cultur haben die Inder — heißt es in der Weltgeschichte
Karl Friedrich Beckers, Bd. I. S. 25 — von ihrer älteren Zeit

gut als gar keine Geschichte, in dem Sinne, in welchem w i r
das Wort fassen. An der Stelle von Ueberlieferungen aus der
Barzeit des Volkes finden wir Sagen, mit einer so phantastischen,
abentheuerlichen Mythologie durchwebt, daß man entweder gar
keine Spuren wahrer Begebenheiten darin entdecken kann, oder
doch nur einige ganz allgemeine und unbestimmte, von aller Chro-
nvlogie entblößte."

Die von den Panditas, d. i. den indischen Gelehrten, ent¬
worfenen Listen von Königen enthalten höchst absurde Einzelhei-
ssn, und stimmen miteinander nicht überein. Bei all dem reichen
sw doch nicht über 4300 Jahre hinauf. (Serres Kosmogenie
(S. 239-241.)
2 . Die Brahminen theilen das Weltalter in vier ungeheuere
Jkitläufe ein. (Dafür setzen die Inder 12,000 Götter-Jahre
Hfh von denen Eines 360 Tage von der Dauer je eines mensch-
1>chen Jahres in sich begreift; also im Ganzen4.320,000 Jahre.)

der vierten Wcltperiode — der jetzigen, (Lsii-^nAs, d. i.



122
Alter der Sünde genannt) — welche 400,000 Jahre dauern soll,
scyen bereits 5000 Jabre verflossen. (Sie lassen dieselbe 3101
vor Cbr. beginnen.) Darin werden die Menschen höchstens hun¬
dert Jahre alt. In dem vorbergegangenen dritten Zeiträume er¬
reichten sie ein Alter von tausend Jahren. — Da die Brahminen
unsere jetzige Weltepoche mit der großen Ueberschwemmung der
Sündflutb, anfangen, so ist ibre diesfällige Berechnung der 5000
Jabre, sammt der Lebensdauer vor und nach der Sündflutb,
mit der mosaischen Urkunde ziemlich in Uebcreiustimmung. Die
früheren Weltepocheu sind nichts, denn ein Spiel der Phantasie.
(Siebe Gr. Stolbergs Gesch. d. R. J. Bd. s. S. 367. Vergl.
H. Lücken: Trad. d. Menschengeschlechtes S. 82 u. ff.)

Der Engländer W. Jones (f 1794 zu Ealcutta), welcher
die vom Pandita Ratbakanta aus den Purana's ausgezogeneii
Königslisten zur Grundlage seiner Forschungen nahm, gelangte,
indem er den Königen die nur immer möglich langen Zeiträume
anwics, doch nur zu dem Resultate, daß die Gründung einer Re¬
gierung in Indien nicht eher als 2000 Jahre vor Christus, alfe
beiläufig um die Zeit Abrahams, angenommen werden könne.
(On tbe ObronoloKv eck tbe bkinstoos.)

Aehnlich James Tod in seinen „Annalen und Alterthümcrn
von Radschastan". —

Arnold Hermann Ludwig Heeren, Professor der Geschichte zu
Göttingen (41842) äußert sich in seinem claffischen Werke: „Ideen
über Politik, den Handel und den Verkehr der vornehmsten Völ¬
ker der alten Welt". (S. 242.) „Diese Verzeichnisse nehmen in
der indischen Mythologie denselben Rang ein, wie die des Apollo-
dorus (der nm 150 v. Chr. in seinem Werke „Bibliothek" eine
aller Kritik ermangelnde Zusammenstellung der Mythen lieferte)
in der griechischen. Wir dürfen darin keine kritische oder chrono¬
logische Geschichte zu finde» erwarten; es ist eine von Dichtern
behandelte und durch Dichter erhaltene; also in diesem Sinne eine
Dichter-Geschichte; ohne daß sie deßhalb eine gänzlich erdichtete
Geschichte zu seyn braucht." Und S. 272 : „Aus allen bisheri¬
gen (von ihm angestellten) Betrachtungen ergibt sich, daß die Ge¬
gend des Ganges viele Jahrhunderte (aber nicht Jahrtausende oder
gar Millionen Jahre), wahrscheinlich gegen 2000 Jahre vor Chri¬
stus, der Sitz beträchtlicher Königreiche und blühender Städte
gewesen sey". (S. Card. Wiseman a. a. O. S. 311 u. ff)

Nach Lassen (vergl. Jnd. Alterthumsk. Bd. I. S. 749) ist
das Weiteste, bis wohin man nach einigermaßen glaubwürdigen
Gründen die indische Geschichte zurückführen kann, das 14. Jahr¬
hundert v. Chr.

Wir wenden uns zu einem andern uralten Volke — zu de»
Aegyptern.

Es sind bei den griechischen Schriftstellern, Herodot, welchen
um die Mitte des fünften Jahrhundertes vor Chr., und Diodok
von Sicilien, der erst im Zeitalter des Augustus lebte; ferner in



123

Auszügen, (Bruchstücken), welche aus dem Werke des ägyptischen
Oberpnesters Manctho, der unter König Ptolemäus II. Plsila-
delphus (284—246 v. Chr.) auf dessen Befehl schrieb, besonders
bei Eusebius, und dem byzantinischen Geschichtschreiber Georgius
Syncellus (am Ende des 8. Jakrhundertes) bestehen, lange Rei¬
hen ägyptischer Königsnamen zu lesen, aus welchen sich eine mit
der Bibel unvereinbarliche Chronologie ergäbe. Die Gegner der
Offenbarung bedienten stch ihrer als Waffe; wie insbesondere
Volney (keeberelies vol, II.) die Bildung der Priesterhöfe in
Aegypten nicht weniger als 14,000 Jahre vor Christus ansetzt!
Diese unter einander wenig im Einklänge stehenden Angaben sind
ohne Zweifel aus sehr unzuverlässigen Sagen geschöpft und es
gilt von ihnen das Nämliche, was oben von den indischen Kö-
nigslisten gesagt wurde. — Die Chronologie des Eratosthencs,
welcher unter Ptolemäus Hk. Evcrgetes (246—221 v. Chr.) Auf¬
seher der Bibliothek zu Alerandria war, stimmt mit der heiligen
Schrift besser überein. — Mit Mühe läßt sich aus dem Dunkel,
welches über der Vorzeit Aegyptens liegt, so viel mit einiger
Wahrscheinlichkeit seststellen, daß der erste bekannte König all-
dort, Menes, nicht früher, als etwas über 2500 Jahre vor Chri¬
stus lebte.*) Erst mit der Vertreibung der aus der Fremde ein-
gedrungenen Hirtenkönige — der Hykso's — unter deren Einem
Joseph, des Patriarchen Jakob Sohn, nach Unterägypten mit
der Hauptstadt Tanis gekommen war (um 1717 v. Ehr., laut der
Zeitrechnung des Bossnet; nach Anderen früher), und mit der
nicht lange darauf erfolgten Vereinigung der einzelnen ägyptischen
Landesthcile zu Einem Reiche mit der Hauptstadt Theben, schon
bon Homer als die Hnudertthorige gepriesen, kommt Licht in die
Geschichte dieses merkwürdigen Landes und Volkes. (Siehe K. Fr.
Beckers Weltgesch. Bd. 1.)

Die Sucht, sich ein sehr hohes Alter zu vindiciren, hat die
Aegypter zur Erdichtung von mehr als 30,000 Jahren für die
Dauer der ersten Zeiten, und beinahe eben so vieler für die
Herrschaft der Götter verleitet. Für die Herrschaft der
Menschen aber bis zum fünfzehnten Jahre vor ber Eroberung
«leranders, d. i. bis zum Jahre 347 vor Christus, erübrigen so-
dann nur etwas über 2000 Jahre. — Daß nur diese letztere Pc-
nvde der geschichtlichen Wahrheit näher komme, die anderen aber
Duz der Mythe angehören, ist unverkennbar. (Siehe Serres Kos-
Mogenie. S. 233.)

i vielleicht ist er aber, meinen Einige (als: H. Lücken in: Traditionen des
Menschengeschlechtes S. 213.) gleich dem indischen Manu Eine Person
mit dem Sündfluthpatriarchen Noe: Manctbo und Diodor setzen ihn
freilich um 5000 vor Chr.; Eratosthenes aber richtiger um 2600 vor
Ehr.; womit eine alte, von Syncellus aufbewahrte ägyptische Chronik
übereinstimmt.



124
Schon Di'odor bemerkt, daß nach Behauptung Einiger die

Jabre in den Büchern der ägyptischen Priester nicht Sonnenjahre,
sondern nur Monate seyen, was, wenn es sich richtig so verhielte,
die zu zahllosen Jahrhunderten angeschwollene ägytische Zeitrech¬
nung gewaltig der historischen Nüchternheit nahe bringen würde.
(S. Gr. Stolberg, Gesch. d. R. I. Bd. 1, S. Z62.)

Aus den riesenhaften Bauwerken und sonstigen Denkmälern
der Aegypter, insbesondere den Pyramiden, hat man auf ein un¬
geheures Alter der ägyptischen Kunst und Cultur den Schluß ge¬
zogen. Bekanntlich sind diese Denkmäler mit Hieroglyphen -
der heiligen Bilderschrift — bedeckt. Kein Schlüssel zu ihrer Ent-
räthslung hat sich aus dem Alterthume erhalten. Was sich in
dem Werke „Stromata" des Clemens von Älerandria — eines
berühmten Kirchenlehrers aus dem dritten Jahrhunderte — hier¬
über angedeutet findet, konnte ebenfalls keinen genügenden Auf¬
schluß geben. Desto mehr ward aber die Wißbegierde der Alter-
thumsforscher gereizt und ein desto größeres Feld stand bloßen
Vermutkungen offen, was denn auch wirklich zum Nacht heile
der Bibel ausgcbeutet werden wollte. In neuerer Zeit haben
stch um die Entzifferung der Hieroglyphen höchst dankenswerthe
Verdienste erworben: der Engländer Uoung; ganz besonders der
jüngere Champollion Jean Francois (geb. 1790, -H1832) — Bru¬
der des älteren Champollkon-Figeac (geb. 1779), welcher die Ex¬
pedition Napoleons nach Aegypten begleitet hatte; — dann Syl¬
vester de Sacy (geb. 1758, f 1837): Bank aus England; der
Schwede Akerblad Joh. Dav.; Rosellmi zu Pisa; jüngst Lepsius
u. A. Ein zu Rosette — im Delta — 1799 aufgefundener Stein,
auf dem sich neben dem hieroglyphischen Terte dessen griechische
(Übersetzung befand, und zum Theile auch ein von der Nil-Insel
Philae in Oberägypten nach England gebrachter Obelisk ermög¬
lichten die Zusammenstellung eines hieroglyphischen Alphabetes.
Weit entfernt, daß die gewonnenen Resultate die biblischen An¬
gaben, wie sonst in irgend einer, so auch in Hinsicht des Alters
unseres Geschlechtes, umstoßen, bekräftigen sie dieselben vielmehr
in glänzendster Weise. Champollion drückt sich darüber in eine»!
Briefe dto. Paris 23. Mai 1807 unter Anderem wie folgt, aus:
„Ich werde zeigen, daß kein ägyptisches Monument wirklich älter,
als 2200 Jahre vor unserer Zeitrechnung ist. Es ist dies gewiß
ein sehr hohes Alter, aber es bietet nichts dar, was den heilige«
(Überlieferungen entgegen ist, und ich wage zu sagen, daß es selbe
sogar in allen Punkten bestätigt. Wirklich stimmt, wenn man die
durch die ägyptischen Monumente gegebene Chronologie und Rei¬
henfolge der Könige annimmt, die ägyptische Geschichte mit de«
heiligen Büchern bewundernswerth überein. — (Dies wird da««
zum Theile speziell nachgewiesen.) — Ich wäre neugierig zu wisse«-
was Die zu antworten haben werden, die böswillig behauptet

l)aß die Lgytischen Studien darauf zielen, den Glauben
dre historischen, in den Büchern Mosts gelieferten Urkunden



125
beeinträchtigen." (Siehe Cardinal N. Wiseman a. a. O. S. 327
-356.)

Die noch jetzt angestaunten Pyramiden sind um Vieles
jünger, als die ältesten anderen Monumente, z. B. die Königs¬
schilder auf dem Wandgemälde des Königspalastes zu Karnak,
die Tafel von Abydos, und der sogenannte Königspapyrus von
Turin. Nach Diodor und Herodot würde die Erbauung der Py¬
ramiden nach der Zeit des trojanischen Krieges fallen. —

Was die astronomischen Kenntnisse der alten Aegypter betrifft,
so waren dieselben gewiß nicht so ausgebildet, als man hie und
da glauben machen möchte; eben so wenig erübrigen uns Denk¬
mäler davon aus erstaunlich früher Zeit. Die Thierkreise zu
Dendera sTentyris) und zu Esneh (Latopolis) — in Oberägyp-
tm — welche während des Feldzuges unter Napoleon aufgefun¬
den worden waren, und denen Anfangs ein Daseyn von vielen
Jahrtausenden vor unserer Zeitrechnung zuerkannt werden wollte,*)
stammen, wie es die gelehrtesten Archäologen Champollion, Vis¬
conti, Letronne u. A. unwiderlegbar bewiesen, erst ans der Zeit
der römischen Herrschaft über Aegypten. Denn der Eine wurde
unter Kaiser Tiberius, der Andere unter Kaiser Antoninus errich¬
tet. — Weit entfernt also, daß sich daraus ergäbe, die Aegypter
styen schon vor der Zeit, welche unser Glaube der Schöpfung
des Menschen beilegt, ein kenntnisreiches und wissenschaftlich ge¬
bildetes Volk gewesen, thun auch diese Denkmäler kaum mehr,
E die Anfänge der Astronomie als Wissenschaft unter
denselben dar. Auch bei den Aegyptern gehören überdies solche
Darstellungen mehr nur der Astrologie an, die unter ihnen
ohr gepflegt wurde. **) (C. N. Wiseman a. a. O. S. 356—366.)

Ueber das alte Babylonien wissen wir nur das mit Bestimmt-
M, was uns die Bibel berichtet; nämlich, daß der kühne Jäger
Nimrod dieses Reich nicht lange nach der Sündfluth (2348 v. Ehr.)

Ran meinte. Jener seh vor 15,000; Dieser vor 20,000 Jahren errich¬
tet worden.

") Bunsen verwendet fruchtlose Muhe, wenn er im 5. Buche seines Werkes:
„über Aegyptens Stellung in der Weltgeschichte" glauben machen möchte,
daß hinter Menes, dem Anfänge der ägyptischen Reichsverfassung >— ge¬
gen 8700 (?) vor Chr. eine mindestens 3000jährige Zeit geschichtlicher
Entwicklung der staatlichen Anfänge liege, und hinter dieser erst die
Periode der ältesten Neligions- und Sprachbildung gesetzt werden könne;
woraus sich nothwendig eine neue Construction des Rahmens der Welt¬
geschichte ergibt, für welche er etwa zwanzig Jahrtausende (!!) in An¬
spruch nimmt.

Ein neuer Rahmen für zwanzig Jahrtausende würde eine neue
Weltgeschichte erfordern. — Diese aber läßt sich bekanntlich nicht erst
construiren! (Vergl. Dr. Gust. Seyffahrt: „Berichtigungen der rö¬
mischen, griechischen, persischen, ägyptischen, hebräischen Geschichte und
Zeitrechnung, Mythologie und alten Religionsgeschichte, auf Grund neuer
historischer und astronomischer Hilfsmittel." 18SS.) —



126
gegründet habe. — Die von griechischen Geschichtschreibern erzählte
Erbauung der großen Stadt Ninive durch König Ninus, Sohn
des Bel, den Stifter der ersten assyrischen Monarchie fällt nach
Diodor nnd Anderen ungefäbr um dieselbe Zeit; nach Herodot
aber beiläufig in das Jahr 1250 v. Ehr. Was sonst von Ninus,
und insbesondere von seiner heldenmüthigen Gattin Semiranns
vorkommt, trägt unverkennbar das Gepräge der Mythe an sich.
Durch sie wird Semiramis zur Tochter einer Göttin gemacht;
wie auch des Ninus Vater den gleichen Namen mit dem Haupt¬
gotte der Babylonier führt. (S. C. F. Beckers Weltgesch. 1. Bd.)

Aus dem Norden Astens stiegen später die Chaldäer, ein
Bergvolk, herunter, und ließen sich in Babylonien nieder, von wo
sie unter ihrem Fürsten Nabopolasar (des Nabuchodonosor Vater)
in Verbindung mit den Medern um 620 vor Chr. durch die Ein¬
nahme und Zerstörung von Ninive, wo damals Ehinaladan herrschte,
dem zweiten assyrischen Reiche, welches nach dem Untergange
des Ersten unter dem weichlichen Könige Sardanapal (748 v.
Chr.) Tbeglath-Phalasar fdcs Salmanasar Vater) gegründet hatte,
(siehe Bosiuct ciiseours sur l'histoire universelle) ein Ende machten.*)

Den astronomischen Beobachtungen der Babylonier wollte
man gleichfalls ein enormes Alter zutheilen. Voltaire behauptete,
daß dieselben mehr als fünf und zwanzig Jahrhunderte vor Chri¬
stus bereits eine ganze Reihe solcher Beobachtungen hatten.
Allein die Sache reducirt sich auf das Wenige, daß die Babylo¬
nier unter ihrem beinahe immer unverdeckten und wolkenlosen Him¬
mel wohl schon frühe einige Einsicht in die Erscheinungen und Be¬
wegungen der leuchtenden Weltkörper erlangten; daß diese aber
nur eine noch sehr unvollkommene Kcnntniß gewesen sey. Damit
stand, wie bemerkt, der im Oriente sehr verbreitete Gestirndienst,
und die abergläubische Sterndeuterei in engster Verbindung.

Das Alter der in Rede stehenden, wie gesagt, durchaus nicht
wissenschaftlichen Beobachtungen wurde von den Gegnern der
Offenbarung sehr übertrieben. Denn Kallisthcnes, des Aristoteles
Schüler, hatte diesem auf Geheiß des Königs Alcrander des Gro¬
ßen alle astronomischen Aufzeichnungen ans Babylon überschickt.
Und was er darin auffinden konnte, ging nach der Versicherung
des dem Cbristenthume feindlichen heidnischen Philosophen Por¬
phyrins aus dem 3. Jahrhunderte nicht weiter als neunzehn Jahr¬
hunderte zurück — d. i. bis beiläufig zweitausend, zweihundert
und 28 Jahre vor Christus.

Die nur irgend brauchbaren Angaben von Eklipsen, welche
dem Ptolemäus von den Chaldäern dargcboten wurden, reichte»
nicht vor 721 vor Chr.; also nur bis etwas über 2550 Jahre
vor unserer jetzigen Zeitperiode zurück. (Alerander v. Humboldt

*) Die griechischen Profan-Historiker ignoriren die zweite assyrische Mo¬
narchie, und lassen fälschlich auf das assyrische meist das modische Welt¬
reich folgen. Die Chronologie der Bibel erweist sich als die richtige.



127
Kosmos 2. S. 196.) „Die Millionen Jahre der Chaldäer —
sagt M. de Serres, Kosmogonie 237 u. ff. — sind also eben
so fabelhaft, als die der Aegypter. — Jene haben es nie ver¬
standen, die Sonnen-Eklipsen weder zu erklären, noch vorherzusa-
acn. Alles führt zu dem Glauben, daß ihr großer Ruf in der
Astronomie erst in neueren Zeiten erworben wurde, weil ihre Nach¬
folger im ganzen römischen Reiche Horoscope und Prophezeiungen
verkauften." Wenn der babylonische (Geschichtschreiber) Priester
Bervsus, der unter oder bald nach Alerander dem Großen schrieb,
gegen 470,000 Jahre vom Beginne der Welt an zählt, so gilt
davon, was Cicero sagt: (Os chvinkUione) „lünnclsmnemns bos fObal-
üaeos) mit stultitlae, aut vgnitatis, aut impuclentiao, cgu dlUXX
Willig gnnorum, ut ip8i cllciiiit, moinnnenti's eomprocliensa ooiNinent".

Sogar die Chinesen, mit ihrer sonst so gerne bespöttelten,
schon seit Jahrhunderten stagnirenden Cultur hat man als Zeugen
gegen die Wahrheit der mosaischen Urkunde aufgerufen. Ihre
Einbildung, daß sie die Urnation der Erde seyen, hat sie zu der
Lächerlichkeit verleitet, eiu Alter von nicht weniger als drei Mil¬
lionen 276,000 Jahren vor Christus in Anspruch zu nehmen. Ihre
Jahrbücher führen die Geschichte des „himmlischen Reiches" bis
auf eine Sonnenfinsterniß zurück, welche sie 2155 Jahre vor Chri¬
stus beobachtet haben sollen. Welchen Grad von Bildung, meint
man, müssen demnach die Chinesen damals schon besessen ha¬
ben, auf den sie sich wohl erst nach Jahrtausenden!? erschwungen
haben konnten! Schon mehrere Jahrhunderte vor dieser Son-
uenstnsterniß, — 2557, oder wenigstens 2385 Jahre vor Ckri-
stus, — geschieht eines berühmten Kaisers, Jao (Hiao) Er¬
mahnung.—

Doch wie steht es mit diesen Jahrbüchern der Chinesen? Sind
sm glaubwürdig? Eristircn sie noch?-Der älteste Geschicht¬
schreiber in China ist der berühmte Philosoph und Religionslehrer
^onfuciuö (OonZ-lu-tso), welcher nicht früher als höchstens im
sechsten Jahrhunderte vor Christus lebte. Er soll in dem Buche
Obou-lrinA die Geschichte seines Volkes und Landes Von Jao an
bis auf seine Zeit, nach Bruchstücken älterer Werke — also auch
obiger Jahrbücher, wenn sie je vorhanden waren — niederge¬
schrieben haben. Es liegen demnach bei 2000 Jahre zwischen
-sao und Confucius. Von welchem Werthe die Geschichtsqucllen
Maren, welche Confucius, seiner Behauptung zufolge, benützt
baftc, ergibt sich mitunter daraus, daß sie die handgreiflichsten
Märchen enthielten. So z. B. daß unter der Regierung des Jao

Sonne zehn Tage nacheinander über dem Horizonte stehen
blieb, weßhalb man schon eine allgemeine Entzündung befürchtete!

Möchten die Gegner der Bibel dies Wunder nicht noch eher
Mgehen lassen, als jenes, das im Buche Josue (Cap. 10) erzählt
mich?— Ueberdies wird die Glaubwürdigkeit des tRou-KinA

durch einen andern Umstand gar sehr erschüttert. Etwa
"^0 Jahre vor Christus — also um 300 Jahre nach Confucius,



123
hatte der Kaiser ObiHoanA-Di im ganzen chinesischen Reiche alle
Bibliotheken mit ihren Büchern, einzig jene ausgenommen, die
über Arzneikunde, Rechtsgelehrtheit und Baukunst handelten, ver¬
brennen lassen. Erst vierhundert Jahre nach dieser Büchervertil¬
gung, unter der folgenden Dynastie Han, wurde ein Theil des
mehrerwäknten Buches LKou-Iciiiz von einem alten Gelehrten, der
es auswendig wußte, wieder hergestellt, indem er es aus
dem Gedächtnisse! dictirte. Ein anderer Theil wurde in einem
Grabe aufgefunden; beinahe die Hälfte blieb aber auf immer ver¬
loren. (Siehe E. N. Wiseman a. a. O. S. 323 u. ff-, — Non-
notte's philos. Lexikon I.Bd. Artikel: Chinesen, — Serre's Kos¬
mogonie S. 241 u. ff.

Wenn wir auch die Existenz des obgenannten Kaisers Jao
zugeben; so müssen wir doch seine Vorgänger durch so viele Jahr¬
tausende in das Gebiet der Mythe verweisen. Die Geschichte
weiß nichts von ihnen. — Nach Klaproth beginnt die historische
Zeit China's erst 782 vor Christus. —

Die älteste der astronomischen Beobachtungen der Chinesen,
welche ein Merkmal der Richtigkeit an sich hat, sagt Serres, ist
die des astronomischen Zeigers, dessen Daseyn bis beiläufig zum
Jahre 2950 vor jetzt zurückrcicht. Diese Beobachtung, wenn rich¬
tig, um 1100 vor Chr. gemacht, wäre die älteste haltbare
Beobachtung. (Vcrgl. Mädlers populäre Astronomie. 4. Auch
S. 580.) Was die Monumente China's betrifft, so sind die äl¬
testen um mehr als tausend Jahre jünger, als der Kaiser Jao.
Man kennt keine chinesische Vase, welche älter wäre, als 1766
Jahre.

Mit Einem Worte: Die astronomischen Beobachtungen, die
Geschichte, die historischen Monumente, Alle verlassen uns, sobald
wir das Datum überschreiten, welches wir laut der Genesis für
das Erscheinen des Menschen auf der Erde annehmen müssen.
Zur Erklärung der gerne über Gebühr gepriesenen (Zivilisation
der ältesten Völker, deren Reiche höchstens vor fünftausend Jah¬
ren gegründet worden waren, reicht das aus der Bibel sich her¬
ausstellende Alter unseres Geschlechtes vollkommen hin; um so
mehr, weil nicht die Barbarei der Urzustand des Menschen war,
wie Rousseau und seine Anhänger meinen. (Siehe Friedrich v.
Schlegels Philosophie der Geschichte. 1. Bd. S. 46, 47.) D o ut
oomenee— schreibt Boffuet: äiseours sur 1'Iüstoirs univ. I. park,
pg^. 12. — II n ) L point ä'ln'stoiors ansisnns, ou il ns paraisss non
ssulsment stans ess prsmiers temps. wais lon^-temps apres, clo-
vesti^es nnnnbestes eie la nouveaute äu moncls. On vois les lois s'e-
tsblir, Iss moeurs se poli'r, et Iss enipiees se kormer. De ^enr«
bumein sort pen a peu cis I'iznorgnee; I'expsrienes I'instruit, et Io-
orts sont inventes ou perkeetionnes." —

Wir können diejenigen Nationen übergehen, denen kein solches
Alter, wie den eben besprochenen, zugemeffcn wird. Nur noch
von den Phöniziern bemerken wir, daß ihr Geschichtschreiber



129
Sanchuniathon ganz gewiß später schrieb als Moses, und daß
ihre ältesten Denkmäler der Bibel nicht im Mindesten im Wege
stehen.

Fortsetzung.
Untersuchen wir noch, ob einige anderen Einwendungen gegen

das biblische Alter des Menschengeschlechtes etwa stichhältiger
seyen.

Die mosaische Urkunde leitet, wie das Daseyn des Menschen,
so auch die Sprache desselben von Gott, seinem Schöpfer und
Erzieher her. „Gott sübrte, heißt es in der Genests (Cap. 2,
V. 19.) alle Thiere des Feldes und alles Geflügel des Himmels
vor Adam — im Paradiese — daß er sehe, wie dieser sie nenne;
denn wie Adam jedes lebende Wesen nennete, so solle sein Name
styn." Das heißt: Von Seite der Weckung ist die Menschen¬
sprache unmittelbares; von Seite der Organisation und
Wirklichkeit mittelbares Werk Gottes. Adam war durck
Gottes S ch öpfnngs that sprach fähig, und durch Gottes
schroffen barung sprachthätig, gemäß den seiner Wesen¬
heit innewohnenden Gesetzen. — Uranfänglich redeten die Men¬
schen nur Eine Sprache; stammten sie ja Alle nur von Einer
Familie ab. Aus Veranlassung des babylonischen Thnrmbaues
wurde ihre Sprache verwirrt, und ging in die Mannigfaltigkeit
vieler Mundarten auseinander. — Siehe das 11. Capitcl der
Genesis. — Die (Überlieferung davon Kat sich unter den verschie¬
densten Völkern erhalten.*) (Siehe H. Lüken: Traditionen u. s. w.
S. 278-299 u. ff.)

Diese Thatsachen wurden und werden noch von allen Jenen
singefochten, welche das Menschengeschlecht von mehr als einem
einzigen Paare abstammen, und es sich durch eigene Kraft aus dem
Zustande völliger Wildheit herausarbeiten lassen, wozu nach ihrer
Ansicht eine unermeßliche Reihe von Jahrhunderten
erforderlich seyn mochte. So meint z. B. Oersted (2. B. S. 253):
"Die Laute, welche man von den Tkicren und anderen lautgeben¬
den Gegenständen hörte, wurden zufolge derselben Anlage (näm-
"ch des Vermögens, die Sinneneindrücke, welche der Mensch von

i Unbefangene Sprachforschung thut dar, daß die Bildung der bauptsäch-
lichsten verschiedenen Sprachfamilien der Bildung der verschiedenen Raßen
vorhergegangen seyn müsse, da sonst jene sich nach den Grenzen
der verschiedenen Rassen hätten richten müssen, was nicht der Fall ist.
Ganz der Bibel gemäß, die uns damals das Menschengeschlecht noch so
ZU sagen als Eine Familie ausmachend darstcllt.

Die Mannigfaltigkeit der Sprachen hatte aber nach dem Plane der
göttlichen Vorsehung nicht nur den Zweck, das Menschengeschlecht räum-
Uch zu zerstreuen, sondern noch mehr die Gcistesmächtc unter die
Menschen zu verthetlen. —

S



130
außen bekommt, zu bewabren und geistig zu entwickeln) zu Be¬
zeichnungen benützt". — (Daran, wenn der Mensch die Sprache
von den Thieren, statt von Gott lernte, ist freilich gar nichts
Uebernatürliches!) —Weiter: „Alles dieses geschah zuerst m
kleinen Genossenschaften, und breitete sich später zu größeren aus.
Im Anfänge geht die ganze, hier abgehandelte Entwicklung sehr
langsam, und Jahrtausende (!) sind sicher verstrichen, ehe
man zu der Sprachentwicklung gelangte, welche man in den äl¬
testen uns übrig gebliebenen Sprachdenkmalen erblickt". (VerA
Dr. M. I. Schleidens Studien S. 40 und 111.)

Wir entgegnen: durch bloße Vermuthungen, wenn sie
auch mit noch so großer Sicherheit vorgebracht werden, wird ein
Factum noch nicht umgestoßen. Der Bibel zufolge war schon der
erste Mensch im Besitze der Sprache. Das Vermögen dazu
theilt er mit keinem Thiere, eben weil dieses keinen vernünftigen
Geist hat. Wie hätte sich also wohl dasselbe an diesem oder an
einem anderen lautgebenden Gegenstände entwickeln können? Von
dem Löwen z. B. hätte der Mensch nur brüllen, von dem Hunde
nur bellen, von der Katze nur miauen gelernt; nimmer aber den
Inhalt seiner Sprache von ihnen entlehnt, nimmer von ihnen
seine inneren Empfindungen durch eigens dazu bestimmte Worte
ausdrücken; am wenigsten abstrakte Begriffe in dieselben ein-
kleiden gelernt! Schon Friedrich v. Schlegel hat sich in seinem
Werke „über die Sprache und Weisheit der Inder" mit aller
Entschiedenheit gegen die Behauptung erklärt, daß die Sprache
vom Menschen in einem wilden Zustande erfunden, und naeb
und nach durch die Bemühigungen und Erfahrungen der folgen¬
den Geschlechter vervollkommnet worden war. Wäre dem so, dann
müßten ja die sogenannten Wilde» noch jetzt sich nicht in arti-
culirte n Lauten, sondern eben nur in einer den Naturlauten der
Tbiere ähnlichen Weise äußern können. Nirgends aber gibt cs
eine solche Sprache. Ob auch arm an Wörtern für abstracte
Begriffe, reden doch die wildesten Stämme eine Sprache, weil
sie aus Menschen bestehen. Das Thier, weil des Geistes
ermangelnd, wird in Ewigkeit nicht einer Sprache fähig seyn.

Die gelehrtesten Sprachenforscher haben cs zugegeben, daß
die Sprache ursprünglich nur Eine gewesen scy. Sie haben die
verschiedenen, nun noch bestehenden, oder schon tobten Sprachen
in gewisse Familien — Claffen — zusammengefaßt, deren Eins
z. B. der indo-germanische Sprachenstamm bildet. Aber auch zwi¬
schen diesen noch haben sie Ähnlichkeiten genug gefunden , die
auf eine einzige Ursprache schließen lassen. Sogar in Betreff
der amerikanischen Sprachen sowohl unter einander, als im Ver¬
hältnisse zu den asiatischen ist dies nachweisbar; was der gelebrtc
Alerandcr v. Humboldt mit der Versicherung bestätigt, daß man
diese Analogie in dem Maße immer mehr einsehen werde, als
die philosophische Völkergeschichte und das Sprachstudium vervoll-

>
!II>
!!
1c
t
ss
!
(sz
l
setsf§
cts(üz«t



131
kommnet wird. *) Eben so spricht sich Herder, den Niemand der
Parteilichkeit sür die rein bistorische Auffassung der Genesis zeihen
wird, dahin aus, daß die Sprachen ein zusammenhängendes Gan¬
zes bilden, und von einem gemeinsamen Ursprünge abhängen;
daß also höchst wahrscheinlich das Menschengeschlecht und mit ihm
seine Sprache auf einen gemeinsamen Stamm, auf einen ersten
Menschen, und nicht auf mehrere in verschiedenen Theilen derWelt
zerstreute zurückgehe. Ja er behauptet, aus der Prüfung der
Sprachen gebe hervor, daß die Menschen ihre Sprache nicht
freiwillig änderten, sondern daß sie gewaltsam von einander
getrennt worden scyen. „Da muß was Positives vorgefallen
seyn, das diese Köpfe auseinander warf." (Geist der hebr. Poesie.)
(Siehe C. N. Wiseman a. a. O. S. 6—111, — H. Lüken, über
die Einheit des Menschengeschlechtes.)

Also auch iu der Sprachenentwicklung des menschlichen Ge¬
schlechtes liegt kein Grund, der uns nöthigen würde, diesem eine
schon übermäßig lange Eristenz einzuräumen.

Aber die Geologie — widerspricht sie nicht mit ihren Ent¬
deckungen der Bibel? Nein!

Der Verfasser der Schrift „Köhlerglaube und Wissenschaft"
(Karl Vogt) behauptet, „es sep erwiesen, (?) daß einzelne Men¬
schenrassen ganz gewiß (?) schon zur Zeit der Diluvialbildungen,
jur Zeit des Höhlenbären und des Mammuths eristirten, d. h.
ui einer Epoche, die sich jedenfalls nur nach Hunderttauscnden (!)
von Jahren berechnen lasse. Dieses gehe aus den Untersuchun¬
gen m den belgischen Höklen bervor, wo die damals iu Belgien
eristirende primitive Menschenrasse aufgcfunden worden sey, welche
den Negern und überhaupt dem ganzen niederen Typus der Men¬
schenbildung ähnlicher sey, als dem höheren. Denn die aufge-
inndenen Köpfe wären kleiner gewesen, mit stark zurückweichender
Stirne, abgeplatteten Schläfen und schief gestellten Zähnen".

Wer sieht nicht das Willkürliche einer solchen Beweisführung
ein? — Igas hindert die Annahme, daß die oberwäbntcn Reste
wirklich einer vorsündfluthlichen, oder einer solchen Affenart
Agekören, welche schon vor der Erschaffung des Menschen zu
Grunde gegangen seyn mochte? Freilich, wenn man sie aus
Affen - zu M enschen-Ueberbleibseln macht, was läßt sich nicht
nlles daraus folgern! Nämlich: daß das Menschengeschlecht
wcht erst beiläufig 6600 Jahre, sondern schon Hundcrttausende

Jahren bestehe; ferner, daß es mehrere ursprüngliche

6 Was Dr. I. M. Schleiden (Studien, S. 42) von der Besitznahme Ame¬
rikas jn einer Zeit, die weit hinter dem Anfangspunkt der ältesten Sagen¬
kreise der alten Welt zurückliegt, vorbringt, entbehrt aller tieferen Be¬
gründung. Die Urbewohner Amerikas — die Indianer — waren eben
so wenig Autochthonen, als jene Afrikas oder Europas; alle Weltthcile
erhielten ihre Bevölkerung aus Asien, als aus der ersten Quelle.
iSiehe oben Seite 116.)

v *



132

Rassen desselben gegeben habe; oder endlich, daß, wenn man die
Abstammung von Einem einzigen Paare annimmt, Adam ein
Schiefzäbner, d. i. ein dem Affentypus näher stehender Mensch
war. (So obiger Verfasser.)

Es liegt den Urhebern von derlei Hypothesen Alles daran —
bemerkt hiezu W. Menzels Literaturblatt Nr. 44 v. I. 1855 —
die Weihung des Geschöpfes durch den Schöpfer zu läugnen, und
dem menschlichen Geiste allein die Fähigkeit zu vindiciren, daß er
sich aus der Bestie heraus rein durch sich selbst veredelt habe.*)

Wahrlich, es ist eine bittere Ironie darin, daß man sich lieber
die Abstammung von einem Affengeschlechte gefallen lassen will,
nur um die heilige Urkunde zu bekämpfen, und Gott nicht als
den Schöpfer und ersten Erzieher des Menschen gelten zu lassen!

Man hat von gewissen Natur-Bildungen und Erscheinungen
auf ein ungemein hohes Alter des Zustandes geschloffen, in wel¬
chem sich unser Erdplanct fetzt befindet. Gesetzt auch, cs habe
damit seine Richtigkeit, — so folgt daraus «och nicht, daß auch
das Menschengeschlecht schon so lange Zeit auf der Erde
bestehe. Aber die bewährtesten Physiker und Geologen haben nach-
gewiesen, wie unsicher die aus senen Prämissen gezogenen Schlüsse
seyen. M. de Serres zeigt (Kosmogonie S. 196 u. ff.) z. B.
daß der Anfang jener Anschwemmungen, durch welche von de»
einmündenden Flüssen dem Meere allmälig Land abgewonnen wird,
und worin sich schon Ucbcrreste von Menschen vor¬
finden, höchstens vor 5 oder 6000 Jahren angcsetzt werden
könne; und daß im Beginne ihrer Bildung die Wirksamkeit der¬
selben noch größer seyn mußte, als in der Gegenwart, Ucbcr-
dies ist die Zcitberechnuug aus derlei Anschwemmungen — z.
des Nils — sehr trügerisch.

Dies Letztere gilt von dem Falle des Wassers aus der Ober¬
fläche unserer Erde, als Zeitmaß betrachtet, — z. B. vom Fasst
des Niagara, wodurch das obere Plateau fortwährend eine
Veränderung erleidet; ferner von der Wirkung der Meere und
Seen auf ihre User und Umgebungen; von der Bildung der Dü¬
nen; von der Bewegung der Gletscher; von der Bildung und dein
Vorrückcn des Torfes, wenigstens des Süßwasser-Torfes, welcher
ganz neueren Datums zu sein scheint; von der Bildung derDamM-
crde; von der Verwitterung und Zersetzung der Felsen, welche
von mancherlei klimatischen Einflüssen abhängt, und öfters in kur¬
zer Zeit geschieht; von der Ueberdeckung der Lavaschichten mss
Erde und Vegetation. Von zwei Laven des Aetna z. B. ist die
Eine, vom Jahre 1536, noch schwarz und trocken, während die
spätere, vom Jahre 1636, schon mit Fruchtbäumcn und Weingärten

*) Namentlich gegen Vogtes Einstreuungen Vertheidigt unter Anderen auch
Fr. Pfaff in der Schrift: „Schöpfungsgeschichte mit besonderer Berücksich¬
tigung des biblischen SchöxfungSberichtes" I85S, die Abstammung astet
Menschen Von Einem Paare.



133
überwachsen ist. (C. N. Wiseman, a. a. O. S. 225.) — Be¬
züglich der sogenannten Findlinge, der erratischen Blöcke, sagt
zwar der öfters citirte Dr. M. I. Schleiden, Professor der Bo¬
tanik in Jena, in seinen „Studien" (S. 17): „Vielleicht mö¬
gen Hunderttausende (also doch nur vielleicht so viele)
von Jahren dazu gehört haben, bis diese Massen von Blöcken nach
einander aus ihrer nördlichen Heimath — aus den schwedischen
und norwegischen Gebirgen — auf ihre neuen Lagerstätten (z. B.
mitten in die Ebenen Norddeutschlands) verpflanzt worden sind".
Diese Granitklötze sind aber höchst wahrscheinlich erst mit der
Sündfluth in Verbindung zu bringen; — davon ist später
wieder die Rede.

Keines der schon ausgelassenen und verschütteten Bergwerke
ist etwa gar so enorm alt. U. dgl. „Wir verwerfen demnach —
Ichließt Serres S. 251 — ohne Bedenken und ohne Bedauern
die Millionen von Jahrhunderten der Dauer unseres Geschlechtes.
Wir verwerfen sie um so mehr, als die Natur in Bezug aus die
Neuheit des Menschen auf dieser Erde überall die nämliche, mit
der mosaischen Urkunde im schönsten Einklänge stehende Sprache
führt, wie die historischen Monumente und Traditionen."

Forts e hüllst.
Auch über die lange Lebensdauer der Menschen in der Urzeit,

unmittelbar nach ihrer Erschaffung bis zur Sündfluth, schüttelt
Mancher ungläubig den Kopf. Adam lebte 930, Methusala 969,
Nvö 950 Jahre. Zwar sagt die heilige Schrift nicht ausdrücklich,
was für Jahre gemeint seyen; dennoch läßt sich nicht mit Grund
bezweifeln, daß es gewöhnliche Sonnen- oder wenigstens Mond¬
fähre waren.

Warum soll denn dies lange Leben befremden? Die noch
»»geschwächte Kraft, die einfache Lebensweise, die unverkünstelte,
»ur aus dem Pflanzenreiche hergeholte Kost machen dasselbe an
stch nicht unwahrscheinlich. Der Einrede, daß der Mensch zu-
wlge seiner organischen Bildung, seines Gliederbaues, seiner Eß-
s>erkzeuge u. dgl. nicht zu einer so hohen Lebensdauer bestimmt
»p, läßt sich entgegnen, daß dies allenfalls mit Bezug aus seine
bermalige Constitution gelte, daß aber in der vorsündfluthlichen
oeit nicht bloß die Thiere, wie die Ueberreste schon untergegan-
bcher Riesen - Eremplare beweisen, sondern auch der Mensch ge-

stärker gebaut war, als jetzt. — Daher die Sagen der alten
Volker von einst da gewesenen Riesen, Giganten. —

Die in der Bibel angeführte Lebensdauer in der Urzeit war
süßer den Hebräern auch andern Völkern bekannt. Die Ueber-
»eferung hatte unter ihnen das Andenken daran erhalten. Wir
^ben schon angedeutet, daß die vermeintlichen heil. Bücher der
Arahminen hierin mit der Genesis übereinstimmen, indem sie den
Menschen vor der großen Ueberschwemmung ein tausendjähriges



134
Leben geben. Die allgemeine Sage fast aller Völker weiß von
einem goldenem Zeitalter, während dessen die Menschen ein un¬
schuldiges Leben führten, und sehr lange aus Erden verweilten.
8omati grins trnelee neeessiws l.oti corriguit grscliim, stngt Horaz.
(Oeie HI.) Noch während des silbernen Zeitalters läßt Hesiod
den unmündigen Knaben hundert Jahre bei der Mutter blei¬
ben. (Siehe Gr. Stolberg, Geschichte d. R. Jesu. 1. Bd. S.
326.) — H. Lüken, Traditionen S. 164 u. ff.)

Und sicher kann man eine solche Lebensdauer noth wendig
nennen zur schnelleren Vermehrung und sodannigeu Ausbreitung
des Menschengeschlechtes, welche Letztere kaum hundert Jahre nach
der Sündfluth nach allen Seiten erfolgte.

Vom religiösen Standpunkte aus erscheint überdies
das lange Leben in der Urzeit — wie auch schon bemerkt wurde -
als eine besondere Woklthat Gottes. Denn abgesehen davon,
daß dadurch die Vervollkommnung und Verbreitung der unent¬
behrlichsten Kenntnisse und Fertigkeiten befördert wurde, war es
zugleich das beste Mittel, die göttliche Uroffenbarung durch un¬
verfälschte Ueberliefcrnng von Mund zu Mund fortzupflanzen,
weil nur wenige Zwischenorganc dazu hinreichtcn. Fließt sa auch
das Wasser desto reiner, je näher es der Quelle, und durch st
weniger Röhren und Canäle es geleitet ist.

Xl.
Die Sündfluth.

Unsere Erde war schon geraume Zeit der Wohnplatz der Men¬
schen, als laut der Erzählung Mosis jene furchtbare Katastrophe
über sie kam, welche wir treffend mit dem Namen „Sündfluth"
bezeichnen, weil diese Ueberschwemmung die von Gott verhängte
Strafe des allgemein eingerissenen Sündenlebens war.

Wir setzen den Hergang derselben als bekannt voraus. Moses
beschreibt ihn uns im 7. und 8. Capitel der Genesis. Vierzig
Tage, und eben so viele Nächte, heißt es dort, regnete es unun¬
terbrochen; fünfzehn Ellen war das Wasser höher als die Berge,
die es bedeckte. (Cap. 7, V. 20.) Da wurden vertilgt alle leben¬
den Wesen auf der Erde; die Thiere sammt den Menschen; nur
Noö, des Lantech Sohn, Seth's Nachkomme, ein gerechter, unta¬
deliger Manu, blieb übrig, und was mit ihm in der Arche war;
ummlich sein Weib, seine drei Söhne und deren Weiber, — ust
Ganzen acht Personen; und von den Thieren Jene, welche er auf
Befehl Gottes zu sich in die Arche genommen. Hundert und füssst
zig Tage stand das Wasser auf der Erde, bis es sich allmälig



135
Am 17. Tage des zweiten Monates — (des bürgerlichen he¬

bräischen Jahres, zum Theile unserem November entsprechend; —
im Jahre der Welt 1656; siehe Bossuet ciilsoours 1. psit. pgA. 9.)
im sechshundertsten Jahre des Lebens Noö (Gen. Cap. 7, V. 11. »
hatte die Fluth begonnen; im zweiten Monate am 27. Tage des
folgenden Jahres war die Erde wieder völlig trocken geworden.
iGenes. Cap. 8, V. 14.) Bereits im siebenten Monate, am 17.
Tage hatte sich die Arche auf dem Gebirge Ararat in Armenien
niedergelassen. (Gnies. Cap. 8, V. 4.) Noö wurde nun der zweite
Stammvater des durch ihn erneuerten Menschengeschlechtes.

Es wäre zu verwundern, wenn sich der Geist des Wider-
spruches und des Unglaubens nicht auch gegen dieses Factum
aufgelehnt hätte, um die Bibel zu verdächtigen. Aber als ge¬
schichtliche Thatsache könnte die Wahrheit der Sündfluth nur durch
historische Beweise zunächst umgestvßen werden, — nicht durch
bloße Raisonncments über ihre Unmöglichkeit aus dieser oder sener
Physischen Ursache, welche man sich vorstellt.

Wenn überdies durch geologische Entdeckungen ganz bestimmt
dargethau würde, daß sie niemals Statt gehabt haben konnte,—
nur dann hätten die Gegner der ältesten Offenbarungs-Urkunde
Ursache, sich ihres Sieges über sie zu freuen. Doch dies nach-
Meisen ist ihnen noch nicht im Entferntesten gelungen.

Wenn man die Einwendungen der sogenannten Freigeister
aus dem vorigen Jahrhunderte liest, so kann man sich wahrlich
des Lächelns über die Kleinlichkeit, mit welcher sie sich z. B. so¬
gar an dem figürlichen Ausdrucke «Genes. Cap. 7, B. 11.) „die
Schleuß en des Himmels tkaten sich auf", stießen, nicht crweh-
rsn. — Im Gcgenthcile: Die Sündfluth wird durch die Tradi¬
tionell der ältesten und neueren Völker in den verschiedensten
Tkeilen der Erde, durch ausdrückliche Zeugnisse, Monumente, und
durch unläugbare Resultate geologischer Untersuchungen außer
allen Zweifel gestellt.

Was die alten Ueberlieferungen betrifft, so weisen dieselben,
wenn sic ihrer mythischen Hülle entkleidet werden, nicht nur die
nämliche Zeit nach, in welche wir die Sündfluth setzen; sondern
we und da sogar noch die einzelnen Umstände, unter welchen sic
laut des mosaischen Berichtes eintraf. In diesen alten, ob auch
Wkr entstellten Sagen, ist die Hauptsache unmöglich zu verkennen;
nämlich der Untergang des Menschengeschlechtes in einer Alles
vernichtenden, zur Strafe seines Ungehorsames gegen
die Gottheit verhängten Ueberschwemmung, und seine Wieder¬
herstellung durch weniqe gerettete Individuen. — Wir beginnen
U"t den Indern.

In Einer ihrer Purana wird erzählt, daß Vischnu (nach der
'udischen Götterlehre waren durch Emanation dem ewigen Ur-
gotte Parabrahma drei vorzüglichste Gottheiten entsprossen; näm-
l'ch: Brahma, der Schöpfer; Vischnu, der Erhalter; und Siva,
d°r Zerstörer und svdannige Erneuerer) dem frommen Könige



136
Satyavrata ein großes Fahrzeug zugesendet habe, mit dem Auf¬
trage, alle Heilkräuter und alle Arten von Samen mit sich zu
nehmen, und begleitet von sieben Heiligen, umgeben von Paa¬
ren aller Thicre, in den geräumigen Kasten zu geben, um darin
sicher zu bleiben vor der Fluth ans unendlichem Ocean- „Denn
der Herr der Welt wollte ihn retten vom Meere der Zer¬
störung, das dnrch die Verderbtheit des Zeitalters
kerangeführt worden." Diesem Könige hatte Narayan, der
Geist Gottes, das Amt eines Menu gegeben, — was, wenn,
wie Einige erklären, Me*dcr indische Artikel, Nn aber Noä ist,
sogar eine Namensgleichheit des indischen, der Gottheit wohl¬
gefälligen, und dcßhalb geretteten Mannes mit Jenem der Bibel
darstellen wurde. *)

Es gibt noch andere indische Sagen über die Sündfluth, und
die auf sie unmittelbar gefolgten Ereignisse. Als besonders merk¬
würdig heben wir nachstehende hervor: Der obgenannte Satyav¬
rata (d. i. Noä) hatte drei Söhne: Sherma (Sem der heiligen
Schrift), Eharma (Cham) nnd Jyapeti (Japhet). Charina habe
seines von Meth berauschten Vaters gespottet; und scy darum von
ihm verflucht worden. — Solche Uebcreinstimmung mit der bibli¬
schen Erzählung ist doch wohl auffallend genug!

So übertrieben auch die Jakrcnanzahl in der Zeitrechnung
der indischen Mythologie scyn mag, so liegt doch wenigstens in
den zehn Metamorphosen ihrer Gottheit von der Schöpfung bis
zur Fluth eine Analogie mit den zehn Generationen der Bibel
von Adam bis auf Noä. (Gen. Cap. 5.)

Dazu kommt: Nach indischer Sage stammen von Brahma die
Pitri's ab, — das sind Alle zusammen die zehn Erzväter vor der
Sündfluth. — Bei den Persern heißen dieselben die küselistäälb.
d. i. Menschen vom alten Gesetze — auch ihrer Zehn; welchen
ähnliche Erfindungen, wie in der Bibel, zugeschrieben werden.
Nicht minder kannte die phönizische Mythologie die zehn Urväter.

Die Aegyptcr glaubten, daß zur Zeit des Osiris — unter
welchem Namen sie auch die Sonne verehrten — eine große Ueber-
schwemmung die Erde überfluthete, der er in einem Kasten
Schiffe —; laut anderen Abbildungen auf einem Blatte der Lo¬
tospflanze entronnen sey.

Der chaldäische Geschichtschreiber Berosus (um 300 v. Ehr.)
redet von der großen Ueberschwemmung unter Anführung von
Umständen, welche mit der mosaischen Erzählung übcreinstimmcn.
Xisutrus, — so heißt es bei ihm, — der zehnte König, — der
neunte nach Alorus, **) d. i. nach Adam, — wurde vom Gotte

*) Laut anderer Erklärung ilt aber Menu, oder Manus — Mann oder
Mensch; woher eben Las deutsche Wort stamme. (Vergl. Lassen, Jnd>
Altcrthumskunde.)

") Diese zehn Könige regierten während 120 Sares, — ein Saras ward
zu 3600 Jahren gerechnet,— welche freilich übertriebene Zeit gleichfalls
an jene der zehn Generationen von Adam bis Noä erinnert.



137

Kronos (Saturn) im Traume von der bevorstehenden Vertilgung
des Menschengeschlechtes durch eine große Überschwemmung ver¬
ständiget, und beauftragt, ein Schiff zu bauen, um darin sich sammt
den Seinigen und den Thieren zu retten. So am Leben erhalten,
babe er nach dem Abnehmer? der Fluth Vögel ausgelassen, und
auf der Erde den Göttern geopfert.

Die Sage der Chinesen läßt den Kaiser Mo, um dieselbe
Zeit, als Noö lebte, damit beschäftiget scyn, die Wasser, welche
den größten Theil der Erde bedeckt hatten, ablaufen zu machen.
Auch die Chinesen zählen zehn Generationen (Ki) zwischen Ho-
angti (Puanku) — ibremAdam — und Chun, der ein Zeitgenosse
KaisersPao, und gleich diesem bemübt war, die Schäden der
Ucberslutbung wieder ausznbessern. (Vergl. Serres Kosmogonie
2. 142 n. 15.4; und Gr. L. Stolbergs Gesch. der R. I. Chr.
S. 395, wo Kaiser Fohi mit Noe zusammengcstellt wird; — H.
Lücken: Trad.d. Menscheng. S. 133 u. ff. ; ferner S. 174—260.)

Die Darstellung von Gottheiten mit einem menschlichen Ober¬
leibe, »ach unten aber in Fischgestalt, — z. B. des Dagon der
Philister, — darf man vielleicht auch auf die Süudfluth und
M's Rettung beziehen.

Der Heide Lucian, im zweiten Jabrbunderte nach Cbr. le¬
bend, erzäklt («le Den 8vea, Cap. 12, 13.) daß laut der Ueber-
kcferung unter seinen syrischen Landsleuten das erste Menschen¬
geschlecht wegen seiner Frevel in einer Ueberschwcmmung unter¬
gegangen, und nur Deukalion, der Scythe «verschieden von Je¬
nem der Griechen) in einem großen Kasten mit Weib, Kindern,
und allen Arten der Thiere gerettet worden sey; worauf er zu
^ierapolis (in Syrien) der Juno einen Tempel erbaut babe.

Wer kennt nicht die bedeutungsvolle griechische Mythe von
Deukalion und Pyrrha, seiner Gattin? Nachdem sich ans der
geöffneten Buchse der Pandora das Unglück über die Menschen
verbreitet hatte, schickte Jupiter eine so gewaltige Flutb, daß sie
das Menschengeschlecht vollends vertilgte. Nnr ein einziges Paar:
Deukalion und Pyrrha, blieb übrig; indem sich ibr Nachen am
<'erge Paruassus niederließ, wo sie ein Orakel der Tbemis wegen
°kr Zukunft um Rath befragten.') Dasselbe tbat den Aussprmb:
ue sollen, um die einsame Erde wieder zu bevölkern, die Gc-
bcine ihrer Mutter binter sich werfen. Sic deuteten die ge-
bmnnißvollen Worte ans die Steine, als die harten, festen Theile
°" Mutter — Erde; thaten mit ihnen, wie befohlen, und cm
"eues Geschlecht von Menschen war den Steinen entsprossen. —

Auch in die Tage des Ogyges, welcher nach Einigen m At-
!^u, nach Anderen in Böotien herrschte, und den der römstche
^tertlmmsforschcr Varro (geb. 116 v. Ehr.) um d. I. 1600 vor
°er ersten Olympiade, d. i. 776 v. Chr., also 2376 Jahre vor
'———.__

') Plutarch (<le »viert. -mim.) sagt: „die nicht erfolgte Rückkehr einer Laube
habe dem Deukalion das Nustrocknen der Gewässer angezeigt".



138

Christus leben läßt, hatte die Sage eine große Ueberschwemmung
gesetzt. Diesen, mit fabelhaften Zusätzen ausgeschmückten Erzäh¬
lungen liegt zweifelsohne die noahische Fluth zu Grunde.

Ist dies nicht auch mit der bei Plato vorkommenden Nach¬
richt — welche derselbe von ägyptischen Priestern erhalten zu ha¬
ben versichert — über den Untergang einer großen, westlich von
Afrika gelegenen Insel, Namens Atlantis, der Fall? Ist es zu
gewagt, in dem in einem Schiffe gelandeten Saturn der alteu
Italer, in dessen Reich sich drei Herrscher: Jupiter, 'Neptun und
Pluto theilten; im zweiköpfigen Janus, dem Repräsentanten der
Ur- und Nachwelt; im Minos der Kreter (dem Menu der Inder)
den Noö der Bibel zu vermutben? (Vergl. Gr. L. Stolberg a
a. O. l. Bd. S. 399.)

Sollen wir noch andere Zeugnisse aufhäufen?
Nikolaus von Damaskus, der unter Kaiser Augustus über

syrische Geschichte schrieb, sagt im 96. Buche seiner Geschichten/
daß die Trümmer des Schiffes, worin sich Noö gerettet, lange
Zeit auf dem Berge Armeniens, wo er ausgestiegen war, aufbe¬
balten worden seyen. (Joseph Flav. -4nt. l, 4.) — Abydenus,
des Berosus Schüler, (um 268 v. Chr.) der Verfasser einer Ge¬
schichte der alten Meder und Assyrer, erzählt von der Sündfluth
eine Menge Umstände, welche mit der mosaischen Urkunde sehr
wohl Übereinkommen, sbmsebms praop. evau^. l. 9; — siehe des
berühmten Hugo Grotius Werk: von der Wahrheit der christlichen
Religion; — Serres Kosmog. S. 137 u. ff.; — und die zweite
Beilage zum 1. Theile der Gesch. der R. I. Chr. von Gr.
Stolberg.)

Spuren einer uralten Tradition über die Sündfluth finden
sich bei den Persern, Tyrern, welche gleichfalls zehn, vor diesen:
Ereignisse herrschende Könige annahmen; ferner in den sibyllini¬
schen Büchern, bei den Siamesen, Mongolen, Lappländern, Kal¬
mücken, Abyssiniern, Skandinavern, Selten, Germanen u. A
(Siehe, was C. N. Wiseman a. a. O. S- 378 von den Bronze-
münzen aus Apamea (6eläne) in Phrygien, und S. 396 von
einer alten in der OampoMa romana 1696 ausgegrabenen Vast
bemerkt, welche die Sündfluth versinnbildeten.)

Sogar den Eingebornen Amerikas war sie nicht unbe¬
kannt — schon als dieser Erdtheil entdeckt wurde. Die Azteken,
Mitteten, Tlaskalteken und andere Nationen hatten unzählige Ge¬
mälde über die Urgeschichte der Menschheit. Darauf sieht man
den Tezpi, oder Corcor (d. i. den Noö der Amerikaner, insbcsom
dere der Merikaner, der von ihnen beiläufig in das Jahr 26bb
v. Chr. gesetzt wird) in einer Arche auf dem Wasser, neben ihn>
sein Weib, Kinder, viele Thicre, und einige Gattungen von Kot»
Als die Wasser abnabmen, ließ Tezpi einen Geier los, welche
aber nicht mehr zurückkam, weil er an den Aasen genug Nahrung
hatte. Endlich kehrte ein losgelasseucr Baum-Vogel doch wieder,
und brachte einen grünen Zweig in seinem kleinen Schnabel. Dü



139

nach der Fluth gezeugten stummen Menschen habe eine Taube
vom Wipfel eines Baumes herab die verschiedenen Sprachen ge¬
lehrt. (Card. N. Wiseman, Zusammenhang u. s. w. S. 103.)

Aebnliches gilt von den Pernvianern, welche, gleich den In¬
dern, wußten, daß acht Personen gerettet wurden; — den Bra¬
silianern, den Eingebornen ans Euba, deren Erzählung mit der
mosaischen beinahe in den kleinsten Details übereinstimmte; von
Jene» in Florida; den Irokesen; den Wilden Nordamerikas; den
Südseeinsulanern n. A.

Dr. I. G. Müller schreibt in seiner Geschichte der amerika¬
nischen Urreligivn (1853): „In den Schöpfungs- und Sündfluths-
Mythcn zeigt sich viel Aebnlichkeit mit europäischen Vorstellungen.
Tie Siour lassen die ersten Menschen als Bäume wachsen, wie
die alten Perser und Skandinavier; die Oneidas lassen sic ans
Steinen wachsen, — wie die Griechen aus den von Dcukalivn
und Pvrrba geworfenen Steinen. — Ein Karaibenstamm am Ore-
nokv, die Tainanaken, erzählt, daß sich ein Mann und eine Frau
bei der Fluth auf den Gipfel des hohen Berges Tamanaku geret¬
tet hatten".

„Die Tradition der Süudfluth meldet Friedrich Baraga
m seiner Geschichte der nordamcrikanischen Indianer, 1837,
S. 121, — hat sich allgemein unter den Indiern erhalten; allein
unter so verschiedenen und entstellten Formen, daß man sie kaum
»kennen kann. Einige Stämme glauben, daß nach drei Genera¬
tionen der ersten Familie eine allgemeine Ucberschwcmmung über
die Erde kam, die sie Alle vernichtete, und daß nach der Fluth
einige Thiere (die wahrscheinlich im Wasser lebten) in Menschen
dsrwandelt wurden, um die Erde wieder zu bevölkern. Andere
Stämme hatten die Tradition, daß ein ausgezeichneter Indier von
dem großen Geiste im Schlafe gewarnt wurde, daß eine große
Überschwemmung über die Erde kommen wird. Dieser Mann,
der sehr klug und vorsichtig war, machte sich sogleich ein Floß
"us Baumstämmen, und nahm allerlei Thiere mit sich auf das
Mß, als die Ueberschwemmung über Hand zu nehmen ansing."

Woraus ließe sich wohl diese Uebcreinstimmung so verschiede¬
ne Völker, welche mitunter in gar keinem gegenseitigen Verkehre
sianden, über das Wesentliche einer und derselben Tbcttsache cr-
tären, wenn sie sich nicht wirklich zugetragen hätte? Dich¬
tungen von Völkern, die durch ganze Welttbeile von einander
^trennt sind, treffen ohne Wunder gewiß nicht, sogar in ein-
selnen Umständen, so zusammen, als es hier der Fall ist. —

Welches Urtheil fällt denn aber die Geologie über die
Mosaische Erzählung von der Süudfluth?

Vorerst muß sie zugeben, daß eine überaus gewaltige Ueber-
twcminung in der That einst die Erde bedeckt batte, und daß
Ns keine lange andauernde, sondern eine vorübergehende, tcmpo-
torc Fluth gewesen sey, — ganz so, wie sie die heil. Schrift be¬
treibt, Dies beweisen: die sogenannten Ent blö ßungsth äler.



140
d. i. Thaler zwischen Hügeln, deren Schichten sich genau entspre¬
chen, so daß das Thal offenbar aus ihrer Substanz ausgegraben
ist. An den Wänden dieser Tbäler sind oft Kiesanhäufungcn zu
sehen, die unverkennbar vom Wasser an den Abhängen der Hügel
und am Boden waren abgesetzt worden. Durch viele solcher Thä¬
ler rinnt seht kein Bach mehr, und in dem abgelagerten Geschiebe
finden sich Ücberrcste von Thiercn, so wie sie dermalen nur durch
eine plötzliche Fluth wären zu Grunde gegangen.

Besondere Aufmerksamkeit verdienen die sogenannten Find¬
linge, Jrrfelsen, erratischen Blöcke, Rollfelsen, von
denen schon Erwähnung geschah. Es sind dies oft ungeheuere
Fels-Stücke, meist aus Granit, welche hie und da mitten in Ebe¬
nen und Flächen gefunden werden, und mit der dortigen Stew¬
art nichts gemein haben. In England, Norddeutschland, — so¬
gar ans höhen Gebirgen, als dem Jura, sind sie zu treffen. -
Wie kamen sie dahin? Ohne Zweifel hat sie keine gewöhn¬
liche Fluth hiiiübergespült, sondern eine äußerst starke Waffer-
strömung, auf welche seither keine gleiche gefolgt war, mußte
dies gethan haben. Genaue Untersuchungen haben dargclegtz
daß diese zerstreuten Blöcke von Norden (N.-Ö.) nach Süden
(S.-W.) geschwemmt worden seven. Die noahische Sündsluth war
gewiß mächtig genug, dieselben fortzutrcibcn, und sie dann bei
ihrer Abnahme an den verschiedenen Orten abzusetzeu. Diese
Steinmassen haben oft in noch so harten Felsen, über welche sie
dahin rollten, surchenartige Risse zurückgclasscn, welche die oben
bemerkte Richtung zeigen.

Mit vollem "Rechte berufen wir uns ferner darauf, daß man
auf Bergen Meermuscheln, Seekränter, versteinerte Fische u. dgl.
vorfindct, »nd zwar in den offenbar neueren Erdlagen; nicht nur
in jenen alten Erdschichten, deren Bildung schon zur Zeit der an¬
fänglichen Sammlung der Meere in ihren Becken vor sich
ging. Wie konnten diese Gegenstände, deren Element das Wasser
ist, auf so Hobe Gebirgsspitzen hinaufgetrieben worden sepn, wenn
nicht durch eine große Ucberschwemmung, welche bis zu ihnen
reichte und sie bedeckte? Daß das Land in Folge dieser letzten
Überschwemmung nur eine beschränkte Zeit unter Wasser wat,
ergibt sich ans dem Mangel solcher Ablagerungen, welche eine
Auflösung voraussetzen. — Auch dieser Umstand spricht zu
Gunsten der mosaischen Erzählung.

Die Frage, ob schon vor der noahischen Fluth (und zwar vor
der Erschaffung des Menschen) ähnliche, vielleicht noch gewaltigere
Katastrophen über unseren Erdplaneten gekommen waren, berührt
uns hier zwar nicht — wir meinen sie aber unbeschadet der Heil-
Schrift bejahen zu dürfen. *)

") Der nicht ungläubige Buckland gelangte aus später gemachten Beobach¬
tungen zum Resultate, daß das sogenannte Diluvium der Geolo¬
gen in eine Periode vor dem Daseyn des Menschengeschlechtes falle.



141
Daß die Sündfluth, von welcher Moses berichtet, eine all¬

gemeine war, kann nicht bestritten werden. Denn auf dem
ganzen Erdbälle lassen stch Spuren derselben nachweisen. Z. B.
Nicht nur in Europa kann man die Jrrfelsin in der Richtung
gegen Norden, von wo sie hcrkamcn, verfolgen, auch in Amerika
ist dies der Fall. Es muß also überall eine und dieselbe Ursache
thätig gewesen seyn. — Ist diese letzte große Ueberschwemmung
wohl nicht älter, als in welche Zeit wir die noabische Fluth
setzen? - Wie schon angcdeutet wurde, trifft man Ueberreste von
Menschen au in diesen säug sten diluviauischcnErdablagcrungen —
ein Beweis, daß die Alles vernichtende Fluth neueren Datums
sty, als das Erscheinen des Menschengeschlechtes. Warum aber
menschliche Reste in sehr geringer Menge, — im Vergleiche zu
ocncn von Thiercn, — Vorkommen, erklärt sich hinlänglich dar¬
aus, weil sich laut der Genesis, zur Zeit der Formation obiger
Depots die Menschen noch nicht überall hin zerstreut hatten; und
weil diejenigen Orte, welche sie vor der Sündfluth hauptsächlich
bewohnten, noch nicht geologisch erforscht wurden. In den unge¬
heuren Ebenen Mittelasiens wären wohl zumeist die Ueberreste
unseres, in der noahischen Fluth untcrgegangencn Geschlechtes zu
suchen. Aus den zum Thcile schon angeführten geologischen That-
sachen (sichc den Artikel: Alter des Menschengeschlechtes), als:
aus dem Zuwächse desjenigen Landes, welches an der Mündung
der Flüsse durch allmäliges Absitzen des Schlammes und der Erde,
bw sie im Laufe mit sich forttragcn, dem Meere abgewonuen wird;
aus der Bildung der Dünen, d. i. Haufen Sandes, welche sich
Zuerst am Ufer anhäufen, und dann voni Winde auf das bebaute
land fortgctrieben werden; der Torfmoore u. dgl. haben die ru-
wgstm Beobachter geschloffen, daß die letzte Ueberschwemmung,
durch welche der gegenwärtige Zustand unserer Eontincnte zu¬
meist bestimmt wurde, vor nicht allzulanger Zeit Statt gehabt
dabc. Wir führen hier die Acußerungcn einiger der berühmtesten
Geologen und Naturforscher an. Omalius d'Hallvy sagt: „Wir
machen (aus vorher angegebenen Beobachtungen) den Schluß, daß
we Revolutionen, welche unseren Gebirgen ihre jetzige Form, und
^u Flüssen ihren jetzigen Lauf gegeben haben, in keine außcror-
"'utlich lang verflossene Epoche znrückfallen; so, daß der Abstand
^u 4000 Jahren von der wirklichen Welt (von der Gegenwart)
wn die Genesis der Sündfluth gibt, sich mit den aus dem Stu-
wum der natürlichen Chronometer gezogenen Folgerungen wohl
ertragen mag." Beudant (Mineralog und Physiker, geb. 1787)
schreibt in seinem minersIoKlgue et AeoloKiguo en HonZrie:
"alles führt dahin, die letzte Katastrophe — welcher unsere Erde
"usgesitzt war — als diejenige zu betrachten, wovon uns die Ge¬
ists sowohl die Ursache, als die näheren Umstände angegeben
'asi und deren Tradition man unter verschiedenen Formen bei
allen Völkern wiederftndet". Cuvier, der gewiß nicht im Voraus
»ir die Bibel eingenommen war, lehrt (stmcourk — deutsch von



142
Nöggeratb, S. 106): „Wenn man genau untersucht, was auf
der Oberfläche der Erde vorgegangen ist, seit ste zum letzten Male
trocknete, und die Eontinentc ibre dermalige Gestalt erhielten, so
siebt man deutlich, daß diese letzte Revolution und folglich auch
die Bildung deS fetzigen menschlichen Geschlechtes, nicht sebr ast
seyn können. Ein Resultat der vernünftigen Geognosic, wel¬
ches zugleich am besten bewiesen ist, und am wenigsten erwartet
wurde." Und S. 107: „Wenn irgend ein Gegenstand der Geo¬
logie fest stebt, so ist es der, daß die Oberfläche unserer Erde eine
große und plötzliche Revolution erlitten hat, deren Epoche nicht
viel über fünf- bis sechstausend Jahre binausreichen kann; — —
daß seit dieser Revolution die kleine Zahl Individuen, welche die¬
ser Katastrophe entgangen sind, auf der neuen, aufs Trockene
gekommenen Erdoberfläche sich verbreitete und vermehrte, und daß
folglich seit jener Epoche die menschlichen Gesellschaften sich wie¬
der gebildet haben.

In gleichem Sinne sprechen sich ans: Saussure (vovsAe
llans les ulpes); Dolomieu (llonriml sie I'Iivsigus; — 1' 1801)!
Deine (Tl'güö vlomontgee Oe tleolo-zio; — 1' 1817); Buckland (geb'
1784, Professor der Geologie zu Orford, f 14. August 1856);*)
Andre de Gy; Brongniart (geb. 1770); Biot (geb. 1774); Elie
de Beaumont (geb. 1798); — unter den Deutschen jüngst Ru¬
dolph Wagner (in seiner Naturgeschichte des Menschengeschlech¬
tes), und Andere.

Läßt sich demnach an einer so sehr verbürgten Thatsache bil¬
liger Weise zweifeln? Dock, war sie eine außerordentliche?
Nach dem, was uns die bcil. Schrift davon berichtet, kann mau
kaum ein Bedenken tragen, die Sündfluth als eine solche, d. i>
als ein nicht im gewöhnlichen Laufe der Dinge liegendes Ercig-
uiß anzusehcn. Haben gleichwohl natürliche Ursachen mitgc-
wirkt — (wir stellen uns z. B. die von Nord-Ost nach Süd-West
gegangene Strömung durch eine vulkanische Erhebung der Nord¬
pols-Gegenden bervorgebracht vor) — so geschah dies doch nissst
anders, als auf Gottes allmächtigen Willen, welcher über ciu
entartetes, unverbesserliches Geschlecht die verdiente Strafe bet-
einbrcchen ließ. Uns, und allen noch späteren Generationen aber
soll diese Katastropbc ein warnender Beweis seyn, daß die Sündf
und der Abfall von Gott nicht ungeahndet bleibe. Auch die
Wahrheit soll sie uns nie vergessen machen, daß, wie die West
ein Werk Gottes ist, cs auch nicht mehr als eines Winkes voU
Ihm bedürfe, um sie wieder aufzulöscn. (Siebe Serres Kos¬
mogonie S. 1,87—167; nnd Eard. N. Wiscman: Zusammenhang
S. 250-286».

) Siehe die vorige Anmerkung.



143

M.

Wunder nnd Weissagungen.
Der Glaube an das Christenthum, die einzig wahre Religion,

hat den Glauben an Wunder zur Voraussetzung; was schon
angcdcutet wurde. (Siehe Abh. IV.) Denn das Ehristcnthum
beruht als positive göttliche Offenbarung, in seiner Entstehung,
Fortpflanzung, Erhaltung und ganzen Geschichte aus Wundern;
so, daß es obne diese gar nicht begriffen werden kann.

Daraus leuchtet die Wichtigkeit einer etwas genaueren Erör¬
terung dieses Gegenstandes ein, und zwar um so mehr, weil ge¬
gen die Wunder so Manches eingewendct zu werden pflegt.

Vor Allem ist es nothwendig, sich über den echten Äegrifs
eines Wunders zu verständigen, weil eben ein gewöhnlicher Kunst-
gnff Jener, welche keine Wunder zugcbcu wollen, darin besteht,
ms einer unrichtigen Vorstellung davon solche Folgerungen
abzuleiten, mit welchen freilich auch wir nicht einverstanden seyn
können. So z. B. wenn sie das Wunder eine Ausnahme von
ber überall in der Natur bemerkbaren Vernunft-Ordnung, — also
cine Unvernunft; oder ein Ercigniß gegen die Naturgesetze

dgl. nennen.
Was ist ein Wunder? Es ist eine solche Erscheinung in der

Innenwelt, welche durchaus nicht durch bloße Naturkräfte
allein hervorgebracht werden konnte; sondern dem unmittelbaren
Umgreifen Gottes, des Schöpfers und Herrn der Natur, als der
sle bewirkenden Ursache, zugeschrieben werden muß.
. Die Wunder sind entweder Wundcr-Thaten, in so ferne
be Handlungen sind, und zwar Dessen, dem die Macht Wun-
.cr zu wirken entweder an und für sich eigen ist, — als jene un-
^"s Heilandes waren, so lange er noch als Gott-Mensch auf
^cden wandelte, — oder der dieselbe von Gott erhalten hat,

Z- B. bei den Propheten, Aposteln, Heiligen der Fall war;
Oder sic sind Wunder-Begebenheiten: d. i. solche durch Got-
w Allmacht bewirkte Aendernngen an Gegenständen der Siuncn-
. m welche außer dem Bereiche der bloßen Naturkräftc liegen;
'' V. die Sonncnfinstcrniß beim Tode Jesu.
, .Daß diese Unterscheidung nicht das Wesen des Wunders
'wuhre, bedarf keiner ausdrücklichen Bemerkung.

llnter einem Wunder im eigentlichen Sinne verstehen wir
nicht etwas bloß Außerordentliches, Außcrgewöhn-

?.ches, was dcßhalb Staunen erregt, weil cs nicht zu den all-
^Zlichen Erscheinungen gehört. Es würde ein Wunder blei-

wenn cs auch so oftmals vor unseren Augen Statt fände,
es »ns gar nicht mehr auffiele.
Zwei Fragen mögen nun unsere Aufmerksamkeit in Anspruch

"chnicn: Sind Wunder im Allgemeinen möglich? Und sind in



144
der That schon Wunder, insbesondere Jene, von denen die heil.
Schrift crzäblt, gewirkt worden? Können wir dessen gewiß seyn?

Eine von der Idee eines persönlichen, überweltlichen Gottes
abgekehrte pantheistische Naturauffassung muß, wenn sie nur ir¬
gend conscquent seyn will, die Möglichkeit der Wunder in Ab¬
rede stellen; sa sogar eine unrichtige Vorstellung von Gott, von
seinen Eigenschaften und seiner Wirksamkeit fuhrt am Ende zu
dem nämlichen Resultate.

So Manchen hört man sagen: Die Naturkräfte wirken nach be¬
stimmten, für alle Ewigkeit geltenden, unabänderlichen Ge¬
setzen, welche unser Denkvermögen als solche anerkennen muß.
Dcßhalb muß Alles das in der Natur auf das Genaueste ciii-
treffcn, was der berechnende Verstand mit mathematischer Gewiß¬
heit lehrt; z. B. die Sonnen- und Mondfinsternisse. „Was der
Gedanke verspricht, das hält die Natur." (Oersted a.
a. O. S. 79.) Das Wunder aber würde die Naturgesetze auf-

- heb en, was schlechterdings nicht seyn kann. Es wäre eine Stö¬
rung in der Harmonie der Natur; ein Mißton in dem Einklänge
ihrer Kräfte nnd Wirksamkeit. „Darum ist es nur Jenem, wel¬
cher einen so beschränkten Begriff von der Natur hat, daß er die
Einheit der Vcruuuftgcsetzgebung, die das Ganze umfaßt, nicht
sicht, möglich, sich einen übernatürlichen Eingriff in dieselbe
zu denken, ohne selbst die Vcrnunftwidrigkeit dieses Gedankens
gewahr zu werden." (Oersted a. a. O. S. 88.)

Schöne Worte! die aber lauge nicht das beweisen, was
sie wollen. Die Naturgesetze sind ewig und unabänderlich, heißt
es, und die Wunder heben sie auf! Es wurde schon dargethan,
(siehe die Artikel „Natur" und „mosaische Schöpfungsgeschichte")
daß von einer Ewigkeit iznd Unabänderlichkeit der Naturgesetze
Gott gegenüber keine Rede seyn könne. Mit der Erschaf¬
fung der Natur hat auch erst die Wirksamkeit ihrer Gesetze,
welche ihr Gott vorschrieb, begonnen — mit dem Ende des Wclt-
uuivcrsums wird dieselbe wieder aufhören. Und was hat es nut
der so nachdrücklich hcrvorgehobencn Unverändcrlichkeit der Natur¬
gesetze eigentlich für ein Äcwandtniß? Ist es wahr, daß das
Wunder eine Aufhebung dieser Gesetze; eine Störung dck
Wcltordnung; eine Unvernunft sey? Nein! Unveränderlich
in feder Beziehung kann die Ordnung und der Lauf der
Natur schon dcßhalb nicht genannt werden, weil dieser von ft
manchen äußeren Einflüssen bedingt ist, und sich z. B. nach der
Verschiedenheit des Klimas u. dgl. richtet. Kann ja sogar der
Mensch durch sein Eingreifen eine Modifikation im Gange der
Natur hcrbeiführen, ohne daß man deßhalb sagen darf, er habe die
Ordnung der Natur im Ganzen verkehrt, nnd ihre Gesetze altt-
rirt! Er kann z. B. durch Lichtung von Wäldern, durch Austrvcknunf
von Sümpfen das Klima einer Gegend gesünder. Diese Elementar»^
fällen weniger ausgesetzt machen. Mas dem Menschen, sreiluu
nur in höchst beschränkter Beziehung möglich ist, — denn allck



145
Vergleich zwischen ihm und dem Unendlichen bleibt ein einseiti¬
ger — soll das Gott, dem Allmächtigen unmöglich seyn?

Doch das Entscheidende nicht nur für die Möglichkeit, son¬
dern auch höchste Vernunftmäßigkeit der Wunder liegt in
der Erwägung, daß sie nicht gegen die Naturgesetze geschehen,
daß sie dieselben nicht einmal im Geringsten verletzen, viel we¬
niger aufheben. Denn was geschieht bei einem Wunder? An
die Stelle der sonst gewöhnlichen, bloß natürlichen Ursache tritt
die unmittelbare Einwirkung Gottes, welche das zu Stande
bringt, was die Naturkräfte allein zu bewirken nie vermocht
haben würden. Uebrigens bleiben dieselben und ihre Gesetze dem
Wesen nach, was sie sind. Der Lauf der Natur wird kein ande¬
rer; er wird gar nicht unterbrochen. Die Wunder gehören so
gut, als die gewöhnlichen Erscheinungen in der Natur zum Gan¬
zen der Weltordnung; — sa sie sind die höhere Seite dersel¬
ben. Gott hat sie schon von Ewigkeit in seinen Weltplan — den
Physischen sowohl, als auch den moralischen — ausgenommen,
und zwar als integrirenden Theil desselben. Wie kann man
also die Wunder eine Störung dieses göttlichen Planes, wel¬
cher freilich kein Stückwerk ist, oder der durch die Wunder nach¬
träglich verbessert würde, — wie kann man sie einen Miß ton
>n der Naturharmouie nennen? Sie zeugen vielmebr auf das
lauteste, wie von der Allmacht, so auch von der böchsten Ver¬
nunft des übcrweltlichen Herrn der Natur; freilich unbe¬
greiflich für Den, der an die Stelle Gottes eine Allvernunft
ber Natur setzt, über die kein höheres Wesen zu gebieten habe.

Wie mit der Natur-Vergötterung, so ist die Möglichkeit der
Wunder auch mit jener falschen Ansicht über die schöpferische
Aätigkeit Gottes nicht vereinbar, welche diese mit der am sechsten
^age vollendete» Erschaffung auf unserer Erde für immer
abgeschlossen erklärt. Dieser Anschauung zufolge habe Gott die
West zwar höchst weise eingerichtet; Er habe der Natur ihre
Rtaste gegeben und die Gesetze ihrer Wirksamkeit vorgezeichnet;
Alles geschehe zwar in der Natur so, wie Gott cs vorhergefehen
a«d gewollt, — aber nicht Gott sey jetzt mehr thätig in ihr,
londcrn die Natur selbst. Würde Gott nun nach der Schöpfung
"°ch Wunder wirken, so käme er aus seiner Ruhe, und würde
ach selbst das Zeugniß ausstellen, daß er die Natur nicht so gut
i'abe erschaffen können oder wollen, als es von seiner All¬
macht und Weisheit zu erwarten war, weil er daran nachmals
Aendcrungen und gar Verbesserungen vornimmt.*)

"Wir können Gell entbehren in der Natur, — ruft Dr. I. M. Schlei¬
den (Studien S. 107) voll Selbstgefühles, aber gewiß nicht christlichen,
aus — die so vollkommen aus seiner schöpferischen Hand hervorging, daß
er nicht mehr dem schlechten Uhrmacher gleich dastehen muß, um jeden
Augenblick die in Unordnung gerathenen Zeiger und Räder wieder zurecht
M rücken. Gerade, daß wir ihn unmittelbar in der Natur ni e-

10



146
Die Haltlosigkeit solcher Einsprache ist aus dem oben Gesag¬

ten klar. Wir wiederholen, daß Wunder keine Aend erringen,
noch weniger Verbesserungen des göttliches Weltplanes seyen,
weil sic in denselben schon von Ewigkeit ausgenommen wurden;
und zwar nicht als etwas Fremdartiges, nicht recht hinein Pas¬
sendes, sondern als etwas ihm ganz eigenthümlich Angehörendes.

Ob in einem bestimmten Falle ein Wunder nothwen-
big sey, können wir kurzsichtige Menschen nicht jedes Mal beur-
theilen; aber daran zweifeln, wenn die Wirklichkeit des Wun¬
ders erwiesen ist, ist zum Mindesten gesagt, Unbescheidenheit, die
es sich herausnimmt, die Absichten Gottes zu durchschauen.

Unter allen Völkern, sowohl den gebildetsten, als den rohe¬
sten, begegnen wir dem Glauben an Wunder, obgleich oft in den
absurdesten Wundergeschichten und mythologischen Fabeln ausge¬
prägt. Genug ! dieser Glaube läßt sich nicht wegläugnen. -
Woraus ist die so allgemeine Uebereinstimmung in demselben zu
erklären? Man sage nicht, aus der geistigen Unmündigkeit der
Völker; aus ihrer Sucht nach Außergewöhnlichem; aus ihrer Uu-
keuiitniß der Natur, deren Kräfte und Gesetze. Eben so wenig
aus Priester-Trug. Derlei Meinungen sind zu oberflächlich, als
daß sie der Sache auf den Grund gingen. Ein so allgemeiner
Glaube muß eine tiefere Wurzel haben; er kann nicht erst künst¬
lich von außen erzeugt worden seyn. Sonst hätte sich nicht bloß
hie und da ein einzelner sogenannter Philosoph, — unter den
alten Griechen schon, und jetzt "noch, — oder hie und da nur ein
Naturforscher dagegen ausgesprochen. Daß es noch nirgends eine
Religion ohne Wunderglauben gegeben habe, auf den sie sich stützt/
beweist eben zu Genüge, daß derselbe in der dem Menschen ein-
gepflanzten lleberzeugung von dem Walten einer allmächtigen
Gottheit über den Kräften der Natur, von dem Aufgehen der
physischen Ordnung in einer höheren, moralischen Welt-Ord¬
nung begründet sey. Der Polytheismus hat in seinen traurigsten
Verirrungen doch noch irgend eine Spur dieser aus der Uroffen¬
barung übrig gebliebenen lleberzeugung bewahrt; der moderns
Pantheismus und Naturalismus aber möchte sic vollends verwi¬
schen, indem er die Natur-Kräfte und Gesetze als das Höchsts-
Ewige, Unabänderliche hinstellt. —

In der Geschichte der göttlichen Offenbarung, welche in den
heiligen Büchern des alten und neuen Bundes erzählt wird, kow-
mcn übernatürl iche Thaten und Ereignisse vor, welche wü
für eigentliche Wunder halten. Worauf stützt sich diese
sere lleberzeugung? Auf Gründe, die nicht umgestoßen werde"
können. Wir fassen die wunderbaren Begebenheiten der Bibel aus

mals finden, macht uns ihn unverlierbar und groß." <Den Be¬
weis hievon liefern die Pantheisten und Materialisten, welche den
wnlichen Gott weder unmittelbar noch mittelbar in der NatiW
ibn überbauvt ganz und gar entbehrlich finden!)'



147
einem zweifachen Gesichtspunkte auf. Es handelt sich nämlich
erstens darum, ob sie wirklich geschehen seyen, d. i. ob das
Factum, welches in der Bibel berichtet wird. Statt hatte, oder
nicht; zweitens, ob es richtig ein Wunder in dem oben angege¬
benen Sinne sey. Auf beide Fragen antworten wir mit einem
entschiedenen „Ja".

Das Erste betrifft eine Frage der Geschichte, und muß
also nach den diesfalls geltenden Criterien entschieden werden.
Es muß nämlich die Glaubwürdigkeit des Berichterstatters ge¬
prüft werden; stellt sich diese heraus, so kann über das Factum
kein vernünftiger Zweifel obwalten. Dies ist, wie bereits darge-
tban wurde, (siehe den Artikel: die heilige Schrift) bezüglich aller
Verfasser der geschichtlichen Bücher des alten und neuen Bundes
der Fall. Sie waren in der Lage, die Wahrheit zu wissen,
weil sie dieselbe theils aus ganz zuverlässigen Quellen schöpften,
theils selbst Augen- und Ohrenzeugen des von ihnen Erzählten
waren. Als redliche, durch kein zeitliches Interesse bestochene,
sondern nur für die Ehre Gottes und das Heil der Menschen
eifernde Männer wollten sie die Sache auch ganz so, wie sie
sich zutrug, berichten; überdies kamen ihre Schriften vollkommen
unverfäscht auf uns. — Hier handelt es sich nicht um solche Be¬
gebnisse, die nur in Sage und Tradition leben, und deren Fest-
stcllung als wirkliche Thatsachc unmöglich ist. (Dr. Schleiden,
«tudien S. 122.)

Schwieriger scheint die Frage zu seyn, ob man denn je ge¬
wiß seyn könne, daß ein als Wunder dargestelltes Ereigniß rich¬
tig diesen Namen verdiene? Es wird eingewendet: Ehe man mit
absoluter Bestimmtheit sagen könne, daß Etwas ein Wunder sey,
^»sse man alle Naturkräfte und ihren Gesammtzusam-
wonhang vollkommen durchschaut haben; so lange dies nicht ge¬
schieht, — was für uns eine Unmöglichkeit ist, — dürfe man nicht

, ., die Naturkräfte haben cs aus sich allein nicht hervor-
m'wgen können, weil es denn doch vielleicht möglich war. Deß-
balb werde sich die Zahl der Wunder für uns Menschen in dem
Verhältnisse vermindern, als sich unsere Kenntniß der Natur er¬
weitert.

Bei etwas aufmerksamerer Betrachtung zerfallen diese Be-
miken in sich selbst. Wir sind zwar nicht im Stande, die Wirk¬
samkeit der Naturkräfte bis ins Detail positiv anzugcben; d. i.
Mzuzählen, Dies und Jenes vermögen sic zu leisten; wohl aber
tonnen wir die Grenzen derselben negativ mit aller moralischen
Gewißheit festsetzen; d. i. wir können bestimmen, was die Natur¬
iste allein in einem oder dem anderen einzelnen Falle zu bewir-
en weder je schon vermocht haben, noch vermögen werden. Um

Urtheil zu fällen, braucht man nicht, so zu sagen, die ganze
atette der Natur in seiner Hand zu halten; ein jeder Ring, ein
leves Glied derselben hat, obwohl es freilich dem Ganzen einge-

ist, doch auch seine Erklärung in sich selbst. Mag
io *



148
die Naturkraft in ihrem Wesen uns unbekannt seyn; das wisse»
wir, und haben dieser Wissenschaft nöthig, daß es be¬
stimmte Schranken gibt, welche sie nicht durchbricht.

Wie stände es mit unseren Kenntnissen überhaupt, in welchem
Fache immer, wenn wir nicht von einigen unzweifelhaften, keines
weiteren Beweises bedürftigen, weil in unserem Denkvermögen
liegenden Principien ausgingen? Auch in Betreff der sogenann¬
ten empirischen Wissenschaften muß es solche Grundwahrbeiten
geben, gegen die nichts eingeweudet werden kann; sonst würden
sie aller festen Stütze ermangeln, und nichts als bloße Hypothe¬
sen seyn. Man nimmt z. B. als gewiß an, ohne cs erst zu be¬
weisen, warum? (was man auch nicht könnte) daß ein jeder
Körper vermöge des Gesetzes der Schwere nach dem Mittelpunkte
der Erde strebe, welche dir Anziebungskraft auf ihn ausübt, und
daß er deßhalb, wenn er geworfen wird, nicht in einemfort sich
immer weiter von der Erde entferne. Gewiß würde Jeder die
Behauptung lächerlich finden: Wenn wir die Natur besser kennen
lernen, werden wir vielleicht gewabr, daß ein geworfener Körper,
z. B. ein Stein, nicht nothivendig wieder auf die Erde zurück-
falle. Daraus folgt, daß, wenn wir in Sachen der Natur, näm¬
lich über die Schranken ihrer Kräfte, durchaus keine volle Ge¬
wißheit haben könnten, alle unsere Erfahrungen, in so weit sie die
Sinnenwclt betreffen, unsicher, die daraus abgeleiteten Lehren,
Berechnungen u. dgl. unhaltbar, unser darauf gebautes Handeln
grundsatzlos seyn müßten. Wir müßten uns in einer Traumwelt
wähnen; immer der Furcht ausgesetzt, von ihr hintergangcn z»
werden. Wie wäre da eine Entschiedenheit in unserem Thun und
Lassen möglich?

Ja sogar die Erfüllung so mancher uns als heilig geltenden
Pflicht müßte unterbleiben. Wir dürften z. B. einen Tobten
auch dann nicht beerdigen, wenn gleich schon der Geruch der Ver¬
wesung von seinem entseelten Leibe ausginge, sobald wir nicht
die vollste Gewißheit haben, daß ihn die bloße Raturkraft allec»
nie, in keinem Falle, unter keinen Umständen wieder
ins Leben zurückrufen könne. Ihn auf die Gefahr hin, eine«
möglicher Weise noch lebendig Werdenden begraben, wäre U»'
Menschlichkeit; während wir "jetzt Todte beerdigen zu den gute»,
verdienstlichen Werken zählen. Wenn wir demnach einen Tobte»
auf das bloße an ihn gerichtete Wort: „Steh' auf!" lebend M
aufrichten sähen, müßten wir nicht eingestehen, daß da ein wah^
Haftes Wunder gewirkt worden sey? — Niemand dürfte sith
ein etwa schon der Fäulniß verfallendes Glied seines Körpers
amputiren lassen, um sein Leben zu retten, wenn er nicht gew'k
wüßte, daß es durch die Natur allein nicht wieder hergestellt w^
den könne; denn dies wäre sündhafte Selbstverstümmlung.

Wir heben, um das Gesagte in einem einzelnen Beispiel
noch mehr zu veranschaulichen, aus der evangelischen GeschE
die Heilung des Blindgebornen durch Jesum hervor, wie sie



149
der keil. Johannes im neunten Hauptstücke erzählt. Der Heiland
erblickte ihn vor dem Tempelgebäude zu Jerusalem, und heilte
ihn auf folgende Weise: Er spuckte auf die Erde, bereitete Koth
aus dem Speichel, strich ihn auf die Augen des Blinden, und
sprach zu Diesem: „Geh hin, und wasche dich in dem Teiche
Siloö" tunten am Tempelbergen Da ging der Blinde bin, wusch
sich, und wurde sehend. tV. 6, 7. > — Es liegt durchaus kein
vernünftiger Grund vor, dem keil. Johannes, der ein Apostel
des Herrn, sein steter Begleiter, und gewiß auch Augenzeuge
dieser Begebenheit war, den Glauben an die Wabrhaftigkeit sei¬
ner Erzählung zu verweigern. Von seiner Seite war nichts wei¬
ter, als gewöhnliche Aufmerksamkeit nothwendig, um die That-
jache, so wie sie vor sich ging, zu kennen.

Daß er sie in seinem Berichte nicht verunstalten wollte,
dafür bürgt uns sein Charakter, und seine einfache Erzählungs-
Weise, welche nicht nach Dichtcrart ausmalt, sondern das Fac¬
tum offenbar so gibt, wie es sich zutrug. — Ueber diese Heilung,
welche Jesus an einem Sabbate vorgenommen hatte, wurde, wie
weiter V. 8—34 erzählt wird, ein förmliches Verhör vor der
geistlichen Obrigkeit sowohl mit dem Geheilten selbst, als auch
mit seinen Eltern angestellt, wodurch es sich als unbezweifelbar
erwies, daß Jener wirklich blind schon auf die Welt kam, und
das Augenlicht in der oben beschriebenen Weise erlangt habe.
Das Factum ist hiemit constatirt. Ist es ein Wunder, oder
etwas ganz Natürliches? Jedenfalls das Erstere! Denn die
»om Herrn angewendeten äußeren Mittel hatten gewiß von
der Natur die Kraft nicht, einem Blindgebornen das Gesicht zu
geben; sie standen zu dem Erfolge in gar keiner inneren noth-
wendigen Verbindung; derselbe mußte also durch den allmäch-
tlgen Willen des Heilandes allein hervorgebracht worden seyn.
iDie Mittel, deren sich der Herr hier, und bei anderen ähnlichen
Veranlassungen bediente, waren als äußere Zeichen der erwiese-
nen Wohlthat nichts als Sinnbilder der die Gnade mitthei-
ünden heil. Sacramente — dieser Reinigungs- und Heiligungs-
Duellen für die Seele.) —

Sogar die Feinde Jesu ließen es sich nicht beifallen, der Be-
gebenheit den Charakter der Ueberuatürlichkeit abzuläugnen;
obwohl sie, vom Hasse geblendet, Vie sich daraus von selbst auf-
drmgende Folgerung: Jesus müsse ein Gesandter Gottes, der
Messias, sepn, nicht zugeben wollten. Die ganz vernünftige Bc-
workung des Geheilten (V. 32.): „So lange die Welt steht, ist
wcht gehört worden, daß Jemand die Augen eines Blindgebornen
ssiuf natürlichem Wege) geöffnet hat", wäre nocb immer die trif-
^gsie Entgegnung, wenn etwa die Einsprache erhoben würde, daß
°er Herr durch Anwendung irgend einer nur ihm allein bekann-
A Äaturkraft die Heilung vollbracht habe. Der gesunde
Menschenverstand, gestützt auf die Erfahrung seit der Schöpfung
der Welt, — die gewiß bis zum Ende derselben durch eine gegen-



150
theilige nicht wird umgestoßen werden, — hat dem Geheilten
obige Worte eingegeben.

Daß der Herr dies Wunder zumeist zu seiner Beglaubi¬
gung wirkte, erhellt aus der Frage, welche er au Jenen stellte:
„Glaubst Du an den Sohn Gottes?" Wer ist es, Herr? ant¬
wortete der Gebeilte, damit ich an ihn glaube. Jesus erwiderte:
„Du hast ihn gesehen; Der mit Dir redet. Der ist's." Herr!
ich glaube, war die Antwort des wieder Sehenden. Er fiel nie¬
der und betete Jesum an. (V. 35—38.)

Das Gesagte läßt sich auf alle Wunderthaten des Herrn der
Hauptsache nach beziehen.

Es hat eine Zeit gegeben — noch ist es nicht gar lange seit¬
her, in welcher rationalistische Bibelgelehrte die Wunder Jesu und
seiner Apostel — um so mehr jene des alten Bundes — natür¬
lich erklären wollten. Aber zu welchen willkürlichen Verdrehun¬
gen des Textes; zu welchen Absurditäten mußten sie da ihre Zu¬
flucht nehmen! Sie forderten kaum einen geringeren Glauben an
ihre Auslegung, als die Wunder, welche ihnen zum Anstoße wa¬
ren. Gewiß! es bleibt nichts übrig, als diese entweder als das,
was sie sind, nämlich als übernatürliche Thatsachen gelten
zu lassen, oder sie schlechthin, aller historischen Gewißheit zum
Trotze, hinwegzuläugnen! *)

Daß die Wundergabe in der katholischen Kirche bis in die
Gegenwart nicht aufgehvrt habe, obwohl sie zunächst zu ihrer Be¬
gründung und ersten Ausbreitung nothwendig gewesen, be¬
weist ihre Geschichte. Insbesondere wird derselben in den Lehens¬
beschreibungen der Heiligen vielfach Erwähnung gethan. Was ist
von diesen Wundern zu halten? Wir geben unbedenklich zu,
daß die Wunder, von denen die Legenden, wenn sie auch echte
sind, erzählen, nicht den nämlichen Glauben in Anspruch nehmen
können, als die der heil. Schrift; und unterscheiden überdies zwi¬
schen jenen Wundern, die von der Kirche als solche erklärt

*) Keines der biblischen Wunder, in strengster Bedeutung, gehört in die Gruppe
jener Erscheinungen, deren naturwissenschaftliche Erklärung vollkommen ge¬
lungen ist, — so, daß sie etwa zu bloß durch die Naturkräfte hervorgebrach¬
ten Phänomenen herabsinken. Wenn der Naturforscher da recht eigentlich
seine ihn beglückende Heimath findet, und bei ihnen am liebsten und läng¬
sten verweilt (Dr. Schleiden, Studien S. 123), so möge er, um es in der
That zu zeigen, daß „sich der echte Naturforscher durch die größte, ihrer
selbst wohlbewußtc Unwissenheit charakterifire, und stets der bescheidenste
Mensch von der Welt sey" (Worte Dr. Schleidens a. a. O. S. 126), nur
auch nicht sich einbilden, daß sich Alles, ob früher oder später, natürlich
erklären lassen müsse, und möge Die nicht Schwärmer oder gar
Heuchler schelten, welche der entgegengesetzten Ueberzeugung sind; weil
sonst trotz aller Versicherung uns sein e B e sche id en he it mit Recht )v
unglaublich vorkommt, als ihm die Wunder.

Was Dr. Schleiden a. a. O. S. 204 u. ff. noch sonst gegen die Wun¬
der einwendet, ist aus dem bisher Gesagten unschwer zu berichtigen. —



151
worden sind, und denen, welche diese Bestätigung nicht für sich
haben. Die Ersteren verwerfen, ist zum Mindesten vermesseut-
lich, und beleidigend für die Kirche, weil sie darüber bei dem
Prozesse der Heiligsprechung die genauesten Erhebungen und Prü¬
fungen an stellt.

Wie sonst in allen Dingen, sind auch in Betreff des Wun¬
derglaubens Verirrungen nach beiden Ertremcn zu vermeiden.
Wunderscheue, welche sich »nt den triftigsten Beweisen nicht
zufrieden stellen will, weil sie auf falschen Ansichten und vorge¬
faßten Meinungen beruht, ist eben deßhalb Vorurt heil und
Befangenheit; aber Wund ersucht, die überall, und sey es
auch ohne Zweck, übernatürliches Eingreifen Gottes sieht und ver¬
langt, ist ebenso durchaus nicht zu billigen! Der Katholik ver¬
traut auch diesfalls auf das weise Urthetl seiner Kirche mit aller
Beruhigung.

Fortsetzung.
Unter den Hauptbeweiscn für die Wahrheit des Cbristenthu-

mes (siehe diesen Artikel) haben wir auch die iu der Person sei¬
nes göttlichen Stifters erfüllten alttestamcntlichen, und die von
Diesem selbst gemachten, größtentheils gleichfalls schon in Erfüllung
gegangenen Weissagungen angeführt. Man hat dieselben hie
und da, nicht ohne Grund, unter den Begriff von Wundern ge¬
bracht; nämlich als Wunder der Allwissenheit Gottes, wäh¬
rend die so eben besprochenen übernatürlichen Thaten und
Begebenheiten Wunder der Allmacht Gottes genannt werden
können. Beide, als die zwei Formen der Offen barnngs-
thätigkeit Gottes, stehen in der innigsten Verbindung mit
einander. Denn so wie die Schöpfung aus zwei Theilen besteht,
aus der körperlich-materiellen, und aus der geistig-vernünftigen
Welt, so ist auch die unmittelbare Einwirkung Gottes, der
sich uns in positiver Weise geoffenbart hat, in derselben eine
zweifache. In der sichtbaren Natur äußert sie sich durch die
Wunder, — (im engeren Sinne genommen), — auf den Geist
des Menschen aber wirkt Gott unm ittelbar ein durch die Jn-
lviration, wodurch derselbe so über sich selbst und die seinen
vermögen verliehenen Kräfte erhoben wird, daß daraus Wir¬
kungen hervorgehen, welche sich im Verhältnisse zu den natür«
"chen (Geistes)-Vermögen als göttlichen Ursprunges erkennen
kaffen. (Dr. v. Drey's Apologetik I. Bd. S. 229.) Je nach den
ffuzelnen Vermögen im Menschen, oder nach den besonderen
Zwecken der Inspiration lassen sich mehrere Arten derselben un¬
bescheiden. Jnsoferne Gott durch sie dem Menschen Etwas aus
ber Zukunft eröffnet, um es zu verkünden, was Dieser vermöge
'kluer natürlichen Voraussicht nicht vorherzuwisscn un Stande ge¬
ilen wäre, macht er ihn zum Propheten (der Wortbedeutung
"achch d, i. zu Einem, der weissagt.



152
Die Weissagung ist demnach: „die sichere Vorherverkündi¬

gung eines zukünftigen, wirklich eintreffenden Ereignisses,
welches aus natürlichen Ursachen unmöglich vvrausgesehen
werden konnte"; — oder: „Sie ist die Vorausnahme und Vor-
herverkündigung der Zukunft, in so weit diese in der bekannten
Gegenwart weder gegeben, noch sichtbar vorbereitet ist; darum,
wenn sie in der Erfüllung zur erscheinenden Wirklichkeit wird,
dem Menschen nicht anders zur Veranschauung kommen konnte,
als durch göttliche Erhebung über die Schranken menschlichen Er¬
kennens. (So Dr. v. Drey a. a. O. S. 240.) Daß die wahre
Weissagung einzig nur von Gott, als ihrem letzten
Grunde, kommen könne, ist aus dem Gesagten einleuchtend;
so wie sich aus obiger Definitiv» auch ihre wesentlichen Merkmale
und Erfordernisse von selbst ergeben. Die echte Weissagung ist
nie so zweideutig, daß, was sich schon immer ereignen möge, dar¬
unter verstanden werden darf; es ist aber nicht nothwendig, daß
sie vollkommen klar und bestimmt gegeben werde; denn der
Mensch, dessen sich der Allwissende bedient, um den Schleier, der
die Zukunft deckt, soviel es ihm gefällt, zu lüften, ist ja
in seiner Erkenntniß und Sprache beschränkt, seine Darstellung
des ihm von Gott Geoffenbarten ist nicht immer leicht faßlich;
der Prophet sieht nur Bruchstücke aus der Geschichte der Zu¬
kunft, ihr Zusammenhang und das Ganze dieser Geschichte ist
ihm selbst meist unbekannt. Zudem erhält die Weissagung ihrer
Natur nach erst durch ihre Erfüllung, welche die Endprobe
ihrer Wahrhaftigkeit ist, volles Licht und Verständniß. Früher
ist sie mehr oder weniger dunkel, und kann auch noch nicht auf
absoluten Glauben Anspruch machen; es sey denn, daß sich der
Prophet durch Wunderthaten, oder durch seine anderen, bereits
auf das Genaueste erfüllten Vorhersagungen als von Gott inspi-
rirt ausgewiesen habe.

Die Weissagung ist nicht zu verwechseln mit der rein mensch¬
lichen Vermuthung zukünftiger Dinge, welche sich zufällig er-
wahren kann oder nicht. Niemand wird dem menschlichen Geiste
das Vermögen abstreiten wollen, durch Eombiuation aus gewisse»
in der Vergangenheit und Gegenwart liegenden Prämissen auf
die Zukunft zu schließen; aber Wer gesteht es nicht, daß so ein
Schluß immer mehr oder weniger unsicher und schwankend ist,
zumal dann, wenn das zukünftige Ereigniß nicht von der Na tu r-
nothwendigkeit allein, sondern auch, vielleicht zum größte»
Theile, von der menschlichen Freiheit abhängt? Ist dies Letz¬
tere ausschließlich der Fall, so ist es ganz gewiß ein Gegen¬
stand, welcher außer der Sphäre unserer Vorausberechnung liegt-
Diese wird überdies durch so Manches äußerst beengt und un¬
gewiß. Die Kenntniß des Menschen von der Gegenwart und
Vergangenheit, welche die Keime der Zukunft in sich schließt, ist
meist gar mangelhaft; die Verkettung von Ursachen und Wirkun¬
gen oft sehr verwickelt; — Leidenschaften trüben nur zu häufig



153
seinen Blick in die Ferne; darum täuscht er sich so oft und bitter
m seinen Plänen schon für seine nächste Zukunft. Wer möchte
also, zumal die in der heil. Schrift enthaltenen Weissagungen,
nur auf Rechnung menschlicher Combination setzen? Eben so
wenig haben sie mit bloßen Ahnungen, oder mit dergleichen
natürlichen Thätigkeiten der Seele, als es z. B. das Hellsehen
somnambuler oder ekstatischer Personen ist, etwas gemein. Der
von Gott unmittelbar inspirirte Propbet stellt mit Ei¬
nem Worte — als solcher auf übernatürlichem Boden, er ist das
Organ des Unendlichen, welcher, wie über Raum, so auch über
Zeit erhaben, und vor bessern Blicke Alles aufgeschlossen ist.

Darum sind Weissagungen ein so wichtiges Moment in der
Geschichte der göttlichen Offenbarung. Einige der ältesten Kir¬
chenväter stellen sie bezüglich ihrer Beweiskraft für die Göttlich¬
keit des Christenthumes und seines Stifters sogar über die
Wunder.
. Die Möglichkeit der Weissagung, oder — was das Nämliche
M, — die Möglichkeit einer solchen unmittelbaren Einwirkung
Gottes auf den Geist des Menschen, daß dieser dadurch zur Vor-
Mssebung der ihm sonst verschlossen gebliebenen Zukunft gelangt,
kann nur Derjenige bestreiten, der entweder die Empfänglichkeit

menschlichen Geistes dafür — etwa deßwcgen, weil er in dem
Menschen nur Materie, und nichts Vom Geiste anerkennt — oder
du Macht und den Willen Gottes zur Eröffnung der Zukunft —
Melleicht, weil er an keinen persönlichen Gott glaubt — läugnet.
^vin christlichen Standpunkte aus beantwortet sich diese Frage
don selbst. Wenn der Mensch schon vermöge seiner natürlichen
^erstandesthätigkeit Einiges aus der Zukunft vorauswissen kann,
warum soll er, durch Gottes Einwirkung über sich selbst erhoben
und belehrt, nicht noch Mehreres, seine natürliche Vor-
aussicht Ueber steig end es, erschauen können? Gott, der
(wissende, ist gewiß im Stande, ihm eine solche Mit-

weilung zu machen; und eben so gewiß will er es thun, wenn
zur Beförderung seiner heiligen Absichten dient. Der allge-

neine Glaube daran, daß die Gottheit gewissen besonders begün-
VUl a Personen, an bestimmten heiligen Orten, die Zukunft er-
Vvß, welchen wir schon im grauesten Alterthume antreffen, be¬
llst, daß an der Möglichkeit der Weissagung nie gezweifelt wor-
eu sey. „Veterem esse opinlonem, sagt Cicero fli'br. cle clivinat.)
ueroieis stuotam temporibus, eam et populi romani, et

Mnium gentium eonssnsu kirmstam, versari guamclam
see ligiwiies seientism rerum kuturarum, eamgue non ab in^e-
/.o bums.no, gest s Oiis profioisei." Auch diesen Glauben

wir zuletzt aus keiner andern Quelle her, als aus der über-
^ss"en Kenntniß, daß Gott schon uranfänglich — nach dem
unidenfalle — den Retter verheißend sich geoffenbart habe.
urauf bezogen finden wir Cicero's Bemerkung (ste natura
"wr. Is, Z) nicht unrichtig: „praeäiotinnes vera et prassensione»



154
rornm kuturaruni qui.I alinä steelsrant. nisi lwmimkiis eg. quae kulurg
sunt ostenili, munslrari, porteueli. praeckiei "t ex gun illg nstenta. mo»-
8ti-g, sigi tenta. pigäiPg elieuntur."

Der Zeit »ack sind die wahren Weissagungen entweder vvr-
christliche oder christliche. Die Ersteren wurden vorzüglich
durcl' die Propheten des alten Bundes gemacht, von denen
wir Einiges, sowohl was ihre Ausgabe, und ihren eigenen Cha¬
rakter im Allgemeinen, als auch die Beschaffenheit ihrer Prophe¬
zeiungen betrifft, im Nachstehenden andeuten.

Der Name „Prophet" ist griechisch (n^aa^ri/;) und bedeutet
Jemanden, der Zukünftiges vorhersagt. Im Hebräischen hei¬
ßen sie x,ch)i. NahUm, d. i. (von Gott) „Begeisterte, Jnspirirte",
(in dem oben angegebenen Sinne), was einen ausgedehnteren
Begriff gibt, als bloß den des „Vorhersagens"; — ferner:
„Sehende, Schauende", zunächst deßhalb, weil sie an Einsicht
und Erkenntniß, die ihnen von Gott gegeben ward, sich vor
den Uebrigen auszeichneten; aber wohl auch, weil sie in die Zu¬
kunft schauten; — seltener werden sie „Späher (Beobachter),
Wächter, Hirten" des Volkes genannt. Auch die Ausdrücke:
„Mann Gottes, Knechte Jehovas, Boten Jehovas" kommen von
ihnen vor. — Welcher ist der Ursprung des alttestamentliche»
Prophetismus? Gott selbst ist der erste Gründer desselben!
weiter entwickelt hat er sich aber aus dem Theokratismus des he¬
bräischen Volkes. Dies darf man nicht aus den Augen verlieren,
um auch die Bestimmung und Wirksamkeit der Propheten
gehörig zu würdigen. Schon Abraham wird (Genes. Cap. 20,
V. 7.) ein ,Mbi" genannt, und der sterbende Patriarch Jakob
rief seine Söhne und sprach zu ihnen: „Versammelt euch, daß >ck>
verkünde, was euch begegnen wird in der Zukunft der Tage"
(Gen. Cap. 49, V. 1.). Am Sinai hatten die Hebräer eine theo-
kratische Verfassung erhalten, als sich Gott zu ihrem unsichtbaren
König und Herrn erklärte. Aber es war auch eine sichtbar/
menschliche Vertretung Jehovas bei seinem noch so ungess-
gigcn, so leicht auf Abwege zu bringenden Volke nothwcndiif
Zu dieser wurden eben die Propheten berufen, und deßhalb ig
dem Geiste Gottes erfüllt. Sie waren also Mittelpersonen zwi¬
schen Gott und seinem Volke, Organe Gottes, von ihm in sei»'
Geheimnisse eingeweiht. Wenn gleich das Vorhcrverkündcn der
ihnen von Gott erschlossenen Zukunft — das Weissagen — nickst
ihre ausschließliche Bestimmung war, so gehörte es doch we¬
sentlich zur selben, welche darin bestand, daß sie in dem hebräi¬
schen Volke die Gott wohlgefällige Gesinnung und Handlung-
weise förderten, und es so für die Absichten, die Gott mit ib^
kalte, tauglich machten. Im Einzelnen drangen sie auf cckstr
Gottes-Erkenntniß und Verehrung, indeß der Priester stand
nächst nur den äußeren Cultus zu besorgen hatte; sie beam-
sichteten und leiteten das Volk in moralischer Beziehung, uN
wirkten sogar in politischer Hinsicht segensvoll, indem sie auch ""



ISS
dcn Regierenden mit Freimutbe rügten, was den theokratischen
Gesetzen zuwider war.

Die Berufung zu diesem ihrem höchst wichtige» Amte empfin¬
gen die Propheten nicht von Menschen, sondern von Gott — meist
mir innerlich; hie und da aber auch m äußerlich wabrnehmbarcr,
symbolischer Weise, so z. B. wenn tlH. Köu. Cap. 9, V. 16.»
Elias von Gott beauftragt wird, deu Elisäus zum Propbeten zu
salben. In den sogenannten Propheten - Scbnle» , als deren
Stifter Samuel angesehen wird, die aber bald nach Elisäus tvic-
der aufgehört haben mochten, wurde wohl im beil. Gesetze und
zweifelsohne auch in anderen Gegenständen, als im Gesänge, in
der Musik, in der Natur- und Arzneikundc Unterricht ertheilt;
aber die übernatürliche Gabe der Weissagung konnte dort nicht
mitgetheilt werden. Diese kam mit dem Berufe von Gott,
llud während die Leviten nur aus dem Stamme Levi, die Priester
nur aus der Familie Aaron hergenommen werden dursten, beruft
sehova den Propheten woher er will.

Durch ihre persönlichen Eigenschaften erscheinen alle
wahren Propheten als höchst ehrwürdig. Sie zeichneten sieb aus
durch die feurigste Begeisterung für das Wahre und Gute; durch
d'e unbeugsamste Entschiedenheit für das Recht, und gegen das
unrecht; durch Uneigennützigkeit und Unbestechlichkeit; durch Hu¬
manität gegen Andere, bei großer Strenge gegen sich lelbst, die
lich auch äußerlich in ihrer Tracht, einem weiten härenen Ge¬
wände, mit einem ledernen Gürtel um den Leib befestiget, aus¬
prägte. Die aufrichtigste Liebe zu ihrem Volke und Lande beseelte

Deßhalb standen sie bei allen Gutgesinnten im verdienten
dohen Ansehen, obwohl sie auch oft vielen Leiden, und den hef-
bgsten Verfolgungen der Bösen, insbesondere von Seite einiger
abgöttischen Könige ausgesetzt waren. Die Bücher der Könige
und der Chronik liefern manche Beweise davon. Elias, Jzaias,
Brennas u. m. A. haben es erfahren.

Was die Prophezeiungen selbst betrifft, welche m der
öwel des alten Bundes ausgezeichnet sind, so haben sie alle Kenn¬
ten göttlicher Eingebung. Ihr Gegenstand ist durchaus
Lottes höchst würdig; denn ihr Hauptinhalt ist kein anderer,

der Messias und sein Reich; was sie sonst noch vorbringen,
,at darauf näheren oder entfernteren Bezug. Gerade die;e mes-
^.anischen Weissagungen sind in der Person Jezu Christi be-
elts vollkommen in Erfüllung gegangen, wodurch auch den ubn-
ac» noch nicht erfüllten das Siegel der Wahrhaftigkeit aufgcdruckt
wurde. Was sie von den einzelnen Umständen des Lebens
,""d Todes Jesu, — der Schicksale ihres - des hebräischen —
""° fremder Völker u. dgl. vorherverkündeten, konnten sie unmog-

auf natürlichem Wege und zufällig erratben haben. In der
, wie ihnen die Zukunft enthüllt wurde, - ob durch unnut-
7"are göttliche Erscheinung und Mittheilung, ob in Gesichten,
° 'n durch nichts Aeußcrliches vermittelter Erhebung ihres Gei-



156
stes über sich selbst u. dgl., liegt durchaus nichts irgend einer
Eigenschaft Gottes Widersprechendes. In ihrer Darstellung
herrscht bei aller Mannigfaltigkeit von der erhabensten poötischen
und rhetorischen Einkleidung bis zum einfach erzählenden Tone
herab, — fe nach den persönlichen, Zeit- und Orts-Verhältniffen
des Propheten, — durchweg das Gesetz der Zweckmäßigkeit und
des Anstandes. Wenn auch hie und da ihre Weissagungen etwas
dunkel sind (es wurde schon bemerkt, daß dies ihrer Wahrhaf¬
tigkeit nicht schade), so fehlt es ihnen doch wieder nicht an Um¬
ständlichkeit, die sich erst in der Erfüllung am bewundernswerthe-
sten heransstellt Wie ins Detail beschreibt z. B. Jsaias die
Macht, die Eroberungen und den Untergang des chaldäischen Rei¬
ches, und der Stadt Babylon, — Letzteres zu einer Zeit, wo
dasselbe noch am Gipfelpunkte seiner Blüthe stand! (Cap. 13,
14, 21, 41, n. a. O.) Die messianische« Weissagungen werden
immer klarer, je näher sie der Zeit ihrer Erfüllung kommen; war
ja die Vorbereitung und Entwicklung unseres Heiles in Christ»
Jesu auch eine stufenweise.

Nach dem Gesagten hat die Berichtigung einiger falsche»
Ansichten über das alttestameutliche Prophetentbum keine Schwie¬
rigkeiten. Die Propheten waren nicht bloße Sittenprediger,
welche den halsstarrigen Juden auf Geradewohl Verheißungen
und Drohungen machten: nicht bloße Weise, die weiter blick¬
ten, als der gemeine Haufe; sondern in der That gottbegei¬
sterte Männer. Man darf sie nicht für finstere, unduldsame,
liebeleere Fanatiker halten; denn sie wollen nicht herrsche»
im Volke, sondern es wohlmeinend leiten; — in die öffentli¬
chen Angelegenheiten mengen sie sich nicht ein, wenn nicht beson¬
dere Umstände es momentan verlangen; sie sind nichts weniger
als unruhige Demagogen, welche etwa auf die Untergrabung
des Ansehens und der Gewalt der Regierung hinarbeiten; i>"
Gegentheile bewähren sie sich als die eigentlich Conservativcn >»>
Staate, indem sie die ursprüngliche theokratische Verfassung ver¬
treten; niemals schmeicheln sie den schlechten Leidenschaften
des Volkes, oder buhlen sie um dessen Gunst, sondern ohne Rück¬
sicht auf Person, verkünden sie Großen und Niedern, was ihnen
Jehova zu reden befohlen. —

Weil alle Völker des Alterthums Seher und Weissager hat¬
ten, so stellte man hie und da die Propheten auf Eine Linie «m
denselben; insbesondere mit den Orakeln der Griechen. Astens
mit Unrecht. Es besteht ein wesentlicher Unterschied M
scheu ihnen. Der Prophetismus der Hebräer ist eine so durch¬
aus eigenthümliche Erscheinung, wie das Volk, unter welches
wir ihn antreffen. Die falschen Orakel der Heiden waren Na"'
ahmungen der wahrhaft göttlichen Weissagungen, so wie der al -
heidnische Götzendienst Abfall von der ursprünglichen echten G»,
tesvcrehrung gewesen ist. Aus der Neugierde einerseits, und a»
den Betrügereien andererseits lassen sie sich ganz leicht erklären-""



157

Die ältesten Kirchenväter halten dafür, daß öfters auch die Dä¬
monen dabei im Spiele waren. Die Heiden hatten keine Weis¬
sager im Sinne unserer gottbegcisterten Propheten, welche das
Zukünftige vorherverkündeten, "ohne zufällige Mittel dabei
anzuwenden; während die heidnischen Wahrsager die Zukunft
an allerlei zufälligen Dingen erkannt haben wollten, z. B. am
Fluge der Vögel, in den Eingeweide» der Opfertbiere, (die su-
»pices, linruspiees u. A.); an den Zügen der Hand (wie noch heut
zu Tage manchmal damit Aberglaube getrieben wird) u. dgl.

Solche Wahrsager betrieben ihr Geschäft als eine Kunst,
als ein Gewerbe, — die Propheten hingegen lagen meist den
Geschäften des gewöhnlichen bürgerlichen Gebens ob; sie suchten
nie zeitlichen Vortheil. Wahrsagerei und überhaupt falsches Pro-
phctentlmm wurde nach dem mosaischen Gesetze sogar mit dem
Tode bestraft. (3. B. Mosis Eap. 20, V. 27; — 5. B. Mosis
^ap. 18, V. 20.) Nie befriedigten die Propheten gleich den heid¬
nischen Wahrsagern nur die müßige Neugierde, sondern hatten
Rohere moralische Zwecke vor Augen. Näber scheinen sie zwar
den sogenannten Tbeomanten der Griechen zu stehen, aber auch
mit diesen haben sie im Wesen nichts gemeinschaftlich. — Die
Begeisterung der Propheten ist eine heilige und wahrhafte; die
Äner aber beruhte, wenn nicht immer auf Betrug, so doch —
wie schon bemerkt — auf Selbsttäuschung und toller Schwärme¬
rs Noch viel weniger dürfen die Propheten mit gewissen Kasten
oder Geschlechtern, z. B. mit den Eumolpiden, welche die eleu-
Anschen Mysterien verwalteten, oder mit den Druiden der alten
Gallier und Briten (der Eelten), welche einen abgeschlossenen Or-
dcn bildeten; oder etwa gar mit dem Orden der Freimaurer ver¬
wichen werden. Sie waren die gottgesandten Vorboten und
Verkünder des christlichen, die ganze Menschheit umfassenden Got-
rs-Reiches.

Von den Weissagungen nach dem Hingange Jesu, und dem
<ode der Apostel gilt das Nämliche, was von den Wundern die-
A Zeit gesagt wurde. Der Kirche kommt es zu, über ihren
^rth zu entscheiden. (Vergl. Dr. v. Dreys Apologetik 1. Bd.;
Anvbcl's Prophetismus 1. Bd.; Herbst's und Jahn's Einleitung;
'^onnotte's phil. Lerikon; Allivli's Alterthumskunde.)



XI».
Meligionsgeheimmfse überhaupt.

Die christliche Religion enthält mitunter solche Lehren, welche
zu begreifen die menschliche Vernunft zu schwach ist, weil sie über
deren Bereich erhaben sind, die wir aber nichts destoweniger glE
ben sollen, weil sie uns Gott geoffenbart hat. Es stft
die sogenannten Geheimnißlehren. In weiterer Bedeutung kau»
man die ganze christliche Heilsanstalt und Offenbarung ein Gsj
beim« iß — — nennen; wie dies Wort in der bell
Schrift — z. B. vom heil. Paulus im Briefe an die Colossir
Eap. l, V- 26; Cap. 4, V. 3; an die Epheser Eap. 6, V.
im ersten an Timotheus Eap. 3, V. 9; zumal von den heiligen
Sacramente» l. Eor. Cap. 4, V. 1; Ephes. Cap. 5, V. 32.
gebraucht wird. Ja auch Christus selbst sprach in diesem Sinin
vom Gekeimniffe des göttlichen Reiches lMattb. Cap. 13, V. ft'
Marc. Cap. 4, V. 11; Luc. Cap. 8, V. 10 ). Die chriM'
Offenbarung ist die vollkommene Enthüllung des von Gott sch^
von Ewigkeit an gefaßten, aber vor Christus noch nicht gas'
bekannten Planes zur Rettung und Beselignng der Menschhe^
Jnsofernc jedoch manche Wahrheiten der göttlichen Offenbar»^
in ihrem inneren Grunde von der menschlichen VernUjft
erfaßt werden können, andere aber nicht, unterscheidet mandiest
Letzteren als Geheimnisse im engeren Sinne von den übrigen
ligionswahrheiten. " .

Gegen solche Religionsgeheimnisse hat sich der Vernunftstall
einiger Menschen von jeher aufgelehnt; in der Gegenwart a
ibre Zahl größer als sonst. Sie halten es für eine zu arge
müthigung ihrer Vernunft, Etwas gläubig aufzunehmen, wova«
sie gestehen müssen, daß sie cs nicht begreifen. Da versuchen ft
cs denn, entweder derlei Lehren die Hülle des Geheimnißvolst"



15S
abzustreifen, d. i. sie als bloße natürliche Vernunft-Wahrheiten dar¬
zustellen, oder sie wollen geradezu davon nichts hören, ohne sich erst
lange die Mühe zu geben, nach dem Kerne zu suchen, der in der ge-
heimnißvollen Schale verborgen sein mag. Nach dem Musser
der Encyclopädisten und sogenannten Philosophen des vorigen Jahr¬
hunderts dünken sic sich selbst als vorurtheilsfreie Menschen, als
erleuchtet durch die im Reiche der Erkenutniß vollkommen sou¬
veräne Vernunft; und sehen mitleidig auf das ungebildete, noch
von den Banden des Aberglaubens umstrickte Volk herab.

Was sie hiezu verleitet, ist meist die vorgefaßte Meinung, die
christlichen Religionsgeheimnisse seyen solche Lehren, welche offen
gegen die gesunde Vernunft verstoßen, indem sie fcftsetzeu, was
diese nicht zugeben kann, wenn sie anders nicht mit den Grund-
principien des Denkens in Widerspruch kommen will. Dies ist
aber eine grundfalsche Ansicht; wie aus Nachstehendem
erhellt:

Der ganze Inhalt der wahren, von Gott stammenden Of¬
fenbarung, — als welche nur das Christentbum beglaubigt ist, —
muß der menschlichen Vernunft angemessen; er "kann ihr gar
'sicht entgegen seyn; weil, — wie schon bemerkt wurde, — der
Mensch seine Vernunft ja von Niemand Anderem, als von Gott
erhalten hat, und Gott gewiß nicht durch die Offenbarung diese
feine Gabe wieder zu Nichte machen wollte. Daraus folgt aber
'"cht, daß Gott dem Menschen nichts mitgetheilt haben durfte,
was seine ohnehin nicht immer gleiche, sondern einer fortwähren¬
den Erweiterung fähige, und in den einzelnen Individuen schon

Natur aus verschiedene Fassungskraft übersteigt.
Was die christlichen Religionsgeheimniffe zu solchen macht,

as nicht ihr Widersprach gegen die unumstößlichen Principien des
senkens; sondern eincstheils die Unendlichkeit der sich offen¬
barenden göttlichen Vernunft; andererseits die B eschränkt-
''kit der menschlichen, welche doch wobl deren stolzeste Anbe-
fft nicht zu läugnen im Stande sind. Das Wesen Gottes wird
iur den Menschen immer ein unergründliches bleiben; es kann
"scht anders seyn. Denn sonst würde ja der Unendliche auf-
bvre», dies zu seyn, und cs würde erfüllt, was in der Genesis
, "p-3, V. 22. zu lesen: der Mensch wäre Gott gleich ge¬
worden.

Als der heidnische Philosoph Simonides zim 5. Jahrhunderte
Chr.) vom Tyrannen zu Syracus, Hiero, über die Natur Got-

k» befragt wurde, verlangte er einen Tag Zeit, um über die
antwort nachzudenken. Nach Verlauf desselben begehrte er einen
'weiten; darauf den dritten. Hiero wollte die Ursache dieses Auf-
.chubes wissen. „Je mehr ich über die Natur Gottes nachsinne,
Me Simonides, desto weniger begreife ich sie." (Oicero sie nut.
"vr. i. i.) Plato bezeichnet im Ämäus den höchsten Gott als
en Vater des Weltalls, und den Schöpfer der Himmlischen, und

Seele des Menschen, den man wegen seiner über«



160
schwenglichen Macht und Majestät, wenn man ihn
auch gefunden habe, doch nicht begreiflich machen
könne.

Wahrlich! diese Heiden dachten bescheidener und demuthsvoller
von der Gottheit, als mancher sich weise Dünkende unserer
Tage. — Sagt nicht der Weltapostel (Br. an die Römer Cap.
1l/ V. 33, 34.): „O Tiefe des Reichthumes der Weisheit und
der Erkenntniß Gottes! Wie unbegreiflich sind seine Gerichte und
wie unerforschlich seine Wege! Wer hat den Sinn des Herrn
erkannt? Oder Wer ist fern Rathgeber gewesen?" Also eine
übernatürliche Offenbarung, wie sie das Christenthum ist,
kann nicht ohne Geheimnisse für die Vernunft des Sterbli¬
chen seyn.

Mit dem Worte „Geheimniß" verbinden wir einen relati¬
ven Begriff. Nur für uns nämlich, nicht aber auch für
Gott gibt es Geheimnisse. Wir vermögen denselben schon ""
täglichen Leben, in zeitlichen, irdischen Dingen nicht aus¬
zuweichen; um wie viel weniger in göttlichen! Wie würden
wir Denjenigen nennen, der zu behaupten wagte, vor seiner Ein¬
sicht liege Alles, die ganze sichtbare Natur, offen da? Je un¬
entwickelter die Verstandesthätigkeit des Menschen; je niederer die
Stufe der Cultur ist, auf welcher er steht, desto verhältnißmäßig
mehrere Gegenstände sind für ihn noch ein Geheimniß; nicht st
auch für seinen gebildeteren Nebenmenschen. Dies gilt in jeder
Wissenschaft. Die alte Hieroglyphenschrift z. B. — auf den P'si
ramiden und sonstigen Monumenten Aegyptens — war für Alle
bis in die neuere Zeit ein Mysterium, und ist es noch für der
Uneingeweihten. Ein ganz gewöhnliches Räthsel ist es «iah
minder für Den, der es nicht aufzulösen im Stande ist.
Satz aus der Geometrie für Jenen, der den Beweis dafür nia"
strenge nach den Regeln zu liefern vermag, obwohl er übrigens
sehr wohl überzeugt seyn kann, daß es damit seine Richtigst''
habe. Ganz besonders auf die Naturwissenschaft dürfen wir das
Gesagte anwenden. Denn wie Wenige gibt es, welche die Ge¬
setze kennen, nach welchen die Natur-Erscheinungen vor sich gchch-
und doch zweifeln sie an diesen nickt, weil sie dieselben m"
ihren Sinnen wahrnehmeu! Wie staunt der gemeine Mail'
darüber, daß der Astronom Sonnen- und Mondesfinsterniffe a''>
Jahre vorausberechnen kann; die Art und Weise, wie ßj
herbeigeführt werden, ist ihm zwar ein Geheimniß, — und doa!
mißtraut er dem Kalender nicht, in dem sie verzeichnet stehe'':
Niemand verargt ihm dies. — Wodurch eigentlich der WeE
von Tag und Nacht und der Jahreszeiten bewirkt werde, ist dc>"
schlichten Ackersmanne meist unbekannt; dennoch fällt es ihm lE
bei, zu zweifeln, ob wohl auf die Nacht wieder ein Morgen, ">'
den Winter wieder ein Frühling kommen werde. Er verläßt W
mit aller Zuversicht darauf, besorgt, und richtet darnach seines
schäfte ein. — Wie der Hagel entstehe, ist ihm ein Geheimüff'



161
aber das weiß er, daß derselbe seine Saaten vernichte, und sucht
sich gegen solches Unglück, so gut es seyn kann, zu sichern, —
allenfalls durch Theilnahme an der Assecuranz. Daran thut er
ganz Recht. — Diese Beispiele sollen nur zeigen, daß der Kluge
nicht schon deßhalb Etwas verwirft, daraus gar nicht achtet, weil
er es sich nicht erklären kann; sondern er macht demungeachtet
zn seinem Vortbeile Gebranch davon. Warum soll dies hinsicht-
lich der Religion nicht gelten? Soll sich der Christ z.B. vom
Tische des Herrn zum unermeßlichen Schaden seiner Seele deß-
balb ferne halten, weil er nicht begreift, wie unter der Gestalt
des Brodcs und des Weines der Leib und das Blut des Herrn
wirklich gegenwärtig sey? —

Nicht nur für den sogenannten Ungebildeten, sondern auch
für den Gelehrtesten, gibt, und wird es immerfort, schon in na¬
türlichen Dingen, Gebeimniffe geben. Erkläre denn Einer aus
den Physikern, was die Electricität, der Magnetismus an und
für sich, nicht nur nach ihren in die Sinne fallenden Wirkun¬
gen betrachtet seyen! Sage es uns einmal ein Psycholog, ein
Physiolog, wie der Geist des Menschen mit seinem Leibe ver¬
bunden sey; wie er auf ein Glied des Körpers, auf die Hand,
den Fuß u. s. w. dergestalt freithätig einwirke, daß dasselbe
in Bewegung komme; wie er seine Gedanken durch die Sprache
ausdrücken könne? u. s. w. So lange die Vernunft auf solche
sind tausend ähnliche Fragen nichts zu antworten vermag, darf
iw sich um so weniger gegen Geheimnisse sträuben, deren Gegen¬
wand das Ucberirdischc ist.

Geheimnisse fordern Glauben. Wahr ist's! — Man er¬
wäge: Mit dem Glauben, nicht mit dem Wissen beginnt
alle unsere geistige Entwicklung und Bildung. Des Glau¬
bens kann der Mensch auch in seinem geistigen Fortschreiten
sind im täglichen Leben nie ganz entbehren. Unsere eigene Er¬
fahrung liefert die Beweise hiezu.

Wir benützen oft fremde Entdeckungen und Erfindungen (dies
E auch von dem gelehrtesten Naturforscher) im guten Glau¬
ben an die Geschicklichkeit Derer, die sie machten; ohne deßkalb
unserer eigenen Vernunft zn nahe zn treten. Eine höhere Ei tr¬
acht ist uns Bürgschaft dafür, daß wir nicht irre gehen. Das
A°lk, das wissenschaftlich nicht zu erkennen vermag, daß die Sonne
acht, und die Erde sich um sie bewegt, durch den Augenschein
Welmehr täglich das Gegen theil wahrzunehmen meint, glaubt
bsn Astronomen, weil diese als sachkundige und glaubwürdige
Autorität sich ihm bewährt haben; dadurch nämlich, daß sie zeig-
°su, z. B. durch Vorausberechnung der Sonnen- und Mondes-
uusternisse, die pünktlich cintreffen, daß sie in der That von den
Bewegungen der Himmelskörper etwas verstehen. — „Das ist ein
Menschenwürdiger, auf v e rn ünftige s U rt heil gegrün¬
ter Glaube." (Dr. Frobschammer: Menschensecle und Phy-
uulogie. S. 196.) Nun! was haben wir denn für die Geheim-



162
Nisse des Christenthumes für eine Gewähr? Die höchste, die ge¬
denkbar ist; nämlich die Autorität des sich offenbarenden Got¬
tes selbst.

Dieser glauben heißt also nicht: auf die Vernunft ver¬
zichten, — im Gegenthcile ihr folgen, und ihre Forderung
erfüllen.

Wer in zeitlichen Dingen Etwas auf die bestverbürgte Aus¬
sage eines Dritten glaubt, kann es möglicher Weise auch zum
Wissen bringen, wenn er sich nämlich selbst davon vollkommen
überzeugt, — sey es durch seine äußeren Sinne, oder durch seine
Verstandesthätigkeit. In praktischer Beziehung kann Aehnliches
auch hinsichtlich jener Religionswahrheiten, die uns nur durch
die Offenbarung bekannt sind, behauptet werden. Wenn der Christ
seiner Religion gemäß lebt, so wird ihm der innere Zusammenhang
aller ihrer Wahrheiten — auch der Mysterien — immer klarer;
über das Ganze der Offenbarung ergießt sich für sein gei¬
stiges Auge ein immer helleres Licht; so daß er sich im thätigen
Bekenntnisse seines Glaubens immer befestigter, immer beruhigter
und seliger fühlt. Hat ja der Herr versichert: (Joh. Cap. 7/
V. 17.) „Wer den Willen meines himmlischen Vaters voll¬
zieht, der wird inne werden, ob meine Lehre von Gott sey
oder nicht".

Niemals aber wird der Glaube hienieden so in das Wis¬
sen aufgehen, daß er durch dieses ersetzt, verdrängt, über¬
flüssig gemacht würde. So lange wir bleiben, was "wir sind,
— beschränkte sterbliche Wesen, — sind wir auf den Glauben
angewiesen, als auf den cüizig sicheren, nicht schwankenden
Grund einer richtigen Gottes-Erkenntniß. Erst jenseits wird sich
der Glaube verklären zum Schauen, wie der Weltapostel so schön
versichert: „Stückwerk ist unser Erkennen, und Stückwerk unser
Wissen. Jetzt sehen wir durch einen Spiegel räthselhaft; als¬
dann aber von Angesicht zu Angesicht; jetzt erkenne ick
(Gott) stückweise (d. i. unvollkommen ); dann aber werde ich
(Ihn) erkennen, so, wie auch ich (von Ihm) erkannt bin." (I. Cor-
Cap. 13, V. 9 u. 12.)

Wie alle übrigen Wahrheiten des Christenthumes, befriedigen
auch die heil. Mysterien desselben die geistigen Bedürfnisse des
Menschen im vollkommensten Maße. Sie üben auf sein Leben
den wohlthätigsten Einfluß aus; sind also nichts weniger als un¬
fruchtbare Dogmen. Der Glaube an dieselben hat von
der echten Philosophie durchaus nichts zu fürchten-
Der Ausspruch eines Gelehrten (Baco von Verulam, -h 1626)
bleibt für alle Zeiten wahr, daß die Philosophie gründlich be¬
trieben zu Gott und seiner Offenbarung führe; oberflächlich
verkostet aber von Gott ablenke. Nur von der falschen
Wissenschaft gilt das Wort des Apostels, daß sie aufbläbe; die
w a h^e hat stets die demüthige Erkcnntniß der Vernunftbeschränkthcit



163
Man Kat die christlichen Religionsgeheimnisse mit den heid¬

nischen Mysterien verglichen. Aber welch ein Unterschied!
In dem Sinne, in welchem die christliche Religion Geheimnisse
hat, gab es unter den Griechen und Römern nicht einmal welche.
Die berühmtesten waren die Elcusinischen Mysterien, deren Ur¬
sprung von der Mythe auf die Göttin Ceres — auch auf Or¬
pheus — zurückgeführt wird; vielleicht wurden sie aus der ägyp¬
tischen Stadt Eleusis in die gleichbenannte in Attica verpflanzt,
"ach Aegypten aber aus Indien gebracht. (Gr. L. Stolberg,
Geschichte d. R. J. I. Bd. S. 461.) Die Alten sprechen mit
Ehrfurcht von ihnen. Worin sie eigentlich bestanden, was in ik-
nen gelehrt wurde, — ob unter Anderem die Einheit Gottes und
die Unsterblichkeit der Seele — ob die in sie Eingeweihten eine
Art Freimaurerorden, dem Volksglauben gegenüber, bildeten, läßt
fch nicht mit Bestimmtheit angeben. So viel scheint gewiß, daß
fe manche Vorstellungen der Volksreligion natürlich deuteten,
i> B. daß unter der Göttin Ceres die Zeugungskraft der Erde zu
verstehen sey. Anfänglich wenigstens war die Zahl der Einge¬
weihten nur klein. — Die christlichen Mysterien hingegen lassen
seine natürliche Deutung zu; niemals wurde ihnen eine
stlche von der Kirche gegeben. Sie bleiben Geheimnisse für jeden
Gläubigen ohne Ausnahme, für den Gebildetsten nicht min¬
der, als für den Ungebildeten. Die sogenannte Gcheim-Disciplin
sMeipiiijg Si-Ckmi) in der alten Kirche hat eben so wenig mit dem
delbuischen Geheimwesen etwas gemein. Denn der Grund, warum
fahrend der blutigen Verfolgungen in den ersten drei Jahrhun-
dcrten einige Wahrheiten des Christenthumcs, insbesondere jene
von der wirklichen Gegenwart Jesu im allerheil. Altarssacramente,
""" den schon förmlich in die Kirche Aufgenommenen erklärt, vor
Ven Heiden aber und sogar vor den Catechumcnen, d. i. den sich
kkst zur Aufnahme stufenweise Vorbereitenden, verborgen gehalten
^vden, war einzig die durch den Auftrag Christi selbst fMatth.
7'p- 7, V. 6) motivirte, und durch die Erfahrung gerechtfertigte
Awrgniß: das Heiligste würde sonst der Profanation und dem
^brauche Preis gegeben. Uebrigens stellen wir nicht in Ab-
, , daß sich von einigen christlichen Religionsgekeimnissen in der
"en Mythologie, zumal in jener der Inder, dunkle Spuren vor-
^"den; von der Dreieinigkeit; Menschwerdung ; von einer
.Aung durch den Uebergang eines Gottes in Fleisch u. A. —

werden darauf im Einzelnen zurückkommen.) — Aber kein
b, .langener wird sich durch solche Aehnlichkeitcn in seinem Glau-

wre machen, oder gar zu dem Wahne verleiten lassen, daß
,-"chsterien unserer heiligen Religion den heidnischen nachge-

7,'d" worden seyen. Es darf daraus nicht mehr geschlossen
«,'dsn, als daß sich unter verschiedenen Nationen Ueberlieferun-
" über geoffenbarte Wahrheiten erhalten haben. Die Feinde
kehristenthums möchten sie aber als Waffen gegen dessen gött-

u>en Ursprung gebrauchen. Kamen sie ja — z. B. Volney —
11 *



164
sogar auf den Einfall, den Namen: Christus, der offenbar nichts
Anderes, als das ins Griechische — übersetzte hebräische

(Masolüsb, Messias) d. i. der Gesalbte ist, von dem
indischen lii'isobna oder krisolui, womit der in menschlicher Gestalt
auf Erden erschienene Viselum bezeichnet wurde, herzulciten! Aus
den Traditionen der Orientalen mochten griechische Weise, zumal
Plato, welchem, wie bereits gemeldet wurde, auch die heil. Schrif¬
ten der Hebräer nicht unbekannt waren, einige Kenntniß solcher
Lehren erlangt haben.

(Vergl. die vierte und fünfte Beilage zum 1. Bande der Ge¬
schichte d. R. I. von Gr. L. Stolberg; dann 1. Bd. S. 493.-
Card. N. Wiseman's Abhandlungen I. Bd. S. 428, und dessel¬
ben: Zusammenhang der Ergebnisse u. s. w. S. 475 u. ff.)

XIV.
Die allerheiligste Dreieinigkeit.

Unter den christlichen Religionsgeheimnissen steht obenan jenes:
der a. h. Dreieinigkeit.

Wir werden bezüglich desselben, und der nachfolgenden My¬
sterien darthun: daß sie wirklich von Gott geoffenbart, und in
der katholischen Kirche stets geglaubt worden seyen; dann, daß
die menschliche Vernunft dagegen nichts probehältiges einwenden
könne, sich vielmehr durch dieselben in Bezug auf die wichtigste"
Fragen ganz befriedigt erklären müsse.

„Es gibt nur Einen Gott, aber in drei Personen, Einer Na¬
tur und Wesenheit, nämlich: Vater, Sohn und heiliger Geist",
so lautet das Dogma der allerh. Dreieinigkeit. Wir nennen es
das Grunddogma unserer heil. Religion, weil mit demselbe"
Alles Uebrigc fallen müßte, was dem Christenthume, als der
positiven Offenbarung Gottes eigenthümlich ist. Es könust
von keiner Erlösung durch den Sohn Gottes, von keiner He>^
gung durch den heil. Geist in den heil. Sakramenten u. s. w.
Rede seyn.

Deßhalb zählen wir Denjenigen, welcher den Glauben a"
die allerh. Dreieinigkeit abgeworfen hat, eben so wenig mehr j"
den „Christen", als, Der niemals die Taufe auf den Nanü"
des dreipersönlichen Gottes empfangen.

Schon in der heil. Schrift des alten Bundes, wo doch d"'
Monotheismus gegenüber der Vielgötterei der Heiden so streng
festgehalten wird) ist diese Wahrheit, wenn gleich noch nicht g ff'"
deutlich und bestimmt geleh rt, so doch an gebeut et.
wird darin von Gott die Pluralform des Hauptwortes:
bim; aber mit der Singular form des Zeitwortes gebraucht«
als: Genes. Cap. 1, V. 27. „Llollim schuf (nicht: schuf"'"



165
den Menschen nach seinem (nicht: nach ihrem) Bilde." Den
Plural beziehen wir auf die Mehrheit der göttlichen Personen;
den Singular aber auf die Einheit ihrer Natur und Wesenheit. —
Gott selbst wird von sich, oder zu sich in der Pluralform redend
angeführt, — was, wie schon bemerkt wurde, (siehe den Artikel:
Mosaische Schöpfungsgeschichte) als den sogenannten plm-alis mage-
Mieus zu deuten, der hebräische Sprachgebrauch nicht zuläßt; —
so: Gen. Cap. 1, V. 26. „Lasset uns den Menschen machen
nach unserem Bild und Gleichniß". Ebenso: Cap. 3, V. 22.
»Sieh, Adam ist wie unser Einer geworden", was dock un¬
möglich diesen Sinn habe» kann: Adam ist wie Einer aus mir —
nämlich Gott — geworden; denn darin läge gar kein Sinn.
lVergl. Gen. Cap. 11, V. 7.) Auch „tLcknnai" (Herr), wie die
Juden Gott gewöhnlich nennen, ist die Pluralform. — Die
dm Männer, deren Erscheinung (Genes. Cap. 18.) Abraham im
Thale Ulnmln-e gewürdigct wurde, sie aber als nur Einen
Herrn verehrte," sind den Kirchenvätern Ambrosius und Augusti¬
nus die drei göttlichen Personen.

Aus den übrigen hicher gebörigen Bibelstcllen des alten Bun¬
des sichren wir nur noch an: Psalm 32, V. 6. „Durch des
Herrn Wort sind die Himmel gefestiget; und durch den Geist
leines Mundes all ihre Zierde", was die heil. Väter so auslegen,
daß unter dem Herrn Gott der Vater; nnter seinem Worte
der Sohn; unter dem Geiste die dritte göttliche Person — der
öeil. Geist z» verstehen sey. Nicht minder sehen sic in dem
dreimaligen „Heilig", das bei Jsaias Cap. 6. Gott dem
Herrn der Heerschaaren beiqelegt wird, eine Lobpreisung des drei¬
einigen Gottes. Die Arche wendet es noch jetzt in diesem
Sinne an.

Es wird hie und da im alten Bunde die Erscheinung des
Engels des Herrn, d. i. des Gesandten des Herrn, erzählt,
!- B. im brennenden Dornbüsche (2. Buch Mosis Cap. 3, V. 2),
Welcher dann „Gott" genannt wird, weßhalb die Kirchenväter
darunter den Sohn Gottes, die zweite göttliche Person, ver¬
lieben. — „Gott der Herr, und sein Geist haben mich gesandt",
lesen wir bei Jsaias Cap. 48, V. 16-, womit der Prophet offen
den heilige» Geist als Person bezeichnet.

Diesem nach ist sich nicht zu wundern, daß sogar die alten
Aabbiner der Juden öfters von der Dreieinigkeit reden. (Siche
Gr. Stolberg, Gesch. d. R. J. I. Bd., fünfte Beilage, S. 485.)

Ganz unzweideutig aber ist diese Wahrheit in der heil. Schrift
°es neuen Bundes entbalten. Christus crtheilt den Aposteln den
Atthl (Matth. Cap. 28, V. 19.): „Gehet hin und lehret alle
-«olker, und taufet sic im Namen des Vaters, und des
Lohnes, und des heiligen Geistes". Auch anderwärts
Werden die drei Personen in der Gottkeit ausdrücklich Unterschie¬
ds! so im ersten Briefe des heiligen Johannes Cap. 5, V. 7.
"2rei sind, die Zeugniß geben im Himmel: der Vater, das



166
Wort (Xo^o§, d. r. der Sohn Gottes) und der heilige
Geist, und diese Drei sind Eins". (Die Echtheit dieses
vielfach angestrittenen Verses haben die berühmtesten katholischen
Eregeten, neuerlich auch C. N. Wiseman im ersten Bande seiner
Abhandlungen siegreich vertheidiget.)

In den Briefen des heil. Paulus werden die drei göttlichen
Personen nebeneinander genannt; so: II. Cor. Cap. 13, V. 16-
„Die Gnade unseres Herrn Jesu Christi, und die Liebe Gottes
(des Vaters), und die Gemeinschaft des heiligen Geistes sey mit
euch Asien". — Bei der Taufe Christi (Matth. Cap. 13, V. 16,
17.) offenbarte sich die allerheil. Dreieinigkeit in äußerlich wahr¬
nehmbarer Weise.

Zwischen den einzelnen Personen in der Gottheit hat durch¬
aus keine Abstufung in ihrer Natur und Wesenheit Statt;
sondern sie werden einzig dadurch von einander unterschieden, daß
der Vater von Niemandem gezeugt ist; der Sohn ist vom Va¬
ter, d. i. aus dem Wesen des Vaters von Ewigkeit gezeugt;
der heil. Geist geht, gleichfalls von Ewigkeit, vom Vater
und vom Sohne aus.

Ueber die Gottheit des Vaters sich weitläufiger auszulaffen,
wäre überflüssig. Von der Gottheit des Sohnes Ž der schon von
Ewigkeit beim Vater war, in der Zeit aber in Christo Jesu als
Gottmensch sichtbar auf Erden erschien, wurde schon gehandelt
(siehe den Artikel: Gottheit Christi). Eben seine Zeugung durch
den Vater von Ewigkeit ist der Grund seiner Sohnschaft — wenn
man sich so ausdrücken darf.

Daß der heilige Geist in der Schrift des neuen Bundes als
Person — nicht als eine bloß abstracte Eigenschaft Got¬
tes — dargestellt werde, erhellt daraus, daß ihm Handlungen
zugeschrieben werden; als: Er lehrt. „Er wird euch Alles leh¬
ren, sagte Jesus zu den Aposteln (Joh. Cap. 14, V. 26.), und
euch an Alles erinnern, was immer ich euch gesagt habe." — Er
gibt Zeugniß. (Joh. Cap. 15, .V. 26.) — Er verleiht den
inneren, aber auch den äußeren Beruf zum Dienste der
Kirche, zur Verkündigung des Evangeliums. Zu den in Antiochia
versammelten Propheten und Lehrern sprach der heil. Geist:
„Sondert mir ab den Saulus und Barnabas zu dem Werke,
wozu ich sie ausgenommen habe". (Apostelgesch. Cap. 13, V. 2.)
„Diese nun, heißt es V. 4, ausgesandt vom heil. Geiste,
zogen nach Seleucia, und von da schifften sie nach Cypcrn".
(Vergl. Apostelgesch. Cap. 16, V. 6, 7; — Cap. 20, V. 26.)
Er ist der G nadenspender, der einem Jeden austkcilt, wie
er will (I. Cor. Cap. 12, V. 11.) — Läßt sich dies Alles von
einer bloßen Eigenschaft sagen?— Die Erscheinungen des
l^eil. Geistes, als: bei der Taufe Jesu unter der Gestalt einer
Taube; am Pfingstfeste unter jener feuriger Zungen (Apostelg-
Cap. 2.), schließen vollends jeden Zweifel aus. Durch die Mit¬
wirkung des heiligen Geistes trat ja der Sohn Gottes in die



167
Menschheit ein. Nur als Person, nicht als Eigenschaft, kann
sie ihm zugeschrieben werden.

Aus dem Gesagten ergibt sich zugleich die Gottheit des
heil. Geistes. Es werden ihm in der Schrift übermenschliche At¬
tribute beigelegt. So z. B. die Allwissenheit. „Der Geist
erforscht Alles, auch die Tiefen der Gottheit." (I. Cor. Cap. 2,
V. 10.) Als der Allwissende hat er den Propheten des alten
Bundes die Zukunft aufgeschlossen; überhaupt die heil. Schrift¬
steller inspirirt. (Apostelg. Cap. 1, V. 16; — 2. Br. Petri
Cap. 1, V. 21.) Ja, er wird ausdrücklich Gott genannt. Zu
Anamas sagte Petrus: „Warum hat der Satan dein Herz einge¬
nommen, daß du lögest dem heiligen Geiste?— Nicht Men¬
schen last du gelogen, sondern Gott". (Apostelgesch. Cap. 5,
V. 3, 4.) Vergl. 'Marc. Cap. 3, V. 28, 29.

Sein Ausgang vom Vater und vom Sohne wird an meh¬
reren Stellen gelehrt, wo entweder geradezu das Wort „ausge¬
hen" vorkommt, oder — was der Sache nach das Nämliche ist —
gesagt wird, daß der heil. Geist vom Vater und vom Sohne ge¬
sandt werde. „Wenn der Tröster kommen wird, sprach Jesus
zu den Aposteln (Joh. Cap. 15, V. 26.), den Ich euch vom Va-
wr senden werde, der Geist der Wahrheit, der vom Vater
ausgeht, derselbe wird von mir Zeugniß geben." (Siehe Joh.
Cap. 14, V. 16; — Cap. 16, V. 7, 8.)

Diese hier in gedrängter Kürze nachgewiesenen Wahrheiten
treffen wir in der Kirche Christi schon seit ihrem Beginne,
uud dann ununterbrochen an. Wie manches andere Dogma wurde
auch das in Rede stehende nach und nach mehr entwickelt, und
'n bestimmte Ausdrücke gefaßt, wozu insbesondere die Ver¬
suche der Häretiker, es zu verunstalten, Veranlassung gaben. Dies
darf aber ebenso wenig eine Aenderung des Dogma genannt
werden, als das Stämmchen deßhalb etwas Anderes wird, weil
ss zum Baume herangewachsen und erstarkt ist. Darin besteht
la eben der Fortschritt, der sogar hinsichtlich jener Glaubens¬
wahrheiten für uns Statt haben kann, welche über die mensch-
hche Vernunft erhaben sind, daß sie nämlich — wenn es erlaubt
'st, bildlich so zu reden — aus dem unergründlichen Schachte
d" göttlichen Offenbarung von der unfehlbaren Kirche immer
vollständiger zu Tage gefördert, und den Gläubigen immer allsei-
bger dargestellt werden. — Der würde wahrlich Mitleid verdw-
"su, welcher daraus, daß die Worte: M'iniras (Trinität) "m-Kons
sM05«a<L) u. s. w. nicht schon in der heil. Schrift zu lcfen sind,
folgern wollte, daß die allerheil. Dreieinigkeit darin nicht geoffen-
oart sey. Er würde sich nur selbst das Zeugniß ;e»ier Unfahig-
w>t ausstellen, die Sache, und den Begriff von dem Aus¬
drucke, in den sie gekleidet sind, zu unterscheiden.

Schon in dem apostolischen Glaubensbekenntnisse
!st von Gott dem Vater, dem Sohne, und dem heil. Geiste die
mede. — Immer wurde nur jene Taufe als gültig anerkannt.



168
welche auf den Namen des dreipersönlichen Gottes ertheilt
worden war. (Siehe Justinus M. Apolog. I. 79.) — Es läßt
sich kein Zeitpunkt angeben, in welchem dieses Dogma in die Kirche
eingeführt worden wäre — ein Beweis, daß cs i m m er vorban¬
den war — wohl aber ist aus der Geschichte derselben ersichtlich,
daß sie schon in den ersten Jahrhnnderten die Irrlehren jener Hä¬
retiker, welche sich dagegen erhoben, insbesondere der sogenannten
Antitrinitarier, feierlichst verdammte. Auf dem ersten allge¬
meinen (ökumenischen) Concil zu Nicäa in Bithynien (32S)
wurde über die Ketzerei des Arius, eines abtrünnigen Priesters
aus Alerandria, welcher die Gottheit Ckristi; auf dem zweiten
zu Eonstantinopel (381) über jene des Macedonius, Patriarchen
alldort, welcher die Gottheit und Wesensgleichheit des heil. Gei¬
stes mit dem Vater angegriffen hatte, das Anathema gesprochen,
und der uralte Glaube an die allerheiligste Dreieinigkeit in dem
sogenannten Nicäno-Constantinopolitanischen Symbolum vor aller
Welt bezeugt.

Diesem Sybolum wurde später, mit allem Rechte, zur nähe¬
ren Bestimmung des Verhältnisses des heil. Geistes zum Sohne,
zwischen den Worten: gni ex patre, nnd proceclit das kiliogue
in der abendländischen Kirche eingeschaltet, und zwar zuerst in
Spanien im Jahre 589, was die schismatischen Griechen mitunter
zum Vorwande ihrer nie zu rechtfertigenden Trennung von der¬
selben nahmen.

Aus den vielen Zeugnissen der ältesten Kirchenväter über den
Glauben ihrer Zeit mögen beispielsweise folgende genügen, und
zwar aus dem ersten Jahrhunderte. Der heil. Clemens
von Rom schreibt im Briefe an die Corinther: „Haben wir nicht
Einen Gott (den Vater) und Einen Christus, und Einen Geist
der Gnade, ausgegossen über uns?" — »Alles, was ihr thut,
möge euch wohl von Statten gehen — im Sohne, Vater und im
heil. Geiste." (So der heil. Ignaz im Briefe an die Magnesicr
Cap. 13.)

Aus dem zweiten Jahrhunderte. Der heil. Polykar-
pus, Bischof zu Smyrna—(der wohl auch schon im ersten Jahr¬
hunderte wirkte, aber im zweiten, um das Jahr 167, starb)
betete auf dem Scheiterhaufen: 0 dilecti et beneclicti kilii, Domini
uostri llesu Obristi kater . . . de omnibus te l-uiclo. te benestieo, te
^loriüeo per sempitei num llontiüeem besinn Obrisnim, ciileetum l'iliuw
tuum, per guem tibi oum ipso in 8piritu saneto Alori»
nune et in kiitnra saeeula sseeiiloriim. ^men. —

Der heil. Justinus gibt — in seiner größeren Apologie
eben als Kennzeichen, woran sich die Christen von den Heiden un¬
terscheiden, an, daß sie den Vater, den Sohn und den heil. Geist
verehren. — Athenagoras schreibt: „Wer soll sich nicht wundern,
wenn er Die— von den Heiden — Atheisten nennen hört, welch?
C)ott den Vater, und Gott den Sohn, und den heil. Geist beken¬
nen, und deren Macht in der Einheit, und deren Un-



169
tcrschiedenheit in der Ordnung aufzeigen?" (leAatto
pro Olnistisnis. 1 — Theophilus, Bischof zu Antiochia in Syrien,
gebraucht das Wort entsprechend dem lateinischen: trinitas,
welches im dritten Jahrhunderte zuerst bei Tertullian verkommt. —
,,3u Niemand Anderem, schreibt Jener (acl ^ntnlienm II. 18.) hat
Gott: laßt uns den Menschen erschaffen, gesprochen, als zu sei¬
nem Worte (zum Xo^o5, d. i. zu seinem Sohne), und zu seiner
Weisheit (d. i. zum heil. Geiste)".— Von der heil. Dreieinig¬
keit redet auch der heil. Irenäus im ersten Buche wider die Hä¬
retiker; wo uns (10, 5. 1.) sein ausführliches Glaubensbekcnntniß
darüber begegnet.

Aus dem dritten Jahrhunderte. Clemens von Alexan¬
drien: „Einer ist der Vater aller Dinge; aber auch nur Einer der
)choxo8" aller Dinge, und Einer der heil. Geist, und Ein und
Derselbe überall." (kaeäsK. I. 6.) Eben so pacllax. III. 12. Auch
er bedient sich der Bezeichnung: (8<ramat. V. 14.) — Ori-
genes spricht (contra Oslsum VIII.) vom Vater und dem Sohne
»ls Zweien der Person nach, die aber Eins seyen nach der
Gleichheit der Gesinnung, und Einheit des Willens, und nennt
(lom. XII. n. 20. in Matth.) die drei göttlichen Personen drei
ewig nebeneinander bestehende Tage. — Tertullianus verthcidiget
und erörtert in seiner Schrift wider den Ketzer praxeas weitläufig
das Mysterium der Trinität. „Die Einheit wird als eine Drei-
heit aufgefaßt, — sagt er Cap. 2. — indem Drei angenommen
werden, der Vater, Sohn und Geist, die nicht dem Seyn, son¬
dern der Ordnung; nicht dem Wesen, sondern der Person; nicht
der Macht, sondern der Eigenthümlichkeit nach verschieden sind,
aber Ein Wesen, Ein Seyn, Eine Macht haben , weil Ein Gott

aus welchem jene Ordnungen, Personen, Eigentbümlichkeiten
unter dem Namen des Vaters, des Sohnes und des heil. Geistes
Wammen." In dem alten, gewöhnlich dem heil. Atbanasius,
Erzbischöfe zu Alexandrien in Aegypten, diesem unbeugsamen Ver¬
teidiger der Rechtgläubigkeit gegen die arianische Häresie im
Jahrhunderte, zugeschriebenen Glaubensbekenntnisse, welches

M dem Worte: Om'enngnc beginnt, ist das Dogma von der allcrh.
Weinigkeit »ach allen Seiten auf das Genaueste auseinander-

Kann demnach irgend ein Sachkundiger nur mit einigem
scheine von Grund behaupten, die Lehre von der Trinität sey
spateren Ursprunges, sie datire nicht von dem Stifter der Kirche
bst? Eben so seicht ist die Einwendung, daß dieses Dogma der

platonischen Philosophie entlehnt sey. Die des
Nato Os?, und chnU/), von welcher er insbesondere im
Wiäus und im Schreiben an Dionys von Syracus handelt, ist
Ae ganz andere als die des Christentbnmes. Welchen Sinn
Plato damit eigentlich verband, wird von de» Anhängern seiner
Wosoplsie, zumal den Neuplatonikern, verschieden angegeben. —

es wohl irgend wahrscheinlich, daß die Lehrer der Kirche,



470
welche über das clepositum üiloi mit solcher Sorgfalt wachten, eine
Verunstaltung desselben durch die h eid nische Philosophie ge¬
rade in dem allerwichtigsten Punkte würden geduldet ha¬
ben? Zudem ist aus Obigem klar, daß schon Christus selbst und
seine Apostel die Trinität gelehrt. Sollten etwa sie dieselbe aus
Platos Schriften geholt haben? Wir geben zu, daß einige Kir¬
chenväter, nachdem einmal der wissenschaftliche Kampf um des
Daseyns Höchstes, um die Religion, mit den heidnischen Welt-
weisen begonnen, sich auf Plato berufen haben. Hat ja nach ih¬
rer Anschauung, z. B. des heil. Justinus, der X0--05, (der Sohn
Gottes) schon die Einsichtsvolleren der Heidenwelt geleitet! Das
ist aber auch das Ganze. —

Nach der allgemeinen Annahme ist Plato's zunächst
aus der orientalischen Emanationstheorie herzuleiten.
Der Lehre der Inder zufolge emanirten aus dem Urgotte Brahnie
(Parabrahma): Brahma, dem die Schöpfung; Vischnu, dem
die Erhaltung; und Siva, dem die Zerstörung, oder vielmehr die
Erneuerung durch Zerstörung zugeschrieben wurde. Außer den
Vedas ist Aehnliches im Oupnekhat, einer persischen Compilation
aus den Vedas — wo es unter Anderem heißt: Der Name Got¬
tes ist 8at, (seyeud, wahr) und Gott ist Drabrat, d. i. aus Dreien
Eines machend, (auch Eine aus drei Fäden geflochtene Schnur!
und insbesondere in den Schriften des chinesischen Philosophen
I.an-t8e (geb. um 565 vor Chr.) enthalten. Dieser nennt Gott
1'ao (Weg), welcher als die Einheit der drei Personen: ch lü
und VVH erscheint. Merkwürdiger Weise sind ), Ul und ss
(oder V) die drei Buchstaben in lleUloVa, wie Gott in der Bi¬
bel des alten Bundes hebräisch genannt wird. Sollte dieser
Umstand nicht mit Recht auf die Vermuthung führen, Uao-tss sc»
mit den heiligen Büchern der Hebräer bekannt gewesen, und habe
seine Lehre über Gott von diesem Volke, dem Träger der gött¬
lichen Offenbarung, erhalten? Es wird von ihm, dessen
Leben, wie bemerkt, in das sechste Jahrhundert vor Christus fällt,
berichtet, daß er eine lange Reise in die Westländer machte. O»
er bis nach Palästina, oder bloß bis nach Persien kam; an Ge¬
legenheit fehlte es ikm sicherlich nicht, mit den Juden zu verkeh¬
ren, von denen wenigstens der größte Theil schon wird in du
Gefangenschaft abgeführt worden seyn. Sein beiläufiger Zeitge¬
nosse Pythagoras war auch zur Erforschung der altüberlieferte»
Wahrheit in den Orient gereist, — Im ersten Buche der heil
Schriften der alten Aegypter, deren es nach Clemens von Aleran-
dricn42gab, heißt es: „Ich jauchze zu dem Vater, dem gute»
Geiste der Heiligen; ich diene dem Herrn, den alle Lande
fürchten". (Siehe Dr. Gust. Seyfarth, theologische Schriften dss
alten Aegyter.) So weisen genauere Untersuchungen über du
Sparen christlicher Dogmen unter den alten Heiden zuletzt im»"»
wieder auf die Ur-Tradition von der Offenbarung Got¬
tes hin! - (Vergl. Gr. L. Stolberg, Gesch. d. R. J. I. Bd-



171
5. Beilage, S. 488. — Windischman's Philosophie im Fortgänge
u. s. w. I. Thl. — Card. N. Wiseman's Abhandlungen I. Bd.
S. 225; — und dessen Zusammenhang der Ergebnisse u. s. w.
S. 475 —480.)

Dem Einwurfe der Ungläubigen, daß das Dogma der Tri¬
nität mit den Principien der Vernunft, mit den unumstößlichen
Denkgesetzen in Widerspruch stehe, liegt Unkeuntniß, oder gar ab¬
sichtliche Verkennung und Entstellung der katholisckcn Lehre hier¬
über zu Grunde. Diese behauptet nicht Etwas, und hebt es zu¬
gleich wieder auf; denn sie lautet ja nicht: „Es gibt drei
Götter, und diese Drei sind doch wieder nur Ein Gott".
Die sogenannten Vernunftgläubigcn sollen es doch wohl im Vor¬
aus höchst unwahrscheinlich, ja geradezu unmöglich finden, daß ein
so auffallender Verstoß gegen die einfachste Rcchnungsregel, als es
der oben bezeichnete wäre, bei Millionen Christen, unter welchen
es zu jeder Zeit die gelehrtesten, ticfdenkendsten Männer — auch
berühmte Mathematiker — gab, Glauben erlangt babe ; und sollen
sich eben dadurch aufgefordert fühlen, über den Sinn des Dogma
A besser zu unterrichten. Spekulative, und dabei streng gläubige
Männer haben es, wie iu alter Zeit insbesondere der heil. Augu-
üm, so auch in neuer versucht, nicht nur die vollkommenste Ver-
uunftmäßigkeit, sondern auch die innere Notb Wendigkeit der
uns durch die Offenbarung bekannt gemachten Wahrheit von der
ullerheil. Dreieinigkeit philosophisch nachzuweisen. 2m menschlichen
Geiste, im Prozesse seines Selbstbewußtwerdens, meinten sie eine
Analogie zu dem freilich in sich Unbegreiflichen, — einen
Ausgangspunkt für ihre Spekulation zu finden.

„In der That, schreibt Bossuet (üiseours 8ur I'lnstoiro univer-
II. pari. puK. 12.), wenn wir unseren Sinnen Stillschweigen

gebieten und uns für einige Zeit in die Tiefe unseres Geistes ver-
ünken, so werden wir dort ein Bild der Dreieinigkeit gewahr,
Welche mir anbeten. Der Gedanke, welchen wir wie einen Spros¬
st» unseres Geistes entstehen fühlen, gleichsam als den Sohn un-
stres Denkvermögens, gibt uns eine schwache Vorstellig vom
^obne Gottes, der von Ewigkeit in der Vernunft des himmlischen
Katers gezeugt ist. Das ist der Grund, warum der Sohn Gottes
as Wprt (Xv^a?) genannt wird; damit wir nämlich wissen,
aß er im Schoße des Vaters geboren wurde, nicht so, wie die
Körper geboren werden, sondern wie in unserer Seele jenes in-

Wort entsteht, welches wir darin wahrnehmen, so oft wir
Wahrheit betrachten.
Doch die Fruchtbarkeit unseres Geistes beschränkt sich nicht

Us dies innere Wort, auf diesen Vernunft-Gedanken.—
lieben sowohl dies innere Wort, als auch den Geist in dem

.° geboren wird, und indem wir dies lieben, merken wir Etwas
»uns, das uns nicht weniger kostbar ist, als unser Geist und
"her Gedanke; was die Frucht so gut des Einen wie des Andern



172
ist, was sie vereint, was sich mit ihnen eint, und mit ihnen nur
Ein Leben ausmacht.

In ähnlicher Art, in wie ferne nämlich ein Vergleich des
Menschen mit Gott Statt haben kann, ist in Gott die ewige
Liebe, welche vom Vater, der da denkt, und vom Sohne,
der sein Gedanke ist, ausgeht, um mit Ihm und seinem Ge¬
danken zu bilden eine gleich selige und vollkommene Natur.-

Man darf sich demnach nichts Ungleiches, nichts Getrenntes
in dieser anbetungswürdigen Dreieinigkeit vorstellcn; und so un¬
begreiflich auch diese Weseuseinhcit seyn mag, unsere Seele gibt
uns darüber, wenn wir auf sie achten, einigen Aufschluß.

Sie ist, und in so fern sie vollkommen weiß, daß sie ist,
entspricht ihr Bewußtseyn davon der Wahrheit ihres Wesens;
und in so ferne sie ihr Wesen mit der Kenntniß davon so liebt,
wie sie es verdienen, gleicht ihre Liebe der Vollkommenheit Beider.
(8t. ^uAustin cis Drmitgto.) „Diese drei Dinge sind untrennbar von
einander; sie schließen Eines das Andere ein; nämlich: Wir
wissen, daß wir sind, und daß wir uns lieben, und
wir lieben, daß wir sind, und uns wissen. Wer kann
dies läugnen, wenn er sich anders selbst versteht? Und nicht n»r
ist Keines dieser Drei besser, als das Andere, sondern auch alle
Drei zusammen sind nicht besser, als ein Einzelnes aus ihnen;
denn Jedes schließt das andere in sich ein, und in allen Dreien
besteht die Seligkeit und die Würde der vernünftigen Natur. So,
nur in unendlich erhabenerer Weise, vollkommen, untheilbar, Eino
der Wesenheit nach, und gleich in jeder Beziehung, ist die DE
einigkeit, der wir dienen, und welcher wir in der Taufe geheim
get wurden."

Die Kirche wehrt solcher Speculation nicht, so lange es M
die menschliche Vernunft nicht herausnimmt, gegen den dcmutb-
vollen Ausruf des Weltapostels im Briefe an die Römer (Eap.1l/
V. 33, 34.) das Unermeßliche ermessen, das Unerläßliche erfassen
zu wollen; sondern anerkennt, daß uns einzig die Offenbarung
in den Stand setze, aus die Frage in den Sprüchen Salomon»
(Eap. 30, V. 4.): „Wie heißt der Name Gottes?"— welche»
ist sein Wesen? eine sichere Antwort zu geben.

XV
Die Menschwerdung des Sohnes Gottes

Ein anderes höchst wichtiges Mysterium unserer heil. Reli¬
gion ist jenes: der Menschwerdung des Sohnes Got¬
tes — der Ine ar nation. Wir verstehen darunter die WE
hcit, daß der Sohn Gottes, die zweite Person in der allerbE
Dreieinigkeit, gleicher Gott mit dem Vater, und in Ewigkeit bc



173
ihm, in der Zeit zu seiner göttlichen Natur die menschliche ange¬
nommen habe, indem er durch die Mitwirkung des heil. Geistes
im Schooße der Jungfrau Maria Mensch geworden, und aus ihr
geboren wurde. So hat er beide Naturen, die göttliche und
menschliche, in Einer und derselben Person vereiniget. Dieser
Gottmeusch ist Jesus Christus, der Erlöser der
Menschen.

Schon aus dem erhellet, daß. Wer dieses Mysterium an¬
tastet, Christo die ihm eigenthümlichste Würde abstreite, ibn nicht
ganz als Den, der er ist, gelten lasse, und somit dem Christen-
thume entsage. Auch dieses Dogma ist in der beil. Schrift ent¬
halten ; und zwar wurde es schön in jener des alten Bundes nicht
unklar angekündet. Um Wiederholungen zu vermeiden, berufen
wir uns auf jene Stellen aus derselben, welche die Erscheinung
des Messias auf Erden, den sie als ein höheres, als blos mensch¬
liches Wesen, darstellen, Voraussagen. Hieher gehört insbesondere
Faias Cap. 9, V. 6, und Cap. 7, in welch letzterem Hauptstücke
erzählt wird, daß Rasin, der König von Syrien, und Phacöe, der
König von Israel, den König von Juda, Ächaz, mit Krieg über¬
zogen, und gegen Jerusalem heranrückteu. Um diesen geängstigten
Fürsten zum Muth und Vertrauen aufzurichten, ließ ihm Gott
durch den Propheten Jsaias sagen: „Begehre dir ein Zeichen von
dem Herrn, deinem Gott, (daß er dich aus der Hand deiner Feinde
retten werde) cs sey in der Tiefe unten, oder in der Höhe oben".
Achaz erwiderte: „Ich will keines begehren und den Herrn nicht
versuchen". Da sprach der Prophet: „So höret denn Ihr vom
Hause Davids! — Der Herr selbst wird euch ein Zeichen geben.
Sieh, die Jungfrau wird empfangen, und einen Sohn gebären,
und seinen Namen wird man Emmanuel, d. i. Gott mit uns,
nennen".

Unter dieser unversehrten Jungfrau, in deren Kinde Gott
wit uns seyn wird, haben die Kirchenväter Maria verstanden,
welche den Sohn Gottes, Jesum Christnm, zur Welt brachte;
und von jeher hat die Kirche keine andere Auslegung, als diese,
für die wahre gehalten.

Die Erfüllung der erwähnten, und der übrigen alttestament-
uchen Weissagungen von der einstigen Erscheinung Gottes auf
Erden berichten uns die Evangelisten. „Im sechsten Monate —
der Schwangerschaft der Eilisabeth, des Zacharias Gattin, die
wü Johannes dem -Täufer gesegnet ging — schreibt der beil. Lu-
W (Cap. 1, V. 26—38.) ward der Engel Gabriel von Gott
gesandt in eine Stadt in Galiläa, mit Namen Nazareth, zu einer
Jungfrau, die mit einem Manne vom Hause Davids verlobt war,
welcher Joseph hieß, und der Name der Jungfrau war Maria.
Der Engel kam zu ihr hinein und sprach: „Gegrüßt seyst Du,
voll der Gnaden, der §>err ist mit Dir, Du bist gebenedeit unter
°on Weibern!" Da sie dies hörte, erschrack sie über seine Rede,
"vd dachte nach, was das für ein Gruß sey. Und der Engel



174
sprach zu ihr: „Fürchte Dich nicht, Maria, denn Du hast Gnade
gefunden bei Gott! Sieh! Du wirst empfangen in Deinem Leibe,
und einen Sohn gebären, und Du sollst seinen Namen Jesus
heißen (hebräisch: Heiland, Erlöser). Dieser wird groß seyn, und
der Sohn des Allerhöchsten genannt werden (weil er es in der
That ist). Gott der Herr wird ihm den Thron seines Vaters
David geben, und er wird herrschen im Hause Jacobs ewiglich.
(Das irdische Reich Davids war ein Vorbild des geistigen Mes¬
sias-Reiches, welches, wie jenes über das israelitische Volk,
sich über die ganze Menschheit erstrecken solle.) Und seines
Reiches wird kein Ende seyn." Maria aber sprach zu dem Engel:
„Wie wird dies geschehen, da ich keinen Mann erkenne?" Der
Engel antwortete und sprach zu ihr: „Der heilige Geist wird
über Dich kommen und die Kraft des Höchsten wird Dich über¬
schatten (Dich zur Mutter machen, unbeschadet Deiner Jung¬
fräulichkeit) ; darum (seiner übernatürlichen Empfängniß we¬
gen) wird auch das Heilige, welches aus Dir geboren werden
soll, Sohn Gottes (im eigentlichsten Sinne) genannt werden.
Sieh, Elisabeth, Deine Verwandte, auch diese hat einen Sohn in
ihrem Alter empfangen, und sie, die unfruchtbar beißt, geht nun
schon im sechsten Monate. Denn bei Gott ist kein Ding unmög¬
lich". Maria aber sprach: „Sieh, ich bin eine Magd des Herrn,
mir geschehe nach Deinem Worte". Und der Engel schied
von ihr. —

Von diesem Augenblicke an war Maria Mutter des Gott¬
menschen, der in ihrem Schooße Fleisch angenommen; — mit
seinem Leibe und dessen vernünftiger Seele hatte sich seine Gott¬
heit verbunden.

In der Ueberzeugung, daß über das hochheilige Geheimnis,
welches ihr verkündet worden war, — (die Kirche feiert das Fest
„Mariä Verkündigung" am 25. März) — auch ihrem verlobten
Bräutigame von Gott werde die Offenbarung zu Theil werden,
wollte Maria derselben nicht vergreisen. Der heilige Matthäus
schreibt (Cap. 1, V. 18—24.): Mit der Geburt Christi ging es
also zu: „Als seine Mutter Maria mit Joseph vermählt (im Grie¬
chischen: verlobt, war, fand sichs, ehe sie zu¬
sammen kamen, daß sie empfangen hatte vom heiligen Geiste. Jo¬
seph aber, ihr Mann, weil er gerecht (rechtschaffen) war, und sie
nicht in üblen Ruf bringen wollte (als hätte sie gar mit einem
Anderen Umgang gepflogen), gedachte sie heimlich zu, entlassen.
Als er mit diesem Gedanken umging, siehe, da erschien ihm der
Engel des Herrn im Schlafe (Traume) und sprach: „Joseph,
Sohn (Nachkomme) Davids, fürchte Dich nicht, Maria, Dein
Weib, zu Dir zu nehmen; denn was in ihr erzeugt worden, das
ist vom heiligen Geiste. Und sie wird einen Sohn gebären; Dem
sollst Du den Namen „Jesus" geben, denn er wird fein Volk er-
lostn von dessen Sünden". Dies alles aber ist geschehen, auf daß
erfüllet würde, was von dem Herrn gesagt worden durch den



175
Propheten, der da spricht: „Siehe, die Jungfrau wird empfan¬
gen, und einen Sohn gebären, und sie werden ihm den Namen
Emmanuel geben, welches gedolmetscht heißt: Gott mit uns".
(Also schon der Evangelist hat die obangeführte Prophezeiung des
Jjaias auf Maria und auf den von ihr als Jungfrau em¬
pfangenen und als solch er g ebo rnen Sohn Gottes an-
gewendct.)

Als nun Joseph vom Schlafe anfstand, that er, wie ihm
der Engel des Herrn befohlen hatte, und nahm sein Weib zu sich."

Die Glaubwürdigkeit der Evangelisten, wenn sie die That-
>ache der Menschwerdung des Sohnes Gottes erzählen, läßt sich
eben so wenig in Zweifel ziehen, als hinsichtlich ihrer anderweiti¬
gen Berichte über das Leben Jesu. Sie schöpften auch diesfalls
Ms vollkommen verläßlicher Quelle. Maria, die Hochbegnadigte
Kutter des Herrn, war zuerst berufen, darüber Auskunft zu ge¬
ben; sic wird dieselbe gewiß ertheilt; — und wird nicht auch der
Herr selbst ihre Aussage bestätigt haben? (Vergl. C. N. Wise-
nmn's Abhandlungen, 1. Bd. 495—506 über Maria, als die
erste Zeugin in der Oekonomie des Glaubens.)

Unter welchen Umständen die Geburt Jesu erfolgte, meldet
lucas (Cap. 2. V. 1—7.): „Es geschah, daß vom Kaiser Augu¬
stus ein Befehl ausging, das ganze Land zu beschreiben. Dies
war die erste Beschreibung, welche geschah durch Cyrinus, den
Statthalter von Syrien. Und alle gingen hin, sich (und ihren
^ermögensstand) anzugeben, ein Jeder in seine Stadt (woher seine
Mnilie stammte). Und es ging auch Joseph von Galiläa, von
°rr Smdt Nazareth, hinauf nach Judäa, in die Stadt Davids,
Welche Bethlehem heißt, weil er aus dem Hause und dem Ge¬
flechte Davids war, (dessen Geburtsort Betblehcm gewesen) um
ft Maria, seinem verlobten Weibe, die schwanger war, sich an-
stlgeben. Es begab sich aber, als sie daselbst waren, kam die
A't, daß sie gebären sollte. Und sie gebar ihren erstgeborncn
^vhn, wickelte ihn in Windeln und legte ihn in eine Krippe, weil

der Herberge kein Platz für sie war." —
Mit der Geburt des Sohnes Gottes war der wichtigste Wen-

Mmkt in der Geschichte des Menschengeschlechtes hcrangckommen.
-He alte Zeit war zu Ende, die Zeit der Erwartung und Vorbe-
MUng; eine neue hatte begonnen: die Zeit der Gnade und der
Mhrheit. (Joh. Cap. 1, V. 14.) Die Menschheit war — wie
u dem folgenden Artikel weitläufiger erörtert wird — schon lange
em Untergange verfallen; ja allsogleich nach dem Sündenfalle
e» ersten Paares hätte sie mit diesem schon wieder zu scyn äus¬
seren sollen. Nur im Hinblicke auf den einst in dieselbe eintre-
ellden, und sie erneuernden Sohn Gottes, durch welchen am An-
fge Alles gemacht worden war (Joh. Eap. 1, V. 3.), ward

die Fortdauer gestattet. Deßhalb kann man Jcsum Christum
""d allem Rechte den Mittelpunkt der M cnsch engeschichte



176
nennen, ohne den sie ewig unverstanden bleiben muß — weil es
ja ohne Ihn gar keine gegeben hätte.

Welche seligen Gefühle müssen wohl in der Brust des gläu¬
bigen Katboliken wach werden, wenn er die Geburtsstätte des Hei¬
landes entweder in der Wirklichkeit — als Pilger — besucht, oder
sich auch nur im Geiste nach Bethlehem versetzt! Dort, an der
niedrigen Krippe des Herrn, hatte der gelehrteste abendländische
Kirchenvater, der heil. Hieronymus, den Rest seines Lebens, vom
Jahre 386 bis 420 zugebracht, und sich glücklich gepriesen in der
Betrachtung der göttlichen Erbarmung, die allen Menschen erschie¬
nen war. (Tit. Cap. 2, V. 11.)

Der Stellen in der heil. Schrift des neuen Bundes, in wel¬
chen von der Menschwerdung des Sohnes Gottes die Rede ist/
sind so viele, daß wir sie hier unmöglich Alle anführcn können.
Kann es anders seyu? Dies Mysterium bildet ja die Grundlage,
auf welcher die ganze christliche Heilsanstalt aufgebaut ist! Wir
lassen nur Einige derselben folgen. Sie besagen, daß der näm¬
liche Christus, welcher wahrer Gott ist von Ewigkeit, auch eben
so wahrer Mensch sey. „Im Anfänge war das Wort (der
der Sohn Gottes) — so beginnt das Evangelium des heil. Joban-
nes — und das Wort war bei Gott, und Gott war das Wort
(V. 1.) Und das Wort ist Fleisch (d. i. Mensch) gewor¬
den, und hat unter uns gewohnt, und wir haben
seine Herrlichkeit gesehen, die Herrlichkeit, als des
Eingebornen vom Vater, voll der Gnade und Wahr¬
heit." (V. 14.) In seinem ersten Briefe schreibt der nämlich
Apostel (Cap. 1, V. 1—3.) „Was vom Anfänge (von Ewigkeit
war, was wir gehört, was wir mit unsere» Augen gesehen, was
wir beschaut und unsere Hände betastet haben, von dem Worte des
Lebens — denn das Leben hat sich geoffcnbart, und wir haben ss
gesehen, und geben Zeugniß davon, und verkündigen euch das ewig/
Leben, welches bei dem Vater war und uns erschienen ist, — was
wir gesehen und gehört haben, verkündigen wir euch." — Uad
wieder: (Cap. 4, V. 2.) „Jeder Geist, der bekennet, daß Jesa°
Christus im Fleische gekommen sey, ist aus Gott". Der heilig/
Paulus lehrt: (Phil. Cap. 2, V. 6—8.) „Jesus Christus, wel¬
cher, da er iu Gottes Gestalt war, es für keinen Raub (l>ü
keine Anmaßung einer ihm nicht zustehendcn Würde) hielt, Go"
gleich zu seyn, (d. i. er war in der Wirklichkeit Got'
gleich) entäußerte-sich selbst, und ward den Menschen gleich-
und im Aeußcren wie ein Mensch erfunden".— Und (Gal. Cap-
V. 4.) „Als die Fülle der Zeit kam, sandte Gott seinen S oha-
gebildet aus einem Weibe, unterthänig dem Gesetze". Dcw
selben Christus, welchen der Weltapostel ausdrücklich Gott nenw-
heißt er auch einen Menschen: „Ein Gott ist, und Ein Mittl//
zwischen Gott und den Menschen, der Mensch Christus Jesus"'
(I. Timoth. Cap. 2, V. 5.)



177
Wie hätten sie denn wohl anders lehren sollen, die Apostel,

nachdem Jesus selbst, wie Gott seinen Vater, so sich sehr
oft dcnMenschen-Sohn genannt hat? Er ging sa sichtbar
mit ihnen um, aß und trank mit ihnen, weil es auch ihn hun¬
gerte und dürstete; er wurde müde (Joh. Eap. 4, V. 6.); sogar
noch nach seiner Auferstehung, mit verklärtem Leibe, sagte er zu
ihnen: (Luc. Cap. 24, V. 39.) „Sehet meine Hände und meine
Füße, ich bin es selbst; tastet und sehet, denn ein Geist hat nicht
Fleisch und Bein, wie ihr sehet, daß ich habe". Alles dies ist
etwas Menschliches. Als Mensch hat Jesus leiden und ster-
b e n können, was er als u n s ich t b a r e r G o tt a ll e i n eben
so wenig auf sich zu nehmen, wie er als bloßer Mensch für
die gesummte Menschheit nicht Genugthuung zu leisten vermocht
hätte. Also Christus ist wirklich der Gott mensch in Einer
Person; und eben deßhalb wird Maria, die ihn geboren, mit
Recht die „Mutter Gottes", die „Gottesgebärerin"
genannt.

. Zwischen seiner menschlichen Natur, mit ihrem menschlichen
Willen, und seiner göttlichen Natur mit deren Willen waltete,
selbstverständlich, die vollkommenste Harmonie ob, die durch keine
Regung einer widerstrebenden Sinnlichkeit je im Geringsten ge¬
stört wurde. Nur was im reinsten Sinne menschlich ist,
hat der Heiligste angenommen. Seine Seele ward z. B. betrübt
(Marc. Cap. 14; Matth. Cap. 26.); — aber auch nicht einmal
der Schatten der Sünde — etwa der Ungeduld — fiel auf
Kn. „Er ward uns in Allem gleich, diese (die Sünde) aus¬
genommen", schreibt der heil. Paulus. (Hebr. Cap. 4, V. 15.)
Wohl betete er in der Todesangst, daß der Vater den Kelch des
reibens, wenn möglich, an ihm vorüber gehen machen möchte;
"fügte aber allsbald voll Ergebung bei: „doch nicht wie Ich

sondern wie Du willst". (Matth. Cap. 26, B. 39.)
Sogar unrer den alten Heiden finden sich Spuren einer Er¬

wartung und des Glaubens, es werde einmal Gott selbst auf
«rdcn sichtbar erscheinen; welche wir gleichfalls von der Uroffen¬
barung — insbesondere aus Genesis Cap. 3, V. 15, herleiten.

den heil. Büchern der Inder wird dies als schon geschehen
Mestellt; denn sie erzählen von mehreren Jncarnationen des
Wschnu, der schon öfters die menschliche Gestalt angenommen habe.

Ersten der heil. Bücher der alten Aegypter steht: „Ich bin
ucht, der Sohn des Lichtes". Im persischen Mythus von Mi¬
ksas schimmert unverkennbar eine wenn auch dunkle Ahnung der
-Menschwerdung durch. Waren die Magier (Matth. Cap. 3.)
M vielleicht aus Persien gekommen, um den menschgewordenen
^att anzn beten? —

Zoroaster, wahrscheinlich im fünften, oder zn Ende des sechsten
^ahrhunderteö vor Christus, (nach Einigen unter dem Vater des
Lanigs Darius I., Hystaspes, lebend) und sein nur etwas älte-
"rZeitgenosse Confucius, haben vom Erscheinen des „Heiligen"

12



178
gesprochen. Zendavesta sagt: „Der Sohn der reinen Jungsrau
werde einst Gericht halten". (Vcrgl. Gr. L. Stolberg, 5. Beilage
zur Geschichte der Rel. J. Ehr. I. Bd. Dr. Gustav Seyffarth,
Theol. Schriften der alten Aegypter.)

Fragen wir nach der Tradition in der christlichen Kirche, so
bezeugt dieselbe einstimmig mit der heil. Schrift das Mysterium
der Menschwerdung. Dies entnehmen wir schon aus dem aposto¬
lischen Glaubensbekenntnisse. „Ich glaube, heißt es darin, an
Jesum Christum, seinen (Gottes, des Vaters) eingebornen Sohn,
der empfangen ist von dem heiligen Geiste, geboren aus Maria,
der Jungfrau." Und das schon citirte Symbolum des heil. Atha¬
nasius besagt das Nämliche, nur ausführlicher: „Dies ist der
rechte Glaube, daß wir für wahr halten und bekennen, daß nu¬
fer Herr Jesus Christus, der Sohn Gottes, Gott und Mensch
ist. Gott ist er aus der Substanz des Vaters, vor aller Zeit ge¬
zeugt; Mensch ist er, aus der Substanz der Mutter in der Zeil
geboren. Vollkommener Gott und vollkommener Mensch, bestehend
aus einer vernünftigen Seele und menschlichem Fleische. Der
Gottheit nach dem Vater gleich; der Menschheit nach geringer
als der Vater. Und obwohl er Gott und Mensch ist, so sind doch
nicht Zwei; sondern es ist nur Ein Christus. Einer aber, nicht
durch die Verwandlung der Gottheit in das Fleisch fd. i. durch
das Aufgehen der Gottheit in der Menschheit); sondern durch die
Annahme der Menschheit zu Gott (zur Gottheit) Also Einer,
nicht durch die Vermischung der Substanz (d. i. der beiden Na¬
turen, der göttlichen und menschlichen in Eins); sondern durch die
Einheit der Person. Denn wie die vernünftige Seele und
das Fleisch Ein Mensch ist, so ist Gott und Mensch Ci"
CH ristus".

So oft sich eine Veranlassung, oder gar von den Häretikern
herbeigeführte Notwendigkeit ergab, hat die auf den allgemeine»
Concilien rcpräsentirte unfehlbare Kirche das Dogma derMensäst
Werbung des Sohnes Gottes feierlichst ausgesprochen, und st
nach Bedürfniß, den Gläubigen auseinander gelegt. Jm Nicäno-
Constantinopolitanischcn Symbolum heißt cs: „Ich glaube an Eine»
Herrn Jesum Christum, den eingeborneu Sohn Gottes, den a»o
dem Vater vor aller Ewigkeit Gezeugten; der Gott vom Gotte
gezeugt (im obigen Sinne), nicht gemacht (nicht erschaffe»/
wie eine Crcatur), dem Vater wesensgleich, und durch De»
Alles gemacht ist. Der wegen uns Menschen und wegen unscss.
Heiles vom Himmel hernieder stieg, und durch den heiligen Geist
aus der Jungfrau Maria Fleisch angenommen hat, und Mens»!
geworden ist."

Als im fünften Jahrhunderte Nestorius, Patriarch zu
stantinopel, die irrthümliche Behauptung aufstellte, Maria dürst
nicht „Gottes-Mutter",sondern nur „Christusgebäreri»
genannt werden, wodurch er die Eine Person des Gottmensche»
Zwei theilte — in eine menschliche, welche aus Maria geboren



179
worden, und in eine göttliche, — wurde diese seine Häresie auf
dem allgemeinen Concil zu Ephesus (431) verdammt. Nicht lange
hernach bestritt Eutyches, Archimandrit sKlostervorsteher) zu Con-
stantinopel, daß in Christus, nach der Menschwerdung, die beiden
Naturen: die göttliche und die menschliche, un vermengt verei¬
niget seyen, indem er aus ihnen nur eine Einzige bildete. Auf
der vcumenischen Kirchenversammlung zu Chalcedo in Bithynien
(451) wurde über diese Häresie der Monophy siten (von cwry chua-L,
eine einzige Natur) das Anathema gesprochen. Ein gleiches Ver¬
werft,ngsurthcil traf auf der allgemeinen Synode zu Constantino-
pel Gort die III, in der Reihe Aller die VI. 681) die Ketzerei
der Monotheleten, welche dem Gottmenschen nicht zwei, sondern
nur Einen Willen sporov AkX-/g«) beilegten; — was eine Folge
des monophysitischen Jrrthumes war.

Man meine nicht, daß auf diesen Versammlungen, und in
den durch obige Häresien hervorgerufeneu Streitschriften nur um
leere Formeln gestritten wurde; es handelte sich um den tiesinner-
llen Kern des Christcnthumes, weil um das Dogma der In¬
karnation.

Der Kirche stand bei ihren Entscheidungen der uralte Glaube
M den Tagen der Apostel zur Seite, auf den sie sich berufen
durfte. Die Schriften der Väter und Lehrer in ununterbrochener
Reihenfolge geben Zeugniß davon. Man kann in der Thal sagen,

keinem Gegenstände reden sic lieber, öfter, und mit einer hci-
ugeren Begeisterung, als von der Menschwerdung des Sohnes
Lottes. Papst Clemens, der Apvstelschüler, sagt von Ihm im
Briefe an die Corinthcr, „daß er von Jakob dem Fleische nach
Wamme, in Dcmuth unter uns erschienen scy, und sich für uns
Opfert habe". Der heil. Apostel Barnabas schreibt in seinem
Griefe (Cap. 5.): „Wie hätten wir gerettet werden mögen, wenn

der Sohn Gottes, obwohl Herr des Erdkreises, nicht im
Mische erschienen wäre?-- Aehnlich der heil. Ignatius (im Briefe
an die Epheser, Cap. 7.): „Es ist ein Arzt, in Fleisch und Geist;
geworden und nicht geworden; Gott im Fleische; im Tode wahr-
Migcs Leben; sowohl aus Maria, als auch aus Gott; erst lei-
dsnd, und dann leidensunfähig, Jesus Christus, unser Herr".
Ebenderselbe (an Polycarp, Cap. 3): »Den erwarte — nämlich
-)esui,i Christum, — der über der Zeit ist, den Zeitlosen, den Un¬
klaren, unsertwegen aber Sichtbaren, den Unbefühlbarett und
^idcnslosen, unsertwegen aber Leidensfähigen". — „Jeder, wel-

nicht bekennt, daß Jesus Christus im Fleische gekommen sey,
Antichrist", — schreibt der heil. Polycarp an die Philipper

vap. 7. Der heil. Justinus lehrt (in seiner zweiten — kleine-
-- Apologie, 10.): „Er — Christus — der Erstgeborne, das

lliortGottes/nnd selbst Gott, ist aus einer Jungfrau Mensch
geworden, nach dem Willen des Vaters. - In ihm ist also Gott-
eit, Seele und Leib". Sv auch in der ersten Apologie 66. —

heil. Irenäus (im 3. Buche wider die Ketzer): „Christus
12 *



18«
Jesus, der Unsichtbare, ist sichtbar; der Unerfaßbare erfaßbar; der
Leidenslose leidensfähig, das Wort ist Mensch geworden".
Und (ebendaselbst): „Die Sünde zu ertödten, und den Menschen
wieder frei zu machen, mußte der Sohn Gottes Mensch werden. -
Er vollzog die Veranstaltung unseres Heiles, indem er, der das
Wort Gottes ist, vom Vater hernicderstieg, Fleisch annahm, und
bis in den Tod ging".

Clemens von Alexandrien äußert sich: „Er, der L.oKos, er¬
schien unter den Menschen; Er allein. Beides zugleich,
Gott sowohl als auch Mensch, ist der Urquell alles
Guten uns geworden", (ovbort. cap. 1.) Ebendaselbst lehrt er:
„Das Wort Gottes selbst spricht zu Dir — ja, sage ich, das
Wort Gottes, das Mensch geworden ist, damit Du von einem
Menschen lernest, wie der Mensch wohl Gott — ähnlich-
werden könne". Er nennt ferner Christum den lebendigen
Gott, der gelitten hat. (o. 10.) Origenes (widerCelsus VI.): „Der
l.oKos, der im Anfänge bei Gott war, ist Fleisch geworden, danut
er von denen begriffen würde, die Ihn nicht sehen konnten, >"
wie ferne er Do^os, bei Gott, und Gott war". Ganz so lehren
Tertullian, der heil. Cyprian und die Uebrigen.

Daß die menschliche Vernunft keine Ursache habe, sich gegen
dies uns geoffenbarte Mysterium aufzulehnen, versteht sich von
selbst. Was wollte sie auch dagegen vorbringen? Ist nicht du
gewöhnliche, natürliche Erzeugung des Menschen im Mut-
terleibe etwas noch Unerklärtes? Sollte es Gott unmöglich
seyn, ohne Mitwirkung eines Mannes, also unmittelbar durch
seine Allmacht, einem Menschen-Daseyn den Anfang zu geben,
wie er es ja schon mit Adam getban? Daß wir auch von die¬
sem Geheimnisse in uns selbst ein Analogum finden, ja daß w>r
selbst es seyen, hat, wie oben bemerkt, schon der VerfaM
des Athanasianischen Symbolums ausgesprochen. „Unsere vermine
tige Seele, ihrer Natur nach geistig und unvergänglich, schreibt
Bossuet: üiseours sur l'üi^toiro univ. II. part. pa^. 14., ist mit einem
vergänglichen Leibe vereiniget; und aus dieser Vereinigung entstein
ein Ganzes, nämlich der Mensch, zugleich Geist und Körper, ver¬
gänglich und unvergänglich, verständig und unverständig.
vereiniget sich das Wort Gottes, dessen Kraft Alles erhält,
eigenthümlichcr Weise mit—oder vielmehr cs wird selbst dM
eine vollkommene Einigung Jesus Christus, der Sohn Mariä; v^'
durch es geschieht, daß er Gott und Mensch zugleich ist; geM"
von Ewigkeit, und geboren in der Zeit; immer lebend im SclM
des Vaters, und gestorben am Kreuze, um uns zu erlösen-
Freilich ist der Vergleich Gottes mit dem Menschen ein unvo^
kommener. Denn unsere Seele besteht nicht vor dem Leibe, »"
von ihm getrennt mangelt ihr Etwas; sie ist in ihren AffectioA
in mancher Beziehung von ihm abhängig. Aber das Wort G".
tes, vollkommen in sich selbst von Ewigkeit, gewann nichts dus
seine Vereinigung mit unserer Natur, cs ehrte sic nur.



181
Mensch wurde erhoben, ohne daß jedoch das Wort dadurch
verlor. Unveränderlich wie cs ist, beherrscht es Alles. Daher
kommt es, daß Jesus Christus auch als Mensch nur göttliche Ge¬
danken und Gefühle hatte. Alles was er denkt, will und spricht,
ist des Wortes Gottes, d. i. der höchsten Vernunft, Weisheit und
Wahrheit würdig." — Welcher Philosoph hat noch jemals die Ei¬
nigung zweier so verschiedenen Wesen, als cs der Geist und der
W sind, zu Einem Menschen ergründet? Gibt ihm aber die Un¬
begreiflichkeit derselben ein Recht, sie zu läugnen? Ebenso we¬
nig darf dies also bezüglich des Geheimnisses der Jncarnation der
Fall seyn.

Daß Gott zum Heile der Menschen ans Erden erschienen,
welch eine überaus trostvolle Lehre ist dies! Hätte wohl sonst
Jemand unsere Zweifel gründlicher lösen, dem Sittengesctze mehr
-lnsehen geben, unser Ahnen nnd Sehnen eines Lebens auch nach
dem Tode des Körpers »och zur volleren Gewißheit erheben, und,
was das Wichtigste ist. Wer anders hätte uns mit Gott versöh¬
nen können, als sein cingeborner Sohn? Wodurch konnte sich
des dreieinigen Gottes Liebe und Erbarmung zu uus glänzender
bewähren?'— Eine heidnische Weltweisheit lügt in unseren Ta¬
gen wieder, wie ehemals, dem Menschen vor, daß er selbst Gott
WY, und in seinem Vernunftstolze glaubt er es nur zu gerne. In
dem Geheimnisse vom in Knechtsgcstalt unsertwegen erschienenen
^"tte liegt eine andere, ewig wahre Lehre und Aufforderung. Der
beil. Papst Leo I., der Große, — wer kennt ihn nicht, den Be¬
uger Attila's, der Geißel Gottes? — spricht sic aus in einer
wmer Reden (sie nativitnte Domini): „Erkenne, o Christ! Deine
Würde, und weil Du dadurch, daß der Sohn Gottes Deine mensch-
"che Natur angenommen, der göttlichen Natur theilhaft wurdest,

sinke nicht wieder durch ein entartetes Benehmen in die vorige
Niedrigkeit zurück!"

XVI.
Grbsünde und Grlösung.

, Eine etwas aufmerksame Umschau in der Welt, und die täg-
lche Erfahrung belehren uns, daß es in derselben physische Ucbel

— aber auch ein moralisches, die Sünde, als die frci-
wmige Uebertretung des göttlichen Gesetzes. Sobald der Mensch

Gebrauche seiner Vernunft kommt, und diese dazu anwendet,
M selbst genau zu beobachten, wird er gewahr, daß er sich mehr
W sittlich Bösen als Guten hinneige. Schon die Heiden haben
w>e bittere Wahrheit nicht verkannt. In Euripides Medea heißt

»Ich kenne wohl das Böse, was ich üben will, doch bewäl-



182
tigkt meine Leidenschaft die Willenskraft". Plato äußert sich
?rot8A): „Der Mensch übt oft das Böse, auch wenn er es kennt,
und es ihm freisteht, dasselbe zu unterlassen, weil er von der Lust
überwältigt und verwirrt ist; das Gute aber, obgleich er es kennt,
übt er nicht aus". Der römische Dichter drückt sich klagend also
aus: „Vickeo meliora, poobogue; cketerioru seguor". sOvicl. Mknm.
1.7.) Und: „Mimnr in votitum «empor, cupimnsgns nehata". Ebenso
Horaz: „Mm vitÜ8 nemo 8IN6 nasoitiir; 0ptimu8 lllo K8t, gni mininns
ni-Ao!nr-'. (8atira III.) Nach Seneca scio irn 3) sind wir Alic
„unbesonnen, unvorsichtig, und mit Einem Worte böse".

Daher die düstere Lebensansicht der Heiden; daher der Zug
von Schwermuth, der sogar im alten Hellenenthume trotz seiner
äußeren Herrlichkeit und Freude überall ausgeprägt ist. Die AegYP-
ter und Inder hielten das gegenwärtige Leben für eine Züchtigungs-
oder Büßungszeit; ja sie meinten, die menschlichen Seelen seye"
gefallene, zur Büßung in menschliche Leiber eingeschloffene höhere
Geister; daher der Inder strenge Bußübungen und oft grausame
Kasteiungen.

Eine ähnliche Ansicht entwickelt Plato (e. 10 <ie republ.). Noch
bestimmter redet von einem angeborncn Verderbniß der alte
Philosoph Krantor. (klut. 0on8ol. sä Moll. p»K. 323.) In He¬
mers Ilias (B. 17, vgl. 24 u. a.) nennt sogar Zeus den Men¬
schen das elendeste Geschöpf unter Allem, was auf der Erde atl>-
met. (Vergl. Hesiod Op. et clios. v. 157—161.) Ein griechisches
Sprichwort lautete: „Wen die Götter lieb haben, der stirbt schon
als Jüngling". Cicero sagt (M- III. eis i-epiibl.): „Homo non nt
s mstro, sock ut a novoreu nstui-u e<lltii8 88t in vitsm — aninM
prouo sc! Ichicllne«, in guo t.imen ino886t tsmguam obnitim gm'clam
clivinii« iAM8 inAsnü et moiiti'8-si Aebnlich im dritten Buche seiner
guaest. tli86iil: Zu obiger Stelle bemerkt der heil. Augustin stft
richtig (oonti-L stttlinn 4, 12.): „Nicht als Wirkung schlechter Sitten
erklärt Cicero diese Erscheinung, sondern er klagt die Natur am
Er sah die Ursache nicht, und wußte, weil er durch die hell-
Schriften nicht unterrichtet war, nichts von der Erbsünde".

Ungleich wehmüthiger noch, weil erfüllt vom heiligen Geiste?
und in diesem erkennend, welch ein Uebel es um die Sünde scy?
ruft der bcil. Paulus aus im Briefe an die Römer (Cap. o
V. 18—20.): „Ich weiß, daß in mir, d. i. in meinem FlciscbO
nichts Gutes wohnet. Denn das Wollen liegt mir nahe, aber
das Vollbringen des Guten erreiche ich nicht. Denn mäst
das Gute, was ich will, thne ich, sondern ich thue das Böse?
was ich nicht will. Wenn ich aber thue, was ich nicht will,
wirke nicht Ich es, sondern die in mir wohnende Sünde", d.
die böse Begierde, welche der Zunder der Sünde ist.

Von jeher hatte alle denkenden Köpfe die Frage beschäfti.Ptz
woher das Böse iu der Welt? woher insbesondere die jedem Men¬
schen schon von der Geburt an innewohnende Neigung zur Sünde
Denn die Ueberzeugung davon, daß es einen Unterschied zwistelst"



183

Gutem und Bösem, zwischen Tugend und Laster, zwischen Recht
und Unrecht gebe, ist so tief in unserer Vernunft und in unserem
Gewissen begründet, daß sie sich durch keine Trugschlüsse se ganz
binwegräsonnireu und verdrängen läßt. Die alten Heiden ließen
ihn noch gelten; nur der Materialist unserer Tage, für den es
außer der Materie lediglich Nichts gibt, hält das Sittliche für
cine bloße Fiction, weil davon eben so wenig als von einem Gei¬
stigen die Rede seyn könne. Die Idee des Guten hat nach sei¬
ner Ansicht keinen absoluten, sondern höchstens nur einen re¬
lativen Werth! — (So L. Büchner in „Kraft und Stoff".)

Schon die pythagoräische Philosophie suchte die Antwort auf
den Satz: „Da Gott gut ist, wie sind die Menschen so böse?"
Sic konnte es mit dem Begriffe einer höchst vollkommenen und
heiligen Gottheit nicht vereinbaren, daß sie den Menschen so, wie
er jetzt beschaffen ist, ins Daseyn gesetzt habe. Die Ursache seiner
Verderbtheit müsse also außer dem Schöpfer liegen. Plato
leitet (l-ep. 10, 1.18.) den Ursprung des Bösen vom Mißbrauche
des freien menschlichen Willens ab. Cicero schreibt (Hortens.):
-l.x guibus Immanao vitao orroribus et aernwnis lit, nt interclnin veto-
i'W illi Ki've vates, sivo in sacris initiisgno trnclenclis clivinao mentis
mtecprvtos, gui nos ob aligna scolera, snseopta in vita snperiore, poe-
uarnm Inonclccrnm causa ncctos esse »lixvrunt, (veri) aliguici viclisse
ncleantur-e. (Er spielt wohl auf die Lehre der Orientalen, zumal
der Inder, von der Seelenwanderung an, — siehe oben.) Nicht
unbekannt war cs den Heiden, daß es uranfänglich nicht so ge¬
wesen, daß es einen glücklichen Urzustand der Unschuld gegeben,
um welchen sich aber der Mensch selbst gebracht habe. Die klas¬
sischen Dichter und Philosophen betrauern darum so oft den Ver¬
lust des Paradieses. Hesiod klagt, daß er im eisernen Zeitalter
lebe-nicht mehr im goldenen — wo nur Unruhe, Mühsal, Noth,
und so viele Laster herrschen. Plato lehrt (pnlitic.) „daß die Men¬
schen einst unter der göttlichen Herrschaft keine Zwietracht, keinen
Krieg kannten, frei von allen Mühen und Drangsalen lebten,
und in schönster Harmonie mit der Natur, sogar mit den Thieren,
standen. Damals waren sie tausendmal glücklicher, als jetzt, weil
ste sich ihres Schöpfers und Vaters Lehren zu Herzen nahmen".

Alle alten Religionsspsteme geben irgend eine Quelle des sitt¬
lich Bösen an. Die Perser, welche den Zoroaster, wie oben be¬
merkt, vermuthlicb nicht lange vor dem Könige Darius I. Hystas-
pis lebend, als ihren Religionsstifter verehrten, nahmen neben
dem guten Gru»d wesen: Ormuzd, auch ein böses Wesen:
Ahriman, an, welche Vorstellung von den Ketzern Manichäern,
deren Urheber Manes im dritten Jahrhunderte nacb Christus war,
advptirt wurde. Aus der Mischung von Licht und Finsterniß, —
von Geist „„h böser Materie — sey der Mensch entstanden. In
den Faseleien der Gnostiker — auch Häretiker verschiedener Ab-
a"en, die schon im ersten christlichen Jahrhunderte anfzutauchen



184
begannen — spielt der Demiurg, ein Untergott, welcher die
böse Weltmaterie erschaffen, eine wichtige Rolle.

Diese und ähnliche Erklärungsversuche, woher das sittliche
Verderbniß der Menschheit stamme, sind zwar unrichtig, weil sie
sich auf falsche Voraussetzungen stützen; aber nicht minder unrich¬
tig ist, was eine offenbarungsfeindliche Wissenschaft in neuer Zeit
darüber aufstellt. Ja sie behandelt nicht selten eine so folgen¬
schwere Frage mit einer Leichtfertigkeit, welcher gegenüber der
Ernst, mit welchem sie im Alterthumc aufgefaßt wurde, noch An¬
erkennung verdient. Man sagt z. B.: „Was wir sittlich Böse
nennen, sey nur eine unausweichliche Folge unserer Beschränktheit".
Doch es waltet ein wesentlicher Unterschied ob zwischen der Un¬
vollkommenheit, in der uns Gott erschaffen wollte, und
der Verkehrtheit, m welcher wir gewiß nicht aus seiner Hand
gekommen seyn konnten. — „Ohne Bösem, heißt es weiter, wäre
keine Entwicklung imGuten möglich, welche eines Contrastes
bedarf, an dem sich die sittliche Kraft übe und bewähre." Aber,
dieser Gegensatz muß nicht nothwendig etwas Widernatürli¬
ches seyn, was die Sünde ist; für den vernünftigen freien Men¬
sch engeist liegt er schon in der bewußtlosen, unfreien Natur.
Da nun aber die Sünde wirklich vorhanden ist, so bleibt die Frage
noch immer ungelöst.

Unsere Vernunft erkennt das sichtlich Böse unter allen
Bedingungen und Umständen als böse ist, mag es auch
nicht immer schon hienieden schlimme Folgen nach sich ziehen;
also kann die Ausflucht auch nicht gelten, daß der Begriff einer
Sünde in so ferne ein relativer sey, weil das Böse nur außer
seinem Zusammenhänge mit dem Ganzen der Weltordnung als
schlecht erscheine. Nein! die Sünde ist an sich ewig nichts sonst,
als ein Miß ton in der moralischen Weltordnung, — wie kam
er in dieselbe? Die Offenbarung allein gibt uns Ausschluß
hierüber.

Im dritten Capitel des ersten Buches Mosis wird der Sün¬
denfall unserer Stammeltern im Paradiese erzählt. In Heilig¬
keit und Gerechtigkeit waren sie von Gott erschaffen worden.
Auf daß sie sich in freiem Gehorsam für Gott entscheiden sollen,
gab er ihnen das Gebot, von der Frucht des Baumes der Erkcnnt-
niß des Guten und Bösen nicht zu essen. Doch vom bösen Geiste,
unter der Gestalt einer Schlange, ließ sich zuerst Eva, und vo«
dieser Adam zum Ungehorsam verleiten. So hatten sie sich gegen
Gott entschieden; — die Strafe folgte auf dem Fuße nach. Sie
verloren ihre ursprüngliche Gerechtigkeit und Heiligkeit, und zogen
sich das Mißfallen Gottes zu, der sie aus dem Paradiese verstieß!
das Licht ihrer Vernunft ward zwar nicht ausgelöscht, aber ver¬
dunkelt und geschwächt. Sie, die früher Gott in würdiger Weist
erkannten, meinten nun vor Ihm, dem Allgegenwärtigen, sich ver¬
bergen zn können. Die Freiheit des Willens, früher nicht ge¬
lähmt durch eine aufrührerische Sinnlichkeit, und in der freudigen



485

Unterordnung unter den göttlichen Willen bestehend, wurde,
wenn auch nicht ganz aufgehoben, so doch sehr beschränkt. Das
Gesetz des Fleisches, von welchem der Weltapostcl im Briefe an
die Römer (Cap. 7, V. 23.) schreibt, batte angefangen, über¬
mächtig sich gegen das Gesetz des Geistes zu empören. — Als
Adam seiner Möße mit Scham gewahr wurde, fragte ihn Gott:
»Wer hat Dir denn gesagt, daß Du nackt bist, als weil Du von
dem Baume gegessen, wovon ich Dir geboten, nicht zu essen?"
(B. 11.) Die gcsammte Natur nahm für den Sünder eine
veränderte Gestalt an; sie wurde in den Fluch mitverwickelt, der
über das Meisterwerk der Schöpfung ausgesprochen worden.
Drangsale ohne Zahl, Krankheiten, Schmerzen; harte, die Mühe
schlecht lohnende Arbeit, wurden den Gefallenen angekündet —
am Ende der leibliche Tod, welchen sie sonst nicht geschaut
haben würden, sondern wie schon immer aus dem irdischen Da-
schn in ein ewiges Leben wären entrückt worden.

Man hat versucht, den Sündenfall des ersten Menschenpaa-
tts in eine Mythe zu verwandeln — vergebens! Er steht so fest
da, als irgend ein anderes Factum der Menschengeschichte. Ab¬
gesehen davon, daß der inspirirte Geschichtschreiber Moses uns
denselben als eine Thatsache mit allen Umständen, unter wel¬
ken sie sich zugctragen, erzählt, — nicht etwa ein Philosophen:
jam Besten geben will, — das Andenken daran hatte sich, ob

nicht mehr in anfänglicher Reinheit, in den Sagen der alte¬
rn Völker erkalten. Im Zendavesta wird gelehrt: Das erste
land, welches Ormuzd erschuf, — das reine Iran — war ein
Drt der Glückseligkeit; bis Ahriman in das Lichtreich cindrang,
and dem ersten Menschen, der unschuldig und unverweslich

den Tod brachte. — Ja es heißt: der verführende böse
^cisi gab den ersten Menschen, die für den Himmel bestimmt wa-
^n, Früchte, die sie aßen, worauf sie die bisher genossenen Glück-
lAigkeiten bis auf Eine verloren. —

In der indischen Mythologie treten der Hochmnth, das Neh-
Akli vom verbotenen Baume als Ursache der Verstoßung aus dem
Paradiese, die Verführung des ersten Mannes durch das Weib,
""° der Tod des Leibes als Folge des Falles, als die Spuren
»"alter Ucberlieferung deutlich hervor. —

Der alten chinesischen Sage zufolge hatte die Begier nach
erbotener Wissenschaft den ersten Menschen, welchem früher n ichts
In Tod bringen konnte, ins Verderben gestürzt. Als Ur-

des Falles wird insbesondere das Weib angegeben; was
in den Sagen der alten Germanen der Fall war.

. Wir haben schon bemerkt, daß die Schilderungen vom gol-
e»en Zeitalter an den paradiesischen Zustand der ersten Men-
lm erinnern. Ovid singt (Notam. I. I.)

^Liirea prima sata ost aetas, gnao, vimllee nulla,
8ponto mm, smo IsAe, üitem. roetnmgno eolebat.
poena metusgue akersnt; noo verba minaeia sixo



186
^616 IsKebsiNur : vse snpplex turbs timebant
^nllieis ors sei; sscl srsnt siiisfnclioe tuti. — —
Ipss guogns immunis, rsstrogns intsota, nse ullis
8snois vomerllms per ss ilabsr omnis tsllus: —
Vsr erst ssternnm, plseieligns tepentibns snris
Nnlesbsnt Zepbvri ustos sine semi'ns üores.
Nox stl'sm krudes tsllns insrsts kerebst:
Xee renovstns sZsr Krsviclis esnebst sristis.

Vom jetzigen Zeitalter sagt er:
De cluro est nltiwa kerro.

Drotimis irrainpit venss pesaris in sevam
Omas nskss; kapere pullor, veramgne llclesgue:
In a inram subiers locam krsnclssgus, cloligue,
Insiclisegae, et vis, et smor seelsrstas bsbsntli. —

Achnlich Hesiod, viele Jahrhunderte früher (cliss et op. v. 9<>
—160.)

Homer erzählt von einer übelwollenden, aus dem Himwe>
versagten Gottheit, Ate, welche fortan nur Böses auf Erden flu¬
tete. Der Philosoph Pherekydes (geb. um 595 vor Ehr.) neniN
dcu Feind des menschlichen Geschlechtes O phi ogenes, d. i. den
Sohn der Schlange. Bei den Aegyptern hieß der böse Geist TtN
phon — Drache. Ueberhaupt hatten die Orientalen vor dein
Drachen oder der Schlange ein besonderes Grauen, (vergl. H-
kcn: Traditionen n. s. w. S. 472 — 476.) — auf den Himmel
versetzt als Gestirn stellte derselbe das böse Princip vor. Wer
denkt dabei, oder unter den den Himmel stürmenden Titanen nicht
an den Sturz der durch Hoffart gefallene» Engel, und an die
verführende Schlange im Paradiese, von welcher alles Unhm
kam? Wenn Hercules auf einigen mythologischen Abbildungen
den Drachen aufs Haupt schlägt, oder ihm mit dem Fuße mN
den Kopf treten will; — oder wenn der indische Gott VisclM
als Krischna auf Erden erscheinend, bald von einer Schlange um¬
wunden ist, die ihn in die Ferse sticht; bald diese mit beiden Hän¬
den festhält, und ihr mit dem Fuße den Kopf zertritt, oder wciM
die ägyptische Isis als Bekämpferin des Typhon, in der eine»
Hand Denselben, in der andern einen Speer hält, so dürfte ch
diesen Vorstellungen die Ueberlieferung der von Gott über du
Schlange und ihren Ueberwinder ausgesprochenen Weissagung
kaum zsr verkennen seyn; nämlich: „Ich will Feindschaft setzen
zwischen Dir und dem Weibe, und zwischen Deinem Samen um
ihrem Samen; sie (oder des Weibes Sprößling, der Erlöst^
wird Deinen Kopf zertreten, und Du wirst ihrer Ferse nachstelleu^-
(Genes. Cap. 3, V. 15.)

Die Mythe des Prometheus, der vom Himmel die ätherisch''
Flamme entwendete, aber dafür schwer büßen mußte, und stM
von der verhängnißvollen Büchse der Pandora, aus welcher ßm
alles Unheil über die ganze Erde verbreitete, deuten wohl aum



187
auf die erste Sünde des Ungehorsams, als auf die Quelle aller
Uebcl, hin. (Vergl. Gr. L. Stolberg, Gesch. der Rel. I. Chr.
l. Bd. S. 320—434; — Ernst v. Lasaulr: Studium des classi-
schen Alterthums. Academische Abhandlungen. — Nounotte's phil,
kericon; — H. Luken: Traditionen u. s. w. S. 79-128, wo
überdies die Sagew der Neger in Afrika, und der verschiedenen
Böller Amerikas aufgeführt sind.1 *)

Die Sünde der ersten Menschen, welche für dieselben eine
persönliche war, hatte nicht nur für sie, sondern auch für alle
ihre Nachkommen die traurigsten Folgen, — weil die Schuld
und Strafe jener Sünde auf diese übcrgegangen ist. Für alle
Nachkommen Adams ist sie eine durch die leibliche Abstammung
von ihm ererbte Sünde.— Hiemit haben wir denn den kirch¬
lich-katholischen Begriff der Erbsünde gewonnen. Das letzte
allgemeine Concil zu Trient hat in der fünften Sitzung — im
üecrelum de peeeato c>ri»inali — dieses Dogma also ausgesprochen:
»Wenn Jemand behauptet, daß die Übertretung Adams ihm al¬
lein, nicht auch seiner Nachkommenschaft, geschadet
habe, und daß er die von Gott erhaltene Heiligkeit und Gerech¬
tigkeit, die er verloren, sich allein, und nicht auch uns verlö¬
ten habe; oder daß er, durch die Sünde des Ungehorsams bema¬
kelt, nur den Tod, und die Strafen des Körpers auf das ge¬
lammte Menschengeschlecht übertragen habe, nicht aber auch die
^üude, welche der Tod der Seele ist, so scy er im Banne;
tveil er dem Apostel widerspricht, der da sagt: durch Einen Men-
lchon ist die Sünde in die Welt gekommen, und durch die Sünde
dor Tod, und so ist der Tod auf alle Menschen übergegangen,
weil Alle in ihm gesündigt haben". — Auch erklärt das Concil
ausdrücklich, daß die Erbsünde durch die leibliche Fortpflan¬
zung, nicht durch Nachahmung allen Menschen anklcbe; —
uts wenn sie von Natur aus gut, erst durch böse Beispiele allein
verderbt würden. , .

lieber die Art und Weise, wie sich die Erbsünde im Men-
lchengeschlechte fortpflanze, hat das h. Concil keine näheren Auf-

> »Der Gedanke, — heißt es in Dr. M. I. Schleiden's Studien, S. 97, —
vaß der Mensch aus der Hand des Schöpfers hcrvorgegangcn , rein und
sollkommen, auch die Natur verstanden habe, so daß ibm ihre Erscheinungen
>n deutlicher Sprache entgegengerretcn sehen, und daß er diese seine höhere
itrkenntniß durch eigene Schuld verloren, jetzt mühsam und allmäiig wreder-
gewinnen müsse, ist ein Gedanke, der so sehr in religiösen und philoiophi-
Ichen Systemen verbreitet ist, daß es selbst dem Aufgeklärten s! -dies ist,
wie es sich von selbst versteht, nur der Nationalist!?) schwer wird, sich von
allen, auch den fernsten Conscguenzen desselben frei zu machen/'

Gewöhnlich lassen cS sich die „Aufgeklärten" nicht sehr schwer fallen,
Üch vom positiven Glauben, und seinen Conscguenzen frei zu machen. Sie
fühlen sich dabei nicht sonderlich genirt, ob die ihnen anstößige Wahrheit
auch noch so sehr die allgemeine Anerkennung für sich bat, und in der Ge¬
schichte begründet ist. —



188
schlüsse crtheilt. Es genügt zu wissen, daß jeder Mensch von dem
Augenblicke an, als in Folge des Zeugungsactes die vernünftige,
von Gott erschaffene Seele mit dem Leibe in Verbindung tritt,
Gott mißfällig, und dem ewigen Untergange verfallen sey, wovon
ihn nur der Sohn Gottes erlösen konnte, welcher eben zu diesem
Zwecke Mensch geworden war. INneni-nntion, sagt Pascal (?en-
8608 II. 59.), montro ö I bnmms la Kruinlour cio 8a nufere, por In
Krrmcieur clli remecle, gii' il a kalin/-

Des Menschen moralische Verderbtheit ist also seine eigene,
nicht Gottes Schuld; — seine Sünde ist die Quelle aller Uebel.
Durch dieselbe bat er Gottes Ebenbild, welches ihm in der Schöpfung
war aufgedrückt worden, zwar nicht ganz vertilgt, aber
entstellt.

Für diese Wahrheit, welche man im vorhinein für keine er¬
dachte, sondern von Gott geoffeubarte halten solle, weil sie eine
für unseren Stolz so demüthigende ist, fehlt es eben so wenig in
der heiligen Schrift, als in den Zeugnissen des christlichen Alter-
tkumcs an Beweisen. Schon im Buche Job heißt es: (Cap. 14/
V. 4.) „Wer kann rein machen Den, der vom unreinen Samen
empfangen? Bist's nicht Du— o Gott! — allein?" (Die grie¬
chische Ücbersetzung hat: „Wer soll rein seyn vom Unreinen? Ge¬
wiß Niemand, auch wenn sein Leben nur Einen Tag dauerte auf
Erden".) — „Sich, — klagt David im Psalme 50, V. 7. — in
Ungerechtigkeit bin ich empfangen, in Sünden hat mich em¬
pfangen meine Mutter."— „Wir waren von Natur (also schon,
ehe wir noch persönliche Sünden begehen konnten) Kinder
des — göttlichen — Zornes", schreibt der heil« Paulus au die
Epheser (Cap. 2, V. 3.). Als die Ursache davon gibt er die
Sünde Adams an, die unser Aller Sünde geworden; so in
der schlagendsten Stelle, welche das heil. Concil zu Trient selbst
citirt (siehe oben): „Gleichwie durch Einen Menschen (nämlich
durch Adam) die Sünde in diese Welt gekommen ist, und durch
die Sünde der Tod, so ist der Tod auf alle Menschen übergeaan-
gen, weil Alle in ihm (in Adam) gesündigt haben". (Brief an
die Römer Cap. 5, V. 12.) — Und V. 18: „Durch des Einen
Sünde kam auf alle Menschen Verdammung". (V. 19.): „Durch den
Ungehorsam des Einen Menschen sind Viele (d. i. laut des Obi¬
gen: Alle) zu Sündern geworden". — Im ersten Briefe an die
Corinther Cap. 15, V. 21, 22: „Durch einen Menschen ist dec
Tod, und durch einen Menschen ist die Auferstehung der Tobten.
Und gleichwie in Adam Alle sterben, so werden auch in Christ»
Alle lebendig gemacht werden".

Daß der Glaube an die Erbsünde bereits in den ersten Jahr¬
hunderten vorhanden war, ergibt sich aus der schon damals ge¬
pflogenen Praris, auch kaum gebornen Kindern die heilige Taust
zu ertbeilcn. Wozu dies? wenn man sie nicht für sündig, uu»
deßhalb in der Gewalt des bösen Geistes befindlich gehalten hattO
woraus sie durch jenes heil. Sacrament, mit dessen Ausspendung



189

schon von Alters her der Erorcismus, d. i. die Beschwörung des Teu¬
fels verbunden war, befreit werden sollten.

Aus den Kirchenvätern mögen im Namen Aller folgende hier
aufgeführt seyn: Der heil. Justinus sagt (clial. eum 'Crvplioiie, c. 88.)
»Christus ließ sich im Jordan taufen, nicht als wenn Er der Rei¬
nigung bedurft hätte, sondern für das Menschengeschlecht, welches
durch Adam dem Tode und dem Betrüge der Schlange verfallen
war." — Der heil. Irenäus: „Wir haben Gott im ersten Adam
beleidiget, und wurden im zweiten Adam — in Jesus Christus —
wieder mit ihm versöhnt. — Durch das Holz (des Baumes mit
der verbotenen Frucht) sind wir Schuldner Gottes geworden;
durch das Holz (des Kreuzes Christi) haben wir aber Nachlassung
unserer Sünden erhalten".

„Christus, der immer beim Vater gewesen, ist Mensch gewor¬
den, damit wir in Ihm das wieder gewännen, was wir in Adam
verloren hatten." (Im 5. Buch wider die Häretiker). — Origenes
(in der VIII. Homilie n. 3 i» IHt): „Jede Seele, welche im
Fleische geboren wird, ist mit Ungerechtigkeit und Sünde be¬
fleckt"; — und zwar dcßhalb: „weil die Schlange, welche Eva
verführte, ihre ganze Nachkommenschaft mit dem Makel der Ueber-
trelung an steckte", (eum. in Oaiit. I. III.)

Tertullianus: „Um des Kostens von einem einzigen Bäum¬
chen wird der Mensch verurthcilt; von da gehen die Vergehen
sainmt ihren Strafen aus; und nun gehen Alle zu Grunde, die
nie einen Rasen vom Paradiese erblickt haben", (sclv. Alsre. 1.22.)
--- Und: „Eine jede Seele wird — von Gott — so lange nach
Adam bcurtheilt, bis sic nicht in Christo wieder geschätzt ist; so
lange ist sie unrein, bis sie nicht hcrgestellt ist", (sie sm'ma o. 40. )
— Der heil. Cyprianus (op. 59): „Das Kind darf von der Taufe
nicht ferne gehalten werden, welches, erst geboren, in nichts sün¬
digte, als daß es von Adam fleischlich abstammens die Ansteckung
des alten Todes sich zuzog; daher cs zur Nachlassung der Sün¬
den um so leichter hinzutritt, weil ihm keine persönliche, son¬
dern eine fremde — ererbte — Sünde nachgelassen wird".

Als zu Anfang des fünften Jahrhunderts Pelagius das Dogma
der Erbsünde angriff, wurde seine Irrlehre auf mehreren Syno¬
den in Nordafrika, Palästina und Rom verdammt. An dem heil.
Augustin, Bischof zu Hippo (im heutigen Algerien), erhielt sie
den gewandtesten Gegner, der mit allem Rechte erklärte: „Nicht
>ch habe die Erbsünde erfunden, die von Alters her geglaubt
wurde; wohl aber bist Du, der sie läugnet, rin neuer Häretiker",
"e inipt. et eoiicnpise. ll. 12.)

Die Feinde einer so bitteren Wahrheit möchten sic gerne in
Widerspruch bringen mit den Eigenschaften Gottes, insbesondere
wü seiner Güte und Gerechtigkeit. — Hatte Gott, fragen sie, nicht
d>e Sünde der ersten Menfchen verhindern können, da er doch die
Folge» derselben vorausgcfehen? — Das Nämliche könnte bezüg-
"ch der persönlichen Sünden eines jeden Menschen noch immer



190
vorgebracht werden. Warum läßt Gott dieselben zu? — Wir
haben schon bemerkt, warum Gott den Stammeltern ein Gebot
gegeben babe. Und gewiß war es Gottes würdig, daß er nicht
bloße Naturwesen, welche dem Gesetze der physischen Noth-
w en big ke i t unterliegen; sondern auch mit Freiheit begabte
Wesen, die Engel, nämlich, und die Menschen, erschaffen habe.
Wenn nun diese, obwohl mit ganz besonderen Gnaden unterstützt,
und nachdrücklichst gewarnt, von ihrem freien Willen nicht den
rechten Gebrauch machten, war's nicht ganz ihre eigene Schuld?
Sie batten Gottes überreiche Güte nicht beachtet — nun muß¬
ten sie seine Gerechtigkeit erfahren. Schon Tertullian macht
gegen Marcion (II. e. 6.) geltend, daß dem Werthe des Geschen¬
kes der Freiheit so wenig, als der Güte des Gebers dadurch et¬
was entzogen werde, wenn es zum Schlimmen mißbraucht wird. —
Gottes Absicht war gut; der Gebrauch mußte des Menschen
freier Wahl anbeimgegeben werden. Gott konnte, ohne sich
selbst zu widersprechen, die freie Anwendung nicht hindern.

Ob des Einen, hört man anderswo, soll das ganze
Menschengeschlecht büßen? — Daß aus dem sündigen, Gott
mißfällig gewordenen Meuschenpaare, in welchem so zu sagen das
ganze nachfolgende Geschlecht eingeschlosscn war, nicht eine Gott
wohlgefällige Nachkommenschaft entstamme, — darin liegt nichts
für die Vernunft mit Recht Anstößiges. Wenn Gott dcmungeach-
tct das Menschengeschlecht fortbestehen läßt, und dessen Rettung
zu bewerkstelligen beschließt, ist das nicht Liebe und Er dar¬
in ung? Und wenn er aus dem ersten Ucbel doch auch wieder
Gutes hervorgchcn macht — j a das größte, den Segen der
Erlösung — ist das nicht höchste Weisheit?

Auch darüber, daß der leibliche Tod des Menschen eine Strafe
und Folge der ersten Sünde scy, schütteln Manche den Kopf
„Die Natur selbst, sagen sic, bezeugt es, daß sich die buchstäbliche
Auffassung der Bibel in einem Mißverständnisse befinde; indein
sie — die' Natur — uns Untergang, Tod und unzweideutige Spu-
reu von Schmerzen zeigt, ehe das Menschengeschlecht auf der Erde
entstand; und dabei zeigen alle Untersuchungen über den mensch¬
lichen Körper, daß dessen Grundciurichtung die Sterblichkeit mir
sich führt." (Siebe Oersted: der Geist in der Natur, S. 178A

Uns scheint diese.Ein w c n d u n g, welche auch, doch nicht
so bescheiden, Carl Bogt erhebt (Bilder aus dem Thicrlebcm
S. 322; — siehe dagegen Dr. Frohschammer: Mcnschenseelc und
Physiologie, S. 188 u. ff.) auf einem Mißverständnisse z»
Keruben. Denn vorerst ist nur der Tod dcsMenschen eine Sün-
dcnstrafe; derselbe konnte aber gewiß nicht früher Statt habesi/
ehe das Menschengeschlecht auf Erden entstand. Daß Generatio¬
nen von Pflanzen und Thieren bereits vor der ErschaffwA
des Menschen untergegangen seycn, haben wir ohne Bedenklickssrü
zugegeben. Ferner läutet die katholische Lehre dahin, daß dcM
ersten Menschen vom Schöpfer die körperliche Leidenslosigkckt



191
und Unsterblichkeit nicht kraft der Natur selbst, sondern
durch besondere göttliche Gnade verliehen worden sey.
Es heißt im Oatecbismiis ex clecrcto Ooneilii Dcülentlnl sei kacoodos
(so ceestions ^NAolorum, munül vi'sibilis, et ipsliis Iiominis): „ex
Ium terrae bominem sie corpore cllectum, et constitutum elllnxlt Deus,
ut non guiekem naturae ipsius v i, soff ei i vin o ben eki eio
immortalis esset, et impsssibilis."

Wozu also die Hinweisung auf die physiologischen und ana¬
tomischen Untersuchungen des menschlichen Körpers? Sollte der
persönliche Gott, der Erschaffer des Menschen, diese außerordent¬
liche Wohlthat demselben nicht habe erweisen können? Nicht
der Glaube an die Erbsünde, wohl aber der Unglaube daran
verwickelt sich in unauflösliche Widersprüche, sowohl mit der Na¬
tur des Menschen, als auch mit den Eigenschaften Gottes.

Wir können uns nicht enthalten, einige der tiefen Gedanken
Pascal's hier zu wiederholen: „Sonderbar! daß gerade das un¬
serer Einsicht verborgenste Geheimniß, von der Verpflanzung
der Erbsünde, eine Lehre ist, ohne welche wir keine Kenntniß un¬
ser selbst haben können. — Ohne dieses Geheimniß, das unbe-
Wiflichste aus Allen, sind wir uns selbst ganz unbegreiflich.
So zwar, daß der Mensch ohne dies Mysterium viel unbegreif¬
licher ist, als das Mysterium für deu Menschen. — Für was
soll man ohne dasselbe den Menschen halten? — Sein gan¬
zer Zustand hängt von diesem Punkte ab. — Und wie sollte er
vsohl durch seine Vernunft darüber belehrt werden, indem dies
em Gegenstand ist, der über der Fassungskraft derselben hinaus-
liegtz und indem die Vernunft, weit entfernt, aus sich eine solche
"hre zu erfinden, vielmehr davor zurückweicht, wenn sie ihr
vorgelegt wird?" (II. part. pgA. 55.)

Von dem Dogma der unbefleckten Empfängniß der seligsten
Jungfrau Maria ist im vierten Theile die Rede.

ff v rt s e tz u ll fl.

War das Menschengeschlecht Gott mißfällig geworden, wie
Mute es mit ihm versöhnt, wie dem Verderben wieder entrissen
Werden? Durch sich selbst gewiß nicht — es mußte durch
^mand erlöst werden.

Wie die heilige Urkunde erzählt (Genes. Cap. 3, V. 15) —
Mte Gott in der That alsbald nach begangener Sünde einen
fetter zu senden versprochen. Die immer deutlichere und bestimm¬
te Entwicklung dieser trostreichen Verheißung machte (was schon
^rgethan wurde) das Wesen der alttestamcntlichen Offcn-
^vung aus. — Aber nicht nur bei dem auscrwählten Volke, son-
°tn auch bei den Heiden treffen wir die Erkenntniß der Erlösungs-
Durstigkeit an, mit der Sehnsucht, daß dieselbe bald befriedigt
urde. (Siehe das Frühere und Abhandlung IV.) Beweis da-
°u sind unter Anderem auch die Opfer, und die verschiedenen



192

Arten von Sühnungen, — Lustrationen — in den alten Religio¬
nen. Einige der heidnischen Opfer hatten keine andere Bestim¬
mung, als die zürnenden Götter zu besänftigen, und die Mensche»
von der ihnen anklcbcnden Makel zu reinigen. Sogar Menschen¬
opfer wurden in dieser Absicht dargebracht. Lag etwa dem heid¬
nischen Opferculte, abgesehen von seiner grauenhaften Entartung,
gar keine wahre Idee zu Grunde? Gewiß, und zwar die oben
angedeutete.

Daß schon vor dem geschriebenen Gesetze, welches die Ju¬
den unter Moses erhielten, unter den Verehrern des wahren Got¬
tes Opfer gebräuchlich waren, ist aus der Genesis ersichtlich,
(Cap. 4, und dann öfters); insbesondere vom Sühnopfer lesen
wir im Buche Job (Cap. 1, V. 5.): „Job machte sich des Mor¬
gens früh auf, und opferte Brandopfcr für einen Jeglichen (st>-
ner Söhne); denn er sprach: Es möchten vielleicht meine Söhne
gesündiget, und Gott gelästert haben in ihrem Herzen". Wen»
gleich die heil. Schrift den Ursprung solcher Opfer nicht aus¬
drücklich auf Gottes Anordnung zurückführt, so läßt sich daran
doch kaum zweifeln. Sprach ja der Herr (Job Cap. 42, V. 8)
zu Eliphaz, dem Thcmaniter: „Mein Zorn ist ergrimmt wider
Dich und Deine zwei Freunde (Baldad und Sophar); denn str
habt nicht recht von mir geredet. — Darum nehmt euch sieben
Stiere und sieben Widder, und gehet zu meinem Knechte Job, u»d
opfert ein Brandopfcr für euch".

Wir leiten Alles, was im Heidenthume Wahres enthalten
ist, — sey es in der Lehre, oder im Cultus, — wenn wir »
anderswoher genügend zu erklären nicht im Stande sind, aus der
Uroffcnbarung ab. So auch die Idee des Sühnopfers, mit dein
ihr zur Basis dienenden Bewußtseyn der Sündhaftigkeit. Denn
wie hätten die Menschen aus sich selbst aus den Einfall gerasten
können, durch das Blut von Thieren die Gottheit zu besänftigst-
und sich von der Sündenschuld zu reinigen? Die Vernunft allein
findet ja keinen inneren Zusammenhang zwischen solchem OM
und Versöhnung.

Ganz anders aber stellt sich die Sache dar, wenn Gott^
war, der die Hoffnung des Menschengeschlechtes auf den verspr^
chenen Erlöser, welcher sich für dasselbe einst opfe^
werde, schon in der Zeit des natürlichen Gesetzes und auch da^
später durch vorbildliche Opfer immer rege erhalten wollte. HaR"
ja deßhalb sogar die Heiden dieselbe wirklich nicht ganz verlor^

Aus diesem Gesichtspunkte der Vorbildlichkeit müssen
blutigen Opfer der Juden betrachtet werden, über welche da
mosaische Gesetz so ausführliche und dctaillirte Bestimmungen
hält. Insbesondere gilt dies von den sogenannten Sünd- liu
Schuld opfern. Bei demselben legte Derjenige, für dessen ch>-,
söhnung mit Gott cs dargcbracht wurde, dem Thicre die Hä^s
auf, womit sogar ein Bekenntniß der Sünden Verbunds
war; worauf das Thier von ihm selbst geschlachtet wurde.



193

Händeauflegung hatte die symbolische Bedeutung, daß die Sünde
des Darbringcnden ans das Opfcrthier übertragen werde, und die¬
ses an seiner Statt den verdienten Tod erleide. — Merkwür¬
dig war die Ceremonie am allgemeinen großen Vcrsöhnungstage,
d. i. am 10. des Herbstmonates Tischri. Eines der zwciBöcklein
wurde vom Hohenpriester geschlachtet, und mit dem Blute dessel¬
ben das Allerhciligste mehrmal nach oben und unten besprengt;
das Andere aber wurde, nachdem ihm der Hohepriester unter einem
allgemein lautenden Sündenbckenntnisse im Namen des ganzen
Volkes die Hände aufgelegt, in die Wüste geführt, und über einen
Felsen todt geworfen. (Levit. Cap. 16, V. 1—34.) Auch das
Osterlamm war ein Vorzeichen, und wies auf ein anderes
Lamm hin, dessen Opferblut einst in der Wirklichkeit die
Kraft haben werde, den Engel des Verderbens zu verscheuchen, —
auf jenes Lamm, auf welches Jobanncs der Täufer zeigte, mit
den Worten: „Siehe das Lamm Gottes, steh! daö da hinweg
nimmt die Sünden der Welt!" (Joh. Cap. 1, V. 29.) Die Bil¬
der wurden zur vollen Wahrheit, als Jesus Christus, der eben
nur unsertwegen Mensch gewordene Sohn Gottes, den Versöh-
mmgstod am Kreuze starb. Dadurch ist er im eigentlichsten
Sinne der Erlöser der Menschheit, der Welthciland gewor-
^'n. Zwar hat er uns auch aus der Nacht des Irrt hum es
»löst, als der Größte der Propheten, als Lehrer der Wahrheit,
regte er sich ja selbst den Titel eines Lebrers — in eminente¬
ster Bedeutung — bei (Matty. Cap. 23, V. 10.); und nannte er
A' das Licht der Welt! (Joh. Cap. 8, N. 12.) Aber nicht
als Solcher hatte er die ganze Bestimmung seiner Ankunft
auf Erden erfüllt. Vollendet war stein der Entsündigung
des Menschengeschlechtes, für welches er sein Blut vergoß. Deß-
balb hatte Jesus unmittelbar bevor er seinen Geist aufgab, aus-
Msscn: „Es ist vollbracht!" (Joh. Cap. 19, V. 30.) Als Er-
loser von der Sündcnschuld wurde er von den Propheten des
alten Bundes — insbesondere von Jssaias sCap. 53.) angekündet:
Wahrlich, er trägt unsere Krankheiten, und ladet auf sich unsere
schmerzen! — Er ist verwundet nm unserer Miffcthatcn willen,
^schlagen um unserer Sünden willen; unseres Friedens (Heiles)
^gcn liegt die Züchtigung auf ihm, und durch seine Wunden
werden wir geheilt. — Unser Aller Miffctbaten hat der Herr auf
M gelegt. Er wird geopfert, weiter selbst wollte." (V.4, u. ff.)

Die Gaben und Opfer des mosaischen Gesetzes konnten keine
^stsündigung bewirken; denn cs ist unmöglich, schreibt der
ys>l. Paulus an die Hebräer, (Cap. 10, V. 4.) daß durch das
'Olm von Stieren und Böcken Sünden getilgt werden. „Christus
a>lc,n ist _ ewiger Hoherpricstcr nach der Ordnung Mclchi-
Wdechs (Cap. g, zz. 20.) — durch ein höheres und vollkommeneres

das nicht von Menschenhänden gemacht, nämlich nicht von
°tescr Welt ist; auch nicht durch das Blut von Böcken und Stte-
'kw, sondern mit seinem eigenen Blute ein für alle Mal

13



194
ins Heitigthum eingegangen, und hat eine ewige Erlösung erfun¬
den." (Cap. 9, V. 11, 12.) — „Darum ist er des neuen Bundes
Mittler, damit durch seinen Tod, welcher zur Erlösung von den
Uebertretuugen unter dem ersten Bunde erfolgte. Diejenigen, so be¬
rufen sind, das verheißene Erbe erhielten." (V. 15.1

Wir haben oben gesagt, daß die in Adam sündige und Gott
mißfällige Menschheit sich selbst zu erlösen nie im Stande gewe¬
sen wäre. Denn es lag nicht in ihrer Macht, der beleidigten gött¬
lichen Majestät ausreichende Genugthuung zu bieten, und das
Nebel, welches die Sünde in der Welt hervorgerufen, wieder gut
zu machen. Neberdics mußte die verdiente Strafe abgebüßt wer¬
den. Von wem? Vom Menschengeschlechte allein nicht. Demi
hätte Gott die Strafe allsogleich eintreten lassen, so gäbe cs ja
kein Menschengeschlecht, — weil die ersten Menschen schon das
Leben verwirkt hatten. Es mußte also Jemand an der Stelle
der Menschheit sich zur Abbüßung bereit erklären; diese stell¬
vertretende Genugthuung mußte von Gott angenommen wordeu
seyn, worauf er nur im Hinblicke auf dieselbe dem MenscheE
schlechte das Fortbestehen gewährte. Dies aber konnte einzig nur
ein Gottmensch leisten. Der Erlöser mußte Gott seyn; denn
die Erlösung ist eine neue geistige Schöpfung des Menschen,
weil die Umwandlung desselben aus einem Kinde des ewigen
des zum Kinde Gottes. Dies vermag außer Gott Niemand zu
thun. Aber eben, weil die Menschheit zu erlösen war, mußte
der Erlöser auch Mensch seyn. Er mußte als zweiter Adam m
das Menschengeschlecht eintreten, um, was der Ungehorsam dck
Ersten verdorben, durch den vollkommensten, bis zur SclbstE
opferung im Tode betätigten Gehorsam wieder gut zu machen-
Er durfte aber nicht auf dem gewöhnlichen Wege der natürliche
Zeugung aus dem Menschengeschlechte hervorgehcn, weil ja gera^
auf diesem Wege die Sünde vererbt wird; sondern er musst
sündenlos von Oben herniederkommen, und so die Sünde mn
sich nehmen, nm sie an Statt der Menschheit zu tilgen. (VE-
I. Cor. Cap. 15, V. 22.) Hieraus ist ersichtlich, in welcher non"
wendigen Verbindung die Menschwerdung der zweiten göttlich^
Person mit dem Erlösungswcrke stehe. Schrift und Ueberliest^
rung trennen darum Beides nicht von einander. — Das
ist Fleisch geworden, um uns zu erlösen.

Christus erklärt unsere Erlösung als den Hauptzweck
Sendung, die er aus Liehe zu uns freiwillig übernommen. „Gleim
wie Moses die (eberne) Schlange in der Wüste erhöht
(Num. Cap. 21, V. 9.) — sprach er zu Nikodemus — so muß
Menscheusohn erhöhet werden (am Kreuze), damit Alle, die "
ihn glauben, nicht verloren gehen, sondern das ewige Leben
den." (Joh. Cap. Z, V. 14, 15.) — „Des Menschen Sohn w
nicht gekommen, sich bedienen zu lassen, sondern zu dienen, fiu
sein Leben zur Erlösung (zum Lösegelde) für Viele (für Alle) d",
zugeben." (Matth. Cap. 20, V. 28.) Deßhalb nennt sich jaJeM



195
dcn „guten Hirten", der sein Leben für seine Schafe gibt. (Job.
Cap. 10, V. 11) — Als er bei der Einsetzung des allerheil. Al-
tarssacramentcs den Aposteln den Kelch darrcichte, sagte er:
„Trinket Alle daraus; denn dies ist mein Blut des neuen Testa¬
mentes, das für Viele (für Alle) vergossen werden wird, zur Ver¬
gebung der Sünden". (Matth. Cap. 26, V. 28.) — Einige Male
machte er seine Apostel, die so schwer von der Erwartung eines
irdischen Messiasreiches abließen, auf die Nothwendigkeit seines
Leidens und Todes aufmerksam, — als: Matth. Cap. 20, V. 18,
>9, 22. Aus übelverstandcner Anhänglichkeit versuchte Petrus
einst ihn abzuhaltcn, einem solchen Loose sich auszusctzen; worauf
er sehr strenge vom Herrn mit den Worten zurechtgewiesen wurde:
»Du hast keinen Sinn für das was Gottes ist — (d. i. für die
von Gott beschlossene Erlösung des Menschengeschlechtes durch
meinen Tod) — sondern nur für das, was des Menschen ist".
Marc. Cap. 8, V. 33.)

Die Aussprüche des heil. Paulus hierüber haben wir zum
Theilc schon vernommen. Der Hauptinhalt seines Briefes an die
Hebräer ist der Versöhnungstod unseres ewigen Hohenprie-
sters Jesus Christus. — „Alle haben gesündigrt, und erman¬
geln der Herrlichkeit Gottes, schreibt er an die Römer (Cap. 3,
-1. 23, 24.) — und werden gerechtfcrtiget ohne Verdienst, durch
üme Gnade, durch die Erlösung, die in Jesu Christo ist." Im
^P. 5, V. 14. nennt er den ersten Adam ein Vorbild des Zu¬
künftigen — in dem oben erörterten Sinne. Denn: „Gleichwie
bnrch des Einen Sünde auf alle Menschen Vcrderbniß kam, so
wnunt auch durch des Einen Gerechtigkeit auf alle Menschen Recht-
tkttigung des Lebens, lind gleichwie durch den Ungehorsam des
'unen Menschen die Vielen zu Sündern geworden sind, so werden
"uch durch den Gehorsam des Einen die Vielen zu Gereckten ge¬
macht". (Cap. 5, V. 18, 19.) Zu vergleichen ist damit Philipp.
^P. 2, V. 8., wo cs heißt, daß der Sohn Gottes gehorsam
^rd bis zum Tode; ja bis zum Tode am Kreuze. — „Christus
für unsere Sünden gestorben, (1. Cor. Cap. 10, V. 3.) und

!^r starb er für Alle." (II. Cor. Cap.5, V. 15.) „Gott hat
der von keiner Sünde wußte, für uns zur Sünde (d. i.

!!!"' Sünd-Opfer) gemacht, damit wir Gerechte würden vor
^ett." (D. 21.) — „Durch Christus ist Alles mit Gott versöhnt
morden, indem er Frieden machte durch das Blut seines Kreu-

" (Col. Cap. 1, V. 20.) „Er hat die Handschrift des Urthei-
die uns entgegen war, ansgelöscht, sie weggenommen und
Kreuz geheftet." (Cap. 2, V 14.) — „Christus bat uns gc-

"vt, „„p sich sich „„s als Gabe und Opfer hingegeben."
Mes. Cap.5, V. 2; vergl. Cap. 2, V. 13, 14.) „Chnstus Jesus

sich selbst zum LöseaAd für Alle hingcgcbcn." (I. Timotb.
^p- 2, V. 6.) u. a. O.
„ Das Nämliche lehren die übrigen Apostel: „Christus trug un-

Sünden selbst an seinem Leibe auf dem Holze (des Kreuzes),
13 *



196
damit wir, abgestorben den Sünden, der Gerechtigkeit lebeten,
durch dessen Wunden wir geheilt worden sind", (l. Petr. Cap. 2,
V. 24.) — Der Apostel bezieht sich hier auf die Weissagung des
Propheten Jsaias. (Cap. 53.) — Siehe oben.— „Jesus Christus
ist die Versöhnung für unsere Sünden; doch nicht allein für die
unsrigen, sondern auch für die Sünden der ganzen
Welt." (l. Joh. Cap. 2, V. 2.) — „Gott hat uns zuvor geliebt,
und hat seinen Sohn gesandt zur Versöhnung für unsere Sünden."
(Ebend. Cap. 4, V. 10.) „Jesus Christus hat uns geliebt, und
uns gewaschen von unseren Sünden mit seinem Blute." (Geheim.
Offenb. Cap. 1, V. 5. n. a. O.)

Dem ganzen christlichen Alterthume galt Jesus als der Erlö¬
ser vom ewigen Verderben. Als Solchen bekannten ihn die Mär¬
tyrer, welche freudig für diesen Glauben starben; als Sol¬
chen bezeugen ihn die Gebete in der ältesten Liturgie; auch sym¬
bolische Abbildungen, unter denen er vorgestellt worden war.
Z. B. Jene eines Hirten, mit einem Schafe auf den Schultern -
dem verlorenen, aber wieder geretteten.— Die Anfangs¬
buchstaben des griechischen Satzes: lr/a», X^/525 G^o,
Lcori/^ d. i. Jesus Christus, Gott, unser Erlöser, gebe»
zusammengestellt das Wort lX9TL, d. i. Fisch, welche Bezeich¬
nung de ß halb allegorisch auf Jesum, als den uns erlösende»
Gottmenschen hie und da angewendet erscheint.

Von den ältesten Kirchenvätern führen wir an: Den m'«»
Clemens von Rom: „Wegen der Liebe, die Christus gegen »ne
hatte, gab er sein Blut für uns". (Corinth. Cap. 49.) — H. Ba>
nabas: „Deßhalb ließ cs der Herr sich gefallen, seinen Leib z>»
Zerstörung im Tode preiszugeben, damit wir durch die Nachlaße
der Sünden gcheiliget werden, nämlich durch die Besprengung »st.
seinem Blute". (Br. Cap. 5.) — H. Ignatius: „Christus »
für uns ans Kreuz geschlagen worden". (Br. an die Smyrnm
Cap. 1.) — „Wie kann ich meinen König, Jesum Christum,
stern, der mich erlöst hat?" sagte der heil. Polycarp zum
consul, welcher ihm befahl, den Göttern zu opfern. — Der bst
Jnstinns lehrt (I. Xpol. 80, und dis!. v. 94, 95.), daß
stus durch sein Leiden und Sterben die " auf uns Allen lastc'w
Sündcnschuld getilgt, und den Fluch von uns genommen habe.'
H. Irenäus: „Christus hob den im Anfänge an dem Baume s
gangcnen Ungehorsam des Menschen auf, indem er den am '
begangenen Ungehorsam durch den Gehorsam am Holze nR f '
gut machte". (ich. V. adv. Iiaeret) — Clemens von Alerandc'U .
„Wundervolles Geheimniß! Der Herr ist unterlegen (im Leu
und Kreuzcstode); der Mensch aber hat sich aufgerichtet;
der aus dem Besitze des Paradieses geworfen war, erhielt nun
böheren Preis des Gehorsams den Himmel", (oollort. o. N ) .
"rtullian: „Des Menschen wegen hat sich der Sohn Gottes
der Erniedrigung bis zum Tode, bis zum Kreuzestode, unter« ,



s
s
e

197
fen; — sicher hat er Den geliebt, den er um so hohen Preis er¬
kaufte". (de esriie Obrlsti e. 4—5.) So die Uebrigen.

Grübeln wir über die Frage nicht unnütz nach: Konnte,
oder wollte Gott die Sünde'andcrs nicht nachlassen, als nur
wenn sie durch den Opfertod seines eingcbornen Sohnes getilgt
würde? — Er ist zwar höchst gütig und barmherzig; aber nicht
auf Kosten seiner Heiligkeit und Gerechtigkeit. Freuen
wir uns vielmehr aus dankbarstem Herzen unserer Versöhnung mit
Gott, die der Unschuldigste für uns Schuldbeladene vollbracht
hatte! Was muß cs in den Augen Gottes Entsetzliches scyn um
die Sünde, weil wir eines solchen Lösegeldes bedurften zur Be¬
freiung aus ihrer Knechtschaft und dem ewigen Tode! „Denn
wir sind nicht mit vergänglichem Golde und Silber erlöst worden,
schreibt der heil. Petrus"(I. Eap. l, V. 18.), sondern mit dem
kostbaren Blute Christi, als eines unbefleckten und tadellosen Lam-
wes." Sieh! da ist Liebe und übergroße Erbarmung! „Sosehr
hat Gott die Welt geliebt, daß er seinen eingebornen Sohn hin-
gab." (Joh. Cap. 3, V. 16.) Und: „Eine größere Liebe, als
diese, sagt der Sohn Gottes von sich selbst, «.Joh. Cap. 15, V. 13.)
dat Niemand; daß er nämlich sein Leben für seine Freunde
hingibt".

Von den heiligen Sakramenten, durch die uns die Verdienste
des Opfertodes Jesu zugemittelt werden, wird im vierten Theile
gehandelt, und zwar deßhalb, weil die diesbezügliche Lehre ganz
vorzüglich zu den sogenannten Unterscheidungslehren der
'acholischen Kirche gegenüber den «katholischen Confessioncn gehört.

XM.
Unsterblichkeit und Auferstehung.

Wozu würde der Mensch eine Religion nöthig haben, wenn
" mit ihm vollends zu Ende wäre, sobald er den letzten Athem-
M gethaii, und sein Leib im Tode erkaltet ist? — wenn
vch sein eigentliches, wahrstes Leben nicht noch über die kurze

seines irdischen Daseyns hinaus erstreckt? In diesem
'falle könnte seine Aufgabe freilich keine andere scyn, als sich sei-
ven Aufenthalt auf dcr Erde so augenchm als nur immer möglich
a machen, - unbekümmert um den sittlichen Werth oder
""Werth der Mittel, welche dazu beitragen. Ganz anders aber
""hält sich die Sache, wenn im Tode des Leibes nicht dcr
?"nze Mensch, ja nicht einmal dcr bessere, edlere Theil
""selben stirbt; sondern wenn Dieser fortdauert, ohne jemals der
""nichtung anheimzufallcn, d. i. wenn der Geist des Men-

unsterblich ist. Dann ist seine Bestimmung eine ungleich



198
höhere, als jene des Thieres; dann ist das irdische Leben
nur eine Zeit der Vorbereitung für das ewige; dann darf
cs für den Menschen keine ernstlichere Sorge geben, als die, das
erhabene Ziel, welches ihm jenseits des Grabes vorgesteckt ist
glücklich zu erreichen. Es ist also gewiß etwas höchst Wichtiges
um die Frage, ob wir unsterblich seyen, oder nicht; — und zwar
schon unser zeitliches Wohl ist dabei betheiliget. Denn, welche
Folgen müßten eintreten, wenn der Glaube an die Unsterblichkeit
von den Menschen allgemein aufgegeben würde? Der Unglückliche
könnte sich nicht mehr mit der Aussicht auf ein besseres Jenseits
trösten — er müßte ob der Hoffnungslosigkeit seiner Lage ver¬
zweifeln. Der Ungerechte, der Ehrgeizige, der Wüstling würde
seinen verderblichen Leidenschaften zum empfindlichsten Schaden
seiner Mitmenschen um so ungestörter sich hingeben; der Bösewiclü
jeder Art würde einzig mir dem strafenden Arme menschlicher
Gerechtigkeit zu entgehen bedacht seyn; eine göttliche jenseits
nicht zu fürchten branchen. Der herzloseste Egoismus würde die
bürgerliche Gesellschaft uuterwühlen, und ihren Fortbestand in der
Länge geradezu unmöglich machen. Vom Gehorsame gegen die
Staatsgewalt uiu Gottes willen, und aus Gewissenspflicht
wäre keine Rede; eben so wenig von Aufopferung für das Vater¬
land. Niemand würde in edler Opserwikigkeit sich begeistert fühle»
für Wissenschaft und Künste, und was immer sonst auf späte Ge¬
nerationen noch fortwirken soll, falls er nicht selbst alsbald fte
Früchte seiner Arbeit ernten kann. Das heilige Band der Fan»-
lienliebe würde zerreißen, welches zunächst durch die Hoffnung
zusammeugchalten wird, mit den thcueru Abgeschiedenen einstens
wieder vereinigt zu werden. — Darum, welch ein Schrecken lügt
für ein denkendes und fühlendes Wesen in der Vorstellung voll¬
kommener Vernichtung mit dem Tode; welche Erhebung hiugcge»
in jener einer ewigen Fortdauer! „Nicht Jedermann, sagt Pas¬
cal , hpensöe« Nun. II. XkX.s mag das System des Copernic er¬
gründen; aber für Jeden liegt Alles daran, zu wissen, ob sst»^
Seele sterblich sey oder unsterblich." — Wir werden diesen Ge¬
genstand in Folgendem vom Standpunkte der Vernunft und Offen¬
barung, so viel es in Kürze geschehen kann, beleuchten.

Von Entscheidung ist, wHe man den Menschen auffaßt.
Er besteht aus einem Leibedessen eigenthümlichem Lebeiü-
priucipe (nenne man cs die Psyche — — oder sonst wü^
welches im Tode erlischt; und aus noch einem andern tKs-
sen, welches denkt, mit Vernunft und Freiheit begal»
ist. Dieses Wesen, verschieden von der Materie an Urspru»ü
und Beschaffenheit, wekches hier auf Erden nur dem Menschs
allein eigen ist, — nicht auch irgend einem Thiere, — <ü»-
nen wir G eist OrLu.u«), im gewöhnlichen Sprachgebrauche wH
auch Seele. Der Mensch ist demnach ein Doppelwesen; »'!
seinem Leibe gehört er nicht minder der Natur an, als d»
übrigen organischen Geschöpfe, mit denen er das Loos der einstig"



199

Auflösung theilt, — mit seinem Geiste aber ist er über die Na¬
turerhaben; Dieser ist an und für sich der Vernichtung nicht
unterworfen; er ist unsterblich, d. i. er hört auch mit dem
Tode des Leibes nicht auf, ein persönlich selbstbewußtes
Wesen zu seyn. Im Menschen treffen Natur und Geist zu¬
sammen; er ist die Synthese von Beiden. — Nur diese Auf¬
fassung vom Menschen erweist sich als die wahre, durch die un¬
befangene Beobachtung unser selbst, welche uns den Streit zweier
Mächte in uns deutlich erkennen läßt; sie wird aber auch durch
die Offenbarung bestätigt.

Schon in der heiligen Schrift des alten Bundes werden Kör¬
per und Geist als von einander wesentlich verschieden dargc-
stellt, — so: m der Schöpfungsgeschichte des Menschen, im Buche
Ecclesiasticus Cap. 12, V. 7. u. a. O. — In feuer des neuen
Testamentes werden „Fleisch" und „Geist" als zwei in sich ge¬
sonderte, im Menschen aber vereinte Principe aufgeführt. „Der
Geist ist willig, sprach der Heiland, aber das Fleisch ist schwach."
lMatth. Cap. 26, V. 41.) Der heil. Paulus schreibt (Gal.
Cap. 5, V. 17.): „Das Fleisch gelüstet wider den Geist, der
Geist aber wider das Fleisch, denn diese sind einander ent¬
gegen". Und (I. Thess. Cap. 5, V. 23.): „Der Gott des Frie¬
dens heilige euch vollkommen, damit euer ganzer Geist und Seele
(was wir oben Psyche nannten) und Leib tadellos aufbcwahrt
werde für die Ankunft unseres Herrn Jesu Christi". — (Es wird
bier der Psyche so wenig die Unsterblichkeit, gleich dem Geiste,
zuerkannt, als dem Leibe, dem feue angchört, und welcher zur
Unkunft des Herrn am allgemeinen Gerichtstage ^v o m Tode
wieder auferstehen wird.^.H^

Daher die wchmnthige' Klage des nämlichen Asiostels über
den Zwiespalt in seinem Inneren, zwischen dem Gesetze in seinen
Gliedern, und jenem des Geistes (Röm. Cap. 7.); daher seine
a>t wiederholte Ermahnung an die Gläubigen, nicht nach dem
«fleische, sondern nach dem Geiste zu wandeln; „denn die flcisch-
lfch sind, trachten nach Dem, was des Fleisches ist; die aber gci-
jilg sind, streben nach Dem, was des Geistes ist". (Röm.
Cap. 8, V. 5.)

In der so eben erörterten Auffassung des Menschen besteht
dss wahre christliche Dualismus; welcher so, wie er die
^esensverschiedenheit des persönlichen Gottes von
der durch Ihn erschaffenen W e lt; nicht minder die qualitative
Verschiedenheit von creatürlichen Geist und Natur lehrt.
Tlas alte Heidentbum ging mitunter von einem falschen Dua¬
lismus aus, wenn einige Pbilosophen desselben eine ewige Ma¬
irie und eine sie blos ordnende Vernunft (>-85, den pla¬
tonischen Weltordner) annabmen. Gewiß eben so weit hat sich
m neuer und neuester Zeit eine dem Glauben feindselige Weltweis-
deit von der Wahrheit entfernt, durch die Behauptung: zwsichen
-Mtur und Geist bestehe gar keine wesentliche Verschieden-



20V

heit; was wir Geist nennen, sey nichts als die Blüthe des
Naturlebens.

Es liegt offen da, daß der Materialist die Unsterblichkeit des
menschlichen Geistes nicht begreifen könne, und daß sich dieselbe
nnr vom obigen, christlichen Standpunkte aus unwiderlegbar ver-
thcidigcn lasse. Für den offenbarungsgläubigcn Christen ist die
Unsterblichkeit eine religiöse N oth w en d igk ei t. Nur die
christliche Philosophie mit ihrer streugeu Unterscheidung des
seiner u n bewußten N a t n rl e b e n s, welches im Tode c r-
lischt, von dem selbstbewußten Geistesleben kann sich
der Geist nicht anders, als n n v e rgä n gl i ch denken. *)

Welcher entsetzlichen Fortschritte der Materialismus fä¬
hig sey, haben Werke, wie die schon gerügten: C Vogt's Pam¬
phlet, „Köhlerglaube und Wissenschaft", nud Louis Büchuer's:
„Kraft und Stoff»; ferner des Ersteren bereits früher erschienene
„Physiologische Briefe", Jac. Moleschott's „Kreislauf des Lebens";
Heinrich Ezolbe's „Nene Darstellung des Sensualismus" u. s. w.,
dargcthan. — Alle jene Fähigkeiten, die wir unter dem Namen
Seelenthätigkciten begreifen, sagt E. Vogt, seyen weiter nichts als
Functionen der Gehirnsubstanz, so, daß die Gedanken etwa in
demselben Verhältnisse zu dem Gehirne stehen, wie die Galle zu
der Leber, oder der Urin zu den Nieren! Diesenigen, die nicht
zu gleichen Schlüssen kommen, seyen, fügt er in liebenswürdiger
Bescheidenheit bei, blödsinnige, vernagelte Menschen! (Physiel.
Briefe, S. 325.)

Kann es eine die Würde des Menschen tiefer herabsetzende
Bchauptuiu;.Lebe.n? ..So weit mußte es kommen, daß sogar noch
der Glaube"an'di'e"Eristsi^"des"Gebstes im Menschen als Köh¬
lerglaube verrufen, die Vernunft als bloße Gehirnaffectiou hm-
gestellt, und die Annahme einer besseren Seele, als jene eines je¬
den Thieres ist, als barer Unsinn verlacht wird! — Was wird
denn wohl als Beweis dafür vorgebracht?

Die geistigen Thätigkeiten, heißt es, seyen eben so wie die
körperlichen durchaus bedingt durch die leiblichen Organe und
ihre Functionen; sic seyen nur da möglich, wo die entsprechenden
leiblichen Organe nnbeschädiget und 'thätig sind; sie entwickeln
sich in genauester Uebcreiustimmnng mit der Entwicklung des Gc-
hirnorgancs im Kinde und im Jünglinge. Die Sinne und alle
geistigen Functionen stumpfen sich ab im genauen Verhältnisse n»t
der allgemeinen Verödung des Organs im Greise. Täglich ent¬
stehen Veränderungen einzelner geistiger Functionen und Eigcn-
fchaften durch bestimmte locale Krankheiten einzelner Hirnthcilc; -7"
Thatsachen, welche mit der Eristenz eines individuellen nnstcrb-

ft Weil Julius Schalter in seinem Buche, „Leib und Seele, zur Aufklä¬
rung über Köhlerglauben und Wissenschaft» (Weimar, I85l>) den christli¬
chen Dualismus nicht gelten läßt, ist sein Kampf gegen den Materials'
mus nachgerade ein fruchtloser.



201

lichen Geistes unvereinbar seyen. — In diesen Trugschlüssen wird,
was bei etwas aufmerksamerem Eingehen in die Sache auffällt,
die Kraft mit dem Organe, durch welches sie wirkt, geistlos
genug, verwechselt. Daraus, daß die geistigen Tätigkeiten als
Functionen des Gehirnes erscheinen, folgt noch nicht mit Noth-
wendigkeit, daß es keinen Geist gebe, sondern nur geistige
Functionen; daß die Existenz eines unsterblichen Menschen¬
geistes schlechterdings unmöglich sey; daß es völlig undenkbar
sey, der Geist bestelle als Etwas für sich Daseyendes,
und äußere, manifestire, sich demungeachtet nur mittelst des leib¬
lichen Organs, mittelst des Gehirnes.

Wenn das Organ noch schwach und unentwickelt ist, — was
in dem Kinde der Fall, — so können freilich auch die Aeuße-
ru ngen der geistigen Krast keine anderen, als noch unvollkom¬
mene seyn; wenn die Organe erstarken, tritt, ordentlicher
Weise, auch die geistige Kraft stärker hervor, und wird oft —
mcht uothwendig immer — in ihren Aenßerungen behindert,
wenn jene irgendwie eine Störung erleiden. Folgt aber daraus,
baß der Geist an sich, dem Wesen nach, nicht immer der
gleich ganze sey im Menschen als Kind, wie als Mann, und
M Greis? daß er im Kranken etwas Anderes sey, als im
Gesunden? daß er auch altersschwach werde, und endlich gar
mich im Tode erlösche? kurz, daß er nichts weiter sey, als der
lebensproceß einzelner Gehirntheile? Mit Nichten! Eben so we-
wg, als daraus, daß das schärfste Auge durch das unreine Glas
mies Fernrohres nichts wahrnimmt, sich ergibt, es sey erstorben;
aber daß der Violinspieler Eins und Dasselbe sey mit seiner
Mline, weil er ollne sie schlechterdings nicht spielen, und sich als
'Mtuose manifestiren kann, und daß Derselbe Eins sey mit seinem
Spiele, so, daß mit der Violine auch der Spieler zu Grunde
gcht, oder mit dem Aufhören des Spieles auch der Spieler nicht,
?ber nichts mehr ist. (Siehe Dr. I. Frohschammer: Menschen-
^le und Physiologie. Eine Streitschrift gegen Professor Carl
^gtinGcnf. S? 13.)

Der Geist als solcher, wie er selbstständig im Menschen
abt, bleibt unberührt in seinem Wesen von den wechselnden
^ständen seiner leiblichen Organe. Die Natur schafft freilich,
M zerstört wieder; aber der Mensch gehört ihr nur mit seinem
s^rper an; Diesen entwickelt sie, nicht aber auch seinen Geist,
welcher sich nur an verwandten Geistern bildet; weßhalb er,
ww Thatsachen zeigen, in jenem Menschen unentwickelt bleibt, der
f'' seiner früllesten Kindheit außer dem Verkehre mit seines Glei-
"wn aufwächst. Ein Beweis, daß der Geist über der Na-
'"r stehe.

Es ist ein Wahn, daß die Naturwissenschaft und Physiologie,
M wehr sie sortschreiten, desto nothwcndiger zum Zweifel an die
Menz eines individuellen Geistes im Menschen führen.



202

„Ich babe nie begreifen können, sagt der Naturforscher Ru¬
dolph Wagner, wie anatomische Untersuchungen irgend einen Werth
oder Unwerth für die Entscheidung dieser Frage (nämlich, ob es
einen individuellen Geist (Lecle) gebe, oder nicht) haben sollen. —
Wir wollen uns nicht mit Denen Herumstreiten, die nun einmal
als Hirn-Automaten einer eigenen Seele durchaus los und ledig
sein wollen. Ich wiederhole: Nicht die Physiologie nöthiget mich
zur Annahme einer Seele, sondern die mir immanente, und von
mir unzertrennliche Vorstellung einer moralischen Weltord-
nuug. Aber ich finde kein einziges Factum in der Physiologie,
welches mich nöthigtc, diese moralische Weltordnung, und die Eri-
stenz einer Seele aus physischen Gründen aufzugeben. Im Ge¬
genteile finde ich im physischen Bau viele Gründe für eine See¬
lensubstanz, nur keine entscheidenden." (Siehe Dessen Brochüre:
Ueber Glauben und Wissen, mit besonderer Beziehung zur Zukunft
der Seele; — sowie anthropolog. Vortrag in der Sitzung der
31. Versammlung deutscher Naturforscher und Aerzte zu Göttin¬
gen, 1854.) *)

") Die Naturwissenschaft, insbesondere die Physiologie, macht sich einer gro¬
ben Anmaßung und Ausschreitung in fremde wissenschaftliche Gebiet«
schuldig, wenn sie es sich herausnimmt, über die Frage, ob es einen in¬
dividuellen, unsterblichen Geist im Menschen gebe, oder nicht, allein
entscheiden. Denn die Physiologie hat es zunächst nur mit der Erfor¬
schung der physischen Natur des Menschen, ihren Bestandtheilen, Or¬
ganen und Functionen zu thun; also kann sie nicht über die ganz«
Mensch en natur, über das ganze geistige, religiöse, sittliche und nss
senschaftliche Leben der Menschheit absprechen.

Die exacten Wissenschaften, zu welchen die materialistisch«"
Naturforscher Vogt und Consorten xsst — ja ausschließlich
die ihre zäblen, erkennen — so behaupten diese — nur sinnlich nach'
weisbare Thatsachen an, und gehen nur von diesen, als einer Mr"
Grundlage aus; deshalb können sie keine individuelle, unsterbliche Ä«js
schenseele zugeben, weil sich diese eben nicht sinnlich wahrnebmen läst.
Welche Sophisterei! Diesemnach müßte also Alles als falsch, als
nicht existirend verworfen werden, was sich nicht mit Händen fühlen,
Horen, riechen und schmecken läßt! Die Materialisten treiben mit d«"
Schlagwörtern: „Thatsachen" und „Exaktheit", ohne über ihre Bed«"'
tung selbst im Geringsten einig zu seyn, sehr argen Mißbrauch, um
die sich kein selbstständiges Urtheil bilden, zu täuschen. Auch wir, °'
wir eine individuelle, unsterbliche Menschenseele Vertheidigen, „construi^"
nicht unbekannte und unnachweisbare Punkte" (Voglls Worte), sond««
gehen gleichfalls von unumstößlichen Thalsachen aus; denn wir
ßen von den geistigen Thätigkeiten und Wirkungen, wozu ° ,
Denken und Wollen gehört, auf eine entsprechende Ursache, als et»
THLtiges, und wirklich Existirendes, wenn auch nicht unmittelbar d>u -
die äußeren Sinne Wahrnehmbares. Und zwar ist nach unserer Ueo«
zeugung die Seele im Menschen nur Eine, ein Ganzes, wie a"-
der Mensch ein Ganzes ist, in Dem Natur und Geist zusammentrefl«"'
nicht aber, wie sich ihn die materialistischen Physiologen vorstellen, "
ein Aggregat von, wodurch schon immer, zusammengewürfelten Organs '
Stvffthcilen , in welchen einzig physikalische und chemische Kräfte w>



203
Wenn es seyn könnte, noch unwürdigere Ansichten als E.

Vogt enthüllt L. Büchner in „Kraft und Stoff". Der Verfasser
bestreitet geradezu die Möglichkeit einer Kraft ohne materiellen
Stoff, woraus er dann folgert, daß es außer der Materie, wie
keinen Gott, so auch keine unsterbliche Seele, getrennt vom irdi¬
schen Leibe, geben könne. Ihm ist cs eine bis znm Ueberdrusse
gehörte und wiederholte Redensart, vom sterblichen Leib und
unsterblichen Geist. Er siebt das, was wir Geist nennen,
mit dem Aufhören der individuellen stofflichen Zusammensetzung
schwinden, gleich als habe dieses cigenthümliche Zusammenwirken
Meter kraftbegabter Stofftbeilchen einen Effect erzeugt, der mit
seiner Ursache aufhört. Der Mensch scp also eigentlich nur ein
Thier. Ja dem Verfasser zufolge müssen einst Verhältnisse bestan¬
den haben, unter denen es ganz wohl möglich war, daß ein Affe,
oder sonst ein beliebiges anderes Thier einen Menschen gebar.
Er findet das bestätiget, in so ferne die ältesten Menschenschädel,
die man kenne, noch sehr affenartig aussähen.

Die höhere sogenannte geistige Bildung selbst hält jener Ver¬
fasser einzig für ein Ergebniß chemischer Prozesse im Stoffe. Was
der Jnstinct der Thiere sep, das sey auch noch der vollkommenste

sanr scven. — Woraus sind denn die Organe entstanden? Wer hat sie
gebildet? Weber werden sie in Tbätigkeit versetzt? — Das Richtige ist,
dasi jene Kräfte unter dem Einstusse einer höheren, belebenden, das
Ganze zusammenhaltenden Kraft stehen, und den ihr be¬
herrscht werden. Der Materialist, welcher dies läugnct, darf, wenn
er nur etwas consequent ist, von Leben und Tod, und von einem Un-
tmchicde zwischen Beiden gar nicht reden. - Weil sein System, — wenn
seine Behauptungen diesen Namen verdienen, — ein durchaus haltloses
ist, so verwickelt er sich alle Augenblicke in Widersprüche. Ilm nur etwas
anzuführen: Ihm zufolge sind die geistigen Thätigkeitcn, also auch der
religiöse Glaube, nichts als Functionen des Gehirn«, durch Reizungen
oerursacht. Aber da ist ja folgerecht die Physiologie des Materialisten
auch nothwendig nur eine Function des Gehirnes. Welche von diesen
beiden Gehirnfunctionen ist nun die richtige? Der Materialist, mit dem
Hausen Gleichgesinnter, sagt! Die meine. Wie so? Jffs nicht eine un-
derzeihliche Anmaßung seiner Seite, dies zu behaupten? Seine Gehirn¬
function bildet ja nur mehr eine Ausnahme, gegenüber einer so allge¬
meinen Thatsache, als es der unter den verschiedenen Völkern, seit der
ältesten Zeit, vorfindige Glaube an eine Menschenseele ist; das heißt,
gegenüber von Functionen unzähliger Millionen mensch-
iicher Gehirne! Darum müssen es uns die Materialisten von ihrem
eigenen Standpunkte aus erlauben, daß wir, statt ihnen blindlings zu
Wlgen, auch fernerhin den sichereren Weg gehen, und uns der unendlich
überwiegenden Mehrzahl Menschen anschließen, die gewiß jo gut ein Ge-

, hsin hatten und haben, als sie selbst.
i Eine solche Zumutbung an den Menschen, sich zum Affen zu machen,
haben wir schon früher mit Entrüstung zurückgewiesen. Kein Vernünf¬
tiger wird uni einen solchen Stammbaum streiten. Von unserem
Stammvater Adam heißt es in der Bibel (Luc. Eap. 8, V. 38.) daß er
Gottes — Geschöpf — war.



204
Verstand im Menschen, — einzig mechanisches Prodnct ans gege¬
benen, im Stoffe wirksamen Kräften. Der Gedanke sey Product
einer Gehirnthätigkeit, weiter gar nichts. „Ohne Phosphor kein
Gedanke", hat schon Moleschott gesagt. (Gewesener Docent zu
Heidelberg, sängst nach Zürich berufen, dessen craffen Materialis¬
mus obiger Verfasser theilt, welchem, eben seines höchst verderb¬
lichen Buches wegen, die Lehrbefugniß an der Universität zu Tü¬
bingen abgcnommen wurde.) - Ein Sittliches gebe cs so we¬
nig als ein Geistiges, weil der freie Wille des Menschen bloße
Einbildung sey; deshalb gehören die Verbrechen eigentlich nicht
vor den Richter, oder vor ein sittliches Forum, sondern ausschließ¬
lich in die Naturgeschichte. (!) —

Die Nutzanwendung von Dem ist: kümmere Dich nicht um
Religion, nicht um Gottes Gebote, noch um Moral, sondern thm,
was Dir gefällt!

Recht gut bemerkt hiezu W. Menzels Litcraturblatt Nr. 73
vom Jahre 1855: „Nur wenige Franzosen in der zweiten Hälfte
des vorigen Jakrhundertes sind in einen ähnlichen Ton verfallen;
selbst die blasirtesten Freidenker schrieben doch in der Regel dem
Mensche», seiner Vernunft, seinem freien Willen eine hohe Würde,
und eine um so höhere zu, als sie auf Ihn übertrugen, was sic
an Gott läugueten. Wie freventlich es auch war, nicht mehr
an den Schöpfer zu glauben, und dagegen das Geschöpf zu ver¬
göttern, so ließen sie doch wenigstens noch am Geschöpf etwas
Hohes, Achtbares, einen sittlichen Werth, oder eine geistige Frei¬
heit. Aber dieser Autor sieht in Gott nichts; im Menschen nur
einen Affeusohn, und nicht einmal mehr ein natürliches Tbier,
sondern nur eine zur Bestialität abgerichtete Maschine, ein Vieh-
Automat.

Wenn man vom Standpunkte der gemeinsten Empirie auS
sich auch berechtigt glauben mag, das Wunderbare zu läugnen,
und das, was man nur nicht zu erklären vermag, als nicht vor¬
handen zu betrachten, so reicht doch begreiflicher Weise eine so be¬
schränkte Betrachtungsweise nicht hin, um darnach, was in den
geistigen Höhen der Menschheit vergeht, zu beurtheilen.
Von jenem engen empirischen Standpunkte aus läßt sich eine Na¬
turgeschichte der Schnecken schreiben, aber nicht eine Weltgeschichte !
denn diese letztere bewegt sich im Geist, und die in ihr wirk¬
samen und kämpfenden Kräfte, die durch sie hindurchgreifenden
Schicksale, die über ihr waltende Vorsehung sind etwas Anderes-
als Mechanik und chemischer Proceß. — Die Naturwis¬
senschaft darf sich nie anmaßen, alles andere Wissen ersetzen oder
ausschließen zu wollen." *)

*) Ueber den Materialismus eines Vogt, Moleschott, Büchner und Consor-
ten hat auch der berühmte Chemiker Justus, Freiherr von Liebig, ter
sich schon in seinen „chemischen Briefen" gegen derlei Ansichten aus¬
gesprochen, in dem am 18. Jänner I8S6 zu München gehaltenen Vor-



205
Der christliche Leser verzeiht, daß wir uns bei obigen mate¬

rialistischen Produkten — des Geistes kann man nicht sagen,
trage über anorganische Natur und organisches Leben, ein verwerfendes
Urtheil abgegeben, auf welches wir ein um so grösseres Gewicht legen,
weil sich jene Herren vom naturwissenschaftlichen Standpunkte
aus für unangreifbar zu halten scheinen. Wir können hier nur einzelne
Stellen hcrvorheben: „Die Läugner der Lebenskraft sind Fremdlinge
in den Gebieten, welche die Erforschung chemischer und physikalischer
Kräfte zur Aufgabe haben. Kein compeienter Physiker oder Chemiker;
Keiner der großen Physiologen stimmt ihnen bei. — Nie wird es der
Chemie gelingen, eine Zelle, eine Muskelfaser, einen Nerv — mit Einem
Worte, einen der wirklich organischen, mit vitalen Eigenschaften begabten
Theile des Organismus, oder gar diesen selbst in ihrem Laboratorium dar¬
zustellen. Die unorganischen Kräfte schaffen immerdar nur unorgani¬
sches; durch eine in dem lebendigen Leibe wirkende höhere Kraft, deren
Diener die unorganischen Kräfte sind, entsteht der organische, eigcnthüm-
lich geformte, vom Krystall verschiedene und mit vitalen Eigenschaften be¬
gabte Stoff.— Dieselben Dilettanten in der Naturwissenschaft,
dieselben Kinder in der Erkenntnis! der Naturgesetze, behaupten, und
wollen das unwissende und leichtgläubige Publikum glauben
machen, dass sie Aufschlüsse zu geben vermöchten über die Entstehung der
Gedanken, über die Natur und das Wesen des menschlichen Geistes. Der
geistige Mensch, so sagen sie, sey das Product seiner Sinne; das Gehirn
erzeuge die Gedanken durch einen Stoffwechsel, und verhalte sich zu ihnen,
wie die Leber zur Galle. So wie die Galle untergehe mit der Leber,
so gehe der Geist unter mit dem Gehirn. — Die Schlüsse dieser Leute,
entkleidet von dem geborgten Flitter und Tand, sind in der Wirklichkeit
in den Augen der Forscher und Denker nur beleuchteter Nebel. — Die
weiche Masse, die man Gehirn nennt, denkt nicht; sondern sie ist das
Werkzeug der Ursache, welche die Gedanken erzeugt. — Das Auge
sieht nicht das Licht, oder die Körper; das Ohr hört nicht die Musik;
sondern sie sind nur die Werkzeuge zur Wahrnehmung der Licht- und
Schallwellen.

Die „Dilettanten" behaupten, die Gedanken sehen Produkte des
Stoffwechsels des Gehirnes; so wie die Galle ein Product des Stoffwech¬
sels der Leber. Aber die exacte Physiologie weiss bis jetzt nichts von
den Beziehungen, in welchen die Galle, das Secret, zu dem Stoffwechsel
der Leber, des Secretions-Organs, steht; und was die Chemie darüber
erforscht hat, beweist, dass die Elemente der Galle in keiner Beziehung
zu jener der Leber stehen. Der geistige Mensch ist nicht das Product
seiner Sinne; sondern die Leistungen der Sinne sind Producte des in¬
telligenten Willens im Menschen. -— Die Kraft im Organismus wird
nicht erzeugt, wie in der Dampfmaschine; sie ist nicht erklärbar aus den
bekannten elektrischen Gesetzen. — Von einem Stoffwechsel im Gehirn,
welcher Gedanken erzeuge, weiss die Naturforschung abft'lut nichts.
Alles, was wir wissen, reducirt sich auf die triviale Wahrheit, dass ein
Kopf ohne Gehirn weder denkt, noch empfindet!" —

Der abgeschmackten Behauptung Moleschotfts: „Ohne Phosphor kein
Gedanke", entgegnet Liebig, dass die Knochen vielhundertmal reicher
an Phosphor sehen, als das Gehirn; also um wieviel mehr Denkkraft
müssten sie besitzen, als das Gehirn! (Siehe allg. Ztg. Nr. 22, 24 u. 25
b-I. 1856.) Lves, quomoäo svcmuerunt in evKiluliombus suis! (kom.
e. I, v. 21.)



206
denn Diejenigen, von denen sie stammen, erkennen einen solchen
nicht an, — vielleicht zu lange aufhielten.

Ist eine Zeit gewiß nicht glücklich zu preisen, in welcher so
abentheuerliche und verderbliche Ansichten zur Geltung gebracht
werden wollen, so dürfen wir andererseits wohl in dem Gedan¬
ken einigen Trost suchen, daß, wenn die Verirrung einen gar so
hohen Grad erreicht hat, die Besinnung etwa doch allmälig wie¬
der zurückkchrcn werde. Es ist etwas Betäubendes in der Natur-
vergötterung! Da heißt es eine Weile: „Im Menschen kommt
die Natur zum Selbstbewußtseyn", — Einen Schritt weiter, und
der Mensch bringt der Natur seinen Geist vollständig zum Opfer,
und bleibt nicht einmal mehr der Thiere Erstes und Vornehmstes.
O Christenthum! Wenn, wer von dir sich abwcndct, solchem
Wahne anheimfällt, soll man nicht daraus entnehmen, daß nur
du Wahrbeit bist? —

Die modernen Materialisten mögen übrigens ja keinen An¬
spruch auf Originalität machen; denn cs hat schon früher auch
Einzelne gegeben, die sich bemühten, zu beweisen, daß sie um
nichts besser daran seyen, als das Thier. Unter den Griechen
waren ihre Vorläufer ein Demokrit (geb. 460 v. Ckr.), Dicäarst
(geb. um 360 V. Ehr.), Epicur, mit den plebesi plülosoplii, wie
sie Cicero nennt, (guuvst. Duscul. I. 1.) Unter den Römern läuß-
netc der Naturforscher Plinius der Aeltere (f 79) die Eriste»!
und Unsterblichkeit der Seele. Im berüchtigten „System der Na¬
tur" (dem Mirabeau zugeschrieben) und in andern Schriften der
Encyclopädistcn des verflossenen Jahrhunderts, wurde Aehnliclüs
vorgctragen; — von jenen geistlosen Aufklärern, die, wie Dr.
Schleiden (Studien, S. 280) sich ausdrückt. Alles, was sie pst'
chologisch zu begreifen zu dumm und zu roh waren, mit Phrase»
von „willkührlichem Unsinn, Aberwitz, Betrug und Gaukelei" ab¬
fertigten. —

'Ohne uns noch weitläufiger mit der Widerlegung zu befasse»,
berufen wir uns einfach auf das Selbstbewußtscyn eines Je¬
den aus uns, daß in ihm Etwas lebe, wodurch er sich als Ist¬
aks Person, gegenüber und verschieden von der Natur und Auße»'
welt weiß — als immer dasselbe Ich, was schon auch mit de»
Organen seines Körpers für Veränderungen vorgehen mögen,
denkendes Wesen, dessen Gedanken einen Inhalt baden, »st
sich eben nicht beengen lassen durch Zeit und Raum. Die Enids»
des Selbstbewußtscyns im Wechsel der Vorstellungen nnd Empfist
düngen; die Einheit und Stetigkeit des Charakters sind Tdast
sachen. Noch hat kein Materialist erklärt, wie cs möglich st-
sie aus der Vielheit der Atome, und deren beständigem Westst
hervorgehen zu lassen. *)

Treffend schreibt Dr. M, I. Schleiden (Studien. S. 138 u. ff.): "Ast
haben Atbeisten oder Materialisten genug, welche das Dasehn des Ku¬
stes,— als eines freien, den Naturgesetzen nicht unterworfenen Wesens,""



207

Welches Organ des Leibes bestimmt denn der Materialist
M Sitze der Erkenn tu iß des Guten und Bösen? oder des
»ach der immer gleichen Norm des moralischen Werthes oder
Unwerthes entweder mit Beifall lohnenden, oder mit Vorwürfen
strafenden Gewissens? Durch welche Bewegung, durch wel-

läugnen. Das mögen sie mit sich selbst ausmachen; aber lächerliche In¬
konsequenz ist es, wenn sie dann noch überhaupt von Sittlichkeit, mora¬
lischem llrtheil, Zurechnungsfähigkeit u. dgl. reden. — So viel für die
Wichtigkeit dieser Frage! Und nun die Antwort? Die gibt Dir Nie¬
mand als Du selbst. Schon daß Du von Selbstbewußtsehn redest, spricht
Deine Ucberzeugung aus. Sind sich etwa Dein großes oder kleines Ge¬
hirn, Deine Vierhügel, oder Deine Zirbeldrüse ihrer selbst bewußt? So
weit entfernt, daß Du vielleicht, wie die meisten Menschen, nicht einmal
weißt, daß solche Dinge in Deinem Kopfe vorhanden sind, und daß un¬
sere Physiologie an ihre Thätigkeil, an ihren Stoffwechsel, die Erschei¬
nungen unseres geistigen Lebens anknüpft. Du bist Dir Deiner selbst
bewußt, als eines Wesens, welches von all den Knochen, Bändern, Fa¬
sern , Rohren Deines Körpers himmelweit verschieden ist." — Dazu be¬
merken wir: „Wenn die Materialisten von Moralität, Zurechnungsfähig¬
keit u. dgl. reden, so gebrauchen sie diese Worte in ganz anderer, als in der
gewöhnlichen christlichen Bedeutung. Ihnen ist Moralität nichts als eine Art
Jnstinctmäßigkeit, mit der sich dann freilich gar Vieles als „sittlich" ver¬
trägt, was man sonst als unsittlich bezeichnet. Im christlichen Sinne
wird von ihney dieselbe trocken geläugnct, weil sie ja die Willens¬
freiheit aufheben. So Büchner — wie aus dem schon Gesagten er¬
hellt. Auch nach Vogt sind die Handlungen des Menschen nichts Ande¬
res , als „Nesultanden, hcrvorgegangcn aus der physischen Grundlage
und aus der jeweiligen Ernährung und Umsetzung der Hirnsubstanz".
iPhysiol. Br. S. 326.)

„Der freie Wille epistirt nicht, und mit ihm nicht eine Verantwort¬
lichkeit und eine Zurechnungsfähigkeit, wie sie die Moral und die Straf¬
rechtspflege und Gott weiß wer noch uns auferlegen wollen." (Bilder
aus dem Thierleben, S. 445.) Ganz so Molcschott im „Kreislauf des
Lebens".

Wen schaudert nicht vor den Conscquenzen einer solchen Lehre, wenn
sie — etwa von den Communisten — im Leben durchgesührt werden
würde! wenn die „neue Weltanschauung" irgendwo zur allgemeinen Gel¬
tung käme! Da würden freilich Sccnen nicht lange auSbleibcn, denen
gegenüber die scheußlichsten Gräuel, von welchen die Mcnschengcschichte er¬
zählt, bloße Idyllen waren! (Vergl. Dr. Frobsckammcr a. a. O. S. 144
». ff,; 165 u. ff.)

Auch Julius Schalter deckt in seinem oben ciiirtcn Buche: „Leib und
Seele" die Conscquenzen des Materialismus auf, — S. 63 u. ff., — aber
wir bedauern, daß, wie schon gesagt, von seinem Standpunkte aus der
Kampf ein verunglückter seyn muß. Die Conscquenzen (einer An¬
sicht, daß die Seele keine vom Leibe verschiedene Wesenheit, sondern nichts,
his der Organismus selbst sey, in so weit er sich zur Einheit zu-
jammenschließt, — einer Ansicht, die wir, gegenüber dem christlichen
Dualismus, nicht mit Unrecht als pantheistischen Monismus
bezeichnen — führen am Ende nirgends anders hin, als eben zum —
Materialismus.



208

chen Umlauf in der Körpermaschine wird der Drang nach Er¬
weiterung unserer Kenntnisse hervorgebracht-*) u. s.w.

Wie ungleich edler dachten schon die Weisen des Altertbumcs
von dem menschlichen Geiste! Plato äußert sich (in Phädon):
„Alles, was körperlich fühlbar, ist der Veränderung unterworfen.
Aber die Seele ist ein einfaches, untheilbares, unveränderliches
Wesen. Die Sinne können für sie eine Gelegenheit des Jrrthumes
seyn, aber sie kann sich in sich selbst kehren, und zur Erkomtt-
niß von Dem wenden, was rein, ewig, unsterblich ist". Aristote¬
les, Plato's Schüler, sagt: „Der Gedanke kann von keiner jener
Grundursachen Herkommen, woraus alle körperlichen und fühlbare»
Dinge entspringen. Man muß eine Substanz annehmcn, die i»
und aus sich selbst die Kraft hat, jene Verrichtungen hervor¬
zubringen, wozu die materiellen Ursachen nicht hinreichen". Cicero
(«Mest. Dusoul. l. 1.): „Es gibt hier ans Erden nichts, was ma»
für die Grundursache und den Ursprung der Seele halten könnte,
in ihr ist nichts Zusammengesetztes, mchts aus der Materie ge¬
staltet. Nichts dergleichen kann das Gedächtniß, den Verstand,
den Gedanken erzeugen; nichts das Vergangene zurückrufcn, die
Zukunft vorhersehen, über das Gegenwärtige urtheilen. Die Seele
kann nur von Gott kommen Sie ist ganz besonderer Natur, weil
von jenen Dingen ganz verschieden, die wir sehen und gebrau¬
chen. Die göttliche Natur können wir uns nicht anders verstellen,
denn als ein einfaches Wesen, das von aller verweslichen Ver¬
mischung Vollkommen frei ist; von der Seele des Menschen können
wir uns auch keinen anderen Begriff machen".

Also schon Heiden huldigten dem „Köhlerglauben'* (!?) an
die Geistigkeit und Uuvcrtilgbarkcit ihrer Seele.'**)

*) Diesfalls müssen sogar die Materialisten, welche doch sonst Alles g»n>
einfach zu erklären wissen, ihre volle Unkenntnis, eingestehen. „Wir ge¬
stehen gerne zu, schreibt C. Vogt (Köhlerglaube und Wissenschaft, S. l0>
—108), daß die Physiologie die speziellere Gliederung der Functionen
in dem Gehirne noch nicht kennt; das; sic noch nicht mit BestunmlleN
weiß, an welchen Thcil die einzelnen Functionen gebunden sind,
daß sie noch nicht mit Gewißheit sagen kann, wenn sic diese oder je».'
Seelenfunctioncn verändert sieht, welcher Theil des Gehirnes krankhaU
ergriffen, oder mangelhaft ausgebildet seh." — Sich tröstend fügt
aber bei: „Wenn cs heut zu Tage noch unmöglich ist, die Bahnen i"
verfolgen, auf welchen die von einer Primitivfaser gefaßten Eindrü"-
bis zu dem Bcwußtsehn fortgclcitct werden, so ist daniit noch gar niä
gesagt, daß eine solche Erkenntnis; auch fernerhin unmöglich sev". .,

Durch welcbes Erocrimcnt wird diese ermöglicht? Vielleicht lästi g
Jemand der „exakten Wissenschaft" zu Liebe in dem Augenblicke in st'"
Gehirn schauen, als er einen Eindruck empfängt und derselbe bis z»"'
Bcwußtsehn fortgepflanzt wird? — — Das wäre jedenfalls der kürze»-
Weg, um hinter diese interessante „Thatsache" zu kommen! —

**) Aristoteles machte sich bekanntlich auch als Natur kund iger eine'
Namen.



269
Der christliche Philosoph Pascal.,„schreibt: „Alle Körper,

das Firmament, die Sterne, die Erde,' mit allen Königreichen,
wiegen nicht den Geist auf, denn derselbe erkennt alle diese Dinge,
und sich selbst; der Körper aber — die Materie— Nichts.—
Aus allen Körpern zusammengcnommen könnte man nicht den min¬
desten Gedanken hcrausbringen; dies ist unmöglich, weil einer
ganz andern Ordnung angehörig", (pensees tom. II. pgg-. 105.)
Und über den Unterschied der menschlichen Vernunft von dem Jn-
stinctc der Thiere äußert er sich: „Ist es nicht unwürdig. Beide
auf Eine Linie zu stellen; indem man so den Hauptunterschied auf¬
hebt, welcher darin besteht, daß die Fortschritte der Vernunft un«
äusserlich wachsen, während der Jnstinct immer auf der gleichen
Stufe bleibt? Die Zellen der Bienen waren schon vor tausend
Jahren so gut abgemessen, wie heute; eine Jede aus ihnen bildete
so genau ihr Sechseck, das erste wie das letzte Mal. Es ist ganz
das Gleiche überall, was die Thiere durch ihren uns unbekannten
Trieb zu Stande bringen. Die Natur unterrichtet sie, se nach
der Noth, die sie drängt; aber diese ihre vergängliche Kenntniß
verliert sich mit den Bedürfnissen, die sie davon haben; so wie
fe dieselbe ohne Studium erlangen, haben sie auch nicht das
Glück, sie zu bewahren; jedesmal, so oft sie ihnen gegeben
wird, ist sie ihnen neu.— Nicht so verhält es sich mit dem Men¬
schen, welcher für die Unendlichkeit erschaffen ist. Unwissend ist
er im ersten Lebensalter, aber unaufhörlich bildet er sich aus,
denn er zieht nicht nur aus der eigenen Erfahrung, sondern
auch aus jener seiner Vorgänger Vortheil, indem er die einmal
erworbenen Kenntnisse im Gedächtnisse behält, jene seiner Vorgän¬
ger aber in den von ibnen hinterlassenen Büchern immer gegen¬
wärtig sind. Und wie der Mensch seine Kenntnisse bewahrt, kann
sv sie auch leicht vermehren. Daher kommt es, daß durch eine
besondere Bevorzugung nicht allein jederMensch täglich in den
Menschaften fortschreitct, sondern auch alle Menschen zu-
lonimen genommen, in dem Verhältnisse , als die Welt an
?lltcr zunimmt; denn das Nämliche hat Statt in der Aufcinandcr-
folgc der Menschen — ganzer Generationen — was in den ver¬
schiedenen Altersstufen jedes Einzelnen", (peus. tom. I. paA. 42.)
"Der Mensch ist das schwächste Rohr in der Natnr, aber er ist
o>n denkendes Rohr. Es ist nicht nothwendig, daß das ganze
Universum sich bewaffne, um ihn zu zermalmen. Ein bischen
Dunst, ein Waffertropfen reicht hin, um ihn zu tödten. Uber
wenn ihn auch das Weltall erdrücken würde, der Meisich wäre
°°ch um Vieles erhabener, als Das, was ihn tödtct, denn er
weiß, daß er stirbt. Das Universum aber weiß nichts
»>n die Ucberleqenheit, die es über ihn hat." (pensöes tom. I.
kvß.103.)

14



21V

Fortsetzung.
Dies allein richtige Verhältniß des vernünftigen, freien Gei¬

stes zur vernunftlosen, unfreien Natur verkennt nicht nur der crasse
Materialismus, der von nichts Anderem weiß, als einzig nur vom
Stoffe, sondern auch der Pantheismus. Der Allvergötterer
spricht zwar wohl vom Geiste in der Natur, aber er hat
nicht den höchsten, persönlichen, von der Natur verschiedenen,
über sie erhabenen Geist im Sinne, von dem der erschaffene
Menschengeist keine Emanation, sondern ihm nur ähnlich ist. —
Was ist ihm Gott? Nichts, als der in der Natur zur Erschei¬
nung kommende Geist; im Menschen, der nichts weiter, als
ein Naturprodukt ist, gelangt derselbe zum Selbstbewußtste-
Materie und Geist sind ihm also nicht zwei wesentlich ver¬
schiedene Substanzen. „Das Grundwirksame — der Stoff —
und das Ordnende im Daseyn — der Geist — sind nicht zwei
getrennte Dinge, sondern ein lebendes, unaufhörlich schaffendes,
wie ordnendes Vernunft-Ganzes, eine unendlich lebende Vernunft,
Gott." (Vergl. Oersted: Geist in der Natur, S. 127.) Als ob
mit dem Glauben an einen persönlichen, überweltlicks"
Gott die Vernunftgemäßheit der Schöpfung unverträg¬
lich wäre!

Wie könnte der Naturvergötterer die Fortdauer eines persön¬
lichen, individuellen Menschen-Geist es nach dem Tode des
Körpers zugeben, da ihm selbst Gott kein solcher ist? Er redet
nur vom Wiederaufgehen desselben in den allgemeinen Naturgeist/
welchem er entströmt war.

Wie ungleich vernünftiger ist doch, was die heil. Schrift"'
den ganz einfachen Worten ausdrückt: „Der Staub kommt miedet
zur Erde, wovon er war; der Geist aber kehrt wieder zu Gou
zurück, der ihn gegeben hat!" (Lcolesiastes cap. 12, v. 7.)

Die oben gerügte Ansicht ist eine heidnische. Sie bildete
schon die Grundlage der alt-indischen Religion mit ihrem ewige"
Urgrunde, und den Emanationen aus demselben; mit dem
währenden Wechsel von Entstehungen aus, und der Auflösung
in das All; — nicht minder der chinesischen, in welcher das b-
sen aller Dinge Eines und Dasselbe ist, und sich diese nur ""
Zufälligen von einander unterscheiden. Einige der sogenannte"
Weltweisen unter den Griechen waren ihr zugethan; z. B. Anari-
mander aus Milet (617—547 v. Ehr.), Tenophanes (um 500
Ehr.), Anaragoras; insbesondere die Stoiker, deren Hauptstift"
Zeno aus Citium auf Cypern war; — unter den Römern,
keine selbstständige Philosophie hatten, Seneca, (ep. 41 —
kstio naturali guasst. all Imoi'Unm ) Bei all dem dachte der LshO
genannte vom Menschen nicht so unedel, als die Materialist^
von heute. „In liomine Optimum guill est? schreibt er ep. 76 g'
Inieilli. — Kat io. llac anteeellit ammalia, Oeos seguiUm. Uu""



211
erxa perkeets proprium hominis komim ost: esotera illi eum animali-
bus satisque eomuniu sunt. Valot? bst leones. kormosus est? kt
MWnes. Velox est? kt eqni. Xo» clieo, in Ins omnibus vinoi'tur.
lVon quaero, quill in so msximum Iiabeat, soll quill suum. Oor-
pus bltbet? 1't arboros. Habet impotum, ot motum voliintarium?
l!i bostiae, et vermes. Hübet vocem? 8e<I quunto elsriorem eenes,
reutiorem gquilue, Freviorom tsuri, llulciorem, mobilioremque lus-
cimH t^uill in bomine proprium? I> a tio!"

So der Heide! —
Die Unsterblichkeit des menschlichen Geistes ist eine Wahrheit,

welche einzusehen es für die unbefangene Vernunft keine Schwie¬
rigkeit bat. Denn derselbe, eine unmittelbare Schöpfung Got-
ies (kein Naturgcbilde), ist nicht, wie der Leib, ein Thcil der
Gattung, in die er wieder aufgeht, sondern er hat sein selbst¬
ändiges Seyn. Er muß also nicht das Loos des Leibes im
Tode tbcilen; sondern ist sein eigenes Leben, auch nach jenem
"och, fortzusetzcn im Stande. — Der Tod ist Auflösung,
welcher nur etwas aus Th ei len Zusammengesetztes unter-
"kgeii kann; also nicht auch der Geist, der seinem Wesen nach
einfach, nicht zersetzbar, reine Einheit ist.
, Dazu kommen die religiös-moralischen Gründe, wie sie uns
Beobachtung unser selbst, und der Glaube an eine höhere

Postordnung darbictet. Unläugbar ist der Drang des Menschen
"nch fortwährender Erweiterung seiner Kenntnisse, insbesondere
"ach immer vollkommenerer Wissenschaft des Ewigen. Denselben
befriedigen reicht aber selbst das höchste Alter hieniedcn nicht
folglich muß ihm die Möglichkeit dazu in einem künftigen

"den geboten seyn, — sonst wäre ihm ja das Verlangen dar¬
nach nur zur Qual cingepflanzt worden. Das Nämliche gilt von
,os Menschen unvertilgbarer, und doch bienicden nie ganz zu stil-
stnder Sehnsucht nach wahrem, unvergänglichem Glücke. Soll
'r es auch nach dem Tode nicht erreichen können? Dann ist er
>a übler daran, als jedes Thier, welches die Natur mit Dem
Mkommen zufrieden stellt, was sie ihm hier darreicht, und sie
^are also barmherziger als Gott! Wozu wäre ferner demMen-
Hcn die Erkenntniß des Unterschiedes von Gutem und Bösem,
^ozii das Gewissen von Gott gegeben worden? — wozu die im-
wor miederkehrendc Mahnung in unserem Innern: nicht die Ge-
"Uc^dioses Lebens für das Höchste zu halten, sondern sie

Sittengesetze zu unterordnen, wenn unsere Bestimmung nur auf
!°le Zeitlichkeit beschränkt wäre? Das Sittengcsctz, als ein gött-
"ches, muß eine göttliche, also eine unfehlbar cintre-
fide Sanction haben. Weil aber, wie die Erfahrung zeigt,

p Tugend nicht immer schon in diesem Leben den verdienten
das Laster seine Strafe empfängt, so muß eine solche Aus-

schchung nach dem Tode Statt haben. So will es die Gerech-
gkeit Gottes! — Und wäre er wohl unser Vater, wenn er
"d zur Vernichtung bestimmt hätte? Man darf sich demnach

14 *



212
nicht wundern darüber, daß der Glaube an eine Fortdauer nach
dem Tode des Leibes, wenigstens eine Ahnung derselben, schon
bei den ältesten Völkern anzutreffen sey. „Ist Deos esse luNuea
opmamur, sagt Cicero (gnaest. Dose. 1, 16.) sie permenere animos
srbitrsmlir e o n s e n s n n a ti o n u m o moiu in.''

Aristoteles bereits nannte den Glauben an die Unsterblichkeit
einen solchen, der sich von unendlicher Zeit her fortwährend er¬
halten hat. (ds sm'ma — bei Plutarch.) —

Seneca schreibt (ep. 102, ad knie.): „dnvsbal de aeternilsto
animarum guaei-ers, iino mebereule c r e d sre. 0 rede h a in enim
me kaoile o pini onibiis msKnornin virornm, rem xes-
tissimam promittentinm ma^is, gnam prodsntiiim. Dobam me spei
tanine". Und (ep. 198.) ,,(finim de animarum seternitaie disserinms,
non levo momentum apud nos badet eonsensus dominum,
timentium inksros, aut eolentium aetdera."

In der That! Die größten Männer Griechenlands und
Roms haben den Glauben an die Unsterblichkeit nicht als Köh¬
lerglauben und leeren Wahn behandelt; obwohl sie es hierin
nicht bis zur vollkommen berubigenden Ueberzeugung
brachten, weil ihre Vorstellung von Gott keine ganz richtige war.
Darin lag der Grund, warum sie die Seele meist nur in so ferne
für unsterblich hielten, als sie dieselbe für einen Theil der Gott¬
heit, ja für diese selbst ansahen; für ein Wesen, eben so uncf-
schaffen, als unvergänglich, welches, wie keinen Anfang, st
auch kein Ende habe. (Vergl. Bossuet disoours snr I'distoire «mir¬
il. pgK. 18.) — Sogar Socrates wußte nicht ganz gewiß, ob str
ner nach dem Tode, zu welchem er verurthcilt wurde, eine lauft
Nacht, oder eine entzückende Vereinigung mit den größten Heroen
der Vorwclt warte.

Die Religionsgeschichte der alten Völker zeigt, wie sehr ß"'
die Menschen von jeher vor dem Gedanken an eine völlige Ver¬
nichtung im Tode entsetzten. Der Glaube au die Seelenwande¬
rung, welchem insbesondere die Inder, zum Theile auch die As-
gypter, und einige Griechen huldigten, setzt selbstverständlich dH
Meinung voraus, daß die Seele nicht mit dem Leibe sterbe.
Aegypter achteten — nach Diodor — die Zeit dieses Lebens st«^
gering, aber die nach dem Tode, wo sich ihre Tugend im Anden¬
ken erhalte» soll, sehr hoch. Daher nannten sie die Wohnungen
der Lebenden Herbergen, weil wir nur eine kurze Zeit in den¬
selben weile»; die Gräber der Verstorbenen aber nannten
ewige Häuser, weil die Tobten in der Unterwelt eine g""-
zenlose Zeit zubringen. Daher verwendeten sie auf die Erbauung
der Häuser nur geringe Mühe; die Gräber aber wurden aus nn-
ßerordentliche Weise ausgestattet. Deßhalb richteten sie so gro^u
Fleiß auf die Einbalsamirung der Leichen, daß viele derselben un¬
ter dem Namen „Mumien" sich bekanntlich bis auf den heu^
gen Tag erhalten haben, und aller Verwesung trotzen. UebrigOH
jcheinen im Unsterblichkeitsglauben der alten Aegypter drei Stadst«

d
d
j«
d
ß
T

w
r
I
so
H
A
Z
ei
V
de
n,
de
bi
r

ih
he
vl
de
so
de
D
ai
de

>u
di
so

«,
II!

<v
>1
st

Ul'
di



L13
der Fortbildung angenommen werden zu müssen; nämlich: zuerst
das Mumisiren; dann die Idee der Seelcnwanderung; endlich -
jene der Unterwelt, wo die Seelen nach vollbrachter Wan¬
derung ihre bleibende Ruhe finden. Denn zugleich würden
sich diese Vorstellungen nicht miteinander vertragen haben. (Vergl.
Dr. v. Drey's Apologetik, II. Bd. S. 126—129.)

Von den Chinesen wurde die Unsterblichkeit allgemein geglaubt,
wenn sie gleich in Beziehung auf Ort und Zustände nach dem
Tode unter einander nicht einig waren. (Ebend. II. Bd. S. 99.)
Are Kaiser, wenn sie von den Vorfahren redeten, auf deren Schutz
sie rechneten, pflegten binzuzufngen: „Sie, deren Seelen nun im
Himmel sind". (Gr. Stolberg, Gesch. d. R. J. I. Bd. S. 471.)
Auch an die Hölle glaubten sie. — Nach dem Religionssysteme
Zvroasters, welches im Zend-Avesta, d. i. das lebendige Wort,
einer Sammlung von Schriften, enthalten ist, und zu dem sich die
Meder und Perser bekannten, werden die Seelen Jcncr, die treu
dem Ormuzd dienten, im Tode von den Genien desselben ausge¬
nommen, und in die Wohnungen der Seligen geführt; die Seelen
der Diener Ahriman's hingegen werden von den Dews — dessen
bösen Geistern — ergriffen, und in die Hölle gestürzt. (Dr. v.
Drey's Apol. II. Bd7 S. 104.) Noch jetzt zählt Zoroaster einige,
wenn auch nicht zahlreiche Bekenner in Persien. Ist Einer aus
Enen dem Tode nahe, so betet der Priester, daß ihm der barm-
berzige Gott seine Beleidigungen, Miffethaten und Unterlassungen
verzeihen, und ihn zu sich nehmen wolle. Durch drei Tage nach
dem Tode werden die Gebete für seine umher wandernde Seele
fortgesetzt; am vierten halten sie ibr Schicksal schon für eutschic-
dm. (Gr. L. Stolberg, Gesch. d. R. J. I. Bd. S. 433, 434.) -
Daß unsere heidnischen Voreltern, — die Germanen und Slaven
vu eine Fortdauer nach dem Tode glaubten, erhellt unter Anderem
daraus, weil nach Othins Lehre die Edlen und Helden sich in der
Walhalla versammeln; die Feigen aber in die Halja (Hölle) kom-
wch. In der slavischen Mythologie galt das andere Leben als
's Fortsetzung des gegenwärtigen. Lucanus (t 65) bemerkt (Phar-
l), daß der Glaube der Kelten an die Unsterblichkeit der

^kele der Grund war, warum sie im Kriege so tapfer stritten,
and den Tod so wenig fürchteten. Die Mythologie der Griten
"ad Römer weist bekanntlich auf eine Fortdauer nach dem Tode
an. Berühmte Männer wurden von ihnen unter die Götter ver-
M; sie hatten ein Elysium, und den Hades, Tartarus. Die
Monier hielten die Seelen der Abgeschiedenen — iVlsnes ent-
E'/der fsir wohlthätige Geister: l.-a-es; oder für böse: ^arvae,
,'om'gtz. durch Todtenopfer: mkerias, psrentalia, meinten sie dic-
wlben versöhnen zu können.

. „So alte Verirrungen, schreibt Bossuet (rliscours sur I bistoirs
"v". II. lassen uns einsehen, wie alt der Glaube an
°" Unsterblichkeit der Seele sey, und zeigen uns, daß derselbe
«ater die ersten Traditionen des Menschengeschlechtes gesetzt wer-



214
den muffe. Aber der Mensch, der Alles verdarb, machte davon
argen Mißbrauch, so, daß er sogar den Tobten opferte. Ja!
Man trieb es so weit, daß man ihnen sogar lebende Men¬
schen opferte, man tödtete ihre Sklaven, sogar ihre Weiber, um
ihnen in der anderen Welt zu dienen. Dies thaten die Gallier,
(4. Osssur ste bello Agil. VI.) mit vielen andern Völkern. Die
Inder, von den heidnischen Schriftstellern als die ersten Vertei¬
diger der Unsterblichkeit der Seele bezeichnet, führten eben so auch
die Ersten unter dem Vorwande der Religion jene abscheulichen
Menschenopfer ein. Die nämlichen Inder tödtetcn sich selbst, um
eher zur Seligkeit des künftigen Lebens zu gelangen." —

Gottes Offenbarung hat auch diese große Wahr¬
heit über allen Zweifel erhoben, und in ihrer Rein¬
heit dargestellt.

Man hat hie und da behaupten wollen, daß im alten Bunde
über die Unsterblichkeit nichts vorkomme. Ganz unrichtig! Schon
Moses erzählt ja in der Schöpfungsgeschichte (Gen- Cap. 2, V.7)
daß die Seele des Menschen unmittelbar von Gott stamme,
daß sie nicht Eins mit dem Körper, daß ihr Gottes Ebenbild
aufgcdrückt sey; worin doch unverkcnbar die Andeutung liegt, daß
sie nicht mit dem Körper sterbe. Es ist öfters vom Aufenthalts¬
orte— Scheol — der Verstorbenen die Rede. Das Verbot Mohs
(5. B. Cap. 18, V. II.): es solle Keiner unter seinem Volke ge¬
funden werden, der die Wahrheit von den Tobten erfragt,
(kein Necromant), setzt den Glauben an eine Fortdauer nach dem
Tode voraus. Das Gleiche gilt von dem Berichte im ersten Buche
der Könige (Cap. 28.) über die Geisterbeschwörerin zu Endor.
An vielen Stellen der heil. Schrift des alten Bundes heißt es,
daß die Seelen der Verstorbenen zu ihrem Volke, oder Z"
den Vätern versammelt werden. Aus dem Buche: „der Pre¬
diger", haben wir den schlagenden Tert (Cap. 12, V. 7.) sctM
oben citirt. Eben so ist im Buche der Weisheit zu lesen (Cap- 2-
V. 23.): „Gott hat den Menschen unsterblich erschaffen",
(Cap. 3.) „Die Seelen der Gerechten sind in der Hand Gottes,
und die O.ual des Todes berührt sie nicht. In den Augen bcr
Unweisen scheinen sie zu sterben — ihr Abschied von uns wird f»r
Untergang gehalten, sie aber sind im Frieden — ihre Hoffnung
Unsterblichkeit voll". — Der Greis Eleazar sprach, als er W
weigerte, sogar zum Scheine nur, Schweinefleisch zu essen: „Wen«
ich auch jetzt der Marter der Menschen entgehe, so kann ich doch
der Hand des Allmächtigen weder lebendig noch t o dt entfliehe"'/
(II. B. d. Macch. Cap. 6, V. 26.) Mit der Hoffnung auf d"
Unsterblichkeit trösteten sich die sieben macchabäischcn Brüder E
ihre Mutter. (Ebend. Cap. 7.) — Die Todtenerwcckungcn (z-
I. B. d. Köu. Cap. 17; II. B. Cap. 4, V. 13.) wurden geglaubt
und nicht etwa aus dem Grunde bezweifelt, als wenn die Seen
mit dem Tode des Körpers vernichtet würde, und in densi'lbe"



n
,!
l-
N
v
e

h
il
i

i
>

215

daher nicht wieder zurückkehren könnte. (Siehe Dr. I. F. Allioli'S
biblische Alterthumskunde — religiöse Alterth. S. 70—77.)

Doch stellen wir nicht in Abrede, daß die Unsterblichkeit im
alten Bunde noch nicht allgemein und vollkommen klar erkannt
wurde — daß sie noch nicht ein eigentliches Dogma war.
Moses batte zunächst die Aufgabe, das sinnlich rohe Volk der He¬
bräer erst geistig aufzu wecken; noch war es für höhere Beweg¬
gründe, als die dem irdischen Leben entnommenen es sind, zu we¬
nig empfänglich, Deßhalb gibt das mosaische Gesetz, um uns so
auszudrücken, nur erst den Fingerzeig, daß des Menschen Geist
ewig bauere; in der Folge wurde diese Wahrheit wohl immer deut¬
licher entwickelt; aber erst dem Vollender der Offenbarung, Jesus
Wstus, war es Vorbehalten, uns zur vollsten (Überzeugung von
der Würde und Unsterblichkeit unserer Seele zu führen. Der
Glaube an ein künftiges, nie endendes Leben ist der Grundstein
stiuer heiligen Religion. Unzählig sind die Stellen in den Evan¬
gelien, wo der Herr von diesem ewigen Leben spricht; mit der
ieuseitigen Vergeltung tröstet er seine Apostel und alle Ge¬
treuen, die seinetwillen hier Verfolgung und Ungemach leiden.
»Fürchtet euch nicht, sagte er, vor Denen, welche den Leib tödten,
aber die Seele nicht tödten könn en." (Matth. Cap. 10,

28.) Dem reuigen Verbrecher verspricht er noch heute (mit¬
hin sogleich, als derselbe gestorbenseyn wird — seiner Seele—)
das Paradies. (Luc. Cap. 23, V. 43.) — Eigentlich bewiesen
wird die Unsterblichkeit weder von Jesus, noch den Aposteln; aber,
wie bemerkt, dem Ckristenthum so zu Grunde gelegt, daß
dstses mit seinen Geboten, Verbeißungen und Drohungen okne
dieselbe völlig sinnlos und unverständlich wäre. Denn wozu wäre
Wohl der Sohn Gottes vom Himmel gekommen, wozu hätte er
gelitten, wozu wäre er für uns am Kreuze gestorben, wenn wir
"ach dem Tode, in der andern Welt, nichts zu hoffen, nichts zu
'urchten hätten?

Einen so trostvollcn, durch die Vernunft und Offenbarung ge-
rechtfertigtcn Glauben werden wir gewiß nicht durch irgend einen
Materialisten uns nehmen lassen, der nach seinen Begriffen die
^»Wirkung eines individuellen Geistes im Menschen auf seine Lei-
°rs-Organe sich nicht besser vorstellen kann, denn: „als ein Spiel
Ast dem Gehirn-Claviere"; und spottend fragt: was denn die
Eionen und abermals Billionen Seelen jenseits im Schooße
Adsahams bis zur Aiiferstehung vor Langeweile tbun^? (E Vogts

.Grist und Körper wird uns wohl immer ein Gcheimniß blei-
7"- Aber worin soll denn die Unmöglichkeit einer solchen
"rßehen? Und hat der Geist, eben weil er Geist ist, sein eige-
urs, individuelles, vom Körper unabhängiges Leben, soll

wichtigste, das seiner Würdigste mit frivolem, gemeinem Witze
""gestrtiget!



216
er es denn, allein für sich, nicht fortsetzen können? Wie
lebt denn Gott, der unendliche Geist? Freilich, das ist's
eben. Der Materialist kennt keine Kraft ohne handgreiflichen
Stoff — darum «uch keinen körperlosen Geist, — keinen Gott!

Fortsetzung.
Das Christenthum lehrt aber nicht nur die Unsterblichkeit des

menschlichen Geistes. Es geht noch weiter, indem es lehrt, daß
auch der Körper nicht für immer sterbe, sondern einstens — am
jüngsten Tage — wieder lebend aufstehen werde. Diese Wahrheit —
von der Auferstehung des Fleisches — ist ein Grunddogma
der christlichen Religion, und steht im innigsten wesentlichstenZusam-
menhange mit unserer Erlösung durch Christus. Denn ist, wie der
Weltapostel im Briefe an die Römer sagt (Cap. 8, V. 12.): durch
die Sünde des ersten Menschen der Tod in die Welt gekommc»
(vergl. das Buch der Weisheit Cap. 2, V. 24.), und hat Christas
die Sünde mit ihrer Schuld und Strafe getilgt, so mußte er auch
den Tod besiegt haben. Zwar hat er uns nicht von der Noth-
Wendigkeit, sterben zu müssen, befreit, aber doch den Tod dadurch
überwunden, daß derselbe seine Beute einst wieder herausgebcn
muß. Diesen Gedanken entwickelt so berrlich der heil. Paulus,
wenn er im ersten Briefe an die Corintber (Cap. 15.) schreibt'
„Durch einen Menschen (Adam) — den ersten, ans Erde, darum
irdischen, (V. 47.) ist der Tod, und durch einen Menschen (Jesus
Christus) — den zweiten, vom Himmel, darum himmlischsib
(V. 47.) — ist die Auferstehung von den Todten. Gleichwie in
Adam Alle sterben, so werden auch in Christo Alle lebendig ge¬
macht werden. (V. 21, 22.) — Der letzte Feind, der — von
Christus — vernichtet wird, ist der Tod". (V. 26.) Jubelnd rüst
dann der Apostel aus: „Wenn nun dieses Sterbliche ungezogen
hat die Unsterblichkeit, dann wird erfüllt werden das Wort, dn^
geschrieben steht (Jsaias Cap. 25, V. 8.): Verschlungen ist der
Tod im Siege. Tod! wo ist dein Sieg? Tod! wo ist dein Sta¬
chel?" (V. 54, 55.) (Vergl. Oseas Cap. 13, V. 14.) Also un¬
sere Erlösung durch Christus ist auch in dieser Hinsicht eine voll¬
kommene, weil auf den ganzen Menschen sich erstreckende.

Die Lehre von der Auferstehung des Fleisches gehört eigcn-
thümlich der Offenbarung an, weßhalb in den heidnischen Re¬
ligionen nur selten, aber doch bie und da eine Spur davon
finden. Im Zend-Avesta z. B. heißt es, daß am Ende eine Um¬
wandlung der ganzen Schöpfung vor sich gehen, die Tobte"
auferstehen, das Feuer alle Elemente ergreifen, und alle Ver¬
dammten, sogar Ahriman, durch Buße rein gebrannt werdem
(Siehe Dr. v. Drey's Apologetik, Bd. II. S. 104: §5. LükcU>'
Traditionen u. s. w. S. 404-407.)

Daß die Auferstehung wirklich eine geoffen barte Wahrhell
sey, ergibt sich sowohl aus der heil. Schrift, als auch daraus



217
M ste von jeher, seit der apostolischen Zeit, in der Kirche als
solche geglaubt wurde. Schon die Todtenerweckungen, die bereits

alten Bunde durch die Propheten, insbesondere durch Elias
und Elisäus, geschahen, konnten aus die Idee einer einstigen a l l-
gomeinen Wiederhelcbung der menschlichen Leiber führen; denn
was an einigen Wenigen möglich, kann auch an Allen nicht un¬
möglich seyn. Aber auch an Ausspruch en darüber fehlt es
mcht. Job tröstete sich in seinen Leiden: „Ich weiß, daß mein
l-rloser lebt, und ich werde am jüngsten Tage von der Erde anf-
erstehen; und ich werde wieder umgeben werden mit meinerHaut,
und werde in meinem Fleische meinen Gott schauen. Ich selbst
werde ihn sehen, und meine Augen werden ihn anschauen und
rem Anderer. Diese meine Hoffnung ruht in meinem Busen".
Mp. 19, V. 25— 27.1 — Beim Propheten Daniel lesen wir:
»Lre Menge derer, die im Staube der Erde schlafen, werden auf¬
wachen; Einige zum ewigen Leben, und Einige zur Schmach, um
ue ewig zu schauen". (Cap. 12, V. 2.) — Die macchabäischcn
«rnder ermuthigten sich mit der Aussicht auf ihre Auferstehung,
^rr zweite aus ihnen sprach zum syrischen Könige Antiochus Epi-
pdanes: „Du nimmst nns zwar das gegenwärtige Leben, aber der
«onig der Welt wird uns, die wir für seine Gesetze sterben, bei

Auferstehung zum ewigen Leben erwecken", (U. B. d. Macch.
A 7, V. 9.) Unmöglich läßt sich ohne Gewaltthat diesen
stellen ein anderer, als der wörtliche Sinn unterlegen. Vergl.
chaias Cap. 26, V. 19; Cap. 66, N. 14; vorzüglich Ezechiel
K°p.^7, V. 1-14.) ' '
.. Im neuen Bunde hatte Jesus die Auferstehung auf das Be-
'muneste gegen die Saddncäer vertheidiget, welche dieselbe läug-

und dawider Scheingründe vorbrachtcn. (Matth. Cap. 22,
>' 23—32.) Eben so offen lehrte er sie sLuc. Cap. 14, V. 14;

Cap. g, M 25—29.): „Es kommt die Stunde, in der Alle,
^?che in den Gräbern sind, die Stimme des Sohnes Gottes
Mn werden. Und es werden hervorgchen, die Gutes gethan
.^kn, zur Auferstehung des Lebens, die aber Böses gethan ba-
A Zur Auferstehung des Gerichtes". — (Cap. 6, B. 38—55.):
!^as ist der Wille meines Vaters, der mich gesandt hat, daß

welcher den Sohn sieht, und au ihn glaubt, das ewige
,^n habe, und ich werde ihn aufcrwecken am jüngsten Tage". —

V. 23—25.): „Jesus sprach zur Martha: Dein Bru-
. - ^d auferstehen. Martha erwiderte: Ich weiß, daß er auf-
Juchcn wird bei der (allgemeinen) Auferstehung am jüngsten Tage.
'Ms sprach: Ich bin die Auferstehung und das Leben; wer an

glaubt, der wird leben, wenn er auch gestorben ist". — Diese
^llen sind so deutlich, daß auch nicht der geringste Zweifel ob-
ß .ten kann, Jesus habe von der Wieder erste hung des
. °^Vers, nicht bloß von der Unsterblichkeit der S eele

. et. Kein Unbefangener wird sagen, daß sich der Herr an
"«'gen Vorstellungen der Juden accomodirt habe, welche sich



216
etwa den Geist allein als unsterblich nicht zu denken vermochten.
Da wäre ja die Hülle noch unbegreiflicher, als die unter ihr
verborgene Wahrheit; abgesehen davon, daß sich eine solche An¬
bequemung mit dem Charakter des Gottmenschen, der sich das
Licht der Welt; den Weg, die Wahrheit und das Leben nannte,
durchaus nicht vereinbaren ließe.

Nicht durch Worte allein, sondern auch durch seine eigene
Auferstehung hat der Herr die einst erfolgende aller Menschen
verkündet. Alle Versuche der Gegner des Christenthumes, diese
Thatsache, deren Wahrheit die "Apostel mit ihrem Blute bestä¬
tigten, für welche die Christen seit den ersten Tagen der Kirche
mit unerschütterlichem Glauben einstanden, hinwegzuläugnen, na¬
türlich, oder gar mythisch zu erklären — (wie Dr. David
Strauß es getkan) — mußten, und werden stets kläglich scheitern.

Mit der Auferstehung Jesu bringen aus der obigen Ursache
die Apostel, insbesondere Paulus, gerne unsere einstige Wieder¬
erweckung in Verbindung, als welche durch jene außer allen Zwei¬
fel gestellt ist. Siehe Apostelgesch. Cap. 17; — Röm. Cap- 8/
V. 11; — I. Cor. Cap. 6, V. 14: „Gott hat den Herrn auf-
crweckt; er wird auch uns auferwecken durch seine Macht";
(Cap. 15, V. 12.): „Wenn Christus geprediget wird als Der,
so von den Tobten auferstanden ist, wie sagen Einige unter euch,
es sei keine Auferstehung der Tobten?" (II. Cor. Cap. 4, V. 14R
„Wir wissen, daß Derselbe, der Jesum auserweckt hat, auch nn»
mit Jesu auferwecken wird". — (I. Thessal. Cap. 4, V. 13-)'
„Wenn wir glauben, daß Jesus gestorben und auferstanden ist,
so wird auch Gott Die, welche in Jesu entschlafen sind, nut
ihm herzuführen". — Au noch mehreren anderen Stellen erörtert
der Weltapostel das Dogma der Auferstehung; vorzüglich aber ist
aus dem schon angezogenen 15. Hauptstücke seines ersten Corin-
therbrkefes ersichtlich, welches Gewicht er auf dasselbe lege. „Wenn
keine Auferstehung der Tobten ist, — sagt er V. 13, 14. — n
ist auch Christus nicht auferstauden. Ist aber Christus nicht ausi
erstanden, so folgt, daß unsere Predigt vergeblich ist; vergeblich
auch euer Glaube."

Dort und anderwärts beantwortet der nämliche Apostel einigt,
auf die Auferstehung Bezug habenden speziellen Fragen; als: daß
alle Menschen auferstehen werden (I. Cor. Cap. 15, V. 22.)!
und zwar Jeder in seinem eigenen, hier auf Erden gehabten
Leibe (ebend. V. 53.), der aber künftighin unsterblich (V.
44.; — vergl. die geheime Offenbarung Cap. 21, V. 4.), an den
Seligen überdies verherrlicht seyn wird (V. 43.), je nach be>u
Grade ihrer Verdienstlichkeit und Heiligkeit. (V., 41.)

Bekanntlich enthält schon das apostolische Glaubensbekenntnis
den Artikel: „Ich glaube an die Auferstehung des Fleische» -
Ein Beweis, daß sich die Christen von jeher schon dazu bekann¬
ten. — Die Kirchenväter reden davon oft, und nicht nur wie
Vorbeigehen, sondern auch sehr umständlich; sogar unter Anfn^



219

rung von Erklärungsgründen, die aus der Philosophie und Natur
hergcholt sind.

Der heil. Clemens siebt (im Briefe an die Corinther Cap. 24,
B. 20.) im Wechsel von Tag und Nacht; in den Früchten, die
ms dem Samenkorne entstehen; in dem — übrigens fabelhaften —
Bogel Phönir, der, wie man einst meinte, sich selbst verbrennt,
und aus seiner Asche erneuert bervorkommt, Bilder unserer künf¬
tigen Auferstehung. Der heil. Ignatius deutet einige Male dar¬
auf hin; insbesondere, wenn er (im Br. an die Epheser Cap. 20.)
das allerheiligstc Altarssacrament die Arznei der Unsterb¬
lichkeit, das Gegenmittel gegen den Tod nennt, welche
Vorstellung auch bei anderen Vätern wicdcrkehrt. Sic finden cs
nämlich, und gewiß mit Recht, nicht zulässig, daß der Körper,
welcher mit dem Fleische und Blute Jesu Christi genährt wird,
für immer dem Tode anheimfallen solle. — Atbcnagoras — im
Jahrhunderte — hat eine eigene Schrift: „über die Auferste¬

hung der Tobten" verfaßt, worin er diese Wahrheit allseitig be¬
leuchtet; ihre Möglichkeit, nach Widerlegung der dagegen erhobe¬
nen Einwendungen, sowohl theologisch als auch philosophisch be¬
gründet. Er leitet ihre Noth Wendigkeit aus dem bevorste¬
henden jüngsten Gerichte her, weil der ganze Mensch vor das¬
selbe gestellt werden müsse. — Theophilns, Bischof zu Antiochien,
sagt: „Gewaltsam wird der Mensch, wie ein Gefäß, durch den
T°d zerbrochen, damit er in der Auferstehung gesund erscheine, —
i. untadelig, gerecht — und unsterblich", (all ^Molionm II.

M. 2g.) — Der heil. Irenäus lehrt — in oben angedeuteter
Esse: „Christus nähre, indem er durch die Eucharistie unsere
"iber mit seinem Leibe mehrt und unser Blut mit seinem Blute
huscht, jene dadurch von der Verweslichkeit zur Unverweslichkeit,
deiner Zeit werden sie auferstehen, was ihnen das Wort Gottes
^rlcihen wird", (alle. Imor. l. V. 2. §. 3.) Origeneö bekennt, daß
h Leib, als das Gesäß einer vernünftigen Seele, seiner Zeit
furch gx einem vergeistigten Zustande entgcgcngche. (contra Oelsum
s- IV. 26; VIII. 50.) — Tertullian schrieb gleichfalls ein eigenes
6hch über die Auferstehung des Fleisches, worin er diejenigen
Häretiker bekämpft, welche da behaupteten, daß die ans die Auf¬
hebung sich beziehenden Stellen der heil. Schrift im bildlichen
hwe, nämlich von der Auferstehung der Seele aus dem Grabe
her Ssinden, von der Bekehrung des Menschen, zu verstehen
shen. Aehnliche Jrrthümcr waren schon in den Tagen der Apo-
h aufgetancht, von diesen aber auf das Entschiedenste zurnckge-
""ssen worden. „Unheilige und leere Schwatzereien meide, er¬
ahnt der heil. Paulus "seinen Schüler Timotheus (II. Cap. 2,
"'16-18.); - zu diesen (ihren Urhebern) gehören Hymenaeus
""d Philetus, welche von der Wahrheit abgefallcn sind, indem

sagen, die Auferstehung sey schon geschehen", (in der Taufe,
°"rch die Nachlassung der Sünden, — die Leiber werden aber
""ht auferstehen). -



22V

Stellen aus späteren Kirchenvätern anzuführen, halten
wir für überflüssig, und bemerken nur noch, daß hauptsächlich
gerade in dem Glauben an die Auferstehung die große Ehrfurcht
wurzelte, welche bereits die ersten Christen vor den Reliquien der
Märtyrer hatten, und derselbe der Grund war, warum sie ihre
Begräbnißstätten, „Schlafstättess stormitoria — griechisch
ooemeteria" — nannten.

Zu den Gegnern der Wahrheit der Auferstehung gehörten
theils diejenigen, welchen die Befriedigung der körperlichen Lüste
und Bedürfnisse, kurz dieses irdische Leben über Alles galt,
und die sich nicht erst auf ein künftiges vertrösten lassen woll¬
ten, — wie schon im alten Bunde die jüdischen Lebemenschen,
die Sadducäer; theils Jene, welche gleich den Effäern, Verfinstern
Ansicht waren, daß der Leib des Menschen nichts als ein Kerker
seines Geistes scy, welcher nur erst nach der Zerstörung dessel¬
ben zur Freiheit gelange, dcßhalb also nicht wieder in die alten
Fesseln geschlagen werden dürfe. Aus dieser Ursache fand die
Predigt des Weltapostels zu Athen bei den von den benannten
Jrrthümern befangenen epicuräischen und stoischen Philosophen st
wenig Anklang. (Apostelg. Cap. 17.)

Die Gnostiker und Manichäer verwarfen die Auferstehung,
weil sie die Materie für absolut böse hielten. — In der Gegen¬
wart nehmen daran zumeist die sogenannten Vernunftglaubigen l

*) Die Art und Weise, in welcher Dr. M. I. Schleiden (Studien S. 146,
Note 4 S. 175.) das Dogma der Auferstehung behandelt, ist eben ein Be¬
weis der Unkenntnis des Zusammenhanges, in welchem diese Wahrheit ms
dem Wesen des Christenthumes— freilich nicht nach seichter rationalsim
scher Auffassung desselben, als einer bloßen Humanitäts-Religion >—stss^'
und der Bibel selbst. Wie könnte er sonst dieses Dogma „die AuffassE
einer Fortdauer in roh sinnlicher Gestaltung des abendländischen Christes-
thums nennen, welches sich von den Freuden des körperlichen Daseyns n«
seinen Lüsten und Befriedigungen nicht trennen kann — die roheste
sinnlichste Form des Unsterblichkeitsglaubens?" Wie könnte er es sonst
Abrede stellen, daß die Auferstehung auf das Deutlichste in der Bibel
getragen werde? Wie könnte er sonst behaupten: „in der ersten christliche
Kirche hatte die Sache doch noch eine Art von Sinn, weil sie sich E
eigentlich auf die Unsterblichkeitslehre; sondern auf die nahe bevorstehc'ss
wirkliche Erscheinung eines Gottesreiches auf Erden bezog? Erst in
der geistigen Rohheit und Unwissenheit der Kirchenlehrer des Mittelalt"
sieben diese Ansichten mit den Lehren der Liebe und Frömmigkeit unseres M
ligionsstifters verknüpft worden. "

Die katholische Kirche hat keinen Augenblick vergessen, daß der
indem er die Auferstehung der Tobten lehrte, versicherte: „Sie — die MI
erstandenen — werden weder heirathen, noch verheiratet werden;
sie werden wie die Engel im Himmel sehn". (Matth. Cap. 22, V. 30-),,

Daß in den ersten Jahrhunderten die Auferstehung nur von den CH'
liasten gelehrt wurde, ist vollkommen unwahr. Die Kirchenlehrer roh
unwissend schelten; etwa, weil ihre naturwissenschaftlichen Kenntnisse
mangelhaft waren, ist, zum Mindesten gesagt, — nichts weniger, al§ ''
scheiden.



221
lind auch überhaupt Alle Anstoß, welche zur pantheistischen und
materialistischen Anschauung hinneigcn. Und doch sollte man m ei¬
nen, daß eben die Letzteren dagegen am wenigsten Einsprache er¬
heben werden. Sagen sic ja, daß die Materie ewig fortdauere,
daß sie nur die Form ändere in dem ewigen Kreisläufe von Wer¬
den und Verschwinden, in welchem sich die allschaffende Natur
bewegt. Möchten sie ja die Redensart: „vom sterblichen Leibe
mid unsterblichen Geiste" um kehren, weil der Leib wohl in sei¬
ner individuellen Gestalt, nicht aber in seinen Bestandthcilen sterb¬
lich sey. Nicht bloß im Tode verwandle er sich, sondern auch im
Leben unaufhörlich; in einem höbcren Sinne sey gerade er un¬
sterblich, da nicht das kleinste Theilchen von ihm vernichtet wer¬
den könne. (So L. Büchner.) Da würde ja erst die vergötterte
Natur (!) ihren Triumph feiern, wenn sie aus den in sie zurück-
gekehrten Elementen des todten Körpers diesen wieder hcrvor-
brächte! — Ein Anderer wendet ein. er könne cs sich durchaus
mcht erklären, wie in den einmal gestorbenen Körper wieder
Leben komme; wie die oft so sehr zerstreuten, und schon in an¬
dere Substanzen übergegangencnBestaudthcile desselben wieder sich
jnsanimcnftnden sollen? Wir entgegnen ihm: Wenn Du es zu
erklären im Stande wärest, wie dies geschehen werde, so hätte
die Auferstehung freilich aufgehört, für Dich ein Gchcimniß zu
feyn. Ein solches aber wird sie stets bleiben für Alle, immer,
auch wenn dem Mcnschengcschlechte noch durch Jahrtausende Zeit
gegönnt würde, seine Naturkcnntniffe zu erweitern. Denn nicht
durch irgend welche Natu rkräfte wird die Auferstehung bewirkt
werden, sondern unmittelbar durch Gottes allmächti¬
gen Willen.

Im christlichen Unterrichte werden zur Veranschaulichung
dieses Dogma gerne Bilder aus der Natur angewendet, nach dem
Hergänge des Weltapostels, der da schreibt: „Du Thor — (der
2u die Auferstehung unmöglich findest). Was Du säest, lebt
"lcht auf, wenn es nicht zuvor stirbt. Und was Du auch säest,
w säest Tu nicht den Körper, der werden soll, sondern bloßes
A°rn, nämlich etwa des Weizens, oder Eines der übrigen Früchte,
o'ott aber gibt ihm einen Körper, wie er will, und einer jeden
^anienart ihren besonderen Körper". (I. Eor. Cap. 15,
36—38.) Der Apostel will sagen: So wenig ein Vcrnünf-

Ucr dcßhalb die Entstehung einer neuen Frucht aus dem in der
'"de verwesten Samenkorne in Abrede stellt, weil er sie nicht be¬
gafft; eben so wenig soll er die Auferstehung läugnen.

Soll die Auferweckung unserer Leiber etwa von Seite Got-
'es eine Unmöglichkeit feyn? Wer wird dies meinen, wenn er

einen allmächtigen Gott glaubt? „Ich sehe nicht ein,
chreibt Pascal (konsees t. II. paA. 184.), warum es schwieriger
'7" soll, an die Auferstehung, als an die Schöpfung zu
glauben? Soll es denn schwerer sepn, den Menschen wieder
erwecken, als ihn zu erschaffen?"



222
Außer diesen Erwägungen können wir noch positivere Gründe

für unsere christliche Wahrheit anführen. Des aus dem Erlö¬
sungswerke Christi hergeholten haben wir schon oben gedacht. —
Die Trennung vom Körper im Tode ist für den Geist des Men¬
schen, eben weil er Dessen ist, etwas seiner Natur Widerstre¬
bendes. Soll diese g ew altsam e Trennung ewig dauern? Nein!
Schon Athenagoras hat darauf, wie nicht minder auf die Ge¬
rechtigkeit Gottes hingewiesen, vermöge welcher er, weil manche
Laster, z. B. Unzucht, Raub, der Seele allein nicht mög¬
lich sepen, nicht diese allein, sondern auch den mitwirkenden
Körper strafen müsse; die Seele aber auch nicht ohne den¬
selben belohnen könne, weil der Körper mit der tugend¬
haften Seele kämpfe und arbeite. Er müsse also zur Thcil-
nahme an der künftigen Seligkeit oder Verwerfung wieder ins
Leben gerufen werden. Der heil. Paulus selbst sagt: „Wir Alle
müssen erscheinen vor dem Richterstnhle Christi, damit ein Jeder,
je nachdem er in seinem Leibe Gutes oder Böses gethan
hat, darnach empfange." (II. Cor. Cap. 5, V. 10.)

In welcher Lehre liegt wohl mehr Trost: in jener, daß der
Geist des Menschen allein ewig fortdauern, der Leib aber für im¬
mer vernichtet seyn; oder in der, daß auch dieser einst an der Un¬
sterblichkeit Theil nehmen werde? Wer über die Antwort nicht
im Klaren ist, besuche am sogenannten Armen-Seelentage (2. No¬
vember) einen katholischen Friedhof (wir nennen ihn so bezeich¬
nend Gottes-Acker, weil in demselben die Körper gleichsam
als Gottes Saat, für den Tag des Wicdcrerwachens heran¬
reifen). Viele Beter wird er da auf den Gräbern ihrer Ange¬
hörigen sehen. Da weint etwa, in Trauer aufgelöst, auch eine
arme Waise am Grabeshügel der ihr zu früh entrissenen Eltern.
Es däucht ihr, sie vernehme vom Kreuze herab die Worte des
Heilandes: „Deine Eltern werden auferstehen, — denn Wer an
mich glaubt, wird leben, wenn er auch gestorben ist. (Joh. Cap. 1U)
Du wirst sie Wiedersehen!" Wird ihr nicht leichter um das Herz«
Wer diese Hoffnung nicht hat, ist nach der Versicherung des Welt-
apostcls (I. Cor. Cap. 15, V. 19.) elender als alle Menschen.

MM.
Ewigkeit der Höllenstrafen.

Das Christenthum ist die Religion nicht nur der Gegenwart,
sondern auch^. und zwar ganz besonders, der Zukunft. Es em-
bält die trostreichsten Verheißungen ewigen Lohnes für den Hut
auf Erden gut gekämpften Kampf gegen die Sünde; aber nicht
minder die furchtbarste Androhung nie endender Strafe wt
Den, der nicht in der Gnade Gottes aus dieser Welt scheidet«



223
Himmel und Hölle stellt es uns in Ausstcht — nach der Auf¬
erstehung und dem allgemeinen Weltgerichte — nach dem vollen¬
deten Abschlüsse der Menschengeschichte. Denn wie die katholische
Kirche aus Schrift und Tradition, und daher auch ganz vernunft¬
gemäß, lehrt, wird bis dahin schon auch die Läuterung der ent¬
weder mit laß li ch e n, oder mit noch nicht vollkommen ab¬
gebüßten schweren Sünden belasteten Seelen im Fegefeuer
vollbracht seyn, und werden dieselben zum Vollgenuffe himmlischer
Seligkeit gelangen; so, daß cs dann keinen Mittelzustand mehr,
sondern nur ewiges Wohl und ewiges Wehe geben wird.

Wider den Himmel, und die ewige Dauer seiner Freuden
werden nicht leicht von Jemandem Bedenken erhoben, wenn er
anders die Unsterblichkeit nicht läugnet. Freilich darin irren gar
Manche, daß sie sich den Eingang in denselben viel zu leicht vor-
stcllcn, gegen die ausdrückliche Versicherung des Herrn, der, ob¬
wohl gekommen, zu suchen, und selig zu machen, was verloren
Wangen (Luc. Cap. 9, V. 56.), doch warnend gerufen hat:
»Wie enge ist die Pforte und wie schmal der Weg, der zum Le¬
ben fühlt, und Wenige sind, die ihn finden!" (Matth. Cap. 7,
H 14.) Daß es aber auch eine Hölle gebe, und gar, daß die
Grafen in derselben ewig dauern — nie mehr cin Ende neh¬
men, will Vielen nicht glaublich Vorkommen, und doch ist Dem
s°! Sie suchen mit einer gewissen Acngstlichkeit nach Scheingrün-
ben, um ihren Unglauben daran zu rechtfertigen. Vergeblich!
5>e Hölle besteht darum nicht minder. — EineffStrafort jenseits
Überhaupt in Abrede stellen, heißt nichts anderes, als Gottes
Heiligkeit und Gerechtigkeit läugnen, und ihm nur etwa eine so
schwache Gutmüthigkeit übrig lassen, daß sie durch keine noch so
Men Unbilden und bösen Streiche der ungeratheuen Menschen-
Aider zu besiegen ist. So stellten sich sogar die Heiden nicht die
Gottheit vor. Sie glaubten außer dem Elysium auch an den
Tartarus mit den mannigfachsten Peincn für die Bösen. Plato
spricht — im Phädon und im Gorgias — seine Ucberzcugung da-

aus, daß der Verächter der göttlichen Gesetze nach dem Tode
ungestraft bleiben werde.

. Schon im alten Bunde hatte Gottes Offenbarung das Vor-
"Meustyu eines jenseitigen Strafortes gelehrt. „Der Gottlose
M Alles büßen, was er gethan, heißt cs unter Anderem im
^che Job (Cap. 20, V. 18, 26.), und wird gleichwohl nicht
MIgt — ei,, Feuer frißt ihn, das nicht angezündet wird (darum

auch nicht erlischt)." (Siehe Jsaias Cap. 66, V. 24.) Im
Mn har Jesus so häufig und so deutlich von der jenseitigen
^erwerfung und den Qualen der Lasterhaften gesprochen, daß es
'"e mehr als kecke Behauptung ist von Seite Jener, die da sa-
M das Christenthum, weil die Religion der Gnade und Er-
rsMung, habe mit der Hölle nichts zu schaffen; diese scy bloße
chudung, und ein Schreckmittel der Priester. — Das Nämliche

von der Ewigkeit der Höllenstrafen. Nicht irgend ein?



2S4
krankhafte Einbildungskraft hat sie erdichtet, sondern sie ist eben
so gut ein Glaubenssatz, wie ein anderes christliches Dogma.

Wir beschäftigen uns hier nicht mit der Beschreibung und
Dctaillirung der Qualen, welche die Verworfenen in der Hölle
dulden muffen; nur so viel bemerken wir diesfalls, daß man in
der auf Schrift und Ueberlieftrung gegründeten Darstellung der¬
selben , wie sie im Religionsunterrichte nicht unterbleiben darf,
nicht dcßhalb schon Uebertrcibung finden solle, weil sie das In¬
nerste des Menschen erschüttert, und mit beilsamcn Schrecken er¬
füllt. Der Eindruck kann und soll kein anderer scyn. — Un¬
sere Aufgabe beschrankt sich darauf, die Ewigkeit der Höllen¬
strafen aus der Offenbarung im neuen Bunde nachzuwciscn, und
die dawider gewöbnlich vorgebrachtcn Einwendungen in ihrer Un-
Haltbarkeit darzulcgcn.

Als Jesus von dem Unhcile redete, welches durch Aerger-
niffe gestiftet wird, sagte er: „Wenn Deine Hand, oder Dein
Fuß Dich ärgert, so haue sie ab und wirf sie von Dir; es ist
Dir besser, daß Du verstümmelt, oder hinkend in das Leben ein-
gcbest, als daß Dn zwei Hände oder zwei Füße habest, und in
das ewige Feuer geworfen werdest". (Matth. Cap. 18, V. 8.)
Bei Marcus heißt cs (Cap. 9, V. 42, 43.): „Es ist Dir besser,
verstümmelt in das ewige Leben einzugehcn, als zwei Hände zu
babcn, und in die Hölle zu kommen, in das unauslöschliche
Feuer, wo ihr — der Verdammten — Wurm nicht stirbt,
und das Feuer nicht erlischt", (so auch V. 44 und 45).
Vergleiche hiezu Matth. Cap. 16, V. 26.: „Was kann der Mensch
wohl geben, um seine Seele wieder cinzutauschcn?" — wenn er sie
verloren; also einmal verloren, ist sie un w i ederb ring b ar ver¬
loren; mit Nichts wieder einzulösen. — Von Christus sagte 3")
Hannes der Täufer (Luc. Cap. 3, V. 17.): „Er hat seine Wurfi
schaufel in der Hand, und wird — am allgemeinen Gerichtstage
seine Tenne reinigen; den Weizen wird er in seine Scheune ft"''
meln, die Spreu (d. i. die Bösen) aber mit un auslö schliche"'
Feuer verbrennen". Die gleiche Wahrheit ist in der Parab"
des Herrn vom armen Lazarus und reichen Prasser enthalten-
(Luc. Cap. 16, V. 26; vergl. Matth. Cap. 8, V. 12.; Cap.
V. 42.; Cap. 22, V. 13.) Vor allen schlagend aber ist die Stelle
Matth. Cap. 25, wo die Scheidung des Menschengeschlechtes ft"
alle Ewigkeit geschildert wird: „Zu denen auf der Linken wird der
Meuschensohn als Richter sprechen: „Weichet von mir, ihr
fluchten! in das ewige Feuer, welches dem Teufel und sein""
Engeln bereitet worden ist. (V. 41.) Und diese werden in °'
ewige Pein gehen, die Gerechten aber in das ewige Leben-
(V. 46.)

Der Contert der Rede läßt es durchaus nicht zu, in den
geführten Stellen das Wort „ewig" etwa nur von einer ft""
langen, aber nicht endlosen Zeit auszulegen.— Nicht anders,
im buchstäblichen Sinne wurden die Aussprüche des H""*



225
i

>
e
i

von den Aposteln verstanden. Ter heilige Paulus schreibt:
sll.Theffal. Cap. 1, V. 7—9.) „Ter Herr Jesus wird sich offen¬
baren vom Himmel mit den Engeln seiner Macht in Feuer-Flam-
mn, da er Rache nimmt an Denen, die Gott nicht kennen, und
die nicht gehorchen dem Evangelium unseres Herrn Jesu Christi;
welche mit dem ewigen Untergange gestraft werden, durch
das Angesicht des Herrn, und die Herrlichkeit seiner Kraft". In
der geheimen Offenbarung lesen wir von der Pein der Verwor¬
fenen (Cap. l4, V. 11.): „Der Ranch ihrer Qual wird aufstei¬
gen in alle Ewigkeit, und sic werden keine Ruhe haben Tag
und Nacht". Eben so (Cap. 20, V. 10.). Der heilige Petrus
lcdrt (II. Cap. 2, V. 17.): „Ihnen ist das Dunkel der ewigen
Finstern iß aufbchalten".

Von jeher hat die unfehlbare Kirche die Ansicht, daß die
Hüllenstrafen nicht endlos währen, verworfen. Origencs meinte,
im Widerspruche mit den anderen alten Lehrern und Vätern, z. B.
mit dem heil. Irenäus (näv. bner. IV. 28.), die Verdammten,
ia sogar die Teufel, werden, wenn sic im Feuer vollkommen ge¬
einigt sind, aus ihrer Qual befreit (aiaox«r«-7r«a/5 rmr 7r«vrwr);
dieser Jrrthum wurde von dem fünften allgemeinen Concil zu
Konstantinopel (daselbst das zweite) im Jahre 553 feierlich als
solcher erklärt. Im Athanasianischen Svmbolum lautet es: „Die
Gutes gethan haben, werden cingehen in das ewige Leben; die
ober Böses, in das ewige Feuer." —

Aber ist dies nicht eine harte Lehre? Wer kann sie ertra¬
ge»? Wir erwidern: Ist einmal die Offenbarung darüber nicht
!>veifelhast, so darf es sich der Mensch nicht anmaßen, daran zu
'iügeln. Doch prüfen wir näher, was dagegen bemerkt wird.
Mes conccntrirt sich in der Behauptung, daß die Ewigkeit der
Eenstrafen sowohl mit der Güte als auch Gerechtigkeit
Gottes nicht vcreinbarlich scy.

„Gott ist die unendliche Güte und Erbarmung, heißt cs, er
E, daß alle Menschen glücklich werden, ob früher oder später.
Me wäre er daher im Stande, Einige derselben auf ewig un-
glücklich zu machen? ohne daß ihnen eine Hoffnung bliebe, auch
hustens, etwa nach Tausenden oder Millionen Jahren, zur Sc-
"gkoit zu gelangen!" —

Man erwäge, daß keine Eigenschaft Gottes außer ihrer Ver-
°suhm,g den anderen aufgefaßt werden dürfe ; also auch seine
^ute und Erbarmung nicht ohne seine höchste Heiligkeit und
^crechtigkeit. Als der höchst Heilige muß Gott die Sünde
"^fen, so lange, bis sie nicht durch aufrichtige Buße und Umkehr
E"'lgt ist! Das will aber der bis ans En de unbußfcrtige Sün-

eben nicht leisten. Wie kann ihn also Gott je wieder zu Gna-
anfnehmen? Als der höchst Gerechte muß Gott die Sünde

fasen an Dem, der mit ihr belastet ist, und so lange derselbe
'° >st- also immer, wenn sie ihm immer anklebt, was eben

15



226
der Fall ist, weil sich der bis aus Ende Unbußfertigc ihrer nie
mebr entlediget.

Wie groß die Liebe und Erbarmung Gottes zu den Menschen
sey, so lange diese am Leben, zeigt uns am deutlichsten die Offen¬
barung, das Christcnthum. Hat ja Gott seinen eingeborncn Sob»
sür uns dabingegebcn, daß Keiner verloren gehe, sondern Alle,
die an ihn glauben, das ewige Leben haben. (Job. Cap. 3,
V. 16.) Und straft Gott den Sünder, wie er es könnte, etwa
allsogleich, nachdem sich derselbe wider sein ewiges Gesetz empört

. bat? Ladet er ihn nicht vielmehr in verschiedenster Weise zur
Aussöhnung, immer bereit, ibm zu verzeihen, mag seine Miffethal
auch noch so groß seyn, und seine Buße auch noch so spät erfol¬
gen, wenn sie nur eine ausrichtige und ernstliche ist? „Verachtest
Du, o Mensch! den Reichthum der Güte, Geduld und Langmutb
Gottes? fragt der heil. Paulus. (Röm. Cap. 2, V.4, 5.) Weißt
Du nicht, daß die Güte Gottes zur Buße Dich leitet? Aber
durch Deine Verstocktheit und Dein unbußsertig es Herz
häufst Du Dir Zorn für den Tag desselben, und der Offenbarung
des gerechten Gerichtes Gottes." Sieh da, wie der Apostel
Gottes liebevolles Zuwarten mit seiner strafenden Gerechtigkeit in
Verbindung bringt! — Wenn Gott dem Menschen vorherverkün¬
det: „Ich bin stets geneigt. Dir zu verzeihen, so lange Du lebst!
darum habe ich meiner Kirche die von mir selbst einst auf Erde"
ausgeübte Macht, Sünden nachzulassen, ertheilt — wende Dich
an sie! Verschmähst Du aber meinen Gnadenruf hartnäckig, und
stirbst Du in der L-ünde, so ist jenseits ewige Verwerfung Dein
Loos"; — darf sich der Sünder daun wohl über den Mangel an
Erbarmung Gottes beklage», weil das Angedrohte wirklich ein¬
trifft? — Vernünftiger und klüger, als in der Barmherzigkeit Got¬
tes ein Ruhekissen zum fortgesetzten Sündenschlummer, einen Frei¬
brief der immerwährenden Straflosigkeit erblicken, ist's, die Er¬
mahnung des Apostelfürstcn beherzigen: „Der Herr hält seine Ver¬
heißung, — auch seine Drohung — nicht zurück, wie Einige I»c>-
neu. Er hat Geduld mit uns, und will nicht, daß Jemand ver¬
loren gehe, sondern, daß sich Alle zur Buße wenden. — Dann»
haltet die Langmnth unseres Herrn für Heil". (11. Br.
Cap. 3, V. 9. 15.)

Eine andere Einwendung lautet: „Die Sünde des Menscft"
ist nur eine endliche That, oft in einem Augenblicke be¬
gangen; folglich kann auch die Strafe derselben mir eine end¬
liche, also keine ewig dauernde ftp», sonst wäre sie in kei¬
nem Verhältnisse zur Sünde, und Gott, der sie verhängte, wäre
ungerecht". — Man übersehe nicht, daß nicht die böse Th<9
als solche allein, die gar nicht jedes Mal wirklich voll¬
bracht zu seyn braucht, die ewige Verdammung nach sich-zioft-
lvndern die von Gott abgewcndete unbußfertige Gesinnung
Diese aber schließt sich nicht, wie die böse That) welche nur ibck
Frucht ist, in einem Momente, oder überhaupt in kürzerer Zov



227
ab; sonder» ist, eben als die un bußfertige, eine bleibende,
von dem Sünder in die Ewigkeit mitgenommene,
also auch eine ewige. Wcßhalb auch die Strafe dafür keine
zeitweilige sein kann. — Da bestebt also kein Mißverhältniß zwi¬
schen Schuld und Strafe. Denn in Betreff der Zeit ist die
Erste nicht minder eine unendliche, als die Zweite. — „Aber die
Große und Schwere der Sünde, ist sie auch eine unendliche?"
Um beweisen zu können, daß in dieser Beziehung eine ewige Strafe
das Maß der Gerechtigkeit überschreite, müßte man die ganze
innere Bosheit der Sünde zu durchschauen im Stande seyn,
was wir, die wir überhaupt nur mehr dem Acußeren nach urthei-
lm, nicht vermögen; also können wir auch darüber gar nicht ab¬
sprechen. Wohl aber ist uns begreiflich, daß die Tod-Sünde eine
Beleidigung der nn endlichen Majestät Gottes, und speciell
»m christlichen Standpunkte aus betrachtet, eine über allen Be¬
griff undankbare Vereitlung des Erlösnngswcrkes Christi scy.
Trßhalb liegt in ihr abermals ein unendlich schwer nach unten
ziehendes Gewicht.

„Aber Gott straft ja doch nicht, bloß nm zu strafen, sondern
damit durch seine Züchtigung der Sünder zur Besinnung komme,
v»d sich bessere! Sobald diese Absicht erreicht ist, muß auch die
Strafe aufhöreu." Dieser Einwand hätte etwas für sich, wenn
das andere Leben auch noch, wie das irdische hieniedcn, eine Zeit
bor Prüfung und Vorbereitung wäre. Aber durch die Of-
svabarnng sind wir belebet, daß jenseits überhaupt keine Zeit
wehr, eben weil unbegrenzte Ewigkeit scy» werde; daß

Prüfung schon vorüber, die Entscheidung für oder gegen
Gott schon geschehe» sey; daß dort keine Aussaat mehr; son¬
dern nur die Ernte des bicr im Leben Ausgesäeten Statt haben
werde. Dort läßt sich nichts mehr verbessern. Wohin der Baum
»efallcn ist, als ibn die Art des Todes traf, dort wird er liegen
bleiben für und für; ob gegen Mittag oder Mitternacht! Darum

Ermahnung an »ns : zu wirke»', so lauge cs »och Tag ist,
denn ist einmal die Nacht hcreingebroche», dann läßt sich nichts
wehr Gutes thun. (Joh. Cap. 9, V. 4., Cap. 12, V. 35.) Der
^erdammte bat seine Freiheit für immer an die Sünde, und
wren ersten Urheber dahin gegeben. Bekehrung ist also für ihn
Mmehr möglich. Wollte er sic etwa, selbst wenn er könnte?
mn! Sein Haß gegen Gott wandelt sich nicht mehr in Liebe
"w; denn Gottes Gnade und Heimsuchung bat er hier von sich
^wiesen, dort wird sic ihm nicht wieder angeboten.

Auch folgendes ist z» berücksichtigen: Die Freuden der Seli-
l>d>> im Himmel, die ihnen freilich nicht von Rechtswegen gebüh-
de.tt, müssen ewig seyn; denn Gott kann dieselben doch nicht ver¬
achten; oder, nachdem sie den Entscheidungskampf auf der Erde
schmal glücklich durchgckämpft, und die Probe bestanden hatten,
!" abermals einer solchen unterwerfen wollen! Soll er etwa
Verdammten vernichten? Aber ihre Seelen sind nicht

15 "



228

minder unsterblich erschaffen worden, als jene der Gerechten!
Wozu eine neue Prüfung, in welcher sie sich mit ihrer verhär¬
teten lasterhaften Gesinnung noch weniger bewähren würden,
als in der ersten?

„Doch Gott wußte ja wohl, daß Dieser oder Jener ein ver¬
stockter Sünder seyn werde; warum hat er ihn denn erschaffen?"
Wohl wußte Gott dies schon von Ewigkeit; allein seine Allwis¬
senheit ist kein Hinderniß für die Freiheit des menschlichen
Willens, noch weniger wird diese durch jene aufgehoben. Oder
hätte Gott den Menschen so erschaffen sollen, daß derselbe gar
nicht hätte sündigen können — also unfrei, wie das Tbier?
Er hat es zu seiner Verherrlichung zweckmäßiger gefunden, Wesen
hervorzurufen, welche sich durch sreithätige Anstrengung — frei¬
lich durch seine Gnade unterstützt; die er aber auch den Ver¬
worfenen nicht versagt hatte — den Himmel verdienen, als
solche, welchen er ohne Kampf und Sieg nothwendig z"
Theil geworden wäre. Ein verdienter ewiger Himmel dal
eine verschuldete ewige Hölle zum Gegensätze. — „Das
himmlische Jerusalem den Pfuhl, der mit Feuer und Schwefel
brennt, welches der andere Tod ist." (Geheime Offenbarung
Cap. 21.) *)

*) Da die Hölle ohne Teufel nicht denkbar ist. so gaben und geben sich ne>"
die meisten Derjenigen, welche an eine Hölle nicht glauben wollen, er¬
staunliche Mühe, auch den Teufel aus der Wirklichkeit in das Reich einer
düsteren Einbildung zu verweisen. Weil aber die Bibel unläugbar vorn
Satan und seinem Reiche spricht, so sind natürlich die diesbezügliche»
Stellen allen möglichen Experimenten und Auslegungen im obigen Sinne
ausgesetzt. Doch umsonstl Alles, was gegen die Existenz des Sata»-
sowohl aus sogenannten Vernunftgründen, als aus der Bibel selbst ror-
gebracht zu werden pflegt, ist nicht stichhältig. Man hat gefragt:
kann der allmächtige, höchst gütige, liebevolle, heilige Gott neben »°
auch den Satan herrschen, und sein Reich der Lüge und Bosheit an-
breiten lassen? — Laut der Lehre der Offenbarung existirt der Sasi"
nicht von Ewigkeit, als böses, von Gott unabhängiges Urprj"
cip; — eben so wenig hatte ihn Gott als solchen ersckaffen; stsi
dern Mißbrauch des freien Willens, Abfall von Gott, hatte die EE
des Lichtes zu Engeln der Finsterniß gemacht. Nur in so weit es si
Gottes höchst weiser Zulassung liegt, kann der Satan seine Macht aw
üben, und schaden. —

Es war eine Lächerlichkeit, zu behaupten, die Juden hätten vor si»
Exil von einem Teufel keine Kenntnis! gehabt. Die Lehre von der bw
stenz des Teufels ist nicht dem Zendavesta entlehnt; sondern umgekehfsi
die persische Sage weist auf die Uroffenbarung und auf die Bibel lu,
Die alten Perser nannten die Unterwelt Duzakh. In diesen finsteren'-^
gründ wurde im Anfänge der Zeiten der böse Feind, die teufl'G.
T chl an ge, Ahriman, verstoßen, als er sich gegen Gott auflehn,
und in seinem Stolze sich vor den Thron des Lichtes
stellte. — (Vergl. H. Luken: Traditionen u. s. w. S. 470 u. ff.) .

Ahriman, ursprünglich gut erschaffen, und erst später si
Gott abgefallen, ward die Quelle alles Bösen bei den Menschen, in"



vierter Lheil.
Mr besprechen null einige dec katholischen Kirche speziell ange¬

hörige Dogmen und Institutionen.

XIX.
Alleinseligmachende Kirche.

Der katholischen Kirche wird kaum etwas Anderes von ihren
Gegnern so sehr verübelt, sey es absichtlich, oder aus Unverstand,
W daß sie sich die alleinseligmachende nennt. Aus diesem
rrhrsatze werden nicht selten sehr gehässige Folgerungen gezogen,
welche freilich nicht in ihm liegen. Nun, wie ist derselbe denn
Mntlich zu verstehen? Kurz anscinandergelegt so: „Die katho-
Gchc Kirche behauptet: daß sie die Eine, und einzige von
-wsus Christus zur Beseliguug der Menschen gestiftete Heilsanstalt

durch ihn schon Meschia und Meschiana (d. i. Mann und Männin) berückt,
und zur Sünde verleitet wurden.

Schon die Genesis, das Buch Job, und fast alle andern vor dem Exil
verfaßten Bücher strafen obige Behauvtung Lügen.

Der Sohn Gottes bat der alten Schlange den Kopf zertreten, d. i. die
Macht des Satans gebrochen. Dieser ist nur mebr einem Kettenhunde ver¬
gleichbar, der bloß den ihm leichtsinnig oder tollkühn zu nahe Tretenden zu
beißen vermag. In den Austreibungen der Teufel durch den Herrn, von
denen die Evangelien erzählen, konnten es die Juden sehen, daß das
Reich des Satans zu Ende, und De r angekommcn seh, vor Dem sich alle
Kniee beugen sollen, im Himmel, auf Erden und unter der Erde.

In den sogenannten Energumcnen des neuen Bundes nichts, als na¬
türlich Kranke, etwa Mond-, Fallsüchtige u. dgl., erblicken, ist eine nicht zu
rechtfertigende Willkühr. Gewiß bat sich der Herr auch hierin nicht dem
Bolksaberglauben nur accomodirt. Er redete ja die Teufel
bie und da geradezu an; befahl ihnen mit lauter Stimme, aus den
llnglücklichen auszufahren. Hieße dies nicht den Wahn geradezu bestär¬
ken, wenn die für Besessene Gehaltenen es nicht wirklich in der That
gewesen wären?



230
sey. Wer sich in ihr befindet, könne zur ewigen Seligkeit gelangen;
wenn er nämlich seinen wahren Glauben durch gute Werke be-
thätiget; überhaupt, wenn er den ihm von der Kirche im Namen
Jesu bekannt gemachten Bedingungen entspricht. Wer aber ge¬
flissentlich in sie nicht eingehen will, oder sie treulos wie¬
der verläßt, gebe verloren, und sey an seinem Verderbe»
selbst Schuld". —

Was ist daran vernünftiger Weise zn rügen? Zwei Fragen,
unbefangen beantwortet, reichen hin, die Grundlosigkeit der da¬
wider gerichteten Einwendungen darzuthun; nämlich:
1. Ist es eine Anmaßung von Seite der katholischen Kirche, daß

sie sich die alleinseligmachende nennt?
2. Ist diese Lehre wirklich hart, Gottes nicht würdig und men¬

schenfeindlich?
1.

Es ist nicht schwer einzusehen, daß sich die katholische Kirche
selbst anfgeben würde, wenn sie anders lebrete und etwa gar den
faden Grundsatz der Jndifferentistcn gut hieße, daß man in jeder
Religion Gott wohlgefällig soyn, und einst zu ihm gelangen
könne.*) Nein! Nach ihrer tiefinnersten Ueberzeugung hat Chri¬
stus der Herr sie und keine andere Kirche gegründet; darum leh¬
ret sie: sie sey durchaus n otbw e n d ig; sie habe der Herr sim
durch sein Blut erkauft (Apostclg. Cap.' 20, V. 28.); ihr allem
habe er alle Schätze seiner Liebe, die unendlichen Verdienste seines
Erlösungstodes anvertraut, damit sie dieselben verwalte und de»
Gläubigen zuwende. Ja, die katholische Kirche trägt nicht das
geringste Bedenken, sich vor aller Welt als unentbehrlich, durch
nichts ersetzbar, anzupreisen, lind dies mit allem Rechte! „S«
fühlt sich als den unter den Menschen in menschlicher Form fort¬
während erscheinenden, stets sich erneuernden, ewig sich verjün¬
genden Sohn Gottes; als die andauernde Fleischwerdung dessel¬
ben, — als den Leib des Herrn, als seine sichtbare Gestalt, als
seine ewige Offenbarung; mit Einem Worte, als diejenige Stif¬
tung des Herrn, in welche seine Heilslchre und das Verständlich
derselben durch den unmittelbaren Unterricht der Apostel, und die
Kraft des göttlichen Geistes übergegangen ist." (Dr. A. Mäklers
Symbolik, S. 337, 36l, 393.) So wahr nun, laut der Ver¬
sicherung des keil. Petrus vor dem hohen Rathe zu Jerusalem
(Apostelgesch. Cap. 4, V. l2.): „in keinem Anderen Heil ist, als
in Christo Jesu; denn es ist kein anderer Name unter dem Him-

*) Eine solche Ansicht ließ Gotthold Ephraim Lessin.; (-H 1781), der Herauf-
der der berüchtigten „Wolfenbüttler Fragmente", seinen „Natban den Wei¬
sen" aussprechen; wozu die oberflächliche Parabel von den drei Ringen die¬
nen soll. Unzählige haben ihm dies seither nachgesprochen; ohne zu beden¬
ken, wie sehr gegen die einfachen Grundsätze des gesunden MenschenvcrstH-
des eine solche Behauptung verstoße: „Alle positiven Religionen sehen gleich
wahr, und gleich falsch--. (Siehe die Abhandlung: Jndifferentismus.)



231
mel den Menschen gegeben, wodurch wir selig werden sollen",
eben so wahr muß auch die katholische Kirche, als der fortlebendc
Christus, von sich behaupten dürfen: „Kein Heil, außer in mir,
und durch mich!" Nicht Unduldsamkeit gibt ihr diese Sprache
em. Daß dieselbe nicht Allen gefallen will, ist nicht die Schuld
der Kirche, — sie bleibt demnngeachtet Wahrheit. —

Wenn die Angehörigen anderer christlicher Confcssionen dieser-
wegen unserer Kirche grollen, so sind sie sehr im Unrechte; denn
sie vergessen, daß sie selbst mehr als Einmal das Heil ausschließ¬
lich von ihrem Bekenntnisse abhängig gemacht, mW die katholi-
Iche Kirche hie und da sogar des Zarismus beschuldigt haben, mir
dem sic den Eingang zur Seligkeit allzusehr erleichtere. (So selbst
Uibnitz — siehe Liebermann IiistiNit. t»m. II. paA. 205.)

Ja sogar die Ungläubigen und Jndifferentisten handeln, frei¬
lich im Widerspruche mit ihren zur Schau getragenen Ansichten,
m ähnlicher Weise. Der Goltesläugner, der Materialist — sucht
cr nicht Andere zu überreden, bei ihm allein sey Wahrheit? —
Ser Rcligionsverächter, dem es Eins seyn soll, was ein Ande¬
rer glaubt, bemüht er sich nicht durch Wort und Schrift, durch
Spott und Hohn seine Glaubenslosigkeit immer weiter zu ver-

Dadurch zeigen siethatsächlich, daß jene Unduldsamkeit ge¬
genüber abweichender Meinung, welche sie dem Alleinseligkeits-
Dogma der katholischen Kirche mit Unrecht vorwerfen, sie selbst
erfülle.

Auch bezüglich dieses Lehrsatzes darf sich die Kirche auf die
Aussprüche des Herrn, seiner Apostel und des christlichen Alter-
tdumcs berufen. Bei Matthäus Cap. 22. vergleicht Christus seine
Kirche mit einem Hochzeitmahle, welches ein König seinem Sohne
^reitete. Die Geladenen wollten nicht erscheinen; da ward
^rr König zornig, erklärte die Widerspänstigen und Undank-
baren seines Mahles unwerth und bestrafte sie strenge. Nicht
sene ließ er seinen Unwillen fühlen, welche von dem Hochzeit-
luable gar keine Kenntniß hatten, sondern die der ebenso
ehrenvollen, als freundlichen Einladung nicht folgen woll¬
ten. — Die Anwendung dieses Gleichnisses auf sich kann der
mtholischen Kirche vernünftiger Weise nicht verargt werden, weil
Ue nur sich allein unter dem evangelischen Hochzeitmahle ver-
üebt. — „Wer glaubt und getauft ist, wird selig werden, spricht
°br Herr (Marc. Cap. 16, V. 16.); wer aber nicht glaubt, wird
gedämmt werden." Der wahre Glaube, die ordnungsmäßige
Laufe — die Vollzahl der Sacramcnte, der wahre Gottesdienst —
lllles dies ist nach der Uebcrzeugung der katholischen Kirche cin-

nur in ihr, weil der wahren Kirche Christi, anzutreffen. ,In
Dej eedesia, nec^ue extra eain usyusm verus euitlls. verumPie

^cnsieiuiu roporitnr. guoci Deo plaeore ullo mocio possil-b heißt es
"" eateel,. roman. Es ist demnach Dasselbe, als wenn der Hei-



232
land gesagt hätte: „Wer durch seine Schuld außer meiner
Einen Kirche sich befindet, wird nicht selig".

In gleichem Sinne sind die Worte Christi aufzufassen: „Wahr¬
lich, wahrlich, wenn Jemand nicht wieder geboren wird aus dem
Wasser und heiligen Geiste, so kann er in das Reich Gottes nicht
eingehen". (Joh. Cap. 3, V. 5.) (Durch die gültige Taufe,
welche nur Eine ist, — also nicht so vielfach, als die verschie¬
denen christlichen Confessionen, — und durch welche der Eingang
in das Himmelreich bedingt ist, wird der Mensch der einzigen
wahren Kirche einverleibt; also liegt wieder in diesem Aus¬
spruche des Herrn die Andeutung, daß außer ibr kein Heil sey.
Vergl. V. 18.) —

Das Nämliche will der bcil. Paulus sagen, wenn er an die
Hebräer (Cap. 11, V. 6.) schreibt: „Ohne Glauben (den wah¬
ren nämlich) ist es unmöglich, Gott zu gefallen". Die schla¬
gende Stelle aus der Rede des beil. Petrus (Apostelg. Cap. 4,
V. 12.) haben wir schon angeführt.

Warum hätte denn wohl Christus, der Sohn Gottes, sich
die Kirche so theuer mit seinem Blute erkauft, wenn es zum Heist
gleichgültig ist, ob man sich in derselben befinde, oder nicht? —
Hätten wohl die Märtyrer ihr Leben so freudig für den Glauben
der katholischen Kirche hingcopfert, wenn sie nicht der Ueberzen-
gung gewesen wären, daß sie nur in ihr zum Heile gelangen
können, und daß ihr untreu werden soviel sey, als den Herrn
selbst verlängnen? Warum würden wohl die Apostel Alles, was
sie ihr eigen nannten, verlassen, und sich in die weite Welt nach
allen Seiten zerstreut; so vielen Gefahren, ia dem gewissen Tedc
sich Preis gegeben haben, wenn sie die Mitgliedschaft an
der Einen Kirche Christi, die sic auszubreiten such¬
ten, nicht für eine notb wendige Bedingung des Hei¬
les gehalten hätten? So aber haben sie, wie der heil. Paulus
von sich versicherte (Apostelgesch. Cap. 20, V. 24) „nicht Baute
und Trübsale gefürchtet, noch achteten sie ihr Leben höher, ast
sich, wenn sie nur ihren Lauf vollendeten, und den Dienst bcs
Wortes, den sie empfangen von dem Herr» Jesu, zu bezeugen da»
Evangelium der Gnade Gottes". Aus dem Bewußtseyn, >b^
sonst verlornen Mitmenschen zn retten, schöpften »uk
schöpfen noch die katholischen Missionäre die Begeisterung und dcu
Muth, allen Bequemlichkeiten des Lebens zn entsagen, um rot"
und wilde Völker in die Kirche eingehen zu machen. — (Mas
denke an Jene in Central-Afrika.) — Warum schicken denn au»
die Protestanten ihre Boten aus? Nicht in der ähnlichen Absicbv

Die ältesten Väter schon haben, wie in der Abhandlung
Kirche, bemerkt wurde, vor der Spaltung und vor dem Abfall
von der Kirche ans das Nachdrücklichste gewarnt, weil dadurch bas
Heil so Vieler vereitelt wird. Der heil. Clemens von Rom scheel
an die Corinther: „Eure Spaltung hat Viele verkehrt. Viele w
Zweifel und Alle in Trauer gestürzt". (Cap. 46.) — Der Apost^-



233

schiller Hermas sagt in seinem Buche „770^1/r", d. i. „Pastor, der
Hirt" (8imil. IX. o. 2.) von der Kirche, dem großen, auf einem
Felsen erbauten Thurme, daß dazu nur Ein Thor die Gläubigen
führe; wer selig werden wolle, müsse durch dieses
Thor ein gehen. — Der heil. Ignatius schreibt an die Phila-
delpher (Cap. 3.): „Lasset euch nicht bctbörcn, Brüder! Wenn
Jemand Einem anhängt, der die Kirche spaltet, der wird
das Reich Gottes nicht erben". — Der heil. Irenäus:
»Sie, die katholische Kirche, allein ist der Eingang zum Leben",
(adv. I>,-»er. I. III.) — „Wo die Kirche, da ist auch der Geist Got¬
tes. Welche au ibr nicht Theil nehmen, werden nicht von den
Brüsten dieser Mutter zum (ewigen) Leben ernährt." (asiv. haer.
!. III.) — „Gott wird alle Jene richten, die außer der Kirche
stad." (astv. Imsr. I. IV.) — Clemens von Alcrandrien (Strom.
VII. 17): „Die alte katholische Kirche (Er nennt sie bereits die
alte, obwohl er im dritten Jahrhunderte lebte) vereiniget
die — zum ewigen Leben — Ausgezeichneten". — Origeues lehrt,
daß nur in der katholischen Kirche Vergebung der Sünden —
ahne welche keine Seligkeit — zu erlangen sey. Ja, er sagt un¬
verhohlen (In ^«8. Xativ. Homil. III.): „Niemand täusche sich selbst;
außer diesem Hause, das ist außerhalb der Kirche, wird Niemand
gerettet". — Tertullian entwickelt in seiner geistreichsten Schrift:

praeset-iptione gdverslis eben den Gedanken, daß
«die katholische Kirche nach dem Rechte der Verjährung im
vollen Besitze der christlichen Wahrheit, und darum auch die cin-
sig sichere Führerin zur Seligkeit sey. — Der heil. Cyprian, dieser
außerordentlich beredte Lobpreiser der katholischen Einheit, schreibt:
"^hristi Braut kann nicht durch einen Ehebruch (als solchen faßten
d" heiligen Väter den Abfall von Christus und seiner Wahrheit
aas) entehrt werden; sic ist unberührt und keusch. Nur Ein Haus
stunt sie, die Heiligkeit Eines Gemaches bewahrt sie nut keuscher
Schani. Diese rettet uns für Gott; diese eignet die
5'nder, welche sie (durch die Taufe) geboren hat,
>">>em Reiche zu. Wer immer von der Kirche sich son-
°vvt, „nd einer Ehebrecherin au hängt, schließt sich
aus von den Verheißungen derKirche; und Der wird
"fcht zu den Belohnungen Christi gelangen, welcher
°'e Kirche Christi verläßt. Er ist ein Fremder, ein Unhei-

ein Feind. Es kann Der Gott nicht zum Vater ba-
bii, der die Kirche nicht zur Mutter hat. Konnte Ci-
'vr entrinnen, der außerhalb Noö's Arche war, ,o
a g auch ein Solcher entrinnen (dem ewigen Unter¬
lage) der außerhalb der Kirche ist". (<Ie mutato eeees.
°'IS.)
. Der Nämliche im Briefe an den Pomponius: „Sic, die
aus der Kirche gestoßen sind, können außerhalb derselben nicht
/den; indem das Haus Gottes nur Eines ist, und Rieman-
°°m das Heil zu Theil wird, als nur in der Kirche.



234

Nicht minder entschieden spricht sich der große heil. Augustin
ans : „Zum Heile und zum ewigen Leben gelangt Keiner, als Der
Christum zum Haupte hat. Zum Haupte aber kann Niemand
Christum haben, als Der ein Glied seines Leibes ist, welcher da
ist^die Kirche", (ste mut. eeelss.) Darf wobl nach solchen Zeug¬
nissen noch Jemand sagen, das katholische Alleinseligkcits-Dogma
sey die Frucht des finsteren, intoleranten Mittelalters?

2.

Die damit nicht einverstanden sind, berechnen gerne auf das
Genaueste die Zahl der außer der katholischen Kirchengemeinschast
ehemals Gestandenen, und noch Stehenden. Von den mehr als
tausend Millionen Erdbewohnern gehören ihr kaum etwa 200 Mil¬
lionen an. Sollen die übrigen 800 Millionen Alle von Gott zur
ewigen Verdammniß bestimmt seyu? Wie ließe sich so Etwas
mit seiner Liebe und Gerechtigkeit vereinbaren?
— Wir antworten: Freilich hat Gott durch seinen eingeborncn
Sobn seinen Willen dahin ausgesprochen, daß die Menschen ihr
ewiges Heil in der Einen wahren Kirche suchen und wirken sollen -
denn wozu wäre sie sonst als die allgemeine, katholische
gestiftet worden?

Aber eben so gewiß ist es andererseits, nach der Lehre der
katholischen Kirche" selbst, daß Niemand ohne sein eigenes
Verschulden zu Grunde gehe. „Will sa Gott, daß alle Men¬
schen selig werden«; aber nicht minder will er, „daß sie zur Et-
kenntuiß der Wahrheit gelangen." (I. Timoth. Cap. 2, V. 40
Wird dies im Ange behalten, so fällt obiger Einwand von selbst
hinweg. So, wie die Kirche nicht behauptet, daß schon der bloße
Name „Katholik", oder die bloß äußerliche Gem ein schal?
an dem mystischen Leibe Christi gewissen Anspruch auf bsi
Seligkeit verleihe; sondern daß in ihr, und nur in ihr alle'»
alle Mittel vorhanden seyen, die gewissenhaft angewen¬
det, zum Heile führen können, eben so wenig vcrdanniN
sic die schuldlos außerhalb in der Irre Wandernden. Sie
spricht über dieselben kein Person liches Verwcrfungsurthcil aus,
eingedenk, daß nur Gott, der Allwissende, Nieren und Hersi»
durchforsche, daß er, an Erbarmung überreich, und mächtig genug
sey, die redlich nach der Wahrheit Verlangenden sogar
auf außerordentlichem Wege, wenn cs ihm gefällt, si"
selben zu führen, — wie er dies an dem Kämmerer der Königin
von Aethiopien gethan. (Apostelgesch. Cap. 8.) Sie lehrt: dgst
zwar die Wasser-Taufe ordentlicher Weise zum Eintritte in die
sichtbare Kirche Christi unerläßlich sey, daß cuer im Falle der
Unmöglichkeit, selbe zu empfangen, auch die B eg ie rd-Taufe ge¬
nüge; ja daß sogar der Heide, der von Christus nichts weist-
aber das natürliche, durch das Gewissen ihm kundgewordein
Ersetz treu erfüllt, und Gott in würdiger Weise zu dienen suam
als Mitglied der unsichtbaren Kirche einst Gnade erwarten könne-



235
Weis, wie der Apostel sagt, Gott will, daß alle Menschen

zur Erkenntniß der Wahrheit komme», erachtet es die Kirche für
idrc Pflicht, das Reich derselben immer weiter auszubreiten.
Es wohnt ihr notbweiidig der Geist des Proselytismus inne,
(das Seminar der Propaganda in Rom ist auch ein Beweis dessen);
aber, wohlverstanden, sener Geist, der die ersten, vom Herrn
selbst nnsgesandken Glaubensbotcn beseelte, der keine gewalttkäti-
gen, oder sonst verwerflichen Mittel kennt, und nicht etwa unter
dem Deckmantel der Religion andere Zwecke erreichen will, die
mit Religion nichts zu schaffen haben; sondern dessen Mittel nur
Unterricht und Liebe sind. (Siehe (bard. R. Wisnnan's Slbhaud-
lungen Bd. 2. S. 60.) Schreibt nicht der nämliche Weltapostcl:
'Der den Namen des Herrn anrnft, — d. i. im wahren Glau¬
ben ihn werkthätig bekennt, — wird selig werden. Wie werden
ße nun Den anrufen, an Den sic nicht glauben d Oder, wie
werden sie au Den glauben, von welchem sie nicht gehört haben?
Und wie werden sie Horen ohne Prediger? Und wie
können sie (die Glaubensbotens predigen, wenn sie
nicht (von der Kirche) gesandt werden?" (Röm. Cap.
>0, V. 13-15.)

Was aber Diejenigen betrifft, die in der Lage sind, sich von
der Wahrheit der katholischen Kirche zu überzeugen, es aber nicht
wollen — aus welcher Ursache immer — die ihr wissentlich und
vorsätzlich widerstreben, oder sie verlassen, — Diese kann die
Kirche doch wohl nicht selig preisen! Sie bemitleidet sic, trauert
'wer sie, und betet für sie. (So am Charfrcitage.) Nicht die
Kirche richtet sie, wohl aber sie sich selbst (Job. Cap. 3,

18.), und weil sie die Kirche nicht hören, stellen sie sich selbst
die Reihe der Heiden. (Matth. Cap. 18, V. 17.)
Zur Bekräftigung des oben Gesagten berufen wir uns zum

Schluffe auf die Worte Seiner Heiligkeit, gesprochen im geheimen
Konsistorium zu Rom am 9. Dezember 1854 au die Cardinäle
"ni> die aus allen Gegenden versammelten Bischöfe: „Unserem
V°stolischen Amte gemäß wünschen wir, daß 2br eure bischöfliche
Sorgfalt und Wachsamkeit verdoppelt, und Euch nach Kräften
sswiihet, jene eben so gottlose als verderbliche Meinung aus dem
,7flste der Menschen zu verdrängen, als könnte man in jeder Rc-
Den den Weg zum ewigen Heile finden. Mit dem Eifer und
"r Gelehrsamkeit, die Euch auszeichnct, thuet den Eurer Obbut
vertrauten Völkern dar, daß die katholischen Glaubenssätze nir¬
gends der göttlichen Erbarmnng und Gerechtigkeit widerstreiten,
^enn als Glaubenssatz muß festgehalten werden, daß außer
^r apostolischen römischen Kirche Niemand selig werden kann;

sie die einzige Arche des Heiles; daß Jeder, der sich nicht in
Melde geflüchtet, in der Flutb untergeben werde; — jedoch muß

gleichfalls für gewiß halten, daß Jene, die an Unkenntniß
die wahre Religion leiden, falls solche unüberwindlich ist,



236
vor den Augen des Herrn .in dieser Hinsicht mit keiner Schuld
behaftet sind. . , ,,

Wer aber möchte sich anmaßen, die Grenzen einer solchen
Unwissenheit nach der Beschaffenbeit und Vcr;chiedenllelt der Mel¬
ker, Länder, Geister und so vieler anderer Umstände bezeichnen
zu wollen! Wenn wir einmal, von diesen körperlichen Banden
frei, Gott schauen werden, wie Er ist, werden wir begreifen, >n
wie engem und schönem Verbände die göttliche Erbarmung und
Gerechtigkeit stellen; so lange wir indeß auf Erden wandeln, nn
diesem sterblichen Leibe belastet, der die Seele abstumpft, ballen
wir fest an der katllolischen Lcllre, daß cs Einen Gott gibt, Einen
Glauben, Eine Taufe; in weitere Forschungen sich zu verlieren,
ist unerlaubt.

Ucbrigens laßt uns, wie die Liebe gebietet, unablässige G
bete verrichten, daß allerwärts alle Völker sich zu Christus bE
ren; denn die Hand des Herrn ist nicht abgekürzt, und die Ge¬
schenke der llimmlischen Gnade werden keineswegs Jenen erinan^
geln, die aufrichtigen Herzens wünschen, mit ihrem Lichte erqum
zu werden."

XX
Gnade. Freiheit. Gute Werke.

Die sechste der sogenannten Grundwahrheiten, wie sie des
katholische Katechismus aufführt, lautet: »Tie Gnade Gottes n
zur Erlangung der Seligkeit nothwendig; und ohne die GnKc
Gottes vermag der Mensch nichts Verdienstliches für das ewig
Leben zu wirken". Dieser Glaubenssatz besteht aus drei TlleutN,
welchen wir die nachstehende Erörterung widmen. Es ist nänm
darin die Rede: ») von der Gnade Gottes, ihrer NotlMs
digkeit; I>) von der freithätigen Mitwirkung des Me"'
scheu; und o) von dem Verdienste der guten Wert
Hinsichtlich jedes dieser drei Stücke weichen die Protestanten
sentlich von der katllolischen Wallrlleit ab, welche durchweg ebf'
so sehr in der Offenbarung, als in der Vernunft begründet
Wir können dieselbe hier nicht anders, als nur nach ihren H^'
punkten darlegen, und müssen cs dem Leser überlassen, genaue
Belehrung über diesen llöcllst reichhaltigen Gegenstand aus
läufigeren dogmatischen Büchern zu schöpfe«. -

Unter der göttlichen Gnade im Allgemeinen kann
alle von unserer Seite durchaus unverdienten Erweise der
und Liebe Gottes zu uns verstehen; wir haben aber hier nnr
der übernatürlichen Ordnung angehörenden Wohlthatcn u-
zwar die Erlösungsgnade im Sinne. Diese wird meist <



237
id

'N
h
n
n
n
d
t

i

definirt, daß sie sey: die übernatürliche Gabe Gottes,
welche dem Menschen umsonst (gratis), nur wegen der
Verdienste Christi, zur Erreichung eines übernatür¬
lichen Zweckes zu Th eil wird.

Die Schule unterscheidet mehrere Arten der Gnade, obwohl
cs dem Wesen nach eigentlich nur Eine gibt, welche sich in
verschiedener Weise äußert. Wird sie dem Menschen in vor¬
übergehender Weise, insbesondere zur Fassung eines guten
Vorsatzes, und zur Ausführung desselben crtheilt, "so heißt'man
se die aktuelle Gnade (tzeMia aetuslis), welche wieder in die
»zuvorkommende" spraevem'ens) — mit der die ogeraiis und
«eltonz so viel als Eins ist; in die „begleitende" (coneomilans,
empeeans, güguvans)— und in die „nachfolgende" (snbsegnons)
zerfällt; je nach dem Zeitver hältnissc, in welchem der gött¬
liche Beistand zu dem guten Werke, nämlich vor, während
und nach dem Geschehen desselben, stebt. — Eine andere, der
geologischen Schule gewöhnliche Eintheilung der aktuellen Gnade
iß die in die Aratia sulsloiens und in die »rutin ellieux. In beiden
Wen wird zwar von Gott der übernatürliche Beistand nicht
versagt; hat aber die Gnade wegen des Mangels an ge¬
höriger Mitwirkung von Seite des Menschen keinen
Erfolg, so liegt die Schuld eben nur darin, nicht an der Gnade,
denn diese war eine an sich hinreichende .,8uMcien8^; — die
richtig im Menschen eintrctende Wirkung macht die Gnade zur

elkicgx.
Ist die Gnade und die Wirkung derselben eine bleibende;

ruie solche, welche den Menschen ans einem Sünder zum Gerech¬
ten, zum Freunde Gottes umschafft, so wird sie die „rcchtferti-
üendc", „heiligmachcnde" Gnade sAratiu ImbiNmlis, justilicans,
^netiliezi.8) genannt.

Wir sprechen zuerst von der aktuellen Gnade. Diesfalls
>st cs von jeher Lehre der katholischen Kirche gewesen, daß der
Mensch zum Guten des übernatürlichen Beistandes Gottes unum¬
bänglich bedürfe; daß er ohne denselben nicht zum lebendigen
Dauben, nicht einmal zum Anfänge des Glaubens gelangen;
Mn so wenig die schwereren Versuchungen überwinden; auch nicht
dns natürliche Sittengesetz vollkommen erfüllen, und sich von
allen Sünden rein erhalten könne. „Wenn Jemand sagt, die
bvkthche Gnade werde durch Christum Jesum dem Menschen nur
ju dem Ende verliehen, daß er leichter gerecht leben, und das
?>vige Leben sich verdienen könne; gleich" als ob er durch seinen
trenn WMn allein, ohne die Gnade, Beides, wenn auch
All Mühe und schwer, vermöchte, so sep er im Banne." ((tone.
riü. 8K88. 6. can. 2 üo jii8iiüo. Vergl. e<m. 3.)

.. Schrift und Ucberlieferung bestätigen diesen Glaubenssatz.
Mstus der Herr sagte: „Ich bin der Weinstock; ihr scyd die
»ben. — Ohne micb könnet ihr nichts thun". (Jok.

15, V. 5.) — „Niemand kann zu mir kommen, (an mich



238
glauben), wenn der Vater, der mich gesandt hat, ihn nicht zieht".
(Joh. Cap. 6, V. 44.) Und V. 66.: „Niemand kann zu mir
kommen, wenn es ihm nicht von meinem Vater gegeben ist". Den
Petrus pries Jesus glücklich, weil ihm nicht „Fleisch und Blut,
sondern der Vater, der im Himmel ist", geoffenbart hat,
daß er Cbristus, der Sohu des lebendigen Gottes sey. (Matth.
Cap. 16, V. 17.) Seinen Aposteln befahl er nicht nur zu wa¬
chen, sondern auch zu beten, damit sie in der Versuchung nicht
fallen, d. i. derselben nicht erliegen.

Wer die Briefe des heil. Paulus aufmerksam gelesen, weiß,
daß er sehr oft unsere Unvermögenheit zum Guten ohne die Gnade
Gottes hervorhebe. Um nur einiger Stellen beispielsweise zu er¬
wähnen: „Welcher (nämlich Gott) in euch das gute Werk ange-
fangen, wird es auch vollenden". (Phil. Cap. 1, V. 6.) -
„Gott ist cs, der in euch sowohl das Wollen, als das Voll¬
bringen wirket nach seinem Wohlgefallen." (Ebendas. Cap. 2,
V. 13.) — Cap. 1, V 29. sagt er den Philippcrn, cs sey ibnen
von Gott gegeben worden, nicht nur au Christum zu glauben,
sondern auch für ibn zu leiden.— „Wir sind nicht tüchtig, durch
uns selbst etwas — Gutes — zu denken, wie aus eige-
ncrKraft, sondern u u sere Tüch tig kcit ist aus Gott."
(II. Eor. Cap. 3, V. 5.)— „Gott ist getreu; er wird euch nicht
über eure Kräfte versuchen lassen; sondern bei der Versucht
auch den Ausgang gebe», daß ibr ausharrcn könnet" d. i. er wird
euch die Gnade geben, zn siegen. <1. Cor. Cap. 10, V. 13.)

So lange dieses Dogma von Niemandem »»gestritten wurde,
hatte die Kirche keine Veranlassung, sich darüber mehr im Detail
auszusprcchen, und cs zu verteidigen. Sobald aber Jenes der
Fall war, wurde auch diesbezüglich die immer d«gewesene
Wahrheit bestimmter dargelegt.— Dem Hochmutbe einzelner Men¬
schen war und ist cs eben so leicht zum Anstöße, daß sic nicht
aus eigener Willenskraft Alles vermögen, als daß ib^
Vernunft nicht Alles zu begreifen im Stande scyu selb'-
Die sogenannten Rationalisten wollen von einer übernatürliche"
Gnade eben sowenig wissen, als von einer übernatürliche"
Offenb arung.

Als in der ersten Hälfte des fünften Jahrhnudcrtcs die
lagianer und Semi- ld. i. Halb-) Pclagianer (Häretiker, die von
Pelagius, ihrem Stifter, einem britischen Mönche, den Name»
hielten) die Nothwendigkeit der Gnade mehr oder weniger läncy
rieten, wurde ihre Irrlehre nicht nur vom heil. Augustin, sondern
auch vom Papste Juuoceuz 1. und seinem Nachfolger Zosinnw,
und von mehreren Coneilicn: in Afrika (zu Karthago); in Asst"
(unter anderen von dem ökumenischen zu Ephesus 431) und >"
Europa (als : vom zweiten zu Orange, Arausio, in Frankreich,""
529) verdammt.

Der Wcltapostel betont cs nachdrücklich, daß die Gnade ei"
völlig freiwilliges Geschenk der göttlichen Barmherzigkeit stp?



239
Mf welches wir durchaus kein Recht haben. In wie ferne
doch mit Beziehung auf sie von einem Verdienen unsererseits
die Rede seyn könne, wird später gesagt werden.

In Betreff der Nothwendigkeit der aktuellen Gnade kommen
die Protestanten, in so weit sie noch ihre symbolischen Bücher als
Glaubcnsnorm anerkennen, und nicht etwa schon bloße sogenannte
Rationalisten sind, dekrin mit uns überein, daß sie dieselbe nicht
läugncn, — ja sie treten sogar, wie wir unten darthun werden,
der Freiheit des menschlichen Willens zu nahe. Eine
größere Differenz herrscht zwischen ihnen und uns hinsichtlich der
rechtfertigenden, h ei ligm a chen d en Gnade, von der die
sogenannten Reformatoren schon einen der Wahrheit zuwiderlau-
stnden Begriff aufstellten.

Das heil. Concil zu Trient hat über den Verlauf der Recht-
hrkigimg — .justiücmlo — Folgendes ausgesprochen: 8os8. 6.
^urch sie Sünde Adams sind alle Menschen in die Gewalt des
Satans und des Todes gekommen, dergestalt, daß nicht nur die
Heiden durch die natürliche Kraft; sondern auch die Juden durch
das mosaische Gesetz nicht sich daraus zu befreien vermochten, ob¬
wohl der freie Wille in ihnen nicht völlig vertilgt worden war.
l^ap. 1.) Um unseres Heiles willen sandte Gott seinen Sohn
öcsus Christus auf die Erde. (Cap. 2.) Obgleich aber Christus
Ü" Alle gestorben, werden doch nicht Alle der Wohlthat seines
Ledes theilhafrig; sondern nur Diejenigen, welchen das Verdienst
stlnes Leidens zugewendct wird. (Cap. 3.) Die Rechtfertigung
dks Sünders ist die Erhebung aus jenem Zustande, in welchem

Mensch als das Kind des ersten Adams geboren wird, in den
Stand der Gnade (des Wohlgefallens) und der Kiudschaft Got-
es durch den zweiten Adam, Jesus Christus, unseren Erlöser.

4.) Der Anfang der Rechtfertigung geschieht bei dem
Erwachsenen Sünder (die n n m ü n d i g e n Kinder werden in der
Laufe nur von derErbsündc, nichtvon persönlichen Sün-
M>, die sie noch nicht begehen konnten, gcrcchtfcrtigetj — durch
"u an ihn ganz unverdient ergehenden Gnadenrnf Gottes, wcl-
N durch die Erleuchtung des heiligen Geistes sein Herz berührt.
N Mensch kann denselben auch verschmähen, aber nicht
Ne die Gnade (die zuvorkommende), durch seinen freien
Nullen allein, sich zur Gerechtigkeit vor Gott anrcgen — mo-

(Cap. 5.) Hört der Sünder auf den Ruf Gottes, so ist
as Erste, daß er durch die Gnade aufgeweckt und unterstützt,

für wahr hält, was Gott gcoffcnbart und versprochen hat,
^besondere, daß ihm in Christo Jesu Vergebung und Errettung
^geboten sey; und indem er sich als Sünder erkennt, geht er

der heilsamen Furcht vor der göttlichen Gerecht ig-
zur Betrachtung der Barmherzigkeit Gottes über, und

Met sich zur Hoffnung auf, daß ihm Gott um Christi willen
Aadig styn werde. Er fängt an, Gott, die Quelle aller Gercch-
Ü'eit, zu lieben, und mit Haß und Abscheu gegen die Sünde



240
erfüllt zu werden, — er thut Buße. (Cap. 6.) — Auf diese
Vorbereitung folgt nun, — wenn der Mensch dem begonnenen
heiligen Werke treu bleibt, — die Rechtfertigung selbst,
welche da ist: (nicht nur etwas Negatives) „nicht die bloße
Nachlassung der Sünden; sondern auch (positiv)
die Heiligung und Erneuerung des inneren Men¬
schen durch die freiwillige Aufnahme der göttlichen
Gnade und Geschenke; wodurch der Mensch aus
einem Ungerechten ein Gerechter, aus einem Feinde
Gottes sein Freund wird, auf daß er scy ein Erbe
nach der Hoffnung des ewige» Lebens." (Tit. Cap->),
V. 7.) — In Folge des Verdienstes des heiligsten Leidens Jesu
Christi, wird durch den heiligen Geist die Liebe Gottes in den
Herzen Jener ausgcgosscn, welche gerechtfertigt werden, und bleibt
in ihnen; weßhalb der Mensch in der Rechtfertigung mit der
Nachlassung der Sünden den Glauben, die Hoffunng und die
Liebe empfängt; denn der Glaube allein, wenn nicht zu ibm die
Hoffnung und die Liebe sich gesellen, vereiniget weder vollkommen
mit Christus, noch macht er zu einem lebendige» Glicdc sei¬
nes Körpers. (Cap. 7.) — Wenn der Apostel — Paulus — sagt
(Röm. Cap. 4.): Daß der Mensch durch den Glauben unb
umsonst — pMtls — gcrcchtfcrtiget werde, sv stud diese Worte
in dem von der katholischen Kirche stets festgchaltenen Sinne ff
nehmen, in so ferne der Glaube der Anfang des Heiles, der
Grund und die Wurzel aller Rechtfertigung ist. Umsonn
aber werden wir gerechlfertiget, weil nichts von Dem, was bcr
Rechtfertigung vorangeht, weder der Glaube, noch die Werke,
die G na d c der Recht fertig» n g sclbst verdient. (Cap. 84

In der katholischen Kirche wird also die Rechtfertigung am-
gefaßt: als Heiligung und Sündenvergebung, als Düst
in Jener, und Jene in Dieser; als Einpflanzung der Liebe Cstt
tes in unsere Herzen durch den heiligen Geist; und der innett
Zustand des Gerechtfertigten als heilige Gesinnung, als die ge¬
heiligte Willcnsrichtung, als habituelle Lust und Freude am gött¬
lichen Gesetze, als entschiedene und thätige Geneigtheit, dasselbe
in allen Vorkommenheiten des Lebens zu vollziehen; kurzt/H
eine Sinncsweise, die in sich Gott angenehm und wohlgefällig
ist; indem Gott den Menschen für gerecht, für ib?'
wohlgefällig erklärt, ist cs der Mensch auch. (Dr.->>
A. Möhler, Symbolik, S. 1Z0.)

Wie ganz verschieden davon lautet die Lehre, welche die ff-
genannten Reformatoren des sechzehnten Jahrhunderts aufzustemf
beliebten, und welche man nicht mit Unrecht in gewisser Hinhss'
den Grund irrt hum ihres Rcligionssystcms nennen kann!
Rechtfertigung im protestantischen Sinne ist ein richterlicher Ac
Gottes, wodurch der gläubige Sünder von den Strafen
Sünde, aber nicht von dieser selbst, befreit wird; währen
wir Katholiken einerseits die Vergebung der Sünde, Schuld u»



241

Strafe, anderseits die positive Heiligung in gleicher Weise durch
die rechtfertigende Tbat Gottes erfolgen lassen. Der große Ge¬
gensatz der Bekenntnisse besteht demnach darin, daß nach der ka¬
tholischen Lehre die Gerechtigkeit Christi im Acte der Rechtferti¬
gung unmittelbar von den Gläubigen ausgenommen, und hiemit
zugleich eine innere wird, das gesummte sittliche Leben des
Gläubigen umwandelnd; während die Gerechtigkeit nach den pro¬
testantischen Grundsätzen in Christo bleibt, auf die Gläubigen
nicht innerlich übergeht, und zu denselben zunächst nur in eine
äußerliche Beziehung, in ein äußerliches Vcrhält-
niß tritt; sie bedeckt nämlich die Ungerechtigkeit derselben, und
zwar nicht bloß die vergangene, sondern die bleibende, indem
durch die Rechtfertigung der Wille nicht geheilt wird. (Dr. I.
A. Möhlers Symbolik. S. 138.) Wenn die Reformatoren von
der Heiligung reden, so ist ihnen diese etwas Anderes, als uns
Katholiken; nämlich nicht Eins mit der Rechtfertigung, son¬
dern etwas derselben, welche sie nur in die Erklärung des
SündenNachlasses, nicht in die Entsündignng selbst
setzen, Nachfolgendes. Jene ist die Hauptsache.

Wodurch wird der Mensch vor Gott gerechtfertigt? Was
Incrüber die katholische Kirche behauptet, haben wir oben um¬
ständlicher angegeben. Die Protestanten hingegen sagen: „durch
den Glauben allein". Was ist aber der rechtfertigende
Glaube im protestantischen Sinne? „Der Mensch glaubt,
wenn er vertraut, daß er von Gott zu Gnaden ausgenommen
sttz- und um Christi willen, der durch seinen Tod für unsere Sün¬
den Gcnugthuung geleistet bat, Vergeben derselben erhalte."

Ist der protestantische Begriff von der Rechtfertigung cm
falscher, — ein, wie wir nachher beweisen, mit der heil. Schrift
durchaus nicht vcreinbarlichcr, so gilt dies nicht minder von dem
Grunde der Rechtfertigung. Wir Katholiken unterscheiden, ge¬
stützt auf die heil. Schrift, einen todten und einen leben¬
digen Glauben. Wenn selbst berühmte mittelalterliche Lebrcr,
h B. der heil. Thomas von Aquin, dem Glauben die rcchtfcr-
ügende Kraft beilegen, so baden sic immer nur den in Li e b c
tätigen, lebendigen Glauben, nicht aber ein u n frucht-
"ares Vertrauen im Sinne. „Der Glaube, sagt der genannte
Eilige, durch welchen wir von der Sünde gereinigct werden, >ü
wcht der unlebendige Glaube, welcher mit der Sünde vor-
danden seyn kann, sondern der durch die Liebe lebendige."
mumm» p. Hl.) Welchen wichtigen Platz das Concil zu Trient
dr>n fcstcnFürwahrhalten der von Gott geoffenbarten Wahr-
dtüeu, und dem dcmutb vollen Vertrauen auf die Barm-
, tzigkest Gottes um der Verdienste Christi willen m dem ->cr-
aufe der Rechtfertigung des Sünders anweije, ist aus dem oben
^rtcn Cap. 8. ersichtlich. Den rechtfertigenden Glauben
""ch protestantischer Ansicht konnte cs freilich nicht billi-

sondern mußte ihn als Jrrthum verwerfen. Ganz gegen
16



242
die Aussprüche der heil. Schrift ließen die sogenannten Reforma¬
toren den Unterschied zwischen dem tobten und lebendigen Glau¬
ben gar nicht gelten. Luther stellte die Existenz des tobten Glau¬
bens in Abrede, weil nach ihm der Glaube ausschließlich das
Ergebniß der Thätigkeit Gottes im Menschen sey; noch heftiger
ereiferte er sich gegen den in Liebe th ätig en Glauben, wel¬
chen er in der Auslegung des Briefes Pauli an die Galater eine»
eitlen erdichteten Schein, und falsche trügliche Täuscherei des
Evaugelii nannte! (Siehe Omic. Triel. sess. 6. can. 28.)

Wir fassen nun die katholische Lehre von der rechtfertigenden
Gnade in kurzen Sätzen, nach der Anleitung des Concils zu
Trient, zusammen, unter Hindeutung auf ikre Beweisgründe.

Die Rechtfertigung besteht nicht in der bloß äußeren Zu¬
rechnung der Gerechtigkeit Christi; sondern in der eigentlich
k eilig machenden Gnade, welche ein der Seele innerlich zu-
kommendes, bleibendes Geschenk Gottes ist. (6one. Telil, sess. 6.
con. I I. sie gustlsi) — „Gleichwie durch den Ungehorsam des Ei¬
nen Menschen die Vielen (Alle) zu Sündern geworden sind, st
werden durch den Gehorsam des Einen die Vielen zu Gerechte»
gemacht." (Röm. Eap. 5, V. 19.) Der Apostel stellt Adam u»b
Christum einander gegenüber. Nach dem katholischen Lehrbegnjsi
sind wir durch Adam wirklich innerlich Sünder geworden
vor Gott. Durch Christi Gehorsam werden wir inncrliül
wieder cntsündigt. Auch die sogenannten Reformatoren stell¬
ten das Erbübel nicht in Abrede, — ja Luther sagte sogar, Sünde
sey die Wesenheit des Menschen nach dem Falle. Calvin
schwankt in seiner Ansicht, und weiß nicht, ob das Ebenbild Got¬
tes im Menschen durch die Sünde Adams ganz vernichtet —
wie Luther annahm — oder doch nur verstümmelt worden sipl
der überhaupt mehr oberflächliche Zwingli allein hielt die Erb¬
sünde bloß für eine Naturanlagc, also an sich weder für Sünd9
noch für Schuld. Wenn aber nach Luther und Calvin die Ver¬
wüstungen der Erbsünde in uns so furchtbar sind, daß sie selbst
im Willen des Wicdergcborncn bleiben; die Krankheit, an der
wir durch sie darniederliegen, so verheerend, daß wir selbst durm
Christi Gnade nicht vom Grunde aus wieder genesen könne»/
setzen sie sich nicht mit obigem Ausspruche des Wcltapostels >»
Conflict, und haben sie nicht eine sehr dürftige Vorstellung vo»
der erneuernden Kraft des Christcnthumcs? Und wenn sie sago»-
daß Gott die Sünden der Gläubigen vor seinem Auge verberg 9
oder Diese als gerecht anschaucs obwohl sic cs nicht sind/
beben sic dadurch nicht cntwedcr die Heiligkeit und Gercchtigkr»
Gottes, oder das Wesen der Sünde auf, so, daß, was von der»
Menschen als Sünde betrachtet werde, vor Gott wirklich kenn
icy, sondern nur eine Folge der Endlichkeit des Menschen? Ga»)
gewiß! (Siehe Dr. Möhlers Symbolik. S. 146 ». ff.)

Nur mit der katkoliscbcn Auffassung der Rechtfertigt"^
lst auch folgende Stelle aus Ephes. Cap. 4/V. 23, 24. im Ei»'



24g
klänge: „Erneuert euch i'm Geiste eures Gemüthes, und ziehet
den neuen Menschen an, der nach G ott gesch affen ist,
in Gerechtigkeit und wahrhafter Heiligkeit". (Vergl.
csn. 3. «ess. 3. klone. Hl.)

Im Canon 12. 8e8s. 6. Oone. Mül. wird die protestantische
Ansicht von der Beschaffenheit des rechtfertigenden Glaubens als
falsch vernrthcilt. Die Bibel spricht wohl auch vom, wenn man
so sagen darf, „theoretischen" Glauben, der die Rechtfertigung
einlcitct, für sie disponirt; aber nirgends vom lutherischen
rechtfertigenden Vertrauen. Siehe Joh. Cap. 20, V.31;
Röm. Cap. 10, V. 9; Hebr. Cap. 11, V. 6.— Im Widerspruche
liegen die Natur des Menschen trennen die Reformatoren das
Vertrauen — (welches allein rechtfertigen soll) — von der
riebe, da doch das Vertrauen selbst nur ein Moment der
Geschichte der Liebe ist. (Dr. Möhler a. a. O. S. 166—175.)

„Wenn Jemand sagt, durch den Glauben allein werde
der Sünder gerechtfertiget, so daß nichts Anderes erfordert werde,
was zur Erlangung der rechtfertigenden Gnade mitwirken müsse;
>wd daß durchaus nicht nothwcndig sey, daß sich der Sünder
durch die Bewegung seines eigenen Willens dafür vorbereite und
disponire, — so sep er im Banne." (8088. 6. cnn. N.) Vergl.

13.14 oap. !). „Nicht die H örer des Gesetzes sind gerecht
dciGott, sondern die Befolg er des (evangelischen) Gesetzes
worden gcrechtfertiget werden." (Röm. Cap. 2, V. 13.) „Was
Mtzt cs, meine Brüder, wenn Jemand sagt, er habe den Glan-
don, aber die Werke nicht hat? Kann etwa der Glaube ihn

machen?" <Jac. Cap. 2, V. 14.) — „Der Glaube, wenn
" keine Werke hat, ist in sich selbst tobt." V. 17. — „So seht
wo, daß der Mensch durch Werke, (die in christlicher Liebe
Man sind» gerechtfertiget werde, und nicht durch den Gkau-
do» al leim" (V. 24.) Gegen eine so offene Sprache des heil.
Apostels Jacob wußte sich Luther nicht anders zu helfen, als daß
"seinen Brief verwarf, und sogar eine strohene Epistel nannte.

Man hat behaupten wollen, Paulus und Jacobus widcrsprc-
won sich gegenseitig, indem Jener die Rechtfertigung dem G kan¬
on zuschreibe, was Dieser verneine. Ganz mit Unrecht! Denn
"Ai Paulus im Briefe an die Römer Cap. 3, V. 28. erklärt:
Mir halte» dafür, daß der Mensch durch den Glauben gc-
Mtfcrtiget werde, (Luther hat in seiner deutschen Ucbersetznng
"gonmächtig das Wörtchen „allein" nach: Glauben eingeschmug-
Ml, ohne die Werke des «mosaischen) Gesetzes", so ist ihm hier
/s Glaube kein anderer, als der, welcher die Hoffnung und die
^bc i„ sich einschließt; in welchem Sinne er sogar den
sanken allein als Recbtfertigungsgrund bättc anfstcllcn können.
Globus aber redet von dem sogenannten theoretischen Glauben,

von dem bloßen Fürwahrbatten der christlichen Offenbarung —
m;Mer Glaube genügt allerdings allein nicht. Nicht durch die
^"ke des äußeren mosaischen Ccremonialgesetzcs wird die Rccht-

16 *



244
fertigung hervorgebracht — wie einige Judenchristcn meinten, welche
Paulus vor Augen haben mochte,— wohl aber sind die in christ¬
licher Liebe geübten guten Werke, wie sie Jacobus fordert, ge¬
wiß von Paulus nicht verworfen worden. Sagt er fa doch:
„Wenn ich alle Glaube ns kraft hätte, so, daß ich Berge ver¬
setzen könnte, hätte aber die Liebe nicht, so wäre ich nichts".
(I. Cor. Cap. 13, V. 2.)

Was die Protestanten sonst noch zur Vertheidigung ihres
rechtfertigenden Glaubens anführcn, ist eben so wenig haltbar,
als ihre Berufung aufdie Bibel. Als z. B., daß nur nach ihrer
Auffassung die Verdienste Christi in ihrer ganzen Größe dankbar
anerkannt werden, indeß nach katholischer Lehre der Ruhm zwi¬
schen ihm und dem Menschen gcthcilt scy. „Spräche sich das
Dogma der Katholiken dahin aus, — schreibt Dr. I. A. Möhler
a. a. O. S. 181. — daß die vom Christen geforderten heilige»
Gesinnungen unabhängig von Christus erworben würden, und
in dieser Unabhängigkeit gottgefällig wären; oder auch, daß Eiff-
stus nur für die etwa mangelnden Tugenden einträte, so wäre
obiger Vorwurf ohne Zweifel begründet; da nun aber die Kw-
chenlehre erklärt, daß das gesammte höhere Leben der Gläubigen,
insoferne cs gottgenehm ist, lediglich aus der Quelle fließt, du
da Christus Heißt, wie kann hier von einer Theilung des Ruhmes
die Rede scyn, von einem undankbaren Verhalten gegen den Or-
loser und von Mangel an frommem Sinne?" (Siehe sess.ch
eon. 33). — Schon in dem Gesagten findet auch der Anwurf stuu
Abfertigung, daß durch die protestantische Lehre die Demuth ge¬
pflegt werde, nicht aber durch die katholische. Im GegentheR.
Nur die Katholiken können konsequenter Weise die demüthige Ge¬
sinnung — die fa auch ohne Christus nicht vorhanden ist "7
als mit zur Rechtfertigung gehörend, anpreiscn, nicht aber du
Protestanten, weil nach ihrem Systeme die Rechtfertigung iw^
Haupt von keiner Tugend, also auch von der Demuth ni cin¬
ahhängt.

Sollen wir noch die schädlichen praktischen Folgerun¬
gen besprechen, welche aus dem Satze, daß der Glaube allen
rechtfertige, gezogen werden können, und in der That von de»
sogenannten Reformatoren selbst schon gezogen worden sind? Wozu
die guten Werke? wozu Selbstverläugnung? Es genüge,
Luther, wenn auch, wie wir gerne zu einiger Entschuldigung sM-
nehmen, in offenbarer Geistesüberspannung an MelanctE'
schrieb: „Sündige kräftiger, aber sei kräftiger im Glauben, "»
freue Dich in Christo, welcher der Sieger der Sünde ist, .cst
Todes und der Welt!" (Dr. Möhler a. a. O. S. 164.) Su'U
Oone. Nricl. 8688. 6. can. 19, 20, 21, 29. .

Die heiligmachcnde Gnade kann im Menschen Vernich
werden (868«. 6. cap. 10. osn. 24.) — sie kann aber auch '
dem einmal Gerechtfertigten, wenn er schwer sündiget, wicdc
verloren gehen, (cmi. 23. eap. 15.)



245
„Wer gerecht ist, werde noch gerechter, und wer heilig ist,

werde noch heiliger." (Geheim. Offenb. Cap. 22, N. 11.) Bei
Ezechiel spricht Gott: „Wenn stch der Gereckte von seiner Ge¬
rechtigkeit abwendct, und Böses thut, wird er leben? — All sti¬
ller Gerechtigkeit, die er geübt, wird nicht mehr gedacht werden;
in seiner Missetbat, womit er stch verfehlt, und in seiner Sünde,
womit er gesündiget, darin wird er sterben". (Cap. 18, V. 24.)
»Ihr habt Christum verloren, — ihr scpd der Gnade ent¬
fallen." (Gal. Cap. 5, V. 4.) Siche Luc. Cap. 8, V. 13;
>1. Petri Cap. 2, V. 21. u. A.

Die sogenannten Reformatoren läugneten Beides. Denn da
»ach ihrer Ansicht die Rechtfertigung nur in dem Bedecken der
Sünde besteht, wozu das noch mehr zudeckcn, was Gott
ohnehin nicht sehen will? Und wenn die Gerechtigkeit Christi vom
Menschen stch nur äußerlich ungeeignet wird, so ist sie in Al¬
len gleich, Keiner kann vor dem Andern als mehr Gerechtfcr-
stgter einen Vorzug haben. Und wie sollen Sünden der recht¬
fertigenden Gnade 'verlustig machen können, wenn nur der Glaube
allein dieselbe bewirkt, und bcwabrt? Von seinem Standpunkte
aus konnte Luther nicht anders reden, als: „Nun sichst Dn,
wie reich der Christ, oder der Getaufte ist; denn auch wenn er
Mill, kann er sein Heil nicht verlieren, so groß auch seine Sün¬
den styn mögen, cs sey denn, er wolle nicht glauben.
Keine Sünde kann ibn verdammen, als der Unglaube
aUein". (äs capt. 8sb)I.) Ist das wohl biblisch, evangelisch?
(Siehe Oone. Drlä. «ess. 6. csn. 27.)

Im Zusammenhänge mit diesen Verirrungen steht die Behaup¬
tung der Reformatoren, daß der Gläubige von seiner Rechtferti¬
gung vor Gott und von seiner künftigen Seligkeit vollkom¬
men überzeugt seyn könne, ja müsse. Unsere Kirche hingegen
lehrt (Oouo. Driä. sess. 6. cap. 9 u. 12. und can. 13.), daß cine
ttukrügliche Gewißheit hierüber Niemand — ohne spcciclle Offen¬
barung Gottes, — babcn könne. „Der Mensch weiß nicht, ob
os der Liebe oder des Haffes würdig sey." (kcelesisstes Cap. 9,

U) „Ich bin mir zwar nichts (Bösen) bewußt, aber da-
sum noch nicht gere ck tfc r tig et; der mich richtet, ist der
Herr." ,1. (§or. Cap. 4, V. 4.) Sogar der Wcltapostcl hielt sich
lewes Heiles nicht ganz versichert, der wahrlich nicht bloß
glaubte, sondern auch in Liebe wirkte; jemand Anderer
aber soll, ob auch etwa gar schuldbewußt, am Heile nicht
Geiseln dürfen, wenn er nur glaubt? Ost,ne falsche Sl-
fderheit, aber doch trostvoll, ruhig und mit völliger.Eingebung
ui Gottes Barmherzigkeit harrt der katholische Christ dem ^age
^utgegen, an welchem Gott entscheiden wird. (Siebe Dr. )Aob-
mr a. a. O. S. 193 u. ff.) Nur Wer bis zum Ende ausharrt,
w'rd selig. Das Concil zu Trient nennt diese Beharrlichkeit eine
große Gnad en gäbe. (sess. 6. cun. 16. — Vergl. csn. 22.
vap. 13,)



246

-fortsetzunsi.
Der Katholik erkennt mit Recht darin einen Beweis der gött¬

lichen Führung, deren sich seine Kirche erfreut, daß sie in ihren
Glaubensentscheidungcn zu jeder Zeit den einzig richtigen Weg
zwischen den Ertremen einhielt, an welche sich der Jrrthum an¬
klammert. So auch iu der Lehre von der Gnade. Sie verthei-
diget die Nothwendigkeit der übernatürlichen Gnade Gottes gegen
Jene, die der Willenskraft des Menschen Alles oder zu viel ein¬
räumen; aber nicht minder nimmt sie sich des freien menschlichen
Willens an Denen gegenüber, welche ibn allzusehr herabsetzen.
Sie lehrt: daß durch die Erbsünde die Freiheit des menschlichen
Willens zwar sehr geschwächt, aber doch nicht ganz vernichtet wer¬
den; und daß nicht alles religiös sittliche Thun des Menschen noth-
wendig Sünde, wenn gleichwohl auch nie aus sich und durch sich
gottgefällig und irgend vollkommen sey. < Siehe Onno. Drill. 8es8. 6.
esu. 7.) Auch der gefallene Mensch sey noch Träger des in ihm
nicht völlig verwischten Bildes Gottes. „Wenn Jemand sagt, daß
der freie Wille des Menschen nach der Sünde Adams verloren
und vernichtet worden, oder daß er Etwas mit bloßem Titel,
ja ein Titel ohne Wesen sein leerer Name), eine Erdichtung, vom
Satan in die Kirche eingesührt sey; so sey er im Banne." (Ovne.
Drill. 8688. 6. van. 3. vergl. crm. 6.)

Diese, sowohl in der bcil. Schrift und Tradition, als auch
in dem S clb stb ewußtse yn eines Jeden aus uns, vermöge
welches er sich innerlich frei weiß, wohlbegründete Wahr¬
heit haben die Reformatoren schwer verletzt. Nach der lutherischeu
Auffassung der Erbsünde besitzt der gefallene Mensch nicht einmal
mehr das bloß natürliche Vermögen, Gott und seinen heilige"
Willen zu kennen, nud dem Erkannten gemäß zu wollen. Das
Erkenntniß- und W i llcn s verm ö g en wird ihm völlig abgespr^
chen, in so ferne sich dasselbe aus die göttlichen Dinge bezieh"
Calvin ging nicht fo weit; wenn er von einer Vertilgung des
Willens spricht, so will er nur das wirkliche gute Wollen, ni"si
das Willensvermögen verstanden haben. Zwingli's ratio""'
Wischer Ansicht von der Erbsünde habe» wir schon erwähnt.

Eben weil die katholische Kirche die Freiheit des menschliche
Willens anerkennt, lehrt sie auch, daß derselbe mit der Gnad"
Gottes Mitwirken könne und solle; daß er aber der
Gnade auch zu widerstehen vermöge. Siehe den caw
kess. 6. Oone. Driii. — Sie setzt das Wese» der xrntis
nicht in die, wenn gleich etwa nur innerliche Nöthignffg-
welche dem menschlichen Willen angethau würde, und hat ein"
solche Ansicht, wenn sie auftauchte, alsbald verworfen. So z- A
als Michael Bajus, ein belgischer Theologe aus Löwen, im
Jahrhunderte unter Anderem den Satz aufstrllte: „Was freiwichg
fvvlimtsriv) geschieht, geschieht frei, wenn es auch nothwerrdlsi



247

also geschieht". Papst Pius V. verurtheilte ihn als irrig. — In
der ersten Hälfte des siebzehnten Jahrhunderts brachte Cornelius
Jaiisenius, Professor zu Löwen, gestorben 1638 als Bischof zu
Npcrn in West-Flandern — dessen Anhänger, die Jansenistcn, der
Kirche viel zu schaffen machten — ähnliche Behauptungen vor.
Unter den fünf, aus seinem hinterlassenen Werke „Augustinus"
ausgezogenen, und vom apostolischen Stuhle zu Nom verdamm¬
ten Sätzen, lautet der Zweite: „Der inneren Gnade Gottes kann
im Stande der gefallenen Natur (d. i. in Folge der Erbsünde)
nie widerstanden werden". —

Lehre der Kirche — Dogma im eigentlichen Sinne ist nur:
daß die Gnade (^ratia essieax) die Freiheit des menschlichen Wil¬
lens nicht bebindcre, oder gar aufhebc; und daß der Mensch der
Gnade zu widerstehen, d. i. ihrem Zuge, ihrem Rufe nicht,zu
folgen, vermöge f^rstia suüwens). lieber das Wie des Verhält-
msscs der wirksamen Gnade zum freien menschlichen Willen hat
die Kirche nichts entschieden. Die theologischen Schulen haben
sich über der Beantwortung dieser Frage viel abgcmüht; wir
übergehen ihre verschiedenen Meinungen, da es uns hier zunächst
nur um die unwandelbare Glaubenslehre, nicht um Hy¬
pothesen zu thun ist. Nur so viel bemerken wir, daß wohl nur
einzelne mißverstandene Stellen aus den Werken des heil.
Augustinus, Diejenigen — wie z. B. den obgenannten Janse-
mus — welche die Unwiderstehlichkeit der göttlichen Gnade auf
Kosten der menschlichen Willensfreiheit behaupteten, veranlassen
konnten, sich auf ibn zu berufen. Unzählige Male spricht der
heilige Lehrer von dieser Freiheit. Um nur Eines anzuführen:
"W steht dem eigenen Willen frei, dem göttlichen Rufe beizu-
üuunien, oder sich ihm zu widersetzen". (Ob- clo 8piritn et lit.
cap. 34.) '

Schon im alten Bunde heißt cs von Gott (der göttlichen
Esheit): „Ich rief und ihr wolltet nicht". (Sprichw. Cap. 1,

2-l.) „Ihr widerstrebet dein heiligen Geiste, — rief Stephan
°ru Juden zu, — wie eure Väter, so auch ihr!" (Apostelgesch.
^p- 7, V. 51.)

Was insbesondere die Rechtfertigung betrifft, so treffen in
selben nach katholischer Auffassung — siehe Ooncil Vrist.sess. 6.

5 und 6; csnon 4. — zwei Thätigkciten zusammen: die
Ältliche und die menschliche, und durchdringen sich, wenn
°as Werf gelingt; so, daß cs Ein goktmcnschlichcs Werk ist.
«Siehe Dr. 'I. Ä. Möbler's Symbol. S. 107 u. ff. Ohne die
Gnade ist schon keine Disposition zurRechtfertigung da (can.Z.);
aber der Mensch muß sich durch sic auregeu, disponircn lassen,
"ad ihr auch daun weiter mit Freiheit folgen.

. Daß nach dem lutherischen Systeme deßhalb von einer Mit-
"arkung des Menschen mit der Gnade keine Rede scyn könne,
">eil dasselbe die Erbsünde in die Vernichtung des Gottebcn-
b'ldlichen im Menschen setzt, ist klar. Verglich ja Luther (in Gen.



246
Cap. 19.) den gefallenen Menschen mit einem Klotze und Steine!
Die Gnade allein wirke Alles; der Mensch verhalte sich zu ihr
ganz passiv. — Die Reformirtcn und zwar die Calviner, — lassen
wohl eine Mitwirkung des Menschen zu; aber sie weichen doch
anderseits von der katholischen Wahrheit dadurch ab, daß sie zu¬
gleich die Gnade, von welcher die nicht zur Seligkeit Prädesrimr-
ten gar nicht berührt würden, für eine schlechthin unüberwind¬
liche halten. Also die sog. Zrnü'a sullioiens läugnen sie.

Die eben erwähnten Jrrthümer verdammte das Louci'I Iml.
SL88. 6. esu. 4, 17. u. A-

Wie viel Tröstliches die katholische Kirche ihren Gläubigen
biete, bezeugt auch ihre, mit der bisher dargestellten Theorie von
der Rechtfertigung im schönsten Einklänge stehende Lehre, daß
Gott Niemandem die nothwcndige Gnade verweigere, wie ja
Christus für alle Menschen gestorben sey, — daß von Gott
Niemand durch eiu sogenanntes absolutes Decret von Ewigkeit an
zur Verdammung bestimmt sey, welcher er also unmöglich ent¬
gehen könne. Freilich weiß Gott von Ewigkeit schon, Wer se¬
lig und Wer verworfen seyn werde; er sieht das Verdienst
Jenes und das freie Verschulden Dieses voraus, aber
darin liegt keine fatalistische Nothigung für den Menschen. „Die
katholische Kirche verwirft eben sowohl eine vom Menschen aus¬
gehende Bestimmung Gottes, die heiligende und beseligende Gnade
zu verleihen, als eine von Gott ausgehende Bestimmung des Men¬
schen, gerade Dies oder Jenes werden zu müssen; viel¬
mehr lehrt sie in der ersten Beziehung, daß seine Gnade unver¬
dient sey; in letzterer, daß sie allen Menschen angebotcn werde,
die Verdammung derselben also von der freien Ver¬
werfung der erlösenden Gnade abhange." (Dr. Möhler a. a. D>
S. 121.)

Calvin behauptete die absolute Vorherbestimmung
Jener, die nicht selig werden, zur ewigen Verdammung. Dies
allein würde genügen, ihm nicht nur den Vorwurf der Irrlehre,
sondern geradezu der Gotteslästerung zuzuziehen. — In hei¬
liger Entrüstung belegt das Concil zn Trient diese Behauptung/
und alle aus ihr fließenden Folgerungen mit dein AnatheM- —
Siehe se88. 6, oanon 6, 17, enx>. 12. u. A.

chort s e k; u n fl.
Mit der Gnade stehen, wie schon im Eingänge bemerkt wurde/

die guten Werke und ihr Verdienst in Verbindung. Unter gute"
Werken verstehen wir hier im Allgemeinen die sittlich guten Hand¬
lungen; — vorzüglich aber die Früchte der geheiligten Gesinnung/
der gläubigen Liebe. Man kann sie diesemnach in natürliche
und übernatürliche gute Werke unterscheiden; Jene sind solche,
die von dem noch nicht gerechtfertigten Menschen— zumal n»r
dem natürlichen Sittengesetze gemäß, verrichtet wer-



249

den; Diese sind die obbemeldeten Früchte der gläubigen
Liebe. Jene begründen höchstens ein nur zeitliches; Diese
aber cin cwigesVerdienst vor Gott. In Betreff der n a-
türlich guten Werke lehrt die katholische Kirche, daß sie nicht
unmöglich sehen, weil, wie schon gesagt, durch die Erbsünde we¬
der die Erkenntuiß des Sittengcsctzes, noch die Freiheit
des Willens ganz vernichtet wurde. Der 25. Satz des Bajus:
»Alle Werke der Ungläubigen sind Sünden, und die Tugenden
der Philosophen sind Laster", ward vom römischen Stahle verwor-
len. Mit Recht! Denn der heil. Paulus sagt ja nicht, daß die
Heiden, wenn sie das natürliche Gesetz erfüllen, sündigen (Röm.
Eap. 2, V. 14, 15.); und in der Apostelgeschichte <Eap. 10, V. 2.)
wird der römische Hauptmann Eornelius, ein Heide, fromm
md gottesfürchtig genannt. — „Wenn Jemand sagt, daß alle
Mrke, welche vor der Rechtfertigung geschehen, sie mögen schon
M immer vollbracht werden, wahrhaft Sünden sepen, oder daß
bc nur den Haß Gottes verdienen; oder daß, je mehr sich Einer
bemühe, sich für die Gnade zu disponiren, er desto schwerer sün-
d'ge; so sey er im Banne." (Onno. Dolch 808s. 6. eun. 7.)

Die göttliche Gnade, die den Anfängen der Rechtfertigung
Mangelst, kann freilich nicht verdient werden; sonst wäre sie

nicht Gnade, und das Menschliche, zudem noch durch die
^nnde Befleckte kann auf das Göttliche keinen Anspruch erhe-
Lsn; in dem schon W i e berg ebo r n e n aber verhält sich die
^nche anders. Denn in Diesem lebt schon die Gnade Ehristi,
f lieht schon in wirklicher Lebensgemeinschaft mit Ehristus; deß-
bmb gehören seine guten Werke einer übernatürlichen Ordnung an,
und begründen ein wirkliches Verdienst; in der theologischen Scbul-
wwche oin inorltum eie eoulli'Kne», nicht bloß «le eon-zenn. De»
Mud dieses Verdienstes sucht der Gerechte durchaus nicht in
selbst, sondern in Gott, welcher die treue Mitwirkung mit

^Mr Gnade zu belohnen versprochen hat. Da fällt also jeder
verwand der Selb sterhebung hinweg! „So groß ist die Güte

Herrn gegen alle Menschen, sagen die Väter, daß er seine
Mben als ihre Verdienste betrachtet."

Der Gegenstand des Verdienstes sind die Vermehrung
" heiligmachendcu Gnade, und das ewige Leben. In
lür Beziehung haben wir den Schrifltert — Geheime Offenb.

22, V. 11. schon angeführt. — Bezüglich Dieses, nämlich
b ewigen Lebens, sagt der Herr: . Freuet euch und frohlocket,
enn euer Lohn ist groß im Himmel". < Matth. Eap. 5, V. 12.)

komme bald, und mein Lohn mit mir." (Geheime Offenb.
22, V. 12.) — Siehe 6,nie. Drill. 8«-88. 0. e-m. 24. 25, 26,

'' 32. egg. 10, 16. —
...Weil Luther auch in dem Wiedergeborencn die Erbsünde nicht

sey,,, sondern noch fortbestehen ließ, so mußte er die Mög-
,.so leit gottgefälliger, guter Werke längneu. Ja er verirrte sich
° lur Behauptung, daß jedes sogenannte gute Werk des Gläubi-



250

gen nicht nur eine läßliche, sondern an sich eine Todsünde
sey, welche aber demselben um seines Glaubens willen erlassen
werde. Ein übernatürliches Verdienst der guten Werke
konnte er also in keinem Falle zugebcn; daran war er sa schon auch
durch die Ansicht gehindert, daß der Glaube allein die Bedin¬
gung der Seligkeit sey. Calvin stimmte mit ihm in der Haupt¬
sache überein. — In den obcitirten Canoncn des Trienter Eoncils
sind diese, gewiß der unbefangenen Vernunft eben so, wie der Bi¬
bel Hohn sprechenden Jrrtbümcr verdammt. — Siehe auch cap. 1l,
eanan 18.)

Wer kann nach oll Dem wohl noch etwa der Meinung seyu,
die Differenzen zwischen der katholischen Lehre und jener der Pro¬
testanten betreffen nur Außerwescntlichcs, und nicht vielmehr den
ticsinnerstcn Kern des Christenthumes?

Jenen, die der katholischen Kirche auch heutigen Tages noch
anwcrscn, daß sie Werkheiligkeit pflege, erwidern wir sonst
nichts, als: daß dieselbe den Werth der guten Werke von der in¬
neren, gottgcnehmen Gesinnung abhängig erkläre, und
offen genug lebre: die Tug end m i tt el n dürfen nicht mit der
Tugend selbst verwechselt werden. Um dies an einem Beispiele
zu zeigen, heben wir das viclverkannte, darum so viel übertretene,
za geschmähte Fastcngcbot bervor. Die Kirche kennt recht gut de»
Ausspruch des Herrn: „Nicht was zum Munde eing eht,
verunreiniget den Menschen, sondern, was vom Munde aus¬
geht" (Matth. Cap. 15, V. 11.). In dem nämlichen Sinne sagt
auch sie zum Verächter ihres Gebotes: „Nicht die verbotene
Fleischspeise, an und für sich, macht Dich unrein; sondern
was aus Deinem Munde heransgeht, und aus Deinem, mir —
der Kirche — feindlichen Herzen kommt; —Das verunreu
niget Dich (V. 18. j; nämlich Deines Herzens Unlenksamkeit und
-r.rotz, und Mangel an Selbstüberwindung; Deines Mundes
Lästerung meines Gebotes! Nicht das Enthalten vom Fleische
wird Dich selig machen, wenn Du nicht zugleich Deine sündhafte»
Begierden ertodtest; wirst Du aber diese unterdrücken wollen,
und sie beherrschen, wenn Du nicht einmal Deiner Eßlnst etwas
Weniges zu versagen Dich entschließen kannst? Wie willst Du
dem Augenblicke heißer Versuchung zu irgend einer schweren, aber
Dich sehr lockenden Sünde siegreichen Widerstand leisten, wen»
Dir ein so kleines Opfer, als cs das Verzichten auf eine Spe>ft
ist, schon zu empfindlich vorkommt? Nicht die Fleischspeise
wird Dich verurtheilen, sondern das Wort des Herrn, das
sich in Deinem Ungehorsame erfüllt: „Wer die Kirche uia't
hört, ist ein Heide und öffentlicher Sünder". (Matth. Eap. l8,



251

XXl
Die sieben heiligen Saeramente.

Tankt, Firinung.

Jesus Cbristus bat die Erlösung des Menschengeschlechtes
bin für alle Mal vollbracht (Hebr. Eap. 9, V. 12.); aber
düs sein Werk besteht i» Ewigkeit fort, mit allen seinen Früch¬
ten und Verdiensten. Alle Menschen — Keiner ausgenommen, bis
jnni Ende der Zeiten — sollen an denselben Tbeil nehmen.

Die Zuwendung und Vermittlung der unendlichen Verdienste
des Erlvsuugstodes Jesu geschieht in der von ihm gegründeten
Heilsanstalt; nämlich in seiner Kirche, und zwar durch das von
ihm verordnete Priester tbum «I. Eor. Cap. 4, V. l.); zumal
wenn es die heil. Sacra mente ausspendet.

Von denselben werden wir im Folgenden die Hauptpunkte in
Kürze darlegen; da cs über den Zweck dieses Buches binansge-
dcn würde, stch zu weit in Einzclnbeitcn einzulassen. Nur in Be¬
treff des allerheil. Altarssacramentes wird unsere Erörterung ct-
tvas weitläufiger seyn.

Das Sacramcut ist ein sichtbares, vvu Jesus Cbristus ei'uge-
ühtes Zeichen, welches die Heiligkeit und Gerechtigkeit (die bci-
ügmachende Gnade) nicht nur anzuzeigen, sondern auch in
"er Tbat zu bewirken die Kraft bat. sOuteelu'si». roman.

Schon ans dieser Begriffsbestimmung erbellt, daß
9e Sacramente nicht bloße Sinnbilder, oder nichts als Zei-
u'cn seyen, nm die sittliche Umwandlung, welche im Ju-
"Mi des Menschen vorgeht, zu veranschaulichen; oder bloße
r i uu e ru n g s m itte l au gewisse geschiebtliche Vorfälle aus dem

"öen Jesu. 'So z. B. vergegenwärtiget die Taufe nicht nur die
Listige Reinigung durch das Abwaschen des Körpers; —
h>ts Altarssacrament ist nicht einzig eine Gcdächtnißfeier des s'ei-
"ns und Sterbens Jesu.

) Der von uns öfters citirte „Osteoliismus Ilvuuiuuz" wurde über Auftrag des
Concils von Trient verfaßt; weshalb er den Beisatz führte „vx cleoreto
Onneilii lUdentiui". Dies gibt ibm das Hobe Anseben, welches ihm in der
katholischen Kirche zukommt. Vier ausgezeichnete Tbcologen : Mutius Ea-
linius, Erzbischof von Zara; Leonardo Marino, Erzbischof von Lanciano ;
bgidio Foscarari, Bischofvon Modena; und Francesco Fureiro, ein portu¬
giesischer Dominikaner, wurden vom heil. Vater Pius IV., der ihnen drei
Cardinale, und unter anderen den berühmten Philologen Paulus Manu-
tius — Diesen der sprachlichen Vervollkommnung wegen — beigab, mit der
wichtigen Arbeit betraut. — Unter Papst PiuS V., im Jahre 1566, war er
erschienen.

Zunächst soll er als Leitfaden dienen für prctische Seelsorger beim Re¬
ligionsunterrichte.



252
Eme so oberflächliche Ansicht von den heil. Sacramenten ha¬

ben die modernen Rationalisten; — ganz begreiflich! Denn wenn
ihnen das gesammte Ebristenthnm nichts Ucbernatürlichcs; Chri¬
stus selbst nur ein bloßer Mensch ist, wie könnten sie in den Sa¬
cramenten außer Dem, was in die Sinne fällt, noch etwas Hö¬
heres anerkennen? Aber auch schon der Begriff, welchen sich
Ulrich Zwingli, der Schweizer Reformator, von den Sacramenten
bildete, war kein minder schlechter und armseliger. Ihm galten
dieselben nur als äußere Ceremonien, durch welche sich der Mensch
als Mitglied der Kirche und Anhänger Christi darstellt; nur als
Zeichen, au welchen sich die Christusgläubigen einander als
solche erkennen.— Luther war auch hierin, wie in anderen Stücken,
unstät. Anfänglich wenigstens räumte er den Lacramenten zwar
eine etwas bessere, aber doch auch keine andere Bestimmung ein,
als dem gläubigen Empfänger als Unterpfand zu dienen, und
ihm die beruhigende Gewißheit zu verschaffen, daß ihm seine
Sünde »schuld nachgelassen, d. i, daß ihm die Rechtferti¬
gung im protestantischen Sinne, nicht aber auch die Hei¬
ligung zu Theil werde. — Calvins Ansicht war im Grunde du
nämliche; nur daß bei ihm das Subjektive noch greller her¬
vortritt, indem er es rein nur vom Glauben und von der Aus¬
erwählung des Empfängers zum ewigen Leben abhängig machte,
ob derselbe eine heiligende'Kraft oder ein ganz unfruchtbares Ele¬
ment und sonst gar nichts erhalte. — Aus den Bemerkungen bei
den Sacramenten der Taufe und des Abendmahles wird das Ge¬
sagte klarer werden.

So uneins waren in dem Wichtigsten jene Männer, welche
sich zu Reformatoren der katholischen Kirche berufen meinten
Der nichts weniger als auferbauliche „Sacramcntsstreit", welcher
unter ihnen entbrannte; die oft maßlos heftige Polemik Luthers
gegen die sogenannten „Sacramcntirer" gehörten unter die näch¬
sten Früchte' ihres Abfalles von der uralten katholischen Wahr¬
heit. Diese sprach, ihren Jrrthümern gegenüber, das heil. Con-
cil zu Trient feierlich aus: (sess. 7, ean. 6. cle 8a rameutw in 8^
nere) ,.8l guis elixerit 8aeramenta novav le^ls mm oontinoro gr-i-
tiam, gusm --a'ogntieant: aut ^ratiam lpsam non poncntibus obieew »o»
eonkerro; guasi euAna tsntum externa sint acosptas per kiüew
Aratiae, et notao guaeüani ebrlstlsnae prolessionis, gulbus aputl bo-
mineš clkcermmtur lüleles ab inliclelibns, anatbema sisisi (Wenn
mand behauptet, die Sacramente des neuen Bundes enthalten
nicht die Gnade, die sie anzeigen; oder sie verleiben die Gnad
Denen nicht, welche ihr kein Hinderniß entgegensetzen; gleich w
wären sie nur äußere Zeichen der durch den Glauben erlangt^
Gnade der Rechtfertigung, und nichts als gewisse Merkmale H
christlichen Bekenntnisses, wodurch sich bei den Menschen die Gw"'
bigen von den Ungläubigen unterscheiden, so sey er im Banne.) "s
Die Sacramente dürfen demnach durchaus nicht mit gewissen sp"'
bolischcn Handlungen in den heidnischen Religionen



253
z. B. die Taufe mit den dortigen Lustrationen — auf Eine Linie
Mellt werden. Dieselben waren freilich nichts, als leere, kraft¬
lose Zeichen. 2a nicht einmal mit Jenen des mosaischen Ge¬
setzes fallen sie in Eins zusammen. Denn diese konnten die
Gnade, z. B. der Aussöhnung mit Gott, nicht an und für sich
bewerkstelligen; sondern sie nur andeutcn, in so ferne
sie Vorbilder der neute stame ntlichen Sacramente
waren. So war z. B. die Beschneidung ein Symbol der Taufe.
Die Bedingung der Rechtfertigung im alte» Bunde war die
Hoffnung auf den verheißenen Erlöser; da hingegen die von
Diesem angeordneten Sacramente die heiligmachende Gnade nicht
mir vorstellen, sondern, wie das Eoncil lehrt, enthalten und
verleihen. „8i gin's clixerit — erklärt es gerade hierüber¬
es ipsa iwvas leZss 8aeramenta s 8acra montis aiNigna« Ic-Zjs nou
Meere, nisi gni'a eercmmnas sunt alias, et aln eitus extern!: ana-
lbem» sit." (sess. 7. can. 2. <Ie 8aer. in rzon.) (Wer da sagt, die
Sacramente des neuen Bundes nnterscheidcn sich von Jenen des
Een in nichts sonst, als daß sie andere Ceremonien, und andere
äußere Gebräuche sind. Der sey im Banne.)

Die N o t h w en d ig keit der Sacramente ergibt sich aus
der Beschaffenheit und dem Bedürfnisse des Menschen. Wäre der
Mensch ein rein geistiges Wesen, so würde ibm die heiligmachendc
Gnade Gottes, welche auch etwas Geistiges ist, wohl unmit-
telbar zu Thcil werden. Weil er aber als Doppelwcsen von
Geist und Natur auch der Sinnenwelt angehört, und diese ihm
das Mittel scyn soll, das Ucbersinnliche zu erfassen, so hatte
der Herr in liebevoller Rücksicht auf die menschliche Schwäche die
Grtheilnng seiner Gnade an gewisse äußere Zeichen geknüpft.
Der 6steo!n'8mus romanns führt (S. 126.) nnter den Gründen,
aas welchen die heil. Sacramente eingesetzt wnrdcn, den eben
erörterten als den Ersten an, (a) und fügt ihm nachfolgende drei
den Sie sollen uns (b) Bürgschaft scyn, daß der Herr seine Ver¬
heißungen hinsichtlich der Sündenvergebung, der himmlischen Gnade,
and der Gemeinschaft des heil. Geistes getreu erfüllen werde. —
^er Mensch würde nämlich nie zur Gewißheit darüber, daß ihm
Gnade geworden, gelangen; sich in seinem Inneren nie ganz be¬
lügt fühlen können, wenn ihm nicht durch etwas Aenßeres, in
d'e Sinne Fallendes, die Versicherung dessen gewährt würde.

Hat ja der Herr sogar in Betreff der leiblichen Wohl¬
taten, die er während seines irdischen Wandels spendete, in ähn-
"cher Weise gehandelt. Ost, wenn er Kranke heilte, wandte er

äußerliches Mittel an; nicht als wenn er ohne dasselbe, mit
^nem einzigen Worte, ja mit seinem allmächtige» W il le n allein,

nicht hätte gesund machen können; sondern um den armen
Ödenden gleichsam schauen und hören zu machen, daß er von
ülneni Ucbel befreit sey.

Ferner sind die Sacramente sie) eben so viele Kanäle, durch
welche die Gnade, welche uns Christus durch seinen Kreuzestod



254
verdiente, zu uns geleitet wird. — Endlich sind sie — aber nicht
allein, oder hauptsächlich dieses — (cl) Merkmale, durch
welche sich die Gläubigen von den Ungläubigen unterscheiden,
und das Band, durch welches Jene miteinander vereiniget werden.

Uebcrdies, — heißt cs weiter im Oatecb. rom. — bekennen
wir durch dieselben unseren Glauben vor aller Welt; er selbst
wird durch sie in uns geweckt und geübt; aber auch unsere gegen¬
seitige Liebe unter einander, als Glieder Eines Leibes, wird durch
sie entflammt. Auch unsere Frömmigkeit gewinnt sebr viel, weil
die Sacramente den menschlichen L>tolz demütlsigen, indem sie uns
zu Gemüthc sichren, daß wir uns nun der Sinucnwclt, — von
welcher die äußeren Zeichen hergenommen sind — unterwerfen
müssen, um Gott zu gehorchen, von dem wir früher frevelhaft
abgefallcn waren, um der Welt zu dienen.

,.8i guis dixcelt. 8seramontii novao le^is non esso ml salutem
necesssrig, «est supcrllua; et sine eis, aut eoriun voto, per solam
llclem liomines a Deo Aratiam justilleatlonis aclipiscl; licet oninia m'n-
Mills necessaria non slnt, anatlieina sit." Oone. Drill. soss. 7. oan. 4.
»le 8acr. in ^en. — (Wenn Jemand sagt, die Sacramente des
neuen Bundes seyen zum Heile nicht nothwendig; sondern über¬
flüssig, und die Mensche» erlangen ohne sie, oder ohne den Wunsch/
sie zu empfangen, < falls dies in der That unmöglich ist), durch
den bloßen Glauben, von Gott die Gnade der Rechtfertigung/
obwohl nicht Alle den Einzelnen nothwendig sind, so sey er
im Banne.')

Zu den Erfordernissen eines SacramcnteS, ohne welche es
kein solches geben kann, gehört vorerst seine göttliche Ein¬
setzung. Denn das Sacrament wirkt auf die unsterbliche
Seele, indem cs dieselbe Gott wohlgefällig macht; oder sie mehr
und mehr heiliget, — was gewiß nur Gott, der Herr der Seele
und der Gnade zu thun vermag. Nur Jesus Christus, in dessen
Erlösuugstvde die Kraft der Sacramente wurzelt, ist ihr Urheber.

,.8i gnis «lixeril, 8acraine»ta novao IkM8 non kuisso omnia
^esu Obristo Domino «ostro instituta — anatbema sit." Oone. 'l enk
so««. 7. ean. k. cle 8acr. in ^ou. — (Wenn Jemand sagt, die Sa¬
cramente des neuen Bundes seyen nicht Alle von unserem Herrn
Jesus Christus eingesetzt worden, — so sey er im Banne.)

Jedes Sacrament besteht aus einer Materie und Form.
Die Materie ist irgend etwas Stoffliches; als: in der Tauft
das Wasser; in der Firmung das Chrisma; in der letzten Oelung
das Del; — oder sic ist eine Handlung; so: in der Priester¬
weihe die Händeanflcgnng des Bischofes. Die Form aber
sind die Worte, welcsie mit der Materie dcßhalb in Verbindung
gebracht werden, weil es obue dieselben nicht immer erkennbar
wäre, was die Materie eigentlich zu bedeuten habe. So hat Z-
das Wasser die Kraft sowohl zu erfrischen, als auch abzn-
waschen, zu reinigen. Durch die bei der Begießung mit dem¬
selben in der heil? Taufe ausgesprochenen Worte wird cs klar/



255
daß es laut seiner Eigenschaft, zu reinigen, die Materie dieses
Sacramentes bilde.

Zwischen der Materie und der Wirkung des Sacramen¬
tes findet eine Analogie Statt; so versinnlichen z. B. Brod und
Wein, als die gewöhnlichsten Stärkungsmittel des Leibes vor¬
trefflich die himmlische Stärkung, welche im allerhcil. Altars-
sacramente der Seele gereicht wird.

Materie und Form machen zusammen das äußere Zeichen
aus, von dem oben in der Begriffs-Aufstellung die Rede war.

Eben in diesem Begriffe liegt es schon, daß alle Sacramente,
wenn sie anders gültig, d. i. mit Beobachtung alles wesent¬
lich dazu Erforderlichen ausgespendet werden, und der Empfän¬
ger selbst ihrer Wirksamkeit kein Hinderniß in den Weg
legt, die rechtfertigende oder heiligmachende Gnade entweder erst
krtheilen, — sey es, daß sic früher noch gar nicht empfan¬
gen, oder wieder verloren worden sey; — oder die schon vor-
ltMdene vermehren. Dies begründet die Unterscheidung in die
Sacramente der Todt en, und jene der Lebendigen. Zu den
Weren gehören die Taufe und die Buße, durch welche der ehe-

an seiner Seele geistig Todte zum neuen Leben der Gnade er¬
weckt wird; — zu den Letzteren die sünf klebrigen. Wer Diese
empfängt, muß das Leben seiner Seele schon haben, d. i. er muß
ßch schon im Stande der heiligmachcnden Gnade befinden, weil
»e sonst nicht vermehrt werden könnte.

Ein jedes Sacrament verleiht eine besondere Gnade, de-
Mi der Empfänger eben vorzüglich bedarf; als z. B. der neu-
gcweihte Priester, die neu Getrauten, zur Erfüllung ihrer schwc-

Standespflichten; — was so zu verstehen seyn dürste, daß
Eine heiligmachende Gnade überhaupt in jedem Sacramente

»ach einer bestimmten Richtung wirke, und dem Menschen
Anspruch auf den besonderen Beistand Gottes verleihe, damit
Zweck des Sacramentes an ihm erreicht werde.
Drei aus den Sacramente», nämlich: die Taufe, die Fir-

Auig und die Priesterweihe, drücken der Seele ein unauslöschliches
Merkmal auf, weßhalb sie nur Einmal empfangen werden dür--

und, nach dem Zeugnisse der Geschichte, nie wiederholt wor-
sind. Darüber hat sich das Concil zu Trient in der 7. Sitzung

k»Ns>n 9, gg 8ner. in Aon. ausgesprochen: ,.8> guis ch'xerlt. in tri-
8zeoomentis, Ikgptisinc» seilioet, Oonlirinatione et Oillino, non

wftimi elmraetorsin in aninin, Iioe ost, si^mnn gnallcbnn spiritual«
V iuöelebils, mulo VS iterari »cm possnnt, anatlivma sich. (Wenn
Winand sagt, daß in den drei Sacramenten: der Taufe, der Fir-

und der Priesterweihe, der Seele nicht ein Charakter —
Merkmal — cingcprägt werde; das ist ein geistiges, unauslösch-
Hes Zeichen; weßhalb sie nicht wiederholt werden können, so
y er im Banne.) Als Ursache davon kann angegeben werden,

in der Taufe der Mensch Ein für alle Mal wiedergebo-
Zum Kinde Gottes aufgenommen werde, daß ein neues blei-



256
bend höheres Daseyn für ihn beginnen solle; daß er in der Fir¬
mung eben so als Streiter Christi gegen die beginnenden und bis
zum Tode nicht endenden Versuchungen gesalbt; in der Priester¬
weihe aber für immer aus der Menge der Gläubigen zum
ausschließlichen Dienste des Herrn ausgeschicden werde.

In Betreff der Nothwcndigkeit steht die Taufe oben
an, als das einzige Mittel — den Fall der absoluten Unmöglich¬
keit ausgenommen — von der allgemeinen Erbschnld gerciniget
zu werden. Dann folgt die Buße, als das alleinige Rettungs¬
boot für Alle, welche nach der Taufe durch persönliche Sün¬
den die Gnade Gottes verloren haben; hierauf die Priester¬
weihe, weil sie, wenn auch nicht dem Einzelnen, so doch der
Gesammtkirche unentbehrlich ist. Wird aber in den Sacra-
mcnten die Würde berücksichtiget, so gebührt sowohl wegen der
Heiligkeit des dort gegenwärtigen Gottmenschen, Jesus Christus,
als auch wegen der Menge und Größe der zusammcntreffcuden
Geheimnisse weitaus dem allcrh. Altarssacrameute der Vorrang
vor den übrigen. (Siebe Oone. Trist, soss. 7. ean. 3. ste 8aer. m
Mn., und Oateeb. rom. sto genest, et stiller. 8aei'sm.) „8i guis stixerit.
baee seplem 8aeramoMs im esse inter so pari«, ut nulla latione rstmü
sit slin stiMi'us, snstbema sit." ean. 3. (Wenn Jemand sagt, daß
die sieben Sacramente unter einander so gleich scpen, daß in gar
keiner Beziehung dem Einen eine größere Würde znkommc, als
dem Andern, so sey er im Banne.)

Wir haben schon bervorgchoben, daß die Sacramente du
heiligmachende Gnade nicht nur anzeigen, sondern auch bewirke»'
Ueber die Art dieser Wirksamkeit lehrt das Concil zu Trient'
„8i guis stixerit, per ipsa novae leKis 8aeraments ex opero opH
rate non eonlorri Mstiam: sest snlsm kulem stivinae promissiow'
ast <-eatiou! eonsoguonstain sullioero, snatbems sit.-' 8oss. 7. ean.
ste 8acr. in Mn. (Wenn Jemand behauptet, durch die Sacraim'ttlc
des neuen Bundes werde die Gnade nicht ,,ex opere operatck'
tbeilt; sondern es genüge zur Erlangung der Gnade der bloße
Glaube an die göttliche Verheißung, so sey er im Banne.)

Wie bemerkt, hatten die sogenannten Reformatoren im offsff
baren Widerspruche mit der Bibel, auf die sie sich doch als allei¬
nige Glaubens-Norm beriefen, und mit der alten katholische« Lehre,
den Satz ausgestellt, daß der Mensch durch den Glaub''"
allein vor Gott gerechtfertigt werde. Deßkalb konnten ff"'"
die Sacramente höchstens nur Erweckungs- und Nähruugsmstff
des Glanbens seyn. Dieser Neuerung gegenüber sprach das G""
cil es aus, daß die Kraft des Sacramentcs nicht von dem
pfänger abhänge — als wäre dieses nur als opus operans"'
seil, susoipientis wirksam; sondern, daß sie von Gott in das
cram ent selbst gelegt sey; so, daß dasselbe durch sich ff'",
wirke — cin opus opvisium sey; mithin nicht die durch etwP
Anderes, insbesondere durch den Glauben, schon übcrkonin«"'
rechtfertigende Gnade bloß belebe, oder gar nur versinnb"'"



257
Dabei darf man sich aber den Vorgang nach katholischer Lehre
nicht so vorstellen, als ob sich der Empfänger ganz passiv zu
verhalten habe, und als ob die Sacramente etwa gar gegen
seinen Willen eine gleichsam magische Wirksamkeit mechanisch auf
ihn ausübeten. Die menschliche Thätigkeit und Vorbereitung wird
nichts weniger, als ganz ausgeschlossen. Zwar ist, wo Diese
fehlt — z. B. im unwürdigen Genüsse des Abendmahles, das
Sacrament doch vorhanden; (nur bei der Buße ist die gehörige
Disposition des Empfängers zur Gültigkeit unerläßlich —
warum? wird später erklärt), aber für den unwürdigen Perzi¬
pienten geht die heilbringende Wirkung desselben verloren; ja sie
wandelt sich für ihn zum Verderbe« um. — Mag auch der
von der scholastischen Theologie im dreizehnten Jahrhunderte cin-
gefiihrtc Ausdruck „opus oporatum" den grammatikalischen Regeln,
in so ferne das Zeitwort operor hier in der leidenden Form ge¬
nommen ist, nicht ganz entsprechen, so würde es doch von Klein¬
lichkeit zeigen, wenn sich Jemand daran stieße. Das Concil hat
>hn beibchaltcn, weil er den immer dagcwesenen Begriff, um
den cs sich handelte, am bündigsten darstcllt.

Aus der so eben entwickelten Lehre über die Sacramente er¬
geben sich nachstehende, zumeist deren Gültigkeit oder Ungültigkeit
betreffende Sätze:

Zur Gültigkeit eines Sacramentes ist die Beobachtung der
wesentlichen Materie und Form ohne Ausnahme noth-
wendig. Nicht so auch die dabei vorgeschriebcnen Ecrcmonicn;
doch dürfen diese — bei schwerer Sünde — nicht mißachtet, nach
Belieben weggelassen, oder von jedem einzelnen Kirchenvorsteher
wit anderen vertauscht werden. (Ovne. Triel. «ess. 7. ean. 13. clo
^eram. in Asnere.) — Der sonst hiezu befugte Ausspeuder muß
dabsi wenigstens die Absicht haben, D a s zu thun, was die Kirche
Christi thut; widrigens ist das Sacrament ungültig. (Oono. Triel.
^8. 7. ean. 11. <Ie 8acram. in xenero.) Dies wäre z. B. der Fall,
wenn Jemand nur spottweisc, gerade zum Hohne des christlichen
sacramentes, taufen würde. "Das Sacrament ist aber deßhalb
Erin nicht ungültig, weil etwa der Ausspender selbst an dasselbe
wcht glaubt, oder die heilige Handlung mit einer Todsünde be¬
haftet — freilich zu seinem eigenen Verderben — verrichtet. Denn
d" Gnadenspender ist Christus, unabhängig von dem Wcrthe

Organs, dessen er sich hiezu bedient. „8i guis elixorit, mini-
wsuni in peoeato mortali existentem, moöo omnia essentialia, guae
wl 8nei-ginsntum oonllcienelum aut eonkerenclum pertinent, servaverit,
ww eonfteere, aut ennkerre 8acramentum, anatbeina sit." (6one. Triel.
^88.7. can. 12. eis 8aer. in Yeners.)— Diesfalls hatten Wiclef
aad Huß geirrt, und wurde ihre Lehre vom Concil zu Constanz
ll4l4) verdammt.

Folgerichtig ist die von Ketzern — ja von Juden und Hei-
— im Namen der allerheil. Dreieinigkeit ertheilte Taufe gül-

"8, was schon im dritten Jahrhunderte Papst Stephan I. unter
17



25«
Berufung auf die Ueberlieferung gegen Cyprian, und neuerlich
das Concil zu Trient fsess. 7. ean. 4. sto baptismo) entschied, und
aussprach.

In Betreff des Empfängers ist wohl zu unterscheiden zwi¬
schen der Gültigkeit und Wirksamkeit des Sakramentes,
d. i. ob der Empfänger desselben zugleich in dcr That die rechtferti¬
gende Gnade, oder deren Vermehrung erlange oder nicht. Nicht
immer, wenn das Erste, ist auch das Zweite der Fall. Das sonst
an sich gültige Sacramcnt bringt dem Empfänger das Heil nicht,
wenn er, — was von den Sacramenten der Lebenden gilt, —
nicht schon im Stande der Gnade sich befindet; wenn z. B. der
Firmling in Sünden ist. (Siehe Canon 6. üo 8aor. in ^en.) —
Wird Eines der drei Sakramente, welche der Seele ein unaus¬
löschliches Merkmal cinprägcn, mit einem moralischen Hindernisse—
obex — empfangen, so tritt seine gnadenbringende Wirkung —
z. B. oben hinsichtlich des Firmlinges — weil es selbst nicht wie¬
derholt werden darf, erst dann ein, nachdem jenes Hinderniß aus
dem Wege geräumt worden.

Daß im Falle physischen Zwanges von der Gültigkeit eines
durch denselben aufgenöthigten Sacramentes keine Rede scyu
könne, versteht sich von selbst.

Die katholische Lehre von den heil. Sacramenten stellt W
nach allen ihren Seiten als höchst vernunftgemäß, und der mensw-
lichen Natur und ihren Bedürfnissen ganz entsprechend dar. Gött¬
liche Gnade und menschliche Mitwirkung stehen z»
einander in wundervoller Harmonie.

Jeder Katholik weiß, daß es in seiner Kirche sieben Sa¬
kramente gebe. Weil die sogenannten Reformatoren deren gewöhn¬
lich nur zwei, nämlich die Taufe und das Abendmahl thic mss
da noch ein drittes: bald die Buße, bald die Ordination) annK-
men — (sie hätten nach ihrem Systeme eigentlich gar keines be¬
stehen lassen sollen; denn wenn der Glaube allein rechtfcrü-
get, wozu Sakramente?) — so sprach sich das Concil zu Trum
dahin aus: -8i gnis clixerit 8aeramenta novao le^is — esso
vel psueiora, gusin soptem; vicielieet: liaptisnuim, OonürmrüioncM,
tzäiolmristiam, lssoeintonliam, oxtromam lbnetiouem, Oräinem, et lVlslri-
moninm; aut etlsm alignoü Iiorum septcm non esse vere et propre
8uerainei>tuin, enstbenm sit". — sess. 7. ca». l. äs 8uersm. in 8^'
(Wenn Jemand sagt, der Sakramente des neuen Bundes siy"'
mehrere oder weniger als sieben; nämlich: die Taufe, Firmung/
das Altarssacrament, die Buße, letzte Oelung, Priesterweihe u>w
Ehe; oder Eines dieser Sieben scy kein wahres und eigentlich^
Sacramcnt, so sey er im Banne.)

Nicht, daß die Zahl „Sieben" schon unter den Heiden uu
Juden unter die heiligen Zahlen gehörte, bestimmte die Kirche si"
Annahme von sieben Sacramenten; sondern die Einsetzung der¬
selben durch den Herrn selbst, wovon die heil. Schrift und d>
fortwährende Ueberlieferung Zengniß geben. Deßhalb stimmen e>



259

schismatisch-oricntalischen Christen hierin mit der römisch-katholi¬
schen Kirche überein — znm offenbaren Beweise, daß die Sieben-
zaiil nicht etwa erst von den Scholastikern im Mittelalter erson¬
nen worden war.

Warum aber der Herr gerade sieben einsetzte, sucht der 6a-
lechism. roman, selo mimero 8acramontorum) aus der Vergleichung
des geistigen Lebens mit dem leiblichen zu erklären: „Dem
Menschen sind nämlich zum Leben, und zur Erhaltung desselben;
s° wie, daß er cs zu seinem eigenen und znm allgemeinen Wohle
sichre, folgende sieben Stücke notbwcndig: daß er geboren werde;
Wichse, sich kräftige; Nahrung habe; wenn er in eine Krankheit
Ut, geheilt; und seine Kräfte wieder hergestellt werden; dann,
was das Gemeinwesen betrifft, daß es immer eine Obrigkeit gebe,
die ihn leite; und endlich, daß durch gesetzmäßige Fortpflanzung
das Menschengeschlecht erbalten werde. — Weil dies Alles jenem
"den, welches die Seele in Gott lebt, entspricht, so ergibt sich
"vn selbst die Zahl der Sacramente. Das Erste ist die Taufe,
gleichsam das Thor zu den Uebrigen, weil wir durch sie Christo
wiedergeborcn werden; dann die Firmung, durch welche wir in
der Gnade Gottes wachsen und erstarken; hierauf das Altarssa-
vrenncnt, in welchem unsere Seele mit der wahrhaft göttlichen
Speise genährt wird; durch die Buße wird die verlorene Gesund¬
heit der durch die Sünden verletzten Seele wieder hergcstellt;
sadiich werden durch die letzte Oelung die Reste der Sünde ge¬
legt, und die Scelcnkräftc wieder auftgcfrischt. In der Priester¬
weihe wird die Gewalt ertheilt zur fortwährenden Auöspendung
"vr heil. Sacramente in der Kirche, und zur Verrichtung der got-
'vsdicnstlichcn Handlungen. Ans der Ehe aber sollen Kinder für
dw Kirche — zum Dienste Gottes — und — für den Staat —
!»r Erhaltung des menschlichen Geschlechtes hervorgchen".

Auf dieser Analogie beruht auch die Re ih eufolae, in wcl-
awr die heil. Sacramente auf,gezählt sind.

In dem Folgenden wird vorzüglich auf die gö t t l i ch e E in-
fttzung Jedes der heil. Sacramente, und auf die Tradition hicr-
"°vr Bedacht genommen.

ff a r t f e tz u n g.

Vie Laufe.

. Sic ist das Sacrament der Wiedergeburt des Menschen durch
Wasser in dem Worte — des Lebens. (6alocl»8m. roman,

lwg. 141.) — Eingesetzt wurde dies Sacrament von Jesus
^n»ls, als er selbst im Jordan von Johannes getauft ward;

Auftrag zur Ausspeudung desselben aber gab der
den Aposteln, als er nach seiner Auferstehung zu ihnen
„Gehet hin, lehret alle Völker, und taufet sie im Namen

17 *



260
des Vaters, und des Sohnes, und des heiligen Geistes". (Matth.
Cap. 28, B. 19.) — (so der 6ateol>. rom. pag. 147, 148.)

Die wesentliche Materie der Taufe ist das natürliche Was¬
ser; die Form aber bilden die Worte: „Ich taufe Dich im Na¬
men des Vaters, des Sohnes und des heiligen Geistes", welche
zugleich mit der Begießung ausgesprochen werden müssen.

Im Noth falle kann, außer dem Bischöfe, den Priestern
und Diakonen, jeder Mensch, scy er auch, wie schon bemerkt, ein
Ketzer, Jude, oder Heide, gültig taufen. (Done. Dricl. sess. 7.
ean. 4. cle bapt.) Der Grund' hievon liegt in der Nothwendigkeit
der Tanfe für alle Menschen; denn: „Wenn Jemand nickt
wiedergeboren wird aus dem Wasser und dem heil. Geiste, so kann
er nicht eingehen in das Reich Gottes", versicherte der Heiland
(Joh. Cap. Z, V. 5.) — weßbalb sich Christus, der Gnaden¬
spender, sogar solcher außerordentlichen Organe hiezu bedient,
um Jemanden in seine Kirche aufzunehmen. (Siehe schon
Tertullian, lib. cle bapt. eap. 17.)

Daß auch unmündige Kinder die Taufe empfangen können,
obwohl sic den Act des Glaubens noch nicht zu erwecken in<
Staude sind, ist Lehre des Concils zu Trient (8688. 7. can. 13. ö«
bapt.), die sich auf die heil. Schrift — eben vor Allem auf den
obigen Ausspruch des Herrn (Joh. Cap. Z, V. 5.), wo er keinen
Unterschied macht zwischen Groß und Klein — und auf den nr-
alten Gebrauch in der Kirche fußt. (Siche: Irenäus lib. H.
baor. eap. 39; — Justinus IVI. ^pol. I. 18;— selbst Tertullian,
der die Kiudertaufe nicht zu billigen scheint, bestätiget, daß sic m
Hebung war; — Cyprianus, epkt. all Dänin.). — Ter Jrrthnin
der Wiedertäufer wurde daher mit Recht verdammt.

Die Wirkung der Taufe besteht in der völligen Vertilgung
— nicht, wie die Protestanten lehren, nur in der Vergebung,
der Erb- und aller persönlichen, von Erwachsenen schon vor
der Taufe begangenen Sünden, und deren Strafen; — in dcr
Ertbeilung der bciligmachenden Gnade, wodurch der Mensch o"'
Glied des Leibes Christi, ein Kind Gottes, und ein Erbe dcs
göttlichen Reiches wird. Nicht durch den schon vor der Taufe 77
bei Erwachsenen — empfangenen Glauben wird der MeW
gercchtfertiget, welcher Glaube dann durch die Taufe nur bcstt-
gelt würde. Das Concil zu Trient verwarf auf das Bestimmtes"
die Behauptung der Protestanten, daß die Sünden in der Taull
zwar vergeben, aber nicht gänzlich getilgt, sondern nur gleictss^
abgewischt werden, so daß die Äurzcln derselben in der See"
übrig bleiben. (8088. 5. can. 5.) In den Wiedergcborcnen
dct Gott gar nichts Hassenswerthes mehr. (Oatecb. rom. l
Die in den Getauften zurückbleibende Begierlichkeit ist nicht S ü" ,
an sich; und kann, weil nur zum Kampfe zurückgelassen,
muthig mit der Gnade Christi Streitenden nicht schaden; vielmem.
Der wird gekrönt, der untadelhaft gestritten. —
das Concil, 8688. 3. stecrotum sie peceato originali. — Daß m



261

Taufe überdies der Seele ei» unauslöschliches Merkmal einpräge,
wurde schon gesagt. —

Den Gebrauch der Wasser-Taufe in der ältesten Kirche weit¬
läufig zu beweisen, wäre wobl überflüssig. Schon die Apostelge¬
schichte (Cap. 2: „Ein Jeder von Euch lasse sich taufen, — pre¬
digte Petrus am Pfingstfeste — im Namen Jesu Christi, zur Ver¬
gebung der Sünden". (V. 38.); Cap. 8, u. s. w.) und die
ersten Kirchenväter geben Zengniß davon. Der Apostelschüler Her¬
ms nennt die Taufe „das Siegel", durch welches der Mensch
vom Tode befreiet, und dem Leben wiedcrgegeben wird. „In das
Wasser steigen, schreibt er, die Menschen noch dem Tode ver¬
fallen; aus demselben aber schon zum Leben bezeichnet". Acbnlich
Ästinus (-^pol. I.), Irenäus (I. I. mlv. llaer. cap. 18.: l. III.
cap. 19.), Clemens Von Aleraudrien (l'aeclao;. I. 1. eap. 6.), Ter-
kullian (sie dsptismo eap. 1.) u> A.

Die Firmung.
Sie ist das Sacrament, in welchem der Getaufte den heil.

Geist empsängt, damit er im Glauben befestiget, denselben stand-
daft vor aller Welt bekenne, und darnach lebe. Sie ist keine
dlvße Ccremonie, oder nur eine Art Catechcse der beranrcifcnden
äugend; wie bei den Protestanten der sogenannte Confirmandcn-
unlerricht. (Oone. leid. sess. 7. c«n. 1. cle lüonllriu.)

Die Einsetzung dieses Sacramentes durch Jcsum Christum
»hellt aus der Apostelgeschichte Cap. 8, wo erzäblt wird, daß
m Apostel Petrus und Johannes den durch den Diakon Pkilip-
Pus Getauften in Samaria unter Gebet die Hände auflegtcn,
wodurch dieselben den heiligen Geist erhielten. „Denn er war
noch siber Keinen von ihnen gekommen; sondern sie waren mir
getauft im Namen des Herrn Jesu." (V. 16.) — Das Gleiche
Hat Paulus zu Ephesus (Cap. 19.) Die Apostel konnten sich die
Vollmacht zur Vornahme dieser, die Gnade des heiligen
Geistes spendenden Handlung nicht selbst gegeben, sondern
wußten sie vom Herrn empfangen haben. Er hatte ja
versprochen, daß Diejenigen, welche an Ihn glauben^ den heil.
Geist empfangen werden. (Joh. Cap. 7, V. 37—39.) Schon vom
Propheten Joöl war die Ausgießung des heiligen Geistes in der
Messianischen Zeit vorhergesagt. (Cap. 2, V. 28.) —

Von der Firmung, als einer von der Taufe verschiedenen
Handlung, redet deutlich genug Tertullian: „Sind wir alsdann

Taufbade herausgegangen, so werden wir mit geweihtem
vele gesalbt. — Auch an uns fließt zwar (wie im alten Bunde
an Aaron) leiblich die Salbung, aber ihre Wirkung ist geistig.

Dann erfolgt die Handauflcgung, kraft welcher der heilige
Geist herabgerufen und eingeladen wird". (<ie bapt. cap. 7 et 8.)
"nd: „Das' Fleisch wird gesalbt, damit die Seele geweiht
Werde; das Fleisch wird bezeichnet, damit die Seele gesichert



262
werde; das Fleisch wird durch die Händeauflegung überschattet,
damit die Seele durch den heiligen Geist erleuchtet werde", (<Ie
resnr. csrn. oap. 8.) — Der heil. Cyprian schreibt, eben mit Be¬
ziehung auf die Apostelgesch. Cap. 8.: „Das, — was Petrus und
Johannes thatcn — geschieht auch jetzt noch bei uns; daß näm¬
lich Die, welche in der Kirche getauft werden, den Vorstehern
der Kirche vorgcstellt, durch unser Gebet und unsere Händeauflc-
gung des heiligen Geistes theilhaft, und mit dem Siegel des Herrn
vollendet werden", (ep. 73.)

Die Materie besteht im Chrisma, (welches der Bischof am
Gründonnerstage weiht). Es ist aus Del, dem Symbol der
Gnadcnfülle, und aus Balsam, welcher den Wohlgeruch christ¬
licher Tugenden und die Unversehrtheit von sittlicher Fäulniß ver-
sinnbildet, zusammengesetzt. Damit wird die Auflegung der
bischöflichen Hände verbunden. — Die Form machen die
Gebete aus; insbesondere die Worte während der Salbung:
„8>gno te 8IZN0 cruci's, st eontirinots ebrlsmsts sulutls, in nomine ka-
tris, et l'ilis st 8piritli8 8ancti". (Siehe 6stecli. rom. 776 U. ff)

Die ordentlichen Ausspender der Firmung sind die Bi¬
schöfe, als Nachfolger der Apostel. (Dono. Drill, sss«. 7. csn. 3,
cis Oonürm.) Im Nothfalle erthcilt der Papst auch einfachen Prie¬
stern, z. B. den Missionären unter den Heiden, die Gewalt zu
firmen. —

Der Firmling soll schon das Alter erreicht haben, um den
Zweck und den Werth dieses Sakramentes, welches zwar zu»'
Heile nicht unbedingt nothwendig ist, aber doch ohne schwere
Sünde aus Nachlässigkeit oder Geringschätzung nicht versäumt
werden darf, cinsehen zu können. Weil er es im Stande der
Gnade empfange» soll, so muß er, falls er Sünden begangen,
sich früher durch das Sacrament der Buße davon reinigen. (0^
teoli. rom. pgK. 179 U. ff.)

Aus dem oben ausgestellten Begriffe der Firmung ist deren
Gnaden-Wirkung zu entnehmen; wozu noch das unauslöschliche
Merkmal kommt, welches sie der Seele eindrückt.

XXII.
Die sieben heil. Sacramente. Fortsetzung»

Eucharistie.
Das Heiligste, was die christliche Kirche aufzuweisen hat, ist

das Lacrament des Altares und das Meßopfer; weil der Gott¬
mensch Jesus Christus selbst in demselben gegenwärtig ist. Beit
diesem hochheiligen Geheimnisse reden wir im Folgenden, rind



263
legen die katholische Lehre darüber, zunächst nach der Anleitung
des Concils zu Trient und des römischen Katechismus dar.

Die Einsetzung des allerbest. Altarssacramentes erzählt uns
die heil. Schrift; nämlich: Mattb. Eap. 26, V. 26—28; Mare.
Cap. 14, V. 22—24; Luc. Eap. 22, V. 19—21, und Paulus im
ersten Briefe an die Corinther Cap. 11, V. 23 u. ff. Dieser
Letztere wurde zwar erst nach der Himmelfahrt des Heilandes aus
einem Verfolger in seinen Apostel umgewandelt; aber unmittel¬
bare göttliche Offenbarung belehrte ihn über die Veran¬
staltung des Herrn (V. 23.), welche er in der gleichen Weise,
wie die Evangelisten, berichtet.

Nachdem Jesus das Osterlamm mit den Aposteln gegessen,
"ahm er das Brod, dankte Gott, brach es, und gab es den Apo¬
steln, indem er sagte: „Nehmet hin und esset, Dieses ist mein
Leib, der für euch hingegcben wird. — Desgleichen nahm er auch
den Kelch „geh dem Mahle, dankte, gab ihnen denselben und
stkach: Trinket Alle daraus! Denn Dies ist mein Blut des neuen
Testamentes, das für Viele vergossen wird zur Vergebung der
Kunden". Bei Lucas heißt cs Cap. 22, V. 19, nach: „Dieses ist
wein Leib, der für euch hingegeben wird: Dieses thut zu meinem
Andenken". Ganz so bei Paulus I. Cor. Cap. 11, V. 24. Dem
infolge Jesus auch, nachdem er gesprochen (V. 25.): „Dieser Kelch

der neue Bund in meinem Blute", hinzusetzte: „Thut dies, so
ch ihr trinket, zu meinem Andenken".

Die ganze kicher gehörige Stelle Pauli lautet: (L. 23.)
"dch habe vom Herrn empfangen, was ich euch auch überlie¬
ft habe, daß der Herr Jesus in der Nacht, in welcher er vcr-
rathcn wurde, das Brod nahm, (V. 24.) und dankte, cs brach,
""d sprach: „Nehmet hin und esset, das ist mein Leib, der für
E"ch hingegeben wird; Dieses thut zu meinem Andenken".

lV. 25.) Deßglcichen — nahm er — nach dem Nachtmahle
""ch den Kelch, und sprach: Dieser Kelch ist der neue Bund in
Meinem Blute; thut dies, so ost ihr trinket, zu meinem Anden-

(V. 26.) Denn so oft ihr dieses Brod esset und diesen Kelch
""stet, sollet ihr den Tod des Herrn verkündigen, bis er kommt"

Gerichte).
. Was Christus mit obigen Worten anordnetc, wird mit ver¬
gebenen Namen bezeichnet; als: kuckm-mtia, k'u^s-c^/s-, d. i.
Gnaden gäbe, weil in diesem Sacramcnte der Herr der Gna-
E" selbst, der Urquell alles Guten, zugegen ist; oder Danksa-
o"."g, weil wir in der Feier dieser heiligen Handlung Gott den
bestmöglichen Dank abstatten. Es heißt ferner die Communwn
D emwnumu — weil sich im Genüsse dieses Sakramentes die
^Meiuschaft der Gläubigen am schönsten ausdrückt; weßhalb
e auch das Sacrament des Friedens und der Liebe ge-
"annt wird; — die Wegzehrung, theils, weil es die geistige
Speise ist, durch welche während der irdischen Pilgerfahrt das
"den unserer Seele erhalten wird; theils, weil cs uns für



264
den Weg in die Ewigkeit stärkt. Von der Gelegenheit und Zeit,
wann es von Christus eingesetzt worden, führt es den Namen
„letztes Abendmahl" und weil es am Altäre vollbracht wird —
am Tische des Herrn (I. Cor. Cap. 10, V. 21.) — „das Al¬
ta rssacr am ent".

Die katholische Kirche faßt die Eucharistie auf als Sakra¬
ment und als Opfer. Daß sie das Erstere scy, braucht
nicht mit Vielem bewiesen zu werden; denn in ihr trifft Alles im
vorzüglichen Grade zusammen, was zu einem Sacramentc we¬
sentlich erforderlich ist; nämlich: die Einsetzung durch Chri¬
stus, von der wir so eben gesprochen; die Materie: Weizen-
brod und Wein; die Form: die vom Heilande über Beides beim
letzten Abendmahle gesprochenen Worte; die Gnade: wie schon
gesagt, der Herr der Gnade selbst ist gegenwärtig.

Drei Dinge, heißt es im Dateeb. roman. (S. 188.), werden
uns durch die Eucharistie angedeutet: das schon vergangene
Leiden und Sterben des Herrn, an das sie uns erinnern soll; die
göttliche Gnade, die uns in der Gegenwart darin zu Theil
wird; und die zukünftige himmlische Freude und Glorie, welche
uns Gott verheißen hat. — In diesem Sacramente bat uns der
Herr den größten, immerwährenden Beweis seiner Liebe hinter¬
lassen. — Die übrigen Sacramente haben die Kraft zu heiligen
erst dann, wenn sie Jemand empfängt. Die Taufe z. B. >st
ein Sacrament, wenn der Mensch in der That mit dem Wasser -
aus dem heiligen Geiste — gereim'qet wird; zur Eucharistie aber
genügt die bloße Consccration der Materie; in ihr ist der Urheber
der Heiligkeit schon vor dem Gebrauche zugegen; denn noch lm^
ten beim letzten Abendmahle die Apostel die Eucharistie nicht aus
der Hand des Herrn empfangen, als er schon versicherte, es stb
sein Leib, den er ihnen darreiche. (Siehe Oonc. Drill. 8688. "
cap. 3., und Osteel,, roman. S. 187.)

Der ean. 1. 8688. 13. Oone. Drill. lautet: „8i cgüs neMneOl.
in Lanetissimas lknebsristiae 8aeramentn contineri vere, realiter,
et 8iil)8tantikcliter eorpus et 8sn^iiinem uns enm anima et llie^
nitate Domini no8tri llo8u 0I>ri8ti, so proinlle totnm Obrmtmn;
clixerit, tantumnioclo e8se in eo, nt in 8iAno, vel ti^ura, aut virtate-
snatlwma 8w-. (Wenn Jemand läugnet, daß im Sacramente btt
allerheiligsten Eucharistie wahrhaft, wirklich und wesenhai'
der Leib und das Blut unseres Herrn Jesu Christi mit seiner SesO
und Gottheit; also der ganze Christus enthalten (gegenwärtig^
sey; sondern sagt, daß Er darin nur wie in einem Zeichen ob«
in einer Figur (d. i. bildlich) oder virtuell sey, so sey er »n
Banne.) Wie aber diese Gegenwart Christi aufzufaffen sey,
klärt noch näher der osn. 2.: „Wenn Jemand sagt: im allerhe"'
Sacramente der Eucharistie bleibe die Substanz (das WcM
des Brodes und Weines zugleich mit dem Leibe und Blute uns¬
res Herrn Jesu Christi; und wenn er läugnet jene wunderbare,
und ganz eigcnthümliche Verwandlung der' ganzen Substanz



265
Bredeš m den Leib , und der ganzen Substanz des Weines in
das Blut (Christi); so, daß nur die Gestalten des Brodes und
Weines übrig bleiben, — welche Verwandlung die katholische
Kirche sehr zweckmäßig die „Transsubstantiation" nennt, so
so sey er im Banne." (Zu vergleichen cap. 1 und 4.)

Das Concil hat die uralte katholische Lehre*) deßhalb
so formulirt, um dieJrrthümcr und Neuerungen der sogenann¬
ten Reformatoren des sechzehnten Jahrhunderts, welche dieselbe,
unter einander nichts weniger als übereinstimmend, in verschiede¬
ner Weise angegriffen batten, abznweisen. Luther hielt zwar an
der wirklich en Gegenwart Cbristi im Rltarssacramcnte fest;
Möthiget, wie er im Briefe an die Straßburger gesteht, durch
die unumstößlichen Gründe, welche dafür sprechen, obwohl es ihm
nicht am guten Willen fehlte, den „Papisten" auch hierin einen
Puff zu versetzen; aber die Trans snb staut iation verwarf er.
Dazu war er wohl auch durch seine Rechtfertigungs-Theorie ver¬
anlaßt. „Luther konnte im Ilbendmable nicht Christus allein fin¬
den, schreibt Dr. Möhler (Symbolik S. 321.); Brod und Wein
drängten fich ihm immer wieder entgegen, da er auch in dem
Wille» des in Christo Wiedergebvrnen einen fortdauernden Dua¬
lismus annahm, ein stetes Nebencinanderbestehen eines geistlichen
nnd fleischlichen Wollens, so daß das letztere, das Böse im Men-
ühcn, gar nie in das erstere sollte umgcwandelt werden können." —
)n dcr sogenannten Coucordienformel, welche im Jahre 1577 von

,en Tbeologen im Kloster Bergen, in der Nähe Magde¬
burgs, entworfen wurde, ward festgesetzt, daß der Leib und das
olut Christi in, mit und unter dem Brode und Weine gegeben
^rrde. (Impanatio - Oonsubstantiatio), d. i. diese Elemente hören
durch die Consccration nicht auf zu sryn, was sie frübcr waren,
"amlich Brod und Wein. Um dem Einwurfe der Calviner zu be-
Wnen: daß Christus, der von seiner Himmelfabrt an zur Rechten
Lottes sitze, nicht zugleich auf Erden leiblich zugegen seyn könne,
stellte Luther die paradore Behauptung auf, daß Christus auch
seiner Menschheit nach allgegenwärtig sey (nbigiiitas corporis
rlm'sti), welche insbesondere 'an Johann Brenz, dem sogenannten
sU'svrmator Würtembergs (ff 1570) einen hartnäckigen Verfechter
datte. Hierüber erklärt das Concil: „biegue e»ii» baec intra ss
k^nsnt, nt ipse 8alvator noster semper all clexteram ?atris in eoe-

«ssicleat gnxta motlum exsistencli naturalem, et ut mnltis ni-
dlloininns alüs in locis sacramentali ter praesens sna substantia
»oliiz agtzit, ea exsistensti rations, guam etsi rerbis expriniere vix
k^sumus, possibilem tamen esse Deo, oogslatione, per üliem illu-
^uts, assequi possnmus, et eonstantissime creclere eiebemiis."

13. cap. 1)

lis enim mesores »ostri oinnes, quolgiiot in vers Cbristi ecclesis kue-
wnt, gnj de ssnctissimo boc 8«crsmento llisserusrunt, opertissime pro-
>e«kj sunt. (csp. 1.)



266
Em anderer Jrrthnm der Lutherischen, den ihr Meister an¬

fänglich nicht hegte, bestand darin, daß sie Christi Fleisch und
Blut nur im Momente des Genusses gegenwärtig glaubten; wo¬
für doch wobl kein irgend baltbarer Grund vorgcbracht werden
kann. Die Gegenwart Christi ist ja von der Kraft seiner
Einsetzungs Worte, die bei der Consccration gesprochen wer¬
den, abhängig; nirgends hatte dieselbe der Herr erst durch den
Empfang des Sakramentes bedingt erklärt.

„Dieses ist, sprach er, mein Leib, mein Blut" — und im
selben Augenblicke ward es also. Gewiß beteten damals
im Saale zu Jerusalem die Apostel ihren nicht nur leiblich sicht¬
bar, sondern auch saeramentalisch gegenwärtigen Herrn und Gott
an, noch ebe jeder Einzelne aus ibnen das Dargercichte nahm,
aß und trank.

Dagegen sprechen auch alle Stellen aus den Schriften der
ältesten Kirchenväter über das Aufbcwabren, Versenden
u. dgl. des Leibes und Blutes Christi.

Andreas Karlstadt (Bodenstcin) Martin Luthers Collega in
Wittenberg, zog aus den Ansichten Luthers und Melanchthons
über das Wesen der Sacramente folgerichtige Schlüsse gegen die
wirkliche Gegenwart Christi in der Eucharistie; die dann durch
Ulrich Zwingli und dessen Gefährten Job. Oecolampadius weiter
entwickelt wurden. Diese fanden im heiligen Abendmahle nichts
als eine bloße Erinnerung an Christus, an seine Leiden und stu
neu Tod; wenigstens trat das Tiefere, was sie in demselben sehr»
mochten, in so schwachen Spnren hervor, daß cs selten Jemand
gewahrte. Die Rationalisten unserer Tage dürfen sie hierin sicher
als ihre Patrone verehren.

Gleichsam einen Mittelweg cinschlagend zwischen Luthers und
Zwingli's Ansicht, lehrte Johann Calvin: daß der Leib Christi
zwar wirklich im Abcndmahle gegenwärtig sep, und daß ihn dcr
Gläubige genieße; d. i. nach Calvins Ansicht empfange nur der
durch den Glauben Gerechtfertigte — der zur Seligkeit Pra^
destinirte — den Leib des Herrn; während der Ungläubige niclsiv
als bloß Brod und Wein erhalte. (Laut der Concordienformel der
Lutherischen hingegen empfange zwar wohl auch der Unwürdige,
der Ungläubige, den Leib und das Blut Christi, obschon zu seines
Verderben.) Calvin meinte es aber näher bezeichnet so: daß
gleichzeitig mit dem mündlichen Genüsse der sinnlichen Elemente,
die in jeder Beziehung blieben, was sie sepen, und lediglich den
Leib und das Blut Christi bedeutete», eine aus dem Leibe
Christi, der nun nur im Himmel sey, ausflicßendc Kraft dem
Geiste dargeboten werde. *) (Siehe Dr. Möhler a. a. O. S. 328 '

*) Dies scheint unter dem Ausdrucke: „in virtuto" des obcitirten csn- '
zu verstehen zu seyn; wahrend die Worte: -,in siKno vel liFurs^ zunaast
gegen die Zwinglianer gerichtet waren.



267
Luther, der Widerspruch nicht zu ertragen vermochte, und

Niemand Anderem, als nur sich, den Beruf zu rcformircn zucr-
kemicn wollte, fuhr gegen die „Sacramentirer" — so nannte er
die Anhänger Karlstadt's, Zwingli's u. s. w. — sehr heftig los.
Schon Melanchthon, der Verfasser der Augsburger (Konfession,
hatte sich in Bezug auf die Abendmahlslehre der Ansicht Calvins
Mneigt; es entspann sich eine hitzige Polemik zwischen den „Lu¬
theranern" und „Philippisten" als „Crppto-Calvinen,". — In
Sachsen wurden Viele der Letzteren eingekerkert und hart be¬
handelt. —

Die anglikanische Kirche betreffend, genüge die Bemerkung,
daß in den secbs Artikeln Heinrichs V M., der bekanntlich vor
leinen, Bruche mit Rom in einer Schrift die sieben heiligen Sa¬
kramente wider Luther vertheidigte, und dafür vom Papste Cle¬
mens VII. mit dem Titel: clekensnr lulol ausgezeichnet wurde, —
Elchen Ehren-Beiuamen die Könige von England, obwohl den
Papsi nicht mehr anerkennend, doch, sonderbar genug, noch heu¬
len Tages führen, — die Transsubstantiation mit der Messe
"och nicht verworfen ward, wie daun in den 39 Artikeln, in
solche zur Zeit der Königin Elisabeth die unter Eduard VI. ent¬
worfenen 42 zusammcngeschmolzen, und die noch jetzt als Glau-
densnonn gelten. Eine Bill führte < 1672) sogar den sogenannten
»Testeid" ein; aste Angestellten mußten nicht nur den Treu- und
^iprematscid leisten, und das Abendmahl nach anglikanischem
Mus empfangen; sondern auch die Transsubstantiation
ausdrücklich in einer schriftlichen Betheuerung läugncn!

Der Rationalismus hat die Meisten der Protestanten — zu-
msi ihrer theologischen Professoren und Prediger — bereits seit
P zweiten Hälfte des vorigen Jahrhundertes der ursprünglichen
^hre der sogenannten Reformatoren entfremdet, und die symbo-
"ichcn Bücher um ihr dogmatisches Ansehen gebracht.

Als Beweis für die Wahrheit des katholischen Dogma von
.^wirklichen, wesenhaften Gegenwart Christi in der
Eucharistie, unter den bloßen Gestalten des Brodcs undWci-
"e/, sehen wir mit Recht die Einsetzungsworte Christi selbst an.
Mehmet hin und esset. Das ist mein Leib." Und: „Trinket

daraus; denn Dies ist mein Blut des neuen Testa-
"'Mtes". (Matth. Cap. 26.) Im Griechischen: ö-

X«/Zcop 's I-/r7L> rov xsu tvXo/i/-7«e, exX«<7L, rc«.'
. eoo eä/ie. G«^er<5 rauro k?-' ra

uan. X«-8cor rs ü«-' eva-xer
X^^co,/. H/LrL «fron rsuro e?/ ra

?'äLuan, ro r-/5 ra irrh, noX-
v o ? a L ci P L § / ? «zc« r? eo .

. Keine Stelle der heiligen Schrift widerlegt so sehr die Be-
Mptung der Protestanten/daß die Bibel für sich selbst verständ-
"ch genug sey, und nicht der Auslegung einer irrthumslosen Lehr-
°"°rität bedürfe, als die eben angeführte. Denn alle früher er-



268
wähnten Parteien meinten den Sinn derselben allein richtig auf¬
gefaßt zu haben; und sie kommen doch in der Auslegung weder
untereinander überein; noch waren die einzelnen Lehrer sich selbst
immer konsequent; indem sie morgen Das aufgaben, was sie
beute noch vertheidigten, oder es gar am Ende dem Belieben
überließen, einer Ansicht zu seyn, welcher man wolle. (Zusorlt et
invem't ibi guisquo suum. —

Wie ganz anders in der katholischen Kirche! Da siebt über
dem unsicheren subfectiveu Urtheile des Einzelnen der Geist des
göttlichen Stifters der Kirche; da gilt als Glaubensnorm: „Was
immer, was überall, was von Allen geglaubt worden ist". (Vin¬
cent. IHnens. soso. 5. Ovmmonltoinim.)

Wer die Einsetzungsworte Christi unbefangen liest und erwägt,
hat keinen Grund, zu vermuthen, dieselben seyen anders, als im
buchstäblichen Sinne zu verstehen, welcher Sinn nur Der
seyn kann: Der Heiland reichte den Aposteln Etwas dar, was
wohl die Gestalt des Brodes und Weines hatte; aber in dem¬
selben Augenblicke, als er die obigen Worte sprach, schon nicht
mehr Brod und Wein; sondern sein Leib und sein Blut war-
Sonst hätte er ja nicht sagen können, wenn er anders seine Zu¬
hörer nicht irre führen wollte, — was ohne Gotteslästerung mast
zu denken —: Das ist; sondern: Das bedeutet, oder ver-
sinnbildet meinen Leib und mein Blut. — Nur nach kathob-
scher Auffassung enthalten die Worte Jesu beim letzten Abcnd-
mable die Erfüllung der von ibm — laut Joh. Cap. 6-
früher zu Capharnaum gemachten Verheißung: „Das Brod,
das ich geben werde, ist mein Fleisch, (welches ich) für das
Leben der Welt" (hingeben werde). (V. 52.) Da stritten die F-
den unter einander und sprachen: Wie kann uns Dieser ch»
Fleisch zu essen geben? (V. 53.) Was erwidert ihnen
Herr? Etwa: Stoßt euch nicht daran! ich rede fa nur im Bilde
Nein! im Gegentheile er wiederholt und verstärkt seinen Ausspruch
'»Wahrlich, wahrlich, sage ich euch, wenn ihr das Fleisch °
Mcnschensohnes nicht essen, und sein Blut nicbt trinken werdet, >
werdet ihr das Leben nicht in euch haben. Wer mein Fleisch 'k -
und mein Blut trinkt, der hat das ewige Leben, und ich wtt°'
ihn am jüngsten Tage auferwecken. Denn mein Fleisch''
wahrhaftig eineSpeise, und mein Blut ist wabr-ft^
tig ein Trank". (V. 54-56.) Eben, damit sein Fleisch
Blut den Gläubigen zum Genüsse dienen könne — denn so
riell, wie das Fleisch, welches auf dem Markte verkauft
könnte es doch wohl nicht genossen werden — wollte der Hou«
ihnen Beides unter den Gestalten der gewöhnlichsten
rungs- und Stärkungsmittel zugänglich machen. So
standen sind seine Worte Geist und Leben. (V. 64.) Masi
aus den Capharnaiten und Jüngern nahmen sie aber im obcsi.
crasien Sinne; da waren sie ihnen freilich zum Aergernisft /
schien ihnen Jesu Rede zu hart. Einer solchen materiell -



269
nicht aber der katholisch buchstäblichen Auffassung gilt, was der
Herr sagte: „Der Geist ist es, der lebendig macht. Das Fleisch
nützt nichts". (V. 64.)

Meine sa nicht Jemand, in einer Auslegung obiger Worte
Zesu von dem Glauben an Ihn wäre Geist, d. h. sie wäre
eine geistreiche! Mit Nichten; sondern nur Gewalt würde dem
Ausspruche Jesu angethan. Damals glaubten sa schon Viele
an Ihn; wie hätte er demnach von der geistigen Speise seiner
"ehre als von einer erst zukünftigen sprechen können? Wenn
m 6. Cap,'tel des Evangelisten Johannes nicht von der Eucharistie
die Rede ist, so macht dieser Apostel, der die Einsetzung der-
lesbcn nicht erzählt, davon gar keine Meldung, — was durchaus
mcht angenommen werden kann. Gewiß war es der Weisheit des
Herrn angemessen, ein so großes Geheimniß vorher an zu kün¬
den, ehe er es in der That einsetzte, und so darauf vorzube-
^eiten. Die Kirchenväter berufen sich öfters auf diesen Vortrag
^su ju Eapharnaum, gegen die Häretiker, welche die Gegenwart
Wnsti läugneten; ein Beweis, daß sic denselben so wie wir
faßten. — Von der Eucharistie legen ihn aus: Eyrillus von
-Jerusalem, Basilius, Ambrosius, Augustinus, Cyrillus von Aleran-
'Uen, Theodoretus, Papst Leo I. u. A. Ja schon früher Orige-
"es und Cyprianus. Jener insbesondere in: I>om. 7. in ölum.

Um auf die Einsetzungsworte zurückznkommen, wozu hätte
M'-s wohl ein bloßes Ged ächt nißma hl gestiftet? Um das
Andenken an Ihn fortan rege zu erhalten? Doch er hat ja für
dle Menschheit so überaus Großes geleistet, daß er auch ohne ein
Elches Mahl aus der Erinnerung derselben nie verloren gehen
wnnte; daß er wahrlich nicht nöthig hatte, zu einem so außerge-
wohnlichen Mittel zu greifen, um sich vor der Vergessenheit zu
dswahren. Nein! Selbst wenn er nichts weiter als ein Weiser
Ware, dürfte ihm so etwas nicht zugemuthct werden! Als Gott-
wensch aber, als der Erlöser der Menschheit, mußte er etwas
"»endlich Höheres mit dem Abendmahle beabsichtct haben. Was
m dies? Bis zum Ende der Welt wollte er unter Denjenigen,

er sich so theuer erkaufte mit seinem Blute, gegenwärtig blei¬
en; wohnen unter ihnen, mit allem Reichthume seiner Gnaden,
wnier Liebe, seines Trostes und Friedens! Ja noch mehr! Zur
Speise wollte er sich den Seinen hingeben, ans daß sie so ganz
'w Ihm Eins werden, wie er sa gesprochen: „Wer mein Fleisch

und mein Blut trinkt, der bleibt in mir, und ich in ihm".
"°h. Cap. 6, V. 57.)
. Nicht anders, als buchstäblich, von der wirklichen Ge-
^nwart Christi, nach geschehener Verwandlung der Substanz des
Kotzes und Weines in sein Fleisch und Blut, wurden die Ein-
Mngsworte von den Aposteln, insbesondere vom heil. Paulus
^standen, welcher, wie oben gesagt, durch unmittelbare Offen-
°arung vom Herrn darüber belehrt worden war. (Ein bloßes
edächtnißmahl wäre einer solchen Offenbarung wohl nicht



270 S
werth gewesen.) „Der Kelch der Segnung, den wir segnen, —
schreibt er I. Cor. Cap. 10, V. 16. — ist er nicht die Gemein¬
schaft des Blutes Christi? Und das Brod, das wir brechen,
ist es nicht die Gemeinschaft des Leibes des Herrn?" Im eilften
Capitel des nämlichen Briefes fügt er der Erzählung über die
Anordnung der Eucharistie die ernste Ermahnuicg und Warnung
bei: „Der Mensch prüfe sich selbst, und so esse er von diesem
Brode, und trinke von diesem Kelche; denn wer unwürdig ißt und
trinkt, der ißt und trinkt sich das Gericht (zur Verdammung), in¬
dem er den Leib des Herrn nicht unterscheidet" (von einer ge¬
wöhnlichen profanen Speise). (V. 28, 29.) „Wer unwürdig die¬
ses Brod ißt, oder den Kelch des Herrn trinkt, der ist schuldig
des Leibes und Blutes des Herrn." (V. 27.) Wenn die Eu¬
charistie nichts Anderes wäre, als nur ein Andenken und Sinn¬
bild des Leidens Christi, was brauchte es einer so nachdrücklichen
Aufforderung zur Selbstprüfung — sogar unter Hinweisung auf
das Gericht Gottes? Wie könnte sich der Unwürdige an dem
Leibe und Blute des Herrn versündigen, wenn er nicht wirk¬
lich Solches, sondern nur Brod und Wein empfinge? Wie
könnte er sich die Verwerfung hinein essen? Wie konnte der
Apostel Krankheiten und Tod als Strafen des frivolen,
leichtfertigen Genusses bezeichnen? (V. 30.) In welchem Zusam¬
menhänge stände dies Alles? Nur im katholischen Dogma finden
diese Fragen ihre Antwort. Nur wenn Christi Fleisch und Blut
wirklich gegenwärtig ist, so ist der unwürdige Genuß eine Ver¬
sündigung an denselben — ist Gottesraub. Und nur wenn
der Herr nicht bildlich gesprochen: „Wahrlich, wahrlich, sage
ich euch, wenn ihr das Fleisch des Menschensohnes nicht essen,
und sein Blut nicht trinken werdet, so werdet ihr das Leben
nicht in euch haben" <Joh. Cap. 6, V. 54.), hat auch der Ape-
stel Recht, wenn er schreibt: „Darum sind unter euch viele Schwache
und Kranke, und entschlafen Viele". (I. Cor. Cap. 11, V. 30.)

Von den Aposteln haben die ersten Christen den Glauben an
die wirkliche Gegenwart Jesu in der Eucharistie; an die Ver¬
wandlung des Brodes und Weines in sein Fleisch und Blm
erhalten. Beweis sind uns die ältesten Kirchenväter. Der he"'
Ignatius, Bischof zu Antiochia, im 1. Jahrhundert schreibt: (ess
ast Sinern, oap. 7.) „Sie — nämlich die Häretiker seiner Zeit, dn
sogenannten Doketen, welche dem Jrrthumc huldigten, daß Christs
keinen wahren, sondern nur einen Scheinkörper gehabt — enthaO
ten sich der Eucharistie, weil sie nicht mit uns — Katholiken -s
bekennen, daß die Eucharistie das Fleisch unseres Heilan¬
des Jesu Christi sey; Das, welches für unsere Sünden ge¬
litten, und welches der Vater nach seiner Huld wieder auferwess
hat". Vergl. ast kpbes. eap. 20., wo Ignatius die Eucharistie
Arznei der Unsterblichkeit, das Antidotum des Todes, — welcher
durch die erfolgende Auferstehung besiegt wird, — nennt; was sie
als bloßes Symbol, oder wenn in ihr nur Brod und Wein vor-



271
Händen, gewiß nicht ist. Siehe auch sei kiülgtlelph. eap. 4., und
sä liüman. Dort ermahnt er die Gläubigen zu Philadelphia, daß
sie Alle au einer und derselben, von Einem Bischöfe verrichteten
Eucharistie Theil nehmen sollen, gleichwie auch nur Ein Fleisch
des Erlösers und Ein Kelch seines Blutes ist.

Der heil. Justinus — im 2. Jahrhunderte — sagt in seiner
größeren (I.) Apologie (66.): „Nicht als gemeines Brod und als
gemeinen Trank empfangen wir die Eucharistie; sondern, wie
durch das Wort Gottes unser Heiland Jesus Christus Fleisch ge¬
worden, sowohl Fleisch als auch Blut zu unserem Heile gehabt
dat, so sind wir belehrt, daß die krast des mit Seinem Worte
gesprochenen Gebetes gesegnete Nahrung, wodurch unser Blut und
unser Fleisch, gemäß der Umwandlung (der genossenen Speisen;
Andere verstehen: durch Verwandlung, d. i. Vorbereitung unseres
Heikes zur Auferstehung und Unsterblichkeit) genährt wird, sowohl
das Fleisch als auch das Blut dieses Fleisch gewor¬
denen Jesus sey. Denn die Apostel haben in den von ihnen
dttfaßten Denkwürdigkeiten, Evangelien genannt, uns überliefert,
Mis habe ihnen so aufgetragen, indem er Brod nahm, dankte
"ud sprach: Dieses ist mein Leib — und eben so den Kelch
»ahm, dankte und sprach: Das ist mein Blut — und nur
ihnen allein mitgetheilt". Justinus argumentirt: So wahr unser
Maud Jesus Christus Fleisch geworden ist, so wahr und in dem-
lelbeu Sinne ist die Eucharistie des Fleischgewordcnen Fleisch,
welches uns zum Genüsse dargereicht wird. Zugleich erhellt dar¬
aus, daß zu seiner Zeit die Einsetzungsworte Christi allgemein
buchstäblich — nicht bildlich — genommen wurden.

Der heil. Irenäus bekämpft fene Ketzer, welche die Men;ch-
"»erdung des Sohnes Gottes, und die wirkliche Auferstehung der
Mer läugneten, eben aus dem Glauben an die wirkliche Gegen¬
wart Christi im heiligen Abcndmahle, zu welchem auch sie
"ch bekannten, und zeigt, in welche Widersprüche sie sich ver-
""ckoln. Denn „hat uns Christus nicht durch sein eigenes Blut
sslöst, so kann auch der eucharistische Kelch nicht die Gemeinschaft
icmes Blutes, und das Brod, das wir brechen, nicht die Ge-
wkinschaft seines Leibes seyn." (aste. Imor. V. 2.) sind I>b. IV.

„Wie können sie glauben — die Häretiker — daß das Brod,
, er welches man Dank gesagt hat, der Leib ihres Herrn

und daß es der Kelch seines Blutes scy, wenn sie
"»cht bekennen, daß er der Sohn des Weltschöpfers ist? U»d

können sie sagen, daß das Fleisch für immer der Verwesung
Meimfalle, und nie das Leben empfange, welches doch mit dem
- >be und Blute des Herrn genährt wird? Entweder sollen
»e also ihre Ansicht ändern, oder sich vom Darbnnaen — Opfern —
Malten". — Wenn der heil.Irenäus nicht die Transsubstan-
'"ion im katholischen Sinne gelehrt hätte, so wäre seme Be-
^"ptung, daß durch den Genuß der Eucharistie die verwesliche
Substanz des menschlichen Leibes in eine unverwesliche vcrwan-



272

delt werde, nicht probehältig gewesen. Die Häretiker hätten ihm
nämlich entgegnen können: Wie das Brod in der Eucharistie auch
nach der Consecration noch Brod bleibt, nicht in den Leib des
Herrn übergeht, so werden auch unsere Leiber, obgleich sie mit¬
tels des Brodes den Leib Christi empfangen, doch durch die
Vereinigung mit demselben nicht verwandelt — bleiben also ver¬
weslich. Zu vergleichen Ilb. V. 2, 2 und 3. Daselbst lehrt
er: „daß Brod und Wein, sobald sie das Wort Gottes empfan¬
gen, d. i. sobald die Consecrationsworte Christi darüber ausge¬
sprochen sind, die Eucharistie werden, welche der Leib und
das Blut Christi ist". Der nämliche Vater erzählt, (üb. b
eop. 13.) daß ein gewisser Ketzer Marcus, ein Valentinianer, durch
irgend einen Kunstgriff weißen Wein roth färbte (bei der Feier
seiner Eucharistie), um glauben zu machen, es habe sich in Folge
der von ibm ausgesprochenen Consecrationsworte der Wein sicht¬
bar in Blut verwandelt. Daraus schließen wir: wenn der Glaube
an die Verwandlung des Brodes und Weines in den Leib und m
das Blut Christi im heil. Abcndmahle unter den Christen damals
nicht allgemein war, so läßt es sich nicht erklären, wie der ge¬
nannte Betrüger auf seinen Einfall kommen, und auf irgend Je¬
mandes Bewunderung rechnen konnte.

Die rationalistischen Gegner des katholischen Dogma von des
Eucharistie, zumal der Transsubstantiation, schmeicheln sich h'f
und da, daß ihnen die Lehrer an der alexandrinischen Catecheteu-
schule, welche von Pantänus, am Ausgange des zweiten Jahr-
hundertcs, wenn nicht ins Leben gerufen, so doch fester begründet
und eingerichtet wurde, günstig scyen. Sie thun ihnen aber ge¬
waltig Unrecht. So viel ist wahr, daß die Alcrandriner lieber
und häufiger, als die übrigen alten Lehrer der Kirche allcgorisir-
ten, daher reden sie auch manchmal von einem geistigen Ge¬
nüsse des eucharistischen Leibes und Blutes Jesu, oder sie neunes
die Gestalten des Brodes und Weines ein Symbol des dar¬
unter enthaltenen Leibes n n d Blut e su. dgl., ohne aberd tt
wirkliche Gegenwart Christi auszuschließen. Der dies¬
falls ziemlich dunkle Clemens von Alexandrien, des Pantänne
Schüler sagt: daß wir den Heiland in unserer Brust ver¬
schließen sollen, um die Unvollkommenheiten unseres Fleischs
auszugleichen, (kaeä. Ilb. I, oap. 6.) In den Ausgaben seu"
Werke kommt eine merkwürdige Stelle eines gewissen Theodos
vor, daß das Brod, welches in Kraft des Wortes gehciliget wn^
nicht Das sey, was es äußerlich — seiner Gestalt nach
seyn scheine, (ö c^ro>, sL «--to-^r«: r>? r«
00 rot «o'r« x«r« ra

Origenes, des Vorigen Schüler, sagt zu den Christen
13. in Lxoll ): „Ihr sorgt beim Empfange des Leibes de
Herrn mit aller Vorsicht und Ehrfurcht dafür, daß nichts davo
auf den Boden falle; denn ihr glaubet, und zwar mit Rem -
daß ihr euch versündiget, wenn etwas aus Nachlässigkeit heruntc



273
fallt." Warum cine so ängstliche Vorsicht, (vergl. Tertnllian 6o
caroiia cap. 3.), wenn in der Eucharistie bloß Brod und Wein
wäre? Der Nämliche redet (bom. 2 in psalm. 37.) zum unwür¬
dig Communicircnven: „Du fürchtest nicht, den Leib Christi
zu empfangen, indem Du zur Eucharistie hinzutrctest? — Meinst
Du, Du werdest dem Gerichte Gottes entfliehen?" Ebenso in
lwm. 13 in I.ovit. Und Hom. 7 in lib. V. Nosiš : „Damals — im
alten Bunde — war das Mauna eine vorbildliche Speise, nun
aber ist das Fleisch des Wortes Gottes eine wahrhafte
Speise, wie Jesus selbst sagt". (Joh. Cap. 6, V. 56.) Siehe
auch Hom. 3 in Diversa.

Tertulllan: „Das Fleisch genießt den Leib und das Blut
^>nsti, auf daß die Seele von Gott genährt werde", («lo resnr.
cap. 8.) Wenn derselbe (lib. 4, cap. 40 contra DIarc.) schreibt:
.^eceptum panom ot elistribntum cliscipnlis corpns sunm freit, hoc
«Ä corpus msum clieomlo, i«I ost, figura corporis m e i-J so ist
>bm das Wort ll^nru hier offenbar, wie es die ganze Stelle
Mst, nicht gleichbedeutend mit Zeichen, oder Symbol, sondern
mir die Erscheinungsweise, das ^coillens, unter welchem
nch das wahrhaft Reale, nämlich der Leib des Herrn darstcllt.
^>chc lib. do jllol. cap. 7; wo Tertulllan sich gegen jene Christen
fmsi-rt, welche Götzenbilder verfertigten, und mit den nämlichen
Händen dann die Eucharistie empfingen. „Welch ein Verbrechen!
M er aus. Die Juden haben nur einmal an Christus sich ver¬
bissen; Jene aber mißhandeln täglich seinen Leib!" Also
äl dem Tertulllan der eucharistische Leib Christi Derselbe mit dem
dou den Juden getödteteu. (lib. eie orat. cap. 6 und 14? — lib. <Io
Mie.) — Der heil. Cyprian legt öfters vom katholischen Glau-
°kn in Betreff der Eucharistie Zeuguiß ab, so: (cio orat. Dom.)
»Mr bitten — im Vater unser — daß uns unser Brod, d. i.
Kristus, täglich gegeben werde". Anderswo (lib- cle lapsis.)
beklagt er sich, „daß Einige, die erst in der Verfolgung Christum
berläugnet, und den Götzen geopfert hatten, mit denselben be-
!Meu Händen, ohne Buße, zur Eucharistie hinzutreten, und sich

au Christi Leib vergreifen".
. Cyprian erzählt einige Wunder, woraus sein Glaube au die

Hfikliche Gegenwart Christi sattsam erhellt. So z. B. Ein Un¬
würdiger nahm heimlich die Eucharistie; fand aber daun zu seinem
schrecken, daß er Asche iu seinen Händen trage. Dadurch, be-
^ftkt der heil. Kirchenvater, wurde dargcthan, daß der Herr
üch entferne, wenn er verläugnct wird. — Im 56. Briefe schreibt

„Die Streiter Christi trinken deßhalb täglich den Kelch des
Kiltes Christi, damit sie sich nicht fürchten, selbst für Ehri-

ihr Blut zu vergießen". Die Märtyrer vergießen ihr wirk-
!chcs Blut, also muß auch das Blut Christi in der Eucharistie
f'" wirkliches, reelles, nicht bloß sinnbildlich vorgestelltcs
llyn. — Einige bedienten sich beim Opfer des bloßen Wassers;

nicht am Gerüche des Weines für Christen erkannt zu werden.
18



274
Diesen Furchtsamen gibt Cyprian zu bedenken (op. sä Oseeil.):
„Wie können wir für Christus unser Blut vergießen, wenn wir
uns scheuen, Christi Blut zu trinken?"

Die Schlußfolgerung ist die obige. — (Siehe sermo äo coem
Dom.; epls 10 sä iVIsrt^res et Lonkessoros; noch andere Stellen der
epls sä Oseeili'um.)

In ganz gleichem katholischen Sinne sprachen sich aus im
dritten Jahrhunderte der heil. Dionysius, Bischof zu Alexandrien,
im Briefe an den Papst Sixtus II. und in der epistols csnvmcs
an den lybischen Bischof Bastlides; im vierten: der heil. Athana¬
sius; Cyrillus, Bischof zu Jerusalem; Basilius; Gregor von Na-
zianz und Nyssa; Chrysostomus; der heil. Hieronymus, Augusti¬
nus, Ambrosius u. A.

Uebrigens muß wohl berücksichtiget werden, daß die Euchari¬
stie besonders zu jenen christlichen Dogmen gehört, welche man
in der alten Kirche, zur Verhütung der Profanakion, vor den Hei¬
den, und sogar vor den Catechumencn, ehe sie vollkommen erprobt
und der Aufnahme in die kirchliche Gemeinschaft würdig erachtet
wurden, möglichst geheim hielt, (äisciplins srosiü.) Hätten die
ersten Christen im Abendmahle nichts als ein Zeichen des Lcibcö
und Blutes Christi gesehen, so wäre eine so sorgsältige Verheim¬
lichung einer ganz natürlichen Sache völlig zwecklos gewesen. E'»
desto größeres Gewicht haben also die demungeachtet darüber aus
dem Altcrtbume uns vorliegenden Zeugnisse, z. V. das oben citirte
des heil. Justinus.

Wir berufen uns ferner auf die alten Liturgien, welche,
zumal im Oriente, ihren Namen gewöhnlich von den Stiftern der
Kirchen führen, in welchen sie üblich waren; so wird z. B. die
Liturgie der Kirche von Jerusalem die des heil. Jacobus; jeue z»
Alexandrien die Liturgie des heil. Marcus genannt, — oder sic
werden von dem berühmtesten Bischöfe, der sie gebrauchte, bcü-
test, — z. B. vom heil. Chrysostomus, Basilius, Cyrillus u.
Sie Alle enthalten Gebete, daß die Elemente des heil. Abendmah¬
les, nämlich Brod nud Wein, in den Leib und das Blut unst"»
Herrn umgewandelt werden.

Um nur Ein Beispiel anznführen: in der Liturgie der aleM-
drinischen Kirche lautet das Gebet des Priesters: „Sende »bet
uns, und über dieses Brod und über diesen Kelch Deinen heilige»
Geist, daß er Dies heilige und vollkommen mache als der allmäch¬
tige Gott; daß er das Brod zum Leibe, und den Trant
(Wein) zum Blute mache des neuen Bundes unseres Herr»/
Gottes, Erlösers und Allherrschers Jesus Christus."

Sogar die alten Häretiker — wie wir oben aus Irenäus
sahen — und die heidnischen Römer müssen, obwohl gegen ibck
Absicht, Zeugen seyn für die katholische Wahrheit. Diese Letzte¬
ren durch ihre abscheuliche Verdächtigung der unschuldigen Christs»-
als ob sie in ihren gottesdienstlichen Versammlungen ein KM»
schlachteten, und dessen Fleisch, mit Mehl umkleidet, genößen, »»°



275
sein Blut tränken. Eine solche Anschuldigung kann nur aus der,
denn doch trotz aller Sorgfalt zu ihnen gedrungenen, aber miß¬
verstandenen Lehre der Christen von der wirklichen Gegenwart
Md vom Genüsse Christi im bcil. Abendmable erklärt werden.
Dm Heiden kam dabei das gräuliche Mahl des Griechen Thyestcs
in die Erinnerung, des Pelops Sobnes, (um 1320 v. Cbr.), der,
ebne es zu wissen, das Fleisch seiner eigenen zwei Sobne aß,
wklches ibm als Gericht von seinem Rache übenden Bruder Atrcus
vorgesetzt worden war.

Wie kann Jemand nach all Dem die Behauptung wagen,
dos Dogma von der realen Gegenwart Christi, und der Trans-
snbstautiatiou scy menschliche Erfindung, und erst später in die
Kirche eingcsührt worden! Wann denn? Würde man sich dage¬
gen nicht gesträubt haben? nicht dagegen gestritten haben, so wie
man über weit geringfügigere Gegenstände, z. B. über die Oster¬
eier, stritt? — Wer sollte denn diese Neuerung eingeschmuggelt
babcn — so unbemerkt, daß sie Niemandem ausgefallen, bis sie
ass einmal da war, und zwar sowohl in der mvrgenländischen,
als abendländischen Kirche? Unserer Gegner Manche sagen:
Paschasius Radbertus, Mönch im Kloster Corvey in der Picardie,
babe zuerst so etwas gelehrt, in seinem, um das Jabr 831 ge¬
schriebenen Buche: ste corpore 6t Domini, — deßbalb scy
'k sogar von Katholiken bekämpft worden, als: vom Rabanus
Maurus, Abt zu Fulda, dann Erzbischof zu Mainz (ch 856), von
Mramnus, auch Mönch zu Corvey, und von Johannes Scotus
Erigena. — Abgesehen von den obigen Zeugnissen der ältesten
Kirchenväter und Liturgien, — Wer kann es, wenn er die Sache
^>big ansiebt, nur irgend wahrscheinlich finden, daß ein einfa-
?,er Mönch einendem menschlichen Verstände allerdings sehr
'chwierig, ja unbegreiflich scheinende Lehre ersonnen, und deren
Annahme — auch in der griechischen Kirche, die eben damals durch
en Patriarchen zu Constantinopcl, Photius (ch 891) vom Ceutrum
er Einheit — von Rom — losgcrissen wurde — durchgesetzt
Me? Nimmermehr! — Nur an der bis damals ungewöbnlichen
Erstellung des katholischen Dogma durch Paschas,us Radbcr-

nicht am Dogma selbst,*) stießen sich Rabanus Maurus
"nd Ratramnus. Die Ansicht des Johannes Scotus war aber
Mfelsohne eine unkirchliche. Ihm galt das Abendmahl kaum
^br, als nachher dem Zwingli. Aus ihm schöpfte zum Tbene
7Men Jahrhunderte Berengar von Tours seine Irrlehre, welche
ns mehreren Synoden verdammt, und endlich von ihrem Urheber

verworfen wurde, der 1088 im Frieden nnt der Kirche starb.

>-lehnlich, wie Paschasius Radbertus drückten sich auch schon früher
Einige aus, so: Der heil. Johannes von Damascus im 8. Jahrhundert:
"In der Eucharistie ist der Leib wahrhaft mit der Gottheit vereiniget,
der Leib aus der heiligen Jungfrau". (<Ie orlbocloxn liclo I. 4,
esp. 13.). Ja schon JustinuS.

IS *



276
Freilich stammt das Wort „Transsubstantiation" nicht

schon aus den Tagen der Apostel her; (doch datirt es aus der
Zeit vor dem 12. Jahrhunderte) wohl aber die Wahrheit,
welche durch dasselbe am bündigsten ausgedrückt ist. Diese -
die Wahrheit — ist uralt; sie stammt von Jesus Christus selbst.
In den ersten Jahrhunderten wurde sie weniger angefochten, des¬
halb fand sich die Kirche nicht veranlaßt, sich näher darüber aus¬
zusprechen, und sie zu vertheidigen. Sie that cs dann in dem
Grade bestimmter und entschiedener, als die Angriffe der Jrrlchrer
deftiger und zahlreicher wurden. Dies war demnach schon im
Mittelalter, und daun ganz besonders den sogenannten Reforma¬
toren gegenüber der Fall.

Auch der Pantheismus und Rationalismus unserer Zeit muß
sich gegen die katholische Transsubstantiations-Lehre sträuben, weil
es ihm nicht entgeht, daß er durch dieselbe vom Grunde aus ver¬
nichtet wird. Es gilt auch von der Gegenwart, was Dr. I- A.
Mohler schreibt (Symbolik S. Z2Z.) : „Die Lehre von einer We¬
se ns Verwandlung geschöpstichcr Kräfte, um dieselben als göttliche
und vergöttlichende Geistesnahrung zu verwenden, stellt den Ge¬
gensatz des Christenthumes gegen die Grundidee — der Naturver-
götterer — am hellsten heraus, die sich so ausnehmend in der
Welt gefallen, daß sie sic mit der Gottheit confundiren, ohne zu
ahnen, daß durch den Erlöser mit schöpferischer Kraft gerade erst
eine neue Welt hcrvorgebracht werden solle". — Und: «DK
Ehristenthum mit seinem ganzen Inhalte stellt sich in der Brod-
verwandlnngslehre als eine äußere, unmittelbar göttliche
Offenbarung dar". — Dcßhalb stoßen sich die sogenannten
Nernuiiftgläubigen daran.

Die Umwandlung der Substanz des Brodcs und Wee¬
nes in den Leib und in das Blut Christi ist allerdings ein Wun¬
der in eigentlichster Bedeutung. Wer die Möglichst
der Wunder läugnet; Wer sie durchaus nicht zugeben will,
mit Dem zu rechten, halten wir für verlorene Mühe; denn ihn>
genügt ohnehin lein Beweis.

Es wendet etwa hie und da Jemand ein: Ich kann mir niast
vorstellen, wie die äußeren Merkmale einer Sache allein, ok"s
diese, fvrtbcstebcn sollen? — Wir sehen hierin eben so nw"'-!
einen logijchcn Widerspruch, als in irgend einem Wunder über¬
haupt. So wie dieses nicht eine Wirkung ohne Ursache ist, sos
dcrn dabei an die Stelle der natürlichen die unmittelbar gött¬
liche Causalität tritt, so wird hier an die Stelle der mit de«
Merkmalen und Eigenschaften sonst gewöhnlich verbunden^
Substanz durch Gottes Allmacht eine andere gesetzt. Daß aber
Gott dies zu bewirken im Stande sey, wird Niemand
läugnen, der an Ihn, als einen persönlichen, übcrweltlichen Go
Ü>aubt. — Der Gottmensch, Jesus Christus, hat zu Eana "
Galilaa durch seinen allmächtigen Willen Wasser in Wein ver-



277
wandelt, soll er denn keinen Glauben verdienen, daß er den Wein
in sein Blut verwandeln könne? sOvriii. sterosolvm. cotecb. 22.)

Auch hierin ist uns sein Wort Bürgschaft genug; und wir
singen mit aller Zuversicht im schonen Hymnus des beit. Thomas
von Aquin:

,,?0NA0 linAuo":
Verbum coro, ponem verum
Verbo esrnem etkicit;
I'itgue sonMiis Obristi merum,
lsitsi Sensus steüeit-,
Vst ürmonstum vor sincerum
8olo üstes sutkicit.

Die weiteren Aussprüche des Concils zu Trient: ses«. 18.
c,m. Z—11 stxhxn IM notbwcndigen Zusammenhänge mit der bis¬
her entwickelten Lehre. — Unter jeder der beiden Gestalten und
h" jedem der einzelnen Tbeile derselben ist der ganze Chri-

mit Fleisch und Blut, Seele und Gottbeit, enthalten.
ck»n. 3.) Siehe soss. 21. con. 1 3, welche wie folgt lauten:

»Wenn Jemand behauptet: alle Christgläubigen müssen
^ut göttlicher Anordnung, oder bei Verlust der Seligkeit, beide
Gestalten des allerheil. Sacramentes der Eucharistie empfangen;

sey er im Banne." (con. 1.)
, »Wenn Jemand behauptet: die heil, katholische Kirche sey

weht durch gerechte — hinreichende — Ursachen und Gründe be-
sinnmt worden, den Laien, und auch den nicht celcbrireudcn Prie-
!lern die Kommunion nur unter der Gestalt des BrodeS zu rei-
Mn, oder sie habe hierin geirrt; so sey er im Banne." (con. 2.)

»Wenn Jemand läugnet, daß der ganze ungethcilte Christus,
Quelle und der Urheber aller Gnaden, unter der einzigen Ge-

At des Brodes empfangen werde, weil er, wie Einige fälschlich
Aren, nicht gemäß der Anordnung Christi selbst, unter beiden
Gestalten empfangen wird; so sey er im Banne." feon. 3.)

Die dogmatische Begründung dieser Entscheidungen ist im
"I>-3. «ess. 13. enthalten. Denn der Leib Christi, welcher nach
Hiner Auferstehung nicht mehr stirbt j Röm. Cap. 6, V. 9.), bc-
i'bht nicht ohne sein Blut, und umgekehrt.

„8emper boeo üstes in ecelesio 1)oi knit, stotim post coosecrotio-
»eni verum Domini nostri corpus^ vernmgue ejus son^uinem. 8ub
ksnis et vini specie, uno cum ipsius animo et stivinitote existere; sest
'"tgus guistem sub specie pouis, et sonAuinem sub vini specie, ex vi
^rborum; ipsum gutem corpus sub specie vini, et ssuguinsm sul>
^peeie ponis, onimomgue sub utroglie. vi notnrolis iilius connexionis,
enneomitoiitioe, guo Portes Obrisli Domini, gui jon> ex mnrtnis re-

^^erexit, non ampbns moriturus, inter se copulantur; stivinitotem porro
kenpter o,Immobilem i'IIoin ejus cum corpore et om'mo Iivpostoticam
livnem."

Durch die Vorenthaltung des Kelches, welche allgemein
""d gesetzlich im IS. Jahrhunderte - und zwar auf Geheiß



278
des Concils zu Constanz 1415 — üblich wurde, wird also von
der Kirche den Laien nichts Wesentliches entzogen. Es ist
dies ein zur Di sei p lin, nickt zum Dogma gehöriger Gegen¬
stand. Auch die außer der heil. Messe communicirenden Priester
empfangen die Eucharistie nur unter Einer Gestalt; das Opfer
der Messe aber müssen sie, dem Vorgänge Christi folgend, stets
unter beiden Gestalten darbringen.

In besonders rücksichtswürdigen Fällen kann die Kirche zu
Gunsten einzelner Gläubigen und Nationen eine Ausnahme ein-
trcten lassen, und ihnen den Kelch bewilligen, was sie hie und
da gethan hat, — z. B. das Concil zu Basel den Calixtinern
(1433), einem mit der Kirche versöhnten Zweige der Hussiten. —

Die wichtigen Gründe, welche die Kirche zur Anordnung der
Communion unter Einer Gestalt, und zwar des Brodes vermoch¬
ten, waren zumeist: damit die Gefahr des Verschüttens des heil.
Blutes vermieden werde, und weil Viele den Geruch und Geschmack
des Weines nicht vertragen. In manchen Provinzen wäre die
Herbeischaffung des Communicanten-Weines für Viele mit den
größten Schwierigkeiten verbunden.

Die heil. Schrift ist der Communion unter Einer Gestalt nicht
entgegen. Schon der Heiland selbst, der gesagt: „Wer mein Flehm
ißt und mein Blut trinkt, der hat das ewige Leben", sprich^
„Wer dieses Brod ißt, wird ewig leben" (Joh. Cap. ff
V. 55, 59.), worauf sich das Concil zu Trient sess. 21. csp. >
bezieht, zum Beweise, daß der Herr die nämliche Wirkung
der Communion unter Einer Gestalt zuerkenne, wie der unter
beiden. Und Paulus versichert, daß, wer unwürdig entweder
das Brod ißt, oder den Kelch des Herrn trinkt (also, wenn amu
nur Eines von Beiden genießt), des Leibes und Blutes des Hoss»
schuldig sep. (1. Cor/Cap. 11, V. 27.) Wahrscheinlich theilte
Jesus den beiden Jüngern zu Emans (Luc. Cap. 24.) das Abend¬
mahl aus, indem er ihnen das Brod brach. So ist auch ss
der Apostelgeschichte (Cap. 2, V. 1, 2.) unter dem Brechen deö
Brodes allein, der Empfang des Leibes und Blutes Ehss"
zu verstehen. In den ersten Jahrhunderten, während der Verfol¬
gungen, haben die Christen manchmal die Eucharistie nur unter Brod-
gestalt mitgenommen, um sich bei eintretender Gefahr damit)»
stärken. Es entstand die Sitte, — schreibt Dr. Döllinger m-
Hippolptus und Kallistus, S. 350, — das eucharistische Brod aus
der Kirche nach Hause zu nehmen, und successive zu genieße»'
Tcrtullian gedenkt dieser Sitte öfters, z. B. in jener Stelle t»s
orat oap. 14.), wo er den Rath gibt: „an den Fasten-Stationen M
den Leib des Herrn reichen zu lassen, ihn aber aufzubewabrs»
und so an dem Opfer Theil zu nehmen". „Es wird Dc<»
heidnischer Ehemann nicht wissen, schreibt er (lib. II. aä uxoiss»
oap. 6.), was Du im Verborgenen, vor jeder anderen Spctsi-
zu Dir nehmest." Er meint die Eucharistie unter Brodgestau/
welche die christliche Gattin, an einen zweiten heidnischen Ma»»



279
verehelicht, geheim zu Hause genießen wurde. — Wie der heil.
Minus bezeugt (^pal. I.), wurde damals die Eucharistie von
de» Diakonen zu den Abwesenden getragen; Bischöfe schickten sich
dieselbe — auch nur unter Brodgestalt — gegenseitig zu, zum
Zeichen ihrer kirchlichen Gemeinschaft. Eben so wurde sie zu den
Kranken gebracht, wovon der Kirchcnhistoriker Eusebius ein Bei¬
spiel erzählt. (Uh. 6. eap. 44.) Einsiedler pflegten das himmlische
Brod mit sich in die Einöde; gefahrvolle, lange Reisen Unter¬
nehmende mit auf den Weg zu nehmen. — Kindern wurde ehe¬
mals die Eucharistie unter der Gestalt des Weines gereicht,
was noch jetzt unter den Griechen gebräuchlich ist.

Zum noch genaueren Verständnisse des Gesagten mögen die
nachstehenden historischen Daten dienen: Der Gebrauch, das Abend¬
mahl nur unter Einer Gestalt zu empfangen, wurde nicht durch
rin kirchliches Gesetz erst, als etwas früher ganz Unbekanntes ge¬
gründet; sondern umgekehrt war ein solches Gesetz durch den schon
da gewesenen allgemeinen Gebrauch, denselben billigend, veran¬
laßt. Die Sache gab sich, wie man zu sagen pflegt, von selbst.

9- Jahrhunderte fing man an, von der Furcht angeregt, das
Heiligste durch Vergießen zu profansten, sich eines Röhrchens beim
Tcnuffe des Blutes Ehristi zu bedienen. Am Ausgange des l l.Jahr-
huudertes kam die Uebnng auf, die heil. Hostie in das heil. Blut
getaucht, meist auf einem Löffelchen den Gläubigen darzureichen;
was, wie Einer bemerkt, insbesondere der Großbärtigen wegen
geschah, damit sie nicht ihre Haare eher mit dem Blute des Herrn
Quetzen, als dasselbe an den Mund bringen. Das Concil zu
Vermont unter Papst Urban H. (1095) und Papst Paschal II.
Mtcn sich aber mißbilligend darüber ausgesprochen; Jede der Ge¬
halten solle abgesondert empfangen werden, außer im Nothfalle,
und da mit aller Vorsicht. Zur Zeit der Kreuzzüge scheint im
Oriente der Kelch deßhalb nach und nach außer Gebrauch gekoin-
nwn zu seyn, weil cs hie und da au der hinlänglichen Menge
Weines gebrach, und derselbe auf den Schiffen einer um so größe¬
ren Gefahr des Verderbens und Verschüttens ausgesetzt war. Zu
dem gesellte sich die Besorgmß der kirchlichen Lehrer: die minder
Unterrichteten würden in dem Jrrthumc bestärkt, daß nicht unter
jeder Gestalt der ganze Christus gegenwärtig sey. Aus einer
stelle des berühmten Scholastikers und Franciscaners, Alerander
"on Halcs (aus England, -f zu Paris 1245) — 8oM. I,b. 4.
gnaest. 83. membr. 1. — ist zu ersehen, daß damals die Laien jchon
sust durchgehends nur unter Einer Gestalt bris Abendmahl em-
ßsingen. Der heil. Bonaventura, und der heil. Thomas Aquinas
geben dafür zum Theile dieselbe dogmatische Begründung an, als
später das Concil zu Constauz und Trient. Ihren großen Lehrern
svlgend führten der Franciscaner- und Domimcauer-Orden die
Kommunion unter der alleinigen Gestalt des Brodcs in ihren Klo-
ßern allgemein ein, worin ihnen dann auch die Cistercienser und
Denedictiner, z. B. in den weltberühmten Klöstern: Clugny, St.



280
Denis und Monte-Cassino beistimmten. Die überall auch außer
den Klöstern überbandnebmeudc Praxis wurde endlich, wie oben
bemerkt, vom Concil zu Constauz — svss. 13. — förmlich sauc-
tionirt.

Unmittelbar nach der Consecration schon, und so lange die
äußeren Merkmale des Brodes und Weines, als: der Gerucb,
Geschmack, unversehrt sind, ist Christus gegenwärtig; nicht bloß
im Momente des Genusses, (soss. 13. cmn. 4.) Siehe Seite 264.
Es kann also das allerh. Sacrameut im Tabernakel aufbewabrt,
und von da als Wegzehrung den Kranken gebracht werden, (can. 7.>
Dem in der heil. Hostie anwesenden Sohne Gottes gebührt
die eigentliche Anbetung (oultus lalrlno), welche uralt ist, und
nickt etwa erst im Mittelalter auskam. l steh Dr. I. A. Möhlers Sym¬
bolik. S. 323.); daher kann das allerh. Sacrameut dem Volke zur
Anbetung ausgesetzt, und auch feierlich herumgetrageu werden; wie
dies insbesondere in der Frobnleichnams*)-Prozession geschieht,
welche um 1246 zuerst in der Diöcesc Lüttich eingesührt, vom Concil
zu Vienne (1311) aber auf die ganze Christenheit ausgedehnt wurde,
(oan. 6.)

Der etwaige Anwurf: wir Katholiken seyen Brod-Anbeter,
also Götzendiener, wäre gar zu läppisch, als daß wir ihn einer
Widerlegung würdigen sollten. Wenn schon der heil. Augustinus
schreibt in psalm 98: „Niemand empfängt jenes Fleisch knickt
Brod) ohne vorher — den verborgenen Gott und Heiland — au-
gebetet zu haben", so kann dies wohl nur Derjenige beanständen,
der vom katholischen Dogma keinen Begriff hat, oder die Gott¬
heit Christi läugnet. Siebe Oono. Toni. sess. 13. eap. 5.

Kein aufrichtiger Katholik schämt fiel,, seine Kniee vor dem
Allerhciligsten zu beugen. Er beugt sie ja vor dem allmächtigen
Gott, vor dessen Majestät die Engel im Himmel erschauern; er
beugt sie um so lieber und tiefer aus Dankbarkeit, weil der
Unendliche aus Liebe zu uns Menschen, obgleich schon zur Rest!'
ten seines Vaters sitzend, unter der ärmlichen Hülle des Brodes
bei uns scyn will; wie er aus Liebe zu uns einst als schwaches
Kind in der Krippe zu Bethlehem lag, wo ibn die Weisen aus
dem Morgenlande kniefällig anbcteteu.

Wie schon bemerkt, besteht die wesentliche Materie des allerh-
Altarssacramcntes im Weizenbrode und Weine. Die lateinische
Kirche bedient sich des ungesäuerten Brodes, weil nach dcM
Zeugnisse der drei ersten Evangelisten (Matth. Cap. 26, V. 17-!
Marc. Cap. 14, V. 12.; Luc. Cap. 22, V. 7.), welchem aber
auch Johannes (Cap. 13, V. 1.) nickt widerspricht, Jesus am
ersten Tage der ungesäuerten Brode, wo die Juden schon kein ge¬
säuertes mehr im Hause haben durften, das Sacrameut einsetztr-
Doch ist auch die Eucharistie der griechischen Kirche deßhalb nickt
ungültig, weil sie dieselbe im gesäuerten Brode feiert. (Oalecb.
Homan, cie llucliar. 8sor.)

*) Frohn - Herr; Leichnam -- Leib.



281

Dem zu consecrirenden Weine wird ein wenig Wasser beige-
mischt, weil dies, wie die Concilien und der heil/Cyprian bezeu¬
gen, schon der Herr selbst getban; ferner, um daran zu erinnern,
daß aus der durchbohrten Seite Cbristi am Kreuze Wasser und
alnt gestossen; endlich, weil durch diese Beimischung des Wassers,
welches in der geheimen Offenbarung (Cap. 17, V. 15.) das gläu¬
bige Volk bedeutet, dessen Vereinigung mit Christus versinnbildet
Wird. (Oone. Drill. 8688. 22, cap. 7. «an. 9; und Cateob. Koman.)

Rur in der Priesterweihe wird die Gewalt crtheilt, das
orod und den Wein in das Fleisch und das Blut Christi zu um-
waudeln; weil der Herr nur zu den Aposteln und ihren Nachfol¬
gen, nicht zu allen Gläubigen obne Unterschied, gesprochen: „Thut
bwses zu meinem Andenken!" Das ganze christliche Alterthum
'halte diese Ueberzeugung.
. Die ersten Christen kannten kein größeres Gluck, als recht

vst zum Tische des Herrn hintreten zu dürfen. Von diesem aus¬
geschlossen scyn, war ibncn Eins mit: von der Gemeinschaft mit
^mstus ausgeschieden seyn. Die allgemach cingerissene Laubeit
machte später (1215, viertes allgcm. Concil im Lateran, can. 21.)
bas ausdrückliche Gebot der Kirche nöthig: jeder katbolische Christ
muffe das allerheil. Altarssacrament wenigstens alljährlich in der
elterlichen Zeit, in welcher cs eingesetzt worden, empfangen. Wenn
» dies unterläßt, ist er der kirchlichen Gemeinschaft verlustig.
(Omeeh. Koman. S. 216.)

Welche Feder vermag die segensvollen Früchte einer würdi¬
gen Cominunion erschöpfend zu beschreiben? Wenn der Herr
brr Gnade selbst in die ibm bereitete Wohnung einzieht, kann sie
"vch eines größeren Segens sich erfreuen? Wie rein aber muß
^scytt, um den allerhöchsten Gast nach Gebühr aufzunehmen!

würdig Communicirende tritt in die innigste Gemeinschaft mit
Heilande, so daß er voll himmlischer Freude ausrufen kann:

W Herr ist nun in mir und ich in Ibm! (Joh. Cap. 6, V. 57.)
sk darf sich der göttlichen Gnade getrösten, durch welche, wie der
vsb durch vergängliche Speise, so die Seele in dem ihr eigen¬
tümlichen höheren Leben genährt und gestärkt wird. Die Eucha-
Ac ist ihn, ferner das Bewahrungsmittel vor Rückfällen in die
blinde, — freilich muß er es an eigener Anstrengung, sich davor
ff! hüten, nicht fehlen lassen. Sie reiniget ihn von den täglichen
glichen Sünden, und den kleineren Flecken, wie sie aus mensch-

Schwachheit ihm anklcben, und dient ibm endlich als llntcr-
mnd der ihm, wenn er standhaft ausharrt in der Treue zu sci-
m Herrn und Meister, jenseits bereiteten Auferstehung zum cwi-
M Leben und nie endenden Glorie. (Siehe Oone. Drill. sess. 13.
^-2. und ean. 5; Oateob. Koman, llo milltipliei s-t a<ImiraHili fructn
Miti 8acramenti.)

So lauten auch die Aussprüche der alten Kirchenväter über
Wirkungen der Eucharistie: Sie heiliget Seele und Leib, sagt

kniens von Alexandrien; sie wirkt Vergebung der Sünden, schreibt



282
der heil. Hippolytus und der heil. Cyprianus (ep. 63); sie erleuchtet
den Geist ep. 63, und Origencs); vermehrt den Glauben
(lertnll. <!« prae«ci-. osp. 36): sie stärkt im Kampfe gegen Ver¬
suchungen (Cyprian und Origeues); sie macht, daß wir von dem
Leibe Christo, dessen Glieder wir sind, nicht getrennt werden.
Endlich lehren die Väter, wie aus den früher angeführten Zeug¬
nissen zu ersehen, daß die Eucharistie in unserem Körper die Keime
des Todes und der Verwesung zerstöre, und denselben zur Auf¬
erstehung vorbereite.

Könnten solche Früchte und Wirkungen wobl der Eucharistie,
als einem bloßen Symbole bcigelegt werden? Gewiß nicht!
Es läge darin eine wahrhaft ungeheuerliche Uebertreibung. (Siebe
Dr. Jgn. Döllinger: Die Lehre von der Eucharistie in den drei
ersten Jahrhunderten.)

'f o r t s e tz u tt st.
Wir haben bisher die Eucharistie als Sacrament betrag

tet; sie ist aber nach der Lehre der katholischen Kirche anch das
unblutige Opfer *) des neuen Bundes, welches in der heiligen
Messe (wahrscheinlich stammt dies schon sehr früh gebräuchliche
Wort aus dem lateinischen missm, — migsio, dimissio, Entlassung--'
des Volkes nach beendeter Feier) täglich Gott dargebracht wird. Auch
diese Lehre ist keine neue; sondern in der Kirche von jeher, st"
ihrer Stiftung vorhanden gewesen. Das heil. Concil zu Trieiu
hat sich diesfalls in der 22. Sitzung oan. I 9 ausgesprochen:

„Wenn Jemand sagt: in der Messe werde Gott nicht ein
wahres und eigentliches Opfer dargebracht; oder daß g^
opfert werden nichts Anderes sey, als: Christus werde uiw
zur Speise gegeben; so sey er im Banne." (crm. 1.)

„Wenn Jemand sagt: Christus habe mit senen Worten: „2-hu
dies zu meinem Andenken", die Apostel nicht zu Priestern ein¬
gesetzt; oder nicht angeordnet, daß sie und andere Priester ('m
Nachfolger) seinen Leib und sein Blut opfern sollen; so sey rr «
Banne." segn. L.)

Das eucharistische Opfer der Messe war schon im alten B""
vorhergesagt; wo z. B. im 109. Psalme der Messias ein Pf")",
nach der Ordnung Melchisedcch's genannt wird, jenes Könüst
von Salem (Jerusalem) und Abrahams Zeitgenossen, welcher G»
Brod und Wein opferte (Gen. Cap. 14, V. 18.). Unverkcn>
bar hatte davon der Prophet Malachias geweissagt Cap. 1, V. 10,1^
»Ich habe kein Gefallen an euch, spricht der Herr der Hccrfm" /
ren, und nebme kein Opfer ans euren Händen. Denn vom
gange der Sonne bis zum Untergänge wird mein Name

Unter Lpfer im Allgemeinen versteht man eine Gelt, in Anerkenn ,
unserer Abhängigkeit von Ihm, dargetrachte Gabe, welche in einer
ziehung auf Ihn (umgeändert) zerstört wird.



283
werden unter den Völkern, und an allen Orten wird meinem Na¬
men geopfert, und ein reines Opfer dargebracht werden; denn
groß wird mein Name werden unter den Völkern, spricht der Herr
der Heerschaaren". — Ohne Gewaltthat nnd Verdrehung läßt
sich diese Stelle durchaus nicht von einem bloß innerlichen
Opfer heiliger, gottgefälliger Gesinnung deuten. Es wird eine
äußere Opferkandlung von unendlichem, nicht von der Würdigkeit
des Opfernden abhängigem Werthe, den Opfern der Juden gegen¬
über gestellt.

Am Kreuze bat sich Christus als das blutige Versöhnungs¬
opfer ein für alle Mal seinem Vater dargebracht; unbluti¬
ger Weise wollte er, der ewige Hohepriester, dasselbe in
seiner Kirche fort und fort erhalten und erneuert wissen. Er
sprach ja beim letzten Abendmahle, wo er einen neuen Bund
einsehte, und in seinem Blute einwcihte, gleichwie Moses den
alten Bund mit Opferblut besiegelte (Erod. Cap. 24; Hebr.
Lap. S.).- „Dies ist mein Leib, der für euch hingegcben (geopfert
wird); rbut Dies zu meinem Andenken".

Christus hat am Kreuze das Opfer für unsere Sünden dar¬
gebracht. Da nun aber der menschgewordenc Gottessohn, der für
ans gelitten hat, gestorben und auferstauden ist, seiner eigenen Be¬
lehrung zufolge in der Eucharistie gegenwärtig ist, so substituirte
die Kirche auf sein Geheiß (Luc. Cap. 22, V. 20. u. ff.) vom An¬
sange an den geheimnißvoll anwesenden, nur dem gläubigen Gei-
siesauge sichtbaren Christus dem geschichtlichen, dem leiblichen
^iime nun unzugänglichen. Jener wird für Diesen genommen,
sveil eben Dieser auch Jener ist; Beide werden als Ein und Der-
wlbe betrachtet, und darum auch der eucharistische Heiland als
das Opfer für die Sünden der Welt. (Dr. Mvbler's Symbo¬
lik. S. 309.)

Christus lebt in seiner Kirche mit seiner ganzen erlösenden
und heiligenden Thätigkeit fort bis zum Ende der Zeiten; also
"mgt er sich in derselben auch fortwährend dem Vater als Opfer
dar für die Sünden der Welt. „Obwohl er sich nur Ein Mal
aw Altäre seines Kreuzes seinem himmlischen Vater im Tode auf-
swferte, und da die ewige Erlösung wirkte, so hat er doch, weil
win Priesterthum mit seinem Tode nicht aufhören durfte, nnd da-
Ak er seiner Kirche ein sichtbares Opfer, wie es die Natur der
huschen erfordert, hinterließ, durch welches das blutige Kreuzcs-
dvfer vergegenwärtiget, und sein Andenken bis zum Ende der
Mteii erhalten, sowie auch die heilsame Kraft desselben zur Til-
D'g unserer täglich begangenen Sünden uns zugcwendet wurde,
'»dem er sich selbst als Priester nach der Ordnung Melchiscdech s
Ewigkeit erklärte, sein Fleisch und sein Blut unter den Gestal-

m des Brodes und Weines Gott dem Vater aufgeopfert, und
dat Beides den Aposteln, welche er damals zu Priestern des neuen
Fundes bestellte, dargereicht, auf daß sie es nehmen; und hat
Men und ihren Nachfolgern im Priesterthume geboten zu opfern.



284
mit den Worten: Thut Dies zu meinem Andenken". (Oone. Iris.
8688. 22. 63p. I.)

So wird denn, dem Willen Christi gemäß, sein blutiges, am
Kreuze vollbrachtes Opfer, welches — wenn man sich also aus¬
drücken darf, das objective, allgemeine Opfer war, in der Messe
für jeden Einzelnen zum subjektiven Opfer.

Die Apostel hielten die Eucharistie für ein wirkliches Opfer,
und brachten cs selbst dar in der Feier der heil. Messe. Paulus
schreibt an die Coriuther, um sie von der Theilnahme an den
Götzenopfermahlzeiten abzuhalten: I. Cap. 10, V. 21. „Ihr könnt
nicht Antheil haben am Tische des Herrn und am Tische der
Teufel". Es ist hier vom Opfer-Tische, d. i. vom Altäre
der Christen die Rede, auf welchem das unblutige eucharistische
Opfer dargebracht wird, weil ja der Apostel unmittelbar früher
von den Opfern der Heiden (V. 20.) und (V. 18.) von den
Opfern der Juden redet. Ihr Christen — das ist der Sinn —
habt ja euer eigenes makelloses Opfer und genießet da¬
von; warum nehmt ihr Theil an dem Opfermahle der Götzen,
der Dämonen? „Ihr könnt nicht den Kelch des Herrn trinken,
und den Kelch der Teufel." Also Opfer dort, wie hier.
Paulus spricht ausdrücklich vom Opferaltare der Christen"
„e'Avz/Lv (Hebr. Cap. 13, V. 10.)

Das Nämliche lehren und bezeugen die ältesten Kirchenväter.
Sie erklären einstimmig: das Opfer Melchiscdcch's scy ein Vor¬
bild der Eucharistie gewesen, und die Weissagung des Propheten
Malachias scy durch die Einsetzung des Abendmahles erfüllt wor¬
den. Sie bedienen sich, wenn sie von der Eucharistie reden, stb
cher Ausdrücke, welche nur auf ein Opfer in eigentlicher Bedeu¬
tung Hinweisen; als: ncorchac«, nblatio: mirmun mo-
vali«; 8acrisicsro, 8acordo8; Kea/«,
«ari/twr, vietima, immnlare, altaro u. dgl. (Zum Begr>M
des Priesters und des Altar es gehört unzertrennlich der des
Opfers.) Uebrigens hatten die ersten Christen, zur Zeit ds
Verfolgung, freilich noch keine eigens erbauten Altäre, wie d>
Heiden; sondern sie brachten das heil. Opfer im Verborgeueu
auf einem hölzernen Tische dar; weßhalb es nicht befremden darf,
wie ihnen die Heiden den Vorwurf machen konnten, daß sic
der Tempel noch Altäre hätten. Schon der heil. Papst Clewem
redet (ep. 1. ml Oor. cap. 40 und 44) nicht undeutlich vom estwa
ristischen Opfer. — Der heil. Ignatius spricht in seinen Bruch
öfters vom Altäre der Christen; als: ep. all Kplie8. csp. 5-
kkiladolpb. eap. 4; ad iVIa^nes. cap. 7. „Strömet Alle zusawiN
wie zu Einem Tempel Gottes, und zu Einem Altäre." ,

Ter heil. Jnstinns erklärt sich mit der thunlichsten Ossem'
im Gespräche mit dem Juden Tryphon über das Opfer der "
charistic (Cap. 4l, 111.) Ja er gibt in seiner Apologie (l-
die Haupttbeile der Messe an — die nämlichen, wie jetzt. "
dem der zu Taufende das Glaubensbekenntniß abgelegt, und



285

Taufe empfangen hat, so führen wir ihn zu den Brüdern, wo
diese versammelt sind, um in aller Andacht gemeinschaftliche Ge¬
bete zu verrichten; sowohl für sich, als für den Ncugctauften. —
Nach geendigtem Gebete begrüßen wir uns einander mit dem Kusse.
Dann wird dem Vorsteher der Brüder Brod gebracht, und ein
Kelch Weins, gemischt mit Wasser. Dieser nimmt es, sendet Lob
und Preis empor zum Vater aller Dinge, durch den Namen des
Sohnes und heil. Geistes, und bringt ausführliche Danksagung
dar, daß er uns dieser Gabe gewürdiget hat. Hat er Gebet und
Danksagung vollendet, so sagt das ganze gegenwärtige Volk:
llmen. Wenn nun der Vorsteher diese Danksagung vollbracht,
und das ganze Volk eingestimmt hat, so reichen Diejenigen, welche
dur bei uns Diakonen nennen. Jedem der Gegenwärtigen von
jeseni Brode, und von diesem Weine mit Wasser, welches die
Segnung (Consecration) empfangen hat, und bringen davon
den Abwesenden. Diese von den Diakonen gereichte Nahrung
beißt bei uns Eucharistie. Daran Theil zu nehmen ist Keinem
erlaubt, außer Dem, der Das für wahr annimmt, was von uns
gelehrt wird, und der zur Nachlassung der Sünden und zur Ncu-
geburt das Taufbad empfangen hat, und nach Christi Vorschrift
lebt. Denn nicht als gemeines Brod u. s. w. (folgt die Stelle,
welche schon Seite 271 angeführt wurde).

Schon hier ist des Offerwriums, der Wandlung und Communion,
als der wesentlichen Theile der Messe, Erwähnung gethan; —
wiederholt und ausführlicher im Nachstehenden: (Cap. 67) „Am
Sonntage versammeln sich Alle, von der Stadt und vom Lande,
au einem gemeinsamen Orte; da werden die Evangelien der Apostel,
oder die Schriften der Propheten vorgelcscn, so lange die Zeit es ge¬
battet. Hat der Vorleser aufgehört, so hält der Vorsteher einen Er-
bauungs- und Ermahnungsvortrag, diesen trefflichen Vorschriften
"achzuleben. Dann stehen wir Alle mit einander auf und beten. Und
Ui unser Gebet geendet, so wird Brod gebracht und Wein mit
Mffer, und der Vorsteher richtet nun ans all seiner Kraft Ge¬
bete und Danksagung zu Gott, und das Volk stimmt ein durch:
^luien. Von dem, was cousecrirt worden ist, wird dann einem
-Kdcn ausgetheilt, und Theil genommen; den Abwesenheit aber
urch die Diakonen übersendet." So reicht denn selbst die Form

heil. Messe bis ins graueste christliche Alterthum hinauf. —
.. Der heil. Irenaus lehrt (adv, Imer. lib 4 enp. 17, 18.): daß
w katholische Kirche ein eigeutbümlicheö neues Opfer habe, wel-

Christus der Herr als das vollkommene an die Stelle der
^namentlichen Opfer setzte; welches die Kirche von den Apo¬
llo empfangen habe, und in der ganzen Welt Gott darbringc.
."r Prophet Malachias habe davon geweissagt. Ter Gegenstand
°cs Opfers scy Brod und Wein, welcl.e Gaben aber durch die
^nstcration (en-xX k r a f t d c r E i -N e tz u n g s w o r t e C h r i st i
lcui„ verbuui Doi) in sein Fleisch und Blut UM-
^wandclt werden.



286
Die Ueberzeugung des Clemens von Alexandrien geht eben

daraus hervor, daß er, gleich den übrigen Värern, Melchisedech's
Opfer ein Vorbild der Eucharistie nennt. (8trom. lib. 4. eap. 25.)

Der heil. Hpppolytus bemerkt zu (kovv. eap. 9, v. 1. u. ff.)'
„Täglich wird Christi kostbarer und unbefleckter Leib und sein Blut
auf dem gehcimnißvollen und göttlichen Tische dargcbracht, indem
sie geopfert werden sLmrLXärrau zum Andenken an jenen
ewig denkwürdigen und ersten Tisch des gehcimnißvollen göttlichen
Mahles." (ÜrgKin. ap. OaUancl. Dom. 2. puA. 488. — Siche Dr.
I. Döllinger: Hippolytus und Kallistus. S. 343.)

Auch Tertullian sah ganz bestimmt die Eucharistie als Opfer
an; denn er spricht (llo orat. esp. 44.) von den oratlones saerl-
tieiorum; vom Stehen am Altäre Gottes; von der Theil-
nahme am Opfer. (Vergl. cle enltn kem. II. 41; aci uxor. II. 8;
all 8cspulsm eap. 2; exbort. oast. eap. 44 ; äo virK. vel. cop. 9.)

Selbst bei Origencs ist die Lehre vom eucharistischen Opfer
nicht zu verkennen. Denn auch er redet von christlichen Prie¬
stern und Altären (Iinm. 40.), und betrachtet das Opfer der
alttcstamentlichen Schaubrode als ein Vorbild der Eucharistie.
(IHt. 24, 5.) — Vergl. aclv. Ools. 8, 33.

Am bestimmtesten und deutlichsten lauten aber die Ausspruche
des heil. Cyprianus; zumal in seinem Briefe (62) an Cäcilius
in der klassischen Stelle: „Wenn Jesus Christus, unser Herr und
Gott, selbst der Hohepriester Gottes des Vaters ist, und dem Va¬
ter sich selbst zuerst als Opfer dargebracht und befohlen hat,
dieses zu seinem Andenken zu thun; so verwaltet offenbar jener
Priester sein Amt wahrhaft an Christi Statt, der das, was Chri¬
stus gethan hat, nachthut; und bringt das wahre und
volle Opfer dann in der Kirche Gott dem Vater dar,
wenn er die Darbringung gerade so an geht, wie er
sieht, daß es Christnsselbstdargebracht habe". (Vergl-
äo um't. ocelos ; clo laps.; ep. 34, 66 U. a.)

Die schon erwähnten Liturgien bezeugen auch verständlich ge¬
nug den allgemeinen Glauben der alten Kirche an die EuchariM
als Opfer. Daraus ist ja eben ihr Ursprung abzuleiten.

Es ist wahrlich unbegreiflich, wie die sogenannten Reforma-
matoren — wenigstens Luther, der noch die wirkliche Gegen¬
wart Christi in der Eucharistie zuließ, — dieser den Charakter
eines Opfers abstreiten und die Messe in so ungebührlicher Wesse
schmähen konnten! Nur aus ihrer starren Opposition gegen die
katholische Kirche läßt es sich zum Theile erklären, daß sie EtnM
verwarfen, was eben so sehr in der Bibel, als im christlichen M
tcrthume, ja auch in der Natur des Menschen seine Begründung
hat. „Das Christenthum, schreibt Dr. Jgn. Döllinger in:
Eucharistie in den ersten drei Jahrhunderten, S. 97. — dessen
sämmtliche Dogmen und Institute ihre Wurzeln in den Defcn
der menschlichen Natur, und folglich in irgend einer allgemeinen
Meinung haben, hat auch den Opfercultus, der ohne Zweifel l



297
altist, als das Menschengeschlecht selbst, in sich ausgenommen,
ilm veredelt, ihn jedes Unreinen, jeder fremden Beimischung ent¬
lediget und ihm das Gepräge der Göttlichkeit aufgedrückt."

Ohne die Gegenwart Christi in der Eucharistie könnte freilich
die Abendmahlsfeicr nur eine bloße Erinnerung an den sich für
»ns am Kreuze aufopfernden Christus seyn, — aber sie selbst kein
Opfer. Nur nach katholischer Lehre von der Transsubstantiation
ist sie Tics in Wahrheit. In der katbolischeu Kirche ist Alles
zum Begriffe des Opfers Nothwendige vorhanden: der Altar;
die Opfergabe, nämlich Christus selbst unter den Gestalten
des Brodes und Weines; Er zugleich der sich seinem himmlischen
Vater Opfern de durch seinen stellvertretenden Priester; die
Opfergaben — Brod und Wein — werden durch die Consccration
umgewandelt in Christi Fleisch und Blut; und dadurch, daß
die Gestalten gesondert bleiben, wird der blutige Krcuzeötod Christi,
der sein Blut für uns vergoß, vorgestellt — deßhalb sind zum
Opfer der Eucharistie beide Gestalten unumgänglich nothwen-
dig, während zum Sacramentc Eine allein genügt.

Der Vorwurf: das Meßopfer setze den Werth des Krcuzes-
°Pfers Jesu Christi herab, kann nur aus llnkcnntuiß der katholi¬
schen Lehre hervorgehen. Denn cs ist ja, dieser zufolge, kein wc-
lkiitlicher Unterschied zwischen den beiden Opfer-Arten.
Oer nämliche Christus opfert sich hier am Altäre in unblutiger,
wie dort einst am Kalvarienberge in blutiger Weise. Nicht als
wenn das blutige Opfer unzureichend gewesen wäre zur Erlösung
der gesammten Menschheit. Es genügt in Ewigkeit; es
genügt Ein für alle Mal. (Hebr. Cap. 9, V. 12.) Das
unblutige Opfer der Messe ist, wie schon gejagt, nur dessen fort¬
währende tägliche Erneuerung. Beide sind Ein Opfer; nur
s» der Art ihrer Darbringung verschieden. (Siehe
^«»e. Drill. kess. 22. can. 4.)

Die Messe ist ein Lob-, Preis- und Dank-Opfer; aber nicht
dws allein; sondern sie ist auch ein Bitt- und Versöhnung s-
Opfer, und zwar sowohl für die Lebenden, als für die schon
Ocrßorbencn. (6one. Drill. ss88. 22. ean. 3. und oap. 2.) Das
j>nd Sätze, die sich aus dem katholischen Dogma als nothwendige
^gerungen ergeben. Wenn jedes Opfer seinem Begriffe nach
dw Anerkennung der unendlichen Größe und Majestät Gottes >u,

wie viel mehr muß dies bei dem eucharistischen Opfer der
'M scyu, wo wir Gottes Eigenschaften, als: seine Gerechtigkeit,
Heiligkeit, Allmacht u. s. w. ganz besonders zu lobpreisen uns
gedrungen fühlen? Und wo anders werden wir so nachdrücklich
dara,, erinnert, was wir Gott, unser Aller Vater, nicht nur m
schlichen Dingen, sondern ganz vorzüglich unseres ewigen Heiles
^egcn zu verdanken haben, als eben bei der bell. Messe, wo uns

als hörten wir die Worte Jesu, des sich für uns Opfernden:
"So sehr hat Gott die Welt geliebt, daß er seinen ciugebornen



288

Sohn dahin gab"? (Joh. Cap. 3, V. 16.) Könnten wir da kalt
und unerkenntlich bleiben?

„Bittet, sagte der Herr, und es wird euch gegeben werden."
(Luc. Cap. 1l, V.9.) Sollen diese tröstlichen Worte nicht ganz vor¬
züglich von den Bitten Geltung haben, welche wir bei der heil. Messe
zum Geber alles Guten empor senden? Gewiß! weil ja nicht wir
allein bitten; sondern der sich aufopfernde Sohn Gottes, m
Dessen Namen wir bitten, bittet mit uns und für uns. Darum
schließt die Kirche ihre Meßgebete mit der Clausel: „ker Dominum
nostrum llesum Lliristum tilinm Nuno--. — In den ersten Jahrhun¬
derten schon wurde das Meßopfer zur Erlangung des Friedens
und anderer Wohlthaten dargebracht.

So wahr Christus zur Tilgung unserer Sünden am Kreuze
gestorben ist, so wahr ist auch die Messe ein Sühnopfer im
eigentlichsten Sinne; was in Betreff unser so zu verstehen (Oonc.
Drill. 8888. 22. 6k>g. 2.), daß, wenn wir mit lebendigem Glauben
und wahrhaft reumüthiger Gesinnung vor Gott hintreten, er uns
um seines sich aufopfernden Sohnes willen, der ja für unsere,
und der ganzen Welt Sünden genug gethau, Gnade und Barm¬
herzigkeit zu Thcil werde» läßt.

Das Meßopfer wird für die Lebenden Gott dargcbrallft,
wovon wir schon in der alten Kirche mehr als Einen Beleg fim
den. Man opferte ;. B. nach dem Zeugnisse Tertullians (all 8esp
eap. 2.) für den Kaiser. Aber auch für die Verstorbenen kauu
es verrichtet werden, auf daß Gott ihre etwa noch nicht ganz
geläuterten Seelen bald in das Reick des ewigen Friedens An¬
ziehen lassen wolle. (Davon unten mehr in der Abhandlung XXVM

Die Heiligen bedürfen zwar unserer Fürbitte nicht uielst-
wohl aber wir der ihrigen, weßhalb wir die Gemeinschaft
mit ihnen, wo wir können, — insbesondere bei dem Opfer bcr
Messe, erneuern. Die Messe darf, und wird darum auch z"
reu der Heiligen; aber nicht ihnen, sondern nur Go"
allein aufgeopfert, wie das Oono. Drill. ausdrücklich lehrt s^ess.
22. cap. 3. — siehe auch esu. 5.) Wir preisen Gottes Erba"
mung und Gnade, und die unendlichen Verdienste des
Opfertodes Jesu in den Heiligen, welche ja durch dieselbe"
und nicht durch sich allein wurden, was sic sind.

In der ersten Zeit empfingen wohl meist alle anwesenden
Gläubigen während der heil. Messe die Commuuion (siehe dK
obige Zeugniß des heil. Justinus); leider ist dies schon lange
mehr der Fall! Das Concil zu Trient erklärt Jene in den Ban»,
welche sagen: solche Messen, bei denen nur der cclebrirende
ster allein das heil. Abendmahl empfängt, seycn unerlaubt n" ,
abzuschaffen. (8888. 22. eap. 6. und ean. 8 ); ermahnt aber am
das Eindringlichste die Gläubigen, sich dem Genüsse des aller!'"
Sacramentcs von Seite des Priesters wenigstens geistige
Weise anzuschließen, und so die Gemeinschaft mit Christus
zugehcn. (8888. 13. eax. 8.)



289
Dadurch ist der große Nutze» bedingt, den das Anwobnen

der Messe den Gläubigen bringen kann und soll; indem nämlich
an diesem Opfer in ihnen die gottgefälligen Gesinnungen: des
Glaubens, der Hoffnung, der Liebe, Demuth, Reue, des Gehor¬
sams , der Hingebung an Christus erregt, gefördert und gepflegt
werden. Daß eine bloß mechanische Gegenwart bei der Feier der
heil. Messe fruchtlos sey, versteht sich von selbst.

Zum Schluffe nur noch ein Wort über die sogenannten Meß-
slipcndicn. Sie sind nicht die Bezahlung für die heil.
Messe, deren Werth und Würde unschätzbar; sondern nichts als
ein Almosen zur leichteren Subsistenz des Priesters, der dafür das
Meßopfer auf eine bestimmte fromme — freilich durchweg zu bil-
hgende — Meinung des Gebers darbringt. Sie sind ein Ersatz
sär die einst von de» Gläubigen bei der Feier der heil. Messe dar-
gereichteu Naturalgaben. Diese Letzteren hörten mit veränderten
Zntverhältniffen auf; wie auch die sogenannten ^apen (Liebes¬
wahle, von Liebe), welche in der apostolischen Zeit schon
mit der Feier der heil. Messe in Verbindung gebracht wurden, als
üa schönes Zeichen des christlichen Liebesbundes. Als sie aber
Wen Mißbräuchen verfielen, hob sie die Kirche, die überall das
Heilige heilig behandelt sehen will, auf.

XXIII.
Die sieben heil. Saeramente. Fortsetzung.

Rutze. Letzte üelunfl. Mesierweihe. Ehe.
Die Süsse.

, Wenn der Mensch so unglücklich war, die in der Taufe er¬
haltene heiligmachende Gnade durch persönliche Sünden zu verlie-
^a, so kann er dieselbe nur im heil. Saeramente der Buße, —
a>mn es ihm anders möglich ist, dieses zu empfangen, — wieder
"raünnen. In demselben werden nämlich dem Gefallenen, indem
" ßch der Schlüsselgewalt, d. i. der Binde- nnd Lösegcwalt, welche
" Herr den Aposteln und ihren Nachfolgern ertbcilt bat, unter-

, rft, die Verdienste des Erlösungstodcs Icsn Christi zugewendet,
ad er wird wieder ein Kind Gottes.
. Daß die Buße ein wahres Sacrament — der Wiederversoh-
ang mit Gott — sey, hat das Concil zu Trient in der 14 Sitzung
^gen die Reformatoren, welche diesen in der Kirche stets für wahr
ehaltenen Glaubenssatz verwarfen, feierlich ausgesprochen. Cap.
' 2; Can. 1, 2, wo zugleich der Unterschied zwischen diesem Sa-
"ainente und jenem der Tanfe hervorgehoben, zugleich aber gc-
M wird, daß es den nach der Taufe Gefallenen nicht minder

ig



290
nothwendig sey, als den noch nicht Wiedergeborenen die Taufe
selbst.

Christus der Herr — Er, der wahrend seines irdischen Wan¬
dels so manchen reuevollen Sünder wieder zu Gnaden aufnahm;
Er, der von sich versicherte, daß er gekommen, nicht die Gerech¬
ten — die sich für Solche Haltenden — zu berufen, sondern die
Sünder, weil sa nicht die Gesunden, sondern die Kranken des
Arztes bedürfen (Matth. Cap. 9.); Er, der gesprochen, daß im
Himmel mehr Freude sey über Einen Sünder, der Buße thut, als
über neunundncunzig Gerechte, welche der Buße nicht bedürfen
(Luc. Cap. 15, V. 7.), hat zu unserem Troste dies Sacrament
eingesetzt, als er nach seiner Auferstehung zu den Aposteln, sie an¬
hauchend, sagte: „Empfanget den heiligen Geist. Welchen ihr die
Sünden Nachlassen werdet. Denen sind sie nachgelassen, und wel¬
chen ihr sie behalten werdet. Denen sind sie behalten. (Joh. Cap.
20, V. 22, 23.) — Cone. Deni. sess. 14, esn. 3.

Bezüglich der Materie unterscheidet sich das Sacrament
der Buße von den übrigen darin, daß sene sonst in einem natür¬
lichen, oder durch die Kunst hcrvorgebrachten Gegenstandes- ;
steht; hier aber sind die Materie (quasi materin, sagt das Concü
zu Trient: sess. 14, eap. 3; —Oatecll. Homan. S. 232, wo es
beißt: „non qm'a verae materiae ralionem non llabeavt; seči qm'a ejus
Aensris materia non sint, quao extri n 8 e eus acllnbeatur, nt aqua
liapti'8ino, et «llrisma in Conürmatione".) die Acte des Büßers
selbst; nämlich die Rene — in welcher die vorhergehende Ee-
wissenserforschung, und der ernstliche Besserungsvorsatz eingcschloß
sen sind —; die Beichte und die Genugthuung.

Einige nennen die Sünden des Büßers in so ferne du
entferntere Materie (die früher bezeichnete die nähere), ms
sie durch die Buße getilgt werden; wie man das Holz die Ma¬
terie des Feuers, in welchem es verzehrt wird, nennen kann-
(8es8. 14. cap. 3, ca». 4.) ..

In Betreff der Reue — Contritio — lehrt das heil. Consi
zn Trient, oap. 4: „Sie ist der Schmerz und der Abscheu über du ri
begangene Sünde, mit dem Vorsatze, künftig nicht mehr zu
digen. Sie war immer zur Vergebung der Sünden nothwendig,
nnd bereitet den nach der Taufe Gefallenen darauf vor, wett»
mit dem Vertrauen auf die göttliche Barmherzigkeit und mit dem
Willen verbunden ist, das klebrige zn leisten, was zum ordnuugs/
mäßigen Empfange des Sacrameutcs noch erforderlich ist.
Reue enthält nicht nur das Aufhören vom Sündigen, u"
den Entschluß, ein neues Leben zn beginnen, in sich; soudcr^
auch de» Haß des alten Sündculebens".— „Ucberdics, heißt H s
weiter, obwohl diese Reue manchmal durch die Liebe zur vo
kommen en wird, und den Menschen mit Gott aussöhnt,
das Sacrament in der That empfangen wird, so dui
doch die Aussöhnung selbst der Rene ohne den Wunsch,
Sacrament zu empfangen, welcher Wunsch in ihr cE'



291
schlossen seyn muß, n ich t zugeschricben werden. Jene unvoll¬
kommene Reue aber, welche die ^ttritio heißt, und die entweder
aus der Erwägung der Schändlichkeit der Sünde, oder gemeinig¬
lich aus der Furcht vor der Hölle, und den Strafen hervorgeht,
macht, wenn sie den Willen zu sündigen ausschlicßt, und mit der
Hoffnung auf Verzeihung verbnndcn ist, den Menschen nicht nur
nicht zum Heuchler und zum noch größeren Sünder, sondern sie
iß vielmehr ein Geschenk Gottes, und eine Anregung des heiligen
Geistes, welcher dem Menschen zwar noch nicht innewolmt, son¬
dern ihn nur erst bewegt, mit dessen Hilfe der Büßer sich den
Weg — zur Rechtfertigung — bereitet. Und obgleich sie — diese
unvollkommene Reue — aus sich allein, ohne das Sacrament der
Buße (d. i. ohne den wirklichen Empfang des Saramcntcs) den
Münder nicht zur Rechtfertigung zu führen im Stande ist, so dis-
pouirt sic ihn doch, um Gottes Gnade im Sacramente der
Buße zu erlangen." — Siehe 8es8. 14. esu. 5.

Die aus bloß natürlichen Motiven, z. B. ob zeitlichen
Schadens, ob des Verlustes der Ehre vor der Welt, des Vermö-
Ssns u. dgl. entspringende Reue, kommt, als zur Vergebung der
vundenschuld ganz unzureichend, hier gar nicht in Betracht.

Von der Beichte, als dem zweiten Erfordernisse znm heil,
sacramente der Buße wird in dem nächst folgenden Artikel eigens
Schandelt.

Der dritte wesentliche Theil des heil. Bußsacramcntcs
fft die Genngth uung (Satisksetü.), welche der Büßer für seine
Zünden Gott zu leisten bemüht ist. „Doch ist diese unsere Ge-
Munng nicht der Art, daß sic nicht durch Jesum Christum ge-
Mhe; denn wie wir aus uns selbst nichts vermögen, so vcrmö-
M wir Alles durch Ihn, der uns stärkt. — In Ihm leben wir,
"'Ihn, verdienen wir, in Ihm leisten wir Genugthuuug, indem
w'r würdige Früchte der Buße bringen, welche aus Jbm ihre
"aft haben, von Ihm dem Vater dargebotcn und durch Ihn

Vater wohlgefällig aufgenommen werden. — Kein — nntcr-
"chteter — Katholik war jemals der Ansicht, daß durch unsere
^nugthliung die Kraft des Verdienstes und der Genngthuung
""sercs Herrn Jesu Christi verdunkelt, oder irgendwie geschmälert
^rdc. - So groß ist die göttliche Barmherzigkeit, daß wir nicht

durch jene Strafen, welche zur Ahndung der Sünde entwe-
von uns freiwillig übernommen, oder nach der Schwere dcr^

ssdcu vom Priester uns aufcrlegt werden; sondern aucb durch
zeitlichen Geißeln s Strafübel), welche Gott über uns vcr-

und die wir geduldig tragen, bei Gott dem Harter dnrch
^liiin Christum genugthun können." (So das Cone. lrm. sess.

eap. 8—9; siehe auch «mi. 12—15.) .
w Die Form des heil. Sacramentes der Buße liegt in den
?°ttcn des Priesters, mit welchen er die Absolution cr hel t:
'S« w absolvo ete. — Die Griechen bedienen sich einer AbsolU'

19 *



292

tionsforinel in Gebets-Weise (in forma stopreestoi is); ihre
Lossprechung wird aber dcßbalb nicht als ungültig angesehen.

Die Ausspendcr sind die Bischöfe, als die Nachfolger
der Apostel im Besitze der Schlüsselgewalt; aber auch die veil
ihnen bestellten Priester. Ohne die vom Bischöfe erhaltene Voll¬
macht, Jurisdiction, kann der Priester nicht gültigen Ge¬
brauch machen von seiner zwar schon in der Weihe von Gott
überkommenen Gewalt, Sünden nachzulassen Denn die Natur,
wie jedes Gerichtes, so auch des Bußgerichtes, fordert cs, daß
der Urthcilsspruch nur über Untergebene gefällt werde; solche
müssen dem Priester also vorläufig zugewiesen werden von seinem
Bischöfe, d. i. der Bischof weist dem Priester die Gemeinde an,
in welcher Dieser das Bußgericht verwalten darf. Eben deshalb,
weil die Jurisdiction vom Bischöfe ausgcht, hat Dieser das Recht,
die Lossprechung von gewissen schweren Sünden sich, oder de»
von ihm hiezu eigens Bevollmächtigten vorzubchalten, damit die
Größe solcher Vergehen den Gläubigen desto mehr auffalle, und
sic davor desto mehr zurückschrecken. Den an der Schwelle des
Todes befindlichen Sünder darf, wenn derselbe sonst disponirt ist,
jeder Priester auch von den rescrvirten (Fällen) Sünden gül¬
tig absolviren, weil Gefahr am Verzüge haftet, und die Kirche
den Eingang in das ewige Leben Niemandem verschließen will.
(Siehe 6ono. Deist, «ess. 14. eay. 6, 7; ean. 11.)

Daß schon in der ältesten Kirche das Sacrament der Buße
vorhanden gewesen, ist eine unläugbare Thatsache. Denn die
Bußdisciplin, welche in der stufenweise» Vorbereitung der Sün¬
der zur Lossprechung und svdannigen Wiederzulassung zur Eucha¬
ristie bestand, war schon frühzeitig vollkommen bis in die Dekans
geregelt. Schon der Apostelschüler Hermas spricht von der Buße
für einzelne Sünden, und von der dadurch begründeten Hoffnung
auf Verzeihung flib. 3, simil. 6, 7, 8.). — Clemens von Alera"-
drien thut die Nothwendigkeit der Buße weitläufiger dar. (8trcufi
— Origenes redet von dem harten und mühseligen B uš¬
iv ege; und rechnet zum Wesen der Buße den Rencschnierz, H
hlxomoloMsis (das Sündenbekenntuiß) und die Genugtbunng-
worauf die absolutio erfolgt. — In der epistola esnomea des hew
Gregorius Thaumaturgus (Wundcrthäter), Bischofs zn Neucässtt'
in Pontus (f nm 270), sind bereits Buß-Canonen enthalten, d
Vorschriften über die Behandlung der Büßer. — Tertulliau e
klärt (stv poeniteMia): Nachdem die Thüre der Taufnnschnld ve.
schloffen, erübriget nur die Buße. — Der heil. Cyprian ermah
fst« lapsis) die Gefallenen (zunächst Die, die in der Deciauischen
folgung den Glauben verläugnet hatten) zu wahrem und thätch
Bußeifer, insbesondere zum rcumüthigcn Bekenntnisse ihrer Si
den, und stellt ihnen seiner Zeit Lossprechung, Aussöhnung '
Gott und der Kirche in Aussicht. — Der heil. Hieronymus nc>
die Buße das zweite Rettungsboot nach dem Schiffbruche; ob¬
erste ist die Taufe.



293
Gegen die katholische Lehre vom Bußsacramcnte erhoben sich

m christlichen Alterthnmc die Montanisten — so geheißen von
dem Schwärmer Montanus, aus Phrygien, im zweiten Jahrhun¬
derte, und im dritten Novatianns (dessen Anhänger Novatkancr
genannt wurden), ein intriganter römischer Priester, der um 250
ein Schisma hervorrief, indem er sich gegenüber dem rechtmäßigen
Oberhaupke der Kirche, dem heil. Cornelius, zum Papst aufwarf.
Diese Sectirer wollten der Kirche die Lösegewalt, wenigstens in
Betreff gewisser schwerer Sünden, als: der Apostasie, des Ehe¬
bruches u. s. w. ganz abstrcitcn.

Als Sacrament verwarfen die Buße auch die Reformatoren
des (6. Jahrhunderts. Luther schwankte zwar anfänglich, ob er
die Buße auch zu den Sacramenten, als welche er die Taufe und
das Abendmahl gelten ließ, zählen solle oder nicht; ließ sie aber
dann bestimmt fallen. In Folge seiner irrigen Rechtfcrtigungs-
theeric konnte bei ihm von einem Bußsacramcnte im echten katho¬
lischen Sinne unmöglich eine Rede mehr seyn. Denn wenn sogar
in der Taufe nicht eine eigentliche S ü n d en t ilg ung bewirkt,
ländern nur die Versicherung crtheilt wird, daß die Sünde nicht
^gerechnet werde; was soll in dem Bußsacramcnte geschehen?
Eine neue Wicderanknüpfuug an Gott scheint nicht mehr noth-
wendig, wenn, wie die Reformatoren meinten, die Gnade der
Dause durch eine schwere Sünde nicht verloren gehe, weil eine
wirkliche innere Erneuerung und Heiligung des Menschen ohnehin
auch in per Taufe nicht Statt hatte! Wenn die Taufe als ein
d°n Gott besiegelter Ablaßbrief für das ganze Leben aufgefaßt
wird, und der Gefallene bei feder Sünde nur der Vcrgcgcnwär-
ligung der in der Taufe empfangenen Verheißungen braucht; dann
>Ech, wozu würde der sündige Mensch noch einer in der Kirche
dem Herrn hinterlegten Macht, Sünden nachzulaffeu; wozu noch
rineš vermittelnden Priester-Amtes bedürfen? — Nach der katho-
lischcn Lehre muß die sacramentalische Buße durch die oben ange-
lührten drei Acte des Menschen: Reue, Bekenntnis; und Genug¬
tuung sich bewähren; Luther kannte bloß die Gc wissens-
lchrecken, die in der Furcht vor den göttlichen Strafgerichten
Wehen, und den Glauben, daß nämlich die Sünden um
gristi willen wirklich nachgelassen seyen. Hicmit sey der ganze
Bußact abgeschlossen. Calvin hält die sogenannte mortiücatm, d. i.
°as Ausziehen des alten sündigen Menschen, und die vlvilieatio,
°as Anziehen des neuen Menschen, für hinreichend. Siehe dage-
W: Oone, Delci, sess. 14. eine 2, 4.

Die letzte Oelung.

Die Einsetzung dieses heil. Sacramentcs, wovon das Concil
lu Trient gleichfalls in der 14. Sitzung eap. 1-3 und can. 1—4
Rubelt, muß, wie die der übrigen, auf Jesus Christus selbst zu-
ruckgeleitet werden. Dafür bürgt uns der heil. Apostel Jacob der



294
Jüngere, der in seinem Briefe (Cap. 5, V. 14—15.) also schreibt:
„Ist Jemand krank unter Euch, so ruse er die Priester der Kirche
zu stch, und sie sollen über ihn beten, und ihn mit Del salben
im Namen des Herrn. Und das Gebet des Glaubens wird
dem Kranken zum Heile seyn, und der Herr wird ihn aufrichtcn,
und wenn er Sünden au sich hat, so werden sie ihm vergeben
werden."

Daß dieses Sacrament schon unter den alten Christen im
Gebrauche war, entnehmen wir unter Anderen aus Irenäus, Ori-
genes sham. 2 in lstovitieiim), und häufiger noch ans den nachfol¬
genden Kirchenvätern. Sogar von den Gnostikern — Ketzern —
war die letzte Oclung beibehalten worden.*)

Die Materie besteht im — von dem Bischöfe am Grün¬
donnerstage geweihten — Oele aus Oliven; die Form aber in
den Worten, welche während der Salbung mit dem heil. Oele
gesprochen werden.

Ertheilt wird das Sacrament von den Priestern den gefähr¬
lich Kranken, und zwar während der Dauer einer und der¬
selben Krankheit nur Einmal.

Die Wirkungen desselben sind schon in dem obencitirte»
Ausspruche des heil. Jakob enthalten; worüber sich das Concil
zu Trient (cap. 2.) näher also erklärt: „Es ist eine Gnade des
heil. Geistes, dessen Salbung die Vergehen, wenn noch welche zu
sühnen übrig sind, und die Ücberbleibsel der Sünde tilgt; und die
Seele des Kranken aufrichtet und stärkt, indem sie in ihm ein
großes Vertrauen auf die göttliche Barmherzigkeit erregt, wodurch
der Kranke gestützt wird, und dann die Beschwerden und Mül¬
sale der Krankheit leichter erträgt, den Versuchungen des nach-
stcllcuden bösen Feindes leichter Widerstand leistet; und manchmal
auch die Gesundheit des Körpers wieder erlangt, wenn diese sch
ncr Seele zum Heile gereicht". — Dadurch wird zugleich das, lei¬
der nicht so selten unzutreffende Vorurtheil genugsam widerlegt/
als ob der Kranke nach dem Empfange der letzten Oelnng unrett¬
bar dem Tode verfallen sey. .Wm-,uu der Tod hie und da bald
darnach wirklich cintrete, erklärt sich ans dem Unverstände,
welchem der Empfang des Saeramentes oft bis in die An.PM
blicke der Agonie hinausgeschoben wird.

Mc Priesterweihe.
Als Sacrament datirt dieselbe von dem Zeitpunkte, als der

Heiland bei dem letzten Abendmahle zn den Aposteln sprach-
„Thut dies zu meinem Andenken!" und so, wie Er damals das
Opfer des neuen Bundes einsetzte, dieselben zu Opferpri^
stern weihte. Gewiß hat er sich dabei eines sichtbaren Zeichn^

Es ist cine Absurdität, wenn von irgend Jemand behauptet wird. 'M'ü
^nnoccnz I. (402—417) habe die letzte Oelung eingefübrt!



295
bedient; welches, dürfen wir daraus entnehmen, weil die Apo«
stel ihre Stellvertreter und Nachfolger im Priestertbnme unter
Händcauflegung zum heil. Dienste auöschiedcn. (Siehe Apo-
stelgesch. Cap. 6, V. 13, 14 u. a.) Dieser Aet war kein leerer
Ritus, oder deutete nicht nur die lieber tragung des Predigt-
aintcs an; sondern durch denselben wurde auch die Gnade
mitgetbeilt, welche nur von Gott kommen kann. „Vernach¬
lässige nicht die Gnadengabe, ermahnt der heil. Paulus den
Timotheus (I. Cap. 4, V. 14.), welche Dir gegeben worden durch
die Prophezeiung (d. i. durch die bei Deiner Weihe ausgesproche¬
nen heil. Worte) und Händeanflegung." Und sll. Cap. 1,V. 6.)
»Erwecke die Gnadengabe Gottes wieder, welche in Dir ist,
durch die Auflegung meiner Hände."

Vom Pricsterthume in der Kirche reden die Apostclschiilcr;
als: Clemens von Nom und Ignatius. Clemens von Aleran-
dricn schreibt: „DerPriester wird nicht von Menschen geweiht
(d. i. nicht von ihnen erlangt er die Gnade), wenn ibm die Hände
aufgelegt werden; sondern von Gott." (8lrmn. llb. 6.) Der heil.
Ambrosius, mit Dem Hieronymus und Augustiniw übereinstim-
men, sagt (siv (lignit, «acord.): „Der Mens ch legt die Hände auf;
Gott gibt die Gnade. — Der Bischof verleiht die Weihe;
Gott die Würde".

Zum Wesen der Materie gehört die Händcauflegung; zur
Form aber die dabei vom Bischöfe gesprochenen Worte. — Daß
nur die Bischöfe gültig dies Sacrament ausspenden können, er¬
gibt sich daraus, weil, laut der beil. Schrift, nur die Apostel,
deren Nachfolger Jene sind, dasselbe ertheiltcn. Obne Ansnabme
hat die Kirche stets die etwa von einem einfachen Priester vorgc-
nvinmene Ordination als null und nichtig angesehen.

Bezüglich der Eigenschaften Jener, die sich dem Pricsterstande
widmen wollen, hat die Kirche die weisesten Vorschriften erlassen.
— Daß auch dieses Sacrament ein unMwlißchliches Merkmal der
Seele aufdrücke, wurde bereits gesagt. (Siehe Onno. lei«!. 8vss. 23,
NUd Oatecb. Homan, do Ordinis 8ncraniento.)

Die Ehe

Der Heiland hatte die Ehe nicht nur auf die uriprüiiglichc
Ginrichtung, daß sic die Verbindung Eines Mannes nut nur Einem
Weibe scy (Mmngamio), znrückgefübrt, und für miaust Mich er¬
klärt, sondern auch sogar zur Wurde eines Sacramentco n boben.

In Betreff dieser beiden Punkte, nämlich der lacramcntalcn
Eigenschaft und Unauflöslichkeit der Ebe, stimmen die s iotcstaii-
stn mit uns Katholiken nicht überein, indem sie zwar me natür¬
liche Heiligkeit und göttliche Einsetzung des Ehestandes ancrten-
ncn, die Ehe aber nicht als Sacrament gelten laßen wollen; über-
dies halten sie die Trennung des einmal gültig gclnüplten Ebc-
bundes gewisser Ursachen wegen für thunlich, und erlauben in



296
diesem Falle noch bei Lebzeiten des Einen Ehetheiles das Eingehen
einer anderen Ehe. Es muß aber der Wahrheit zum Zeugniß
als ein erfreulicher Fortschritt bezeichnet werden, daß sich unter
den Protestanten immer mehrere und gewichtigere Stimmen gegen
die Leichtigkeit aussprcchen, mit welcher früher die Eben unter
ihnen getrennt werden konnten, und daß sie sich der katholischen
Anschauung immer mehr zuwenden. — Die gricchisch-scbismatische
Kirche läßt die Auflösung der Ebe in dem einzigen Falle des Ehe¬
bruches zu; sonst kommt sic mit der katbolischcn Kirche überein. —
Wir beben bier die Grundsätze der Letzteren in Kürze hervor:

Das Concil zu Trient erklärt (sess. 24. can. 1.): ,,8i gum
üixcrit, Klsti-imviüum non esse vero et proprio nnum ex soptem iexi»
b'vaiiZelieae 8aerameMi8 a ObrijUo Domino institutom, soll ab liomini-
b>i8 in kceiesia inventmn; nocpie »ratiam conkerre, anatboma sil."
(Wenn Jemand behauptet, die Ebe sey nicht wahrhaft und eigent¬
lich Eines der sieben Sacrameute des evangelischen Gesetzes (des
neuen Bundes) von Christo dem Herrn eingesetzt; sondern sie —
dies Sacrament — sey eine menschliche Erfindung in der Kirche,
lind ertheile keine Gnade; so sey er im Banne.)

Zum Beweise dieses Dogma berufen wir uns auf die bei).
Schrift selbst. Laut Matth. Cap. 19, V. 4—6 sprach der Hei¬
land zu den Pharisäern: „Habt ibr nicht gelesen (Gen. Cap. 1,
V. 27.), daß Der, welcher im Anfänge den Menschen schuf, als
Mann und Weib sie geschaffen, und gesagt hat: Um Deßwillcii
wird ein Mann Vater und Mutter verlassen und seinem Weibe
auhangen, und sie werden Zwei in Einem Fleische scynL (Gencs.
Cap. 2, V. 24.) So sind sie also nicht mehr Zwei; sondern
Ein Fleisch. Was nun Gott verbunden hat, das soll der Menscb
nicht trennen".

Unverkennbar spricht hier der Sohn Gottes von der Ehe in
solchen Ausdrücken, welche die ganz cigeuthümliche Würde dieser
Institution deutlich genug hinstellen. Die klassische Stelle unter
den Aussprüchen der Apostel kommt im Briefe Pauli au die Epbc-
ser vor. (Cap. 5, V. 32.) Indem er vorber die nämlichen Worte,
wie Christus der Herr, aus Gen. Cap. 2, V. 24. anführt, fügt
er bei: „Dieses Geheimniß ist groß; ich sage aber: in Christo und
in der Kirche". (Die Uebersetzung der VnIZata lautet: 8 ae ra¬
men tum boo (ro räaro hat der griechische Tert) maK-
num ost, e»<> anteni llieo in Obristo et in keelosis. *) Der Apostrl
nennt die Ehe ein großes Geheimniß in Cbristo und in
der Kirche, weil sie ein Bild ist der innigen, lebensvollen Ver-

Unter der VulKsls versteht man die alte lateinische Uebersetzung der bell-
Schrift, welche größtentheils dem heil. Hieronymus herrührt. Das Cen-
cil zu Trient erklärte dieselbe in der 4. Sitzung für authentisch in
dem Sinne, daß aus ihr für die christlichen Glaubens- und Sittenlehrc«
gültige Beweise geführt werden können; cs wellte aber nicht sagen, dag
die Uebersetzung in sprachlicher Hinsicht ganz fehlerfrei sey"



297

bi'ndmig des Herrn mit seiner Braut, der Kirche. Also mußte er
wolil auch die Ehe als eine Gnadenquelle — d. i. als ein Sa¬
krament — sür die in dieselbe Eintrctendeu angesehen baden, wie
für die Kirche deren Verbindung mit Christus eine gnadenbrin¬
gende ist.

Tas Nämliche bestätigt die Tradition. Der heil. Ignatius
redet (ep. all ?,llycai-pnm) mit solcher Hochachtung von der Ehe,
daß man steht, er babe sie sür etwas Höheres gehalten, denn als
eine bloß natürliche, geschlechtliche Verbindung. Aehnlich Cle¬
mens von Alerandrien (lib. 3. paella^.) nnd Tertullian (Ilb. 1.
üe Mima eap. 11.) Eben derselbe schreibt (!lb. 2. all nxmem.):
T'mle 8nfficlanni8 ml enarranllam kelieitateni eflis inntrimonii, quoll
iicclekn'a eonolliasi et conürinat vblatla, et obm'Knat benelllelta, angeli
remmtmnt, kater ratum habet 'G — Die nachfolgenden Mehrer nennen
mitunter die Ehe ausdrücklich ein Sacrament in der eigentlichen
Bedeutung des Wortes. — Welches Gewicht in der Uebereinstim-
mnng der griechischen Kirche mit uns bezüglich der Anerkennung
des sacramentalen Charakters der Ehe liege, ist einleuchtend. Sic
muß dieser Uebcrzeugung immer — gewiß schon vor ihrer Tren-
>umg von der abendländischen gewesen seyn. Die alten gricchi-
fchcn Väter sind uns Bürgen dafür.

lieber den Ausspendcr, die Materie und Form dieses
^acramentes hat sich die Kirche nicht definitiv ausgesprochen;
weshalb es hierüber zwei Ansichten gibt. Jene, welche die C o n-
^ahe u t en selbst für die Ausspender halten, setzen meist die Ma¬
irie h, dch wechselseitige persönliche Uebergabe derselben, und die
Mm in die gegenseitige Annahme. Die aber den trauenden
Priester als den Ausspcnder anschen, behaupten, daß der gül-
flge Ehevcrtrag die Materie, und die Form die kirchlich vorge¬
gebenen Benedictions-Worte seyen.

Wir führen hier die Worte eines anerkannt tüchtigen Kirchen-
rrchtslebrers (Ferdinand Walter, Lehrbuch des Kirchenrechtes aller
^Glichen Confessionen, 11. Auflage, S. 529 u. ff.) an: „Der
^tvff dxs Sacramentcs der Ebe ist der eheliche Stand als fol¬
ger; die Ferm beruht in der Art, wie zwei Personen in den
christliche,, Ehestand eintreten, was »ach der Disciplin der Zeiten
Achseln kann und wirklich gewechselt bat; endlich die Ehegatten

sind es, welche dadurch, daß sie auf die rechtmäßige
,,rt h, diesen Stand eintreten, das Sacrament vollbringen. Diese
Fassung gebt aus dem inneren Wesen dieser Verhältnisse bcr-
°r, und ist in der Wissenschaft die vorherrschende. Einige be¬
sten zwar, daß durch die Ehegatten untereinander nur der
ärgerliche Ebevertrag abgeschlossen, nnd daß dieser erst durch
!° priesterliche Einsegnung zum Sacrament erhoben werde. Allem
°^se Meinung hat, 'ohngeaebtet einiger Scheingründe, die dafür
geführt werden (unter welchen wohl der wichtigste die Analo-
M der übrigen heil. Sacramentc ist, bei dene» der Ausspender

Priester ist) zn Vieles gegen sich, als daß sie bestehen könnte.



298

Geht man also von dem ersten Standpunkte, als dem allein rich¬
tigen aus, so sällt der Unterschied zwischen dem Contract und dem
Sacrameut weg, und eine Verbindung ist im Sinne der
Kirche entweder gar keine Ehe, also etwas Unerlaub¬
tes, oder sie ist zugleich ein Sacrameut.*) Selbst die
Ehen der Protestanten sind aus diesem Gesichtspunkte an sich
noch als Sakramente zu betrachten. **) Wenn aber auch nach
dieser Ansicht die priesterliche Einsegnung nicht zum Sacrameut
wesentlich ist, so darf doch deren Nachsnchnng nicht ohne Roth
unterlassen werden, nnd wenn dieses ans Ungehorsam gegen die
Kirche geschieht, so ist zwar die Ehe an sich immer noch ein Sa¬
krament, aber sie ist für die Ehegatten wie ein mißbrauchtes Sa¬
krament, ohne die sakramentale Gnade, und eine Sünde."

Nach der Lehre des Trienter Concils (sess. 24. voetrina üe
8aeramento Nstrimonii) besteht die Wirkung des Sakramentes der
Ehe in der göttlichen Gnade: „wodurch die natürliche Liebe ver¬
vollkommnet, die unzertrennliche Vereinigung befestiget, und die
Ehegatten geheiliget werden", damit sie die Pflichten ihres Stan¬
des treu und gewissenhaft erfüllen.

Eben weil die Ehe unter Christen ein Sakrament ist, gehö¬
ren die sie als solches betreffenden Angelegenheiten vor das
geistliche Forum. Oonc. Drill. sess. 24. osn. 12.) Stellte fa scheu
der heil. Ignatius, im 1. Jahrhunderte, die Forderung: „daß
Braut und Bräutigam mit Wissen und Guthcißen des Bischoste
ihre Vereinigung schließen, damit die Ehe vollzogen werde nagi
dem Sinne Gottes", (ep. ml lstllvc. cap. Z.) — „8i gnis clixerN,
koelesiam non potnisso ennstitnere impellimenta nistrimoninni lliriweiw
tia; vel in ns eonstüiionllis ooeasso, snntbenin ru't." (Wenn Jemand
sagt, die Kirche hatte nicht das Recht, Hindernisse der Gültigste
der Ehe anfzustellen; oder sie habe in ihrer Aufstellung geirrt, st
sey er im Banne.) Oouc. Drill, 8688. 24. can. 4. — Durch da°

*) „Aus dem Gesichtspunkte de? Staates, sagt Walter, ist zwar eine chlcU
Unterscheidung möglich. So sind z. B. die nach den Vorschriften des fran¬
zösischen Rechtes vor der Ortsobrigkeit geschlossenen Verbindungen bü>E
liche Ehen (Eivil ehe«; in ihrer heutigen Form, wie sie in den vornMf
französischen, und in den zum einstmaligen Königreiche Westphalen gcheU'
gen Gebieten Deutschlands bestehen, und jüngst in Piemont eingeführt Hst'
den wollen, verdanken sie ihr Dasehn der französischen Revolution am EjU
des vorigen Jahrhunderts); allein die Kirche kann sie nicht als Ehen gelte
lassen, bis sie vor dem Pfarrer erklärt sind; dann aber sind sie auch
Saeramente." .

**) Um so mehr gilt dies von den gemischten Ehen zwischen Katholiken u>
Protestanten, auch für den Fall, wenn die katholisüe Erziehung all
anzuhoffenden Kinder nicht zugcsichert wird, und deshalb der katholg .
Pfarrer sich jeder Mitwirkung bei der Abschlicßung einer solchen Ehe
halten muß, und nur die sogenannte passive Assistent leisten darf. sile '
die gemischten Ehen, und die Gründe, warum die katholische Kirche he
billigen kann, siehe die kurze, aber sehr gediegene Erörterung bei Dm
a. a. O. E. 574—580.)



299
österreichische Concordat erhielt dies von der Kirche nie aufgcge-
benc Recht in unserem Vaterlande die feierliche Anerkennung, und
allen Katkederstreitigkeiten dafür und dawider ist ein Ende gemacht.
(Siehe Artikel X des Eoncordates.) In der Anweisung für die
Mstlichen Gerichte des Kaiserthums Oesterreich in Betreff der
Ehesachen lautet der K. 95: „Die Ehesachen gehören vor den kirch-
uchen Richter, welchem allein es zusteht, über die Gültigkeit der
(.ne und die ans derselben entspringenden Pflichten das Urthcil
zu fällen. Ucber die bloß bürgerlichen Wirkungen der Ebe ent-
bheidet die Staatsgewalt". — In conscquentcster Weise ist dieser
Grundsatz in dem neuen, mittels allerhöchsten Patentes vom 8. Ok¬
tober 1856 kundgemachteii Ehegesetze durchgeführt.

H *

... 3« der katholischen Kirche wird die gültig geschlossene Ehe
lur unauflöslich gehalten, so daß so lange, als nicht Einer der
ocwen Ehegatten stirbt, wohl eine Scheidung von Tisch und Bett
unter ihnen Statt haben kann (käme. Drill, 24. ran. 8.); aber
mn Theil eine andere Ehe eingehen darf. Auch dieser Glanbens-
hfli ist, wie cs sich von selbst verstellt, in dem neuen österreichi-
ichen Ellegesetze auf das Strengste scstgebalte». Nur in Betreff
ocs mnkrimoninm ratnm non rnn>innmnlinn erklärt die Kirche Heu». 6.
"o- Sitz.) daß diese Ehe durch das feierliche Gelübde derKcnsch-
M und den Eintritt des Einen Theileö in einen vom lleil. Stuhle
"pprvbirten Orden aufgelöst werden könne. Der Grund ist, weil
"ue solche Ebe, die zwar geschlossen, aber noch nicht vollzogen

wwolll im Sinne der Natur, als der mvsteriösen christlichen
-"Gissung noch keine ganz vollständige Ehe ist. «Siebe Walter
o. a. O. S. 567; vergl. die oben citirte Anweisung M'. 201—203.)
. Für die Unauflöslichkeit der Elle sprechen mehrere Stellen

heil. Sebrist, so wie die fortwährende Ueberliefernng schon
hus den ältesten Zeiten her. Den Pharisäern, welche den Herr»
Mi, darum befragten, ob und warum der Manu seinem Weibe

Scheidebricf geben dürfe, entgegnete er «Matth. Eap. 19,
H 0.) ohne irgend eine Ausnahme zu machen: „Was Gott ver¬
luden bat, soll der Mensch nickt trennen". — Eben so allgemein
D ""bringt lautet sein Ausspruch Marc. Cap. lO, V. I I, 12.:
»wer immer sein Weib entläßt und eine andere nimmt, der be-
-Icht g» ,'hx ^lucu Ehebruch. Und wenn ein Weib ihren Mann
""aßt, »ud einen Anderen hcirathet, so brickt sie die Ehe". Und

sprach Jesus diese Worte zu seinen Jüngern zu Hause,
amu sie sa gewiß wüßten, wie er cs in «einer Kirche mit

Ehe gehalten haben wolle. Zu vergleichen Luc. Cap. 16,
18.: „Ein Jeder, der sein Weib von sch entläßt, und eine

"Udere heirathct, der bricht die Ehe, und wer eine vom Manne
Geschiedene heiratbet (so lange ihr Mann noch lebt), der bricht
M Ehe". Dawider sind die beiden Stellen bei Matth. Cap. 5,
^'82. und Cap. 19, V. 9. nur scheinbar für die Lösung



300

des Ehcbandcs im Falle des Ehebruches; sie handeln nur von der
Scheidung (von Tisch und Bett), wozu der Ehebruch den
schuldlosen Tbeil berechtigen kann; eine solche Entlassung des ehe¬
brecherischen Weibes ist erlaubt; ibrc Vercbelichung aber an einen
anderen Mann bei Lebzeiten des Vorigen wird nnbcdingt als Ehe¬
bruch erklärt. — Diese — katholische — Auslegung erhält durch
den heil. Paulus Licht und Bestätigung, wenn er im ersten Briese
an die Eorinther Eap. 7, V. 10, kl. schreibt: „Denen, welche
durch die Ehe verbunden sind, gebiete nicht ich, sondern der
Herr, daß das Weib sich nicht vom Manne scheide. Wenn sie
aber geschieden ist «sey es auch wegen Ehebruch), so bleibe sic
chelos, oder versöhne sich mit ihrem Manne. Auch der Mann
entlasse sein Weib nicht (so, daß er statt ihr eine Andere bewa¬
chet). Vergl. V. 39; Röm. Eap. 7, V. 2, 3.

Die Praris der ältesten Kirche hierüber entnehmen wir ans
dem Buche Pastor des Ap o ste l sch üle rs Hcrmas; wo es lib. 2.
m. 4. heißt: Wenn das Weib die Ehe bricht, so entlasse sie der
Mann; aber er bleibe für sich. Wenn er eine Andere heirathet,
bricht er selbst die Ehe. — Wenn das Weib Buße gethan und
zum Manne zurückkebrcn will, so sündiget Derselbe, wenn er sie
nicht zurücknimmt. (Zu vergl. 4ust lUarl. II. rLpol. — rLtbena^
— Oleinen« Hexancl. 8lr II. — 0eigenem in DIattli. e. 19. — Deelnll.
de pat. e, 22; aclv. )Igre. IV. 34; eie nnmnA. c. 9.— 4oan. Obra¬
bnin. 17. in e. 5. lVlattb.— 8»sil. boni 7. in bexuein. — ^Lnibr. c.
in I.ne. — Hieron. in e. 19. lVI-ittb. — /Ln<zn«tinn8 lib. 1. äe astnll.
onnjnA.)

Das Concil zu Trient konnte also gewiß mit dem vollsten
Rechte sess. 24. esn. 7. festsetzen, daß die Kirche nicht irre, wenn
sie nach der evangelischen und apostolischen Lehre die Unauflös¬
lichkeit des Ehebandes selbst im Falle des Ehebruches gelehrt
habe und noch lehre.

XXkV.
Die Beichte.

Es ist ein Glaubenssatz der katholischen Kirche, daß zu Fosiss
Anordnung Ehristi zur Vergebung der Sünden nicht die
Reue allein, ob sie auch noch so aufrichtig sey, und auch nicht
das noch so demnthvollc Gcständniß vor Gort allein, daß
man ein Sünder sey, wenngleich mit der feierlichsten Versicherung,
sein Leben bessern zu wollen, genüge; sondern daß dazu orden t¬
licher Weise das spccielle, d. i. ein nicht bloß allgemein
lautendes Bekcnntniß der Sünden — auch der ganz im Geheimen
begangenen — vor dem Priester, welches wir die „OhrcnbeichtV"



301

nennen, nothwcndig sey. Von der Pflicht zu beichten befreie
nur physische oder moralische Unmöglichkeit; in welchem Falle
jedoch jene Reue erforderlich sey, welche die übernatürliche,
und zwar vollkommene genannt wird.

Dieser Glaubenssatz dient Vielen zum Steine des Anstoßes;
nnd wird nicht nur von den außerhalb der katholischen Kirche
Stehenden verworfen; sondern auch schwache Katholiken lassen
die und da Zweifel an der göttliche» Einsetzung der Ohren-
beichte laut werden, was dann nicht anders, als sehr nachtheilig
auf ihren Eifer im Gebrauche dieses Heilmittels rückwirken kann.
Dem Protestanten erscheint, nach dem Vorgänge Luthers, die
Beichte als Gewissensfolter — eaeniliema eonseientisriun — was
nach ihrer Auffassung der Buße freilich nicht anders seyn kann.
Denn sse halten, wie schon gesagt, den ganzen Bußakt durch die
ssontrition, welche aber keine vollkommene Reue, sondern nur
die Furcht vor dem göttlichen Strafgerichte ist, und durch den
darauf folgenden Glauben für abgeschlossen. Hiernach
wird erst der Entschluß, das Leben zu erneuern, erwartet.
Wozu benöthigen sse also des Sündcubekenntnisses, wenn im
Grunde der Glaube Alles bewirkt? (Vergl. Dr. J. A. Möh¬
lers Symbolik, S. 283 u. ff)

Um zwei Fragen handelt es ssch vor allen anderen; nämlich:
Woraus ergibt ssch, daß der Heiland selbst die Beichte angeord¬
net yabe? 'Dann: Läßt sich die geheime oder Ohrenbcicbtc schon
in den frühesten Jahrhunderten der Kirche nachweisen? Die Wich¬
tigkeit dieser Fragen leuchtet von selbst ein. Denn wäre die
Beichte nicht göttlichen, sondern späteren, rein menschlichen Ur¬
sprunges, so kann sse allenfalls, wenn sse ssch als nützlich bewährt,
aus dieser Ursache beibehalten werden; während, wenn stc
göttlicher Einsetzung ist, ihre Abschaffung nie, unter keinen
Umständen Statt haben darf.

Jenes war die Ansicht der ersten Reformatoren, welche, ob¬
wohl sse das specielle Süudcnbekeuntniß oft mit den unwürdig-
ßen Namen belegten, doch wieder demselben das Wort redeten,
weil sie dessen großen Nutzen nicht wegzuläugncn vermochten.
So äußert sich Luther (clo cagliv. hab)!»».): „Die geheime bren-
beichte, wie sse dermalen im Gebrauche ist, gefällt mir, obwohl
he aus der heil. Schrift nicht bewiesen werden kann, (ist un
Wahr — wie später dargethau wird) doch außerordentlich; sic in
nützlich, ja nothwcndig; ich wollte nicht, daß sse »iä't bcflandc;
la ich srene mich, daß sse in der Kirche Shrist! vorhanden ist". —
3n den schmalkaldischcn Artikeln — welche iutber tl >!. j anr-
setzte - heißt es: „Die Beichte nnd Absolution dürfen in der
Kirche keineswegs abgeschafft werden; zumal wegen der zarten
und furchtsamen Gewissen, und wegen der ungczahmtcu und muth-
willigen Jugend nicht, auf daß sie gehört, geprüft , u>id ,n der
christlichen Lehre unterrichtet werde". Die von Philipp Mclanch-
thvn (1530) verfaßte conkessio ^ustana — die Hauptbekeiintniß-



302
schrift der Protestanten — besagt, daß die Beichte zur Ermah¬
nung und Belehrung der Menschen gut sei), aber die Aufzählung
der einzelnen Sünden scy nicht vermöge göttlichen Gebotes noth-
wendig. — Selbst Calvin, der das Bcichtinstitut so sehr verun¬
glimpft, sieht sich gezwungen, einzugestehen, daß dasselbe sehr alt
scy, und daß belastete Gewissen daraus großen Nutzen schöpfen
können, (lib. 3. Inst. cap. 3.)

In unseren Tagen haben wir mehrfache Klagen einsichtsvoller
Protestanten vernommen, daß die specicllc Beichte zum großen
Schaden ihrer Gemeinden nicht mehr bestehe.

Also nur die Nützlichkeit, nicht aber auch die göttliche
Einsetzung der Ohrenbeichte ist cs, welche sie manchen, nicht
allen, Protestanten empfehlcnswerth macht.

Die Absolution, welche die schmalkaldischen Artikel bei-
behalten wissen möchten, ist den Protestanten weiter nichts, als
die bloße Erklärung, daß die Sünden dem durch „Gewissens¬
schrecken" Erschütterten, und sich dann zum Glauben Erheben¬
den nachgelassen seyen.

Ganz anders lautet die katholische Lehre, wie sic den Neue¬
rern gegenüber zuletzt das heil. Eoncil zu Trient ausgesprochen.
„Wenn Jemand sagt — beißt es am Schlüsse des ean. 4. elo poe-
m't. (sess. 14.) — cd gebe nur zwei Theile der Buße; nämlich-'
die Gewisse ns sch recken nach erkannter Sünde, und den aus
dem Evangelium, oder der Absolution empfangenen Glaube»,
vermöge welches Jemand glaubt, daß ihm die Sünden durch
Christus nachgelassen seyen, so scy er im Banne." Und ean. 6.
<Is pocnit: ,,8i gnis no^avoelt, oonlessionei» saoi ainentaleni vol insti-
tutam, vol ml salatom nooessaeiain essochiro ckivino; aut elixoelt, nw-
lliu» seersto eonütoneli soli saeeecloti, giiem keolesia Oatboliea ab
initio sompee obsorvavit, et observat, alieunin esse ab institutiono et
mamiMo Olnisth et iuvcnlum esse Inunannm, miatliema sit.-- („Wen»
Jemand längnct, daß die sacramentale Beichte aus göttlichem
Rechte eingesetzt, oder zum Heile nothwcndig sey; oder wenn er
sagt, die Art, dem Priester allein im Geheimen, <d. i. nicht der
ganzen versammelten Gemeinde) die Sünden zu bekennen, wie
selbe die katholische Kirche vom Anbeginne immer beobachtete, luid
noch beobachtet, sey der Einsetzung und dem Befehle Christi fremd,
und menschliche Erfindung, so scy er im Banne.") Vergl. ean 7,
in welchem Jene mit dem Banne belegt werden, welche sagt»,
das spccielle Bekcnntniß aller einzelnen Todsünden, auch der gc^
Heimen, und der Umstände, welche die Beschaffcnbcit der Sünde»
ändern lost sehr erschweren), sey nicht aus göttlichem Rechte
(Anordnung) nothwcndig; sondern ein solches Bekcnntniß sey
nur zur Belehrung und Tröstung der Büßer nützlich. — Ebenso
(ean. 8.) Jene, welche behaupten, das Bekenntniß aller Sünde»
freilich »ach sorgfältiger Gcwissenserforschung — scy unmöglich-
(Die cemlessio,Vokmana stellte diese Behauptung auf.)



303

Was die Absolution in der katholischen Kirche scy,
erklärt der esnon 9. de pnenit: ,,8l gnls dlxei it, absolntlonem s«ci«-
meiitslew saeerdolis non esse actum gudlolalem, sed niidnm
mliilskerluin pronunolandl et deolarandl, remlss« esse pečeš!« oonli-
lsnli; modo tantum oredat, so esse «ksnlutom — anakbom« sit." —
Damit ist csp. Z. und 6. zu vergleichen, in welch letzterem zu
lesen: „Obgleich die priesterliche Absolution die Ausspendnng einer
fremden (d. i. nicht des Priesters eigenen, sondern göttlichen)
Wohlthat ist, so ist sie doch nicht allein die Verkündigung des
Evangeliums, oder die Erklärung, daß die Sünden erlassen
seyen; sondern ein richterlicher Act, in welchem vom Prie¬
ster, gleichsam vom Richter, der Spruch gefällt wird".

Wir gehen nun zur näheren Erörterung der oben aufgewor¬
fenen Fragen über.

Bei Matth. Cap. 18, V. 18. lesen wir, daß der Herr zu
Men Aposteln gesprochen: „Alles, was ihr auf Erden binden wer¬
det, das wird auch im Himmel gebunden sepn, und Alles, was
>hr auf Erden auflösen werdet, das wird auch im Himmel aufge¬
löst seyn". Hiemit übergab er ihnen die Sch lüssc lg ew a i t,
d> h überhaupt die Macht, alles zum Heile der Gläubigen Erfor¬
derliche in seiner Kirche anzuordncn. Als den ungleich wichtigsten
Dheil dieser Gewalt verlieh er ihnen aber sogar ausdrücklich noch
lene, Sünden nachzulassen. Denn, wie der heil. Johannes
berichtet (Cap. 20.) erschien Jesus am Abende des nämlichen Ta-
8es, an welchem er vom Tode auferstanden war, d. i. am Sonntage,
den versammelten Aposteln bei verschlossener Thüre und sagte zu
'Mn: „Friede sey mit euch! Wie mich der Vater gesandt hat, so
sende ich euch". Da er dies gesagt hatte, hauchte er sic an, und
l^tach zu ihnen: „Empfanget den heiligen Geist! Wel¬
len ihr die Sünden Nachlassen werdet, Denen sind
ue nachgelassen, und welchen ihr sie behalten wer¬
det, Denen sind sie behalten". (V. 21—23.)

. In welchem Sinne sind diese Worte zu nehmen? Warum
">cht im buchstäblichen? Es ist ja doch kein Grund vorhanden,
ste anders, figürlich, zu deuten! Der Herr konnte Das geben,
dsas sie besagen; die Apostel konnten cs empfangen. Dü¬
mmliche Gewalt, welche der Heiland selbst bisher sichtbar ans
^den ausgeübt hatte, so oft er zu einem reuevollen Sünder ge-
Proche,,: „Gehe hin in Frieden, Deine Sünden sind e"ie vcrge-
kii!" vertraut er, ehe er zum Vater zurückkehrt, seinen Aposteln

Die in ihrer Art größte Vollmacht, welche ans das Jnncruc
Menschen, auf sein Gewissen, dessen Befreiung von, oder

"°ch weitere Belastung mit der quälenden Snndcnschnld Bezug
d", übergibt er den Aposteln; aber nicht ihnen allein, sondern
?"ch ihren Nachfolgern; da er sie ja überhaupt nicht nm ihrer
'"bst, sondern um der Kirche willen, welche bis an das
Uide der Zeiten sortbcstchen soll, sendet, gleichwie ihn der Vater
gesandt hat.



304
„Wenn Jemand sagt, daß jene Worte des Erlösers: Em¬

pfanget den heiligen Geist! Welchen ihr die Sünden Nachlassen
werdet. Denen sind sie nachgelassen, nnd welchen ihr sie behalten
werdet. Denen sind sic behalten, nicht von der Gewalt, Sünden
im Sacramente der Buße nachzulassen und vorzubehalten zu ver¬
stehen scyen, wie sie die katholische Kirche vom Anfänge an immer
verstanden hat; dieselben vielmehr, im Widerspruche mit der Ein¬
setzung dieses Sacramentcs, von der Vollmacht, das Evangelium
zu predigen, anslegend verdreht, so sey er im Banne." (6onc.
leit!, «ess. 14. osn. 3. cle pnen.)

Also zu Richtern sogar über die Gewissen bestellte
der Herr an seiner Statt die Apostel und ihre Nachfolger! -
Aber Er, der Allwissende, konnte freilich wohl sagen: Deine
Sünden sind Dir verziehen; gehe bin im Frieden! Denn er durch¬
blickte das Herz Dessen, der sich an ihn wandte. Er sah, ob
es der Sünde richtig erstorben, und zn entsagen entschlossen sey,
noch ehe das äußere Leben darüber Zcugniß gab. Er
setzte sich nicht der Gefahr aus, einem Unwürdigen die Ver¬
sicherung zu crtheilen, daß seine Schuld bei Gott getilgt sey, —
was doch nicht der Fall — und ihn des Friedens zu getrosten,
welcher ihn doch, eben ob seiner Unwürdigkeit, auch fernerhin ge¬
flohen haben würde. (Siche Luc. Eap. 5, und Cap. 7.) Du
Apostel und ihre Nachfolger hingegen waren und sind nicht all¬
wissend. Wenn demnach der Herr mit obigen Worten cs nicht
der Willkühr derselben überlassen wollte, mit den Sündern zu
verfahren, wie ihnen gefällig, etwa gar nach Gunst oder Ungunst!
so mußte Er entweder die Absicht gehabt haben, in jedem einzel¬
nen Falle durch unmittelbare" göttliche Offenbarung
die Würdigkeit oder Unwürdigkeit des Sünders zur Lossprechung
aufzudeckeu; oder Er wollte, daß der Sünder selbst seine»
Gewiffenszustand durch unverhohlene Selbstanklagc dem Priester,
als Stellvertreter Christi offenbare; d. i. beichte.

Das Erstere zu behaupten, ist noch Niemandem beigefallcni
also bleibt nur das Zweite übrig, nämlich, die Annahme, daß du
geheime Beichte auf dem Willen Christi beruhe, von ihm einge¬
setzt sey. ii

So argnmcntirt das heil. Concil zu Trient selbst (soss-
eap. 5. clo eonko88ione.): „Es ist einleuchtend, daß die Priester dU-
scs Urtheil — ob nämlicb die Sünder der Lossprechung würdig
seyen, oder nicht — ohne Kcnntniß des Zustandes nicht fällen, """!
auch die Billigkeit im Verhängen der Strafen beobachten könnten,
wenn Jene nur im Allgemeinen, und nicht vielmehr im Del»"
und einzeln ikre Sünden selbst bekcnnetcn". Eben so der 6atccn.
Uamaii. S. 247.

Das Nämliche, — heißt es im 6ateeli. Homan. — schic»
Herr anzuzeigen, wenn er den Aposteln den Auftrag gab, de»
wieder zum Leben erweckten Lazarus von den Banden zu befreie»/
mit denen er gebunden war. (Joh. Cap. 11.) Der heil. August"'



305

»klärt diese Stelle also: Der Herr übergibt den Lazarus, wel¬
chen Er erweckte, den Schülern, nm ibn aufzulosen, dadurch zei¬
gend, daß die Löscgewalt den Priestern erthcilt sey. — Dahin
gehört auch, daß er Jenen, die er am Wege vom Aussätze heilte,
(Luc. Cap. 17, V. 14.) befahl, sich den Priestern zu zeigen. —
Ä, wenn wir die Vorbilder des alten Bundes betrachten, so
scheinen ohne Zweifel jene verschiedenen Gattungen von Opfern,
welche zur Sühne der mannigfachen Sünden von den Priestern
dargebracht wurden sznmal am großen Versöhnungstage) auf das
sacramcntale Bekenntniß Bezug zu haben.

Doch Dies und noch Anderes ist von minderem Gewichte im
Vergleiche zum vollkommen genügenden Aussprüche Christi bei
Äh. Cap. 20.

Luther war also ganz im Unrechte, wenn er sagte, daß sich
die Beichte aus der heil. Schrift nicht erweisen lasse. Ist sic
gleichwohl nicht mit dürren Worten darin zn lesen, so ist sie doch
darin enthalten, und wird in ihr ans dem Wege der natürli¬
chen Schlußfolgerung gefunden. Noch manches andere Dogma
hätte Luther aufgeben müssen, wenn er conscquent bei allen das,
""'uns so auszudrückcn, handgreifliche Zcugniß der Bibel
gefordert hätte. Warum ließ er die Taufe als Sacrament gcl-
'e», da sie doch nirgends in der heil. Schrift offen so ge¬
kannt wird?

, Ist die Beichte in der Anordnung Christi begründet, so ist sie
wcht minder, wie Alles, was der Herr zn unserer Heiligung ver¬
anstaltet hatte, unserer Natur und unseren geistigen Bedürfnissen
wunderbar angemessen. „Alles, was wahrhaft innerlich ist, —
schreibt Dr. I. Möhler, Symbolik S. 288, - muß sich nach der

. ,en Lehre im Aeußeren darstellc»; desgleichen verhält es
sch mit der Reue und dem Sündenbekenntnisse vor Gott, einem
"diglich inneren Acte. Ist er tief, kräftig und stark, so dringt er
"ach Außen, und wird zum kirchlichen Bekenntniß vor dem
lriester; und was wir Diesem thun, haben wir abermals
Aristo gethan; denn er vertritt seine Stelle. Origcncs vergleicht die
Ostude sehr gut mit dem Genüsse einer unverdaulichen Speise, die so
lange ein Ucbelbefinden verursache, bis sic durch die Bewegungen
"krEingeweide wieder herausgcworfcn scy (ttom.2. m psalm, l-! );
llwn so werde der Sünder so lange von einem inneren schmerze
gchuält, und gelange erst zur Ruhe und völligen Gesundlwit, wenn
"den inneren bösen Stoff durch das Bekenntniß gleichsam von
-ch abgelöst habe. — Das wahre Bekenntniß vor Gott kann
""rigens kein unbestimmtes seyn; denn wir sündigen nicht blop im
^gemeinen, sondern wir machen uns bestimmter einzelner ^er-
Zchk" schuldig, und so ist denn auch das wahre L.chuldbekcnntniß

Gott stets ein solches, das in Einzelnheiten sich anstost; solg-
auch das Bekenntniß vor dein Priester. Wer die Sunde

Wahrhaft innerlich haßt, bekennt sie mit einem unwillkuhrlich freu-
°lgen Schmerze; mit Schmerzen, weil sie die seinige ist;

20



306
aber mit einem freudigen, weil sie nun eben aufhört, ihm
anzugehörcn und die seinige zu seyn."

Ueber die höchst heilsamen Früchte der Beichte kann freilich
wohl nur die katholische Kirche ein ganz gerechtes Urtheil,
weil aus Erfahrung geschöpft, abgeben. Aber selbst die nicht zu
unserer Kirche Gehörigen sind, wie bemerkt, nicht im Stande,
dieselben durchaus in Abrede zu stellen.*) Wird ja doch der
Sünder eindringlicher, als es durch irgend eine Predigt gesche¬
hen kann, dadurch zur Sclbstprüfung, dem Anfänge aller
Besserung, angeregt, daß er sich selbst an klag en, und seinen
Seelenzustand nach bestem Wissen entdecken soll. — Soll das Chn-
stenthum mit seinem ganzen Erlösungssegen und seiner ganzen
Gnadenfülle den einzelnen Menschen durchdringen, den ein¬
zelnen Sünder umwandeln, so genügt es nicht, daß seine Wahr¬
heiten nur im Allgemeinen verkündet, sondern es thut auch Roth,
daß sie, wie viel immer möglich, dem Einzelnen, se nach sei¬
nen individuellen Bedürfnissen, an das Herz gelegt und
auf ihn angewendet werden. Dies nun kann nirgends erfolgrei¬
cher geschehen, als gelegenheitlich in der Beichte. Nirgends sonst
kann der Sünde in dem Grade entgegengearbeitet werden.
der Beichte wird der Sünder oft erst durch den tiefblickendcii, er¬
fahrenen Seelenarzt auf seinen höchst bedenklichen Zustand auf¬
merksam gemacht, über den ihn bisher die Selbstliebe, oder na¬
türlicher Leichtsinn so arg täuschten. Da erst fällt es ihm ost wst
Schuppen von den Augen, — er sieht, was ihm ehevor verbor¬
gen war, und lernt erst in wahrer Demuth sich selbst kennen, v"
der Beichte wird der Laue aufgerüttelt, mit heilsamen Schrecks
erfüllt; der Verstockte erweicht; der an sich selbst schon bcinaoc
verzweifelnde Gewohnheitssünder wird zum Vertrauen aufgoE
tet und belehrt, welche Mittel gerade für ihn die uuerläßuast
Bedingung seyen, um die langjährigen Ketten brechen, und z»
sittlichen Freiheit sich wieder emporarbeiten zu können; in Mg
der Beichte werden unerlaubte Verbindungen getrennt, FeindsaM
ten ausgesöhnt, ungerechtes Gut zurückerstattet u. s. w. ""

*) Mit Freuden lasen wir. daß die Conserenz mehrerer evangelisch-lustas
scher Kirchenregimente in Dresden vom 19.—28. Mai 1856 — die
lichstc Wiedereinführung der Priv at-Betchte und Absolution verao
dete; — ob dieselbe aber wohl gelingen wird, ohne den Glauben >
die göttliche Einsetzung der Beichte? Wir zweifeln.

Welche Aufregung hat doch der Erlaß des protestantischen .
Consistoriums in Baiern (2. Juli 1856) bezüglich der Privatbeichte
der Absolution der Einzelnen unter Händeauflegung. sogar außer
Grenzen dieses Landes hervorgcrufen! Wie viel Proteste sind dann
erhoben; wie laut ist über Wiederauflegung eines unerträglichen
geklagt worden! Gerade dies würde schon früher auch geschehen ! '
wenn die Katholiken aller Jahrhunderte und überall nicht die Üeb ,
gung gehabt hätten: die Pflicht zu Leichten sey in göttlicher um
nung begründet.



307

nicht nur gehoben, ausgerottet werden Sünden; es wird ih¬
nen sogar v o r g c b c ugt. Da werden z. B. Jünglinge und Mäd¬
chen auf die Gefahr und Gelegenheit zum Falle erst aufmerksam,
nnd noch frühzeitig genug erinnert, sie zu fliehen; da wird der
Zunder des Bösen erstickt, noch ehe er zur Flamme auflodcrt; da
wird mancher schlechte Vorsatz vereitelt; ja oft schon ist uner¬
meßliches, öffentliches Unheil verhindert worden. —
Da wird der den heftigsten Versuchungen Ausgesetzte belehrt, wie er
ße am leichtesten überwinden könne; der Zweifelnde erlangt Licht
und Rath, der Geängstigte fühlt sich erleichtert, der Trauernde
Mostet, der unter der Bürde seiner schweren Standespflichtcn
Seufzende ermuthiget zur standhaften Ausdauer.

Im offenen, rücksichtslosen Bckcnntuiffe zu den Füßen des
Stellvertreters Gottes erlangt der Büßer erst den Frieden seines
Herzens wieder, den er früher nicht halte (Jsaias Cap. 48, V. 22.);
^en er fruchtlos überall sonst gesucht, — sey cs im Taumel der
Zerstreuungen und Lustbarkeiten, im Gewühl anstrengender Arbei¬
ten, im Wirbel zeitlicher Sorgen, etwa gar im Streben, sich
lelbst zu überreden, Tugend scy nichts als ein lecker Name, ein
Eurthcil; die Sünde scy Nothwciidigkeit oder Schwäche, das
gewissen— Täuschung! (Siehe darüber: 6stoel> Ilmnnn. <lv c<m-
iWÄone, et illiiis neeossitato. S. 245. — Vcrgl. Dr. I. B. v. Hir-
scher's Erörterungen, 2. Heft, S. 87; — Dr. A. Schlör: Soll

beichten?)
Wenn sich die Sache so verhält, dann ist gewiß eine solche

mcde sehr unverständig, als: Warum soll ich einem Menschen,
der selbst ein Sünder ist, meine Vergehen bekennen? es reicht hin,
scnu ich mich deren vor Gott auklage. „Niemand sage sich,
chrcibt der heil. Augustin, ich thue im Geheimen Buße vor Gott.

der mir verzeihen soll, weiß, was in meinem Herzen vorgeht!
'M sprach der Herr umsonst: Was ihr auf Erden lösten werdet,
das wird auch im Himmel gelöst seyn? Also wurden der Kirche
Bettes die Schlüssel vergebens gegeben?" (Henn. l!>.) Aehnlicyes
Mgeguct der heil. Ambrosius (lib- llo poeiüt.) den Novatiancrn.

Wenn etwa Jemand unserer Berufung auf die Bibel cntgc-
Mellcn würde, daß in den Schriften der Apostel von der Beichte¬
te Meldung geschehe, so erwidern wir, daß dies nicht richtig

indem wohl einige Stellen darauf bezogen werden können;
i'B. Apostelqesch. Cap. 19, V. 18; Br. d. heil. Jacob Cap. .>,
l6; I. Br. d. h. Johannes Cap. 1, V. 9. -
Warum spricht aber der heil. Paulus, z. B-

sacke des ersten Corintherbricfes, wo er doch Veraulasiunst a,u
tte, nicht von der Beichte, als der notsiwendlgcn Vorbereitung
sinn Empfange der Eucharistie? Er thut cs za, wenngleich nm
sidirect. Denn er schreibt ja V. 28: ,-^er Menich prüfe sich
^bst und so esse er von diesem Brode, und tunke aus tuest cm
tlche«. ^ie Corinther wußten, daß Selbstprufung und Selby-
tklage als Vorhergehendes und Nachfolgendes, zusammen gc-

20 *



308
hören; sie verstanden den Apostel darum gewiß ganz gut. Uebri-
gens haben sogenannte negative Argumente nicht die Kraft, die
positiven, über allen Zweifel erhabenen, umzustoßen.

Fortsetzung.
Die Geschichte der ältesten christlichen Kirche weist unzwei¬

deutig das specielle Sündenbekenntuiß nach. Die Art und
Weise der Aussöhnung Eines, der schwer gesündiget, war folgende:
Er mußte dem Verwalter der kirchlichen Schlüsselgewalt (nämlich
anfänglich überall dem Bischöfe; als aber dieser, nach der Dc-
zianischen Verfolgung, in der Mitte des dritten Jahrhundertes,
seinem Amte allein nicht genügen konnte, dem vom Bischöfe —
insbesondere im Oriente — aufgestellten Bußpriester (preslyter
pokmteMisritts), seine Sünden bekennen, und zwar im Geheimen,
d. i. beichten. Der Bischof, oder der Bußpriester, machte im
Falle, daß die Vergehungen des Beichtenden ohnehin schon be¬
kannt, und mit einem Acrgerniffe der Gemeinde verbunden waren,
Demselben als Buße auch ein öffentliches Bekenntniß,
respeotivo eine Abbitte vor der geärgerten Gemeinde — überdies
die öffentliche Erstehung sehr schwerer Strafen und Uebungen zur
Pflicht, d. i. er unterwarf den Sünder der öffentlichen Buße.
Durch dieselbe sollte, abgesehen von der inneren Besserung
des Sünders, von ihm eine doppelte Genugthuung geleistet
werden: der Kirche, die er geärgert, und deren Rechte, als einer
äußeren Gesellschaft, er verletzt; aber auch Gott, den er belei¬
digt hatte. Stufenweise mußte er sich der Wiederaufnahme
in die kirchliche Gemeinschaft würdig machen — nicht auf Ein¬
mal wurde sie ihm gewährt. Schon der heil. Gregor der Wu»-
derthäter (Thaumaturgus), Bischof zu Neocäsarea in Pontus, nn
3. Jahrhundert, erwähnt — (mag übrigens der 11. eanon seiner
epistols cgnoniou unecht seyn) — im csnon 3. der vier Büßgelde,
nämlich: lletus; sullitio; r-7w7rrw<N§, mw
stratio; und -7U7«?/-, eonsistentia. Erst nach. gele isteterGc-
nugthuung, oder wenn ihm diese öffentlichen Bußstrafen zn>»
Theile erlassen wurden, erfolgte die Zulassung des Pociritcnten
zur vollen Gemeinschaft an den Gnadenmitteln der Kirche; d- ''
die Reconciliation. .

Wenn aber die Sünde eine zwar schwere, doch nur im
Heimen, ganz im Verborgenen begangene war, z. B. ein noch n>m
notorischer Ehebruch, so wurde die'ö ffen tlich e Buße vom
schofe oder dem Bußpriester nur dann verhängt, wenn entwed
der Sünder selbst aus innerem Bußdrange solches wünschte , ""
es räthlich schien, ihm zu willfahren; öder, wenn zu befürcht
stand, daß die bis dahin zwar unbekannt gebliebene Sünde m
der Zeit ruchbar werden könnte. — Für nicht äußerlich, so»°'. .
nur in Gedanken und Begierden vollbrachte Sünden wurde



:;o9

öffentliche Buße nie gefordert, sondern es wurden den Beichten¬
den andere Bußwerke anferlegt.

Es muß in Betreff der alten Kirche sehr wohl unterschieden
werden zwischen dem öffentlichen Sündenbekenntnisse und dem
geheimen, vor dem Priester allein, d. i. der Ohrenbcicbte;
Jenes war nicht immer notwendig, wohl aber Dieses; es
Wg Jenem voran. Das öffentliche Bekenntniß und die öffent¬
liche Buße überhaupt gekörten zur Kirchen-Disciplin, und konnten
bei veränderten Zeitverkältnissen von der Kirche wieder aufgegeben
werden, was in der That geschak. Im Abendlande ging, ins¬
besondere seit den Kreuzzügen, die öffentliche Buße mekr und
wehr ein. Das öffentliche Bekenntniß hatte schon der Papst
«o I. der Große (440—461) ep. 80 nicht mekr gebilliget. Im
Oriente ward aus Veranlassung eines ärgerlichen Vorfalles —
nämlich des bekannt gewordenen unlauteren Verhältnisses eines
Diaconus mit einer vornehmen Frau — vom Patriarchen zu Con-
stautinopel, Nectarius (390) das Amt eines eigenen Buß-
Priesters, der, wie oben bemerkt, mit der Leitung der öffent¬
lichen Buße betraut war, aber nicht die Deichte, abge¬
schafft; — denn des Nectarius Nachfolger, der heil. Johannes
Ehrysostomus, schärft ja diese Letztere schon im Sterbejahre
des Nectarius ein (Kom. 9. in ep. Hehr.) und dann noch öfters.

Einen schlagenden Beweis für die Richtigkeit unserer Ansicht
vor der, dem öffentlichen Bekenntnisse vorhergehenden gehei¬
men Beichte liefert Origenes (Kam. 2, m psalm. 37.): „Prüfe
Mer genau den (Seelen-) Arzt, — ermahnt er, — dem Du
Deine (Seelen-) Krankheit offenbaren sollst; wähle Dir einen sol¬
chen, (in dem Orte des Origenes wenigstens — zu Alcrandria —
wußten damals, d. i. noch vor der Verfolgung unter Kaiser De-
!>us, mehrere Priester zur Aufnahme des Beichtbekcnntniffes
Mftragt gewesen seyn), Der mit dem Schwachen schwach zu
werden, mit dem Weinenden zu weinen vermag; Der da zu cnt-
lcheidcn weiß, ob Deine Krankheit (Sünde) der Art sey, daß sie
w der Versammlung der ganzen Kirche (Gemeinde) auseinander-
Wegt, und so geheilt werden solle; wodurch allenfalls auch die
Übrigen erbaut, und Du selbst leicht gesund werden könnest.
Dies muß nach vieler Ucbcrlcgung und nach dem Rathe eines
Mänglich erfahrenen Arztes veranstaltet werden."

Das heil. Concil zu Trient spricht über Jene den Bann aus,
welche behaupten, daß das Bekenntniß der Sünden einst nur
Wegen der aufzulegenden kanonischen Genugthuung (der öff¬
entlichen Buße) im Gebrauche war, — d. h. als wenn cs
>°nst, z. B. für Gedanken-Sündcn, nicht als nothwendig er¬
btet worden wäre. (8ess. 14. esn. 7. cie poem't. gegen das Ende.)
„ „Wenn wir die heil. Väter aufmerksam lesen, heißt cs im
Meh. Koman. S. 248, so begegnen uns die offenbarsten Zeuy-
Ue, welche cs bestätigen, daß dieses Sacrament — nämlich die
Mc sammt der Beichte — von Christus dem Herrn eingesetzt



310

wurde; und daß das Gebot der sacramcntalen Beichte, welche
Jene mit dem griechischen Worte LxomoloAesis (f^ozwXo^a^ —
manchmal bedeutet dieses auch die gesammte Buße, zunächst
die öffentliche, z. B. bei dem heil. Irenäus lib. I. aclv. bsee. e. 8.)
und löxgKoroiisls nennen, als ein evangelisches an-
zusehen sey." — Wie wohl begründet dieser Ausspruch scy, mö¬
gen folgende Vaterstellen aus den ersten Jahrhunderten darthun.
Alle auszuführen ist hier unthunlich. Der heil. Clemens sagt im
(1.) Briefe an die Corintkcr: cs sey den Menschen besser, die
Vergehen zu bekennen, als ihre Herzen zu verhärten; - Gott
verlange das Bekenntniß sC. 51 u. 52.). Im zweiten,
auch den Namen des heil. Clemens tragenden Briefe an die Co-
rinther, dessen Echtheit zwar nicht unbestritten, der aber jedenfalls
alt ist, steht: „So lange wir in dieser Welt sind, sollen wir uns
aus ganzem Herzen bekehren. Denn wenn wir einmal aus der
Welt geschieden seyn werden, können wir dort nicht mehr beich¬
ten, oder Buße wirken". (C. 8.) — Der heil. Irenäus erzäblt
einige Beispiele der Beichte, z. B. lib. I. sclv. lmerot. eng. 9. lib. Hb
— Den Origencs haben wir schon genannt. Anderswo (Hom. 3.
in Dovit.) schreibt er: „Hat Jemand sich versündiget, so sage er
die Sünde heraus, die er begangen. Denn welcher Art es sey,
es muß hcrausgesagt, und Alles, was wir gethan haben mögen,
es muß offen eingestanden werden. Sey es nun, daß wir
etwas imGeheiinen getrieben; sey es,daß wir etwas
auch im Worte uur, oder innerhalb unseres Gedan-
keuverschlusscs begangen haben,— Alles muß (dem Prie¬
ster) bekannt gemacht, Alles vorgcbracht werden. — Das Bckennt-
niß der Sünde verdient Nachlassung". Ferner in der 17. 0"w.
in Duo.: „Haben wir unsere Sünden entdeckt, nicht bloß vor
Gott, sondern auch vor Denen, welche unsere Wunden und
Sünden heilen können, so werden unsere Sünden getilgt werden".
Auch Origencs beruft sich (ste orat. oap. 28.) auf Job. Cap. 20/
V. 23., zum Beweise, daß die Priester Sünden nachlassen kön¬
nen. — Vcrgl. Kom. 2. in I.evN. — Tertullian redet ganz deut¬
lich von der Belebte „zu den Füßen des Priesters" (eie poenN.
cap. 9.). Er weist Jene zurecbt (oag. 10.), welche die Beichte
von Tag zu Tag verscbiebcn, indem sie mehr Rücksicht haben am
ihre Scham, als auf ihr Heil. — Und ebenda ruft er Denen,
welche aus Scham ihre Sünden verhehlen, zu: „Wenn wir etwas
der menschlichen Kenntniß entziehen, werden wir es auch vor
Gott verbergen können? ... Ist es besser, als Verdammter
verborgen seyn, als öffentlich losgesprochen werden?"—OE
nennt er die Beichte einen äußeren Act, der nicht nur innerhuff
des Gewissens abgethan wird. — Daselbst vergleicht er Jene,
nicht beichten wollen, mit Solchen, welche ihre körperlichen Wun¬
den dem Arzte nicht entdecken, und darob zu Grunde gehr".
(Vcrgl. eap. 4.)



311
Der heil. Cyprian schreibt (de lapsis cap. 28.): „Ich bitte

mch, jeder Einzelne bekenne seine Sünde, so lange er noch lebt;
so lange seine Genugthnung, und die ihm durch den Priester er-
theilte Nachlassung bei dem Herrn genehm ist". — Und unmittel¬
bar vorher bezeugt er, daß man sogar die sündhaften Gedanken
md Anschläge des Herzens beichtete: „Obwohl sie —die Büßer —
sch nicht des Verbrechens schnldig machten, den Göttern wirklich
geopfert, oder sich mit einem Scheine (l>bellii8) darüber (als ob
se es gethan, obwohl es nicht geschah) von der Verfolgung los-
Miift zu haben fdie Ersteren hießen die Laeriüeati, Tburilleati;
die Anderen die InbeUatiei; dies waren die zwei Elasten der I>ap8i,
Gefallenen), so bekennen sie doch mit Schmerzen den Priestern
Gottes, weil sie so etwas wenigstens imSinnehatt en".

Die Zeugnisse werden, je später, desto häufiger. So im
und 5. Jahrhunderte: z. B. des heil. Athanasius (in 8erm.

,che in oa8toUnm"); des heiligen Basilius sind. guao8t. 288.);
des heil. Gregor von Nyssa, des Basilius Bruder: „Kühn zeige
dem Priester, schreibt er, das Verborgene; enthülle ihm
die Geheimnisse der Seele, wie Du dem Arzte die Wunden auf¬
deckest, er wird, wie für Deine Ehre, so für Deine Gesundheit
Sorge tragen"; des heil. Johannes Chrysostomus in seiner
schönen Abhandlung: de 8aeerd. lib. 3. csp. 2; des heil. Ambro-
sus: de poenit. lib. 2. eap. 4, cap. )O. Er hörte selbst Beicht,
und ward dabei zu Thränen gerührt, (kmdimm in vite ^mbr);
des HE. Augustin (Oanv. 2, in p8g.Im. 101); des heil. Hie¬
ronymus (in Locle8i'a8tio. cap. 10.); des heil. Leo I., welcher im
ooen angedeuteten Briefe 80 an die Bischöfe in Eampanien sagt, es
genüge jenes Bekcnntniß, welches zuerst Gott — im Herzen —
und dann auch dem Priester gemacht wird (das öffentliche
sey nicht nothwendig) u. A. — Auch der heil. Papst Gregor I.,
der Große, im 6. Jahrbundert, legt > l>om. 26. in kvanti.) die Er¬
weckung des Lazarus allegorisch von der Auferstehung aus dem
Sündengrabe aus: „Geh beraus, Sünder! mittels der Beichte!
7- Es komme hervor der Tobte, d. i. der Sünder bekenne seine
Schuld; und den Hcrausgckommenen sollen die Schüler des Herrn
losen."

Zu dem bisher Gesagten kommt, daß sich kein Zeitpunkt,
i duch nur mit einiger Wahrscheinlichkeit angebcn lasse, wann die

Mvor etwa nicht gebräuchliche Ohrenbcichte eingeführt worden
^are. Würde man sich nicht von allen Seiten gegen eine, für
don menschlichen Stolz so demütlsigende, für die Sinnlichkeit so
verletzende, so barte Anstalt, als gegen ein unerträgliches Joch,
vufgelehnt haben, wenn man sie nicht als vom Herrn selbst an-
seordnet, als immer dagewesen geglaubt hätte? Ganz gewiß!
Nichts dergleichen ist in der alten Zeit geschehen.

Und Wer hätte denn wohl die Beichte anbefohlen? Etwa
ätzend ein einzelner Bischof, eine Particularsynode? Dies doch
'"keinem Falle! Also nur etwa der Papst, oder ein allge-



312

meines Coneil. Aber, Wer kann es im Ernste glaublich fin¬
den, daß einem Papste so etwas gelungen wäre, ohne daß er die
ganze Christenbcit gegen sich in Aufruhr gebracht hätte? Man
erinnere sich, daß vor nicht gar langer Zeit in England, bei dem
bloßen Gerüchte, man wolle die Obrenbeichte in die Staatskirchc
einschmuggcln. Alles, sogar die Weiber in Windsor, sich dawider
erhob, und seinem Aergcr in den flammendsten Protestationen und
Proklamationen Luft machte! — Wir finden, laut obiger Zeug¬
nisse, denen wir unzählige beifügen könnten, die Beichte eben Io
gut in der alten griechischen, als in der lateinischen Kirche. Noch
in der Gegenwart ist sie nicht minder unter den schismatischen
Orientalen, Griechen und Russen u. A. im Gebrauche. Würden
wohl eben z. B. die Griechen, deren Patriarchen zu Constantino-
pel schon früher mit steter Eifersucht auf den Papst blickten, ehe
noch im 9. Jabrhunderte das förmliche Schisma durch Photius
begonnen; im 11. durch Michael Cerularius vollendet wor¬
den, eine solche Neuerung stillschweigend hingenommen, und sich
dem päpstlichen Machtspruche gefügt haben?

Was vom Papste gesagt wurde, gilt auch vom allgemeinen
Concile. Nie wäre ihm die Einführung der Ohrenbcichte, als
einer bloß menschlichen Satzung gelungen.

Es ist sich gewiß zu verwundern, wie Einige — unter ihnen
schon Calvin (Antili. done, Trieb, freilich im Widerspruche mit sich
selbst, da er die Beichtanstalt anderswo eine sehr alte nennt) bei
etwas genauerer Kenntniß des christlichen Alterthumes sich zu be¬
haupten getrauen, die Beichte sey vom Papste Jnnocenz HI- chUl
dem IV. Latcranensischen Concile (1215) als etwas Neues anb^
fohlen worden. Der 21. Canon dieses Concils, auf welchen si">
das gegenwärtige 4. Kirchcngcbot stützt, lautet: „Omnis utriusg"«
86XU8 stclelis, postguam all annos elisorotionis pervenerit, omni»
peccats semel in imno Kiloliter conllteatur proprio sacereloti, et m-
junotgin sibi poenitentiam stuelent pro viribus mlimplero^.

Was wird darin angeordnet? Daß die Gläubigen beichte"
sollen, was sie früher nicht wußten; oder, wann, wie oftniat
sie der ihnen wohlbekannten Pflicht Nachkommen sollen.
Offenbar nicht das Erstere, sondern das Zweite. „Dieser Ca¬
non, — sagt Dr. I. A. Möhler (Symbolik S. 290.) ganz rich¬
tig, — ist lediglich in die Reihe der Disciplinarvcrordnungen Z"
setzen; denn die Z c it b e st i m m u n g, wann Jemand beichten si'",
gehört begreiflich nicht znm Wesen des Sacramentes." Das Cott-
eil zu Trient erklärt (sess. 14. esp. S, elo poenitentiu): „Es ist ci"e
leere Verläumdung, daß die Beichte dem göttlichen Gebote fremd,
eine menschliche Erfindung sey, und von den auf dem Lateraucn-
fischen Concil versammelten Vätern datirc. Denn durch dieses Con-
cil hat die Kirche nicht festgesetzt, daß die Gläubigen beichte"
sollen, — dies erkannte sie aus göttlichem Rechte für nothwew
big und ungeordnet — sondern, daß das Gebot, zu beichten,
nigstens Einmal im Jahre, von Allen, sobald sie die Unter-



313

schcidungs-Jahre crrcichcn, erfüllt werde". — In der alten Zeit
machte der Bußcifcr der Christen keine Zeitbestimmung uöthig; ste
beichteten, wenn sie sich in Sünden wußten. Als aber eine be¬
dauerliche Lauheit im Gebrauche dieses Heilmittels immer mebr
um sich griff, sah sich die Kirche bcmüßiget, als Minimum das
wenigstens Einmalige Bekcnntniß im Jabrc fcstzustellcn.

Warum — wird hie und da gefragt, kommt denn in der al¬
ten Kirchengeschichte, oder in den Lebensbeschreibungen damaliger
Heiligen, so selten eine Meldung davon vor, daß man vor dem
Empfange des allerbest. Altarssacramentes, oder in einer gefähr¬
lichen Krankheit u. dgl. beichtete? Wir antworten: Es wird
nirgends gesagt, daß man nicht beichtete. Der heil. Cyprian ta¬
delt Jene, welche, obwohl sich schuldbewußt, ohne vorherige
klxomolo^esis die Eucharistie empfangen, (lib. <Ie lap8.) Ferner ist
zu erwägen, daß die ersten Christen viel frömmer waren, als die
späteren,' also wohl auch nicht immer gerade vor der heil. Com-
munion zu beichten brauchten. Ucberdics ist die Beichte unter
manchen anderen Ausdrücken mitzuvcrstchen; als z. B. unter dem
Frieden, welcher dem Poenitentcn gewährt ward, u. dgl. Die
Heiligen, eben weil sie Heilige waren, bedurften zwar nicht so
sehr des zunächst für Sünder bestimmten Heilmittels, doch beich¬
teten auch sie.

XXV.
Der A b l a st.

Um das Verständniß dieses Gegenstandes zu erleichtern, dürf¬
ten einige vorläufige Bemerkungen nicht am unrechten Platze seyu.

Ununterbrochen bekannte sich die Kirche zu dem Glauben, daß
"" heil. Sakramente der Buße dem wahrhaft Reumüthigcn feder¬
test die Sünden-Schuld, und die dadurch verdiente ewige
Strafe, nicht so aber auch immer die zeitlichen Strafen
"?chgelaffen werden; wenn dies Letztere nicht der Fall, so müssen
^selben entweder in diesem, oder auch noch in dem anderen Lc-

nämlich im Fegefeuer, abgetragen und gebüßt werden.
. Die Reformatoren haben die Lehre von einem fcnseitigen Rei-
"Wngsorte Verworfen, im offenbaren Widerspruche gegen die G e<
^chtig keit Gottes, der fa gewiß nicht den mit nur läßlichen,
^r mit noch nicht völlig abgebüßten Sünden von dannen Schri¬
eben eben so wie den Verstockten, Unbußfertigen auf ewig
^stoßen will, ihn aber auch nicht allsoglcich in den Himmel,
" welchen nichts Unreines cingcbt sgpoc.il. Cap. 21, V. 27.)
""/nehmen kann; — im Widerspruche gegen dir heil. Schrift

Macchab. Cap. 12, V. 48 u. ff.; — Matth. Cap. 12,



314
V. 32.; — Luc. Cap. 12, D. 58, 59.; vergl. Matth. Cap. 5,
V. 25, 26. u. A.) — und gegen die fortwährende Ueber-
zeugung und Tradition der Kirche, welche aus ihren Ge¬
beten, aus dem Darbringen des heil. Meßopfers für die Ver¬
storbenen (für die schon Seligen gewiß nicht; eben so wenig
aber für die rettungslos Verdammten), aus den Zeugnissen der
alten Väter, z. B. des Origencs (Iiom. 13. in .lercmiam) Cypria-
nus (sp. 32.) u. A-, endlich aus den Concilien-Aussprüchen —
sogar aus der Uebcreinstimmnng der morgcnländischen Schisma¬
tiker hervorgeht. — Siehe das deerotum eie kurZMorio, Oone. 4>id.
8088. 25. und Oatoob. rnm. paA. 53.*)

Das Concil zu Trient erklärt: 8088. 14, csn. 12. de poem't.
„Wenn Jemand sagt, daß mit der Schuld immer auch zugleich
die ganze Strafe "von Gott nachgelassen werde — so sey er im
Banne." Und: ean. 15. „Wenn Jemand sagt — es sey eine Er¬
dichtung, daß, nachdem durch die Schlüsselgewalt die ewige Strafe
erlassen worden, meistens (plenimgue) die zeitliche Strafe noch
abzubüßen übrifi bleibe, so sey er im Banne." Denn es finden
fich, heißt es im cap. 8. der nämlichen Sitzung, in der heiligen
Schrift deutliche und ausgezeichnete Beispiele, durch welche, ab¬
gesehen von der Tradition, der gegentheilige Jrrtbum auf das Be¬
stimmteste widerlegt wird. Als solche fübrt der 6stecl>. Uomrmus

260. die im cap. 3 der 6eno8i'8; Dxod. oap. 32, v. 11.; Hamer,
eap. 12 und 20 verkommenden; vorzüglich aber jenes mit David
an, zu welchem der Prophet Nathan im Auftrage Gottes sprach:
„Der Herr bat Deine Sünde (des Ebebruches mit Bethsabce und
der Blutschuld an ihrem Manne Urias) von Dir genommen".
(2. Kön. Cap. 12, V. 13.)— Denn David hatte in aufrichtigem
Reueschmcrz Gottes Barmherzigkeit angerufen (p8alm 50, v. 4.) -7
Demohngcachtet strafte ihn, auch nach schon gewährter Verzei¬
hung, der Herr mit dem Tode des im Ehebrüche gezeugten Soh¬
nes; mit dem Abfalle Absalons, und mit manchen anderen un¬
glücklichen Vorfällen. (Vergl. 8«88. 6. «an. 30. do jii8tii'.)

Ueber den Grund, warum in dem heil. Sakramente der
Buße nicht ebenso, wie in jenem der Taufe die ganze Strafe
nachgesehen werde, drückt sich das Concil — im obcitirtcn eag- 0.
8088. 14.— dahin aus: „Die Gerechtigkeit Gottes scheint es
zu erheischen, daß anders Diejenigen von Ihm zu Gnaden aus¬
genommen werden, die vor der Taufe durch Unwissenheit
sündigten; anders wieder Jene, welche einmal aus der Sclaverc>
der Sünde und des Teufels befreit, und nachdem sie die Gavc

*) Das Dogma vom Fegefeuer ist im wesentlichen Zusammenhänge mit te
Lehre von der Rechtfertigung; denn eben als die innere Reinigung. "7
Läuterung von Sünden, nicht als bloße Zudeckung derselben,
diese durch die j ün L e nti l gend e Kraft Christi im jenseitigen Leben
vollendet werden, wenn sie in dem irdischen noch nicht ganz voN-
bracht war. (Vergl. Dr. I. A. Möhlers Symbolik. S. 216—223-)



315

des heil. Geistes empfangen, dennoch wissentlich den Tempel
Nettes zu entheiligen, nnd den heil. Geist zu betrübe» sich nicht
scheuten, lind der göttlichen Milde ist cs angemessen, daß uns
nicht die Sünden so ohne alle Genugthuung — (unsererseits) —
nachgelassen werden; auf daß wir nicht, bei sich ergebender Gele¬
genheit, die Sünden für gering achtend, gleichsam ungerecht und
frevelnd wider den heil. Geist, in noch schwerere Sünden fallen,
uns den Zorn (Gottes) für den Tag des Gerichtes aushäufcnd.
Denn ohne Zweifel halten diese g enug thn enden —zeitlichen —
Strafen sehr von der Sünde zurück, und sind gleichsam ein Zaum ;
sie machen die Büßer in Hinkunft behutsamer und wachsamer."

Also die znrückbleibendcn zeitlichen Strafen sind nicht bloße
rr ecti o nsmi t tel, sondern eigentliche Strafen. „Wenn

es für die Gerechten keine zeitlichen Strafen gibt, — schreibt
Dr. I. U. Möhler, Symbolik S. S98. — so gibt es für die Un¬
gerechten auch keine ewigen; umgekehrt, gibt es für Diese
ewige, so muß es auch für Jene, wenn sie nach der Taufe
wieder fallen, zeitliche geben. — Sind sie ihrem Wesen nach
iediglich Heilmittel, so können sie nicbt in dem einen Falle nur
M Heilung, im andern nnr zur Bestrafung im eigentlichen
Sinne bestimmt seyn; und umgekehrt, sind sie ihrem Wesen nach
wir vindicativ, so müssen sie diese Eigenschaft allenthalben an sich
itagen. Beide aussch ließenden Ansichten sind indeß irrig;
vielmehr, wie in Gott Güte und Gerechtigkeit Eins sind,
so liefert auch eiue jede dieser Eigenschaften ihren Beitrag für die
Bestimmung des Zweckes der Strafen; und nur dann, wenn sich
der Mensch freiwillig für Gottes verzeihende und zurückführcnde
Güte verfchließt, empfindet er einzig seine Gerechtigkeit. Es
war darum auch inconseguent von den Reformatoren, wenn sie
die Lehre der heil. Schrift von den Höllenstrafen unangetastet lie¬
ßen, sonst aber die Strafen nur als Besseruugsmittel an-
schauten."

Aber auch die Kirche Christi hat das Recht, den Sünder,
der sich ihrer Schlüsselgewalt unterwirft, mit Strafen zu belegen,
welche nicht nur vor ihrem Forum Geltung Haben, sondern auch
von Gott im Himmel genehmigt werden. Dies ergibt sich
daraus, weil sie nicht nnr die Löse-, sondern auch die Bindc-
Newalt vom Herrn empfangen hat. Und zwar sollen diese von
der Kirche auferlegtcn Strafen, gleich den von Gott selbst ver¬
engten, eben sowohl vindicativc, als corrcetive seyn. t-wr-
ßleichc, was von der Genugthuung gesagt wurde; t^<me. trni.
^8. (4. ogp. g. 4o satkk. necess. ot kmetu, gegen das Ende; ser-
"cr e-m. 15.) .
, Dieses Recht hat die Kirche immer - von dem ersten ealw-
hunderte an — in der That ansgcübt, und hat cs noch nicht aus-
gegeben. Bekannt ist, daß in der ältesten Kirche grobe Sünder
aus der Gemeinschaft der Gläubigen ausgestoßen, und daß ihnen
di- Wiederaufnahme in die kirchliche Gemeinschaft, wenn sie »m



316

dieselbe baten, nur nach harter und lange dauernder öffentli¬
cher Buße gcwäbrt wurde. Ocffentliche Ehebrecher u. A. muß¬
ten bis zum Ende ihres Lebens Buße thun; ja von wiederhol¬
ten Gotzcnvpfcrn, Unzucht u. dgl. wurde selbst am Todten-
bette nicht absolvirt. — (Eoncil. zu Elvira in Spanien, Z06.) —
Es batte sich allmälig eine gleichförmige Bußdisciplin in der
Kirche ausgebildet.

Die öffentliche Buße ist zwar schon geraume Zeit nicht
mehr in Ucbung; aber welcher unterrichtete Katholik weiß cs nicht,
daß ihm im heil. Bußgerichtc von dem Beichtvater solche Leistun¬
gen und gute Werke im Name» Gottes und der Kirche auferlegt
werden, welche nicht nur seine Besserung erleichtern und befördern,
sondern auch als Strafen der Gerechtigkeit Gottes genug
thun sollen?

Nun können wir den Begriff des Ablasses aufstellen. Er
ist die Nachlassung der zeitlichen Sündenstrafen, welche
außer dem Sacramente der Buße (weil nämlich in dem¬
selben doch auch manchmal dies geschehen kann) von Demje¬
nigen erthcilt wird, der die Gewalt besitzt, den Gnadcnschatz der
Kirche zu verwalten und auszuspcnden, d. i. vom Papste, und
mit Einschränkung auch von den Bischöfen. (So Dr. Liebermann
Inst tbeol. tom. 5. S. 210 — und andere Theol.) Oder: „Man
versteht unter Ablaß den Nachlaß zeitlicher Sündenstrafen, und
zwar sowohl derjenigen, welche von der Kirche über den Sünder
verhängt worden sind, als auch derjenigen, welche von Gott an-
gesetzt worden — sey cs, daß letztere auf Erden, oder daß sie
Fegefeuer zu erdulden wären". (So Dr. J. B. v. Hirscher in¬
dic katholische Lehre vom Ablasse, mit besonderer Rücksicht ans
ihre practische Bedeutung. 6. Aufl. S. 2.)

Das heil. Eoncil zu Trient bat aus weiser Absicht diesbezüg¬
lich nichts Weiteres dogmatisch festgesetzt, als: daß die Kirche da»
Recht habe, Ablässe zu crtheilen; und daß dieselben, mit Mab
und Wcisbcit gespendet, nützlich scyen. „

„Oum potestss eonkeronlli instul^entiss — erklärt es sess.
üeeretum <Ie Inllulxentüs — s Obristo b'eclosise enncessa sit; »tgue
bnjusmoeli poteststo llivinitus sibi tescllts, sntianissimis elism tew^
poeibus lila uss suei-it, ssorossnets 8)nollns inlliil^entisrum usu»'
ebrisiisno populo msxime ssliilsrom, et saoeni-um Onneilinruin sucto-
ritste grnbstuin, in bloolesis lelineiulum esse llocot, et pi-soeipit;
gue snsibemsto cisnmst, gui ess inutilos esse ssserunt, vel ess con-
cellenlli in keolesia poteststeni esse nvAsnt.^

Wir versuchen nun die einzelnen Punkte dieser Bestimmung
etwas näker zu erörtern; nämlich: das Recht der Kirche, AblaM
zu ertbeilen; die Ausübung desselben schon in der ältesten
und die Heilsamkeit der Ablässe für die Gläubigen.

Als der Heiland — laut Mattb. Cap. 16, V. 19.
Petrus, und — Mattb. Cap. 18, V. 18. — auch den übrigsn
Aposteln die Binde- und Löse-Gewalt ertheilte, machte er in -o "



317

treff der Letzteren keinen Unterschied zwischen Sünden nnd ihren
zeitlich en Strafen, und nahm diese nicht aus. Daß der Kirche
das Recht zustehe, die von ihr selbst verhängten Strafen wieder
zu erlassen, wird wohl Niemand in Abrede stellen, der ihr die
Strafgewalt selbst nicht ganz abspricht. Gegen den Ablaß,
mir in diesem Sinne aufgefaßt, nämlich als bloße Nachlassung
der rein kirchlichen Strafen — wiejaauch die weltliche Macht
bürgerliche Strafen nachsieht — wird nicht viel eingcwendct.
Aber mehr wurde schon über die Frage gestritten, ob die Kirche
auch die Vollmacht habe, zeitliche Süudenstrafen nachzulassen, so¬
fern dieselben nicht von ihr, sondern von Gott verhängt sind,
und in diesem oder im künftigen Leben abznbüßen wären? Wir
reden hier nicht von jener Gattung Strafen, durch welche Gott
den Sünder, welcher stch zu Ihm bekehrt, vor Rückfällen bewah¬
re» will, welche also so lange dauern müssen, als es die gött¬
liche Weisheit zur Erreichung obiger Absicht für nothwen-
dig erachtet. Denn in eine solche Erziehungs- und Heiligungs-
thätigkeit Gottes kann und will die Kirche um so weniger
störend cingreifen, als sie ja in Betreff der von ibr selbst ver¬
hängten Strafen im Ablässe nur die sogenannten viudicativen —
genngthuenden - nicht aber auch die sogenannten mcdicinalen
»achläßt. Nie z. B. wird durch den Ablaß der Unkcusche jener
Bußübungen enthoben, ohne welche seine wirkliche Besserung, eine
völlige Ueberwindung seiner bösen Gewohnheit gar nicht erfolgen
könnte. Von den Strafen der ersten Art aber (von den vindi-
Miven) glauben wir aus den triftigsten Gründen, daß die kirch¬
liche Nachlassung derselben im Ablasse -- auch der von Gott selbst
auferlegt gewesenen — vor Gott Giltigkeit habe; so, daß sie
auch im anderen Leben, im Fegefeuer, nicht mehr abznbüßen seycu.
Denn der äKrr sprach ja nicht vergebens zu Petrus und den
übrigen Aposteln: „Was ihr auf Erden auflöse» werdet, das
Wird auch im Himmel aufgelöst seyn." Und wenn die
Kirche die Gewalt hat, im Namen Gottes Sunden zu ver¬
geben, und die ewige Strafe nachzulassen, soll sie jene, bloß
Zeitliche nachzusehen, nicht auch an Gottes Statt ausüben dur-
se»? wenn anders nämlich der Zweck solcher Strafen an dem
wahrhaft reumüthigcn Büßer, sey cs, daß er dieselben
jUln Theile schon abgetragen, oder noch bevor er sich rbnen
unterzogen, bereits erfüllt ist. Gewiß ist nicht anzunehmen, daß Gott
°h»e Rücksicht auf die von der Kirche ertheiltc Nach¬
äffung den Büßer dennoch strafen werde. — Ferner: sind die
von der Kirche auferlegtcn gen ugt hue n d e n ^ußwerke auch
v°r Gott verbindend und wirksam, so muß auch die Nachlaf-
luiig derselben vor Gott gelten, weil sie song für den soeni-
fenten nicht nur nicht heilsam, sondern gerade;» verderblich Ware,
wdem sie ihn abhielte, durch hierseitige Abbußuug der Stra¬
ft» der Züchtigung im Fegefeuer zuvorzukommen.



318
Im Glauben an die Gültigkeit des Ablasses vor Gott

bat ibn die Kirche schon in der ältesten Zeit gespendet; und
in eben diesem Glauben und Vertrauen haben denselben die Poe-
niteutcn gesucht und empfangen. Bereits die Apostel gewähr¬
ten Ablaß. Der heil. Paulus hatte einen Blutschänder zu Co¬
rinth, welcher mit seiner Stiefmutter — dem Weibe seines Va¬
ters — verbotenen Umgang pflog, zur Strafe aus der kirch¬
lichen Gemeinschaft gestoßen. (I/Cor. Cap. 5, V. 1—5.) Nach¬
dem derselbe in sich gegangen, seine Schandthat berent, und An¬
gesichts der geärgerten Gemeinde unzweideutige Beweise seiner
Besserung gegeben, ließ ihm der Weltapostel den Rest seiner
Strafzeit nach, indem er ihn in die Kirche wieder aufnabm. (H
Cor. Cap. 2.) Dies war in der That ein Ablaß. Denn die
Strafe wurde vor der Zeit abgekürzt, weil die Absicht des Apo¬
stels erreicht war. „Es genügte diese Züchtigung." V. 6. Und
wie gewährte Paulus den Ablaß? „Was ich vergeben babe,
schreibt er LV 10, das geschah euretwillen, an Christi Statt."

Die Bußdisciplin in den ersten Jahrhunderten hatte zwar
allgemeine Geltung, in so ferne, als jeder öffentliche
grobe Sünder sich der öffentlichen Buße unterziehen mußte,
wenn er wieder iu die kirchliche Gemeinschaft ausgenommen wer¬
den wollte; aber die Kirchenvorsteher ließen doch hie und da cine
Milderung oder Abkürzung der Strafe eintreten, d. h. sie
theilten Ablaß. Dies geschah, wenn der Pocnitent ausnehmend
großen Bußcifer bethätigte, der ihn einer solchen Nachsicht wür¬
dig machte. „Ich sehe nicht auf die Länge der Zeit, sagt der
heil. Chrysostomus, sondern auf die Bekehrung des Herzens."
Owmil. 14. in II. Oor.) Eben so Augustin (knelm-. e. 65.) und
Basilius der Große (op. all Vmyb. ö. 74.). Ja, dies schonende
Verfahren wurde von Concilien selbst anbcfohlen. Als: von Je¬
nem zu Ancyra in Galatien can. 5. (im I. 314 oder 315): z>>
Nicäa ea». 12. (dem ersten öcumeuischen, 325); zu Laodicäa w
Phrygien cs». L. (zwischen 360— 370); dem IV. zu Carthago
ean. 73.

Manchmal ließ die Kirche einen Theil der Strafzeit nacly
wenn die durch einen Sünder früher geärgerte, aber dann durm
dessen Rcueschmerz befriedigte und erbaute Gemeinde für den Vn-
ßer Fürbitte einlegte — was schon hinsichtlich des blutschänderi¬
schen Corinthers der Fall gewesen zu seyn scheint. Eben so, wen"
sich ein Märtyrer für einen Gefallenen verwendete. Tertullla"
schreibt (lib. ml mart)i-. e. 1.): „Weil sie — die Sünder —
Frieden (die Gemeinschaft) in der Kirche nicht haben, so fle^"
sie darum die Märtyrer in den Kerkern an" — nämlich, u>» de"
ren Fürsprache. Auch der heil. Cyprianus ist Zeuge dafür. (Z- "'
ep. II. all (lonlessores; III). llo lapsis.) Von diesem Kirchenvatc
entnehmen wir, daß. Die auf diese Weise die Nachlassung der
noch abzubüßcn gewesenen kirchlichenStrafen erlangten, der liebel



319

zeugung waren, sie seyen auch von Gott wieder vollkom¬
men begnadiget, (ep. 14.)

Kann die Kirche die zeitlichen Strafen Nachlassen, so kann
sie dieselben ohne Zweifel auch in gewisse gute Werke umwän¬
de ln, — se nach den Zeitumständen — und kann die Gewin¬
nung des Ablasses davon, als einer Bedingung, abhängig ma¬
chen; was sie zumal seit dem Aufhöreu der öffentlichen Buße gc-
than, und noch in der Gegenwart thnt. Am Ende des eilften
Iahrkundertes wurde z. B. die Theilnahme an den Kreuzzügen,
zur Befreiung des heil. Grabes und Landes aus der Herrschaft
der Sarazenen; unter Papst Leo X. am Anfänge des sechzehnten
Iahrhundertes, die Beisteuer zum Ausbaue der Peterskirche in
Rom als eine solche Bedingung der Ablaßgewinnung erklärt.
Daran war nichts zu rügen; wenn sich nur nicht so Vieler der
Jrrthum bemächtiget bätte, daß cs mit derlei guten Werken ab-
gethan, und daß durch sie der echte Bußgcist entbehrlich ge¬
macht scy. — Ist aber die Kirche Schuld daran? Mit Nichten!
Nie wollte und will sie dies mit ihren Strafumwandlungen (was
schon aus dem Concil zu Clermont 1095 erhellt), indem sie —
Mie in jeder Ablaßvcrkündigung zu leseu ist, — allezeit den w ü r-
dig en Empfang der heil. Sacramente der Buße und des Altars
fordert, und die guten Werke als Bcthätigungen der bußfertigen
Gesinnung ansieht.

Es werden mehrere Arten des Ablasses unterschieden. Je
nachdem sich die Nachlassung auf alle, oder nur auf einen
DH eil der Strafen erstreckt , ist er entweder ein vollkomme¬
ner oder ein unvollkommener. Einige Ablässe können immer,
andere nur zu bestimmten Zeiten gewonnen werden; einige werden
nur gewissen Personen, oder an gewissen Orten, als: Kirchen,
Atheist; ja sogar in Verbindung mit Gegenständen gebracht;
d. h. den Besitzern derselben, als: Rosenkränze u. dgl. gewährt —
freilich nicht anders, als unter der Bedingung, daß sie durch
wahre Buße des Ablasses würdig seyen. Wir geben zu, daß der
Aberglaube manchmal dem Gegenstände an sich irgend eine
ascht nur strafen- sondern sogar sündentilgende Kraft zu¬
schreibe; dies wäre aber nicht möglich, wenn der Besitzer es sich
uets gegenwärtig hielte, daß nach der Lehre der Kirche die zeit-
liche Strafe nicht nachgelassen werden könne, wenn nicht zuvor
»n S a c r a m e n te der Buße die Sü n d e nschuld und die ewige
Strafe getilgt worden.

Die berühmteste Art des allgemeinen Ablasses ist das soge¬
nannte „Jubiläum", welche Bezeichnung ans dem alten Testa¬
mente stammt, wo das mosaische Gesetz jedes fünfzigste Jahr zu
k'nem „Jubeljahre" bestimmte. Wir reden hier nicht von dem
außerordentlichen, sondern von dem ordentlichen Jubiläum, wel¬
ches für die gelammte katholische Christenheit ausgeschrieben wird.
Papst Bonifacius VIII. setzte dasselbe (1300) ans jedes hundertste,
aber schon Clemens VI. (1343) aus das fünfzigste Jahr; Urban VI.



320

(1389) auf alle 33; endlich Paul II. (1470) auf alle 25 Jahre
fest; was noch fetzt gilt.

Des nicht selten anzutreffeuden Mißverständnisses wegen he¬
ben wir eigens hervor, daß z. B. ein Ablaß von Einem Jahre,
wie ihn die Bischöfe am Tage der Einweihung einer Kirche; von
vierzig Tagen, welchen sie am Jahresfcst der Einweihung
(laut des IV. Lateran. Concils, 1215) bewilligen; oder irgend ein
anderer unvollkommener Ablaß von mehreren Jahren, oder von
mehreren Quadragenen (ein Zeitraum von 40 Tagen» nichts an¬
deres sey, als eine Nachlassung jener zeitlichen Strafen, welche
in Folge der alten Bußdisciplin durch eine eben so lange Zeit
hätten abgebüßt werden müssen. — Bis zum 11. Jahrhunderte,
d. i. bis zum Beginne der Kreuzzüge, wurden vollkommene
Ablässe nur den am Ende des Lebens Befindlichen gewährt.

Mit dem Glauben an die Wirksamkeit des Ablasses steht die
schon in den ersten Jahrhunderten vorfindige, später aber — z. B.
vom Papste Clemens VI. (l342—1352) — klarer ausgesprochene
und entwickelte Lehre in Verbindung, daß in der Kirche ein Gua-
denschatz hinterlegt sey, bestehend aus den unendlichen Verdien¬
sten des Erlösers, und den überfließenden der Heiligen, ganz
besonders der seligsten Jungfrau; — aus welchem die Kirche die
Ablässe ausspende. Das heißt: die Kirche erläßt im Namen Got¬
tes, der in Rücksicht auf die gleichsam fürbittenden Verdienste der
Heiligen desto geneigter ist zur Milde, die zeitlichen Strafen; ui¬
dem sie, was dem reumüthigen Büßer ob seiner Schwäche und
Unvollkommenheit noch mangelt, aus den überschwenglichen
Leistungen der Heiligen ergänzt. — Hierin kann Dem nichts
znm Anßoße sepn, welcher den Sinn dieser Lehre gehörig aus-
faßt. Denn es will nicht gesagt sepn, daß die Heiligen mehl
verdienten, als was ihnen im Himmel zu Theil ward; W"-
der», daß sie oft mehr freiwillig abbüßten, als zur Fü¬
gung ihrer zeitlichen Strafen hingercickt hätte, und eben so
nig, daß der Gnadenschatz an den Verdiensten Jesu — die
ja unendlich nennen — noch zu wenig habe, und durch du
Verdienste der Heiligen bereichert werden müsse. Möchte was
sichs doch tief einprägen, daß nach katholischer Auffassung du
Heiligen durch Christus geworden seycn, was sie sind; n»
daß ihre Verdienste im Erlösungstode Jesu wurzeln! Uebrigcu-
ist leicht einzusehen, wie innig die Lehre vom Gnadenschatzc nu
dem Dogma „von der Gemeinschaft der Heiligen"
sammenhänge. ,

Zu dieser Gemeinschaft in weiterer Bedeutung gehören au
noch die Leidenden im Fegefeuer. Tragen die Heiligen u
Himmel zur Wirksamkeit der Ablässe bei, deren sie selbst nu
mehr bedürfen, so können diese, außer uns Lebenden, auch dc
Seelen der Abgeschiedenen im Reinigungsorte zu Gute kommcs >
und zwar fürbittweise — -'per moüum sukkraZU", Pw
es in den päpstlichen Ablaßschreiben. — Wer wollte zweifeln.



321

daß Gott geneigt sey, dem Leidenden im Fegefeuer die Strafzeit
abzukürzen, wenn nicht nur einzelne Gläubige darum flehen,
und ihre guten Werke in Liebe für die Verstorbenen aufopfern;
sondern wenn die Kirche selbst, obwohl dieselben ihrer Schlüs¬
selgewalt nicht mehr unterworfen sind, für sie bittet?

/o r l s e tz u n g.
Ob die Ablässe heilsam oder schädlich seycn, beantwortet sich

Sohl schon aus dem bisher Gesagten.
Wer wird das an sich unnütz oder positiv schädlich heißen,

was den Menschen von harten, empfindlichen Strafen befreit, und
ihm den früheren, oder ganz ungesäumten Eingang in die Freu¬
den des Himmels erleichtert? Aber es gibt noch andere prac-
tische Momente, welche die Bestimmung des heil. Eoncils zu
Trient über die Heilsamkeit der Ablässe vollkommen rechtfertigen.
Denn sie sind — vorausgesetzt, daß die Gläubigen über ihre Be¬
deutung gut unterrichtet sind, und auch von der alten Bußdis-
ciplin wenigstens einige Kenntniß haben — eine ernste Mahnung
M sie, sich vor jenen Sünden sorgfältig zu hüten, wegen welcher
sic einst jahrelange Buße hätten üben müssen. Dieselben mögen
also die Größe ihrer Schuld, über welche sie die Eigenliebe, oder
das verkehrte Urtheil der Welt gar so leicht täuscht, an dem Maß¬
gabe der einst in Geltung gewesenen Bußcanonen bemessen, und
erwägen: die Bußdisciplin habe zwar facti sch aufgehört, nicht,
als ob die einst durch sie gestraften Sünden in den Äugen Gottes
nicht mehr so groß erscheinen, als ehemals, sondern hauptsächlich
»b der Schwäche der Gläubigen, der die Kirche nachsichtig durch
die Ablässe zu §>ülfe komme; dafür scyen aber eben die Ablässe
als wenigstens rechtliche Fortführung der strengen alten
Zucht zu betrachten, und damit so viel möglich noch der alte
«uß-Geist zu verbinden. —

Die Ablässe erinnern an die Heiligkeit des Taufgelubdcs,
dessen Bruch im christlichen Alterthume so schwer geahndet wurde.
Ferner daran, wie sich die Gefallenen in den ersten Jahrhundcr-
ien außer der kirchlichen Gemeinschaft so unglücklich, weil von
dem Anrechte auf das ewige Leben ausgeschlossen, fühlten, und
'"clsts sehnlicher wünschten, als in dieselbe wieder ausgenommen
ju werden. Also möge man auch jetzt noch, trotz dem, daß die
Klrche so milde verfährt, das Heil nirgends anders, als m Cbn-
sius und in ihr suchen! — Auch der christliche Gemeingeig wird
Zweckt, durch den Gedanken, wie einst, als die Gläubigen noch
^iii Herz und Eine Seele waren, Alle an der äugend des Einen
sich erfreuten, an dem Falle des Einen sich betrübten, und für
ihn beteten; und wenn er wieder ausgesöhnt war nut Gott und
der Kirche, in sorgsamer Liebe über ibn wachten. Dies ist gewiß
»°n großem Nutzen, zumal in einer Zeit, wo so Viele selbstsüch-
d'S nur ihre eigenen Wege gehen, unbekümmert um den Nächsten,



322
oder gar noch schadenfroh ob seines Falles. Alles das wirken
die Ablässe als Erinnerung an die faktisch untergegangcne alte
Bußdisciplin! Weiters sind sie auch Tröstungen DcrMigen, welche
sonst aus Furcht vor den ihrer, insbesondere jenseits, warten¬
den zeitlichen Strafen, in Muthlosigkeit versinken würden; und
indem sie aus dem Gnadensch atz e in der Kirche erholt werden,
demüthigen sie einerseits den Stolz des Menschen, indem sie ihm
nahe legen, daß er sich selbst nicht zu rechtfertigen vermöge; an¬
dererseits aber spornen sie ihn an, den Heiligen nachzufolgen, an
deren Verdiensten er Theil nimmt.

Doch hören wir, was gegen die Ablässe schon unzählige
Male vorgebracht, eben so oftmal auf das Schlagendste wider¬
legt wurde, und dennoch immer wieder eingewcndet zu wer¬
den pflegt.

Durch dieselben, sagen Einige, wird die Lauheit befördert,
und der Sünder in eine falsche Sicherheit eingewiegt. Will
aber die Kirche dies? Nein. Nur die Schwäche des Büßers
will sie unterstützen, nicht seine Sorglosigkeit. Tie Kirchs
beabsichtet nicht im Entferntesten Das aufzuheben, was durch die
von ihr nachgelassenen Strafen mitunter hätte bewirkt werden
sollen, nämlich die innere Besserung und Umwandlung
des Sünders. Die Forderung au ihn bleibt unverrückt dieselbe:
die bösen Neigungen anszurotten, die gegebenen Aergcrniffe gut
zu machen, den zugefügten Schaden zu ersetzen, u. dgl. Dave«
will die Kirche nicht lossprechen; sie rechnet vielmekr darauf,
daß der Büßer mit um so freudigerem freiem Eifer an
seiner Heiligung arbeiten werde, weil ihn nicht mehr die nieder-
schlagende Furcht vor göttlichen Strafen gefangen hält. — Weü
entfernt, eine falsche Sicherheit zu nähren, bewahren die Ab¬
lässe viel mehr vor derselben, indem sie den Jrrthum zerstören,
als käme es bei der Rechtfertigung einzig nur, oder haupt¬
sächlich auf Werke äußerer Äbtödtung, und nicht vielmehr aut
den Geist der Buße an. (Man denke an die Verirrungen der so¬
genannten Flagellanten im 14. Jahrhunderte.) Wird auch das
Eiuhergehen in Sack und Asche von Gott und der Kirche nicht
mehr gefordert, so soll dafür die innere V e rd emü th ig nng
eine nicht minder aufrichtige, der Reueschmerz ein nicht minder
ernstlicher seyn, als einst in den Tagen der öffentlichen Buße.

Wo ist also bei solcher Auffassung des Ablasses noch irgcnv
ein Raum für bloße sogenannte Werkheiligkeit? Geradeso
Gegentheil! Auch von einer Schmälerung der Verdienste Joch
kann um so weniger eine Rede seyn, da eben jede Spendung vo"
Ablässen der öffentlich ausgesprochene Kirchenglaube an diese Ver¬
dienste ist, und alle Gläubigen darin auf Den hingewiesen wer¬
den, welcher unser Erlöser und Mittler für alle Bedürfnisse u»
Bedrängnisse ist. (Siehe Dr. v. Hirscher's citirte Schrift, zweite
Abschnitt. S. 22—56.)



323
Alle Feinde der katholischen Kirche lieben es, auf die Miß¬

bräuche hinzudeuten, ja sie recht grell zu schildern, welche schon
mit Ablässen getrieben worden seyen. Hatten solche wirklich Statt?
Wir scheuen uns nicht zu antworten: Ja, leider nur zu häufig.
Aber was folgt daraus ? Nichts weiter, als was ohnehin Jeder¬
mann bekannt ist, daß nämlich Alles, auch das Heilsamste und
Heiligste, unter der Hand boshafter und unverständiger Menschen
mißbraucht und entweiht werden könne. Welcher Besonnene wird
es aber deßhalb verwerfen, und nicht vielmehr den Wunsch
begen, daß das Heilige auch heilig behandelt werde? Einen
solchen Wunsch hatten in der That bezüglich der Ablässe die ge-

l lehrtesten und frömmsten Männer unter den Katholiken aller Zei¬
len; sie sprachen ihn ganz freimüthig aus. Ja die Kirche selbst
bat auf allgemeinen Concilien ihre rügende Stimme gegen derlei
Mißbräuche erhoben. — Der heil. Cyprianus tadelt sehr jene
Priester, welche die — in die Abgötterei —Gefallenen zu leicht
>lnd schnell wieder in die Kirchcngcmeinschaft aufnehmen. „Sie
Nlterccdiren, sagt er, daß Gott nicht durch Gebet und Genug¬
tuung ersieht werde; man gibt sich Mühe, daß die Sünden nicht
durch Bußübungen und gebührende Klagen getilgt werden." (ep.
N ast Oornel.) „Ein solcher Friede, bemerkt er (traet. ste lap^m)
Ä ein vor Gott ungültiger und falscher; gefährlich den Verlei¬
ben, und den Empfängern zu nichts nütze." — Der heil. Bona¬
ventura, der heil. Thomas von Aquin (im 1Z. Jahrh.), Cardinal
Fobert Bellarmin (-H 1620) äußerten sich im ähnlichen Sinne,
"suf dem vierten Lateranenstschen Concil unter Papst Jnnocen-
lsus III. (1215); auf dem ersten zu Lyon unter Papst Jnnocen-
bus IV. (l245); und auf dem zu Vienne unter Papst Clemens V.
sböll) wurden strenge Dccrete, unter Anderem gegen die zu häu-
Mn Ablässe gerichtet, „wodurch die Schlüsselgewalt der Kirche
l", Mißachtung komme, und die büßende Genugtbuung Schaden
leibe." (xnn. Dat. IV.) Das Concil zu Trient will: „daß in der
2lusspendunq von Ablässen mit Mäßigkeit vorgegangcn werde,
uach der alten und bewährten Gewohnheit der Kirche, damit

durch allzu große Leichtigkeit (die Ablässe zu gewinnen) die
mrchcndisciplin entkräftet werde. Indem es ferner die Mißbräuche,
welche sich diesfalls eingeschlichcn haben, und wegen welcher diese
"^gezeichnete Institution der Ablässe von den Häretikern gelästert
W>rd, abgestellt und verbessert wünscht, verordnet es, daß aller
^Müßiger (Gewinn) Handel bei Erwerbung von Ablässen, wel¬
cher die Haupkursache der Mißbräuche unter dem christlichen Volke
war, vollends beseitiget werde. (In bis — instnlgentik — «amen
eoneesteastls mosteratinnem, juxta veterein et prostatam in b.oolecsta
eonsnetustmom, aststisteri enpit; ne iiimla kaeililate eoelosiastiea stis-
Aplina snervetnr. Vstusus vero, gni in bis irrepsernnt, et gnorum
"eoasione insigne lioo instulgentiarum nomvn ab staerelicis stlascpliema-
wr, emenstatos et eorreetos cnpiens, praesenti stecreto generaliter
^Muit, pravos guaestus omnes pro bis eonseguenstis, unste plurima

21 *



324
m 0bri8tisno popili o abusmim vmisa llnxi't, omoliio sbrogsntlos
S886." — „Ut itL 8gnetarum bulolpontlonuu MNUU8 pis, Zgnete, et
inoorrupte omnibus tntetibus äispensetur." (8e8s. 25. eleoret. t!e
IniluI^entUs.)

Konnte sich die Kirche energischer gegen die Unfüge der Ab¬
laßkrämer u. dgl. aussprechcn, als sie es hiemit gethan? Wessen
sich der, übrigens wie die unparteiische Geschichtsforschung nachweist,
gewöhnlich zu arg geschilderte Dominikaner Johann Tetzel m
Deutschland und der Franziskaner Bernhard Samson in der Schweiz
wirklich schuldig gemacht, — und was auch wir nichts weniger
als zu beschönigen, oder gar zu Vertheidigen gewillt sind, — darf
nicht der Kirche zur Last gelegt werden, und konnte kein hinrei¬
chender Grund gewesen seyn, gegen ihre unfehlbare Lehr-
Auktorität loszustürmen. Luther selbst rügte anfänglich
nur die ärgerlichen Unzukömmlichkeiten; denn in der 75. seiner
95 Thesen, welche er am Vorabende des Allerheiligenfestes (15l7)
an die Kirchthüre zu Wittenberg heftete, sagte er: „Wer wider
die Wahrheit des päpstlichen Ablasses redet, der sey ein Fluch
und vermaledeit". Erst später läugnete er, uneingedenk des hier
über sich selbst verhängten Anathems, die Wirksamkeit des Ab¬
lasses; die er freilich wohl nicht mehr zugeben konnte, nachdem
er überhaupt die Binde- und Lösegewalt der Kirche verworfen hatte.

XXVI.
Die Verehrung und Anrufung der Heiligen;
Verehrung ihrer Bilder und Reliquien;
Gebet, Liturgische Sprache, Ceremonien,

Wallfahrten.
Was an der katholischen Kirche Manchem auch nicht gefa^"

will, ist, daß sie die Heiligen verehrt, und dieselben um ihre F"^
bitte anruft; daß sie sogar deren Bilder und Reliquien in Ehren
hält. Dieserwegen wird sie hie und da gar des Götzendienste^
beschuldiget, — gewiß ein sehr schwerer Anwurf! — Es heißt, das
die Katholiken, ähnlich den alten Heiden, Gott, dem Einzigen-
dem Unendlichen, gleichsam eine Menge Untergötter an die Seite
stellen, und ihn nach Art irdischer Könige mit einem Hofstaat um¬
geben, — was Alles des reinsten Geistes nicht würdig sey; das
sie Gott wie einen gestrengen weltlichen Herrn betrachten, dem
man sich nicht unmittelbar zu nahen wagen dürfe, und daher du
Vermittlung seiner Freunde in Anspruch nehme; — wodurch de»u
die Vater liebe Gottes, wie sie Jesus so schön lehrte, verdun¬
kelt werde, und dem Mittler-Amte Jesu Abbruch geschehe.



325

Ob diese und ähnliche Anschuldigungen irgendwie begründet
scyen, möge ans nachstehenden Bemerkungen ersehen werden:

D a ß es Heilige gibt, ist für uns eben so wenig zweifelhaft,
als daß ein Himmel ist, den wir uns aber nicht etwa, wie die
Mobamcdaner ihr Paradies, voll sinnlicher Freuden und Genüsse
ausmalen, oder sogestaltig vorstclle», wie die alten Griechen und
Römer ibr Elysium, die alten Deutschen ibre Walhalla. — Der
Sobn Gottes bat uns dessen versichert nnzäblige Male. Darüber
uns weiter ausznlasscn, halten wir bier für überflüssig. Nach ka-
klwlischcn Begriffen sind die Heiligen wohl verklärte Diener
und Freunde Gottes, aber nicht im Entferntesten werden sie
von uns vergöttert; — wenn wir bildlich vom Hofstaate Got¬
tes reden, zn welchem die zahllosen Schaaren der seligsten Gei¬
sler — Engel — und die Heiligen gehören, so schließen wir auf
das Sorgfältigste Alles davon aus, was mit der unendlichen Ma¬
jestät Gottes, mit seiner Heiligkeit, seiner Seligkeit in sich selbst,
die durch nichts vermehrt werden kann, wie schon immer, nicht
»creinbarlich wäre. Durch die Verehrung der Heiligen entziehen
wir Gott nichts von Dem, was wir Ihm allein schuldig sind;
denn die Ekre der Heiligen geht sa zuletzt auf Gott zurück, ohne
dessen Gnade sie nicht Heilige geworden wären.

Das Eoncil zu Trient hat im «lecrotum ele mvoeatlone, vene-
eulnme et relignii's 8gnotorum et soeris imgAiin'lms — 8ess. 25. die
diessälligc Lebre der katholischen Kirche deutlich und bündig ans-
stesprocbcn. Man lese cs aufmerksam, und sage alsdann, ob darin
trgend Etwas vorkomme, was Gottes nicht vollkommen würdig
wäre, was die ihm allein schuldige Anbetung etwa auch
dr» Heiligen zucrkennen, was die unendlichen Verdienste Jesu
Kristi, der darin unser einziger Erlöser und Seligma-
chcr genannt wird, nur im Geringsten schmälern würde.

Das Eoncil erklärt: daß die Heiligen , welche mit Christus
Himmel herrschen, ihre Fürbitten für die Menschen Gott Vor¬

dringen; daß es dabcr gut nnd nützlich sey, sie anzuruscn; daß
d'e tzciber der heil. Märtyrer, und der Anderen, die nun mit
Kristus leben, zu verehren seyen, weil sie lebendige Glieder Christi,
"nd Tempel des heiligen Geistes waren, welche einst zum ewigen
"ben aufcrwcckt und verherrlichet werden.

Von den Bildern Christi, der seligsten Jungfrau, und der
äderen Heiligen bestimmt es, daß dieselben zumal in den Tcm-
dckn ausgestellt, und ihnen die gebührende Verehrung erwiesen wer¬
de» solle. Nicht als wenn man glaubte, daß ihnen irgend eine
Gottheit oder Kraft innwohne, wegen welcher sie zu verehren
^hen, oder als ob man von ihnen etwas erflehen solle, oder als
"d in die Bilder ein Vertrauen zn setzen wäre, wie dies einst von
°k» Heiden geschab, welche auf die Götzen ibre Hoffnung bauten;
wndern weil die Ebre, welche man den Bildern erweist, auf die
Urbilder (yi-ototvp-i), welche durch sic dargcstellt sind, bezogen
wird; so, daß wir durch die Bilder, welche wir küssen, vor denen



326

wir das Haupt entblößen, und uns niederwcrfcn, Christum an¬
beten und die Heiligen, deren Bild sie sind, verehren.

Eben so der 6alech. romimus: <!e cultti et veneratione 8snc-
toium: „Durch die Verehrung und Anrufung der Heiligen wird
das erste Gebot (im Dccalog) nicht verletzt. — Wenn wir den
Heiligen, welche im Herrn entschlafen sind, Ehrfurcht bezeugen,
sic anrufen, ihre Reliquien und Asche verehren, fo wird dadurch
Gottes Ruhm nickt nur nicht vermindert, sondern vielmehr sehr
erhöht, je mehr dies die Hoffnung der Menschen aufrichtct, befe¬
stiget, und dieselben zur Nachahmung der Heiligen ansmuntcrt. —
Die Einwendung, daß die Fürsprache der Heiligen überflüssig scy,
weil Gott auch ohne Vermittler unseren Bitten willfahren könne,
widerlegt der heil. Augustin mit Dem, daß Gott es wohl könne,
aber that sächlich Vieles nur aus Fürbitten gewähre. — Dar¬
aus, daß Christus der Herr unser einziger Mittler scy, folgt nicht,
daß wir zu den Heiligen nicht unsere Zuflucht nehmen dürfen;
denn da hätte sich der Apostel Paulus nicht dem Gebete der
noch lebenden Brüder auempfohlen. (Röm. Cap. 15, V. 30.;
Ephes. Cap. 6, V. 18, 19.; I. Thessal. Cap. 5, V. 25.; II. Cap. 3,
V- 1, 2.); indem ja die Bitten der Lebenden nicht minder, den
Ruhm und die Würde des einzigen Mittlers, Christus , verrin¬
gern würden, als die Fürbitten der Heiligen, die nun im H>w-
mel sind."

So lautet die Lehre der Kirche! Dieselbe sollen Jc»r,
die über Götzendienst in der katholischen Kirche sich ereifern, b"
achten; nicht aber hie und da vorkommende Ucbertrcibungcn cm-
zelner schwach unterrichteter Katholiken einseitig bcrvorzichen-
Das Concil zn Trient legt cs den Hirten eindringlich genug an
das Herz, darüber zu wachen, daß etwaige Mißstände ohne Ver¬
zug beseitiget werden. (Im citirten Decrete 8e?s. 25.)

Die Welt bat auch ihre Heiligen, und oft gar sonberbarc
Heiligen, mit welchen sie, sey es, während sic noch leben, oder
nach ihrem Tode, in der That Abgötterei treibt. Man denke
an das Pantheon zu Paris, mit seiner Aufschrift: „aux Kram?
lmmmos", welches in unseren Tagen erst wieder dem christlichen
Cultus zurückgcstcllt wurde. Darin ist ncben der wahrhaft großer
Männer auch eines Voltaire's Asche aufbcwahrt!

Wir haben wahrlich nichts dagegen, daß die Welt solast
Männer preist, ihr Andenken ehrt, welche ihr einen besonderen
Dienst erwiesen, sich in ihr ausgezeichnet, sich um sie verdient ge¬
macht haben — in dieser oder jener Weise; scy cs als weist
Herrscher und Gesetzgeber, als Gelehrte oder Künstler, als Cnt>
decker, durch gemeinnützige Erfindungen u. s. w. Ihnen werd"
stolze Monumente aus Crz und Stein aufgerichtet; ihre Marmor¬
büsten oder Porträte, in prachtvolle Goldrahmen gefaßt, werden
aufgestellt. Man kauft, was von ihren Ueberblcibseln zu bekoiw
men ist, ost um einen unglaublich hohen Preis — sey es au >
etwas noch so Unbedeutendes, etwa ein Paar Zeilen aus ihrr



327

Hand, eine Schreibfeder, eine Brille, ein abgetragenes Kleidungs¬
stück, eine — Tabakdose u. dgl. Mit welchem Rechte will man
es denn der Kirche verargen, daß sie ihre, im Leben durch die
reinsten, uneigennützigsten Tugenden ausgezeichneten, nun schon
verklärten Mitglieder, welche nicht durch sich selbst nur, sondern
zumeist durch die Gnade Gottes geworden sind, was sie sind,
hoch in Ehren hält; daß sie dieselben ihren Gläubigen als Muster
zur Nachahmung aufstellt, und diese daran erinnert, daß sie sich
vertrauensvoll an die Heiligen wenden können, welche sa noch
immer mit uns in Gemeinschaft stehen, und ihre Liebe zu uns
mit in den Himmel genommen haben? Sollen wir als Christen
nicht die Blutzeugen verehren dürfen, da doch der Herr selbst
alle Jene selig preist, welche um seines Namens willen Schmach,
Verfolgung und den Tod erleiden? Sollen wir nicht die jung¬
fräulichen Bekenne rin neu preisen, da doch der Herr selbst
Jene selig nennt, die eines reinen Herzens sind, weil sie Gott
anschauen? Sollen wir nicht die aufrichtigen, strengen Büßer
hvchachten, da doch der Herr selbst versichert, daß im Himmel
mehr Freude herrsche über Einen, der wahrhaft Buße thut, als
über neun und neunzig Gerechte, die der Buße nicht bedürfen?
Sollen wir nicht das Gedächtniß aller gottgetrcuen Diener und
Dienerinnen in frommer Freude begeben, da doch der Heiland
sagte: „Selig, Wen der Herr, wenn er kommt, bewährt findet;
denn über alle seine Güter wird er ihn setzen?" (Matth. Eap. 24,
V. 46, 47.)

Die Heiligen haben schon ausgckämpft den Kampf, den wir
»och durchzukämpfen haben; sie haben schon erlangt die Krone,
nach welcher wir erst ringen. Sollen wir uns nicht freuen dür¬
fen ibres Triumphes? Wo wäre sonst unsere Liebe zu ihnen?

Aus den Tugendbeispielen der Heiligen, an die wir insbeson¬
dere auch durch ihre Bilder und Reliquien gemahnt werden,
schöpfen wir Katholiken den Muth, und erneuern denselben, um
gleich ihnen den steilen Weg zum Himmel unverdrossen zu wan¬
deln , und, so wie sie, durch die enge Pforte cinzugehen in das
ewige Leben. Das Leben der Heiligen ist das in Tbaten dar¬
gestellte Evangelium Jesu Christi, und zeigt uns recht anschaulich,
was der feste Wille im Bunde mit der Gnade Gottes vermöge.
Wir denken uns: die Heiligen waren einst auch schwache Sterb¬
liche, gleich uns; sie waren auch Versuchungen ausgesetzt, haben
aber dieselben überwunden. Wenn es also Der, und Die
vermochten, warum denn nicht auch wir?

Wirrufcn die Heiligen an um ihreFürbitte; nickt, weil
wir den oben uns fälschlich zugcmuthcten unwürdigen Begriff von
Gott haben, oder meinen, daß sie uns aus eigener Kraft zu
dessen vermögen; sondern weil wir uns im Bewußtscyn unserer
Unwürdigkeit und Schuld oft wirklich kaum getrauen, unmittelbar
vor Gott, den heiligen Geber alles Guten hinzntrcten; da nehmen
wir denn unsere Zuflucht zu den Heiligen, daß sie uns von Ihm



328
erflehen wollen, was uns Noth thut. Daran kann nichts Ge¬
fehltes seyn! Im Gegenthcil, diese Dcmuth muß Gott gefallen;
ein solches Vertrauen zu seinen Heiligen ist Ihm angenehm; denn
Er will sa gewiß, daß wir Die nicht unbeachtet lassen, welche
Er selbst in seinem Hause, so zu sagen, zu Verwaltern seiner
Schatze bestellt, und über Alles gesetzt hat.

Aber wissen die Heiligen wohl um unser Anliegen? hören sie
unsere Bitten, die wir an sie richten? Ja, wir zweifeln nicht,
daß sie von Gott in den Stand gesetzt werden, zu wissen, wie
es um uns steht, und daß ihnen unser Vertrauen zu ihnen nicht
unbekannt sey. Dies fordert schon der Begriff der Gemeinschaft
der triumphirendcn Kirche mit der noch streitenden; dies fordert
die Liebe der Heiligen zu uns, welcher der Herr gewiß die Mög¬
lichkeit nicht versagt, sich, eben durch die Fürbitten für uns, thä-
tig zu erweisen.

Höher als alle übrigen Heiligen, ja als alle Engel, steht in
der Verehrung der katholischen Kirche die seligste Jungfrau. Kann
es anders seyn? Kann daran Der Anstoß nehmen, welcher
glaubt, daß Maria aus Millionen ihres Geschlechtes von dem
Allerhöchsten zur Mutter seines eingcborncn Sohnes erwählt wor¬
den war? Gewiß nicht! Sie, die schon im Leben so überaus
begnadiget war, steht sicherlich auch jetzt zunächst dem Throne
Gottes — unsere Frau, unsere Mutter, unsere Fürsprecherin. -7"
Die Verehrung Mariä ist für Jeden, ganz besonders aber für
jugendliche Herzen, das beste Präservativ gegen die Verführungen
und sündige Liebe der Welt. (Siehe darüber C. N. Wiftman's
Abhandl. 2. Bd. S. 362-368.)

Unbestreitbar läßt sich die Heiligen- und Reliquien-Verehrung
schon im frühesten christlichen Ältertbume nachweisen. Vom heil.
Stephan, dem ersten Blutzeugen, heißt es in der Apostelgeschickte
(Cap. 8, V. 2.): „Es bestatteten ihn gottesfürchtige Männer und
hielten große Klage über ibn". — Die Gläubigen legten die
Schweißtücher und Gürtel des heil. Paulus auf die Äranken,
und die Krankheiten wichen von ihnen. (Apostel. Cap. 19, V. 12.)
Es macht keinen Unterschied, daß dies Gegenstände des noch ge¬
benden waren.

Ueber den Gräbern der Märtyrer feierten die ersten Christen
ihren Gottesdienst, und wurden die ersten Kirchen erbaut. --
Nachdem der heil. Ignatius, Bischof zu Antiochia in Syrien, auf
Befehl Kaisers Trajan (107) im Amphitheater zu Rom von Lö¬
wen zerrissen worden war, sammelten seine Begleiter die übrig
gebliebenen Gebeine sorgfältigste und brachten sie nach Antiochia-
Und als sein etwas jüngerer Zeitgenosse, der heil. Polycarp, Bi¬
schof zu Smyrna, unter Kaiser Mark Aurel, alldort (um 168)
den Feuertod starb, schrieb die Gemeinde von Smyrna au Jene
in Pontus unter Anderem Folgendes: „Die Thörichten!— uäni-
sich die Juden, welche dem Proconsul gerathcn hatten, er möge
den Leichnam des Polycarpus wegschaffen lassen, weil sonst die



329

Wristcn Diesen statt Jesnm anbeten werden — wußten nickt,
daß von den Christen nur Christus angebetct werde, weil
er der Sohn Gottes ist; daß wir hingegen die Märtyrer
als (seine) Schüler nnd Nachfolger wegen ihrer Fröm¬
migkeit, die sie gegen ihren König bezeugten, innig st
lieben. — Wir kommen, wenn es möglich ist, an dem Orte,
wo wir seine (Polycarps) Gebeine, nnd die Gebeine der Märty¬
rer, welche uns theurcr sind, als die kostbarsten Edcl-
steine, sammeln, zusammen, um ihren Geburtstag (nämlich zum
ewigen Leben) und (das ist) den Tag ihres Marterthumcs zu
feiern, sowohl zum Andenken Derer, die im rühmli¬
chen Kampfe gekämpft haben, als auch, um die Nach¬
kommen durch ein solches Beispiel zu unterrichten,
und zu befestigen." Klingt dies nickt ganz katholisch?

Wahr ist's, daß in den ersten Jahrhunderten die heil. Bilder
selten waren. Es konnte aber nicht anders seyn. Tenn die Gläu¬
bigen waren arm und verfolgt; zudem mußte schonende Rücksicht
genommen werden auf die Schwachheit, sowokl der aus dem Hci-
denthume Bekehrten, daß sie nicht zum eben erst verlassenen Bil¬
der-Dienste zurückkehrtcn; als auch der aus dem Judenthumc
üebergetrctcncn, welche ihre Abneigung wider die Bilder aus der
Synagoge mitbrachtcn. Dcmungcachtet frblte cs nicht ganz an
Bildern, was wir aus Tertullian entnehmen, welcher berichtet
selo puck'eit c. 7.), daß auf den Kelchen der Heiland als guter
Hirt, mit einem Schafe auf den Schultern, vorgcstellt war. In
den Taufcapellen sah man dcn heil. Geist unter dem Bilde einer
Taube. *)

Fortsetzung.
Daß die katholische Kirche auf das Gebet sehr großen Werth

lM, ist Jedermann bekannt. Dies aber kann ihr nur von einem
Gmcslängncr, oder von Dem verübelt werden, der in Folge
'enger Begriffe von Gottes unabänderlichem Willen, von seiner
Vorsehung u. dgl. das Gebet für unnütz hält; — nicht aber
"on Demjenigen, der da weiß, daß der Herr selbst während sci-

Card. N. Wiseman liefert im ersten Bande seiner Abhandlungen whr
interessante Daten, daß, wie manche sogenannte außerwesentlicke Be-
standtheile lind Requisiten des katholischen Gottesdienstes schon in der
alten Kirche gebräuchlich waren, so auch die damaligen Katboliken bereits
ganz derselben lleberzeugung waren, wie in der Gegenwart, in Betreu
der Heiligen-Verehrung, der durch Heilige gewirkten Wunder u. dgl.
<S. 458—484.) ' .m..,.,.

Im dritten Bande (S. 233—239) ist aus der Red- des heiligen
Cphrem, des Syrers, (aus dem 4. Jahrh.) dargethan, welch erhabcne
Epitheta, ähnlich jenen der lauretanischen Litanei, schon dazumal der
seligsten Jungfrau beigelegt wurden, und wie tief daher ihre Verehrung
>m christlichen Leben so frühe schon gewurzelt haben müsse.



330

res irdischen Wandels gebetet und auch die Semen beten ge-
lehrt habe.

Aber das Formelwesen, heißt es, wozu soll dasselbe gut
scyn? Ist es ja dcch dem Beter im Geiste und in der Wahr¬
heit zuwider! (Joh. Cap. 4, V. 24.) — Daß die Kirche ir¬
gendwie bloßes Lipp en gebet anempfchle und befördere, ist un¬
wahr; bei feder Gelegenheit schärft sie vielmehr den Gläubigen
ein, daß das Gott wohlgefällige Gebet aus dem Herzen kom¬
men müsse. Dies beiße, laut der Ermahnung des Herrn, im
Geiste und in der Wahrheit beten; keineswegs aber erklärte
Er damit das äußerliche Gebet überhaupt für unnütz.

Uebrigcns weiß man fa, daß gerade Diejenigen, die sich selbst
gar so geistreich Vorkommen, nm durchaus keiner Gebetssormcl,
auch der von der Kirche approbieren nicht, zu bedürfen, auch
in Gedanken nicht viel beten. — In der That abergläubische
Gebetsformcln werden, wenn sie stch irgendwo unter dem Volke
einschleichen, von den katholischen Oberhirten ohne Verzug be¬
seitiget.

Sehr schön bemerkt Card. N. Wiseman über das von man¬
chem „Aufgeklärten" so arg bespöttelte Rosenkranzgebet (Abhandl.
Bd. 1. S. 428.): „Es ist die Andacht der Armen unter den Ka¬
tholiken. Wir wünschen, daß unsere Gebete mit den ihrigen, und
nicht mit denen der Pharisäer beurtheilt werden mögen. Wir
fürchten den Gedanken, eines Tages in Betreff derselben gefragt
zu werden, als Männer von Erziehung, als Männer von Bil¬
dung , als Männer der Bücher, die auf den armen Pilgrim an
der Kirchthüre, der bloß sein Vater unser und Ave Maria wie¬
derholen kann, berabblicktcn. Wir fürchten gefragt zu werden,
was wir aus unseren silberbeschlagenen, in Sammt gebundenen
Gebetbüchern herausgenommen haben, das nicht der einfache alte
Bauer auf dem Boden der Kirche aus seinem Rosenkränze, den
wir verachteten, gezogen hätte? Woher wir ernster, inbrünstiger/
demüthiger, andächtiger geworden seyen? Wir wollen gerne un¬
ter die Armen gerechnet werden, und bitten, dafür angesehen Z"
werden, als hätten wir mit ihnen gebetet". ,

Das Gesagte gilt überhaupt vom äußerlichen, gemeinschaft¬
lichen Gottesdienste. Daß dabei hie und da Mechanismus uno
Gedankenlosigkeit mit unterlaufe, will nicht geläugnet werden
aber die Kirche veranlaßt sie nicht und mag sie nicht.

-t- *
Wie bekannt, finden es Manche nicht zu billigen, daß stsb

die katholische Kirche bei der Feier gewisser gottesdienstlicher Hand¬
lungen, insbesondere bei der heil. Messe, statt der Landessprawe,
der lateinischen Sprache bedient. Dadurch wird, sagen sie, P
gemeinschaftlichen Andacht und Erbauung Abbruch gethan; jadnfs
selbe hie und da geradezu unmöglich gemacht, und bloß mechan^
sche Theilnahme der Gläubigen erzielt. Ja mau beruft sich ssst^
auf den Wcltapostel, als wenn er im 14. Capitel des ersten Briefe



331
an die Corinthcr einer ähnlichen Ansicht Ware. — Näher beseden,
stclit sich uns die Sache anders dar. Tie wider die lateinische
Sprache, als eine sogenannte tobte, diessalls vorgcbrachten Ein¬
streuungen sind einseitig oder unrichtig. Denn die wahrhaft innige
Theilnahne der Gläubigen an dem Opfer der heil. Messe kann
sehr wobl Statt haben, 'wenn dieselben über den Inhalt und Sinn
der dabei vorkommenden lateinischen Gebete gut unterrichtet, und
ihnen Meßgebctbücher in der Landessprache dargcboten werden,
aus denen sie im Stillen den opfernden Priester begleiten können.
Und wenn sie dies thun, ist ihre Andacht gewiß eine gemein¬
schaftliche, und sie sind nichts weniger, als gedankenlose Zuschauer
eines ihnen unverständlichen Cultus. — Das Concil von Trient,
welches der ungestümen Reformsucht gegenüber Diejenigen mit
dem Banne belegt, die da behaupten: die Messe müsse in der
Landessprache gefeiert werden (sess. 22. csn. 9.), macht es den
Seelsorgern zur Pflicht: „ut frequenter inten missarum celebratio-
nem vel per se, vel per alios, ex iis, gnae in miss» leKuntur, sligniä
expongnt", (cap. 8.). Nicht minder sollen dem christlichen Volke
auch die heil. Sakramente in der Volkssprache oft fleißig und
gründlich erklärt werden. (8ess. 24. e. 7. «le reform.) — In dem
obcitirten Cavitel verbietet der Apostel Paulus nur, etwas Unver¬
ständliches, in fremder Sprache, zu beten, das nicht gedoll-
metscht würde. Nun dies Letztere verlangt ja eben die Kirche.

Als positive Gründe für die lateinische Sprache pflegen
mit Recht vorzüglich nachstehende angefübrt zu werden: die sich
auch hierin ausprägende Einbeit der katholischen Kirche; das
Gcheimnißvolle einer fremden Sprache ist geeignet, bei Vielen die
Ehrfurcht vor dem beil. Mysterium selbst zu erhöhen; es wird
auch möglichen Uebelständen dadurch vorgebeugt, z. B. dem An¬
stöße am fremdartigen Dialecte, oder an der nicht eben zusagen¬
den Aussprache des Priesters, der übrigens außer seinem Geburts¬
lande oft gar nicht die heilige Messe lesen könnte n. dgl.

Es versteht sich von selbst, daß dieser Punkt etwas Außer-
wesentliches betreffe. Die Kirche könnte aus ihr genug wichtig
erscheinenden Gründen zu Gunsten der Landessprache Ausnahmen
zugcstehen; wie dies schon z. B. hinsichtlich der vom Slave,lapo-
stel Methodius, im 9. Jahrhunderte, in der Liturgie eingcführtcn
slavischcn Sprache der Fall gewesen.

-forls etzunfl.
Doch wozu dies Alles? fragt der sich weise Dünkende. Wozu

das Besuchen von Kirchen? 'Wozu Ecremomen? Ist ja die
stanze Natur ein Tempel des Allerhöchsten, wo es sich so recht
'm Geiste beten läßt! — Wir fragen: Betet, wer so spricht,
wokl zum Gotte der Christen, oder nicht etwa zum Gotte der
sogenannten Rationalisten — vielleicht gar zum Gotte der Natur-
vergöttercr, der Pantheisten, d. i. zum nebelhaften, unklaren



332
Wcltgeiste? — Auch wir Katholiken beten in der Natur
Gott an, als ihren Herrn — uns ist Er überall gegenwärtig —
aber freilich, vor der Natur selbst heugcn wir unsere Kuiee nicht!
Maßgebend nnd von Entscheidung für uns ist's, daß der Hei¬
land uns auch die öffentliche, gemeinschaftliche Gottes-
verebrung zur Pflicht gemacht hat. Er bat in der Abendmabls-
fcier, in dem bcil. Meßopfer die Centralsonne uns gegeben, nm
die sich alle Bcstandthcile unseres erbabcnen Cultus drehen; von
dort strömt uns Licht und Wärme in geistiger Hinsicht zu. Er
selbst hat in den heil. Sakramenten die unabänderlichen, wesent¬
lichsten Stücke und heiligen Handlungen zum Gottesdienste angc-
ordnet. Behufs ihrer Verwaltung und Ausspendung hat er ein
eigenes Pricstcrthum eingesetzt. — Was die Apostel und die Kirche
kraft der vom Herrn erhaltenen Vollmacht noch weiterhin diesfalls
vorkebrtcn, z. B. bezüglich der Ceremonicn bei der heil- Messe,
und bei der Ausspendung der heil. Sacramcnte — ist durchwegs
sowohl Gottes würdig, als auch dem Zwecke, die Andacht der
Gläubigen zu erhöhen, vollkommen entsprechend. Und zwar nicht
nur für den sogenannten Ungebildeten ist die Liturgie der katho¬
lischen Kirche mit ihren erhabenen heiligen Gebräuchen berechnet;
auch der Gebildetste findet — freilich, wenn er will— darin ge>-
stige Nahrung und Erhebung. — Was uns den gemeinschaft¬
lichen Gottesdienst überdies nicht vernachlässigen läßt, ist die
gegenseitige Erbauung, die dadurch befördert wird.

Durch die sogeuanuten außerwescntlichcn heiligen Gebräuche,
als: Segnungen, Weihungen von Orten, Personen und Sachen,
wodurch dieselben vom Gemeinen abgesondert werden, bekennt
die Kirche, daß Alles von Gott abhange, Alles zu seiner Verherr¬
lichung dienen solle, daß alles Gute von Gott komme u. s> w-l
nicht aber legt sie denselben irgend eine ungehörige Kraft bei-

Bei aller ihr eigcnthümlichen Prachtcntwicklung im äußere«
Gottesdienste legt sie es den Gläubigen immer wieder nabe, daß
nicht im augenfälligen Pompe das Wesen liege; sondern daß
die innere, andächtige, reine Gesinnung die Hauptsache
sey. Um Diese zu wecken und zu nähren, nimmt sie auch
Mitwirkung der Künste, als: der Baukunst, der Malerei, der
Musik in Anspruch. Aber alles Un heilige daran ist ihr zuwi¬
der, sie sucht es ferne zu halten. (Siehe Oone. Drill, sess. 2^.
lleoret. lle obs. et evlt in colebr. lVIlssae.)

Bezüglich der Wallfahrten nnr so viel: Es kann Jemand
ein guter Katholik seyn, ohne solche zu machen. Aber warum
soll cs dem aus wahrhaft guter Absicht Wallfahrtenden
verargt werden, wenn er an einem weiter entlegenen, durch Ge¬
gebenheiten aus der heiligen Geschichte (im gelobten Lande), oder
durch besondere Gnadcnerwcise Gottes berühmten Orte*) fe""

*) Z. B. Maria.Zell. Dieser im österreichischen Kaiserstaatc wohl be¬
suchteste Wallfahrtsort fing) schon im 12. Jahrhunderten bekannt z<



333

Andacht inbrünstiger zn verrichten; den Grund zu seiner Le¬
bensbesserung mit größerem Ernste zu legen vermeint, als zu
Hause? — Die Reichen haben ibre Erholungsreisen in die Bäder
u. dgl., warnm cs dem Armen als Müssiggang oder Aberglau¬
ben deuten, wenn er auf ein Paar Tage sich seinen häuslichen
Sorgen und Kümmernissen durch eine beschwerliche Fußreise nach
einem Wallfahrtsorte entzieht? — Allem Mißbrauche soll freilich
auch hierin möglichst vorgebaut, und cutgegcngearbeitct werden. —
Sogenannte Kirchtage mit darauf folgender Tanzmusik verdienen
durchaus kein Fürwort.

xxvu.
Fürbitte und Dpfer für die Verstorbenen.

„Ich glaube an die Gemeinschaft der Heiligen" — so lautet
ein Artikel im apostolischen Glaubensbekenntnisse, welcher wahrlich
nirgends sonst, als nur in der katholischen Kirche in seinem vollen
Umfange und Inhalte aufgefaßt wird. Denn sie lehrt, daß das
heilige Band, welches die Bekenner Jesu umschlingt, als Angehö¬
rige des von ihm gestifteten Gottcsreiches, sogar mit dem Tode,
mit dem Hintritte aus der Zeitlichkeit, nicht zerreiße; sondern in
das jenseitige Leben fortwähre. Auch Diejenigen, die in der
Liebe und Gnade Gottes bereits aus unserer Mitte abge¬
schieden sind; ja sogar die höheren, reinen Geister stehen in Ver¬
bindung mit uns, weil einem und demselben Haupte, Jesus Chri¬
stus, wie wir untergeordnet. — Noch immer sind die Heiligen
Glieder der nämlichen Einen wahren Kirche mit uns, von wel¬
cher sie nur eine andere, besondere Abt Heilung bilden. Gehö¬
ren wir, die wir noch auf der Erde pilgern, und den schweren,
entscheidenden Kampf wider die fortwährende» Anreizungen und
Versuchungen zur Sünde noch nicht bis zum Ende durchgeführt
haben, eben deßhalb zur streitenden Kirche, so sind die Hei¬
ligen und Verklärten im Himmel Glieder der triumpb irc n d e n.
Jene aber, welche zwar vor ihrem Tode Verzeihung ihrer schwe-
ten Sünden erhalten, aber entweder für dieselben noch nicht voll¬

werden. Seinen Namen erhielt er vielleicht daher, weil ein Benedietincr
deö Stiftes St. Lambrecht dort von seiner Zelle aus die Secsiorge
versah. Etwa 50 Jahre später soll der Markgraf »vn Mahren, Ladis¬
laus tauch Heinrich genannt). Bruder des Königs Przemisl I. von Böh¬
men, mit seiner Gemahlin die steinerne Kapelle baben erbauen lagen,
in welcher die Marienstatue aufgestellt wurde. An der vielte des alten
Tempels zu Maria-Zell ließ l363 Ludwig der Große, König von Un¬
garn, nach dem über den türkischen Sultan Murad I. erfochtenen Siege
die jetzige größere Kirche erbauen.



334

kommene Buße gethau haben, oder mit läßlichen Sünden behaftet
waren, als sie aus der Welt schieden, sind Glieder der leiden¬
den Kirche im Fegefeuer, oder Reinigungsorte. Zwar sind sie
der einstigen Anschauung Gottes gewiß; aber, gleich dem Golde
im Glühofen, müssen sie noch im Feuer großer Leiden von den
Schlacken der Unvollkommenheit geläutert werden, um dorthin zu
gelangen, wohin nichts Unreines eingehen kann.

Hinsichtlich Jeder dieser Abteilungen der Einen Kirche stim¬
men die ^katholischen Confessionen mit uns nicht überein; was
wir in Betreff der Heiligen-Vcrekrung so eben sahen. — Wir be¬
rücksichtigen sie hier nach ihren Bekenntnißschriften.

Die sogenannten Rationalisten, oder die Anhänger eines blo¬
ßen sogenannten Humanitäts-Cultus können wir, wenn es sich um
das Dascyn eines jenseitigen, zeitweiligen Läuterungsortes
handelt, eigentlich gar nicht zu unseren Gegnern haben. Denn so
entschieden sie die Hölle und ihre ewigen Strafen läugncn,
sind sie doch gewöhnlich nicht abgeneigt, einen stufenweisen Ver-
vollkommnungs - Proceß nach dem Tode gelten zu lassen; sey cs
auch etwa in ähnlicher Weise, wie die alten Inder und andere
Völker, welche an die Seelenwandernng glaubten, oder indem sie
sich denselben als eine romantische Spazierfahrt von einem Sterne
nach dem anderen vorstellen. — Wir betrachten den Gegenstand
als Christen.

Von uns, den Gliedern der streitenden Kirche, reden wir
hier weiter nicht, weil wir die wesentlichsten Punkte schon bespro¬
chen baben, welche uns Katholiken, insbesondere in der Lehre von
den Sacramenten, in deren Allen gleichen Anerkennung und Ge¬
brauche sich die kirchliche Gemeinschaft am deutlichsten ausprägt,
von den anderen christlichen Confessionen scheiden. — Das Vcr-
hälrniß, in welchen wir zu den Heiligen, und sie zu und
stehen, wurde in der vorigen Abhandlung erörtert.

Selbstverständlich hängt die Frage nach unserer Beziehung
zu den Gliedern der leidenden Kirche von Jener ab, ob es cin
Fegefeuer gebe oder nicht? Die bejahende Antwort daraus
liegt Vor im cloorstum Onno, gleich «Is kue^atneio, soss. 23., wo M"
scharfer Bestimmung zwei Wabrhciten als Glaubenslek re vor¬
gelegt sind, mit sorgfältiger Ausscheidung alles nicht strenge zue
Sache Gehörigen; nämlich: daß es ein Fegefeuer gebe; und daß
den darin befindlichen Seelen durch die Fürbitten der Gläubige»,
ganz vorzüglich aber durch das heil. Meßopfer geholfen werde»
könne. ,,Oinn Oatboliou keelosis, heißt es, 8pieitu 8anoto eäoets,
vx «aoels liteeis ot antignu pulenm teuclitione, in sseris Oonoilüs, e
novissimo in bao ooonmsniea 8^nnclo cloeusrit, kurAstorinm esse,
mu^gne ibi ckstentuZ llclslium snllra^iis, potissimmn vero soeeptabm
ultaris saoeilieia juvaei; prueeipit Kaneta 8/nncins blpiseopis eter'
Aehnlich lautete die vom Concil zu Florenz 1439, auf welche»*



335

die Wiedervereinigung der griechischen mit der lateinischen Kirche
verhandelt wurde, aufgestellte Formel.

Durch seine Rechtfertigungs-Theorie sah sich Luther geuötbi-
get, das Fegefeuer und die Wirksamkeit der Fürbitten für die
Verstorbenen zu läugnen; während, wie wir schon angedcutet ha¬
ben, (stehe Abhandl. XXV. Anmerkung) die diesfälligc katholische
kehre eben mit dem wahren Dogma von der Rechtfertigung
nn innigsten und nothwendigen Zusammenhänge steht. Ungleich
heftiger noch erklärte sich Calvin dagegen, als ob eine Verküm¬
merung der Verdienste des Opfertodes Christi in der Annahme
läge, daß die abgeschiedene Seele nicht unmittelbar in den
Himmel eingehe, sondern zuvor noch ihre Schuld bis zum letzten
Heller abtragen müsse, wie doch der Herr selbst sagte. (Lucas
Cap. 12, V. 59.)

Indem wir auf das bereits in der Abhandlung XXV, über
die Wirklichkeit eines jenseitigen Mittclzustandcs zwischen ewiger
Verwerfung und dem allsogleichcn Vvllgenusse der himmlischen
Seligkeit Gesagte Hinweisen/führen wir hier in weiterer Ausfüh¬
rung des dort nur mehr Angcdenteten noch Folgendes an:
Die Existenz eines solchen Zustandes stellt sich als eine unabweis¬
bare Forderung der Vernunft dar, will man anders nicht so¬
wohl mit der Gerechtigkeit, als auch mit der H eilig kcit
Gottes in Widerspruch treten. Man übersehe nicht, daß diese
beiden, wie überhaupt alle Eigenschaften Gottes, nicht von ein-
auder getrennt; nicht die Eine einzeln einseitig betrachtet, und auf
kosten der übrigen hervorgchoben werden dürfe. Sie Alle gebo¬
ren im gleichen Maße zum Wesen der Gottheit; und nur weil
^>r dieses nicht erfassen können, sondern und zerlegen wir in un¬
srer schwachen Vorstellung, was in sich Eins ist- (Vergl.
d'- Abhandlung XVIII. Ewigkeit der Höllenstrafcn.) Wohl kviin-
ben wir es mit der Idee des höchst gerechten Gottes nicht zu¬
sammen reimen, wenn er die zwar in der Aussöhnung und Freund-
'chaft mit ihm Gestorbenen, aber doch noch nicht ganz rein Be-
fuiidencn ebenso behandeln würde wie Den, der ohne seme Gnade

wo aber wäre eben die Gerechtigkeit, wo die Helligkeit
Gottes, wenn er zwischen Jenen, und Denen, die von allen
decken der Sünde vollkommen befreit, das Erdcnleben verlaßen,
gar keinen Unterschied macken würde? Lag es ja eben w gut
°»ch in der Freiheit der Ersteren, in innigster Vereinigung nut
.ott ihre Lebenstage zu beschließen, und kann es Gott nicht gleich-
Etig seyn, ob seinem unverbrüchlichen Gesetze ganz, oder in
"'tnderem Grade Genüge geschehe! Weil diejc Wahrheit

so zu sagen, von selbst aufdringt, finden wir sie sogar u,
bkinahe allen alten und neueren heidnischen Religioneu vor.

der Philosophie der Pvthagoräer und Platoniker nahm sie
>n wichtigen Platz ein - freilich war ihre Quelle schon ge-
rübt, denn sie stand zunächst mit ihrem Glauben an die Pracri-
^nz der Seelen im Zusammenhänge.



336
In der Bibel ist zwar das Fegefeuer nicht ausdrücklich, mit

dürren Worten, genannt und gelehrt; es kommen aber Stellen
darin vor, aus welchen die Eristenz desselben mit logischer
Nothwendigkeit gefolgert werden muß; so daß diese Wahr¬
heit auf eben so sicherem biblischen Grunde ruht, als irgend eine
andere, zu deren Bekräftigung sich die Protestanten auf die heil
Schrift berufen. Wenn der Herr sagt (Matth. Cap. 12, V. 32.):
„Wer ein Wort — der Lästerung wider des Menschen Sohn
redet. Dem wird vergeben werden; wer aber wider den heiligen
Geist redet. Dem wird weder in dieser, noch in der künftigen
Welt vergeben werden", hat er damit nicht die Wahrheit aus¬
gesprochen , daß es nach dem Tode doch noch einen solchen Zu¬
stand — Ort — für die Seele des Menschen gebe, in welchem
ihr durch Abbüßung kleinere Sünden — oder auch schwerere, aber
noch nicht im Leben völlig gebüßte — nachgelassen werden? So
ein Ort kann der Himmel nicht seyn; denn in demselben gibt
es durchaus nichts mehr abzubüßen; da ist kein Schatten einer
Sünde, und eben so wenig eine Spur einer Strafe; — auch die
Hölle ist dieser Ort nicht; denn wer in dieselbe kommt, hat —
eben auch nach dem vorerwähnten Terte — Vergebung nimmer
zu erwarten. Also bleibt nur ein Drittes übrig. — An diese
Hauptstelle reihen sich andere an, wenn sie auch nicht so schla¬
gend sind, und nach ihrem nächsten Sinne hie und da verschieden¬
artig ausgelegt werden. Als: I. Cor. Cap. 3, V. 13—15. „Eines
Jeden Werk wird offenbar werden; denn der Tag des Herrn wirb
es ans Licht bringen, (im besonderen und daun im allgemei¬
nen Gerichte, welche übereinstimmend lauten werden), weil es im
Feuer wird offenbar werden; und wie das Werk eines Jeden seh,
wird das Feuer erproben. Wenn Jemandes Werk, welches er
darauf gebaut hat, besteht, so wird er Lohn empfangen lim Him¬
mel). Brennt aber Jemandes Werk, (weil es nicht ganz
rein befunden), so wird er Schaden leiden (dafür büßen >m
Reinigungsfeuer); er selbst aber wird (dereinst zwar wohl)
selig werden, jedoch (erst nach vollendeter Läuterung) so wie
durch Feuer".

Das Feuer, von dem hier der Weltapostel spricht, ist weder
jenes der irdischen Trübsale; denn er bringt es ja erst m"
dem „Tage des Herrn" in Verbindung; noch jenes der Hölle,
weil dieses nie erlischt, und die darin Schaden leiden, "im¬
mer zur Seligkeit gelangen. — Als Reinngungs-Feuer wirb
es vom Concil zu Florenz genommen. An einer anderen Stelle
(I. Cor. Cap. 15, V. 29.) sagt der Apostel: „Was thäten so""
Die, welche um der Tobten willen sich taufen lassen, wenn es
gewiß ist, daß die Tobten nicht auferstehen? Warum lassen w
sich für dieselben taufen?"

Mag man diese Worte buchstäblich von der Wasser-
taufe, oder bildlich von der Uebernahme genugthuender Lei-



537
den und Werke an Statt der Verstorbenen deuten, immerhin sind
sie ein Beweis des Glaubens, bereits im apostolischen Zeitalter,
an die Möglichkeit, den abgeschiedenen, sich in einem Mittclzn-
siande zwischen Seligkeit und Verwerfung befindenden Seelen, zu
Hülfe zu kommen. tVergl. den schon citirten Ausspruch Christi
Luc. Cap. 12, V. 59; Matth. Cap. 5, V. 26.)

Läßt sich das D asey n des Feg efen ers, als ursprüng¬
liches Dogma des Christentbumes, ohne Gcwalttbat nicht läug-
ncn, so muß auch der zweite Theil der diesbezüglichen Lehre des
Eoncils von Trient zugegeben werden. Wer könnte es wohl mit
dcm innersten Wesen des Christenthumes, als der Religion
der Liebe, verträglich finden, daß es uns keine Mittel darböte,
den uns bereits im Tode vorangegangenen Mitmenschen, zumal
Jenen, die uns im Leben recht nabe standen, und vorzugsweise
cheuee waren, nun aber vielleicht schwer leiden, unsere tbätige
Teilnahme zu beweisen - ihnen fürbittend zu helfen? Ja, daß
aus sogar geboten wäre, uns um sic weiter nicht zu kümmern,
sind daß uns feder Wunsch und Versuch, ihr Loos zu erleichtern,
ihre Strafzeit abzukürzen, als Versündigung am Erlösungstode
Christi angerechnet würde? Dawider sträubt sich ja doch wohl
schon das natürliche Gefühl, das uns die Dakingeschiedenen
nicht vergessen läßt; — sollte dasselbe in der Religion und Kirche
Christi nicht auch seine volle Berechtigung haben? sollte ein so
reines, echt humanes Herzensbedürfnis! nicht seine Befriedigung
finden? Im Gegentheile! das Christenthum trägt demselben in
üanz anderer, unendlich wirksamerer Art Rechnung, als
efwa die rationalistische Philanthropie, oder die glaubcnsleerc Ge-
snhlsschwärmerei. Es gehört zum Geiste desselben und der
«rche, daß der Abgestorbenen in Liebe gedacht, und ihnen Hülfe
gleistet werde. Wodurch? Dies lehrt eben die Kirche: durch
Gebet, fromme Werke, insbesondere durch Darbringung des heil.
Meßopfers. — Wenn der Apostel I. Cor. Cap. 12. schreibt:
»Gleichwie der Leib Einer ist, und viele Glieder hat; alle Glie¬
der des Leibes aber, obschon ihrer Viele sind, doch Ein Leib sind;
also auch Christus (V. 12.) — Ihr aber seyd der Leib Christi,
und Glieder von Einem Gliede" (V. 27.) —; und wenn er dar¬
aus die praktische Folgerung zieht: „Wenn Ein Glied etwas
leidet, so leiden alleGlieder mit; deßgleichcn, wenn
Cin Glied verherrlichet wird, so freuen sich alle Glie¬
der mit", so hat dies nicht nur von den noch lebenden Christen,
sondern auch von den schon abgestorbenen Geltung. Die Heill-
üen, bereits im Vollgenusse der Seligkeit, und nichts weniger als
selbstsüchtig, legen für ihre noch pilgernden Glaubensbrudcr ihre
Mächtige Fürsprache bei Gott ein; Diese die lebenden
!>»ben die Pflicht, sich gegenseitig zu unterstützen; aber auch, wie
'finen von den Verklärten geschieht, so wieder den Ab gesto r-
°enen zu thun. So weht der nämliche Geist wahrer
Liebe durch alle Regionen der Kirche Christi — wo immer die

22



338

Km'ee sich beugen in seinem Namen - im Himmel, auf Erden,
und im Orte der Läuterung! ")

Doch die Protestanten verlangen etwa noch speciellere, posi¬
tivere Gründe für unser katholisches Dogma, das ihre Stifter zu
verwerfen für gut fanden. Die Bibel selbst und das christ¬
liche Alterthum mögen sie ihnen liefern.

Im zweiten Buche der Macchabäer wird Cap. 12. erzählt:
daß man unter den Unterkleidern der in dem glücklichen Treffen
gegen Gorgias, den Statthalter von Jdumäa, gebliebenen Juden
etwas von den Opfergescheuken der Götzen zu Jamm'a fand.
(Wahrscheinlich wurden dieselben beim Ueberfalle dieser, etwa sechs
Meilen von Jerusalem entfernten Hafenstadt geraubt.) Es ward
uun Allen deutlich, daß sie dieser Ursache wegen gefallen seyen.
Alle priesen das gerechte Gericht des Herrn, der das Verborgene
offen gemacht hatte. Hierauf wandten sie sich zum Ge¬
bete, und baten, daß die begangene Sünde — (von
Gott) — vergessen werden möchte. — Dann brachte Ju¬
das eine Sammlung zu Stande, und sandte (zwölftausend heißt
es nach der (Übersetzung der Vulgata; im griechischen Original
aber steht:) zweitausend Drachmen Silbers nach Jerusalem, da¬
mit ein Sühnopfer für die V ersto rben en dargebracht
würde, indem er gut und fromm in Betreff der Auferstehung
gesinnt war (d. i. indem er glaubte. Denselben dadurch zur seli¬
gen Unsterblichkeit verhelfen zu können). — „Es ist also ein
heiliger und heilsamer Gedanke, für die Verstorbe¬
nen zu beten, daß sie von ihren Sünden erlöst wer¬
den." (V. 39—46.)

Die katholische Kirche hat die beiden Bücher der Macchabäer
für kanonische erklärt; — obschon ihnen diese Eigenschaft von
den Reformatoren abgesprochen wurde, so viel müssen doch auch
die Protestanten einräumen, daß aus der angeführten Stelle der
Glaube d er jüdisch en Synagoge an die Wirksamkeit und
Nützlichkeit der für die Abgestorbenen Gott dem Herrn dargebrach¬
ten Gebete und Opfer erhelle. Weder Christus noch die Apostel
haben denselben je getadelt, sondern ihn vielmehr bekräftiget, wes¬
sen uns die ununterbrochene Tradition in der christlichen Kirchs
versichert, denn mehr als Einer der ältesten Kirchenväter füh"
die in der Kirche üblichen Fürbitten, und die Aufopferung der
heil. Messe für die Verstorbenen ausdrücklich eben auf die Anord¬
nung des Herrn und seiner Apostel zurück.

Um diese innige Gemeinschaft zu veranschaulichen, wurde die Gedächt-
nißfeier aller im Verbände mit der Kirche Verstorbenen auf den 2> "ff''
vembcr — unmittelbar nach dem Allerheiligen-Tage — festtUU-'
Der heil. Odilo, Abt des weltberühmten alten Benedictinerklosters Clug"
in Frankreich, hatte es 998 für die Klöster seiner Congegration angff
ordnet; bald wurde es in der Kirche allgemein eingeführt. — 8'strwa >
ein schönes Fest! doppelt schön und trostreich für Den, der es in ec,
katholischer Auffassung anschaut und begeht! —



ZA
Den Glauben des christlichen Alterthumes weisen nns dies¬

falls auf das Unzweifelhafteste nach: die Aussprüche der Väter
und Lehrer der ersten Jahrhunderte; die Bestimmungen der Con-
cilien; — die Liturgien, Denkmäler u. dgl. als sprechende Zeugen
des kirchlichen Lebens.

Daß die ältesten Väter bezüglich des Fegefeuers und der Für¬
bitten für die darin befindlichen Seelen im ganz katholischen Sinne
sprechen, konnten sogar die Reformatoren nicht in Abrede stellen; —
freilich suchten sie durch allerlei Wendungen die Macht dieses Bc-
weises zu entkräften. „8oi'mii8, — heißt es in der apoloZM cnn-
iSWioms ^ugustange 33. — veteros eis sullraAÜs pro mortui8 loou-
tos S886, II s g II6 illucl p r v b i b 6 m II8." Wie kalt ist der Zusatz!
aber doch noch ungleich annehmbarer, als der Wuthausbruch Cal¬
vins: „Olsmanttum non motto voeis, 8ett st Aiittiiris et lstsrum con-
kntione, purAutorium oxitials 6886 Sstanse commsiitum!-- tln8ti't.
Hb. 3. csp. 28.) —

Clemens von Alerandrieu sagt deutlich genug, daß die
»ach der Taufe begangenen Sünden im Feuer werden abgebüßt,
and so die Reinigung vollbracht werden müssen. Dieses Feuer
aennt er aber d. i. ein immaterielles. Sogar der
Name Läuterung, kommt bei ihm vor. (Strom. Vl.)

rühmt es als ein Zeichen echt christlicher Gesinnung, sich De-
fir in Mitleid zu erbarmen, welche auch nach dem Tode noch
Strafe leiden müssen.

, Weitläufiger läßt sich Origenes aus. Auch er erkennt ein
dingendes Feuer au slib. 5. contra Oekiim.) und unterscheidet
fbom. 28. in Mim.) zwischen den Boshcits- mit Vorsatz began¬
genen Sünden, welche den Menschen vor Gott zum Mörder
"rachen; und anderen — Schwachheit^- oder läßlichen Sünde»,
-i^er sich solcher schuldig macht, für Den ist ein Ort bereitet, wo
zur Abbüßung durch eine gewisse Zeit wird weilen müs-
— Anderswo lehrt er, daß die Seelen, welche die Tanfgnadc

"rcht bewahrt, und ihre, wenn auch geringere Schuld nicht schon
Während des Erdenlebens durch Werke der Liebe und freiwilligen
^btödtung getilgt haben, bei ihrem Eintritte in das-Jenseits die
Feuertaufe erhalten; in dem Sinne, daß sie von den ihnen
"°ch anklebenden Schlacken gereiniget werden — von Stroh und
Stoppeln (I. Cor. Cap. 3, V. 12.) — ehe sie in die Gemein¬
schaft der Seligen ausgenommen werden, (bom. 25. in ttersm. —
b»m. 2. — bom. 24.) Wir ersehen daraus, wie Origenes die an-
gezogene paulinische Stelle auffaßtc. ..
., Tertullian bemerkt, daß die Gläubigen das eucharistische Opfer
far ihre Abgestorbenen entrichten ließen: ,,O bl a tio n e8 pro tto-
"uetis, pro natalitÜ8, annua ttie tacimu8.^ (tts co-

cap. 3.) „Harum ttisoiplinsrum, erklärt er, 8i ledeni expo8tula8
^^ipturarum, nullam invenio. Tratt itio ti bi pras tonttitur
"aetrix, oonsuotutto conlirmatrix, kitts8 obser vatrix.^
-sttgl. tto exbort. oastitatis cap. II, wo er von der zweiten Ehe

22 *



340
abmahnend sagt: „Aleguo emo> prkiinLm fuxorem) poieri'8 txbkke.
cui etism reltziosiorem reservss alkeetmuem, nt gaw recepise spuö
venm, pro cu)u« špiritu postiilas, pro gua oblationes
SNNUL8 rockllis^— siehe sie monoASmia cap. IO: ^-kro anims
e)u8 fclokuneti mariti) oret, et relri^ermm interim sclpostulet
ei, et in prima re8urreetione eon8ortium, et okteret annui8 clie-
bu8 äormitioni8".

Der heil. Cyprian lehrt, daß sich die Buße für nicht hin¬
länglich gebüßte Sünden in das jenseitige Leben hinüber erstrecke:
..aliiiü est, heißt es unter Anderem ep. 52, pro peecatis lon^o üo-
lore erueiatum emunckari et pm-Aari ckiu i^ne, aliuck peeeata omni»
pa88i'one purAg88k". (Vergl. cle Iap8. pa^. 378.) Ein gewißer
Victor hatte gegen das kirchliche Verbot den Priester Faustinus
zu seinem Testamentsvollstrecker bestellt. Deßhalb schrieb Cyprian
sep. 66.): „lüp i8copi, antevk88oro8 no8tri, ooii8usveruut, 8i
yui8 boe keei88et, non olkeretur pro eo, nee 8aeriLcinm pro ckornü-
tioos e)u8 celellraretnr--.

Also damals schon war diese Anordnung nichts Neues.
Siehe ep. 37.

Selbstverständlich werden die Zeugnisse in den folgenden Jahr¬
hunderten, in der orientalischen und abendländischen Kirche, wie
hinsichtlich der anderen Dogmen, so auch dieses, immer zahl¬
reicher. Es genüge, die meisten derselben nur zu citiren; denn
höchstens wechseln nur die Worte; der Gedanke ist bei Allen
der gleiche.

Im 4. Jahrhundert: Eusebius, Bischof von Cäsarea,
l'n: vita 0on8tantini M. lib. 4.

Der heil. Athanasius in: gua«8t. 34. asi 4.ntiocb., wo er
versichert, daß den Seelen der Abgestorbenen die Gebete der Le¬
benden sehr nützlich seyen.

Ebenso der heil. Cyrillus, Bischof von Jerusalem, "N
0ateebs8i8 m^8ta°;ogsea 5.

Der heil. Epipbauius zählt die Aörianer — so geheißen
von Aörius, einem Mönche in Armenien — mitunter eben des¬
halb zu den Häretikern fliaer. 75.), weil sie läugneten, daß den
Verstorbenen die Gebete und guten Werke der Lebenden nütze»!
und wirft ihnen vor, daß sie der Ueberlieferung und dein
Glauben der Gesammtkirche widersprechen.

Der heil. Ephrem, der Syrer, bittet seine Brüder, daß st^
wenn er gestorben, für ihn beten mögen. „Und am dreißigstes
Tage*) gedenket meiner; denn die Tobten werden dural
die Bitten, und dargebrachten Opfer frommer Gläu¬
bigen unterstützt."

Der heil. Basilius der Große, Bischof zu Cäsarea in Cap-
padocien, in: onarrat. in Io8. o. 4. u. v. 9. u. a.

*) Nach den apostolischen Canonen wurde auch am dritten und neunten Tage
für die Verstorbenen das eucharistische Opfer dargebracht.



341
Der heil. Gregor, Bischof zu Nyssa in Cappadocien, des

Vorigen Jüngerer Bruder, in: orst. de I,spt. u. a.
Der heil. Gregor von Nazianz, Bischof zu Constan-

tmopel, in: orat. 41. do lande Kilian. nest. 39. u. 10.
Der heil. Johannes Chrysostomus sagt: Das Gedächt-

»iß der Abgeschiedenen bei dem heiligen Opfer sey schon von
den Aposteln festgesetzt worden. Siehe kiom. 21 in aet.;
32 in Dlattli.; 84 in ,lnl>.: 69 sd pop.; 41 in I. One. u. a.

Zwar sind die Schriften, welche den Namen des heil. Dio¬
nysius Areopagita — (siehe Apostclg. Cap. 17, V. 34.) —
tragen, nicht echt, d. i. nicht von ihm verfaßt; doch nicht jünge¬
ren Ursprunges, als aus dem vierten, spätestens fünften Jahr¬
hunderte. Ein für unser Dogma sprechendes Zeugniß kommt im
c. 7. do liierareli. eeoles. vor.

Aus den lateinischen Vätern und Kirchenschriftstellern des
4. Jahrhunderts berufen wir uns auf:

Arnobius, aus Afrika, in: lib. 4. advorsus Kontos.
Lactantius, in: lib. 7. Institutionum divinarum.
Den heil. Hilarius, Bischof zu Poitiers, in psalmum 118.
Den heil. Ambrosius, an vielen Stellen; so: indem er

von Gebeten und vom Opfer für seine verstorbene Schwester re¬
det, (sd kaustinum) u. a. O.

Den heil. Hieronymus ad pammaclunm; lili. I. contra kelsK,
u. a. O.

Den heil. Augustinus an so zahlreichen Orten, daß man
nicht Aller Erwähnung tbun kann. In üb. 9. conkess. eap. 12.
spricht er vom Opfer, welches für seine gestorbene Mutter Mo¬
nica dargebracht wurde. Diese selbst, als sie zu Ostia, im Vc-
M'ffe sich nach Afrika einzuschiffen, in ein Fieber fiel, und das
Nahen des Todes ahnte, bat noch: „konito Ino matrcm vostram;
lantnm vos rnKO, ut sd altare Oomini momineritis mei".
Die commsmoratio pro dekunotis nennt Augnstin eine bekannte
kirchliche Uebung. Vergl. lib. 21. do civitato I)ei cap. 14, wo der
deil. Lehrer aus dem Aussprüche Christi Matth. Cap. 12, V. 32.
dm nämlichen Schluß ziebt, als wir. Siehe eap. 24. — 8erm. 32.
«io veri,, ^post. sagt er: „ttoe a?alribu8 traditum Universa
okservat occlosia, ut pro eis, gui in corporis et sanKiiinis eom-
Muniono dekuncti sunt, cum ad ipsum sacriücium loco suo comme-
niorsntur, oretur, sc pro illis guoguo offerri commomoretur".

Den heil. Paulinus, Bischof zu Nola, in mehreren seiner
Briefe.

Aus dem fünften Jahrhunderte stehen uns gleichlau¬
tende Zeugnisse in der griechischen Kirche sowohl, als auch in der
kateinischen zu Gebote; als:

Des Theod oretus, Bischofs zuCyrus in Syrien: ad I. Cor.
Eap. 3, V. IS.

Cyrillus, Patriarchen zu Alerandnen.
Des heil. Papstes Leo I. des Großen, u. A.



342

Doch genug hievon. —
Mit der Lehre der einzelnen Väter stimmt die der Concilicn

der alten Kirche überein; je nach Veranlassung wurden darüber
nähere Bestimmungen erlassen, und erhielt ein oder der andere
Punkt genauere Erörterung. So in dem dritten und vierten
Eoncil zu Carthago, welches verordnete, daß das Gedächtnis! je¬
ner Gläubigen, die bülflos auf der Reise oder am Meere sterben,
in Gebeten und Opfer begangen werden solle.

Später sprach die IV. allgemeine Lateranensische Synode
(1215) die stets da gewesene Lehre über das Fegefeuer wieder aus.

In den Hauptpunkten herrschte diesfalls zwischen der grie¬
chischen und lateinischen Kirche, auch nach dem unseligen Schisma
kein Zwiespalt; was aus der Glaubensformel zu ersehen, welche
1267 Papst Clemens IV. dem Kaiser Michael Palaeologus zu¬
schickte, und ans Jener, welche dieser Letztere hinwiederum dem
unter Papst Gregor X. 1274 gefeierten (II.) öcumenischen Con-
cil zu Lyon vorlegte. Den Gegenstand gegenseitiger Vereinbarung
bildeten nur mehr Neben frag en, welche endlich auf dem Con-
cil zu Florenz 1439 (einer Fortsetzung des zu Ferrara 1438 er¬
öffneten) unter Papst Eugen IV. glücklich zu Stande kam, und
in dem von den Griechen gefertigten .checretnin imionis" besiegelt
wurde. — Die Jrrthümer ffcr Reformatoren des 16. Jahrhunderts
gaben der katholischen Kirche die traurige Veranlassung, ihr
postum litlei. wie sonst, auch nach dieser Seite hin, neuerlich zu
Trient darzulegen und zu vertbcidigen.

Der Glaube an das Wesen des eucharistischen Opfers war
bei allen Zwcigkirchen der Einen unth eil baren katholische«
Kirche im früheste» Alterthume schon der nämliche; die Art und
Weise der Feier desselben gestaltete sich zwar wohl unter
einzelnen Völkern, oder in verschiedenen Ländern verschieden; aber
eben darin liegt auch ein Hauptbcwcis der Ursprünglichkeit unse¬
res Dogma, daß sowohl die morgen- als abendländischen ältesten
Meß-Liturgien Fürbitten für die Abgestorbenen enthalten.

Es wurde schon bemerkt, (siehe die Abhandlung XXII-)'
woher dieselben ihre Namen sichren. — Wenn sie auch nicht durch¬
weg den Apostel oder den Oberhirten zum Urbeber haben, auf
den sie lauten, so entscheidet dies gegen uns nichts; jedenfalls
waren sie schon in den ersten Jahrbunderten im Gebrauche. Als:
die Liturgie des heil. Apostels Jacob, des Jüngeren, in der
Kirche zu Jerusalem, deren erster Bischof er gewesen; — die Li¬
turgie von Antiochien, wo außer der griechischen des heiligen
Jacob auch eine in syrischer Sprache gleiches Namens üblich
war; — die Liturgie des heil. Marcus, in der Kirche von
Alexandrien, welche der Evangelist gründete. — Die Kopten, d. l-
monopbysitischc Häretiker in Aegypten, haben eigene Liturgien,
deren Eine, nach dem heil. Basilius benannt, zum Gottesdienste
für die Verstorbenen bestimmt ist. Hierin wurde» sie der alten
Lehre nicht abtrünnig. — Wir nennen ferner: Die in der Kirche



343

von Constantinopel üblich gewesenen und noch beliebenden Litur¬
gien des heil. Basilius und des heil. Johannes Chrysosto-
mus. Ins Slavische wurde dieselbe im 9. Jahrhunderte durch
die heil. Brüder Cyrillus und Methodius übertragen; sie ist auch
in Rußland noch im Gebrauche. — Die Liturgie der Arme¬
nier, ähnlich der byzantinischen; — drei Liturgien der Nestoria¬
ner. — Im Abendlande behauptet den ersten Platz die römische
Liturgie, ihrem Grundcharakter nach zweifelsohne apostoli¬
schen Ursprunges. — Die ambrosianische Liturgie, voll¬
endet vom heil. Ambrosius, ist noch immer in der Kirche von
Mailand in Geltung. Ihr Unterschied von der vorigen betrifft
selbstverständlich nur Außerwesentlichcs. — Die gethische —
oder wie sie später, nach der Eroberung Spaniens durch die Ara¬
ber, hieß, die mozarabische Liturgie, datirt ihren Beginn aus
derZeit vor der Ankunft der Westgothen in Spanien (5. Jahrh.).
Um ihre theilweise Erhaltung machte sich am Anfänge des 16 Jabr-
hunderts der große Cardinal Franz Rimenes, Erzbischof zu To¬
ledo, und Primas von Spanien verdient.

Nicht minder ehrwürdig ob ihres Alters sind einige galli¬
schen Liturgien und Meßformularien. *) (Vergl. Fr. Jos. Monc's,
Archivsdirector zu Karlruhe: „Lateinische und griechische Messen
ans dem zweiten bis sechsten Jahrhunderte").

Allüberall betete und opferte die Kirche Christi für ihre
schon ans der Zeitlichkeit geschiedenen Mitglieder; **) und zwar
auch im Allgemeinen, d. i. auch für Solche, die ihr persön¬
lich nicht eigens anempfohlen, deren Namen ihr sogar unbekannt
waren; die vielleicht Niemanden im Leben zurückließen, der sich
ihrer noch erinnerte. Die Kirche vertrat an ihnen die Stelle
der Verwandten und Freunde. (Vergl. ^uxust. eurn pro morwis
°->p. 4. n. 6.) Ist das nicht echte Muttersorgfalt auch für Ver¬
lassene ?

Freilich übte sie, wie billig, die Pflicht der Dankbarkeit, wenn
sie die Seelen ihrer Gutthätcr, Beschützer u. dgl. besonders der
Barmherzigkeit des höchst gerechten Richters ancmpfahl. Deren
Namen wurden ausgezeichnet, — in den sogenannten Diptychen —
und während der Feier der heil. Messe vorgelesen. Ein Ueber-
bleibsel dieser uralten Sitte bat sich in dem stillen Memento des
nicffelesendcn Priesters pro stekunetis, nach der Wandlung, und in
der hie und da, außer dem heil. Meßopfer, von der Kanzel herab
geschehenden Commemorirung der namhaft aufgcführten Ver¬
storbenen erhalten.

1 Wie bekannt, haben in jüngster Zeit beinahe all- Diversen Frankreichs
statt der gallicanischen die römische Liturgie angenommen.

**) Für die außer der Gemeinschaft der katholischen Kirche Verstorbenen
wird das heil. Meßopfer, an dessen göttliche Eiiftehung und Kraft sie
ohnehin nicht glaubten, nicht verrichtet. Schon der heil. Augustin spricht
nur von Jenen, gui in oorporis st svnAuinjs commnnionc
ileluneti sunt (siehe S. 341).



344
Wie tief der Glaube an die Nützlichkeit des Opfers und der

Fürbitten für die Verstorbenen allenthalben in's Leben cinge-
drungcn war, zeigen uns auch die ältesten christlichen Denkmäler,
insbesondere die Grabmonumeute, als stumme, und doch beredte
Zeugen einer schönen Vergangenheit.

Die Ausgrabungen — vorzüglich der Katakomben in Rom —
haben, in mehr als einer Beziehung, die mit der dermaligen ganz
gleiche Lehre der alten katholischen Kirche zu Tage gefördert.

Auf dem Begräbnißplatze zu Autun in Frankreich s^uAusta-
ciiimim) wurde im Juni 1839 ein christliches Monument mit grie¬
chischer Inschrift — ganz gewiß aus der Zeit vor Julian dem
Apostaten, sa aus feuer, wo noch die stlseiplma arcaoi obwaltete,—
aufgefundcn. In ihr ist ausgeprägt: der Glaube an die Gott¬
heit Christi; an die Taufe als Wiedergeburt; an die Gegenwart
des Fleisches und Blutes Christi in der Eucharistie, und an die
Gemeinschaft der Lebenden mit den Verstorbenen,
wie sie sich durch Fürbitten, gute Werke an ihrer Statt
u. dgl. darstellt. (Siehe Card. Nik. Wiseman's Abhandlungen
Z. Band. S. 241 u. ff.; — Ebendesselben Fabiola S. l74,
190, 191.)

Daß unsere Fürbitten sür die Verstorbenen diesen wirklich
zu Nutzen kommen, kann nach dem Gesagten keinem Zweifel
unterliegen. Freilich würden wir uns umsonst bemühen. Denje¬
nigen davon zu überzeugen, der die Wirksamkeit des Gebetes über¬
haupt läugnct, und, etwa nach Art der Materialisten, weder an
einen persönlichen Gott, noch an eine Fortdauer der vom Leibe
getrennten menschlichen Seele glaubt. — Ist uns gleichwohl die
Weise, wie unsere Fürbitten wirken, ein Geheimniß, so darf
uns dies durchaus nicht beirren; und zwar um so weniger, weil
unser Glaube diesfalls nicht nur keiner Eigenschaft Gottes wider¬
streitet, sondern in jeder Hinstcht als Gottes, und unserer Vernunft
ganz würdig dasteht.

Der Weltapostel, insbesondere auch der heil. Apostel Jacob, er¬
mahnen die Gläubigen zu Fürbitten für einander. „Betet für einan¬
der, schreibt der Letztere (Cap. 5, V. 16.), damit ihr das Heil
erlanget; und fügt bei: denn viel verni ag das beharrliche
Gebet des Gerechten". Warum sollte denn das Gebet für
die Verstorbenen weniger bei dem auch ihnen noch gnädigen
und barmherzigen Gott vermögen, als für die noch Lebenden^
Und wird die Bitte überhaupt nicht deßhalb von Gott
abgewiesen, als wenn ihre Gewährung eine Störung seines ewi¬
gen Weltplanes, und mit seiner Unveränderlichkeit unvereinbar
wäre, warum sollte denn die Fürbitte nicht Erhörung finden
können? Hat Gott ja auch Diese von Ewigkeit an vorhergestheN/
und in seiner Weltregierung ihr einen Platz angewiesen!

Im Anfangs angeführten cleerotum cis pni-Katario hat das
Concil von Trient ausgesprochen, daß außer den Fürbitten (suk--
kraKia) der Lebenden, für die Verstorbenen auch Almosen, und



345

andere fromme Werke verrichtet werden können, was selbst¬
verständlich die Nützlichkeit solcher, an Statt der Verstorbenen
unternommenen Leistungen für dieselben voraussetzt. Diese
Lehre ist eben in der Gemeinschaft begründet, welche noch zwi¬
schen den Lebenden und Verstorbenen fortbestekt. Im Reiche Got¬
tes, in der moralischen Weltordnung, hat nämlich eine Art von
Solidarität unter den, jenem Reiche — der Kirche — ange¬
hörigen Mitgliedern Geltung. Deßhalb können an den Verdien¬
sten des Einen auch die klebrigen Antheil haben. Diese echt
christliche Idee — denn eben das Christenthum ist jeder Art
selbstsüchtigen Strebens entschieden abhold — hat zumal im
Mittelalter z. B. die mancherlei Sodalitäten ins Leben gerufen,
als deren größte Wohlthat gerade die gegenseitige Thcilnahme an
den guten Werken angesehen wurde. Warum sollen denn also
diese nicht auch den Verstorbenen, die ja, wie gesagt, dem großen
christlichen Liebesbunde noch immer angehören, zum Frommen ge¬
reichen? Wenn z. B. der Lebende an der Stelle des Verstorbe¬
nen eine Rückerstattung leistet, welche dieser nicht mehr hatte lei¬
sten können; oder wenn er zur Sühne für denselben ein Lie-
deswerk oder eine That der Verdemüthigung u. dgl., wozu er
selbst eigentlich nicht verpflichtet war, der Gerechtigkeit Gottes
darbringt, und Gott dieses Anerbieten wohlgefällig aufnimmt, und
in Folge davon der büßenden Seele den Rest der Strafzeit ganz
oder zum Theile nachläßt — was ist daran Unglaubliches?

Gilt dies schon von den Fürbitten und guten Werken, so
brauchen wir wohl nicht die Nützlichkeit des für die Verstorbe¬
nen dargebrachten heiligen Meßopfers ausfübrlicher darzn-
ldun. Es ist ja dem Wesen nach das nämliche Opfer, welches
Christus Ein für alle Male blutig er Weise am Kreuze dar¬
gebracht hatte, — Er, der da ist: „die Versöhnung für unsere
Sünden; doch nicht allein für die unsrigen, sondern auch für die
Sünden der ganzen Welt". (I. Joh. Cap. 2, V. 2.) Sein Er¬
lösungsblut ist die Quelle aller Gnaden; warum soll es dies nicht
auch für die Verstorbenen scyn? warum nicht die Kraft haben,
>hren Seelen die baldigere Aufnahme in die Wohnungen der Se¬
ligen zn erwirken? —' ,Mon solum pra inlelium vivo rum pec-
eatis, poem's, satislaotiom'bus, et aliis necessitatibus, seci et pro
ilekunetis in CUi risto, nonstum sel plenum pur^stis, rite, ^uxia
^postolo r um traclition em, ollörtur 8. mis^se sacrilicium.-
sOvno. Hill. 8688. 22. cap. 2.) —

Zum Schlüsse bemerken wir nur noch Folgendes : lieber die
Beschaffenheit der Strafen im Fegefeuer liegt keine Entschei¬
dung der Kirche vor. Das Feuer, mit seiner Eigenschaft zu
verzehren und zu reinigen, ist gewiß ein trefteudcs ^ild
der jenseitigen Reinigung — ob mehr als Vild. hat, wie
gesagt, die lehrende Kirche nicht ausgesprochen.

In Päpstlichen Ablaßbullen heißt es immer, daß die Abla, se
!war wohl auch den Verstorbenen, aber nur per moüum sulkrsKn,



346
d. i. fürbittweise, zugewendet werden können. Denn die
Tobten sind, weil schon von Gott gerichtet, der Schlüssel¬
gewalt der Kirche nicht mehr unterworfen.

Zur Beseitigung und Fernbaltung möglicher Jrrthümcr und
Mißbräuche hat das Concil von Trient im mehr genannten steci-e-
lniu tio pm-Katono sehr weise das Erforderliche angeordnet.

XXVIII.
Das Dogma der unbefleckten Gmpfängniß

Mariä.
Es würde uns unverzeihlich dünken, wenn wir unter den

Dogmen der katholischen Kirche nicht auch das jüngst promulgirte,
und überall von den Gläubigen mit so herzlichem Jubel aufge-
nommcne, bezüglich der unbefleckten Empfängniß der allerseligstcn
Jungfrau Maria, etwas umständlicher besprächen. Ist es ja
auch hierin nvthwcndig, unrichtige Ansichten zu beseitigen, Vorur-
theile aufzuklären, Einwürfe zu widerlegen. Wir stellen demnach
vorerst den Begriff dieses Glaubenssatzes auf, und erzählen, wie
er zu Stande gekommen; worauf wir die Beweise dafür Vorbrin¬
gen; einige der gewöbnlichsten Einwendungen abfertigcn; endlich
die Frage beantworten, warum die Entscheidung über das Dogma
erst jetzt erfolgte, und die sogenannte praktische Seite desselben
Hcrvorheben.

Vor Allen legen wir dieser Abhandlung das apostolische
Schreiben des heiligen Vaters, Papst Pius IX., („InellsbiD
Dens". VI. Illus Oocembr. 1854.) zu Grunde; und berufen uns
nebstbei auf die bischöflichen Hirtenbriefe, in welchen die Lehre
von der unbefleckten Empfängniß den Gläubigen verkündet und
allseitig beleuchtet worden ist.

1.
„Wir erklären, sprechen aus, und beschließen — heißt es

nahe am Schluffe des obbelobten apostolischen Schreibens vom
8. December 1854 — die Lehre, welche festhält, daß die seligste
Jungfrau Maria im ersten Augenblicke ihrer Empfängniß — (d- h
von dem Momente au, wo Gott ihre Seele erschaffen, und niü
ihrem Leibe im Schooße der heil. Anna vereiniget hatte) — ver¬
möge einer besonderen Gnade und Bevorzugung von Seite des
allmächtigen Gottes, im Hinblicke auf die Verdienste Jesu, des
Erlösers der Meuschbeit, von jeglicher Makel der Erbschuld frei
bewahrt worden, scy von Gott geoffenbart, und eben deßbalb vou
allen Gläubigen fest und standhaft zu glauben."

Hiemit wurde vom Nachfolger des heiligen Petrus, was bis¬
her nur als allgemeine fromme Meinung in der Kirche gan.



347

als feierliches Dogma festgestellt, so, daß wer dasselbe nicht
anerkennt, im Glauben Schiffbruch gelitten, und von der Einheit
der katholischen Kirche abtrünnig geworden ist.

„Kaum waren Wir, sagt der heil. Vater, ans den Stuhl
Petri erhoben, und mit der Leitung der ganzen Kirche betraut
worden, so ging Unsere erste Sorge dahin, in freudigem Hinblick
auf die steten Wünsche der christlichen Welt, und gemäß der in¬
nigen Andacht und Liebe zur heiligsten Gottesmutter Maria, die
llns von frühester Jugend an beseelte, die letzten Wünsche der
Kirche zu erfüllen, daß die Ehre der seligsten Jungfra» erhöht
würde, und ibre Vorzüge in reicherem Lichte erglänzten."

Er unterzog den Gegenstand einer neiicn sorgfältigen Prü¬
fung. Zwanzig der gelehrtesten Theologen aus dem Weltpriestcr-
uud Ordensstande wurden beauftragt, alles auf die unbefleckte
Empfänguiß der seligsten Jungfrau Bezug Habende gründlich zu
erörtern. Den gleichen Auftrag ertheilte der heilige Vater einer
besonderen Congregativn von Cardinälen. — Durch die Revolu¬
tion im November 1848 aus Rom verdrängt, ließ er doch diese
Angelegenheit nicht außer Acbt. Von Gaeta aus richtete er am
2. Februar 1849 ein Rundschreiben an alle Bischöfe der ganzen
katholischen Welt, mit der Aufforderung, sie sollen nach Anrufung
bes göttlichen Beistandes ihm schriftlich anzeigen, wie die Andacht
>brcr Gläubigen zur unbefleckten Empfänguiß der Gottesmutter
beschaffen wäre; und was besonders sie, die Kirchenvorstchcr
Wlbst, von einer solchen Entscheidung hielten, und ob sie ihnen
^wünscht wäre, damit er dann aus möglichst feierliche Weise das
letzte Urtheil ausspräche.

Die früher erwähnten Theologen erstatteten ihren Bericht
bakin, daß die unbefleckte Empfänguiß als eine geoffenbarte Lcbre
Eärt werden könne. Sie begründeten ihre Ansicht aus der belk.
Schrift, aus den Zeugnissen der Väter, den Ueberliefcrungen der
Kirche, dem Verfahren der Päpste, den ältesten Liturgien u. s. w.

Gleich nach seiner Rückkehr nach Rom bildete der heil. Vater,
!"n mit der größten Vorsicht zu Werke zu geben, eine neue be¬
pudere Commission von Theologen unter dem Vorsitze des Cardl-
Uals Foruari, mit dem Auftrage, alle Zeugnisse über die unbe¬
fleckte Empfängniß aus den angeführten Quellen noch einmal nut
Zller Sorgfalt zu prüfen. Die Commission unterzog sich dieser
Arbeit mit dem größten Flciße in den Jabren 1852 und 18.>.i,
""d sprach sich endlich einstimmig in demselben Sinne aus.

Diese Arbeit wurde dann abermals jenen zwanzig Lbcologcn
lur Prüfung vorqelegt, die dazu ihre volle Beistimmung auswia-
chen, —. MH der Rath der Cardinale, der ans einundzwanzig
Mitgliedern bestand, gab ein gleichlautendes Gutachten "b-

Nun trafen auch nach und nach die Antworten der iselwsc
'n Rom ein. In 620 Schreiben legten eben so viele Oberbirten
°.us allen Theilen der Welt ihr Zeugniß über den Glauben und

Ueberlieferungen ihrer Diöcesen in Bezug auf die mehrerwahnte



348
Lehre dem heiligen Vater vor. Alle 620 Erzbischöfe und Bischöfe
sprachen für sich und ihre Diöcestn cinmülhig die feste Ucbcrzcu-
gung aus, daß die Mutter Gottes ohne Erbsünde empfangen scy.
Nur vier Bischöfe in dieser großen Zahl waren der Meinung,
daß eine dogmatische Erklärung über diese, ohnedies allgemein
geglaubte Lehre nicht erfolgen könne. (Drei änderten fcdoch ibrc
Meinung.) Zweiundfünfzig andere hielten die Erklärung für gut
und notbwcndig, wünschten aber einen anderen Zeitpunkt. Sämmt-
liche übrigen Bischöfe, — also über fünfhundert und sechzig, ba¬
ten dringend nm die sofortige Erklärung dieser Lehre.

Gegen Ende des Jahres 1854 berief der heilige Vater eine
große Anzahl von Erzbischöfen und Bischöfen nach Rom. Da
wurden ihnen sämmtlichc Antworten der Bischöfe nebst vielen Ab¬
bandlungen der Theologen, in vierzehn Bänden zusammcngcdruckt,
übergeben, um sie von'dcr ganzen Sacklage in Kennlniß zu setzen.
Es fanden dann mehrere allgemeine Versammlungen fämmtlicher
Bischöfe statt, in denen der heilige Vater nun auch den münd¬
lichen Rath derselben über einzelne Punkte hörte. Am 8. De¬
zember 1854 erfolgte endlich die obangesührte feierliche Entschei¬
dung des Stellvertreters Christi in der St. Pctcrskircbe,
Gegenwart von 54 Cardinälcn, 42 Erzbischöfen, 100 Bischöfen,
mehreren tausend anderen Prälaten und Priestern, und 50,000
Gläubigen aus allen Ländern und Reichen der Erde, welche wahr¬
lich die ganze katholische Christenheit repräsentirten.

So viel von den Umständen, unter welchen das Dogma der
unbefleckten Empfängniß verkündet worden war. (Siehe den Hir¬
tenbrief des hochwürdigstcn Bischofcs von Mainz ddo. 1. Novem¬
ber 1855.)

2.
Daß der heilige Vater nach eingeholtcm cansensus ecclesise

dispersem — also die unfehlbare kirchliche Lehr-Auktorität — Nicht
eine völlig neue, früher ganz unbekannte Lehre als Glaubenssatz
aufstellcn, d. i. nicht ein neues Dogma erst schaffen wollte, grm
schon aus dem Wortlaute der päpstlichen Promulgation hervor;
denn der Papst erklärt fa nur, daß die Lehre von dcr unbefleckten
Empfängniß eine von Gott geoffenbarte Wahrheit still
Jeder wohlunterrichtete Katholik weiß, daß die Kirche nicht das
Recht besitze, daß sie sich dasselbe auch nie angemaßt baba,
Glaubensartikel zu machen; sie bat es immer nur als ir¬
res Amtes erachtet, das von Gott Geoffenbarte uns vorzn-
stelle n. Wir führen wieder aus dem obcitirten Hirtenbriefe dsis
hierüber so bündig Gesagte an: „Dem Inhalte nach gibt cs keine
neuen Dogmen, keine neuen Glaubenswabrbeitcn in der voi
Christus gestifteten Kirche, weil cs keine neuen Offenbarnnge>
Gottes mehr gibt. Nur dcr Form nach kann etwas Neues ein-
treten. — Die Unvcränderlichkeit der Glaubenswahrheitcn dar
nämlich nicht so unvernünftig und mechanisch gedeutet werde!,

i >

i

l
r
i
!
r
c
t
d

t
li
e
s!
d

s.
§
u
S
ß
>,

ir



349

als wenn alle diese Wahrheiten immer, und zu allen Zeiten auch
schon in derselben, bis ins Einzelnste bestimmten Form und Aus¬
drucksweise vorgetragen worden wären. Es kann und muß viel¬
mehr die Kirche ihren alten Glauben in scharfen und bestimmten
Formeln klar und bestimmt aussprechen, wenn Zweifel und Strei¬
tigkeiten entweder über den wahren Ln'nn einer geoffenbartcn
Wahrheit, oder darüber entstehen, ob eine Lehre, die sich in dem
reichen Schatze ihrer Ueberlieferungen nnd ihres Lebens vorfindet,
bloß eine fromme Meinung der Väter, oder eine von den
Aposteln überkommene geoffenbarte Wahrheit scy. In die¬
sen Fällen legt die Kirche, die von Christus bestellte Zengin der
Offenbarung, ihr Zeugniß ab über den wahren Sinn der Lebre,
oder darüber, ob sie wirklich eine geoffenbarte Wahrheit sey. Die
Veränderung ist aber dann keine Abänderung des Inhaltes,
sondern lediglich eine Erklärung desselben.

Wir müssen überhaupt von ' der Wahrheit, daß die Lehre
gristi und die Kirche immer dieselbe bleibt, jeden tobten oder
Mechanischen Begriff ferne halten. Die Lehre Christi ist nicht ein
Buch. Sie ist auch kein fertiges Lehrsystem im menschlichen Sinne
des Wortes. Die Kirche Christi ist keine Maschine. Sie ist auch
nicht der Papst, oder die Bischöfe, oder die Priester, oder das
christliche Volk. Sie alle gehören zur Kirche, sind aber nicht
die Kirche. Die Kirche ist ein lebendiger, fortlebender Körper,
dessen Seele und Leben Christus selbst, bas ewige Leben; dessen
Herz und Wille der heilige Geist ist; dessen sichtbare Glieder alle
getauften Christen unter dem Einen sichtbaren Oberhaupte sind,
sn diesem Körper sind die geoffenbartcn Wahrheiten nicht in
kodten Formen, sondern in ihrem Wesen nnd Leben niedergclegt, —
Und die von Christus au diesem Körper bestellte Lchraultoritat
erklärt eben zu jeder Zeir nach ihren Bedürfnissen und den Gei-
^srichtungen und Jrrthümern, welche auftauchen, die in ihr nic-
dergelegte und fortlebende, geoffenbarte lebendige Wahrheit."
, Die Geschichte der Kirche zeigt, daß dies zu allen Zeiten, -
schon in den ersten Jahrhunderten der Fall war. Dat ia der
Herr seine Kirche nicht nur bezüglich des äußeren Wachsthnmes,
und der räumlichen Ausbreitung, sondern auch der inneren
Entwicklung einem Scnfkörnlein verglichen, welches zum gro¬
ßen Baume wird, der gewiß deßhalb kein anderer Baum gc-
Morden, weil er in seiner Lebenskraft immer frgche Aejce un
Zweige aus sich hervorbringt. — Jn> apostolischen Glau nn -
Bekenntnisse schon ist z. B. die Lehre von der Gottheit Christi, wie
'M Keime, enthalten. Als sie von Amis angefochten wurde,
sprach die Kirche den Glauben au die W e sc n s g leich h e >t des
Lohnes mit dem Vater auf dem ersten allgemeinen ^uc zu

(325) in einem Symbolum fererllchst anv, nnd b^luite
Ah des hiezn passendsten Wortes:
War das eine Neuerung am Glauben? Keineswegs, son-
der,i nur eine Erklärung desselben. Im 5. Jahrhunderte that



350
sie auf dem (dritten) allgemeinen Concil zu Ephesus (431) das
Gleiche in Betreff des geoffenbarten Dogma von der Einen
Person des Gottmenschen Jesus Christus, wider Nestorius,
und setzte fest, daß eben deßhalb die seligste Jungfrau mit allem
Rechte die Gottes-Gebärerin (6><koroxo;) zu nennen sei).
Derselben wurde dadurch nicht etwa eine Eigenschaft erst cr-
theilt, die sie früher nicht besessen; sondern nur erklärt,
daß und warum sie sie habe. Ganz so verhält cs sich mit der
unbefleckten Empfängniß der Hochgebenedeiten.— „In der Tbat,
sagt der heil. Vater, beweisen auf's Gründlichste bewährte Urkun¬
den der ehrwürdigen Vorzeit, sowohl der morgen- als abendlän¬
dischen Kirche, daß diese Lehre von der unbefleckten Empfängniß
der allerseligsten Jungfrau, welche täglich mehr durch die höchst¬
wichtige Ueberzcugung der Kirche, durch ihren Unterricht, durch
ihre Sorgfalt, Kcnntniß und Weisheit so herrlich entfaltet, er¬
klärt, bekräftiget, und bei allen Völkern und Nationen der katho¬
lischen Welt auf so bewunderungswürdige Weise verbreitet wird,
in der Kirche selbst, als von den Vorfahren im Glauben empfan¬
gen, und als mit den Kennzeichen einer geoffenbarten Lehre aus¬
gezeichnet, immerwährend bestanden habe. Denn die Kirche, die
treue Bewahren» und Vertheidigerin der bei ihr niedergelegten
Glaubenswahrheiten ändert an denselben nichts, verringert nichts,
fügt nichts hinzu; sondern, indem sie mit aller Sorgfalt alles
aus der Vorzeit (Überlieferte treulich und weise behandelt, trach¬
tet sie, die Dogmen, die ehedem sind gelehrt und durch den Glau¬
ben der Väter gleichsam noch im Keime sind niedergelegt worden,
so auszubilden und zu beleuchten, daß jene ursprünglichen Wahr¬
heiten der himmlischen Lehre Klarheit, Licht und Bestimmtheit em¬
pfangen; aber auch ihre Fülle, Reinheit und Eigenthümlichkcü
behalten, und nur in ihrem eigenen Bereiche mehr wachsen; das
heißt, in ein und demselben Sinne, in ein und demselben Ge¬
halte."

Vom Beginne der Kirche an wandte sich die Verehrung der
Gläubigen im ganz besonderen Grade der seligsten Jungfrau Z"-
Da der Heiligste aus ihr Mensch geworden, konnte man auch
sie sich nicht anders denken, denn als von keiner persönlichen,
sogar läßlichen Sünde nicht, jemals befleckt und bemakelt. (6ono.
Drill. 8088. 6. von. 23.) Der allgemeine Glaube hielt sie für frel
von der Begierlichkeit des Bösen; — da nun diese an sich
keine Sünde, aber doch eine Folge der Erbsünde ist, und znk
Sünde geneigt macht, so lag schon hierin die Anerkennung, daß
Maria unberührt blieb vom Verderben der allen Menschen ankle¬
benden Erbschuld. Aus dem Obigen kann übrigens nicht gefol¬
gert werden, daß ihr die Freiheit zu sündigen gefehlt, daß w
also deßhalb kein Verdienst habe. Dies darf eben so wenig be¬
hauptet werden, als daß die erste Eva vor dem Sündenfalle,
noch mit ursprünglicher Heiligkeit und Gerechtigkeit ausgeschmstekl/
zu sündigen gar nicht im Stande war.



351

Darm kamen von jeher die Gläubigen überein, daß Maria
nicht, wie die übrigen Menschen, als ein Kind des göttlichen Zor¬
nes auf die Welt gekommen ftpu konnte; sondern daß sie schon
im Mutterleibe geheiliget worden sepn mußte. Nur in Betreff
des Zeitpunktes, wann dies geschehen; ob — wie nun
die bestimmte Lehre lautet, schon im ersten Augenblicke der Verei¬
nigung ihrer Seele mit dem Leibe, oder später, doch noch vor
ihrer Geburt, waren die Ansichten verschieden. Die erstere
zählte ungleich mehr Anhänger, als die letztere.

Man konnte es mit der Würde Derjenigen, welche von Ewig¬
keit au durch den erbarmungsvollen Rathschluß Gottes zur Mut¬
ter seines Sohnes auserwählt war, um der alten Schlange den
Kopf zu zertreten (Genes. Eap. 3, V. 15.), nicht zusammen rei¬
men, daß sie selbst einige Zeit unter der Botmäßigkeit des Satans
gestanden, und auch ein Gegenstand des göttlichen Abscheues ge¬
wesen, sie, die der Engel als die Gnad en volle pries. (Luc.
Eap. 1, V. 28, 30; vergl. V. 42.) — Komite wohl der Erlöser,
Io fragte man. Er, der Reinste, in einer, wenn auch nur ganz
kurze Zeit unrein gewesenen Wohnung geweilt haben? Sollte
der Anfang der Mütter des Allerhöchsten ein schlechterer gewesen
sepn, als der Engel, über die sie nun im Himmel erhoben ist —
ja als des ersten Menscheupaarcs, welches Gott heilig und gerecht
erschaffen hatte? Auf solche Fragen hatte man keine andere, als
eine verneinende Antwort.

Der Prophet Jeremias wurde von Gott schon im Mutter-
keibe geheiliget (Eap. 1, V. 6.), und von Johannes dem Täufer
sagte der Erzengel Gabriel: „Er wird groß sepn vor dem Herrn, —
und in seiner Mutter Leibe noch mit dem heiligen Geiste erfüllet
werden". (Luc. Cap. 1, V. 15.) Sollte Maria etwa weniger be¬
vorzugt gewesen sepn, und nicht im Gcgenthcile eine weit höhere
Auszeichnung erlangt haben, als diese Heiligen?

Daraus ersieht man, daß sich der Glaube an die unbefleckte
Empfängniß gar wohl schon auf die heil. Schrift stütze,*)

*) Die vorzüglichste Stelle der heil. Schrift, auf welche sich die Theo¬
logen diesfalls berufen, ist in Genen Cap. 3, V. 15., wo Koti alg' zur
Schlange — zum verführenden Dämon im Paradiese — redend ange¬
führt wird: „Ich will Feindschaft sehen zwischen Dir und dem Weibe,
und zwischen Deinem Samen und ihrem Samen; sie (laut der Vul¬
gata; im hebräischen Texte steht er, nämlich der Same; in der grie¬
chischen Uebersekuna der 70 Dollmetscher er, der Nachkomme des
Weibes) wird Deinen Kopf zertreten, und Du wirst ibrer (winer) -^rse
nachstellen". Der schon den alten Kirchenvätern, lem oeil. Jo¬
hannes Chrvsostomus, aewöbnlichen Auflegung ;usolge, ist in diesem
Texte, welcher, in so ferne er die erste Verheißung eines Erlösers ent¬
hält, hie und da genannt wurde, von Christus
und seiner gebenedeiten Mutter die Nede. Weil die Feindschaft zwischen
Satan und dem Nachkommen des Weibes, d. i. Christus, mit der Feind¬
schaft zwischen Satan und dem Weibe, d. i, Maria, zusammengesteltt ist.



352

Die Kirchenväter und Lekrer preisen in den erhabensten Aus¬
drücken die Heiligkeit und fleckenlose Reinheit der seligsten Jung¬
frau; sie gebrauchen von ihr solche Bilder, welche ihre ursprüng¬
liche Unversehrtheit, angestammte Unschuld und Gerechtigkeit dar¬
stellen sollen. Sie vergleichen sie nicht bloß mit der noch
nicht der Versuchung des bösen Geistes erlegenen ersten Eva
(z. B. der heil. Ephrem); sondern geben ihr einen ausneh¬
mend großen Vorzug vor derselben; ja vor den Engeln im
Himmel. Z. B. der heil. Johannes von Damaskus (In iLnnunt.
veip. tom. II. pgK. 838.) Sie loben die nie verunstaltete Schön¬
heit ihrer Seele; nennen sie Gottes erstes, herrlichstes Werk, das
Gefäß der Auserwählung, die Makellose u. s. w. (Z. B. der
heil. Ambrosius m psslm. 118 serm. 22. n. 30., der heil. Sophro-
nius, Patriarch von Jerusalem, ff 634 u. A.)

Doch damit wir einige Aussprüche der Väter spcciell auffüh¬
ren. Der heil. Augustin schreibt (list. cio Ki-atin et natura e. 36 ):
„Wegen der Ehre unseres Herrn will ich, wenn es sich um die
Sünden handelt, die heil. Jungfrau Maria nicht erwähnt haben".
Gewiß würde dieser große Lehrer die Ekre unseres Herrn für
angetastet gehalten haben durch die Behauptung: Maria sey in
Sünden empfangen worden gleich den übrigen Nachkommen
Adams. *)

s» wird darin die Andeutung erkannt, daß, st wie die ersterwähnte Feind¬
schaft eine nie unterbrochene und absolute war und ist, das
Gleiche auch in Betreff Mariä Statt hatte; d. i. daß es nie einen Au¬
genblick gegeben, in dem nicht auch Maria, als die völlig Makel¬
lose, für den Satan der Gegenstand seiner, freilich ohnmächtigen, Feind¬
schaft gewesen wäre, und sie nicht über ihn triumphirt hätte.

Die oben erwähnte Verschiedenheit in der Leseart des zweiten Thci-
les des Testes bietet keine Schwierigkeit dar; denn, wie schon immer ge¬
nommen, ist derselbe mit dem ersten Theile in so inniger Verbindung,
als die Wirkung mit der Ursache.

Schön singt hierüber der christliche Dichter Prudentius, (geb. 348
zu Saragossa):

Hoo Odium votus illuck erst;
Hoo erst »spickst stgus kommst
OiKlsckisluIe ckstsickiuin,
Ouock mocko eernu» lsminest
Viper» proterilnr peckibus.

Lckere msmgue Ileum merit»
Omni» virxo venen» ckomst:
Irsetibus snKust inoxplicitis
Virus inerme pster rsvomit,
Orsmine concolor in viricki.

(In Ii^mno: „^nte eibum" )
*) Der Pelagianer Julianus, Bischof von Eclanum in Apulien, machte de"

heil. Augustin den Vorwurf, daß er durch die Behauptung, auf a U
Menschen sey die Sünde AdamS übergegangen, Mariä Schmach antbuc>
Der heil. Lehrer entgegnete: (sckv ckul.) „klon trsnscridimus ckinba
Nsrism eonckitione nsscencki; — »eck ickso, <pü» ipss ooockitio so "
vitur Krsti» rensscencki". Er wollte sagen: eben nur Man

i
!

j

!
l
I
s
i
t
!
t

i

s
i

!
b
d



353
„Sie ist, spricht der heil. Epiphauius (orst. flo Isucko 8.

Äe Oeipsrae) größer als Alle, Gett allein ausgenoinmcn, und
von Natur aus schöner, als selbst die Cherubim und Scrapbim,
und das ganze Heer der Engel." Sein Zeitgenosse, der heil,
öphrem der Syrer, nennt ste heiliger, als die Seraphim, obnc
Vergleich glorreicher, als alle Heerschaaren der Engel ; „sie ist,
sagt er, unbefleckt ohne Verderbnis', ganz und gar rein, scder Be¬
fleckung und Makel völlig fremd". — „Maria, lehrt Marünus von
Turin (im 5. Jahrh.) war eine für Christus ganz geeignete Woh¬
nung; nicht durch die Beschaffenheit des Leibes, sondern durch die
ursprüngliche Gnade.» Der heil. Johannes von Damaskus (im
8. Jahrhunderte) äußert sich, daß — bei Mariä Empfängniß —
die Natur der Gnade gewichen, und gleichsam furchtsam still-
gehalten habe; er heißt Maria das Erdreich, welches nicht, so
wie das erste — nach dem Siindcnfalle unserer Ctammcltern —
vom Fluche getroffen ward, sondern über welches der Segen des
^errn hernieder kam. 2. in Nativ. V. i)l. V.) (Vergl. die

! Predigt des bochw. Fürst - Erzbischofcs zu Wien, gehalten am
21. Juli 1855, und ck. keirouo: llios. floZniat. «Io Immac. 8. V.
Ist. Ovncopt.)

Wie tief der Glaube an die unbefleckte Empfängniß im Le¬
den der Kirche wurzelte, wie innig er damit verflochten war,
zeigen die Liturgien der griechischen und lateinischen Kirche; die
Hymnen und Lobreden auf Maria; die Feste zu Ehren Mariä,
insbesondere das ihrer Empfängniß, welches im Morgenlandc schon
>ni fünften Jahrhunderte gefeiert wurde, und bald auch im Abend¬
runde (in Spanien bereits im 7. Jahrhunderte; in England wurde
ss durch den heil. Anselm, Erzbischof von Canterbury, im eilfteu
Angeführt) zu treffen ist. Würde mau wohl auf diesen Gedanken
gekommen sey», würde das Fest so allgemeinen Anklang gefunden
i'uben, wenn man den Anfang des Daseyns Mariä nicht für einen
wißerordentlichen gehalten hätte? Und gerade, daß cs zuerst im
Oriente cingeführt war, verdient unsere ganze Aufmerksamkeit,
^ort hatte ja der heil. Johannes zu Ephesus bis in das zweite
Jahrhundert gelebt und gewirkt; Er, der die Gottesmutter zu be¬
herbergen so glücklich war, deren Verehrung er gewiß in ganz
besonderer Weise befördert haben wird. Das Fest der Aufnahme
^ariä in den Himmel läßt sich bis zum Beginne des vierten
^ahrhundcrtcs hinauf verfolgen. Es lag ihm die allgemeine ilrbcr-
ieugung zu Grunde, daß durch Gottes besondere Gnade ihr r eib,
Nachdem er gestorben, nicht der Verwesung anheim gegeben, fon-
^vn daß Maria verklärt in den Himmel ausgenommen wordin

Was war dies anders, als man glaubte: Maria sey von

wurde durch die zuvorkommende Gnade Gottes vor der allgemeinen
Erbschuld bewahrt. — Gerade der Anwurf JulianS lhut dar. daß
M seiner Zeit der Glaube an die makellose Empfängniß Mariä vorhan¬
den war; denn wie wäre er sonst auf seine Einwendung verfallen? —

23



354

der empfindlichsten zeitlichen Folge der Erbsünde, — also auch
von der Sünde selbst — verschont geblieben?

Der nämliche Glaube hat sich frühzeitig in der heiligen Li¬
turgie und in mancherlei Andachten ausgeprägt. Einzelne Städte,
Provinzen und ganze Reiche erwählten die seligste Jungfrau un¬
ter dem Titel der unbefleckten Empfängniß zur Beschützerin; cs
wurden Sodalitätcn, Congrcgationcn u. dgl. zu Ehren derselben
errichtet; ja man verpflichtete sich — zumal an den Universitä¬
ten — sogar durch Eidschwur, die unbefleckte Empfängniß Mariä
unerschrocken zu vertheidigen. Monumente wurden ihr errichtet,
von denen manches in unseren Tagen wieder restaurirt wird, nach¬
dem es dem Verfalle nabe gebracht war. — Schon in den ver¬
flossenen Jahrhunderten haben Vorsteher der Kirche, Geistliche,
reguläre Orden, ja Kaiser und Könige den apostolischen Stuhl
gebeten, er möge die unbefleckte Empfängniß zum katholische»
Glaubenssatze erheben. — Die kirchliche Lehrauktorität, zumal der
apostolische Stuhl in Rom, hatte fortwährend die Ansicht, daß
Maria ohne Makel der Erbsünde empfangen worden, begünstiget.
Papst Sixtus IV. verlieh (1476) Denen Ablässe, die das von
ihm approbirte Olfieinm üo Immaculata beten und das Fest nut
Andacht begehen. Im Jahre 1483 gab er eine zweite, darauf
Bezug habende Constitution heraus. Pius V., Paul V. waren
ihr ebenfalls nicht entgegen; Gregor XV. verbot (1622) das Ge-
gentbeil zu lehren; noch entschiedener sprach sich dafür Alexan¬
der VII. aus (1661); dann Clemens IX. (1667—1669); Je¬
mens XI. (1708), und der unmittelbare Vorgänger Sr. Heilig¬
keit, Gregor XVI. (Siche das päpstliche Rundschreiben.) — Has
heil. Concil zu Trient erklärte (sess. 5.), daß es durchaus nicht
im Sinne habe, in die Bestimmung bezüglich der Erbsünde, auch
die selige, unbefleckte Jungfrau und Gottesmutter Maria ciiizu-
begreifcn.

3.
In dem bisher Gesagten ist zugleich schon die Widerlegung

des Anwurfes enthalten, daß das Dogma der unbefleckten E>n-
pfängniß ein völlig neues, in der heiligen Schrift durchaus nicht
begründetes scy.

Wenn darauf hingewiesen wird, daß einzelne, sonst fromme,
gelehrte Männer in der Kirche sich dawider ausgesprochen haben,
so genüge die Bemerkung, daß, so lange die Kirche durch das
unfehlbare Lehramt über eine Meinung noch nicht entschieden Hat-
cs gar wohl geschehen könne, daß ein einzelnes Glied, wenn cs
auch durch Tugend und Wissenschaft noch so sehr hcrvorragt,
Jrrtbnm ist. Um ein Beispiel aufznführen: Dcr heilige Justin»'-,
dieser große Kirchenvater, hing dcr Meinung vom tausendjährlgcu
Reiche Christi und der Gerechten auf Erden, vor der allgemeiuc>
Auferstehung der Menschen, an (Chiliasmus); — freilich im lau¬
tersten Sinne. Er irrte, war aber keiner Häresie schul-



355

dig, weil noch keine Entscheidung der Kirche vorlag. — So hier.
Was insbesondere den heil. Bernhard betrifft, diesen begeisterten
kobrcdner und Verehrer Mariä, so scheint er nur mit der Lehre,
daß die seligste Jungfrau schon im ersten Augenblicke frei
gewesen von der Erbsünde, nicht einverstanden gewesen zu scyn;
daß sic vor ihrer Geburt davon gcreinigct wurde, stellte er
»ie in Abrede. Die Kanoniker zn Lyon tadelte er (lI3I) meist
deßhalb, daß sie das Fest der unbefleckten Empfängniß ohne
Genehmigung des römischen Stuhles einführten. Wäre
die Entscheidung des Stellvertreters Christi zn seiner Zeit erfolgt,
gewiß, er hätte sie allsogleich ohne Vorbehalt als eine endgültige
ausgenommen.

Das Nämliche gilt vom heil. Thomas von Aquin. Wenn er
diesbezüglich hie und da dunkel ist, so fehlt es doch nicht ganz
au einem genug deutlichen Ausspruche: „Mills knit pnoitas Kegtao
VirZMs, giiao a peccato nrixinali et aotuali immnm's knit". (Oom-

> uisnt. m Ich). 1. 8ent. Dist. 44. §. 3. art. 3.)

Ist das promulgirte Dogma nicht im Widerspruche mit den
deidcn Grundlehren des Christenthumes: von der Allgemcin-
heit der Erbsünde, und der Erlösung Aller durch Christus?
Nichts weniger als dies! vielmehr steht cs damit im vollsten Ein¬
klänge; denn die unbefleckte Empsängniß kommt ja der seligsten
KMgfrau nur als ein besonderes Vorrecht, als Ausnahme von
der allgemeinen Regel, zn, welche dadurch nicht aufgehoben wird;
und dasselbe verdankt sie nicht etwa ihrem eigenen Verdienste,
ländern der Gnade Gottes nur, und d e n V e r d i c n sten Christi,
ihres Sohnes, dessen Erlösung auch sie nicht entbehren
konnte, die ihr aber nnr in anderer Weise, als uns, nämlich
wcht erst nach der Geburt, sondern schon vom ersten Augenblicke
brr Erschaffung ihrer Seele an, zugewcndet worden war. Konnte
ttwa der Opfertod Jesu, der freilich erst später eintrat, diese er¬
lösende Kraft an der Gnadcnvollen nicht schon im Voraus be¬
währen? Vor Gott ist ja Alles Gegenwart, und wurde za
schon das erste Menschenpaar nach dem Falle, und nut ihm das
ganze nachkommcnde Geschlecht, auch nur um des Verdienstes des
erst verheißenen Erlösers willen am Leben belassen, da es
doch dem Tode, der ihm angedroht ward, verfallen! — Um jo
herrlicher glänzt das Verdienst Christi, da auch seine Mutter nur
durch dasselbe ward, was sie ist — die unbefleckt Empfangene,
^nen Widerspruch mit der Vernunft kann in der 'uehrerwabn-
l"> Lehre nur Der finden, wem die Erbsünde und Erlösung, wem
das ganze Christenthum zur Thorhcit geworden. Uebrigenö gt
sffen am Tage, daß die Kirche der seligste., Jungfrau mcht cmcn
übernatürlichen Eintritt in das Dascyn zuerkcnne; sie
teilte mit uns Allen wohl die leibliche Abstammung von
Albani, aber nicht die dieser anklebendc Sünde.

23 *



356

4.

Warum kam die dogmatische Entscheidung so spät; und ist
sie wohl jetzt an der Zeit gewesen? Der heilige Geist, der die
Kirche Christi leitet, hat, deß sind wir Katholiken fest überzeugt,
hiezu gewiß den geeignetsten Zeitpunkt gewählt. Die Verkündi¬
gung des Dogma von der unbefleckten Empfängniß steht wahrlich
in einer höchst wichtigen Beziehung zn unserer Zeit und ihren
Verirrungen. Denn diese haben ihre Wurzel in der Verkennung
des großen und tiefen Schadens, den das Menschengeschlecht durch
die Sünde seiner Stamm-Eltern genommen. Daher der Ner-
nunftstolz, daher der Durst nach zügelloser Ungebundenbeit, daher
das »»gebändigte Jagen nach immer neuem lLinnengenussc. Das
Dogma mahnt, indem cs uns an das Erbübel und an die Erlö¬
sung erinnert, zur Dcmnth, zum Ringen nach der wahren Frei¬
heit von der Knechtschaft der Sünde, zur Reinigkeit des Her¬
zens. — Wer soll eine Lehre nicht zeitgemäß nennen, welche
die gerade in unseren Tagen so häufig arg verkannte Würde der
Gottesmutter, und dadurch auch jene ihres göttlichen Sohnes, vor
aller Welt verherrlichet, und wahrt? welche die von materiellen
Sorgen und Plänen Eingenommenen aufmerksam macht, daß cs
noch andere, unendlich höhere Gegenstände gebe, die ihrer Theil-
uahme wcrth sepcn, und daß der Fels der "Wahrheit noch immer
so »»verrückt fest steht, als vor bald neunzehn Jahrhunderten, wo
der Herr daraus seine Kirche gebaut hat?

Einer solchen Lehre eine praktische Seite abläugnen, fie
unfrnchtbar nennen, verricthe wohl mehr als gewöhnliche Kurz¬
sichtigkeit. Glücklich die Gläubigen, wenn es ihr i m Leben
d nrch geführter Wahlspruch ist: „Alles zur größeren Ehre
Gottes und zum Ruhme der unbefleckten Gottesmutter!" Gewiß
ihr Glaube ist kein kodier!

XXZX.
Das GapstthNm.

Eine der großartigsten Erscheinungen in der Geschichte ist jene
Institution der katholischen Kirche, welche „das PapstthuM'
genannt wird. Wir verstehen hier darunter die oberste kirch¬
liche Gewalt, wie sic in den Händen des Bischofes von
Rom liegt. Der Name ist von dem lateinischen Worte „knpa"
Vater — in geistigem Sinne — herznleitcn, welcher Titel in de»
ersten christlichen Jahrhunderten zwar auch anderen Bischöfen bei-
gelegt wurde, — wie cs ja nicht auf den Namen, sondern am
das Wesen einer Sache ankommt, — seit dem Anfänge des scch^



357

sicn Jahrhunderts aber allmälig vorzugsweise, dann aus¬
schließlich von dem Bischöfe zu Rom in Gebrauch kam. Wenn
wir ferner sagen: dem Bischöfe zu Rom, dem Papste, komme der
Primat über die gesammte Kirche Christi zu, so behaupten wir
damit, daß er die Fülle des hohen P ricstcrth n m ö, des
»bersten Lehramtes, und der höchsten Regicruugsgc-
walt in der Kirche besitze, und dieselbe, Niemandem als nur Gott
verantwortlich, auszuübcu befugt sey. Der Hauptpunkt, auf den
cs in der vorliegenden Erörterung ankommt, ist die mchrtheilige
Frage: Wer gab dem Papstthume seine Eristenz? ist es von
Christo dem Herrn selbst in seiner Kirche ungeord¬
net worden, oder spätere menschliche Satzung? ist es etwa
das Ergcbniß herrschsüchtigcr Pläne, verwirklicht unter dem Schutze
günstiger Zeitverhältnisse? ist cs das Resultat menschlicher Klug-
beit, wie manches große weltliche Reich dem überlegenen
Genie eines Eroberers, oder klug berechnenden Staatsmannes sein
Daseyn zu verdanken hatte?

In der Beantwortung dieser Fragen stimmen bekanntlich wir
Katholiken mit den Schismatikern und Protestanten nicht überein.
Sehr betrübend ist die Wahrnehmung, daß sogar bei so manchem
Katholiken unklare Begriffe über das Papstthum, über seine Ein¬
setzung, Machtstellung und Geschichte anzutrcffen seyeu; freilich

sich nicht zu wundern, wenn er sich dieselben ans dem Ge¬
schichtswerke eines Rottcck u. dgl. geholt hat. Ernstere, unpar¬
teiische Forschung hat schon mehr als Einen Protestanten zu einem
würdigeren Urthcile darüber, und mit der Gnade Gottes schließ-
üch selbst znr Anerkennung der göttlichen Einsetzung des
Primates geführt. — Meint denn nicht hie und da Einer, der
Üch zu den Unseren zählt, er könne gar wohl noch recht gut ka¬
tholisch seyn, wenn er auch vom Papste und Papstthume übel
dcnkt und spricht? Das ist arge Selbsttäuschung ! Um ihr zu
begegnen, soll hier Nachstehendes mit möglichster Genauigkeit be¬
sprochen werden:
l- Welcher war der Anfang des Papstthnmcs?
2. Woraus erhellt sein Bestand und seine Anerkennung in den

ersten Jahrhunderten der Kirche?
3. Man spricht so viel von der großen Macht des Papstthnmcs

in den folgenden Jahrhunderten; und nicht ohne Grund.
Was begünstigte dieselbe?

4. Welchen Einfluß übte das Papsttbum, insbesondere so lange
es auf dem Gipfelpunkte seiner Macht stand , aut cie t c-
schicke der Menschheit, zunächst der europäischen, nn Allge¬
meinen aus?

5. Die Feinde der katholischen Kirche weisen mtt Schadenneudc
auf einige Päpste bin, die ihrer erhabenen Stellung Uncbre
machten — was folgt daraus?

6. Ein Blick auf das Papstthum in neuester Zeit wird unsere
Abhandlung schließen.



358

1.

Es ist ein Glaubenssatz der katholischen Kirche, daß der
Primat nicht menschlichen Ursprunges, sondern göttlicher
Anordnung scy. Christus der Herr hatte eine sichtbare Kirche
gestiftet; und eben als einer solchen wollte er ihr für die Folge,
wenn er selbst nicht mehr auf Erden wandeln, sondern schon zu
seinem himmlischen Vater zurückgekehrt seyn würde, ein sichtba¬
res Oberhaupt geben; eine» Stellvertreter seiner selbst, der Er
das unsichtbare Haupt der heiligen Kirche zu bleiben nicht auf¬
hört bis zur Vollendung der Zeiten. War etwas anderes von
der göttlichen Weisheit des Erlösers zu erwarten? Gewiß nicht!
Wer hat noch je eine andere Gesellschaft gegründet, als eine solche,
die er nicht mit seinem Tode wieder zerfallen wissen wollte, und
hat sie nicht eben deßbalb einer höchsten leitenden Macht
welche sie Zusammenhalten solle, untergeordnet? So that cs auch
der Heiland mit seiner Kirche. In der heil. Schrift selbst lesen
wir es deutlich genug, daß, und bei welcher Gelegenheit
der Heiland in der Person des Apostels Petrus den ersten
Papst aufgestellt habe. Als nämlich Petrus (Matth. Eap. 16.)
einst in der Nähe der Stadt Cäsarea Philippi auf die Frage
Jesu, für Wen Ihn die Apostel, gegenüber der in die verschieden¬
sten Meinungen getheiltcn Volksmenge halten, im Namen Aller
antwortete: „Du bist Christus, der Sohn des lebendigen Gottes!"
da entgegnete ihm der Herr: „Selig bist Du, Simon, des Jonas
Sohn! denn Fleisch und Blut (menschliche Einsicht) hat Dir das
nicht geoffenbart, sondern mein Vater, der im Himmel ist.
ich sage Dir sV. 18, 19.), Du bist Petrus (d. i. Felseumann),
und aus diesen Felsen will ich meine Kirche bauen, und die Pfor¬
ten (d. i. die Macht) der Hölle werden sic nicht überwältigen.
Dir will ich die Schlüssel des Himmelreiches geben. Was immer
Du binden wirst auf Erden, das soll auch im Himmel gebunden
seyn; und was immer Du lösen wirst auf Erden, das soll anm
im Himmel gelöst seyn". Hiemit war dem heil. Petrus zunächst
das oberste Priesterthum übertragen worden. Das oberste
Lehramt übergab ihm der Herr, als Er (Luc. Cap. 22, V. 329
zu ihm sagte: „Ich habe für Dich gebeten, Simon! daß Dein
Glaube nicht gebreche; und wenn Du dereinst bekehrt bist («ach
Deiner Vcrlängnnng), so stärke Deine Brüder" (die übrigen Hir¬
ten der Kirche). Die höchste Regierungsgewalt in der Kircbe
ertbeilte Jesus nach seiner Auferstehung Petro, als Er (Job-
Cap. 21, V. 15 -17.) Diesem auf die dreimalige Betheucrung
seiner Liebe zweimal entgegnete: „Weide meine Lämmer!" si"b
das dritte Mal: „Weide meine Schafe!" d. i. leite alle meine
Gläubigen, sammt ihren Hirten, ohne Unterschied. Es ist wom
zu beachten, daß der Herr in Gegenwart der übrigen Aposts'
Petrum fragte: „Liebst Lu mich mehr als Diese?" Einer grö¬
ßeren Liebe entspricht nicht eine gleiche, sondern eine größere



359

Anerkennung; und eben eine solche lag in der Antwort Christi.—
Auch sonst, bei mancher Veranlassung, zeichnete der Herr Petrum
vor den übrigen Aposteln aus. So schon Joh. Cass. I, V. 42.
Für sich und für Petrus entrichtet er die Tcmpelsteuer (Matth.
Cap. 17, V. 26.). Das Schiff Petri bevorzugt er gerne (siehe
bic schöne daran geknüpfte Betrachtung in Card. N. Wisemaii's
Abhandlungen, 1. Bd. S. 515—531.); ihm wäscht er zuerst
die Füße (Joh. Cap. 13.); ihm besonders erscheint der Herr nach
seiner Auferstehung (Luc. Cap. 24, V. 34; l. Cor. Cap. 15, V. 5.).

Die obeu bezeichnete dreifache Gewalt, des Priestertbumes,
Lehramtes und der Regierung wurde zwar allen Aposteln vom
Herrn zu Theil (Matth. Cap. 18, V. 18.); aber weil sich der
Heiland so ganz besonders an den Petrus, den Fclscnmanu,
wandte, was konnte Anderes in seiner Absicht liegen, als daß
die übrigen Apostel von ihrer geistigen Macht nur in gewisser Un¬
terordnung unter dem Petrus Gebrauch machen sollen? Dies er¬
kannten sic wohl auch, und verehrten in Petro das Haupt ihres
heiligen Collegiums— was aus vielen Stellen der Evangelien,
S- B. Matth. Cap. 10, V. 2., wo Petrus immer der Erste auf-
gefnhrt ist, während die Ordnung der Uebrigen wechselt, sa ibrc
Namen gar nicht genannt werden, und ans Thal fachen der
Apostelgeschichte, insbesondere Cap. 1, und 15, nnlängbar her-
vorgeht. Als cs sich nm die Wahl eines Apostels an der Stelle
des treulosen Judas Jschariot handelte, da stand Petrus auf
in der Mitte der Brüder^ und brachte diese wichtige Ange¬
legenheit zur Sprache (Cap. 1, V. 15-22.) — Ebenso erhob Pe¬
trus auf dem Apostelconcil zu Jerusalem (Cap. 15, V. 7—1 l.)
der Erste seine Stimme für das Aufhvren der Verbindlichkeit des
Mosaischen Ccrcmonialgcsetzes. — Nicht gar lange nach seiner Be¬
kehrung ging Paulus nach Jerusalem „um Petrus zu seben"
(Gal. Cap. 1, V. 18.). Ganz gewiß hatte ihn nicht bloße Neu¬
gierde dahin geführt, sondern er erachtete cs für seine Pflicht, dem
Apostelfürsten seine Verehrung zu bezeugen.

Wer wird in allem Dem einen bloßen Znfall erblicken;
Zumal wenn er erwägt, daß Petrus nicht der Erste - der rM
nach — z„m Apostclamte berufen wurde (Joh. Cap. 1); daß
nicht er, sondern Johannes der Lieblings-Jünger Jein war / .uir
'n dem von den Aposteln deutlich erkannten, und treu geachteten
Willen des Herrn ist der Erklärungsgrund zu inchen.

Der Zweck dieser vom Herrn selbst in gst'eiie-
ncn Einrichtung war kein anderer, als die Erhaltung dei Ein-
hn't, im Glauben und in der Liebe, um die er ia ,o rublend
noch kurz vor seinem Hinscheiden seiueuVatcr un^0i,niuegcb, tcn
hatte. (Joh. Cap. 17, V. 21.) Freilich konnte du,cEinbc.t, so
lange die Apostel lebten, deren Jedem per;onlich die ( a e tur
Unfehlbarkeit zukam, unter ihnen nicht gestört werden; — wo?l
aber war dies nach ihrem Tode inöglich. ^a war so ein -csstcl-
Punkt der Einheit um so nothwcndiger. Christus batte ihn die,er-



360
wegen im Primate gegründet; und zwar muß der Primat schon
im Sinne Christi nicht ein bloßer Eh re »-Vorrang, son¬
dern ein Vorzug der Jurisdiction seyn; sonst wäre er zur
Erfüllung seines Zweckes nicht geeignet — weil zu schwach, und
ein bloßer Titel ohne Mittel!*)

Ganz so äußern sich hierüber die ältesten Kirchenväter; und
zwar sowohl die griechischen als die lateinischen; z. B. Origcncs,
der i>om. 2. cko ciivor«. Petrum den Obersten der Apostel nennt.
Aehnlich: in kom. I. Z, Ith — 8. Oyprianus (eg. 70.) „Dcelesis
ima, a Cbrlsto Domino snpru Deteum orizz l ns u n ituti 8 et rstioiw
kuncluta." Siehe eie Iiiii'l. eeoles. — 8. Kn8ilitt8 IN «erm. «le jlltiieiv
Del: — 8. 6br)808tonni8 in liom. 3. t!o poem'tontia; — 8. Optstus,
Bischof zu Mileve in Numidien im 4. Jahrhundert, (aclv. Dsemen.
VII. 3.) : „Dono u n itnli 8 bestu8 I'etrns — et prnekeri i ^pnsto-
li8 omnibu8 meruit, et elave8 re^ni ooelorom oommnniean<In8 cnoteri'8
8olu8 neeegil". — 8. ^mbro8iii8 in eng. 12. II. 6or.; — 8. ^uMi-
8timi8 lib. 2. cle bnpt. onp 2; — 8. Dioron)mn8 lib. 1. gflv. ckoein.
cnp. 14: „Dnii8 inter llnoeleoim eli-;itur, nt oagite
con8titnta 8ol>i'8innti8 tollntnr oeea.8iv".

„Welche unbeholfene, formlose, zu keiner Gesammtaction zu
vereinigende Masse müßte nicht die über alle Reiche der Erde,
über alle Weltthcile verbreitete katholische Kirche seyn, wenn sic
kein Haupt hätte, keinen obersten Bischof, verehrt von allen! —
Hätte nicht die Gesammtkirche ein Haupt, eingesetzt von
Christus, und hätte nicht dieses Haupt einen in anerkannten
Rechten und Verpflichtungen sich offenbarenden Einfluß auf jeden
ihrer Theile, so würden diese, sich selbst überlassen, bald einen
einander entgegengesetzten, lediglich von örtlichen Verhältnissen be¬
dingten Gang der Entwicklung nehmen, welcher eben deßhalb
der Weg zur Auflösung des Ganzen selbst wäre."
(Dr. I. A. Möhlcr's Symbolik S. 397.)

Daß der Heiland dem Petrus nicht einen bloß auf Diesen
sich beschränkenden persönlichen Vorzug einräumen wollte, ist
aus dem Gesagten einleuchtend; denn wozu wäre ihm derselbe
einzig den Mit-Aposteln gegenüber gewesen, die ja Alle mit den

*) Luther, schwankend zwischen einer unsichtbaren und sichtbaren Kirche, war
auch über den Primat anfangs nicht einig mit sich selbst. Im Schreiben
an den Papst Leo X. vom 3. März 1519 versichert er noch: er habe
nie die Autorität des römischen Stuhles antasten wollen, die mit Aus¬
nahme Christi über Alles, im Himmel und auf Erden, gehe; aber kurze
Zeit später nahm er an der Leipziger Disputation zwischen Dr. Joh. E'k
und Andr. Karlstadt (Bodenstein) (27. Juni bis 16. Juli ISIS) scheu
als Bestreiter des Primates Theil. Dann äußerte er sich fortwährend
in den schmählichsten Ausdrücken über das Papstthum und den Papst'
den er selten anders, als den „Antichrist" und die Katholiken verächtlich
„Papisten" u. dgl. nannte. In seiner beispiellosen Wuth wider das
Oberhaupt der katholischen Kirche hatte er die übrigen Reformatoren zu
würdigen Genossen.



361

Gaben des heittqen Geistes ausgerüstet waren, so gut wie Pe¬
trus? Was Jesus in seiner Kirche, wie hinsichtlich der Lebre
und der Sacramente, so auch der Verfassung auordnctc, sollte
für alle Zukunft Geltung und Bestand haben. Nicht des
Petrus, sondern der Kirche wegen, wurde der Primat von
ilmi eingesetzt; der erste Papst mußte also als solcher seine
Nachfolger haben, und zwar so lauge, als der Zweck, um
dcffcutwillcn das Papstthum vom Herrn gestiftet worden war, die
kirchliche Einheit nämlich, fortdauern würde, d. i. immer, bis znm
Ende der Welt.

Wo aber sind die Nachfolger des Apostelfürsten zu suchen?
Wo anders, als dort, wo Petrus als Papst in seinem heiligen
obersten Hirtenamtc seine Wirksamkeit mit dem Tode beschlossen
hatte? Nun aber ist es durch das einstimmige Zeuguiß des gan¬
zen christlichen Alterthumcs verbürgt, daß Petrus die Gemeinde
zu Rom in so ferne gegründet, als er deren erster Bischof gewor¬
den, und nach fünfundzwanzigjährigcm, wenn gleich nicht unun¬
terbrochenem Episcopate daselbst <von seiner ersten Ankunft in
Rom unter Kaiser Claudius an gerechnet) unter Kaiser Nero im
Jahre 66 oder 67 (an Einem Tage mit dem heil. Paulus —
29. Juni) den Martertod erlitten habe.*) Kein Anderer,
als d e rB i s ch o s z uR o m war und ist de in u ach d c r r ccht-
mäßige Erbe des Papstthum es. Zwar nicht zu Folge u u-
mittclbarer Anordnung des Heilandes steht laut des Gesagten
eben zu Rom der päpstliche, vorzugsweise „apostolische" Stuhl;
sondern zunächst ist die THatsache, daß Petrus zu Rom, und
"icht anderswo, nicht etwa zu Jerusalem, zu Athen u. s. w. als
Bischof starb, der historische Grund davon; dennoch wäre cs Ver¬
blendung, hierin nicht die Fürsorge des göttlichen Stifters der
Kirche zu erkennen, welcher es gerade so fügte, daß die damalige
Hauptstadt der Welt, auch wenn sie dies einst zu scyn auf-
hvrte, die Hauptstadt des sichtbaren Reiches Gortes
auf Erden bleiben, und sie, die chevor der Hauptsitz heidnischen
Aberglaubens war, die Lehrmeisterin der christlichen
Wahrheit werden solle. „Deßhalb kam, schreibt der heil. Leo l.

) „Diese historische Thatsache ist zwar von Einigen (eben nur, uni den
Primat des Bischofs von Nom läugnen zu können) gegen das Anseben
ber ältesten Kirchenväter, z. B. des Irenäus (— auch des AvostelsebüicrS
Papias, Bischof zu Hierapolis in Kleinphrygicn; des Veit. Ignatius;
des heil. Dionysius, Bischofs von Corinth, um 170. der das gleichzeitige
Marterthum der Apostel Petrus und Paulus berichtet; des Drigencs,
welcher erzählt, daß Petrus in Nom, mit dem Kopse nach unten gekehrt,
gekreuziget worden sey; — des römischen Presbvtcrs Cajus, anfangs des
3. Jahrhunderts; — des Tertullian; heil. Cyprian —) bezweifelt wor¬
den ; allein mit so unglaublich schwachen Gründen, das, man gegen sie
selbst die gelehrtesten Protestanten, Blondel, Casaubonus, Pearson, Cave,
Basnage, Hammond, Hugo GrotiuS, Gieseler, Crcdner und Andere an¬
führen kann." F. Walter, Lehrbuch des Kirchenrechtes. S. 16,



362
(8erm. I. cle 88. kotro et ksulo), Petrus nach Rom, daß sich
das Licht der Wahrheit, welches zum Heile der ganzen Welt offen¬
bar wurde, desto wirksamer vom Haupte aus durch den ganzen
Weltkörpcr verbreitete." Und ebenso mit Recht, als schön redet
der nämliche große Papst Rom an (8oem. I. in nat. ^post. ketri
ot ?kmli): „Durch den Stuhl des heil. Petrus bist Du erst recht
die Hauptstadt der Welt geworden, bestimmt, viel weiter zu herr¬
schen durch die göttliche Religion, als durch irdische Macbt. Denn
obschon Dn, verherrlicht durch viele Siege, Deine Herrschaft über
Länder und Meere ausdehntest, so ist doch Das weniger, was
Deine kriegerische Anstrengung unter Deine Botmäßigkeit
brachte, als was Dir der Friede des Christent hu ms un-
terthänig machte".

Das Papstthnm, ohne welches sich die katholische, die wahre
Kirche Christi, nickt denken läßt, datirt also in seiner Einsetzung
schon aus jenen Tagen, in welchen der Heiland noch sichtbar mit
den Aposteln wandelte; seine vollberechtigte Wirksamkeit
aber begann mit dem Zeitpunkte, als die Kirche nach dem Hin¬
gange des Herrn zum Vater eines sichtbaren Oberhauptes be¬
durfte, — eines Stellvertreters ihres unsichtbaren ewigen Lenkers.

2.
Wenn das Papstthnm nicht unmittelbar von Christo hcrstammte,

sondern erst später cingcführt worden wäre, so gäbe cs keine Spur
desselben in den ersten Jahrhunderten der Kirche;
oder, wäre Anmaßung des römischen Bischofes sein Ursprung,
womit derselbe bald nach dem Beginne der Kirche schon hcr-
vorgetretcn, so könnte es zwar wohl eine frühe Geschichte habe»/
diese aber müßte voll von Daten seyn über Auflehnung und Wi¬
dersetzlichkeiten gegen so unerhörte Ausprücke. Nichts von Dem-
Das Papsttbum zu Rom hat eine uralte Geschichte; diese reicht
bis an den Martertag des heil. Petrus hinauf; und sic weist die
unzweifelhafte Anerkennung desselben in unlängbaren THatsa¬
chen und deutlichsten Aussprüchen der Alten nach. „Die Ge¬
schichte hat den Primat nicht erschaffen, sondern nur ausge¬
sprochen, was als ein nothwendiges und wesentliches Element
schon in der Idee der Kirche lag." (Walters Kirchenrecht, 1l. Anfl-
S. 30.) „Wo die historischen Zeugnisse anfangen, erscheint der
Primat der römischen Kirche nicht als etwas neu Entstehendes,
sondern als schon längst thalsächlich und im Glauben der Kirche
vorhanden." (Ebend. Note 2.)

Daß etwaige Versuche der Bischöfe zu Rom, sich das höchste
kirchliche Supremat widerrechtlich anzneignen, während der erste"
drei Jahrhunderte von der weltlichen Regierung gewiß nicht un¬
terstützt wurden, wird jeder Vernünftige cinsehen, denn gerade
gegen Jene, mehr noch als gegen die übrigen Hirten der Kirche
in den Provinzen, kehrte sich, so oft ein Verfolgungsstun"
losbrach, die ganze Wuth des sinkenden Heidenthumes. Beinahe



363
alle Bischöfe Roms — mit sehr wenigen Ausnahmen — während
der ersten drei Jahrhunderte sind Märtyrer geworden. Wodurch
zogen sie wohl die Aufmerksamkeit der die Vertilgung des Chri-
stenkhumes vorhabeudcu Regierung in so besonderem Grade auf
sich's Nicht einzig dadurch, daß sic gerade in Rom wohnten,
fouderu gewiß auch, weil das mit Feuer und Schwert wüthcnde
Heidcnthum in ihnen das Oberhaupt der verhaßten Kirche wußte,
und ihm daher der Schlag gegen sic doppelt ausgiebig vorkam.
»Daß der Glanz, den die erste Stadt des Reiches oder der Welt,
— wie die Römer sagten, — die Gründerin und Beherrscherin,
der Mittelpunkt des Ganzen, um sich verbreitete, auch auf ihren
Bischof übergcfloffen war" (siebe F. Beckers Weltgeschichte, dritter
Theil, S. 368) kann als Entstehungs- und Erklärungsgrund des
römischen Primates durchaus nicht geltend gemacht werden. Sei¬
nen eigen tbum liehen Glanz erhielt der apostolische Stuhl
Zu Rom anderswoher; nämlich aus den Einsetzungsworten Christi,
und aus Petri glorreichem Marterthume alldort. Wenn sich spä¬
ter, — was wir nicht läugnen, — nachdem der Kirche der lang
entbehrte Friede zu Theil geworden, zu diesem hehren Glanze
noch ein Schimmer weltlicher Herrlichkeit gesellte, so ist
er jedenfalls untergeordneter Art. — Es ist bcmerkenswerth, daß
in der ältesten Zeit der Primat des römischen Bischofes von Nie¬
mandem mit jenen Gründen angefochten wurde, welche seine spa¬
teren Gegner vorbrachten; so wie cs auffallend ist, daß cs da¬
mals kein anderer Bischof wagte, einen solchen Vorzug anzusprc-
chen, wie ihn jener zu Rom besaß; nicht der Bischof zu Jerusa-
lci», der ältesten Mutterkirche aller übrigen, welche zuerg ein
Apostel — Jacob der Aeltcre — durch seinen Martcrtod verherr¬
lichte, und welcher Jacob der Jüngere, gleichfalls Blutzeuge, als
Bischof vorgcstanden war; nicht Jener zu Ephesus, wo doch der
Aeblingsjünger des Herrn, Johannes, bis ins späte Grehcnalter
weilte und thätig war; noch sonst Einer. Ihnen war die 'Lniiim-
mnng, welche der §wrr selbst getroffen, zu wobl bekannt, und zu
heilig, als daß sic sich gegen dieselbe hätten auflebnen wollen.

Aus den Thatsachen, welche den Primat des romi,chcu
Bischofes in der Urzeit des Christcuthnmcs datthun, heben nur
nur nachstehende heraus:

In der Kirche zu Corinth war durch die selBtwehtigen Um¬
triebe einiger Stimmführer eine betrübende Spaltnng en l» ' -
Der glaubcnstrcuere Theil der Gemeinde wandte geh um * 'le
an den Bischof zu Rom, als an das Obcrbaupt der gcsam 'UU
Kirche; nämlich an den heil. Clemens, der em Schuler de Upo-
stel Petrus und Paulus war. Clemens ermähnte in cimm , um
das Jabr 96 (siebe Möbler's Patrologie S. .>9) abgcfaßtcn B u e
die Corintber zur Eintracht. Damals lebte noch der beil.^o u i -
«es zu EpbesuS. Daß die Corinther d.c Angelegenheit nicht dem
Zäheren Apostel, sonderndem entfernteren Apo steli chn-
ler vortrugen, ist nur aus ihrer llcberzeugung von dem Primate



364

des heil. Clemens, als Nachfolgers des heil. Petrus auf dem
päpstlichen Stuhle erklärbar.

Die orientalischen Katholiken wichen hinsichtlich des Tages
der Osterfeier von den Abendländern ab. Dies, in Verbindung
mit anderen kirchlichen Angelegenheiten, führte den heil. Polycarp,
Bischof z» Smyrna in Kleinasien, einen Schüler des heil. Apo¬
stels Johannes, nach Rom, nm sich mit dem Papste Anicetus
(157—168) darüber zu besprechen. Der Papst genehmigte den
Morgenländern die Beibehaltung ihrer Praris. Wäre wohl an
seiner Ansicht und Bcistimmung, als eines gewöhnlichen
Bischofes, den Orientalen so viel gelegen gewesen, daß der
ehrwürdige Greis eine so weite Reise nicht gescheut hätte?

Mit allem Nachdrucke bestand der heil. Papst Stephan I.
ich 257) gegenüber der abweichenden Ansicht einiger morgenländi¬
schen Bischöfe, insbesondere auch des heil. Cyprianus, Bischofes
zu Carthago, an der überlieferten Lehre der römischen Kirche, daß
die von den Ketzern im Namen der heiligsten Dreieinigkeit crtheiltc
Taufe nicht mehr zu wiederholen sey. Im Bewußtseyn seiner
Würde und Pflicht als Oberhaupt der Kirche meinte er
so energisch auftretcn zu können.

Der große Bischof zu Alcrandricn, Dionysius (f 264) hatte
zur Widerlegung des Ketzers Sabellius einige Briefe geschrieben,
aus welchen einige Stellen aus Mißverständniß falsch ausgclegt
wurden. Auf die Anzeige hievon versammelte der Papst Diony¬
sius (f 269) zu Rom eiu Concilium, (um 260), und lud den,
dem Ansehen nach den zweiten Rang in der Kirche behauptenden
Bischof ein, sich zu rechtfertigen. Ohne Widerrede gehorchend
that dies mit dem glänzendsten Erfolge Bischof Dionysius.

Einen schlagenden Beweis, daß sogar den heidnischen Rö¬
mern der Primat des römischen Bischofes nicht unbekannt war,
liefert folgender Fall:

Paulus von Samosata in Syrien, Bischof zu Antiochia, hatte
sich weltlichen Treibens und sogar einer Ketzerei schuldig gemacht,
wcßhalb er von einem Concil seiner Würde entsetzt wurde. Ge¬
stützt ans die Gunst der Königin Zcnobia von Palmyra wollte er
sich dem Urtheilssprucke nicht fügen. Nachdem der römische Kai¬
ser Anrelianns (272) die genannte Fürstin besiegt hatte, that er
den Ausspruch: „Jener solle Bischof von Antiochia seyn, welchen
der römische Bischof als solchen erkennen würde". Nun erst wich
Paulus von seinem Platze.

Fragen wir nach den Aeußerungen berühmter Kirchenleh¬
rer über den Primat, so stehen uns deren sehr viele zu Gebote-

Der schon oft genannte heil. Ignatius , Schüler des hcu-
Apostels Johannes, und Bischof zu Antiochia, lehrt, daß „de.
Fels, der das Gebäude der Einen katholischen Kirche trägt, »no
den Schlußstein zum ganzen geistigen Tempel bildet, der Bi schot
der römischen Kirche sey". Deßhalb preist er (im Briefe



365

an die Römer) die römische Kirche als „die Vorsteherin des
Liebesbundes der Christenheit."

Der heil. Irenäus, Schüler des heil. Polycarpus, und Bi¬
schof zu Lyon ff 205), beruft sich im dritten seiner fünf Bücher
wider die Häretiker darauf, daß sie erst von gestern, die katho¬
lische Lehre aber alt und apostolischen Ursprunges scy. „Denn cs
lasse sich die Reihenfolge der die gleiche katholische Lehre vortra¬
genden Bischöfe an den einzelnen katholischen Kirchen bis auf die
Apostel zurückführen; da aber dies zu weitläufig wäre, so genüge
cs, die fortdauernde Ueberlieferung der größten, äl¬
testen, Allen bekannten, von den glorwürdig ste n
Aposteln Petrus und Paulus gegründeten römischen
Kirche nachzuweiscn. Denn mit dieser Kirche müssen,
i h r e s au 6 g e z e ich n e t c n Vorranges wegen, alle übri¬
gen Kirchen, d. i. alle Gläubigen, übereinstimmcn sim
Glauben), weil in ihr immer die von den Aposteln
stammende Ueberlieferung (die mündlich überlieferte
Lehre unverfälscht) erhalten wurde." Alsdann führt er,
als Träger und Fortpflanzcr dieser Ueberlieferung, die seitherigen
Päpste, zwölf an der Zahl, auf.

Der fruchtbare Kirchenschriftstellcr Tcrtullian, ruft (üe proo-
801-ipt. oap. 35.) von der römischen Kirche aus — eben weil er
sie des Primates ihres Bischofes wegen für die Lehrerin aller
übrigen hält: „Wie glücklich diese Kirche, in welcher die Apostel
ihre gesammte Lehre mit ihrem Blute hingegossen haben! ....
Laßt uns sehen, was sie gelernt, was sic gelehrt, was sie auch
mit den afrikanischen Kirchen abgemacht habe".

Der heil. Cyprian, Bischof zu Cartbago, den gewiß Niemand
der Schwäche in Wahrung seiner bischöflichen Rechte zeihen darf,
kann nicht oft und nachdrücklich genug die Einheit der katholi¬
schen Kirche, als ihre wesentliche Grundform, hervorhcben. Wo¬
durch aber diese Einheit aufrecht erhalten werde, — nämlich durch
den Primat Petri und seines Nachfolgers, des Bischofes zu Rom, —
erklärt er an mehreren Stellen, insbesondere seiner klassischen
Schrift: clo imitato oceloslae. Er beruft sich in der Beweisführung
auf die Worte Christi zu Petrus: Ich sage Dir: Du bist Petrus
u. s. w., und: Weide meine Schafe u. s. w. und fährt dann
sort: „Es waren allerdings auch die übrigen Apostel das, was
Petrus war, mit dem gleichen Anthcil der Ehre nnd^ollmawt
bekleidet, aber der Anfang geht aus von der Einheit,
und der Primat wird dem Petrus gegeben, damit cs
sich zeige, daß Eine Kirche und Ein Lehrstuhl sey.
Wer dtx Cathedra Petri, über die die Kirche g e g > u n-
det ist, verläßt, traut Der sich noch zu, in der Kirche
ru seyn?" Daß der heilige Kirchenvater gerade den Bischof zu
Rom, und keinen Anderen, als den Erben des Primates Petri
- der Cathedra Petri — anerkannte und verehrte, spricht er
offen aus, wenn er sagt: „Petrus habe seinen Vorrang auf die



366

römische Kirche übertragen; daher der bischöfliche Stuhl der¬
selben der Stuhl Petri, die Kirche von Rom die Erste und Vor¬
nehmste sey, und mit ihrem Bischöfe alle übrigen in Verbindung
stehen müssen." (elo uiu't. eoelcs.; — stehe ep. 27. 45., wo er die
römische Kircüc die raüix und inalri'x ecele8iso catliolicao nennt;
70, 73.1 Von den Schismatikern, welche steh von Carthago ans
nach Rom wandten, um sich daselbst Anerkennung zu erschleichen,
in welchem Falle sie sich ihres Sieges gewiß gehalten haben wür¬
den, sagt er (ep. 55.) „Sie haben sogar noch die Keckheit, zu
der Cathedra Petri und zur Hauptkirche hinüber zu
schiffen, von wo die bischöfliche Einheit ausgegangcn ist". Vom
Papste Cornelius schreibt er (op. 52): er sey Bischof geworden,
als der Stuhl Petri nach dem Tode des Fabianus erledigt
war. — Und über den Papst Stephan, mit dem er die Frage
hinsichtlich der Gültigkeit der Ketzcrtanfe nicht ohne alle persön¬
liche Gereiztheit verhandelte, äußerte er sich dcmungeachtet, „daß
derselbe dieNachfolgc Petri besitze, über welchen der Grund
der Kirche gelegt worden sey".

Dies sind in der That so deutliche Zeugnisse, daß sie keine
Widerrede zulasseu. Deren spätere, insbesondere aus dem Abend-
laude, anzuführen, halten wir für überflüssig. Die zwei größten
Kirchenlehrer hier, der heil. Hieronymus und der heil. Augustinus,
äußern sich im ganz gleichen Sinne. Jener: süv. llovin. 1^. I.:
„Mit dem Stuhle Petri unterhalte ich Gemeinschaft, denn ich
weiß, daß auf demselben Fels die Kirche gebaut ist. Wer mit
der römischen Kirche nicht verbunden ist, befindet
sich außer der Kirche". Dieser: „Noms Urtheil hin einer
Glaubenssache) ist das Urtheil der gejammten Kirche. — Rom
hat gesprochen; folglich ist die Streitsache beendiget".

Hätte der Glanz des weltlichen Rom die Ansprüche des
römischen Bischofes auf die kirchliche Suprematie hervorgeru-
fe n, so würde das Papstthum in dem Verhältnisse wieder hcrab-
gckommcu und verdunkelt worden scyn, als Roms Herrlichkeit zu
sinken begann; und zwar schon, als Kaiser Constantin der Große
das alte Byzanz — verschönert und erweitert und nach ihm Con-
stantinopel genannt — (nach 325) zur neuen Hauptstadt seines
Reiches zu machen beschloß; noch mehr dann, als nach der Tbei-
lung des römischen Staates durch Kaiser Theodosius den Große»
unter seine Söhne Honorins und Arcadius (395) nicht mehr Rom,
sondern meist Mailand oder Ravenna die Residenz der occidenta-
lischcn Kaiser wurde; ganz besonders aber nach dem völligen Un¬
tergänge des weströmischen Reiches (476). Wir finden aber auch
dann noch den Bischof zu Rom im unbestrittenen Besitze seiner
Primatialrcchte über die gejammte, auch über die orientali¬
sche Kirche, deren rechtgläubige Mitglieder ibn eben so wie
früher als das allg meine Oberhaupt anerkannten. Taucht
dort — nämlich im Oriente — eine Häresie auf, so traf alsbald
der Papst Anstalten, daß sic untersucht und verdammt wurde;



367
welches ihm zustehende Recht Niemand in Abrede
stellte. Bereits in den ersten ökumenischen, sämmtlich im Oriente
gefeierten Concilien, führten entweder die Abgesandten des römi¬
schen Bischofes den Vorsitz — so schon zu Nicäa <325) der Bi¬
schof Osius von Cordova, mit den beiden Priestern Vitus und
Viceutius —; oder die Acten des Concils wurden wenigstens nach¬
träglich vom Papste bestätigt, wodurch sie erst volle Gültigkeit er¬
hielten. *) Die Kirchenvcrsamnilung zu Sardika in Mosten (in
der heutigen europäischen Türkei» (347) anerkennt in dem Briefe
an deit Papst Julius diesen ausdrücklich als das Oberhaupt der
Kirche, und erklärt es für ihre Pflicht, ihm, als dem Inhaber
des Stuhles Petri, Bericht zu erstatten. Ebendieselbe be¬
stimmte («an. 3.), daß ein verurtheilter Bischof an den Papst ap-
pelliren dürfe, und die Bischöfe, welche über Jenen gesprochen,
sollen, aus Ehrfurcht vor dem Stuhle Petri, über die
Sache au den Papst berichten. (Katerkamp, Kirchcugeschichte.
Bd. II. S. 180.) Des Papstes Spruch geschah alsdann in Rom,
oder durch von ihm beauftragte Bischöfe; dcßhalb verordnete

I csn. 4., daß Vor Entscheidung des Papstes kein neuer Bischof au
die Stelle des abgesctzten ordinirt werden solle.

Der heil. Athanasius, Bischof zu Alerandria, der muthvollstc
Vertheidiger der katholischen Wahrheit von der Gottbeit Jesu
Christi gegen die Arianer, wurde von diesen auf das heftigste ver¬
folgt. Auf der von ihnen zu Tyrus (335) abgehaltcncn Synode
verurtheilten sie ihn auf Grund unwahrer und niederträchtiger An¬
klagen. Um ihn desto sicherer zu verderben, hatten sic sogar die
Kühnheit, den Papst Julius schriftlich aufzufordern, er möge das
von ihnen ausgesprochene Urtheil der Absetzung des heil. Athana¬
sius bestätigen. Ihr Anschlag wurde aber zu Schanden; denn
der Heilige hatte sich vor dem zu Rom (341» zusammcnbcrufenen
Concil vollkommen gerechtfertigt. — So gibt denn selbst dieser
Recurs der Ketzer nach RomZeuguiß für das anerkannte höchste
Ansehen des römischen Bischofes, und für seine Macht, einem
Conciliar-Spruchc die volle Rechtskraft zu crtbeilcu.

Der heil. Johannes Chrysostomus, Patriarch zu Constantiuo-
Pel, hatte unter Anderen an dem Patriarchen zn Aleranbrien,
Theophilus, einen unversöhnlichen Feind, auf besten Anstisten er
in der, gegenüber von Constantinopel, au dem asiatstchcn Usir des
Bosporus (403) abgchaltencn Aftersynode, genannt „zur Cache",
gegen alles Recht als abgcsetzt erklärt und dann sogar verbannt
worden war. Gegen solche Unbilden wandte er sich nm ttblnsic
an den römischen Bischof Junocenz I-, »veil er in densielben stt-

So erstattete das Concil zu Ephesus (431) dem Papste Cölestin I. Be-
richt über seine Verhandlungen; ingleichen das Concil zu (>halcedo (451)
an Papst Leo I. und bat in den ehrfurchtsvollsten Ausdrücken um
dessen Confirmatlon. Auch diesem Concil hatten die päpstlichen Legaten
präsidirt.



368
nen Richter in letzter Instanz sah. — (Siehe Walter's Kirchen-
recht 8. 19. — Katcrkamp a. a. O. 2. Bd.; und Drey's Apolo¬
getik 3. Bd. S. 247 u. ff.)

Dies genüge, nm die Anerkennung des Primates des römi¬
schen Bischofes Seitens aller Rechtgläubigen, — auch der mor¬
gen ländisch en Kirche, was wir vorzüglich betonen,— außer
allem Zweifel zu stellen. Uebrigens darf nicht unbemerkt bleiben,
daß sich nicht lange nach der Erhebung Constantinopels zur Re¬
sidenzstadt schon Spuren eines bedenklichen Strebens der dortigen
Bischöfe zeigen, ihr Ansehen immer mehr zn erhöhen, und daß sie,
die Hirten von Neu-Rom, mit immer größerer Eifersucht
auf den erhabenen Vorrang blickten, welchen die Bischöfe des
alten Rom von jeher besessen hatten. Sie, die früher einfache,
dem Metropoliten zu Heraklea in Thracien, und in höherer In¬
stanz dem Patriarchen zu Alexandria untergebene Bischöfe waren,
wußten es schon im 4. Jahrhunderte dahin zu bringen, daß ihnen
der Rang unmittelbar «ach dem Papste zugesprochen wurde;*)
bald wollten sie diesem sogar gleich stehen.**)— Der Patriarch
Johannes, mit dem Beinamen : der Faster, siosinmtor, hatte (588)
sich den hochtrabenden Titel eines öcumcnischcn (allgemeinen) Bi¬
schofes beigelegt. Um eine solche Anmaßung zn beschämen, nahm
Papst Gregor der Große den dcinuthsvollen Titel an: „Servus
sorvorum Del", (Knecht der Knechte Gottes), welchen Titel die
Päpste in ihren feierlichen Erlässen bis auf den heutigen Tag füh¬
ren. — Der Schimmer Neu-Roms blendete die Patriarchen so
sehr, daß sie die von Gott gesetzte Ordnung zu übersehen began¬
nen. Nach wenigen Jahrhunderten zerrissen sie endlich völlig das
vom Herrn selbst geknüpfte Band, welches früher auch
den christlichen Orient und seine Hirten mit dem Stellvertreter
Christi vereinigte.

3.

Der Geschichtskundige weiß wohl, daß das Ansehen und die
Macht des römischen Papstes im Abendlande in den folgenden
Jahrhunderten sehr gestiegen ist. Aber nicht Jeder ist unparteiisch
genug, die Gründe dieser Thatsache zu würdigen. Die Gegner
des Papstthumes führen als solche die Herrschsucht der römi¬
schen Bischöfe; die von ihnen klug benützten politischen Unruhen;
den häufigen Wechsel der Regenten über Italien u. dgl- an; wo¬
durch die Päpste endlich sogar zur weltlichen Unabhängig¬
keit gelangten. Auch die sogenannten falschen Dekre talen
werden als ein Mittel hiezu bezeichnet. — Nachdem wir die gött¬
liche, und als solche schon in der Urzeit des Christcnthumes an¬
erkannte Einsetzung des kirchlichen Primates weitläufiger erörtert

P Das Oonc. Loiist. 381 sagte can. 3: „Oonslsiitinopolitsnse civitatis epis^
copus Iiabeat oportet primatus Iiovorem post komuuum opiscopum, prop"
teies, cpioä sit nova lioms.

s*) Siehe den ean. 28. Lonv. Obsleelloii.

!
I

<
!
k

!
l
t
l
i
e

l
i l

t
§



369
haben, können wir uns bezüglich der noch übrigen Punkte kür¬
zer fassen.

Wie Alles im Organismus der katbolischen Kirche Leben hat,
und einer fortschreitenden Entwicklung fähig ist, so gilt dies auch
vom Primate des römischen Papstes. Die in ihm, so zu sagen,
schon ursprünglich in der Idee inbegriffenen Rechte mußten sich
im Verlaufe der Zeiten, je nach Umständen und Bedürfnissen, bald
nach dieser, bald nach jener Seite hin nachdrücklicher äußern,
und in Wirksamkeit treten. — „Der Primat war der kirchlichen
Verfassung nicht wie ein fertiges System vorgczeichnet, sondern
er wurde in sie wie ein befruchtender Kenn nicdcrgelcgt, der sich
im Leben der Kirche entwickelte. Mit dem Wachsthum des ge¬
jammten Körpers trat daher auch der Primat in schärferen For¬
men hervor." Walter a. a. O. 8- 19.

Zu derlei Veranlassungen dürfen wir mit Fug rechnen: die
an den heiligen Stuhl gelangten Bitten Verfolgter um Schutz ge¬
gen die Gewaltthatigkeiten ihrer Bedränger, welche ein kräftiges
Einschreiten der Papste nothwcndig machten; ferner die Glau-
bcnstrcue der Päpste, oft inmitten allgemeinen Schwankens.*)
Unter den späteren Karolingern, insbesondere in Frankreich und
Italien, mußten die Päpste einige Mal als Beschützer der grob
verletzten Sittlichkeit, oder als Vertheidiger mißachteter Rechte
auftreten, was ihr Ansehen natürlich in der öffentlichen Meinung
noch mehr hob und heiligte. Wie zu den übrigen Völkern, so
brachten insbesondere auch zu den Deutschen die Missionäre das
Licht des Evangeliums, als gesandt von den Päpsten, und
mit ihrem Segen, mit ihrer Vollmacht ausgerüstet, —
Man denke nur au den heil. Bonifazius in der ersten Hälfte des
achten Jahrhunderts — was in den Augen der Bekehrten eben
die Päpste als Vorsteher der gesammten Christenheit, und als ihre
eigenen größten Wohlthäter erscheinen machte.

Zwei oben bereits angedeutcte Momente in der Geschichte
des sich zu immer höherer Macht emporschwingendcn Papstthumcs
bedürfen, weil sie so häufig entstellt werden, noch einiger Beleuch-
t»ng. — Im 9. Jahrhunderte kam eine neue kirchliche Gesetzsamm-
mug zum Vorschein, welcher die vom heil. Isidor, Erzbischof zu
Sevilla in Spanien (f 636) veranstaltete zu Grunde lag, die
aber unter andern Gegenständen einige falschen Dckrctalen alter
Päpste, schon von Clemens 1. bis Melchiades (s 3l3); dann wie¬
der von Sylvester), (f335) bis Gregorll. (73l), d. i. solche Er¬
lässe, welche nicht von denselben hcrstainmcn, sondern ihnen un¬
terschoben wurden, enthält. Der unbekannte Verfasser, K>cr ci-
geutlich Znsamincnstcller, nennt sich, nach dem spanischen Bischöfe

Schon TheodoretuS schreibt (im 5. Jahlhandrri) ep. 1IU.: .,IlüI>ot ssnetis-
simrr jllg 86668 6eel68t«ium^ quu6 in lo!o sillit 0506, M'ilieisrgtum Mlilti8
nonünibus, nte/ne lioo »nie mnnirn gnoä nb linerctics Inlis iminunis mnn-
sisi nee ullus knlei contrsri« senilen« in lila «eckt, secl ngosiollesi» xrs-
tism intexinm servsvit".

24



370
„Isidor", — mit dem Beinamen wercstor, — nach Einigen
peeeator, (so würde er sich demuthsvoll selbst bezeichnen); wcß-
balb die erwähnte Sammlung jene des „Pseudo-Isidor" heißt.
Weil in derselben der päpstlichen Machtvollkommenheit das Wort
geredet wird, so hat man hie und da behaupten wollen, diese
Dekretalen seven im römischen Interesse, etwa gar von einem
Papste (Hadrian I. 772 — 795) zu Rom selbst erdichtet worden.
Gründliche Forschung, selbst protestantischer Gelehrten, hat aber
das Resultat geliefert, daß sie nicht das Werk eines vorsätzlichen
Betruges, sondern der gutgemeinten, freilich nicht zu rechtfertigen¬
den, Absicht eines sonst frommen redlichen Mannes seyen, kirch¬
lichen Einrichtungen seinerZeit dadurch ein größeres Gewicht
zu verschaffen, daß er sie schon von den ältesten Päpsten förmlich an¬
geordnet feyn läßt; daß sie ferner nicht in Rom, sondern höchst
wahrscheinlich in Westfranken um das Jahr 840 ans Tageslicht
gekommen; daß ihr Hauptzweck darin bestehe, die Bischöfe vor
den Verationen der Fürsten und Metropoliten sicher zu stellen;
daß durch sie nichts weniger als die Kirchenverfassung ganz neu
umgcstaltet worden; darin eigentlich nichts Neues, Unerhörtes ent¬
halten; insbesondere die päpstliche Machtvollkommenheit, an der
damals Niemand zweifelte, nur so dargestellt worden sey, als
wäre sie schon immer so vollendet da gewesen. Wenn Pseudo-
Isidor in Betreff des Primates und seiner Rechte etwas bisher
ganz Fremdartiges gelehrt hätte, würde er wohl in so kurzer Zeit
eine so allgemeine Aufnahme ohne Widerrede gefunden habe».
(Siehe insbesondere Möhlers vermischte Schriften, S. 283,
Freiburger Kirchenlericon, — Ruttenstok Institut, bist, eeeles. II. Bd
S. 526, — Walter a. a. O. k. 95 u. ff.)

Einige Feinde des Papstthumes wollen ferner an der Art
und Weise Etwas zu tadeln finden, wie dasselbe die weltliche
Unabhängigkeit erlangt habe. Bei unparteiischer Prüfung
hingegen stellt sich die Sache ganz ordnungsmäßig dar. Nicht
durch Verrath an ihrem Kaiser wurden die Päpste souverän; sE
dern durch besondere Fügung Gottes, der hiedurch dem Obcrhaupte
der Kirche eine desto größere Freiheit in der Leitung derselben verscha^
fen wollte; *) — durch vollberechtigte Schenkung, die sie selbst nicht
beabsichtiget, ja um die sie sich gar nicht beworben
hatten. — Eine schon vom Kaiser Constantin dem Großen, w>e
ehemals Einige meinten, dem Papste Sylvester gemachte Schen¬
kung mit Rom hat zwar die Kritik als unrichtig erwiesen; nicht»

*) Eben weil der Papst der allgemeine Vater der Gläubigen ist. »>u!-
er in der Leitung der über alle Reiche und Länder sich erstrecke"'
den Kirche vollkommen ungehemmt sehn, was er aber als Unterthan n-
gend Jemandes nicht in dem Grade seyn könnte. Dies ist gewiß,""'
schwer einzusehen. Daß seine Macht als Landessürsten nicht ubc
die Grenzen seines verhältnißmäßig kleinen Staates hinausreiche, versteh
sich von selbst.



371
destoweniger war schon sehr frühe das Ansehen des Papstes auch
»i weltlichen Angelegenheiten ein großes. Dasselbe kam aber bei
der Schwäche der Negierung sowohl der Stadt Nom, als ganz
Italien mehr als Einmal sehr gut zu Statten. So hielt, wie
bekannt, der große Leo I. den Hunenkönig Attila, die Geißel Got¬
tes, (452) durch die Hoheit seiner Erscheinung von Rom ab; und
konnte er auch die Plünderung der Stadt durch Genserich, den
Vandalenkönig, nicht bindern t455), so erlangte er doch wenigstens
das Versprechen von ihm, daß dieselbe mit Brand, und die Wehr¬
losen nut Mord verschont bleiben sollen. Nach dem Untergänge
des weströmischen Reiches waren zwar die byzantinischen Kaiser —
zumal nach der Besiegung der Ostgothen — die nominellen
Ober-Herrn Roms und Italiens, das sie durch einen zu Ravenna
residirenden Statthalter (Erarchen) verwalteten; aber gegen die
siegreichen Fortschritte der Longobardcn wußten die meist in Sinn¬
lichkeit erschlafften, oder mit theologischen Streitfragen vollauf
beschäftigten Imperatoren keine Hülfe zu schaffen Fruchtlos war
all das Bitten der Päpste darum; Rom und Italien waren vom
byzantinischen Hofe so gut wie aufgegcben. Ganz besonders lit¬
ten die Besitzungen der römischen Kirche furchtbar durch feindliche
Einfälle.

Was konnten, was sollten die Päpste in solcher Bedrängniß
tkmn? Schon Gregor III, wandte sich um Hilfe an die Franken
(74l). Mit Mühe beschwichtigte sein Nachfolger, Zacharias, un¬
ter dessen Pontifikate der bisherige Masor- Domus, Pipin der
Kleine, Karl Martclls Sobn, König der Franken wurde, und
die schwache Dynastie der Mcrovinger mit Ehildcrich kll. zu re¬
gieren aufhörte, den kongobarden König Luitvrand. Ueber Auf¬
trag des griechischen Kaisers Eonstantin V. (§oprouymus unter¬
nahm Papst Stephan II (III.) zum Könige Aistulph nach Pavia
eine, persönlich nicht gcfabrlose, Reise, um ihn zur Herausgabe
der Eroberungen an die Griechen zu bewegen; da sie aber frucht¬
los war, begab er sich zu König Pipin nach Frankreich (753).
von welchemÄistulph in zweimaligem Feldzüge bezwungen wurde.
Das eroberte Erarchat schenkte König Pipin dem
beil. Petrus und der römischen Kirche. Den Gesandten
des Kaisers Eonstantin, welche von ihm verlangten , er solle die
verlornen Städte für Jenen erobern, erwiderte Pipin: „Nichts
werde ihn bewegen, dem heil. Petrus wieder zu entzicbm, was er

einmal geschenkt habe". Für sich behielt er nur den Litcl eines
römischen Patriziers. Dcmungeachtct erkannten die ffapstc
voch immer die Oberherrschaft des griechischen Kaisers über ->om
w», obwohl hier die Macht desselben fa ktl sch schon völlig auf¬
gehört hatte. - Während Karl der Große den Longobardcn-Ko-
nig Desiderius bekriegte, und ihn schon ^via cingeschloffen
hatte, verfügte er sich zur Osterfcicr (7-4) nach Rom, wo er die
Schenkunq seines Vaters Pipin an die römische Kirche nicht nur
bestätigte, sondern auch erweiterte, — (was er spater auch noch



372

gethan haben soll) — worauf er nach Pavia zurückkehrte, und
durch die Gefangeuuehmuug des Desiderius dem Longobardenreiche
ein Ende machte. Bei Gelegenheit seiner Krönung zum Kaiser
durch Papst Leo HI. (800) schwur Karl der römischen Kirche die
Pflicht der Vertheidigung. — Dies war derBeginn der
Souveränität der Päpste. Daß nach dem Rechte der Er-
vberung die Frankcukönige befugt waren, dem Papste die bemel-
dete Schenkung zu machen, wird wohl nicht leicht in Abrede ge¬
stellt werden können; folglich ist auch der Titel der weltlichen Un¬
abhängigkeit des apostolischen Stuhles gewiß ein so vollgültiger,
rechtmäßiger, als der irgend eines andern Monarchen.

4.
Aus der Geschichte ist bekannt, daß das Papstthum durch

Gregor VII. (Hildebrand, 1073—1085) auf den Höhepunkt seiner
Macht und seines Ansehens gebracht wurde, auf dem es sich bei¬
läufig bis auf Bouifazius VIII. (1294—1303) erhielt, daun aber
schnell heruntcrsauk, und in Folge der Uebcrsiedlung nach Avignon
unter Clemens V. (1305—1314) sogar in vcrhängnißvolle Abhän¬
gigkeit von den Königen Frankreichs gerieth. Kurz vor Gregor VII.
war das unselige Schisma zwischen der orientalischen und abend¬
ländischen Kirche, — angefangen durch den ehrgeizigen Patriar¬
chen Photius in der zweiten Hälfte des 9. Jahrhundertes, —durch
dessen, nicht unmittelbaren, gleichgesinnten Nachfolger Michael
Cärularius (um 1054) vollendet worden. Wohl hat sich ein
Thcil der Griechen — die Unirten — auf dem allgemeinen Con-
cil zu Ferrara-Florenz (1438—1439) mit der römischen Kirche
vereiniget; aber der größere — die Nichtunirten — verharrt bis
in die Gegenwart in seinem Ungehorsam gegen den Stellvertreter
Christi. Was der Papst dadurch im Oriente an Einfluß verlor,
gewann er reichlich im Abendlande. Männer, welche die Ge¬
schichte in allen Zeiten „groß" nennen wird, saßen auf dem apo¬
stolischen Stuhle; als: der obgenannte Gregor VII., Alcran-
der III., Jnnocenz III., Gregor IX. Daß sic häufig verkannt
werden in ihrem Wollen und Wirken, darf uns nicht befremden,
dies ist sa mehr oder weniger das Loos aller hervorragenden
Männer. Man wirft ihnen, zumal Gregor VII. und Jnnocenz IH
(1198—1216) maßloses Streben vor, die Staatsgewalt der kirch¬
lichen uutcrzuordnen, und will sie allein für alle liebel verantwort¬
lich machen, welche aus den Conflicten zwischen Kirche und Staat
für Beide hervorgegangen. Mit Unrecht! Gregor VII. und die
nachfolgenden Päpste, welche in seinem Geiste gewirkt haben,
müssen nach dem Maßstabc ihrer Zeit, und nach
reu Absichten bcurtheilt werden. Wie aber stellte sich das
Mittelalter das Verhältniß zwischen Kirche und Staat vor.
Das christliche Gemeinwesen, glaubte man, habe zwei Oberhäup¬
ter, ein kirchliches, den Papst mit den untergeordneten Bi¬
schöfen; und ein weltliches, den Kaiser, milden übrige"



373

Königen und Fürsten. Aber der Papst stehe, als unmittelbarer
Stellvertreter Gottes, über dem Kaiser; beide Gewalten, die
kirchliche und weltliche, verhalten sich beiläufig zu einander, wie
die Sonne, als der Licht und Wärme spendende Himmelskörper,
zum Monde. So dachte der vielgcschmähte Gregor, dem es, wie
seinen Nachfolgern, in dem großen Kampfe mit einzelnen Regen¬
ten darum zu thun war, die Kirche aus den Fesseln unwürdiger
Knechtschaft zu befreien; daun aber auch im Innern sie von
den Makeln zu reinigen, welche ihr insbesondere die Simonie und
ilnenthaltsamkeit vieler Geistlichen angeworfen haben. Diese wohl¬
verdiente Gerechtigkeit lassen selbst unparteiische protestantische Ge¬
schichtsschreiber den großen Päpsten des Mittelalters widerfahren.
»Papst Gregor wollte zunächst nicht Gewalt über den
Staat, sondern nur Freiheit von demselben — heißt cs in
C. F. Beckers Weltgeschichte IV. Theil, Seite 277. — Jene Zeit
sah in dem Papste den rechtmäßigen Stellvertreter Christi auf
Erden, durch göttliche Institution mit der höchsten Gewalt beklei¬
det, das Regiment zum Besten Aller zu führen; und der Papst

! war von dieser Idee nicht minder ergriffen, als Diejenigen^ die
mit vertrauungsvoller Ehrfurcht auf ihn blickten, und die Sorge
für ihr Heil von ihm erwarteten." — V. Theil, Seite 3. werden
Alerander III., Jnnoccnz III. und Gregor IX. „große Gestal¬
ten genannt, welche das tiefste Bewußtsepn von der allgemeinen
Herrschaft des Christenthumes durch die von ihnen vertretene Kirche
lebendig im Busen trugen". Das waren sie in der Tbat! —
Von unserem gegenwärtigen Standpunkte aus, auf welchem wir
Kirche und Staat als zwei von einander unabhängige,
aber zur gegenseitigen Unterstützung an einander angewiesene An¬
stalten, berufen, jede in ibrer Sphäre, das Heil der Mensickbcit
zu befördern, anschen, können wir freilich wohl nickt alle An¬
sprüche und Maßregeln der Päpste, gegenüber den welflicken. ee-
genten, rechtfertigen ; demungeachtet müssen wir den Einflnp der¬
selben, während ihrer Glanzperiode auf die curopäisihe Mensck-

j heit im Ganzen als einen wohlthätkgen bezeichnen. Sie waren
gar oft die Mittler zwischen gedrückten Untcrtbanen und dervn
Fürsten, welche Letztere sie auf ihre einstige große Verantwort!,ck-
keit vor Gott aufmerksam machten. — Sie übten em ^olkei-
gericht, worin sie nationale Streitigkeiten schlicktet«,, «cho oa-
durch nicht selten blutige Kriege verhüteten. Ware es wobt zum
Schaden Europas und der Welt, wenn so e>n Ger-ckt wf e
zu Tage anerkannt werden wollte? — Auf ihre^c
batten die großartigsten Unternehmungen Statt, Z. 7-- , .
Züge. - Sie waren der Hort des Glaubens, nnd dadurch einer

, edleren Gesittung in einer sonst roben , wilden Zeit.
lene Tage einer viel gelästerten Pnestcrbenlchaft waren, . f
die Staaten nicht die traurigsten, und gewiß befanden pe m

, besser dabei, als in der Folge und Gegenwart ,ene Lander ,
- Welchen die kirchliche Auktorität mißachtet wurde und wird.



374
Cesare Cantü äußert sich in seiner allgemeinen Geschichte des Mit¬
telalters, S. 330, über die damaligen Päpste also: „Ungleich an
Charakter, an Leidenschaften und Neigungen, an geistigen Fähig¬
keiten, wollten sie alle den nämlichen Zweck; mir in den Mitteln
wichen sie von einander ab. Sie übertrugen einander einen un¬
wandelbaren Willen in den höheren Angelegenheiten, während sie
in den rein irdischen Dingen eine Politik befolgten, schwankend,
wie die Menschen selbst; daher sie in jenen eine unwiderstehliche
Macht entfalteten, in diesen aber oft kaum wider den schwächsten
Feind sich vertheidigen können. Große, die als Dynasten den
Päpsten gleich stehen, aufrührerische Völker, oder eroberungssüch¬
tige Könige beraubten den Papst seiner Länder, und bemächtigten
sich seiner Person, darum aber dringt seine Stimme nicht minder
furchtbar und Ehrfurcht gebietend in die entferntesten Gegenden,
und die Völker erheben sich an dem Bewußtscyn, daß über den
Großen dieser Welt eine Macht besteht, die ihnen Einhalt gebietet
auf der Bahn des Verbrechens, und die den Despotismus ver¬
hütet, dem die Fürsten sich nur dann überlassen, wenn sie wissen,
daß über ihnen keine Autorität mehr ist."

5.

Es gewährt den Gegnern der katholischen Kirche Freude, uns
einige unwürdigen Päpste vorzurücken. Was sie damit wohl be¬
zwecken mögen? Gegen die Kirche und das Papstthum ist da¬
durch in den Augen eines Unbefangenen Nichts, gar Nichts er¬
reicht. Denn es ist doch wahrlich kein logischer Schluß, daß dcß-
halb, weil hie und da ein persönlich unwürdiger Papst auf dein
Stuhle Petri saß, der Primat nicht göttlicher Einsetzung scy!
Was dergleichen geschichtlich wahr und erwiesen ist, das können
und brauchen wir Katholiken, wenn cs im Mangel an christlicher
Liebe schadenfroh hervorgezogen wird, nicht zu läugnen, — offen¬
bar Falsches aber, wie es z. B. die Fabel von einer Päpstin Jo¬
hanna (angeblich um 855) ist, müssen wir freilich mit Entschieden¬
heit und Verachtung abweisen.

Das Papstthum hat — wie die Kirche selbst als eine sicht¬
bare, nicht bloß ans Gerechten bestehende Gesellschaft betrachtet —
außer seiner göttlichen, auch eine menschliche Seite, welche
eben darin besteht, daß seine Träger nicht unsündige Mensche«
sind, und daher möglicher Weise der überaus hohen Idee, die sich
in ihnen ausprägen soll, mehr oder weniger widersprechen könne«.

Auch Folgendes kommt in Betracht zu ziehen: Gerade da¬
durch hat sich unter Ander'em das Papstthum als göttliche Insti¬
tution bewährt, daß es ungeachtet und trotz des Aergcrnisseö,
welches von seinem Sitze ausging, zu bestehen nicht aufhörte.
Die unsichtbare Hand seines göttlichen Stifters hat es aufrecht
erhalten, zum Beweise, daß seine Existenz nicht von dem persön¬
lichen Wcrthe eines Menschen abhängig sey. Ferner, sind es 1«
nur kaum ein Paar Solcher gewesen, die den apostolischen Stuhl



375
durch ihr Betragen schändeten; und wann? auf welche Art sind
sie auf denselben gelangt? Sie wurden der römischen
Kirche im Zustande ihrer tiefsten Unfreiheit, und in
einer Zeit der heillosesten politischen Anarchie von
elenden Factionen aufgedrungen; so: nach dem Ausstcrben
des karolingischen Hauses in Italien ein Sergius III. (904—911),
ein Johann XI. (931—936), Johann XII. (956—964). Die bc-
weinenswerthen Wirren des großen päpstlichen Schisma brachten
einen Johann XXIII. (1410—1417); Wahlintrigucn einen Jnno-
ccnz VIII. (1484—1492) und einen Alexander VI. (1492—1503),
unglücklichen Andenkens, auf den päpstlichen Thron. Was
konnte die in Trauer ob solcher Schmach gehüllte
Kirche dafür? Sie mußte geschehen lassen, was sie zu bin¬
dern nicht im Stande war. — Und warum übersehen denn end¬
lich Jene, welche die von wenigen schlechten Päpsten ausgcgan-
gencn Aergernisse so höhnisch a'ufdecken, anderseits so gerne die
übergroße Zahl heiliger, weiser Statthalter Christi, — von den
ersten Nachfolgern Petri an bis in die Gegenwart?

Wie die katholische Kirche selbst die „heilige" heißt und ist,
obwohl nicht alle Glieder derselben sich der Heiligkeit befleißen,
so verehren wir das Papstthum als eine ob seiner Stiftung durch
den Sohn Gottes, aber auch ob der Menge seiner heiligen Trä¬
ger „heilige" Institution. Die kleine Zahl der Unwürdigen ist
nicht vermögend, seinen Glanz zu verdunkeln. Wenn sie durch
ärgerliches Streben und Leben den glimmenden Docht, welchen
sie hätten anfachen sollen, sogar noch löschten, so sind sic dafür
dem verdienten Gerichte Gottes anheimgefallen; (siehe Möhlers
Symbolik, S. 358.), — die Kirche mit ihrem Mittelpunkte der
Einheit, dem Primate Petri, ist rein und makellos geblieben.

6.
Die mehr als achtzehnhundertjährige Geschichte des Papst-

thumes ist überreich an Beweisen, daß es unter dem besonderen
Schutze des Herrn stehe, der seine Stiftung nicht zu Grunde ge¬
hen läßt, so groß auch die Gefahren und Bedrängnisse seyn mö¬
gen. Wir erinnern hier beispielsweise nur aus der neuesten Zeit
an die Schicksale und Erlebnisse Pius VI., Pius VII., und Sr.
jetzt regierenden Heiligkeit Pius IX. — Pius VI.') war als Ge-
fangencr der französischen Republik am 29. August 1799, 81 Jahr
alt zu Valence in Südfrankrcich gestorben. Die Feinde der ka¬
tholischen Kirche jubelten, und meinten: mit dem verhaßten Papst¬
thum sey es nun doch einmal zu Ende! Aber sieh! schon am
14. März 1800 erhielt die Kirche an dem zu Venedig unter oster-

Um den Kaiser Joseph II zur Einstellung der in Betreff der Kirche er¬
griffenen Maßregeln zu vermögen, reiste er 1782 nach Wien, wo er vom
22. März bis 22. April genannten Jahres verweilte, und am 13. Juni

wieder in Rom ankam.



376
reichischem Schutze gewählten Pius VII. ein neues Oberhaupt.
Der despotische Erbe der französischen Revolution, Kaiser Napo¬
leon I. nahm ihm (1809) das Patrimonium S. Petri, und ließ
ihn gefangen nach Frankreich fortschleppcn; aber am 24. Mai 1814
zog der heilige Vater abermals in sein Rom ein, wo er 1823
starb, — zwei Jahre später, als sein einst allgewaltiger Dränger
auf der einsamen Insel St. Helena, als dorthin verbannter Störe-
fried der menschlichen Gesellschaft, sein vielbewegtes Leben be¬
schloß (5. Mai 1821). — Der setzt glorreich regierende Pius IX.
mußte vor den Umsturzmännern und seinen eigenen von ihnen ver¬
führten Unterthanen aus Rom verkleidet fliehen (in der Nacht
vom 24. auf den 25. Nov. 1848). Ein gräuelvolles Regiment
bemächtigte sich sodann der Hauptstadt der Christenheit; ein glau¬
bensloser Demagoge (J. Mazzini) setzte sich in der Peterskirche
auf den Stuhl des zu Ga'eta im Exil weilenden Statthalters
Christi. Doch sieh wiederum! Der Neffe und Thronerbe Napo¬
leons I., Desselben, der Rom einst dem Papste nahm, befreit es
(2. Juli 1849) aus der Tyrannei der Blutrothen, und stellt es
dem am 12. April 1850 zurückkehrenden heiligen Vater wieder zu-
Wer erkennt hierin nicht die Fügungen Dessen, der gesprochen:
„Auf dem Felsen — Petri — will ich meine Kirche bauen, und
die Pforten der Hölle sollen sie nicht überwältigen"?

XXL.
Das Mönchthnm.

In der katholischen Kirche nimmt, wie allgemein bekannt, das
Mönchthnm, das Klosterwcsen, keinen unwichiigen Platz ein. Die
neuere Zeit mir ihren Klosterstürmen und Aufhebungen, z. B. in
der Schweiz, in Piemont, hat diesen Gegenstand in den Vorder¬
grund gestellt , und eben dadurch bewirkt, daß er die allgemeine
Aufmerksamkeit in einem höheren Grade auf sich zog. Wie ab¬
weichend von einander die Urtheile darüber lauten, weiß Jeder,
der nur einen flüchtigen Blick in die Tagesblätter wirft; auch in
Werken von wissenschaftlicherem Werthe ist dies der Fall. Der
Protestantismus hat überall, wo er die herrschende Confcssion
wurde, alsbald die Klöster abgeschafft; doch fehlt es unter seinen
Bekennern nicht ganz an Solchen, welche über das Mönchthum,
über die Leistungen desselben im Allgemeinen, wie einzelner Or¬
den, oft ein billigeres und unbefangeneres Urtheil fällen, als
manche Katholiken, welche aus kirchenfeindlichen, oberflächlichen
Schriften, etwa gar aus Romanen, ähnlich jenen eines Eugen
Sue, Belehrung schöpfen. Es scheint uns demnach keine nutzlose
Arbeit zu seyn, zur Erzielung richtigerer Ansichten über das



377

Mönchthum hier durch einige Bemerkungen etwas bcizutragen.
Wir können keine Geschichte desselben und der besonder» Orden
liefern, wie sie bei aller Verschiedenheit ihrer nächsten Aufgabe,
ihrer Einwirkung auf das Allgemeine, ihrer Beschäftigung, ihres
Alters und Namens doch auf dem gemeinsamen Boden der Welt¬
en t sagu ng entstanden sind; sondern mässen uns, um nicht zu
weitläufig zu werden, auf nachstehende Punkte beschränken: Wel¬
cher ist der Ursprung des Mönchthums? Welche Idee liegt ihm
zu Grunde? In welcher Verbindung steht es zum Ehristenthumc?
Ist es etwas diesem ursprünglich Fremdartiges, oder so recht
schon vom Anfänge an Eigenthümliches? Diese Fragen greifen
Eine in die Andere, weßhalb auch die Antworten darauf nicht
auf das strengste gesondert werden können.

Man hat hie und da behauptet, das Mönchwescn sey eine
Nachahmung des Heidenthumes, aus demselben in die christliche
Kirche von Schwärmern übertragen, und von gleichgesinnten
Welt- und Menschenhaffern nach und nach weiter ausgebildet
worden; wie sich auch unter den Juden die Essener oder Essäer,
die neben den Pharisäern und Sadducäern an Zahl schwächste Secte,
Zu ähnlichen, aus der alerandrinischeu Philosophie überkommenen
Grundsätzen, bekannten. — Es ist zwar wahr, daß wir schon
unter den gebildeten heidnischen Völkern des Altcrtbums eine dem
christlichen Mönchthume analoge Erscheinung antreffen; wir finden
nämlich Männer, welche sich von dem Gewählt der Menschen
ausschieden, auf die Schätze und Freuden der Welt verzichte¬
ten, und sich in die Einsamkeit flüchteten, um, wie sie meinten,
mit der Gottheit ungestörter verkehren zu können. Andere, wie
noch fetzt die büßenden Brahminen, unterzogen sich allen erdenk¬
lichen Qualen, um ihre Selbstreinigung zu bewerkstelligen. Unter
den Tibetanern, die sich zur Religion des Dalai-Lama bekennen,
(so heißt der souveräne Oberpricster des Schamanentbnmesl gibt
es klösterliche Anstalten; — auch der Islam bat leine Mönche,
die Derwische (Fakire). Was folgt nun daraus? Nichts weiter,
als daß die äußeren Erscheinungsformen einander ähnlich
seyen; nicht aber, daß das christliche Mönchwescn mit Jenem
(wenn mau es so nennen darf) anderer Religionen oder philoso¬
phischer Schulen der Sache nach Eins sey. Der Brabnune
Peinigt sich selbst auf die grausamste unnatürlichste Weise, in dem
Wahne, daß ehemals ein allgemeiner Verfall der Geister 7- auch
des seinigen — Statt gehabt habe, aus dem er nur durch bei lei
Kasteiungen sich selbst zu erlösen und zu heiligen, d. i. geh der
Herrschaft der Materie und des Leibes zu entziehen vermöge, lin¬
ker den alten Philosophen lehrten die Pythagoraer, und noch mehr
die Platoniker: der Leib müsse durch die Verzichtung aus alle sinn-
hchen Genüsse, insbesondere auf die Ehe, darnledergebalten, und
dadurch der Geist mit der Gottheit auf das Innigste verbunden
werden. Aber welcher war der Grund dieser ihrer Lehre? ^t.ie
Pythagoräer enthielten sich von dem Genüsse des Fleisches und



378

belebter Wesen zu Folge ihres Glaubens an die See len Wan¬
derung; die Platoniker trugen eine solche Strenge zur Schau,
aus Haß gegen die böse Materie, und wohl auch aus
Eitelkeit, nm von Andern bewundert zu werden. Hierin folgten
ihnen die Gnostiker, und ähnliche Häretiker schon in den Tagen
der Apostel und in den folgenden Jahrhunderten, die da behaup¬
teten, die Ehe sey an und für sich verwerflich, weil durch sie
die Materie fortgepflanzt werde. (Vergl. I. Tim. Cap. 4, V. 3.)
Ganz anders verhält cs sich mit dem Mönchthume in der
christlichen Kirche. Da war es das Streben nach größerer
als gewöhnlicher Vollkommenheit; das Streben, Christo dem
Herrn in seinem irdischen Wandel, so wie jenem der Apostel,
möglichst ähnlich zu werden, unbeirrt von irdischen Banden Gott
allein zu dienen und ihm zu gefallen, was zur Entsagung auf die
Güter und Freuden dieser Welt anspornte; und zwar um so mehr,
als der Heiland und die Apostel, insbesondere Paulus, auf die
besonders große Verdienstlichkeit solcher ungetheilten Hingabe an
Gott hinwicsen. In gewissem Sinne, (freilich nicht in dem jener
Feinde des Christenthums, welche den göttlichen Heiland zu einem
Schüler der Essäer machen möchten), kann gesagt werden, daß
schon Jesus und seine Jünger in ihrem Leben jene Grundsätze
ausprägten, welche dem Mönchthume nachmals zur Basis dienten.
Der Sobn Gottes batte ja nicht so viel eigen, wohin er sein
Haupt hätte legen können; er gründete keine Familie und kannte
keine Angehörigen dem Fleische nach; Mutter, Brüder und Schwe¬
stern waren ihm Jene, die den Willen seines himmlischen Vaters
vollzogen. (Matth. Cap. 12, V. 50.) Diesem unterwarf er sich
in Allem voll Ergebung, und entäußerte sich seiner selbst, indem
er ihm gehorsam ward bis zum Tode am Kreuze. (Philipp. Cap. 2,
V. 8.) Siehe die drei Hauptpfciler, über welchen das
Gebäude des ganzen Mönchthums errichtet ist! — Aehnlich die
Apostel. Welche von ihnen zur Zeit ihrer Berufung in ehelichem
Verhältnisse standen, verzichteten fortan auf dasselbe; welche dm
mals unverehelicht waren, blieben es auch dann. Ob sie auch
nicht viel besessen, so verließen sie um Jesu und seines Reiches
willen doch Alles, wenn sie sich von ihren Fischernetzen trenn¬
ten , oder wie Matthäus, ein anderweitiges Geschäft aufgaben,
das sie nährte. Sie Alle lebten in Hinkunft nicht sich selbst, mast
ihrer Eigenliebe; diese hatten sie im Gehorsam gegen den an M
ergangenen Ruf vollkommen überwunden. Wie Paulus konnten
sie Alle sagen: „Nicht ich lebe mehr, sondern Christus lebt m
mir", und wurden „Allen Alles, um Alle Christo zu gewinnen -

In den ersten drei Jahrhunderten, während der blutigen Ver¬
folgungen im römischen Reiche, bietet das Leben aller Ehr ¬
sten manche Aehnlichkciten dar mit dem der Einsiedler. Der -Ver¬
fasser des Briefes an Diognetus, ein Apostelschüler, beschreibt
unnachahmbar schön. „Sie bewohnen, sagt er unter /
das eigene Vaterland; sind aber darin wie Fremdlinge.



379

Allem nehmen sie zwar Thcil als Bürger; dulden aber Alles,
wie Auswärtige. Sie befinden sich auf der Erde; aber ihr
Leben ist im Himmel."

Doch nicht nur im Leben Jesu und seiner Jünger finden
wir gewissermaßen die Grundzüge des Mönchthums, als eines
Standes der Weltentsagung und Entäußerung; sondern seine
Lehre erwähnt ihrer ausdrücklich; denn aus der heiligen Schrift
entnehmen wir, daß der Herr gewisse Tugendmittcl, zwar nicht
allen seinen Gläubigen ohne Unterschied als absolut
nothwendig vorgeschrieben, wohl aber Jenen, welche nach hö¬
herer Vollkommenheit ringen, und den Beruf zu ihrem Gebrauche
in sich fühlen, als ganz vorzüglich wirksam an empfohlen habe.
Sie sind unter dem Namen der evangelischen Räthe bekannt,
und die schon angedeutetcn, nämlich: die freiwillige
Enthaltsamkeit (Keuschheit), Armuth, und der Ge¬
horsam gegen einen eigenen Oberen. Wer sich zur Be¬
obachtung derselben durch ein feierliches Gelübde vor Gott, im
Angesichte seiner Kirche, verpflichtet, wird heut zu Tage ein Mönch
— eine Nonne — genannt.

Wir lesen im 19. Hauptstücke bei Matthäus, daß der Herr
einst, nachdem er die Unauflöslichkeit der Ehe gelehrt, und die
Jünger darauf geantwortet hatten: „Wenn es sich so verhält; so
ist es nicht gut heirathcu", ihnen entgegnete: „Nicht Alle fassen
dieses Wort, sondern nur Die, denen es gegeben ist", d. i. welche
von Gott die Gabe der Enthaltsamkeit erlangt habe». — „Denn
es gibt Eunuchen, die vom Mutterlcibe als solche geboren sind;
und es gibt Eunuchen, die von Menschen dazu gemacht wurden
(die also unfreiwillig sich der Ehe enthalten); und es gibt
Eunuchen, die sich um des Himmelreiches willen selbst (gleichsam)
Verschnitten haben (indem sie aus freiem Entschlüsse auf die Ehe
verzichteten). Wer es fassen kann, der fasse es!" (der handle
darnach; doch gezwungen ist Niemand dazu) V. lO—12. — Die
beste Auslegung dieses Ausspruches Jesu gibt der heilige Paulus
im 7. Hauptstücke seines ersten Eorintherbriefcs, wo er ausführlich
von der freiwilligen Ehelosigkeit um Gottes und des Himmelrei¬
ches willen handelt und die Virginität höher stellt als die Ebe;
ohne jedoch der Würde dieser nur im Geringsten zu nahe zu tre¬
ten. Spricht er ja anderswo deutlich von ihrem sakramen¬
talen Charakter, und nennt sie (Ephes. Cap. 5, V. 32.) „ein
großes Geheimniß in Christo und in der Kirche". — „Was die
Jungfrauen — die Virginität — betrifft, schreibt er im obigen
Briefe, habe ich kein Gebot vom Herrn — (wie darüber, daß
die Ehe unauflöslich sey, V. 10.) — einen Rath aber gebe ich :
Bist du an ein Weib gebunden, so suche nicht los zu werden; bist
du aber frei von einem Weibe, so suche kein Weib. Wenn du
aber heirathcst, so sündigest du n icht; und wenn die Jungfrau
heirathet, so sündiget sie nicht; doch Solche werden Drangsale
des Fleisches - manche Beschwerden des Ehestandes — haben. —



380

Ich wünsche, daß ihr ohne (derlei) Sorgen wäret (und ungestört
euch dem Ewigen widmen möget); denn wer kein Weib hat, sorgt
nur für das, was des Herrn ist, wie er Gott gefallen möge;
wer aber ein Weib hat, sorgt für das, was der Welt ist, wie
er dem Weibe gefallen möge, und er ist getheilt (zwischen Gott
und der Welt). — Eben so verhält cs sich mit der Jungfrau und
dem verheiratheten Weibe.-Wer seine (Tochter) "Jungfrau
verhcirathet, thut wohl; wer sie aber nicht verheiralhet (versteht
sich, wenn sie selbst einwilliget, ehelos zu bleiben), thut besser.
Seliger ist sie, wenn sie so bleibt, nach meinem Rathe. Ich
meine, daß auch ich den Geist Gottes habe" (also nichts demsel¬
ben, dem Geiste des Christenthumes, Widerstreitendes rathe). Der
Standpunkt des Weltapostels, von welchem aus er, eingedrungen
in den Geist Christi, das Verbältniß der freiwilligen Ehelosigkeit
zur Ehe erörtert, ist also ein himmelweit verschiedener von jenem
der obgenannten heidnischen Welt-Weisen und ihrer häretischen
Nachtreter.

Nicht anders faßten dies Verhältniß jene Christen der ersten
Jahrhunderte auf, welche sich der Ehe enthielten. „Diese christ¬
lichen Lebensentwicklungen, schreibt Dr. I. A-Möhler (Geschichte
des Mönchthums in der Zeit seiner Entstehung und ersten Aus¬
bildung — in seinen gesammelten Schriften und Aufsätzen) wer¬
den uns immer ein Geheimniß bleiben, und erscheinen uns als eine
Verirrung, wenn wir nicht die Voraussetzungen unbefangen
beurtheilen, die denselben zu Grunde liegen. Diese Voraussetzun¬
gen sind nichts Anderes, als die von Adam über alle Menschen
ausgebreiteten traurigen Folgen seines Falles. — Die durch den
Süudenfall eingetretene ungeordnete Liebe des Geschöpfes gegen
die Geschöpfe erreicht in den geschlechtlichen Neigungen eine Stufe,
wo sie nicht nur mit der Liebe zum Schöpfer um den Rang strei¬
tet, sondern dieselbe vielfach ganz in den Hintergrund drängt. —
Ist nun anderseits gleichwohl durch Gottes liebevolle Leitung des
Segensreichen, des rein und wahrhaft Beglückenden recht viel in
der Ebe zurückgeblieben, hat er dieselbe sogar zur Würde des
Sacramcntes erhoben und dadurch gebeiligct; so wird doch ZU
Folge seinem Worte das jungfräuliche Leben als sittlich vollkom¬
mener betrachtet, denn das eheliche." (Bd. H. S. 168 u. ff.)
Ein anderes Mal, — erzählt der heilige Matthäus Cap. Id,
V. 16. u. ff. — trat ein Jüngling zu Jesu hin, und sprach
„Guter Meister! was muß ich Gutes thun, daß ich das ewige
Leben erlange?" „Willst du zum Leben eingehcn, erwiderte der
Herr, so halte die Gebote (dies ist absolut noth wendig für
Alle). Du sollst: (um einige der Hauptgebote anzuführen) nicht
tödten; nicht ehebrechen; nicht stehlen; kein falsches Zeugniß geben.
Ehre deinen Vater und deine Mutter und liebe deinen Nächsten
wie dich selbst." Der Jüngling sprach: „Dies Alles habe ich von
meiner Jugend an beobachtet; was fehlt mir noch?" Jesus ant¬
wortete ihm: „Willst du vollkommen seyn, (d. i. willst du



3M
eine höhere Stufe der Vollkommenheit erreichen, als die Uebre¬
gen, so beachte das Folgende, was ich dir nicht als so strenge
Pflicht, wie die obigen Gebote auflege, sondern nur als Rath
anempfehle; nämlich:) so gehe hin, verkaufe Alles, was du hast,
und gib es den Armen, so wirst du einen Schatz im Himmel ha¬
ben (statt dessen, den du auf Erden verlaßest); und komm, und
folge mir nach". — Als der Jüngling dieses Wort gehört hatte,
heißt es weiter, ging er traurig davon; denn er besaß viele Gü¬
ter (und seine Anhänglichkeit an sie war zu groß). Darauf sprach
Jesus zu seinen Jüngern: „Wahrlich, ich sage euch, es ist schwer,
(wie Jesus dann näher erklärt, sehr schwer, aber mit der
Gnade Gottes doch nicht unmöglich), daß ein Reicher ins Him¬
melreich eingehe".

Zur Erlangung der Seligkeit ist also nicht die Entäußerung
alles und jedes Besitzes, die wirkliche Armuth, unerläßliche Be¬
dingung, absolute Pflicht; der Herr preist auch den Reichen
selig, wenn er arm im Geiste ist (Mattb. Cap. 5, V. Z.); nur
Wer die Gabe erhalten hat und die Kraft in sich fühlt, auf den
Besitz irdischen Gutes zu verzichten, um des himmlischen
desto sicherer zu werden, mag es thun. Und thnt er es aus
dieser reinen Absicht, so wird er eben dadurch vollkomme¬
ner, als Derjenige, der sich des Zeitlichen nicht ganz entäußert,
wenn er übrigens sein Herz auch nicht eben daran hängt. Tenn
Wer nur einzig und ganz nach Irdischem trachtet, und darüber
das Eine Nothwendige aus den Augen verliert, ist für das Him¬
melreich ohnehin gar nicht geeignet. (Luc. Cap. 10, V. 42.)

„Eine verwandte Betrachtungsweise, sagt Möhler (a. a. O.
S. 169.) — wie mit der Ehe — herrscht in Betreff des Eigen¬
thumes. Dieses ist ohne Eigenheit der Menschen, ohne Selbst¬
sucht nicht denkbar. Die durch die Sünde aufgehobene Einheit
der Menschen hatte eine äußere Trennung; der Zwiespalt der
Gemüt her die Theilung der Güter der Erde zur Folge. Aus
dem Unfrieden geboren, erzeugt das Eigenthum auch beständig
großen und kleinen Krieg, und verläugnct seine Abkunft nicht.
Und wie bezeichnend ist nicht der Ausdruck „das Seinige"; der
Mensch ist geneigt, was sein eigen ist, wie einen Theil von sich
zu betrachten, und je mehr er b esitzt, desto mehr glaubt er auch
zu seyn. — Daher hören manche Menschen auf zu scyn, wenn
ihr Eigenthum geraubt wird, oder sie sind nicht mehr bei sich
selbst; denn gewiß hat man sie ihren selbst eiitrisscn. Die
Worte des Herrn: „wo dein Herz, ist auch dein Schatz", sind
nur dcßhalb so wahr, weil das Herz auch Das ist, was sein
Schatz ist. In freilich sehr verschiedenen Abstufungen ist das Ge¬
sagte in der Regel bei jedem Besitz und Eigenthum der Fall;
weßhalb die ersten Christen diejenigen Seelen vor Allen selig
Priesen, deren Bräutigam Christus, und deren einziges Eigenthum
Gott ist. — Gott — der den gefallenen Menschen wieder zu sich
empor heben wollte — heiligte das Besitz- und Eigenthum, wie



382

des Stammes, der sich zu einem Volke ausbreitete, so der In¬
dividuen desselben. Im Dekaloge heiligen zwei Gebote das
Eigcnthum. Dies anerkannte die Kirche, obgleich sie die frei ge¬
wählte Armuth in Verbindung mit der Jungfräulichkeit als das
vollkommenere Leben darstellte; und das Höhere wie das
Niedrigere ins Auge fassend, genügte sie allen Forderungen."

Durch die Erbsünde wurde die sittliche Freiheit des
menschlichen Willens zwar nicht aufgehoben, aber, gleich den an¬
deren höheren Geisteskräften geschwächt. Wer weiß es nicht, wie
leicht der Eigenwille den Menschen zu unüberlegtem, ja sünd¬
haftem Thun hinreißt, weil ihn die Eigenliebe, das zu große
Vertrauen auf eigene Einsicht, bcthört? Um davor mehr gesichert
zu seyn, überläßt sich der nach höherer Vollkommenheit Strebende
der Leitung eines Anderen; und indem er auf seinen Willen
verzichtend, denselben in allen auf das vorgcsteckte Ziel nur irgend
wie Bezug habenden Dingen seinem Vorgesetzten unterordnet,
bringt er Gott selbst in freiem Gehorsam sich zum Opfer dar,
so wie cs der Herr seinem himmlischen Vater gegenüber gethan.
Darin liegt keine Sclaverci, keine Entwürdigung seiner selbst; son¬
dern eben eine so hohe Freiheit, daß nicht Jeder derselben
fähig, sie aber darum auch nicht Jedem als Pflicht geboten
ist. Gewiß ist der freiwillige Gehorsam in diesem Sinne als
evangelischer Rath nicht minder in der Religion Jesu begründet —
was wir schon angedeutet haben — als die freiwillige Ent¬
haltsamkeit und Armuth.

Aus dem Gesagten ergibt sich, wie enge diese drei Stücke
mit dem Christenthume Zusammenhängen. „Wenn cs anders wäre,
hätte eine ganz ans Entsagung beruhende Lebensart wohl schon
so früh und so allgemein Wurzeln fassen können, als es in der
That geschah? So aber bestand in der Kirche, dem viel geglie¬
derten Leibe des Herrn, von ihrem Ursprünge an ein Glied,
das als lebendige Erinnerung an den verlassenen höheren Zustand
des gesummten "Geschlechtes zu betrachten ist, und als verkörper¬
ter Seufzer, als tiesathmendc Sehnsucht der Gläubigen nach der
Rückkehr zu demselben zugleich. In diesem Gliede stellt sich uns
am reinsten dar, wohin Alle mit schmerzenrcichcr Wehmuth zu-
rückblickcn, und wobin Alle mit heißem Verlangen, als dem end¬
lichen Ziele vorwärts schauen. Wo dieses Glied nicht erstirbt, das
ist wohl klar, wo es vielmehr frische Wurzeln hat, und grünt und
Blüthen treibt, und edle Früchte trägt, da ist christliches Leben ;
denn es ist aus den wesentlichsten Lehren des Christenthumcs
hervorgctricben, und bringt dieselben stets zur frischesten An¬
schauung." (Möhler a. a. O. S. 170.)

Das ist die katholische Auffassung des Mönchthums!
„Die mit den Ordensgelübdcn — sagt Dr. Hirscher im H Bande

seiner christlichen Moral "S. 317. — jenen Männern und Frauen,
welche um des Reiches Gottes willen, Vater und Mutter, und
Weib und Kind, und Häuser und Güter verlassen haben, un-



383

getheilt z. B. der Verkündigung des Evangeliums, oder dem
Krankendienste wartend, bewiesene öffentliche, d. i. kirchliche
Achtung ist das große Bekenntniß inmitten der Gemeinde fort¬
während ausgesprochen, daß Weib und Kind, und Macht und
Gut nicht des Menschen Einziges, nicht des Menschen Höchstes,
nicht des Menschen Unentbehrliches scyen; daß es vielmehr noch
etwas Anderes gebe, was dessen Herz erfreuen, und ganz und
gar ausfüllcn und beseligen könne. — Die solchen Männern und
Frauen, welche den eigenen Willen aufgegeben, und alle ihre In¬
teressen und Wünsche einem Obern, einem religiös-sittlichen Ge¬
sellschaftszwecke, unterworfen haben, bewiesene öffentliche, d. i.
kirchliche Achtung ist das große, in Mitte der Gemeinde fortwäh¬
rend ausgesprochene Bekenntniß, daß es des Christen Aufgabe
sey, nicht selbstsüchtig für sich, sondern für den großen Gemein¬
zweck der Menschen zu arbeiten, und seine Einzelkraft der Idee
des Ganzen zu unterwerfen."

Man hat gegen die evangelischen Räthe, als den vorzüg¬
lichsten Gegenstand eines Gelübdes, vom Standpunkte der soge¬
nannten reinen Vernunftsmoral einzuwenden versucht, daß es
keine solchen guten Handlungen gebe, die nicht strenge geboten
sind. Alles was sittlich gut, sey eben darum auch Pflicht. —
Dies würde freilich den Begriff eines Gelübdes anfheben; denn
durch ein solches kann man sich nicht erst freiwillig zu etwas,
was ohne Sünde ohnedem nicht unterlassen werden
darf, vor Gott verbindlich machen! Aber, wird diese Behaup¬
tung nicht durch die Vernunft selbst, die da z. B. freiwillige
Entsagung auf Hab und Gut, und dessen Vertheilung unter die
Armen, mit dem Gebote: „Du sollst nicht stehlen" gewiß nicht
auf Eine Linie setzt; wird sie nicht durch das innerste mora¬
lische Gefühl, so wie durch die Geschichte aller Zeiten, welche uns
Gelübde auch unter den heidnischen Völkern, als: Aegyptcrn, Grie¬
chen, Römern u. A. in Menge nachweist, als falsch verur-
theilt? Gewiß!

Wie schon bemerkt wurde, und wie es die Gegenwart zeigt,
waren und sind die Erscheinungsformen des Mönchthums verschie¬
den. Ihre Ausbildung war zunächst von besonderen Zeit- und
Ortsverhältnissen bedingt. Zuerst begegnen uns in der ältesten
Kirche die „Asceten", die „Entsagenden" (vom griechischen «axe/»-,
«axyroil, — die sich in der Entsagung liebenden).. Es waren
dies jene hervorragenden Christen, welche, ohne sich örtlich von
ihren Glaubensgenossen zu sondern, vielmehr in der Mitte dersel¬
ben lebend, all ihr Eigenthum in milden Gaben für wohlthätige
Zwecke verwendeten, chelos blieben und die nöthigen Bedürfnisse
des Lebens durch den Ertrag irgend eines Gewerbes bestritten.
Manches davon sogar noch zum Besten der Nothleidenden erübrig¬
ten. (Möhler a. a. O. S. 167.) So that es ja schon der Welt¬
apostel, als Zeltmacher. — Hippolytus, in der ersten Hälfte
des dritten Jahrhundertes, erwähnt ausdrücklich der Asceten. —



384
Hiezu bemerkt Dr. Döllinger (im Hippolytus und Kallistus,
S. 353 u. ff.): „Daß schon damals die Zahl Deren sehr groß
gewesen scy, die sich, den Beschäftigungen und Zerstreuungen des
Weltlebens entsagend, einem streng religiösen Leben, eheloser Ent¬
haltsamkeit, anhaltender Contemplation, oder häufiger Gebetsübung
widmeten, darf nicht bezweifelt werden. Diese asketische Lebens¬
weise hatte keine genau geregelte Form; cs gab noch keine Schule
dafür, kein Zusammenleben Vieler fand Statt. Virginität war
das, was am Allgemeinsten beobachtet wurde. Einzelne fügten
dazu noch die Enthaltung von Wein und Fleisch. Nickt bloß
Laien, auch Bischöfe und Kleriker, gehörten öfters zu diesen As¬
keten, und es geschah häufig, daß Gatten durch freie Uebercin-
kunft dem asketischen Leben sich widmend, fortan nur als Brüder
und Schwestern, entweder mit Aufhebung der gemeinschaftlichen
Wohnung oder auch mit Beibehaltung derselben lebten. Schott
Justinus rühmt, er könne in allen Ständen Personen aufweisen,
die bis in ihr hohes Alter in freiwillig gewählter, unbefleckter Ent¬
haltsamkeit gelebt hätten, (spol. I. e. 13.) Athauagoras (Ie°M.
e. 28.) gedenkt feuer zahlreichen Christen von beiden Geschlechtern,
die, um zu innigerer Verbindung und näherem Verkehre mit Gott
zu gelangen, im Cölibat alterten; es sind fene Aus erwählten
unter den Erwählten, die, wie Clemens von Alexandrien
sagt, sich aus den Stürmen der Welt in den sichern Hafen zurück¬
gezogen haben; fene Asketen , auf die sich Origenes dem Celsus
"gegenüber beruft, (contra Ools. p. 615.) deren Lebensweise, wie
er sagt, beim Gebrauche gleicher Mittel, doch dem Zwecke nach
sehr verschieden von der der Pythagoräer war. — Daß Einzelne
auch freiwillige Armuth erwählten, zeigt das Beispiel des
Presbyters Pierius Von Alexandrien (Hieronymus äe seiipt. eccle-
sisstieis e. 7fl.)."

Leider hatte sich gegen die Mitte des dritten Jahrhundertcs,
als sich unter Begünstigung eines länger andauernden Friedens
die Kirche mehr und mehr ausbrcitete, viel Wcltsinn, religiöse
und sittliche Erschlaffung unter die Christen eingcschlichen; die frü¬
here Begeisterung war vielfach erstorben. Da hielten sich die As¬
keten desto mehr von dem städtischen Leben ferne, und zogen sich
um so lieber in eine einsame Gegend am Lande zurück, wo sie fick
in der Stille der Natur mächtiger und ungestörter zu Gott lsin-
aufgezvgcn, aber auch vor den, unter Kaiser Dezius (250—252)
wieder ausgebrochenen Verfolgungen der Heiden sicherer fühlten-
Dort lebten sie in einer kleinen Hütte, entweder einzeln für sich,
oder zu Zweien, Dreien, nach einer selbst gewählten Regel. Sic
hießen darum Anachorctcn, d. i. die Zurückgezogenen, von

— sich entfernen (vom Gewühle der Menschen); oder
Eremiten, d. i. Einsiedler, von einsame Gegend. (Siehe
Katerkamps Kirchcngeschichte, Bd. II. S. 96.) Viele hatten die
Einsamkeit so lieb gewonnen, daß sic dicsclbe auch nach dcm Aus-
Hören der Verfolgung nicht wieder mit dem Leben in der Wclt



385

vertauschen wollten. Das jedem Menschen innewohnende Bedürfniß
nach Mittheilung und Geselligkeit, verbunden mit der Ueberzeugung,
daß das fortwährende Beschränktscyn auf sich allein auch seine
Gefahren habe, bewog sie bald, sich Geistesverwandten anzuschlie-
ßcn; dadurch war der Uebergang aus dem früheren Ascetenleben
in das der Gemeinschaft eingelcitet; so entstanden Klöster,
(von dem lateinischen elausti-um, ein abgeschlossener Ort) voe-
nobia (von XS/V05, gemeinschaftlich, und Leben), mit Mön¬
ch en (von /uoi/o-NsL', ein einzeln Lebender), bald auch mit Non¬
nen (ein ägyptisches Wort, — Jungfrau).

Die Wiege des Mönchthumcs war Aegypten; aber nicht ein¬
zig deßhalb, weil das Klima und die Naturbcschaffenheit dieses
Landes von jeher einen gewissen düsteren Sinn erzeugt haben,
obwohl diese Umstände nicht ohne Einwirkung waren. — Dort
batten sich, insbesondere in den Wüsten, die sich an der linken
Seite des Nils, vom See Möris an, bis nach Aethiopien hin
erstrecken, eine Menge Eremiten niedergelassen. Namentlich be¬
kannt erscheint zuerst der heil. Paulus, aus Theben, ungefähr
um das Jahr 250. Kurz vor seinem Tode (um 310) kam mit
ihm der berühmte heil. Antonius, aus Obcrägypten, zusam¬
men, der Stammvater der eigentlichen, in Gemeinschaft le¬
benden Mönche. Dieser starb, hundert und fünf Jahre alt,
im Jahre 356. Ammon, ein reicher Aegypter aus sehr vornehmer
Familie, des heil. Antonius jüngerer Freund, sammelte die Ein¬
siedler auf dem nitrischcn Gebirge — südwestlich vom See Mö¬
ris. — Am Ende des vierten Jahrhundertes zählte seine Genos¬
senschaft sogar 5000 Brüder. — Als der erste Gesetzgeber der
Mönche trat Pachomius auf, auch ei» Aegypter ans Ober-
Thebais, f 348. Er war von dem ehrwürdigen Greise Palemon
in das asketische Leben eingeweiht worden, und errichtete außer
dem Haupt-Eönobium auf der Nilinsel Tabena noch einige andere,
deren Bewohnern er eine übereinstimmende Lebensweise ver¬
schrieb. Die Schwestern des Antonius und Pachomius, und die
Gemahlin des Ammon — mit welcher er aber in völliger Enthalt¬
samkeit lebte, hatten dieAscetinncn zum gemeinsamen Leben ver¬
sammelt, für welche Pachomius gleichfalls eine bestimmte Regel
entwarf. — Hilarion, geboren 291 unweitGaza (4 371) führte
das asketische Leben in Palästina ein, von wo es sich rasch wei¬
ter gegen Osten verbreitete. An dem großen heil. Basilius,
Erzbischof zu Cäsarea in Cappadocien (geb. 329), dessen Regel
noch gegenwärtig die Grundlage der Klöster in der griechischen
Kirche bildet, hatte das Mönchthum im Oriente den eifrigsten
Beförderer.

Durch den heil. Athanasius, Erzbischof zu Alerandrien,
wurde es in das Abendland verpflanzt, wo der heil. Martrnus,
Bischof zu Tours im vierten Jahrhunderte, die ersten, nach festen
Normen eingerichteten Klöster erbaute, und wo der heil. Ambrosius,
Hieronymus und Augustinus (am Ausgange des nämlichen

25



386
Jahrhunderts) sich dem Klosterwesen gleichfalls sehr geneigt be¬
wiesen. Berühmt wurde der um 410 vom heil. Hon orat, (ge¬
storben 428 als Erzbischof von Arles) auf der Insel Lerina (Le-
rins) im Süden Frankreichs gegründete Mönchsverein; bald dar¬
auf (415) errichtete Johannes Cassianus zwei Klöster, Eins
für Männer, das Andere für Frauen, zu Marseille; — so daß
sich in unbegreiflich kurzer Zeit das Mönchthum allüberall ver¬
breitete.

Der erste eigentliche Ordensstifter im Abendlande war
aber der heil. Benedict, geboren zu Nursia, dem heutigen Nor-
cia, in Umbrien (480, f 543). In seine Fußstapfen traten im
Verlaufe der Jahrhunderte viele andere gottbcgeisterte Männer
und Frauen.

Wir bemerken nur noch, daß anfänglich die Mönche der
Mehrzabl nach Laien waren, »nd jedes Kloster nur Einen, oder
zwei Priester zur Besorgung des Gottesdienstes unter seinen Mit¬
gliedern zählte.

Daß sich gegen die Idee, auf welcher das Mönchthum be¬
ruht, vom christlichen Standpunkte aus nichts Stichhältiges
Vorbringen lasse, dürfte aus dem Gesagten hinlänglich cinleuchten-
Ob die einzelnen Orden ihrer, ursprünglich gewiß edlen Be¬
stimmung immer treu geblieben seyen, oder nicht, ist eine Frage
der Geschichte, und muß daher ans dieser beantwortet werden.
Die Kirche, — aber nur sie — hat das Recht, solche Orden,
die einer Auffrischung bedürfen, zu resor miren, d. i. den Geist
ihrer Stifter in ihnen wieder zu erwecken; Orden sogar aufzu¬
heben, wenn sie ihre Bestimmung gar nicht mehr zu erfüllen im
Stande wären. Nicht der wandelbare Zeitgeist kann dar¬
über entscheiden! Gegen Orden und Klöster im Allgemeinen
losziehen, verräth Befangenheit des Urtheiles und Parteilichkeit.
Denn unläugbarer Verdienste darf sich das Mönchthum, zumal
im Abendlande rühmen. Aus den Klöstern gingen die Missionäre
aus, welche das Licht des Evangeliums auch in unsere Länder
brachten — man gedenke eines heil. Severinus, Bonifacins, der
heil. Bruder Cyrillus und Methodius u. A.; — in den Klöstern
wurde in der Zeit der so gerne geschmähten mittelalterlichen Bar¬
barei nicht nur die kirchliche, sondern auch die profane Wisss"-
schäft gepflegt; sogar Ackerbau und Gewerbe verdanken ihnen ihr
Emporkommen. Denn, wo sich Mönche nicderlicßen, machten sie
die Wildniß urbar, und bald gewann die Gegend um ihr Kloster
ein freundlicheres Aussehen. An die Stelle der Rohheit und Ar-
muth trat Gesittung und Wohlstand. — Man höre darum doch
auf, die Klöster sammt und sonders nur als Pflanzschulen der
Verfinsterung und des krassesten Aberglaubens darzustellen! ^7
Wer hat ferner für die le id ene M en schheit Großartigeres
und Dauernderes geleistet, als jene Mönche und Nonnen, welche
sich um Christi willen, nich t um irdischen Lohn, ihrem
Dienste ausschließlich gewidmet haben, und noch widmen? Ma«



387

übersehe endlich nicht, daß sich die heiligsten und größten Männer
der Kirche für die möglichste Verbindung des beschaulichen
Lebens mit dem thätigen in den Klöstern ausgesprochen habe».
Doch dürfen auch jene Orden, bei welchen das erste — das be¬
schauliche Leben und Gebet vorwiegt, deßhalb nicht des from¬
men Müßigganges beschuldiget, und dem allgemeinen Wohle
unnütz genannt werden. „Ein materielles Zeitalter, schreibt Möh¬
ler a. a. O. S. 208, hat von den übersinnlichen höchsten Thätig-
keiten des menschlichen Geistes, und dem von diesen über das Gc-
sammtlcben sich verbreitenden Segen nicht einmal eine Ahnung.
Es hält demnach die in der letztgenannten Thätigkeit Begriffenen
für unthätig, und ihr ganzes Daseyn für nichtig in sich selbst.
Einst aber dachte man sich die wahren Mönche gleichsam als
Sammelpunkte göttlicher Kräfte, als eine viel vermögende, Got¬
tes Gnade durch ihr Gebet herabziehende Macht, deren unsicht¬
barem, ans Alle sich erstreckendem, erhaltendem, schützendem, för¬
derndem Einflüsse Alle zu Dank verpflichtet sind.»

Was der Kirche fromme, weiß wohl sie am besten zu be-
urtheilen!

XXXI.
Humanität.

Jede Zeitperiode, auch die unsere, hat gewisse Schlagwörter,
mit welchen gerne Mißbrauch getrieben wird; was um so leichter
geschehen kann, aber auch um so gefährlicher ist, weil dieselben,
außer der unwahren, meist eine ganz gute Bedeutung znlasscn.
So ist dies unter Anderem der Fall mit der „Toleranz, d. i. re¬
ligiösen Duldung". Versteht man darunter die auch dem Anders¬
gläubigen schuldige Nächstenliebe, wie sie der Heiland in der
Parabel vom barmherzigen Samaritan (Luc. Eap. 10.) eingeschärft
hatte, — so wird kein Katholik, der den Geist seiner heiligen Kirche
kennt, dagegen etwas zu bemerken finden, indem er wohl weiß, daß
cs diese bei keiner Gelegenheit unterläßt, den Ihrigen die Pflichten
der Gerechtigkeit und Liebe gegen Jedermann ohne Unterschied des
Bekenntnisses an das Herz zu legen. Wird aber obiges Wort als
synonym genommen mit Gleichgültigkeit gegen alle und
lede positive Religion, so muß die katholische Kirche ihre
Mitglieder auf das Entschiedenste vor einer fälschlich so ge¬
nannten Duldung warnen, und dieselbe verwerfen. Warum sie
es thue, und daß sie dabei vollkommen in ihrem Rechte scy, leuch¬
tet aus der Abhandlung über den Religions-^ndiffcrentismns ein.

Ein gleiches Bcwandtniß hat cs mit dem Worte „Humanität",
welches gar häufig im Munde geführt, und hie und da zur katho¬
lischen Kirche in eine solche Beziehung gebracht wird, als ließen

25 *



386
sich Beide nicht recht mit einander vereinbaren. Meint man eine
Humanität im Gegensätze zur, oder wenigstens ohne die christ¬
liche Charitas — dann freilich kann die Kirche damit eben so
wenig einverstanden seyn, als sie eine sogenannte bloße Vernunft-
Religion durchaus nicht als genügend anerkennen kann. Beide
Jrrthümer, nämlich: daß es eine richtige Er kenn tniß Got¬
tes und unseres Verhältnisses zu ihm ohne übernatürliche
Offenbarung; und eine echte Humanität ohne christ¬
liche Liebe geben könne, stehen im innigsten Zusammenhänge.

Man hört sogar vom Cultus einer „reinen Humanität", von
einer „Religion" derselben als jener der Zuknnst reden, welche
etwa das Christenthum entbehrlich machen, und weiß Gott! wel¬
ches Glück auf Erden schaffen solle. So etwas verweisen wir,
damit wir es kurz sagen, in das Reich der Träume und unreifen
Theorien. Dem menschlichen Elende auf die Dauer abzuhelfcn,
insoweit dies nur immer thunlich ist, vermag am besten das Cbri-
stcnthum und seine Trägerin — die Kirche. In ihr ist Geduld,
Nachsicht, Opferwilligkeit, Friede und Eintracht. — Stellt ja die
christliche Religion die Nächstenliebe ohne Unterschied des Standes,
der Religion, der Nation, und sonstiger äußerlichen Verhältnisse,
als das zweitgrößte Gebot auf, so, daß Wer dieselbe nicht übt,
am Reiche Gottes keinen Antheil haben werde. (Matth. Cap. 22,
V. 37—40.) Sogar die Fcindesliebe, von welcher das Heidcn-
thum gar keinen Begriff hatte, und der selbst im Judenthume das
Wicdcrvcrgeltnngsrecht im Wege stand, wurde vom Herrn zur
strengen Pflicht gemacht, indem er lehrte: „Ihr habt gehört, daß
gesagt worden ist: Äug' um Äug', Zahn um Zahn (3. Mosis
Cap. 24, V. 20.). Ich aber sage euch: Ihr sollt dem Uebcl nicht
widerstehen; sondern wenn dich Jemand auf deinen rechten Backen
schlägt, so reiche ihm auch den anderen dar. — Ihr habt gehört,
daß gesagt worden ist, du sollst deinen Nächsten lieben, und dei¬
nen Feind Haffen. Ich aber sage euch: Liebet eure Feinde, th»t
Gutes Denen, die euch hassen, und betet sür Die, welche euch
verfolgen und vcrläumden; auf daß ihr Kinder scyd eures Vaters,
der im Himmel ist, der seine Sonne über die Guten und Bösen
aufgehen, und über die Gerechten und Ungerechten regnen läßt.
Ihr sollet (eben durch solche Liebe) vollkommen seyn, wie auch
euer Vater im Himmel vollkommen ist". (Matth. Cap. 5, V. 38—48).
Deßhalb heißt das Christenthum vorzugsweise die „Religion der
Liebe", welchen Namen die anderen Religionen nicht verdienen,
zumal der Islam nicht, der unversöhnlichen Haß gegen Anders¬
gläubige einflößt und nährt.

Es wird doch Niemand im Ernste dem Christenthume den
Vorwurf machen wollen, daß es das Leben nur von einer düste¬
ren Seite auffaffen lehre, weil es den Menschen so oft an seine
Hinfälligkeit und Sündhaftigkeit erinnert; weil cs die sündigen
Freuden und Genüsse verpönt, und auch in Betreff der erlaubten
Mäßigkeit anempfieht, laut der Ermahnung des Weltapostels:



389

„Die, welche sich freuen, sehen, als freuete» sie sich nicht; —
und Die, welche diese Welt brauchen, als brauchten sie selbe nicht,
denn die Gestalt dieser Welt vergeht!" (I. Cor. Cap. 7, V. 30,
3l.) War der heil. Paulus dieserwegeu, oder weil er an die
Colosier schreibt: „Suchet, was droben ist, wo Christus ist, der
zur Rechten Gottes sitzt. Was droben ist, habet im Sinne, nicht
was auf Erden " (Cap. Z, V. 1.) etwa inhuman? Er sagt im
nämlichen Schreiben <Cap. 3, V. 13, 14.) „Ertraget einander,
und verzeihet einander, wenn Jemand Klage hat wider den An¬
deren; wie der Herr euch verziehen hat, so auch ibr. Vor Allein
habet die Liebe, welche ist das Band der Vollkommenheit!" Und
wie äußert er sich im ersten Briefe an die Corinther Cap. 13,
V. 1—3.? „Wenn ich die Sprachen der Mensche» und Engel
redete, aber die Liebe nicht hätte, so wäre ich wie ein tönendes
Erz , oder eine klingende Schelle; und wenn ich alle Glaubens-
kraft hätte, so daß ich Berge versetzen könnte, hätte aber die Liebe
nicht, so wäre ich nichts. Und wenn ich alle meine Güter zur
Speisung austheilte, und wenn ich meinen Leib den brennendsten
Schmerzen hingäbe, hätte aber die Liebe nicht, so nützte es mir
nichts." — Ganz so der heil. Johannes. „Habet nicht lieb die
Welt, schreibt er in seinem ersten Briefe Cap. 2, V. 15, noch was
in der Welt ist", aber er lehrt auch: „Wer da sagt, er scy
im Lichte, und hasset seinen Bruder, der ist noch bis setzt in der
Finsterniß". (V. 9.)

Als das Christenthum sich im römischen Reiche auszubreiten
begann, hatte in diesem das sittliche Verderbniß bereits einen
entsetzlichen Grad erreicht. Um sich vor der Ansteckung zu bewah¬
ren, hielten sich die Christen ferne von seder unnötlsigen Berüb-
rung mit der Heidenwelt; aber, was zu allen Zeiten solchen Men¬
schen widerfährt, die einer herrschend gewordenen verkehrten Sitte
sich entziehen, nämlich als Sonderlinge verachtet und verabscheut
zu werden, das widerfuhr auch ihnen. Da sie es kein Hehl hat¬
ten, ein Leben im steten Rausch sinnlicher Erschütterungen zu miß¬
billigen, wurden sie alsHasser des Menschengeschlechtes
Verabscheut und verfolgt. (Dr. Theod. Katcrkamp's Kirchenge¬
schichte 1. Bd. S. 80.) Haull perlnilo in eiiinine i'ncemIH — näm¬
lich des von Nero verursachten und von ihm den Christen zur Last
gelegten Brandes von Rom — gnam oclia lnimani xoneri^ oon-
vieti sunt, schreibt Tacitus Vunalium lib. XV. eap. 44

Gott gebe, daß man sich nicht abermals diesfalls auf den
Standpunkt der alten Heiden, der katholischen Kirche gegenüber
stelle, und ihre treuen Bekenner eben so verdächtige^ „Au ibren
Früchten werdet ihr sie erkennen", sprach
V. 16.). Wird dieses Criterium auf die katholische
wcndet, und wird ihre mehr als achtzchlihundert)ahrlge Geschichte
um ihre Leistungen für das Wohl der Menschheit befragt, so gibt
ihr dieselbe gewiß das Zeugniß, daß sie sich bis auf unsere Tage



390
herab als die eifrigste und uneigennützigste Pflegerin echter Hu¬
manität bewährte.

In den ersten drei Jahrhunderten, während der blutigen Ver¬
folgungen, denen sie Preis gegeben war, mußte sie freilich ihre
Wirksamkeit mehr nach innen beschränken; aber sobald sie einige
Ruhe erlangte, zog sic immer mehr Länder und Völker in den Be¬
reich ihrer segensvollen Thätigkeit. Nach allen Seiten schickte sie
ihre Glaubensboten aus, die den noch draußen im Schatten des
Todes Sitzenden in der einen Hand das Evangelium, in der an¬
deren die Zivilisation brachten, mit Allem, was das Leben cdclt
und verschönt. Aus rohen Barbaren machten sie erst Menschen
im wahrsten Sinne; wie sie mit Wäldern überwachsene, mit
Sümpfen angefüllte, unwirthbare Steppen in fruchtbare Felder
umwandelten. Dies gilt insbesondere auch von jenen gottbegei¬
sterten Männern, welche an der Bekehrung unserer heidnischen
Voreltern im deutschen und slavischcn Vatcrlande arbeiteten; als:
im 5. Jahrhunderte der heil. Severin, der Apostel Norikums; der
heil. Valentin in der Gegend von Passau und in Tirol; im 6.
Jahrhunderte der heil. Rupert, Gründer und erster Bischof der
Kirche zu Salzburg; im 7. Jahrhunderte der heil. Kilian in
Franken; der Einsiedler Goar am Mein; der heil. Columban am
Bodensee; sein Gefährte, der heil. Gallus, kn der Schweiz; der
heil. Emmeran, Bischof zu Regensburg; im 8. Jahrhunderte der
heil. Willibrord, erster Erzbischof zu Utrecht; ganz vorzüglich aber
der große Apostel der Deutschen, der heil. Bonisacius, Erzbischof
zu Mainz, dessen eilfhundertjähriges Gedächtnißfest (t 5. Juni
755) mit großem Glanze gefeiert wurde; der heil. Modestus, der
Apostel der Karantancn; im 9. Jahrhundert das edle Brüderpaar,
die heil. Cyrillus und Methodius u. A. Mit ihrer apostolischen
Wirksamkeit begann für die bekehrten Völker eine neue Aera —
des Friedens, der Wohlfahrt, der Bildung.

Wir besprechen im Nachfolgenden die Verdienste, welche sich
die katholische Kirche speciell um die Aufhebuug der Sklaverei,
und um die Unterstützung der Armen und Kranken erworben hat.

Die Sclaverei, welche wir bei allen alten, und leider noch
in der Gegenwart bei einigen, sich sogar zu den Gebildeten rech¬
nenden Völkern antreffen, gehört mit unter die unseligen Früchte
des Abfalles von Gott, und ist demnach mit dem Hcidenthume
enge verbunden. Ueber allen Begriff traurig war das Loos eines
Sclaven im Alterthume; und zwar nicht nur unter den sogenann¬
ten Barbaren, sondern auch unter den Griechen und Römern.
Einzelne Ausnahmen stellen wir nicht in Abrede. — Der Sclave
wurde als ein Wesen betrachtet, das an sich niedrigerer Art sey,
als der Freie; er sey, meinte man, nur zum Dienste Anderer auf
der Welt; der Herr dürfe mit ihm ganz nach Gutdünken, wie mit
einer Sache schalten. In früherer Zeit konnte, auch unter den
Römern, der Herr seinen Sclaven tödren, ohne zur Verantwor¬
tung gezogen zu werden; denn es galt der Grundsatz: „Servile



391

eaplit nullum siis babet^. Später, unter den Kaisern, nahm zwar
die Gesetzgebung die Sclaven tbeitweise unter ihren Schutz, —
so Antoninus Pius — welcher aber doch nicht hinreichte, sie vor
den ärgsten Mißhandlungen zu bewahren. Daker ihre moralische
Vcrdoröenheit; ein schon länger gebrauchter Sclave war eben sei¬
ner Laster wegen nicht so leicht zu verkaufen, als ein Neuling.
Auch unter den römischen Kaisern noch blieben Ehen von Freien
mit Sclaven strenge verboten; unter einander kouuten diese um
so weniger eine solche eingehen, weil ihnen, nach heidnischer An¬
sicht, die Persönlichkeit fehlte. Ihre Verbindung war nur
ein Eontubernium, d. h. ein bloß faktisches, nur nach dem Na¬
turrechte geltendes Verhältniß; eine reine Fiction. (Siche Dr.
I. Döllinger's Hippolytus und Kallistus S. 167 u. ff.)

Und wie zahlreich war die Klaffe dieser unglücklichen, völlig
rechtslosen Geschöpfe! Mancher Herr hatte deren tausend; man¬
cher römischen Dame mußten an zweihundert Sklavinnen für ihre
Toilette zu Diensten stehen, und wehe Jener, die beim Aufputzcn
ihrer Gebieterin nur das Geringste übersah!

Was Griechenland betrifft, so zählte Attika zur Zeit des De¬
metrius Phalereus (um 307 v. Ehr.) 400,000 Sclaven. Unter
den alten Spartanern, von denen ein griechischer Spruch sagte:
„Nirgends ist der freie Mann freier, nirgends der Sclave mehr
Sclave, als in Sparta", war ein ganzer Stamm, die Heloten,
zur Sklaverei verdammt. So überaus unmenschlich verfuhr mau
mit ihnen, daß es den spartanischen Jünglingen von Zeit zu Zeit
erlaubt wurde, gegen sie, wie gegen wilde Thiere auf die Jagd
zu gehen, und den ersten besten Heloten, besonders, wenn er we¬
gen seines Muthcs, und seiner Kraft zu fürchten war, niederzu¬
stoßen. Diese Menschenjagd hieß kr^pwm (xeunre,--), und wird
von Einigen sogar für die gesetzliche Einrichtung des Dvkur^ (im
9. Jahrhunderte vor Ehr.) gehalten. In der späteren Geschichte
sinken sich Beispiele von Maßregeln, wodurch Tausende von He¬
loten auf einmal heimlicher Weise getödtct wurden. (K. F. Bccker's
Weltgeschichte 1. Bd. S. 244 u. ff.)

Mehrmal geschah cs, daß die Verzweiflung die Sclaven zu
furchtbaren Aufständen trieb. Um 134 vor Ehr. empörten sich
70,000 derselben unter einem entschlossenen Anführer, Euuus, auf
Sicilien; ein anderer Anführer solcher Banden war Klcon. Die
Insel ward von ihnen gräulich verwüstet; mit Mühe wurden sie
nach vier Jahren vom Eonsul Nupilius bezwungen. Um 104 vor
Ehr. brach ein zweiter Sclavenaufruhr auf Sicilien aus, unter
einem gewissen Salvius, der auch erst im vierten mkrc vom Eon-
sul M. Aquilins gedämpft werden konnte, ^. er für Rom gefähr¬
lichste Sclavenaufstand war aber jener, welchen /3 vor Ekr.
Spartacus, ein kriegsgefangener Thracicr, und dann als (>ladia-
tor verkauft, (so hieße» die Sclavcu, welche im Amphitkcatcr zur
Belustigung der gewiß nicht humanen Zuschauer mit wilden Tkie-
ren oder auch mit Fechtern auf Leben und Tod kämpfen mußten)



392
erregte. Erst durch M. Licinius Craffus und Cu. Pompejus wurde
ihm ein Ende gemacht. —

Daß auch unter den alten heidnischen Deutschen der Sclave
kaum mehr als das Thier galt, kann nm so weniger befremden. —
Wie Erinnerungen an einen einstmaligen besseren Zustand, in wel¬
chem noch keine Sklaverei war, kommen uns einige heidnischen
Feste und Institutionen vor, — wie freundliche Sonnenblicke in
die Nacht des tiefsten Sklaven-Elendes. So die Saturnalien,
um die Zeit unserer Weihnachten, an welchem Feste die Sclaven
mit den Freien speisten, und sogar von ihnen bedient wurden; ein
ähnliches Fest zu Cydonia auf der Insel Creta, und in Attika
schon zur Zeit Cecrops (um 1582 v. Chr.). Auch gab es hie
und da Asyle, wohin sich bedrängte Sklaven flüchten konnten;
als: der Tempel des Hercules zu Canobus in Aegypten; in Rom
die Vestalinnen, die Tempel, Statuen, und Altäre der Götter
und Kaiser. — Doch dies waren, so zu sagen, nur augenblick¬
liche Unterbrechungen der Sclavcnleiden; die Wurzel des
Uebels, die in der grundfalschen heidnischen Anschauung vom Men¬
schen bestand, blieb dadurch unangetastet.

Was sagten denn aber die Philosophen dazu; was thaten
sie zur Aenderung eines die Menschheit so tief verletzenden Ver¬
hältnisses? Plato's eigene Ansicht hierüber läßt sich mit voller
Bestimmtheit nicht angeben; nämlich ob er wohl die Sklaverei
als eine natürliche Einrichtung ansah, welche ans der dem Skla¬
ven ursprünglich innewohnenden niedrigeren Seele herstamme?
Es kommen in seinen Schriften, als: im Staatsmanne, und vor¬
züglich: in den Gesetzen, allerdings Stellen vor, die einer milde¬
ren Behandlung der Sklaven das Wort reden; aber über die N a-
tur derselben läßt sich Plato nicht aus, sondern hat mehr die
praktische Seite der Frage im Auge. Das Gleiche gilt von eini¬
gen Stellen aus Cicero's Werken; namentlich von „den Pflichten";
aus den arrianischen Abhandlungen Epictet's (aus Hierapolis in
Phrygien, selbst einst Sclave eines Hausbeamten des Kaisers
Nero, dann Freigelassener); aus Plutarch (aus Chäronea in Böo¬
tien, s 120 n. Chr.), aus den Satnrnalien des Macrobius.

Hingegen erklärt Aristoteles die Sklaverei ohne Bedenken für
durchaus naturgemäß. Er spricht dem Sklaven zwar die Ver¬
nunft nicht ganz ab, während das Thier nur vom Instinkte ge¬
leitet sey; aber derselbe fühle mehr die Vernunft (dasVermögen
dazu), als er sie wirklich habe, (äo repnklioa lib. I. e. 1—7.)
Dieser schroffsten Betrachtungsweise gegenüber macht die unter
den Griechen und Römern unstreitig mildeste des Seneca einen
um so wohlthuenderen Eindruck. „Nicht die Natur schon, sagt
er, hat Jemanden zum Sklaven bestimmt. Mancher Sclave ist
vielleicht seiner Gesinnung nach freier, als der Freigeborene. —
Keine Dienstbarkeit ist schändlicher, als die freiwillige, — unter
der Herrschaft der Sünde. — Sklaven sollen freundlich behandelt
werden; damit auch sie den Herrn mehr hochschätzen, als



393

fürchten. Nicht darauf ist zu sehen, wieviel man den Sklaven
ungestraft leiden lassen dürfe, sondern was billig und gutsey."*)

So human aber auch diese Sprache seyn mochte, sie war doch,
weil die eines Einzelnen, viel zu schwach, um irgend eine» Ein¬
fluß auf die allgemeine Verbesserung des Sclavenzustandcs
auszuüben. Um hierin eine völlige Reformation durcbzusetzcu,
war eine höhere, als bloß menschliche Auctorität erforderlich. „Da
uns bekannt ist, — sagt Dr. A. Möbler in seiner Schrift: Bruch¬
stücke aus der Geschichte der Aufhebung der Sclaverei, eben über
Seneca — wie der Mensch auch obne Christus das Gute kennt,
und billigt, aber nur nicht recht ausübt, so werden wir auch hier
nur Veranlassung finden, das Loos des gefallenen Menschen zu
beklagen, der zwar über viele Verbältnisse des Lebens trefflich
denken und sprechen, aber obne Verbindung mit Cbristus dem Ge¬
danken keine wahre, Leben umbildende Kraft zu geben weiß."
(Gesammelte Schriften und Aussätze. II. Bd. S. 78. >

Aber, kann cingewendct werden, bestand denn nicht auch un¬
ter den Juden im alten Bunde die Sclaverei? — Darauf ant¬
worten wir, was der Herr, als er die Unauflöslichkeit der Ehe
im neuen Bunde lehrte, den Pharisäern entgegnete, die da spra¬
chen: „Warum hat denn Moses beso bl en, einen Scbcidcbricf zu
geben, und (das Weib) zu entlassen?" Er sagte: „Moses bat dies
euch eurer Herzenshärtigkeit wegen erlaubt (also nicht befoh¬
len); im Anfänge aber (d. i. vor dem Sündenfalle) war cs nicht
so." (Matth. Cap. 19, V. 7, 8.) Auch das Sclavenbalten war
den Hebräern nur aus dem Grunde gestattet, weil ste durch
die Offenbarung zu humaueren Gesinnungen erst allmälig heran¬
gebildet werden mußten, und weil die plötzliche Abstellung einer
unter allen alten Völkern so tief eingewurzelten Einrichtung nicht
thunlich gewesen. Indessen war die Lage der hebräischen Sclaven
eine ohne Vergleich günstigere, als derer unter den Heide». Das
mosaische Gesetz selbst hatte für sie gesorgt; ihr besseres Loos hing
nicht allein von der Gutmüthigkeit eines oder des andern Herrn
ab. Sie konnten Eigcnthum erwerben, und sich durch das Er«

*) „Luici ost egues llomsnus, out libertinus, out servus? Domino ex om-
ditione, out ex injuris noto." (ep. 31.) — „8ervus est? secl tonlose
libee onimo. 8ervus est? bno illi nocebit? Oslemie, gnis non sit.
^llus libiclini servit, slius »vsritise, »lius omkitioni, omnes lnnori. —
Dulls servilus lurpior est, qusm voluntorio." (ep. 47.) — „8ecv> sunt,
immo eontubernsles. 8ervi sunt? immo Iiumiles onuci. 8ervi sunt
immo conservi, si eoxitsveris tontunclem in utrosgue lieerv torlnnoe. —
kroverbium soctoturi loticiem esse bestes, guot servns. Don tistiemus
illos bostes, seli koeimus. — Vive enm servo clemenier. romilee
guoguv et in sermonem oclmitle, et in eonsilinm et in convictum.
Lolont te polins (servi) nuom timeont." (ep. 47.) — „servis inipe-
rore moclerste. lous est; et in moncipio coxUouclum est, non guontnm
iilucl impune poti possit, seči guontum tibi permiltot oegui bmunne n.i-
tiirs, guse porcere etiom coplivis et pretio poroti? gilbet." (ne clenien-
lis lib. I. cop. 18.)



394

worbene loskaufcn. (3. B. Mos. Cap. 25, V. 49.) Der Sklave
konnte zwar von seinem Herrn körperlich gezüchtiget werden; aber
dieser war rücksichtlich der Folgen nicht außer Verantwortung.
(Siebe 2. B. Mos. Cap. 20, V. 21; Cap. 2l, V. 20.) Wurde
der Sklave durch die Züchtigung, wenn auch nicht auf das Aergste,
verstümmelt, so ward er dadurch frei. (2. B. Mos. Cap. 21,
V- 26.) An allen Sabbat- und Festtagen sollten sie Ruhe ge¬
nießen (ebenda Cap. 20, V. 10.). Später wurden diese Begün¬
stigungen auch auf jene Sklaven ausgedehnt, welche nicht von
israelitischen Eltern geboren waren. Von den Eingeborenen heißt
es überdies (2. B. Mosts Cap. 21, V. 2.): „Wenn du einen
hebräischen Knecht kaufest, so diene er dir sechs Jahre; im sieben¬
ten (dem Sabbat-) Jabre soll er frei werden unentgeltlich".
Im Jubeljahre — welches nach sieben Jahreswochen cinfiel, also
das je fünfzigste war, gelangten, wie überhaupt alle armen
Israeliten zu ihrem Besitze, so auch Alle, die sich aus Armuth zu
Sklaven verkauften, wieder zu ihrer Freiheit. Und: „Welchem
du die Freiheit schenkest, — lautet eine Bestimmung (5. B. Mos.
Cap. 15, V. 13—15.) — Den sollst du nicht leer gehen lassen;
sondern ihm Wegzehrung geben. — Gedenk, daß auch du gedient
im Laude Aegypten, und daß der Herr dein Gott dich erlöset
hat; und darum gebiete ich dir nun also". — War dies nicht
menschenfreundlich? — (Siehe Dr. Jos. Fr. Allioli's Handbuch
der biblischen Alterthumskunde; politische Altcrthümer S. 72.)

Ungleich Höheres aber hat das Christen thum und
die Kirche geleistet. Dieser erst war cs Vorbehalten, die
Ketten zu lösen, in welche ein Mensch den Anderen geschlagen
hatte. Daß ein so schwieriges Werk nicht auf einmal durch¬
geführt werden konnte, versteht sich übrigens von selbst. Mit der
großen Wahrheit, welche die Kirche vortrug, daß nämlich feder
Mensch nach dem Ebenbilde Gottes erschaffen, zur Unsterblich¬
keit bestimmt, durch das Blut Christi nicht etwa nur von einem
zeitlichen, sondern von einem ewigen Elende erlöst worden; daß
Gott der Vater Aller, ohne Ausnahme, sey; daß, wie derWclt-
apostel lehrt (Coloss. Cap. 3, V. 11.) „kein Unterschied mehr be¬
stehe zwischen Heiden und Juden, Beschneidung und Vorhaut,
Barbaren und Skythen, Knechten und Freien; sondern Alles und
in Allem Christus sey" — mit dieser Wahrheit, wenn und wo sie
sich Anerkennung verschaffte, war die Sklaverei in der Länge der
Zeit durchaus nicht zu vereinbaren. In seinem Fundamente war
das aller Humanität Hohn sprechende Institut schon erschüttert,
und unhaltbar geworden, wenn auch die äußeren Verhält¬
nisse der Sklaven nicht sogleich eine augenfällige Veränderung
erfuhren.

„Uebcrwindung der Sklaverei, — sagt Dr. Döllinger in H>p-
polytus und Kallistus, S. 177, — wie sie im römische» Reime
bestand, war eine der großen Aufgaben, deren Lösung der christ¬
lichen Kirche von der göttlichen Vorsehung gestellt war, — en"



A95

Aufgabe, welche nicht sowohl durch bewußtes und absichtliches
Streben der einzelnen Christen, oder der Bischöfe, als vielmebr
durch die stille natürliche Wirkung der in die heidnische Gesell¬
schaft eingedruugenen christlichen Grundsätze erreicht werden sollte.
Wohl mochte den einzelnen Kirchenlehrern und Bischöfen die Trag¬
weite dieser Grundsätze bezüglich der Sklaverei nicht immer klär
seyn; sie gaben sich wohl nicht Rechenschaft darüber, ob über¬
haupt ein völliges Aufbören der Knechtschaft, welche so tief mit
allen bestehenden Einrichtungen verwachsen schien, möglich sey,
und in welcher Weise die socialen Verhältnisse nach der Auflösung
dieses allgemein sür unentbehrlich gebaltenen Institutes sich ge¬
stalten sollten; das aber war doch Allen klar, daß cs so nicht
bleiben dürfe, und daß die christliche Kirche berufen sey, diese
Millionen allmälig aus der Versunkenheit, in die sie das römische
Heidenthum hinabgedrückt hatte, zu erheben."

Nach der ergreifenden Schilderung des rcchtslosen Zustandes
der Sklaven unter den Heiden, fährt derselbe Autor fort (S. 180):
„Da trat eine Gesellschaft im römischen Reiche auf, in deren
Schooße Freie und Sklaven gleich seyn sollten — die Kirche.
Diese Gleichheit der religiösen und kirchlichen Rechte
konnte die Kirche sogleich geben, und sie tbat es; das Uebrige
mußte das Werk der Zeit seyn. Mit der sittlich religiösen
Erziehung der Sklaven mußte sie den Anfang ihrer Erbebung
machen. Sie lehrte, wie Origenes (aävors. Oelsnm lib. UI. 54.)
sagt, die Knechte durch den Glauben sich eine freie Gesinnung
anzneignen, und so zur Freiheit zu gelangen. Hier wurden auch
Sklaven kirchliche Aemter übertragen; hier gab es eine Klasse
von Personen, deren asketische Lebensweise es mit sich brachte,
daß sie auf die Dienste von Sklaven verzichteten. Bis ins dritte
Jahrhundert hatte die Kirche durch die ihr innewohnenden Kräfte
so viel erreicht, daß ein christlicher Sklave sicher durchschnittlich
ein edleres, besseres, zur Erfüllung der höheren Ehestandspflichten
tüchtigeres Wesen war, als ein römischer Senator oder Patrizier,
wie sie uns die Geschichte fencr Zeit zeigt."

Wie wahr dies sey, beweist die heil. Schrift selbst, und die
Geschichte der Kirche unmittelbar nach den Tagen der Apostel.
Zunächst nur die Umgestaltung des inneren Menschen be¬
zweckend, ließen diese die äußeren Verhältnisse an sich, wie sie
waren. Ohne Unterschied wandten sie sich mit der frohen Bot¬
schaft vom Reiche Gottes an Freie und Sklaven. Den christlichen
Sklaven schärfen sie Gehorsam ein gegen ihre Herren, und zwar
sowohl die harten, als die milden. (Ephes. Cap. 6, V. 5; Coloff.
Cap. 3, V. 22—25; I. Petri Cap. 2, V. 18.) Der als Sklave
zum Heile Berufene solle mit seinem Loose nicht unzufrieden seyn,
und bleiben, was er ist; denn wer im Herrn berufen ward als
Knecht, ist ein Freigelassener des Herrn (von der Sünde frei ge¬
macht durch den Erlöser); wenn er aber auch bürgerlich frei
werden kann, (auf gesetzlichem Wege), so mache er sich dies um



396
so mehr zu Nutzen. (I. Cor. Cap. 7, V. 21, 22.) — Aber nicht
minder wird den Freien zu erwägen gegeben (ebendaselbst), daß
sie Knechte des Herrn seyen, wie ihr Sclave. „Lasset ab, ermahnt
sie der Weltapostcl (Ephes. Cap. 6, V. 9.), von Drohungen (ge¬
gen eure Sclaven; d. i. behandelt sie liebevoll), denn ihr wisset,
daß ihr Herr auch der eurige ist im Himmel und daß bei ihm
kein Ansehen der Person ist." (Vergl. sä kln'Iom. v. 16.) Das
heißt die Art an die Wurzel des bösen Baumes legen.

Aus dem Werke des Origencs wider Celsus, der im zweiten
Jahrhunderte lebte, ist zu ersehen, daß damals schon das Chri-
stentdum unter den Sclaven segensreich wirkte. Es kann nicht
auffallen, daß sich diese ihm gerne zuwandtcn, — wenn sie anders
nicht bereits allzu roh und entmenscht waren, — sie konnten ja
nirgends besseren Trost finden, als in der Lehre Jesu. Die Kirche
nahm sich ihrer wahrhaft mütterlich an; sie bereitete sie all-
mälig vor für die äußere Freiheit, welche ihnen gleich
Anfangs gewiß nicht ohne den größten eigenen und ihrer Umgebung
Schaden hätte zu Theil werden können. Sie mußten erst fähig
werden, davon heilsamen Gebrauch zu machen. — Die Acten der
Märtyrer erzählen, wie viele Sclaven eben so muthvoll für den
Glauben starben, als irgend ein Freier.

Unter die Bemühungen der Kirche, die Sclaven sittlich zu
heben, gehört auch die"Verfügung des Papstes Kallistus in der
ersten Hälfte des dritten Jahrhundertes, welcher, einst selbst ein
Unfreier, zuerst vornehmen und reichen christlichen Frauen gestat¬
tete, sich mit Einem ihrer Sclaven — in kora ooelesiso — gültig
zu vermählen. (Siehe Dr. I. Döllinger's Hippolytus und Kalli¬
stus. S. 183.)

Wie milde im Anfänge des vierten Jahrhundertes die Skla¬
ven in den christlichen Familien behandelt wurden, entnehmen wir
aus Lactantius, der (äiv. lastit, lib. V. e. 16.) schreibt: „Wir ha¬
ben keine — eigentlichen — Sclaven; sondern sic gelten uns als
Brüder im geistlichen Sinne, und wir nennen sie auch Brüder;
in Beziehung auf Christus aber Mitknechte". Mehrere Kirchen¬
väter beförderten durch ihre Predigten und Schriften anders
konnten sie nicht einschreitcn — allmälig die allgemeine Ueberzeu-
gung bei den Besseren der Gläubigen, daß die Sklaverei unstatt¬
haft und unverantwortlich sey. So im Oriente vor Allen der
heil. Johannes Chrysostomus, Erzbischof zu Constantinopel (f 407),
der die Wurzel der Knechtschaft in der Allen gemeinsamen Sünde
erkannte, und weil Christus Allen gleich Erlösung gebracht, dar¬
aus folgerte, daß es in der christlichen Kirche keine Sclaverei nn
alten Sinne des Wortes mehr gebe; sondern nur mehr dem Na¬
men nach, die Sache habe aufgehört. „Wer ist ein Knecht,
fragt er, außer wer Sünde thnt? Die wahre Freiheit besteht "r
der Gerechtigkeit". — Im Abendlande machten sich diesbezüglich
insbesondere der heil. Ambrosius, Erzbischof zu Mailand (ff 397),
der heil. Augustinus, Bischof zu Hippo in Numidien (s 429),



397

und der heil. Petrus Chrysologus, Bischof zu Ravenna (1- 458),
verdient.

Schon sehr frühe, — bereits unter Kaiser Trajan — kom¬
men Beispiele von Christen vor, die aus religiösen Beweg¬
gründen ihren Sklaven die Freiheit schenkten. — Die Kirche
verwendete großen Theiles, ja erschöpfte oft ganz ihre Ein¬
künfte, und gab nicht selten die heiligen goldene» und silbernen
Gesäße her zur Loskaufung der Gefangenen. „Man solle die
Gefangenen zählen, wenn möglich, die sie losgekauft", — schreibt
schon der heil. Ambrosius (opist. 18. all Valentin.). Auch unter
den Germanen nahm durch die Bemühungen der Kirche die Scla-
verei anfänglich wenigstens eine humanere Form an, bis sie
gänzlich aufhörte, was gerade in dem meist so schwarz geschilder¬
ten Mittelalter noch der Fall war. Besonders einflußreich wirk¬
ten auf die Aufhebung der Sclaverci die Klöster, indem sie, mit
wenigen Ausnahmen, die ihnen zugleich mit den überkommenen
Gütern, oder von den ins Kloster eintretendcn Reichen geschenk¬
ten Sklaven frei ließen; auch der Umstand trug nicht wenig dazu
bei, daß Unfreie — freilich mußten sie ehevor cmancipirt seyn —
in den Priesterstand ausgenommen wurden.

Concilien und Päpste sprachen sich bei verkommender Veran¬
lassung energisch aus sowohl gegen das Halten von Sklaven,
als auch gegen den Handel mit ihnen, und ihren Verkauf an die
Juden, Mohamedaner und heidnischen Ungläubigen. Papst Gre¬
gor III. trug in einem Schreiben an den heil. Bonifacius v. I.
72l. Diesem auf, möglichst Sorge zu tragen, daß Niemand mehr
einen Sklaven an die Heiden verkaufe, die ihn dann opfern. Wer
dies thue, müsse der für Mörder bestimmten Kirchcnbuße unter¬
worfen werden. Unter den einzelnen Bischöfen zeichnete sich dies¬
falls vorzüglich aus der heil. Agobard, Erzbischof zu Lyon unter
Kaiser Ludwig dem Frommen. — Der katholischen Kirche ist es
zu verdanken, daß gegen das Ende des zehnten Jahrhundertcs im
ganzen ehemaligen fränkischen Reiche, selbst im nördlichen Deutsch¬
land , welches am spätesten bekehrt wurde, gar keine Sklaven
mehr verkauft wurden. Unter dem Einflüsse der Kirche war auch
die bürgerliche Gesetzgebung überall den Sklaven günstiger ge¬
stimmt worden.

Der der Kirche von jeher innewohnende Geist wahrer Hu¬
manität hat im zwölften Jahrhunderte sogar einen eigenen Or¬
den ins Leben gerufen, welcher sich der Loskaufung, zumal in die
Gewalt der Sarazenen gefallener Christensclavcn widmete. Jo¬
hann von Mata, geboren 1160 in der Provence, im Vereine mit
dem Eremiten Felir von Valois, einem Prinzen aus französisch-
königlichem Geschlechte, war der Stifter desselben. Papst Jnno-
cenz HI. genehmigte ihn; die Mitglieder erhielten den Namen
„Trinitarier", weil alle ihre Kirchen der allcrhcil. Dreieinigkeit
geweiht seyn sollten; auch: Mathuriner, von dem, dem heil. Ma-
thurius gewidmeten Gotteshause, welches ihnen zu Paris geschenkt



398

worden war. Am weißen Kleide trugen sie ein roth-blaues Kreuz.
Vierzig Jahre nach ihrer Stiftung besaßen sie bereits 600 Häuser
in beinahe allen europäischen Staaten. Der dritte Thcil ihrer
Einkünfte mußte statutenmäßig zum Loskaufe verwendet werden. —
Petrus Nolascus, ein vornehmer Laie, gleichfalls aus Frankreich,
gründete in Verbindung mit Raimund von Pennaforte, und dem
Könige Jacob I. von Ärragonien 1218 einen Ritterorden mit der
nämlichen Bestimmung, der sich unter den Schutz der seligsten
Jungfrau stellte — daher sein Name: vrsto k. l>lnri'no cis meeeosts
restomtloiii's cnptlvonim. Papst Gregor IX. bestätigte ihn. Außer
den drei gewöhnlichen Ordensgclübden legten die Mitglieder noch
ein viertes ab, welches sie verpflichtete, wenn nöthig, sogar ihre
persönliche Freiheit als Lösegeld für die Gefangenen hinzugeben. —
Das „philosopbische Jahrhundert", und auch noch das neunzehnte,
baben in den Besitzungen dieser Orden, zumal in Frankreich und
Spanien, aufgeräumt; — wahrscheinlich aus „philanthropischen"
und „Humanitätsrücksichten". (!?)

Wie warm hat sich die Kirche der armen Indianer im ne»
entdeckten Amerika angenommen! In der That höchst empörende
Mißhandlungen mußten dieselben von den Spaniern erdulden.
Da fanden sie Verthcidiger an den Geistlichen, zumal an den Do¬
minicanern, welche nach der neuen Welt gekommen waren, um
dort das Evangelium zu verkündigen. Sie predigten mit Eifer,
wenn auch oft vergebens, gegen die sogenannten Rcpartimcntos,
wodurch die Eingcbornen als Sklaven, wie Arbeitsthiere, zum
härtesten Frohndkenst in den Bergwerken an die Eroberer vcrtheilt
wurden. Unauslöschlich glänzt in den Annalen der Menschlichkeit
der Name: Bartholomäus de Las Casas. Geboren zu Sevilla
1474, zuerst Weltpricster, dann Dominikanermönch, machte er sich
die Befreiung der unglücklichen Indianer aus ihrer unerträglichen
Lage zur Lebensaufgabe. Zwölfmal war er aus Amerika nach
Spanien gereist, um von der Regierung die Freigebung seiner
mit der Ausrottung bedrohten Schützlinge zu erbitten; nichts
konnte ihn entmuthigen; und noch als Bischof von Chiapa in
Merico glühte er für die Ausführung der schönen Idee, welche
ihn ganz beseelte. In einer eigenen Ächrift forderte er die Beicht¬
väter auf, keinem Spanier die Absolution zu ertheilen, welcher
feinen amerikanischen Sklaven die Freiheit vorenthalte. Sämmt-
liche Bischöfe der neuen Welt billigten auf einer zu Merico ge¬
haltenen Versammlung diese Verfügung. Nur getrieben von der
ängstlichen Besorgniß, die cingeborncn schwachen Indianer würden
in Kürze vollkommen vertilgt werden, ging de Las Casas in den
schon vor ihm von Anderen gemachten, und theilweise ins Werk
gesetzten Vorschlag ein, dieselben bei den überharten Arbeiten in
den Minen und Pflanzungen durch die viel stärkeren, aus Afrika
eingeführten Neger zu ersetzen. Ganz ungegründet aber ist die
Meinung: de Las Casas sey der Urheber des Handels nut
Negern nach Amerika. Die Gräuel dieses Menschenhandels konnte



399
der edle Man» nicht vorherahnen, er darf dafür also anch in keiner
Weise verantwortlich gemacht werden. Seine Absicht war die beste,
nur vielleicht zu wenig überdacht. — Nachdem er seine bischöfliche
Würde 1551 niedergelegt, und meist zu Valladolid gelebt batte,
starb er im Jabre 1566 zu Madrid. — Die Päpste Paul III.
(1537), Urban VIII. (1639), Benedict XIV. (1741), und neuer-
lichst Gregor XVI. (1839) erhoben ihre apostolische Stimme ge¬
gen den die Menschheit entehrenden Handel mit Negern.

Wir verkennen und unterschätzen durchaus nicht die Bemü¬
hungen Englands, welches in neuester Zeit nicht nur in seinen
eigenen Colonien die Sclaverei aufhob; sondern zur Unterdrückung
des Handels mit Sclaven auch Verträge mit fremden Staaten
abschloß; viele mit Sclaven befrachtete Schiffe aufbringt und die
Unglücklichen in Freiheit setzt. Was sich auf diesem Wege er¬
reichen läßt, kann erzielt werden. Der katholischen Kirche stehen
keine physischen Gewaltmittel zu Gebote. Aber auch in der Ge¬
genwart sucht sie das Uebcl mit denselben geistigen Waffen,
wie einst vor Jahrhunderten, zu bekämpfen und mit der Wur¬
zel auszurotteu. Und mit dem Beistände des Herrn wird sie
gewiß nicht fruchtlos arbeiten. Sie hat ihre Missionäre nach
Centralafrika, der Wiege des Sklavenhandels, entsendet, und das
höchst schwierige Werk der Christianisirung der Neger unter dem
Schutze der Gottesmutter begonnen. Die „8teIIa mstutina" (so
heißt das Schiff, welches den apostolischen Pro-Vikar, Dr. Ignaz
Knoblecher, mit seinen bisherigen, beinahe ausschließlich dem öster¬
reichischen Kaiserstaate angehörigen Gefährten, dorthin brachte)
kündet den von Natur gutmütigen Schwarzen die Morgenröthe
ihrer geistigen und leiblichen Freiheit an. Haben sie sich einmal
im Lichte des wahren Glaubens kennen und lieben gelernt, dann
werden sie nicht mehr selbst ihre gefangenen Feinde, ja ihre eige¬
nen Kinder, auf die Sclavenmärkte treiben. Möchten sie nur
auch vor den Hetz-Jagden fremder Barbaren auf sie, durch
die starke Hand humaner Regierungen gedeckt werden!

Es ist bekannt, wie in unseren Tagen ein einfacher katholi¬
scher Priester— Nic. Olivieri aus Genua — schon viele (über500)
Negerkinder auf den Sclavenmärkten Afrika's aufgekauft, und sie
zur christlichen Erziehung meist in Klöstern — auch in Oester¬
reich — untergebracht habe. Einst in ihre Heimat zurückgekehrt,
sollen sie dort als eben so viele Missionäre wirken! — So erstirbt
in der Kirche jener Geist nicht, trotz der Ungunst der Zcitverhalt-
nisse, welcher ehedem die schon geschilderten Orden und andere
ähnliche Vereine geschaffen hatte. Der Herr liebt cs, '«seiner
Kirche aus kleinen, scheinbar unbedeutenden Anfängen Großes
hervorzubrinqen; gewiß, er kann auch hierin das Gleiche thun.

Im „freien" Nordamerika besteht in einigen der vereinigten
Staaten, zumal den südlichen, die Sclaverei noch bis zetzt.
Wurde ja in jüngster Zeit in Kansas die sogenannte Frelbodcn-



400
Partei von den Sclavenzüchtern sogar bekriegt! Wir hoffen,
daß sie — die Sclaverei — mit dem Vordringen der katholischen
Wahrheit mehr und mehr schwinden werde.")

Fortsetzung.
Zu allen Zeiten hat die Kirche den Armen eine ausneh¬

mende Sorgfalt angedcihen lassen, und die Unterstützung dersel¬
ben den Gläubigen als eines der verdienstlichsten Werke anem¬
pfohlen. Welch ein Geist der hierin thätigen Liebe schon in der
ersten Gemeinde zu Jerusalem waltete, erzählt die Apostelgeschichte:
„Es waren alle Gläubigen beisammen, und hatten Alles gemein¬
schaftlich", Cap. 2, V. 44., was Cap. 4, V. 32, 34, 35. näher
dahin erklärt wird: „Die Menge der Gläubigen aber war Ein
Herz und Eine Seele; auch sagte nicht Einer, daß Etwas von
Dem, was er besaß, sein sey; sondern sic hatten Alles mit ein¬
ander gemein. — Es war kein Dürftiger unter ihnen. So viel
ihrer nämlich Aecker oder Häuser besaßen, verkauften selbe, brach¬
ten den Werth dessen, was sie verkauft hatten, und legten ihn zu
den Füßen der Apostel. Es wurde aber Jedem zugetheilt, je
nachdem er bedurfte".

Daß diese Gemeinschaftlichkeit des Besitzes nicht von den
Aposteln unbedingt geboten war, als wenn sie das Eigenthums-
recht des Einzelnen aufgehoben wissen wollten, geht aus den
Worten Petri an Anamas hervor: „Warum hat der Satan dein
Herz versucht, daß du lögest dem heiligen Geiste, und zurückbc-
hieltcst von dem Werthe des Ackers? Blieb er nicht als un¬
verkauft dein eigen? und als verkauft, war derVcr-
kaufswcrth nicht in deiner Macht?" (Apostelg. Cap. 5,
V. 3, 4.)

So begegnet uns denn hier eine Art „Comniunismus";
aber wie unendlich verschieden von Dem, welchen die Propaganda
des Umsturzes in unseren Tagen prediget! Jener war ein Werk
der freien Liebe; Dieser will durch Gewalt sich Geltung ver¬
schaffen; — Jener dachte nicht daran. Jemandes Rechte zu ver¬
letzen; Dieser geht von dem Grundsätze aus, daß Eigcnthum
Diebstahl sey!

Was in dem noch engen Kreise der Gläubigen zu Jerusalem
wohl möglich war, ließ sich später, als die Kwche an Ausdeh¬
nung gewann, freilich in dieser Form nicht mehr allgemein aus¬
führen.

') Das weibliche Geschlecht hat auch erst dem Christenthume und der Kirch«
seine Befreiung aus dem entwürdigenden Verhältnisse zu verdanken, in
welchem cs sich früher unter den Heiden befand, und wvhl noch seht in
nicht christlichen Ländern z. B. unter den Mohamedanern, seufzt. Früher
Sclavin des Mannes ist das Weib durch Christus und seine Kirche
zur Gefährtin des Mannes erhoben — emancipirt worden.



401
Es ist bekannt, daß die Apostel eben zunächst der Armenpflege

wegen die sieben Diakonen, unter ihnen den heil. Stephan, be¬
stellten; aber sie selbst entledigten sich derselben demnngeachtet
nicht ganz. Der heil. Paulus schreibt an die Corinther l. Cap. 16,
V. 2—4.: „Am ersten Tage der Woche (d. i. am Sonntage) lege
ein Jeder von euch bei sich zurück, und thu' in den Schatz, was
ibm gut dünkt. Wenn ich gegenwärtig seyn werde, so will ich
Diejenigen, welche ihr schriftlich für tauglich findet, nach Jerusa¬
lem senden, daß euere Gabe — den dortigen Armen — überbracht
werde. Wenn cs Werth ist, daß auch ich reise, so sollen sie mit
mir reisen". Vergl. II. Cor. Cap. 8 und 9.

Durch die gemessensten Verordnungen machte die Kirche be¬
sonders den geistlichen Pfründnern, Bischöfen und Priestern, die
Unterstützung der Dürftigen zur strengen Pflicht, und rief ihnen
immer wieder in das Gedächtniß zurück, daß das Pfründen-Ein-
kommen, insoweit es die Bestreitung des anständigen Lebensunter¬
haltes übersteigt, Armengut sey. Die größten, heiligsten Hir¬
ten gingen mit ihrem Beispiele hierin voran. Sie schrankten ibre
Bedürfnisse auf das Maß des Nothwendigstcu ein, um desto reich¬
licher austheileu zu können. Der heil. Carl Borromäus, Cardinal
und Erzbischof zu Mailand, (4 1584) verschenkte an Einem
Tage an die Armen den Erlös eines verkauften Fürstcnthumes,
mit 40,000 Ducaten; ein anderes Mal 20,000, welche ihm wa¬
ren legirt worden. Nur der kleinste Theil seines bedeutenden Ein¬
kommens war für den Haushalt bestimmt. Während der Hun-
gersnoth 1569—70 zeigte er sich so recht als guten Hirten seiner
überdies von einer pestartigen Krankheit schwer bcimgesuchten Ge¬
meinde. Als sein Vermögen erschöpft war, bat er in eigener
Person die Reicheren um Almosen für die Dürftigen. Zur Zeit
der Pest im Jahre 1576 gab er seine Kleidung, Decken u. dgl.
für die Armen und Kranken her. Eines Abends in seine Woh¬
nung zurückgekehrt, fand er darin kein Brod mehr, noch auch Geld,
um solches zu kaufen.

Ebe» so wenig fehlte cs je bis heute unter den katholischen
Laien am opferfreudigen Wohlthätigkeits-Strebcn, aus rein re¬
ligiösen Motiven; — viele Laien-Vereine sind auch in unse¬
ren Tagen wieder, in fast allen bedeutenderen Städten zur Unter¬
stützung zumal verschämter Hausarmen gegründet worden.*)

Eine überaus ehrwürdige Bruderschaft ist die „Misericordia" zu Flo¬
renz. Während der Cholera (im Juli und August I855> batten di«
Mitglieder derselben vollauf Beschäftigung, dfe von der Seuche Befallenen
im dritten und vierten Stocke der Häuser auf ihre Arme zu nebmen, und
in Sänften geleqr auf ihren Schultern in das Hospital zu tragen. ---
Unter der schwarzen Bekleidung, das Gesicht bis au; die.lugen verhüllt,
befanden sich zarte Jünglinge aus edlen Faml.en geistliche Würdenträ¬
ger, geachtete Kaufleute und Männer aus der niederen «lasse des Vol¬
kes. Als die Cholera nachließ, trennten sich d,e Bruder der Mi,er,cor-
dia in der Stille; von keinem Einzelnen erfuhr man die Verdienste,

2S



402
Nicht zu läugnen ist, daß stch der Pauperismus insbesondere in

den Städten mehrt, und die Noth Vieler Abhilfe nothwendig macht.
Wer soll diese leisten? Der Staat reicht mit seinen Mitteln nicht
überall aus; die Privatwohlthätigkeit wird noch eher erschöpft.
Die Kirche vermag da unstreitig das Meiste, denn sie weckt
und nährt den christlichen Gem eilig ei st, und, was noch höher
anzuschlagen, sie arbeitet auch auf die sittliche Hebung
und Beruhigung der Armen hin. Sie stellt sich als Mitt¬
lerin zwischen Diese und die Reichen. Was sagt sie zu den Ar¬
men? Daß unverschuldete Armuth keine Schande sey; daß der
Sohn Gottes selbst unsertwegen so arm geworden, daß er nicht
so viel sein Eigen nennen konnte, um sein Haupt darauf zu le¬
gen; daß er die geduldigen Armen selig preise; daß die ungleiche
Vertheilung der irdischen Güter nicht ohne Gottes Wissen und
Willen Statt habe, und daß das Eigenthums-Rech t sich auf seine
Anordnung stütze, also an sich unantastbar, und der Cominunis-
mus im Sinne der Radikalen völlig un christlich, vor Gott
ein Gräuel sey. Aber auch den Reichen gibt sie zu bedenken,
daß sie nicht unverantwortliche Herren, sondern vor Gott
nichts als Nutznießer und Verwalter der zeitlichen Güter
scyen; daß Wohlthun nicht ihrem Belieben anheimgestellt, son¬
dern Pflicht, und für sie Bedingung des ewigen Heiles sey;
daß es zudem in ihrem eigenen Interesse liege, der ihrem Besitze
sonst drohenden Gefahr zuvorzukommcn u. dgl.

Gewiß die Kirche verstellt es am besten, die Thränen der
Armuth zu trocknen, indem sie Diese zur Ergebung aufmuntert,
und ihr als überschwenglichen Ersatz für Vergängliches Ewiges
in Aussicht stellt. Und schon auch hienieden bietet sie, als Bürg¬
schaft dereinstiger Ausgleichung, den Armen die nämlichen gei¬
stigen Güter an, wie den Reichen; sie theilt ihnen dieselbe»
Gnadenmittel mit, vereiniget sie, ohne Unterschied, am nämlichen
Tische des Herrn. Alles dies ist unendlich mehr Werth, als, was
der der christlichen Charitas ermangelnde Humanismus allein
auszurichten im Stande wäre. — Tanzbälle und Theaterspiele zu
Gunsten der Hungernden genügen noch nicht. —

Das Gesagte hat beziehungsweise auch auf die Kranken
Anwendung. In der Sicbenzahl der heil. Sacramente, welche
die katholische Kirche ausspendct, befindet sich Eines, ausschließ¬
lich für schwer Erkrankte — die letzte Oelung; eine Tröstung,
deren sich die Angehörigen anderer Confessionrn nicht erfreuen.
Krankenbesuch ist Eine der Hauptpflichtcn des katbolischen Seel¬
sorgers ; keine Unbequemlichkeit, keine noch so augenscheinliche Ge¬
fahr der Ansteckung, ja selbst der gewisse Tod nicht darf ihn von
ihrer Erfüllung abhalten. — Doch auch zur Linderung der leib-

noch veröffentlichte man die Namen. — Einer bat sie wohl ausgezeich¬
net ; der versprochen, dasi keine christliche LiebeStbat, ob auch im Verbor¬
genen vollbracht, ihres Lohnes im Himmel verlustig gehen werde.



403
lichen Noth der Kranken thut die Kirche, was in ihren Kräften
liegt. Sie ermahnt alle ihre Mitglieder, die Worte des Kierrn
zu beherzigen, der zu den Gerechten am Gerichtstage sprechen wird:
»Ich war — in den Leidenden — krank, und ihr habt mich be¬
sucht" (Matth. Cap. 25, V. 36.) ; „darum kommet, ihr Gesegne¬
te« meines Vaters!" Und zu jeder Zeit haben wirklich diese Worte
Beherzigung gefunden. Wer zählt die Spitäler und Krankenhäu¬
ser, welche die Kirche und fromme Privaten, zumal im Mittel¬
alter, erbauten? Wie höchst verdienstlich wirkten einzelne Gläu¬
bige und Vereine in dieser Richtung! Das Beispiel der heiligen
Elisabeth, Laudgräfin von Thüringen und Hessen (f 1231), welche
in dem von ihr zu Marburg errichteten Hospitale in den Kran¬
ken Christo diente, steht nicht als Seltenheit in der katholischen
Kirche da. Orden mit der Hauptbestimmung der Krankenpflege
wurden mehrere gestiftet. Wir deuten nur auf jene» der barm¬
herzigen Brüder (vom heil. Johann von Gott, f 1550) und der
barmherzigen Schwestern, (vom heil. Vincenz de Paula, 's 1660),
dieser sichtbaren Engel der leidenden Menschheit hin. Eben weil
sie sich durch Gelübde zum Krankendlenste verpflichten, geben
sie sich demselben desto nngethcilter hin. Auch die Gegenwart
beweist dies zu Genüge; die blutgetränkten Schlachtfelder der
Krim, und die Militärlazarethc im Oriente wissen davon zu er¬
zählen; sogar die Mohamedaner konnten den sich aufopfernden
christlichen Schwestern ihre Bewunderung nicht versagen.*)

Ob also wohl die katholische Kirche, in welcher solche Er¬
scheinungen anzutreffen, wisse, und übe, was des Namens
»Humanität" werth ist?-

Wir können uns nicht cntbalten, zum Schlüsse folgende schöne
Stelle aus Card. N. Wiscman's Abhandlungen, 1. Bd. S. 135,
hier folgen zu lassen. »Wo wird die practische Lehre der Parabel
Jesu vom barmherzigen Samaritan verstanden und befolgt? Ge¬
schieht dies durch Armengesetzc oderWohlthätigkeits-Verciue, oder
Bcttlervercinigungen? sicherlich nickt! Geh hin in die Caridad
in Sevilla, und betrachte jenes Gemälde von Murillo, das einen
Mann vorstellt, der, nicht prangend in idealer Schönheit, aber
einfach, ernst, mit seiner Arbeit beschäftiget ist; der nämlich einen
obnmächtigen, hülfloscn Menschen ins Spital trägt, mit einem
Engel an seiner Seite, der sich geehrt zu fühlen jchciut, ihn un¬
terstützen zu dürfen. Dies ist ein katholischer Samaritan — der
hcil. Johann von Gott. Oder sieh in Granada, wo er im er-

*) Bei den Protestanten haben die Diakonissen eine ähnliche Bestimmung
wie die katholischen barmherzigen Schwestern crbalicn. Wahrend des
orientalischen Krieges bemächtigte sich auch der Engländer ^r Wunsch
nach einer solchen Pstege. Daher die Mission del -!ls; Nightingale.
Sogar di- Russen sahen sich nach barmherzigen Schwestern um. Am 0.
<l8) November 18S4 sind die „von der Erholung des Kreuzes" aus
Moskau — eine neu gegründete Gesellschaft — in die Krim abgereist.

26 *



404
leuchteten Spitale wie ein rettender Engel, aufrichtend, stär¬
kend, tröstend von einem Kranken zum andern geht. Oder geh
tun in die eisige Wildniß des Bernhardbcrgcs, und besuche
diese Männer, welche sich ibren schauerlichen Aufenthalt ge¬
wählt haben, bloß, um im Stande zu scyn, von den Schnee-
lawincn oder Abgründe» gefährdete Reisende zu retten, und sie
um Christi willen in ihr Hans aufzunehmen, und dort zu erwär¬
men und zu erquicken. Ja — sie haben sogar in der Uneigen¬
nützigkeit ihrer Nächstenliebe ihre samaritanische Gesinnung auf
den Jnstinct von Hunden übertragen, und diese ihre stummen und
treuen Verbündeten gelehrt, mitten in die finstere Nacht hinaus¬
zugehen, und unter dem Geheul der Windstöße auf die Klagen
der verunglückten Reisenden zu hören, und wenn sie Einen gefun¬
den haben, ihn mit ihrem Athcm zu erwärmen, und mit dem Vor¬
rath, den sie an sich tragen, zu erfrischen, und ihn in's Kloster
zu schleifen, oder wenn er jung ist, zu tragen, was sie mit we¬
delndem Schweife und funkelndem Auge tbun, als hätten sie einen
Fang gemacht, der mehr werth ist, als ein Hase oder ein Reb¬
huhn.*) — Oder geh hin in jeden Welttheil, und sieh die barm¬
herzige Schwester, wie sie den Kranken und Verwundeten mit ih¬
ren eigenen Händen pflegt; wie sie den alten Veteranen, der in

*) Solcher Hospize auf den Alpenhöhen gab cS ehemals mehrere. Vielleicht
das älteste ist das im 9. Jahrhunderte vom Kaiser Ludwig dem From¬
men auf dem Mont-CeniS errichtete. Auf dem großen St. Bernhard be¬
stand jedenfalls schon zur Zeit der Römer ein heidnisches Heiligthum,
sein Tempel des Jupiter Penninus), an das sich Anstalten für das Un¬
terkommen Reisender angeschlvssen haben mögen. Ein christliches Kloster
auf der Höhe des Berges wird im 9. Jahrhunderte erwähnt; das jetzige
Hospiz (7670' hoch) gründete aber im Jahre 962 ein edler Savoyarde,
Bernhard von Menthon (am See von Anecy), der Apostel der Alpen. —
Stiftungen gleicher Art machte um 1340 Graf Humbert II. von Brianyon
auf dem Mont-Genöve, dem Col de Lautarct, und anderen Bergen. —
Ein Hospiz auf dem St. Gotthard wird schon im 13. Jahrhunderte er¬
wähnt; doch erhielt cS seine jetzige Gestalt erst im 17. Jahrhunderte
durch Friedrich Borromäus und den Cardinal. Visconti. —- An manchen
Orten haben einfache Privatpersonen auf den Gebirgspässen Herbergen
für Arme errichtet; so die Herren von Stockalpcr aus Wallis auf dem
Simplon.-— Im 14. Jahrhunderte machte Heinrich Findelkind die Stif¬
tung des HospizeS „der Bruderschaft vom heil. Christoph" auf dem Arl¬
bergs zwischen dem Rhein- und Jnntbale.

Auf dem Simplon nebmen die Mönche durchschnittlich 12—13,000
Reisende jährlich umsonst auf. — Im Jahre 1848 kehrten 19,000 Rei¬
sende im Hospiz des großen St. Bernhard ein; von welchen weniger
als 2000 einen Entgelt für ihre Bewirthung zurückließcn.

Die Schweizer Revolution hat die heiligen Räume, die ein Jahr¬
tausend hindurch der practischen Liebe und edelsten Humanität dienten,
von betrunkenen Demokraten ausplündern und mit ekelhaftem Schmutz
besudeln lassen!

(Siehe: „Die Alpenpässe". Vortrag von Karl Witte, Professor in
Halle. 1854.)



405
seinem Schmerze ächzt, besänftiget, als wäre er ein Kind, nnd
durch die edle Sprache ihrer Lippen, oder das Kreuz in ibrer
Hand, mehr zn seiner Heilung beiträgt, als alle Künste des Arz¬
tes oder alle Salben des Apothekers. — Dies sind die wakren
Abbilder des barmherzigen Samariters, welche die katholische Kirche
aufstellt; und mau braucht nicht in frühere Zeiten znrückzugchen,
in denen die Johanniter eben so bereit waren, das Grab Ekristi
wieder zn erobern, als den besiegten Feind in ihre stets offene
Wohnung aufzunehmen, und dort wie einen Bruder zu verpflegen.
Man braucht nicht zurückzugehen, auf so weit entfernte Berichti¬
gung desselben Geistes, wenn der Loskaufendc mit dem Kreuze
unseres Herrn ans seiner Brust, sich selbst zum Pfände gibt (Tri¬
nitarier); oder statt des Gefangenen in der Barbarei in die Skla¬
verei geht."

LXM.
Die Inquisition.

Als auf ein Gegenstück zur Duldsamkeit mit Andersgläubi¬
gen und zur Humanität, welche laut unserer Behauptung die ka¬
tholische Kirche lehrt und übt, wird sich in gcwiffen Geschichts¬
büchern u. dgl. gerne auf Ketzerverfolgungen, und ganz besonders
auf die „Inquisition" berufen. Diese sollen den Gegenbeweis
liefern.

Wir erwidern: Es ist wahr, daß sich einzelne Katholiken —
nicht minder als Nichtkatholiken — hie nnd da der Härte und Un¬
menschlichkeit gegen Andersgläubige schuldig gemacht haben; aber
der Kirche darf dies um so weniger znr Last gelegt werden,
weil sie dazu nie aufgefordert, sondern weil die frömmsten Män¬
ner in ihr entschieden ihre Mißbilligung solcher Ausbrüche des
Fanatismus ausgesprochen haben. Um nur einige Beispiele anzu¬
führen. -Marimus, welcher sich (383) gegen Kaiser Gratian em¬
pört, und selbst als Augustus aufgeworfen, hatte blutige Maßre¬
geln zur Unterdrückung der Ketzerei des Priscilliannö, eines Spa¬
niers, welcher alte gnostische Jrrthümer aufwärmte, ergriffen.
Jener wurde mit mehreren seiner Anhänger zu Trier hmgcruhtct.
Sowohl der Papst Sincius, als auch der beit. Ambrosius, und
der heil. Martin, Bischof zn Tours, mißbilligten ohne Scheu diese
Strenge; der Letztere weigerte sich sogar, mit Denen Oemciiismalt
zn Pflegen, die den Kaiser dazu angereizt.bflUcn. Auch der heil.
Augustin, der heil. Papst Leo l- wollten die Bekehrung, nicht ^ae
Blut der Irrgläubigen. Im blinden Eifer hatte ll46 ein Ein¬
siedler, Namens Rudolph, in den Rhemgegenden zwischen Kolu
und Mainz, zu einer Judenverfolgung Veranlassung gegeben, m
welcher eine große Anzahl vom Pöbel erschlagen, oder zur flucht



406
genöthiget wurde. Der heil. Bernhard, welcher eben auch in
Deutschland den zweiten Kreuzzug predigte, und den Mönch zu
Mainz traf, wies ihn alsbald in sein Kloster zurück, und machte
mit König Conrad III. der Verfolgung ein Ende.

Die „Pariser Bluthochzeit" — wie oft wird sie uns Katho¬
liken vorgerückt! Die allerdings grauenhafte, ob auch in der Zahl
der Opfer meist sehr übertrieben geschilderte Niedcrmetzlung der
Hugenotten zu Paris in der Nacht vom 23. auf den 24. August
1572, bekannt unter obigem Namen, oder die „Bartholomäus¬
nacht", an welcher des schwachen Königs Karl IX. ränkevolle
Mutter, Katharina von Medici, die Hauptschuld trug, und wobei
mehr politische, als religiöse Motive thätig waren, wird oft so
dargestellt, als habe der Papst Gregor XIII. aus Freude dar¬
über ein Tedeum veranstaltet. Mit dem Tedeum hat cs zwar
seine Richtigkeit; aber nicht zur Danksagung für den Untergang
so vieler „Ketzer" ordnete es der Papst an, sondern, — was aus
der dabei gehaltenen Rede des Muretus (berühmter Philolog, geb.
1526, h 1585) deutlich hervorgeht — für die Errettung des Kö¬
nigs aus der Todesgefahr, welche ihm gedroht hatte. König
Karl IX. hatte nämlich selbst im Parlamente am 26. August er¬
klärt, die Ermordung der Hugenotten sey von ihm deßhalb anbe¬
fohlen worden, um ihrer gegen Ihn und das ganze königliche
Haus gerichteten Verschwörung z u v o rz u k o mm en. In dieser
Form ward das traurige Ereigniß auch dem Papste berichtet.

Es zeigt nicht von Aufrichtigkeit solcher Geschichtschreiber,
welche, so oft sie von der Bestrafung irgend welches Ketzers, —
z. B. des Huß, sprechen, verschweigen, welche Mühe die Kirche
anwendete, denselben durch alle sanfteren Mittel zu gewinnen,
ehe sie den Hartnäckigen dem weltlichen Gerichte, und
den von diesem sanctionirten Strafen überlieferte. Um den Ef¬
fect zu erhöhen, werden die Häretiker gerne als sehr begabte, ih¬
rer Zeit in der Bildung weit vorangeschrittene, von der lauter¬
sten Absicht geleitete „Märtyrer der Wahrheit"; ihre Richter hin¬
gegen als bornirte, von Herrsch- oder Selbstsucht geblendete Män¬
ner geschildert. Maler und Dichter mögen sich hierin noch
eher Manches erlauben und idealisiren; wie cs schon geschah,
z. B. mit Huß vor dem Concil zu Constanz. Was macht man
aus dem Demokraten Arnold von Brescia, im 12. Jahrhundert;
aus Hieronymus Savonarola, diesem freilich nicht ganz mit Un¬
recht gegen Aergernijse losdonnerndcn Dominikaner im 15. Jahr¬
hundert für Heldengestalten! Ro in an schre i b e r mögen z. B.
einen Abälard, den Verführer der Heloise, auf Kosten des sitten¬
strengen, glaubenseifrigen heil. Bernhard mit einem Glorienscheine
umgeben; aber eines Historikers Feder soll nur die Wahrheits¬
liebe leiten.

Auch die Kirchengeschichte hat, wie die Profangeschichte, Blät¬
ter, auf denen Manches zurWarnung für kommende Zeiten ver¬
zeichnet ist, was menschliche Leidenschaft oder Ueberei-



407
lun g gegen das größte Gebot des Herrn — die Liebe — sün¬
digte. Es fällt uns nicht bei, sie heransreißen, und vertilgen
zu wollen; — freilich wärs auch vergebliche Mühe. Aber da¬
gegen protestiren müssen wir als Katbvliken, daß die Kirche
als solche, als die Heilsanstalt des Herrn, Eine ungerecht aus¬
gepreßte Thräne, Einen Tropfen unschuldig vergossene» Blutes
zu verantworten habe.

Nach diesen Bemerkungen gehen wir zum eigentlichen Gegen¬
stände über. Der leichteren Orientirnng wegen wird im Folgen¬
den dargethan, daß die Inquisition von einer zweifachen Seite
aufgefaßt werden müsse; nämlich als kirchliches und als politisches
Institut; — welcher der Ursprung Beider? — und daß die An¬
würfe unmenschlicher Grausamkeit hie und da übertrieben scyen,
und in so ferne sie Wahres enthalten, zunächst nur die spanische
Staats-Inquisition treffen.

Wen» unter der Inquisition nichts sonst verstanden wäre,
als die Ueberwachung des Glaubens von Seite der Kirche, und
die Belegung der gegen denselben hartnäckig Frevelnden mit kirch¬
lichen Strafen, so muß ihr Anfang unbedenklich schon aus den
ersten Tagen des Christentbumes hergeleitet werden. Denn schon
die Apostel warnten vor Jrrlehrern, und bestraften dieselben so¬
gar mit Ausschließung aus der Kirchengcmcinschast, wenn sie un¬
verbesserlich waren. „Ich bitte euch, Brüder! schreibt der heil.
Paulus an die Römer (Cap. 16, V. 17.), daß ihr euch in Acht
nebmet vor Denen, welche Trennung und Aergernissc anrichten,
wider die Lehre, die ihr gclernet habt, und meidet sie." Und an
Titus (Eap. Z, V. 10.): „Einen ketzerischen Menschen meide nach
einer einmaligen oder zweimaligen Zurechtweisung". Den Hymc-
näus und Alerauder, von denen der Erste die leibliche Auferste¬
hung am jüngsten Tage läugnete (siehe II. Timoth. Cap. 2,
V. 17, 18.), hatte Paulus dem „Satan übergeben", d. i. aus
der Kirche ausgestoßen, „weil sie im Glauben Schiffbruch gelit¬
ten, und damit sie lernen, nicht zu lästern". (I. Timoth. Cap. 1,
V. 20.) Der heil. Johannes, dieser Jünger der Liebe,
schreibt (II. Br. V. 10, 1l.): „Wenn Jemand zu euch kommt,
und diese — wahre apostolische — Lebre nicht mitbringt, so neh¬
met ibn nicht ins Haus auf, und grüßet ibn auch nicht. Denn
wer ihn grüßt, — d. i. vertraute Gemeinschaft mit ihm pflegt,
der macht sich seiner bösen Werke tbeilbaftig".

Doch unter der Inquisition denkt man sich gewobnlich etwas
Anderes, nämlich ein förmliches Glaubcnstribunal, mit ordentlim
bestellten Richtern, welches den Ketzern nachspürt, um über sie
dann peinliche Strafen zu verhängen, sie zu foltern, am
Ende gar zu verbrennen! Ob, und in welcher Verbindung die
Kirche mit einer solchen Inquisition stand, wolle der unbefangene
Leser aus den nachfolgenden Daten entnebmem

Von bürgerlichen Strafen gegen Häretiker findet sich
in den ersten drei Jahrhunderten, leicht begreiflich, deßhalb keine



408
Spur, weil die Kirche selbst im römischen Reiche damals verfolgt
und geächtet war. Als aber Constantin der Große (313) die
christliche Religion angenommen, erachtete er es in seiner Eigen¬
schaft als Schützer der Kirche für seine Pflicht, ihre Feinde, die
Ketzer, im Zaume zu halten. Je nachdem seine Nachfolger der
Kirche zugethan waren, traten sie in seine Fußstapfen, so: Theo¬
dosius der Große; — waren sie aber Anhänger der arianischen
Irrlehre, als: Constantius, Valens — so begünstigten sie freilich
diese, nicht aber die Kirche.

Bereits am Eingänge des Mittelalters war die Ansicht all¬
gemein, die Häretiker seyen als Feinde Gottes es nicht minder
der bürgerlichen Ordnung und Wohlfahrt, welche ohne Einigkeit
im Glauben nicht bestehen könne. Deß halb wurden sie in den
bürgerlichen Gesetzbüchern, z. B. im Schwabenspiegel, mit den
empfindlichsten Strafen, sogar mit dem Tode bedroht; noch frü¬
her, als ein eigener, besonderer Gerichtshof über sie auf¬
gestellt wurde.

Im eilften und zwölften Jahrhunderte waren im Abendlande
mancherlei Secten aufgetaucht, meist Fortsetzungen morgenländi¬
scher, gnostisch-manichäischer Häresien. Sie erfüllte große Bitter¬
keit nicht nur gegen das katholische Priesterthum, dessen Träger
sich leider nicht Alle ihres Berufes würdig zeigten; sondern auch
gegen die Kirche im Allgemeinen, gegen ihre wesentlichsten Lehren
und Einrichtungen. Verwarfen sie ja sogar die Sacramente. Ihr
separatistischer Eigendünkel war schon in der Bezeichnung: Ka¬
tharer, d. i. die Reinen, ausgeprägt.

In dem Auftreten solcher Fanatiker — dies waren sie,
nichts Anderes, z. B. ein Tanchelin, ein Peter von Bruis, ein
Heinrich von Lausanne u. A. — können wir unmöglich „den Be¬
weis fortgeschrittener, und allgemeiner gewordener geistiger Bil¬
dung unter den Völkern des Abendlandes sehen, die bis dahin in
gläubiger Einfalt und ohne Reflexion die von der Kirche gelehr¬
ten und überlieferten Sätze und Gebräuche angenommen hatten".
(So: C. F. Becker's Weltgeschichte, Bd. 5. S. 108.) — Das
allgemeine Concil im Lateran (daselbst das HI.) unter Papst
Alexander Hk. im Jahre 1179, machte den weltlichen Großen die
bürgerliche Bestrafung der erwähnten Ketzer in Süd-Frankreich
und Nord-Spanien zur Pflicht, und zwar darum, weil sie ihre
Jrrthümer nicht im Stillen bekannten, sondern kühn veröffent¬
lichten, und Schwache verführten; ja gegen die Rechtgläubigen
sogar Grausamkeiten verübten. Unter Papst Lucius HI., Alexan¬
ders Nachfolger, wurden in Gegenwart, und mit Zustim¬
mung des Kaisers Friedrich k- Barbarossa auf der Synode zu
Verona (1184) die Maßregeln gegen das Umsichgreifen dieser
Secten verschärft, und insbesondere verordnet, daß jeder Bischof
wenigstens Einmal jährlich entweder in eigener Person, oder
durch seinen Bevollmächtigten die von Ketzern bewohnten Gegen¬
den visitire, und einige rechtschaffene Laien verpflichte, dieselben



409

anzuzeigen. Die weltlichen Obrigkeiten aber seycn zur Vollzie¬
hung der ausgesprochenen Strafen gehalten. Dies war der An¬
fang des kirchlichen und zwar bischöflichen Inquisitions-Ge¬
richtes, dessen weitere Ausbildung durch die Gcwaltthaten der
Albigenser bald darauf veranlaßt wurde. So hießen die Anhän¬
ger der obgerügten Jrrthümer in Süd-Frankreich und Arragouicn,
von der Stadt Alby in Languedoc, oder von der Landschaft Al-
bigeois. Es waren nicht harmlose Leute, sondern unduldsame
Schwärmer, welche die Häresie auf die Spitze trieben, und deren
socialistische und communistische Grundsätze dem
Staate und der Kirche gleich den Untergang drohten. Läugneten
sie ja sogar die Unsterblichkeit, und überließen sich darum desto
ungescheuter oft den niedrigsten Ausschweifungen und empörendsten
Handlungen. Nicht mit Unrecht erklärte sie der Papst Jnnocenz III.
(1198—1216) für ärger als die Saracenen. Zu ihrer Bekehrung
ordnete er die Cistercienser-Mönche Peter von Castclnau, und Ru¬
dolph in jene Gegend ab, an deren Mission sich noch andere Geist¬
liche betheiligten, — unter diesen der Bischof Diego von Osma
in Spanien mit seinem Priester, dem heil. Dominicus, Stifter
des nach ihm benannten Dominikaner-Ordens (1206). Doch ihre
Bemühungen waren um so fruchtloser, weil die Häretiker an meh¬
reren Großen, insbesondere an dem Grafen Raimund VI. von
Toulouse mächtige Gönner hatten. Peter von Castclnau wurde
sogar ermordet. Schwerer Verdacht dieser blutigen That lastete
auf dem Grafen. Jetzt erst ließ Papst Jnnocenz UI. gegen die
Ketzer den Kreuzzug verkünden. In keiner Weise zu entschuldi¬
gende Gräuel wurden, wie von de» Albigensern, so auch von den
Kreuzfahrern unter Anführung des Grafen Simon von Montfort
begangen. Denn wer bändigt die Furien des Bürgerkrieges,
wenn sie einmal losgelaffen sind? Die katholische Kirche
und Papst Jnnocenz hatten daran keine Schuld. (Siehe
Papst Jnnocenz III. von F. Hurter, Bd. II.) Graf Raimund
wurde besiegt; seine Besitzungen erhielt der Graf von Montfort;
sein Sohn aber, Raimund VII., welchem nur die Güter in der
Provence geblieben waren, setzte den Kampf gegen Amalrich, Si-
mon's von Montfort Sohn, muthig fort, bis er sich dem Könige
Ludwig IX. von Frankreich unterwarf.

Um die kaum mit Gewalt niedergeschlagene Häresie in ihren Re¬
sten zu vernichten, setzte die zu Toulouse unter Papst Gregor IX. 1229
abgehaltene Synode besondere, aber immer noch bi sch öflich e
Ketzergerichte ein, indem sie verordnete, daß die Erzbischöfe und
Bischöfe in allen Pfarreien einen Priester und zwei, drei oder
mehrere Laien von gutem Rufe ausstcllen, und sic auch eidlich
dazu verpflichten sollen, die Ketzer anfznsuchcn, und diese sammt
ihren Beschützern, gegen die gleichfalls strenge Strafen festgesetzt
wurden, dem Bischöfe oder der weltlichen Obrigkeit anzuzeigen.
Die Häuser notorischer Ketzer sollen zerstört; die von der Hä¬
resie freiwillig Zurücktretenden in ganz katholische Ortschaften



410

übersiedelt; die nur aus Furcht Rückkehrenden aber durch Haft
unschädlich gemacht werden. Damit jedoch kein unschuldig
Verla u mdeter gestraft werde, dürfe keine Strafe verhängt wer¬
den, bevor nicht der Bischof, oder sein Bevollmächtigter den An¬
geklagten der Häresie schuldig befunden habe.

Wenn man sich auf den Standpunkt der damaligen Zeit
stellt, welche, wie schon gesagt, in den Häretikern gemein schäd¬
liche Empörer auch gegen die staatliche Ordnung er¬
blickte, so verlieren obige Bestimmungen Manches von ihrer un-
läugbaren Härte. Nicht lange darnach treffen wir auch in Ita¬
lien besonders angestellte bischöfliche Inquisitoren an, welche, wie
sonst überall, von der we ltlichen Macht unterstützt wurden.
Wie König Ludwig IX., der Heilige in Frankreich, so hatte Kaiser
Friedrich II. im Jahre 1240 zu Padua sehr strenge Gesetze gegen
die Ketzer erlassen.

Die Inquisitoren waren anfänglich nicht ausschließlich
Dominikaner. Weil sich aber diese durch besonderen Eifer
hervortbaten, wurden sie schon vom Papst Gregor IX. am lieb¬
sten zu diesem Geschäfte verwendet, bis ihnen Papst Jnnocenz IV.
(1241 — 1254) die Inquisition förmlich übertrug (1248) und eine
mit der bischöflichen concurrirende Gewalt einräumte. So
entstand die eigentliche Dominikaner-Inquisition, in wel¬
cher Gestalt sie fast in ganz Europa eingeführt wurde. In Deutsch¬
land konnte sie keine Wurzeln fassen. Denn hier machte sich der
Dominikaner Conrad von Marburg (in Hessen; wahrscheinlich seine
Geburtsstadt) durch übertriebene Strenge so verhaßt, daß er (1233)
auf dem Wege von Frankfurt nach Marburg von den Leuten des
Herrn von Dernbach erschlagen wurde. Niemand war sein Nach¬
folger.

Von dieser bisher geschilderten kirchlichen, ist die Staats-
Inquisition wohl zu unterscheiden, in welcher Form sie uns
vorzugsweise in Spanien begegnet, wo sie durch Verhältnisse eigen-
tbümlicher Art veranlaßt, die kirchliche, im dreizehnten Jahrhun¬
derte cingcführte, verdrängte. Schon in den ersten Jahrhunderten
unserer Zeitrechnung hatten sich nämlich daselbst Juden zahlreich
niedergelassen. Da sie Proselyten machten und häufig mit Skla¬
ven Handel trieben, brachten sie die Christen sehr gegen sich auf.
Unter den westgotbische» Königen wurden Viele aus ihnen mit
Gewalt zur Annahme des Christcntkumes gezwungen, was aber
das vierte Concil zu Toledo (633) nicht guthieß, weil sie dem¬
selben im Innern abgeneigt, und ihrer alten Religion zugcthan
bleiben würden, — was der Erfolg bestätigte. Als die Araber
im achten Jahrhunderte den größten Theil der pyrenäischcn Halb¬
insel eroberten, hielten cs die Juden mit ihnen und Viele dersel¬
ben gelangten zu Ehren »nd großen Reichthümern. Dadurch zo¬
gen sie sich eine um so größere Abneigung der Christen zu, gegen
deren Mißhandlungen sie aber gerade die Geistlichkeit und die



411

Päpste, als: Alexander H. (106l —1073) und Honorius III.
(1216—1227) kräftigst in Schutz nahmen.

Viel gefährlicher als die wirklichen Juden waren die ver¬
kappten, die das Christenthum nur zum Scheine annahmen;
und deren Zahl seit dem Ende des vierzehnten Jahrhunderts sehr
zugenommen hatte. Sie wußten das idnen zugeweudetc Vertrauen
sehr klug zum Nachtheile der spanischen Nationalität; noch
mehr aber zur Untergrabung der christlichen Religion zu
mißbrauchen.

Durch die Vermählung der Königin Isabella von Castilien
mit dem Könige Ferdinand von Arragonien (19. October 1469)
war der Grund zur Einheit Spaniens gelegt. Als sich die bei¬
den Herrscher 1477 und 1478 zu Sevilla aufhielten, entschlossen
sie sich, auf mehrseitige wiederholte Gesuche, um der von den
Maranos (so nannte mau die Juden-Christeu, von Marantha d. i.
der Herr kommt — siehe 1. Cor. Cap. 16, V. 22.) drobenden
Gefabr zu steuern, zur Wiedereinführung der Inquisition in Ca-
stilicn, wo das früher bestandene Glaubcnsgericht schon längere
Zeit wieder gänzlich geruht hatte.

Papst Sixtus IV. ertheilte zwar 1478 hiezu die kirchliche
Bewilligung; aber nicht lange hernach (1482) beklagte er, daß er
dies gethan; denn der Plan sey ihm nur im Allgemeinen mitge-
thcilt worden. Er ward nämlich inne, daß die wiedercrstandene
Inquisition wesentlich ein Staats-Institut seyn solle. Im
Breve vom 23. Februar 1483 belobt der Papst die Königin Isa¬
bella nicht wegen der spanischen, sondern wegen der sici lia¬
ni sch en Inquisition. Seinen Widerwillen gegen fene, und wie
wenig Vertrauen er in sie setze, gab er deutlich im Breve vom
2. August 1483 zu erkennen, in welchem er selbst Appellationen
von den Verfolgten anzunekmen erklärte, nachdem er schon früher
dem Erzbischöfe zu Sevilla die Vollmacht dazu ertbeilt hatte. —
Das königliche Inquisitions-Tribunal hatte seine Wirksamkeit im
Jahre 148l zu Sevilla begonnen. Zwei Jabre später bestellten
die Herrscher den ?. Thomas Torquemada, Prior des Dominika¬
nerklosters zum heiligen Kreuz in Segovia, als ersten Groß-In¬
quisitor für ganz Castilien und Arragonien; welcher bald vier In¬
quisitions-Tribunale aufrichtete, und für dieselben eigene Statuten
entwarf; nämlich: zu Sevilla, Cordova, Jaen und Villa Real —
später nach Toledo verlegt. Die Inquisitoren, zumal ihre Rätbe,
waren, ob auch in der Mehrzahl Geistliche, doch rein nur kö¬
nigliche Beamte, deren Ernennung nickt einmal der Bestäti¬
gung des Papstes oder eines anderen kirchlichen Obere» unterlag.
Die'Krone hatte das Recht, sie ein- und abzusctzcn; weßbalb
sie ganz unter ibrem Einflüsse standen, und mehr ihr als Werk¬
zeuge zur Befestigung der absoluten Rcgicrungsgcwalt, als der
Kirche zur Stütze ihrer Herrschaft dienen mußten, s Siche C. F.
Becker's Weltgeschichte Bd. 7. S. 89.) — Dies war vorzüglich
den Juden und Mauren gegenüber der Fall. Unmittelbar nach



412

der Eroberung von Granada verbannten Ferdinand und Isabella
mit Edict vom 31. März 1492 sämmtliche Juden, welche sich
nicht taufen lassen wollten, aus Spanien. Bis zum 31. Juli
mußten sie das Land verlassen, vorher aber ihr Eigenthum ver¬
kauft haben, wovon sie den Erlös in Wechseln und Waarcn, nicht
aber in Gold, Silber und Edelsteinen mitnehmcn durften. Die
übertrieben auf 170,000 Familien angegebene Zahl ausgcwan-
dertcr Juden betrug dem spanischen Historiker Ferrera zufolge
nicht mehr als etwa 100,000 Köpfe. Die Zurückgebliebenen
oder wieder bald Zurückgekehrten ließen sich taufen, blieben aber
ihrer Gesinnung nach, was sie waren — Juden, und fielen,
wenn sie sich verriethen, als Abtrünnige der Inquisition an¬
heim. Es darf nicht verschwiegen werden, daß Juden und Mau¬
ren als solche in Spanien nie von der Inquisition verfolgt
wurden.

In Betreff der Letzteren — der Mauren — lauten die An¬
gaben mancher Geschichtschreiber nicht ganz richtig, wenn sie die¬
selben als Opfer königlicher Wortbrüchigkeit darstellen wollen.

Am 2. Jänner 1492 war Isabella in die eroberte Hauptstadt
des letzten maurischen Reiches in Spanien — Granada — ein¬
gezogen; und hatte den besiegten Mokamedanern unter anderen
milden Bestimmungen auch völlige Religionsfreiheit zugestanden.
Zum Erzbijchofe von Granada ernannte sie ihren frommen Beicht¬
vater und Bhchof von Avila, den Hieronymiter-Mönch Fra Fer¬
nando de Talavera — so geheißen von seiner Geburtsstadt in
der Provinz Toledo. Mit dem gesegnetsten Erfolge arbeitete der¬
selbe an der Bekehrung der Mauren; wozu er nicht Zwang, son¬
dern Belehrung und Mildthätigkeit anwendete. Doch noch immer
unterhielten viele spanische Mauren mit ihren Glaubensgenossen
in Afrika staatsgefährliche Verbindungen. — Im Spätherbste 1499
befanden sich Ferdinand und Isabella abermals in Granada; wo¬
hin sie den Erzbischof von Toledo, Primas von Spanien (seit
1495) und nachmaligen Cardinal, Franz Ximencs, kommen lie¬
ßen, welcher sich durch einige Zeit mit Talavera in die Maurcn-
Mission theilte. Schon am 18. December 1499 wurden gegcn
4000 Mauren getauft.

Dadurch wurden die Mohamedaner so sehr gereizt, daß sie
ihren Haß gegen die Christen und die Regierung immer lauter
werden ließen. Leider achtete nun auch Limcnes, oder eigentlich
seine untergebene Geistlichkeit, den mit den Mauren bestehenden
Vertrag zu wenig, indem sie ihnen den christlichen Unterricht mit
Gewalt aufzudringen begannen.

In den letzten "Tagen 1499 entstand im Mauren-Quartier zu
Granada — Älbaycin — ein furchtbarer Aufstand, welcher nur
schwer gedämpft wurde. Jetzt erst, und auf Dmencs Anrathen,
wurde von den beiden Herrschern, damals zu Sevilla, den Be¬
wohnern des aufrührerischen Stadttheiles die Wahl zwischen der
Strafe als Hochverräther, oder der Taufe gelassen. Fast alle



413
Mohamedaner von Granada gingen, freilich nicht aus Ucberzen-
giing, znm Ehristeuthume über. Sie kommen fortan unter dem
Namen Moriskos vor. Die dem Islam Treugebliebenen wan¬
derten aus. — Die Regierung war hiebei von der Anschauung
ausgegangen, daß die Mauren zuerst durch ibrc Empörung die
Verträge gebrochen, und als rebellische Uuterthauen sich der frü¬
heren Vergünstigungen verlustig gemacht haben. — Bald — 1502 —
wurde, wie ehevor den Juden, so den ungetansten Mauren auch
in Eastilien und Leon die Auswanderung aubefohlen. Mit den
Moriskos aber bekam die Inquisition, wie mit den jüdischen
Schein christen zu thnn; doch war ihr Loos vcrhältnißmäßig ein
besseres, als das der Letzteren.

Daß die Inquisition, als ein Mittel, wie zur Wahrung der
spanischen Nationalität gegenüber dem Jndenthnme und Is¬
lam, so auch zur Erweiterung der königlichen Macht
im Inneren des Reiches dienen sollte, geht daraus hervor,
weil sie es gerade auf die Beschränkung der beiden ersten Stände,
nämlich des Adels und der höheren Geistlichkeit abgeseben hatte,
welche dcßhalb mit ihr vielfach in Proccsse gericthen. Darin lag
auch der Grund, warum die Inquisition bei den unteren Clas¬
sen populär war, die es sich zur Ehre rechneten, ein Tribunal
zu besitzen, dessen furchtbarer Macht sich kein Grande, kein Erz¬
bischof entziehen durfte. So wurde z. B. unter dem zweiten
Groß-Inquisitor Diego de Deza, sogar der obgenannte glaubens¬
eifrige Erzbischof von Granada, Talavera, ein achtzigjähriger
Greis, von der Inquisition verfolgt, in Rom aber als unschul¬
dig erkannt.

Der staatliche Charakter der Inquisition liegt so offen
am Tage, daß auch protestantische Schriftsteller, als E. F. Becker,
Leopold Ranke, Heinrich Leo, Guizot u. A. denselben nicht ab-
streitcn. Alle spanischen Regenten, von Ferdinand dem Katboli-
schen an, haben in dem heil. Officium ihr Tribunal, nicht aber
ein kirchliches, erblickt. Wie kann man also dasselbe ein Werk
und eine Stütze der römischen, päpstlichen Glaubcuö-
despotie nennen?

Die Päpste retteten ja manchmal an sie Appellirende aus
den Händen der Inquisition, weßhalb solche Appellationen nach
Rom von der Regierung verboten wurden. Papst Leo X. ercoin-
mnnicirte (1519) sogar die Inquisitoren zu Toledo. Papst Paul III.
erklärte sich gegen eine solche Staatsanstalt für Neapel.

Der heil. Earl von Borromä widersetzte sich ihrer Einfüh¬
rung in seiner Erzdiöcese Mailand. . .

Auch in Sicilien, Neapel, Portugal, Frankreich unter König
Philipp IV. dem Schönen, und Venedig war die Inquisition zu¬
nächst ein Schreckmittel für politische Zwecke. , ,, . ,

Wir nehmen gar keinen Anstand, über ein solches Glaubens-
gericht ein mißbilligendes Urthcil zu fällen. Tie vom Himmel
gekommene Wahrheit soll nicht zum Deckmantel fremdartiger Plane



414
dienen. Mit Feuer und Schwert mag sich wohl der Islam seine
Bahn brechen; das Christentkum benöthiget nicht solche
Waffen, und verschmäbt sic. Es will den Weg zum Herzen
finden; Herzen aber werden durch dieselben nicht erobert.

Dcmungeachtet erfordert es die Wahrheitsliebe, auch hinsicht¬
lich der Inquisition Falsches, und Uebcrtreibungcn zu berichtigen.

Die Hauptquellc von derlei Angaben über die Inquisition ist
Johann Anton Llorentc's ursprünglich spanisch geschriebenes, aber
unter seinen Auge» zu Paris 1817—1818 in's Französische über¬
setztes Werk: ,M8toire coltlquo sie I'inqulsition d'^spa^uo". Der
Verfasser, geboren 1756 in Arragvnien, wurde 1779 Priester und
1789 Generalsecrctär des Jnquisitionstribunals zu Madrid. Er
gehörte zu den sogenannten aufgeklärten freisinnigen Männern,
wie sie am Ende des vorigen Jahrhunderts hie und da auch auf
kirchlichen Posten anzutrcffen waren. Nach der Restauration der
Bourbonen aus Spanien verbannt, lebte er zu Paris «seit 1814)
meist von der Unterstützung der Freimaurer. Im Jahre 1822
wegen seiner anstößigen Schrift: „pnrtrmls pnliliques, dos pnpos"
auch aus Frankreich verwiesen, starb er 1823 zn Madrid. —
Daten, welche seinen Charakter eben nicht in das Vortheilhafteste
Licht stellen. — Aclterc, und eben so wvbl unterrichtete spanische
Geschichtschreiber überführen ihn mehr als einer Unaufrichtigkeit
und befangenen Urthcils.

Um eines solchen sich nicht theilhaft zu machen, beachte man
Nachstehendes: Das Strafrecht vergangener Jahrhunderte war
überhaupt ungleich härter, als das heutige — auch gegen Ketzer
glaubte man nicht milder als gegen Schuldige anderer Kategorien
verfahren zu sollen. Die Tortur war auch bei den weltlichen
Gerichten aller Länder damals im Gebrauche; von der Inquisition
wurde sie in der Regel in einem und demselben Processe nur Ein¬
mal angcwendet. — Die Häresie wurde nicht nur iu katholischen,
sondern auch in protestantischen Ländern mit dem Tode bestraft. —
Die Inquisition sprach sich nur darüber aus, ob der Angeklagte
der Häresie schuldig sey oder nicht. Im ersteren Falle wurde der¬
selbe dem weltlichen Arme übergeben; aber mit der Fürsprache
um Milde. — Es ist nicht wahr, daß das gerichtliche Verfahren
der Inquisition aus einem Gewebe von Verdrehungen und Schlin¬
gen bestand, um den Angeklagten zu sangen, und daß Alles dar¬
auf abgesehen war, dem Verdächtigten die Reinigung zu erschwe¬
ren, oder ganz unmöglich zu machen; daß der leiseste Verdacht,
oder das falsche Zeugniß eines Feindes schon in die scheußlichen
Jnquisttionskerker führten. (Siehe E. F. Becker's Weltgeschichte,
Bd. 7, S. 88.) Denn jedes Jnquisitionstribunal begann seine
Tkätigkcit mit der Promulgirung einer Gnadenfrist zur Selbst¬
stellung und Buße der vom Glauben Abgefallenen, welche mehr¬
mals verlängert wurde. Das Verhör mußte ordnungsmäßig, so¬
gar in Gegenwart zweier an der Inquisition gar nicht bctkeilig-
ten Priester, vorgenommcn werden. Die Inquisitoren waren durch



415

ihre Instruktionen verpflichtet, dem Ankläger eben so gut zu
mißtrauen, als dem Angeklagten. Dieser konnte sich einen
Anwalt wählen; sa selbst gegen die Richter protcstiren, wenn er
sie sür befangen hielt, worauf andere bestellt wurden. Falsche
Ankläger, wenn überwiesen, wurden hart bestraft; so 1559 zu
Sevilla Einer mit 400 Peitschenhieben und vierjähriger Verur-
theilung zu den Galeeren. — Daß dem Angeklagten weder sein
Kläger, noch die Zeugen genannt, viel weniger unter die Augen
gestellt wurden, ist richtig; der Grund aber war kein anderer, als
um dieselben vor der Verfolgung und Rache der oft reichen und
mächtigen Schuldigen zu schützen. Doch hatte der Angeklagte das
Recht, Diejenigen namhaft zu machen, die er für seine'Feinde
halten mochte, worauf ihre Zeugenschaft nicht zugelassen wurde.
Wir stellen übrigens nicht in Abrede, daß Willkührlichkeitcu und
Verurtheilungen Unschuldiger vorgekommen scyen — aber zur
Regel werden sie nicht gehört haben.

Das confiscirte Vermögen fiel der Regierung, nicht dem
Jnquisitionspersonale zu. „Die Vollstreckungen der Ur-
theile, — heißt cs, — die -Vutos «In le (actus lulel, Glaubcnshand-
luugenj, wobei außer den zum Feuertode Verdammten auch alle
übrigen Verurtheiltcn durch öffentliche Aufführung der Schande
Preis gegeben wurden, geschahen mit möglichstem äußerem Pompe".
(Becker a. a. O.) Doch bei diesen verrufenen 4mto8 «la le fand
oft gar keine Hinrichtung, sondern die Freierklärung der fälschlich
Angeklagten, und die Versöhnung der Reuigen mit der Kirche
Statt. Freilich zogen die Verurtheiltcn und Büßer nicht im
Triumphe auf. Die Letzteren trugen den 8anbe»ito — d. i. saccns
benestictus, das Bußkleid. Nach gethaner Buße blieben sic nicht
ehrlos; sondern gelangten hie und da noch zu ansehnlichen Aem-
tern. — Daß Llorente die Zahl der lebendig Verbrannten bis zur
Aufhebung der Inquisition im Jahre 1820 (aber schon unter
König Karl IV. (1788—1808) wurde Niemand mehr zum Feucr-
tode verurthcilt) höchst übertrieben auf 31,912 ansctzc, bemerkt
selbst der amerikanische Protestant Prescott (Geschichte Ferdinands
und Jsabella's). Nicht schon in dem einzigen Jahre I48l, wie
Llorente schreibt, sondern während mehrerer Jahre, und im ganzen
Reiche, wurden unter Torqucmada an zweitausend hingerichtct —
freilich eine immerhin erschreckliche Menge! Llorcnte's Ziffern
stützen sich auf bloße Wahrscheinlichkeits-Berechnung.

Die Rückwirkung der Inquisition war gewiß für den gegen¬
seitigen Lebensverkehr keine wohlthucnde; auch für Wissenschaften
und Künste keine geradezu aufmuuternde. Daß sie aber die freie
Geistesthätigkei't ganz lähmte, darf doch auch nicht behauptet
Werden. Abgesehen von der Stiftung der schon um ihrer Poly¬
glotte willen hochberühmten Universität zu Alcala durch Timcncs
(1500) kann Spanien auch aus der Blüthezeit der Inquisition
berühmte Männer aufweiscn; als z. B- die Humanisten Antonius
Von Lebrija (s 1522); Vives (ft 1540); den Historiker Zurita



416

sf 1580); die großen Dichter: Cervantes (f 1616); Lope de
Vega (1- 1635); Calderon de la Barca (f- 1687); *) so wie Por¬
tugal durch den Sänger der Luisiade, Luis de Camoens (1 1579)
verherrlicht wurde. Aus den spanischen Malern nennen wir:
Pedro Nicolaus Factor (f 1583); Vargas (H1568); Fray Juan
Sanchcz Cotan (f 1627) u. s. w. (Siehe Dr. Hefeles Cardinal
Timenes.)

Gegenwärtig werden die Häresie» von der Cardinal-Congre-
gation saeri oküeii, seu ingnisitivnis zu Rom, welche Papst Six¬
tus V. (1585—1590) reorganisirte, untersucht und verurtheilt.

Aberglaube, Aufklärung (Wissenschaft und
Kunsi>, Fortschritt.

Wer weiß cs nicht, daß der katholischen Kirche in so man¬
chem ihr feindlichen Buche, Tagcsblattc u. dgl., versteckt oder
offen, nichts Geringeres angedichtet werde, als: in ihr werde
Aberglaube gepflegt; sic scy der Aufklärung hinderlich; in
ihr gebe cs keinen Fortschritt, denn sie halte an Veraltetem
unwandelbar fest? — Derlei Vcrlänmdungen znrückzuweisen, ist
durchaus nicht schwer.

Aberglaube ist im Allgemeinen das Fürwahrhalten von irgend
Etwas, wofür kein objektiver Grund spricht; ja für dessen
Gcgcntheil, oder Nichtvorhandenseyn überwiegende vernünftige
Gründe angeführt werden können. Mit dem Aberglauben ist bei¬
nahe immer auch ein eitles Vertrauen auf den eingebildeten
Gegenstand, oder auf eine Kraft verbunden, die nicht eristirt. —
Die Quelle desselben ist nicht bei allen darin Befangene» eine
und dieselbe. Bei Einigen mag sie überhaupt Beschränktheit der
Urtheilskraft, bei Anderen vernachlässigte Erziehung, blöde Furcht
vor einer drohenden Gefahr, und das Bestreben, dieselbe durch
verkehrte Mittel abzuwcnden; ein durch das Bcwußtscyn noch
nngcsühnter Schuld geängstigtes Gewissen u. dgl. seyn.

Eben so verschieden sind die Arten des Aberglaubens, je
nach der Sache, auf welche er Bezug hat. Es kann einen land-
wirthschaftlichen, physischen, medicinischen u. s. w. Aberglauben
geben, und zwar ist er entweder ein schädlicher oder unschädlicher.
Ist das Object des Aberglaubens etwas in den Bereich der Re¬
ligion Gehöriges, so nennt man ihn einen „religiösen" — übri-

Seine geistlichen Schauspiele sind ausgezeichnet; als: der göttliche Or¬
pheus; die eherne Schlange; u. s. w.



417
gens eine unpassende Bezeichnung. Einen solchen haben wir hier
im Sinne.*)

Wir wollen nicht sagen, daß es unter den Katholiken gar
keine abergläubischen Menschen gebe; aber so zahlreich sind sie
nicht, als etwa hie und da ein oberflächlicher Tourist, der katho¬
lische Länder schon mit vorgefaßten Meinungen, und wie im Fluge
durchreist, dann in die Wett hinausschreibt; — gewiß sind ihrer
verhältnißmäßig nicht Mehrere, als unter Nichtkatholikcn. Auch
nicht deßha lb sind sie es, weil si e sich in der kath olischeu
Kirche befinden; sie wären es nicht minder außer ihr.

Die katholische Kirche lehrt keinen Aberglauben, und ver¬
langt von Niemandem ihrer Mitglieder einen solchen; sa nicht

*) Es ist leicht einzusehen, daß die Definition des Aberglaubens je nach
dem Standpunkte des Urtheilcnden verschieden seyn müsse. Der Katho¬
lik nennt nur Das Aberglaube, was in der durch die Kirche vermittel¬
ten, d. i. in ihr aufbewahrten und gelehrten Offenbarung Gottes gar
keinen Grund hat. — Der Materialist fertiget Alles als Aberglauben
ab, was irgend wie mit dem Glauben an einen, vom Stoffe verschiede¬
nen, unabhängigen, freien Geist in Verbindung steht. Die sogenannten
Philosophen des vorigen Jahrhundertes verhöhnten als Aberglauben
Alles, was sie mit ihrer Vernunft nicht erfaßten; in ihren Fußstapfen
wandeln noch immer die Rationalisten. In Dr. Schleiden's Studien
S. 200 steht: „Alles Positive in der Religion ist so gut Aberglaube,
als die Astrologie; beides hat nur Eine und eine nothwendige Quelle
in derselben Eigentümlichkeit menschlich beschränkter Vernünftigkeit, die
Las Uebersinnliche sich nicht ohne sinnliche Einkleidung zu vergegenwär¬
tigen vermag, und bei der Betrachtung der sinnlich gegebenen Natur das
dahinter stehende Uebersinnliche ahnt, und demgemäß die Natur zu deu¬
ten sucht, Suchen wir daher den allgemeinsten Ausdruck für das, was
das Wort Aberglaube in seinen mannigfachen Anwendungen bezeichnet,
so kann er nur dieses seyn: der Versuch, die übersinnliche Bedeutung der
Sinnenwelt anders, als in ästhetischen Urtheilen auszusprechen, und durch
solche Aussprüche sein Thun und Lassen zu bestimmen".

Eine einseitige Auffassung! Um also vom Aberglauben völlig srci
zu seyn, würde nichts erübrigen, als nur bei der Natur stehen zu blei¬
ben, und das dahinter (wir sagen: besser über derselben) stehende
Uebersinnliche nicht einmal zu ahnen!

Weiter heißt es: „Wir können nicht den Glauben vom Aberglauben
trennen; denn der Glaube als abstracte philosophische Ueberzeugung ist
leer und todt; der lebendig werdende Glaube im religiösen Gefühl ist
selbst aber nur dem Grade, nicht dem Wesen nach von Dem ver¬
schieden, was jeder Gebildete als verderblichen Aberglauben verwirft,
und wir haben keine Scala, an welcher wir die Grenze vom erlaubten
Grad zum unerlaubten ablesen konnten". (S. 201.)

Nur durch das Aufgeben des Glaubens wäre es möglich, die
Fesseln des Aberglaubens zu sprengen? Ist nicht mit diesen Wor¬
ten die innere Haltlosigkeit des Nationalismus eingestanden? Troß sei¬
nes Brüstens mit der Vernunft verzweifelt er doch daran, den Glauben
vom Aberglauben trennen zu können; weil — er keine Scala hat, nach
welcher er sich richten solle. Wir Katholiken haben wohl eine solche
Scala, auf welche wir mit aller Beruhigung Hinblicken; es ist die un¬
fehlbare Lehrauktorität der Kirche!

27



418
einmal einen blinden, sogenannten Köhlerglauben. Sie läßt sich
ja eben deßhalb den religiösen Unterricht der Ihrigen so sehr an¬
gelegen seyn, und hat über die zweckmäßige Erthcilung dessel¬
ben die weisesten Vorschriften erlassen. Sic trachtet dabin, daß
auch der gemeine Manu, welcher zum Studium weder Zeit noch
Gelegenheit hat, wenigstens an Sonn- und Festtagen über die
Wahrheiten der Religion belehrt werde, auf daß er wisse, nicht
nur was, sondern auch warum er glaube. Es soll ihm näm¬
lich klar werden, daß sich Gott, zuletzt in seinem eingebornen
Sohne, geoffenbart habe, und daß diese Offenbarung in der von
Christus gestifteten irrthumslosen Kirche fort und fort aufbcwabrt
werde; — daß sein Pfarrer oder Kaplan aus dieser Quelle
ihre Lehre schöpfen, die sie von der Kanzel verkünden, daß dieselbe
also nicht ibrc Erfindung, nicht eitel Mcnschcnwort scy. Und
wenn der schlichte Landmann deßhalb die Lebre seines Priesters
gläubig aufnimmt, ist er ein Abergläubischer? und sein Glaube
etwa ein blinder? Durchaus nicht! Die Kirche sagt auch zu dem
gemeinen Manne nicht: Glaube, den» ich will cs so; frage nicht
warum! sondern sie leitet auch ihn — gerade in den mehr popu¬
lär gehaltenen, und in's Detail eingehenden katcchetischeu Vorträ¬
gen und nachmittägigen Christenlehren — mit herablassender Rück¬
sicht auf seine schwächere Fassungskraft dorthin, bis er mit dem
Weltapostcl ausrufcn kann sil. Eim. Cap. 1, V. 12.): „Ich weiß,
Wem ich glaube", — nämlich Gott selbst, der nicht lügen
und trügen kann. *)

An den Gebildeten stellt die Kirche um so weniger die For¬
derung eines blinden Glaubens, oder daß er in Sachen der Re¬
ligion auf den Gebrauch seiner Vernunft ganz verzichten, sic als
nichts sonst, dcnn nur als ein Irrlicht mischen solle. Welches
Recht hierin der Vernunft des Menschen znstehc, haben wir schon
in der Abhandlung: Vernunft-Religion oder Offenbarung? erör¬
tert. Hier nur noch Weniges: Wohl wurde der menschlichen Ver¬
nunft manchmal von Einzelnen zu nabe getreten, und ihr, so
zu sagen, sede Einmengung in religiöse Fragen verboten, weil cs
dabei nur auf den Glauben allein ankomme — so von
Luther und einigen unklaren Mystikern auch unter Katholiken;

ft Wie wellen im Gegentheile die Ungläubigen, die Materialisten, ihre
Dogmen dem Volke bcibringen? Man höre! C. Vogt, der sich so ge¬
waltig gegen den „Köhlerglauben" ereifert, schreibt: „Es ist unerläßlich,
auf allen Dächern, aus allen Büchern, aus feder Zeile heraus dies (näm¬
lich, daß die Materie ewig seh, und nur die Fermen wechseln) im¬
mer und immer wieder den Leuten in die Ohren zu schreien
(siel), bis es ihnen damit geht, wie mit der Bewegung der Senne".
Diese Stelle paßt wahrlich derthin, wo sie verkommt; nämlich: Bilder
aus dem Thi erleb en S. 355; dcnn so werden nur Thiere abgerich¬
tet, nicht Menschen gebildet. (Siche Dr. Frohschammer: Menschen¬
seele und Physiologie, S. 195.)



419

aber da war es gerade die katholische Kirche, d. i. ihre unfehl¬
bare Lehrauktorität, welche sich der Vernunft annahm.

Zu jeder Zeit hat sie die einzig richtige Mitte gehalten, d. i.
der Vernunft nicht zu viel, aber auch nicht zu wenig ein¬
geräumt.

Auch das jetzige Oberhaupt der Kirche, Pius IX., sprach in
beiden Beziehungen höchst beherzigenswerthe Worte. So in der
Allocution im geheimen Konsistorium zu Rom, am 9. December
1854: „Denen, welche die Kräfte der menschlichen Vernunft über¬
schätzen, muß klar gemacht werden, wie solches gänzlich dem
durchaus wahren Ausspruche des Völkerlehrcrs zuwiderlaufe:
„Wenn Jemand glaubt, er scy etwas, da er nichts ist, so betrügt
er sich selbst". Dargethan muß ihnen werden, wie anmaßend es
sey, die Geheimnisse, welche der gütige Gott uns zu offenbaren
sich herabließ, durchforschen, ergründen, und mit dem schwachen
und beschränkten Verstände erreichen, und erfassen zu wollen, der
nach dem Ausspruche desselben Apostels, in die Dienstbarkeit des
Glaubens gebracht werden muß.

Solche Vertreter, oder vielmehr solche Anbeter der mensch¬
lichen Vernunft, welche sich dieselbe zur sichern Lehrmeisterin auf-
stellcn, und unter ihrer Leitung sich Alles versprechen, haben ge¬
wiß vergessen, welche harte und schmerzliche Wunde der mensch¬
lichen Vernunft die Schuld des ersten Menschen geschlagen hat,
wie der Verstand mit Finsterniß umhüllt, der Wille geneigt zum
Bösen gemacht wurde. Deßhalb haben auch die berühmtesten
Philosophen des Alterthnms, obwohl sie manches Treff¬
liche schrieben, ihre Lehren dennoch mit den größten Irrtü¬
mern befleckt. — Darum auch sagte einst der Herr, zu seinem Va¬
ter gewandt: „Die verborgensten Tiefen der Wahrheiten ständen
nicht aufgeschlossen den Klugen und Weisen dieser Welt, die auf
ihre Gcistesgaben und Gelehrsamkeit pochen, und dem Glauben
sich nicht unterwerfen; sondern den Dcmüthigen und Einfachen,
die auf den Ausspruch des göttlichen Glaubens sich mit Zuver¬
sicht stützen."

In der Encyclica an die Eardinäle, Erzbischöfe und Bi¬
schöfe Frankreichs, vom 21. März 1853, ermahnt er Diese un¬
ter Anderem, dafür Sorge zu tragen, daß die jungen Kle¬
riker auch wissenschaftlich gut ausgebildet werden, damit sie,
wie „geschmückt mit allen Tugenden, so auch gestärkt
durch den Beistand heilsamer Wissenschaft, den
Widersprechenden zu entgegnen, und die Gläubigen
in der heiligen Religion zu befestigen im Stande
seyen". — Dies wäre nicht uothwendig, wenn der katholische
Religionslehrcr nur einfach blinden Glauben zu fordern, und nicht
die heil. Wahrheiten auch zu begründen, wider Zweifel
und Ein würfe sicher zu stellen hätte. Der beil. Vater
begehrt eindringlichst, „daß jenen Männern alles Woblwollen,
und alle Gunst erzeugt werde, welche vom katholischen Geiste be<

27 *



420
seelt, in Wissenschaft und Disciplin gebildet, sich Mühe geben,
Bücher und Flugschriften zu schreiben und in Druck zu legen,
durch welche die katholische Lehre verfochten wird".

Daß von der katholischen Kirche das Recht der Vernunft
nichts weniger als verkannt, sondern, wo es verletzt wird, in ihr
entschieden gewahrt werde von der obersten Lehrauktoritat, beweist
neucrlichst die Verwerfung des in Frankreich von Einigen verthei-
digten sogenannten Traditionalismus; d. i. jener Lehre, welche
behauptet, daß jede Erkenntniß dem Menschen nur vo n außen,
im Wege des Unterrichtes mitgetheilt — nur durch
den Glauben von ihm ausgenommen werde, so, daß der mensch¬
liche Geist (gleichsam eine tabula rasa) keine Wahrheit selbst¬
ständig erfassen, und finden könne; er scy z. B. gänzlich unfä¬
hig, aus sich das Daseyn Gottes, die Unsterblichkeit u. dgl. auch
nur einigermaßen zu beweisen.

Es liegt offen da, daß diese Behauptung mit dem Jrrthume: .
das Licht der menschlichen Vernunft sey in Folge der Erbsünde
aus gelöscht, fast in Eins zusammenfalle. Beinahe ähnlichen
Ansichten huldigte einst der unglückliche Abbe de Lamennais (f 1854),
der amEnde dem christlichen Offenbarungsglauben völlig entsagt
hatte, — ein warnendes Beispiel, wie leicht (wenn man sich so
ausdrückcn darf) die Vernunft die ihr durch Abläugnung der¬
selben angethane Unbill durch den Abfall zu dem entgegengesetzten
Extreme, nämlich des dürresten Rationalismus, räche! Auch Lu¬
ther trat der Vernunft zu nahe — wie Viele unter den Protestan¬
ten theilen wohl etwa noch seine Verachtung der Vernunft?

Vier, gegen den Traditionalismus gerichtete Thesen wurden
auf Geheiß des heil. Vaters am 15. Juni 1855 dem Rcdacteur
der banales ste la pbilosopkio ebretienne zu Paris, Bonnetty, zur Un¬
terschrift vorgelcgt, welcher dieselbe am 2. Juli g. I. anstandslos
leistete.

Die Thesen waren folgende:
1. Ltsi üstos sit supra rationem, nulla Minen vera stissonsio, nul-

lum stissistium inter ipsas inveniri nnguam polest, cnm ambae
ab mio eostemguo immutabili veritatis konto, Deo 0. 51. orian-
tnr, atguo ita sibi nnituam opem korant. *)

2. katiocinatio Dei existentiam, animao Spiritualitäten!, bnmim's liber-
tatem, oiim certitustino pro bare potest. Mistes poste¬
rior ost Uovelatione, proinstegue ast probanstani Dei existentiam
eontra atbenm, ast probanilam animao ralionalis Spiritualitäten!
ae libertatein contra naturalisini et katalismi sootatorem al lenari
convonienter neguit.

3. kationis usus kistom praoeostit, et ast oani Iionn'neni ope kevela-
tionis et Oratiae constucit.

Diese These findet sich schon fast wörtlich in der Enchclhca Sr. Heilig«
keit, vom g. November 1846.



421
4. Alotbostus, gua usi sunt I). Tliomas, I). Bonaventura, et alii post

Ipsos Soliolastiei, non -ul rationali'smum stuoit, negue causa fuit,
cur apmi seliolas Iioäiernas pliilosopliia in naturalismum et
pantbeismum impinKeret. kroinäe non licet in crimen doctoribus
et mgKi'stris illis vertere, guod metliociuni lianc, prsserti'm appro-
bante, vei so item lseente Ecclesia, usurpoverint.
Weit entfernt, den Aberglauben je zu befördern, hat die

Kirche denselben vielmehr stets bekämpft und zu beseitigen ge¬
sucht; — und thut dies noch. Aber freilich, sie verfährt dabei
schonend und weise, zumal, wenn der Aberglaube nicht geradezu
schädlich ist; — wohl wissend, daß der zu ungestüme Eifer
oft mehr verderbe, als nütze, und daß mit dem Unkraute leicht
auch der gute Weizen ausgerissen werde. Mit solcher Schlangen¬
klugheit, welche ihr im Vereine mit der Taubeneinfalt der Herr
selbst anempfahl (Matth. Cap. 10, V. 16.), handelte die Kirche
bei ihrer ersten Ausbreitung schon, und zwar auch unter den ger¬
manischen Völkern. Ohne Rücksicht stürzte sie die Opfer-Altäre
der heidnischen Götter um, fällte die ibneir heiligen Bäume; z. B.
der heil. Bonifaz die Eiche zu Hof-Geismar. Dadurch bewährte
sic sich als die unversöhnliche Gegnerin des heidnischen Aber¬
glaubens gleich im Anfänge. Wenn aber doch Uebcrbleibsel
desselben noch iu das christliche Leben hineinwuchcrtcn, und cs
der Kirche unmöglich war, sie auf Einmal zu vertilgen, war sie
bedacht auf deren allmälige Beseitigung. So z. B. weil sie
die sogenannten Gottesgerichte, Ordalien, im Mittelalter nicht
plötzlich abzuschaffen vermochte, nahm sie ihnen wenigstens das
heidnische Gepräge, und stellte sie mit Ausnahme des von ihr
stets verpönt gewesenen Zweikampfes, unter ihre unmittel¬
bare Aufsicht.

Man rücke uns Katholiken nicht die Herenprocesse vor! Ge¬
wiß beklagen wir so tief, als Jemand, die Thorbeiten und Un¬
menschlichkeiten derselben; aber der Geschichtskundige soll wissen,
daß diese Processe nicht, wie Einige sagen, (1484) durch Papst
Jnnocenz VIII. eingeführt, sondern daß sie damals nur iu
eine geregelte Form gebracht worden seycn, eben um der Willkühr
in der Verurthcilung möglichst Schranken zu setzen. Und gewiß
sind in protestantischen Ländern nicht weniger vermeintliche Heren
gefoltert und verbrannt worden, als in katholischen. Schon
Theodor Beza, Calvin's Freund, machte den französischen Parla¬
menten den Vorwurf, daß sie in Verfolgung der Heren zu lässig
seycn. (Siche Dr. Hefele's Cardinal Vmcnes, S. 293 n. ff.)
Man sehe nach, wie viele Urthcilc wider Heren der Rcchtsgelehrte
Benedict Carpzov (ff 1666 zu Leipzig) gefällt habe. In der er¬
sten Hälfte des 17. Jahrhunderts — sieben zig Jahre frü¬
her, als der Protestant Christian Thomasius (4 1728) — haben
die Jesuiten Friedrich Spce von Langenfeld (ff 1635) nnd Adam
Tanner (ff 1632), ja schon vor ihnen der Priester Cornel. Loos
(f zu Mainz 1593), unerschrocken ihre Stimme im Interesse der



422
Vernunft und Menschlichkeit gegen die Herenverbrennungen erho¬
ben. Im Canton Glarus wurde dcmungeachtet noch im Jahre
1781 von einem reformirtcn Gerichte eine Here zum Scheiterhau¬
fen verurtheilt. (Dr. Hefelc a. a. O.)*)

Es ist eine Wahrnehmung eigener Art, und durch die Ge¬
schichte und Erfahrung auch in der Gegenwart bestätiget, daß sich
häufig der krasseste Unglaube mit dem lächerlichsten Aberglauben
in Einer Person vereiniget vorfinde. Wenn der Mensch der höch¬
sten Vernunft Trotz bietet, verfällt er der Täuschung. So
mancher zungenfertige Reltgionsspötter getraut sich aus Gespen¬
ster-Furcht in finsterer Nacht kaum vor die Thüre seines Zim¬
mers zu treten. Und sonderbar! in unseren Tagen, wo der Ma¬
terialismus die Eristeuz und Unsterblichkeit des Geistes läugnet,
und den Propheten des alten Bundes die Vorhersagung der Zu¬
kunft aus göttlicher Eingebung abgestritten werden will,
nimmt man zur Nekromantie, Psychographie, und zu den Orakeln
des Tischklopfens die Zuflucht, um seine Neugierde zu befriedigen!

*) Bezüglich der Stellung, welche die katholische Kirche der im alten Hci-
denthumc so tief wurzelnden Astrologie gegenüber einnahm, gibt auch
Dr. Schleiden zu, daß Kirchenväter und mehrere Päpste sie mit
dem Banne belegten. (Studien, S. 243.) -— Daß sie nach dem Tode
Papst Gregors XV. 1623 der Cardinal Barberini sehr schlau benützte,
indem er während des Zuges ins Conclave eifrig die Sterne beobachtete,
und plötzlich mit großer Bestürzung seinen Collegcn verkündete, daß der
setzt zu wählende Papst nach der Konstellation nicht sechs Wochen leben
werde; weßhalb sich Alle vor der gefährlichen Würde scheuten, und nun
einstimmig Barberini wählten, der dann ruhig als Urban VIII. zwanzig
Jahre den päpstlichen Stuhl einnahm, hat der genannte Herr Autor ge¬
schichtlich zu erhärten nicht für nothwendig gehalten; sondern bringt für
die Wahrheit solcher Anecdoten keine bessere Bürgschaft vor, als:
Adami's „biblische Ergvtzlichkeitcn".

Von Melanchthon sagt er (S. 271, Note 22.) „daß er als Astrolog
eben keine besondere Nolle spielte. Bekannt ist, daß er sich heftig gegen
das Copernicanische System erklärte, während er bei jeder Gelegenheit
den astrologischen Albernheiten das Wort redete, oft in einer Weise, die
von der Schärfe seines Verstandes eben keine große Meinung erweckt.
In einer Vorrede zur Sphäre des Sacro Busto, hcrausgegeben von
Nhäticus 1531, eine Vorrede, die überhaupt ein Muster von Unklarheit
ist, beseitiget er die Einwürfe gegen die Bedeutung der Finsternisse mit
der Ucberetnsttmmung so vieler Jahrhunderte, und es zieme sich doch
nicht, sagt er, für einen wohl unterrichteten Menschen, von dieser Uebcr-
einstimmung abzuweichen!"

„Das sagt ein Mann, — bemerkt hiezu treffend Dr. Schleiden —
der eben erst geholfen, eine wirkliche tausendjährige Uebereinstimmung
über den Haufen zu werfen; ein Mann, der als elassisch Gelehrter wis¬
sen konnte und wissen mußte, daß die Astrologie von den gescheidtesten
Köpfen aller Zeiten und aller Völker verworfen; Das sagt ein Theo-
log, der ganz besonders wissen mußte, daß fast alle Kirchenväter,
und namentlich der heil. Augustinus, (siehe auch 8. Kreg-or U-
Iiom. kl), in LvsiiAeli« die gelesen wird, 2. clis inkrs Ootsv. Issnpium.)
die Astrologie auf das Entschiedenste verdammen.



423

Wem sollen da nicht die Worte des Weltapostels beifallen: „Es
wird eine Zeit kommen, da ste die gesunde Lehre nicht ertra¬
gen, sondern nach ihren Gelüsten sich Lehrer über Lehrer nehmen
werden. — Und von der Wahrheit werden sie das Gehör ab-
wendcn, zu den Fabeln aber hinwcnden". (U. Timoth. Eap. 4,
V. 3, 4.)*)

ch o r t s 6 tz u II g.

Mit kaum einem anderen Worte wird von dem Zeitgciste ein
so arges Spiel getrieben, als mit dem: „Aufklärung". Es
gibt eine wahre und eine falsche Aufklärung; — wirklich,
aber auch nur iu der Einbildung Aufgeklärte. Die wahre
Aufklärung besteht nicht in der Viel-, noch weniger in der Halb¬
wisserei; nicht in der Fertigkeit und Keckheit, über Alles, selbst
bei der mangelhaftesten Kennt,liß des Gegenstandes, nm den es
sich handelt, vorlaut abzusprechen; insbesondere nicht in dem
N e g i r e n d e r R e li g i o n n n d O ff c n b a r n n g; nicht darin,
daß man von religiösen Vorurtheilcn und Aberglau¬
ben frei zu seyn erklärt, was so viel heißen soll, als daß
mau auf Religion nichts hält, und mit seinem Unglauben sogar
groß thut; daß man sich dadurch über das „ungebildete" — gläu¬
bige — Volk erhaben wähnt n. dgl., sondern Der ist in der
That ein Aufgeklärter, dessen Kenntnisse möglichst gründlich,
nicht oberflächlich, und harmonisch, nicht einseitig sind. Ihn
ziert Bescheidenheit; so wie Arroganz der hervorragende Eharak-
terzug des sich aufgeklärt Dünkeudcn ist.

Der echten Aufklärung - auch in Bezug auf rein
menschliches, profanes Wissen — war die katholische
Kirche nie hinderlich; sie ist ihr auch in der Gegenwart nicht feind;
im Gcgentheile, sic achtet und fördert die Wissenschaft, so viel au
ihr gelegen. Sic verkennt es nicht, daß ernstes Studium, unbe¬
fangene Forschung ihr viele der begabtesten Geister zngeführt habe,
von den großen christlichen Apologeten der ersten Jahrhunderte
angefangen bis in die Gegenwart.

Nur an deut en können wir in Kürze die großen Verdienste,
welche sich die Kirche um die Wissenschaften, insbesondere um de¬
ren Wiederaufblühcn erworben hatte: In den Stürmen der Völ¬
kerwanderung wäre alle Eultur von den Barbaren mcdcrgctreten
worden, wenn sich nicht die Kirche der verscheuchten Musen ange¬
nommen, und ihnen, zumal in den Klöstern, ein Asyl gewabrt
hätte. Was Europa, insbesondere Deutschland, in dieser Bczie-

») Wie energisch haben sich viele katholische Obcrhirkn gegen solche Arten
des Aberglaubens ausgesprochen! Bekannt ist, das; längst erst der apo-
stolische Stubl die Cieistcrsclntften der Maria Kohlhammer und der Cres¬
centia Wolf in München verdammt habe. Daß Leien derselben gehört
sogar unter die dem Papste selbst reservtrten Beichtfällc.



424
hung den Missionären z» verdanken habe, wurde schon bemerkt.
Unparteiische Geschichtsforscher, nicht nnr unter den Katholiken,
sondern auch Protestanten, z. B. Wolfgang Menzel, Heinrich Leo
u. A. haben dargethan, wie ungerecht cs sey, das Mittelalter als
die Zeit mehr als ägyptischer Finsterniß zu schmähen; wie viel
auch wahrend desselben in den Wissenschaften geleistet wurde —
wenn auch in einigen Zweigen, z. B. in der Naturkunde, weni¬
ger, als in anderen. Und was geleistet wurde, ging
von der katholischen Kirche aus. Aus den Dom- und
Klosterschulcn zunächst, wie sie vorzüglich unter Kaiser Karl dem
Großen über Anregung des gelehrten Mönches Alcuin, (geb. bei
Aork in England 732, f 804) errichtet worden waren, erwuchsen
vom zwölften Jahrhunderte angefangen die Universitäten, als
kirchliche Anstalten, in Frankreich, England, Italien, Spa¬
nien, Portugal und Deutschland. Sie standen unter dem unmit¬
telbaren Schutze des Papstes, der an den vor dem sechzehnten
Jahrhunderte errichteten Universitäten einen Kanzler bestellte,
welches Amt z. B. noch setzt an jener zu Wien der jeweilige
Domprobst des Metropolitankapitcls versiebt. Nicht weniger als
66 Universitäten zählte Europa vor dem Jabre 1517, von wel¬
chen 17 Deutschland angehörten. Wir führen die letzteren mit
den anderen in den österreichischen Ländern Alle; von den übri¬
gen Einige der berühmtesten hier an: (Manche bestehen nicht
mehr.) Jene zu Bologna (1200), Paris (1206), und Salerno
(1150) waren die drei ältesten. - In Italien: Vicenza (1204),
Padua (1222), Neapel (1224), Treviso (1260), Ferrara
(1264), Rom (1303), Pisa (1344), Pavia (136l), Cremona
(1413) u. A. — In Frankreich: Toulouse (1228>, Avignon (1340)
u. A. — In England: Orford und Cambridge (daselbst ward
der Grund schon im zwölften Jahrhunderte gelegt; dann aber
wurde die Hochschule der Pariser nachgebildet) u. A — In Spa¬
nien: Salamanca (1240), Alcala (1500). — In Belgien: Löwen
(1425). — In Polen: Krakau (1400).— In Dänemark: Ko¬
penhagen (1479). — In Schweden: Upsala (1477). — In Un¬
garn: Fünfkirchen (1367), Ofen (1465), Preßburg (1467).
In Deutschland: Prag (1348, gegründet von Kaiser Karl IV.,
zum beständigen Kanzler wurde der jeweilige Erzbischof alldort
bestimmt), Wien (1365, gegründet vom Erzberzog Rudolph IV.
von Oesterreich; vom Papste Urban V. bestätigt), Heidelberg
(1368), Cöln (1388), Erfurt (1392), Würzburg 1402), Leipzig
(1409), Rostock (1419), Trier (1455), Greifswalde (1456), Frei¬
burg im Breisgau (1456, gestiftet von Albrecht VI., Erzherzog
von Oesterreich, Herrn im Breisgau), Basel (1460), Ingolstadt
(1472), Mainz (1477), Tübingen (1482), Wittenberg (1502),
Frankfurt an der Oder (1506). — Schon das Mittelalter batte
tüchtige Geschichtschreiber; z. B. die Italiener Villani, Gio¬
vanni und Matteo im 14. Jahrhunderte. Wer kennt nicht die
aller Anerkennung werthen Chronikenschreiber in Deutschland?



425
als: einen Regino, Abt des Klosters Prüm in der Diöcese Trier,
1- 915; Hcrmannus Contractus, Mönch des Klosters Reichenau,
auf einer Insel des Bodensees, 4 1054; Otto, Bischof von Frci-
singcn, Sohn des Markgrafen von Oesterreich, Leopold IV. des
Heiligen, 4 1148 u. A. — Nicht minder hatte cs ausgezeichnete
Dichter. Man denke an die altdeutschen epischen Dichter; an
Dante (4 1341) und Petrarca (4 1374) in Italien.*)

Nicht die Reformation hat erst die Liebe zu den klassischen
Studien geweckt; denn schon vor derselben haben sich darin
Männer hervorgethan, wie die drei Cardinale: Bembo (geb.
1470), Contariui (geb. 1483) und Sadolet (geb. 1478) in Ita¬
lien ; der bereits genannte Aclius Antonius von Lebrifa oder Ne-
brissa (geb. 1442) in Spanien; Erasmus von Rotterdam (geb.
1407, 4 1536) u. A. Die Literaturgeschichte zählt noch viele ka¬
tholische Gelehrte ans, die bier nicht angeführt werden können.

Undankbar genug wandten sich die sogenannten Humanisten
vom 16. Jahrbundcrte an gegen die Kirebe, okne deren Sorg¬
falt sie nicht einmal die classischcn Werke der heidnischen Vorzeit
in die Hände bekommen batten.

Es hat gegeben, und mag noch geben allzu ängstliche, übri¬
gens wohlmeinende Katboliken, welche dafür hielten, daß Wissen¬
schaft und Gelehrsamkeit mit festem Glauben nicht wobl verträg¬
lich seyen. Eine übertriebene Besorgniß, welche die Kirche in
Betreff des mit Demuth verbundenen wissenschaftlichen Strebens
nicht begt. Schon die alten Kirchenväter dachten anders. Cle¬
mens von Alerandrien sagt (Strömst, o. 9.): „Einige Menschen
wollen sich nicht der Philosophie oder Dialectik widmen, oder der
Naturphilosophie, sondern begehren den Glauben allein und un¬
geschmückt zu besitzen. Aber wie bei dem Ackerbaue und der Arz-
neiwiffenschaft Jener als der Gebildetste gilt, der sich auf die
mannigfaltigste Anzahl von Kenntnissen, die znm Bauen oder znm
Heilen nützlich sind, verlegt hat, so müssen wir Den für den Bcst-

*) Bereits kor Dante blühte die religiöse Dichtkunst in Italien, wo Um¬
brien ibre Wiege und der heil. Franz von Assisi (geb. 1182, 4 1226)
ihr geistiger Vater war. Das „Svnncnlicd" (italienisch) hat unstreitig
ihn zum Versager. Bald darauf gab ein Franciscancr aus Verona,
Fra Giaeomino, in kcnctianischcr Mundart zwei kleine Otcdichte aus:
Die Holle und das Paradies — als Vorläufer Dantc's vivins comesiw.
Bruder Pacifico, ein Franciscancr und Zeitgenosse des heil. KranciscuS,
war gleichfalls ein religiöser Sänger; nicht minder der Heu. '^onaken-
tura, und Giacimo di Verona, der Verfasser eines geistlichen Ritter-

Thomas von Celano, eines der ersten Mitglieder des neu errichteten
Franciscaner-Ordens, wird nun allgemein für den Versager des Hym¬
nus „Vies irse" gehalten; sowie das „LIsbst mswr<- dem Mönche des
gleichen Ordens, Jacoponi da Todi, (4 1306) zuge,chrieben wird.

(Vergl. „Italiens Franciscaner - Dichter im 13. Jahrhunderte" von
A. F. Ozanam, Professor der Literatur in Paris.)



426
gebildeten halten, der alle Dinge mit der Wahrheit in Verbindung
setzt; der aus den Wissenschaften Alles sammelt, was zur Vcr-
thcidigung des Glaubens dient".

Als ein warmer Verthcidigcr der profanen Wissenschaft trat
der heil. Basilius der Große, Bischof zu Casarea in Cappadocicn
(im 4. Jahrhundert) auf; ernstlich empfiehlt er das Studium der
schönen Literatur; zugleich aber will er Alles ferne gehalten wis¬
sen, was die Unschuld des Herzens verderben könnte. Sein Freund,
der heil. Gregor von Nazianz, spricht sich ganz offen also aus:
„Ich glaube, daß alle Männer von gesundem Verstände darin
übereinstimmen müssen, daß die Wissenschaft für das höchste der
irdischen Güter zu halten scy. Ich rede nicht bloß von der edlen
Wissenschaft, welche die unsere ist, und welche, alle äußerliche
Aumuth verschmäbend, sich ausschließlich auf das Werk der Erlö¬
sung und die Schönheit der geistigen Ideen wendet; sondern auch
von feuer Gelehrsamkeit, die von außen ist, und die einige
n n v e rstä n d ig e C h ri st e n als falsch u n d g csährlich, und
die Seele von Gott abkchrcnd verwerfen", (I'imobris
oratio in landein kasilü )l.) Der heil. Hieronymus spricht nicht
ohne Bitterkeit von Jenen, welche, wie er sagt, Unwissenheit für
Helligkeit halten (op. 18. sä lVIsrcellam). Der heil. Augustin
schreibt (de dootrina elu-ist.): „Wenn Jene, die sich Philosophen
nennen, irgend etwas Wahres, und unserem Glauben Angemesse¬
nes gcfagt haben, so müssen wir es nicht nur nicht fürchten, son¬
dern es "von ihnen sogar als unrechtmäßigen Besitzern zu unse¬
rem Gebrauche nehmen."— Gerade aus dem Mittelalter be¬
rufen wir uns auf den heil. Bernhard: „Ich möchte vielleicht,
sagt er (8orm. 36. super Oantica), die Wissenschaft zu sehr herab¬
zusetzen , die Gelehrten zu tadeln und das Studium der Wissen¬
schaft zu verbieten scheinen. Das sey ferne! Mir ist nicht unbe¬
kannt, wie viele gelehrte Männer der Kirche genützt haben und
nützen, entweder durch Widerlegung ihrer Gegner, oder durch
Belehrung der Unwissenden. Und ich habe auch gelesen: Weil
du die Erkcnntniß verwirfst, verwarf ich dich auch, daß du nicht
mehr mein Priester seyest". (Oseas Cap. 4, V. 6.)

Viele Päpste beschützten und begünstigten auch profane Wis¬
senschaften und weltliche Gelehrte in großmüthigster Weise,
siehe Abhandlung VIU. — In der schon citirten Encyclica Sr.
Heiligkeit Pius IX. an die Cardinäle, Erzbischöfe und Bischöfe
Frankreichs vom 21. März 1853 heißt es: „Fahret fort, wie ihr
cs bis fetzt gethan, nichts zu unterlassen, damit die jungen Kle¬
riker in euren Seminaricn gründlich unterrichtet werden in den
schönen Wissenschaften, und auch in den ernsteren, nament¬
lich in den heiligen, von der Gefahr jeglichen Jrrthnmes fernen
Lehren; so, daß sie nicht nur die wahrhafte Eleganz im Schrei¬
ben und Sprechen, und die Bcredtsamkcit sowohl aus den weise¬
sten Werken der heiligen Kirchenväter, als auch aus den ausge-



427

zeichnctsten heidnischen, von jede e Makel ,qc reinig¬
ten Schriftstellern erlernen, sondern auch vollkommen genaiic
Wissenschaft der theologischen Dvctrinen zn erlangen vermögen". *)

4- -i-

Weil mit den Wissenschaften gewöhnlich die Künste in Ver¬
bindung gebracht werden, insofcrnc sie, ob auch nicht immer, de¬
ren Blüthe oder Verfall thcilen, und bei der Bcnrthcilnng des
Bildungsgrades irgend eines Volkes oder einer Zcitpcriode auch
in Anschlag gebracht werden, so können auch wir von denselben
hier nicht Umgang nehmen.

Der müßte wahrlich ein Fremdling scyn in der Knnstlitera-
tur, der da nicht wüßte, wieviel die Künste, insbesondere die
Bau- und Malcrknnst gerade der katholischen Kirche zn verdan¬
ken haben.**) Sie war nach den Stürmen der Völkerwande¬
rung dieWiedcrberstellcrin, wie der Literatur, so auch der Kunst.
Die Baukunst, Bildnerei und Malerei fanden in ihr die sorgsamste
Pflege; und an religiös-kirchlichen Gegenständen die würdigsten
Objecte für ihre Schöpfungen.

Was die Baukunst betrifft, so waren cs zunächst die christ¬
lichen Gotteshäuser, au deren Errichtung sie sich übte und
ausbildete. Diesbezüglich unterscheidet man den altchristlich en
Basiliken-Styl; den byzantinischen; romanische»;
germanischen oder g ethischen; und den sogenannten Ne¬
ri a i s s a n c e st y l. ***)

*) Sehr wahr beisit es in „Wolfgang Menzels Literaturblatt" (Nr. 81 v.
I. l855): „Die Ki rchcn sch r i ft sie l le r, weiche das Hcidentbum, wie
eS noch zu ihrer Zeit war, treu nach dem Leben geschildert haben, sind
die nvthwendigc Ergänzung zu den klassischen Autoren unter dcn^vcidcn
selbst. Es ist gewiß ein Fehler, wenn unserer Jugend in den Schulen
immer nur die Homerisch - Pindarischc Lichtseite der von den Olympiern
regierten Welt gezeigt wird, und nicht auch die Nachtseite in jener sitt¬
lichen Versumpfung, aus der die Menschheit nur durch das Ehristenthum
erlöst werden konnte".

(Vergl. die ausgezeichnete Schrift: „Die Kirchenväter" als notb-
wcndige und zeitgemäße Lectürc in den Gymnasien, vom wissenschaftli¬
chen und ästhetischen Standpunkte aus dargcstcllt von I. Auer, Priester
aus dem Orden der frommen Schulen, Professor der griechischen Cpracbc
und prov. Direktor am k. k. akad. Gymnasium in Wien.)

lieber klassisches Studium unbedingt den Stab drecken , wuiee
Einseitigkeit und Befangenheit vcrrathcn. Große, heilige Männer ui
der Kirche, in allen Jahrhunderten, haben der Welt, wie durch Heilig¬
keit des Wandels, so nicht selten auch durch ungewöhnliche klastische —
überhaupt wissenschaftliche Bildung imponirt.

") Auch die Musik erhielt ihre Hauptoflcgc in der Kir.be. Sie begann
zunächst mit dem Choral. Der Bcncdictinermönch Guido von Arezzo
im ll. Jahrhunderte, erfand die Notenschlüssel.

***) Dieser verschiedenen Baustylc wird hier unter Anführung einiger ihrer
Hauptmerkmale Erwähnung gctban, weil in der Gegenwart davon
öfters gesprochen wird, und der Gegenstand an sich von großem In¬
teresse ist.



428

So lange das Christenthum im römischen Reiche verfolgt
wurde, hatten seine Bekenner freilich noch keine eigentlichen Kir¬
chen; sondern sie feierten ihren Gottesdienst zumeist in den Ka¬
takomben, d. i. in den unterirdischen Grabstätten, deren ausge¬
dehntesten und wichtigsten sich in Rom vorfiuden. Diesseits und
senseits der Tiber gelegen, bilden sie einen ziemlich fest geschlosse¬
nen Ring um die ewige Stadt. Gewöhnlich von geringer Weite,
sind sie doch nicht selten von größeren Räumen, sogenannten Grab-
capellcn oder Oratorien unterbrochen, in welchen Manche die
Grundform der altchristlichcn Kirchen vermachen.

Als im 4. Jahrhunderte der christliche Cultus öffentliche An¬
erkennung erlangte, erhoben sich auch alsbald öffentliche ausge¬
dehnte Gebäude zur Abhaltung des Gottesdienstes; —die Basi¬
liken soll. o.-'xo5, königliche Wohnung). So hießen
schon in vorchristlicher Zeit, insbesondere bei den Römern, nach
außen abgeschlossene Hallen, bestimmt zu Verhandlungen der Ge¬
schäftsleute, später auch als Gerichtshallen verwendet, und mit
einem erhöhten Tribunale für die Richter versehen. Sie bildeten
ein längliches Viereck mit zwei Haupträumen, nämlich der Tri¬
bunalnische, worin sich der Richterstuhl befand; und dem
Langhause, welches gewöhnlich außer dem Mittelschiffe noch
aus mehreren kleineren und niederen Seitenschiffen bestand. Dem
entsprechend war die Bauform der ältesten christlichen Basili¬
ken. Das sogenannte Schiff der Kirche war mit der Säulenhalle
der römischen Basilika architektonisch gleich gebildet; verschieden
dagegen erscheint die Anlage des Chores und der Abschluß an
dem einen Schmälende durch eine gewölbte Nische (apsis) in so
ferne, als sie hier in unmittelbare Verbindung mit dem Lang¬
hause tritt, während sie in der römischen Basilika durch einen
portieus von ihm getrennt war. — Den Richterstukl ersetzte die
Cathedra des Bischofs, au welche sich die Priesterschaft anreihte;
im Querschiffe wurde der Altar angebracht; im Langhause nah¬
men die Laien Platz; in der Thorhalle und in den Vorhöfen be¬
fanden sich die Catechumeue» und Büßer.

Zu den ältesten römischen Basiliken gehören obenan die va¬
tikanische, und die Paulskirchc an der Via Ostia, aus der Zeit
Constantins des Großen. Die erstere wurde bei dem Neubaue
der Peterskirche im 15.-17. Jahrhunderte niedergerissen; die an¬
dere ging 1823 durch Feuer zu Grunde, wurde aber schöner als
früher wieder aufgebaut, und von Sr. Heiligkeit Pius IX. am
10. December 1854 feierlichst cingeweiht.

Als den zweiten altchristlichen Bautypus sehen Einige den
sogenannten Ccntralbau an, indcß Andere denselben schon un¬
ter dem byzantinischen Baustyl inbegriffen wissen wollen. Der
langgestreckte Bau der Basiliken wird zum Quadrat, Polygon,
oder Kreis; der bedeutendste Bautheil wird die Mitte, über wel¬
cher die Kuppel sich erhebt. Wenn bereits der Centralban zur
öpZchitiu,scheu Kunst herübergezogen wird, so kann man als Mit-



429
telpunkte derselben Constant, no p el, Ravenna und Vene¬
dig bezeichnen. Als Muster gelten: die Sophicnkirche (nun
Moschee) in Constantinopel, deren Neubau nach dem Brande des
älteren Constantiuischcn Baues 532 unter Kaiser Justinian, durch
die Baumeister Jstdor von Milet, und Anthcmius von Trallcs
zu Stande kam. — In Ravenna: die Kirche San Vitale, deren
Bau im Jahre 526 begann, bis 547. Venedig, dessen Handel
nach der Levante die Bekanntschaft mit orientalischen Bauformcn
hcrbeiführte, besitzt an der Marcuskirche ein herrliches Denk¬
mal byzantinischer Kunst. Ihr Bau wurde um 986 begonnen;
vollendet 107l. (Nach Dr. A. H. Springer 976—1085 ) — Auch
in Sicilien und Limousin, überhaupt Aquitanien in Frankreich,
fand der byzantinische Styl Eingang; doch machte sich in Süd-
Italien hie und da der arabische Einfluß noch mehr geltend;
zumal in Bezug auf Ornamentik. — Wie bemerkt, ist das
Charakteristische der byzantinischen Bauschule das Kuppelge¬
wölbe, freilich mit manchen Modifikationen.

Der byzantinische, oder wenn man so will, der antik römi¬
sche Einfluß („denn das Zeitalter Karls des Großen versuchte die
Wiedergeburt der Künste durch den Rückgang auf römische For¬
men, welche, wie das römische Imperium überhaupt, keineswegs
als etwas Fremdartiges betrachtet wurden". Dr. A. H. Sprin¬
gers Handbuch der Kunstgeschichte, S. 154.) auf den Norden
Europas beschränkte sich auf die Bauten Karls des Großen, als
dessen wichtigstes Werk das Aachener Münster (von 796—804
gebaut) anzufehen ist. Jeder Schritt nach ihm ist ein Schritt
abseits der antiken Traditionen, ein Schritt vorwärts in eine
neue Kunstära. Diese neue Zeit repräsentier in der Architektur
der romanische Styl (siche Mitthciluugen der k. k. Central-
Commission zur Erforschung und Erhaltung der Bandenkmale.
I. Jahrgang. Heft Nr. 5). Derselbe, auch der Ru n d b o g e nstyl
genannt, war vom 10. bis gegen die Mitte des 13. Jahrhunderts
vorherrschend, und erhielt vorzüglich in Deutschland seine Ausbil¬
dung. Die altchristliche Basilika blieb die Grundlage des roma¬
nischen Styles; das Langhaus gliedert sich in ein erhöhtes Mit¬
telschiff und die niedrigen Seitenschiffe; im Westen wird dasselbe
von der Vorhalle, östlich von dem balbkreisförmigeu Altarraumc
begrenzt. Freilich gab es auch diesfalls Modificationeu. Tic
Mehrzahl der romanischen Kirchen erscheint gegenwärtig überwölbt.

Der Ausdruck „romanisch" hat bei Bauformeu eine andere
Bedeutung, als bei Sprachfvrmcn. Denn nicht romanische
Völker vorzugsweise haben diesen Banstyl augcweudct; sondern
vielmehr germanische, oder vielmehr mit germanischen Clcmcntcn
stark vermischte romanische Völker , bei denen spater der gothischc
Styl in der Älüthc stand. (Mitthcilungcn u. s. w. Hcst^ul, 18o(>.)

Aus dem romanischen Gcwölbcbaue ging eben der gethische
oder germanische Styl (d c r S P itz b o g c n sty l) bervor. Die roma¬
nische Bauform darf von der gothischcn nicht durch eine weite Kluft



4Z0
getrennt werden. Sie gingen leise in einander über. Der soge¬
nannte Uebergangsstyl, der romanische mit Anwendung von
Spitzbogen, war zu Anfang des 13. Jahrhunderts herrschend.
Das Grundprincip des gothischen Styles ist: die constructiven
Functionen von der Masse auf einzelne Glieder zu über¬
tragen, und in isolirtcn, selbstständigen Organen auszudrücken.
Die Tragkraft der Wölbung conccntrirt sich in Pfeilern, die
sich in einen Pfeilerbündel auflösen — daher die Leichtigkeit
des schlanken Baues. Den inneren Pfeilern entsprechen an der
Außenseite die Strebepfeiler. Mehr oder weniger zeichnen
sich alle gothischen Kirchen durch reiches Füllwerk aus; insbeson¬
dere durch das sogenannte Maaß werk, d. i. durchbrochene
Stcinarbeit. Der spätgothische Styl im 15. und 16. Jahrhun¬
derte leidet schon an Ueberladung und schrankenloser Willkühr in
derlei Verzierungen; ihm gehört z. B. auch die sogenannte Fisch¬
blase an, eine willkürlich ersonnene Form.

An der Spitze der deutsch-gothischen Bauten, ja der germa¬
nischen Architektur überhaupt, steht der K ölner Dom. Erzbi¬
schof Konrad von Hochstadcu legte 1248 den Grundstein zum
Chorbaue. Als erster Werkmeister wird noch immer Gerhard von
Nile angesehen. Bekanntlich sieht dieser berühmte Dom erst sei¬
ner allmäligen Vollendung entgegen. — Im inneren und östlichen
Deutschland entwickelte die gothische Baukunst erst im 14. Jahr¬
hunderte ihren vollen Glanz; z. B. an dem St. Stephans-Dome
in Wien (in den Hauptthcilen gebaut von 1359, als Erzherzog
Rudolph IV. „der Stifter" zu den beiden Thürmcn den Grund
legte, bis 1519); an dem Prager Domchor zu St. Veit (1343
— 1385). Die dekorative Architektur war in der Periode der
Gothik nicht allein ans den Hauptbau beschränkt, sondern auch im
Innern der Kirche im reichsten Maße angcwcndct; als: an den
Ciboricn, Baldachinen über den Altären, an den Sacraments-
häuschen, Ambonen, Kanzeln, Orgelbautcn n. s. w.

Zunächst in Italien, dann anch anderwärts, wurde die go¬
thische Bauform durch den sogenannten Renaissance styl ver¬
drängt. Darunter versteht man die Rückkehr zum antiken Styl.
Der ältere Renaissanccstyl gehört dem 15. Jahrhunderte an.
<Z. B. an der berühmten Karthause bei Pavia (1396—1473.)
Die weitere Entwicklung der Architektur über diesen älteren Re-
naissancestyl hinaus führt nicht zur fortschreitenden Vollendung-

Vom 15. Jahrhunderte an gelangt Rom durch die Munificcnz
der Päpste au die Spitze der Kunstbcfördercr in Italien. Durch
länger als ein Jahrhundert bildet die Peterskirchc den Mit¬
telpunkt erhöhter Bauthätigkeit. Schon unter Papst Nicolaus V.
(1447—1455) entwarf Rossellini den Plan zum Neubau. Außer
Donato Bramante (1506) unter Papst Julius II. arbeiteten meh¬
rere Baumeister daran; von denen Mancher das wieder stürzte,
was sein Vorfahr vorgcschlagen. Das gegenwärtige Gebäude
der Peterskirchc verdankt seine Entstehung vorzugsweise dem



431

Michelangelo Buonarotti (1474—1563) unter Papst Leo X.; seine
Vollendung aber, wieder mit bedeutenden Abweichungen von Mi¬
chelangelos Entwürfe, fällt erst in das 17. Jahrhundert. — Die
weltberühmte Kuppel wurde 1590 geschlossen.

In das 17. Jahrhundert fällt der sogenannte Jesuitenstpl.
Dr. A. H. Springer schreibt, Handbuch der Kunstgeschichte, S. 303:
„Die kirchliche Architektur hat dem Baucifcr der Jesuiten das
Meiste zu danken, welche in ähnlicher Art, wie die Eistcrcienser
und Predigermönche in früheren Jahrhunderten, ihren Stiftungen
ein festes Gepräge aufdrücktcn, und den sogenannten Jesuitenstpl
schufen. Obgleich ssc in einzelnen Fällen noch der germanischen
Bauweise huldigten, so blieb doch der zeitgenössische Styl, welcher
der im Orden gepflegten eleganten Bildung so gut entsprach, be¬
vorzugt. Bis ui das 18. Jahrhundert setzt sich die Banthätigkeit
des Ordens fort, im Verhältniß zu den gleichzeitigen Werken auch
dann durch eine klare Conception und einen kräftigen Formcnsinn
ausgezeichnet".

Auch in unserer gegenwärtigen Zeitpcrivdc fehlt cs nicht an
neuen, herrlichen Kirchenbautcn, in denen sich insbesondere der
gothische Styl wieder Anerkennung zu verschaffen sucht; ohne daß
jedoch die anderen Bauformcn ausgeschlossen wurden. Wir erin¬
nern nur an die Au- (im besten altdeutschen Styl) ; die Ludwigs-
Kirche, (im Rundbogcnstyl italienischer Kirchen des 14. Jahrhun¬
derts), und an die Basilika des heil. Bonifaciuö nach dem Muster
der alten Basiliken, in München; an den am 31. August 1856
cingcwcihten prachtvollen Dom (Kuppelbau) in Gran; au die in
gothischcr Baufvrm soeben zu errichtende Votivkirche in Wien.

Wir gehen zur Bilducrei über. In der altchristlichcn Zeit
werden wenig Werke der höheren Sculptur augeti offen; dann
schließt sich ihre Entwicklung größten Theiss an die Geschichte der
Baukunst an. „In den Händen der Kirche ruhte die Bau-
kcnntniß, ihrer Pflege waren auch die Künste der Malerei und
Bilducrei anvertraut. Neben den Gegenständen, welche das reli¬
giöse Bewußtseyn der künstlerischen Phantasie zuführte, traten alle
übrigen in den Hintergrund zurück; eben so wurde die Auffassung,
die formelle Seite der Phantasie, von dem christlichen Geiste gere¬
gelt, und schließlich auch die Technik vorzugsweise in geistlichen
Kreisen bewahrt und fortgebildct." (Dr. A. H. Springer a. a. O
S. 194.)

Der Aufschwung der deutsch-romanischen Architektur am
Schluffe des 12. Jahrhunderts thciltc sich auch der Bilducrei mit.
Es wurde bereits bemerkt, daß diese mit der Verzierung der gothi-
schen Kirchen und kirchlichen Gerätbschastcn vollauf zu thnn hatte.
Der Holzschnitzerei bot sich in den großen Altarwcrkcn des späte¬
ren Mittelalters ein weiter Spielraum dar. Sic wurden als
Flügelschreine gebildet; das Innere mit Nelieftafelu ausgcfüllt,
die Außenseite mit Gemälden geschmückt. — Die Statuen der
Heiligen, christliche Grabmonumentc, Sarcophage, lieferten der



432
Sculptur Arbeit in Menge. — Anch die Plastik ging ihrem Ver¬
falle entgegen, als sie vom 17. Jahrhunderte an sich von dem
Naturgemäßen zu entfernen, aber anch dem Einflüsse der Religion
zu entziehen begann. Da fing sie an, die seltsamsten Einfälle
einer geschmacklosen Einbildungskraft zu verkörpern. Eine Wen¬
dung zum Besseren ist in neuerer Zeit nicht zu verkennen.

Die Anfänge der christlichen Malerei waren schüchtern, und
es konnte wohl nicht geahnt werden, daß sich diese Kunst an der
Hand der Kirche in wenigen Jahrhunderten auf eine solche Stufe
der Vollkommenheit erschwingen werde. Zuerst begegnen uns
Mosaikgemäldc, welche — aus farbigen und vergoldeten Glas¬
stiften zusammengcstellt — die Wände, Wölbungen und Kuppeln
der altchristlichen Kirchen bedecken; und Miniaturbilder als Ver¬
zierungen von Handschriften. Durch den Bilderstreit im 8. Jahr¬
hunderte wurde die Malerkunst im Oriente begreiflicher Weise in
ihrer Fortbildung auf lauge Zeit sehr gehemmt.

„Der Aberglaube, sagt Dr. A. H. Springer a. a. O. S. 198,
als wäre das tiefere Mittelalter in der Malerei gänzlich unfrucht¬
bar geblieben, schwindet immer mehr im Angesichte der täglich
wachsenden Entdeckungen alter Wandgemälde des l2. und 13. Jahr¬
hunderts." Mehrere Kirchen Deutschlands zeigen mehr oder we¬
niger gut erhaltene Reste monumentaler Malerei aus der roma¬
nischen und gothischen Periode. — Die Glasmalerei war schon im
10. Jahrhunderte in Deutschland, nämlich im Kloster Tegernsee
(in Baiern) bekannt. Anfänglich wurden die Fenstergemälde aus
farbigen Gläsern musivisch zusammengesetzt; im 15. Jahrhunderte
erfand man die Kunst, mehrere Farben auf einer Scheibe zu
schmelzen.

In Deutschland gab es schon im 14. Jahrhunderte eine Pra¬
ger-, eine Nürnberger- und Kölner-Malerschule.

Das vor allen bevorzugte, durch die größten Meister in der
Malerkunst verherrlichte Land war aber Italien. Ganz besonders
wurde Florenz für zwei Jahrhunderte der Hauptsitz dieser ed¬
len Kunst. Von da stammte Giovanni Cimabue (1240—1303).
Der nämlichen Schule gehörte Giotto di Bondone an (1276—
1336), Dante's Zeitgenosse und Freund. Mit Eimabue war er
bei der Ausschmückung der Kirche des heil. Frauciscus zu Assisi
thätig. Im Jahre 1221 wird als trefflicher Maler Guido von
Siena erwähnt; ein noch höherer Platz aber gebührt dem Duccio
di Buoninsegna, gleichfalls aus Siena (1282—1311). — Aus
der großen Menge sich rasch folgender Künstler heben wir beson¬
ders heraus: Fra Giovanni Angelico da Fiesolc, ein Dominikaner¬
mönch (1387—1455). Er ist der Vertreter der kirchlichen Kunst
während des 15. Jahrhunderts; der vollendetste und darum auch
noch in neuester Zeit uachgeahmte Träger der religiösen Malerei
überhaupt. Von ibm sagt man, daß er in frommer Begeisterung
unter Thränen malte. Als das Haupt der Florentiner Schule
gilt Tommaso aus der Familie der Guido, gewöhnlich Masaccio



433

genannt (1402—1443). Dessen jüngerer Zeitgenosse Fra Filippo
Lippi starb 1469. — Cosimo Roselli h 1506, und Domenico Ghir-
landajo (1449-1495) haben sich weniger die Darstellung starker
Affecte, als die Wahrheit in der Charakteristik zum Zwecke gesetzt.

Leonardo da Vinci, so genannt von dem Flecken Vinci un¬
weit Florenz, wo er 1452 geboren ward (f 1519), Verocchio's
Schüler, ist ein allumfassendes Talent. Als sein Hauptwerk wird
das Abendmahl im Refektorium des Klosters ilelle Kraule in Mai¬
land bewundert. Der Dominikaner Fra Bartolomeo della Porta
(1469—1517) malte unter Anderem Fresco das jüngste Gericht
in 8. Naria Xovells. Von Pietro Vanucci Perugino (1446—1524)
sind außer anderen Werken die Fresken in der Sirtina, und seine
Madonnen bilder rühmenswerth. — Den Höhepunkt der Entwick¬
lung erreichte die italienische Malerei in Raphael Santi (Sanzio),
von seinen Landsleuten der „Göttliche" genannt; geboren 1483
zu Urbino, eines armen Malers Sohn. Seine erste Bildung er¬
hielt er im Schooße der umbrischen Schule. 1508 führte ihn der
Ruf des Papstes Julius II. nach Rom, wo er die Ausmalung
der päpstlichen Prunkgemächer im Vatikan (die sogenannten Stan¬
zen) begann, aber nicht zu Ende führte. Auch Papst Leo X.
beehrte ihn mit Aufträgen. Er starb 1520. — Michelangelo Buo-
narotti, den wir schon als Baumeister kennen lernten, und der
auch als Bildhauer Vorzügliches leistete (geb. 1474 im Florenti¬
nischen, h 1563 in Rom) machte sich als Maler al beeseo ganz
besonders durch das „jüngste Gericht", welches die Altarwand
der sirtinischen Capelle einnimmt, berühmt.

Antonio Allegri, von seinem Geburtsorte gewöhnlich Correg¬
gio genannt (1494—1534) entfaltete sein Talent zu Parma. In
seinen Bildern, z. B. in der Anbetung der Hirten, oder heiligen
Nacht, (in der Dresdener Gallerie), spielt das hellste Licht mit
den blühendsten, frischesten Farben.

Die venetianische Schule zählt zu den Ihrigen unter Ande¬
ren: Giovanni Bellini (1426—1516), an den sich eine große
Schaar von Schülern und Nachfolgern reiht, als: Martino di
Udine (wahrscheinlich seine Gebursstadt), gewöhnlich unter dem
Namen bekannt: Pellegrino da San Daniele, wo, und in Cividale
sich seine besten Gemälde befinden, (h 1548?) Mit Pordenone
aus Friaul und Giorgione (1477—1511) gehört er zu den ersten
Fresco-Malern der venctianischen Schule. Ihre Vollendung er¬
reicht die venetianische Kunst, deren Eigenthümlichkeit in der be¬
sonderen Farbenkraft und Harmonie besteht, in Tizian Vecelli,
dem „Könige der Maler", aus Cadore in Friaul (1477—1576).
An religiöser Innigkeit mit Fiesole verwandt ist Moretto (1524—
1575) aus Brescia. Paolo Cagliari Veronese (1528—1588), be-
rühmt durch seine Gemälde in der Kirche S. Sebastiano in Ve¬
nedig. An Jac. Robusti, genannt Tintoretto (1512—1594), ist
schon eine gewisse Manierirtheit zu bemerken.

28



434

Die flandrische Schule erlangte durch die Brüder Eyck, Hu¬
bert (1366—1426?), dem mit Unrecht die Erfindung der schon
früber bekannten Oelmalerei zugeschrieben wird, und Jean (um
1400—1441) ihren Glanzpunkt.

Zu den deutschen Malerschulen des fünfzehnten Jahrhun¬
derts gehören: die niederrheinische und kölnische; ruhmvoll that
sich auch die Ulmer Schule hervor. In Augsburg blühten die
Künstlerfamilen der Holbein (Hans, der Großvater; sein Sohn,
Hans der Acltcre, 1460 — 1526) und der Bnrgkmaier (Thomas,
-h 1523 und sein Sohn Hans 1472—1559?). Noch berühmter
wurde Albrecht Dürer (1471—1528), eines Nürnberger Gold¬
schmieds Sohn, und Hans Holbein der Jüngere (1498—1554).
Lucas (Sünder) von Cranach (1472—1553) verletzt oft durch un¬
reinen Sinn. In die kirchliche Polemik mischte er sich als Künst¬
ler unberufen ein.

Unsere Aufmerksamkeit verdient die Malerkunst in Spanien,
wo sie nicht minder, wie in Italien, ihren Aufschwung zunächst
der kirchlichen Pflege verdankte. Der heil. Thomas von Villa¬
nova, Erzbischof von Valencia (1488—1555), war ein großer
Mäcenas der Künstler. Auch in diesem Lande trifft, wie in Ita¬
lien (Torquato Tasso, Ludovico Ariosto), die Blüthe der Malerei
mit jener der Poesie zusammen.— Eben so geschickte als fromme
Maler waren: Vincente de Juanes, bekannter unter dem Namen:
Juan de Juanes zu Valencia (f 1614); Pedro Nicolaus Factor,
geb. 1520 zu Valencia, Franciskaner, selig gesprochen 1786 vom
Papst Pius VI.; Nicolaus Borroes, auch ein Religiöse; Fray
Juan Sanchcz Cotan, 1604 Karthäuser geworden, -f 1627 zu
Granada; Alonso Cano, Kanonikus zu Granada unter König
Philipp IV. — Ausgezeichnetes leistete die Schule von Sevilla;
als: Franc. Pacheco (1571—1654); Franc, de Herrcra der Aelt.
(1576—1656); Franc. Zurbaran (1598—1662); Velasquez da
Silva (1599—1660). Alle übertraf Murillo aus Sevilla (1618—
1682). Sein Motto, wie es auf dem Grabdenkmal zu lesen,
hieß: Vivo moriturns. Einem Kapuziner-Laienbruder zu Gefallen
malte er einst auf einer Serviette Eines seiner berühmtesten Ma¬
donnenbilder. Luis Morales (1509—1586) führt den Beinamen
ei cü'vmo; — wird aber überschätzt. Aus der Madrider Schule
nennen wir nur Antonio Pareda (1599—1669). In Valencia
wirkten die beiden Ribaltas (Vater und Sohn); Jacinto de Es-
pinosa (1600-1680) und Pedro Orronte (1550-1644).

Im 17. Jahrhunderte zeigt sich der Anfang des Verfalles der
religiösen Malerei. Der religiöse Ernst der älteren Kunst, und
das Bewußtseyn der hohen Würde und Aufgabe, welche die Kunst
zu erfüllen bestimmt ist, beginnt zu fehlen. Italien hat wohl noch
einige tüchtige Maler: Caravaggio (1569—1609); die Caracci
(Ludovico, Ägostino und Annibale); Domenichino aus Bologna
(1581—1641); Guido Rem (1575—1642) u. A.; aber schon am



435

Schluffe des 17. Jahrhunderts macht sich große Oberflächlichkeit
bemerkbar.

Die französische Malerkunst erhielt ihre Anregung meist von
Italien aus. Eben so rasch, wie hier, ging auch in Spanien die
Kunst dem Untergange entgegen.

In den Niederlanden erwarben sich Peter Paul Rubens, zu
Antwerpen (geb. 1577, wahrscheinlich zu Siegen, t 1640); dann
sein Schüler Anton van Dyck (1599—1641) großen Ruhm. „Im
nördlichen Holland trat mit dem Abfalle vom alten katholischen
Glauben auch auf künstlerischem Boden der Bruch mit der Tra¬
dition ein. Der bildscheue Cultus duldete keine religiöse Malerei;
wo die gothischen Kirchen zu groß, zu mächtig erschienen, und
mit nüchternem Geiste schonungslos verschalt und mit Brettern
verschlagen wurden, konnte die Liebe für spiritualistische Richtung
nicht bestehen." (Dr. A. H. Springer a. a. O. S. 337). Dies
zeigt der sonst bewährte Maler Paul Rembrandt van Ryu (geb.
zu Leyden 1608—1669). Statt der das Gemüth so sehr anspre¬
chenden Gegenstände des katholischen Cultus ist der ungeschminkte
Naturalismus das Feld holländischer protestantischer Kunst. —
Gilt dies nicht auch anderwärts?

Nach dieser etwas weitläufigeren Uebcrschau können wir nun
die Frage leicht beantworten, ob die schönen Künste in Europa
wohl je solche Triumphe gefeiert haben würden, wie wir sie sahen,
ohne die katholische Religion und Kirche? Sicherlich nicht!
Jetzt hat die Kirche jene Hilfsmittel nicht mehr, mit denen sie
einst die aufstrebenden Talente so reichlich zu unterstützen ver¬
mochte; aber doch sucht sie noch immer nach Kräften, wie auf
dem Gebiete der Wissenschaften, so auch auf jenem der Künste,
das Mögliche zu leisten. Wie sehr sie den noch ungebildeten Ge¬
schmack und Kunstsinn des Volkes zu läutern bemüht ist, zeigen
unter Anderem die Kunstvereine in einigen Diöcesen Deutschlands;
z. B. Köln, Rottenburg. Auch in dem Lavanter Kirchensprengcl
wurden laut Schlußprotocoll über die Pastoral-Confercnzen d. I.
1855 aä II. höchst beachtenswerthe zeitgemäße Anordnungen dies¬
falls getroffen.

Für Deutschland haben die Malerschulen in Düsseldorf und
München (Peter v. Cornelius, geboren 1787 z» Düsseldorf, und
Wilhelm von Kaulbach, geboren 1805 zu Arolsen, Direktor der
Kunstakademie zu München) eine neue hoffnungsreiche Aera be¬
gründet. Einer der größten Maler unserer Zeit ist Friedrich Over¬
beck (geb. 1789 zu Lübeck), der Stifter der religiös-romantischen
Schule. Seine Fresken in Rom, wo er für gewöhnlich wohnt,
haben außerordentliches Aufsehen erregt. Wie mancher Gelehrte
durch wissenschaftliche, so trat Overbeck zunächst durch
Kunst-Studien von der katholischen Kirche angezogen, zu
dieser zurück. In allen seinen Werken, deren Stoff fast durch¬
gehends der heiligen Geschichte entnommen ist, offenbart sich ein
tiefreligiöser Sinn — wie in jenen des Bildhauers Achtermann,

28 *



436
wovon dessen Pieta, d. i. die schmerzhafte Mutter Gottes mit
dem Leichnam Jesu, im Dome zu Münster ein herrliches Zeugniß
gibt. — Auch die Wiener katholische Malerschule (Kupelwieser,
Führich u. A.) verspricht sehr Erfreuliches.

Fortsetzung und 8chtutz.
Den Anwurf, daß es in der katholischen Kirche in religiö¬

ser Hinsicht keinen Fortschritt siebe, dürfen wir ohne viele
Umstände abfertigen. Einen Fortschritt, welcher darin bestände,
daß an dem, vom Herrn selbst ihr anvertrauten Glaubens-
Depositum etwas geändert; nach subjektiven Ansichten, sey
es Wessen immer, oder nach dem wechselnden Zeitgeiste daran
gemodelt würde; — daß etwa die demselben nicht zusagenden
Religionsgeheimnisse entfernt würden, — kennt unsere Kirche frei¬
lich nicht; in dieser Beziehung weiß sie von keiner Perfec-
tibilität des Christenthumes, weil in alle Ewigkeit keine noth-
wendig ist. Denn nach ihrer Ueberzeugung ist die Offenbarung
durch den Sohn Gottes für alle Zeiten abgeschlossen;
sie ist dem Inhalte nach vollendet.— Die katholische Kirche
glaubt, daß die geoffenbarte Wahrheit, z. B. daß Ein Gott in
drei Personen sey, an sich die nämliche war schon in dem ersten
Jahrhunderte, als jetzt, und daß sie die nämliche bleiben werde
in Ewigkeit. Daran kann sich also unmöglich etwas ändern. —
Sogar die profane Wissenschaft entsetzt sich ja vor einem Fort¬
schritte, der sie aufheben und zerstören würde. Oder weist
nicht z. B. der Mathematiker die Zumuthung zurück, man könne
es einmal noch so weit bringen, daß 2 Mal 2 nicht mehr 4, son¬
dern 5 ausmacht? — Eine andere Frage aber ist, ob irgend ein
Dogma von jeher gleich deutlich und bestimmt erkannt worden
war? Dies behaupten wir nicht; die Geschichte der christlichen
Kirche würde uns Lügen strafen. Denn sie zeigt, wie manche
Religionswahrheit von der lehrenden Kirche, je nach Zeitumstän¬
den und Veranlassung, deutlicher und bestimmter dargestellt, und
sonach von den Gläubigen klarer aufgefaßt wurde. (Vergleiche,
was darüber in der Abhandlung XIII. und XXVIII. gesagt
wurde.) Die Wahrheit an sich bleibt immer dieselbe, sie erhält
keinen Zuwachs; wohl aber schreiten wir in der Einsicht in die¬
selbe vorwärts. *)

Also hierin ist wohl ein Fortschritt möglich, hierin soll
er auch unaufhörlich Statt haben. Er betrifft «her nur uns
Menschen; er ist durchaus nicht ein objektiver. Das heißt:
In der Erkenntniß der ewig gleichen christlichen Religionswahr¬
heiten, und in der Uebung christlicher Tugend, können und sol¬
len wir fortschreiten, und uns vervollkommnen.

*) Siehe das Sendschreiben des heil. Vaters dom 17. März 1856 an die
Cardinale, Erzbischöfe und Bischöfe des österreichischen Kaiserstaates.



437
Das war eben mehr oder weniger die grundfalsche Ansicht

aller Häretiker und Sectcnstifter, daß sie das Christenthum,
dessen unfehlbare Lehrerin die katholische Kirche ist, verbessern
zu können meinten. Ihre Verblendung ließ sie in demselben nicht
Gottes höchste Weisheit sehen. So betrachteten in neuer Zeit
die Saint-Simonisten in Frankreich das Christenthum nur als
eine in der Bildungsgeschichte der Menschheit zwar höchst bedeu¬
tungsvolle, aber nicht für immer genügende Erscheinung. Eine
neue Offenbarung war nöthig, sagten sie, die in Saint-Simon
(1- 1825) geworden. — Ist das nicht auch die Ansicht unserer
modernen Rationalisten? Das Christenthum ist ihnen nichts, als
eine Übergangsperiode — etwa zur bloßen sogenannten
Vernunft reli g ion?!

Wir aber seihen in demselben für alle Zeiten Gottes Kraft
und Gottes Weisheit (I. Cor. Cap. 1, V. 24.). Für uns selbst
soll es zwar keinen Stillstand geben; sondern, wie gesagt, stetes
Fortschreiten in der Erkenntniß und Befolgung der göttlichen Wahr¬
heit; aber nie vermessen wir uns an Dieser zu rütteln. „Denn
einen andern Grund kann Niemand legen, schreibt der Weltapo¬
stel (oben Cap. 3, V. 11.), als der (schon) gelegt ist, welcher ist
Christus Jesus" — Hochgelobt in Ewigkeit!

Ende.



M:"!E srS v v.n-k' '1. -! P:7S 1E Lr/"
V5Ü -;Z ;sr-4 '-')Rk

sv ,n! ^77,^!
Ich.'N tt'. ni --1- h''- srrir:?!' - '-!-:u ?I7! >:.!
1'»L nn-, n »r n«r)ch«?t»') s? -d yü L. isG
d)v ' 7«n mnüiiMnW Lvci chi'?7ln ,tfr ni »E,M L--1,nkK s;4
-!NÄr'j 7ud')s! -,-^i^sx.L77U - 7-7 :!:n
»ni? .rrnttn'iMiÄ - 'j-ld»stz rEnj M ist-nr 7,4-',

m sir , H unc.«« ^mnvämA 2 sum
-nDm- Mstu!? s!Ü -Kusi iMu .n?Ä»-7l»s, (< '!

nsnAr O «'»kttnEnM 5 KsfiriLnsirE murs^'.'!«
usittrkLSsk:^^ i):r r,«rkr — s-ottsqhMk-'.'isüsll sn:,

N' n o - ? N'- nn u 7 7 >
' . ° 1?. K s - : -j! ' !-.. 7:'^

srk» ^?>L .r^L .A .! .chirI -

»7^r,'D i?s s.mi.r^s'- S-.?! sjrikHni^iD „S «)-
rmsL'., .k»k1iirr uz:>»> -7^> -/:y« ,,-.>7ssMss sin 7'.--', ;,i,<i
s^7,j),D nr- k«,s.»i ÄKM' -K nrir-' ckmnV rn^lnu nsrirs

. M 7s<i Äv >(.r! .N m4</:
'iN^!ÄÄ M -— »hupL dusinD

Ä rr D

'

«>;- : . 7?^- -'-5. '



ZliHllbetiHes IchM-Mgickr
von Namen und Sachen.

(Die Ziffer bedeutet die Seitenzahl.)

Abdias 23.
Aberglaube 416—422.
Ablaß — Begriff desselben 313—

316. — Die Kirche hat das Recht,
Ablässe zu ertheilen 316 u. ff. Ar¬
ten derselben 319. 320. Nützlich¬
keit des Ablasses 321-324.

Academie 6el Oimenlo 96.
— <!ei Linosi 96. 97.
Affen — die Materialisten machten

das Menschengeschlecht sogar von
denselben herleiten 131. 132. 203.

Aggäus 23.
Agobard 397.
Aeghpter, ihre Chronologie 123 —

Pyramiden, Hieroglyphen 124.125
— astronomischen Kenntnisse 125.

Albertus Magnus 93.
Albigenser 409.
AlletnseligmachendeKirche —

siehe römisch-katholische Kirche.
Altarssa eram ent — siehe Eucha¬

ristie.
Ammon 385.
Amos 22.
Ampere 90.
Anachoretcn 384.
Anaxagoras 14. 210.
Anaximander 7. 210.
Anaximenes 7.

A.
An betung Christi im heil. Altars-

sacramcnte 280.
Antonius, der Einsiedler 385.
Ap ocalypsis — siehe Offenbarung,

geheime.
Apostelgeschichte 24.
Aristippus 7.
Aristoteles 7. 14. 208. 212.392.
Armen, die — Fürsorge der Kirche

für dieselben 400—402.
Artemidor 2.
Asceten 383. 384.
Astrologie — ihr Ursprung 87. 88.
Astronomie 87. 88., der alten In¬

der 120., der alten Aeghpter 125.,
der alten Babylonier 126. der
Chinesen 128.

Atlantis 120. 138.
Auferstehung — Begründung die¬

ses Dogma 216—222.
Aufklärung 423 u. ff.
A u g ustin, Bischof von Hippo, 16. —

seine Aeußerung über Naturkennt-
niß 93.

Authentie der heil. Bücher des al¬
ten Bundes 26—29.

— der beil. Schrift des neuen Bun¬
des 34.

^uto 6s le 415.



440
B.

Babylonier, ihre Chronologie 125
—127. Alter ihrer astronomischen
Beobachtungen 126. 127.

Baillh 120.
Bal (Bel) 14.
Barmherzige Schwestern 403.
Baruch 22.
Baukunst, kirchliche, 427—431.
Becker 121.
Beichte ist göttlicher Einsetzung und

war in der Kirche immer vorhan¬
den 300—313.

Benedict 386.
Berengar 275.
Berosus 127. 136.
Besessene — siehe Energumenen.
Beudant 141.
Bibel 16. u. ff.
— verglichen mit außerchristlichen Re-

ligionsbüchern 38. 39.
— ist nicht die einzige, zureichende

Erkenntnißguelle der Offenbarung
Jesu Christi 62—64. — hat ihr
Ansehen in der Kirche 65.

Bibel, ob sie Einiges enthalte, was mit
der Naturwissenschaft, insbesondere
mit der Astronomie, sich nicht ver¬
einigen lasse? 91. 92.

Bilder von Heiligen — deren Ver¬
ehrung 329.

Bildnerei (Sculptur u. dgl.) 431.
432.

Blumenbach 113.
Böses sittlich— der Zeitgeist be-

urtheilt es falsch 18t.
Bossuet 30. 48. 101. 105. 110.

111. 128. 213. 214.
Boubee 118.
Brahma 14.
B r a h m i n e n, ihre phantastische Zeit¬

rechnung 121.122.
Brüder barmherzige 403.
Bückner 203 u. ff. 221.
Buckland 100. 140.
Buffon 99.
Bunsen 73. 125.
Buße (Sacrament) 289—293.

Canon 16.
Castelli 96.
Ceremonien 332.
Chaldäer 126.
Champollion 99.124.
Ksteekismus romsnu8 251.
Chatel, Abbe 76.
Chinesen, ihr Alter 127. 128.
Chouvet 111.
Christenthum 39. u. ff., ist Welt¬

religion 41. — vollendete Offen¬
barung 44. — keine bloß natür¬
liche Religion 45. u. ff. — im
Vergleiche zum Islam 52.

D.
Daniel 22.
Davh 91.
Decretaleti, falsche — 369. 370.
äe I.S8 L«8«8, Bartholomäus

398.
Dem er son 117.
Democrit 206.
Deuteronomium 17.
Dicäarch 206.
Diluvium der Geologen 140.
Dreieinigkeit a.h. — Begriff die-

C.
Cicero 2. 4. 7. 8. 44. 127. 153.

159. 182. 183. 206. 208. 212.
Kommunion, unter Einer Ge¬

stalt 277—280.
— Früchte derselben 281. 282. 288.

289.
Concordienformel 265.
Confession christliche — nur

Eine ist die wahre 79. 80.
Confucius 127. 128. 177.
Copernik 90.
Cuvier 92. 117. 142.
Czolbe Heinrich 101.

ses Dogma 164— Beweise dafür
aus der heil. Schrist164—167.—
aus der lleberlieferung 167—169.
— das Verhältniß dieses Dogma
zur platonischen und orientalischen
Philosophie 169—170. — es ist
mit den Principien der menschlichen
Vernunft nicht im Widerspruche
171. 172.

Dualismus, wahrer, christlicher
199.



441

V.
Ecclesiasti c us — das Buch — 21.
Echtheit der heil. Bücher — siehe

Authentie.
Ehe, ist ein Sacramcnt, und un¬

auflöslich 295-300.
Ehen, gemischte 82.
Einheit desMenschengeschlech-

tes 113—116.
Einsiedler 381.
Elisabeth 403.
Energumenen, die 229.
Epicur 7. 206.
Eratosthen es Zeitrechnung123.
Erbsünde 181—191. — deren Fort¬

pflanzung 187. 188. — Beweise
dafür aus der heil. Schrift und
Tradition 188. 189. — Abferti¬
gung der Einwendungen 189—
191.

Erlösung — Erkenntniß deren Noth-
wendigkcit und Sehnsucht darnach

191 u. ff, — nur der Gottmensch
konnte sie vollbringen 194. — Je¬
sus Christus, unser Erlöser 193—
197.

Erratische Blöcke — siehe Jrr-
felsen.

Esdras 19.
Esther 20.
Eu ch aristie, als Sacrament— Ein-

sehung 263. — wirkliche Gegen¬
wart Christi; Transsubstantiation
264—277. — Irrthümer der sog.
Reformatoren, ebendas.

— als Opfer — siehe Meßopfer.
Evangelien, die vier, 24.
Evangelisten, die vier, 24.
Ewigkeit der Höllenstrafen 222—

228. — siehe Hölle.
Exodus 17.
Ezechiel 22.

F.
Fegefeuer 314. — Existenz dessel¬

ben 334—337. — den darin be¬
findlichen Seelen kann durch un¬
sere Fürbitten, insbesondere durch
das heil. Meßopfer, geholfen wer¬
den 337—346, — auch durch gute
Werke 345.

kilioqus — im Nicäno-Constanti-
nopolitanischen Svmbolum 168.

Findlinge — siehe Jrrfelsen.
Firmung 261. 262.

Galilei's Schicksale 93—95.
Gauß 90.
Gebet 330.
Geheimnisse, ein relativer Begriff

160. — sind unausweichbar für
uns 160. 161.

Geist, des Menschen, ist kein Natur¬
produkt 83. 198 u. ff. — Die
Materialisten läugnen seine Exi¬
stenz im christlichen Sinne; ihre
absurden und abscheulichen Ansich¬
ten 200 u. ff. (Widerlegung.) —
Aussprüche heidnischer Philosophen
208.

Fortschritt in religiöser Hinsicht
436, 437.

Frankreich, Abschaffung des Chri-
stenthumes 9. 10.

Freiheit des mens chlichenWil-
lens und ihr Verhältniß zur
Gnade Gottes — Irrthümer der
Protestanten hierin 246—248.

Fuchs, Johann v„ 90.
Fürbitte für die Verstorbenen 333.

u. ff.

G.
GemeinschaftderHeiligen 320.

333. 334.
Eenvrstio sequivovs 112.
Oenesis 17.
Geologie 88. — sie widerlegt nicht

das biblische Alter Les Menschen¬
geschlechtes 131—133. — bestä¬
tiget die Sündfluth 139—141.

Gfrörer 112.
Glaube — ist unentbehrlich 161.
Glaubenslehre Jesu 49.
Glaubwürdigkeit der hl. Schrift

des alten Bundes 31—34.



442
Glaubwürdigkeit der hl. Schrift

des neuen Bundes 35. — Abfer¬
tigung diesfälliger Einwürfe 36
—38.

Gnade, was sie seh? wievielfach?
236. 237. — Notwendigkeit der

Habacuc 23.
Heeren 122.
Heiligen, ihnen zu Ehren darf das

heil. Meßopfer dargebracht wer¬
den 288.

- Verehrung und Anrufung 324—
328.

— Verehrung ihrer Reliquien und
Bilder 328. 329.

Herder 131.

aktuellenGnade 237—239.— recht¬
fertigende, heiligmachende Gnade
— siehe Rechtfertigung.

Gnadcnschatz in der Kirche 320.
Gregorianischer Kalender 98.

Hexenprocesse 421, 422.
Hieronymus, zu Bethlehem 176.
Hilarion 385.
Holle — sie besteht 222. 223. —

Ewigkeit der Strafen in derselben
224 u. ff. — Widerlegung diesfäl-
ligcr Einwendungen 225—228.

Hospize auf den Alpen 404.
Humanität 387—405.
Humboldt 89. 100. 114.

I-
Jacquier 96.
Jakob, der jüngere, Apostel, sein

Brief, 25.
Jao, Kaiser von China, 127. 128.

137.
Jean Paul 117.
Jeremias 22.
J e su s L h ristus, religiöser und po¬

litischer Zustand zur Zeit seiner
Geburt 43. 44. — seine Aussprüche
über sich selbst und über seincLehre
47. u. ff. — wie er lehrte? 49
u. ff. — seine Gottheit, bewiesen
aus der heil. Schrift und Tradi¬
tion 52—61. — er ist unser Er¬
löser 193—197.

Jncarnation — siche Menschwer¬
dung.

Inder — ihrAltcrthum 120—122.
Jndifferentismus (Neligions-) 78

u. ff. — allgemeine Ursache des¬
selben 79.— seine Vernunftwidrig¬
keit und Gefährlichkeit 79-82,

Inquisition 405—416. — in Spa¬
nien war sie ein Staatsinstitut
411 u. ff.

Inspiration der heil. Schrift 38.
Job 20.
Joel 22.
Johannes, der Evangelist, 24. —

seine drei Briefe 25.
JohanneSScotusErigena275.
Jonas 23.
Jones W. 122.
Joscphus Flavius 30. 36.
Josue 18.
Jrrfelscn 133. 140. 141.
Jsaias 22.
Jsidor's Decretalcn (Pseudo-Isidor)

369. 370.
Jubiläum 319.
Judas (Thaddäus), Apostel, sein

Brief 25.
Judith 20.
Justinus 8.

K.
Kallisthenes 126.
Katholische Briefe (sieben) 25.
K a t h olisch e K irche — siehe Kirche

Christi, und römisch-katholische
Kirche.

Kepler 89,
Kirche Christi, was sie seh? 65.—

daß Jesus wirklich eine Kirche stif¬
tete, 65—67.— Eigenschaften der¬
selben 67—71. — Organisation
71—73. — Verfassung, Hierarchie
73—75. — welche die wahre Kirche
Christi seh? 75—78. — nur Eine
ist die wahre 79. 80. — Kirche



443
und Religion Christi lassen sich
nicht von einander trennen 65.

Klaproth 120.
Knvblecher 399.
Könige — die Bücher der — 18.

Lalande 88.
Lao-tse, chinesischer Philosoph 170.
Laplace 88. 120.
Lassen Christian 122.
Lateinische Sprache beim Got¬

tesdienste 330. 331.
Lebensdauer lange, in der Urzeit

133. 134.
Lessing 230.

Macchabäer die 23. 24.
Malachias 23.
Malerkunst — was sie der Kirche

verdanke? 432—436.
Man et ho's Zeitrechnung 123.
Manichäer 183.
Marcus 24.
Maria-Zell 332.
Materialismus — ist unvernünf¬

tig und verwerflich 200 u. ff.
nichts Neues 206. — seine Con-
sequcnzen 207.

Matthäus 24.
Men es, ägyptischer König 123. 125.
M e nsch der — ein Doppelwescn 198

—200.
Menschengeschlecht, wie lange es

bestehe? 118—133. — Widerle¬
gung der Einwendungen ebendas.

Menschwerdung des Sohnes
Gottes — Begriff dieses Dogma
172—173. — gelehrt in der hl.
Schrift 173—177. — Spuren die¬
ser Wabrheit unter den Heiden
177. — Tradition in der christli¬
chen Kirche hierüber 178—180. —
streitet nicht wider die menschliche

Nahum 23.
Natur — wie die Offenbarung die¬

selbe anschauen lehre? 83 u. ff.
— Gott ist in ihr noch immer
thätig 145.

Naturgesetze, wie sie aufzufassen

Kranken, die — Sorge der Kirche
für dieselben 402—405.

Künste — was sie der katholischen
Kirche zu verdanken haben? 427
—436.

Leviticus 17.
Liebig v. 93. 205.
Lied hohes 21.
Liturgien, alte 274. 342. 343.
Llo rente ist bezüglich der spanischen

Inquisition keine sichere Quelle
415 u. ff.

Lucas 24.
Lucian 7. 137.

Vernunft 180. 181. — praktische
Seite dieses Dogma 181.

Messias, Erwartung desselben 41.
— auch unter den Heiden 42. 43.

Meßopfer — von Christus einge¬
setzt 282. u. ff. — war immer in
der Kirche vorhanden 284—286.
— ist keine Beeinträchtigung des
KrcuzesopserS Jesu 287. — ist
auch ein Versöhnungsopfcr 287.

Michäas 23.
Minos 15.
Missionäre — ihre Verdienste um

die Humanität 390.
Mo le schott 205.
Mönchthum 376— 387. — in's

Abendland verpflanzt 385. 386.
— dessen Verdienste 386. 387.

Mormonen 39.
MosaischeSchvpfungsge schichte

98—118. — die sechs Schöpfungs¬
tage 100 u. ff.

Moses ist der Verfasser des Penta¬
teuchs 26. u. ff. 98.

Mysterien — siehe Religionsgeheim¬
nisse.

sehen? 85. 86. — ob sie ewig und
unabänderlich sehen? 144. 145.

Naturkräfte, Gott gebietet densel¬
ben 85. 86.

Naturvcrgötterung — sichePan-
theismus.



444

Naturwissenschaft — zwischen ihr
und den Wahrheiten der geoffen-
barten Religion kann kein wirk¬
licher Widerspruch obwalten 86.
u. ff. — sie soll zur Verherrlichung
Gottes beitragen 87. — wird von
der katholischen Kirche nicht an¬
gefeindet 92 u. ff.

Nehemias 19.

Odilo 338.
Oersted 13. 85. 86. 89. 100. 112.

129. 144. 190. 210.
Offenbarung Gottes, übernatür¬

liche, ist möglich 11., nothwendig
12. 13. 14. muß erkennbar sehn
15-, das hebräische Volk wird der
Träger derselben 40. 41.

Offenbarung, geheime, 25.
Oclung letzte 293—294.
Omalius d'Halloy 141.

Pachomius 385.
Pantheismus, ist mit dem Chri-

stenthume unverträglich 84. — ver¬
stößt gegen die Wahrheit von der
Unsterblichkeit 210.

Papsttbum 356—376. — Stiftung
desselben 358—362. — warum der
Papst in Rom seh ? 361. — dessen
Anerkennung in den ersten Jahr¬
hunderten der Kirche 362—368.—
Ansehen und Macht; woher diese?
368—372. — Weltliche Unabhän¬
gigkeit der Papste 370-372. —
Einfluß des Papstthums, während
es aufdemHöhepunkte seiner Macht
stand 372—374. — Unwürdigkeit
weniger Päpste 374. 375. - das
Papstthum in neuester Zeit 375.
376.

P arad ies, wo es gelegen war? 116.
Paralipomenon 19.
Pascal 32. 39. 52. 80. 81. 188.

191. 198. 209. 221.
Paschasius Radbertus 275.
P aulus, Apostel, seine 14Briefe, 25.
Paulus, der Eremit, 385.
P entateuch 17. — dessen Authentie

26. u. ff.

Neigung natürliche zum Bösen 181.
182. — Erklärungsversuche, wo¬
her sie stamme? 183.

Newton 89.
Nimrod 125.
Ninus 126.
Numa Pompilius 15. 30.
Numeri 17.

O.
Opfer — ihr Ursprung 192. — Vor¬

bildlichkeit der jüdischen Opfer

Opfer der h. Messe — siehe Meß¬
opfer.

— kann auch für die Verstorbenen
dargebracht werden — siehe Fege¬
feuer und Verstorbene.

Orsto k. V. U. sto merooste re¬
st em pt io nis captivorum 398.

O seas 22.

P.
P etru s, Apostel, seine zwei Briefe 25.
— der erste Papst 358. u. ff.
Philosophen— die alten— ihre

Uneinigkeit 6. 7. — sie vermochten
dem Uebel nicht abzuhelfen 7. 8. —
sie erwarteten höhere Belehrung
und Hilfe 8. — woher das Wahre
in ihren Schriften? 8. 9.

Photius 275.
Pianciani 103.
Pius Papst VI. VII. IX. 375. 376.
Plato 7. 8. 159. 183. 208. 223.

392.
Plinius der ältere 206.
Plutarch 2. 137.
Prädestination 248.
Prediger 21.
Priesterweihe 294—295.
Propheten des alten Bundes 21.

— ihre Bezeichnung, Berufung, Ei¬
genschaften, Berichtigung irriger
Begriffe von ihnen 154—157.

Psalmen 20.
Ptolemäu s, Astronom 104. 126.
Pyrrho 7.
Pythagoras 7.



445

Quenstedt 118

Rabanus Maurus 275.
Rassen (Menschen-) — sind der ein¬

heitlichen Abstammung des Men¬
schengeschlechtes nicht entgegen 113
-116.

Nationalisten — siehe Vernunst-
gläubige.

Ratramnus 275.
Rechtfertigung — katholische Lehre

darüber; diessällige Jrrthümer der
Protestanten 239—245.

Religion, was sie seh? 1. — ihr
Ursprung 2. — falsche Ansichten
hierüber 3. 4. — Unentbehrlich¬
keit der Religion 4. 5. — nur
Eine ist die wahre 79.

Religion sgeh eimnisse 158 u.ff.
— verstoßen nicht gegen die Ver¬
nunft 159. — was sie zu solchen
mache? 159. — fordern Glauben,
der vernunftgemäß ist 161.162.—

S a c r a m e n t e — was sie sehen? ihre
Kraft 251—253. — ihre Noth-
wendigkeit; warum sie von Christus
eingesetzt worden? 253. 254. —
Erfordernisse zu denselben 254.
255. — Wirkung; Art der Wirk¬
samkeit 255—257. — wovon die
Gültigkeit und Wirksamkeit ab¬
hänge? 257. 258. — Zahl 258.
259.

Samuel 18.
Sancara 8.
Sanchuniathon, phönizischer Ge¬

schichtschreiber 129.
Sch aller 200. 207.
Schlegel Friedrich v. 130.
Schleiden 33. 86. 87. 89. 90. 97.

131. 133. 145. 150. 187. 206.
207. 220. 417. 422.

Schlör 81.
Schrift heil. — siehe Bibel.
Sclaverei.H Verdienst der katholi¬

schen Kirche um deren Milderung
und Aufhebung390—400. — Loos
der Sklaven bei den Griechen und

Q.

N.
sind nicht unfruchtbare Dogmen
162. — können mit den heidnischen
Mysterien nicht verglichen werden
163. — Spuren davon unter den
Heiden 163.

Reliquien-Derehrung 328.329.
Richter, die, 18.
Roger Bacon 93.
Rollfelsen — siehe Jrrfelsen.
Römisch - katholische Kirche,

warum sie so heiße? 76. — ist die
wahre Kirche Christi 75—78. —
die allein selig machende, Erklä¬
rung und Begründung dieses Satzes
229—236.

— ist wissenschaftlichen Bestrebungen
nicht abhold 425. u. ff.

Nonge Johannes 76.
Rousseau 38. 48
Ruth 18.

S.
Römern 390—393. — unter den
Hebräern 393. 394.

Seneca 8. 182. 210. 212. 392.
Serres 105. 106. 127. 132.
Sibyllinischen Bücher, die, 30.
Siebenzig Dollmet scher, ihre

Uebersetzung der Bibel 29.
Simoni des 159.
Sitt enlehre Jesu 49.
Skeptiker 7.
Sokrates 7.14.212.
Sophonias 23.
Sprache menschliche, ihr Ursprung

129. — war anfänglich nur Eine
129. 130.

Sprüche Salomons 21.
Stipendien <Meß-) 289.
Sündenfall des ersten Menschen¬

paares 181. — ist kein Mythus
185.— älteste Völkersagen darüber
185.186.

Sündfluth — Hergang derselben
134.135. — wird durch die alten
Ueberlicferungen bestätiget 135. —
und zwar der Inder 135.136. —



446
der Aeghpter 136. — der Chaldäer
136. — der Chinesen 137. — der
Griechen — andere alte Sagen
darüber 138. — auch in Amerika
138. 139. — die Geologie bezeugt
sie gleichfalls 139—141. — Aus¬

sprüche berühmter Geologen und
Naturforscher 141. 142. — sie war
eine allgemeine lieberschwemmung
141. — ob eine außerordentliche?
142.

Sylvester II. 93.

T.
Taufe 259—261.
Teufel, Existenz desselben 228.229.
Thales 7.
Thot 14.
Tobias 19.
Tod James 122.
Tod der, durch Christus besiegt 216.

Toricelli 96.
Traditionalismus 426. 421.
TranSsubstantiation 264 u. ff.
Trinitarier 397. 398.
Trinität — siehe Dreieinigkeit.
— bezüglich dieses Ausdruckes 167.

U.
Ueberlieferung mündliche, der

Lehre Jesu 62 u. ff. — sie ist nur
in der Kirche vorhanden 65.

Ilbiquitas corporis Okristi
265.

Unabhängigkeit weltliche, der
Päpste — siehe Papstthum.

Unbefleckte Empfängniß Mariä
346—356.

Ungesäuertes Brod — warum sol¬
ches in der Eucharistie? 280.

Union, der «katholischen Confessio-
nen 82.

— der Griechen mit der lateinischen
Kirche 342.

Universitäten 424.

Unsterblichkeit des menschlichen
Geistes 197 u. ff. — Wichtigkeit
dieser Wahrheit 198. — geläugnet
von den Materialisten 200 u. ff.
(Widerlegung) — eben so von den
Pantheisten 210. — auch die Ver¬
nunft kann sie aus sich einseben 211.
— anerkannt von heidnischen Phi¬
losophen 212. — allgemeiner
Glaube daran 212—214. — durch
die Offenbarung außer allen Zwei¬
fel gestellt 214. u. ff.

Unverfälschtheit der hl. Schrift
des alten Bundes 29—31.

— des neuen Bundes 35.
Uroffenbarung 12.

B.
Vedas, heil. Bücher der Inder, ihr

Alter 121.
Vernunft (die menschliche) ist nicht

die genügende Quelle einer richti¬
gen Erkenntniß Gottes und unserer
Pflichten 5. 6. 7. 8, 9. 10. 62.

— ihr Gebrauch in Sachen der Reli¬
gion 5. 6. 417—421.

Vernunftgläubige, ihre falsche
Ansicht 5.

Vernunftreligion, die wahre,
worin sie bestehe? 6.

Verstorbene — Fürbitte und Opfer
für dieselben 333—346.

Vincenz von Paul 403.
Vogt Karl 101. 112. 131. 200

u. ff. — 207. 208. 215. 418.
VulAiits 296.

Wagner Rudolph 115. 202.
Wallfahrten 332.
Wasser, warum solches in der Eucha¬

ristie beigemischt wird? 281.
Weisheit — das Buch der — 21.

W.
Weissagungen — ein Hauptbeweis

für die Wahrheit des Christenthu-
mcs 151. — was sie sehen? 152.
— Ihre Möglichkeit 153.'

Weissagungen, die in Jesus erfüllt



447
wurden, und die er selbst machte
50 u. ff.

Werke gute, ihr Verdienst, — katho¬
lische Lehre hierüber, Verirrungen
der sog. Reformatoren 248—250.

-— können auch für die Verstorbenen
verrichtet werden 345.
erncr 92.
indischmann 121.
iseman Nik. Cardinal, 76. 121.
329. 330. 403. u. ff.

Wunder — was sie sehen? 143.—
sie sind möglich 144—146.— sie
sind keine Aenderungen, noch we¬
niger Verbesserungen des göttlichen

Weltplanes (ebendaselbst) — sie he¬
ben die Naturgesetze nicht auf(eben-
daselbst) — bei allen Volkern fin¬
det man den Glauben daran 146.
— ob es möglich seh, ein Wunder
mit Gewißheit als solches zu erken¬
nen? 147. 148.

Wunder Jesu 51. 149. 150.
— in der Geschichte des Christenthu-

mes 51. 52.
— biblische, sind aus einem doppel¬

ten Gesichtspunkte aufzusassen 147.
Wundergabe in der katholischen

Kirche 150.
Wunderscheue 151.

X.
Xenophenes 210. I Ximenes 412. 415.

3.
Zacharias (der Prophet) 23. ! Zoroastcr 177. 183.
Zeno 7. 210. I



Berichtigungen










