
OTROK 
IN 

KNJIGA 
44 



Najsplošnejše in najrazumljivejše, čeprav verjetno 
tudi najpreprostejše razumevanje tragičnega in 
komičnega temelji na recepcijskem razpolože-
nju, to je na duhovnoduševnem stanju, ki ga bra-
nje (poslušanje) povzroči v bralcu: ali je resnob-
no, sočutno očiščevalno, celo prestrašeno, ali pa 
sproščeno, zabavno, celo naduto privoščljivo in 
samozavestno. 

Matjaž Kmecl: 
Tragično in komično v mladinski književnosti 

Tragični svet kavzalnosti in linearnosti je potem-
takem svet, kjer je potrebno vse razložiti, kjer 
nič ni jasno na prvi pogled, kjer je neposredno 
videnje klobuka v Malem princu razumljivo s sta-
lišča, ki z enako samoumevnostjo sprejema za 
svoje tudi bridž, politiko in kravate. In vendar 
nas ob tem navda tragična melanholija, ko spo-
znamo, da nam ni več uspelo videti in gledati na 
tak način kot to zmorejo še otroci... 

Janez Vrečko: 
Vprašanje tragičnega v otroški literaturi 

Naše razumevanje razmerja med odraslostjo in 
otroštvom ter — mutatis mutandis — med književ-
nostjo, namenjeno odraslim, in književnostjo, 
namenjeno otrokom in mladini, temelji na za-
molčanem, a samoumevnem predsodku, da kate-
gorija tragičnega ne sodi v otroški svet. 

Boris A. Novak: Problematičnost enačbe 
»tragično : komično = odrasli: otroci« 

Odgovoriti na vprašanje, kaj je v mladinski knji-
ževnosti tragično, kaj komično in kaj groteskno, 
ni preprosto, saj se vsi trije pojmi pojavljajo tako 
v stilno-tipoloških kot v žanrskorazvojnih razi-
skavah literature. 

Igor Saksida: Tragično, komično, groteskno v 
mladinski gledališki igri 

Na naslovnici: Ilustracija Marjana Matička na 
temo simpozija Tragično in komično v mladinski 
književnosti (september 1997) 



ISSN 0351-5141 

OTROK 
IN 

KNJIGA 
REVIJA ZA VPRAŠANJA MLADINSKE KNJIŽEVNOSTI, 

KNJIŽEVNE VZGOJE IN S KNJIGO POVEZANIH MEDIJEV 
The Journal of Issues Relating to Children's Literature, 

Literary Education and the Media Connected with Books 

44 

1997 
MARIBORSKA KNJIŽNICA 

PEDAGOŠKA FAKULTETA MARIBOR 



O T R O K IN KNJIGA izhaja od leta 1972. Prvotni zbornik (številke 1, 2, 3 in 4) 
se je leta 1977 preoblikoval v revijo z dvema številkama na leto. 
The Journal is Published Biannually in 700 Issues 

Uredniški odbor/Editorial Board: Maruša Avguštin, Alenka Glazer, Marjana 
Kobe, Metka Kordigel, Tanja Pogačar, Igor Saksida in Darka Tancer-Kajnih 

Glavna in odgovorna urednica/jEditor-in-Chief and Associate Editor: Darka 
Tancer-Kajnih 

Sekretarka uredništva/Secretary: Monika Čermelj 

Časopisni svetIAdvisory Board: Tilka Jamnik, Slavko Kočevar-Jug, Metka 
Kordigel (predsednica/Preszdertf), Darja Kramberger, Tanja Pogačar, Majda 
Potrata, Marjan Pungartnik, Alojz Širec in Dragica Turjak 

Redakcija te številke je bila končana oktobra 1997 

Za vsebino prispevkov odgovarjajo avtorji 

Izdajajo /Published by: Mariborska knjižnica /Maribor Public Library, Pedagoška 
fakulteta Maribor/Faculty of Education Maribor, Pionirska knjižnica Ljubljana, 
enota Knjižnice Oton Župančič/Children's Library Ljubljana - Oton Župančič 
Library 

Naslov uredništva/Address: Otrok in knjiga, Rotovški trg 6, 2000 Maribor, 
tel. (062) 213-858, telefax: (062) 222-499 

Uradne ure: v četrtek od 10. do 12. ure 

Revijo lahko naročite v Mariborski knjižnici, Rotovški trg 2, 2000 Maribor. 
Nakazila sprejemamo na račun: 51800-603-31086 za revijo Otrok in knjiga. 



TRAGIČNO IN KOMIČNO 
V MLADINSKI KNJIŽEVNOSTI 

simpozij ob 25-letnici revije (Maribor, 30. maja 1997)* 

M a t j a ž K m e c l 
Ljubljana 

TRAGIČNO IN KOMIČNO V MLADINSKI KNJIŽEVNOSTI 

Namen naših današnjih nastopov je, pregledati obstajanje znamenite dvojice 
etološko-filozofskih, predvsem pa seveda literarnih pojmov tragično-komično v 
zvezi s posebnim, otroškim, naivnim sprejemnikom — bralcem ali poslušalcem. To 
seveda pomeni, da moramo najprej dovolj jasno opredeliti obseg in pomen obeh 
pojmov — še posebej, ker se rabita zelo mnogooblično, celo izmuzljivo, njun sukus 
pa se sem in tja opredeljuje celo dialelistično oziroma zaprtokrožno, češ da je smisel 
komike komično in tragike tragično. 

Najsplošnejše in najrazumljivejše, čeprav verjetno tudi najpreprostejše razu-
mevanje tragičnega in komičnega temelji na recepcijskem razpoloženju, to je na 
duhovnoduševnem stanju, ki ga branje (poslušanje) povzroči v bralcu: ali je resnob-
no, sočutno očiščevalno, celo prestrašeno, ali pa sproščeno, zabavno, celo naduto 
privoščljivo in samozavestno. Danes se takšni določevalnosti zlasti akademska veda 
rada izrecno odpoveduje, češ da stvari niso tako zelo enostavne in da gre pri tem 
za zamenjavanje vzročnosti in posledičnosti, če že ne za kaj drugega. — In vendar 
se je nanjo oprl že Aristotel, ko je za temeljno značilnost komedije določil smešnost, 
za temeljno značilnost tragedije pa »dogodke, ki vzbujajo grozo in strah«; iz so-
dobne teorije je v tem smislu do obrabljenosti znamenit Bergson, ki ga imamo celo 
Slovenci v prevodu že tričetrt stoletja in ki povezuje komiko in smešnost brez 
bistvenih zadržkov v neločljivo zvezo. 

Vidika, naj se zdi še tako preprost, pač ne gre podcenjevati: stanji smešnosti in 
zgroženosti sta zelo neposredna kažipota v dvoje drastično različnih in nasprotnih 
območij življenja - v popolno tukajšnjost, imanenco - ter v tisti temni, Heine bi 
rekel večerni del življenjskega dneva, ko se dotaknemo takšne ali drugačne trans-
cendence in ko na koncu utonemo v njej — brez pojasnil in odgovorov na vprašanje, 
kaj vse to pomeni. 

Aristotel je takoj nato svoji razlagi poezije priključil zgodovino — kolikor je je 
poznal, saj govori večkrat o tovrstnih nejasnostih; tragedija naj bi se v starogrški 
preteklosti razvila iz ditirambičnosti, slavilnega pesemskega ogovarjanja bogov, ki 

* Simpozij je zaradi velikega števila udeležencev (več kot 170 učiteljev, vzgojiteljev, knjižničarjev, 
urednikov ipd. iz več kot 30 krajev) potekal v Viteški dvorani mariborskega gradu in ne v 
Univerzitetni knjižnici, kot je bilo napisano na vabilih. 



so kot simbolika zmeraj bili poskus razumevanja vesoljne uganke, ter ritualov s 
pokončavanjem, morda sežiganjem žrtvenega ovna — prav tako v čast bogovom. V 
obojem primeru gre za početje, ki govori o človekovem ukvarjanju s tako imeno-
vanimi »zadnjimi vprašanji«, z rečmi onkraj življenja in smrti, z neizbežno končno-
stjo in njenim smislom ali nesmislom: takšna bi torej bila osnova za tragedijo. — 
Komedija pa naj bi se — nasprotno — razvila iz veselih dionizičnih sprevodov staro-
grških pijančkov, njihovega porogljivega zmerjanja in kričanja vsevprek, »jamba-
nja«, kot so rekli, ker so zanj rabili agresivni jambski metrum z naraščajočo zvočno 
gmoto. Njihov življenjski smisel je bilo vino, njihov bog falus in poezija falične 
pesmi — popolna življenjska samozadostnost, kot da zares razen tegale trenutka ni 
nobenega drugega, kot da minljivosti ni in je vse sprotnost.; kakšna eshatologija 
neki! Homer naj bi kasneje dramatsko obdelal takšno snov na razposajen, torej ne 
grobo porogljiv način in s tem utemeljil komedijo (Margites). — Vsekakor je veli-
kanska razlika med tistim, ki se ukvarja z vinom in falusom, ter tistim, ki se s smrtjo 
in bogovi — ne samo glede na snov, tudi po načinu in mišljenju — vmes je ves kozmos 
med spočetjem in smrtjo. Metonimično povedano je taka in tolikšna tudi razlika 
med komedijo in tragedijo. Obstajajo teorije, da je od nekdaj domala vsa elemen-
tarna komika falična, da je s faličnostjo tako ali drugače zaznamovan sleherni vic; 
tipologija šal seveda takšnih trditev ne potrjuje, treba si je v zavest priklicati samo 
venec vicev o policajih ali butalcih — blondinke so kot tema že v mnogočem blizu 
faličnosti. 

V ohranjenih poglavjih o tragediji je Aristotel v svoji Poetiki sam poudaril, da 
mora preobrat, ki je za mitos, to je sestava dogajanja, nujen, voditi iz sreče v 
nesrečo, pri čemer pa mora biti vzrok usodna zmota in ne hudobija — sprožilni 
dogodek tragičnega procesa je dejanje, ki ga človek povzroči, ne da bi se zavedal 
strahotnih posledic svojega dejanja. Torej gre za logiko neizprosnega zoževanja 
možnosti, ne da bi takšno omejevanje človek vedoma izzival; zadnja zožitev je smrt 
kot dokončna nemožnost. 

Glede na diametralno nasprotje med tragedijo in komedijo bi bilo mogoče 
domnevati, d a j e stari filozof v neohranjenih poglavjih o komediji ugotavljal kome-
dijski preobrat, ki da vodi iz stiske v srečo, sprožitveni vzrok pa ni sposobnost ali 
moč, temveč bolj ali manj srečno, veselo naključje: torej bi utegnilo iti za logiko 
zmeraj novih, tudi nadvse presenetljivih možnosti; zaključni emblem je »ženitev« 
kot odprtje novih, podaljšanih poti življenja. 

Aristotel je svojo distinkcijo mimogrede opremil še s socialno mero, ki jo danes 
poznamo predvsem kot razliko med literarnim standardom in substandardom, v 
klasicističnih časih je bila uzakonjena v razmerju med tako imenovano visoko in 
nizko literaturo, ki pa nas v tokratnem kontekstu kljub vsej zanimivosti ne zanima. 
— Zanima nas, tako kot je zanimalo vso evropsko poetološko civilizacijo doslej, 
Aristotelovo ločevanje na nepatetično, miniaturno človeško vsemogočnost in na 
njegovo ničevo končnost - prva spodbuja razpoloženjsko samozavest, neslovesni 
optimizem, smešnost — na bolj nemogoč način ko se kaže in potrjuje, bolj komično 
zabavna je; druga zapoveduje potlačenost, zahojenost in črnogledost — bolj ko je 
logično dosledna in sistematična, večja je posledična žalost ali vsaj otožnost, obču-
tek tragičnosti sveta; v svetobolnih besedah povedano - naš svet je najslabši od 
vseh možnih svetov. 

Zdaj pa tvegam esejistično hipotezo, ki ji je po programskem naključju že 
pripravljena polemična hipoteza, pa vseeno: vsaj po analogičnosti je mogoča dom-



neva, da je življenje, ki je bližje rojstvu, tudi bližje neobremenjeni samoumevnosti 
komičnega sveta — in obratno: da izkušnje, znanje in leta človeku naložijo najraz-
ličnejša občutja tragičnih nemožnosti, zamujenosti, nepopravljivosti in podobnega. 
Seveda je domneva statistične narave in ne more biti absolutna; nikakor se noče 
kregati s Sofoklom in Stritarjem, ki sta trdila, da je prvi človekov glas jok, in stok 
zadnji. Malo se spogleduje s freudovskim učenjem o zgodnjem otrokovem življenju 
(igri, oralni, rektalni ipd.), še bolj se opira na teorije, da je večina otrokovega 
kulturnega življenja igra kot početje, ki vsaj zavestno ni naravnano na noben 
koristen smoter temveč služi užitku — izražanju, imitiranju in podobnim rečem, ki 
so nam — tudi že po Aristotelu — prirojene kot posebna potreba. Dokler otroku ni 
treba delati, se igra; in tudi pozneje se v igro vrača — kot športnik, kvartopirec, 
hribolazec, konjičkar vseh vrst, ljubiteljski ali poklicni pevec, igralec, fliperist ali 
kaj desetega. Igra pač zagotavlja čisto posebno, po svoje stvariteljsko zadovoljstvo, 
podobno tistemu, čemur estetiki rečejo nepraktični užitek kot bistvo lepega. — 
Povrhu je od Johana Huizinge in njegovega znamenitega Homo ludens (1939) kot 
»poskusa določitve igrskega elementa kulture« za marsikoga upoštevanja vredna 
osnova civilizacije, kulture kot vsega tistega, kar je človek ustvaril po svoji volji, 
mimo samoposebne narave ali celo proti njej. — Seveda je lahko tudi igra kot 
popolnoma nezavezano dogajanje podrejena pravilom, ki »dišijo« po tragičnem 
omejevanju možnosti, toda njeno bistvo v takem primeru je posebna svoboda, 
komična popravljivost: če sem zdajle gnilo jajce jaz, bo naslednji hip že kdo drug, 
in če so med spopadi ravbarjev z žandarji pobiti vsi žandarji, se igra vseeno lahko 
začne znova. V igri je mogoče vse, samo smrt kot znamenje popolnega konca ne — 
smrt v igri je lahko kvečjemu začasna. — Na tem robu se dotakneta komika in igra. 
— Če se seveda na igro veže kakšna življenjsko pomembna zunajigrska odločitev, je 
zadeva navidezno drugačna. Že Mencinger je v Abadonu pred sto leti ponudil 
takšno kombinacijo tudi v naši literaturi: ko v igralnici igralec zastavi vse premo-
ženje in se po zgubljeni igri v jutranjem svitu odpravi iz nje reven kot cerkvena 
miš, čeprav je še zvečer vkorakal vanjo imovit in slaven, je pri kraju svojih možnosti 
in se obesi na prvo drevo, s čimer definitivno potrdi konec vsega, kar bi lahko še 
ukrenil. V takem primeru seveda ne gre za igro, temveč za podtaknitev eksistence 
izidu igre; igra zadobi dodatno, neigrsko razsežnost (»igrati na vse ali nič«), Opo-
menjevalna logika slovenščine dodaja k temu svoje pritrjevanje: igralec je komedi-
jant, po starem igrec; Bezlaj v svojem etimološkem slovarju omenja, da je že Megi-
ser v 16. stoletju prevajal slovensko jegro dershati v agere comoediam, torej je 
slovensko igro izrecno približal latinski komediji, ali pa ju je kar izenačil — igro s 
komiko. 

Pri otrocih kot publiki, ki jo izkušnje in znanje šele postopoma oddaljujejo iz 
sveta nenehne igre, je seveda zadeva zelo pisana in neenostavna. Freudovci trdijo, 
da se otrok takoj na začetku igra predvsem z lastnim telesom in iz njega izvablja 
nepraktične užitke predmasturbacijske vrste; da se šele kasneje igra s predmeti in 
še kasneje z drugimi otroki, ko se njegova igra socializira v nekakšnih igrskih 
ritualih. Sočasno usvaja jezik in igra se prenaša vanj, tudi v literarno imaginacijo, 
od tod pa se razvoj razveja v različne smeri. Komičnost kot temeljna filozofija traja 
slejkoprej, komičnost kot smešnost pa začenja dokazovati svojo relativnost in 
potrjevati znamenito Goethejevo misel, da se ljudje razlikujemo po tem, kar nam 
je smešno. Za otroškega človeka, ki mu sleherna nova izkušnja oddrobi vsaj malo 
komične oziroma igrive svobode, se možnost smešnosti spreminja le malo manj kot 



iz dneva v dan. Šestletnik se bo do onemoglosti ali brezumja režal rečem, ki se 
bodo devetletniku zdele čista traparija; dekletca bodo histerično veselo vreščala 
ob »šali«, ki jo razumejo le same ali pa niti same ne: zabava postane dialelistična, 
obnavlja se sama iz sebe. - Zelo zanimivo pa postane takrat, ko se ob isti komediji 
veselita tako otrok kot odrasel človek, pa vsak po svoje. Recepcija postane pluralna, 
besedilo pomensko polivalentno. - Pomislimo na Martina Krpana, ki ga uspešno 
ponujajo že v vrtcih, enako intenzivno pa ga sprejemajo tudi mnogo starejši, izku-
šenejši bralci oziroma poslušalci: otroci brez izkušenj o svetu ga požirajo z debelimi 
pogledi in jih Brdavsova premaganost osvobaja morebitnega strahu in grožnje, 
odraslim bralcem je na mnogotere načine všeč in jih zabava, da si lahko svet, 
kakršen je Krpanov, sploh kdo na tak način izmišlja, in pri tem sploh ni videti 
maloumen, temveč neskončno moder. Dodaten razbremenilni užitek daje latentna 
primerjava, kako dobro da so dogodki in prikazi izduhovičeni glede na otroka 
oziroma naivno recepcijo; »odrasla« recepcija je torej dvojna in s tem podvojena — 
temeljna, neposredna, ter dodatna, senčna; najprej se neposredno naslaja ob sliko-
vitosti pripovedi, senčna dodaja uživanje nad morebitnim drugačnim sprejemom, 
primerjalno nenadzorovanim, otročjim in otroškim. Velik del zabavnosti, kakršno 
doživlja odrasel bralec, izvira naravnost iz takšne, večvedne dvojnosti. 

Tako se torej celo zazdi, da je resnično dobra literatura za otroke največkrat 
tista, ki »odraslemu« bralcu ponuja dvojni užitek: ponovitev otroškega in hkratno, 
»senčno« orkestracijo z »jesensko« izkušnjo. Izvrsten primer so pripovedi Astrid 
Lindgren, v katerih je na primer Kljukec s strehe nekakšen otrokov pravljični alter 
ego, obenem pa poosebljenje »odraslega« znanja o otroški dušici. Za neotroškega 
bralca nastaja iz tega sijajna nova igra, ljubezniva in filozofsko odmerjena komedija, 
ki je praozemlje sleherne vede o literaturi za otroke; od tod išče svoja pota, svoje 
znanje in navsezadnje tudi svoje upravičilo. 

Summary 
TRAGIC AND COMIC IN CHILDREN'S LITERATURE 

The purpose of the article is to review the existing famous pair of ethic-philosophical, 
and above ali literary notions: tragic-comic linked with a special receiver — a child. The last 
is gradually being moved from the world of constant play by experience and knowledge. 

The author ventures an esseyistic hypothesis, stating that the life closer to a birth is 
also closer to unburdened natural comic of the world. And vice versa: the various feelings 
of tragic inabilities, lost moments, incorrigibleness... are loaded on man's shoulders by his 
experience, knowledge and years. 

But it seems that only truly good literature for children most often offers an »adult« 
reader a double pleasure: repetition of childlike and at the same time a »shady« orchestra-
tion with an »autumn« experience. 

Prevod/Translated by: Bojana Panevski 



J a n e z V r e č k o 
Ljubljana 

VPRAŠANJE TRAGIČNEGA V OTROŠKI LITERATURI 

Odkar je Nietzsche v svojem Rojstvu tragedije iz duha glasbe govoril — para-
doksalno - tudi in predvsem o njeni smrti, je postalo tako rekoč modno govoriti o 
»smrti tragedije«. Vendar pa razpravljati samo o smrti tragedije, ne pa tudi o 
možnostih za njen nastanek, pa tudi o tem, zakaj poznejša razdobja niso ustvarila 
tragedije, pomeni zapirati si oči pred nekaterimi temeljnimi dejstvi v literarni 
zgodovini. Rojstvo in razcvet pa tudi venenje in propad tragedije zahtevajo od nas 
več odgovorov, ki morajo seči nazaj k epu, na katerega pogorišču se tragedija šele 
lahko pojavi, še bolj pa naprej k romanu, ki se od 2. st. pr. n. š. naprej poraja tako 
na pogorišču epa kot tudi in predvsem na pogorišču tragedije. 

Pri tem imamo pred očmi, d a j e ep bila zvrst, ki jo poleg Grkov najdemo še pri 
drugih starih ljudstvih, medtem ko je tragedija najčistejša stvaritev grškega duha, 
k i j e celo ob najbolj natančnih literarnozgodovinskih klasifikacijah ne najdemo ne 
v Indiji, ne na Kitajskem, ne v starem Egiptu ne kje drugje. Kot da te civilizacije 
niso imele potrebe, poudariti in izločiti »temno plat življenja«, v človekovi smrtnosti 
najti temo za svoja razmišljanja. Grška tragedija je potemtakem manifestacija bistva 
grškega duha, ki je v tragediji našel svoj prostor, potem ko je moral zapustiti epos; 
če se je v epu tragika še prikrivala, ker se je o njej še pripovedovalo (Goethe in 
Schiller sta menila, da bi bilo najbolje, če bi epski rapsod bral skrit za zaveso, saj 
bi bila s tem abstrahirana osebnost in bi verjeli, da poslušamo muzo samo), se je v 
tragediji, katere namen je prikazovanje, povsem postavila v ospredje in postala 
očitna. Vendar tudi v tragediji ne naenkrat in ne takoj spočetka. Ajshil je kot prvi 
znani pisec tragedij v primeri s Homerjem (že spet) ves optimističen, tako da se 
zdi, kot bi Homer s svojim tragično koncipiranim Ahilom zašel v slepo ulico. V 
resnici pa se že Sofokles povrne k izvornemu homerskemu pesimizmu in s tem 
potrdi, da se Homer v svoji kritiki mita in v svoji pesniški svobodi, ki je dodobra 
načela mitsko monolitnost in nedotakljivost, ni motil ali morda kako drugače 
naključno ravnal glede na vse preteklo. 

Na teh temeljih se je dogodil čudež sredi »grškega čudeža«, rojstvo tragedije 
pa tudi njena smrt. Za približni začetek tega čudeža imamo letnico 486 pr. n. š., 
datum bitke pri Salamini, ki je bila osem let pred uprizoritvijo Ajshilovih Peržanov, 
za definitivni konec pa uprizoritev Evripidovih Bakhantk sto let kasneje. Kratek 
čas za tragedijo, pa veliko obdobje za človekovo ustvarjalnost. 

Nekateri se seveda ne strinjajo z možnostjo tragedije samo v antiki, saj se jim 
zdi, da se tragedija ponovi še večkrat v kasnejši evropski zgodovini. Drugi že spet 



z eshatološkim upanjem pričakujejo njeno ponovno rojstvo v modernih časih. Tako 
se je Borisu Ejhenbaumu na začetku 20. st. dozdevalo, da bodočnost literature ni 
v liriki ali v romanu, ampak prav v tragediji. Intimne forme so izgubile svojo moč, 
moderni časi pa kažejo potrebo po vzvišenih formah, po močnih besedah. Po 
Ejhenbaumu je problem samo v tem, d a j e tragedija našla svoje zatočišče v kinema-
tografu, kjer se zapletene vsebine dogajajo v tihoti pred molčečim gledalcem. 
Vendar bo prišel čas, ko si bo ta gledalec zaželel besede. (1, 49) Odgovor na 
vprašanje, ki si ga tu zastavlja Ejhenbaum, ni danes nič lažji, kot je bil v dvajsetih 
letih, saj se zdi, da je kinematograf zamenjala televizija, ki vse vzvišeno in tragično 
banalizira še veliko bolj, kot si je bilo to kadarkoli mogoče predstavljati, če kdaj, 
moramo danes znova ugotoviti, da je bila tragedija močna samo v Grčiji. Pri tem 
seveda mislimo na oba tipa atiške tragedije: na ritualni in na junaški tip, ki se prav 
zaradi specifike starogrškega sveta ne moreta nikjer več ponoviti, če pa se, gre za 
nasilje ali za ponaredek brez ustrezne mitološke podlage. 

In vendar bi težko rekli, da Shakespearove najbolj mračne igre niso tragedije 
in da, recimo, Racinova in Corneillova dela v nas ne zbujajo strahu in sočutja. 
Northrop Frye v tej sorodnosti antike, renesanse in klasicizma ne vidi naključja, 
saj sta bili obe razdobji, tako tisto v antiki kot to v moderni Evropi, hkrati tudi 
razdobji razcveta znanosti, s tem pa dvoma o bogovih in kar se da kritičnega 
razmerja do preteklosti. 

Vendar je problem s tem šele načet. Po Camusovem mnenju je vprašanje o 
možnostih za tragedijo v naših časih približno tako nesmiselno kot denimo vpraša-
nje, ali bomo imeli dobro vlado. Prej nas navaja k sanjarjenju kot pa k razmišljanju. 
Vendar ima tudi Camus vsaj dva razloga, da si upravičeno zastavi tudi vprašanje o 
moderni tragediji. »Prvi razlog je v tem, da se velika razdobja moderne tragične 
umetnosti zgodovinsko pokrivajo s prelomnimi časi, v katerih je... bodočnost neke-
ga naroda negotova, sedanjost pa dramatična. Med drugim se je Ajshil vojskoval v 
dveh vojnah, Shakespeare pa je bil priča celi vrsti strahot. Oba sta torej živela na 
robu nevarnega preobrata v zgodovini zahodne civilizacije. Skratka, zelo lahko je 
ugotoviti, da v tridesetstoletnem razvoju zahodnih ljudstev... obstajata samo dve 
razdobji tragične umetnosti, ki sta obe enako prostorsko in časovno omejeni. Prvo, 
grško razdobje je skrajno enotno in traja samo sto let, od Ajshila do Evripida. 
Drugo traja komaj nekaj dlje in cvete v sosednjih deželah na samem robu zahodne 
Evrope.« (2) Po Camusovem mnenju smo posvečali veliko premalo pozornosti 
dejstvu, da čudežni razcvet elizabetinske tragedije, tragedije španskega zlatega veka 
in francoske klasicistične tragedije sodijo skoraj v isti čas.... Med Shakespearom in 
Racinom je manjša časovna razlika kot med Ajshilom in Evripidom. V obeh pri-
merih, v antiki in na začetku moderne sveta, pa gre po Camusovem mnenju za 
podobne pojave: za prehod od kozmične misli in globoke prežetosti z božanskim 
in svetim k načinu mišljenja, v katerega osnovi je individualistična in racionalistična 
refleksija. Gibanje, ki vodi od Ajshila k Evripidu, je v temelju podobno tistemu od 
predsokratičnih mislecev k samemu Sokratu (Sokrat, ki je preziral tragedijo, je 
Evripida imel za izjemo). Tako od Shakespeara do Corneilla prehajamo od mračnih 
in skrivnostnih sil še vedno srednjega veka k univerzumu potrjenih osebnih vrednot, 
utemeljenih na človeški volji in razumu (skoraj vse racinovske žrtve so žrtvovane 
razumu). Skratka, gre za isto gibanje, ki vodi od strastne srednjeveške teologije k 
Descartesu... V obeh primerih... se individuum počasi ločuje od svetega telesa in 
se sooča s svetom strahu in pobožnosti. V obeh primerih se v delih nakazuje pot 



od obredne tragedije in kvazireligioznega praznovanja k psihološki tragediji. In v 
obeh primerih končna zmaga individualnega razuma, v 4. st. pr. n. š. pri Grkih in 
v 18. st. v Evropi za več stoletij onemogoči tragično ustvarjalnost.« Iz tega razmišlja-
nja napravi Camus pomemben sklep, »da se tragično razdobje zmeraj pokriva s 
časom, v katerem se človek zavedno ali nezavedno ločuje od starih civilizacijskih 
oblik, pravzaprav na silo pretrga z njimi, pri tem pa še ni našel neke nove oblike, 
ki bi mu ustrezala.« (3) 

Tudi Helen Gardner vzpostavlja paralele med atiško tragedijo in šestnajstim 
stoletjem. »Če obstajajo primerjave med religioznim razpoloženjem arhaične dobe 
in nravmi poznega srednjega veka, obstajajo tudi paralele med dosežki jonske 
filozofije in z razumom prežete renesanse v Evropi 16. st. Tako v stari Grčiji kot v 
moderni Evropi je propadu tragedije sledil triumf znanosti in filozofije.« (gl. Reli-
gion and Literature, London 1971) (4) 

Toda če bi bilo tako kot zgoraj trdijo Frye, Camus in Gardnerjeva, bi se zdela 
večstoletna, že kar travmatična evropska nostalgija po tragediji odvečna in celo 
smešna, saj bi, denimo Shakespeara in Racina kratkomalo vzporejali in nato postav-
ljali po robu antiki in ostajali pri tem samozadovoljstvu. Vemo pa, da ni tako. 
Danes, v dvajsetem stoletju, po opravljenih raziskavah angleške antropološke šole 
še prav posebej. Način, kako Ojdip in Hamlet nihata med skrajnim nihilizmom in 
skrajnim upanjem, je vendarle v samem temelju različen, saj izhaja iz drugačnega 
razumevanja usode in bogov, s tem pa tudi iz drugačnega razumevanja samega sebe 
in svojih možnosti v svetu, kjer bogovi postopno izginjajo zaradi iracionalnih usod-
nostnih sil. 

Res je seveda, da ne atiška tragedija ne evropska tragedija 16. st. ki je v primeri 
s kasnejšimi prizadevanji tej še najbližja, nista odgovorili na vprašanja, ki sta si jih 
sami zastavili. V antiki je na te zahteve odgovorila filozofija, na področju literature 
pa roman. V modernih časih pa se tragično ni pustilo kar tako eliminirati, zato se 
je umestilo v filozofijo tragičnega in v roman, seveda na popolnoma drugačen način 
in z drugačnimi posledicami, kot se je prehod iz tragedije v roman zgodil v hele-
nizmu. Pravzaprav bi lahko rekli še več, d a j e tudi renesančni roman še ohranjal in 
s tem nadaljeval izročilo antičnega romana, ker je v tem času tragedija še ostajala 
nerazločena od tragičnega. Kakor hitro pa pride v 19. st. do izločitve tragičnega iz 
tragedije in s tem do filozofije tragičnega, roman prevzame tragične vsebine in se 
podobno kot pred tem tragedija zapiše zgolj smrti. V tem smislu lahko torej govo-
rimo o pravem zares evropskem romanu šele od 19. st. naprej, torej od roman-
tičnega romana in njegovih legitimnih realističnih naslednikov. To dvojnost evrop-
skega romana pa opazimo že v tragediji, v njeni ritualni in herojski izpeljavi, 
zaslutili pa bi jo lahko že tudi v epu, če bi poznali tudi še zgolj ritualne epske 
pesnitve, ne pa samo homerskih herojskih zapisov. 

Tudi tragedija postane v določenem trenutku igra o smrti, čeprav na svojih 
začetkih kaj takega ni bilo slutiti. Tragični junak se čuti na podoben način kot 
homerski epski junak povezanega s smrtjo, ki postane njegova obsesivna 
življenjska tema. Nasproti ritualni tragediji, kjer je življenje še razumljeno iz 
Glavkove filozofije v Iliadi in upodobitev na Ahilovem ščitu, se herojska tragedija 
osredotoči na posameznikovo zemeljsko usodo. Povsem upravičeno trdi Lukacs, 
da ga ni bolj omejenega prostora, kot je prostor, ki ga ima na razpolago pisec 
tragedij, saj za nikogar meja smrti ni tako resnična in pomembna kot prav zanj. 
(5, 89) 



Zanimivo pri vsem tem pa je vendarle, da moderni časi ne zmorejo hkratnosti 
in sočasnosti, kot jo je poznala antika v ritualnem in herojskem epu in tragediji. 
Pri njej ta dvojnost razpade v časovno močno oddaljena razdobja, ki imajo svoje 
razloge prav v upanju, da bo epos in tragedijo mogoče obnoviti in se zato zateka k 
preizkušenim antičnim vzorom. Spoznanje, ki tem poskusom sledi, je grenko, 
rezultira pa v že omenjeni dvojnosti filozofije tragičnega in v tragičnem evropskem 
romanu. 

Ob tem seveda ne smemo spregledati še enega poskusa, ki pa želi imeti trage-
dijo vendarle na drugačnih osnovah, kot so bile antične, in sicer jo poskuša ute-
meljiti v krščanstvu kot novi odrešenjski religiji. Gotovo tudi ti poskusi izvirajo iz 
nostalgičnega spoznanja, da moderni časi vsekakor morajo ustvariti tragedijo, in 
to kljub temu, da je krščanski svetovni nazor prežet z optimizmom, s hiliazmom in 
z eshatološkostjo. Tudi zato je lahko krščanski srednjeveški misterij le dramatičen, 
ne more pa biti tragičen v starogrškem smislu. Pri tem pa je zanimivo, da krščanstvo 
ob misterijih in miraklih kot srednjeveških verskih igrah, ki v določenem smislu 
vendarle nadaljujejo grško gledališko izročilo, pozna nadaljevanje tega izročila v 
veliko bolj avtentični obliki v svojem masnem ritualu, kjer so ohranjeni številni 
elementi starogrške ritualne tragedije. Njen spravni konec se sicer sklada s krščan-
sko odrešenjsko idejo, le da je sprava v antiki zaprta v kozmološko in ciklično 
razumevanje sveta, v krščanstvu pa v dokončno odrešenjsko idejo s smrtjo na križu. 

Ta različnost v razumevanju koncev bije v oči, saj kljub veliki podobnosti 
katoliškega mašnega rituala in ritualne tragedije vendarle ostaja vtis, da je »v Grčiji 
vse bilo bolj svetlo, bolj sončno, lepše, se pravi manj notranje občuteno, brez 
zapletene neskončne simbolike katoliške cerkve.« (6) 

Nas seveda ne zanimajo ostanki starogrške tragedije v katoliškem ritualu, 
čeprav je treba reči, da se je marsikaj iz antike ohranilo prav zato, ker je bilo za 
krščanstvo zelo uporabno. Zanima nas možnost tregedije znotraj krščanskega 
razumevanja sveta. 

Če za hip sprejmemo Camusovo predpostavko, da tragedija nastane v času, ko 
človek zaradi oholosti pride v spor z božjim redom, utelešenim v bogu ali družbi in 
d a j e tregedija toliko večja, kolikor bolj je upor upravičen, red pa neizprosen, potem 
je vnaprej jasno, da jahvistični bog v svoji dobroti in odpuščanju ne omogoča 
tragične situacije vnaprej, kakršnih je brez števila v grški dramatiki. Krivda in 
kesanje sta tu v neposredni navezi in medsebojni odvisnosti, saj sta svet in človek 
v njem vseskozi v okrilju božjega, s tem pa varnega in urejenega. Po Camusovem 
mnenju se je v zgodovini krščanstva dogodila morda ena sama tragedija, in to na 
Golgoti, zaznamujejo pa jo Kristusove besede: Moj bog, moj bog, zakaj si me 
zapustil? Ta trenutek dvoma je vseboval dvosmiselnost tragične situacije, ki se 
kasneje ni nikdar več ponovila. Zato krščanstvo ne more poznati prave tragedije, 
ker tudi ne more poznati resničnega dvoma. V nedvomečem krščanstvu se ne da 
spraševati, kdo je človek, kaj je usoda, kam gre človek, zakaj krivica in trpljenje. 
Na vsa ta vprašanja je odgovor znan. 

Tragični junak pa vedno postavlja vprašanja, na katera ni odgovorov, živi v 
svetu, kjer nihče ni pripravljen umreti namesto njega, zato umira sam zase, samotno 
in osamljeno, na najbolj neprijetne in za današnji okus celo odvratne načine, ki 
komaj pustijo kakšno sled v družbi. Storjena je bila napaka, usodna zmota, vsa polis 
jo je videla in občutila na sebi, vendar pa za nikogar med njimi ni odrešitve, kot se 
to na povsem samoumeven način dogaja v krščanskem kozmosu: tako grešnik kot 



vsi drugi so vključeni v vsezajemajoči proces pregrehe in odrešitve. Tako razumljeno 
odrešenje se v krščanstvu postavlja po robu tragičnemu razumevanju sveta, saj 
možnost odrešitve sproti spodjeda uničujočo tragično brezizhodnost. 

»Židovski duh je prepričan, da je ustroj vesolja in človeka razumu dostopen. 
Pota gospodova niso ne brezciljna ne nesmiselna.« (7,14) S poslušnostjo je mogoče 
vnesti razumevanje v sleherno področje človekovega delovanja, saj je nujnost slepa 
samo, če je ne razumemo. 

Tragedija pristaja prav na nujnost; nujnost je slepa in srečanje z njo bo človeka 
oslepelo. »Ta trditev je grška in na njej temelječe tragično občutenje sveta je 
najpomembnejši prispevek grškega genija.« Steiner sicer dodaja, da »se ne da 
ugotoviti, kje se je tragedija prvič utelesila« (isto), meni pa, da je prav Iliada 
začetnica umetnosti tragičnega. 

»Vojne v Stari zavezi so krvave in strašne, niso pa tragične. Lahko so le pra-
vične in nepravične. Izrael bo zmagal, če bo le poslušal božjo voljo in božje zapo-
vedi..« (isto) »V nasprotju s tem pa so peloponeške vojne tragične. Za njimi se 
skrivajo mračna naključja in napačne presoje« (isto) 

Ta dvojnost je lepo vidna iz primerjave biblijskega Joba in grškega Ojdipa, 
deloma pa tudi Prometeja. 

Že samo ime Job (tisti, ki vzdihuje), kaže na človeka, ki je prepričan o svoji 
popolni nemoči pred božjo veličino. Zanj sploh ne obstajajo vprašanja, ki si jih 
zastavlja grški tragični človek, zanj obstajata samo slepa vera in popolna predanost 
bogu. Jobova zgodba je poleg Visoke pesmi dosegla največjo literarno popularnost. 
Ukvarja se z vprašanjem pravičnosti, in to s popolnoma novih stališč. V času 
neposredno pred babilonsko sužnostjo in med njo se pojavljajo dvomi, ki so ga 
Židje verjetno prevzeli od Kaldejcev, češ da bog še za življenja nagrajuje pravičnika 
z bogastvom, grešnika pa kaznuje s siromaštvom in nesrečami; zato je mogoče že 
iz posameznikovega življenja sklepati, v kakšnem odnosu je z bogom. 

Jobova knjiga na to vprašanje odgovarja drugače. Job je bogat, pravičen in 
pošten človek, ki se boji Boga in se izogiba hudemu. Satan je predlagal Bogu, naj 
bi Joba skusili, češ če bo prizadeto njegovo imetje, ki ga je doslej čuval Bog, ga bo 
Job »v obraz preklinjal.« (Sveto pismo II, 239) Bog je pristal na Satanovo ponudbo 
in nad Joba so prišle številne nadloge. Izgubil je otroke, imetje, napadajo ga kožne 
bolezni, žena nima razumevanja za njegovo trpljenje. Kljub vsemu temu pa Job ne 
preneha hvaliti boga. Obiščejo ga prijatelji Elifaz, Baldad in Sofar. Glavni del knjige 
je posvečen razpravljanju o smislu trpljenja. Prijatelji zastopajo misel, d a j e trpljenje 
le kazen za greh: Job naj se spokori in bo rešen trpljenja. Job trdi, da je nedolžen 
in da ga Bog po krivem preganja. Diskusija se močno zaostri, saj mu pripisujejo 
vse mogoče grehe, Job pa kliče na pomoč Boga, naj mu pomaga ubraniti njegova 
stališča. Na vrhuncu prepira nastopi kot deus ex machina dotlej neznani Eliu, ki 
zatrjuje, da trpljenje ni le kazen za greh, ampak tudi namen, da ohrani človeka na 
pravi poti, da ga razsvetli. Po tem se v nevihti pojavi tudi Bog sam, ki se sklicuje na 
svojo mogočnost in modrost pri stvarjenju in naravnih prikaznih, ki jih človek ne 
razume in tudi ne sme zahtevati, da bi mu bile razumljive. Pota božje previdnosti, 
v katera sodi tudi trpljenje, ostajajo potemtakem človeku nerazumljiva, zato Job 
vdano sprejme svoje trpljenje in se ponižno ukloni božjemu vodstvu. 

Iz epiloga spoznamo, kako je Bog Joba rešil trpljenja, mu povrnil zdravje, 
otroke in dvakrat toliko vsega, kar je imel na začetku. Božja pravičnost je bila s 
tem potrjena. 



Rekli smo, da ima Steiner za začetek in prvo utelešenje tragičnega homerski 
epos. Na tem primeru tudi pokaže razliko med padcema Jerihona ali Jeruzalema, 
ki sta pravična, in padcem Troje, ki je prva velika metafora tragedije. Zidovi 
Jeruzalema bodo obnovljeni, Troja pa je bila enkrat za vselej zravnana z zemljo. 
»Homerski junak ve, da ne bo mogel doumeti in premagati usode... Človekovi 
računi z bogom ostanejo neporavnani.« (8, 14) 

Kot posebno zanimivost Jobove knjige je treba omeniti domnevni čas, v katerem 
je bila napisana. Zaradi nekaterih podobnosti s prerokom Jeremijem naj bi Jobova 
knjiga nastala v času po preroku Jeremiju, torej v 6. ali 5. st. pr. n. š. To pa je čas, 
ko se je v Grčiji poraja tragedija. In vendar, kakšna velikanska razlika med Jobom 
in Ojdipom. Job dobi nazaj dvakrat več, kot mu je bilo odvzeto, Ojdip ne dobi nazaj 
ničesar, ne svojih oči, ne svojega vladarskega žezla, ne otrok, ne matere in žene in 
ne očeta; v tem primeru torej pravičnost ni potrjena. Kakor tudi ne v primeru 
Prometeja, ko ga niti prikovanje na kavkaško steno ne zlomi v njegovem uporništvu 
in ostaja za vse čase simbol upornika zoper tiransko oblast in samodrštvo. Takšen 
je v Evripidovih Bakhah primer Pentejeve matere Agave, ki je bila v vsem poslušna 
Dionizu, pa je kljub temu doživela strašno kazen, sinovo smrt z raztelešenjem in 
lastni izgon iz Teb. 

Je pa še druga možnost pri razlagi Jobove in Ojdipove tragike. 
Na začetku knjige Job, podobno kot kralj Ojdip, meni, da bi bilo najbolje, nikoli 

se ne roditi: 
»Naj zgine dan, ob katerem sem se rodil, 
in noč, ko se je reklo: deček je bil spočet. 
Tisti dan naj se spremeni v temo...« {Jobova tožba, 3, 3—4) 
Takole Job. 

In kralj Ojdip: 
»Ne biti rojen, je največja sreča. 
Najboljše pač, kar se lahko zgodi. 
Če pa če rojen si, najbolje da pri priči 
napotiš se nazaj, od koder si prišel.« (Ojdip na Kolona, 1224—1227) 

Glede na zelo podobni, skrajno tragični stališči Joba in Ojdipa, bi se morda 
lahko strinjali z Webrovo predpostavko, da je bila Knjiga o Jobu ustvarjena po 
propadu tragedije, v helenizmu, torej pod močnimi grškimi vplivi. Najprej naj bi to 
le bila igra o trpljenju, v katero je bilo šele kasneje vnešeno teološko vprašanje 
pravičnosti, ki je iz izrazitega spopada med nemočnim človekom in vsemogočnim 
bogom preneslo težo vprašanj drugam, v območje božje pravičnosti in osmislitve 
človeškega trpljenja. Nekaj, kar je na začetku obetalo tragedijo, podobno Ojdipovi, 
se je na koncu spremenilo v nauk, da bo kraljestvo božje zagotovljeno vsem, ki bodo 
poslušni božjim postavam. Nujnost potemtakem ni več slepa, in četudi bo človeku 
za nekaj časa odvzet vid, trajno vsekakor ne bo oslepel, kot se je to še dogodilo 
tragičnemu junaku. Kot da bi židovstvo in kasneje krščanstvo iz Pandorine skrinjice 
izbezalo še edini preostanek v njej — upanje — in se ga kot edinega preostanka iz te 
nenavadne posode, ki jo je na svet prinesla grška Eva Pandora, tudi krčevito 
oprijelo. 



Orkestra in skena 

S tem pa še nismo rešili vseh vprašanj, tragičnega, predvsem ne docela nena-
ključne arhitekture starogrškega gledališča. Zanimivo je, da se tudi ta zdi povsem 
samoumevna, kot da drugačna ne bi mogla biti. Sprejemamo jo kot kulturno-
zgodovinsko zanimivost, se pri tem čudimo izjemnim razsežnostim teh gledališč, ki 
so lahko sprejela tudi do 40.000 gledalcev, kjer zaradi izvrstne akustike ni bilo 
boljših in slabših sedežev, kjer so bili kamniti sedeži pregreti od mediteranskega 
sonca in je bilo na njih prijetno sedeti, kjer so gledalci dobivali dnevnice za prebite 
dni v gledališču, kjer je izgradnja teh velikanskih arhitektonskih spomenikov državo 
stala več kot njena nepremagljiva mornarica s številnim nadvse okretnim ladjevjem 
itd. 

Kakšna je bila zunanja podoba tega arhitektonskega čudeža, ki nam kot okam-
neli ostanek nemo priča o večno izgubljenem starogrškem tragičnem čudežu? 

Izbrati je bilo treba primeren raven prostor, obdan z ene strani z vzpetino, od 
koder so gledalci (sprva stoje) opazovali dogajanje v orkestri, ki je bila legitimna 
naslednica hipodroma in arene, še pred tem pa kozmičnega sončnega kroga. 

Sredi orkestre je bil Dionizov oltar, ki je tragedijo vnaprej določal kot daritveni 
ritual, dokler je to mogla biti. Sčasoma je namreč oltar izgubil svoj bogoslužni 
pomen, vendar je še naprej ostal sredi orkestre. O kakšnem odru ali sceni še ni 
bilo govora, saj je bila tragedija v tem času le zborovska pesnitev s pet jem in 
plesom. In zboru silenov ali satirov je bilo dovolj, da so lahko opravljali svojo 
mimično igro o vegetacijskem ciklu znotraj s krogom določene orkestre. 

Znamenite uvedbe prvega, drugega in tretjega igralca, ki so bile s stališča 
herojske tragedije pomembna pridobitev, s stališča ritualne tragedije pa prava 
katastrofa, so bistveno spremenile zunanjo podobo grškega gledališča. Ker se je s 
stopnjevanjem števila igralcev hkrati zmanjševala vloga zbora, je postajalo doga-
janje v orkestri vse manj pomembno, teža tragedije, k i je šele zdaj začela pridobivati 
tudi tragične vsebine, se je selila iz orkestre, na poseben prostor za igralce, ki je 
dobil ime proskenion in je predstavljal sprednjo stran skene. Dogajanje se je tedaj 
nazorno premikalo iz središča orkestre na njeno obrobje, na njen tangentno prislo-
njeni del na orkestro, na skeno. To je pomenilo ostro spremembo obsega in narave 
gledališkega prostora. Zmeraj bolj samotni in osamljeni igralci so se docela preselili 
na skeno, katere zgornja ploskev se je zdaj spremenila v edino prizorišče igre. »Na 
ta prostor je prešel tudi izraz proskenij, se pravi sprednji del skene, na obakraj 
skene nahajajoča se paraskenija pa sta poskrbela za stransko omejitev škatle, v 
kakršno se je spremenil oder v gledališču nove Evrope.« (9, 339) 

Prav nenavadno je, da na to korenito spremembo narave in obsega antičnega 
gledališkega prostora, spremembo, ki je bila očitno povezana z drugim pomembnih 
pripetljajem, z razločitvijo ritualne in herojske tragedije, ni opozoril noben od nam 
znanih raziskovalcev, celo tisti ne, ki so se temu problemu že močno približali, kot 
denimo E. Petersen, O. Frejdenbergova in drugi. 

Navsezadnje imamo za gornje trditve tudi več dokazov. Da je bil igralcem v 
nasprotju z zborom določen prostor na skeni, nas poučijo Aristotelove besede v 
12. poglavju Poetike. Tu je govor o žalostinki kot žalni pesmi, ki jo »izmenično 
pojejo zbor in igralci na odru.« (Poetika, 79) Tudi odlomek iz Polideuka, v katerem 
so našteti sestavni deli gledališča, sporoča, da »skena pripada igralcem, orkestra 
pa zboru...« (IV, 132; gl. 9, 340) 



Ne le iz teh dveh navedkov, ampak predvsem iz razločenosti med ritualno in 
herojsko tragedijo postaja jasno, da so lahko iz zbora izločeni igralci kot zametki 
individualiziranih in z značajskimi potezami opredeljeni liki, ki so presegli Dionizov 
ritual, s tem pa tudi kolektivno zavest, nastopali samo na prostoru, ki se je tudi 
sam izločil iz celote, na njeno tangencialno obrobje in je dobil ime skena, ki ga še 
danes poznamo kot scena. 

Povsem nesmiselne so potemtakem hipoteze, kot je bila recimo Dorpfeldova, 
pri kateri je trmasto vztrajal, da so v atenskem gledališču »zmeraj igrali na orkestri 
pred proskenijem, k i je bil samo inscenacijsko ozadje.« (10) Če bi bilo tako, potem 
ne bi bilo nikakršne razlike med Ajshilom in Sofoklejem in še posebej med tema 
dvema in Evripidom, še več, potem sploh ne bi bilo potrebno govoriti o krizi 
tragedije pri Evripidu in še manj o njenem propadanju in njenem nepreklicnem 
koncu. 

Navsezadnje so celo različni položaji zbora v orkestri kazali, da se tudi z 
zborom dogajajo usodne spremembe, saj je ditirambični zbor kot starejša oblika še 
oblikoval krog, medtem ko se je tragični zbor že razporejal v pravokotnik in na ta 
način shematično nakazoval svoj razpad, ki se bo ujemal z njegovo vse manjšo 
funkcijo v dogajanju, obenem pa tudi s pravokotniško zasnovo same skene; ta se 
bo skupaj z iz zbora izločenimi igralci pomaknila na obrobje orkestre, vse bolj proč 
od brezčasja, ki je bilo tipično za dogajanje v orkestri. Igralci na skeni bodo namreč 
sistematično uhajali in se predajali zgodovini. 

Večni sončni krog, katerega mimetična obdelava je bila orkestra, je v skeni 
dobil svojo protiutež v zgodovinski tangencialni premici na ta krog. Zato prostor 
tragičnega heroja ne more biti več znotraj kroga, ampak je lahko le še na tej v eno 
smer usmerjeni neskončni premici, v zgodovini. 

In zato tragedija v svoji dvojnosti ritualnega in herojskega stoji na meji med 
mitom in zgodovino, med epom in romanom. Silenski konji, deloma še satirski 
kozli, so bili še onstran zgodovine, heroji so že vstopili vanjo. Filoktet bo sicer 
zastal, preden se bo podal v neskončno, tangencialno, premici podobno zgodovino, 
vendar ga bo ta potegnila za sabo in ne bo imel več druge izbire. 

Na tej premici bo heroja pričakala herojska tragedija, tragično kot njena vsebi-
na in (herojska) smrt kot njen konec in dovršitev. Melanip se je na tej neskončni 
zgodovinski premici prvi postavil v vrsto, prvi je iz orkestre prestopil magični prag 
skene in ostal na njej do ti. smrti tragedije. 

K. Jaspers v tej zvezi ugotavlja, da se je s tragičnim spoznanjem začelo zgodo-
vinsko gibanje, da je bila prekinjena cikličnost, značilna za predtragično razdobje; 
zdaj je bilo vse le še v gibanju naprej po neskončni premici. Heroj (Melanip, op. J. 
V.) se je odločil in se ne vrača več v svoje izhodišče. Kjer se po Jaspersovem mnenju 
pojavi tragičnost, tam je izgubljeno nekaj izjemnega. Za človeka ni več stabilnosti, 
nemir, ki se je naselil vanj, ga priganja naprej, zgodovina se je naselila ne samo v 
zunanje dogodke, ampak tudi v človekove globine, v njegovo notranjost. »Kamor-
koli gremo, karkoli bomo na tej poti videli ali slišali: v zraku je nekaj, kar nas bo 
uničilo, in temu se ne da odpomoči.« (11, 926) 

Ali je potemtakem naključje, da je Prometej kot tat ognja začetnik človeške 
zgodovine, saj je ogenj edini element, ki se ne vrača v svoje središče, nazaj k zemlji, 
od koder je izšel. Človek je to vertikalno ločevanje od središča zamenjal s prome-
tejsko horizontalno dvojico: naprej in nazaj. »Ta prevedba sveta v ravnino, zame-
njava vertikale s horizontalo (z vzporedno iznajdbo elementa časa) se je udejanjala 



v človekovem telesu, k i je postalo relativno središče kozmosa. Vendar se ta kozmos 
ne giblje od spodaj navzgor, ampak naprej v horizontalnem času - iz preteklosti v 
prihodnjost.« (12, 380) Tragičnega junaka potemtakem povsem upravičeno ime-
nujemo tudi prometejski človek. Zato je razumljivo, da Pandorinemu »vertikal-
nemu« rojevanju iz zemlje lahko prisostvuje le Epimetej, ki sam razmišlja povsem 
antikavzalno, nikakor pa ne njegov brat Prometej, ki takšnega razmišljanja in 
povezovanja zemlje in rojevanja ne pozna več. V času Prometeja je Pandorina 
skrinjica že odprta. 

Herojska tragedija stoji potemtakem na meji dveh trenutkov v grški zgodovini, 
na meji med ritualom in kultom, ki si oba prizadevati ostati v mitološkem brezčasju. 
Herojska tragedija si, in v tem je njena posebnost, izbori tretjo možnost: postane 
literarno-estetska stvaritev, eden najvišjih dosežkov človekovega ustvarjalnega duha 
vse do danes. 

Katarza, v katero se mora po Aristotelu izteči sleherna tragedija, namreč nima 
več ne ritualno ne kultno očiščujočega značaja. 

Aristotel o tragičnem in Mali princ 

Naj opozorimo na znano pasažo iz Aristotelove Poetike, kjer je ta imenoval 
Evripida najbolj tragičnega (tragikotatos) med tragiškimi pesniki. Seveda Aristotel 
ne govori o tragičnem le v tej zvezi, ampak ta pojem omenja kar trikrat v trinajstem 
in štirinajstem poglavju svoje Poetike, nanaša pa se vedno na »lepo« tragedijo z 
enojnim izidom, z enim samim močnim preobratom le iz sreče v nesrečo in s 
hamartijo ali usodno zmoto. Se pravi, da se nanaša na tisti tip tragedije, ki ga 
Aristotel označi kot »lepo« tragedijo in v njej uvidi polje tragičnega, ne pa na 
tragedijo na sploh. Zadeva s »tragikotatos« je potemtakem zelo zapletena, saj 
vemo, da Evripid, na katerega se nanaša, še zdaleč ni bil tragediograf, ki se je 
najbolj približal določilom tragedije, posebej še, ker Aristotel res pohvali njegove 
nesrečne konce, »v vseh drugih stvareh (pa) ne ravna ravno najbolje.« 

S tem pa vprašanje tragičnega pri Aristotelu še ni izčrpano. V že omenjenem 
trinajstem in štirinajstem poglavju Poetike je »tragikos« omenjen trikrat. Aristotel 
govori tudi o tem, »da kdo stori neko dejanje namerno in zavestno« ali pa se 
»zavestno vzdrži nekega dejanja.« (Poetika, 83) 

V obeh primerih, ko kdo nekaj stori ali pa opusti, gre seveda za zavestno 
posameznikovo odločitev, za njegov hoteni subjektivni odziv, k i je zunaj slučajnosti 
ali slepe usode. V tem primeru junakovo dejanje sledi njegovi odločitvi kot posle-
dica vzroku. Aristotel s tem v zvezi tudi omenja kavzalno povezanost dogodkov in 
s tem tudi novo razumevanje časa. V mitološkem krožnem ali cikličnem času so 
dogodki večnostno nanizani drug za drugim, v zgodovinskem času pa so dejanja 
med seboj kavzalno povezana, med seboj pogojena in zato tragična. Junak, ki je 
svoje dejanje storil ali opustil iz notranjih pobud, je tragični junak t.i. »lepe« 
tragedije, kjer v kontinuiranem loku od prazačetkov tragedije pa do njenega konca 
pri Evripidu stopnja junakovega lastnega prispevka k osebni nesreči narašča od 
primera do primera. Zato nastaja zmeraj več »lepih« herojskih tragedij in zmeraj 
manj ritualnih, kjer še ni bilo človekove odzivnosti, ker ta zaradi epske celovitosti 
sveta še ni bila mogoča. Po Aristotelu so namreč pesniki posnemovalci dejanj, 
nosilci teh dejanj so osebe, te pa imajo lastnosti, ki sijih pridobijo s svojim značajem 



in mislijo kot svojima bistvenima določenostma. Junakov značaj in njegova misel 
sta tedaj vzrok dejanja, od njiju je odvisen posameznikov uspeh in neuspeh, Aristo-
tela pa najbolj zanimajo tiste »lepe« tragedije, v katerih bi bilo čimveč sočutja, 
groze in trpljenja in s tem posameznikovega preobrata iz sreče v nesrečo. »Oseba 
dobi značaj,...če v svojih besedah ali dejanjih izrazi neko odločitev« (Poetika, 84) 
in se pri tem ne sklicuje na nič, kar bi bilo zunaj nje. Značaji pa se že spet lahko 
vzpostavijo šele s herojsko tragedijo, kjer prihaja do zavestnega izbora ali opustitve 
nečesa. Analiza Aristotelove Poetike, povezana z branjem ohranjenih starogrških 
tragičnih tekstov, pokaže, da je Aristotel poznal in priznal tragični tip junaka in s 
tem tudi »tragično« kot pojem, da pa ju je apliciral le na tisti del tragične ustvar-
jalnosti z eno samo peripetijo v smeri iz sreče v nesrečo. Če ne bi bilo tako, Aristotel 
tudi ne bi mogel pristati na estetski doživljaj, kot je nazorno opisan v Evdemovi 
etiki, saj bi bil ta povsem neprimeren za junaka, ki je bil (v ritualni tragediji) še 
povsem orodje božanstva in božanske volje. Ritualno zaporedje: mitos — misel — 
značaj se v herojski tragediji preobrne v zaporedje: misel — značaj — mitos. Značaj 
in misel junaka namreč v funkciji nastopajočega subjekta presežeta mitos in si s 
tem podredita peripetijo in anagnorisis, ki namesto ritualnih pridobita estetske 
atribute. Podobno je tudi s teofanijo, ki se zdaj uveljavi kot sekularizirana katarza. 
Anagnorisis na ravni tragedije kot zvrsti in katarza na ravni gledalca kot estetskega 
recipienta rešita tragedijo pred Platonovim moralizmom, ki poeziji odreka prostor 
v svoji idealni državi. Ko namreč Aristotel govori o znamenitih štirih tragičnih 
situacijah, (gl. Poetika, 83) njegova razpredelnica osupljivo pokaže, kako se tragično 
stopnjuje s stopnjevanjem zavestnega junakovega odločanja. 

V zvezi z osrednjo temo našega razmišljanja, kaj in kako je s tragičnim v otroški 
literaturi, je zdaj že mogoče postaviti domnevo, da otrok razmišlja na mito-logičen 
način, in to vse do trenutka, ko mu svet odraslih vsili logični način razmišljanja. To 
je zanj življenjsko pomemben preobrat k zrelosti, od koder ni več vrnitve v pred-
kavzalno stanje zdaj izgubljenega otroškega sveta. V njem lahko vztrajajo le »izbra-
ni« posamezniki, ki jih družba zato tudi potisne na svoje obrobje. Zato so vsi pri 
Aristotelu opisani tragični položaji, ko kdo nekaj stori vede, ko kdo nekaj stori 
nevede (tu je prostor za hamartijo) in ko kdo nekaj opusti vede, položaji, tuji 
otroški duši, zato zanjo tragično še ne obstaja. 

Tragični svet kavzalnosti in linearnosti je potemtakem svet, kjer je potrebno 
vse razložiti, kjer nič ni jasno na prvi pogled, kjer je neposredno videnje klobuka v 
Malem princu razumljivo s stališča, ki z enako samoumevnostjo sprejema za svoje 
tudi bridž, politiko in kravate. In vendar nas ob tem navda tragična melanholija, 
ko spoznamo, da nam ni več uspelo videti in gledati na tak način kot to zmorejo še 
otroci in kot je to še zmogel mali princ, ko je od pilota takoj zahteval, naj mu ne 
riše slona v boi, saj on vendar potrebuje backa. Mali princ torej še zna gledati 
analogično, nekavzalno, celovito, predmet ugleda z vseh strani hkrati, od zunaj in 
od znotraj. Nam je potrebno stvari razstaviti, analitično in racionalno razložiti, 
sistematizirati. Zato je lahko Mali princ vesela knjiga za otroke in tragična knjiga 
za odrasle. Otroci so (še) v mitološko-ritualni orkestri, medtem ko se odrasli 
drenjamo na tragični sceni. 

OPOMBE 

1. Boris Ejhenbaum: Književnost, Beograd, 1972. 



2. Albert Camus: Sur l'avenir de la tragedie (predavanje v Atenah 1955), Pariš, 1957. 
3. Gl. op. 2. 
4. Helen Gardner: Religion and Literature, London, 1971. 
5. Georgy Lukacs: Die Seele und die Formen, Berlin, 1911. 
6. Friedrich Nietzsche: Das griechische Musikdrama, (predavanje iz leta 1870) V: Nietzsche Werke, 

Berlin, New York, 1967. 
7. Georg Steiner: The Deatli ofTragedy, London, 1961. 
8. Gl. op. 7. 
9. S. I. Sobolevski in dr.: Zgodovina grške književnosti (prva knjiga) Epika, lirika, dramatika 

klasičnega obdobja, Ljubljana, 1966. 
10. Gl. op. 9. 
11. Kari Jaspers: Von der Wahrheit, Munchen, 1947. 
12. Mihail Bahtin: Stvaralaštvo Fransoa Rablea, Beograd, 1978. 

Summary 
THE NOTION OF TRAGIC 

A child meditates on the mythological way as long as the logical thinking of the world 
is not imposed to him/her. This is meant for him to be an important turn-over into the world 
of adults, from where there is no return to the precausal state in vvhich only the »chosen« 
individuals, pushed to the verge of a society, can persist. 

In this sense Aristotle himself distinguishes two types of myths: in the first the events 
follow one another in a chronological order, in the second the events are mutually based in 
each other. One is the mythological circular time, an everlasting arrangement of events one 
after another; the other is the historic time where the events are mutually and causally 
connected. This is the tragic time of an absolute subject, who everything she/he does, does 
knowingly and willingly. 

Inside the mythological time »anagnorisis« and peripeteia possess the function vvhich 
essentially contributes to a hero's death and resurrection, what can be done only f rom 
unhappiness tovvards happiness. When the myths exceed the character and its deed, the 
»anagnorisis« and peripeteia become the elements of character and thought, thus in the 
function of an appearing subject. They are Iinked to the positions where someone does 
something knowingly, something unknowingly and leaving off something willingly. 

Ali these procedures are to a child's soul unknown, therefore tragic does not (yet) exist. 

Prevod/Translated by: Bojana Panevski 



B o r i s A. N o v a k 
Ljubljana 

PROBLEMATIČNOST ENAČBE 
»TRAGIČNO : KOMIČNO = ODRASLI : OTROCI« 

Naše razumevanje razmerja med odraslostjo in otroštvom ter — mutatis mu-
tandis — med književnostjo, namenjeno odraslim, in književnostjo, namenjeno 
otrokom in mladini, temelji na zamolčanem, a samoumevnem predsodku, da kate-
gorija tragičnega ne sodi v otroški svet. Bolj natančno: odraslim je priznana neod-
tujljiva pravica tako do komičnega kot do tragičnega, medtem ko otrokom pripada 
le pravica do komičnega. 

Kakor v vsakem predsodku tudi v tem tiči zrno resnice: otrok pač ponavadi ne 
peljemo na pogrebe ali v bolnišnice obiskat hude bolnike; bojimo se, da bi obraz 
smrti, ki ga še odrasli komaj prenesemo, s svojo grozo uničil nežne otroške oči, da 
bi za vse življenje okamenele v strahu ali v stanju, ki je še bolj porazno — v čustveni 
ravnodušnosti. 

Ta cenzura, ki jo odrasli — večinoma z najboljšimi možnimi nameni — vsiljujemo 
otrokom, prihaja do izraza tudi na področju mladinske književnosti: kljub siloviti 
liberalizaciji vrednostnega sistema, ki se je zgodila v našem času, in kljub dejstvu, 
da je sodobno slovstvo, namenjeno otrokom in mladini, v primerjavi s tradicio-
nalnimi tematskimi okvirji bistveno razširilo obzorja svojih umetniških interesov, 
tovrstno literaturo še zmeraj omejuje presenetljivo število tabujev. Tabu vseh tabu-
jev je za otroško književnost smrt. 

Če prav premislimo, je smrt postala tabu tudi za odrasle. Današnji način umi-
ranja je karseda steriliziran in zakrinkan: človek, ki umira, je ponavadi odmaknjen 
od pogledov svojih bližnjih. Zgodila se je urbanizacija smrti, ki je to temeljno 
bivanjsko dejstvo zakrila človeškim očem: odmaknili smo se od prvotnega tesnega 
druženja z umirajočimi in s smrtjo, ki je bilo značilno za nekdanjo kmečko družbo. 
V odnosu do smrti so današnji odrasli doživeli hudo psihološko in eksistencialno 
degradacijo — postali smo spet otroci, ki ne smemo videti umiranja in smrti. To-
vrstno zakrivanje resnice se ponavadi hudo maščuje: če smrti zapremo vrata, se bo 
pritihotapila skozi okna; če ji zapremo okna, bo prišla nad nas skozi luknjice v 
parketu; če zatesnimo ves svoj življenjski prostor, bo prišla po nas v sanjah... 

Pred nekaj leti so me prijatelji spomnili prizora, za katerega sem bil stood-
stotno prepričan, da ga nikoli nisem videl: mrtvec! »Nikoli nisem videl mrtveca,« 
sem trdil. Šele polagoma so prijatelji z desetinami neovrgljivih dokazov pripravili 
moj preplašeni spomin do priznanja, da sem ga nekoč res videl, mrtveca. Bilo je 
zraven osnovne šole v Beogradu: pobalini smo med šolskim odmorom splezali na 



okensko polico hiše in videli negibne noge na negibnih tleh sobe. In čeprav smo se 
hecali, da je sosed mrtev, tega zares nismo verjeli. Ni me bilo strah negibnih nog 
na negibnih tleh, vsaj zavestno ne. Prišel je rešilec. In prišla je policija. Negibne 
noge so bile negibne noge mrtvega človeka. In jaz sem vse skupaj tako temeljito 
pozabil, samemu sebi sem tako izpral možgane, da sem bil pred leti absolutno 
prepričan, da si moji prijatelji izmišljajo kriminalno štorijo. Očitno sem se takrat 
prvič soočil z obrazom smrti, ki sem ga kot otrok moral, moral, moral pozabiti... In 
sem ga pozabil. 

Obraz smrti je torej preveč grozen, da bi otrok zmogel mirno zreti vanj. Zato 
je v mladinski književnosti obraz smrti ponavadi zakrinkan. Najboljše primere te 
maskirane navzočnosti smrti ponujajo pravljice: tam otroška zavest sprejema spo-
ročilo o smrtnosti kot človeški usodi po kapljicah, skozi igrivo besedilo, kjer tudi 
težak korak smrti pridobi otroško lahkoten ritem. 

Prav zato so bili povsem zgrešeni poskusi moralističnega »popravljanja« pravljic 
v smislu črtanja nasilnih segmentov: ker ti prizori skrivajo kodirano sporočilo o 
tragičnih razsežnostih človeškega bivanja, so tovrstni posegi spreminjali pravljice v 
idealizirane podobe večnega otroštva, ki ne pozna smrtnih senc. V na ta način 
posladkanih besedilih so medčloveški odnosi nastopajočih likov otrpnili v brez-
čutnem optimizmu: nasmeh večne sreče je oledenel v žalobno grimaso. Če namreč 
Drugi ne predstavljajo nevarnosti, potem ne omogočajo niti ljubezni; tam, kjer v 
medčloveških odnosih ni tveganja, ni niti topline. Kar ostane, je bidermajerska 
limonada. 

Značilno: vprašanje o tragičnem in komičnem v mladinski književnosti se mi 
kaže zgolj kot vprašanje o tragičnem! Kakor da je kategorija komičnega nekaj 
povsem samoumevnega, kar že a priori pripada življenjskemu svetu otrok. Seveda: 
otroci se radi smejejo. In prav je tako. A v kakšnem razmerju je smeh do komič-
nega? In solze do tragičnega? 

Kaj je sploh komično? Je to vse, čemur se smejemo? 
Čeprav tako odrasli kot otroci intuitivno vselej razumemo razloge za smeh, saj 

bi drugače ne imeli razlogov za smeh, pa je še neprimerno teže definirati komično 
kakor tragično. Kot za nalašč se je izgubil tisti del Aristotelove Poetike, ki naj bi bil 
posvečen komediji. In tako se že poltretje tisočletje trapimo zgolj z definicijami 
tragedije, obenem pa se kot nori smejimo komedijam, ne da bi sploh natančno vedeli, 
čemu se tako smejimo. 

Najboljšo tradicionalno, se pravi metafizično definicijo tragedije je napisal 
Hegel. Brez sence dvoma je nemški filozof zgradil najboljšo tradicionalno estetiko 
v smislu filozofije umetnosti; obenem so njegova Predavanja iz estetike še zmeraj 
nepreseženo delo zgodovine različnih umetnosti. Poslednji veliki metafizični filozof 
pravi: »Prvobitna tragičnost je v tem, da imata v mejah svojega spopada obe naspro-
tujoči si strani, vzeti vsaka zase, prav, vendar sta z druge strani sposobni udejaniti 
pozitivno vsebino svojega namena in značaja zgolj skozi negacijo in poškodbo 
tiste druge, enako upravičene moči ter zato v svoji moralnosti in na njenem temelju 
enako zapadeta v greh . (...) Vendar je na ta način vzpostavljena neposredna proti-
slovnost. (...) Tudi tragični razplet tega razdora je enako upravičen, kakor sta upra-
vičena tragični namen in tragični značaj, in je enako nujen kakor tragični spopad. S 
tem tragičnim razpletom se namreč večna pravica udejanja v posameznikih in v nji-
hovih ciljih na ta način, da se s propadom posameznikov, ki kalijo njeno spokojnost, 
ponovno vzpostavita moralna substanca in moralna enotnost.« Gre za teorijo, ki 



ponuja lucidno razlago tragičnega konflikta v Sofoklovi Antigoni: po Heglu sta 
Antigona in Kreon enako tragična, saj imata oba, vsak po svoje, prav; ker pa dva 
moralna principa ne smeta priti v medsebojni spopad, morata oba — Antigona in 
Kreon — propasti, da bi se ponovno vzpostavila moralna substanca sveta. 

Heglova teorija, ki pri Antigoni še zmeraj zveni smiselno, je žal povsem neupo-
rabna, ko gre za mladinsko književnost. To je logično: znotraj Heglovega sistema, 
kjer je umetnost sestavni del metafizične zgradbe sveta, igra mladinska književnost 
podrejeno, sekundarno vlogo, kjer je umetniškost podrejena didaktičnim name-
nom, didaktika pa na hierarhični lestvici Heglovega absolutnega duha stoji niže 
kakor umetnost. 

Kljub zgoraj že omenjenim velikanskim težavam pri definiranju komičnega, pa 
Heglova teorija komedije ponuja sijajen model za razumevanje komičnega v mla-
dinski književnosti. Hegel ostro razlikuje med smešnim in komičnim: »Smešen je 
lahko sleherni razkorak med bistvenim in njegovo pojavnostjo, med namenom in 
sredstvom: to je protislovnost, na osnovi katere se pojavnost ukine sama v sebi. (...) 
Kar pa zadeva komično, pa moramo zastaviti še globljo zahtevo. Človeške napake, 
denimo, niso nič komičnega. O tem nam satira ponuja dovolj suhoparen dokaz...« Za 
Hegla so komični tisti »posamezniki, ki sami sebi zastavljajo substancialne 
cilje, pri tem pa se važijo kakor veliki značaji, vendar se na koncu izkaže, da ti 
posamezniki absolutno niso dorasli za uresničitev teh ciljev.« Idealne primere tako 
razumljene komedije vidi Hegel v Aristofanovih igrah. 

Velik del komičnih efektov v mladinski književnosti izvira iz situacij, ko otroci 
zaman poskušajo posnemati odrasle; ker niso dorasli resničnim situacijam odraslih, 
so videti komični. Heglova teorija komedije nam torej ponuja odličen instrumen-
tarij za razumevanje komičnega v mladinski književnosti. 

Vendar pa se je treba vprašati, kje je meja med otrokom in odraslim. Mar niso 
vsi tragični junaki iz klasičnega evropskega izročila tudi sami otroci — otroci v 
odnosu do bogov, do Usode? 

Tradicionalno, metafizično razumevanje tragedije temelji na predpostavki, da 
je neizogiben pogoj tragičnosti z a v e s t junaka o lastnem propadu. V trenutku 
propada se mora junak zavedati svoje tragedije, drugače ne gre za tragičen, ampak 
zgolj za žalosten dogodek. V kontekstu tovrstnega razumevanja otroci niso tragični 
junaki. 

K tragičnemu statusu znotraj okvira tradicionalne, metafizične estetike bistve-
no pripomore tudi dejavnost junaka: junak mora biti subjekt svojih dejanj (tudi če 
se prvotno ne zaveda vseh razsežnosti njihovega pomena, kakor to kaže Ojdipov 
primer), zato da bi zmogel na lastna ramena vzeti odgovornost za svoj tragični 
propad. Otroci niso subjekti svojih življenj, ampak večinoma objekti odraslih: v 
tragedijah otroci kot objekti odraslih postanejo - žrtve. Vendar pa znotraj kon-
teksta tradicionalne, metafizične estetike smrt otroka ni nekaj tragičnega, ampak 
nekaj zgolj žalostnega. 

Teh implikacij ne morem sprejeti. Navsezadnje, mar ni tudi sleherni odrasli 
vse svoje življenje še zmeraj otrok — otrok v razmerju do svojih staršev? Naj je otrok 
star pet ali petdeset let, je zanj smrt staršev temeljni tragični dogodek v življenju. 
Komur se to zgodi pri starosti petdesetih let, je pač imel to srečo, da je njegovo 
otroštvo trajalo petdeset let. Takrat ta otrok dokončno in nepovratno odraste. 

In seveda obratno: koliko so stari otroci, ki so preživeli obleganje Sarajeva? 
Stari so tristo težkih, neskončnih let. V primerjavi z njimi smo mi otroci. 



Summary 
A PROBLEMATIC EQUATION 

»TRAGIC : COMIC = ADULTS : CHILDREN« 

Our understanding of the relationship between adulthood and childhood, and adult's 
literature and children's literature is based on a concealed but natural prejudice that tragic 
category does not belong into the world of children. Despite a vehement liberalisation of 
the system of value (occurred in our times) and the fact that modern children's literature 
has essentially expanded the horizon its artistic interests, the very literature is stili limited 
by surprisingly numerous taboos. The biggest of ali is death. Today's dying is sterilised and 
masked as much as possible even in the world of adults. 

Traditional understanding of tragic is based on the supposition that the inevitable 
condition of tragic lies in the hero's awareness of his/her own ruin. Within the context of 
metaphysic aesthetic a child's death can only be something sad. The author of the article is 
opposed to these implications. 

Prevod/Translated by: Bojana Panevski 



I g o r S a k s i d a 
Ljubljana 

TRAGIČNO, KOMIČNO, GROTESKNO 
V MLADINSKI GLEDALIŠKI IGRI 

0.1 Oznake tragično, komično in groteskno so v literarni vedi povezane z 
mnoštvom opredelitev — za njimi se skriva skoraj nepregledna množica drugotnih 
virov za študij in aplikacijo teh treh pojmov na dramska in nedramska besedila. Ti 
viri sežejo od literarnozgodovinskih (npr. razvoj tragedije), literarnoteoretičnih 
(razmerje med tragičnim kot prvino tragedije in tragičnim kot notranjeformalnim 
elementom literature nasploh) do tudi antropoloških, filozofskih in še drugih 
pristopov (V: Gelfert 1995: 5). Že leta 1961 je O. Mandel v svoji knjigi o definiciji 
tragedije navedel celo različne tipe definicij: ločil je derivativne definicije od sub-
stantivnih, zadnje pa razdelil na definicije po formalnih elementih, definicije po 
situaciji, definicije po etičnih plasteh ter definicije po učinkih (Mandel 1961: 
10—19). Se več: danes se pišejo obsežne razprave ne le o posameznih pojmih (z 
definicijami), ampak celo o zgodovini njihove interpretacije (npr. pojem hamartija, 
prim. Stojanovič 1984). Posledic povezovanja treh pojmov z mladinsko književ-
nostjo torej na ozadju širine njihovih opredelitev ni mogoče v celoti predvideti in 
obdelati v okviru tega zapisa, zato se zdi smiselno predvsem vprašanje, kako in do 
katere mere je omenjene pojme mogoče prenesti na eno od zvrsti mladinske knji-
ževnosti, to je, na mladinsko gledališko igro. 

0.2 Ob tem se je treba zavedati dejstva, da bi nekatera zvrstno-vrstna poime-
novanja, če bi se pojavila v literarni vedi, zaradi svoje oksimoroničnosti po pravici 
vzbujala nasmehe. Tako poimenovanje bi bilo na primer otroški ep: vsebinske in 
formalne določilnice te literarne vrste namreč ne dopuščajo, da bi besedilo bral in 
razumel mladi bralec, ki ga omejujeta njegova lastna psihična razvitost in socialna 
izkušenost. Vprašanje je, ali ni tovrstno poimenovanje tudi mladinska tragedija, 
mladinska groteska ali (ta oznaka je manj nenavadna) mladinska komedija. Ali je 
kategorija tragičnega sploh prenosljiva na mladinsko književnost, ki jo določajo 
vsebina (domišljijski motivi, otroški liki) in namembnost bralcu ter avtorjevo oživ-
ljanje infantilizma? Katere so, na drugi strani, tiste značilnosti tragičnega, ki ven-
darle »vzdržijo« tudi ob mladinski književnosti? Nekoliko lažje so, vsaj na prvi 
pogled, rešljive zagate z oznako komično. Katere prvine mladinskih gledaliških iger 
bi lahko povezovali s komedijo in komičnim? Kaj je v mladinskih igrah groteskno? 
Uporaba oznak t r a g i č n o , k o m i č n o in g r o t e s k n o kaže na osrednjo 
predpostavko pričujočega razmišljanja: izrazi se v zvezi z mladinsko književnostjo 



uporabljajo predvsem kot slogovne oznake oziroma opredelitve perspektive. To 
pomeni, da v članku ne bo govora o mladinski tragediji, komediji ali groteski kot 
žanru\ pač pa o mladinskih igrah s prvinami tragičnega, komičnega oziroma gro-
tesknega. V tem smislu so tri oznake primerljive s pojmoma realistična proza in 
realizem, ki »rabi v zvezi z mladinsko književnostjo za oznako posebnega stilno 
tipološkega fenomena in ga ne gre zamenjevati z oznako za določeno dobo v 
literarnozgodovinskem smislu« (Kobe 1987: 165) oziroma z oznakama fantastika/ 
fantastično, ki se kot slogovno-vsebinski pojem opredeljuje predvsem iz razmerja 
do empirične resničnosti, ne pa po zakonitostih literarnih zvrsti (prim. Jovič 1990). 

1.1 Pojma tragedija/tragično osrednji literarnoteoretični priročniki oprede-
ljujejo različno: nekateri postavljajo v ospredje tragedijo, drugi tragično(st) kot 
splošno vsebinsko kategorijo. Leksikon Literatura (245) opredeljuje pojma t r a -
g e d i j a (žaloigra) in t r a g i č n o s t ; zadnji pojem je »propad človeka (posamez-
nika, rodu, skupnosti) zaradi usodne krivde, napake ali zmote (...), volje bogov, 
usode, družbenih sil, zgod. razvoja; brezizhodna osamljenost, zapuščenost, smrt, 
izkušnja nerešljivih protislovij kot izvir tragičnega trpljenja«. Enako opredeljuje 
pojma tudi Rječnik književnih termina: članki o tragediji označujejo pojem tragedije 
ter njegove podtipe in razvoj, geslo tragično pa se v filozofiji umetnosti definira 
subjektivno (doživljanje žalosti, strahu, sočutja, a hkrati krepitve) oziroma objek-
tivno (»propadanje tega, kar je veliko, močno, herojsko, in to najprej na socialnem 
planu (...), pa tudi na metafizičnem planu (...)« (isto: 827). Propad izjemnega 
junaka kot element za definicijo tragedije vključuje tudi A Dictionary of Literary 
Terms, ki pojasnjuje predvsem razvoj tragedije. Tudi Kmeclova Mala literarna teorija 
tragedijo opredeljuje literarnorazvojno (od njenih začetnih starogrških oblik) ter 
vsebinsko (tematika podrejenosti volji bogov), oznaka pa se strne z definicijo: 
»Danes nam je tragedija vsakršno dramatsko delo, k i j e etološko tragično: ki torej 
prikazuje človeka kot posebno dragoceno vrednost, ki pa v boju z drugimi vred-
nostmi in silami propade, ali pa ga zadavi logika usode. Ni nujno, da je konec 
»smrten«, lahko gre samo za notranji propad tragične osebe.« (Kmecl 1996: 
172-173). Obširneje piše M. Kmecl o t r a g i č n e m kot etološki perspektivi (isto: 
170-172); tragično perspektivo določa človekova nesvobodnost: človek je žrtev 
svojih slepih strasti, zakonov ali nepredvidljive usode; s svojo odločitvijo sproži 
proces, ki ga na koncu porazi. Tragična perspektiva ni značilna le za dramatiko, 
pač pa jo je mogoče zaslediti tudi v pesništvu in pripovedništvu. Kosov Očrt literarne 
teorije opredeljuje tragedijo kot literarno zvrst, za katero je značilna »tematska 
zvezanost s tragičnostjo« (Kos 1983: 169), ki pa ni le značilnost dramatike; na 
notranjestilni pojem tragičnost je J. Kos opozoril tudi v razmišljanju o Staigerjevi 
knjigi o temeljnih pojmih poetike (V: Kos 1981: 73). Podrobno označuje to dramsko 
vrsto tudi Solarjeva Teorija književnosti: tragedija je zanj dramska vrsta, ki se je 
razcvetela v stari Grčiji, sestavljena je iz štirih delov, od prologa do oksodosa. 

1 Kriterije za opredelitev žanra je oblikoval G. Klingberg: teoretična opredelitev žanra, poime-
novanje žanra s strokovnim izrazom, zamejitev žanra od sorodnih literarnih zvrsti in oblik, 
analiza za žanr karakterističnih motivov, raziskovanje izvora žanra, njegovega zgodovinskega 
razvoja in preobrazb (V: Kobe 1987: 121-122). V zvezi z »mladinsko tragedijo« bi, če nič 
drugega, naleteli na hude težave ob kriteriju zgodovinskega razvoja, saj v »klasičnem« obdobju 
tragedije, tj. v času nastanka starogrške literature, o mladinski književnosti sploh še ni mogoče 
govoriti. 



Nekatere njene karakteristike je mogoče zaslediti v vseh književnih obdobjih (tra-
gični junak, tragična krivda, tragični zaključek in vzvišen slog). Posebej zanimiva 
je opredelitev tragične krivde, ki ni »namerna napaka ali kršitev zakona, pač pa 
rezultat usodne zablode, neizbežnega spopada ideala in resničnosti, ali pa tudi 
(junakove) notranje moralne premoči nad drugimi, ki pa vseeno zastopajo edino 
možno etično stališče« (Šolar 1989: 198). Kraljev Dramaturški vademekum posveča 
pojmu tragično kar celo poglavje, opredelitve pa mestoma povezuje in primerja s 
pojmom komično. Oba pojma — tragično in komično — je po Kraljevem mnenju 
potrebno ločevati od resnega in smešnega. Tragično v estetskem smislu je vsako 
»plemenito oziroma pomembno, dragoceno stremljenje, ki privede zaradi proti-
slovnosti vsega človeškega junaka v propad« (Kralj 1964: 88). Obširnejši del 
poglavja je posvečen Aristotelovim opredelitvam učinka tragedije na gledalca 
(tragično sočutje, strah, katarza) ter vrstam tragičnega dejanja. Pomembno se zdi 
tudi Kraljevo ločevanje med situacijsko (tragičnosti junak ne ustvarja sam) in 
karakterno tragedijo (tragično izhodišče je v dramskem karakterju — taka tragedija 
»je bila mogoča šele v času avtonomne človeške zavesti« (isto: 97)). Trpljenje in 
propad kot opazni prvini tragedij vsebujeta tudi definiciji, ki jih navaja v svoji, na 
teoriji komunikacije zasnovani knjigi o tragediji R. Breuer; definicija O. Mandla 
izpostavlja tragični propad protagonista, ki je deležen gledalčeve naklonjenosti, a 
je zaradi namenov oziroma dejanj soočen z velikimi duševnimi in telesnimi mukami 
(Breuer 1988: 51). »Tragedija zahteva trpljenje.« (Mandel 1961: 20) Tudi definicija 
W. Kaufmana že na začetku povezuje tragedijo kot formo literature, ki postavlja v 
središče veliko človeško trpljenje (isto). Zanimiva so tudi Gelfertova razmišljanja 
o tragediji, zlasti uvodne opredelitve tragične smrti: ta je nenaravna, ni naključna 
ali željena in tudi moralno ne popolnoma upravičena (Gelfert 1995: 14), kar jo 
ločuje od netragičnih smrti (npr. smrt zaradi starosti, samomor, nesreča ipd.). 
Trpljenje je tudi za Gelferta pomembna sestavina tragičnega, čeprav se povezuje s 
krivdo. Gelfert sicer tragedijo, podobno kot na primer V. Kralj, opredeljuje na 
podlagi osrednjih Aristotelovih pojmov (strah, sočutje, katarza, peripetija, hamarti-
ja, anagnorisis). Trpljenje, spopad in konflikt, ki izzovejo gledalčevo reakcijo, se 
pojavljajo tudi v definicijah iz obsežnega zbornika Teorija tragedije (1984): pravi 
predmet prikazovanja je junakov položaj in njegovo trpljenje (to, ne pa ,tragičen 
pogled na svet', je bistveno, prim. Hrstič 1984) — s prikazovanjem strahu izzove 
avtor strah, s prikazovanjem trpljenja pa sočutje (Mann 1984: 311). 

Toda kako na osnovi tako raznolikih definicij — v času, ko je »tragično odšlo v 
Zgodovino« (Stojanovič 1984: 22) - sploh oblikovati merila za razpoznavanje 
tragike v mladinski književnosti? 

1.2.1 Katera so torej izhodišča za opredelitve tragičnega v mladinski gledališki 
igri? Pomembna se zdi najprej misel, da tragično ni le značilnost dramatike, ampak 
tudi drugih zvrsti; to pomeni, da jo je načeloma možno povezovati tudi z mladinsko 
literaturo/dramatiko. Tovrstno, žanrsko »razprto« metodo je opaziti na primer v 
knjigi O. Mandla, ki je v okviru tragedije obdelal raznozvrstna besedila, pač v skladu 
z izhodiščem, da je tragedija koncept, ne pa forma kot drama (Mandel 1961: 102). 

1.2.2 Tragično določa nekaj vsebinskih potez; osrednje se zdijo tri: 
- tragično je utemeljeno na junakovem nezasluženem trpljenju; besedilo prika-

zuje junakov propad, ki je posledica protislovij; propad oziroma trpljenje sta posle-



dica neizbežnosti (V: isto: 24), ki je v jedru tragedije in je povezana z junakovim 
delovanjem, 

- junak mora biti podoben naslovniku, 
- podobnost junaka in naslovnika omogoča vzbujanje sočutja in strahu, kar pa 

ni posledica zunanje teatralike, ampak izvira iz globljih vsebinskih plasti. 

1.2.3 Kako in v kakšni meri se omenjeni vsebinski elementi pojavljajo v mla-
dinski gledališki igri? Odgovor na to vprašanje se zdi smiselno povezati z razvr-
stitvijo besedil po perspektivi ter s samooznakami, ki jih besedilom pripisujejo 
avtorji mladinskih gledaliških iger. Na podlagi perspektive oziroma ločevanja med 
komedijo, tragedijo in ostalimi zvrstmi, ki temelji »na prevladujoči emotivni kva-
liteti in z njo povezanim značajem predstavljene resničnosti« (Markievvicz 1977: 
140), je mogoče mladinske igre razdeliti na žaloigre in komedije. Ta delitev seveda 
ne pokrije vseh mladinskih gledaliških iger: med starejšimi besedili prevladujejo 
resnobne vzgojne ,drarne' (igrokazi), ki pa se ne končajo s tragičnim razpletom 
oziroma nimajo izrazitih tragičnih prvin. To so vzgojne igre z značilnim razsvet-
ljenskim parom (zgledni: negativni lik), ponovljivimi dramskimi situacijami (sirota 
dobi skrbnika, ločeni sorodniki se nenadno snidejo, oseba nagrajena za svoje dobro 
dejanje/krepost, oseba se (želi) poboljša(ti), oseba je kaznovana, osebe zbežijo od 
doma in se vrnejo, otroci razveselijo (obdarijo) starše ali siromaka/bolnika ipd.) 
ter moralni nauki in opomini. Kot tragičnih ni mogoče označevati tistih iger, v 
katerih glavna oseba trpi in je celo po krivem obtožena (npr. naslovna junakinja v 
Kraljevi Sveti Germani, deklici v Finžgarjevi tridejanki Indijski siroti, Jurček v 
Stritarjevi igri Prijatel ali sirota Lucinka v Sardenkovi igri Deklica s tamburico); 
usoda osrednjih likov je namreč v celoti zgled božje milosti/previdnosti ali pa 
ilustracija moralnega nauka (npr. pomen prijateljstva in hvaležnosti v Stritarjevem 
besedilu). Prav tako ni tragična dramska oseba, ki propade zaradi lastnega nezgled-
nega ravnanja: primera za tako »zasluženo kazen« sta dečkova smrt zaradi opeklin, 
ki jih je dobil pri trpinčenju psa (M. Gregorič: Slab tovariš) oz. propad zaradi 
samoljubja (M. Gregorič: Jankovo življenje). Iz okvira tragičnega je potrebno izločiti 
tudi predelave ljudske (npr. kazen za trdosrčnost v motivu desetnice (J. Cvelbar: 
Desetnica), motiv sirote in kaznovane mačehe (I. Albreht: Sirota Jerica)) ali svetopi-
semske motivike (npr. Sekovaničeva dramatizacija zgodbe o dečku Traziciju). 

1.2.4 Ali je po teh omejitvah sploh še mogoče najti kako sled tragičnega v 
mladinski gledališki igri? Med starejšimi besedili je kot žaloigra podnaslovljena igra 
K. Štrbenka Jure (1926/27); v njej se zdi tragično predvsem nezasluženo trpljenje 
sirote Jureta, ki ga iz mesta pošljejo na vas v rejo. Kontrast Juretovi podobi, ki v 
bralcu brez dvoma vzbuja ganotje ali sočutje, je skupina otrok, ki se igra na jasi in 
poje pesem o cvetočem travniku. Jure, bledoličen deček, je osamljenec, ki sam ni 
zakrivil svoje nesreče: v mestu mu je umrla mama, zdaj pa nemočen potuje po svetu. 
Na vasi ga doletijo še dodatne nesreče: dajo ga v rejo k stari in zlobni Poloni, neki 
deček mu razmeče butaro drv, po krivem ga obsodijo, da je tat, kljub bolezni ga 
silijo na delo. Toda tudi tej, v zasnovi tragični podobi nesrečne sirote, s katero se 
igra neusmiljena usoda, se kmalu pridruži sentimentalna podoba usmiljenih otrok. 
Že na začetku se namreč Jure zasmili deklici Mariji, hčerki vaškega župana, tudi 
drugi otroci so do njega usmiljeni (na koncu se mu opraviči celo deček, ki ga je po 
krivem obdolžil). Tragičnost tridejanke močno zmanjšuje še Juretova predanost 



molitvi (iz tega se odraža njegovo zaupanje v božje usmiljenje) ter razplet: po 
Jureta pride angel, iz daljave ga pokliče mrtva mama. Smrt je torej zanj odrešitev: 

(Iz daljave glas — droben — tenak: Jure — Jure — pridi!... Soba naenkrat zažari — 
angel stopi k Juretu, ga dvigne za roko — Jure ga preplašeno gleda in tiho vpraša): 
Kam?... 

(Glas iz dalje: K meni — k mami!) 

Besedilo je sicer podnaslovljeno kot »žaloigra otroka v treh dejanjih«, vendar 
pa je na podlagi vsebinske analize mogoče relativizirati trdnost zveze med obrav-
navano igro in tragičnim; besedilo je bližje melodramatični igri s tipičnim motivom 
(sirota je po krivem obsojena). Zgodbe o nezasluženem trpljenju žrtev (herojev — 
v tej drami sirote), v katerih ni posameznikove akcije, pač pa so njihovi junaki 
predvsem trpni, ne pa tvorni, uvršča Mandel (1961: 26-30) med paratragedije. Več 
tragičnih prvin je najti v Meškovem prizoru V pričakovanju (1922), ki je maeter-
linkovska podoba revnih otrok (V: Koblar 1973: 217-218) v pričakovanju matere. 
Mame ne dočakajo, ker se je iz obupa vrgla v reko. Prizor postavlja v prvi plan 
morečo atmosfero vlažne, siromašne sobe, štirinajstletni Lojze ima videnja, sluti 
materino nesrečo in je obdarjen s posebno sposobnostjo (že v uvodni didaskaliji 
»napeto posluša, kakor bi hotel ujeti glasove, prelivajoče se iz daljne daljave«); 
grozljivo atmosfero še stopnjuje pogovor otrok o nesrečah in smrti ter nenavadne 
spremembe (po sobi ledeno zapiha, koščen prst trka po oknu). Tragičnost prizora 
je mogoče videti zlasti v popolni brezizhodnosti, ki so ji izpostavljene otroške osebe 
— sirote; vseprisotnost nečesa ogroža krhka človeška bitja, otroke, trpljenje in 
zapuščenost sirot pa tragičnost Meškovega prizora še dodatno utemeljuje. Seveda 
pa je Meškovo besedilo tako po sporočilnosti kot po zvezah z evropskim simbo-
lizmom (prim: Pirjevec 1964) bližje nemladinski kot mladinski književnosti, še zlasti 
če Meškov prizor interpretiramo v luči predstave o »apriorni tragičnosti človeko-
vega bivanja na svetu« (Kralj 1970: 49), ki jo določa delovanje neznanih, sovražnih 
sil, razodevajočih se v slutnjah, intuiciji in simboličnih dogodkih. Nekatere prvine 
tragičnosti je mogoče zaznati tudi v Ribičičevem besedilu Ranjena srca (1964); 
začetni razgovor fanta in dekleta o sovražniku se razvije v pretresljivo situacijo, v 
kateri dekle spozna, da je sestrica Vidka ustreljena (zapoje ji tudi Uspavanko V. 
Jeraj). Motiv nedolžne žrtve v bralcu vzbuja sočutje, ob tem pa prizor ne odraža 
nikakršnih eksplicitnih naukov in nima ganljivih prvin (usmiljenje, dobrota ipd.). 
Seveda je vprašanje, ali je usoda deklice res tragična ali pa zgolj žalostna: mala 
Vidka ni sama kriva svoje smrti in sploh ni glavna oseba besedila. Zadnje besedilo 
v skupini iger, ki se po tej ali oni prvini povezujejo s pojmom tragično, je ,ljudska 
žaloigra' S. Simčiča Žalen (1988). V njej sta prikazana trpljenje in smrt Žalna, 
mladega fanta, ki se je spri z ljudmi in živi v samoti, poln nemira. V spanju ga črni, 
žolti, zeleni in beli jezdec vodijo po sivi pokrajini, Krka ga vklene v verige, čeprav 
si Žalen kazni ne zasluži. Tragično je Žalnovo neuresničeno hrepenenje po Mesečni 
deklici, ki ga je rešila iz Krkinega ujetništva, ter njegova smrt: v vodo ga vrže pijana 
drhal. Kljub nekaterim očitnim vsebinskim potezam, ki so tragične (nasprotje med 
junakovim hrepenenjem in svetom, ki ga obvladuje človeška nevednost, samota in 
izločenost iz družbe, spopad s silami, ki so močnejše od junaka), pa se zdi, da konec 
vendarle ni v celoti tragičen. Žalen s smrtjo namreč doseže tri zvezdice, ki jih prej 
ni mogel doseči, svetu pa ostane praznina, kurentovske in parkljevske pesmi, kot 



gluhost brez Žalnovih pesmi označuje Mesečna deklica v sklepni repliki. Dogajanje 
v igri torej ni v celoti tragično, saj junak kljub trpljenju, osamljenosti in boju z usodo 
in s samim seboj ne propade, pač pa doseže to, po čemer je hrepenel: tri zvezde, ki 
ga kot umetnika, človeka duha, ustvarjalca, kličejo k sebi s sveta šem, veselic in 
robatosti. Ta svet notranjih bojev in nerazumevanja predstavljajo tudi groteskne 
podobe vran, ki bodo Žalna skljuvale, ter poroka med Kurentom in lutko Parkljo. 
Sporočilnost, ki jo tvori na ljudsko mitologijo vezana simbolika govorečih živali, 
personificirane stvarnosti in magičnih pesmi, pa dopušča sklep, d a j e Žalen na meji 
mladinske dramatike oziroma d a j e igro po tematiki hrepenenja mogoče primerjati 
z nekaterimi nemladinskimi besedili. 

1.2.5 Kratka analiza štirih besedil, ki se bodisi zaradi oznak v podnaslovih 
bodisi zaradi posameznih sestavin besedil povezujejo s po jmom tragičnega, je 
pokazala, d a j e ta oznaka ob mladinskih igrah v bistvu problematična. Prave tragič-
nosti v mladinski igri ni, kar se da pojasniti s tem, da otroški lik kot nosilec dogaja-
nja še ne more biti vpet v konflikte med svojim vrednostnim sistemom in objektivno 
stvarnostjo ali metafizičnim redom, v katerega ga postavlja usoda. Za tak konflikt 
je namreč predpogoj junakova individualnost, ki se odraža v njegovi samostojni, 
enkratni in neponovljivi odločitvi za (boj -propad) : »Junak tragedije je v svoji zvrsti 
enkratna individualnost. (...) Temu junaku ni nihče podoben, ker tudi sam ni 
podoben nikomur.« (Bergson 1977: 100). Še drugače individualnost kot predpogoj 
tragedije opredel ju je D. Grlic v svoji Estetiki (1983): v tragediji se spopadajo 
enakopravni individui na podlagi nasprotnih načel. Grličeve misli se iztečejo v 
misel, »da gre v tragediji za čutenje tragične strukturiranosti sveta, za eksistencialno 
človeško zgodbo, da v njej ne moremo gledati samo osebnih (dramskih) človekovih 
položajev« (Zupančič 1987: 25). Otrok kot nosilec dramskega dejanja v mladinski 
gledališki igri seveda ne more biti taka individualnost, zato kot lik, kljub propadu, 
tudi ni tragičen. Tudi samo čustveno stanje (žalost, sočutje), ki ga vzbuja otrokov 
propad, ni zadosten pogoj, da bi v besedilu prepoznali tragično, saj je stanje žalosti 
preveč obče, da bi lahko bilo specifično za tragedijo - na jdemo ga na primer tudi 
v elegiji, glasbi ipd. (prim. Mann 1984: 309). Še bolj neustrezna pa bi bila ob kaki 
igri oznaka mladinska tragedija - besedne zveze ni mogoče upravičiti niti na osnovi 
antične ali klasicistične teorije tragedije niti preobrazb te literarne vrste v meščan-
sko žaloigro (ob kateri bi se pokazale posamezne vzporednice, na primer sočutje 
in solidarnost) oziroma moderno tragedijo (prim. Poniž 1994). 

1.3 Kaj je komedija/komično? Drugače je z upravičenostjo pojma komično v 
mladinski dramatiki; zdi se, da je to oznako mogoče bolj prepričljivo povezovati z 
mladinsko književnostjo nasploh. Na to kaže že podatek, da Lexikon der Kinder-
und Jugendliteratur (1984) v kazalu nima pojma tragično, ob pojmu komično pa 
bralca usmerja h geslu humor (578-579). Ob tem geslu navaja različne elemente 
za opredelitev humorja (sociokulturni vplivi, norme, socialna integracija in eman-
cipacija), v povezavi z literaturo pa opredeljuje tri posebne fenomene (komično, 
satirično, groteskno), recepcijo (ta je opazna že od drugega leta starosti) ter žanre 
(lirika s šestimi podvrstami (npr. zvočna poezija, črkovne igre ipd.), epika (vic) in 
drugo (burka, lutkovna igra, improvizacije)). O komičnem oziroma smešnem je v 
razmišljanjih o mladinski književnosti najti zapisanega več kot o tragičnem oziroma 
žalostnem; tako že G. Rodari posveti vprašanju smeha celo poglavje svojega Sreča-



nja z domišljijo, v katerem smešno povezuje s komičnim (Rodari 1977: 87-90). 
Podobno pomen smešnega pojmuje tudi Prelevič (1979: 114—117), ki sicer v uvodu 
svojega razmišljanja o vlogi humorja pri prikazovanju sveta uporabi tudi besedno 
zvezo tragični razcep (!) med otrokom in svetom. Tudi pregled vsebin mladinskih 
iger kaže na to, da je komično v igrah pogostejše kot tragično (če slednje sploh 
obstaja), tako da je v prikazu komičnih prvin potrebna celo selekcija besedil. 
Izhodiščno vprašanje pa je tudi ob komičnem naslednje: Kako je ta oznaka opre-
deljena v literarni vedi? Leksikon Literatura (113) komično pojasnjuje zelo široko, 
pregled raznolikih teorij pa strne v misel, da je osnova za komično »v zaznavi ali 
predstavi kontrasta (npr. med videzom in resnico) in da se omejuje na člov. sfero 
(oz. ima za pogoj odkritje nečesa človeškega na živalih ali stvareh)«. Rječnik knji-
ževnih termina razlaga razvoj in tipe komedije (antična komedija, komedija intrige, 
karakterjev, situacije ipd.), komično pa opredeljuje predvsem na podlagi reakcije, 
ki jo izzove ta pojav (tj. smeh); slovar navaja tudi več filozofskih teorij komičnega. 
To pomeni, da je pojem komičnega širši, in da ni vezan le na literaturo oziroma 
dramatiko; možnost za širše (slogovno) pojmovanje oznake tragedija ponuja tudi 
angleški slovar književnih izrazov, s tem ko komedijo/komično povezuje tudi s prozo 
(,comic novel', V: A Dictionary of Literary Terms: 138). Mala literarna teorija kome-
dijo definira kot igro z nasprotji, ki niso uničujoča, ampak le navidezna, zato smešna 
(Kmecl: 175); več prostora je namenjenega komični perspektivi in komičnosti, ki 
se ne loči jasno od pojma humor. Očrt literarne teorije opredeljuje komedijo, veselo-
igro kot njen »umirjen, pretežno zabaven tip« (Kos 1983: 171) ter satiro. Šolar 
povezuje komedijo s smešnim: »Komedija prenaša sporočila, v katerih se napetost, 
ki jo izzove smešno, razrešuje v občem ironičnem stališču do človeških značilnosti 
ali teženj, do tako imenovanih idealov ali tako imenovanih velikih strasti ali do 
življenja in sveta v celoti.« (Šolar 1989:199) Avtor loči tudi nekaj podvrst komedije. 
V Dramaturškem vademekumu je razloženih več določil komičnega: junak ne sme 
početi ničesar vzvišenega, smeh vzbuja nasprotje med videzom in resničnostjo, 
komično vključuje razne podtipe (karakterno, situacijsko in groteskno komično) 
(Kralj 1964: 108-113). 

1.4.1 Komično v mladinski gledališki igri je torej posebna vsebinska kategorija, 
ki lahko izvira iz: 

— smešnih oseb in njihovega govora (gre za smešenje oseb/lastnosti) ali 
— smešnih dogodkov (smeh vzbujajo situacije in nenavadni preobrati; prim. 

Bergson 1977: 47—118 — razlikovanje situacijske, značajske in besedne komike). 

1.4.2 V primerjavi z igrami, v katerih je mogoče najti posamezne prvine tragič-
nega, je besedil s komičnimi/humornimi oziroma satirično-ironičnimi elementi 
bistveno več. Več mladinskih besedil je komedij/veseloiger: F. Milčinski: Krpan 
mlajši (vesela historija), P. Golia: Jurček (vesela pravljica), R. Pečjak: Kraljična z 
mrtvim srcem (pravljična komedija), K. Brenkova: Modra vrtnica za princesko (prav-
ljična veseloigra), Ribičičevi veseli igrici Škrati in Vraže, J. Korban: Kralj Brkolin in 
Marko skače (veseloigra), šaljive enodejanke Čarovnik Bulibaj, Materin rojstni dan, 
Prvi april in komedija Atomska in vodikova bomba Z. Hudalesa ter Suhodolčanove 
.komedije za mlade'. Vse omenjene igre se da uvrstiti v zbliževalno mladinsko 
književnost, manj pa je »komedij« med igrami ostalih dveh tipov. Komična per-
spektiva pomeni namreč odklon od vzgojne paraboličnosti dramskega dogajanja, 



ker vnaša v resnobno zgodbo posmeh, komične prizore ali celo bolj grobo komiko. 
Ob tem obstajajo v korpusu mladinske gledališke igre tudi besedila, kjer se komika 
očitno meša z vzgojnostjo — primeri za tako vzgojno komičnost so Stegnarjeva 
šalo igra' Boječi Matevž,,vesela igra' M. Stegnar Učenca gresta na tuje in (z enakim 

motivom) ,šaljivo-resna igra' J. Debevca VRim\. Pri tovrstni neposredni podre-
jenosti razvidni (pogosto tudi izrečeni) vzgojni tendenci je sicer mogoče govoriti o 
komičnih/humornih prvinah, ne pa tudi o pravi, umetniški mladinski komediji 
oziroma veseloigri, ki naj ne bi odražali eksplicitnega nauka/navodila za zgledno 
obnašanje. Tako iger, v katerih sicer so posamezne komične prvine (npr. Finžgar-
jeve igre iz drugega obdobja) ni mogoče označevati kot pravih komedij; isto velja 
tudi za burko Zaprta laž A. Pavlice, ki se kljub komičnim prvinam (zaklenjeni deček 
v skrinji) izteče v očiten moralni sklep (obsodba laži in privoščljivosti), za Visokega 
gosta F. Rojca (odrasle osebe so osmešene zaradi svoje pogoltnosti in hinavščine) 
ali za veseloigro Kaznovana radovednost (radovedna klepetulja Julka se poboljša). 
V teh primerih ne gre za umetniške, pač pa za vzgojne igre, v katerih se komično 
kot sproščeni in svobodni (po)smeh še ne razvije v celoti. Vendar pa tudi čistih 
igrivih besedil, ki prikazujejo zgolj in samo otroško igro, ni mogoče povezovati z 
oznako komedija (npr. M. Krevh: Zgage in zgagice, 1925), pač pa kvečjemu kot neke 
vrste burke, za katere je značilna zabava zaradi zabave (V: Kralj 1964: 115). 

1.4.3 Katere so najbolj izrazite komične mladinske gledališke igre? Glavna in 
najbolj opazna značilnost besedil je, da gre v primerih kvalitetnih mladinskih 
komedij pogosto za predelavo pravljične snovi, redkeje se v teh besedilih pojavlja 
resničnostna snov iz otroškega vsakdana (taka besedila so šaljive enodejanke Z. 
Hudalesa), zlasti v sodobni mladinski igri pa se pod oznako ,komedija za mlade' 
skrivajo tudi satirična družbenokritična sporočila (dela L. Suhodolčana). Ob prav-
ljično-komičnih igrah (zveza se na prvi pogled sicer zdi nenavadna, vendar je 
upravičena) se pojavlja skupina krajših in sporočilno omejenih besedil; glede na te 
značilnosti bi tem igram še najbolj ustrezala oznaka burka. Prvič se v mladinski 
dramatiki ta oznaka pojavi v povezavi s Pavličevo igro Zaprta laž (1908), od kas-
nejših besedil pa bi v ta okvir sodili dve Ribičičevi veseli igrici (Vraže, Škrati, 1922), 
tri Skrbinškova besedila in nekaj manj pomembnih povojnih iger. Vesela igra Vraže 
je besedilo, ki smeši lahkovernost oziroma vraževernost: Pavliha napavlihi tri 
lahkoverneže (izvabi jim denar (za zaklad) in jih, preoblečen v zlodeja, prestraši). 
Igro zaznamuje predvsem niz komičnih situacij — od podobnih burk se loči po tem, 
da vključuje ironično kritiko značajev (vraževernosti, pohlepa). V tem je besedilo 
mogoče primerjati s strukturo Poccijevih komedij (prim. Garšperček — Pavliha). 
Za Ribičiča tako značilne fantastične oz. pravljične prvine vsebuje tudi komična 
dvodejanka Škrati: krojaču škratje kradejo sukanec, enega od njih krojač ujame in 
ga obdrži za vajenca. Škrat se reši, ko krojač izbere za novega pomočnika škrata iz 
cunj (kar je škratovska potegavščina). Lahkotno komiko vsebujejo tudi Skrbinškove 
igre; v komičnem prizoru Padel si! (1931/32) se Mirko, ki se preobleče v očeta, in 
Franjo pošalita s Tončkom: pretentata ga, da je padel, preoblečeni Mirko se jezi. 
Na koncu se šala obeh dečkov razkrije, Tonček pa se veseli uspešno izdelanega 
razreda; komično je v tej igri torej sopomenka za zabavno. Kot komedija je podna-
slovljena igra Spletkar Niko (1933), v kateri nastopajo učenci višjih razredov osem-
razredne šole. Da gre za situacijsko komiko, kaže razvoj dogajanja: spletkar Niko, 
ki si je izmislil potegavščino, je kaznovan. Komičen je zlasti prepir med prijate-



Ijicami, ki ga Nikova spletka povzroči. Besedilo očitno nima satiričnih elementov, 
pač pa je lahkotno zabavno, burkaško. Še v večji meri se ta besedilotvorni princip 
kaže v Skrbinškovi igri Krinke (1933); podnaslovljena je kot »pustna šala«, njeno 
dogajalno plast tvorijo le igre z maskami, oponašanje živali in neskladja med masko, 
ki jo nosi nastopajoči, ter »oglašanjem« maske. Nezahtevne, le na snovni komiki 
utemeljene, so tudi Lovrenčičeva igra Privatistov izpit (1933/34): smešna je zame-
njava oseb (profesor namesto svetnikovega sina izpraša vrtnarja), Ganglova vesela 
igra Pravda zaradi jajca (1934) - gre za komično podobo Butalcem podobnih likov 
(birič Sova, župan, berač, oblinski veljaki itd.) in nesmiselnega spora o tem, čigavo 
je jajce, ki ga znese petelin - ali Skrivnostni Miklavž (1940) K. Zupančič (otroci 
ujamejo tatu, ki se je preoblekel v Miklavža). Z igro K. Zupančič se na ravni snovi 
povezuje skupina šaljivih kratkih igric Z. Hudalesa. To so enodejanke Materin 
rojstni dan, Čarovnik Bulibaj, Prvi april ter Atomska in vodikova bomba. Enodejanka 
Materin rojstni dan (1952) prikazuje »kazen« za otrokovo simuliranje bolezni: 
Mihec potoži, da ga boli želodec, zato ostane doma. Pravi razlog je mamin rojstni 
dan in krofi, ki jih peče mama. Mama in oče opazita, da Mihec bolezen le igra, 
toda Mihec bo moral piti le čaj. Ko ostali otroci jedo sladkarije, Mihec na ves glas 
zatrjuje, da je zdrav. Vzgojnost, ki bi lahko izhajala iz vsebine drame, se je v 
Hudalesovi enodejanki umaknila sproščenemu smehu nad otrokovo lastnostjo. 
Tudi v enodejanki Čarovnik Bulibaj (1952) ni zaslediti vzgojnosti, pač pa komični 
prikaz otroškega strahu: otroci, ki so sami doma, se bojijo Bulibaja. Pepček, ki so 
ga dražili, d a j e strahopeten, jih prestraši. Starši se vrnejo, otroški neupravičen strah 
pa je dokaz za to, da je Bulibaj (iz pregovora) od znotraj votel, okoli ga pa nič ni. 
Zabavnost in dogajalno dinamiko ohranjata tudi šaljiva enodejanka Prvi april 
(1953), ki prikazuje Drejčkove potegavščine za prvi april in kazen za njegovo 
razposajenost, ter ,komedija v dveh dejanjih' Atomska in vodikova bomba (1954), 
ki pa je oblikovno manj dodelana, saj se v njej mešajo motivi otroške igre (dve 
skupini dečkov se igrata vojno), nacionalne in razredne vzgojnosti ter šaljivih 
domislic. Tradicijo sproščene, burkaške krajše dramske forme v sodobni slovenski 
mladinski dramatiki nadaljujejo komični prizori M. Dekleve v zbirki Lenča Flenča 
(1991, »kolaž odrskih dvogovorov«); to so kratka besedila, ki prikazujejo smešne 
vsakodnevne dogodke (tudi nasprotja) v družini, v šoli, na ulici (osebe: Lenča, 
bratec, mama itd.), in sicer v obliki kratkega prizora. Obsežnejša in razvojno 
pomembnejša je skupina komično-pravljičnih večdejank, saj je v njej najti tako 
rekoč vse »klasične« avtorje slovenske mladinske dramatike. Ena od prvih umet-
niških iger tega tipa je pravljična komedija R. Pečjaka Kraljična z mrtvim srcem 
(1925). Besedilo brez banalne vzgojnosti tematizira moč ljubezni, ironizira pa 
oblastnost in dvorne službe (komičen je zlasti lik maršala Pikoloruma). Uvodne 
oznake oseb so precej natančne, v njih pa je videti tudi sledi ironije, kar ni običajno 
za didaskalije (Čurilček, čistilec in svetilec čevljev prevzvišenih nog; Žarislav je lep 
kot jutranja zarja; Žarivoj mu je podoben itd.); imena oseb so izrazno-pomensko 
učinkovita (Pikolorum, Vencelj Brencelj, Rozinka Petelinka). Zgodba pravljične 
štiridejanke se sicer zapleta z obsežnimi karakterizacijskimi govori oseb, vendar v 
zasnovi kaže etično poantirano, toda nereducirano dramsko zgradbo: kraljična, ki 
je zavrnila že osem kraljevičev, kot berača odslovi tudi devetega (V njem kraljičina 
dvorjanka Jelislava vidi človeka, ki bo kraljični odtajal ledeno srce.). Kraljična je 
oblastna, toda nenadoma zasliši glas, da je njena moč ničeva, in vsi dvorjani posta-
nejo plemiči (kočijaž Brencelj je kralj, kuharica Petelinka kraljica), kraljična pa 



njihova služabnica. Vila je začarala grad v »grad mrtvih src«, in s tem kaznovala 
kraljično. Kazen se dopolni v zadnjem dejanju: zaljubljeni kraljevič Zarislav po-
maga kraljični opravljati gospodinjska dela, ona ga želi vzeti za moža; tako postane 
spet kraljična, dobra Jelislava pa njena sestra. Besedilo, ki je mestoma sicer res-
nobno (npr. v delih, ki prikazujejo kraljičino trdosrčnost) in ganljivo (končna 
kraljičina sreča ob ljubljenem kraljeviču), je v glavnem vendarle komično. Poleg 
s m e š n i h podob kraljičine gospodinjske nespretnosti na besedno komiko spominjajo 
še maršalovi nagovori in imena: 

Jaz sem maršal Pikolorum... tu je moj službeni forum! (Slovesno.) Torej gospod 
dvorni kočijaž Vencelj Brencelj, gospa dvoma kuharica Rozinka Petelinka in gospodič 
Čurilček, čistilec in svetilec čevljev prevzvišenih nog naše presvetle kraljične — pred 
kraljično strogo zopet morate. 

Sledi satire na račun vladarja oziroma dvora potrjujejo možnost, da je imel R. 
Pečjak pred očmi tako mladega kot odraslega naslovnika. Smešenje dramskih oseb 
ter satira na račun dvorjanov sta opazna tudi v Bevkovi igri Bedak Pavlek (druga 
različica: 1963), ki komične učinke dosega predvsem s prikazom Pavlekovih nerod-
nosti in nespameti, vendar še ne doseže prave komedijske sproščenosti sodobnih 
iger. Satirično prikazovanje izročilnih likov, ki ni brez zveze z aktualno družbeno-
kritično povednostjo, je značilno tudi za gledališke igre F. Milčinskega. Taka pers-
pektiva se pojavlja že v pravljični igri Mogočni prstan, določa tudi besedili Vesela 
igra o žalostni princesinji ter Krpan mlajši (oboje obj. 1959). Enodejanka Vesela igra 
o žalostni princesinji ni vzgojno-tendenčna in ima preprosto pravljično zgodbo 
(princesa Narcisa je žalostna, nihče je ne uspe razveseliti; v dobro voljo jo spravi 
Gašper, oproda princa Tulipana, ki pove, da so preozki čevlji najhujše zlo - ko 
princesa odvrže čevlje, je rešena). Za igro je značilno, da se komično v njej pojavlja 
— drugače kot na primer v Bedaku Pavleku — kot povsem enakovredna sestavina 
besedila ob pravljični snovni podlagi. V igri ustvarja komiko že grofovo ogovarjanje 
kneza (»vaša okroglost«), isti učinek imajo satirični prizor, v katerem Blaž Kalamon 
zagovarja urok in pri tem odreže grofu šop las (češ da je oslovska dlaka), ter zlasti 
sopostavljanje Tulipanovih ljubezenskih vzdihovanj in povsem »zemeljskih« želja 
njegovega oprode (peti prizor: hrepenenje, nemir: večerja, kvartir) ter princesina 
tožba, za katero pa se izkaže, da jo povzročajo preozki čevlji: 

Kako boli, kako tišči, 
zame na svetu sreče ni! 
Družica moja je bolest, 
nikdo mi drug tako ni zvest. 

Se večjo stopnjo satiričnosti kaže štiridejanka Krpati mlajši, ob kateri se za-
stavlja vprašanje, ali sploh še spada v mladinsko dramatiko. Ta »ostra groteskno-
satirična persiflaža hamburškega dvora in državne birokracije« (Filipič 1959: 342) 
je opazno medbesedilno zaznamovana: Martinče Krpan, vnuk Martina Krpana, 
mora na cesarski dvor, ki ga ogroža silni Kosobrin. Vnuk slavne literarne osebe 
ima v svojem kraju težave z županom, ki ga želi obsoditi zaradi kontrabanta. Ko 
prispe na Dunaj, se razkrije, da je Kosobrin preoblečeni vojvoda Jura, ki ga ljubi 
cesarica Mara in ga je cesar po krivici obsodil. Po navideznem boju med Krpanom 



in Juro se pokaže cesarjeva in prestolonaslednikova nehvaležnost. Na koncu Jura 
vzame Maro, Krpan pa županovo hčer Jerico. V ta dogajalni okvir je vstavljen niz 
satiričnih prikazov: poleg smešnega izrazja (Župan Krpana označuje kot ,ma-
leficperšono', cesarica kar naprej ponavlja »Fi done!«) so komične zlasti dramske 
osebe: Martinče je nerodnež, župan Hlača preračunljivec, birič Silvester je plaš-
ljivec, cesar namišljeni bolnik in nesposobnež, prestolonaslednik pobija muhe, 
cesarica se nad vsem zgraža. Ironija se kaže tudi v dramatikovih posrednih oznakah 
Krpanove (slovenske) borbenosti (se napije, vriska, preklinja, izziva Kosobrina) ter 
v navezovanju na Levstikovega Martina Krpana (tako npr. v prvem prizoru prvega 
dejanja župan pripoveduje o boju z Brdavsom). Glede na omenjene vsebinske 
značilnosti igre se zdi, da je Milčinskega Krpan mlajši neke vrste satirična aktuali-
zacija Levstikovega besedila, s tem da so ironični komentarji na račun dunajskega 
dvora bistveno opaznejši kot pri Levstiku, tako pa je prikazan celo naslovni junak. 
Povezovanje pravljičnega dogajalnega okvira in komike zaznamuje tudi druge 
klasične mladinske gledališke igre. Skupina Golievih pravljičnih iger, ki so izšle od 
leta 1931 do 1935, združuje obe notranjeslogovni prvini, torej pravljično in ko-
mično, kar se da videti na primer že v podnaslovu znamenite igre Jurček (2. razi. 
1953). Ta »vesela pravljica« prikazuje za pravljico značilno dogajanje: Jurček, ki ni 
najbolj bister, s svojo dobroto in vetrovo pomočjo premaga zavistnega krčmarja. V 
okvir komičnega se da postavljati zelo raznolike elemente: to je najprej pojavitev 
popotnih muzikantov in kamele (v prologu te osebe uvajajo gledalca v gledališki 
prostor), nato prizor, v katerem nastopa kamela Pampanela, pes Čuvaj pa se zale-
tava vanjo, Jurčkovo nerazumevanje lastne napake, srečanje med Cenetom, Lipe-
tom in Uršo (dekla se prestraši maske), strah muzikantov pred kozličkom, za 
katerega mislijo, da je medved, prihod vetra. Prav ob prihodu vetra je dramatik 
komiko posebej označil tudi v didaskalijah: Vsaka kretnja Vetra povzroči pri muzi-
kantski trojici nove napade smešne groze. Komičnost štiridejanke pa zmanjšujejo 
nekatere prvine, in sicer zlasti lirizem v 2. sliki (pogovor med pravljičnimi bitji o 
zimi) ter situacije, značilne za pravljico (kaznovana trdosrčnost in sleparstvo, 
nagrajena dobrota); to pomeni, da znamenita Golieva igra kljub komičnosti ostaja 
bližje pravljici kot komediji. Komičnost pa je opaznejša v skupini iger ki jih pove-
zuje značilna golievska dramska geometrija (razmerja med glavnimi osebami ter 
njihovimi nasprotniki in pomočniki); to so igre Princeska in pastirček, Srce igračk in 
Uboga Ančka. Vse tri igre so izrazito satirične, pravljična snov se v njih podreja 
komični perspektivi, s katero avtor smeši trdosrčne in napihnjene dvorjane oziroma 
vladarje. Tako se Golieva mladinska dramatika približuje vzorcu satirične mla-
dinske pravljične komedije, ki ga je najbolj dosledno razvil F. Milčinski in s katerim 
je v Krpanu mlajšem prišel že na rob mladinske gledališke igre. Princeska in pastir-
ček (1932) je večdejanka, ki tematizira problem prijateljstva med revnim pastirjem 
Boštjančkom in princesko. Ker njunega prijateljstva graščak in njegovi služabniki 
ne marajo, skupaj zbežita k vili, botri Šumi. Graščakovi podaniki ju iščejo, a se 
ustrašijo medvedov, zato zbežijo. Na koncu otroka graščaku razkrijeta straho-
petnost in prevarantstvo podanikov. Satira, ki je v tej igri veliko bolj zaznavna kot 
v Jurčku, prikazuje predvsem strahopetnost in požrešnost veteranov, gospoda in 
gospe Trebušček, jezikavost gospe Šibe in topoumnost sinčka Pepčka. Komična je 
že uvodna podoba marširanja veteranov (Pri obratih je vedno kaj narobe, tako se ta 
ali oni nerodnež pri obratu na desno obrne na levo, da trčita s sosedom z glavami 
skupaj.), smeh vzbujajo imena oseb (Trebušček, Šiba), smešen je prepir med ime-



n i t n i m a gospema ter končni razplet (veterani se bojijo medvedov, izgubijo puške, 
se namažejo z barvo, kot bi se vrnili iz boja). Igra se konča s komično situacijo 
r a z k r i n k a n j a laži junaštva: veterani i n gospoda, ki se hvali z zmago nad medvedi, 
se prestraši prihoda medvedov. Lirizma, ki je v Golievih igrah znamenje naravnih 
sil je v Princeski in pastirčku manj kot v Jurčku\ igro tako v celoti uokvirja komični 
konflikt med neponarejenostjo in preprostostjo (princeska, pastirček, živali, graš-
čak) ter izumetničenostjo oziroma zlaganostjo (guvernanta, gospoda, veterani) -
od tod tudi satirične osti. Ta dramska dogajalno-komična podstava se pojavlja tudi 
v drugih dveh igrah iz obdobja 1931-35. V štiridejanki Srce igračk (1953) je sporo-
čilno upovedeno na dveh ravneh: v gledališki realnosti, ki jo vzpostavi ravnateljev 
nagovor občinstvu ter na ravni glavne zgodbe o revni materi in Andrejčku, ki ju 
vsi, razen kneza in knežne Maje, odganjajo in zapostavljajo. Obe realnosti, zgod-
bena in »gledališka«, sta povezani na zanimiv način, tj. tako, da gledališki ravnatelj 
in Špiritus komentirata dogajanje in se vanj tudi vključujeta. Poleg opozarjanja na 
g l e d a l i š k o iluzijo, kar je za igro tematsko pomembno, so osrednji dramski motivi 
pot kneza in knežne po mestu, obisk bogatih ter spoznanje, kako neusmiljeni so 
njuni podaniki. Moč gledališke iluzije, ki zmore spreminjati gledalca, in protivojna 
tendenca sta trdno povezani s temo socialne nepravičnosti - in prav prikazovanje 
s o c i a l n i h razlik daje dramatiku možnost za oblikovanje komičnih vstavkov. Čeprav 
Srce igračk ni tako komično kot prejšnja besedila, Golia ohranja nekatere komične 
stalnice: to so imena (Špiritus, Žabura), nastopaštvo (fanta - »gospoda« Tonček in 
Lojzek, Žabura in zdravnik) ter ponavljanje stavkov. Satira je očitna zlasti v karak-
terizaciji gospe Žabure in njenem nenehnem razburjanju, padanju v nezavest ter 
zgražanju nad nižjimi sloji. Tudi sklepno osmešenje vseh trdosrčnežev deluje ko-
mično. Zadnje Golievo besedilo, ki je posebej zanimivo s stališča analize komične 
perspektive oziroma satire, je pravljična štiridejanka Uboga Ančka (1953), ki temelji 
na zgodbi Pepelke, dramske osebe pa jo povezujejo s Princesko in pastirčkom: 
kraljevič je žalosten, ker ni z dobro ubogo Ančko; priredijo mu veselico, na katero 
pridejo tudi zlobna Ančkina mačeha Perpetua s hčerkama ter Ančkin oče (zvezdo-
slovec Močerad) in medved. Kraljevič in Ančka se spoznata, ubogo siroto kraljevska 
družina sprejme za hčerko. P. Golia je v Ubogi Ančki razvil komiko do najvišje 
stopnje - smeh vzbuja že izbor imen (Močerad, Perpetua, Balonček, Čokolada) 
ter vrsta drugih podrobnosti: dramatik oživlja stvari (pred razjarjenim dvornim 
svetnikom čebriček zbeži), v osnovno dogajanje vstavlja prizore, ki so burleskni 
(srečanja z medvedom), v govor živalskih oseb polaga ironične poante, sorodne 
moderni basni (prim. Borovo zbirko Sračje sodišče ali je, kar je, 1961): 

Zajklja: 

Kaj želi še zajčja srenja? 

Zajček: 

Mnogo sladkega korenja, 
nič prepirov, lovov, bitev. 
Mi smo za razorožitev. 

Tudi v tej igri je glavni vir komike v prikazovanju dramskih karakterjev. Med 
komičnimi osebami izstopa, poleg lenega in častihlepnega dvornega svetnika Balon-



čka ter raztresenega zvezdoslovca Močerada, zlasti povzpetniška gospa Perpetua, 
ki si na vse pretege prizadeva priti v visoko družbo, a ji to ne uspe, pač pa jo na 
koncu osmeši njena pastorka Ančka. Mladinske igre P. Golie so torej v veliki meri 
komične — morebiti bi jih bilo mogoče označiti celo kot mladinske komedije. 
Njihova družbenokritična funkcija je zastrta z napetim dogajanjem, tako da igre 
ne padejo na raven vzgojno-poučne literature brez umetniških kvalitet. Po vojni se 
po zatonu aktivistične mladinske literature razmeroma kmalu obnovi prav omenjeni 
tip golievske pravljične igre in v njenem okviru pravljične komedije/veseloigre. Kot 
,veseloigra za otroke' je podnaslovljena igra Modra vrtnica za princesko (1963) K. 
Brenkove; ta se po pravljičnosti povezuje z ostalimi njenimi igrami, saj je omenjena 
snovna podlaga značilna za pretežni del dramskega opusa K. Brenkove. Vendar pa 
v igri ne gre za resnobno igro o dobroti in hudobiji ali otroški ljubezni, pač pa je 
opazen humor (kralj in vrtnarica se pogovarjata o rožah, vrtnarica kraljuje). Igra 
je prirejena drugič izšla 1. 1977 kot Modra vrtnica — ta različica se v glavnem ne 
razlikuje od prve: nova sta zvezdogled in prvi prizor (približevanje bleščeče krogle), 
besedilo je tudi krajše in še bolj komično (prirejeno je za izvajanje otrok). Osrednji 
avtor mladinskih komedij po drugi svetovni vojni pa je brez dvoma L. Suhodolčan, 
ki je v dveh knjigah zbral šest ,komedij za mlade' (1973, 1979). Tudi v prejšnjih 
Suhodolčanovih igrah (Medvedek na obisku in Čudežna srajca dopetajca, 1972) je 
humor opazen — v drugem besedilu so pomembne tudi satirične prvine (npr. ko-
mentarji o delu ministrov z obeležji žanrskega prenosa). Osrednja pozornost v 
razmišljanju o mladinski komediji pa mora biti brez dvoma posvečena šestim 
besedilom, ki jih je avtor podnaslovil kot komedije. V knjigi Narobe stvari v mestu 
Petpedi so zbrane tri komedije: naslovna igra ter Srečna hiša Doberdan in Figole 
Fagole. Naslovna igra je podoba ustrahovanega mesta Petpedi, kjer je petje prepo-
vedano. Meščane ustrahujejo ,mojster za strašila' Tintan in njegova pomočnika 
Levaroka in Desnaroka, in sicer s pomočjo strašil. Tirana premagajo gledališčniki 
s petjem in sproščenim smehom oziroma komedijantstvom, ki je opozicija Tintanovi 
strahovladi. Kaj je v tej igri komično/satirično? Satira se kaže v karikiranju meš-
čanov — ti so le nemočne, smešne lutke, v vsem podrejene Tintanu. Posebej dra-
matik smeši policaja in njegovo delovanje ,v imenu postave in zeljne glave' ter 
imenitnost županje — vsakdo se ji klanja, čeprav je njena prva skrb posvečena 
mleku, ki ne sme vzkipeli. Jezikovna komika je torej opazna tako na ravni nesmi-
selnega, paradoksalnega povezovanja stavkov kot v izmišljanju novih besed (npr. 
nastrašiliti). Za povednost in komičnost te Suhodolčanove mladinske igre so po-
membne tudi medbesedilne zveze s commedio del' arte, ki se odražajo tako v 
uporabljenih imenih (Pierot, Harlekin ipd.) kot v sproščenem komedijantstvu 
igralcev. Vse te komične prvine poudarjajo osnovno temo: umetnost, petje, smeh 
zmorejo pregnati raznovrstna strašila. V to kompleksno povednost je vključena 
klovnova pesem, ki poudarja simboličnost besedilne stvarnosti: 

Klovn si ti, 
klovn sem jaz, 
klovn je tudi naš čas. 
A le jaz sam 
na glas priznam, 
da klovnov nos imam... 



Nasprotja zlo — dobrota, nasilje/prevara — sreča, razbojniki — družina ustvarjajo 
tudi vsebinski relief tridejanke Srečna hiša Doberdan: v hišo k družini Doberdan 
pridejo razbojniki Ošpica, Ostriga in Ropotaj , da bi družino onesrečili. Srečne hiše 
jim ne uspe podreti, pač pa se sporečejo med seboj ter so v igri preoblačenja in 
pretvarjanja osmešeni. Besedilo je postavljeno v prostor »v slogu starih komedij 
nemega filma« — to pomeni, da osnovo igre tvori niz burlesknih situacij, med 
katerimi so najbolj značilni prizori pretvarjanja (teta in otroka se pretvarjajo, da 
so mrtvi; »mrtva« teta prestraši razbojnika; preoblečeni razbojniki se obnašajo kot 
babica, branjevka in mlekarica). Komika v tej igri nima posebne satirične po-
vednosti; tema besedila je boj dobrega in zlega (to poudarja tudi spremna beseda 
I. Kamenika), ki se pojavlja v vedno novih oblikah, ter zmaga dobrega. Komika, ki 
v tej igri spominja na burko, izhaja iz imen (razbojniki, teta Melona) ter podob 
razbojnikov, ki na koncu igre preidejo celo v grotesko (didaskalija: zaplešejo smešno 
grotesken ples). Pač pa sta satira in posmeh značilna za tridejanko Figole Fagole-, že 
v naslovu je povzet osrednji konflikt komedije: Figole, mesto klobukov, in Fagole, 
mesto dežnikov, sta razmejeni. Mejo, podobno kitajskemu zidu, straži stražmojster 
Petelin; prepir med mestoma izzove Šviga Švaga, ki lutki v Figolah natakne dežnik, 
lutki v Fagolah pa klobuk. V ,figolfagolskem' boju sta najbolj vneta Smuk Klobuk 
in Angela Marela ter župan in županja, prijatelja Nežka (iz Figol) in Rok (iz Fagol) 
pa želita doseči spravo med mestoma. Mir in prijateljstvo sta dosežena šele, ko 
Šviga Švaga pomeša lutke s klobuki in lutke z dežniki. Figole in Fagole se združita 
v Fiagole, vendar mir ne traja dolgo — stražmojster Petelin odstrani črko A, in 
sproži nov prepir. Rok, Nežka in Šviga Švaga zaključijo besedilo s stavkom: »Naša 
komedija se nadaljuje...« Igra očitno karikira raznorazne delitve in razmejevanja, ki 
so posledica predsodkov in namišljenih nasprotij, komičen je tudi prikaz »osvo-
bajanja« nasprotnikovega mesta — tu ne gre za resnično svobodo, ampak za nad-
vlado simbola (marele/klobuka). Suhodolčan tudi oblast (župan, županja) in boj 
za prestiž prikaže v svoji značilni komični perspektivi: župan se vozi s skirojem, 
županja »zmerom pelje s sabo svoj županski stol, ki pa je močno podoben kahli«, 
bojna gesla so dejansko nonsensni stavki (»Figolani, na kolena! Prinašamo vam 
svobodo!«). Čista komika se torej kaže predvsem v podobi dramskih oseb (npr. 
otročja župan in županja, zmedeni policaj), v situaciji splošne zmešnjave (pretep 
med Figolani in Fagolani) ter v paralelizmih (med napadom na Figole se isto dogaja 
v Fagolah). Avtorjeva satira v nekaterih elementih meji že na grotesko (lutke z 
marelami in klobuki) oz. na absurd (vzroki razdelitve mest), kar je za mladinsko 
dramatiko nenavadno in kaže na elemente žanrskega prenosa. Komedija za mlade 
Norčije v gledališču komičnost poudarja že v uvodni didaskaliji (komična razmerja 
med predmeti v gledališkem prostoru). Komedija, oblikovana kot sproščena impro-
vizacija, prikazuje gledališče kot domišljijsko igro, v kateri se v enovito tvorbo 
povezujejo elementi različnih besedil in žanrov. Osnovna zgodba je neke vrste 
detektivka: tatova Srakoper in Čaroper (imena so v Suhodolčanovih besedilih 
praviloma zvočno-pomensko zaznamovana) skrijeta na odru zapuščenega gledališča 
tri blagajne, v igri preoblačenj in prepoznavanj, ki poteka med tatovoma, igralkama 
Mico in Maco ter detektivoma Naočnikom in Očalnikom, se njuna tatvina na koncu 
razkrije. Vsebino dopolnjuje vrsta citatov, inovacij klišeja, vpletanja znanih likov 
in besedilnih drobcev, elementov iz znanih filmskih komedi j (Stan in Olio) in 
cirkuških trikov, vse pa povezuje komika likov (tatova, plašni igralki). Preplet 
glavne zgodbe, burlesknih domislic in citatov upoveduje temo: gledališče je igra, 



,norčija'. Manj komičnih prvin je zaslediti v besedilu Križ kraž kralj Matjaž — more-
biti je prav zato podnaslovljeno kot igra za mlade. Ker je v dogajanju (boj Matjaža 
s sovražniki), ki je vstavljeno v resničnostni dogajalni okvir (ranjeni partizan v 
votlini), prikazana pravičnost boja zoper tujce, se komičnost ni mogla razmahniti 
do te mere kot v prejšnjih igrah. Kljub temu pa dogajanje nikakor ni resnobno ali 
celo patetično; opozarjanje na spektakelskost (npr. sodelovanje gledalcev v pred-
stavi), otročjost kralja Matjaža, paradoksalnost jezika in burkaško izvlačenje in 
spravljanje meča kažejo na to, da je Suhodolčan tudi pri tej igri kot osnovni bese-
dilotvorni postopek uporabil karikiranje. Karikiranje in iz nje izvirajoča satira pa 
sta glavni značilnosti komedije Anton Pomperdon in vsi Pomperdoni: burkaška 
komika se kaže v tekmovanju v žabjih skokih (Kdor bo skoči najdlje, bo postal novi 
župan — to uspe Antonu Pomperdonu, vendar general Zabon ne prizna skoka, in 
župan postane Plahta) , v postavljanju spomenika oblasti ter končnem razkrinkanju 
imenitnikov. Konflikt med oblastjo in otroško preprostostjo je značilno suho-
dolčanovsko burlesken: Plahti pri skakanju »glasno počijo hlače na zadnjici, pokadi 
se za njim«, generalov govor je komičen, ker ne izgovarja pravilno besed in tvori 
nesmiselne stavke (»Mislil sem zmagati že v sedmih bitkahl«), Pomada je smešna v 
svoji vzvišenosti. Kritika oblastništva in povzpetništva ter razprestoljenje laži-
junakov pri Suhodolčanu nista povezana z isto sporočilnostjo kot pri Golii; Suho-
dolčan karikira strukturo družbe kot tako, oblastništvu in razosebljenju pa se je 
mogoče upreti le z otroško neposrednostjo in nepotvorjenostjo ter ustvarjalnostjo 
in prijateljstvom. Zato je v njegovih igrah tako pomembna »gledališkost« kot igra 
in vrednota — pomeni namreč možnost rešitve iz (komičnega) mitomanskega in 
totalitarnega sistema oblasti. Komedija torej nikakor ni samozadostna domišljijska 
igra, pač pa se pod videzom igrivosti, infantilizma in komike odstira družbeno- in 
moralnokritična povednost z očitnimi etičnimi poudarki. Tovrstna komika se v 
slovenski mladinski gledališki igri pojavlja še kasneje, na primer v igri J. Žmavca 
Pavliha in malo čez les (1983: smešenje kraljeviča in ministra Kima — s smehom se 
vzpostavlja opozicija represiji) ali v igri M. Logarja Kralj v časopisu (1985: zdolgo-
časeni kralj se veseli ropa, ker bo končno v časopisu). 

1.5 Karikiranje, ki je značilno za komično, lahko v povezavi s podobami, ki 
vzbujajo neprijetne občutke, ali z grozljivimi situacijami postane groteskno. M. 
Kmecl (1995: 174) jo opredeljuje kot posebno vrsto tragikomičnosti, za katero je 
značilno »pretirano karikiranje, združevanje komaj združljivega v nerazumne, 
polblazne, skrivnostne sestave«. Kot estetski pojem grotesko definira tudi Šolar 
(1989: 199), v kateri »prikazovanje teži k iznakaženosti, nenaravnem, fantastičnem 
in spačenem, kar deluje na meji med trpko resnim in smešnim«. G. R Tamarin v 
Teoriji groteske med drugim navede naslednje značilnosti groteske: disharmoničnost 
kombinacije raznih prvin oziroma montaža disparatnih elementov (komično, tragič-
no, grozljivo, fantastično, nesmiselno), deformacija (maličenje podob, spačenost), 
depersonalizacija (človek kot robot, lutka), mehanizacija živega ali oživljanje mrtve-
ga (marioneta). Tamarin se v svoji teoriji ne posveča posebej mladinski književnosti, 
čeprav najde prvine, ki sooblikujejo grotesko, tudi pri otrocih. Tako večkrat izpo-
stavi povezavo med Chaplinovo (groteskno) filmsko umetnostjo in pogledom ot-
roka, »ki tudi najstrašnejše stvari vidi kot smešne, ker jih gleda brez kakršnega koli 
etičnega ocenjevanja« (isto: 119). Že v prejšnjih razdelkih so bile nakazane neka-
tere prvine, ki jih je mogoče povezovati tako z burlesko kot z grotesko; med obema 



s l o g o v n o - ž a n r s k i m a je mogoče najti vrsto sorodnosti - burleska namreč »kaže 
maksimalno podobnost z grotesko, tako po primitivni surovosti, iznakaženosti (ek-
stremni karikiranosti), brezobzirni agresivnosti, predvsem pa so si podobni njune 
z n a č i l n e fabule in liki. Le d a j e groteska resnejša, bolj zasičena s tragiko. Groteskni 
clown je mnogo bolj žalosten kot grobi veseljak burleske« (isto: 105). Grotesko tudi 
v mladinski dramatiki od burleske ali burke loči večja resnobnost ter grozljivost 
podob in tesnobnost, ki jo vzbuja literarnoestetsko doživetje teh prvin. Prav zato 
je tudi grotesknih prvin v mladinski književnosti neprimerno manj kot prvin burke. 
Groteskne se zdijo podobe dramskih oseb v Bevkovem prizoru Resnica v oči bode 
(1928/29): mož je »grd in ves kosmat, eno oko ima zavezano«, žena je »debela, 
zabuhla v lica, a je na drugo oko slepa«, maček »je tudi slep na eno oko«, groteskna 
pa je tudi potnikova borba z mačkom in njegova »resnica«, s katero razdraži moža 
in ženo (vsi trije imajo skupaj le tri oči). Zgolj groteskne drobce je najti tudi v 
Ribičičevi Kraljici palčkov (1923): lutko, ki je ostala pri palčkih namesto Anice, 
čarovnica oživi in ji da piti tri zdravila - prvo daje razum, drugo je srce, t re t je 
hrepenenje (ki ga je čarovnica zvarila iz srca lepe Vide) — kraljica, oživljena lutka, 
odide za glasom piščali. Groteskna je torej podoba oživljene porcelanaste punčke 
(»Stoji in se giblje, kakor se gibljejo umetne punčke-igrače; zgornje lahti tišči k telesu, 
spodnje ima iztegnjene naprej, glavo premika v desno in levo v ostrih sunkih. Tudi 
hoja ji je taka.«), v njenem gibanju je namreč mogoče videti tako prvine mehani-
zacije kot deformiranosti . Taka podoba tudi ni pravljična ali zgolj komična, saj 
»bleda punčka« iz rakve ne vzbuja le smeha, ampak je v svoji pretirani karikiranosti 
tudi grozljiva (je brez razuma, srca in hrepenenja) . Grotesknost poudar ja jo tudi 
Černigojevi lesorezi: liki so lutke (z razširjenimi rokami) z velikimi glavami, barve 
so kontrastne - te njegove ilustracije se bistveno razlikujejo od pravljičnih podob, 
ki ilustrirajo igro V kraljestvu palčkov (1922). V sodobni mladinski dramatiki je 
posamezne prvine grotesknosti opaziti na primer v Mikelnovi igri Atomske bombe 
ni več (1960); groteskne so podobe generalov, in sicer zaradi kombinacije med 
komičnimi besednimi igrami (npr. imena Hripavi, Debeli, Plešasti general; ogovar-
janje bombe: najlepša, najmočnejša bomba) in situacijami ter grozljivostjo uniče-
nega mesta (na začetku igre), zgodbe slepega lajnarja in simbolike surove vojaške 
moči in tekmovanja med velesilama, ki jo predstavljajo generali. Za groteskno torej 
vsekakor velja Helmersova ocena, da sta »potujitev in groteska v mladinski književ-
nosti redka, ker vsebujeta močne emancipatorične in anarhične poteze« (V: Lexi-
kon: 579) - morebiti s temi potezami besedilo presega svojo intencionalnost. 

1.6 Odgovoriti na vprašanje, kaj je v mladinski književnosti tragično, kaj ko-
mično in kaj groteskno, ni preprosto, saj se vsi trije pojmi pojavljajo tako v stilno-
tipoloških kot v žanrskorazvojnih raziskavah literature. Pregled mladinskih gleda-
liških iger pokaže, da je s tragičnim in grotesknim mogoče povezovati le zelo 
majhno skupino iger (takih besedil ni več kot deset). Bistveno več je komičnih 
besedil — ob tem velja opozoriti na dejstvo, da se komična perspektiva razmahne 
predvsem v sodobni mladinski dramatiki, medtem ko v starejši književnosti prevla-
dujejo melodramatični oziroma moralno- in verskovzgojni besedilni vzorci, ki se 
mestoma povezujejo z oznako žaloigra. Nosilci dramskega dogajanja so v mladinski 
komični igri bodisi otroci (npr. pri Golii) bodisi mladostniki ali odrasli (npr. pri 
Milčinskem ali Suhodolčanu). Pojem komičnega seže v mladinski dramatiki od 
igrive burke do kritične satire, ki karikira družbeno in moralno sprevrženost. 



Presenetljivo je, da je satiričnih komedij več kot igrivih burk - to pomeni, da so 
tudi v komični mladinski dramatiki vidne avtorjeve težnje po kompleksni poved-
nosti, ki jo vsebinsko nereducirana gledališka igra namenja mlademu in odraslemu 
bralcu. Prav zaradi povednostno odprte satirične mladinske igre se ob posameznih 
besedilih kaže vprašljivost meja med mladinsko in nemladinsko dramatiko. To mejo 
bi še dodatno zabrisala analiza, ki bi vprašanje komike v mladinski dramatiki 
(književnosti) razlagala iz filozofskih izhodišč. Zanimivo je, da se da nekatere 
kategorije, povezane s komičnim, ki jih je v svojem eseju razložil H. Bergson (1977), 
povezati tudi z mladinsko gledališko igro. Tako je mogoče prvine mehaničnosti in 
togosti ob še nekaterih drugih kategorijah, ki se na oba pojma navezujejo, opazovati 
tudi v mladinskih komičnih igrah: komično ekscentričnost, popačenost in »mario-
netnost« je mogoče zaznati v delovanju kraljične v Pečjakovi komediji (kraljično 
»poganja« skriti mehanizem uroka) ali v Suhodolčanovi \gn Anton Pomperdon in 
vsi Pomperdoni (meščani, ki tekmujejo v skokih, so podobni lutkam). Družbena 
ceremonialnost in avtomatizem ter poklicna zakrknjenost, o kateri piše Bergson v 
okviru značajske komike, so prisotni tako v Golievih mladinskih igrah (satira na 
račun dvorjanov in veteranov) kot pri Ganglu (smešenje butalskih likov) ali Suho-
dolčanu (podoba meščana, ujetega v namišljena nasprotja). Z Bergsonovimi struk-
turnimi opredelitvami komike je mogoče vzporejati tudi posamezne vsebinske 
drobce obravnavanih besedil - take komične sestavine so: 

- posebna pravljična togost (predvidevanje razvoja dramskega dogajanja v 
skladu s pravljičnim klišejem, ki se sooča z resničnostno zgradbo dogajanja: Jurček, 
Bedak Pavlek ipd.), 

- nedružbenost osebe (gre zlasti za samoizločenost povzpetnikov v Golievi 
dramatiki), preoblačenje (npr. besedilo Padel si), 

- raztresenost in sanjaštvo (lik zvezdogleda Močerada), 
- kombinacija vzvišenega in telesnega (Vesela igra o žalostni priticezinji) 

Ob tem je v mladinski gledališki igri najti tudi precej prvin besedne komike 
(npr. kombinacija verza/rime in banalne vsebine - Kraljična z mrtvim srcem). Te 
vzporednice med mladinsko in nemladinsko komiko so veliko bolj prepričljive kot 
tiste, ki iščejo prvine »tragičnosti« v mladinski književnosti: temeljna korektivna 
logika »komike« (smeh kot kritika, kot »poboljševalni ukrep« (isto: 117) zoper 
neprilagojenca) ima tudi v mladinski komediji vzgojno funkcijo, ki se razvidno zrcali 
predvsem v Golievih igrah, kasneje pa jo vedno bolj očitno zamejuje samotema-
tizacija gledališke spektakelskosti. 

1.7 Druga zanimiva ugotovitev je, da se komično v mladinski igri povezuje s 
pravljičnostjo, in sicer bodisi na ravni likov in vsebine (npr. Golieva mladinska 
dramatika) bodisi na ravni posameznih medbesedilnih drobcev (npr. Suhodol-
čanove Norčije v gledališču). Tako bi bilo mogoče v zgodovini mladinske gledališke 
igre zaslediti celo poseben žanr, tj. mladinsko pravljično komedijo. Prepoznavna 
je po dogajalni zgradbi in likih, značilna zanjo pa je tudi poudarjena etična spo-
ročilnost, a brez neposredne vzgojnosti (tako pri R. Pečjaku, F. Milčinskem in 
P. Golii). Seveda pa raziskava žanrskih določil mladinske pravljične komedije 
presega okvir pričujočega članka in kliče po specialni ter poglobljeni samostojni 
raziskavi. 



2 Navedenke 

H Bergson, 1977: Esej o smehu, Ljubljana, Slovenska matica (Filozofska knjižnica, 17). 
R Breuer, 1988: Tragische Handlungsstrukturen, Eine Theorie der Tragodie, Miinchen, Wilhelm 
Fink. 
A Dictionary of Literary Terms, 1979, London, Andre Deutsch. 
F Filipič> 1959: Opombe in spremna beseda, V: Otroške in mladinske igre, Ljubljana, Mladinska 
knjiga. 
H D Gelfert, 1995: Die Tragodie, Theorie und Geschichte, Gottingen, Vandenhoek&Ruprecht. 
J Hrstič, 1984: Problem tragedije', V: Teorija tragedije, prir. Z. Stojanovič, Beograd, Nolit (Knji-
ževnost i civilizacija). 
B Jovič, 1990: Fantastika, prev. M. Bogataj, Ljubljana, Literatura, 8. 
Kmecl 1996: Mala literarna teorija, Ljubljana, Mihelač in Nešovič. 
M Kobe, 1987: Pogledi na mladinsko književnost, Ljubljana, Mladinska knjiga (Otrok in knjiga) 
F. Koblar, 1973: Slovenska dramatika, 2. knjiga, Ljubljana, Slovenska matica. 
J Kos 1981: Morfologija literarnega dela, Ljubljana, Državna založba Slovenije (Literarni leksikon, 
15) 
J Kos, 1983: Očrt literarne teorije, Ljubljana, Državna Založba Slovenije. 
Literatura, 1984: Leksikon Literatura, Ljubljana, Cankarjeva založba. 
L. Kralj, 1970: Literatura Slavka Gritma, Ljubljana, Slovenska akademija znanosti in umetnosti 
(Razprave, VII). 
V. Kralj, 1964: Dramaturški vademekum, Ljubljana, Mladinska knjiga (Kozmos, 17). 
Lexikon der Kinder- und Jugendliteratur, 1984: Weinheim/Basel, Beltz. 
O. Mandel, 1961: A Definition ofTragedy, New York, New York University Press. 
O. Mann, 1984: Tragično kao sadržaj poetske umetnosti i skustva, prev. D. Gojkovič; V: Teorija 
tragedije, prir. Z. Stojanovič, Beograd, Nolit (Književnost I civilizacija). 
H. Markievvicz, 1977: Glavni problemi literarne vede, prev. N. Jež, Ljubljana, Državna založba 
Slovenije. 
D. Pirjevec, 1964: Ivan Cankar in evropska literatura, Ljubljana, Cankarjeva založba. 
D. Poniž, 1994: Tragedija, Ljubljana, Državna založba Slovenije (Literarni leksikon, 42). 
R. Prelevič, 1979: Poetika dečje književnosti, Mostar, Prva književna komuna (Pogledi). 
Rečnik književnih termina, 1985: Beograd, Nolit. 
Rodari, 1977: Srečanje z domišljijo, Ljubljana, Mladinska knjiga (Otrok in knjiga). 
M. Šolar, 1989: Teorija književnosti, Zagreb, Školska knjiga. 
Z. Stojanovič, 1984: Pitanje tragedije; V: Teorija tragedije, prir. Z. Stojanovič, Beograd, Nolit 
(Književnost I civilizacija). 
M. Zupančič, 1987: Problematika tragedije, Maribor, Obzorja. 

Summary 
TRAGIC, COMIC, GROTESQUE IN CHILDREN'S LITERATURE 

Since ali three notions appear in style-typological as well in genre-developing literary 
researches it is not simple to answer the question what is believed to be tragic, comic and 
what grotesque. The review of youth plays shows only a small group of plays that can be 
linked with tragic and grotesque. There are essentially more comic texts. Comic perspective 
expands mainly in modern youth drama, while in older literature melodramatic or moral 
and religious educational literary patterns prevail. 

Prevod/Translated by: Bojana Panevski 



M a r j a n a K o b e 
Ljubljana 

TRAGIČNO IN MORALNOVZGOJNA FUNKCIJA 
LITERARNIH BESEDIL ZA MLADINO V 19. STOLETJU 

V 19. stoletju izstopa v mladinski književnosti na Slovenskem vzorec literarnega 
besedila, ki z otroškim glavnim literarnim likom in s tematizacijo otroškega vsak-
danjega življenja v največji možni meri izpričuje svojo intencionalnost, se pravi 
namembnost otroški ciljni skupini.1 

Ta literarni vzorec - naj gre za pesem, kratko zgodbo ali igro - funkcionira 
poudarjeno moralnovzgojno, in sicer na tri načine: bodisi kot moralni zgled bodisi 
kot moralno svarilo, ali pa gre za kombinacijo moralnega zgleda in svarila v istem 
besedilu. V prvi različici, se pravi v moralnem zgledu, je otroški glavni literarni lik 
nosilec kreposti in vrstniškemu bralcu zgled za posnemanje; v drugi različici, se 
pravi v moralnem svarilu, je otroški glavni literarni lik nosilec nenravne drže in 
zato vrstniškemu bralcu moralno svarilo; v tretji različici, v kateri gre za kombi-
nacijo moralnega zgleda in svarila v istem literarnem besedilu, dva otroška lika 
praviloma utelešata pozitivno nravno držo in njeno nasprotje kot moralni vzor in 
svarilo vrstniškemu bralcu.2 

Ta tip fikcionalnega besedila se je z vsemi tremi različicami na Slovenskem 
utrdil po zaslugi dveh literarnih matric, ki sta iz evropskega literarnega prostora 
stopili na naša tla prek nemškega jezikovnega območja: prva matrica se je na 
Slovenskem pojavila že v 18. stoletju, druga pa v 19. stoletju. Prva matrica je nemški 
razsvetljenski literarni vzorec iz 18. stoletja; druga matrica je bidermajerska deseku-
larizirana varianta razsvetljenskega vzorca, kakršno je v mladinski književnosti na 
Nemškem in Avstrijskem v prvi polovici 19. stoletja uveljavil (predvsem) Chr. 
Schmid.3 

Nemški razsvetljenski vzorec se je s prevodi nemških predlog, pesemskih in 
proznih, pojavil na Slovenskem v zadnjih treh desetletjih 18. stoletja po zaslugi 
terezijanske reforme osnovnega šolstva in z njo povezane sekularizacije moralnega 
poduka otrok: prevode zgledov tega vzorca najdemo v najstarejših ohranjenih 

1 Razprava se opira na izsledke doktorske disertacije M. Kobe: Mladinsko slovstvo na Slo-
venskem od njegovih začetkov do srede 19. stoletja. Vedež in začetki umetnega mladinskega 
slovstva s posvetno vsebino. Univerza v Ljubljani 1992. Prim. tudi M. Kobe: Začetki posvetnega 
mladinskega slovstva na Slovenskem. - Zbornik Slavističnega društva Slovenije, 4, Zavod 
Republike Slovenije za šolstvo in šport, Ljubljana 1994, 15-27. 

2 Prav tam. 
3 Prav tam. 



nemško-slovenskih in samo slovenskih abecednikih in berilih. Še utrdil pa se je 
n e m š k i razsvetljenski vzorec v prvih treh desetletjih 19. stoletja, saj so prevodi in 
priredbe nemških pesemskih in proznih besedil tega vzorca obvladovali na Slo-
venskem posvetno berivo v učbeniških publikacijah kakor tudi v zunajšolskih t. i. 
p r e m i j s k i h knjižicah vse do tridesetih let 19. stoletja. V tridesetih letih 19. stoletja 
je po Slomškovi zaslugi za kontinuiteto istega literarnega vzorca moralnovzgojnega 
besedila z otroškim glavnim likom poskrbel prevodni repertoar Schmidove različice 
kratke zgodbe za otroke. Schmidova matrica, ta bidermajerska desekularizirana 
varianta razsvetljenskega vzorca, je na Slovenskem delovala produktivno vso drugo 
polovico 19. stoletja in še čez. Prvi rezultati njenega vpliva na izvirno slovensko 
besedno produkcijo za mladino pa so se pokazali v štiridesetih letih, saj je v alma-
nahu Drobtince (1846-), predvsem pa v prvem slovenskem mladinskem časopisu 
Vedež (1848-1850) spodbudila prve poskuse izvirne slovenske pesemske in prozne 
produkcije po tem vzorcu. Tako smemo ugotoviti, da se je v štiridesetih letih 19. 
stoletja na linijo dotlej zgolj prevedenega repertoarja moralnovzgojnih pesemskih 
in proznih besedil z otroškim glavnim likom priključila izvirna slovenska pesemska 
in prozna produkcija, sledeča Schmidovi recepciji reprezentat ivnega nemškega 
razsvetljenskega modela.4 Prve igre za otroke — prevedene in izvirne slovenske — 
prav tako navezujoče na Schmidovo recepcijo razsvetljenskega vzorca igre za otroke 
iz 18. stoletja, so se pojavile šele v sedemdesetih letih 19. stoletja v drugem sloven-
skem mladinskem časopisu Vrtec.5 

Schmidova matrica je od nemškega razsvetljenskega vzorca iz 19. s tolet ja 
obenem s tipološkimi, strukturnimi, morfološkimi in motivno-tematskimi značil-
nostmi prevzela tudi njegova idejna izhodišča.6 In prav ta idejna izhodišča so vredna 
naše natančnejše osvetlitve, saj so še kako relevantna v zvezi z našo temo, se pravi 
v zvezi s spraševanjem o kompatibilnosti oziroma nekompatibilnosti pojma »tra-
gično« z moralnovzgojnim .besedilom z otroškim glavnim likom, tem osrednjim 
literarnim vzorcem v mladinski književnosti 19. stoletja na Slovenskem. 

Idejnim izhodiščem nemškega razsvetljenskega vzorca fikcionalnega besedila 
za otroke iz 18. stoletja je botrovala vzgojna doktrina fi lantropinizma.7 Filan-
tropinizem je opozarjal, da je človek rezultat vzgoje, zato da je z vzgojo otroka treba 
pričeti že od majhnega, da se morebitne pregrehe ne bi zakoreninile v otroku ali 
celo razrasle v razvado, ki jo je kasneje težko odpraviti. Pravočasno je potrebno 
zatreti vsakršen negativen moralni nagib v otroku, zato je zanj samo koristno, da 
mu odrasli vzgojitelji začnejo čim prej krotiti in omejevati lastno voljo (samovoljo). 
Privzgajanje samoobvladovanja, ki da se odraža v otrokovi popolni podreditvi 
lastnih želja in poželenj volji odraslega vzgojitelja, naj bi imel za otroka ogromen 
pomen za vse življenje, kajti samo tisti, ki s e j e odpovedovanju privadil že v najzgod-
nejšem otroštvu, bo kasneje brez težav gospodar nad svojimi afekti in strastmi in 
bo dosegel trajen dušni mir, ki je predpogoj življenjske sreče (Gliickseligkeit — 
eudaimonia). S tem ko se otrok od malega navaja na brezprizivno poslušnost in 
pokorščino (Gehorsamkeit) staršem in vzgojiteljem ter na njihovo brezpogojno 

4 Prav tam. 
5 I. Saksida: Umeščenost mladinske dramatike v slovensko književnost. Doktorska disertacija. — 

Univerza v Ljubljani 1995. Prim. predvsem pogl. Zgodovina slovenske mladinske gledališke igre. 
6 Glej op. 1-4. 
7 Prim. A. Pinloche: Geschichte des Philanthropinismus. -Leipzig 1914. 



avtoriteto, se uči krotiti svoje nagone in želje in bo kasneje njegovemu prebujenemu 
razumu nadzor nad strastmi bistveno olajšan. Toda filantropinistična teorija vzgoje 
priznava ob brezprizivni avtoriteti odraslih tudi drugo plat vzgojiteljevega odnosa 
do otrok: zaupnost, razumevanje, strpnost. Hkrati z uveljavljanjem svoje avtoritete, 
naj bi odrasli vzgojitelji stremeli tudi k zaupnemu, na strpnosti in razumevanju 
osnovanem odnosu do otroka. Glavna maxima filantropinistične teorije vzgoje je 
bila, »dass man sich zur Empfanglichkeit der Kinder herablassen miisse« - spustiti 
se je potrebno na raven dovzetnosti, dojemljivosti, ki jo zmore otrok. Z razume-
vajočo avtoriteto torej in izrabljajoč otrokov »gon po posnemanju«, naj vzgojitelj 
navaja otroke na nravno držo, saj na stopnji otroštva še ni mogoče računati na 
razviti razum in s tem na resnično nravno ravnanje. Otrok je sposoben samo posne-
mati vzorce: »gon po posnemanju« je otroku imanenten. Ker je otrok sposoben 
posnemati zgled, bodi odrasli vzgojitelj otroku živ zgled nravnega vedenja. Vzgojna 
moč zgleda se zdi filantropinistom neprecenljiva. 

Tako je vzgojna teorija filantropinizma v zadnji tretjini 18. stoletja odprla na 
Nemškem vrata fikcionalni besedni tvornosti za mladino, ko je propagirala metodo 
zgleda - die Exempelmethode - in ob živem zgledu staršev/vzgojiteljev opozarjala 
na učinkovitost fikcionalnih besedil (pesmi, pripovedi, iger), vendar takih, ki so 
sicer »izmišljene« (erdichtet), vendar verjetne (glaubhaft), potemtakem brez iracio-
nalnih, čudežnih prvin. 

V zvezi z moralnovzgojno učinkovitostjo fikcionalnih besedil na način moral-
nega zgleda ali svarila, je filantropinistična vzgojna doktrina opozarjala na kate-
gorijo »kratkočasnosti«: poudarjala je, da moralnovzgojno besedilo na način zgleda 
(ali svarila) vzgojno učinkovito funkcionira tudi zato, ker pesem, pripoved, igra 
pomeni otroku vir kratkočasja, zabave, oddiha, doživljajskega užitka. Opozoriti 
kaže, da je kategoriji »kratkočasnosti« pedagoško težo v nemškem jezikovnem 
prostoru prva priborila vzgojna doktrina filantropinizma: vsaj na teoretični ravni 
je uravnovesila kategoriji »podučnosti« in »kratkočasnosti«, pač v duhu maxi'me 
»spustiti se na raven dojemljivosti otroka«. V duhu te maxime je filantropinistična 
pedagoška misel tudi vztrajala, naj fikcionalni teksti, če naj funkcionirajo na način 
moralnega zgleda ali svarila, izhajajo iz izkušenjskega sveta otrok, tematizirajo naj 
otroški vsakdanjik. Zato naj bodo otroci glavni literarni liki v zgodbah, pesmih, 
igrah - in tako najprepričljivejši moralni zgled (ali svarilo) vrstniškim bralcem. 

Ti nazori izhajajo iz filantropinističnih pogledov na moralno vzgojo, ki naj bi v 
otroštvu obravnavala le tiste kreposti in pregrehe, ki zadevajo otroško nravno držo. 
To filantropinistično načelo je v nemški mladinski književnosti 18. stoletja sprožilo 
razmah pesmi, pripovedi in iger z otroškimi glavnimi liki - torej prav razsvetljenski 
vzorec, ki ga na tem mestu obravnavamo - in obenem tudi utrdilo značilni topos 
glavnega otroškega literarnega lika: ta je projekcija odraslih vzgojnih želja in 
hotenj. Kadar je otroški literarni lik vzor kreposti, pač po filantropinističnem 
nravnem katalogu za otroke (Tugendkatalog fiir Kinder), naj bi vrstniškemu bralcu 
bil identifikacijski objekt in mu pomenil vzor za posnemanje; analogno se ob liku 
vzornega otroka pojavi tudi njegovo nasprotje - spet v funkciji zgleda, tokrat 
svarilnega.8 

Ista idejna izhodišča filantropinistične teorije vzgoje botrujejo v nemškem 
razsvetljenskem vzorcu tudi liku odraslega vzgojitelja: kadar se le-ta pojavi v bese-

8 Glej op. 1-4 . 



dilu kot oče, mati, učitelj, funkcionira kot brezprizivna nravna avtoriteta, obenem 
a ostaja »der Kinderfreund«, prijatelj otrok, ko pooseblja filantropinistično razu-

mevajočo in zaupno držo do glavnega otroškega lika.9 

Vrline in pregrehe, ki jih prek glavnih otroških literarnih likov tematizira 
nemški razsvetljenski vzorec, se zvesto držijo Tugendkataloga za otroke, kakršnega 
e kot otrokom dostopnega in zanje koristnega afirmirala filantropinistična teorija 

vzeoje. Tako je v nemškem razsvetljenskem vzorcu iz 18. stoletja, sledeč filantro-
oinističnemu Tugendkatalogu za otroke, kot temeljna otroška vrlina praviloma 
tematizirana brezpogojna poslušnost in pokorščina staršem/vzgojiteljem, nadalje 
pridnost in delavnost, ustrežljivost in prilagodljivost, hvaležnost, velikodušnost, 
sestrska in bratovska ljubezen, usmiljenje do sočloveka in do živali, skromnost, 
s r a m e ž l j i v o s t , prijateljstvo. Med tematiziranimi pregrehami je - po analogiji - na 
prvem mestu nepokorščina staršem/vzgojiteljem, nadalje samovolja in trma, lenoba, 
bojazljivost, lažnivost, nečimrnost, krutost, ki se kaže zlasti kot mučenje živali, 
veseljaštvo in postopaštvo, vraževernost ter vsakršne neprimerne igre, zlasti igre 
za denar. Razumljivo torej, da je - sledeč idejnim izhodiščem filantropinistične 
teorije vzgoje - lik vzornega otroka v pesmih, zgodbah, igrah po nemškem razsvet-
ljenskem vzorcu iz 18. stoletja kot projekcija vzgojnih želja in hotenj odraslih 
praviloma ljubeče pokoren staršem in drugim odraslim vzgojiteljem. Kot projekcija 
odraslih vzgojnih želja in hotenj je pozitivni otroški literarni lik ozaveščen o potreb-
nosti in koristnosti vzgojnega vodstva odraslih, samokritično je sposoben reflektirati 
svojo moralno držo in pripravljen priznati vsakršno napako, storjeno v otroški 
neizkušenosti: vsak hip se je pripravljen poboljšati v ljubeči pokorščini odraslim. 
Ljubečo pokorščino in poslušnost staršem/vzgojiteljem poudarjajo tudi literarna 
besedila, ki kot osrednjo problematizirajo kako drugo otroško krepost: pokorščino 
staršem poudarjajo ta besedila kot osnovo, iz katere izhajajo vse druge pozitivne 
nravne lastnosti glavnega otroškega literarnega lika.10 To z drugimi besedami 
povedano pomeni, da že idejno izhodišče, katerega rezultat so besedila nemškega 
razsvetljenskega vzorca - ta hip mislimo na zgled za posnemanje - onemogoča 
otroškemu liku, da bi se znašel v položaju, ki bi ga bilo mogoče razbirati kot 
tragičnega. 

Če v zgledu za posnemanje ni možna tragična situacija, ni možnosti za kakršne-
koli prvine tragičnega - kaj pa svarilen zgled? 

V nemškem razsvetljenskem vzorcu moralnega svarila (na način pesmi, pripo-
vedi, igre) nastopa otroški literarni lik, ki mu negativno nravno držo določajo 
pregrehe, ki so kontrastne vrlinam iz filantropinističnega Tugendkataloga za otro-
ke: tako je negativen otroški lik v svarilnem zgledu praviloma nepokoren staršem 
in drugim odraslim vzgojiteljem, neubogljiv, trmast in samovoljen, len, nemaren, 
krut, kar se največkrat kaže v mučenju živali, zlasti ptic, vraževeren je, igra se 
neprimerne in nedovoljene igre.11 

Na tem mestu se bo opcija naše razprave zožila na natančnejšo obravnavo 
proznega besedila, da ne bi prekoračila dogovorjenega obsega. Zanimala nas bo 
kratka zgodba z otroškim glavnim likom, ki funkcionira na način moralnega svarila 
vrstniškemu bralcu. Ta tip moralične zgledne zgodbe je imel že v nemškem raz-

9 Glej op. 1—4. 
10 Glej op. 1-4. 
11 Glej op. 1—4. 



svetljenskem vzorcu iz 18. stoletja poudarjen status in je poznal tri različice doga-
jalne sheme: 

1. negativen otroški lik ne sprevidi svoje nenravne drže in propade; 
2. negativen otroški lik sprevidi svojo negativno nravno držo, toda prepozno; 
3. negativen otroški lik pravočasno sprevidi svojo negativno nravno držo in se 

poboljša: v takem primeru svarilen zgled preide v zgled za posnemanje.12 

Primere vseh treh različic dogajalne sheme najdemo že v 18. in v začetku 19. 
stoletja tudi na Slovenskem, in sicer v prevodnem repertoarju primerov nemškega 
razsvetljenskega vzorca. Najpogostejši so primeri prve različice dogajalne sheme: 
teksti tega tipa so v zvezi z vprašanjem o tragičnem ta hip najaktualnejši tudi za 
nas, nenazadnje gre v njih za propad, za življenjsko katastrofo glavnega otroškega 
lika. 

Tako v številnih zgodbah iz dvojezičnega berila Kleine Erzalungen/Majhine 
perpovedvanja (1809) negativne otroške literarne like zaradi nenravne drže doleti 
propad, življenjska katastrofa: v enem izmed svarilnih zgledov deček Andrejček 
zaradi neposlušnosti in nepokorščine staršem utone v vaškem vodnjaku; v drugem 
dečka Miklavžka doleti grozovita smrt, ker je mučil živali - njegov konec je v slogu 
razsvetljenskega verizma drastično prikazan vrstniškemu bralcu: »oči so mu debelu 
vun stale, jezik mu je vun molel inu čeva so mu iz trebuha mahale«.13 

Ali je mogoče iskati prvine tragičnega v otroškem liku, ki propade, ki ga doleti 
grozovita smrt? Odgovor je negativen. Negativen zato - tako je sporočilo tekstov 
mlademu bralcu - ker je otroški literarni lik svojo katastrofo, svoj propad izzval z 
negativno nravno držo: smrt in vse predsmrtne fizične in psihične muke so ga 
doletele kot zaslužena kazen za nenravno držo, v naših dveh primerih za ne-
poslušnost in nepokorščino staršem (prva zgodba) oz. za kruto mučenje živali 
(druga zgodba). Tako nepokorščina staršem kot mučenje živali sta temeljni pregrehi 
iz filantropinističnega nravnega kataloga za otroke. 

Z drugimi besedami povedano: v obeh navedenih primerih je otroški literarni 
lik propadel zaradi nesreče, ki jo je zakrivil sam. Tragično pa je, če povzamemo 
Aristotela po Kmeclovem navedku,14 kadar zadene junaka nesreča, ne da bi jo 
zakrivil sam, to je, če ta nesreča ni kazen za njegov greh. Andrejčkova in Ma-
tevžkova življenjska katastrofa pa je prikazana kot zaslužena kazen za njuni pre-
grehi. 

V nemškem razsvetljenskem vzorcu moralnega svarila, ki se konča s propadom, 
s katastrofo glavnega otroškega lika, svojo nesrečo otroški lik zmerom povzroči 
sam. Tako tudi ta tip teksta ne omogoča prvin tragičnega: ni mogoče govoriti o 
tragičnih potezah značaja otroškega lika, ni mogoče razbirati tragičnega doživetja, 
tragične dileme junaka, ni sledu o tragični perspektivi ipd. Skratka, ni mogoče 
govoriti o tragični zgodbi - govoriti je mogoče o žalostni zgodbi. Tako ni naključje, 
da sredi 19. stoletja prvi slovenski časopis za mladino Vedež (1848-1850) pod-
naslavlja moralnovzgojne zgodbe na način svarilnega zgleda s terminom »žalostna 
zgodba«, sledeč formulaciji »traurige Begebenheit«, ki jo najdemo kot podnaslov 

12 Diss. M. Kobe, poglavje »Izmišljena zgodba« iz sočasnega vsakdanjega življenja - Zgodba z 
otroškim glavnim likom. 

13 J. Debevec, prev.: Kleine Erziihlungen. - Majhine perpovedovanja. - v Lublani 1890. Zgodbi 
št. 18 in št. 77. 

14 M. Kmecl: Mala literarna teorija. Ljubljana 1976, str. 215. 



k istemu tipu proznih besedil v sočasnih mladinskih časopisih na Nemškem in 
Avstrijskem.15 

Žalostna zgodba - ne pa tragična - je svarilen zgled tudi takrat, kadar se 
nesreča, ki jo je zakrivil otroški lik sam, ne konča s smrtjo le-tega, naj gre za primere 
iste različice dogajalne sheme ali pa za tisto različico dogajalne sheme, po kateri 
se otroški lik, ki je najprej nravno spodrsnil, zave svoje napake, vendar prepozno. 
Slovenski prevodni reper toar nemškega razsvetljenskega vzorca iz 18. s tolet ja 
prinaša številne pr imere te različice dogajalne sheme v tipu svarilnega zgleda. 
Tipičen primer je npr. zgodba o Urški, ki se prepozno kesa, ker ji je zrasla grba, 
ker je (kljub materinim opominom) pestovala bratca samo na eni roki; podobno se 
v neki drugi zgodbi deček Krištof, prepozno sramuje nezgledne drže, saj ga učitelj 
za nemir, ki ga je bil deček povzročal v razredu, kaznoval z oslovsko klopjo.16 

V nemškem razsvetljenskem vzorcu moralične zgledne zgodbe iz 18. stoletja 
zaradi idejnih izhodišč, ki so mu botrovale, potemtakem ni mogoče govoriti o pojmu 
»tragičnega«, marveč le o pojmu »žalostnega«, in še to samo v svarilnem zgledu. 

Kaj pa Schmidova bidermajerska desekularizirana varianta in pojem »tra-
gičnega«? V njej, precizneje, v njeni varianti svarilnega zgleda, smo lahko s še manj 
upanja na sledi prvinam tragičnega. Kako to? 

Ko Schmid v svoji različici moralične zgledne zgodbe za otroke1 7 prevzema vse 
tri tipe iz 18. stoletja: zgled za posnemanje, svarilen zgled ter kombinacijo moral-
nega zgleda in moralnega svarila v istem literarnem besedilu, daje poudarek prav 
tipu moralnega svarila. V kratki svarilni zgodbi ohranja vse tri različice dogajalne 
sheme, ki jih je bil izoblikoval prvotni nemški razsvetljenski vzorec iz 18. stoletja. 
Med prevzetimi dogajalnimi shemami je Schmidu najljubša prva, se pravi tista, po 
kateri otroški lik med potekom dogajanja ne spregleda svoje nenravne drže in je 
kaznovan, pogosto s katastrofo, s smrtjo. To izpričujejo Schmidove Lehrreiche kleine 
Erzahlungen (1824/1827) v dveh delih, ki sta v slovenskih prevodih Slomškovih 
bogoslovcev sicer dobila samovoljno predrugačena naslova: prvi del ima naslov 
Prijetne perpovedi za otroke (1832), drugi del pa Kratkočasne pravljice otrokam v' 
podvučenje (1835). 

V primerjavi s prvotnim nemškim razsvetljenskim vzorcem iz 18. stoletja, 
katerega prevzema, izpričuje Schmidova bidermajerska desekularizirana varianta 
ob moralnovzgojni tudi močno verskovzgojno funkcijo: tako je nravnemu katalogu 
za otroke iz 18. stoletja, ki ga Schmid zvesto prevzema in tematizira v svojih 
zgodbah, vključno s poglavitno razsvetljensko otroško vrlino - ljubečo pokorščino 
staršem in drugim odraslim vzgojiteljem - pridružena otroška pobožnost kot zna-
čilna prvina vsakršne zgledne nravne drže; in obratno: nemoralna drža otroškega 
literarnega lika praviloma rezultira tudi iz nepobožnosti. Poudarjena verskovzgojna 
funkcija je specifični razpoznavni znak Schmidove matrice. 

Schmid, ta »katoliški razsvetljenec«, kot ga precizno označuje A. B. Baum-
gartner,18 je bil v Sailerjevem duhu prepričan o centralni vlogi religije pri vzgoji 

15 Diss. M. Kobe, str. 171. 
16 J. Debevec: Kleine Erzahlungen. - Majhine perpovedvanja. V' Lublani 1809, Zgodbi št. 5. in št. 

22. 
17 Diss. M. Kobe, str. 241-260, poglavje: Vzorec Chr. Schmida. 
IS A. B. Baumgartner: Gibt es eine Geschichtsschreibung der deutschen Jugendliteratur? V: Jugend-

literaturforcschung international. Frankfurter Kolloquium 1969, str. 81. 



mladine. To idejno izhodišče se v njegovem berilu Lehneiche kleine Erzahlungen 
odraža kot proces, ki ga W. Pape označuje kot desekularizacijo nemške razsvetljen-
ske moralične zgledne zgodbe za otroke iz 18. stoletja.19 Z ugotavljanjem desekula-
rizacije, ki da s e j e v nemškem jezikovnem prostoru najbolj razvidno realizirala prav 
s Schmidovim vzorcem, se W. Pape pridružuje sodbi Sengleja, da je Schmid s svojo 
besedno tvornostjo za mladino tipičen predstavnik restavracijskega časa bider-
majerja: Sengle uveljavlja izraz »Kinderbiedermeier«. Ta da je v obilni meri revita-
liziral literarne vzorce iz obdobja razsvetljenstva na ta način, da jih je desekula-
riziral, se pravi, da je njihovo sporočilo uskladil s katoliškim dekalogom.20 Tako 
dobi razsvetljensko razumljena kategorija moralne pregrehe, ki jo zakrivi otroški 
literarni lik v tipu svarilnega zgleda s Schmidovo katoliško pojmovano versko-
vzgojno korekcijo še potencirano težo: težo zaresnega in brezprizivnega greha. 

V Schmidovi različici svarilne zgodbe za otroke je nespregledljivo dvoje: prvič, 
da otroški literarni lik nravno praviloma zdrsne tudi zaradi nepobožnosti, in drugič, 
da zasluženo kazen za nesrečo, ki si jo je otroški lik povzročil sam, uravnava božja 
previdnost. Drugače povedano: odrešenje grešnega otroškega lika ni odvisno od 
njega samega, marveč od milosti božje. Tipičen primer procesa desekularizacije 
prvotnega razsvetljenskega vzorca, ki povsem onemogoča pojav tragičnega, in 
obenem primer vztrajanja v tradiciji prvotnega razsvetljenskega vzorca je Schmidov 
svarilni zgled Ptičje gnezdo:21 Otroška pregreha, ki jo v razsvetljenski tradiciji 
zgodba šiba, je mučenje ptic; nravna deviacija otroškega lika v odnosu do živali je 
zvesto po razsvetljenskem Tugendkatalogu za otroke utemeljena z otrokovo nepo-
korščino staršem. Pregreha otroškega lika je tudi kaznovana na tradicionalen način 
— s smrtjo: razsrjena ptičja starša maščujeta ubitega mladiča tako, da izkljujeta oči 
deškemu liku, ki mu je bilo v zabavo loviti ptice in jim iztikati oči. Tekst na način, 
znan iz prvotnega razsvetljenskega vzorca iz 18. stoletja, nakazuje, da rezultira 
pregreha otroškega literarnega lika iz njegove nepokorščine staršem. Obenem pa 
je ta otrokova pregreha — v duhu bidermajerske desekularizacije — utemeljevana z 
umanjkanjem pobožnosti, saj vrstniški bralec izve, da se otroški literarni lik na 
tihem norčuje iz materinih svaril, da ga bo za nenravno držo kaznoval Bog. Zgod-
beno sporočilo želi poudariti, da se je v strahotni, a zasluženi kazni, ki sta jo za 
kruti odnos otroškega lika do živali izvršila ptičja starša, udejanila Božja previdnost. 

Navedem primer Schmidovega vzorca proznega svarilnega zgleda za otroke nas 
opozarja, da tudi pri tej različici ni sledu o kategoriji tragičnega, o tragičnem 
junaku, tragični perspektivi, tragični dilemi ipd. Zato prvin tragičnega pač ne 
moremo pričakovati v prvih poskusih izvirne slovenske prozne produkcije, saj s e j e 
le-ta vzorovala pri Schmidovi matrici, točneje, pri Schmidovi različici prvotnega 
nemškega razsvetljenskega vzorca iz 18. stoletja. 

Dokaz, kako je kratka moralična zgledna zgodba za otroke v almanahu Drob-
tince (1846—), predvsem pa v prvem slovenskem mladinskem časopisu Vedež (1848— 
1850) prek Schmidove matrice prevzemala konvencijo in s tem idejno izhodišče 
nemškega razsvetljenskega vzorca iz 18. stoletja okrepljenega s Schmidovo versko-

19 W. Pape: Das literarische Kinderbuch. Studien zur Entstehung und Typologie. — Berlin, New 
York 1980, str. 78. 

20 F. Sengle: Biedermeierzeit. Deutsche Literatur im Spannugsfeld zwischen Restauration und 
Revolution 1815-1848. - Stuttgart 1971-1980. Bd I, str. 157, 159-161. 

21 Chr. Schmid: Prijetne perpovedi za otroke, zgodba št. 37. Prim. diss. M. Kobe, str. 241—260. 



vzgojno vnemo, je že navzočnost vseh treh tipov besedila: moralnega zgleda, moral-
nega svarila in kombinacije moralnega zgleda in svarila v istem proznem besedilu.22 

Kot v prvotnem nemškem razsvetljenskem vzorcu in pri Schmidu tudi v Vedežu 
izstopa svarilna zgodba; po šmidovsko poudarjeno je navzoča prva različica doga-
jalne sheme, se pravi tista, v kateri se otroški glavni literarni lik ne zave svoje 
negativne nravne drže in drastično propade: kajpak zaradi nesreče, ki jo je povzročil 
oz. zakrivil sam; tako je njegova nesreča zaslužena kazen za njegovo pregreho. Ne 
gre torej za tragično, kvečjemu za žalostno zgodbo, čeprav je drastična kazen, ki 
doleti glavni otroški literarni lik pogosto smrt. 

Smrtna kazen doleti v kratki zgodbi Luke Svetca-Podgorskega Ne muči žival!23 

glavni otroški literarni lik zaradi mučenja živali, torej za pregreho, šibano že v 
prvotnem nemškem razsvetljenskem modelu iz 18. stoletja in zatem v Schmidovi 
desekularizirani različici iz 19. stoletja: dvanajstletni Svetčev otroški lik Miha je 
tudi sicer nepokoren očetu, svojeglav in trmast, zato ni nič čudnega, d a j e tudi krut 
do živali. Doživi strašne telesne muke in smrt. V Kožuhovi svarilni zgodbi Duh v 
mlaki24 umre devetletni Matevžek zaradi neubogljivosti in nepokorščine očetu: 
kljub očetovi prepovedi se gre otroški literarni lik igrat k vrstniku v pol ure odda-
ljeni kraj, ob povratku usodno zablodi in utone. Dečkova nepokorščina staršem 
sproži njegovo smrt in celo smrt njegove sestrice, ki ga gre iskat, zatem pa še smrt 
užaloščenega očeta! Skratka, katastrofa cele družine. Tretji primer: Glavni otroški 
literarni lik v Praprotnikovi zgodbi Lukec in njegove bergle25 je nepokoren staršem 
in straši majhne otroke. Tako, kljub očetovim nenehnim opominom, nekoč do smrti 
prestraši bratca. Kazen za nravno pregreho je smrtna, pred tem glavni otroški lik 
Lukec zaradi silne psihične stiske celo znori! 

V vseh treh navedenih primerih doživi vrstniški bralec propad otroškega glav-
nega literarnega lika, pred tem pa spremlja njegove strašne fizične muke, silne 
psihične stiske in celo norost! Pred očmi otroškega bralca propade celotna družina 
glavnega otroškega literarnega lika! Na videz idealne možnosti za razvoj prvin 
tragičnega. Res samo na videz. Idejno izhodišče, ki ga je temu vzorcu literarnega 
besedila v 18. stoletju v nemškem jezikovnem prostoru koncipiral filantropinizem 
in ki ga je v 19. stoletju specifično dopolnila še verskovzgojna intenca, nam tudi v 
zvezi s tovrstnimi izvirnimi slovenskimi besedili ne dovoljuje govoriti o tragičnem, 
kvečjemu o žalostnem, o žalostnih zgodbah, o žalostnih dogodkih — »traurige: 
Begebenheiten« podnaslavljajo nemški mladinski časopisi Vedeževega časa kratke 
zgodbe za otroke tega tipa. Analogijo, kar zadeva idejno izhodišče in njegovo 
konkretizacijo v proznih besedilih, se da potegniti ob glavnini slovenske izvirne 
prozne produkcije za otroke v drugi polovici 19. stoletja. To dejstvo potrjuje po-
svetno prozno berivo v oficialnih učbenikih druge polovice 19. stoletja in tudi v 
neoficialnih učbeniških pripomočkih oz. zunajšolskih publikacijah. Tipična primera 
slednjih sta npr. Praprotnikov Darek pridni mladosti26 v šestdesetih letih in drugi 
slovenski mladinski časopis Vrtec od sedemdesetih let naprej. 

22 Glej op. 12. 
23 Vedež I, 4. list, str. 25-27. 
24 Vedež II, 18. list 1. pol., str. 139-140. 
25 Vedež II, 15. list, str. 114—116. 
26 A. Praprotnik: Darek pridni mladosti. I—III. - Ljubljana 1861-1864. 



Analogijo, kar zadeva idejno izhodišče in njegovo konkretizacijo v moralno- in 
verskovzgojnih besedilih, izpričuje tudi izvirna (izvirnejša) pesemska produkcija v 
19. stoletju: Staničeve Pesmi deklice, katera je v šolo hodila27 prek pesmi za otroke 
v almanahu Drobtince in prvem slovenskem mladinskem časopisu Vedež,28 nadalje 
v učbeniških publikacijah, v Slomškovih pesmaricah in od sedemdesetih let naprej 
v drugem slovenskem mladinskem časopisu Vrtec. Schmidova matrica, točneje, 
Schmidova recepcija nemškega razsvetljenskega vzorca moralnovzgojnega besedila 
— pesemskega in proznega — ostaja, s Schmidovim razsvetljenskim sentimentaliz-
mom vred, na Slovenskem konvencija do konca 19. stoletja in še čez. 

Tudi igre za otroke, prevedene oz. prirejene po nemških predlogah in izvirne 
slovenske, ki se začnejo pojavljati od sedemdesetih let 19. stoletja naprej, razo-
devajo tradicijo Schmidove matrice moralnega zgleda ali svarila, ki ga v igrah 
uteleša otroški literarni lik.29 

Tako smemo ugotoviti, da zaradi specifičnih idejnih izhodišč, ki jih izpričuje 
glavnina besedne tvornosti za mladino v slovenskem jeziku v 19. stoletju — sprva 
samo prevodna, od štiridesetih let naprej ob prevodih in priredbah tudi izvirna 
slovenska — ni mogoče govoriti o tragičnem, marveč le o žalostnem. Ali z drugimi 
besedami povedano: pojem »tragično« je nekompatibilen z moralnovzgojno in 
verskovzgojno funkcijo osrednjega literarnega vzorca (pesemskega, proznega, igre) 
v mladinski književnosti na Slovenskem od prvih pojavov intencionalnih besedil za 
otroke v slovenskem jeziku v zadnji tretjini 18. stoletja do konca 19. stoletja. Izjema 
so Otročje igre vpesencah, ki jih je leta 1980 v Vrtcu objavil F. Levstik. Kot radikalni 
premik glede na idejna izhodišča in na njihovo realizacijo začenja ta ciklus pesmi 
za otroke novo literarnozgodovinsko oz. tipološko zgodbo. 

Summary 
TRAGIC AND A MORAL-EDUCATIONAL FUNCTION IN CHILDREN'S 

LITERARY TEXTS IN THE 19TH CENTURY 

The article treats the notion of tragic concerning the central literary pattern in children's 
literature in Slovenia of the 19th century: poetry, prose or drama vvith a child as a main 
character. The authoress proves that tragic is not compatible with the ideal starting-points 
of the pattern and with the moral-educational and religious function of such texts. 

Prevod/Translated by: Bojana Panevski 

27 V. Stanič: Pesem deklice, katera je v šolo hodila. V: Pesme za kmete ino mlade ljudi. V' Gorici 
1822, str. 29. Prim. diss. M. Kobe, str. 110-118. 

28 Prim, diss. M. Kobe, poglavje Tradicija razsvetljenskih vzorcev literarnih, polliterarnih in stvarnih 
sestavkov v Vedežu. 

29 Prim. diss. I. Sakside Umeščenost mladinske dramatike v slovensko književnost, predvsem 
poglavje Zgodovina slovenske mladinske gledališke igre. 



M e t k a K o r d i g e l 
Maribor 

RAZVOJ SPOSOBNOSTI ZAZNAVANJA KOMIČNEGA 

Teze: 

Sposobnost zaznavanja komičnega v literaturi je eden izmed strukturnih ele-
mentov recepcijske sposobnosti, zato veljajo zanjo iste zakonitosti, kakršne veljajo 
za druge strukturne elemente recepcijske sposobnosti: 

1. sposobnost zaznavanja komičnega se razvija, 
2. sposobnost zaznavanja komičnega poteka skladno z otrokovim osebnostnim 

razvojem, 
3. razvoj sposobnosti zaznavanja komičnega poteka tako, da prehaja otrok od ene 

tipične faze razvoja k drugi, 
4. zaporedja faz razvoja sposobnosti zaznavanja komičnega ni mogoče spreminjati 

in posameznih faz ne preskakovati, 
5. trajanje posameznih faz je individualno, 
6. prehodi med posameznimi fazami so zabrisani, kar pomeni, da v začetku tra-

janja neke faze še izzvenevajo značilnosti prejšnje faze in tudi, da se proti koncu 
neke faze razvoja že pojavljajo elementi, značilni za naslednjo fazo. 

Izbira termina 

Kadar želi sodobna veda o mladem bralcu opisati otrokov bralni razvoj in 
proučiti katerega izmed segmentov njegove recepcijske sposobnosti pristopa inter-
disciplinarno, kar pomeni, da opazuje problem tako z zornega kota literarne vede 
kot tudi z vidika psihologije (in pri tem predvideva in razlaga individualna odsto-
panja od sheme in dinamike tipičnega razvoja z vidika socioloških ved). Zato se 
zdi še najbolj smotrno tudi za raziskovanje sposobnosti zaznavanja komičnega v 
mladinski literaturi ubrati podobno pot. 

Toda pri tem naletimo že na prvem koraku na vrsto terminoloških težav. Večina 
psihološke literature, ki se ukvarja s to problematiko, uporablja besedo humor 
(McGhee, Goldstein, Keith-Spiegel, Martin, Olson, Thorson...), le redki uporab-
ljajo besedo komično (Kris, Propp), še redkejši pa so tisti, ki uporabljajo obe (tako 
kot Freud). Iz psihološke literature ni mogoče razbrati, da bi se pomena besed 
komično in humorno, komika in humor med seboj kakorkoli razlikovala. Velikokrat 
najdemo v psihološki literaturi tudi izraze šala (=tisto, kar sproža tip reakcije, o 



kateri govorijo,) smeh, kot reakcija na neke vrste sprožilca (šalo, komiko, humor) 
in smisel za humor, kot bolj ali manj razvita nagnjenost k določenemu reagiranju 
na neke (komične, humorne, smešne) impulze. 

V literarni vedi množica izrazov, povezanih s smehom in nasmehom, sicer ni 
nič manjša, a je zato preglednejša in (za razliko od psihologije) pomensko precizno 
definirana. — Zagotovo v različnih časih in v različnih literarnih teorijah različno — 
a ker to ni predmet naše razprave, naj zadostuje red, ki ga je na tem področju 
mogoče najti v leksikonu Literatura Cankarjeve založbe. 

H u m o r je tam definiran kot »prvotno razpoloženje člov(ekovega) duha,... 
nato oznaka za poseben način doživljanja, razmerje do sveta, distanciran, dobro-
hoten, umirjen in moder pogled na nezadostnost življenja, kar nam pomaga, da 
jasno vidimo njegova protislovja, se dvignemo nadnje, zato se h(umor) loči od satire 
ironije, komičnega; po vzvišenosti soroden tragičnosti...« (Literatura: 89) 

T r a g i č n o s t je v leksikonu Literatura definirana kot »... izkušnja nerešljivih 
protislovij, kot izvir tragičnega trpljenja« (Literatura: 245) 

Tako humor kot tragičnost sta torej načina doživljanja protislovij, kijih zaznamo 
v življenju, pri čemer se človek v prvem primeru odziva distancirano, dobrohotno, in 
v drugem primeru s tragičnim trpljenjem. 

V nasprotju s humorjem in tragičnim k o m i č n o ni le človekov subjektivni na-
čin odzivanja, ampak je objektivno dano, je »to, kar vzbuja smeh.« (Literatura: 113) 

V nadaljevanju lahko beremo, da je »k(omično) (oziroma veselje nad k e m i č -
nim)) doživljalo zelo različne razlage... 

Jean Paul ga j e razumel kot nazorno dojetje neumnosti. Kant je videl razlog za 
smeh v nenavadni sprostitvi napetega pričakovanja.... Bergsonu je vzrok smeha to, 
da živa stvar odreveni v mehanizem. (Literatura: 113) 

Na koncu geselski članek komično še povzema: »Večina teorij se sklada v tem, 
da je osnova za k(omično) v zaznavi ali predstavi kontrasta (npr. med videzom in 
resnico).« (.Literatura: 113) 

Komično je potemtakem vse, kar človek zazna, dojame kot tako, je tisto, kar 
zbuja smeh (ali katero od manj intenzivnih reakcij istega tipa) tako v realnem 
življenju kot ob recepciji umetnosti — likovne (npr. karikature) ali literarne. 

Če bi se sedaj vprašali, kako dosega avtor, da bi recipient zaznal, dojel omenjeni 
kontrast, protislovje, kako torej ustvari komično, bi nam isti leksikon odgovoril, da 
je mogoče v ta namen uporabiti naslednje štiri načine: 

— Satiro (= »posmehljiva... grenka kritika posameznih oseb, človeških lastnosti, 
političnih razmer in pojavov. Izhodišče je idealna predstava, ob kateri se konkretni 
pojavi izkažejo za moralno nezadostne« (Literatura: 216)). 

— Ironijo (— pri kateri gre za »skriven posmeh, smešenje pod videzom resnobe. 
Bistvo i(ronije) je v tem, da se govori drugo, kot se misli« (Literatura: 96)) 

— Grotesko (— pri kateri gre za tip komičnega, ki kaže »realnost s pomočjo 
nenavadnih, popačenih likov, ta popačenost je posledica pretiranosti posameznih 
potez pojava... V moderni literaturi (je) čedalje pomembnejša kot izraz za doživetje 
nesmiselne, absurdne, demonične realnosti«. (Literatura: 81—82)) 

— Črni humor ( = »oznaka za posebno vrsto humorja, ki učinkuje grozljivo, 
morbidno, cinično« (Literatura: 42)) 

Prav slednji termin kaže na to, da raba terminov humor in komično tudi v 
literarni teoriji ni čisto zakoreninjena in meja med njima ne čisto jasna, saj bi se 
moral črni humor imenovati pravzaprav črna komika — in tudi če bi Leksikon 



z a g o v a r j a l stališče, da gre za privzet termin, ki ga v slovenščini ne kaže spreminjati, 
ker bi se v tem primeru izgubila asociativna zveza z angleškim in npr. nemškim 
t e r m i n o m , vendarle ne moremo spregledati dejstva, da označuje črni humor kot 
»posebno vrsto humorja, ki...« in ne kot posebno vrsto komike. 

A ne glede na rahlo poroznost terminov humor in komika se zdita definiciji 
humorja in komičnega dovolj natančni in za naš namen opazovanja otroške recep-
cije komičnega v mladinski literaturi nadvse primerni, zato se bomo odločili, psi-
hologom in psihološki literaturi navkljub, »humor sensibility« imenovati sposobnost 
zaznavanja komičnega. 

Kaj lahko razvoju sposobnosti zaznavanja komičnega izvemo iz literature? 

Razmišljanje o komičnem (in seveda tragičnem) bi se moralo začeti pri Aristo-
telu. Vendar o razvoju sposobnosti zaznavanja komičnega ne na jdemo pri njem 
ničesar, saj se literarna veda tedaj za otroke pač ni zanimala. 

Otrok in komično v času romantike 

Resni odrasli so opazili otroke šele v 18. stoletju in tako lahko beremo pri 
Schillerju, kako »čisto navadne otroške izjave sprožajo smeh (odraslih) - zaradi 
njihovega kontrasta z običaji.« In nekoliko kasneje še: »Toda v srcu sije treba vendarle 
priznati, da ima otrok prav. (Schiller 1895: 324) 

Schiller je opazil, kako otrok, ne da bi hotel, govori reči, ki se nam odraslim 
zdijo smešne, kako pri tem nekako intuitivno sluti, kaj je bistvo komičnega, in 
nevede zmeraj izraža globoko resnico. 

Otrok govori v svoji naivnosti smešne reči, ki pa se zdijo smešne le odraslim. 
To pa pomeni, da je ostajalo vprašanje, kaj se zdi komično otrokom tudi izven 
horizonta Schillerjeve pozornosti. 

Schopenhauer, ki je videl bistvo recepcije komičnega v procesu zaznavanja 
neskladja med pojavom in recipientovomi stališči v zvezi s pojavom, pa je že raz-
mišljal o razliki med otroškim smehom in smehom odraslih, saj je ugotavljal, da se 
»otroci in surovi ljudje (orig: rohe Menschen) smejejo ob najmanjšem... povodu, če 
se jim (situacija) zdi nenavadna« (Schopenhauer 1949: 107) 

Psihoanalitične teorije zaznavanja komičnega 

Nekaj pozornosti je vprašanju, kaj se zdi smešno otrokom, posvetila psiho-
analitična struja, katere osnovo predstavlja teorija Sigmunda Freuda. 

Freud je sicer menil, da otrokom manjka kakršenkoli občutek za komično 
(Freud 1958:182), da se otrok osebi, k i j e padla, smeje zaradi občutka superiornosti 
ali celo iz škodoželjnosti, odrasel pa naj bi se smejal taki nerodnosti le, če jo vidi 
kot posledico otroške nerodnosti.. 

Šele kasneje, v poskusu psihogeneze šale, so se Freudu pokazale nekatere 
bistvene kategorije: ohranil je sicer tezo, da otrokov smeh ne temelji na razu-
mevanju komičnega, toda istočasno je opredelil dve genetični predstopnji: 



— Prva izmed njiju naj bi obsegala obdobje pred puberteto in v tem času naj bi 
se prijetni občutek ob smešnem omejeval na prepoznavanje igrivega eksperimen-
tiranja z jezikom, 

— druga pa naj bi se od prve razlikovala predvsem po sposobnosti kritičnega 
razsojanja — kar pomeni, da naj bi bil pubertetnik že zmožen v smešnem nesmislu 
poiskati tisto točko, kjer gre za odsotnost smisla (smešno poanto, torej). 

— Pri odraslem človeku naj bi izviral užitek ob srečanju s komičnim (humorjem, 
kot ga imenuje Freud) iz prihranka energije, ko naj bi človek na socialno spre-
jemljiv način z jezikovnimi sredstvi dosegel odreagiranje iz zavesti izrinjene agre-
sivne ali seksualne napetosti. 

Z današnjega zornega kota se zdi tako razmišljanje seveda veliko preozko, a 
kljub temu ni mogoče mimo dejstva, d a j e bil prav Sigmund Freud prvi, k i je opazil, 
da se sposobnost zaznavanja komičnega razvija in k i j e stopnje razvoja pri zazna-
vanju smešnega skušal tudi opisati. 

Po Freudu so razmišljali o komičnem v zvezi z otroki še nekateri predstavniki 
psihoanalitične šole: 

Levine je ugotavljal, da je ključnega pomena pri humorju otrok zmagoslavje 
nad okoljem. Agresivnost v humorju mlajših otrok naj bi bila direktna in odkrita, 
medtem ko naj bi kasneje, ko pride do internalizacije socialne kontrole, šale postale 
bolj neosebne, agresivnost pa bolj indirektna. Smeh in zabava naj bi bila neraz-
družljiva z otroško igro. Igra in humor izražata po njegovem mnenju odsotnost skrbi 
in problemov, ki pripadajo realnosti. (Hederih 1996: 65) 

V primerjavi z Levinom poudarja nemški teoretik Hermann Helmers bolj 
kognitivne elemente pri zaznavanju, produciranju in doživljanju komičnega. Us-
tvarjanje nesmislov in absurdov v otroškem humorju naj bi imelo namen ojačati 
njihovo vedenje o organiziranosti in urejenosti sveta. Agresiven humor je smešen, 
kadar se otrok zaveda, da gre za fantazijsko situacijo, v nasprotnem primeru naj bi 
bil otrok zmeden, prestrašen. (Hederih 1996: 66) 

Do podobnih rešitev je prišla tudi Martha Wolfenstein, ki v svojem delu Chil-
drens's Humor domneva, naj bi se otrok s pomočjo fantazije in smeha reševal iz 
frustracijske situacije (»a momentry release of frustration«), (Wolfenstein 1954: 
182). Ko se otrok enkrat zaveda seksualnih in agresivnih impulzov, naj bi bile prav 
šale tiste, ki mu služijo za izražanje teh impulzov. Dvoumnost med spodobnim in 
nespodobnim aspektom šale naj bi omogočala prehod mimo notranjega in zuna-
njega cenzorja in zagotovila uživanje. Tudi Wolfensteinova ugotavlja vlogo nadmoči 
v otroškem humorju. (Hederih 1996: 66) 

Tudi E. Kris (1970) je velik del svoje pozornosti v okviru svojega psihoana-
litičnega pristopa k umetniški stvaritvi namenil prav proučevanju regresivnega 
značaja doživljanja komike oziroma njene povezanosti z otroštvom. Komično po 
njegovem mnenju odraslim omogoča, da odvržejo »okove logične misli« in uživajo 
v že davno pozabljeni svobodi. Najboljši primer za to naj bi bilo uživanje v besednih 
nesmiselnih skovankah. To naj bi odraslim omogočal »ego«, ki naj bi se za trenutek 
odrekel delu svojih funkcij. Med tem ko naj bi pri otroku igranje z nesmiselnimi 
besedami ne predstavljalo regresije na razvojno nižji nivo, saj naj bi bil to zanje 
realen način obvladovanja besed, za odraslega to naj ne bi veljalo. Odrasli bi naj 
čutili potrebo, da tako vedenje na nek način opravičijo pred »superegom«. (He-
derih 1996: 79) 



Na tem mestu se kažejo razpoke v razmišljanjih samih predstavnikov psihoana-
'čne š o j e > s a j je Helmersovo mnenje s tem v zvezi prav nasprotno: Helmers 

' mreč tudi pri otroku opaža podoben mehanizem zaznavanja in tvorjenja komič-
113 a saj opozarja, da se otroci zavestno igrajo z mejo jezikovnih pravil. Že v 
r e l a t i v n o zgodnjem otroštvu naj bi tudi zanje predstavljalo zavestno kršenje jezi-
kovne norme in zaznavanje, kako normo kršijo drugi, vir zadovoljstva in reakcije, 
kakršne sproža pri odraslih komično, a, kot opozarja Helmers, le v primeru, ko se 
e mogoče jasno distancirati od takšnega početja in ga nedvoumno prepoznati kot 

Izraz razvojne stopnje, ki jo imajo nedvoumno že za seboj. (Helmers 1965: 30-40) 
' Na slednje je v svojem razmišljanju opozarjal tudi Kris - a le pri odraslih. 

Posebej je namreč izpostavil dejstvo, da posameznik komično neha zaznavati kot 
tako v trenutku, ko se ni sposoben distancirati od pojava ali predmeta komike, ker 
se identificira z osebo, ki je predmet komičnega. (Hederih 1966) 

V zvezi z recepcijo literature bi to pomenilo, da človek komičnega ne zaznava 
kot komično, kadar je predmet komike identifikacijska figura - ali natančneje: 
kadar se komično v mladinski literaturi dogaja osebi, s katero se otrok identificira, 
otrok tega ne bi zaznaval kot komično, ampak kot ogrožujoče, strah, nekaj, kar 
vzbuja nelagodje. Smejati bi se bilo mogoče le tistim komičnim elementom, ki se 
dogajajo drugim, npr. učiteljici v šoli (ki jo Pika Nogavička pošlje v kot, naj tam 
sama računa, če jo to že tako veseli, cirkuškemu direktorju, ki ga Pika s svojim 
vmešavanjem v njegovo predstavo spravi na rob potrpežljivosti ali že kar malo 
čezenj, policajema, k i ju pogumno zagrabi čez pas in ju odnese do vrtne ograje). In 
če bi Krisova teorija trdno držala, se ne bi bilo mogoče muzati, ko se Pika na obisku 
pri Tomažu in Anici v veliko grozo navzočih dam skloni nad torto in ugrizne v veliki 
rdeči bonbon na njeni sredi in ne njenemu nerodnemu čudenju, ko ugotovi, da bo 
morala v cirkusu plačati zato, da bo gledala (saj koliko denarja je že morala zapra-
viti, ko tako zija in zija leta in leta, dneve in dneve...) 

S tega vidika se zdi, da je treba Krisovo tezo, češ da uživanje v komičnem 
zahteva, naj se distanciramo od pojava, sprejeti s potrebno rezervo in predvidevati, 
da velja le v primeru, ko je uživanje v komičnem povezano z doživljanjem nevar-
nosti. V tem primeru namreč zaznavamo situacijo kot komično le, kadar se sami 
ne počutimo (več?) ogroženi. 

S tem v zvezi govori Kris o vlogi komike pri obvladovanju emocij in ugotavlja, 
da komično samo po sebi ne more prebroditi čustev, ker predpostavlja določeno 
kontrolo nad strahom, preden lahko postane učinkovito. Le kar je še včeraj vlivalo 
strah, je lahko danes komično (seveda, če smo se včeraj uspešno spopadli s tem 
strahom). (Hederih 1996: 80) 

Tudi Kris je, podobno kot Freud, opažal, da se sposobnost opažanja komičnega 
pri otrocih razvija. Opis posameznih faz razvoja sovpada pri njem prav s fazami, ki 
jih prehodi otrok v zvezi z doživljanjem strahu, obvladovanja strahu in občutki 
zadovoljstva ob tem, da je strah premagan: 

»Otrok se uči ocenjevati komično in pri tem prehaja skozi tri faze: 
a) strah pred neznanim (odsotnost občutka varnosti) 
b) zanimanje za neznano (z igro prežene strah), 
c) zadovoljstvo, ki izhaja iz prihranka energije« (Kris 1970, cit. po Hederih 1996) 



Kognitivna teorija zaznavanja komičnega 

Bistvo kognitivnih teorij je v dveh točkah strnil trenutno najvidnejši teoretik 
proučevanja komičnega (humorja) McGhee (1972,1979), k i je tudi sam zagovornik 
kognitivnih teorij, čeprav bi lahko njegovo delo uvrstili tudi med razvojne teorije 
zaznavanja komičnega. 

Osrednji značilnosti kognitivnih teorij sta po njegovem mnenju percepcija 
inkongruentnosti, dvoumnosti, kompleksnosti humornega stimulusa in rešitev, torej 
razumevanje in kognitivna integracija, (kar kaže na podobnost razumevanja hu-
morja s procesom reševanja problemov.) (Hederih 1996:100) Komično zahteva 
nenehno primerjavo pričakovanega in tistega, kar se namesto pričakovanega de-
jansko pojavi. 

Komično, katerega osnova je inkongruentnost (neskladnost), lahko tako defini-
ramo kot obliko intelektualne igre. Sprejemanje komičnega vsebuje namreč dve 
različni mentalni operaciji: 

— odkriti naravo inkongruentnega (neskladnega) dogodka in 
— rešiti inkongruentnost, prestrukturirati material, poiskati smisel. 
Vendar pa vsaka inkongruentnost še ne deluje komično. Pravzaprav bi lahko 

rekli, da povzroča večina inkongruentnih dražljajev, s katerimi se srečamo v življe-
nju, resne miselne procese. S tem v zvezi govori McGhee o t. i.: 

— realistični asimilaciji (inkongruentnega podatka) in o t. i. 
— fantazijski asimilaciji. (McGhee 1972: 64—65) 
Ker je razlikovanje med procesoma ključno za razumevanje komičnega in ker 

je komično nedvoumno povezano le s fantazijsko asimilacijo, ju kaže podrobneje 
opredeliti. 

1. Realistična asimilacija 

Otrokove reakcije v pogojih realistične asimilacije je opisal že Jean Piaget 
(1952). Človek (in otrok) naj bi po njegovih ugotovitvah vtise iz okolja in svoja 
spoznanja o svetu v mislih urejal v nekakšne sheme. Zaznavanje okolja in reagiranje 
nanj po Piagetu v bistvu pomeni, da človek novo nenehno primerja z relevantno 
obstoječo miselno shemo (miselnimi shemami). Pri tem lahko pride do 1.1. asimi-
lacije podatka v obstoječo miselno shemo, kadar je novo mogoče miselni shemi le 
dodati. Kadar pa je podatek z relevantno miselno shemo nezdružljiv, človek shemo 
popravi. V tem primeru govorimo o miselnem procesu akomodacije ali preprosto: 
na ta način se človek uči. 

2. Fantazijska asimilacija 

Vendar pa človek miselne sheme ne popravlja zmeraj, kadar se ta v primerjavi 
z zaznavo izkaže kot nezadostna ali napačna. McGhee (McGhee 1972: 64) s tem v 
zvezi navaja primer šale o slonu, ki leze na drevo, da bi sedel na ptičja jajca in jih 
tako pomagal izvaliti. To je seveda v popolnem neskladju s katerokoli izmed naših 
shem: s tisto, kjer imamo podatke o slonih (ki ne lezejo na drevo) in pticah (ki 
imajo jajca s krhkimi lupinami) in tisto, v kateri so shranjeni podatki o medsebojnih 
razmerjih teže in velikosti. In vendar niti majhen otrok na tem mestu ne bo spre-
minjal nobene izmed obstoječih shem. Namesto tega bo sprožil miselni postopek t. 



I f a n t a z i j s k e asimilacije: Neskladni podatek bo sicer uvrstil (asimiliral) v relevantno 
miselno shemo, a je zato, da v njej ne bi bilo nelogičnosti, ne bo spreminjal. Kar 
drugače rečeno pomeni: zapomnil si bo, da je nekoč že videl slona, ki je lezel na 
drevo da bi ptici pomagal valiti njena jajca, a zato ne bo popravljal sheme, v kateri 
so shranjeni podatki o slonovi (ne)sposobnosti za plezanje na drevo in predvsem, 
ker je (logično) zabeleženo razmerje med slonovo težo in krhkostjo ptičjih jajc. 

Toda, podarja McGhee (McGhee 1972: 65), če bi otrok isto situacijo videl na 
fotografiji, oziroma če bi šlo za film, (in ne za narisano šalo), bi proces fantazijske 
a s i m i l a c i j e zamenjal s procesom realistične asimilacije. In zato se zdi na tem mestu 
r e l e v a n t n o vprašanje, kako otrok ve, katero situacijo naj vrednoti kot fantazijsko in 
katero kot realistično. 

Enoznačnega odgovora na to vprašanje ni mogoče najti, saj ima (v novejšem 
času vedno bolj) tudi odrasel bralec težave z razlikovanjem resničnosti od fikcije — 
večino informacij dobiva iz druge, tretje roke - in tako lahko komaj kdaj preveri, 
ali je to, kar vidi (npr. na televiziji) res, ali gre za kolaž drobnih resnic, zloženih v 
nov vzorec, ki pa ni več resničnost, ampak le fikcija. 

V zvezi z zaznavanjem komičnega pa je treba poudariti še tretjo komponento: 
komično je namreč mogoče zaznati kot komično le takrat, kadar fantazijsko si-
tuacijo spremlja komični okvir mišljenja, tako imenovani set. Šele v ustreznem setu 
zazna človek komično kot komično. Zaznavanje seta, komičnega mišljenjskega 
okvirja ni samo po sebi umevno. Proučevanje zaznavanja komičnega kaže, da imajo 
majhni otroci s tem nedvoumne težave in da tudi starejši, včasih tudi odrasli, ne 
vedo, kako naj reagirajo na inkongruentno situacijo / inkongruentno vedenje in 
kako naj ju vrednotijo. 

Če torej kognitivno teorijo zaznavanja komičnega povzamemo, se izoblikujejo 
tri sposobnosti, ki morajo biti razvite za zaznavanje komičnega: 

• sposobnost razlikovanja realnega in fantastičnega in s tem sposobnost odlo-
čanja med fantazijsko asimilacijo in realistično akomodacijo 

• oblikovanost relevantne miselne sheme 
• prepoznavanje komičnega mišljenjskega okvira / seta. 

Sposobnost razlikovanja realnega in fantastičnega 

Klasična veda o bralcu in njegovem bralnem razvoju navaja kot enega svojih 
aksiomov prav dejstvo, da otrok v predoperativnem obdobju svojega osebnostnega 
razvoja ne pozna meje med realnim in fantastičnim, da tvorita resničnost in do-
mišljija zanj neločljivo celoto. Meje med obema svetovoma naj bi se otrok začel 
zavedati šele po prehodu v obdobje konkretnih, logičnih intelektualnih operacij. 

Če bi to držalo, potem bi na podlagi treh kriterijev, ki jih mora recipient 
izpolnjevati zato, da bi mogel zaznati komično v literaturi, morali postaviti tezo, 
da zaznavanje komičnega pred sedmim ali osmim letom otrokove starosti ni mogoče. 
Toda izkušnja in opazovanje otrok v stiku z literaturo kažeta drugače, zatorej se 
zdi verjetno, da stara paradigma o tem, da otrok »spregleda«, »uvidi« mejo med 
realnim in fantastičnim verjetno ne drži - veliko verjetneje se zdi, da se sposobnost 
razlikovanja domišljijskega in realnega razvija počasi in postopoma. 

Tudi McGhee meni (McGhee 1972: 65-66), d a j e treba preseči stereotip o tem, 
da otrok v predoperativnem obdobju absolutno ne loči med realnim in irealnim 



svetom — in s tem v zvezi opozarja na pomemben delež fantazije v otroški igri. 
Poudarja tudi, da gre pri sposobnosti fantazijske asimilacije za podoben psihološki 
mehanizem kot pri otroški igri in meni, da se tako, kot se postopoma razvija 
otrokova sposobnost ločevanja sveta igre in »pravega sveta«, razvija tudi sposobnost 
pravilnega odločanja o tem, kdaj je treba miselno shemo spreminjati in kdaj ne. 

Razvoj sposobnosti fantazijske asimilacije 

Otrok začne asimilirati resničnost (=svoje realno okolje) zelo kmalu po rojstvu. 
Če gre verjeti Piagetu (1952) že konec prvega meseca. Seveda poteka ta asimilacija 
realnosti v prvem in drugem letu izključno na senzorno-motorični osnovi (zato se 
to obdobje otrokovega osebnostnega razvoja imenuje senzornomotorična faza)). 
Po prehodu v t. i. fazo intuitivne inteligence začne otrok oblikovati simbolične 
miselne sheme — istočasno pa kaže prve znake fantazijske asimilacije. Proces je 
mogoče primerjati s procesom poljubnih (po otrokovem mnenju primernih) pred-
metov v različne sheme: npr. potiskati kocko in biti prepričan, da imaš avto, ali v 
roke stisniti palico in biti v trenutku prepričan, da si vitez z mečem ali šerif s pištolo. 
V tem primeru namreč ne prihaja do akomodacije (torej spremembe) obstoječe 
miselne sheme, saj otrok v trenutku, ko je igra končana, ve, da se v kocki ni mogoče 
peljati v vrtec, in tudi to, da se s palico ne da nikogar zares zabosti in ne ustreliti. 
Izbrani predmeti privzemajo nove funkcije le v svetu in času simbolične igre in se 
kot taki asimilirajo v realno shemo kot fantazijska substitucija za realne predmete, 
ne povzročajo pa akomodacije realne sheme: ko je treba zares k babici, otrok ne 
omenja možnosti, da bi se peljali s kocko. 

Podobno kažejo na postopno razvijanje razlikovanja domišljijskega in realnega 
Applebeejeve raziskave o tem, kdaj otroci vedo, da je treba pravljico uvrstiti v 
domišljijski pomnilnik (Applebee 1978). Ko so otroke vpraševali, ali bi bilo mogoče 
Pepelko obiskati, so nekateri otroci že v petem letu starosti kazali očitne dvome, 
da bi bilo to zares in brez nadaljnjega mogoče. Pri tem se je izkristaliziralo nekaj 
stopenj: 

• Najprej so otroci menili, da bi bilo to povsem mogoče. 
• Kasneje so menili, da to sicer ne bi bilo mogoče, a so ovire iskali znotraj 

pravljičnega sveta. Menili so npr., da hudobni sestri in mačeha tega ne bi 
dovolili, saj mora Pepelka pospravljati in čistiti. 

• Nekoliko kasneje so iskali ovire na lokalni ravni. Rekli so, da je to daleč, ali da 
je to na drugi strani reke (in bili pripravljeni v primeru, če jim bo izpraševalec 
priskrbel čoln, oditi z njim na obisk). 

• Na naslednji stopnji so pravljico odmaknili od realnosti po časovni osi in rekli, 
da je bilo to v starih časih (»ko sem bil jaz star eno leto«, je pripomnil eden 
izmed njih) čisto mogoče. 

• Na zadnji stopnji so uvrstili pravljico v paralelni fantazijski svet. Pepelke naj 
ne bi bilo mogoče obiskati, ker je »samo punčka« — igrača torej. Pravljični svet 
so tako izenačili z domišljijskim svetom, kakršen je svet njihove igre. 

• Šele v sedmem letu starosti so otroci menili, da Pepelke ni mogoče obiskati, 
ker je to »samo pravljica«, in s tem dosegli stopnjo, ki ji v klasični vedi o 
mladem bralcu rečemo »poznavanje meje med realnostjo in domišljijo«. 



S tem se aksiom klasične vede o mladem bralcu o tem, da otroci v pred-
o p e r a t i v n e m obdobju svojega osebnostnega razvoja ne ločujejo med domišljijo in 
r e s n i č n o s t j o sicer utrjuje, poruši pa se teza o tem, da se to zgodi nenadoma kot 
n e k a k š n o spoznanje, saj McGheejeve primerjave fantazijske asimilacije in simbo-
lične igre >n Applebeejeve študije dokazujejo, da otroci to mejo zaznavajo in po 
svoje interpretirajo že veliko prej. To pa pomeni, da je že veliko pred obdobjem 
logične inteligence možno tudi zaznavanje komičnega. 

Zaznavanje inkongruentnosti in miselne sheme 

A Obdobje intuitivne inteligence 

Sposobnost zaznavanja inkongruentnosti je vezana na obstoj relevantne mi-
selne sheme. McGhee (1972) predvideva, d a j e predpogoj za zaznavanje komičnega 
sposobnost konceptualnega mišljenja, saj je le na ta način mogoče zaznati inkon-
gruentnost. Po njegovem se zdi obstoj miselne sheme bistven za razvoj otrokovega 
občutka zaupanja in varnosti, saj bi sicer postalo število informacij in spoznanj o 
svetu nepregledno, kaotično in s tem ogrožujoče. 

Da bi otrok fragmente okolja, ki jih zaznava, uredil (začel urejati) v miselne 
sheme, je potrebna kar velika mera kognitivne spretnosti, zato otrok v začetku 
odkriva le tisto komično, v katerem se reprezentira okolje na način, ki ni v skladu 
z njegovo prejšnjo izkušnjo 

Na kratko: da bi otrok zaznaval inkongruentnost s preteklo izkušnjo in z obsto-
ječo miselno shemo kot komično, mora biti trdno prepričan, kako se komično 
obnaša / pojavlja v nekomični situaciji. Samo na ta način lahko ob srečanju s 
komičnim presodi, da gre za odstopanje od navadnega, nekomičnega, realnega 
vzorca. V nasprotnem primeru, kadar ni povsem trdno prepričan, kako je s tem, se 
lahko namreč odloči, da bo z novim modelom vedenja obstoječo shemo dopolnil 
(= t. j. izvedel bo postopek realistične asimilacije ali akomodacije). 

Če bi vse to prevedli v Piagetovo terminologijo, bi lahko govorili o treh krite-
rijih, ki morajo biti izpolnjeni, da bi lahko otrok diskrepantno ocenil kot komično: 

1. zavedanje, katero shemo krši komični dražljaj, 
2. razumevanje, na kakšen način jo krši, 
3. zaupanje v sodbo, ali je treba na (komični) dražljaj reagirati po principu realis-

tične asimilacije ali po principu fantazijske asimilacije. 

Na tej točki se kognitivistična teorija zaznavanja komičnega močno približa 
razmišljanju Hermanna Helmersa. Kljub temu, da smo ga omenjali med avtorji, ki 
pristopajo k razlagi otroškega smeha s psihoanalitičnega zornega kota, ne moremo 
mimo dejstva, d a j e (že desetletje pred McGheejem) dokazoval, kako se zdi otro-
kom komično predvsem odstopanje od utrjenega reda stvari in pojavov. Težišče 
Helmersovega opazovanja komičnega predstavlja otrokovo usvajanje jezikovne 
norme in užitek ob tem, ko opazuje / preizkuša, kako se ta norma krši. V svoji 
študiji Sprache und Humor des Kindes (1965) poroča, da se otroci s smehom odzi-
vajo na nize glasov, ki se zdijo v nasprotju s siceršnjo zvočno podobo govora oseb, 
s katerimi se srečujejo v vsakdanji izkušnji. V tem kontekstu navaja primer sedem-
mesečnega otroka, ki se smeje, kadar mu odrasli počasi recitirajo abecedo (Scupin, 



cit. po Helmers 1965: 103), in zdi se, da spadata v ta kontekst tudi ugodje in smeh 
ob zvočno gibalni poeziji tipa Bih a leze, biba gre ali Križ-kraž, kralj Matjaž. 

Skratka, po Helmersu se že majhen otrok (v senzomotorični fazi svojega razvo-
ja) smeje zato, ker nekaj ni tako, kot je navajen - kar ni nič drugega, kot nekakšna 
predstopnja kognitivističnega načela, da se zdi otroku komična inkongruentnost s 
shemo, nastalo v prejšnji izkušnji. 

V tem kontekstu navaja Helmers štiri pogoje, ki naj bi bili izpolnjeni, da bi 
lahko otrok zaznaval komično na jezikovni ravni: 

• otrok mora poznati toliko jezikovnih sredstev, da se ta začnejo urejati v neke 
vrste strukturo, 

• jezikovni material mora občutiti kot nekaj prožnega, kot nekaj, s čimer je 
mogoče eksperimentirati, se igrati, 

• otrok mora (s)poznati smeh kot eno izmed možnosti komunikacije v socialni 
interakciji, 

• otrokova izkušnja mora vsebovati smeh kot način reakcije na soočenje s ko-
mičnim. 

V svojem tretjem letu naj bi otrok že preizkušal trdnost in prožnost jezikovne 
norme, pri čemer gredo prvi eksperimenti v smeri substitucije konzonantov. To 
usposablja otroka, da v slovenski ljudski poeziji za otroke zaznava kot komično 
jezikovno igro tipa: 

Janez, banez, 
Bobkov sin.... 
(Pojte, pojte, drobne ptice, preženite vse meglice. Slovenske ljudske pesmice za 
otroke. Ljubljana 1984. Str. 54) 
ali 
France — Tance iz Ribnice, 
prodaja lonce, piskrce. 
(Pojte, pojte, drobne ptice, preženite vse meglice. Str. 58) 
ali 
Tinčica — Minčica 
ima solne iz papirja, 
vsak kdor jo vidi, 
vsak za njo dirja. 
(Pojte, pojte, drobne ptice, preženite vse meglice. Str. 57) 
ali 
Anzej, panzej 
peč podrl, 
noter skočil, 
jo podprl... 
(Pojte, pojte, drobne ptice, preženite vse meglice. Str. 86) 

Komična se zdi v tem obdobju otrokovega bralnega razvoja torej igra med 
jezikovnino normo in anti-normo, pri čemer nastaja slednja po principu trdnih 
pravil, ki veljajo za normo. Zdi se, da ima demontaža norme v tem kontekstu 
funkcijo preizkušanja trdnosti okvirja, pri čemer izhaja po Helmersu zadovoljstvo 
prav iz spoznanja globokega občutka urejenosti in varnosti sveta (Helmers 1965: 
106). 



Zelo zgodaj v obdobju intuitivne inteligence odkrije otrok centrifugalne jezi-
k o v n e sile. Čim bolje spoznava specifično (glasoslovno, besedotvorno) jezikovno 
s t rukturo , t e m bol j na ra šča n jegova zmožnos t d iagnos t i c i ran ja i n k o n g r u e n t n o s t i z 
njo. Zdaj zanj ni več komično samo kršenje norme. Otroku se zdijo smešne tudi 
take besede, ki so sicer korektne, a glede na glasovni sestav (glede na razmerje 
med konzonanti in vokali in glede na frekvenco, s katero se posamezni glasovi 
p o j a v l j a j o v besedišču) nenavadne. 

Kot v Minattijevem prevodu Radovičeve pesmi Malim so všeč: 
»Malim so smešne besede všeč, 
kot na primer rizi-bizi, 
kot na primer macafizlji, 
kot na primer 
kot na primer...« 
ali 
...kot na primer šilček — filček, 
kot na primer cucek, 
kot na primer mlakodol, 
kot na primer hrošček, 
kot na primer fakini, 
kot na primer joške — kokoške, 
kot na primer špeckahla, 
kot na primer hlaček — popaček, 

kot so zapisali po vzoru D. Radoviča otroci drugega razreda ene izmed mariborskih 
osnovnih šol. 

Odraslim se take besede ne zdijo nič posebnega, saj dojemajo jezik popolnoma 
funkcionalistično - uporabljajo ga, ne da bi mu posvečali kakršnokoli pozornost -
pač vse dotlej, dokler »deluje« - in se ga zavedajo šele takrat, ko se jim zazdi, da 
jim kakšnih besed zmanjka (da bi na primer poimenovali kakšno imenitno novo 
reč, ki so jo srečali na tujem). Toda otroci doživljajo jezik intenzivno in so mu 
neskončno blizu. Otroci poznajo in čutijo jezik na način, ki je dostopen odraslim 
šele po globoki refleksiji. Za otroke jezik ni brezoblično orodje. Za otroke je jezik 
svet. 

Seveda pa nenavadna »instrumentalna zgradba« besede ni edini izvir komič-
nega v obdobju intuitivne inteligence. Otrokom se zdi nadvse zabavno, kadar 
ugotovijo, da kdo uporablja jezik narobe, in še posebej smešno se jim zdi, če napravi 
napako, ki jih spominja na katero izmed nerodnosti, kakršne so se jim dogajale na 
prejšnji stopnji njihovega razvoja (npr. v »starih časih«, ko so bili še majhni). 

Zato je komično, ko zakliče Pika Nogavička (ki ne hodi v šolo in ki je torej 
tozadevno neuka in nebogljena, kot so bili neuki in nebogljeni nekoč bralci sami) 
potem ko butne skozi vrata v razred, da so Tomaž in Anica in njuni marljivi sošolci 
kar poskočili v klopeh: 

»...Ali sem prišla prav k PUŠTIVANKIl?« 
CLindgren 1985: 33) 

Orig. PLUTIMIKACIJA nam. MULTIPLIKACIJA. 



in enako smešno je, ko ne ve, da se instituciji, v kateri pod velikim šotorom nasto-
pajo konji in klovni... reče cirkus, in namesto tega vztrajno ponavlja: 

»Jaz grem lahko z vama povsod, če pa pojdem z vama v SIRKEC, ne vem, ker ne 
vem, kaj je SIRKEC. Ali kaj boli?! 

(Lindgren 1985: 57) 
Pika je vse življenje živela z očetom in njegovimi mornarji na ladji, kjer reči v 

zvezi z lepim vedenjem niso jemali preveč natančno, zato se ne spozna na življenje 
v našem okolju in na pravila, ki tu veljajo, zato ima v teh situacijah funkcijo otroka, 
na bralčevi pretekli, že preseženi stopnji njegovega jezikovnega in socialnega 
razvoja. 

In prav nerodnosti v zvezi s kršenjem pravil, ki jih morajo upoštevati otroci v 
svetu odraslih, predstavljajo veliko večino komičnih situacij, v katere se Pika vedno 
znova zapleta. Spomnimo se samo njenega popolnoma nemogočega vedenja pri 
pouku matematike: 

»....Morda bi pričeli z računanjem. No, povej, ali mi lahko poveš, koliko je 7 in 
5?« 

Začudeno in jezno je gledala Pika učiteljico. Potlej reče: 
»Če tega sama ne veš, nikar ne misli, da ti bom jaz povedala.« 
Vsi otroci osuplo gledajo Piko. Učiteljica ji razloži, da se v šolo ne sme tako 

odgovarjati. Učiteljici mora reči gospodična učiteljica in je ne sme ogovarjati s »ti«.« 
(Lindgren 1985: 33-34) 
Toda zdi se, da Pika kompliciranih pravil šolskega vedenja ne more kar tako 

zlahka dojeti: 
»No, Pika, koliko pa misliš, da je 8 in 4?« 
»Takole približno 66«, ji odgovori Pika. 
»Ne, ne!« pravi učiteljica. »8 in 4 je 12.« 
»Nee, mala moja stara, tole je pa že preneumno!« reče Pika. »Pravkar si rekla, 7 

in 5 je 12. Red vlada tudi v šoli. Sicer pa, če imaš tako otročje veselje nad takimi 
neumnostmi, zakaj se sama ne usedeš v kakšen kot in ne računaš, nas pa pusti pri 
miru, da se bomo lahko šlo mance — toda ne, že spet ti pravim »ti«...« 

(Lindgren 1985:34) 
Skratka, potem ko otrok v obdobju intuitivne inteligence razvije sposobnost 

konceptualnega mišljenja, lahko ocenjuje kot komične tiste dražljaje, ki so inkon-
gruentni z njegovo (prejšnjo) izkušnjo. V tem obdobju je otrok naravnan močno 
perceptualno, kar pomeni, da se mu bodo zdele komične situacije in zvoki, ki niso 
v skladu s konceptualnimi pričakovanji, kakršna so se oblikovala v fizično repre-
zentirani konkretni pretekli izkušnji. 

To pa z drugimi besedami pomeni, da v tem obdobju otrok še ni sposoben 
zaznavanja in razumevanja komičnega na ravni inkongruentnosti s pričakovanji in 
shemami na logični ravni. 

Obdobje logičnih intelektualnih operacij 

Ko se pri otroku sposobnost konkretnega, operativnega mišljenja, približno 
okrog sedmega leta, postane otrokom dostopna nova vrsta komičnega. 

Sposobnost logičnega mišljenja v konkretnih situacijah daje otroku možnost 
zaznavanja večjega števila situacij, v katerih se posamezniki vedejo drugače, kot to 



od njih zahtevajo pravila, norme, sheme. Na tej stopnji lahko otrok zaznava komič-
no tudi v takih situacijah, v katerih ni nikakršne fizične diskrepance s prejšnjo 
izkušnjo. 

Vzemimo primer iz Preglovih Genijev v kratkih hlačah, ko je razredničarka prvi 
šolski dan iskala sodelavce šolskega časopisa: 

»Pipi, kdo je to Pipi?« 
Pipi se je mučeniško dvignil. 
»Kaj se res ukvarjaš s časopisi?« je vprašala. 
»Ja,« je rekel Pipi. »Dvakrat na teden grem k telovadbi in copate vedno zavijem v 

časopisni papir.« 
Ves razred je bruhnil v smeh, razredničarka pa tudi. (Pregl 1983: 15) 

Nobena reč v tej šali ni v nasprotju s katerokoli izmed otrokovih obstoječih 
miselnih shem. Pipi se ni prekršil zoper nobeno izmed šolskih pravil. Ko se mu je 
zdelo, da je treba sošolcu povedati, da je svinja, je to storil polglasno, trikotnik mu 
je pod zadnjico nastavil skrivaj in na učiteljičino vprašanje o izkušnjah s časopisi je 
vljudno povedal, da so ti stiki redni: dogajajo se dvakrat na teden. 

In vendar gre za komično situacijo — komično zato, ker je Pipijev odgovor na 
logični ravni inkongruenten z učiteljičinim vprašanjem. Ali, če bi se izrazili z bese-
diščem kognitivne teorije: gre za intelektualno igro, za primerjavo pričakovanega 
(ukvarjam se s časopisom: sodeloval sem že pri šolskem glasilu, pišem članke, 
naredil sem že nekaj intervjujev) in tistega, kar se - alogično - namesto tega pojavi 
(= dvakrat tedensko v časopis zavijem copate). Da bi lahko bralec zaznal Pipijev 
odgovor kot komičen, mora opraviti vsaj dve različni mentalni operaciji: 

• odkriti naravo inkongruentnega dogodka in 
• rešiti inkongruentnost, prestrukturirati material in poiskati smisel. 

Za to pa je potrebna razvita sposobnost logičnega mišljenja. 
Ob vsem, kar smo povedali, bi se na prvi pogled utegnilo zdeti, da je zaznavanje 

komičnega in reakcije v stiku z njim, povezano izključno s kognitivnimi, miselnimi 
operacijami. Vendar tudi kognitivisti ugotavljajo, da temu ni tako. Miselni procesi 
so sicer pogoj za zaznavanje in razumevanje komičnega kot intelektualnega prob-
lema, vendar se temu pridružuje še čustvena komponenta. Tudi kognitivisti namreč 
priznavajo, da ob srečevanju s komičnim vedenjem pomemben del ugodja izvira iz 
družbeno nesankcioniranega zadovoljevanja (tihih) psiholoških potreb v psiho-
analitičnem smislu (McGhee 1972: 68). 

Pri tem gre verjetno za dva procesa: 
• za proces identifikacije z osebo, ki krši normo (ugrizne v veliki bonbon na vrhu 

torte kot Pika Nogavička ali glasno in sočno preklinja kot Matis, Ronjin raz-
bojniški oče), 

• in / ali za proces distanciranja od kršenja norme v globokem prepričanju, da se 
sami vendarle ne bi nikdar takole vedli (pri čemer je užitek toliko večji, kolikor 
večja je verjetnost, da bi se pa morda vendarle želeli, ali celo v tihem spoznanju, 
da smo se vedli natanko tako — a na neki prejšnji stopnji svojega razvoja — kot 
razvajeni vrabček v zgodbi Svetlane Makarovič) 
Prav ta psihoanalitični aspekt pa nas približuje tretjemu pogoju, ki mora biti 

izpolnjen, da bi komično zaznali kot komično in da bi nanj reagirali z zadovolj-
stvom: s smehom, smehljajem ali vsaj s prikritim muzanjem. Gre za t. i. KON-
TEKST SMEŠNEGA, OKVIR MIŠLJENJA, SET. 



Omenili smo že, da vsaka inkongruentnost seveda še ne deluje komično. Pri 
otrocih je lahko inkongruentnost izvor kar treh vrst reakcij: 

• zanimanja ali radovednosti, 
• anksioznosti ali strahu in 
• zaznavanja komičnega in zadovoljstva. 

Vrsta reakcije v dani situaciji pa je razen od narave dražljaja odvisna tudi od 
okoliščin, t. i. seta ali slovensko: okvira mišljenja. 

N. Schaeffer uvaja okvir mišljenja celo v definicijo komičnega, saj je po njego-
vem mnenju »smeh rezultat inkongruentnosti v smešnem kontekstu« (Schaeffer 
1981, cit. po Hederih 1996: 113) Funkcijo komičnega mišljenjskega okvirja (kon-
tekst smešnega) opravlja pogosto namig, da bo stvar zabavna, komična. (Npr. 
Izjava: »Povedal ti bom šalo.«) Namig na komični mišljenjski okvir namreč usmeri 
naš miselni proces na široko možnost asociacij. Stvari, ki so nam v »resnem kon-
tekstu« resne, se nam lahko v komičnem kontekstu zdijo zabavne. Ali obratno: 
kadar naletimo na inkongruentnost brez namiga, smo v dvomih, ali je stvar realna 
ali komična. Takrat se pogosto ravnamo glede na socialno situacijo; če se smejejo 
tudi drugi, je naš dvom premagan, naš smeh pa bolj gotov. 

Psihologija zaznavanja komičnega poudarja, d a j e namig na kontekst smešnosti 
še posebno pomemben pri mlajših otrocih, saj jim omejene kognitivne kapacitete 
neredko otežujejo presojo, ali gre za komično ali za resno zadevo. Da bi situacijo 
zaznali kot komično, neredko potrebujejo nedvoumen namig, (kot npr. v že prej 
omenjeni Radovičevi Radovedni pesmi: »Malim so smešne besede všeč, kot na primer 
rizi-bizi...«) ali socialno okolje, ki utrjuje gotovost, da gre za komični dražljaj (kot 
na primer smeh v skupini na lutkovni predstavi ali kolektivni smeh v šoli) 

Odrasli načelno pri zaznavanju komičnega okvira mišljenja naj ne bi imeli 
težav. (Ali pa morda vendarle, kako bi si sicer razlagali potrebo, da producenti 
popoldanskih komičnih soap oper komično dogajanje opremljajo z zvočno kuliso 
smeha nekega imaginarnega občinstva, katerega vlogo naj bi opravljal pred tele-
vizorjem gledalec?!) 

Naj na kratko povzamemo: Komično v literaturi ni nekaj objektivnega, otiplji-
vega in dokazljivega, kot so to npr. poglavja, dejanja, onomatopoije, metafore, 
ampak se konstituira v stiku literarnega besedila z bralcem v procesu recepcije — 
ali pa se ne konstituira, če je bralčev horizont pričakovanja takšen, da ponujene 
priložnosti za smeh ne sprejme. Horizonti pričakovanja so individualni, a kažejo 
nekatere časovno, socialno in osebnostno pogojene konstante. Pri mladem bralcu 
lahko v okviru opazovanja otrokovega recepcijskega razvoja predvidimo, kaj občuti 
otrok te ali one starosti kot komično. 

Zaznavanje komičnega je tako pri otroku kot pri odraslem povezano s pojmom 
inkongruentnosti, kakor imenujemo neskladje s katero izmed miselnih shem, v 
kakršne naši možgani strukturirajo znanja in spoznanja o svetu in o zakonitostih 
njegovega delovanja. Seveda vsako odstopanje od pretekle izkušnje in logike stvari 
še ni komično. Večina inkongruentnih dražljajev, s katerimi se srečamo v življenju, 
sproža resen proces — učenja. Da bi nenavadno zaznali kot komično, morajo biti 
izpolnjeni trije pogoji: 

• Najprej mora imeti otrok vsaj približno strukturirano predstavo, kako naj bi se 
tisto, kar zaznamovano kot komično, dogajalo v primeru, če ne bi bilo komično 
— ali z drugimi besedami: izoblikovano mora imeti relevantno (npr. jezikovno, 
socialno, logično....) miselno shemo. 



. Potem mora imeti otrok vsaj do neke mere razvito sposobnost odločanja o tem, 
ali naj nenavadno, komično, s katerim se sreča, predeluje s procesom fanta-
zijske asimilacije ali realistične asimilacije / akomodacije, kar z drugimi bese-
dami pomeni, da morajo otroci vedeti ali vsaj slutiti, kje je meja med resnič-
nostjo in domišljijo. 

• In nazadnje mora biti otrok sposoben zaznavati komični mišljenjski okvir, saj 
je inkongruentnost komična le takrat, kadar jo spremlja t. i. set. Proučevanje 
zaznavanja komičnega kaže, da imajo otroci v zvezi s tem neredko težave. 
Natančnejše opazovanje razvoja omenjenih komponent, potrebnih za zaznava-

nje komičnega, je pokazalo, da je sposobnost zaznavanja komičnega, kot drugi seg-
m e n t i recepcijske sposobnosti, tesno povezana z otrokovim osebnostnim razvojem. 
To pa pomeni, da se sposobnost zaznavanja komičnega razvija, da razvoj sposob-
n o s t i zaznavanja komičnega poteka tako, da prehaja otrok od ene tipične faze 
razvoja k drugi, da zaporedja faz razvoja sposobnosti zaznavanja komičnega ni 
mogoče spreminjati in posameznih faz ne preskakovati, da je trajanje posameznih 
faz individualno in da so prehodi med posameznimi fazami zabrisani, kar pomeni, 
da v začetku trajanja neke faze še izzvenevajo značilnosti prejšnje faze in da se 
proti koncu neke faze razvoja že pojavljajo elementi, značilni za naslednjo fazo. 

Povzetek 

Komično v literaturi ni nekaj objektivnega, otipljivega in dokazljivega, kot so 
to npr. poglavja, dejanja, onomatopoije, metafore, ampak se konstituira v stiku 
literarnega besedila z bralcem v procesu recepcije — ali pa se ne konstituira, če je 
bralcev horizont pričakovanja takšen, da ponujene priložnosti za smeh ne sprejme. 
Zato se zdi smotrno razmišljati o tem, ali lahko v okviru vede o mladem bralcu (v 
okviru opazovanja otrokovega recepcijskega razvoja) opazimo tudi spremembe v 
okviru vprašanja, kaj občuti otrok te ali one starosti kot komično. 

Zaznavanje komičnega je tako pri otroku kot pri odraslem povezano s pojmom 
inkongruentnosti, kakor imenujemo neskladje s katero izmed miselnih shem, v 
kakršne naši možgani strukturirajo znanja in spoznanja o svetu in o zakonitostih 
njegovega delovanja. Seveda vsako odstopanje od pretekle izkušnje in logike stvari 
še ni komično. Večina inkongruentnih dražljajev, s katerimi se srečamo v življenju, 
sproža resne procese učenja. Da bi nenavadno zaznali kot komično, morajo biti 
izpolnjeni trije pogoji: 

• Najprej mora imeti otrok vsaj približno strukturirano predstavo, kako naj bi se 
dogajalo v primeru, če ne bi bilo komično — ali z drugimi besedami: izobli-
kovano mora imeti relevantno (npr. jezikovno, socialno, logično....) miselno 
shemo. 

• Potem mora imeti otrok vsaj do neke mere razvito sposobnost odločanja o tem, 
ali naj nenavadno, komično, s katerim se sreča, predeluje s procesom fanta-
zijske asimilacije ali realistične asimilacije / akomodacije, kar z drugimi bese-
dami pomeni, da morajo otroci vedeti ali vsaj slutiti, kje je meja med resnič-
nostjo in domišljijo. 

• In nazadnje mora biti otrok sposoben zaznavati komično mišljenjski okvir, saj 
je inkongruentnost komična le takrat, kadar jo spremlja t. i. set. Proučevanje 
zaznavanja komičnega kaže, da imajo otroci v zvezi s tem neredko težave. 



N a t a n č n e j š e o p a z o v a n j e razvoja o m e n j e n i h k o m p o n e n t , p o t r e b n i h za zazna-
v a n j e komičnega , p o k a ž e , da j e sposobnos t z a z n a v a n j a komičnega , ko t d rugi seg-
m e n t i recepc i j ske sposobnos t i , t e sno povezana z o t rokov im o s e b n o s t n i m razvo jem. 
To pa p o m e n i , da se s p o s o b n o s t zaznavan ja k o m i č n e g a razvija , da razvo j sposob-
nos t i z a z n a v a n j a k o m i č n e g a p o t e k a tako , d a p r e h a j a o t r o k od e n e t i p i čne f a z e 
r azvo ja k drugi , da z a p o r e d j a faz razvoja s p o s o b n o s t i z a z n a v a n j a k o m i č n e g a ni 
m o g o č e s p r e m i n j a t i in p o s a m e z n i h faz ne p reskakova t i , da j e t r a j a n j e p o s a m e z n i h 
faz ind iv idua lno in d a so p r e h o d i m e d p o s a m e z n i m i f azami zabr isani , k a r p o m e n i , 
da v zače tku t r a j a n j a n e k e faze še izzvenevajo znači lnost i p r e j š n j e f a z e in tudi , d a 
se p ro t i koncu n e k e f a z e razvoja že po jav l j a jo e l emen t i , znači lni za n a s l e d n j o fazo . 

Literatura 

Applebee A. N.: The Child's Concept ofStory. Chicago 1978. 
Freud S.: Der Witz und seine Beziehung zum Unbewuj3ten. Frankfurt 1958. 
Hederih D.: Objektivni testi kot indikatorji osebnostne strukture. Medsebojna povezanost različnih 
vidikov smisla za humor in njihova povezanost s strukturo osebnosti. Magistrsko delo, Maribor 1996. 
Helmers H.: Sprache und Humor des Kindes. Stuttgart 1965. 
Kris E.: Psihoanalitična istraživanja u umjetnosti. Beograd 1970. 
Lindgren A.: Pika Nogavička. Ljubljana 1985. 
Literatura. Ur. Janko Kos. Cankarjeva založba. Ljubljana 1977. 
McGhee P.E.: On the Cognitive Origins of Incogruity of Humor. Fantasy Assimilation versus Reality 
Assimilation. V: McGhee P.E., J.H. Goldstein: The Psichology of Humor. New York 1972. Str.61-
80. 

McGhee P.E.: Humor; it's Origin and Development. San Francisco 1979. 
Piaget J.: The Origins of Inteligence in Children. New York 1952. 
Pregl S.: Geniji v kratkih hlačah. Ljubljana 1983. 
Pojte, pojte, drobne ptice, preženite vse meglice. Slovenske ljudske pesmice za otroke. Izbrala in uredila 
K. Brenkova. Ljubljana 1984. 
Schiller F.: Uber naive und sentimentalische Dichtung. — V: Schillers Werke. Leipzig, Wien 1895. 
VIII zv. 
Schopenhauer A.: Die Welt als Wille und Vorstellung. Zbrano delo. Wiesbaden 1949. 
Lexikon der Kinder- und Jugendliteratur. Ur. K. Doderer. Weinheim, Basel 1984. 
Wolfenstein M.: Childres's Humor. A psihological analysis. Glencoe, Illinois 1954. 

Summary 
A D E V E L O P M E N T OF ABILITY TO PERCEIVE COMIC 

Comic in literature is not something factual, tangible and provable like a chapter, acts, 
onomatopoeia, metaphors, but it constitutes when a Iiterary text comes in touch with a 
reader in the process of reception — or not, if a reader 's horizon of expectation does not 



accept an offered opportunity for laughter. Hence it is reasonable to think if we are able to 
(within the science of a young reader, especially observing a child's receptive development) 
notice also the changes within the question what a child of a certain age perceives as comic. 

The perception of comic is, either of a child or an adult, linked with the so called 
i n c o g r u e n c e or inconsistency with any of the mind maps, where our knovvledge and cognition 
of the world and its rules, are stored. Any alienation from the former experience and logic 
certainly cannot be comic. Most of incongruent stimulations in our lives release serious 
p r o c e s s e s : learning. In order to perceive extraordinary as comic there are three conditions 
to be fulfilled: 

— Your child has to have at least an approximate structured vision how comic would act 
in čase if it vvere not comic / a child needs a realised relevant (linguistic, social, logic...) 
mind map. 

— To some extent he/she has to be able to decide upon extraordinary, comic: shall he/ 
she modify it with a process of fantasy assimilation or a realistic assimilation / accommo-
dation. It means that children ought to know or at least have a premonition where the border 
between reality and imagination is. 

— Finally, a child has to be able to perceive a comic mind frame, since the incogruence 
appears to be comic only when accompanied by the so called set. The study of comic shows 
that children face such problems quite often. 

The more careful studying of developing the mentioned components, necessary for the 
perception of comic, shows that this ability (like other segments of receptive ability) is closely 
linked with a child's personal growth. That means that the ability to perceive comic develops 
in such a way that a child passes from one typical phase of the progress to another. The 
continuation of developing phases cannot be altered and particular phases not be overcome. 
A duration of a phase is individual, the bridges among the phases are erased. In other words: 
in the beginning of one phase the characteristics of the previous phase can stili be heard 
and tovvards the end of one phase of development there are elements appearing, typical for 
the follovving phase. 

Prevod/Translated by: Bojana Panevski 



Vida Medved-Udovič 
Koper 

RAZSEŽNOSTI HUMORJA V DRAMSKIH BESEDILIH 
V NOVIH BERILIH ZA 5. IN 6. RAZRED 

V novem petem in šestem berilu za osnovno šolo, ki sta izšli pri Mladinski 
knjigi, je med proznimi in lirskimi besedili tudi ustrezen delež, namenjen pred-
stavitvi slovenske mladinske dramatike. Tako so v petem berilu Kdo se skriva v 
ogledalu? predstavljeni dramski teksti Športna pričeska M. Dekleva, Telefonske 
motnje M. Slana - Mirosa, Uboga Ančka P. Golia, Bedak Pavlek F. Bevka, Starši na 
prodaj Ž. Petana in radijska igra A. F. Puntarja. V šestem berilu Sreča se mi v pesmi 
smeje pa bomo lahko brali Modro vrtnico za princesko K. Brenkove, Pet Pepelk Z. 
Petana in radijsko igro Avto noče vžgati A. Goljevšček. Krajši dramski teksti so 
objavljeni v celoti, to sta Telefonske motnje in Športna pričeska, drugi pa so predstav-
ljeni z odločilnejšimi dramskimi prizori ali slikami. V vseh dramskih besedilih so 
glavne dramske osebe otroci, ki so prikazani v razmerju do sveta odraslih ali se 
vsaj soočajo z moralnimi vrednotami odraslih. 

Pomembna plast v skoraj vseh izbranih dramskih besedilih je njihova narav-
nanost v humornost. Zastavlja se vprašanje, na kakšen način so v nekaterih pred-
stavljenih mladinskih igrah doseženi komični učinki, ki zmorejo pri mladem bralcu 
vzbuditi smeh. Za začetek si bomo sposodili dvoje opredelitev KOMIKE, in sicer 
situacijske in besedne, kot ju je v svojem delu Esej o smehu utemeljil znameniti 
francoski estet in filozof Henri Bergson. Le-ta pravi, da je za pravo (raz)umevanje 
komike pomembna vrnitev k našim najzgodnejšim spominom na igre, s katerimi se 
zaposluje otrok. V tem je treba iskati prve prave zasnove za kombinacije, ki se jim 
smeje tudi odrasli. Torej povezava med otrokovim veseljem ob igri in enakim 
veseljem pri odraslem se ne sme pretrgati. Začetek komičnega je pri otrokovih 
igrah. Svojim lutkam otrok dovoli, da odrastejo, jih oživi, pa vendar ne nehajo biti 
lutke. Pri tem gre za neki nedoločen položaj med lutko in človekom. 

Komična je potemtakem vsaka razporeditev dejanj in dogodkov, ki nam daje v 
medsebojni prepletenosti iluzijo življenja in razločen občutek mehanične razvr-
stitve (Bergson, 1977: 48). V običajnih dramah pogosto odkrivamo nekatere meha-
nične kombinacije, ki zabavajo tudi otroke. Komično gledališče kombinira doga-
janje tako, da nas napeljuje na neki mehanizem, ki se razkriva v zunanjih oblikah 
življenja. Sem lahko uvrstimo stalno spreminjanje videza (staranje), neobrnljivost 
pojavov, popolno individualnost serije, zaprte vase. Če postavimo ob te značilnosti 
njihovo nasprotje, dobimo tri nepogrešljive postopke komičnega: ponavljanje, 
inverzijo in interferenco serij. V različnih kombinacijah pomešane najdemo v 



mnogih komedijah za odrasle, prav gotovo pa so ti postopki prisotni tudi v otroških 
igrah, saj komedije le obnavljajo mehanizme otroške igre. Le-ti so sestavni del 
k l a s i č n i h komedij in sodobnega gledališča. 

Najprej si bomo pobliže ogledali prvega izmed postopkov komičnega, tj. ponav-
ljanje. Pri tem ne gre za ponavljanje besed, stavkov, temveč za položaj, za kombi-
n a c i j o okoliščin, ki se nespremenjene nekajkrat povrnejo in so tako nasprotje 
spreminjajočega se toka življenja. Za zgled je mogoče navesti Petanovo mladinski 
igro Pet pepelk, ki je v 6. berilu predstavljena z drugo sliko. 

Tako se v drugi sliki poteguje za kraljeviča kar pet Pepelk. Minister zapove 
s v o j e m u pribočniku takole: 

Minister: Pepelke pripelji postopoma, pravzaprav pripuščaj Pepelke posamezno. 
Pričenjamo policijsko raziskavo. 

In tako se zvrstijo na preizkušnji Pepelke, ki se na vso moč trudijo dokazati 
identiteto prave Pepelke. 

Začetek druge slike igrice Pet Pepelk je oprt še na drug postopek ustvarjanja 
komičnega; to je inverzija ali preobrat. Vse štiri lažne Pepelke se namreč ujamejo 
v lastno past: 

Minister: Zdaj pa obuj ta zlati šolenček... Kaj se obotavljaš? Solenček ti je pre-
majhen, a ne? Naklepaš, kako si boš odrezala palec ali kos pete na levi nogi. Misliš si, 
ko bom kraljica, mi tako ne bo treba več hoditi peš... 

Pepelka I (s i je medtem obula šolenček, naredi nekaj korakov po sobi): Zlati 
šolenček mi je prevelik. Moja noga kar plava v njem. Najmanj za poltretjo številko je 
prevelik. 

Nakar minister začuden ugotovi, da seveda česa takega niso predvidevali in 
Pepelkin protest, da se bo kraljevič poročil z deklico, ki ima najmanjše noge na 
svetu, prav nič ne zaleže. 

Tudi Pepelka II ne prestane preizkušnje, saj jo njeno neubrano glasno petje z 
napačno pesmico takoj izloči iz kroga možnih Pepelk. Pepelka III, ki razlaga izvor 
svojega imena po pepelniku, in Pepelka IV, prava debeluška, ne ustrezata opisu 
Pepelke, lahke kot pero in Pepelke, ki bi morala zapeti 

Gru, gri, gru, gri 
v solnih ni krvi: 
premajhen ni šoleček ta, 
to je prava nevestica. 

Za komičen postopek inverzije bi lahko šteli še primer v Deklevovi Športni 
pričeski, kjer se nadležni bratec skuša vriniti v otroško igro deklic Katre in Lenče, 
pa ga prebrisana Lenča pošteno potegne, tako da se igrata frizerje in ga na njegovo 
veliko razočaranje športno postriže, da zgleda kot nogometna žoga. 

Inverzija je torej tisti postopek pri ustvarjanju komičnosti, ko si osebe zami-
slimo v določenem položaju. Ko se le-ta preobrne in se vloge zamenjajo, dobimo 
smešen prizor. V bistvu gre za zamenjavo vlog in za položaj, ki se obrne proti 
tistemu, ki ga je ustvaril. 

Ponavljanje in inverzija sta tako postopka ustvarjanja komičnega v večini izbra-
nih mladinskih iger, tudi pri Bevkovem Bedaku Pavleku začetek druge slike prav 
tako napoveduje ponavljanje, ki se izteka v komičnost: 

Glasnik: Začenjamo preizkušnjo mladcev, ki so prišli na poziv svetle carice. Tisti, 
ki se bo izkazal vrednega, bo oklican za cesarja Devete dežele. 



In nato carica zastavi težko vprašanje, da ugotovi, kateri izmed mladcev je naj-
pametnejši. Vprašanje se glasi: Ali se ti ne zdi pri nas nekoliko vroče? Seveda se 
vse dogodi po pravljičnem klišeju: prvi brat ne odgovori prav, drugi pobegne, tretji 
pa ima pripravljen bistroumni odgovor, ki je nepričakovan in razplete dogajanje. 

Pri interferenci vrst, kot poimenuje Bergson tretji komični postopek, težko 
izpeljemo preprost obrazec, ker se ta udejanja v raznovrstnih oblikah. O smešnem 
položaju govorimo namreč takrat, če le-ta pripada dvema popolnoma samostojnima 
vrstama dogajanja, povrh pa ga lahko razlagamo na različne načine. Ob tem najprej 
pomislimo na zamenjavo oseb. Različnost pomenov razberemo glede na to, kako 
določen položaj vidijo ali doživljajo igralci in kako isti položaj presojamo gledalci. 
Vsekakor je verodostojen oz. realen tisti položaj, ki ga ocenjujejo gledalci. Pisec 
drame je gledalce seznanil z več informacijami v zvezi z dramskim dogajanjem in 
jim tako omogočil celovitejši vpogled nanj. Dramske osebe/igralci pa seveda poz-
najo le eno izmed možnosti znotraj dogajanja, zato se v marsičem lahko »motijo« 
ali napak presojajo. Gledalci/bralci pa zmotno presojo uvidimo in jo uravnavamo v 
ustreznejši smeri. Prisotnost v razrednem gledališkem dogodku vzgaja mladega 
bralca/gledalca, da razbira humorne/komične učinke, ki izhajajo iz besedil, ponu-
jenih v branje in igranje. V igri Telefonske motnje Miroslava Slana-Mirosa so takšni 
učinki možni že v začetnih didaskalijah: 
Eva in Saško 
stojita vsak na drugem koncu, s hrbti sta obrnjena drug proti drugemu in klepetata po 
telefonu. Njuna telefona — učenca čepita na mizici ali kakšnem drugem podstavku. 
/.../ Slušalke telefonov — dečkov so njune roke. 

Eva (Vrti telefonu nos ali uho kot številčnico, da telefon kar stoka) 
/.../ (Prisloni slušalko — roko telefona k ušesu) 
/.../ (Slušalka jo požgečka po ušesu ali nosu, da odskoči.) 
Izvori užitka mladega gledalca se nahajajo tudi v užitkih razkritja, npr. v igri 

Pavla Golie Uboga Ančka, glavna dramska oseba spravi v past Perpetuo, da se 
razkrije kot dvolična, lažniva mačeha: 

Ančka: /.../ Nimate še ene hčerke? 
Perpetua: Ne, kraljična, samo ti dve. 
Ančka: Kaj pa... kako ji je že ime... no... Ančka? 
Perpetua: Jedneta! Tudi to pozna! 
Ančka: Zakaj je niste vzeli s seboj? Gotovo jo je strah doma! In dolgčas tudi! 
Perpetua: Ah ne, kraljična. To je tako skromna, tako tiha in dobra deklica. Sama 

ni hotela. In bolna je tudi. Prehladila se je. Angino ima. 
Mladi gledalec je prisoten v gledališkem dogodku tudi kot razčlenjevalec zna-

kov uprizoritve. Tako v omenjeni igri Telefonske motnje postaneta pomembna 
gledališka znaka nepogrešljivega rekvizita v tej igri deček in deklica, ki s svojimi 
deli teles predstavljata na »odru« telefona. 

Začasno doživetje nečesa nemogočega ali celo prepovedanega je pravzaprav 
tudi posebne vrste ugodje, ki ga vzbudi lahko pravljična veseloigra ali katera druga 
otrokom namenjena igra. Tako v igri Starši na prodaj Žarko Petan ugledališči preo-
bražen pravljični kliše: Rdeča kapica prihaja iz Amerike in štopa k svoji bolni 
babici: 

Rdeča kapica: /.../ Babica je bolna in mamica mi je naročila, naj jo obiščem. 
Neseni ji kosilo. Pot do njene koče je zelo dolga, zato bom šla kar z avtostopom. 



Postavila se bom tukaj ob cesti in molela palec kvišku. Morda pa se le ustavi kak 
avtomobil. 

Rdeča kapica pa se tudi poslovi od gledalcev dokaj nenavadno, vrne se v 
konservo (konservirani teater), še prej pa s svojimi pravljičnimi prijatelji zapleše 
ameriško polko. 

V preprosti igrici Milana Dekleva Športna pričeska pa se sestrica Lenča loti 
striženja svojega bratca in ga spremeni v »pravo nogometno žogo«. 

Bistvo komičnosti je razpoznavno še v spopadu ali prekrivanju dveh naspro-
tujočih sodb, ki ju zasledimo skoraj v vseh pravljičnih veseloigrah. 

Zamenjava oseb pa v gledališču ne zbuja smeha sama po sebi, oseba mora biti 
umeščena v neko dogajanje, ki jo zadeva, in glede na to prilagaja svoje početje in 
govor. 

Komični učinek izvira tudi iz interference, kjer nekatere osebe nekaj prikrivajo. 
»Igrajo majhno komedijo sredi velike,« pravi Bergson. Tipičen primer takšne maj-
hne komedije opazimo v Golievi Ubogi Ančki. Peti prizor, ki se odvija na velikem 
grajskem plesu, se začne s prihodom neznane kraljične. Kraljična, ki je v resnici 
glavna dramska oseba Ančka, se seveda predstavlja za drugo osebo, neznano kra-
ljično. V dogajanje vnaša nered. 

Perpetua, njena mačeha, je ob kraljičini obveščenosti začudena in zmedena: 
Perpetua: Jedetna! Od kod me poznate kraljična? 
Ančka: Kdo ne pozna gospe Perpetue! 
Perpetua (se smehljaje priklanja): A tako, a tako. Hvala, kraljična. Hvala. 
Ančka (tiho samo njej): Slab glas seže v deveto vas, gospa! (Spet glasno.) To sta 

vaši hčerki Tinka in Tonka, kaj ne? 
Perpetua: Jedetna! Ti dve tudi pozna! 
Ančka: Kdo ne pozna vaših gospodičen Tinke in Tonke! (Tiho.) Prav nič ne 

zaostajata za vami, gospa! (Glasno.) Nimate še ene hčerke? 
Prekrivanje prave identitete je znan pravljični motiv v Pepelki, ki se v Golievi 

mladinski igri nadgrajuje s komičnimi prvinami. Nered, ki ga je vnesla Ančka, se 
seveda polagoma uredi in v skladu s pravljičnostjo se stvari postavijo na pravo 
mesto. 

Postopki v pravljičnih komedijah (Pet Pepelk, Bedak Pavlek in Uboga Ančka) 
dosegajo torej vedno podobne učinke, ki jih Bergson imenuje mehanizacija življe-
nja. To se pravi, da sklop delovanj in razmerij lahko ponovimo, kakršen je, lahko 
ga postavimo na glavo ali pa v celoti prenesemo v drug sistem, s katerim se deloma 
ujema. 

V navedenih primerih mladinskih gledaliških iger gre torej za izrazite prvine 
komičnosti, ki se navezujejo na sicer znana pravljična besedila in se tako v komično 
perspektivo naravnana pravljičnost ponuja enajst- in dvanajstletnikom kot privlačno 
branje ali celo izziv za ugledališčenje. 

Kako je z različnimi oblikami komike besed? 

Besedno komiko dobimo, ko združimo absurdno misel v model stalno rabljene 
fraze. 

Komičen učinek dosežemo tudi, kadar se delamo, da smo izraz, ki je bil upo-
rabljen v prenesenem pomenu, razumeli dobesedno. Na primer: 



Pepelka: Jaz sem prava Pepelka, nobena druga nima tako drobnih nog kakor jaz. 
Kraljevič je obljubil, da se bo poročil z deklico, ki ima najmanjše noge na svetu... 

Minister (ji odvrne): Kraljevič se bo poročil s Pepelko, ne pa z njenimi nogami. 
(Pet Pepelk) 

Prav tako deluje komično dialog med Pavlekom in carico (Bedak Pavlek). 
Preizkušnja, ki bo določila, kdo bo car Devete dežele, se v bistvu prenese na čutno 
plat. Bedak Pavlek si pri svojem bistroumnem odgovoru pomaga z nosom, saj mu 
je le-ta »povedal«, da se pečejo mladi petelini za pogostitev novega carja. 

Posebej so v mladinski dramatiki poudarjeni komično preobraženi stavki, še 
najmanj je zanimiva inverzija, npr. zamenjava osebka s predmetom. 

Neusahljiv vir šaljivih učinkov se skriva v tem, da istemu stavku damo dva 
samostojna pomena, ki se prepletata. To so igre z besedami, ki j ih s stopnjevanjem 
privedemo do prave besedne igre. Tako se z besedami poigravata minister in priboč-
nik v začetnih replikah druge slike v igri Pet Pepelk: s P-jevskimi besedami uvedeta 
policijsko preiskavo in jo že na začetku razvežeta resnosti svojega početja: 

Minister: Pribočnik, poročaj! 
Pribočnik: Policijska past polna. Pozor. Pet Pepelk prijetih. Pokorno poroča 

pribočnik. 
Minister: Pet, praviš? Pet pravih? Pet priznanih? Pet pogrešanih? 
Pribočnik: Pri priči pripeljem pet pristnih Pepelk, prav? 
Minister. Prima, pribočnik!... Počakaj! 
Pribočnik: Prosim. 
Minister: Pepelke pripelji postopoma, pravzaprav pripuščaj Pepelke posamezno. 

Pričenjamo policijsko preiskavo. 
Pribočnik: Popolnoma pravilno. 
Pri tej besedni igri gre torej bolj za nekakšno lagodnost jezika, ki kot da pozabi 

svoj resnični namen. V navedenih replikah pozabimo na resnost uradnega postop-
ka, kot je zaslišanje, zazdi se nam, da so udeleženci nekakšne marionete, ki jih 
poganja mehanizem in ne lastna volja. 

Komičnost premeščanja (transpozicije) je globlja oblika. Bergson trdi, d a j e za 
običajno govorico transpozicija (premeščanje) tisto, kar je ponavljanje za komedijo. 

Besedna komika se tesno prilega situacijski in prehaja v značajsko. Z jezikom 
pa dosegamo smešne učinke zato, ker le-ta ni poenoten organizem, saj se cepi v 
samostojne organizme. 

Že z naslovi mladinskih dram so nakazani premiki v humorno naravnanost, 
tako je z naslovoma Pet Pepelk in Starši na prodaj. S takšnima naslovoma so nago-
vorjeni otroci, ki se poslavljajo od pravljičnega sveta in so ga zmožni predelovati s 
svojo komično domišljijo. Žarko Petan je v pravljični komediji Pet Pepelk svoje 
Pepelke takole pospremil med bralce: 

»Če boste hoteli uprizoriti igro o Petih Pepelkah, vas moram vnaprej opozoriti, 
da morate posvetiti veliko pozornost prav besedilu. Včasih so med vrsticami ali 
celo med besedami skriti prebliski, ki sproti preobračajo prvotni namen oz- predstavo, 
kije zvezana z izvirnimi pravljicami, ki sem jih po svoje presukal.« 

Izvir humornosti na robu komičnosti pa je prav v presukanju, ki omogoča 
nešteto variacij, ponavljanj, inverzij, interferenc, pač različnih komičnih postopkov, 
ki se jih otroci veselijo. 

Dramska besedila, ki jih tudi glede na prenovljen pouk slovenščine uvajamo v 
berila za osnovno šolo, je potrebno do neke mere oddaljiti od uveljavljene šolske 



interpretacije literarnih del, tj. proze in lirike, in razviti ustrezne pristope, ki 
temeljijo na »pragmatiki gledališke komunikacije«. V šolsko prakso je treba uvesti 
r a z r e d n i »gledališki dogodek«, ki bo upošteval »besedilo, režiserja, igralske za-
s e d b e , tehnično ekipo, občinstvo in dejanskost«, ki jo ustvarja dvojna zavest igral-
cev, zavest o sebi in o dramski osebi. (Carlson, 1994: 270) 

Pri razrednem (šolskem) gledališkem dogodku je potrebno posvetiti več pozor-
nosti mlademu občinstvu. Pri raziskavah vloge občinstva v 80-ih letih sta opazni 
dve usmeritvi: empirična (analitična), ki se naslanja bolj na t.i. čiste znanosti in 
družbene vede in pa estetika recepcije, ki sta jo v 70-ih letih v Nemčiji uveljavljala 
v svojih razpravah Hans Robert Jauss in Wolfgang Iser. Njuno raziskovanje recep-
cije se opira predvsem na literarna besedila in bralce, seveda pa je njune teoretične 
izsledke mogoče s pridom uporabiti pri gledališki recepciji. Šolska obravnava 
dramskega besedila se lahko v veliki meri nasloni prav na estetiko recepcije, na 
Jaussovo razlago, ki pravi, da je vsako besedilo odprto, saj njegova konkretizacija 
pomeni proizvajanje nenehno spremenljive dialektike med obzorjem pričakovanj 
samega literarnega dela in spremenljivim obzorjem pričakovanj bralca. 

Še bolj je za šolsko rabo uporaben Iserjev model konkretizacije, ki bralcu 
omogoča vlogo sodelavca, ki ustvarjalno dopolnjuje prazna mesta (luknje), na 
katera je avtor »pozabil«. Podobno v svoji knjigi Lire le theatre (1977) razmišlja o 
vlogi bralca/gledalca gledališka teoretičarka Anna Ubersfeld. Dramsko besedilo po 
njenem mnenju vsebuje praznine, ki naj jih zapolni gledališka produkcija (M Carl-
son,1994). Le-ta se lahko na osnovi mladinskih dramskih besedil tako za 5. kot za 
6. razred osnovne šole udejani v »šolskem gledališkem prostoru«. Šolska gledališka 
produkcija pa vedno nagovarja otroško občinstvo, ki ima svoj specifični kulturni 
kod sprejemanja. Dramska besedila, povečini s humornimi poudarki, so ponujena 
mlademu bralcu/igralcu v branje in uprizorjenje, ki ju je mogoče usmerjati s t.i. 
pragmatičnim pristopom, kot ga utemeljujejo Eco, Iser, Jauss, Marinis (M. Carlson, 
1994). Vzpodbujanje razvoja komične domišljije pri otrocih, tako pri recepciji 
besedila kot gledališki recepciji, z oporo nekaterih teoretičnih izhodišč pragma-
tičnega pristopa odpira nove izzive pri gledališki vzgoji v šoli. 

Literatura 
H. Bergson, 1977: Esej o smehu. Ljubljana: Slovenska matica (Filozofska knjižica, 17). 
M. Carlson, 1994: Teorija gledališča. Ljubljana: Mestno gledališče ljubljansko (Knjižica MGL, 117). 
H. R. Jauss, 1978: Estetika recepcije. Beograd: Nolit. 
M. Kobe, 1987: Pogledi na mladinsko književnost. Ljubljana: Mladinska knjiga (Otrok in knjiga) 
J. Kos, 1983: Očrt literarne teorije. Ljubljana: Državna založba Slovenije. 
V. Kralj, 1964: Dramaturški vademekum. Ljubljana: Mladinska knjiga (Kozrnos, 17). 
M. de Marinis, 1979: Lo spetaccollo come testo 2. Versus 21 (jan,- apr.). 
M.Mohor idr., 1997: Kdo se skriva v ogledalu?-, slovensko berilo za peti razred osnovne šole: 
Ljubljana: Mladinska knjiga. 

M. Mohor idr., 1997: Sreča se mi v pesmi smeje: slovensko berilo za šesti razred osnovne šole. 
Ljubljana: Mladinska knjiga. 



Summary 
EXTENSIONS OF HUMOUR IN DRAMATEXTS IN NEW 

READING-BOOKS FOR THE 5TH AND 6TH CLASS 

Although youth drama has largely enriched m o d e m Slovene literature in the last 
decades, there have been only few humble samples in reading-books so far. New reading-
books for the 5th and 6th class contain its more appropriate share, which also follows the 
renovated curriculum for the Slovene language. A child's reception of drama texts has to 
focus also on the special drama structure. Comparing drama to prose and lyrics, a drama 
text has a different unique structure, demanding from a reader to make a textual meaning 
concrete in two ways: as imaginative experiencing (reading) and sensuous-visual presentation 
(text's visualisation). 

In the texts intended for school discussion we can notice various happenings effecting 
humorously. The inexhaustible source of humorous effects (they can be achieved by various 
means) is evident on the linguistic level as well. 

Prevod/Translated by: Bojana Panevski 



A l e n k a G l a z e r 
Ruše 

TRAGIČNO IN KOMIČNO 
V MLADINSKEM DELU PAVLETA ZIDARJA 

Da se otroci večinoma zelo spontano odzivajo na komično, je splošno znano in 
uveljavljena je ugotovitev, da humor v literarnem besedilu neustavljivo učinkuje 
na mladega bralca oziroma poslušalca. Ali je mogoče pričakovati, da ima tudi 
prisotnost tragičnega v mladinskem delu podobno privlačen učinek? V prvem 
trenutku se zdi, da ne. Toda poskusimo se spomniti, kako so na nas učinkovala 
besedila dveh klasikov naše mladinske književnosti, Frana Milčinskega in Franceta 
Bevka. Ob humorističnih Butalcih in drugih šaljivih zgodbah, na primer o Poldru-
gem Martinu, povzetih po humorju iz folklornega slovstva, so se še bolj zarezala v 
otrokov čustveno doživljajski svet pravljična besedila Milčinskega. Če jih pre-
gledamo z vidika komičnega in tragičnega v njihovih snoveh, hitro ugotovimo, da 
prevladujejo toni tragičnega. Motivi prestopkov in kesanja, motivi žrtvovanja za 
drugega, motivi smrti, osvetljene z različnih vidikov, polnijo pravljice Milčinskega 
s posebno resnobnostjo, hkrati pa otroku, poslušalcu ali bralcu, odgrinjajo nejasne, 
pa vendar globoko doživete slutenjske podobe življenja, ki so prav zaradi svoje 
zastrte srhljivosti, a hkrati končne osmislitve vsega hudega za otroka privlačne. 

Tudi Bevk, ki so ga živo doživljali zlasti mladi rodovi polpreteklega časa, 
razgrinja pred bralcem resnobno podobo življenja, napolnjeno z zavezujočimi 
medsebojnimi odnosi, in se ne pomišlja govoriti kdaj tudi o smrti najbližnjega, zlasti 
matere (spomnimo se povesti Lukec in njegov škorec), kar otroka, literarni lik, 
silovito prizadene, a ga ne onesposobi za nadaljnje življenje. Iz Bevkovih zgodb 
govori spoznanje, da je treba življenje kljub vsemu živeti in se truditi, da nismo v 
njem poraženi. V tej zavzeti vključenosti v življenje skorajda ni prostora za kakršen-
koli odtenek humorja, pa vendar učinkujejo Bevkovi teksti zaradi čustvenih pod-
tonov, ki so sicer praviloma pridušeni, pretežno svetlo in za mladega bralca 
spodbujajoče. 

Pavle Zidar, čigar delu je namenjeno pričujoče premišljanje, ima v svojem 
izredno obsežnem literarnem opusu skoraj petino del (sedemnajst knjižnih na-
slovov), ki jih moremo šteti k mladinski književnosti. Po številu svojih mladinskih 
del spada torej med plodne pisatelje naše povojne mladinske književnosti. Ni pa 
pomemben samo zaradi obsega svojega mladim bralcem namenjenega pisanja, 
temveč predvsem zaradi bogastva in pestrosti tematike in motivov ter jezika in sloga 
v teh delih. Sam je spregovoril o tem, kaj mu pomeni pisanje mladinskih del — in 



hkrati opozoril na njihovo nedeljivo povezanost s celotnim svojim opusom - v 
avtorefleksiji Apotekarija, napisani za revijo Otrok in knjiga.1 Ob koncu tega pre-
mišljanja pravi: »Kar bi rad povedal, ni to, d a j e pisanje za otroke oziroma mladino 
nekakšna a p o t e k a r i j a literarne zgodovine, marveč naraven člen v opusu in 
ga je potrebno z vso resnobo obravnavati ne kot del, marveč kot celoto. Saj je tako 
nekaj posebnega po dikciji, slovnici, sintaksi, notranjem sistemu oziroma arhitek-
turi, da je reči, na primer, p i s a l p a j e t u d i z a m l a d i n o , resno dvomljiv 
pojem, ki izključuje tudi prvega, da j e p i s a l t u d i z a o d r a s l e . V tem je 
skrita teoretična nemoč, ovrednotiti, po moje, najboljšo literaturo - to je mla-
dinsko. Ko sem prebral svojo pesniško pripovedko2 in sem segel še po tem in onem 
iz svojega opusa, sem spoznal, da je eno in drugo med sabo trdno prepleteno v 
obliko členastih estetskih elips, ki ne pomenijo manjvrednosti, pač pa obogatitev 
tiste literature, o kateri toliko vemo... A če ne vemo nič o mladinski, ne vemo tudi 
nič o leposlovju za odrasle. To podcenjevanje v obliki a p o t e k a r i j e je prineslo 
resne motnje, če ne celo kaj več. Dvom nad vsem.« Te avtorjeve besede, zapisane 
9. decembra 1985, kažejo, kako intenzivno ga je zaposlovalo pisanje za mlade 
bralce. Če se za tokratno premišljanje o njegovem mladinskem opusu odrečemo 
pretresu vseh sestavin v tem izseku iz njegovega celotnege opusa in se omejimo 
samo na delni zaris, ki naj ob izbranih primerih nakaže, kako se pojavlja v tem 
opusu tragično in komično, se nam prav ob spremljanju prepletanja teh dveh 
načinov pisanja, ki osvetljujeta človekovo obstajanje v najširšem možnem razponu, 
pokaže izreden obseg Zidarjevega pisanja za otroke in mladino. 

Podobno kakor pri Bevku je v njegovih delih nanizana množica oseb, naj 
vstanejo pred bralcem s svojo zaokroženo življenjsko usodo, ali ostajajo na obrobju 
kot plastično oblikovani zariši likov, ki barvajo usodo »glavnih oseb«. Pisatelj ne 
izbira med njimi ne po spolu ne po starosti. In kakor se večkrat pojavlja otrok med 
odraslimi v njegovih nemladinskih tekstih, tako odrasli stopajo v svet otroka v 
besedilih, namenjenih mlademu bralcu. Prav iz te hkratne prisotnosti različnih 
generacij rastejo v Zidarjevih mladinskih delih značilnosti, ki oblikujejo ta dela 
večsmerno. Tega se še posebej zavemo v prizorih, kjer stojijo odrasli in otroci 
najbolj razpoznavno na dveh straneh: v okviru družine in v šoli. Tako se zlasti v 
Zidarjevih proznih besedilih, ki so nastajala v času približno sedmih let, od konca 
šestdesetih let do leta 1976, zvrstijo štiri dela, v katerih nastopajo otroci v svojem 
vsakdanjem okolju, kjer se čutijo nerazumljene in se zato zatekajo v domišljijo. 
Želja po oblikovanju novih svetov je izrazita v povesti Pišem knjigo (nastala 1969),3 

sorodno je grajena povest Mulci (nastala 1970),4 čeprav v drugem tekstu ta podoba 
nastaja predvsem ob neposrednem odslikavanju stvarnega sveta, v katerem živijo 

1 Pavle Zidar: Apotekarija. Otrok in knjiga, Maribor, 1985, štev. 22, str. 58-59; besedilo je 
ponatisnjeno na koncu Zidarjeve knjige kratke proze Cirkus Madra čaj. Ljubljana, Založba 
Borec, 1988, str. 101-102. (Zbirka Liščki.) 

2 Zdravko Slamnik: Tončkove sanje. Pesniška pripovedka. Notranja oprema akad. slikar Bogdan 
Borčič. Novo mesto, Okrajni odbor ljudske prosvete Novo mesto, 1955. (Knjižnica Janeza 
Trdine 3.) 

3 Pavle Zidar: Pišem knjigo. Ljubljana, Prešernova družba, 1970. — Podatki o času nastanka 
posameznih del se opirajo na bibliografijo Avgusta Gojkoviča: Knjižna dela Pavleta Zidarja 
(1955-1990). V knjigi: Pavle Zidar: Oče naš. Roman. Novo mesto, Dolenjska založba, Koper, 
Lipa, 1992, str. 301-312. (Literarna knjižna zbirka Utva. 2. letnik, 1. zvezek.) 

4 Pavle Zidar: Mulci. Maribor, Založba Obzorja, 1975. 



]j]ci v knjigi, podobno tudi v Moji družini (nastala 1976).5 Že v teh povestih se vrstijo 
s i t u a c i j e , dialogi, premišljanja, ki z analogijami, primerami, metaforami, novimi 
imeni, posebnim jezikovnim barvanjem, dialektizmi, rekli in drugimi sredstvi vna-
šajo v besedila humorne odtenke. Ti pa tako učinkujejo le z vidika otrok, medtem 
ko odrasli v besedilih iste situacije in zlasti izrečene besede sprejemajo večinoma 
smrtno resno, z zgroženostjo in odporom, ki v njih budi nasilje do otrok. 

Še posebej je tako zasnovana knjiga Glavne osebe na potepu (nastala 1974).6 V 
tem delu je zlasti poudarjena izpostavljenost otroka družinskim nesoglasjem in 
šolskim zahtevam, zato v besedilu ni dosti svetlobe in skorajda ne resnične sprošče-
nosti. Otroci (v ospredju sta Ivan Krajec - Konj in Gregor Počkaj - Žoga) se vedno 
znova čutijo omejene in ogrožene, tudi kadar se odločajo za na videz prešerno, 
osvobajajočo akcijo. Tudi v takih besedilih se giblje Zidarjev poudarjeni humor na 
robu komičnega, z mnogimi trpkimi primesmi, obarvanimi z grozljivostjo grotesknih 
popačenj, ki postopoma prehajajo v tragičnost resigniranega spoznanja o človekovi 
ujetosti, ki ji ne more uiti drugače kakor v domišljiji. Da se oba pobegla fanta 
končno sprijaznita z vrnitvijo v razmere, ki ju utesnjujejo, pripomore dobrotljiv 
nastop miličniškega komandirja, ki kaže za njune pustolovske nagibe izjemno 
razumevanje in ljubečo naklonjenost otrokoma. Tako se vsa zgodba, pisana s sred-
stvi, ki naj bi zbujala smeh, o katerem lahko beremo poetično premišljanje,7 kjer 
se vrste dogodki, ki bi naj bili hec,8 kjer med mnogimi besednimi obrati, zasnova-
nimi s težnjo po komičnem učinku, beremo tudi primerjavo med šolo (in življenjem 
sploh) ter šalo,9 oblikuje hkrati kot kritična pripoved o ljudeh, ujetih v institucije 
in zakone. In kakor že v začetku dela avtor govori o povestih z veselimi in žalostnimi 
stranmi,10 tako se tudi konec izteka v navidezno pomiritev, vsaj na zunaj v ohranitev 
veselega dela življenja, vendar hkrati približanega tragičnemu polu: »Zasmejala sva 
se. Sicer z grenkimi usti, ampak vendarle zasmejala.«11 

Dosti bolj v tragičnost se preveša povest Kukavičji Mihec (napisana 1971).12 Tu 
izstopa občutenje glavne osebe (in hkrati avtorja, ki ga čutimo za tem likom — 
prispodobo umetnikovega življenjskega položaja), ki se ne more samoumevno 
vključiti v svet okrog sebe. Zaradi njegove drugačnosti ga zavračajo oče in bratje, 
ga osamijo učenci, ne najde razumevanja pri učiteljici. Z njim ostajata le mati, 
hkrati z najmlajšim otrokom izločena iz družine, in družbeni izobčenec potepuh 
Ferenc. Ta zgodba, ki je napolnjena s sprva še čisto nezavednim prvinskim besom 
preganjanega, iz česar rastejo mojstrski tragično-komični prizori (npr. beračenje 
na Brezjah, srečanje s pastirjem, z varuhi postave, žandarjem, s sodnikom), ki nosijo 
poteze satire, groteske, absurda, se izteka v izničenje vsega, kar naj bi življenje 

5 Pavle Zidar: Moja dnižina. Ljubljana, Mladinska knjiga, 1981. (Knjižnica Sinjega galeba št. 
230.) 

6 Pavle Zidar: Glavne osebe na potepu. Ljubljana, Mladinska knjiga, 1975. (Knjižnica Sinjega 
galeba št. 186.) 

7 N. d., str. 87: »Resnično: smeh je voda za zamorjeno, težko utrujeno dušo. V smeh se pojdi 
umit, sem slišal ali bral ali pa sem si sam izmislil. Pojdi se umit vanj, kadar si umazan od 
krivic in resnic življenja.« 

8 N. d., str. 110 in drugod. 
9 N. d., str. 12: »Šole, kot veste, niso niti malo šale.« 

10 N. d., str. 37. 
11 N. d., str. 201. 
12 Pavle Zidar: Kukavičji Mihec. Maribor, Založba Obzorja, 1972. 



omogočalo: mater, žrtvujočo se za otroka, doleti smrt, v tragično smrt se izteče tudi 
življenje mlade Mihčeve družine, izjalovljenega obeta za drugačno, boljšo pri-
hodnost. S tem je tudi na simbolni ravni poudarjena nemožnost, da bi lahko Mihec 
(in človek sploh) živel zunaj zakonov, svoboden, prepuščajoč se le svoji domišljiji 
in življenjski radosti. Vendar ne materina smrt ne smrt Mihca, njegove mlade žene 
in njune male hčerke niso prikazane kot nekaj strašljivega, temveč kot spokojno 
prehajanje v nove oblike življenja, v katerih se umirijo vse prejšnje muke. Prizor, 
ko Mihčeva mati, ki je iskala pobeglega sina, utone v narasli reki in voda odloži 
njeno mrtvo telo na breg, se končuje s pomirjujočimi stavki: »Nad njo so bili spet 
sonce in nebo in ptice. Le ona je živela dalje čudno življenje skale, v katerem je vse 
tako preprosto in razumljivo. In to imenujemo živo smrt. Toda smrt ni nič drugega 
kot tiha in zelo počasna obnova življenja.«13 Mihec pa v silni povodnji, ki zalije in 
odnese njegovo kolibo, v zadnjih trenutkih življenja doživi »čudovito svetlobo. 
Pojočo svetlobo.«14 Otrok bralec se na to in taka besedila odziva predvsem čustveno 
in hkrati dozoreva za literaturo odraslih. 

Zidar pa ni prikazoval smrti oziroma njenega prihajanja vedno tako pomirljivo 
kakor v Kukavičjem Mihcu. V zgodnjem proznem besedilu, v aitiološki pravljici 
Baba na Možaklji, ki je nastala že 1956, a je bila objavljena šele štiri leta pozneje v 
zbirki pravljic več avtorjev Čudežni studenec,15 hudobni čarovnik Vajvaj in njegova 
zlobna žena Krutika brezobzirno mučita in morita svoje žrtve, sama pa se smrti, za 
katero sta ranljiva samo na kresni večer, neskončno bojita. 

V poznejših Zidarjevih delih se začenja prvinski strah pred smrtjo umikati 
premislekom, ki pomagajo presegati usodno končnost posameznika in ga vklju-
čujejo v večno obnavljajoči se krogotek življenja. Tako v pravljično fantastični 
pripovedi Lev Pink z jogurtom na glavi (delo je nastalo 1981)16 pisatelj Tadej Sernec, 
ki se otroku Roku predstavlja kot lev Pink, govori o smrti kot svoji najhujši sovraž-
nici, katere ga je zares strah. Hkrati pa izreka vero v zmagovito življenje, ki pred 
njim trepeta tudi smrt: »Iz njenega mrtvega srca raste življenje (...). Se nisi nikoli 
videl, kako je črn asfalt prebila zelena bilka trave?«17 

O življenju, ki se po smrti v drugačni obliki nadaljuje, govori tudi povest Dražba 
sanj (nastala 1981),18 čisto določno zlasti ob dveh smrtih na koncu pripovedi. 
Osamljena gospa Kovačeva je še pred smrtjo podarila svoje truplo anatomskemu 
inštitutu, ki se je po njeni smrti v drobnem časopisnem oglasu zahvalil pokojnici za 
njeno volilo. Ljudje, ki so jo poznali in oglas prebrali, pa »so vedeli, da se je vrnila 
na drug način življenju.«19 Tudi povoženi mucek Serjoža je kot rdeča roža, ki je z 
notranje strani prebila asfalt, »živel (...) dalje, toda v spremenjeni obliki.«20 Otroci 

13 N. d., str. 53. 
14 N. d., str. 129. 
15 Čudežni studenec. Slovenske pravljice. Avtorji: Oskar Hudales, Venčeslav Winkler, Pavle Zidar, 

Lojze Zupane. Maribor, Založba Obzorja, 1960. — Baba na Možaklji (Fantastična pravljica) 
na str. 101-106. 

16 Pavle Zidar: Lev Pink z jogurtom na glavi. Ljubljana, Mladinska knjiga, 1983. (Zbirka De-
teljica.) 

17 N. d., str. 79. 
, s Pavle Zidar: Dražba sanj. Ljubljana, Partizanska knjiga, 1986. (Matjaževa knjižnica.) 
19 N. d., str. 99. 
20 N. d., str. 102. 



s 0 ga pokopali in se ga med igrami ob grobku »šaljivo spominjali«.21 S tem prizorom 
se pripoved izteče. Opis tragičnega dogodka se tu prelije v razpoloženja, ki obujajo 
komične plati življenja, kakor se tudi sicer tragično in komično v Zidarjevem 
pisanju ves čas prepleta. 

Misel na smrt pa se je v personificirani podobi žene s koso z različnimi sim-
bolnimi odtenki začela pojavljati zlasti v nekaterih Zidarjevih krajših besedilih iz 
osemdesetih let. V zbirki Pikapolonica Pika22 se v šaljivo anekdotični zgodbi Dogo-
divščina23 nočna prikazen v beli srajci ob cesti izkaže šoferju - prvoosebnemu 
pripovedovalcu - kot nenevarna turistka. Prvi vtis pa v njem izzove strašljive 
spomine iz otroštva: »Tam v daljavi je bela postava v beli srajci, torej smrt s koso 
ali pa pravkar vstali mrlič iz groba. Spomnil sem se lepih in grozljivih večerov doma, 
ko je stara mama pripovedovala, kaj vse se ji je bilo že prikazalo, ko je bila še 
mlajša.«24 Zadnje besedilo v tej zbirki, Pravljica o smrti,25 pa folklorni motiv smrti 
s koso, ki kosi ljudi, oblikuje tako, da se v posameznih prizorih, ko si lena sedma 
hči Mirjana izbere za svoj poklic smrt in začne svojo obrt opravljati, sprva samo v 
sanjah, nato pa tudi zares, stikata tragično in komično, do končnega prizora, ko 
smrt svoje matere ne more pokositi, ker bolnica v strahu pred smrtjo zmerom znova 
ozdravi. 

Epsko razvezan je motiv obrtnice smrti v Zidarjevi mladinski knjigi, ki združuje 
tri zgodbe, in sicer v prvi pripovedi: Učna leta botre smrti.26 Tudi tu gre za leno 
sedmo hčer, tokrat Emilijo, ki se pod pritiskom domačih, da mora nekaj postati, 
odloči za obrt smrti. Tekst se čedalje bolj nagiba v grozljivo grotesko, ki nosi izrazite 
poteze tragičnega, zlasti v končnem delu, ko se v Emilijinem navidezno nežnem 
objemu izteče življenje njeni materi in nato še predzadnji sestri, učiteljici Ani.27 

Hkrati s potekom dogodkov se oblikuje razpadanje čustvenih vezi med člani druži-
ne, ki jih nadomesti disciplinirana brezpogojna pokornost nadrejenim in njihovim 
zahtevam ter poveljem. To je najmračnejši Zidarjev tekst za mlade bralce, ne zaradi 
motiva smrti s koso, temveč zaradi upodobljenega razčlovečenja človeka. 

Ob koncu našega premišljanja o Zidarjevem mladinskem delu z določenega 
vidika se odpira še nekaj splošnih vprašanj, ki se tičejo tragičnega in komičnega v 
mladinski književnosti. Pri raziskovalcih mladinske književnosti je kdaj čutiti dvom 
o sposobnosti mladega bralca (oziroma poslušalca), da sprejme iz mladinskega dela 
tiste sestavine, ki poglabljajo površinsko podobo človeka in sveta. Glavno oviro, da 
bi otrok lahko sprejel sporočilo besedila, ki nosi v sebi elemente tragičnega, pa tudi 
komičnega, vidijo v otrokovi premajhni življenjski izkušnji. Otrokova osebna iz-
kušnja je seveda po večini res v marsičem omejena in se zdi, da se zaradi tega otrok 
ni sposoben ustrezno odzivati, če ga literarno besedilo nagovarja s sporočili, ki 
odpirajo vpogled zlasti v medsebojne odnose med ljudmi. Tak vpogled lahko pisatelj 
odstira tako s sredstvi komičnega kakor tragičnega. In Zidar je v svoja dela vklju-

21 Prav tam. 
22 Pavle Zidar: Pikapolonica Pika. Zgodbice za otroke. Izbral, uredil in spremno besedo napisal 

Jože Horvat. Ljubljana, Mladinska knjiga, 1986. (Zbirka Pisanice.) 
23 N. d., str. 126-129. 
24 N. d., str. 126. 
25 N. d., str. 130-132. 
26 Pavle Zidar: Učna leta botre smrti. Petelinček nespečne babice. Taci. Ljubljana, Partizanska 

knjiga, 1990. (Matjaževa knjižnica.) - Učna leta botre smrti na str. 5-18. 
27 Prim. n. d., str. 13-18. 



čeval oba pogleda. Otrok pa se — kljub omejeni življenjski izkušnji — na oboje lahko 
odziva, in sicer s čustvi in z intuicijo, enako, kakor pri resničnem ustvarjalcu delo 
nastaja. 

Da je takega čutenja in odzivanja sposoben že majhen otrok, naj nam potrdi 
izkušnja francoskega režiserja Jacquesa Doillona, v čigar filmu Ponette je kot glavna 
igralka nastopala štiriletna Victoire Thivisol in na lanskem beneškem festivalu 
dobila srebrnega leva. Nasprotniki režiserju očitajo, d a j e mali Victoire dal pretežko 
nalogo deklice, ki se srečuje z materino smrtjo. V prometni nesreči je mati izgubila 
življenje, ne da bi hčerka, ki je bila tudi sama poškodovana, to vedela. Šele po 
vrnitvi iz bolnišnice odkrije, d a j e mati umrla. Neutolažljiva je in se do konca filma 
trudi, da bi premagala tragedijo. Režiser pravi o filmu: »To ni film o smrti, ampak 
o zavračanju smrti.« Želel si je posneti film s čisto majhnim otrokom, ki še ne 
razume smrti. Napisal je osnutek zgodbe in se, s šestimi skupinami sodelavcev, pol 
leta srečeval z otroki po osnovnih šolah širom po Franciji. Iskal je primerno igralko, 
hkrati pa želel prisluhniti otrokom in izvedeti njihove mnenje o življenju in smrti. 
Sam je namreč prepričan, da otroci celo bolje razumejo čustva kot odrasli. Bolj 
občutijo skrajnosti, večkrat na dan se jočejo in se večkrat smejijo. »Samo opišem 
jim prizor, pa že razumejo čustva v njem. Kadar se Victoire joče, ne joče, ker ji to 
zapovem, ampak zato, ker tako čuti. Velike čustvene prizore z njo je bilo najlaže 
posneti.« Doillona je osupnila tudi veličastna domišljija majhnih otrok.28 

Ta primer iz filma potrjuje naše prepričanje, da so se otroci sposobni čustveno 
intenzivno odzivati na najbolj pretresljive prizore oziroma dogodke, opisovane v 
literarnem delu, torej na tragiko, kakor jih prav tako lahko čustveno razgiba ko-
mika. 

Pavle Zidar v svojih delih za otroke — enako kakor v delih za odrasle — prepleta 
komično in tragično in prav s tem ustvarja žive podobe življenja, ki mlademu bralcu 
širijo in poglabljajo njegov čustveni in spoznavni razpon, Zidarja pa uvrščajo med 
klasike slovenske mladinske književnosti. 

Summary 
PAVLE ZIDAR AND TRAGIC AND COMIC IN 

HIS CHILDREN'S LITERATURE 

Within an especially comprehensive literary opus of Pavle Zidar there is nearly the fifth 
of literary vvorks (17 titles) that can belong to children's literature. 

In his literary texts Pavle Zidar depicts mainly the world experienced by children. 
Despite that there is no much light and almost no genuine re!axation. Children feel a 
constant limitation and threat, even when they decide for a seemingly vivid, liberating action. 
The writer's emphasised humour moves on the brink of comic, with many bitter elements, 
coloured with the horror of grotesque deformations that gradually lean into tragic of 
resigned awareness of man's invincible captivity. As a contrast the author (and his literary 
character) becomes even more tragically effected by the avvareness of his inability to include 
naturally into the world, which is (due to his differences) rejecting him. 

Prevod/Translated by: Bojana Panevski 

28 Prim. časopisno poročilo (brez podpisa) Je igranje pri štirih letih zlorabljanje? Delo, 28. maja 
1997, leto XXXIX, štev. 121, str. 24. 



D r a g i c a H a r a m i j a 
Maribor 

KOMIKA V MLADINSKI PROZI DIMA ZUPANA 

Opredelitev pojma 

Različni literarni teoretiki ločujejo pomen humorja in komike, vendar meja 
med njima ni povsem jasna. Pri nas se besedi uporabljata tako rekoč sinonimno, 
pogosto pa zanju zasledimo še en sinonim, to je smešnost. 

Izraz komika večina teoretikov povezuje s komedijo in ga ob njej tudi razlagajo 
(npr. Bergson, Bahtin, Šolar, pri nas Kmecl, Kos, Trdina). Vse te različne definicije 
pa imajo nekaj skupnih ugotovitev, ki jih lahko prenesemo tudi na preučevanje 
proznih besedil, čeprav o komiki govorijo praviloma v okviru komedije: 

1. Literarni teoretiki najpogosteje ločijo tri vrste komike, to so karakterna, be-
sedna in situacijska (Bergson, Trdina, Rečnik književnih termina), nekateri 
teoretiki pa ločijo še četrto vrsto, to je komika spletke (Šolar), katere osnovni 
zaplet temelji na nerazumevanju, nesporazumu ali nepozornosti. 
V leksikonu CZ Literatura sta ob karakterni, situacijski in besedni komiki 
navedeni še telesna in repeticijska. Vendar lahko rečemo, da sta to le podzvrsti 
komike, npr. repeticijska kot ponavljanje besed/besedila, situacije ali določene 
značajske poteze; telesna komika pa v vlogi poudarjanja karakterja ali situacije. 

2. Komično najdemo zgolj v območju človeškega, kar pomeni, da moramo tudi 
na živalih in predmetih najti sledi človeškega, da bi nam delovale smešno. 

3. Mnogih komičnih učinkov ni mogoče prenesti iz enega jezika v drugega, ker 
so odvisni od navad in idej določene družbe. Če hočemo smeh razumeti, ga 
moramo postaviti v njegovo naravno okolje, to je v družbo. 

4. Komično ločimo glede na obliko (npr. karikatura), gesto (npr. avtomatizem), 
obleko/preobleko (npr. moda), položaj (npr. telesno nad duhovnim), delovanje, 
značaj in poved. 

5. Komiko gradimo po treh osnovnih načelih: 
— s ponavljanjem (značajev, besed, situacij), 
— z inverzijo (npr. situacij), 
— z interferenco (npr. zamenjava oseb, povedi). 

Bergson v Eseju o smehu (1977) govori še o dveh pomembnih postopkih komič-
nega, to sta postopka marionete in snežene kepe. Pri prvem postopku opazimo, da 
se akter nesvobodno vede in uporablja klišeje v govoru, pri drugem postopku pa 



opazimo učinek, ki narašča, medtem ko se širi, tako da vzrok, ki je na začetku 
neznaten, v nujnem napredovanju pripelje k rezultatu, ki je zelo pomemben in 
hkrati nepričakovan. 

Ob teh skupnih ugotovitvah lahko izpeljemo novo definicijo komike, ki upo-
števa tudi posebnosti mladinske književnosti. Torej: komično je tisto, kar zbuja 
smeh zaradi neskladja med videzom in resnico, to neskladje pa se kaže ob nepriča-
kovanih dogodkih, jezikovnih deviacijah, nenaravnem vedenju literarnega lika, v 
nasprotju opisanega in resničnosti ter v pretiravanju. Komika je zelo relativna, saj 
so različnim ljudem smešne različne stvari. V mladinski književnosti moramo biti 
pozorni tudi na bralčevo/poslušalčevo starost, saj je od otrokove starosti odvisno, 
kaj je zanj smešno, in na okoliščine, tu pa mislim predvsem na realni čas, na splošni 
kulturni nivo družbe ter na socialni status otroka. Vsekakor pa komika, ne glede 
na okoliščine, starost in vrsto, ne sme biti zlobna (kar je lastnost ironije in satire). 

Komično v mladinski književnosti 

S komiko v mladinski književnosti sta se teoretično posebej ukvarjala Momo 
Calenič in Rade Prelevič, podrobne definicije komike pa najdemo tudi v leksikonih 
mladinske književnosti (npr. Humphrey Carpenter, Mari Prichard: The Oxford 
Companion to Children's Literature, 1987, International Companion Encyclopedia 
of Children's Literature, 1996; Lexikon der Kinder- und Jugendliteratur, 1996), vendar 
so zelo podobne že zgoraj omenjenim. 

Prelevič v Poetiki dječje književnosti (1979) posebej poudari, da je humor otro-
kom zelo blizu, ker le-ti z drugačno logiko dojemajo stvarnost: »Specifična logika 
humorja se v nekem danem trenutku dotika specifičnosti otroške logike, zaradi tega 
pa je pravzaprav vsaka otroška pripoved hkrati tudi humorna.« (Prelevič 1979:114) 

Momo Calenič v delu Književnost za decu (1977) posveti posebno poglavje 
humorju v mladinski književnosti. Pravi, da se mladinska književnost tudi (vendar 
ne samo) po komiki razlikuje od splošne književnosti. V svojem delu govori o treh 
vrstah smeha, ki so ga odrasli že pozabili, in je blizu le otrokom: 

— smeh iz zadovoljstva (npr. ob kopanju ali sladki jedi), 
— smeh v igri (žoganje, lovljenje), 
— smeh v videzu katarze (npr. ko se otrok ob prisotnosti odraslih začne nepri-

čakovano smejati). 
Calenič dalje deli humor na več vrst: 

— ko otroci preneseni pomen besed jemljejo dobesedno, 
— anekdotska komika (nenaden preobrat), 
— pavlihovstvo, 
— naivnost, 
— nonsesna komika, ki gradi na alegoričnosti vsebine, 
— igra besed (zvočnost besed, ki nimajo semantičnega pomena; novotvorjenke; 

obrnjen besedni red; onomatopoija; večsmiselnost besed ali povedi...), 
— antropomorfni položaj živali. 

Čalenič pravi, da so najpogostejše teme otroškega humorja radovednost, hvali-
savost, laž, lenoba, strašljivost, prepir, oponašanje in avanturizem. Še posebej pa 
imajo otroci radi, da so odrasli v mladinskih literarnih delih prikazani humorno 
(duhovitost, smešni postopki, nemogoče okoliščine). Humor v mladinski književ-



nosti pogosto izvira iz pisateljevega načina izražanja, opisovanja literarnih likov in 
dogodkov: »Mladinski pisatelj v svojem književnem izrazu vedno teži k neobičaj-
nosti, zato uporablja pregovore, presenečenja, neverjetnosti, hiperbolične slike, 
naivnost, komentarje tistega, kar opisuje, in podobna sredstva, ki lahko zbujajo 
smeh. Vse to najpogosteje tvori njegov stil oseben, veder in komičen.« (Čalenič 
1977: 142) 

Komični elementi v delih Dima Zupana 

Komične elemente bomo v štirih delih Dima Zupana (to so Trije dnevi Drekca-
pekca in Pukca-smukca, Tri noči Drekca Pekca in Pukca Smukca, Tri skrivnosti 
Drekca Pekca in Pukca Smukca, Tri zvezdice Drekca Pekca in Pukca Smukca1), 
opazovali po naslednjem postopku: 

1. po kršenju lastnosti dobrega jezikovnega sloga (slovniška pravilnost, besedna 
čistost, natančnost, besedna uglajenost, jasnost izražanja, jedrnatost, lahkotnost 
izražanja, naravnost, ustreznost); 

2. po vrsti komike (karakterna, situacijska, besedna); 
3. po temeljnih stilističnih elementih; 
4. po vrsti humorja in najpogostejših temah otroškega humorja, kot jih navaja 

Čalenič. 
Pri KARAKTERNI komiki uporablja avtor nenaravnost v govoru (npr. po-

manjševalnice, prenatrpanost izrazja), izogiba se besedne čistosti, predvsem kadar 
skuša poudariti negativne lastnosti književnih oseb (npr. s slengizmi, vulgarizmi, 
popačenkami). 

Pri SITUACIJSKI komiki, ki izvira iz nesporazumov, presenečenj, zamenjav 
in zmešnjav, posega po nenatančnosti snovi in besed, nejasnem izražanju (kar 
pripelje do zapletov) ter neustreznosti (npr. z izbiro takšne socialne ali funkcijske 
zvrsti jezika, ki ne ustreza govornemu položaju ali socialnemu statusu književne 
osebe). 

BESEDNA komika, le-ta izvira iz pomena besed, pa tako rekoč krši kar vsa 
načela dobrega jezikovnega sloga. Ob besedni komiki lahko izpostavimo še repe-
ticijsko, ki z junakovim ponavljanjem besed, povedi ali delov besedila poskuša 
poudariti smešnost dogajanja. 

V mladinski književnosti so temeljni stilistični elementi, ki zbujajo komičnost, 
naslednji: 

- pri glasovnih figurah sta najpogostejši aliteracija in onomatopoija, pri besednih 
figurah pa se pojavljajo polisindeton, asindenton, gradacija (predvsem v smeri 
klimaksa v celotnem literarnem delu), hiperbola, ironija, paradoks (med pove-
danim in realnostjo), redkeje pa tudi oksimoron; 

- med tropi prenesenega pomena besed se pojavljata predvsem komparacija ter 
fraza, pri zamenjanem pomenu pa so zelo pogoste vse tri njegove vrste, torej 
metonimija, sinekdoha in antonomazija. 

1 Zupan pojasnjuje v delu Do zvezd in nazaj, zakaj je prišlo do razlik v pisanju velike in male 
začetnice pri naslovnih junakih: »Z velikimi začetnicami so se poigravali lektorji, katerih 
mnenja o pravilnosti očitno niso bila usklajena /.../« (Golob 1995: 301). V članku bomo zaradi 
poenostavitve uporabljali imeni Drekec Pekec in Pukec Smukec. 



Že v prvi knjigi, Trije dnevi Drekca Pekca in Pukca Smukca, naletimo na knji-
ževne osebe, ki bolj ali manj nastopajo v vseh štirih knjigah. Glavna junaka, Drekec 
Pekec in Pukec Smukec, ki sta stara približno enajst let, nista natančno opisana. 
Pravzaprav sta fanta, s katerima se lahko mladi bralec poistoveti, ker sta tako 
povprečna. Tudi Tina, Nikica, štrebar Jože, Tine Tevž, Andrej in druge književne 
osebe so čisto navadni otroci iz čisto navadne soseske. Odrasli, ki nastopajo v teh 
književnih delih, imajo predvsem karakterne slabosti, kot npr. maneken Jože in 
debeli Tone, ki sta, kot ugotavljata Drekec Pekec in Pukec Smukec, naravna sovraž-
nika otrok; ali recimo vzgojitelji v koloniji na Debelem rtiču. Nastopajo pa tudi 
takšni odrasli, ki jih Drekec Pekec in Pukec Smukec spoštujeta, npr. Prijatelj, šolska 
kuharica gospa Berta (pri kateri dobita vedno repete, ker ji laskata, kako lepo ji 
uspevajo rože), ali pa na primer Tinina mama, Manca. 

V prvih treh knjigah je dogajanje prestavljeno v Ljubljano, natančneje na 
Becirk. Naš plač (to je travnik, kjer igrajo nogomet) in Naš vrt (ki je pravzaprav 
mežnarjev vrt, vendar je zelo priročen za rabutanje) in Becirk zaokrožajo dogajalni 
prostor, ki se le izjemoma seli v bližnje kraje (npr. pot na Šmarno goro, na Bled, v 
Postonjsko jamo, končni izlet v Zagreb), v četrti knjigi pa je dogajanje postavljeno 
v kolonijo na Debelem rtiču. 

Že v prvi knjigi dobimo KARAKTERNO predstavo o obeh glavnih junakih: 
»Pukec Smukec je imel na hlačah dva žepa, kar je zelo prakdčno. Roke je zakopal do 
komolcev in se rahlo pozibaval. Drekec Pekec je imel samo en žep in je z drugo roko 
vse čas vrtal po nosu, kar je bilo tudi čisto v redu.« (Zupan 1991) Ta del besedila se 
v povestih ponovi še nekajkrat, torej lahko govorimo o repeticijski komiki. 

Kmalu tudi izvemo, kako sta Drekec Pekec in Pukec Smukec drug drugemu 
podelila bojno ime. » Tako ime si lahko priboriš samo v bitki,« je dejal Drekec Pekec. 
(Zupan 1991: 13) 

Pukec Smukec je dobil svoje ime takole: »Nekoč so šiškarji pripeljali na dvoboj 
svojega predstavnika. Bil je majhen in malo debelušen rdečelasec; če bi ga srečal na 
cesti, počenega groša ne bi stavil nanj. A izkazalo se je, da je bil strašen borec. Tudi 
stava je bila ogromna. Slo je za čez petdeset frnikul in čez sto fuckov. Sodelovali so vsi 
mulci soseske in izpraznili vse zaloge, da so zbrali takšno bogastvo. Borba je trajala 
več kot eno uro in bilo je za dva razreda gledalcev. Sodili so trije in Drekec Pekec je bil 
glavni sodnik. Sojenje ni bilo tako enostavno. Včasih si kakšnega ugotovil samo z 
vonjem, ker se ga sploh ni slišalo. Drekec Pekec je bil strokovnjak in ni nobenega 
spregledal. A za Pukca Smukca se ni bilo bati. Njegovi puki so bili jasni in zvonki. 
Prave umetnine. Ko je minila ura tistega dvoboja, jih je rdečelasi spuščal čedalje bolj 
na tanko in bilo je pričakovati, da bo nastopila kriza. Po kakšni uri in deset minut se 
je končno podelal. Veselje je bilo nepopisno in je trajalo do devetih zvečer. Vsaj deset 
mulcev je bilo fasanih, ker so prišli tako pozno, a ni bilo nobenemu žal. Tudi Drekec 
Pekec je dobil eno okoli ušes. 

To je bil tudi dan, ko je Drekec Pekec pred vsemi slavnostno podelil prijatelju novo 
častno bojno ime: Pukec Smukec. Od takrat so ga vsi klicali samo tako, Pukec Smu-
kec. Veličasno.« (Zupan 1991: 20-21) 

Drekec Pekec pa je dobil svoje ime takole: »Kot na znak štarterja sta jo fanta 
ocvrla okoli kandelabra na ozko zavito stezo, ki je vodila v podmostovje. Ta steza je 
bila lahko zelo neprijetna. Obrasla je bila s koprivami in če te je na ovinku malo 
zaneslo, so te neusmiljeno opekle. Pa še ena velika neprijetnost je prežala na tej potki; 



če je kdo počepnil, se ga ni videlo. To so včasih izkoristili nemarni ljudje in na potki 
opravili tisto potrebo, ki jo spodoben človek opravi na stranišču. In tako se je zgodilo, 
da je DrekcuPekcu, ko še ni imel bojnega imena, spodrsnilo na takem proizvodu 
človeške nemarnosti in se je po riti popeljal med koprive. Posledice so bile kata-
strofalne. Sam ni vedel, ali bolj smrdi ali pa ga bolj skelijo opekline od kopriv. Bil je 
res strašen ranjenec. Ampak držal se je junaško. Tudi zajokal ni. In Pukec Smukec 
mu je podelil častno bojno ime Drekec Pekec. Na to ime je bil zares ponosen.« (Zupan 
1991: 14) 

To je le nekaj primerov karakterne komike, ki je v vseh štirih povestih o Drekcu 
Pekcu in Pukcu Smukcu res pogosta. Posredno opisujejo karakterje tudi pridevki 
maneken Jože, debeli Tone, štrebar Jožek, ki o nosilcih pridevkov kar precej raz-
krivajo. 

Zelo pogosta je tudi SITUACIJSKA komika. Le-ta se rada navezuje na besed-
no komiko, tako da skupaj učinkujeta še bolj smešno. Pri situacijski komiki je 
najpogostejši način gradnje, ki ga uporablja Zupan, t.i. snežena kepa, kot to ime-
nuje Bergson. Primeri: 

»Ker Drekec Pekec in Pukec Smukec nista šla na kosilo, sta stavila, da bosta 
tepena. »Danes jih bom pa pošteno fasal,« je začel Pukec Smukec. Vedel je, da isti 
problem gloda tudi prijatelja. Kadar je kakšno ušpičil, ga je ponavadi mama nabila s 
ta veliko kuharico. »Potolaži se,« je kislo odgovoril Drekec Pekec, »z mamo sva že 
domenjena, da me priporoči pri očetu.« »Pazi, da se ne začneš dreti pred tretjim 
udarcem,« je opozoril Pukec Smukec, »te takojpogruntajo.« »Ja,« je odgovoril Drekec 
Pekec, »najbolje je šele pri tretjem, četrtem.« Hodila sta bolj počasi, ni se jima šlo 
domov. »Samo toliko da veš, jaz dobim dvojno porcijo,« je zopet začel Pukec Smukec, 
»saj vidiš kako blaten sem.« »Ni govora,« se je branil Drekec Pekec, »mama mi že kakih 
deset dni obljublja tepežni dan. Danes ima sijajno priliko.« Pukec Smukec se je 
sunkovito ustavil. Užaljeno je začel: »Ti ne poznaš moje mame. Stavim pet fuckov, da 
jih bom dobil več kot ti.« »Velja,« se je prepričan v svojo zmago takoj strinjal Drekec 
Pekec, »zraven pridani še tri frnikole.« 

Podala sta si roki in presekala. »Samo glej, da boš natančno štel batine,« je 
pripomnil Pukec Smukec. »Normalno, saj si vendar stavil z Drekcem Pekcem,« se je 
glasil odgovor.« (Zupan 1991: 72-73) 

Usoda se je zasukala drugače in fanta nista bila tepena. Imela sta srečo, kajti 
nihče od njiju ni izgubil stave, dokler pa tega nista vedela, sta se zelo grizla. Drekec 
Pekec je npr. mislil takšne misli: »Težko se je zanesti na starše, ko so tako muhasti.« 
(Zupan 1991: 75) 

Ali pa v Treh nočeh, ko Drekec Pekec, Pukec Smukec in Tina ostanejo v 
Zagrebu na železniški postaji, ker so zamudili vlak za Ljubljano, s katerim so se 
odpeljali njihovi sošolci domov s končnega izleta. Pred izletom s i j e Pukec Smukec 
prvič v življenju lahko sam kupil nove čevlje, le-ti pa »/.../ niso bili samo zelo rumeni, 
ampak so skrivali še cel kup zelo neprijetnih skrivnosti. Predvsem so bili zelo trdi in 
tudi malo pretesni so bili, najhuje pa je bilo, da so to pokazali šele v Zagrebu in so 
Pukcu Smukcu postopoma, vendar vztrajno, popolnoma uničili končni izlet.« (Zupan 
1993: 52) 

V Treh zvezdicah Drekca Pekca in Pukca Smukca beremo: »Kot se dostikrat 
dogaja v življenju, sta Drekec Pekec in Pukec Smukec z grozo ugotovila, da se stvari 
same od sebe sučejo v popolnoma napačno smer. V približno pol ure je postalo mo-



derno zanimati se za Debeli rtič.« (Zupan 1995: 13) Torej Zupan po načelu snežene 
kepe gradi (nezanimanje — zanimanje — pretirano navdušenje) interes otrok za 
kolonijo. Sproži jo Tinina pripomba, da bo mogoče šla v kolonijo, na koncu se vsi 
mulci iz Becirka prijavijo za letovanje. Hkrati uporabi Zupan tudi gradacijo v smeri 
klimaksa. 

V koloniji sta Drekec Pekec in Pukec Smukec kaj hitro našla vinograd z zelo 
kvalitetnim grozdjem, vendar ju je lastnik kmalu ujel pri kraji. O kraji grozdja je 
povedal vzgojitelju Alešu, ta pa je fantoma naložil kazen, da morata pobrisati ves 
jedilni pribor, ki ga je bilo »/.../ kot da bi se celo Slovensko primorje hranilo na 
Debelem rtiču.« (Zupan 1995: 43) In ko sta Drekec Pekec in Pukec Smukec zagle-
dala goro jedilnega pribora, je bil vzgojitelj Aleš zelo zadovoljen z izrazom na 
obrazih obeh fantov. Vendar se dečka nista pustila zmesti. Drekec Pekec si je 
namreč izmislil zelo uspešno metodo brisanja jedilnega pribora, ki jo na Debelem 
rtiču še zdaj imenujejo metoda Drekca Pekca. Metoda je podana v obliki ne-
kakšnega recepta, zato Zupan preskoči iz umetnostnega jezika v neumetnostno 
socialno zvrst jezika, ki deluje še posebej smešno ravno zaradi menjave jezikovne 
zvrsti. Metoda je takšna: »Ce hočemo uspešno izpeljati zadevo, potrebujemo tri stvari: 

Prvič — dve odeji, barva ni pomembna. 
Drugič — nekaj rjuh, po možnosti sveže, ni pa nujno. 
Tretjič — prostor dovolj velik, da se razgrne odeja. 
Ko imamo vse naštete sestavine, najprej razgrnemo odejo, jo lepo poravnamo, tako 

da ni gub, nato čeznjo razgrnemo rjuho in jo prav tako poravnamo. Na dobljeno belo 
površino natresemo jedilni pribor. Pozor! Paziti moramo, da je pribor enakomerno 
razvrščen po celi rjuhi in to samo v eni plasti, torej ne preredko in ne predebelo. Ko 
smo se prepričali, da je pribor natresen natančno po navodilih, ga prekrijemo z novo 
rjuho in jo natančno poravnamo, čez pa pregrnemo še drugo odejo. Tako smo dobili 
v strokovnem žargonu mulcev z Debelega rtiča sendvič. Nato se spravimo na vse štiri 
in približno osem minut brzimo prek odeje. Zraven mešamo z rokami po podlagi, da 
se pribor čim bolj drgne ob rjuhi. Po osmih minutah odgrnemo zgornji sloj sendviča, 
poprimemo spodnjo rjuho za konce in dvignemo, tako da se ves pribor usuje na sredo. 
In to je vse. Po takšnem brisanju se pribor sveti kot bi prišel iz polirnice. Za naslednje 
brisanje po potrebi zamenjamo rjuhi, odvisno od tega, kako moker je bil pibor in koliko 
je namočil rjuhi. Zdaj pa še nekaj stranskih napotkov. Kje dobiti rjuhe, recimo ob 
deževnem vremenu, ko se perilo ne suši na vrveh? Pravijo, da je v takih primerih Drekec 
Pekec priporočal dve možnosti: 

Prvič — potegne se jih s postelj. 
Drugič — če to ni mogoče, ker so spalnice zaklenjene, se jih sune iz shrambe za 

umazano perilo. Ta praviloma ni nikoli zaklenjena, je pa to res izhod v sili.« (Zupan 
1995: 45-46) Vzgojitelji so se zelo čudili, kako je dečkoma uspelo tako hitro 
pobrisati ves pribor, zato se iz tega pojavi pedagoško vprašanje, ki nujno potrebuje 
odgovor, za katerega se žrtvuje vodja tabora, Mara. 

BESEDNA komika je v delih Dima Zupana pogosto grajena na tropih zame-
njanega pomena besed (npr. takšni sta tudi bojni imeni glavnih književnih junakov), 
na besednih figurah (predvsem hiperbola: jedilnega pribora je bilo toliko, kot da bi 
na Debelem rtiču jedli vsi z Obale', ironija: vsak sta prejela eno srednje močno brco za 
na pot in sta dostojanstveno odkorakala; paradoks:v navedku, ko sta Drekec Pekec 
in Pukec Smukec stavila, kateri bo bolj tepen; elipsa: po vrsti je moral vsak enega 



spustiti) in tropih prenesenega pomena besed (komparacija: sta planila kot blisk; 
fraza: na pol zastonj; glej ga zlotnka) ter zamenjanega pomena besed (metonimija: 
butelj, debeluhar, prekla; sinekdoha: v vsako stvar je vtikal svoj štorasti nos). 

Najžlahtnejši elementi besedne komike so položeni na jezik Drekca Pekca, ki 
nima nič kaj lepega mnenja o štrebarju Jožku: »Poslušaj, štrebar Jožek, če ti misliš, 
da si samo toliko butast, kot ti misliš, da jaz mislim o tebi, si se presneto zmotil.«. 
(Zupan 1991: 22) 

Ali pa: »Jožek, ti si genijalec. Napaka pri tebi je samo, da vse slabe stvari opraviš 
dobro.« (Zupan 1995: 19) 

V Treh skrivnostih pride na postajo poleg Nikice in Tine (na avtobusni postaji 
že čakata Drekec Pekec in Pukec Smukec) tudi Tinina mama. Fantoma se zdi, da 
mama Manca ne more z njimi na Bled in zelo jezna sta, da je Tina povedala mami, 
kam gredo. »Oprostite, gospa Manca,« je dejal Pukec Smukec, ki mu je šlo kar na 
jok, »midva nimava nič osebno proti vam, samo vi tega ne morete razumeti, kaj pomeni 
zakleniti skrivnost s prisego v sebi in potem to poteptati.« (Zupan 1994: 110) Drekcu 
Pekcu in Pukcu Smukcu se namreč zdi, da je gospa Manica »že dolgo preveč 
odrasla«, da bi lahko razumela otroke, vendar se izkaže, da to ni res. 

Bebo je na tekmovanju v taboru požrl tri deževnike, s čimer je izzval vsesplošno 
odobravanje ta malih: »Menda ima vsak človek v življenju kdaj svojih pet minut, in 
če to drži, potem je Bebo svoje pravkar porabil.« (Zupan 1995: 111) 

Drekec Pekec ima o vzgojitelju Alešu takšno mnenje: »Pusti ga, saj vidiš, da ni 
čisto gladek, da se ga primerjat z nami, otroki.« (Zupan 1995: 108) 

Otroci v Zupanovih delih uporabljajo pogovorni jezik, ki že sam po sebi v 
knjižni obliki deluje smešno (ta mali, ni čisto gladek, butast...). Pogosto tudi elipsa 
učinkuje pogovorno (Včasih si kakšnega ugotovil samo z vonjem /.../). 

Predvsem pa Zupan, ne glede na vrsto komike, izvrstno izrablja teme, ki so 
otrokom smešne: hvalisavost štrebarja Jožka, prepire med otroki na Becirku, opo-
našanje odraslih in razkrinkavanje njihovih laži ter željo po vedno novih dogo-
divščinah. 

Najpogostejši stilni rekviziti komike v Zupanovih delih pa so komparacija, 
retorične figure in dialogi. 

Povzetek 

Literarni teoretiki komiko zelo različno definirajo, zato smo, ob upoštevanju 
posebnosti mladinske književnosti, izpeljali iz že obstoječih definicij novo: komično 
je tisto, kar zbuja smeh zaradi neskladja med videzom in resnico, to neskladje pa 
se kaže ob nepričakovanih dogodkih, jezikovnih deviacijah, nenaravnem vedenju 
literarnega lika, v nasprotju opisanega in resničnosti ter v pretiravanju. Komika je 
zelo relativna značilnost književnega dela, zato moramo ob preučevanju le-te 
upoštevati tudi bralčevo starost in okoliščine (zgodovinski čas, kulturni nivo, so-
cialni status bralca). 

Pri preučevanju komičnih elementov v štirih mladinskih delih Dima Zupana 
(Trije dnevi Drekca Pekca in Pukca Smukca, Tri noči Drekca Pekca in Pukca Smukca, 
Tri skrivnosti Drekca Pekca in Pukca Smukca, Tri zvezdice Drekca Pekca in Pukca 
Smukca) nastopajo vse tri vrste komike, ki jih avtor uporablja na ravni povedi, 



posameznih odstavkov, nekateri komični elementi pa zaznamujejo celotna besedila. 
Karakterna komika je izražena že z metaforičnimi poimenovanji književnih oseb, 
situacijska predvsem z uporabo ironije, gradacije, paradoksa in sinekdohe, besedna 
komika pa je grajena tako rekoč s pomočjo vseh tropov in figur ter z namernim 
kršenjem lastnosti dobrega jezikovnega sloga. 

Viri: 
Dim ZUPAN 1993: Tri noči Drekca Pekca in Pukca Smukca. Ljubljana: MK (Pisanice). 
Dim ZUPAN 1994: Tri skrivnosti Drekca Pekca in Pukca Smukca. Ljubljana: MK Pisanice). 
Dim ZUPAN 1995: Tri zvezdice Drekca Pekca in Pukca Smukca. Ljubljana: MK (Pisanice). 
Dim ZUPAN 1991: Trije dnevi Drekca Pekca in Pukca Smukca. Ljubljana: MK (Pisanice). 

Literatura: 
Henri BERGSON 1977: Esej o smehu. Ljubljana: Slovenska matica. 
Momo ČALENIČ 1977: Književnost za decu. Beograd: Zavod za udžbenike i nastavna sredstva. 
Berta GOLOB 1995: Do zvezd in nazaj. Ljubljana: MK. 
Matjaž KMECL 1996: Mala literarna teorija. Ljubljana: Založba M&N. 
Janko KOS 1995: Očrt literarne teorije. Ljubljana: DZS. 
Literatura 1977: Leksikon CZ. Ljubljana: CZ. 

Rade PRELEVIČ 1979: Poetika dečje književnosti. Mostar: Mala biblioteka (Pogledi). 
Milivoj ŠOLAR 1977: Teorija književnosti. Zagreb: Školska knjiga. 
Silva TRDINA 1961: Besedna umetnost II. del. Ljubljana: MK. 

Summary 
COMIC IN THE CHILDREN'S PROSE OF DIM ZUPAN 

Literary theorists def ine comic in many different ways. Therefore , considering the 
specialities of children's li terature, we have derived (f rom the already existing definit ion) a 
new one: comic is everything causing laughter due to inconformity between image and truth, 
which is shovvn at unexpected events, Iinguistic deviations, unnatural behaviour of a literary 
character opposed to the described and the truth, and in exaggerating. Since comic is a very 
relative characteristic of a literary vvork, we have to (while studying it) considerate a reader ' s 
age and the circumstances: historic tirne, cultural level, a reader ' s social status. 

The studying of comic elements in four children's books by Dim Zupan (»Trije dnevi 
Drekca Pekca in Pukca Smukca«, »Tri noči Drekca Pekca in Pukca Smukca«, »Tri skrivnosti 
Drekca Pekca in Pukca Smukca«, »Tri zvezdice Drekca Pekca in Pukca Smukca«) reveals 
ali three types of comic, the author uses on a sentence and a paragraph level, while some 
comic elements mark the whole texts. The comic of nature is already expressed in meta -
phorical names literary personae have, the comic of situation mostly in the use of irony, 
gradation, paradox and synecdoche, while the comic of words is literally built with the help 
of ali t ropes and figures and intentional violation of a good Iinguistic style. 

Prevod/Translated by: Bojana Panevski 



J a s n a Č e b r o n 
Koper 

KOMIČNO S FANTASTIČNIM V MLADINSKI 
PRIPOVEDI MARJANA TOMŠIČA 

O Tomšičevem pripovedništvu 

Tomšič je predvsem znan pisatelj za odrasle. Je pisec novel in romanov z 
avtobiografsko tematiko in še bolj znano temo o magični Istri. Mladinska pripoved 
je manj znana od pisateljevega pripovedništva za odrasle. Vendar se tudi v mla-
dinskem pripovedništvu pojavljata dva pripovedna prostora; Rače, pisateljev rojstni 
kraj, in Istra, kjer Tomšič živi. V prvi prostor so umeščene avtobiografske pripovedi 
iz otroštva, v istrskem okolju pa se avtor pogosto srečuje z istrskimi pripovedovalci 
ali pa se spominja zgodb, ki so mu jih pripovedovali. Skladno s pripovedovalcem 
se spreminja tudi pripovedna perspektiva; od realistične v pripovedih o doživetjih 
iz otroštva do fantastične v pravljično-mitičnih istrskih pripovedih. 

Prvi tip Tomšičeve pripovedi predstavlja zbirka » zgodb iz otroštva«, kot je 
podnaslovil Super frače (1988) avtor sam, drugi tip pa Zgodbice o kačah (1996). 
Med njima sta po času nastanka še dve zbirki, in sicer etnološko gradivo v »istrskih 
štorijah« z naslovom Noč je moja, dan je tvoj (1989) in » pravljice iz Istre« Glavo 
gor, uha dol (1993), kjer je avtor večinoma preoblikoval etnološko gradivo. 

Razvijanje komičnosti v realističnih besedilih 

Super frače pripovedujejo o Tomšičevem odraščanju v času med vojno in prvih 
letih po njej. Pripovedne osebe so določene po odnosu z avtorjem; starši, brat, 
sestra, prijatelji, sosedje in se v zgodbah pogosto ponavljajo. Prav ta preverljivost 
in ponavljalnost zbudi v bralcu že po prvih zgodbicah bližino in pričakovana obna-
šanja pripovednih oseb. Prav kmalu predvidi, da bo mali Marjan po otroški, vendar 
samosvoji logiki ravnal drugače, kot je pričakovano. Ravnanja, presojanja in opazo-
vanja pripovedne osebe so torej nepričakovana, nenavadna in v njihovi nenavad-
nosti najdemo največ humorja. Vojni in povojni čas je kruto pretresljiv in za otroka 
šokanten, vendar se pretresljivost rahlja prav s humornimi situacijami ali poudarki. 

Prvo besedilo v zbirki, Barvna stekla, pripoveduje o materinem pogrebu. V 
tragičnem položaju pa je pisatelj poudaril otrokovo radost, ker se na pogreb pelje 
z avtobusom, kar se mu dogaja prvič. In vožnja je še posebej zanimiva, ker ima v 
žepih barvna stekelca, skozi katera je videti svet kar se da pisan in lep. Ta tragi-



komična situacija se nadaljuje z dialogom s sestro, kaj bodo naredili mami, in 
stopnjuje z opisom bombnega napada prav med pogrebom. Avtor zaključi pripoved 
s komentarjem o pisanih stekelcih in o bolečini zaradi za vedno odsotne matere. 

Podoben preplet tragičnega s humornim je najti še v drugih besedilih. V Bom-
bah in krompirčkih se strah pred rušilno močjo bomb stalno umika skrbi lačnega 
otroka, če se bodo krompirji na štedilniku v kuhinji med čakanjem, da mine bombni 
napad že skuhali. In skrb se razraste v obup, ko ugotovijo, da jim je med skrivanjem 
pred bombami nekdo ukradel s štedilnika krompir. Zanimiv je avtorjev spomin, 
kako je tisto noč pregnal lakoto; pred spanjem je v mislih prav nečloveško mučil 
tatu in to mu je prineslo sanje in spanje. Podobno v zgodbici Kamen-kruh opiše 
otroško lakoto in skrivno peko kruha. Ko opiše razočaranje lačnih otrok, ki so 
spekli kot kamen trd in neužiten kruh, nas pisatelj seznani s pomoto — namesto 
moke so zamesili sadro. V daljši pripovedi Moj oče je opisan prizor bombardiranja 
in eksplozije, zaradi katere so leteli po zraku predmeti, pohištvo in v tem nena-
vadnem dogajanju je izpostavljena soseda, ki je prestrašena prihitela s polja in se 
skrila pred nevarnostjo na drevo. Komični položaj v sicer tragičnem dogajanju 
opazuje otrok, ki vso to nenavadnost gleda skozi okno v varni očetovi prisotnosti. 

Vojna izkušnja je za malega Marjana sicer grozljiva, vendar v pričakovano 
tragičnem položaju je izpostavljena otroška naivna radoživost in to nasprotje učin-
kuje humorno. Avtomatizmu pričakovanega se zoperstavi otroška živost, bi se dalo 
povzeti po Bergsonu. 

V drugih pripovedih o povojnem času je dogajanje osredinjeno na otroka, 
malega Marjana, ki svet šele odkriva, zato je njegovo ravnanje pogosto neskladno 
s pričakovanim. Tako v Prvi ljubezni preprosto odide z mlado ciganko od doma, saj 
je zaljubljen, v Bučmanih zberejo otroci ves nakradeni smodnik in ga prižgejo, da 
preiskusijo, kako gori, v Smrtni obsodbi skrivoma streljajo z lokom v zadnjico 
ravnateljeve žene, ker je ne marajo. Ravnanja otrok so psihološko motivirana in 
pisatelj jih pogosto interpretira, saj zase sam pravi: »...jaz sem bil vedno samosvoj, 
čudno zasukan...«, vendar učinkujejo pripovedi o teh ravnanjih komično same po 
sebi, mimo avtorjevih komentarjev. Torej se v teh besedilih oblikuje komično iz 
situacije same, ko navzkrižno trčita, interferirata, dve situaciji: navade odraslih in 
ravnanje otrok. 

Dve zgodbi iz Super frač pa posebno izstopata po humornosti, V bratovi šoli in 
Rumena akacija. 

Zgodbico V bratovi šoli že naslov usmerja v pripoved o neinstitucionalnem 
izobraževanju, asociirana je nekakšna enajsta šola. Pripoveduje pa o starejšem 
bratu, ki je bil vzornik in je zato vzbujal ponos in radovednost, še posebno, ko se je 
začel sestajati z dekleti. Mlajši Marjan ga je pri tem zalezoval, za kar je bil ka-
znovan; brat mu je zavezal roke, noge in usta in ga pustil bingljati na vrvi z vrha 
grajskega stolpa nad globino. Ko je bil dovolj prestrašen, se ga je brat usmilil in ga 
na varnih tleh razvezal. Prav tako je starejši brat enostavno zgrabil malega Marjana, 
ki ni znal plavati, in ga zalučal v globok ribnik. To je še večkrat ponovil, dokler ni 
samostojno plaval. Na koncu ga je brat visoko dvignil v znak priznanja, da je postal 
Marjan dober učenec in plavalec. Ponovljeno je torej enako ravnanje; kruta vzgojna 
metoda, ki je učinkovita. Pisatelj sicer poudari predvsem otrokova občutja, ko je v 
najhujši stiski, in ne dogajanje samo, vendar v komentarju k zgodbici poudari, da 
ga je brat naučil plavati, če bi ga pa ne zvezal,ko ga je obesil z grajskega stolpa, bi 
ga naučil še letati. 



Komičnost torej raste iz nasprotja med pričakovano bratovo ljubeznijo in 
bratovim krutim ravnanjem, ki pa se izkaže za ustreznega, učinkovitega in v tem 
vrednotenju je izkazana tudi posebna bratovska ljubezen. V komentarju pa pisatelja 
z miselno igro ali nonsesnim humorjem stopnjuje nepričakovanost do absurda, kar 
učinkuje sproščujoče. 

V zgodbici Rumena akacija opiše otroško iznajdljivost, ko so si tešili lakoto z 
dišečimi cvetovi, podobnim akacijam. »Rumene akacije« pa so povzročile slabost 
in halucinacije. Ob bregu ribnika, kjer nemočna dečka bruhata, pa se opis slabosti 
in nemoči stopnjuje v komično situacijo, saj iz ribnika skačejo žabice in dečka 
mislita, da bruhata žabe. 

Komičnost se torej oblikuje iz skoraj tragične pomote in nemoči v nenavadno 
odkritje, ki pa je nenavadno in s tem humorno, ker sta zamenjana vzrok in posle-
dica. Dve nasprotni situaciji, onemoglo ležeča dečka in iz ribnika skakajoče žabice, 
se spleteta v smešen položaj, ker je med njima vzpostavljena logična zveza. 

V zbirki Super frače smo lahko opazovali prvine komike, k i je grajena predvsem 
z dvema vrstama situacij: 

- v tragično nemoč vojnega časa je postavljen radoživi otrok, ki se z domišljijo 
odziva na situacijo in jo doživlja humorno, ker si jo predrugači. Situacijska komika 
torej gradi na nasprotju, interferenci, med pričakovano tragiko in presenetljivo 
radostjo. 

— v utečeni red in miselnost odraslih vstopa radovedni otrok in doživlja pre-
senečenja. Ta komičnost temelji na kontrastu med »logiko razuma in logiko do-
mišljije« (Bergson). 

Komično in fantastično v istrskih zgodbicah 

V Zgodbicah o kačah je pripoved postavljena v nedoločen čas in v natančno 
poimenovane prostore. Pripovedovalci so različni domačini, včasih pa avtor v prvi 
osebi. Vsem zgodbicam pa je skupna pripovedna oseba, to je kača različnih vrst, ki 
nastopa kot fantastično bitje, in odkriva magično razsežnost svojega pojava. Ok-
virne pripovedi so najpogostejša forma naracije, zaključujejo se pa s komentarji, ki 
resničnost pripovedovanega relativizirajo. Bodisi da prepuščajo bralcu v presojo, 
naj zgodbici verjame ali ne, razkrivajo alegoričnost pripovedi ali pa povzemajo 
temeljna spoznanja in sporočila. 

Zgodbice o kačah uvaja pripoved Objak in kačun, ki opisuje nenavadno sreča-
nje s prakuščarjem. Opisane so različne fantastične podobe tega prabitja, ki se 
spreminja po formi, gibanju, barvah. O nenavadnem srečanja pripoveduje kmet 
Objak pogosto in njegova pripoved se spreminja, zato pripovedovalec zaključi 
zgodbico s skeptično izjavo: »Hm, zdaj pa kot hočete: verjemite ali ne.« Podobna 
je pripoved o nenavadnem srečanju s kačo s človeško glavo, ki prosi pomoč za svoje 
otroke, z naslovom Reši moje otroke. Fantastično bitje je tudi tokrat natančno 
opisano v svoji nenavadnosti in na koncu je podobno hudomušno zaključeno: »Ne 
verješ, znam, da ne verješ. Ma jaz ti ne morem pomagat, ko ne verješ. To ni moj 
problem, je tvoj. Jaz sem jo videl. Ko bi jo ti, eee, pole pa ti jaz ne bi verjel. Tako 
je na tem svetu, ja.« 

Uvodne zgodbice torej odpirajo domišljijski prostor. Ta na bralca učinkuje z 
nenavadnostjo in se širi v domišljijsko komiko. Predstavlja namreč pojavnost, ki jo 



navadno dojemamo kot nekaj običajnega in celo gnusnega, kot nekaj vzvišenega in 
redkim dojemljivega. Tako predrugačenje stvarnosti budi čudenje in veselje nad 
odkritjem. V komentarju pa je bralec postavljen v dvom ali v izbiro, če naj verjame 
ali ne. Nasprotje med običajnim dojemanjem kač in domišljijsko pripovedjo obli-
kuje nenavadne podobe, ki temeljijo na alogičnem, komentar pa to nenavadnost 
pomanjša v komični nesmisel. Raba dialektizmov komičnost situacije stopnjuje z 
besedno komiko. 

V zgodbici Pernata kača je opisano nenavadno srečanje pastirja in kače, ki se 
ob piskanju spreminja v pisano bitje, ki leti, se dviga v nebo in postane oblak. Potem 
se pa metamorfoza stopnjuje v nasprotno smer in pisana pernata lepota pristane 
na skali spet kot suha palica. Pripovedovalec komentira pastirjevo doživetje, da ni 
vedel: »...ali se je vse to res zgodilo ali se mu je prividilo.« Vendar ko hoče pastir 
seči po piščali, se mu je »nekaj žvižgajoče zasmejalo« in piščal se mu je skrila v 
oblak. Pisatelj komentira, da se je pastirju zdelo, kot bi mu oblak pomežiknil, in 
zaključi, da mu je pastir »mežikec« vrnil. 

Komičnost se oblikuje na osnovi nasprotja med stvarnim dogajanjem in do-
mišljijskim. Podobe se prikazujejo zaporedoma in se stopnjujejo z oddaljevanjem 
od resničnega in z vračanjem v resnično. Vsaka nova podoba je sicer sprejemljiva, 
vendar skupni stvarni izvor je ničen. Komični nesmisel se krepi s ponavljanjem, 
torej s trajanjem in razvijanjem podob, kar ima poseben komični učinek. 

Podobno nonsensno komičnost razvija Tomšič v osrednji zgodbici v zbirki, 
Kamenica. Pripoved je postavljena v nedoločen prostor in čas. Tudi pripovedna 
oseba, deček z imenom Inn, učinkuje nenavadno in nedoločno. Temeljni motiv pa 
je prepoved, ki jo deček zasliši, ko hoče odpreti kamen. Prepoved mu grozi s smrtjo. 
Radovedni deček pa vztraja, kamen odpre, iz njega zraste nenavadno lepa kača, ki 
dečka piči. Smrt ne nastopi, nič se ne zgodi, le pičena roka ima poseben dar, »kar 
sama od sebe piše zgodbe«. 

Podobno kot v Pernati kači je tudi v Kamenici komični učinek grajen na stopnje-
vanju in razvijanju nenavadnih podob, ki nimajo logičnega izvora, imajo pa končni 
učinek nonsensnega humorja. Vendar v sklepu se komična nesmiselnost izkaže za 
smiselno. Zaključno pojasnilo ponuja razlago o izvoru pisateljskega daru, torej je 
pripoved parabola. Tako se komičnost izkaže v protislovju med nesmiselno stvar-
nostjo in smiselnim sporočilom. 

Podobno paraboličnost lahko odkrijemo še v drugih pripovedih, kot so Hudi 
duh, Purani in čarovnija, Sikneš id. 

V zbirki Zgodbice o kačah je humornost oblikovana na nesmiselni logiki komič-
nega, saj so pripovedi že v začetku zastavljene kot možnost verjetnega. Nenavad-
nost je izhodišče za posebna doživetja posameznikov, iz tega doživetja se razraščajo 
podobe, ki si sledijo po nonsensni logiki in budijo čudenje. V zaključkih teh pripo-
vedi pa vedno nastopi kontrast, in sicer kot: 

— hudomušni dvom o resničnosti pripovedi, 
— smiselna razlaga nesmiselno komičnih opisov. 
Nonsensni humor torej nastopi na ravni pripovedi in na ravni sporočila, vendar 

se nesmiselnost izkaže le za alogičnost, drugačnost, konkretni stvarnosti nedo-
jemljivo pojavnost, ki jo človek zmore dojeti le preko sproščene, z logiko razvezane 
domišljije. To, kar človeka povezuje z domišljijsko pojavnostjo, pa je humornost, 
saj ga odpira k radostnemu čudenju in v tem čudenju zmore dojeti in doživeti 
drugačnost. 



Sporočilnost Tomšičeve mladinske pripovedi 

Mladi bralec bo v Tomšičevih zgodbah lahko spoznaval polpreteklo dobo, ki je 
bila določena z vojno in zato polna tragike in groze. Vendar so vojne in povojne 
zgodbe pripovedovane s stališča mlade, radožive osebnosti, ki tragiko časa pretvarja 
v drobna osebna doživetja in ta preglasijo časovno določenost. Radoživost je torej 
temeljno nasprotje brezizhodnosti, ujetosti. Tomšič pripoveduje svoje spomine tako, 
da izpostavi situacije, kjer se otroška radovednost srečuje z ustaljenostjo, in v teh 
situacijah izpostavi otrokovo videnje. S tem poudari igrivost, vedoželjnost in opti-
mizem. 

V pravljičnih zgodbicah o kačah pa bo mladi bralec lahko vstopal v fantastični 
svet, kjer so vrednote in modeli konkretne stvarnosti predrugačeni. Predvsem bo 
vstopal v prostor nenavadne lepote in skladnosti, ta mu bo sprejemljiva, če bo hotel 
vanjo verjeti. Verjel pa ji bo lahko, če se bo dvignil nad konkretno logičnost in 
sprejel humornost preoblikovanja, spreminjanja in neulovljivosti. Po tej izkušnji se 
mu bodo morda razkrila nova spoznanja, kot je tisto o harmonični povezanosti 
vsega živega. 

Literatura: 
Bergson, Henri: Esej o smehu, Ljubljana 1977 
Hazard, Paul: Knjige, otroci in odrasli ljudje, Ljubljana 1973 
Kmecl, Matjaž: Mala literarna teorija, Ljubljana 1977 
Kobe, Marjana: Pogledi na mladinsko književnost, Ljubljana 1987 
Kos, Janko: Morfologija literarnega dela, Ljubljana 1981 
Kos, Janko: Očrt literarne teorije, Ljubljana 1983 
Šolar, Milivoj: Književna kritika i filozofija književnosti, Zagreb 1976 
Šolar, Milivoj: Teorija književnosti, Zagreb 1982 

Summary 
COMIC AND FANTASTIC IN MARJAN TOMŠIČS 

LITERATURE FOR CHILDREN 

The literary theory distinguishes between the situation, character and verbal comic. In 
M.Tomšič's literature for children the first is the most common, as comic effects are provided 
by the contrast betvveen the expected and the unexpected. The child's unusual behaviour or 
valuation in his/her relationship with the adults is a typical feature of the collection of 
autobiographical stories »Super frače«, while surprising contrasts are present in the 
encounters of the concretely-rational understanding with the fantastic creatures of the 
collection »Zgodbice o kačah«. For the detailed analysis of the situation comic in this 
narrative, Bergson's cathegories of the comic have been used. 

The author concludes that the humour in the autobiographical narrative is based on 
the contrast betvveen automatism and liveliness, while the fantastic stories interference 
betvveen the realistic logic and nonsense humour is used. Both genres offer the message of 
serenity, optimism and harmonic interrelationship of ali the living creatures. 

Prevod/Translated by: Jasna Čebron 



Vas ja C e r a r 
Ljubljana 

VESELJE DO BRANJA IN KONEC OTROŠTVA 

Ker nisem strokovnjak za teorijo in pedagogiko mladinske književnosti niti ne 
raziskovalec komičnega ali tragičnega, bom svoje razmišljanje za pričujoči simpozij 
zasidral na stvarnih dejstvih in lastnih izkušnjah — orisal bom nekatere tipološke in 
zvrstne značilnosti v sodobnem založništvu za najstnike. Bolj kot posamezno be-
sedilo in njegovo pripovedno bogastvo me zanima fenomen mladinske proze, njene 
vsebinske različice, tematski sklopi, slogovne posebnosti, predvsem v diahroni 
paradigmi, ki pogojuje tudi sodobno družbo in družino, pa tudi načini distribucije 
in recepcije, kakršne opažam v svojem poklicnem angažmaju — to je v založništvo 
za mlade bralce. 

Moje delovanje in razmišljanje se omejujeta izključno na t.i. mladinsko književ-
nost, namenjeno bralcem, starim med 10 do 18 let. Bolj kot poudarjanje tradicio-
nalnih značilnosti te družbene skupine kot plahih, nezrelih in naivnih najstnikov, 
je njihov bistveni označevalec dejstvo, da intenzivno odraščajo in zavestno vstopajo 
v svet odraslih. To je bolj kulturno kot biološko dejstvo, ki iz generacije v generacijo, 
celo iz leta v leto spreminja svojo podobo in pomen. 

Izhajati iz tržno usmerjene gospodarske dejavnosti, kakršno je založništvo, v 
okviru literarne vede na prvi pogled zveni problematično, saj se je na slovenski 
knjižni trg po letu 1991 zgrnil orjaški val (pretežno uvoženih) otroških knjig dvom-
ljive estetske in vzgojne vrednosti. Čeprav se v pričujočem sestavku odrekam vred-
nostnim sodbam, je to zanimiv in zgovoren podatek o opaznih spremembah na 
najširšem horizontu mladinske književnosti. Ta se razteza od pisanja in objavljanja 
(ne zgolj leposlovnih) knjig za mladino vse do različnih interesnih področij najst-
nikov, ki samo na prvi pogled nimajo nobene povezave z literaturo, saj odmevajo 
do najširših družbenih in zgodovinskih implikacij, posredno ali neposredno ven-
darle povezanih z mladinsko književnostjo — pri čemer dajem enakovreden pomen 
obema besedama tega pojma. Paradoksalno smo danes bolje informirani o znan-
stvenih teorijah književnosti kot o vsebini tistega dela definicije, ki se nanaša na 
bralca — kaj danes mladina pričakuje od literature in kako se prepozna v njej? 

Po mnenju Neila Postmana, avtorja zanimive knjige The Disappearance of 
Childhood, je fenomen otroštva oziroma mladosti zgodovinsko odvisen od branja, 
književnosti in sistema izobraževanja. Otroštvo kot družbeno priznani status, ki mu 
pripadajo tudi posebne pravice in atributi, je staro komaj dobrih 200 let. V sred-
njem veku so bili otroci samo majhni odrasli, v zgodnjem kapitalizmu pa cenena 
delovna sila, mnogi so bili klateži, sirote ali zavrženi v sirotišnice, tudi zanje je 



veljala smrtna kazen. Za problematiko, ki bi se je rad dotaknil, se mi zdijo po-
membne predvsem tiste značilnosti, po katerih se otroci razlikujejo od odraslih in 
jih torej v procesu odraščanja postopoma premagujejo. Poleg pridobivanja splošne 
in strokovne izobrazbe, otroštvo in odraščanje bistveno označujejo tabuizirana 
področja osebnega in družbenega življenja: ljubezen in spolnost, moralne dileme, 
vulgarno izražanje, razvrat, alkohol, droge, incest, nasilje, vojne, bolezen, smrt, 
moč, politika, denar... Otroštvo je torej stanje blažene nevednosti, odraščanje pa 
odkrivanje skrivnosti sveta odraslih. Ti otroke sicer negujejo in vzgajajo, hkrati pa 
jim vcepljajo lastni sram pred zamolčanim. Iz tega sledi, da se je otroška književnost 
v preteklih obdobjih hočeš nočeš navezovala na potlačene in zamolčane teme, 
relacije in pojme, seveda v obliki pravljic in z govorico simbolov, kar je uspešno 
razkrila psihoanaliza. Grdo in površno bi bilo reči, da se je ob koncu tisočletja čas 
pravljic iztekel, vsekakor pa se je močno skrčil - v zadnjih desetletjih celotno 
odraščanje (tako osebno kot literarno) poteka vedno hitreje in t.i. realistična faza 
nastopi veliko prej kot nekoč. 

Neizpodbitno dejstvo je, da mladi dandanes niso več pripravljeni (ali celo ne 
sposobni) prebirati kvalitetnih in obsežnejših klasičnih besedil, ki bi si po vseh 
literarnih in vzgojnih kriterijih zaslužila oznako nesmrtna. Žal se enako godi tudi 
vsem drugim manj zahtevnim, recimo pustolovskim epopejam, katerih epizode smo 
si še pred nekaj desetletji mrzlično podajali pod šolskimi klopmi. Nekako smo se 
sprijaznili z dejstvom, da knjiga že v zgodnji adolescenci (torej ravno v letih, ko se 
otrok šele nauči tekoče brati) izgubi osrednjo vzgojno, estetsko in razvedrilno 
vrednost. Ali mladi res postajajo popolnoma nehvaležni, nezainteresirani in ne-
pismeni nebralci? Ne pritegnejo jih večAličine dogodivščine v Čudežni deželi, mitič-
ne in epske razsežnosti Jalnovih Bobrov, Finžgarjevega Pod svobodnim soncem? 
Veselje do branja kot notranja motivacija je očitno splahnela, željo po spoznavanju 
domišljijskih svetov, dinamičnih zapletih in srečnem koncu je seveda veliko lažje 
zadovoljiti pred elektronskim ekranom. In če smo pošteni, sodi ekranizacija zgodb 
med pozitivna poslanstva televizije — slika marsikdaj res pove več kot tisoč besed. 
Bolj usodno vlogo je TV odigrala na tistih, že omenjenih področjih odraščanja, ki 
spoznavno, estetsko in vrednostno oblikujejo mladostnikov odnos do sebe, življenja 
in sveta. 

Naj bom iskren - osebno glede usode branja nisem pesimist. Prepričan sem, 
da mladi tudi danes radi posegajo po knjigah, z enako radovednostjo in nič manjšim 
zadoščenjem kot pred desetletji prebirajo ,svoje' knjige, knjige svoje generacije. In 
generacije se menjajo vedno hitreje, z njimi pa tudi literarni okus, potrebe in odnos 
do tradicije. Naj kot preprost primer življenjskega in literarnega čreda današnjih 
najstnikov opišem odnos sicer povsem pozitivne junakinje, najstnice Celine iz 
romana Barvni ekran ameriškega pisatelja Brocka Colea do domače naloge iz 
ameriške književnosti. Koliko gneva in prezira je deležen ubogi Holden Caulfield, 
junak kultnega Salingerjevega romana Catcher in the Rye (Igra v rži, Varuh mlade 
rži), ki jim ga je naložil za domače branje dobronamerni učitelj, ostareli hipi. 

In zdaj k osrednjemu vprašanju — Kaj in zakaj mladi danes z veseljem berejo, 
kaj hočejo brati in kakšni so danes knjižni programi uspešnih založnikov? Kot 
rečeno, so nekatere knjižne zvrsti postale nezanimive in praktično izumrle. Njihovo 
vlogo so prevzeli novi mediji, nekateri v osiromašeni, drugi v oplemeniteni obliki. 
Podobna usoda je doletela ulične igre in ročna dela. Navsezadnje pa si vsi, pisatelji, 
starši, učitelji in uredniki želimo, da bi otroci več in raje brali. Vendar tega ne 



moremo doseči z nobeno obliko prisile. Upoštevati je treba tudi pravice bralcev, o 
katerih piše Daneil Penac v knjigi Čudežno potovanje: Tudi otroci imajo pravico 
nebrati, brati površno in samo tisto, kar jih zanima, odložiti knjigo pred koncem in 
jih brati več hkrati v poljubnem neredu. Ne preostane nam drugega, kot da jim to 
omogočimo. 

Zato - kljub nujni krčitvi in prerazporeditvam programov iz različnih eko-
nomskih, kulturnih in političnih razlogov založbe nenehno izdajajo nove naslove v 
obstoječih in novih knjižnih zbirkah, skupno število naslovov se celo veča, ali pa 
vsaj ne zmanjšuje. Drznem si trditi, da po svetu, pa tudi pri nas, mladinska književ-
nost ni ogrožena ne v obsegu ne v kvaliteti, vsekakor pa doživlja pomembne spre-
membe. Omenil sem že, da se vedno mlajša publika (kmalu po 8. letu starosti) 
srečuje z realistično povestjo, novelami in romani, ki se dogajajo v prepoznavnem 
urbanem in družinskem okolju, ki ga sicer občasno prešine žarek pravljičnega ali 
domišljijskega, še bolj pogosto pa ga spremlja pomembna življenjska izkušnja, 
disonanca porušenih odnosov, ali kanček gorčine resničnega življenja. 

Še bolj jasna in zgovorna je podoba sodobne proze za najstnike, tako za mlajše 
kot starejše. Meja med srednjo in višjo stopnjo je skorajda že zabrisana, bolj kot 
pri tematiki je opazna kvečjemu le še v težavnosti pripovednega sloga in zunanjem 
obsegu. Zdi se, da pisci mladinskih romanov kar tekmujejo, kdo bo ostreje zarezal 
v občutljivo tkivo odraščanja: zorenje, ljubezen in spolnost so samo še prežvečena 
ironija neresnih najstniških dnevnikov in rožnato obarvanih serijalk. Ko sem že pri 
komercialnih serijah, naj omenim še izredno obsežen korpus temačnih žanrov — 
grozljivk, srhljivk in kriminalk, ki imajo značaj razvedrilnega branja, pa naj se to 
sliši še tako sarkastično. 

Uspešnice z repertoarja najboljših tujih in domačih založnikov in kandidatke 
za najbolj ugledne knjižne nagrade opisujejo temne plati mladosti: bolezen (ano-
reksija, levkemija, aids in psihoze), ločitev, smrt, nasilje v družini in med vrstniki, 
incest, homoseksualnost, zlorabe, boj za preživetje, rasizem, neonacizem, srečanja 
z drogo in še bi lahko naštevali. Med uspešnicami na slovenskem trgu še vedno 
odmeva Mi, otroci s postaje ZOO in sodobni romani o najstniški nosečnosti, o 
preizkušanju vzdržljivosti telesa in duha in podobna drzna besedila. 

Mladi današnjega časa se imajo pravico seznaniti s tabuji, ki so jih odrasli 
skrivali pred njimi vse od rojstva otroštva kot fenomena. Je to ,poodraslenje' konec 
otroštva, se sprašuje Postman. Je tega res kriva televizija, k i je najbolj demokratični 
in zato najbolj nevzgojni medij? Smo mladim odrekli pravico do nedolžnosti, smo 
jih z razkritjem sramotnih in krutih plati življenja spet prisilili postati majhni 
odrasli? Ali zato mladi ne morejo verjeti pravljicam in hočejo odrasti čim mlajši? 
Še dobro, da pri tem iščejo in najdejo odgovore v literaturi in si tako vsaj malce 
podaljšajo mladost. Še dobro, da jim je književnost to sposobna ponuditi. Založ-
nikom in očitno tudi bralcem se zdi povsem sprejemljivo, da so,problemski romani' 
pravzaprav romansirani novinarski feljtoni, serije ljubezenskih in strašljivih prigod 
pa tipizirane žanrske šablone, že stoletja znane kot trivialno čtivo, ki jih najboljši 
pisci v obliki literarnih eksperimentov vešče zlorabljajo za sporočanje klasičnih 
pozitivnih sporočil. 

V zagovor angažiranemu realizmu naj poudarim pomembno, če ne bistveno 
značilnost teh besedil: naj bo tema še tako depresivna, večino (boljših) besedil, ki 
se ponavadi znajo vzdržati vsakršnega sprenevedanja in moraliziranja, preveva 
močan, individualiziran, oseben, živ, empatični pripovedovalec, s katerim lahko 



mladi bralec uspešno in prostovoljno naveže pristen stik ter se poistoveti z njegovo 
usodo. Morda se ravno s tem prične tudi katarza, tisto spoznanje samega sebe, ki 
je temelj in plemeniti smoter tragedije. 

Opisane razmere na tržišču kot širši kontekst mladinske književnosti omenjam 
v okviru osrednje teme simpozija o komičnem in tragičnem v mladinski književ-
nosti, čeprav sta zastavljena pojma izrazito tekstualnega značaja. Resnično tragič-
nih del v mladinski književnosti je zelo malo, večje žalostnih in komičnih, najboljša 
so nemara tragikomična (ali vsaj veseložalostna), najbolj zanimiva pa je pestra 
paleta žanrov, slogov in tem, ki so se uveljavile v zadnjem desetletju ali dveh. 
Vprašanje tragičnega in komičnega v sodobni mladinski književnosti opažam kot 
sobivanje empatičnega, osebno in družbeno angažiranega pripovednega realizma 
ter hkratne produkcije razvedrilu namenjenega kiča, ki pa je ob ustreznem mar-
ketingu edini možni odgovor na poplavo televizijske zabave. Samo na tak način bo 
veselje do branja ohranilo svojo vlogo in pomen v naši kulturi, ki skupaj z navdu-
šeno mladino postaja vse bolj odvisna od računalniških omrežij. 

Summary 
JOY FOR READING AND THE END OF CHILDHOOD 

The meditation upon the changing meaning of children's literature is based on the 
genre-typological outline of some trends in publishing for the teenagers of our time and the 
speculations about childhood as a historica!ly based phenomenon. The Old Greek division 
into the comedy and the tragedy is in the modern post-industrial culture perpetuated as the 
co-existence of trash and emphatic utilitarian realism. 

Prevod/Translated by: Bojana Panevski 



RAZPRAVE 

I g o r S a k s i d a 
Ljubljana 

RAZNOLIKOST PERSPEKTIV IN TEM: 
REALNOST MED ČUDENJEM IN OPOREKANJEM 

Mladinsko delo Dima Zupana 

1.1 Prozna besedila Dima Zupana, ki jih obravnava pričujoča interpretacija 
(Trije dnevi Drekca Pekca in Pukca Smukca, 1991, Trnovska mafija, 1992, Tri noči 
Drekca Pekca in Pukca Smukca, 1993, Tri skrivnosti Drekca Pekca in Pukca Smukca, 
1994, Tri zvezdice Drekca Pekca in Pukca Smukca, 1995, Tolovajevo leto, 1995, Zobek 
na dopustu, 1995, Leteči mački, 1997) so karseda raznolika, četudi jih povezujejo 
nekatere vsebinske prvine. Raznolikost se odraža v prvi vrsti na ravni oseb: v tem 
smislu od ostalih treh besedil izrazito odstopajo Trnovska mafija, Tolovajevo leto in 
Leteči mački, v katerih se dogodkovni nizi povezujejo z mlajšim otrokom (Tolo-
vajevo leto) oziroma mladostniki (ostali dve besedili). Že na ravni starostnega 
razpona oseb je delo Dima Zupana povsem v skladu z naslovniško plastnostjo 
oznake mladinska književnost: seže od besedila za otroke, preko mladinskih del 
srednjega (besedila z istim zgradbenim vzorcem naslova Tri(je)...) in poznega 
otroštva (Trnovska mafija) do romana o študentskem življenju in končnem doraš-
čanju, torej do dela, ki morebiti sploh ni več mladinsko, pač pa ga je mogoče 
primerjati z nemladinskimi razvojnimi romani. 

1.2 Zupanova besedila povezuje nekaj vsebinskih in zgradbenih stalnic — naj-
bolj značilna skupna vez med besedili je p e r s p e k t i v a 1 kot značilna drža 

1 Zdi se, da je perspektiva v interpretaciji mladinske književnosti poseben problem, saj pojem 
»otroški pogled na svet«, ki se kot infantilizem ohranja v poetiških izhodiščih mladinske 
književnosti, lahko pomeni zelo raznoliko vrednotenje stvarnosti ter v njenem okviru predvsem 
otroštva in odraslosti. Natančna raziskava perspektive v mladinski književnosti bi zagotovo 
odkrila več povsem nasprotnih ubeseditvenih drž pripovedovalca. V mladinski prozi, pa tudi 
v poeziji in dramatiki, je videti vsaj naslednja dva glavna tipa perspektiv, ki vključujeta še več 
podtipov: 
— perspektiva razcepa 

— avtoritativna perspektiva, značilna za vzgojno-poučna besedila, 
— evazorična perspektiva, značilna za idealizacijska besedila, 

— perspektiva zbliževanja 
— nonsensna perspektiva oziroma perspektiva jezikovno-predstavne igre, 
— starostno določena resničnostna perspektiva, upovedovanje realnega sveta po logiki 

otroka oz. mladostnika, 



pripovedovalca do ubesedenega sveta2. Ob tej izraziti notranjezgradbeni prvini je 
vsem besedilom skupna tudi tematika-, gre za prikaz vsakdanjega življenja mla-
dostnikov, ki temelji na zakonih tovarištva in pripadnosti skupini. Od te tematike 
odstopa Tolovajevo leto, ki svetu odraslih — oblasti, častihlepnosti in maščevalnosti 
— protistavlja nepokvarjeno otroštvo. Od besedila do besedila se posamezne te-
matske prvine torej spreminjajo in dopolnjujejo, vendar pa sta perspektiva (svet v 
pogledu od/doraščajočega, otroka/mladostnika) in glavna tema (pozitiviteta otro-
štva/mladosti) v Zupanovem opusu stalnici. 

2.1 Morda najbolj opazna prvina Zupanovih mladinskih besedil je povezovanje 
pripovedovalca in mladostnika v resničnostni zbliževalni perspektivi. V knjigi Trije 
dnevi Drekca Pekca in Pukca Smukca je avtor že takoj na začetku pripovedovalca 
izenačil z obema glavnima osebama besedila: realnost, ki jo bralcu predoča pripo-
vedovalec, nastaja iz perspektive mladostnika: v njegovem svetu so pomembne 
frače, hlačni žepi in norčevanje iz branjevke. Temu sledi srečanje z mačkom Flo-
rijem, ki ravnanje obeh oseb prav tako presoja na podlagi mladostniške »logike 
potepanja in pretepanja«. Iz omenjene deške perspektive se gradi predstavnost 
besedila, ki ga avtor označuje kot fantovsko pravljico in v kateri »babe« nimajo kaj 
početi (st. 11). Kako se odvija dogajanje? Zdi se, da je besedilo niz posameznih 
resničnostnih motivov, ki jih je le pogojno mogoče označiti kot dogodivščine: 
srečanju s Tino, ob katerem se pokažejo razlike med deškim in dekliškim doje-
manjem »primernega« obnašanja ter značilni namišljeni in napihnjeni konflikti med 
spoloma, sledi poročilo o pretepu v bazenu in »bombardiranje rib«. Značilne 
situacije, povezane s svetom mladostnikov, so tudi hranjenje pajka Heriberta, 
fucanje in frnikolanje ter tekma v »spuščanju pukov«. Ta tekma tvori tudi osrednji, 
za bralca najbolj presenetljiv motiv Zupanovega prvenca, v njej pa je najstniška 
perspektiva tudi prvič izrazito povezana s humorjem in komičnim3. Zupanova ube-
seditev »tekme v prdenju« je presenetljiva in smešna tudi zato, ker se mladinska 
literatura praviloma izogiba neprimernih, »tabu tem« (nasilje, spolnost, izločanje): 

— perspektiva oporekanja, privzemanja otroške/najstniške uporniške drže do sveta odraslih 
(v pesništvu je to držo strnjeno označila S. Vegri v oznaki »mali protesti«), 

— perspektiva čudenja, otroškega »prisluškovanja« poetizirani stvarnosti — ta perspektiva 
se najbolj izrazito kaže v besedilih o otroku in naravi/živalih, 

— parabolična fantastična in pravljična perspektiva: perspektiva »čudežnih nevidnih sve-
tov«, praviloma s simboliko spopada dobrega/majhnega/šibkega z zlom/velikim/mo-
gočnim, izvorno povezana z ritualom, 

— perspektiva spominjanja na otroštvo: avtorjevo opazno vračanje v podobe lastnega 
otroštva. 

2 Presenetljivo je, da D. Zupan v svojih besedilih — posebej v Treh... — zajema vse perspektive, 
razen prve, tj. perspektive razcepa. Prav zato je njegovo delo tematsko mnogoplastno in 
emotivno pestro. Avtor tudi v pretežno informativnih delih pripovedi ne zapade v enodi-
menzionalno poučnost, pač pa ob odraslih likih ohranja resničnostno perspektivo zbliževanja. 

3 Posebej je o komičnem v mladinski prozi D. Zupana razmišljala D. Haramija na simpoziju 
Tragično in komično v mladinski književnosti, Maribor, 30. 5. 1997. Po njenih ugotovitvah se 
komično kaže predvsem v nepričakovanih dogodkih, jezikovni inovativnosti, nenavadnem 
vedenju literarnih oseb, nasprotjih med opisom in resničnostjo ter v pretiravanju. Glede na 
etološkost perspektive je v mladinski prozi D. Zupana brez dvoma prevladujoča komičnost, 
čeprav ta oznaka sama po sebi še ne pojasnjuje vseh podrobnih in za razumevanje teme 
bistvenih variant perspektive v njegovem opusu. 



prav tem je videti značilno perspektivo oporekanja. Komična sta tako izbira besed/ 
zvez (,imeti poln redenik', .spustiti gromozanskega') kot osrednja podoba: prizor 
spremljajo »magične besede«, ki pomagajo pri koncentraciji (»Pomešam karte, 
pomešam karte, pomešam karte.«, (st. 24)) ter neljubi izid tekmovanja: 

Malo je pomešal karte, se napel, nenadoma izbuljil oči in strašno zardel. Sicer mu 
ne bi bilo treba, a vseeno je rekel: »V hlače sem se.« (st. 28) 

Perspektiva, iz katere nastaja tovrstna pripoved, je tematsko povedna: avtor 
ne ponuja pozitivnega identifikacijskega vzorca v likih zglednih otrok, pač pa v 
podobi domiselnih, zafrkljivih in samostojnih dečkov. To pa se povezuje z drugo 
značilnostjo Zupanovega besedila, tj. s postopno širitvijo množice oseb. Zgodbo 
začneta glavni osebi sami, nato se jima pridružijo vrstniki (Tina, Jožek Strebar in 
ostala druščina pri »zborni klopci«) ter že v prvi tretjini pripovedi tudi odrasli. 
Njihova podoba je za interpretacijo mladinske književnosti skoraj tako zanimiva 
kot podoba otroka. V Zupanovem besedilu so odrasli tako negativni kot pozitivni 
liki. V dogajanje nasilno posežeta debeli Tona in maneken Jože, kiju Drekec Pekec 
označuje kot »najgrša in najzlobnejša človeka na svetu«, po mnenju Pukca Smukca 
»pa sta bila še dosti slabša« (st. 30). Obe osebi sta nastrojeni zoper otroke: uničita 
jim žogo, čemur sledi maščevanje Drekca Pekca in Pukca Smukca. Njun »prvi dan« 
se tudi konča z osmešenjem obeh nasilnežev (zaradi lova na oba dečka padeta v 
smrdljivo vodo) — v dogodku se izrazito kaže perspektiva oporekanja, tj. upora 
zoper nasilnost odraslih. Vendar pa Zupanovo besedilo ne izzveni kot v mladinski 
literaturi standarden upor otroštva zoper odraslost. Drugačen kot Tona in Jože, za 
razvoj zgodbe in teme pa prav tako pomemben, je Prijatelj, ki velja »za najlepšega 
človeka, kar sta jih poznala« (st. 48). Prijatelj je za dečka vir znanja in modrosti, 
pripoveduje jima namreč o doživetjih na fronti. Tretja skupina oseb, s katero se 
srečajo otroške osebe Zupanovega prvenca, je spet drugačna in je blizu negativnima 
odraslima likoma: ženska se prestraši žabe, moški želi žival pokončati. Opazno je, 
da je nabor oseb premišljen: kontrast strahu in robatosti odraslega je skrb male 
Nikice za žabo - otrok se živali opraviči in jo zaščiti. S tem pa konflikta med otroki 
in odraslimi, ki tvori eno od tematskih ravni pripovedi, še ni konec: igra z granitno 
kocko pod klobukom se nesrečno izteče tako za gospo Drobničevo, fino damo, na 
kateri je vse brezhibno, kot za manekena Jožeta. Odrasli se osmešijo tudi pri igri z 
denarnico na vrvici, predvsem Polde in Luka, znana pijančka in brezdelneža. Očitno 
je, da so odrasli v Zupanovi prozi praviloma negativne osebe, nasilneži, domišljavci 
in brezdelneži, torej nekakšen negativni protipol razposajenim otroškim osebam. 
Kakšne pa so otroške osebe? Ali jih je Zupan oblikoval kot ideale dobrote, ple-
menitosti in iskrenosti ter s tem zašel v bližino evazorične perspektive razcepa? 
Posebna plast besedila je povezana z Nikico, ki se kot nekakšen zunanji komentator 
vključuje v pripoved ( imenujejo pravljica) in se celo prepira z literarnimi osebami. 

»Muce delajo mijau-mijau«, je od zunaj posegla v pravljico mala Nikica. Pukec-
smukec se je skoraj razpočil od jeze. 

»Ti si še premajhna punčka za pravljico. Ostani zunaj. Pojdi v kakšno slikanico 
in se tam pogovarjaj z živalmi.« (st. 6) 

Bistvena lastnost, k i je izražena v prvem Nikičinem vstopu v pripoved, je njena 
zmožnost »pogovarjanja z živalmi«. Ob Nikici, enem od najbolj zanimivih likov 
celotnega Zupanovega opusa, se torej kaže perspektiva čudenja. Vendar pa je 
omenjena dekličina zmožnost »prisluškovanja vsemu«, odprtost za življenje živali, 
rastlin in predmetov v Zupanovem delu predstavljena v prevladujoči resničnostni 



perspektivi »mladostnika«, kar pomeni, da je relativizirana ali celo ironizirana. 
Maček namreč Nikico opozori naj se ne vtika v »njihovo« besedilo, ker »dva frko-
lina« nista družba zanjo. Nikica se v »pravljico« še vmešava in oba dečka jo iz nje 
vsakič podita. Med perspektivo čudenja in resničnostno mladostniško perspektivo 
je torej tematsko poveden konflikt: odraščanje je za mladostnika prehajanje iz 
»pravljic« (govorečih živali) v »realnost«. Pripovedovalec se v tem konfliktnem 
srečanju med obema svetovoma postavi tudi na stran Nikice, s tem ko pove, da je 
svetovna pravljica pravzaprav njena. V tej dvojnosti pripovedovalca (pripove-
dovalec kot mladostnik in kot Nikica) je izražena tudi temeljna etična poanta 
knjige, ki jo je mogoče videti v »prizanesljivosti«, celo skrbi obeh starejših dečkov 
do mlajše Nikice. Ta, za razumevanje tematike Zupanove pripovedi bistvena plast, 
še posebej izstopa v tretjem poglavju Zupanovega besedila, in sicer v soočenju 
deklice Nikice z manekenom Jožetom, torej v spoju perspektive čudenja in opore-
kanja. Pripovedovalec z distance komentira »srečo« majhnih otrok — ti so srečni, 
ker »imajo majhne želje, srednji otroci imajo srednje želje, veliki ljudje pa imajo velike 
želje« (st. 77). Vsa Nikičina sreča izvira iz želje, da bi na livadi opazovala drobno 
življenje okoli sebe, kar se j i tudi uresniči s tem, ko se pogovarja z živalmi. V njeno 
»prisluškovanje« vdre »krevljasta postava« manekena Jožeta — ta želi spoditi dekli-
co s travnika, ona pa ga zavrne tako, da ga opozori na belo marjetico. Sporočilnost 
te zanimive podobe je razvidna: zoper robatost odraslosti je mogoče postavljati 
samo čisti, otroški posluh za življenje drobnih bitij. Ni naključje, da se tretji dan 
izteče v srečanje med dečkoma in Prijateljem; ta jima pripoveduje o smešnih 
doživetjih na fronti. Tako kot Nikica ima tudi on — čas, še posebej zanimivo pa je, 
kaj proglasi za večno: 

»Vnekem smislu so večne pravljice«, je rekel Prijatelj zamišljeno. (...) 
»Pravljica je ista, menjajo se samo ljudje, kraji, stoletja, tisočletja.« (st. 91) 
Tako se tri perspektive dopolnijo še z omembo pravljične perspektive, s tem pa 

je simbolika lika Nikice in etično poantiranje njenega doživljanja sveta še posebej 
poudarjeno. Trije dnevi se zaključujejo v šoli, v kateri so odmori to, »kar so v Sahari 
oaze«, ter na zborni klopci, kjer se prijatelji dogovarjajo za nakup nove žoge. 
Sporočilnosti zbliževanja med otroki in odraslimi v humorju, prisluškovanju in 
pravljičnosti se s tem pridružuje tudi tema prijateljstva. Videti je, da se v celotnem 
besedilu na koncu ne zgodi nič usodnega, dramatičnega: minil je pač še en, dva, 
trije dnevi. Prav stvaren prikaz življenja, ki ga Dim Zupan povezuje z izrazitimi 
komičnimi dogodivščinami, pa je tudi vsebina njegovega mladinskega dela. Nosilci 
dogajanja so otroci, ki so z odraslimi praviloma v konfliktu, razen seveda s tistimi, 
ki so v sebi ohranili sledove otroštva (tak je Prijatelj). Podob deškega vsakdana ne 
prekrijejo niti otroška naivnost niti skrite etične poante. Dim Zupan pa svojega 
prvenca ne gradi povsem po logiki humorne realistične mladinske proze, katere 
besedilna stvarnost se »načeloma giblje v okvirih izkustveno preverljivega sveta«4. 
V besedilo, ki je sicer postavljeno v resničnosten dogajalni prostor in čas, je vstav-
ljenih nekaj izrazito neresničnostnih prvin. Poleg nenavadnega vstopanja deklice 
Nikice v glavno dogajanje (gre za komentarje, povezane s pripovednim postopkom) 
je posebej zanimiv nonsensni motiv »prepira lukenj«. V tem je opaziti spet novo 
perspektivo, tj. nonsensno jezikovno-predstavno igro. Črna in rjava luknja stokata in 
se prepirata zaradi belega kamna, ki ga uporabljata za vzglavje, fanta pa prepir 

4 M. Kobe: Pogledi na mladinsko književnost, st. 165. 



rešita tako, da premakneta zaboj in se obe luknji združita v eno. Gre za motiv, ki 
nima nobene zveze z resničnostnim okvirjem najstniške zgodbe. Kaj je torej njegova 
funkcija? Očitno je avtor z vnosom te nonsensne prvine želel poudariti humornost 
in igrivost. Prepir je zanimiv tudi na ravni nonsensne oblikovanosti jezika (na 
primer »joj prejoj je od vseh jojev na svetu največji joj«), katerega komičnost je 
poudarjena že z izborom imen glavnih oseb in pojasnilom njihovega nastanka 
(Drekec Pekec — padec na iztrebku; Pukec Smukec — prvak v spuščanju pukov). 
Ob vsem tem ostaja glavni tematski poudarek gotovo v sproščenosti, otroški svo-
bodi, katere osrednji komponenti sta igrivost in upor zoper konvencionalnost 
oziroma brezčutnost sveta odraslih ter tovarištvo, ki povezuje otroke v skupino. 

2.2 Druga Zupanova knjiga, Tri noči Drekca Pekca in Pukca Smukca (Druga 
svetovna pravljica za Niko), ohranja temeljne poteze dogajanja in lastnosti oseb. 
Novost v primerjavi s prvo knjigo je večja realističnost prikaza in bolj izrazit osred-
nji problem. Medtem ko so v prvi knjigi Nikičini posegi v dogajanje pogosti, se v 
tem besedilu njena posebna sposobnost pojavi le dvakrat: v pogovoru z jabolčnim 
zavijačem in v tolažbi mucke, ki služi neki drugi deklici za igračo. Pogovor z mačko 
ima povsem drugačno vlogo kot Nikičini komentarji v prvem besedilu. Gre za 
vzgojno poantirano nagovarjanje deklice in njene mame, češ da si »takšna punčka 
ne zasluži tako lepe mucke« (st. 88). Prav izrazitejša vzgojnost je tudi prvina, po 
kateri se druga knjiga dogodivščin Drekca Pekca in Pukca Smukca najbolj loči od 
prve - v tem smislu je vzgojno že začetno Prijateljevo modrovanje o sedmih pravilih 
za življenje. Ostalo besedilo je prav tako dogodkovno kot prvenec, novost pa je 
očitnejši konflikt med otroškimi osebami. Medtem ko je Zupan v Treh dnevih 
prikazoval nasprotje med odraslimi in otroki, se v Treh nočeh njegova pripoved 
osredotoča na spopad med viško bando, ki je zavzela Becirk, in prijatelji Drekca 
Pekca in Pukca Smukca. Viška banda je prikazana kot skupina mladih prestop-
nikov, ki sadi indijsko konopljo in je okrutna do mladih in starejših (nepridipravi 
pretepejo celo manekena Jožeta). Drugačna pa sta oba osrednja junaka: njune 
lastnosti so tovarištvo in iznajdljivost ter želja po dogodivščinah. Vse troje je 
prisotno že v prvem poglavju, v smešni situaciji, v katero so Drekec Pekec, Pukec 
Smukec in Tina pahnjeni, potem ko jim v Zagrebu odpelje vlak. V dogajanju na 
končnem izletu se povsem jasno odraža mladostniška perspektiva upovedovanja: 
ni pomembno, kakšen je Zagreb — končni izlet pač ne more biti zanimiv zaradi 
tujega mesta —, pač pa je bistveno čimbolj natančno popisovanje rumenih čevljev 
(ki so lahko tudi odraz mladostniške želje po identiteti) ter nočnih dogodivščin v 
spremstvu cigančka Munja. Humor v besedilu povečuje tudi vstavljena pivska 
pesem Mi pa ne gremo dam, saj njena sporočilnost v celoti ustreza fabuli prvega 
poglavja besedila. Druga noč, drugo poglavje, se začne z retrospektivo dogajanja v 
Ljubljani. Dogajanje pokaže podobo odraslih, za katere sta značilni predvsem 
panika in živčnost: 

Dober Munijev nastop je zadrževal starše nekako do polnoči. Nato se je prva 
splašila Tinina mama. Sledili so telefonski pogovori z železniškim podjetjem, malo so 
kramljali s policaji, poklicali so nekaj bolnišnic in take stvari. Ko je bila Tinina mama 
že dovolj obupana, se je spomnila celo na gasilce, (st. 43) 

V prikazu zaskrbljenih odraslih je očitna ironija, ki se odraža že na ravni izbora 
besed (splašiti se, kramljati s policaji) in nenavadnih domislic, ki so pripisane 
odraslim (gasilci). Vendar pa so odrasli v tem besedilu ironizirani bistveno manj 



kot v Zupanovem prvencu. Dogodki na polharski noči, ki jo preživita Pukec Smukec 
in Drekec Pekec z očetoma in z Lojzetom, pa tudi vrnitev domov ob svitanju, kažejo 
na izrazito zbliževalno perspektivo, ki se ohranja tudi ob poslušanju Prijateljevih 
vojnih zgodb. Osrednja pripovedna situacija je gotovo rešitev Becirka, ki ga sprem-
lja nekaj smešnih prizorov, na primer govor »štrebarja« Jožeka (oponaša Lenina 
oziroma govorniški slog), nesreča z odejo pri dajanju dimnih signalov ter podoba 
zaljubljencev v sklepnem poglavju. Dogajanje tudi v Treh nočeh tvori niz podob 
mladostnikovega vsakdana, med katerimi so nekatere bolj, druge pa manj vzne-
mirljive. Strinjati se je mogoče z mislijo iz spremne besede M. Košir, da je v knjigi 
najvišja vrednota prijateljstvo, vprašanje pa je, ali knjiga res tematizira novo smer 
v dojemanju stvarnosti, »kjer drug drugemu pa tudi naravi pustimo biti«, ali pa 
ponuja sporočilnost mladostniškega »obračuna« z vsiljivci in njihovim nezakonitim 
ravnanjem mlademu bralcu prej neke vrste identifikacijski vzorec. Zupanu seveda 
ni mogoče očitati pedagoškega redukcionizma književnosti na raven vzgojnega 
modela — prej je mogoče govoriti o poudarjanju etičnih plasti literature, ki soobli-
kujejo bralčevo lastno stališče do posebne in aktualne problematike sodobnega 
sveta (droge). Ni naključje, da zaradi aktualnosti teme prevladuje starostno dolo-
čena resničnostna perspektiva, ki z mladostnikom enači tudi odrasle (starše). 

2.3 V drugi knjigi se Dim Zupan loteva predvsem problematike otrok v mo-
zaiku motivov sodobnega mesta ter njegovih poti in stranpoti. Nočni obračun je s 
prestopniško viško skupino tudi podlaga za metaforično naslovno oznako »noč«. 
Vsebinsko napoveden je tudi naslov tretje knjige: Tri skrivnosti Drekca Pekca in 
Pukca Smukca, ki jo s prejšnjima knjigama ne povezujejo le osebe, pač pa tudi 
omenjanje nekaterih dogodkov (npr. obračun z manekenom Jožetom) ter osrednja 
»grožnja« skupini, tj. izguba Becirka. Toda medtem ko je grožnjo v Treh nočeh 
predstavljala starejša vrstniška »banda«, v Treh skrivnostih Becirk znova ogrozijo 
odrasli. Vendar pa konflikt med »mulci« in odraslimi, ki želijo sredi Becirka po-
staviti restavracijo, stopa v ozadje, s tem ko osrednja tematska beseda že na začetku 
pripovedi postane skrivnost: 

»Skrivnost je namreč beseda, ki vsakega pametnega človeka pretrese, kot bi se 
dotaknil elektrike. Ni je prijetnejše stvari kot komu ukrasti skrivnost.« (st. 11) 

Prav skrivnosti in nenavadnosti je posvečena tretja Zupanova knjiga. Pripoved 
je, kot je to značilno tudi za ostala besedila, izpeljana iz vsakdanjih dogodkov, ki 
so sami po sebi smešni (jedenje kislih jabolk) ali celo burleskni (preverjanje, ali 
puki/prdci gorijo). Sicer prevladujočo resničnostno zbliževalno perspektivo pa 
zaradi osrednje tematske besede dopolnjujejo še perspektiva čudenja in pravljična 
perspektiva ter nova perspektiva spominjanja. Nosilec perspektive čudenja je tudi v 
tej knjigi Nikica: pogovarja se z zlato ribico Marjeto (o dihanju rib, pogovor je bolj 
informativen), v živalskem vrtu pa še z drugimi živalmi. Opazna, četudi manj 
izrazita, je tudi pravljična perspektiva, in sicer v nenavadnih Tininih sanjah, ki 
spominjajo na pravljično prerokbo in so izvor naslova pripovedi (tri skrivnosti): 

»Meni pa začne neki glas govoriti, da se moram povzpeti na visoko goro, nato 
moram iti do velike vode in na koncu se moram spustiti še globoko pod zemljo.« (st. 31) 

Novost knjige je perspektiva spominjanja, ki sicer ne upoveduje otroških spo-
minov, pač pa podobe iz časov Prijateljeve vojaščine. Že na samem začetku knjige 
se namreč druščina otrok odpravi k Prijatelju, ki jim pripoveduje zgodbe o mla-
dostnih dogodivščinah: o ukanah Petelinovega Jože, o ricinusu in oficirjih ipd. 



Tematska funkcionalnost tovrstne perspektive je očitna: med sodobnimi zgodbami 
in dogodki iz časa Prijateljeve mladosti je opaziti podobnosti, kar povzroči posebno 
univerzalizacijo teme mladostne iznajdljivosti, tovarištva pravičnosti. V zmagi 
pravičnosti in tovarištva, ki sta na strani Prijateljevih vrstnikov, nad prevzetnostjo 
oficirske gospode je svojevrstna napoved zmage otrok z Becirka nad pohlepnostjo 
sodobnega sveta, ki ga obvladujejo odrasli. Hkrati pa prinaša perspektiva spo-
minjanja v pripoved še eno dimenzijo: spominjanje na minulo je kot pozitiviteta 
povzdignjeno nad sodobno ignoranco in lov za dobičkom. V tem smislu sta simbo-
lična tako sporočilnost Prijateljevih podatkov o Ljubljanskem kongresu kot lik dr. 
Janeza Bučarja, ki skuša ohraniti staro pred moderno brezbrižnostjo in nevestnostjo' 
(st. 124). V povezavi spominskih pripovedi, zgodovinskih dejstev, zgodbe o Mariji, 
ki je k sebi povabila kongresne odličnike, skrbi za dediščino ter otroške zvedavosti 
se da prepoznati za Zupana standardno temo. Otroštvo je izvor in varuh skrivnosti 
ter kot tako pozitivna sestavina odraslosti. Zadnje se v delu izrazi dvakrat: v sim-
patični podobi dedle, čudaškega Tininega dedka, ki se obnaša tako kot njegova 
vnučka, torej ohranja otroštvo — kot tak je vse kaj drugega kot Janjina lutka Barbi-
ka, zato »dedla ni na posodo« (st. 169). Se bolj deklarativna je misel Tinine mame: 

»Predno sem postala predolgo preveč odrasla, sem bila tudi jaz otrok in tisti otrok 
je še vedno tukaj v meni. Tudi za vse bogastvo sveta se ne mislim nikoli ločiti od njega. 
Bog pomagaj ljudem, ki ubijejo otroka v sebi, taki postanejo duševni invalidi. Poglejva 
vajinega Prijatelja, o katerem mi je Tina pripovedovala. Kakšen čudovit človek mora 
biti, tako star, otrok v njem pa povsem nedotaknjen.« (st. 110) 

Refleksivnost in simbolnost, ki jo v besedilo vnaša tematika ohranjanja infan-
tilizma v odraslem, sta povezani s perspektivo spominjanja; besedila, v katerih taka 
notranja zgradba prevladuje, so mnogokrat na robu mladinske književnosti. Vendar 
pa Zupanova knjiga tega roba ne prestopa, saj se ob resnobnih temah vrednosti 
otroštva in izročila pojavljajo tipične vsakdanje situacije, v katere so postavljene 
literarne osebe in ki kažejo na to, da je besedilo kljub opisanim »dodatkom« 
potrebno razumeti predvsem kot kronologijo mladostnikovega vsakdana. Tako se 
Tinine skrivnosti ne razrešujejo po pravljičnem klišeju, pač pa povsem stvarno, 
realno, vsakdanje: visoka gora iz njenih sanj je Šmarna gora, velika voda je Blejsko 
jezero, globočina pod zemljo pa Postojnska jama. Izlete spremljajo značilne smešne 
podobe, npr. planinci, blejske kremne rezine ipd. To pa pomeni, da tako prevla-
dujoča resničnost kot komičnost močno zmanjšujeta možnosti npr. za junaškost 
otroškega lika v pravljični zgradbi. Tudi končna rešitev Becirka, do katere pride 
po zaslugi Drekca Pekca in Pukca Smukca, nima nič skupnega s herojskimi podvigi 
skupine vrstnikov, ki ji uspe to, kar odraslim ni — tako npr. v starejših besedilih, v 
Seliškarjevi Bratovščini Sinjega galeba, Suhadolčanovi Rumeni podmornici ali Gra-
dišnikovem Hrastovem logu (ta mladinska igra tematizira rešitev gozda, v katerem 
se igrajo otroci). Resnobnost osnovnega motiva zmanjšuje komičnost jezika in likov 
(npr. otroške grimase ob kislih jabolkih, smešna predavanja dr. Bučarja) in situacij 
(trgovanje s podarjeno literaturo). Tako tudi za to delo velja, da prikazuje predvsem 
motiviko otroka v vsakdanjem okolju, ki pa jo dopolnjuje kombinatorika perspektiv 
in žanrov - kakor da bi besedilo pripovedovalo o pisanju, ne pa o otroških likih in 
realnih situacijah. 

2.4 Četrta Zupanova knjiga iz cikla, ki ga povezuje oblika naslova, je po no-
tranji formi spet nekoliko drugačna. Tri zvezdice Drekca Pekca in Pukca Smukca so 



besedilo, ki povsem opušča tako Nikičin »dialog z živalmi« in iz njega izhajajočo 
simboliko otroštva kot izrazito konfliktnost med otroki in njihovimi vrstniki ozi-
roma odraslimi. Pripoved se začenja z ugotovitvijo, da je morje veliko in slano — 
trditev izreče pripovedovalec, nato pa jo nemudoma pripiše enemu izmed dečkov, 
nadležnemu Bebu, ki se ga vsi izogibajo. Videti je, da gre v Treh zvezdicah za isto 
zbliževalnost kot v prejšnjih besedilih: pripovedovalec povsem prevzema perspek-
tivo mladostnikov, s tem ko na ravni selekcije motivov in njihovega vrednotenja 
prikazuje značilne dogodivščine na poletnih počitnicah. Nenavaden je že sam 
odhod na počitnice. Zaščitniška drža Pukca Smukca do Tine, ki zagovarja počitnice 
na Debelem rtiču, povzroči masovni odhod deklic in dečkov na morje: 

Tako so se skoraj vsi mulci soseske znašli na letovanju na morju. (st. 19) 
Poleg povedne pripovedovalčeve oznake (mulci) ter ironiziranja odraslih (po-

ročilo socialne delavke — najsmešnejše branje, ki je polno kozlov) je že v uvodnem 
delu očitno izpostavljanje nekaterih situacij, ki odražajo obnašanje najstnikov: 
Jožkova lakota in neučakanost, Pukec Smukec in Drekec Pekec kot »žrtvi kulture« 
(Tina pripravi uprizoritev Rdeče kapice), prevara z brisanjem jedilnega pribora in 
komično prizadevanje odraslih, da bi razkrili potegavščino, sleparjenje pri streljanju 
v tarčo, vojna zaradi glasovanja o mišici, nočno strašenje mlajših otrok ter Bebovo 
goltanje deževnikov. Te situacije so oblikovane brez slehernih vzgojnih poant, ki bi 
želele mlade bralce opozarjati na ustreznost ravnanja v določeni situaciji. Še več: 
zdi se, da je prav odsotnost slehernega moraliziranja tista značilnost, po kateri se 
Tri zvezdice povsem jasno ločijo od vzgojno poaniranih Treh noči, v katerih se je 
avtorju zdelo vredno prikazati krepost in junaštvo obeh glavnih deških oseb (nočno 
srečanje z zlikovcema in uničenje mamila). Tri zvezdice se od ostalih besedil razli-
kujejo še po nekaterih opaznih elementih. Novost je vnos pravljičnega odlomka v 
sicer stvarnostno besedilo (vzgojiteljičina vzgojna pravljica o mali morski zvezdici 
Zaspanki), simulacija otroške ustvarjalnosti (štrebar Jožek deklamira svojo Balado 
o komarčku) ter komentarji filmov, ki celotno besedilo še dodatno aktualizirajo 
(filmi o agentu 007). Tudi na ravni sloga so Tri zvezdice posebnost; nov element je 
liričnost, ki se sicer le mestoma pojavi (na koncu prvega poglavja, ko Pukec Smukec 
in Drekec Pekec opazujeta zvezde, ter tik pred koncem knjige, ko to ob petju 
čričkov počneta Pukec in Tina). Iz podobe treh zvezdic, ki ju nad borom opazita 
oba glavna junaka, je tudi osrednja simbolična podoba besedila: zvezdice na koncu 
prinesejo srečo ob Tini enemu izmed junakov. Druga opazna slogovna poteza je 
ironiziranje kontrasta in ponavljanja kot prvin sloga, kar je očitno v opisu noči: 

Črni vetrovi so prignali črne oblake. Za njimi je priplavala črna noč, ki so jo rezali 
srebrni bliski. Otroci so morali spat, čeprav so jim po glavah rojile črne misli, tudi 
zaradi črnih gromov, ki so spremljali bliske, (st. 83) 

Lirskost in izrazitost sloga dopuščata misel, da se Tri zvezdice že odmikajo od 
utrjenega modela najstniške proze, ki je prepoznaven v prejšnjih delih (nizi robatih 
šal, potepanje, najstniška iznajdljivost, konfliktnost med skupino in ostalimi). Tudi 
tematika je nova: medtem ko je v prejšnjih besedilih čustveno razmerje Pukca do 
Tine le nakazano, v Treh zvezdicah ta sporočilnostna prvina postaja že povsem 
očitna. 

2.5 Čisto drugačna pa je zgradba besedila Trnovska mafija s posvetilom Maji, 
zdaj ko je še otrok in ko ne bo več. Bralca že takoj na začetku preseneti mladostniški 
sleng (Stara sta se spokala, gajba je prosta, (st. 7)), ki na ravni jezika nedvoumno 



opredeljuje dogajalni prostor/čas besedila in osebe: sodobno mestno okolje s sta-
rejšimi najstniki, ki že zaključujejo osnovno šolo in vstopajo v svet denarja, kri-
minala, a hkrati tudi vznemirljivih raziskovanj, zabav in tekmovanj. To ni več svet 
odraščajočih deklic in dečkov v predpuberteti, ki z raznimi domislicami izkazujejo 
svojo identiteto. Trnovska mafija po dogajalnem okvirju sicer spominja na trivialne 
mladinske pripovedi (npr. besedila E. Blyton) - osrednji del je gotovo odkritje 
zaklada (naropanih deviz) ter onesposobitev razbojnikov. To bi po tipičnem motivu 
(skupina mladostnikov premaga odrasla zlikovca) sicer ustrezalo vzorcu trivialnega 
besedila, toda Trnovska mafija je veliko več kot le niz dogodivščin s srečnim kon-
cem. Zdi se celo, da je napeto dogajanje v zvezi z »aretacijo« roparjev nekakšen 
»dodatek« k zgodbi, ki je za sporočilo bistvena - in ta zgodba je, tako kot to velja 
tudi za ostala Zupanova besedila, sestavljena iz sličic vsakodnevnega življenja 
najstnikov. V tej zgodbi ima svoje mesto tako prikaz priprav na »žurko«, igra s 
smešnimi kaznimi, kajenje cigar in slabost, ki je posledica kajenja, ter čarovnija na 
nogometni tekmi kot sklepni ples, ki se strne v ugotovitev: »Bilo je super.« (st. 138) 
Obsežnost knjige (33 poglavij) in delež, ki ga zavzemajo v njej poglavja o ropu Viške 
banke (poglavja 18—32) potrjujejo oceno o enakovrednosti podob vsakdanjosti in 
dogodivščine v rovu. Tudi Trnovska mafija je potemtakem predvsem pogled na 
specifičen vsakdanji svet mladostnikov, ki je drugačen kot svet odraslih in ki se 
ravna po svojih pravilih. Eno temeljnih pravil je tudi v tem svetu tovarištvo — tako 
kot v prejšnjih Zupanovih delih — opazno pa je tudi, da se pripovedovalec z mla-
dostniki identificira. O obisku v Postojnski jami pove le to: 

Vlak je odpeljal in vse skupaj so zajele lepote podzemnega sveta. Tovarišica Ivanka 
je nekaj čebljala o stalaktitih in stalagnitih, o tisočletnem delu neutrudne vode in o 
podobnih stvareh, vendar jo v glavnem ni nihče poslušal, (st. 63) 

Iz navedka je vidno, da so »lepote« in odnos učiteljice do njih ironizirani, s 
tem ko je v eni povedi združeno zelo raznorodno besedno gradivo (čebljati, kapniki, 
tisočletno delo, nihče ni poslušal). Ironija se odraža tudi v predstavitvi »inter-
nacionalcev« Fikreta in Muja (člana Sarajevske mafije), ki sta oropala banko, a se 
na koncu uspešnega ropa pustila ujeti skupini najstnikov, ki sama sebe poimenuje 
Trnovska mafija. Že ta ironična distanca kaže na to, da dogodivščina ne more biti 
osrednja situacija besedila, ker je bralec nikakor ne more razumeti kot povsem 
stvarne, prepričljive, »zaresne«. 

Vsa obravnavana dela so potemtakem predvsem svojevrsten literarni portret, 
ki nastaja iz drobnih podob vsakdana tako mlajših kot starejših najstnikov. Avtor 
praviloma ne zapada v moraliziranje, pač pa oblikuje literarni prostor in osebe tako, 
da lahko mladi bralec zlahka potegne vzporednice med njimi in sabo. Vzpostav-
ljanje zvez med bralcem in besedilom pa je bil morebiti tudi glavni avtorjev namen. 

2.6 Po sklopu najstniških besedil se Zupan vrne v okvir pravljice; Tolovajevo 
leto je besedilo, ki nima več nič skupnega z mladostniškim raziskovanjem in dogo-
divščinami, pa tudi ne z uporom zoper pravila lepega vedenja in spodobnost, ki 
karakterizira Pukca Smukca in Drekca Pekca ter njune prijatelje. Temo Tolo-
vajevega leta označuje že Janežičeva naslovna ilustracija: deklica s sabljo, ki je večja 
od nje, ustrahuje bradatega tolovaja. Iz besedila bralec izve, da je na ilustraciji 
prikazan osrednji dogajalni preobrat, tj. razkritje in spreobrnjenje tolovaja Caja. 
Vsebina besedila kaže na tesne zveze s pravljico: nekoč je bilo kraljestvo, ki mu je 
dolga leta vladal dobri kralj Rrasnobrad. Po kraljevi smrti prestol zasede njegov 



ostareli sin Lepobrk. Ta napove vojno sosedom, zato kraljestvo obuboža: denar 
rjavi, ker med zlato in srebro mešajo železo, inflacija ljudem pobira zaslužek, 
pojavijo se tolovaji. Zupan po prikazu nesreč, ki so po kraljevi krivdi zadele ljudi, 
dogajalni prostor zoži: pripoved se preseli v majhno vas, ki jo strahuje tolovaj Lojze. 
Razbojnik ropa vaščane, vendar pa se ga nihče ne upa lotiti. Že na začetku se v 
pripoved o tolovaju in vaščanih vključi deklica Maja: z očetom Močnikom gre na 
sestanek glavarstva, kmalu zatem pa ji Lojze odnese bela zajčka, in Maja se odloči, 
da ju gre iskat v gozd, v Lojzetovo bivališče. Pripovedovalec drobno deklico sooči 
z divjim tolovajem, vendar to stori tako, da se podobi otroka in tolovaja prekrijeta 
in skorajda izenačita. Tolovaj se deklici izpove: njegovega tolovajstva je kriv hudob-
ni kralj, ker ga je izgnal z dvora. Zajčka je ukradel, ker je osamljen, in sploh ni 
pravi tolovaj. V tej razbojnikovi samoizpovedi najde Zupan priložnost za vključitev 
ironije: tolovaj Lojze Caj je politični tolovaj, torej žrtev, ki mu ropanje ni v veselje. 
Pripoved bralcu postopoma razkriva pravo podobo male vasi. Vlada ji župan Go-
molj, ki je tolovaja podkupil, da ga ne bo napadel, vaščani so strahopetni (nihče se 
ne pridruži Majinemu očeti Močniku, ko gre po hčerko v gozd). Edini pozitivni lik 
je deklica: ta namreč ponudi Lojzetu službo politolovaja, napol hudobnega razboj-
nika, ki bo do konkurence (tolovajev) hud, do vaščanov pa dober. Nad dekličino 
zamislijo se navduši tudi oče: z Lojzetom se spoprijateljita in sestavita načrt, kako 
zrušiti župana Gomolja. Načrt se posreči: župan postane Močnik, podpira pa ga 
politolovaj Lojze Caj, bivši dvorni uradnik. Na tem mestu bi se pravljica lahko 
končala, vendar pa gre Zupan v svojem portretiranju značajev še dlje: politolovaj 
se želi preimenovati (Maja mu da ime poliCaj). Oblasti, gomoljevščine, se navzame 
tudi Majin oče, ki mu lastni priimek Močnik nenadoma ni več všeč (želi biti Moč). 
Maja opazuje, kako oblast spridi človeka, saj se napuh in pohlep lotevata celo 
njenih staršev, ki se bi vsak čas pogomoljila. Zoper oblastništvo poliCaja in lastnega 
očeta deklica predlaga, da si vaščani izmislijo pravila. Zdaj ne more biti več dvoma, 
d a j e Zupan s svojo pravljico (oz .pravljično parodijo, kot je delo označeno v spremni 
besedi), želel prikazati vso absurdnost in nesmiselnost oblasti ter podkupljivost in 
častihlepje, ki sta njeni posledici. Odrasli so nosilci oblastnosti — Zupan jih ozna-
čuje že s posebej izbranimi imeni. Tako prizanesljivo smeši kraljevsko imenitnost v 
ironičnem opisu rojstev in imen prestolonaslednikov (kralj Kodrozlat ima sina 
Krasnobrada, ki dobi sina Lepobrka, ta sina Bradoslava, ta sina Brkoslava), zlasti 
povedna pa so imena odraslih v mali vasici: Majin revni oče je Močnik, gospo-
dovalni in prevarantski župan pa Gomolj. Oblastniško izkrivljenost lahko premaga 
le otroški pogum in čistost srca ter dogovorjena pravila, po katerih deluje skupnost 
— prav s tem, ko Zupan vladarsko samovšečnost karikira s podobo otroka, ponavlja 
in inovativno dograjuje andersenovski pravljični vzorec, splošno znan predvsem iz 
besedila Cesarjeva nova oblačila. To pa pomeni, da je v tem delu prevladujoča 
parabolična pravljična perspektiva, ko jo dopolnjuje družbenoktirična satiričnost 
na račun oblasti in človeških značajev. 

2.7 V zbirki Čebelica je izšla še zbirka krajših besedil Zobek na dopustu (1995); 
v njej je pisatelj zbral štiri vsakdanje družinske »portrete«, stvarne situacije, v katere 
so postavljeni otrok in njegovi sorodniki. Od realistične snovi, ki je podlaga tem 
kratkim zgodbam, odstopa le Vetrov brat, tj. dialog med Majo in potepuhom Ve-
trom. S to knjižico se Zupan vrne v okvir humorne resničnostne mladinske proze, 
torej k vzorcu, ki g a j e najbolj prepričljivo in inovativno razvil v ciklu o Tri(je) (...). 



2.8 Na koncu niza besedil, ki so izšla v letih od 1991 do 1997, je daljše delo 
Leteči mački5. A. Debeljak v spremni besedi besedilo označuje kot roman, kar je 
glede na obseg in razčlenjenost dogajanja utemeljeno. Vprašanje pa je, ali je ta 
Zupanov roman sploh še mladinska književnost ali pa je bližje nemladinskim roma-
nom o odraščanju in iskanju identitete, ki jih sprejemajo bralci na koncu pubertete, 
tj. tik pred popolnim prehodom v branje nemladinske književnosti. Glede na mož-
nosti identifikacije, kij ih ponujajo osebe romana, so Leteči mački vsekakor že izven 
okvira »najstniške literature«: glavne osebe so študentje, ki iščejo svoje mesto v 
družbenem okolju (zaposlitve, ljubezenski stiki, spolnost, denar, uveljavitev). Avtor 
spremne besede delo povezuje s tradicijo mladostniške literature (npr. s Seliš-
karjevo Bratovščino Sinjega galeba, saj piše o žlahtn(i) tradicij(i) mladostniškega 
smisla za skupnost v umetniških podobah). Očitno pa je, da se Zupanov roman od 
omenjene mladinske literature vendarle v marsičem razlikuje. Gre po eni strani za 
nenavadno snov romana (npr. prve »poslovne« in erotične izkušnje), pa tudi za 
opazno ironijo v prikazovanju glavnih oseb in nekaterih značilnih »originalov«. 
Kljub tem prvinam, ki roman opazno oddaljujejo od sorodnih razvojnih mladinskih 
del, je Leteče mačke možno povezovati s pojmom mladinska literatura v ožjem 
pomenu besede — prikazuje namreč sklepno fazo človekovega odraščanja, možnost 
in način njegove dokončne integracije v skupnost, hkrati pa konflikte in nasprotja, 
ki ta proces spremljajo. Doraščanje in iskanje mesta v skupnosti sta upovedeni v 
nizu dogodkov, dogodivščin, v katere so postavljene literarne osebe in ki jih je 
mogoče razporediti v nekaj temeljnih motivnih sklopov. Vendar pa bi bilo napak, 
če bi kdo v tej »nanizanki« dogodivščin videl le nepovezano zaporedje »podob 
mladostniškega vsakdana«. Zupanov roman namreč ne ostaja le na ravni »nani-
zanke«, pač pa zaporedje nadgrajuje tematski lok, ki ga nakazujeta začetni in 
končni dogodek. Prav z razvojem od začetka do konca romana je bralcu ponujen 
identifikacijski okvir, v katerem lahko prepozna svojo lastno situacijo in k i je osnova 
za določanje besedilnih značilnosti mladostniške literature. Kako je torej zgrajena 
Zupanova zgodba o končni postaji mladosti? Roman uokvirjata dva dogodka, oba 
tesno povezana s temo romana, tj s posameznikovim prehodom v odraslost. Na 
samem začetku se Nejc in Borut pogovarjata o morebitni Matejevi osvojitvi Vanje: 

»Kaj misliš, da jo je nabrisal?« je vprašal Borut. V njegovem glasu sta bili pomešani 
radovednost in zavist, (st. 5) 

Oba pojma, radovednost in zavist, sta ustrezni tematski besedi za razumevanje 
zgodbe romana; povezani sta z vsemi osrednjimi možnostmi posameznikovega 
samouveljavljanja v družbi. Začetek romana, ki razpre omenjeno problemsko izho-
dišče, je povezan s potjo in potovanjem: Borut in Nejc hodita po poti po grajskem 
griču, hkrati pa razmišljata o potovanju okoli sveta. Samospraševanje in zastavljanje 
»najpomembnejših« vprašanj, kar je pot do oblikovanja lastne identitete, se razkri-
vajo tudi iz njunega razmišljanja o kratkosti človeškega življenja in o majhnosti 
»naše žemljice«. Nejc in Borut, ob njima pa tudi drugi junaki (med vrstniki kot 
nekakšen vodja izstopa zlasti Jaka Podgoršek, po filmskem junaku imenovani 
Jekyll), so torej »na začetku«. Toda kakšen je konec poti in popotovanja? Če se 
roman začne enovito in enosmerno, se konča izrazito večsmerno. To pomeni, da se 
je proces odraščanja za junake končal na razpotju, na katerem sleherni izmed njih 
najde svojo smer vstopa v družbo. Najbolj tragično se proces konča za Nejca — umre 

5 Besedilo je 1. 1997 prejelo Levstikovo nagrado. 



kot nedolžna žrtev prometne nesreče. Borut se zato na potovanje odpravi s kolo-
vodjem Jekyllom, ki mora bežati pred policijo. Sklepni prizor romana je torej neke 
vrste vrnitev na začetek: Borut se odpravi k Vesni, k dekletu, o katerem sta se pred 
»prehodom« v odraslost pogovarjala z Nejcem. Tudi Borutovo potovanje sploh ni 
več »sanjsko« potovanje k dogodivščinam, pač pa potovanje, na katerem bo iskal 
»izgubljene ljubezni« — odhod namreč pomeni konec njune ljubezni. Vanja ga skuša 
prepričati, da potovanje brez Nejca nima smisla, vendar si Borut ne premisli. V 
dejstvu, da se Borut odloči za nesmiselno potovanje brez Nejca, je videti očiten 
premik v doživljanju potovanja. Zdaj to ne bo več »dogodivščina«, pač pa pobeg, 
nujnost, ki z junaštvom nima več nobene prave zveze. Junaki torej zapuščajo varno 
zavetje druščine in mladostniških »preizkušenj«: pot iz tega »izgubljenega časa« je 
bodisi smrt (Nejc) bodisi beg pred represijo (Jekyll) bodisi »umiritev in ustalitev« 
(Matejeva poroka z Miro). Med začetkom (radovednost in zavist) in koncem {smrt, 
pobeg, ustalitev) je nanizana cela pahljača dogodkov, ki jih doživljajo leteči mački. 
Kaj pravzaprav pomeni ta nenavadna besedna zveza? Oznaka leteči mački, s katero 
je poimenovana študentska druščina, je povezana z Jekyllovim mačkom: Jekyll je 
svojega mačka metal skozi okno iz drugega nadstropja, maček pa je preživel, ker 
je vedno pristal na nogah. »Pristati na nogah« je oznaka, ki primerno označuje tudi 
premetenost in iznajdljivost druščine. Njeni člani se v vsakih, na videz še tako 
nemogočih okoliščinah vedno »ujamejo« — naj bo to v odnosu do žensk, drugih 
druščin, odraslih ali policije. Šele na koncu romana, neposredno po Nejčevi nesreči, 
je oznaka leteči mački v Marjaninih besedah prvič problematizirana: 

»Vi niste leteči mački«, je hlipaje ponovila, »ki se vedno ujamejo na noge. Samo 
ljudje ste, ranljivi kot vsi drugi.« (st. 261) 

Preobrazba letečih mačkov v ljudi poteka preko treh motivnih sklopov, ki so 
oblikovani kot izrazite podobe oziroma situacije; to so žur/zabava, seks in posel. 
Žur/zabavo prikazuje pripovedovalec v več poglavjih (Izlet, Zur, Piknik)-, te podobe 
spremljajo pijača, cigarete in mladostna razposajenost ter avtomobili. Motivom 
mladostniških zabav se pridružujejo prve izkušnje s spolnostjo. V njih so leteči mački 
prikazani bodisi kot tisti, ki v celoti obvladujejo partnerice (tako je na primer v 
Nejčevem in Borutovem lovu za srednješolkami, ki poteka na podlagi izmišljenega 
natečaja za Anteno) bodisi kot po sili odrasli. V tem samoprenarejanju so komični: 
med temi podobami še posebej izstopa Jekyllova izkušnja z Dalmatinko Tonko, ki 
se v pohoti polasti tudi Jekyllovih prijateljev, ona pa se jim »oddolži« s spolno 
boleznijo. Jekyll je že na prvem srečanju prikazan kot gospodovalen, »možat«, godi 
mu Tonkina ustrežljivost, čeprav njegova neizkušenost še razkriva mladostniško 
nerodnost (neuspeli poskusi odpenjanja modrčka). Tudi posel/delo je v romanu 
svojevrstna »dogodivščina«: v bistvu sploh ne gre za resno delo, pač pa za smešno 
zaslužkarstvo (npr. prodajanje knjig v poglavju Pozor pred bukloprodajalci) oziroma 
prevarantstvo/hazarderstvo (Jekyllovi podvigi na bencinski črpalki, priigrane in 
izgubljene devize v vrbski in beneški igralnici). Vse tri motivne sklope je mogoče 
zlahka povezati s pojmom radovednost: junake zanimajo skrivnosti spolnosti, oma-
me in denarja. Očitno je tudi, da Zupan v prikazih uspehov in neuspehov dorašča-
jočih junakov ne ostaja le v okvirih podob slovenskih mest, tj. zaselkov Ljubljane, 
Maribora, Pirana, pač pa domačijskost prerašča s tem, ko junake postavlja v tuje 
okolje, na primer v blišč in pozlato igralnice na Lidu. Tu ljubljanski mladostniki 
srečajo Marcella Mastroiannija, ki ob ostali noblesi (uniformirani vratar v rdeči 
obleki z zlatimi gumbi) deluje kot pravo nasprotje obubožani druščini lovcev na 



srečo. Kljub vsem srečnim in nesrečnim pripetljajem vse motive povezuje skupna 
idejna plast, in sicer pripadnost skupini/skupnosti. Ta ideja se najbolj očitno odrazi 
v prizoru spopada med letečimi mački in sibirsko bando, ki jo vodi Oto Sibirski; ta 
vsebinski del je avtorju spremne besede celo osrednji dogodek. Spopad ne pomeni 
zgolj dokaza fizične premoči, pač pa je tudi znamenje prestiža: biti močnejši je 
temelj, na katerem se gradi celotna vrednostna lestvica, ki povezuje skupino. Prav 
s tem se povezuje tudi druga tematska beseda z začetka romana - zavist. Zavist je 
v tem smislu mogoče razložiti kot zavist zaradi moči, prevlade — gre za motivacijo, 
ki junake žene tudi v tekmovalnost na področju spolnosti in denarja. Pretep, ki se 
konča s porazom letečih mačkov (Dvoboj pri Malem grabnu), torej ne povzroči le 
fizične bolečine, pač pa je predvsem udarec samozavesti in samovšečnosti posam-
eznika in skupine v celoti. Zato mora vodja (Jekyll) sam, in hkrati v imenu skupine, 
obračunati z nasprotnikom, kar se lahko zgodi le kot spopad dveh enakovrednih 
nasprotnikov. Vendar pa Zupan zgolj zavist (ki bi kot taka tematiko romana seveda 
precej zamejila) preseže s tem, ko ob njo postavi solidarnost kot protiutež zavisti. 
Solidarnosti v njegovem delu ni le med člani iste skupine (dokaz solidarnosti je na 
primer skupno zbiranje denarja za ta ali oni »poslovni« podvig), pač pa povezuje 
celo vodji sprtih nasprotnih skupin: Jekyllu namreč na pomoč v spopadu s policijo 
priskoči sam Oto Sibirski. Roman ima tudi nekaj zanimivih slogovnih značilnosti. 
Taka izrazita oblikovna prvina je kontrastiranje, opazna zlasti v ironičnem povezo-
vanju emotivnega in banalnega ter v naslovih poglavij. Primer prvega prijema je 
viden že na začetku romana: ob pogovoru med Nejcem in Borutom o spolnosti so 
opisi narave in mesta (npr.: »babe padajo samo na postavco in faco«, »jo ima vsaka 
med nogami«: »senca mogočnih stoletnih kostanjev«, »puste potke«, »kulise noči 
spečega mesta«, »v reki se je ogledovala luna«, »popoln mir in tišina«). Nasprotje 
se v Letečih mačkih kaže tudi med naslovi in vsebino poglavij. Naslov in vsebina 
poglavja sta v nekakšnem ironičnem dvogovoru: poglavje z naslovom V zraku je 
ljubezen, ki vzbuja asociacijo sentimentalne podobe zaljubljencev, je v resnici prikaz 
»plačila za nezvestobo«: oče se potem, ko ga Matej zasači z ljubico, odkupi tako, 
da mu da denar; poglavje Delo za določen čas govori o Jekyllovem prevarantstvu 
na črpalki in o obiskih igralnice, Lovci na srečo je prikaz popolnega poloma igral-
niškega zaslužkarstva ipd. Tem slogovnim posebnostim se pridružujejo še izraziti 
slengizmi in nižje pogovorne besede in zveze (nabrisati,spolno občevati', fehtar,moški 
z veliko spolno slo', na faco se mu limajo, stari ,oče', umiriti hormone .pomiriti se', 
žurka, dobiti cekin .dobiti plačilo'; v tri riti, pezde, usrati, jebec) ter ironična kontek-
stualizacija stalnih besednih zvez (npr. Zrno na zrno pogača, kamen na kamen 
palača. — Poglavje Lovci na srečo, v katerem se delovni mladeniči odpravijo po 
zaslužek v beneško igralnico.). V čem se to besedilo še povezuje z ostalimi Zupa-
novimi deli? Tako kot za Tri(je)... in Trnovsko mafijo sta tudi za Leteče mačke 
značilni posebna perspektiva in razpoloženjskost. Pripovedovalec tudi v tem ro-
manu privzema zbliževalno resničnostno perspektivo osrednjih junakov, in sicer 
njihovo vrednotenje dogodkov, njihove pomembnosti ter pravilnosti ravnanja te ali 
one osebe. Pripovedovalec včasih svoje enačenje z osebami tudi neposredno raz-
krije, tako na primer v uporabi splošnega osebka v komentarju: 

Takšna velika cestna križišča so kot hiše brez oken in vrat, zato jih po celem svetu 
s pridom uporabljajo brezdomci in vandrovci vseh vrst za začasna domovanja, ker 
imajo vsaj streho nad glavo. Komfort je znan, pač takšen, kakršnega siprineseš s seboj, 
zato so verjetno tudi ležali po tleh stari kartoni, (st. 186) 



Razpoloženjskost, ki v romanu prevladuje, je mogoče določiti z oznakama 
radoživost in lahkotnost. Tudi nesreče so opisane tako, kot da pravzaprav ne gre 
za nesreče, ampak le za še en dogodek, ki popestri vsakdan skupine. Tako Jarotov 
skok v preplitvo vodo, zaradi katerega si močno poškoduje obraz, v kontekstu 
poletnih dogodivščin nikakor ne pokvari razpoloženja: čeprav se »groteskni prizor« 
spremeni v »grozljivko« (raztrganine, zlomljen nos, kri), se že v naslednjem po-
glavju poškodovanec spremeni v smešno podobo (ovit je v bele obveze, tako da »se 
blešči«, zaradi šivov se ne more smejati). Obešenjaški humor, ki ga razkrivajo 
tovrstna kontrastiranja, je opazen tudi v opisu nekaterih nenavadnih likov (npr. 
specialista za venerične bolezni dr. Vuzenika, h kateremu se zaradi okužbe z gono-
rejo: kakor hrček gloda žemljico s salamo in se smeji kot hudoben škrat) ali v 
komični Jekyllovi samopredstavitvi (bil naj bi izdelovalec krst po meri in za popust). 
Roman Leteči mački je torej pripoved o nenavadnosti, nevsakdanjosti, drugačnosti 
— maček, ki ga vidita srednješolki v Jekyllovem stanovanju, je po njegovih zago-
tovilih redek leteči maček iz Kitajske. Poanta je skrita v možnosti povezovanja 
oznake mačka in glavnih književnih oseb: tako kot maček so tudi mladostniki 
»navadni« — le lastna volja/aktivnost jih naredi nenavadne. Hkrati je roman tudi 
simbolična zgodba o poti/potovanju, ki je potovanje od - in potovanje k - ; povedno 
je, da se pot ali s potjo povezani pojem pojavi v kar štirih naslovih od štirinajstih. 
Tretja raven romana je raven upovedovanja - preko opozarjanja na tehniko pisa-
nja, kar pisatelj dosega zlasti s prvinami ironije, se kaže, kako je besedilna stvarnost 
kljub mimetičnosti pravzaprav predvsem fikcija — pripoved, v kateri nič več ne more 
biti »čisto zares«, nič več ni pomembno ali celo usodno, saj je bilo v sodobnem 
času, kot pravi A. Debeljak, »malodane že vse, kar mislimo in delamo, že prej 
prikazano na grandioznih ekranih«. Kljub temu pa kot vrednota ostaja, če nič 
drugega, sama besedilnost Zupanovega romana: njegovo dovršeno označevanje 
likov in situacij, njegov humor in neposrednost. Vse to — brez kakršnih koli »re-
ceptov za socializacijo«, morebiti prej obratno, s problematizacijo ene same poti -
ostaja polje, v katerega se lahko vpiše bralec kot individualnost v dialogu z Zupa-
novim romanom. 

3 Povzetek 

Mladinsko prozo Dima Zupana tvorijo trije sklopi besedil. Najobsežnejši sklop 
so literarni portreti mladostnikov oz. najstnikov, v katerih je poleg resničnostnih 
motivov opazna tudi kombinacija različnih perspektiv. Najpogostejša je zbliževalna 
resničnostna perspektiva, v kateri pripovedovalec komično upodablja vsakdan 
mlajših in starejših najstnikov (predvsem v sklopu pripovedi Tri(je)...). Ker na ravni 
teme otroštvo predstavlja pozitivno opozicijo odraslosti, se tej perspektivi pridru-
žujeta še perspektiva oporekanja in perspektiva čudenja, medtem ko so ostale 
perspektive redkejše. Avtor se izogiba slehernemu moraliziranju; besedilna stvar-
nost, osebe in motivi so oblikovani tako, da lahko mladi bralec zlahka potegne 
vzporednice med njimi in sabo. Iz identifikacijskih mehanizmov izhaja tudi izrazita 
dvogovornost med pripovedovalcem in naslovnikom. V ta sklop sodi tudi zbirka 
Zobek na dopustu. V drugi sklop je mogoče uvrstiti pravljično besedilo Tolovajevo 
leto, v katerem Zupan značilno pravljično motiviko in perspektivo po andersenov-
skem pravljičnem vzorcu nadgrajuje s satiričnim prikazom družbe, oblasti in člo-



veških značajev. V tretji sklop je mogoče uvrstiti roman Leteči mački: besedilo je 
že izven okvira »najstniške literature«, glavne osebe so študentje, ki iščejo svoje 
mesto v družbenem okolju. Roman sodi na sam rob mladinske literature, prikazuje 
namreč končno stopnjo prehoda iz pubertete v odraslost. Ta prehod se ,letečim 
mačkom', tj. literarnim osebam, ki se znajdejo v vsaki situaciji, kaže v raznolikih 
možnostih (smrt, pobeg, ustalitev) ter tipičnih motivih (žur/zabava, seks in posel), 
ki razkrivajo temeljno lastnost literarnih oseb: radovednost; tej lastnosti se pridru-
žujeta tudi pripadnost skupini in zavist. Roman zbližuje z ostalimi besedili pred-
vsem resničnostna zbliževalna perspektiva ter emotivnost, tj. radoživost in lahkot-
nost. Leteči mački so zgodba o nenavadnosti, o potovanju in o upovedovanju - ne 
vzpostavljajo le dialoga z mlajšim naslovnikom, pač pa tudi z besedilnimi in slo-
govnimi vzorci. 

Summary 
VARIETY OF PERSPECTIVES AND THEMES: REALITY BETVVEEN 

SURPRISE AND OPPOSITION 

Eight literary works in prose, this interpretation presents, vvritten by a modern Slovene 
writer Dim Zupan are already various on the level of age expansion of their characters. 
From one literary text to another particular thematic elements (presentation of every-day 
life) change and supplement, but perspective (the world in the eyes of a growing-up child/ 
adolescent) and the main theme (the positiveness of childhood/adolescence) in Zupan's opus 
remain permanent. 

Prevod/Translated by: Bojana Panevski 



D a r j a M a z i - L e s k o v a r 
Maribor 

MORALNOVZGOJNA FUNKCIJA V AMERIŠKI 
MLADINSKI PROZI 19. STOLETJA 

Uvod 

Ameriška mladinska proza je s svojo etično funkcijo vseskozi nagovarjala 
mladega bralca, vendar pa je bil pomen moralnovzgojnih elementov v posameznih 
obdobjih njene zgodovine različen. Tudi v teku 19. stoletja se je vloga etične razsež-
nosti proznega ustvarjanja spreminjala: zaznamovali sojo predvsem različni pogledi 
na besedno umetnost in na njeno družbeno vlogo ter na mladega bralca in na 
njegovo mesto v družbi. Kljub vsej raznolikosti pa moralna in vzgojna vprašanja v 
ameriški mladinski prozi 19. stoletja niso bila nikoli zanemarjena — še več, v neka-
terih razdobjih so bila izrazito poudarjena. Ves čas so tako nesporno vplivala na 
bralčeva vrednostna razmerja in s tem soustvarjala podobo mladega Američana — 
bolj ali manj v skladu z družbenimi pričakovanji. Slednja so se v teku stoletja 
spreminjala, saj je ameriška družba v 19. stoletju preživljala mnoge korenite in 
daljnosežne spremembe. 

Dežela, ki se je po zmagi nad Anglijo (1815) dokončno otresla svojih prejšnjih 
gospodarjev, je po mnogih notranjih pretresih in državljanski vojni (1865) stopila v 
obdobje hitrega razcveta — širitve na zahod in industrializacije. Če je v začetku 
stoletja še gradila svojo identiteto predvsem na puritanizmu, jo je kaj kmalu pričela 
opirati na nove ideale, ki naj bi oblikovali ameriško narodno zavest. V teh priza-
devanjih je izstopala književnost, saj so novi, izključno ameriški simboli posredno 
ali neposredno rasli predvsem iz literarnega snovanja. Mogoče se zdi komaj ver-
jetno, vendar so prve narodne junake oblikovala zlasti tista dela, ki jih danes 
uvrščamo v mladinsko prozo. Ameriška družba ni zaman posvečala posebne pozor-
nosti pisanju za mladino! 

V skladu s svojo poudarjeno družbeno vlogo je mladinska proza do konca 40. 
let prejšnjega stoletja še nadalje predstavljala družbeno sprejete ideale in vzorce 
vedenja ter ravnanja kot edino sprejemljive za posameznika in skupnost. Velika 
večina ustvarjalcev je nedvoumno podpirala splošna družbena prizadevanja; v drugi 
polovici stoletja pa zasledimo nova, pogosto nasprotujoča si gledanja na posa-
meznika, književnost in družbo kot celoto. 

Uresničevanje družbenih moralnovzgojnih ciljev bi bilo sicer s stališča razvid-
nosti etičnih vrednot in moralnih norm še vedno razmeroma lahko, ker je bila 
družba dovolj enovita, da je bila njena moralno-etična naravnanost povsem jasna, 



v e n d a r p a se v m a r s i č e m s p r e m e n i p o j m o v a n j e bistva m l a d i n s k e kn j iževnos t i in 
n j e n e vloge. Mlad inska p roza si n e p r izadeva več, da bi v v sakem p r i m e r u zago-
var ja la d r u ž b e n e v r e d n o t e in v sk ladu z n j imi zas tavl jene cilje, i s točasno p a e t i čna 
r a z s e ž n o s t ko t t aka p r e n e h a bit i n a j b o l j p o u d a r j e n a ses tav ina l i t e r a r n e g a de la . 
P r e p o u d a r j a n j e vzgo jno -poučne funkc i j e se p r i čne umika t i p r i z a d e v a n j u za več jo 
u r a v n o t e ž e n o s t vsaj spoznavne in e t ične k o m p o n e n t e , če že n e tud i e s t e t ske raz-
sežnos t i mlad insk ih p rozn ih del . 

Mladinska proza od 1800 do 1865 

V začetku 19. stoletja so družbeno priznane etične vrednote in moralne norme 
slonele predvsem na puritanski doktrini. Čeprav so prozni ustvarjalci nadaljevali 
tradicijo 18. stoletja in so zatorej izhajali iz prepričanja, da so mladi bralci nepopol-
na in z grehom zaznamovana bitja, pa so zagovarjali stališče, da s primerno vzgojo 
lahko odrastejo v odgovorne osebe. Kljub povsem nedvoumnim moralnovzgojnim 
ciljem med pisci mladinske proze zasledimo dve struji, od katerih vsaka na svoj 
način poskuša uresničevati smotre, ki jih je književnosti zaupala mlada ameriška 
družba. Prva smer, ki je združevala zlasti starejše avtorje, je zagovarja vzgojne 
pristope, ki jih razkriva že mladinska proza 18. stoletja; druga, ki so jo oblikovali 
mlajši pisatelji, pa se opira zlasti na metode rousseaujevskega modela vzgoje. 

Starejši avtorji v svojih zgodbah, kjer iz celote diha izrazit moralnovzgojni 
redukcionizem, podajajo idealne vzore ali pa prikazujejo običajne otroke, ki se 
zaradi pravilne vzgoje oklenejo moralno neoporečnih in družbeno sprejemljivih 
vedenjskih vzorcev. Idealni otroci niso le vzori svojim vrstnikom, pogosto moralno 
dvigajo tudi odrasle ali jih celo spreobračajo. Pisateljica Martha Mary Sherwood 
(1775-1851) na primer v delu Little Henry and his Bearer (1814) prikaže dečka 
Henryja, ki ga starši zanemarjajo, tako da spozna pravo vero šele s pomočjo male 
prijateljice — a preden umre, še sam spreobrne odraslega služabnika. 

V delih, kjer se ne pojavljajo izjemni otroci, pa večji del moralne vzgoje temelji 
na razkrinkavanju krivde in vzbujanju kesanja. Pisci so poskušali pokazati na 
pogubne posledice moralno nesprejemljivega ali družbeno neprimernega ravnanja, 
pri čemer so se posluževali tudi prizorov, ki naj bi vzbujali strah ali celo grozo. Če 
se povrnemo k najbolj uspešni pisateljici te struje, k že zgoraj omenjeni M.M. 
Shervvood, ter si v luči moralnovzgojnih elementov pogledamo njeno najbolj znano 
delo The History ofthe Fairchild Family (1818,1842,1847), opazimo, da se otroci iz 
družine Fairchild občasno resneje pregrešijo — sem ter tja se zlažejo ali kaj ukradejo 
— sicer pa se vedejo kot večina otrok njihove starosti. Včasih jih celo starši sami 
preizkušajo, da bi ugotovili, če se znajo premagati. Vedno, ko ravnajo napak, so 
kaznovani. Nekoč so se prepirali in starši so jih peljali gledat obešenca, ki je ubil 
svojega brata. Tako naj bi spoznali, kaj se lahko pripeti, če bi še nadaljevali z 
nesoglasji. Pomenljivo je, da so pripovedi o družini Fairchild, kljub tolikšni strogosti 
v besedah in dejanjih, doživljale številne ponatise celo sredi druge polovice 19. 
stoletja. 

Mlajši pisci mladinske proze so večinoma sprejemali nove vzgojne principe, ki 
so izhajali iz povsem drugačnega videnja otroka, zaradi česar so se vedno bolj 
oddaljevali od dotedanjega pojmovanja vzgoje. Sklicevali so se predvsem na otroko-
vo razumnost in njihovo doseganje moralnovzgojnih ciljev je temeljilo zlasti na 



pozitivni spodbudi. Mladi bralci naj bi se s pomočjo zgleda ter primernega pouče-
vanja naučili obvladovati svoj značaj ter ravnati v skladu s trezno presojo. Pisci so 
se poskušali osredotočiti na otrokovo doživljanje sveta in na njegovo vedenje, ki 
naj bi sčasoma postalo odgovorno in zavestno disciplinirano. Pa ne zato, ker bi se 
bal posledic, temveč zato, ker je doumel, da ga starši in učitelji vzgajajo v njegovo 
dobro. Ve, da mu odrasli pomagajo, saj ga opozarjajo na vzročne povezave med 
ravnanjem in posledicami; razen tega pa spoznava, da mu raje razlagajo kot pa da 
ga kaznujejo. In kadar pogreši, se iz posledic in iz neutrudnega pojasnjevanja nauči, 
kako naj bi ravnal v bodoče. 

Avtorji so si prizadevali, da bi v svojih deli podali čimveč pozitivnih vzorov. 
Enega izmed prvih je oblikoval Parson Weems z delom Life ofGeorge Washington; 
With Curious Anecdotes, Equally Honorable to Himself and Exemplaiy to his Young 
Countrymen (1806), kasneje izdano tudi pod krajšim naslovom The Life ofWashing-
ton the Great. Že iz naslova lahko razberemo, da je pisec želel predstaviti prvega 
ameriškega predsednika kot pravega vzornika. To mu je tudi uspelo, saj je dokaj 
nadroben opis Washingtonovih mladih dni pospremil s številnimi prigodami, ki so 
junaka pokazale kot izredno osebnost. Generacije mladih Američanov so ga obču-
dovale, ko je kot deček priznal, da je iz čistega domoljubja posekal očetovo najbolj-
šo češnjo le zato, ker se je imenovala »angleška češnja.« Ker je svojo izpoved 
podkrepil s slavnim stavkom: »Ne morem se zlagati!,« mu je oče odpustil in ga za 
povzročeno škodo ni kaznoval. Tako je delo s svojimi moralnovzgojnimi sestavinami 
oblikovalo bralce vseh starosti (tudi starše), čeprav je vzgojnost zaradi narave 
biografije dobila povsem nove razsežnosti. Razen tega Weems ni prikazal le eno 
izmed največjih osebnosti ameriške zgodovine kot preprostega otroka, ki je s 
plemenitim in neustrašnim premagovanjem težav rasel v pobožnosti, dobroti in 
modrosti, temveč je govoril tudi o ameriški resničnosti, o zgodovini in dogodkih, ki 
so bili stari komaj eno generacijo. S tem je v mladinski prozi položil temelje, na 
katerem so gradili številni kasnejši pisci, ki so vzgajala v duhu narodne zavednosti 
in lojalnosti. Washingtonova biografija je kot prvi poskus ustvarjanja »ameriške 
legende« močno vplivala na oblikovanje odnosa do moralnih vrednot in na krepitev 
narodne zavednosti, saj je v dveh letih doživela kar 7 ponatisov, kasneje pa se je 
uvrstila med priljubljena osnovnošolska branja. 

Pomen etične funkcije mladinske književnosti sta poudarjali tudi American 
Sunday School Union in American Tract Society. Obe zvezi sta med drugim spod-
bujali pisce, naj bi objavljali dela, ki bi oblikovala mladino v pravoverne in moralno 
vzorne državljane. Izdali sta vrsto verskovzgojnih publikacij, v katerih sta v obliki 
zgodbic (tracts) opozarjali na spoštovanje zapovedi in predpisov, kot na primer na 
pomen dobrodelnosti in usmiljenja do revnih in pomoči potrebnih ali na spošto-
vanje nedelje. V njunih besedilih je vsakemu prestopku sledila kazen: otrok, ki 
krade jabolka, neizogibno pade z drevesa in se pri tem poškoduje. Nedvoumno sta 
posvarili tudi pred razvadami, ki so se razpasle med odraslimi. V ta namen je zveza 
American Sunday School Union izdala večje število del, ki so nagovarjala mlade, 
naj se povsem odpovejo pitju alkoholnih pijač. Med prvimi je izšla pripoved The 
Glass ofWhiskey, a temperance bookfrom the American Sunday School Union (1825), 
v kateri izdajatelj v obliki nagovora mlademu bralcu razlaga, zakaj vsakršen poskus 
pitja in celo okušanja alkohola vodi v neizogibno pogubo. 

Med avtorji, ki so pisali v skladu s priporočili obeh zvez izstopata Samuel 
Griswold Goodrich (1793-1860), in Jacob Abbot (1803-1879). V njunih delih sreča-



mo mlade junake različnih starosti. Moralnovzgojna funkcija njunih pripovedi 
temelji na predpostavki, da je otrok radoveden in razumen, zaradi česar lahko 
dosežemo, da doume, kaj od njega pričakujemo. Tako na primer Abbotov petletni 
Rollo najprej sitnari, ker se ne sme igrati, dokler ne opravi svojih dolžnosti, a po 
materinem mirnem in odločnem opozorilu sprevidi, da mora ubogati: obžaluje 
svojo neučakanost in dokonča nalogo. 

V delih, kjer pa pisca predstavita starejše otroke, srečamo nove etične raz-
sežnosti, vloga moralnovzgojnih elementov v celoti pa se zmanjša. Zgodbe obeh 
avtorjev so sicer še vedno vzgojno naravnane, saj vzpodbujajo zavest navezanosti 
na domačo zemljo in ljubezen do domovine, vendar pa se težišče prenese iz vzgoje 
na izobraževanje. Mladi Američani naj bi s pomočjo mladinske proze čimbolje 
spoznali svojo domovino, da bi jo lahko vzljubili. Goodrichevim bralcem odkriva 
Ameriko starček Peter Parley, Abbotovim pa kar mladi junak Rollo, ki postane 
veliki popotnik. Ne glede na to, kdo je tisti, ki se v pripovedih poda na pot, pa oba 
pisatelja predstavljata geografske značilnosti prostranih ZDA in slavna zgodovinska 
dejstva, na katerih temelji mlada država. S tem, ko poskušata vzbuditi občudovanje 
naravnih danosti in pogumnih ter domiselnih Američanov, vzgajata v domoljubju. 

Da je prizadevanje za oblikovanje narodne zavesti postalo ena izmed bistvenih 
poslanstev literarnega ustvarjanja dokazuje tudi Washington Irving (1783-1859). 
Čeprav svoje proze ni posebej namenil mladim bralcem, njegovi zapisi bogatega 
ljudskega izročila,AHistory ofNew York, by Dietrich Knickerbocker (1809) in Sketch 
Book (1819), predstavljajo enega izmed temeljev ameriške mladinske proze. Pisatelj 
je zapisoval predvsem nizozemsko izročilo, vendar pa je v knjižni obliki zbral 
pripovedi, ki so bile z etičnega stališča sprejemljive tudi za priseljence iz drugih 
dežel. S svojimi moralnovzgojnimi sestavinami so oblikovale, pogosto pa tudi 
zabavale - predvsem ko so opozarjale na trezno presojo in uporabo zdravo pameti. 
Irvingova proza raste iz tradicije evropskih naseljencev in zatorej posreduje le tiste 
moralne vrednote ki jih je sprejemal beli priseljenec. 

Bistveno bolj kompleksno etično razsežnost pa razbiramo iz opusa Jamesa 
Fenimora Cooperja (1789-1851), ki v svojih romanih ni predstavil vrednostnih 
vprašanj le tako, kot jih je videla večina belopoltih Američanov, temveč tudi tako, 
kot so jih videli Indijanci in tisti redki belci, ki so si prizadevali za prekinitev 
sovražnosti med domorodci in prišleki. Pisatelj je v želji, da bi vzgojno vplival na 
belopolte Američane, pokazal na enega največjih virov ameriških moralnoetičnih 
vprašanj, iz katerega je vedno znova črpala tudi kasnejša mladinska proza. 

Romani, ki sestavljajo zbirko Leatherstocking Tales, naj bi v bralcih vzbudili 
zavest moralne odgovornosti. Belci naj bi spregledali, da morajo z Indijanci vzpo-
staviti pravi dialog in zgraditi družbo, v kateri bi obe kulturi ne le sobivali, temveč 
se medsebojno dopolnjevali. Cooperjeva prizadevanja se niso omejila na uveljavlja-
nje strpnosti do domorodcev, saj je med njimi, kot med belci, odkrival dobre in 
slabe značajske poteze. Merila so dlje: na priznanje vseh tistih moralnoetičnih 
principov, ki jih Američani kot kristjani lahko razpoznajo za dobre, ter na spošto-
vanje vseh tistih posebnosti rdečekožcev, ki izhajajo iz svojskosti njihove kulture in 
niso v nasprotju s človečnostjo. 

Etične razsežnosti Cooperjevih del pa presegajo problematiko medrasnih od-
nosov in vrednostno zajamejo človekovo bivanje v celoti. Njegovi izjemni junaki, 
ki so postali eden izmed najbolj razpoznavnih simbolov ZDA, pogosto razmišljajo 
o odnosu do samega sebe, do soljudi, do družbe in narave. Tehtajo svoja dejanja in 



presojajo svoje odločitve: pri tem kažejo zvestobo svojim idealom in spoštovanje 
moralnoetičnih principov svojega rodu. Glavni junak, beli lovec Usnjena nogavica, 
in njegova neustrašna indijanska prijatelja nadvse cenijo poštenje, dano besedo in 
odgovornost; pripravljeni so priskočiti na pomoč, pa četudi bi s tem izpostavili svoje 
življenje. Obsojajo vsakršno obliko krivice in opozarjajo na nemoralen odnos do 
narave in okolja. Tako na primer grajajo neodgovorno pobijanje živali in nepo-
trebno sečnjo gozdov. Njihov ideal je življenje v sozvočju z naravo. 

J. F. Cooper v teh svojih prizadevanjih seveda ni razglašal splošnih družbenih 
prizadevanj, temveč svoje spoznanje in prepričanje, da je moralnovzgojna vloga 
književnosti tudi oblikovanje etičnega odnosa belcev do Amerike: do prostora in 
ljudi, ki so živeli na tem ozemlju pred prihodom belcev. 

Če se je zdela ameriška družba vsaj navzven neprizadeta ob indijanskem vpra-
šanju, pa je v njej vedno glasneje odmevala zahteva po odpravi suženjstva. Harriet 
Beecher Stowe (1811-1896) je s svojim delom Uncle Tom's Cabin; or Life among 
the Lowly (1852) pogumno opozorila na težo moralnega vprašanja ter s tem izzvala 
vsesplošno razpravo o etičnosti ameriške družbe. Avtorica je razglašala nespre-
jemljivost kakršnega koli zatiranja (tudi izkoriščanja delavstva) in svoje prepričanje 
utemeljevala v evangeliju. Če so Američani kristjani, so po vseh svojih močeh dolžni 
lajšati položaj zatiranih in se bojevati za prepoved suženjstva, pa čeprav s tem 
odpovedo poslušnost državi. 

H. Beecher Stowe je s prikazom kvekerske naselbine, kjer si vsi prebivalci 
prizadevajo, da bi pomagali pobeglim črncem, vnesla v ameriško prozo nov pogled 
na etičnost državljanske neposlušnosti. Razplet pripovedi povsem jasno opozarja, 
da je odgovor na moralna vprašanja domena vesti in sad posameznikove zavestne 
opredelitve, zaradi česar je neodvisen od trenutne zakonodaje in družbenega sank-
cioniranja. Se več, vsak posameznik se je dolžan zavzeti za resnico in pravico v 
ožjem in širšem okolju, torej tudi na nivoju države. Roman, ki si g a j e v najkrajšem 
času prisvojila mladinska književnost, je tako opozoril ne le na izjemno etično moč 
književnosti, temveč tudi na hkratno bližino in odmaknjenost, ki sta se vzpostavili 
med literaturo in družbenimi prizadevanji. 

S stališča moralnovzgojne funkcije romana je bistvenega pomena vloga male 
Eve, ki v svoji popolnosti spominja na idealne književne junake iz prve polovice 
stoletja. Deklica s svojim usmiljenjem in vnemo za vse, kar je plemenito, omehča 
srca soljudi, tudi svojih vrstnikov: nevzgojenega bratranca, ki se je naučil krutosti 
do črncev pri svojem očetu in črnske sirote Topsy, ki se je zdela nedovzetna za 
kakršna koli čustva, ker sama nikoli ni bila deležna ljubezni. Čim svojo nalogo 
opravi, umre - kot vsi idealni otroci. Kljub temu, da pod težo trpljenja izdihne 
tudi Tom, pa njuna moralna drža, ki izključuje vsakršno maščevalnost, prinaša 
upanje, saj dobrota, ki sta jo razdajala soljudem, plemeniti preživele, da v mejah 
svojih možnosti drug drugemu lajšajo življenje: mladi gospodar Shelby osvobodi 
vse svoje sužnje, Evina teta pa skrbi za Topsy kot za lastno hčer. 

Koča strica Toma je zaradi poudarjene etične razsežnosti lahko opravila svoje 
družbeno poslanstvo, po drugi strani pa ostaja branje za mladino tudi v času, ko je 
suženjstvo že del zgodovine, prav zaradi svojih moralnovzgojnih komponent. Delo 
predstavlja vez med pripovedmi iz začetka 19. stoletja, kjer so idealni junaki spremi-
njali svojo okolico z etično močjo, ki je izhajala iz krščanske vere, ter prozo 20. 
stoletja, v kateri so belci in črnci utemeljevali svoj boj za človekove pravice, s 
katerim so nedvomno spreminjali ameriško družbo, na različnih etičnih izhodiščih. 



Zlata doba mladinske proze: 1865 do 1900 

Nov odnos ameriške mladinske proze do moralnoetičnih vprašanj, ki se tičejo 
družbe kot celote, veje tudi iz številnih del Marka Twaina (1835-1910), pisatelja, 
ki je s svojim pisanjem želel osveščati bralce, da ob hitrem materialnem napredku 
ne bi pozabili na številna nerešena moralna vprašanja. Tako se je v pripovedi The 
Prince and the Pauper/ Princ in beraček (1882) dotaknil vprašanj družbene pra-
vičnosti. Čeprav dogajanje prikazuje Anglijo Henrika VIII (tj.16.stol.), je ravno 
tako naperjeno proti družbenim nepravičnostim sodobnih Združenih držav Ame-
rike. Pisatelj je opozoril Američane, ki so bili premalo kritični do nekaterih obdobij 
angleške zgodovine, na pretekle krivice, istočasno pa tudi na odgovorno vlogo 
družbenih institucij in na težo osebne odgovornosti na sploh. Izpostavil je predvsem 
vprašanje enakopravnosti pred zakonom. S tem je nedvomno pokazal na neznosen 
položaj, v katerem se je znašel velik del ameriškega prebivalstva - ne le črncev, ki 
so bili izpostavljeni kot žrtve, temveč tudi tistih belcev, ki niso mogli sprejemati 
nečloveške zakonodaje. In teh v Tvvainovih mladinskih delih ni malo! Njihov najod-
ličnejši predstavnik, Huckleberry Finn, se po večdnevnem razglabljanju in spra-
ševanju vesti zavestno odloči, da raje tudi sam krši zakon (da je raje pogubljen), 
kot da ne bi pomagal pobeglemu sužnju, ki, na fantovo veliko začudenje, čuti in 
doživlja svet podobno kot on sam. Iz tega velikega odkritja, da je namreč črni človek 
v bistvu ravno tak kot beli, izhaja Huckovo spoznanje, da so Jimove želje po svobodi 
vsaj toliko legitimne, kot njegova potreba, da je sam svoj gospodar. 

Etične dileme Twainovih del pa se ne omejujejo na najbolj pereča družbena 
vprašanja, ampak vsebujejo tudi elemente, ki se razčiščujejo na osebni ravni. Pisa-
teljevi junaki se pogosto odločajo, tehtajo svoja dejanja in izražajo sodbe ter se 
tako moralno opredeljujejo. Teža odločitev je poudarjena predvsem v delih, kjer 
se junaki srečujejo z zamenjavo in raznimi oblikami zatajitev. V zgodbah kot so 
Tom Sawyer Detective/Tom Sawyer detektiv (1896), Tom Sawyer Abroad/Tom Sawyer 
v tujini (1894) ter Princ in beraček se kalijo poštenje, družbena odgovornost in 
ljubezen do bližnjega. Usmiljenje, ki vodi mlade junake v različnih pripovedih, v 
zgodbi o zamenjavi (Princ in beraček) postane pravi moralni imperativ. 

V obravnavi moralnovzgojne funkcije Twainove proze, ne moremo obiti pisate-
ljeve misli iz predgovora k Prigodam Toma Sawerya, da namreč s svojim delom želi 
le zabavati. Pisatelj s svojo pripovedjo nedvomno zabava, vendar pa je tudi v tej 
uspešnici večkrat jasno pokazal, da so njegovi junaki čisto običajni otroci, ki živijo 
svoje moralno življenje in si iz dneva v dan izostrujejo svoj moralni čut - s tem pa 
je nedvomno vzgajal in moralno oblikoval svoje bralce! 

To je bil tudi eden izmed poglavitnih ciljev proze Horatia Algerja (1834-1899). 
Pisatelj je v številnih zbirkah, med katerimi je najprej pritegnila pozornost The 
Ragged Dick Series (1868-1872), prikazoval mlade fante, ki so s poštenjem in trdim 
delom uspeli. Njihova prizadevanja, da bi se z odgovornim in zavzetim delom 
izkopali iz revščine ter se povzpeli na družbeni lestvici, so vedno kronana z uspe-
hom, ne glede na to iz kako socialno šibkih krogov prihajajo. Uspešneži v družbe-
nem in osebnem življenju, bivši poulični čistilci čevljev in prodajalci časopisov, so 
tako postali pravi simbol odprtosti ameriške družbe, v kateri naj bi moralno priz-
nanje in materialen uspeh čakala prav vsakega mladega človeka, ki si ju s svojim 
vedenjem in ravnanjem zasluži. 

Čez 100 Algerjevih del z izrazito poudarjeno moralnovzgojno razsežnostjo je 



prispevalo k temu, da so se vrednote, ki izhajajo iz pozitivnega odnosa do dela in 
do družbe, zlasti vestnost, točnost, ustrežljivost, zanesljivost in poštenje, še bolj 
utrdile med ameriško mladino. Alger se je v svojem času uvrstil med najbolj popu-
larne pisatelje, danes pa so njegova dela predvsem dokaz, da je prav mladinska 
proza sooblikovala idejo o »ameriškem snu«. 

Pisatelji pa so vzgajali in etično oblikovali mlade bralce tudi s pustolovskimi 
povestmi. Različni avtorji (npr. Williama Taylorja Adamsa in Charlesa A. Fosdicka) 
so v številnih zbirkah ponudili odraščajočim fantom pripovedi, katerih junaki se ne 
urijo le v telesnih spretnostih in iznajdljivosti, ampak zavestno gojijo tudi moralne 
vrednote. V vsaki okoliščini ohranijo moralno trdnost in prisotnost duha. Držijo 
dane obljube, vestno izpolnjujejo svoje dolžnosti: vedno so se pripravljeni postaviti 
za svoje prijatelje in komur koli priskočiti na pomoč. 

Medtem ko so dela, ki so bila namenjena fantom s svojimi etičnimi elementi 
spodbujala bralce k aktivnemu življenju v naravi in družbi, zlasti k stremljenju za 
uveljavitev v poklicnem življenju, je proza, ki naj bi jo prebirala dekleta ponujajo 
povsem drugačne vzpodbude. 

Že v 50. letih so se v družinskih povestih pojavile junakinje, ki s svojo etično 
podobo ponujale bralkam nov identifikacijski model. Deklice in odraščajoča dekle-
ta so postala izredno občutjiva in tankočutna bitja. Na videz nemočne so trdno 
zasidrane v veri, potrpežljive in ljubeznive, zato kljub mehki naravi, prepogostemu 
vzdihovanju in potokom solza, uspešno kljubujejo raznovrstnim moralnim preizku-
šnjam. Še več, s svojim vzornim vedenjem pozitivno vplivajo na svoje okolje in 
nekatere celo spreobračajo stare, zakrknjene grešnike. 

Srečujemo se s sirotami, kakršna je na primer Ellen Montgomery v delu The 
Wide, Wide World (1850). Pisateljica Susan Bogert Warner (1819-1885) je namenila 
roman odraslim, a so ga prevzele mlade bralke. Pripoved polna moralnovzgojne 
problematike predstavi odraščajočo deklico, ki v novem okolju trpi zaradi vsako-
dnevnih krivic. Kljub temu, da je prepogosto globoko prizadeta zaradi nerazume-
vanja, ostane dobrohotnega in blagega vedenja, vedno ustrežljiva in ljubezniva, tako 
da jo končno vsi vzljubijo. Uspe si pridobiti odrasle, ki skrbijo zanjo, najde si 
prijatelje med vrstniki in vzbudi pozornost prikupnega mladenič: čaka jo sreča. 
Pripoved je s svojimi etičnimi elementi vplivala na sentimentalno družinsko povest, 
ki se je razmahnila konec šestdesetih let. V delih številnih pisateljic srečujemo 
sorodno moralno problematiko: dekle si mora z odpovedovanjem in zatajevanjem 
pridobiti naklonjenost svojega okolja, a ne sme odstopiti od jasno začrtanih moral-
nih norm. Za svoje vzorno, moralno neoporečno ravnanje bo poplačana, ko bo 
srečala svojega princa. 

Martha Finley (1828-1909), avtorica serije zgodb o Elsie, Elsie Dinsmore 
(1867-1905), pa je spremljala svojo idealno junakinjo celo do pozne starosti. Elsie 
je že kot deklica presenečala svojo okolico, saj ni dopustila, da bi jo kdor koli 
prisilil, da bi storila kar koli takega, kar bi bilo kakor koli v nasprotju z njenimi 
moralnimi principi. S svojo neomajanostjo in vztrajnostjo, ki jo je podkrepila tudi 
s potoki solza in omedlevicami, je postala moralni vzor v širši družini: svoje najbližje 
usmerja k bolj krepostnemu življenju. Taka ostane tudi v letih odraščanja, zato jo 
sreča spremlja vse življenje. Uspešna in zadovoljna je kot dekle, mati in babica. 
Živi v materialnem blagostanju, z ljudmi, ki jo spoštujejo in jo imajo radi. Svoje 
moralne vrednote lahko privzgaja svojim hčeram in vnukinjam, saj je skrb za dom 
in družino njena največja moralna dolžnost, ki ji prinaša tudi veliko zadovoljstvo. 



Tako srečo so opisovala tudi številna dela drugih avtoric, vendar pa je že 1868 
izšla povsem drugačna družinska povest, ki je v mladinsko prozo vnesla nove etične 
razsežnosti. Louisa MayAlcott (1832-1888) je v delu Little Women: orMeg, Jo, Beth 
andAmy I Male ženske (1868) oblikovala povsem novo podobo deklištva, odraščanja 
in vloge ženske v družbi. Štiri sestre so različnih značajev in vsaka sledi svojim, 
sicer moralno neoporečnim željam in nagnjenjem. Njihovi značaji se oblikujejo v 
času odraščanja - ne brez težav in brez pomoči drugih družinskih članov, predvsem 
matere, ki v svoji moralnovzgojni vlogi seznanja dekleta z družbenimi normami, a 
jim pušča svobodo izbire. 

V središču pozornosti je Jo, energična junakinja, ki obžaluje, da se ji otroštvo 
izteka. Na vse pretege se upira, da bi izgubila svobodo, ki jo je imela kot deklica 
ter da bi se morala vesti tako »kot se spodobi dekletu njenih let.« Kakor je odlo-
čena, da bo ostala to kar je, se tudi zavestno bori s svojimi značajskimi slabostmi. 
Prizna sij ih, o njih se pogovarja, včasih jih obvladuje. Njene moralne izbire so sad 
treznega premisleka: ne pusti se ukalupiti, ne sprejme socialnega statusa, ki ji ga 
vsiljuje družba. Ne želi se uveljavljati le na področju, ki je rezervirano za ženske. 

Kljub moralnovzgojnim poudarkom tega dela pa je L.M.Alcott v pripovedi Jack 
and Jill, ki je izšla 1880, jasno sporočila, da še ni prišel čas za uresničitev takih želja. 
Jill, samosvoje dekle, ki sanja, da je v vsem kos fantom, se mora poškodovati, da se 
v času dolgega okrevanja lahko sooči s številnimi moralnimi vprašanji. Ko spozna, 
za katere vrednote si mora kot ženska prizadevati, ozdravi. Telesno zdrava zaživi 
drugo življenje: moralno preobražena sprejme vlogo, ki ji jo nalaga družba. 

Zaključek 

Moralnovzgojna razsežnost ameriške mladinske proze 19. stoletja razkriva 
dokaj veliko kompleksnost etičnih vprašanj in vrednostnih opredelitev. V obdobju, 
ki se izteče s koncem državljanske vojne, naj bi proza za mladino v skladu s svojo 
družbeno vlogo oblikovala moralno trdne posameznike, zasidrane v puritanski 
tradiciji in vnete za dobrobit svoje mlade države. Pri tem je ubrala logično pot, saj 
se je najprej posvetila mlademu bralcu kot enkratni osebi, predvsem njegovemu 
moralnemu razvoju, šele zatem posamezniku kot članu širše skupnosti in države. 
Tako se je s časom tudi širilo njeno področje, čaprav se je paleta moralnovzgojnih 
vprašanj močno razmahnila predvsem s spreminjanjem videnje otroka in mladost-
nika ter družbene vloge književnosti. 

To je toliko bolj očitno v drugi polovici stoletja, ko so se mladi bralci soočili tudi 
s perečimi družbenimi vprašanji, zlasti s tistimi, ki se navezujejo na odnos do črncev 
in s tem na odpravo suženjstva ter na problematiko razmerja do Indijancev. Pomenlji-
vo je, da s i je mladinska proza prisvojila dela (Koča strica Toma, Usnjena nogavica), 
ki so jih zaznamovala prav ta, za Ameriko bistvena vrednostna vprašanja. Bržkone 
se mladi bralci niso mogli pa tudi niso hoteli izogniti etičnim izzivom svoje dobe. 
Po drugi strani pa so prav mladinska prozna dela s svojim poveličevanjem vertikalne 
in horizontalne mobilnosti ter splošne odprtosti ameriške družbe soustvarjala mit 
o deželi uspeha. Seveda pa je bila uspešnost v družbi v skladu s tedanjimi moralno-
vzgojnimi prizadevanji uresničljiv sen le za mlade bralce moškega spola, saj so bila 
vrednostna vprašanja, s katerimi so se srečevala dekleta drugačne narave: omejeva-
la so se na uspehe, ki jih ženske lahko doseže v krogu svoje družine in doma. 



M l a d i n s k a p r o z a j e t ako k l jub p r i zadevan ju , da ne bi bila le glasnica d r u ž b e 
svojega časa , a m p a k tud i povsem indivudualn ih pogledov p o s a m e z n e g a us tvar ja lca , 
odraža la p r e d v s e m čas in p ros to r v k a t e r e m je nas ta ja la . Mlad i bralci so odgovar ja l i 
n a n j e n e e t i čne razsežnos t i k a k o r bralci vseh časov in k ra jev : v d u h u svoje dobe , n a 
podlag i svoje o s e b n e zrelosti in socia lne izkušnje. Kl jub t e m u , da d a n e s ista besed i l a 
p r e b i r a m o iz d e l n o d rugačn ih izhodišč, če ne za rad i d r u g e g a že za to , k e r nas o d 
n j ih loči ta k r a j evna in časovna d is tanca , l ahko v nj ih r a z p o z n a m o števi lne obče-
človeške v redno te , večna m o r a l n a vp rašan ja in še vedno ko r i s tne vzgojne s p o d b u d e , 
ki p r i č a j o o n jen i univerza lnos t i p a tudi p o v s e m spec i f i čne e t ične d i l eme , v red -
n o s t n e izzive in oprede l i tve , ki ji d a j e j o svojstven, le amer i šk i peča t . 

SUMMARY 
M O R A L AND DIDACTIC FUNCTION OF THE 19th CENTURY 

AMERICAN CHILDREN'S P R O S E 

The 19th century American children's prose reveals a complex set of ethic questions 
and moral as well as didactic attitudes and standpoints. The beginning of the century was 
marked by vvritings vvhere moral progress of the readers was fostered and the only aim of 
chi!dren's prose vvas to exhort readers to repentance or holy living. Later, however, according 
to the changes in the society which were reflected in the new social role of children's 
literature and in the new position the child got in the social structure, the ethic aspect of 
children's prose got new dimensions. After having secured that the young readers were 
strong enough as individuals, they had to be educated as proud and loyal citizens. The 
authors stili emphasized the moral values but they were linked to the building of the national 
character as it is obvious from the works of Parson Weems, Samuel Griswold Goodrich and 
Jacob Abbot. Inspite of the fostering of the positive attitude tovvards America, its land and 
society, young readers took over the books written for adults and dealing with the most 
contraversial problems of the contemporary society. Uncle Tom's Cabin and the 
Leatherstocking Tales and The Advenures of Huckleberry Finn reveal the fact that children's 
prose faced the moral problems of its time and that it did not represent the issues just f rom 
the majority point of view. On the other hand it is the didactic and moral tales of Horatio 
Alger that contributed to the formation of the American dream. Naturally, the success story 
vvas reserved just for young boys vvho vvere encouraged to be moral and hard vvorking in 
order to be able to take active part in life. The girls should vvait for the success in the frame 
of their family, thus the sentimental family stories vvith their moral and didactic structure 
prepared the future young ladies to comply vvith the role a young vvoman had in the late 
19th century society. Not ali vvomen vvriters found it ethical, but the development of Louisa 
May Alcotfs prose tells the author vvas avvare the time for the emancipation has not come 
yet. 

The 19th century children's prose, even if approached by the 20th century reader, vvho 
undoubted!y vievvs it from different standpoint due to the time and often also plače gap, 
reveals a rich variety of universal human values and didactic incentives as vvell as specific 
ethic questions and moral issues vvhich make it American and thus unique and attractive. 

Prevod/Translated by: Darja Mazi-Leskovar 



POGLED NA SVOJE DELO 

D i m Z u p a n 

VES SVET JE IGRIŠČE 

Na drugi strani tega, kar počnem, je 
konzument, tisti, kateremu je moje pri-
zadevanje namenjeno. Rodil se je, nje-
gova zavest se je hitro razvijala iz ve-
getativnega dojemanja pri dojenčku do 
prvih radovednosti glede zvoka, oblike 
in barv in prišel je do stopnje, ko je ra-
zumel in nato tudi izgovoril prve besede. 
Besede so gradivo, ki ga uporabljam pri 
svojem delu, to je torej obdobje, ko lah-
ko otroka prvič nagovorim. Pojavim se 
v senci ilustratorja in ponavadi zabele-
žim tisto, kar je razpoznavno na sliki. 
Od tod naprej besede v zgodbi žive sa-
mostojno, še so lahko podprte z ilustra-
cijami, lahko nastopajo povsem enako-
pravno z njimi, vendar pa lahko obstoje 
tudi brez njih. Prve zgodbe otroku bere-
jo starejši, ki že obvladajo veščino, otrok 
je povsem odvisen od njihove izbire in 
okusa. V mali šoli se nauči črkovati, v 
nižjih razredih osnovne šole pa več ali 
manj tekoče brati in je prvič sposoben 
vsaj delno sam izbirati čtivo, čeprav ga 
vseskozi poskušajo usmerjati tako šola 
kot starši. Z vsakim letom, ki ga dopol-
ni, se mladi bralec otresa vplivov okolice 
in si izoblikuje sam svoj okus. Ta proces 
poteka pri različnih otrocih v različnih 
obdobjih, tako nekatera knjiga pritegne 
že zelo zgodaj, nekatere pa nikoli. To je 
čas tako imenovanega pravega otroštva, 
otrokom se odpira neomejen domišljij-
ski in pravljični svet in to je področje, ki 
je z literarnega vidika najgosteje pokri-

to. Sledi mu predadolescentno obdobje, 
ki že kaže močno deficitarno zanimanje 
avtorjev, še bolj skopo pa je obdelana 
sama adolescenca, kjer lahko dela do-
mačih avtorjev, ki obravnavajo to občut-
ljivo obdobje mladega človeka, prešteje-
mo na prste. Od tod naprej pa vse do 
smrti avtor nagovarja svet odraslih. 

Zgornji kratek oris sem navedel, ker 
me kot avtorja zanima celoten razpon 
človeškega druženja z literaturo, od naj-
nežnejših trenutkov do pozne starosti. 
Glede na tematiko revije, bom podal ne-
kaj razmišljanj le o delih, ki so namenje-
na otrokom in mladini, ki tvorijo tudi 
glavnino mojih do sedaj izdanih knjig in 
me pretežno uvrščajo med mladinske 
avtorje. 

Dejstvo je, da smo bili vsi odrasli 
nekoč otroci, dejstvo je, da nismo vsi 
odrasli enako odrasli, vprašanje pa je, 
koliko smo odrasli še otroci. Se otroci, 
ne otročji, ne patološki mamini sinovi, 
ne starostno pootročeni. Ne bom iz-
gubljal besed o tako imenovanih mladih 
starcih in starih mladcih, iz izkušenj pa 
vsi vemo, da obstajajo ogromne razlike 
pri mentalnem in fizičnem staranju po-
sameznikov. Od kod pripovedujem 
zgodbo, se vprašam? Od zgoraj iz di-
stance odraslega, od spodaj kot nare-
jeno infantilen, ali iz sredine iz mene 
govori otrok, ki sem mu pustil preživeti? 

Prepričan sem, da je avtorjevo ot-
roštvo tista odločilna izkušnja, ki je pod-



laga za vsa njegova dela. Na tem mestu 
se sprašujem, v kolikšni meri je po-
membno, kakšno je bilo to otroštvo? 
Kako razložiti termina srečno in ne-
srečno otroštvo? Ali v svojem skrajnem 
pojmovanju sploh obstajata? Kdaj je 
otrok resnično srečen ali nesrečen, kje 
zakoličiti merila? Je eno izmed meril 
blagostanje, socialni status in na drugi 
strani revščina, pomanjkanje in socialno 
dno? Kako pomembna je otrokova ču-
stvena komponenta? V kolikšni meri 
lahko okolje prodre v otroški svet, v ka-
terem vladajo druga merila, največkrat 
takšna, ki jih odrasli ne opazimo, ker 
smo preveč obremenjeni s kruto logiko 
preživetja. Ali je igra z električnim vlak-
cem ali z najsodobnejšo kibernetično 
igračo bolj osrečujoča kot igra z doma 
narejeno punčko iz cunj? In ne nazad-
nje me zanima, koliko imajo pri tem 
opraviti človeški možgani, ki imajo to 
čudovito sposobnost, da neprijetne do-
godke porinejo v podzavest in jih pre-
krijejo s tančico pozabe? Da bi si lahko 
odgovoril, se zatečem v lastno otroštvo. 

Rodil sem se leto po koncu vojne v 
politično in gospodarsko razburkanih in 
nestabilnih časih. Stanovali smo v Mu-
zejski ulici v centru Ljubljane v gospo-
skem trosobnem stanovanju. Ko še 
nisem bil star tri leta, moj brat pa eno 
leto, so nekega jutra prišli oboroženi 
možje in odpeljali očeta za nekaj dni 
manj kot sedem let. Spomnim se mate-
rinih zaskrbljenih in obupanih oči, ko 
smo se z avtomobilom peljali v novo 
prebivališče, v vilo na rob mesta k stari 
materi. Kot smo kasneje izvedeli, je za-
radi naše selitve izbruhnil na takratni 
Udbi manjši škandal, ker sta se dva us-
lužbenca sprla med seboj, kdo bo zase-
del naše ukradeno stanovanje, menda 
zaradi telefonskega priključka, ki so bili 
takrat bolj redki. Na hiši stare mame se 
danes blešči spominski emblem ilegal-
nega »Radia kričač«, ki ga je gostila 
med okupacijo pod pretnjo takojšnje 

ustrelitve njenih prebivalcev, to pa ni 
oviralo nove povojne oblasti, da ne bi v 
hišo pod pritiskom podtaknila nekaj 
podnajemnikov, tako, da smo bili precej 
utesnjeni. Ta problem je ljudska oblast 
rešila na ta način, da so tudi mamo po-
slali na družbeno koristno delo za nekaj 
več kot dve leti. Niti oče niti mama nista 
doživela uradne rehabilitacije Stalinskih 
procesov, ki je sedaj v teku na istem so-
dišču, kjer sta bila obsojena. Z bratom 
sva torej ostala sama s staro mamo in 
njeno majhno pokojnino. Ko sem bil 
star pet let, nas je obiskala mamina so-
jetnica, ki je bila izpuščena nekaj me-
secev prej. Bila je plavolasa kot moja 
mama in nikoli ni mogla pozabiti mo-
jega vprašanja, ko je vstopila: »A si ti 
moja mama?« Res je, strašno sem po-
grešal svoja starša, oče se je vrnil, ko 
sem že hodil v šolo. 

Mislim, da so v mojem primeru po-
dane vse komponente za tako imeno-
vano nesrečno otroštvo. Pa še zdaleč ni 
tako. Z bratom, bratrancem in oko-
liškimi mulci smo živeli v svojem svetu, 
kjer smo materialno pomanjkanje na-
doknadili z iznajdljivostjo in fantazijo, 
kjer smo lahko nabijali nogomet tudi z 
žogo, ki je bila že skoraj pretrgana na 
dvoje in kjer smo pridno nadoknadili 
pomanjkanje vitaminov na sosednjih vr-
tovih. Vse okoli nas je bilo igrišče, 
nedograjena hiša, ki so jo zidali v 
sosedstvu ali pa senik sredi travnika v 
Mestnem logu, ali mlaka nekaj sto me-
trov naprej. Ko smo s svojih pohodov 
vsi blatni in včasih tudi raztrgani prišli 
domov, nas je pričakala topla dlan stare 
mame in mame, ko se je vrnila. Seveda 
smo bili tudi ozmerjani, redkeje tepeni, 
po mojem mnenju premalo. To, kar je 
bilo najpomembnejše, kar sem vseskozi 
občutil in šele kasneje v celoti razumel, 
je bila neizmerna in nesebična materina 
ljubezen, ki me je kot nevidna vila 
spremljala na vsakem koraku. Kaj so 
vse igrače in vsi gradovi sveta v primer-



javi z njo? Že zelo zgodaj sem spoznal, 
da za srečo niso bistvene niti dobrine 
niti dogodki, ampak pristni odnosi med 
ljudmi, ki slonijo na ljubezni in razu-
mevanju. In kjer se ljudje dobro ra-
zumejo med seboj, tam so srečne tudi 
živali. Tako so tudi osnova mojih lite-
rarnih del odnosi med ljudmi, zanimajo 

me odzivi na čustvovanja z vsemi sti-
skami in padci, v katere smo ujeti, in z 
evforijami na drugi strani. Ves svet je 
igrišče in upoštevaje izkušnje iz svojega 
otroštva, je ves svet moja delavnica. 

V Ljubljani, 25. V. 1997 



LITERARNE DELAVNICE 

Breda Zupančič 

DUHOVNE KORENINE PRAVLJIC 

Glasovi so zibelka za besede. Zvok, 
glas je kot drobno, najdrobnejše seme, iz 
katerega zraste cvetlica. Najprej požene 
drobna kal, iz kali se potegne stebelce, 
stebelce rodi prvi list, pa drugega, tret-
jega... List je majhen, drugi je že večji, 
tretji še večji... In potem se nekega dne 
zazdi, da so se vse sile rasti združile v eni 
točki, v majhni čudežni pikici, ki prične 
nabrekati in se širiti, dokler nekega dne 
ne izbruhne v razkošje nežnih cvetnih lis-
tov, v razkošje mladih barv in skrivno-
stnih vonjav. 

Zgodba o tej cvetlici je zgodba o roj-
stvu in rasti zgodbe. In kot cvetlica za svo-
jo rast potrebuje sonce, tako potrebuje 
zgodba poslušalca, potrebuje bralca, da 
lahko resnično zaživi. Njeno Sonce si TI. 
Ko pogledaš zgodbo in ji dobro prisluh-
neš, šele tedaj začne resnično zeleneti in 
se razcvetati... 

Tako nekako beremo v pripovedi 
Uweja Kanta o tem, kako je šel Janek 
iskat zgodbo. 

Odrasli mora znati prisluhniti otro-
kovemu bistvu. Mlajši kot je otrok, bolj 
je odprt in predan svetu okoli sebe. Od-
visen je tako od našega ravnanja kot od 
ravnanja svoje okolice in njenih najraz-
ličnejših vplivov. Zanj je vsak čutni vtis 
izjemno pomemben. Otrok je ves »oko 
in uho«, ves je čutilo (R. Steiner), vse 
steče vanj neovirano in vse nanj globoko 
vpliva, tako globoko, da pusti svoj pečat 

celo na silah, ki gradijo njegovo telo in 
mu omogočajo zdravo rast. Zgled po-
gojuje otrokovo dejavnost. Vse, kar do-
živi, otrok namreč kasneje posnema in 
podoživlja v svoji igri in se tako uči na-
vezovati stik s svetom. Zavedati se mo-
ramo, da nastajajo najvrednejše in naj-
plodnejše podobe v otrokovi notranjosti 
tedaj, ko otrok nekaj posluša in gleda s 
spoštovanjem, hvaležnostjo in ljubez-
nijo. Spoštovanje, hvaležnost in ljube-
zen mora zato v sebi gojiti tudi tisti, ki 
se otroku približa, na primer s pripo-
vedjo ali lutkovno predstavo. Če v takih 
podobah ležijo prava, dobra semena, 
bodo iz njih pognale bilke, ki bodo rast-
le, razvile cvetove in rodile plodove, ki 
bodo otroka spremljali vse življenje. 

Otrok je danes na vsakem koraku 
preobremenjen z raznovrstnimi vtisi iz 
svoje okolice, ki se jim ne more zoper-
staviti. Ne srečuje se več zgolj z bitji, 
stvarmi in snovmi iz žive narave, z os-
novnimi elementi, kot so voda, zrak, 
ogenj in zemlja, temveč s stehniziranim 
svetom, svetom televizije, avtomobilov, 
računalnikov in neštetih drugih strojev, 
s predmeti, ki so izdelani iz umetnih 
snovi, z živopisanimi reklamami, ne-
naravnimi, neredko izjemno močnimi 
zvoki... Otrok je silno lačen podob, kar 
danes izkoriščajo odrasli s številnimi ko-
mercialnimi projekti, od Disneya v vseh 
mogočih (in nemogočih) variantah do 
osladnih Barbik. Človek bo vedno težje 



ohranil svojo človeškost. Moral bo okre-
piti svojo voljo, da bo lahko prodrl v 
materialni svet in ga prevrednotil. 
Umetniška dejavnost je in bo ob tem 
izjemnega pomena. Pravljice kot žive in 
barvite prispodobe duhovnega in dušev-
nega razvoja človeka in človeštva kot 
celote lahko pomagajo vzpostavljati rav-
notežje v svetu. 

Pravljice so preproste, a polne živ-
ljenjskih modrosti; dotikajo se tihih 
skrivnosti vsega stvarstva. S temi skriv-
nostmi duhovnega sveta otrok najde stik 
skozi slike, ki v njegovi duši nezavedno 
vzniknejo ob poslušanju pravljic. Te po-
dobe spodbujajo harmonično rast duše, 
jo krepijo ter hranijo otrokove domiš-
ljijske sile. »Pravljice so otrokovo Sveto 
pismo, so pot od neba k zemlji« (Udo de 
Haes), s katero mora otrok korakoma 
najti povezavo, saj se je zanjo rodil. 

Pravljice so nastale v otroštvu člo-
veštva (Richard Karutz, v: Marchen, 
Puppenspiele, farbige Schatten). Če hoče 
pravljica dati otroku sile, ki naj bi ga 
oblikovale, jih mora imeti v sebi tudi 
sama. S pravljico otroka ne le zabava-
mo, poučujemo ali moralno vzgajamo, 
ampak mu tudi pomagamo, da se fizič-
no zgradi. Iste sile, ki gradijo otrokovo 
telo v zgodnjem otroštvu, so gradile tudi 
kozmos, človeštvo in njegovo zavest. 
Pravljice ne govorijo o mrtvih rečeh, 
številkah, merah, opazovanjih, temveč o 
večnem, smisel ustvarjajočem duhov-
nem življenju za stvarmi. Pravljice pri-
padajo duhovni resničnosti in so kot 
spomini na zrenje v duhovni svet. 

V davnih časih, ko je bilo še vse člo-
veštvo kot otrok, je bil duhovni svet zanj 
živa resničnost, ljudje so lahko zrli vanj 
in se napajali z modrostmi o nadčutnem. 
Njihova zavest pa je bila v nekakšnem 
budnem sanjanju, bila je sanjajoča. Ko 
ljudje niso bili več sposobni gledati v du-
hovni svet, so jim vodje misterijev poma-
gali, da so doživeli duhovne svetove skozi 
pripovedovane slike teh resničnosti. Mi-

steriji so učili resnico. Umetno so dvig-
nili duhovno bit človeka, ki prenaša 
nadčutne zaznave, ven iz človeka in jo 
povezali z realnim duhovnim dogajanjem 
v kozmosu. Ostanke tega slikovitega mi-
sterijskega jezika še danes najdemo v 
pravljicah. Ker so govorile o dejstvih, ker 
so bile čista, zgoščena modrost, so jih 
ljudje, ki so jih prenašali iz roda v rod, 
morali trdno obdržati v spominu. Pri-
povedovali so jih odraslim, vedno v isti 
obliki. Šele mnogo kasneje so jih pričeli 
pripovedovati otrokom. 

Bolj ko se je človeštvo pričelo obra-
čati k materialnemu, fizičnemu svetu, 
bolj ko se je pričelo prebujati za ta svet, 
bolj je izgubljalo duhovnega. Naše du-
ševno življenje se je preželo s silami 
egoizma. Mrtvo, zgolj razumsko mišlje-
nje, oropano sil srca, nas je pripeljalo 
do tega, da se danes zavedamo le še po-
vršine naše biti. Spopadamo se z razno-
vrstnimi težavami in preprekami, ki 
ogrožajo naše telo in dušo. Če se ravno-
težje med telesom, dušo in duhom po-
ruši, nastopi kot posledica tega trplje-
nje, bolezen, celo smrt. Moramo se učiti 
premagovati »zle sile«, temo v nas sa-
mih in zunaj sebe in se z voljnim duhom 
dvigovati k dobremu, popolnemu. Člo-
vek se mora danes polno zavedati, da je 
on in ves svet porojen iz duha, ki ga mo-
ra znova poiskati. 

R. Steiner govori o tem, kako so 
pravljice povezane s koreninami obstoja 
in človeškim koreninami. Pravi, da je 
pravljici uspelo tisto, kar je najglobje v 
duhovnem življenju, izraziti na najeno-
stavnejši način. Kar je najtežje razum-
ljivo, se v pravljicah izraža v samo po 
sebi razumljivih oblikah in v tem je nji-
hova največja umetnost. 

Jacob Streit prikazuje pravljico v nje-
ni trodelnosti. Na začetku pravljice je 
vedno vse dobro, »rajsko« (princesa ima 
zlato kroglo, otroci živijo pri starših, 
mati živi, bivajo na gradu, v izobilju, ni 
skrbi, bolezni...). Nato se postopoma 



vse zaplete: pojavijo se laži, prevare in 
krivice, zloba, strahopetnost, ošabnost, 
pohlep, junaki zabredejo v zmote in po-
nižanja... (zlata krogla pade v vodnjak, 
otroke zapustijo v gozdu, bogastvo se 
izgubi, nekdo se zastrupi, umre, drugi 
omahne v stoletno spanje ali se spre-
meni v kamen...). Potem pričnejo priha-
jati glasniki dobrega. Prihajajo s pogu-
mom, dobroto, ljubeznijo in vdanostjo, 
s požrtvovalnostjo, ponižnostjo in nese-
bičnostjo. Dobro na koncu mora zma-
gati, zlo je kaznovano. To daje otroku 
močno moralno vzpodbudo. Otrok čuti 
tok modrosti, ki se vije skozi pripoved, 
pomirja ga in ga v duši osrečuje. To, da 
stremi k dobremu, v njem vnema sile 
volje, prebujajo se prve misli in sile srca. 
Vse to so sile, ki gradijo njegov značaj. 
Pravljice so temeljni kamni otroške du-
še. Otrok se mora gibati s telesom, prav 
tako pa se morajo gibati tudi njegove 
notranje duševne sile. 

Uršula Kittel govori o človeku, ki je 
večplastno bitje in v njem delujejo raz-
lične sile med seboj, druga na drugo ali 
druga proti drugi. Pravi, da so osebe v 
pravljicah pravzaprav poosebljene, tako 
rekoč »razstavljene« duševne sile, du-
ševna nagnjenja in duhovne sposobnosti 
na različnih stopnjah zavesti. Tako prav-
ljice predstavljajo duševni in duhovni 
razvoj človeštva in v prenesenem po-
menu tudi osebni notranji razvoj posa-
meznika z vsemi različnimi stanji, 
držami in notranjimi boji. Določene 
slike ali simboli so namenjeni določe-
nim duševnim in duhovnim lastnostim, 
niso pa stalni, ampak se lahko spremi-
njajo glede na motiv oz. potek dogaja-
nja. Ne moremo posploševati. Isti sim-
bol je enkrat lahko opisan kot sila, ki 
pomaga, drugič pa kot sila, ki grozi, 
škoduje — to je odvisno od tega, če je 
junak določeno razvojno stopnjo že do-
segel ali jo šele bo. 

Ženski liki so namenjeni opisovanju 
duševnega življenja pravljičnih junakov, 

moški liki pa izražajo človeške duhovne 
sile, od najnižjih do najvišjih kraljevskih 
duhovnih sil (lahko rečemo višjega Ja-
za). V vsakem človeku živi hrepenenje 
po celoti, po enosti. V pravljici je zdru-
žitev čiste duše z višjim Jazom prika-
zana kot kraljevska poroka. 

Kittlova deli pravljice v tri vrste: prve 
so tiste, ki v velikem loku — čez pretek-
lost, sedanjost in prihodnost — opisujejo 
osnovna dejstva človeškega razvoja (npr. 
Zvezdni tolarji, Žabji kralj, Trnuljčica, 
Sneguljčica, Janko in Metka...). Na za-
četku najdemo določeno rajsko stanje, ki 
pa se izgubi in junak se le postopoma 
osvobaja. Na koncu ne doseže le po-
novne harmonije, temveč tudi povišanje, 
obogatitev v duhovnem smislu. 

Pravljice druge vrste ne opisujejo več 
takega velikega loka, temveč osvetlju-
jejo določene situacije in zveze med du-
hovnimi in duševnimi deli človeka ali 
določenimi stopnjami razvoja (npr. 
pravljice o krojačkih, tepčkih, pravljica 
Ribič in njegova žena...). Začinjene so s 
humorjem in bičajo človeške slabosti. 

V tretji vrsti pravljic najdemo zdru-
žene številne motive in slike iz zgoraj 
omenjenih vrst pravljic, bistvena razlika 
pa je v tem, da junaki in junakinje na 
pot, ki je dolga in naporna, stopajo za-
vestno, s svobodno odločitvijo. 

Čas v pravljicah ni določen. Zanj ve-
ljajo drugi zakoni. Lahko bi govorili o 
sedanjosti, vendar je ta faza naznačena 
bolj kot prehod. Gre bolj za začetek, 
sredino in konec človeškega življenja 
(R. Geiger). Čas je prispodoba. Pri treh 
dnevih se izkaže, d a j e šlo za tri leta, en 
dan je lahko prispodoba življenja... 

Tudi kraj dogajanja v pravljici ni geo-
grafsko določen. Ne gre za prostor, 
temveč za ravni doživetja. Kraji so sta-
nja duše, tako kot so dogodki pravza-
prav doživetja duše in duha. 

Pravljica resnično skopo ravna s 
stvarnim svetom; bolj kot je »skopa«, 
intenzivnejša je napetost v zgodbi. 



Pravljice se da razlagati na različne 
načine. Menda je toliko različnih razlag 
pravljic, kolikor je pravljic samih. R. Gei-
ger pravi, da ima vsaka pravljica lasten 
duhovni prostor, svoj lasten vrednostni 
delež v duševni zgodovini človeštva. 
Kljub temu lahko poskušamo opozoriti 
na osnovni motiv, ki se vije skozi številne 
najbolj znane pravljice, na motiv svetlobe 
in teme, kot ga poznamo tudi iz svetih 
spisov raznih verstev. Gre pravzaprav za 
motiv spoznanja dobrega in zla, za motiv 
izvirnega greha, za tisti »trenutek« v zgo-
dovini, ko se je človek odtrgal od svojega 
duhovnega izvora (Udo de Haes). V 
človeku se je prebudila zavest, ki ga je 
postavila izven boga. Lovci ekvatorialne 
Afrike pravijo: »Bog je zgoraj, človek 
spodaj. Bog je bog, človek je človek, vsak 
zase, vsak v svoji hiši.« Človek se prične 
zavedati, začne se spraševati, kam gre, 
kaj naj počne, kdo je. Posledice so svo-
bodna volja, po drugi strani pa greh, bo-
lezen in smrt. Vsak človek še kot otrok 
ponovi to dramo padca v sebi. Otrok iz-
gubi sanjajoče zavetje božjega izvora. Ta 
prelom se zgodi nekako takrat, ko je 
otrok star devet ali deset let. 

Pri začaranosti junaka v živalsko po-
dobo gre za arhetipski motiv. Človek in 
žival sta bila nekdaj zelo močno pove-
zana. Določena človeška poteza je iz-
ražena s podobo živali na enostranski, 
ekstremen način. Takemu junaku tako 
silno vladajo določeni nagoni, instinkti, 
da je povsem »začaran«. Pri princesi v 
živalski podobi pa gre za dušo, zaple-
teno v svoja nagnjenja. 

Ob grozljivih pravljicah naj poudari-
mo, da mora grozljivo ohraniti značaj 
podobe, slike. Danes bolj živimo v svetu 
čutov kot pa v svetu podob. Zato mo-
ramo še posebej paziti, da pravljice ne 
pripovedujemo kot kriminalke, da smo 
ob pripovedovanju mirni in da se zave-
damo, da gre v pravljicah za zlo samo 
po sebi, da gre za uničenje zla kot ta-
kega, ne za uničenje ljudi. Kazen je 

nujna, da vzpostavi ravnotežje, k i je bilo 
z vdorom zla porušeno. Za pripovedo-
vanje takih pravljic je nujna določena 
pravljična zrelost. Če vidimo, da se ot-
rok prestraši in ni sposoben poslušati 
pravljice do odrešujočega konca, potem 
je rajši ne pripovedujemo. Gianni Ro-
dari govori o tem, da je v otroku tesno-
ben strah, ki se ga ne more ubraniti, že 
prej, preden se prikaže pravljični volk. 
Pravi, da je volk le simptom strahu, ki 
nam odkriva otrokov strah, nikoli pa ga 
ne povzroča. 

Konec v pravljici mora biti srečen. 
Pravljica mora zaobjeti celoto: preko pad-
ca do odrešenja. Nesrečen konec nedvom-
no otežilno vpliva na otrokov razvoj. 

V zvezi z izbiro pravljic moramo loče-
vati med t.i. predpravljičnim in pravljič-
nim otrokom. Opazovati moramo, kdaj 
je otrok že toliko zrel, da je sposoben in 
voljan slediti vsebini. Prve pripovedi naj 
bodo kratke, omejene na otrokov svet, ki 
ga dobro pozna (npr. osebe, njegove ži-
vali, ljubljeni predmeti...). Priljubljene so 
rime, igre s prsti, ritmične igre. Prve 
pravljice, kijih povemo, naj bodo prepro-
ste, z malo podob. Večina otrok jim lah-
ko sledi nekje okrog četrtega leta staro-
sti. Pravljica pred otrokom zaživi le, če je 
pripovedovalec prežet z resničnostjo do-
gajanja, če se vanjo vživi. Zato ji mora 
dobro prisluhniti in jo nositi v sebi tako 
dolgo, da mu spregovori skozi svoje po-
dobe. Če nas zanimajo izvor, korenine 
pravljic, je ne smemo zgolj raztelešati s 
svojim intelektom, s svojo slo po intelek-
tualnem znanju. Iskati moramo njenega 
živega duha, sicer se zgodi, da »nahra-
nimo otroke s kamenjem, namesto s 
kruhom...« (Udo de Haes) 

Pravljico bi morali pripovedovati, ne 
brati. Govoriti moramo mirno, naravno, 
ne dolgočasno, pa tudi ne pretirano sve-
čano ali sentimentalno, patetično in ne 
ostro realistično. Spoštujmo sporočilo 
pravljice! Ne vpletajmo v pripoved last-
nih občutij, tudi npr. lepih opisov 



narave ne, da ne oslabimo pravljičnih 
podob. Kretnje in mimika naj bodo pri-
lagojene otroku. V sebi moramo biti 
jasni in trdni. Zavedati se moramo, da 
gre tisto, kar pride iz srca, vedno v srce. 

Sodobne »pravljice« so pogosto pre-
več stvarne in zaradi tega delujejo zgolj 
na otrokov intelekt: lahko so sicer pri-
jetne za oko in uho, vendar otroka 
pustijo praznega, če ne črpajo iz globin 
duhovne resničnosti. Neprimerne so tu-
di sentimentalne, kičaste, dolgočasne 
zgodbe, pa takšne, ki skušajo otroke 
pritegovati zgolj z akcijo in senzacijo, 
saj otroka mnogo prezgodaj oropajo du-
hovnega sveta. Otroci so sicer bistro-
umni, opazimo pa, da se ne znajo igrati 
in da kasneje hlastajo za vedno novimi 
napetimi zgodbami brez prave vsebine, 
želijo si dražljajev od zunaj, v misterij 
miru, tihih, preprostih stvari pa ne mo-
rejo več prodreti. 

Ko postajajo otroci samostojnejši v 
delovanju in mišljenju, izbiramo dru-
gačne pravljice, od najpreprostejših, z le 
nekaj globokimi motivi, prehajamo k ta-
kim z bolj zapleteno vsebino, z več do-
gajanja, več humorja. 

Podobe v otroški duši, ki nastajajo ob 
poslušanju, najbolje ohranimo, če pri-

povedujemo zgodbe brez ilustracij. Ta-
ka pripoved je najprimernejša, še zlasti, 
če jo pripovedujemo zvečer pred spa-
njem, da otrok odnese v svoje sanje 
slike, ki si jih je sam ustvaril pred no-
tranjimi očmi. Če vzamemo knjigo z 
ilustracijo, naj bo ilustracija dobra, kar 
pomeni, naj odgovarja duhovnemu 
ozadju pravljice. Najbolj škodljive so ti-
ste ilustracije, ki karikirajo ljudi in ži-
vali, ker sprožijo globoke organske in 
duševne uničevalne procese. 

Kot je vsak otrok celota, kot je celota 
vsako bitje, tako tudi v procesu vzgoje 
ne moremo ločiti besede, slike, glasbe, 
lutke... od razvoja duše in duha. Ko pro-
diramo v skrivnosti pravljičnega sveta in 
se učimo otrokom odpirati vrata vanj, se 
morda kdaj počutimo kot tista uboga 
mlinarjeva hči iz Grimmove pravljice o 
Špicparkeljcu, k i je obsedela zaklenjena 
v veliki izbi, prenatrpani s suho slamo, 
iz katere naj bi, če ji je življenje drago, 
do jutra spredla zlate niti. Kupi slame 
vsepovsod... Nekega dne se jih bo moral 
lotiti tudi naš malček. Zato smo mu s 
polnim razumevanjem in po svojih naj-
boljših močeh dolžni stati ob strani, do-
kler si ne bo zaželel oditi od nas, da bi 
sam razvozlal zlato skrivnost. 

Viri: 
Geiger, Rudolf. Maerchenkunde, Mensch und Schicksal im Spiegel der Grimmschen Maerchen. 
Stuttgart: Urachhaus, 1982. 
Haes, Dan Udo de. Kindenvelt - Maerchenwelt. Stuttgart: J. Ch. Mellinqer Verlag, 1989. 
Kant, Uwe. Kako je šel Janek iskat zgodbo. Ljubljana: Mladinska knjiga, 1987. Knjižnica Čebelica 
294). 
Kittel, Uršula. Mut zum Maerchenerzaehlen. Stuttgart: J. Ch. Mellinger Verlag, 1992. 
Maerchen — Puppenspiele — farbige Schatten. Stuttgart: Internationale Vereinigung der 
Waldorfkindergaerten E. V., 1975 (H.8). 
Rodari, Gianni. Srečanje z domišljijo. Ljubljana: Mladinska knjiga, 1977. 
Steiner, Rudolf. Mythen und Sagen. Okulte Zeichen und Symbole. Dornach/Schvveiz: R. Steiner 
Verlag, 1987. 
Streit, Jacob. Das Maerchen im Leben des Kindes. Meiringen: Verlag der Kunstanstalt Bruegger 
AG, 1976. 
Vzgoja za svobodo. Pedagogika Rudolfa Steinerja. Ljubljana: Epta, 1993. 



IBBY NOVICE 

K A N D I D I R A N J A S L O V E N S K E S E K C I J E I B B Y 

Z A P R I Z N A N J A V L E T U 1 9 9 8 

Leto 1998 je zopet leto, ko bodo sve-
čano podeljena IBBY priznanja (prizna-
nja, ki jih podeljuje Mednarodna zveza 
za mladinsko književnost vsaki dve leti). 
Nagrajenci bodo proglašeni aprila 1998 
na mednarodnem sejmu knjig za otroke 
v Bologni, svečane podelitve pa bodo 
septembra 1998 v New Delhiju, na 26. 
kongresu IBBY. 

Podeljeni bosta Andersenovi nagradi 
za celotni ustvarjalni opus na področju 
mladinske književnosti enemu od pred-
laganih pisateljev in enemu od predla-
ganih ilustratorjev. Mednarodna žirija, 
katere član je prvič tudi slovenski pred-
stavnik, akademski slikar in ilustrator 
Matjaž Schmidt, bo izbirala nagrajenca 
izmed 25 predlaganih pisateljev in 25 
predlaganih ilustratorjev. 

Slovenska sekcija IBBY je za Ander-
senovo nagrado 1998 predlagala pisate-
ljico Svetlano Makarovič in ilustratorko 
Marijo Lucijo Stupica. 

Utemeljitev predloga za nagrado je za 
Svetlano Makarovič pripravil Andrej Uc, 
urednik v Založbi Mladinska knjiga, za 
Marijo Lucijo Stupica pa umetnostna 
zgodovinarka Maruša Avguštin. Biblio-
grafijo mladinskih knjig obeh avtoric v 
slovenskem jeziku in v prevodih, seznam 
nagrad, razstav in člankov sta pripravili 
Tanja Pogačar in Darja Lavrenčič iz Pio-
nirske knjižnice v Ljubljani. Tekst je v 
angleški jezik prevedla Erica Johnson 
Debeljak. Dvanajstim članom medna-
rodne žirije smo morali poslati vsaj po 

pet originalnih knjig vsake kandidatke s 
prevodi vsebin. Knjige za člane žirije so 
prispevale založbe Mladinska knjiga, 
DZS, Prešernova družba, Domus in Mla-
dika. Članom žirije smo poslali naslednje 
knjige: 

1. Makarovič, Svetlana: Kosovirja na 
leteči žlici. Ilustr. Matjaž Schmidt. Lju-
bljana: DZS, 1994. (Kosovirji). 

2. Makarovič, Svetlana: Cosies on the 
Flying Spoon. Prev. Sonja Kravanja. 
Ilustr. Matjaž Schmidt. Ljubljana: DZS, 
1994. (The Cosies). 

3. Makarovič, Svetlana: Mačja preja. 
Ilustr. Svetlana Makarovič. Ljubljana: 
Mladika,1992. (Trepetlika). 

4. Makarovič, Svetlana: Pekarna Miš-
maš. Ilustr. Gorazd Vahen. Ljubljana: 
Mladinska knjiga, 1997. (Svetlanovčki). 

5. Makarovič, Svetlana: Potepuh in 
nočna lučka. Ilustr. Marjan Amalietti. 
Ljubljana: Mladinska knjiga, 1995. (Sve-
tlanovčki). 

6. Makarovič, Svetlana: Škrat Kuzma 
dobi nagrado. Ilustr. Tomaž Lavrič. Lju-
bljana: Mladinska knjiga, 1966. (Svetla-
novčki). 

7. Makarovič, Svetlana: Tacamuca. 
Ilustr. Gorazd Vahen. Ljubljana: Mla-
dinska knjiga, 1995. 

8. Andersen, Hans Christian: Pastirica 
in dimnikar. Prev. Rudolf Kresal. Ilustr. 
Marija Lucija Stupica. Ljubljana: Pre-
šernova družba, Vrba, 1994. 

9. Andersen, Hans Christian: Svinjski 
pastir. Prev. Franc Burgar. Ilustr. Marija 



Lucija Stupica. Ljubljana: Mladinska 
knjiga, 1988. (Velike slikanice). 

10. Grafenauer, Niko: Mahajana in 
druge pravljice o Majhnici. Ilustr. Marija 
Lucija Stupica. Ljubljana: Domus, 1990. 

11. Hoffmann, Ernst Theodor Ama-
deus: Hrestač in Mišji kralj. Prev. Mojca 
Kranjc. Ilustr. Marija Lucija Stupica. 
Ljubljana: DZS, 1996. (Velikanček). 

12. Wilde, Oscar: Srečni kraljevič. 
Prev. Ciril Kosmač. Ilustr. Marija Lucija 
Stupica. Ljubljana: Mladinska knjiga, 
1993. 

Slovenska sekcija IBBY kandidira za 
uvrstitev na IBBY ČASTNO LISTO 1998 
(IBBY Honour List) pesnika Borisa A. 
Novaka, ilustratorja Matjaža Schmidta 
in prevajalca Katarino Bogataj-Gradišnik 
in Janeza Gradišnika. Priznanje je av-
torju podeljeno za knjigo, ki je izšla v 
zadnjih treh letih. 

Pisatelja Borisa A. Novaka predstav-
lja založba DZS s knjigo Mala in velika 
luna. Ilustr. Danijel Demšar. Ljubljana: 
DZS, 1994. (Ristanc). 

Ilustratorja Matjaža Schmidta pred-
stavlja založba Mladinska knjiga s knji-
go: Prokofjev, Sergej Sergeevič: Peter in 
volk. Prev. Mile Klopčič. Ljubljana: Mla-
dinska knjiga, 1996. (Cicibanov vrtiljak, 
Velike slikanice). Utemeljitev je napisala 
likovna kritičarka Maruša Avguštin. 

Prevajalko Katarino Bogataj-Gradiš-
nik in prevajalca Janeza Gradišnika 
predstavlja urednik založbe Mladinska 
knjiga Andrej lic s knjigo: Hoffmann, 
Ernst Theodor Amadeus: Pripovedke. 

Ilustr. Ruth Knorr. Ljubljana: Mladinska 
knjiga, 1996. (Veliki pravljičarji). 

Za izredno pomembno IBBY-ASAHI 
READING PROMOTION AWARD, na-
grado, ki s finančnim prispevkom v višini 
1 milijona jenov izkaže priznanje in da 
nadaljno spodbudo ustanovi, ki na iz-
jemen način uvaja in izvaja oblike, ki 
spodbujajo mlade k branju, kandidira 
slovenska sekcija IBBY Bralno značko 
pri ZPMS. V utemeljitvi, ki jo je pri-
pravila Tilka Jamnik, vodja Pionirske 
knjižnice v Ljubljani in podpredsednica 
Bralne značke, je poudarjena razširje-
nost Bralne značke (s 37-letno tradicijo) 
med slovenskimi in zamejskimi šolarji, in 
novi projekti v gibanju v zadnjih letih, ki 
naj bi željo po branju razširili tudi na 
predšolsko mladino ter povezali v Slove-
niji vse (mentorje, avtorje, založnike 
strokovnjake in ustanove, mladinske in 
šolske knjižnice, Bralno društvo, Sloven-
sko sekcijo IBBY, revijo Otrok in knjiga 
in druge), ki si prizadevajo, da bi knjiga 
in branje postala in bila spremljevalca 
vseh, predvsem pa mladih. Odpirala naj 
bi jim svet in svetove, kot je izpostavljeno 
v vodilu programa: S knjigo v svet. 

Osrednja tema 26. kongresa IBBY je 
PEACE T H R O U G H CHILDREN'S 
BOOKS (Tema miru v otroških knjigah). 
Z velikim ponosom smo prejeli vest in-
dijske sekcije IBBY, ki organizira kon-
gres leta 1998 v New Delhiju, da je dr. 
Metka Kordigel s svojim referatom: Mla-
dinska književnost — poslednja možnost za 
mir? uvrščena v plenarni del. 

Nominacije za Andersenovo nagrado 1998: 

Država Pisatelj 

Argentina Graciela Montes 
Avstrija Martin Auer 
Belgija Bart Moeyaert 
Brazilija Barolomeu Campos de Oueiros 

Ilustrator 

Carlos Nine 
Ervvin Moser 
Gabrielle Vincent 
Helena Alexandrino 



Češka Iva Prochazkova 
Danska Bent Haller Lilian Br0gger 
Finska Hannele Huovi Mika Launis 
Francija Marie-Aude Murail Tomi Ungerer 
Grčija Maro Loizou Alexis Kyritsopoulos 
Hrvaška Luko Paljetak Ivan Vitez 
Islandija Sigrun Eldjarn Sigrun Eldjarn 
Indija Ruskin Bond Jagdish Joshi 
Japonska Shinta Cho 
Kanada Brian Doyle Gilles Tibo 
Moldavija Spiridon Vangheli 
Nemčija Paul Maar Binette Schroeder 
Nizozemska Imme Dros Dick Bruna 
Poljska Stasys Eidrigevičius 
Portugalska Alice Vieira Henrique Cayatte 
Rusija Boris Zakchoder Boris Diodorov 
Slovaška Daniel Hevier Luba Končekova-Vesela 
Slovenija Svetlana Makarovič Marija Lucija Stupica 
Španija 
Švedska 

Ana Maria Matute Roser Capdevila Valls Španija 
Švedska Mats Wahl Ilon Wikland 
Švica Jurg Schubiger Kathi Bhend 
UK Anne Fine Shirley Hughes 
Z D A Katherine Paterson Jerry Pinkney 

Tanja Pogačar 



Ilustriracija Marije Lucije Stupica iz knjige O. Wilda Srečni kraljevič 
(Mladinska knjiga, Ljubljana 1993) 



Ilustracija Marije Lucije Stupica iz knjige E. T. A. Hoffmanna in M. L. Stupica 
Hrestač in mišji kralj (DZS, Ljubljana 1996) 



Ilustriracija Matjaža Schmidta iz knjige Svetlane Makarovič Kosovirja na leteči 
žlici (DZS, Ljubljana 1994) 



S V E T L A N A M A K A R O V I Č 

Svetlana Makarovič je nekoč rekla: 
»V resnici ne priznavam oznak, kot sta 
»otroška« ali »mladinska« literatura. 
Zgodbo napišem, ker se mi zdi ljubka, 
kar me veseli, potem pa naj jo bere, kdor 
hoče. Najbrž dajem s tem pisanjem duška 
tudi otroku v sebi.« 

Že petindvajset let se pri Svetlani Ma-
karovič oglašajo ljubke zgodbe z željo, da 
bi jih zapisala. Pisateljica jih je večinoma 
uslišala, saj je doslej izdala že več kot 
petdeset zbirk pravljic in pesmi oziroma 
slikanic, ki so bile večkrat ponatisnjene, 
prevedene pa so bile tudi v tuje jezike, 
med drugim v angleščino in nemščino. 
Nekatere pravljice je ilustrirala sama, 
večino pa so likovno osmislila najbolj 
priznana imena slovenske ilustracije, kot 
so Marija Lucija - Stupica, Jelka Reich-
man, Kostja Gatnik, Matjaž Schnjidt in 
drugi. V zadnjih letih dobivajo najbolj 
znane pravljice novo likovno podobo, za 
kar je poskrbela nova generacija mladih 
slovenskih ilustratorjev (Gorazd Vahen, 
Tomaž Lavrič), ki se je po lastnih bese-
dah osebnostno in umetniško formirala 
prav ob pravljicah Svetlane Makarovič, 
kot so Pekarna Mišmaš (1974), Škrat Ku-
zma dobi nagrado (1974) in Sapramiška 
(1976). 

Makarovičeva je številne svoje zgodbe 
predelala tudi v uspešne gledališke, lut-
kovne in radijske igre, otroci pa s po-
sebno naklonjenostjo sprejemajo avdio 
kasete, za katere pisateljica, ena najbolj 
vsestranskih slovenskih umetnic, poleg 
dramatizacije vedno napiše in uglasbi 
tudi songe. 

Odrasli poznajo Svetlano Makarovič 
med drugim kot odlično šansonjerko, 
predvsem pa kot eno najbolj vznemir-
ljivih sodobnih slovenskih pesnic, ki že 
od svoje prve zbirke, izdane leta 1964, 
razvija povsem samobitno avtopoetiko. 
Njena poezija sicer pogosto posega po 

Svetlana Makarovič once said, »In 
truth, I don't recognize the category of 
'childrenV or 'young adult' literature. I write 
a story that charms me, that makes me happy 
and vvhoever wants to read it should. Prob-
ably with this vvriting, I'm nourishing the child 
within me.« 

For twenty-five years now, many stories 
have charmed Svetlana Makarovič sufficiently 
to give her the desire to write them down. The 
writer has amply fulfilled this desire for up 
until novv she has published more than fifty 
collections of faiiy tales, poems and picture 
books which have gone through many print-
ings and have been translated into a number 
of foreign languages, German and English 
among others. She herself has illustrated a 
number of the fairy tales although most of 
them have been brought to life visually by the 
most recognized names among Slovenian illus-
trators: Marija Lucija Stupica, Jelka Reich-
man, Kostja Gatnik, Matjaž Schmidt and oth-
ers. In recent years, her most well-known sto-
ries have acquired a fresh visual identity from 
a new generation of young Slovenian illustra-
tors (Gorazd Vahen, Tomaž Lavrič) who, ac-
cording to their own words, have discovered 
their artistic personalities with the fairy tales 
of Svetlana Makarovič: The Mo-Mouse's Bak-
ery (1974), Dwarf Kuzma Gets a Prize (1974) 
and Skipmouse (1976). Svetlana Makarovič 
has also refashioned a number of her stories 
for the theatre, puppet show and the radio. 
Children have exhibited a special fondness for 
the audio cassettes for which the writer, being 
one of the most gifted and unique Slovenian 
artists, has not only written the scripts but has 
also composed music and songs. 

Svetlana Makarovič is known to adults as 
an excellent singer of chansons but most of 
ali as one of the most exciting contemporary 
Slovenian poets who has, since her earliest 
collection published in 1964, developed her 
own original poetic voice. Her poetry often 
incorporates motifs from Slovenian folk po-



motiviki stare ljudske poezije (predvsem 
tisti, obarvani s tragično usodnostjo), ven-
dar tako, da jo ustvarjalno, povsem 
svobodno preoblikuje in stopa v kritičen 
dialog z njo. Avtoričino živo zanimanje 
za arhaično ljudsko motiviko se kaže tudi 
v njenem pisanju za otroke, saj sreču-
jemo v pravljicah vse mogoče mitološke 
prikazni, od vil, škratov in škratic do ča-
rovnic in vodnih duhov. Seveda v pravlji-
cah mnogo manj prevladujejo temni, te-
snobni, brezizhodni toni in občutki, tako 
značilni za njeno nemladinsko poezijo. 
Pisateljica je nekoč pojasnila, da sta nje-
na poezija in pravljičarstvo kot dve strani 
lune: poezija predstavlja temno, pravljice 
pa svetlo plat. Če se v njih že pojavljajo 
tesnobno srhljivi zapleti, se v glavnem vse 
zaključi bolj ali manj srečno in pomir-
ljivo, čeprav gre redko za pompozni fi-
nale klasične pravljice. Nekatere osreči 
poln želodec, druge lepe sanje, tretje 
zgolj povratek na izhodiščno mesto, ki je 
hkrati tudi varen, topel dom. Včasih za-
dostuje že ena sama razumevajoča ose-
ba, pridobljena samozavest ali pa pre-
stana izkušnja, ki je vredna dosti več od 
materialnih privilegijev. Če grozi nenor-
malno srečen konec, podkrepljen z 
vsesplošnim uspehom, se za vsak slučaj 
vmeša pripovedovalka in vse skupaj malo 
ironizira ali realitivizira. Tudi prej ome-
njene prikazni, ki se jim že od nekdaj 
pripisuje magične lastnosti, se obnašajo 
času primerno, kar pomeni, da se nanje 
ni več mogoče zanesti kot nekoč. So ne-
zanesljivi, njihove prerokbe se izrodijo 
ali sploh ne držijo, copranje se redko 
posreči — včasih je celo vir novih težav, 
nekateri pa tako ali tako sploh niso tisto, 
za kar se izdajajo. Da bi bilo vse še huje, 
mora večina od njih ves čas dokazovati, 
da zares obstajajo. Naj že verjamemo v 
njihov obstoj ali ne, toda prav pravljice 
Svetlane Makarovič nam najlepše doka-
zujejo, da bi bilo življenje brez vilinskih 
bitij nepopravljivo osiromašeno in dol-
gočasno. 

etry (particularly that which is coloured in the 
hues of tragic destiny) but in an extremely 
creative way, reshaping folk motifs and enter-
ing into a critical dialogue vvith them. The 
author's lively interest in folk ways can also 
be seen in her vvriting for children. In Maka-
rovič^ fairy tales, vve encounter ali sorts of 
mythological creatures, from fairies them-
selves to goblins and elves, vvitches and vvater 
spirits. Of course, the fairy tales are not do-
minated by the dark, oppressive, hopeless 
toneš and emotions vvhich are characteristic 
of Makarovič's poetry. The vvriter once ex-
plained this dichotomy, saying that her poetry 
and her fairy tales vvere like the tvvo sides of 
the moon: poetry representing the dark side 
and fairy tales the light side. If vve find vvoven 
in her vvork anguished and terrifying strands, 
there are also more or less happy and sooth-
ing endings, although she almost never closes 
vvith the pompous and predictable finales of 
classic fairy tales. Some characters are bles-
sed vvith a full stomach, others vvith beautiful 
dreams and stili others are returned to their 
starting point, a safe and vvarm home. Some-
times, the presence of a single understanding 
soul suffices, or the return of self-confidence 
or the successful passage of an important trial 
vvhich is vvorth much more than material 
vvealth. If an exceptionally happy ending 
threatens, bursting vvith universal joy, vve can 
rest assured that our narrator vvill leaven it 
vvith at least a little irony and reality. As for 
the mythological creatures mentioned above 
that have been since time immemorial en-
dovved vvith magical qualities, they novv be-
have in a more measured way and vve cannot 
depend on them the way vve did once upon a 
time. They are unreliable. Their divinations 
may or may not come true and their potions 
rarely bring real happiness - sometimes they 
are even the source of nevv difficulties. Worse 
stili, many of these creatures have to spend 
much of their time just proving that they re-
ally exist. The fairy tales of Svetlana Maka-
rovič prove to us in the loveliest way possible 
that life vvithout such spritely creatures, 
vvhether vve believe in their existence or not, 



V pravljici Potepuh in nočna lučka 
(1977), ki ji gre v opusu Svetlane Maka-
rovič nedvomno posebno mesto, načenja 
pisateljica osrednji problem starodavne 
umetnosti pripovedovanja. Nočna lučka 
je sicer simpatična, a nespretna pripo-
vedovalka, samo v enem podobna mitski 
pripovedovalki Šeherezadi, ki sije z moj-
strskim napletanjem tisoč in eno noč re-
ševala življenje - tudi ona dela v nočni 
izmeni. Ker ima za poslušalca hvaležnega 
potepuha, si lahko privošči luksuz, ki ji 
ga kakšen tiran, pa tudi večina človeških 
mladičev gotovo ne bi nikoli odpustili. 
Med pripovedovanjem namreč zaspi, že 
prej pa preigra cel repertoar slabega pri-
povedovanja: dolgovezi, je nekonsisten-
tna, izgublja ritem. Za razliko od nje pa 
Svetlana Makarovič pripoveduje v naj-
boljši tradiciji klasičnih pripovedovalk: 
ekonomično in konsistentno. Vedno zno-
va najde odgovor na osnovno vprašanje, 
s katerim nestrpni poslušalec potepuh 
priganja pripovedovalko lučko: »Ampak 
povej, kako je bilo potem?« 

Že v svoji prvi zbirki kratkih, pretežno 
živalskih pravljic Miška spi (1972) se 
predstavlja kot zrela, suverena pri-
povednica, izvedena v vseh prvinah pi-
sateljske obrti, kar ji omogoča, da sproti 
daje primerno obliko neštetim pre-
bliskom in izmislekom svoje prekipe-
vajoče domišljije. Veliko je situacijske 
komike, pretiravanja, sočnega humorja, 
predvsem v dialogih, izumljanja novih 
besed, imen in pomenskih zvez. Vendar 
domišljijska igra nikoli ni sama sebi na-
men, saj se pod lupino zunanjega doga-
janja ponavadi skriva dragoceno zrno 
modrosti. Junaki imajo dostikrat velike 
načrte, kijih iz dupline, brloga ali gnezda 
zvabijo na pustolovščino, toda zelo ver-
jetno je, da na koncu ne bodo deležni 
drugega kot potrditve kakšne preproste 
življenjske resnice. V tem smislu znajo 
biti te pravljice tudi poučne, toda nikoli 
in nikakor pridigarske ali vsiljivo didak-
tične. 

would be unbearably impoverished and dull. 
In the fairy tale, The Tramp and the Night 

Light (1977), vvhich certainly belongs among 
Svetlana Makarovič's indisputable master-
pieces, the writer broaches the problem of 
the ancient art of storytelling. The night light, 
othenvise quite niče, is an awkward narrator. 
She shares only one trait with the mythical 
storyteller, Scheherezade, who with her mas-
terly spinning of the tales of Arabian Nights, 
saves her own life: they both work the night 
shift. The night light's sole audience is a gra-
teful tramp who allows her to indulge herself, 
a luxury which most tyrants and even most 
youngsters would never allow such a dread-
ful narrator. During the evening, the night 
light even falls asleep and that, only after she 
has run through her entire repertoire of bad 
storytelling: long-winded, inconsistent and 
without rhythm or tune. In contrast to the 
night light, Svetlana Makarovič tells her story 
in the best tradition of classical narration: 
economically and consistently. She always 
finds new ansvvers to the basic questions with 
vvhich the impatient tramp spurs on the night 
light: »But teli me... and what happens next?« 

Even in her first collection of short fairy 
tales about animals, The Mouse is asleep 
(1972), Svetlana Makarovič is already a ma-
ture and masterly narrator, learned in ali the 
primary writerly tools vvhich enable her to 
give shape to the many flashes of wit and ar-
tifice vvhich bubble up from her fertile imagi-
nation. There are countless comic situations 
of exaggerated and juicy humour vvhich shovv 
up particularly in dialogue and in the creation 
of nevv vvords, meanings and puns. Yet the 
mere play of the imagination is never suffi-
cient in itself, for usually, hidden vvithin the 
shell of external events, is a kernel of pre-
cious vvisdom. The heroes of her tales run 
into great ideas vvhich, beckoning from a dark 
hole, a lair or a nest, propel the protagonist 
on a vvild adventure. Usually, at the end of 
these travels, there is nothing more than a 
simple truth about life. In this sense, Maka-
rovič^ tales can be educational though they 
never preach or take a superior tone. 



Živalske pravljice, zbrane v zbirkah 
Take živalske (1973), Vrček se razbije 
(1975), Glavnipetelinček (1976), Pravljice 
iz mačje preje (1980) in Mačja preja 
(1992), so do danes ostale zaščitni znak 
Svetlane Makarovič. Za pisateljico so 
živali mnogo več kot samo simboli, »za-
me so resnične, z nekaterimi se lahko 
celo identificiram.« Se več: »Ljubezen do 
živali je tako močna, da vznemirja tudi 
mojo fantazijo, in potem začutim potre-
bo, da jih ne samo opisujem, temveč tudi 
ustvarjam po svojem dopadenju, po svoji 
volji.« Kritika je že zgodaj, ob izidu knji-
ge Kosovirja na leteči žlici (1974) in nada-
ljevanja Kam pa kam, kosovirja (1975), 
opazila, da se v pravljičnem svetu Maka-
rovičeve ne pojavljajo samo prave živali, 
temveč tudi fantastične, izmišljene zve-
rinice. Po mnenju Marjane Kobe je »s 
tem, ko jih je ustvarila in vpletla v ča-
robne fantazijske zgodbe, obogatila ne 
samo svoj dotedanji pisateljski svet, 
marveč slovensko mladinsko književnost 
nasploh z novo izvirno inačico sodobne 
živalske pravljice. (...) Za takšno, po us-
tvarjalni plati suvereno ter domišljijsko 
povsem izvirno izumljanje novih literar-
nih junakov celo v svetovnem merilu ne 
najdemo veliko kvalitetnih zgledov.« 

Pisateljica namenja svoje pravljice ta-
ko otrokom kot odraslim. »Mislim, da ne 
znam pisati samo za otroke; pišem za 
otroke in odrasle hkrati.« Odrasli radi 
berejo te pravljice, ker jim pomagajo v 
tesnobi sveta ohranjati vero v lepo, otroci 
pa se ob njih v prvi vrsti odlično zabavajo. 
Pisateljica pušča prosto pot njihovim 
predstavam in domišljiji, njeno edino 
sporočilo pa bi se lahko preprosto gla-
silo: »Misli in razmišljaj sam zase, ne v 
skupini. Odločaj se sam, ne v skupini. 
Bodi ti sam, enkraten in neponovljiv. No-
si svoje ime kot žlahten nakit.« 

Stories about animals, gathered in a num-
ber of collections from These Little Animals 
(1973). The Broken Little Tankard (1975), The 
Head of tlie Roost (1976), Tales from a Cat's 
Yam (1980) and Cat's Yam (1992), have be-
come Svetlana Makarovič's trademark. For 
the author, animals are more than just sym-
bols. »For me, they are real creatures with 
whom I can even identify.« And more: »My 
love for animals is so strong that it excites my 
imagination and I feel the need not just to 
describe them but to create them following 
my fancies, in accordance vvith my vvill.« Early 
on, when Cosies on the Flying Spoon (1974) 
and Where, Oh Where, Cosies? (1975) vvere 
published, critics already noticed that Maka-
rovič^ fairy tale realm vvas not only popu-
lated by real animals, but also by a fantastic 
imaginary menagerie. In the opinion of Mar-
jana Kobe, »vvith the creatures Makarovič has 
created and vvhich populate her magical fan-
tastical stories, she has enriched not only her 
ovvn literary vvorld but the vvhole of Slovenian 
literature for young people. She has created 
an entirely new and authentic version of con-
temporary animal tales... For that kind of 
imaginary and original invention of nevv lit— 
erary characters, there are very fevv other 
quality examples even in the vvider interna-
tional scene.« 

The vvriter addresses her fairy tales to 
adults as much as to children: »I don't think 
I vvould knovv how to vvrite just for children; I 
vvrite for both children and adults together.« 
Adults read her fairy tales because they help 
them, in an increasingly anxious vvorld, to 
preserve their faith in beauty. Children read 
them simply because they are great fun. The 
vvriter leaves a space for their ovvn imagina-
tion, her only consistent message being sim-
ply stated: »Think and dream only for your-
self, not in a group. Decide for yourself, not 
for others. Be yourself, unique and unrepea-
table. Wear your name like precious jewelry.« 



Svetlana Makarovič je svoje prvo delo 
za otroke objavila pred petindvajsetimi 
leti, od takrat pa je nanizala prek pet-
deset zbirk pravljic in pesmi oziroma sli-
kanic, ki vse skupaj sestavljajo mogočen, 
raznolik, samosvoj opus, ki mu po 
imaginativni moči in izvirnosti v sodobni 
slovenski literaturi ni enakega. 

Kot eni redkih ji je laskave ocene kri-
tike uspelo združiti z uspehom pri bral-
stvu, tako da so njene slikanice, ki so jih 
ilustrirali najboljši slovenski ilustratorji 
in ilustratorke, doživele že veliko pona-
tisov, prevedene pa so bile v angleščino, 
nemščino, hrvaščino, italijanščino in slo-
vaščino. Pisateljica, sicer vsestransko na-
darjena umetnica, je nekajkrat tudi sama 
ilustrirala svoje zgodbe, mnogim pa je z 
dramatizacijami utrla pot v gledališče, na 
radio in avdio kasete. Sama je uglasbila 
številne svoje pesmi za otroke, medtem 
ko je odraslim namenila nekaj plošč av-
torskih šansonov. 

Twenty-five years ago, Svetlana Maka-
rovič published her first work for children 
and since that tirne has added to her credit 
over fifty collections of fairy tales and poetry 
as well as picture books which aH together 
comprise a magnificent, varied and unique 
opus that in terms of imaginative power and 
originality is unequalled in contemporary 
Slovenian literature. 

She is one of the few writers who has ear-
ned the praise of critics along vvith the devo-
tion of readers and this to such an extent that 
her picture fairy tales, illustrated by the best 
Slovenian illustrators, have already been re-
printed countless times and have been trans-
lated into English, German, Croatian, Italian 
and Slovakian. Indeed Makarovič, an artist 
of many talents, has sometimes illustrated her 
own books and has often refashioned her sto-
ries for theatrical, radio and recorded ver-
sions of her work. Children adore her won-
derful children's songs while adults enjoy the 
chansons she has composed and recorded. 

Svetlana Makarovič se je rodila 1. ja-
nuarja leta 1939 v Mariboru. Po diplomi 
na igralski akademiji je nekaj let z 
uspehom igrala v poklicnih gledališčih, 
potem pa se je posvetila pisanju. Svojo 
prvo pesniško zbirko je izdala leta 1964, 
s kasnejšimi pa se je uvrstila v vrh so-
dobne slovenske poezije. Za razliko od 
poezije, k i je izrazito tesnobno, temačno 
ubrana, predstavljajo pravljice svetlo plat 
njenega opusa. Gre predvsem za živalske 
pravljice, v katerih pa se ne pojavljajo 
samo prave živali, temveč tudi izmišljene 
zverinice, plodovi pisateljičine prekipe-
vajoče domišljije, ki pogosto črpa iz mito-
loške zaloge starega ljudskega izročila. 
Pisateljica namenja svoje pravljice tako 
otrokom kot odraslim. Medtem ko prvi 
lahko neskončno uživajo v razgibanem, 
vznemirljivem dogajanju in sočnem hu-
morju, pomagajo odraslim pravljice v te-
snobi sveta ohranjati vero v lepo. 

Svetlana Makarovič was born on Janu-
a r 1,1939 in Maribor. Follovving her gradu-
ation from the Academy of Performing Arts, 
she pursued for several years a successful 
career on the stage before devoting herself 
to writing. Her first book of poetry was pub-
lished in 1964 and with her later collections 
she reached the summit of contemporary 
Slovenian poetry. In contrast to her poetry 
for adults, which is emphatically dark and 
oppressive, her fairy tales represent the 
lighter side of her opus. The latter is com-
posed mostly of animal stories, which are 
populated not only vvith real animals but also 
vvith imaginary creatures, the fruit of the 
author's fertile imagination enhanced by dra-
vving upon the mythological source of ancient 
Slovenian folk traditions. The author vvrites 
for an audience of adults as vvell as children. 
While the latter can endlessly enjoy the ani-
mated, exciting and humorous events, the 
stories also help adults to preserve, in their 
anxious vvorlds, their faith in beauty. 



Svetlana Makarovič je za svoje delo 
dobila najvišje domače nagrade, leta 
1981 je bila s knjigo Pravljice iz mačje 
preje uvrščena na častno listo Janusza 
Korczaka, leta 1994 pa s knjigo Mačja 
preja na častno listo IBBY. 

Andrej lic 

Svetlana Makarovi has received the highest 
national awards for her work. In 1981 for the 
book, Tales from a Cat's Yam, the author was 
included in the Janusz Korczak Honour List 
and in 1994 for the book A Cat's Yarn, the 
author was included in the IBBY Honour List. 

The artist lives and vvorks in Ljubljana. 
Andrej lic 

translated by Erica Johnson Debeljak 

BIBLIOGRAFIJA 

Poezija 
1. 1980. Maček Titi. Ilustr. Svetlana Ma-

karovič. Ljubljana: samozaložba. 
2. 1981. Gal v galeriji. Ilustr. Kostja Gat-

nik. Ljubljana: Mladinska knjiga. (Ve-
like slikanice). 1996. (Galova knji-
žnica). 

3. 1982. Dedek Mraz že gre. Ilustr. Mar-
jan Amalietti. Ljubljana: Lutkovno 
gledališče. 

4. 1986. Čuk na palici. Ilustr. Svetlana 
Makarovič. Ljubljana: Delavska enot-
nost. (Za otroke in mladino). 

5. 1987. Črni muc, kaj delaš? Ilustr. Sve-
tlana Makarovič. Log pri Brezovici: 
Dokumentarna. 

6. 1987. Kaj bi miška rada. Ilustr. Sve-
tlana Makarovič. Log pri Brezovici: 
Dokumentarna. 

7. 1993. Kaj lepega povej. Ilustr. Lucijan 
Reščič. Ljubljana: DZS. (Veliki ot-
roci). 

8. 1995. Svetlanin Show strahov. Ilustr. 
Peter Wider. Ljubljana: DZS. (Vr-
tavka). 

Proza 
1. 1972. Miška spi. Ilustr. Milan Bizo-

vičar. Ljubljana: Mladinska knjiga. 
(Cicibanova knjižnica). 1975. 

2. 1973. Take živalske. Ilustr. Marjanca 
Jemec-Božič. Ljubljana: Borec. (Ku-
rirčkova knjižnica). 

3. 1973. Zajček gre na luno. Ilustr. Tomaž 
Kržišnik. Ljubljana: Partizanska knjiga. 

4. 1974. Aladinova čudežna svetilka. 
Ilustr. Tomaž Kržišnik. Ljubljana: 
Mladinska knjiga. (Velike slikanice). 

5. 1974. Kosovirja na leteči žlici. Ilustr. 
Lidija Osterc. Ljubljana: Mladinska 
knjiga. (Cicibanova knjižnica). 

6. 1974. Pekarna Mišmaš. Ilustr. Marija 
Lucija Stupica. Ljubljana: Mladinska 
knjiga. (Velike slikanice). 1975. (Zla-
ta slikanica). 

7. 1974. Škrat Kuzma dobi nagrado. 
Ilustr. Jelka Reichman. Ljubljana: 
Mladinska knjiga. (Velike slikanice). 

8. 1975. Kam pa kam, kosovirja? Ilustr. 
Lidija Osterc. Ljubljana: Mladinska 
knjiga. (Cicibanova knjižnica). 

9. 1975. Pisano okno. Ilustr. Mar jan 
Manček. Ljubljana: Mladinska knji-
ga. (Velike slikanice). 

10.1975. Skozi mesto. Ilustr. Jelka Reich-
man. Ljubljana: Mladinska knjiga. 
(Pelikan). 1978. 

11. 1975. Vrček se razbije. Ilustr. Marija 
Lucija Stupica. Ljubljana: Mladinska 
knjiga. (Deteljica). 

12.1976. Glavnipetelinček. Ilustr. Marija 
Lucija Stupica. Ljubljana: Mladinska 
knjiga. (Cicibanova knjižnica). 

13.1976. Lisjaček v Luninem gozdu. 
Ilustr. Kostja Gatnik. Ljubljana: 
Mladinska knjiga. (Čebelica). 

14. 1976. Sapramiška. Ilustr. Marija Lu-
cija Stupica. Ljubljana: Mladinska 
knjiga. (Velike slikanice). 

15.1976. Vrtirepov koledar. Ilustr. Matjaž 



Schmidt in Dušan Klun. Ljubljana: 
Partizanska knjiga. 

16.1976. Živalska olimpiada. Ilustr. Božo 
Kos. Ljubljana: Mladinska knjiga. 
(Velike slikanice). 

17.1977. Potepuh in nočna lučka. Ilustr. 
Marjan Amalietti. Ljubljana: Mla-
dinska knjiga. (Velike slikanice). 
1995. (Svetlanovčki). 

18. 1978. Kosovirja na leteči žlici, (in Kam 
pa kam, kosovirja). Ilustr. Lidija Os-
terc. Ljubljana: Mladinska knjiga. 
(Cicibanova knjižnica). 

19.1978. Mačja predilnica. Ilustr. Dušan 
Klun. Ljubljana: Mladinska knjiga. 
(Velike slikanice). 

20.1978. Teta Magda. Ljubljana: Mladin-
ska knjiga. (Nova slovenska knjiga). 

21.1980. Pravljice iz mačje preje. Ilustr. 
Matjaž Schmidt. Ljubljana: Borec. 
(Kurirčkova knjižnica). 

22.1986. Pekarna Mišmaš. Ilustr. Sve-
tlana Makarovič. Log pri Brezovici: 
Dokumentarna. 

23.1986. Sapramiška. Ilustr. Svetlana 
Makarovič. Log pri Brezovici: Doku-
mentarna. 

24.1987. Kaj lahko mleko postane. Ilustr. 
Svetlana Makarovič. Ljubljana: Cen-
tralni zavod za napredek gospodinj-
stva. 

25.1987. Vila Malina. Ilustr. Svetlana Ma-
karovič. Ljubljana: Dokumentarna. 

26.1988. Replja. Ilustr. Marjan Manček. 
Ljubljana: Borec. (Posebna knjižna 
izd. revije Kurirček). 

27.1989. Coprnica Zofka. Ilustr. Svetlana 
Makarovič. Radovljica: Knjigovezni-
ca tiskarna. 

28.1992. Korenčkov palček. Ilustr. Sve-
tlana Makarovič. Ljubljana: Mladika. 
(Liščki). 

29.1992. Mačja preja. Ilustr. Svetlana 
Makarovič. Ljubljana: Mladika. (Tre-
petlika). 

30.1992. Mali parkelj Malič. Ilustr. Sve-
tlana Makarovič. Ljubljana: Mladika. 
(Pikapolonica). 

31. 1992. Pek Mišmaš v Kamni vasi. Ilustr. 
Svetlana Makarovič. Radovljica: Di-
dakta. 

32.1993. Kokokoška Emilija. Ilustr. Lu-
cijan Reščič. Ljubljana: Mladika. (Pi-
kapolonica). 

33.1993. Zajčkovo leto. Ilustr. Elga Tušar. 
Ljubljana: DZS. (Velikanček) 

34.1994. Kosovirja na leteči žlici. Ilustr. 
Matjaž Schmidt. Ljubljana: DZS. 
(Kosovirji). 

35.1994. Veveriček posebne sorte. Ilustr. 
Marjan Manček. Ljubljana: Zveza 
društev za cerebralno paralizo Slo-
venije, Sončkov klub. 

36.1995. Coprnica Zofka. Ilustr. Gorazd 
Vahen. Ljubljana: Mladinska knjiga. 
(Svetlanovčki). 

37.1995. Kam pa kam, kosovirja? Ilustr. 
Matjaž Schmidt. Ljubljana: DZS. 
(Kosovirji). 

38.1995. Medena pravljica. Ilustr. Lucijan 
Reščič. Ljubljana: DZS. (Vrtavka). 

39.1995. Tacamuca. Ilustr. Gorazd Va-
hen. Ljubljana: Mladinska knjiga. 
(Svetlanovčki). 

40.1996. Škrat Kuzma dobi nagrado. 
Ilustr. Tomaž Lavrič. Ljubljana: Mla-
dinska knjiga. (Svetlanovčki). 

41.1997. Pekarna Mišmaš. Ilustr. Gorazd 
Vahen. Ljubljana: Mladinska knjiga. 
(Svetlanovčki). 

42.1997. Soviča Oka. Ilustr. Gorazd 
Vahen. Ljubljana: Mladinska knjiga. 
(Svetlanovčki). 

43.1997. Sčeper in mba. Ilustr. Gorazd 
Vahen. Ljubljana: Mladinska knjiga. 
(Svetlanovčki). 

Poezija in proza 
1. 1987. Mačje leto. Ilustr. Svetlana Ma-

karovič. Ljubljana: Dokumentarna. 

Dramatika 
1. 1976. Soviča Oka. Ljubljana: Mla-

dinska knjiga. (Mladi oder). 



Avtorski prevod in 
priredba 
1. 1980. Busch, Wilhelm: Picko in Pa-

cko. Ilustr. Wilhelm Busch. Trst: 
Založništvo tržaškega tiska. (Tobo-
gan). 

2. 1997. Thorlacius, Hallveig: Maček 
Mačkursson. Ilustr. Tomaž Lavrič. 

Ljubljana: Mladinska knjiga. (Cici-
banov vrtiljak — Velike slikanice). 

Soavtorstvo 
1. 1982. Učenci COŠ Franc Per-Vido, 

Svetlana Makarovič: Sporočilo iz rde-
čega aviona. Ilustr. učenci. Krašnja: 
COŠ Franc Per-Vido. 

PREVODI 

Angleški: 
1. 1994. Cosies on the Flying Spoon. (Ko-

sovirja na leteči žlici). Trans. Sonja 
Kravanja. 111. Matjaž Schmidt. Lju-
bljana: DZS. (The Cosies). 

Češki: 
1. 1978. Šotek Kuzma vyhrava cena. 

{Škrat Kuzma dobi nagrado). Trans. 
Katerina Benhartova. 111. Jelka Reich-
man. Ljubljana: Mladinska knjiga; 
Praha: Albatros. (Mezinarodni serie). 

Hrvaški: 
1. 1980.Mišica spava. (Miška spi). Trans. 

Luko Paljetak. 111. Vjera Lalin. Zag-
reb: Mladost. (Vjeverica). 

Italijanski: 
1. 1977. Tredicifiabe per la buonanotte. 

(Miška spi). Trans. Francesco Daks-
kobler. 111. Vincenzo Mortillaro. Bres-
cia: Editrice la scuola. 

2. 1979. Makarovič, Svetlana, Fran Mil-
činski, Tone Seliškar: Gli animali dello 
zodiaco e altre novelle. Trans. Fran-
cesco Dakskobler. 111. Severo Baraldi. 
Padova: Edizioni Messaggero. (I 
Racconti). 

Nemški 
1. 1997. Knuddelpfotchen. (Tacamuca). 

Ilustr. Gorazd Vahen. Baunach: Dt. 
Spurbuchverlag. 

2. 1997. Oka, die Eule. (Soviča Oka). 
Trans. Andrea Ott. 111. Gorazd Va-
hen. Baunach: Spurbuchverlag. 

Slovaški: 
1. 1978. Šibal Kuzman škriatok. (Škrat 

Kuzma dobi nagrado). Trans. Pavla 
Kovačova. 111. Jelka Reichman. Novi 
Sad: Obzor; Bratislava: Mlade leta; 
Ljubljana: Mladinska knjiga. (Včiel-
ka). 

NAGRADE 

LEVSTIKOVE NAGRADE. Nagrade Za-
ložbe Mladinska knjiga. 
1975 

Kosovirja na leteči žlici. Ilustr. Lidija 
Osterc. Ljubljana: Mladinska knjiga, 
1974. (Cicibanova knjižnica). 
Kam pa kam, kosovirja. Ilustr. Lidija 
Osterc. Ljubljana: Mladinska knjiga, 
1975. (Cicibanova knjižnica). 

Pekarna Mišmaš. Ilustr. Marija Lu-
cija Stupica. Ljubljana: Mladinska 
knjiga, 1974. (Velike slikanice). 

ZMAJEVE DJEČJE IGRE. Festival v No-
vem Sadu. 

1987 
JANUSZ KORCZAK HONOUR LIST 



1981 
Pravljice iz mačje preje. 111. Matjaž 
Schmidt. Ljubljana: Borec, 1980. 
(Kurirčkova knjižnica). 

IBBY HONOUR LIST 
1994 

Mačja preja. Ilustr. Svetlana Maka-
rovič. Ljubljana: Mladika, 1992. 
(Trepetlika). 

IZBRANA BIBLIOGRAFIJA ČLANKOV IN PRISPEVKOV 
V KNJIŽNIH IZDAJAH O SVETLANI MAKAROVIČ 

1. Pregl, Tatjana: Ponoči miška spi, Sve-
tlana pa ne. Pionirski list 1973—74/36. 

2. Grafenauer, Niko: Pisateljica Svetlana 
Makarovič. Spremna beseda v: Maka-
rovič, Svetlana: Kosovirja na leteči 
žlici. Ljubljana: Mladinska knjiga, 
1974. 

3. Kobe, Marjana: Drugi kosovirski knjigi 
za srečno pot. Spremna beseda v: Ma-
karovič, Svetlana: Kam pa kam, koso-
virja? Ljubljana: Mladinska knjiga, 
1975. 

4. Kobe, Marjana: Svetlana Makarovič 
in njena posebna veljava v sodobni 
besedni ustvarjalnosti za otroke. Naši 
razgledi 1975/13. 

5. Levstikove nagrade za leto 1975. Otrok 
in knjiga 1977/5. 

6. Kobe, Marjana: Kosovirski knjigi za 
srečno pot. Spremna beseda v: Maka-
rovič, Svetlana: Kosovirja na leteči 
žlici. Ljubljana: Mladinska knjiga, 
1987. 

7. Bizjak, Andreja: Živalska pripoved 
Svetlane Makarovič v osnovnošolskem 
razrednem pouku. Jezik in slovstvo 
1978-79/3. 

8 .Janusz Korczak Literary prize 1981. 
Bookbird 1981/3. 

9. Golob, Berta: Srce ustvarja, roka piše. 
Ljubljana: Mladinska knjiga, 1983. 

10. Idrizovič, Muris: Pravljica Svetlane 
Makarovič. Otrok in knjiga 1983/18. 

11. Kovačič, Lojze: 6. srečanje mladih 
književnih ustvarjalcev Slovenije. Men-
tor 1984/5. 

12. Idrizovič, Muris: Čarobna moč imagi-
nacije. Detinjstvo 1986/2. 

13. Makarovič, Svetlana: Kaj pomeni biti 
kosovir? Kurirček 1987-88/1. 

14. Mušič, Janez: O delu pesnice in pripo-
vednice Svetlane Makarovič. Spremna 
beseda v: Makarovič, Svetlana: Mačja 
preja. Ljubljana: Mladika, 1992. 

15. IBBYHonour List 1994. Basel: IBBY, 
1994. 

16. Košir, Mitja: Knjiga za mlade-prostor 
svobode. Dnevnik 20.10. 1994. 

17. Mednarodna zveza za mladinsko knji-
ževnost je... Kekec 1994-95/3. 

18. Novak, Boris A.: A few words about 
the authors. Spremna beseda v: Maka-
rovič, Svetlana: Cosies on the Flying 
Spoon. Ljubljana: DZS, 1994. 

19. Novak, Boris A.: Nekaj besed o avtor-
jih. Spremna beseda v: Makarovič, 
Svetlana: Kosovirja na leteči žlici. Lju-
bljana: DZS, 1994. 

20. Golob, Berta: Do zvezd in nazaj. Lju-
bljana: Mladinska knjiga, 1995. 

21. Kobe, Marjana: Drugi kosovirski knjigi 
za srečno pot. Spremna beseda v: Ma-
karovič, Svetlana: Kam pa kam, koso-
virja? Ljubljana: DZS, 1995. 

22. Pogačar, Tanja: 24. kongres IBBY. Ot-
rok in knjiga 1995/39-40. 

23. Bisernica. Slovenske kratke pripovedi 
za otroke 1945-1995. Ljubljana: Mla-
dinska knjiga, 1996. 

24. Mahkota, Breda: Književna nagrada 
Janusza Korczaka. Otrok in knjiga 
1996/41. 



M A R I J A L U C I J A S T U P I C A 

Marija Lucija Stupica je v dobrih 
dvajsetih letih ilustrirala 35 knjig in se z 
barvnimi podobami tistih, ki so na-
menjene tudi odraslim, umestila v vrh 
slovenskih ilustratorjev. Kot ilustratorka 
je izšla iz t. i. »šole ljubljanskih pravlji-
čark«, katere osrednja predstavnica je 
bila Marlenka Stupica. Vendar je Marija 
Lucija Stupica od vsega začetka doka-
zovala svojo posebnost tako v likovnem 
izrazu kot v samosvojem luščenju vse-
binskih razsežnosti pravljičnega sveta. V 
njej se skriva moč in sposobnost odkri-
vanja skrivnostnih in temačnih vsebin 
pravljic in njihovega povezovanja z last-
nim čustvenim in duhovnim svetom na 
likovno izjemno izbrušen način. Njena 
likovna govorica je od začetka osemde-
setih let vpeta v realizem in severnjaški 
klasicizem v smislu spoštljivega posne-
manja narave in drobnih detajlov iz ži-
vega in neživega sveta. Hkrati slikarka 
vnaša vanj elemente sodobnega likov-
nega jezika in sodobno občutljivost, tudi 
ko gre za historično prepričljivo slikanje 
preteklosti. Še posebej pa se zdi, da 
umetničino delo označuje v spominih iz 
otroštva ohranjena živa fantazija in strah 
ob podoživljanju pravljičnih zgodb, ki 
pomenijo neizčrpen vir za njeno v nad-
realizem tipajočo likovno govorico. Kot 
otroka so jo med maminimi ilustracijami 
spremljale Sneguljčice, Trnuljčice, Rde-
če kapice, Palčiče, enako intenzivno pa 
je živela v svetu očetovih slik z igračami, 
punčkami in nevestami, zavitimi v zdaj 
temno in spet svetlo čarobno pojavnost. 

Kronološki pregled knjig z ilustracija-
mi Marije Lucije Stupice nas popelje 
skozi pravljične pripovedi za majhne in 
velike otroke, skozi vesele in žalostne 
zgodbe, ki jim slikarka sledi, jih poglablja 
ali nadgrajuje z barvnimi in črnobelimi 
ilustracijami v različnih slikarskih tehni-
kah. Pogosto prisotna sestavina njenih 

Over the last twenty-five years, Marija 
Lucija Stupica has illustrated some thirty-
five books and as a result of the accomplished 
coloured pictures presented in these 
children's books, intended also for adults, she 
has taken her plače among the top rank of 
Slovenian illustrators. As an illustrator, she 
comes out of the so-called »school of Lju-
bljana fairy talers«, of vvhich the principal 
representative vvas the painter's mother, 
Marlenka Stupica. From the beginning, Ma-
rija Lucija Stupica has shovvn her individual-
ity as much in her visual expression as in her 
idiosyncratic method of revealing the vvider 
realm of fairy tales. Stupica, vvith her excep-
tionally polished pictorial method, has the 
povver and the capability to discover the mys-
terious and obscure content of fairy tales as 
vvell as their connection to our ovvn emotions 
and spiritual vvorld. Since the beginning of 
the eighties, her visual language has become 
integrated vvith realism and Northern Classi-
cism in the sense that she faithfully records 
nature along vvith a variety of minute details 
from both the animate and inanimate vvorlds. 
At the same time, the painter includes in her 
vvork elements of contemporary visual lan-
guage and contemporary sensibilities, even 
vvhen the vvork requires a historically con-
vincing depiction of the past. In particular, it 
seems that her artistic achievement is char-
acterized by memories from a childhood nou-
rished vvith lively fantasies and fears dravvn 
from fairy tales vvhich continue to provide an 
inexhaustible source of surrealistic and ex-
plorative visual expression. She vvas accom-
panied through childhood not only by her 
mother's illustrations of Snovv White, The 
Sleeping Beauty, Little Red Riding Hood and 
Thumbelina but also by the experienced in-
tensity of her father's paintings of toys, dolls 
and brides, enveloped first in darkness and 
then in bright magical auras. 

A chronological glance through the books 
illustrated by Marija Lucija Stupica conveys 



upodobitev je tudi humor, ki ga v obilju 
srečamo že v njeni prvi ilustrirani knjigi 
- v Andersenovi Kraljični na zrnu graha, 
za katero je še kot študentka akademije 
leta 1973 prejela Levstikovo nagrado -
takrat najvišjo slovensko nagrado za ilu-
stracijo. 

Od ilustratorskih začetkov pa vse do 
zgodnjih osemdesetih let spremlja barv-
ne ilustracije jasna obrisna risba, med 
črnobelimi pa se menjavajo v njih razno-
vrstno črtovje in črne ploskve. V zgodnjih 
osemdesetih letih se Marija Lucija Stu-
pica odloči za ilustracijo v barvi, s katero 
od tedaj (z izjemo črnobelih ilustracij v 
knjigi Pismo spotepuških otokov Jacquea 
Preverta 1. 1990) v prevladujoči kombi-
nirani tehniki suhega pastela, gvaša in 
akvarela oblikuje pisateljev in svoj prav-
ljični svet. Od velike slikanice Lokomo-
tiva, lokomotiva Nika Grafenauerja iz 1. 
1983 dalje je barva njeno glavno izrazno 
sredstvo. Z njo gradi prostor in figure v 
njem, z njo ustvarja prostorsko globino 
in polno plastičnost upodobljenega 
pravljičnega sveta, z barvo posreduje na-
sičeno emocionalno in pogosto že kar 
mistično vsebino, ki je neredko inten-
zivnejša v sliki kot v literarni predlogi. V 
niansiranju barvnih odtenkov osnovnega 
tona Marija Lucija Stupica sugestivno 
slika svet lepote s tragično razsežnostjo, 
ki najgloblje zveni v temno modrih, vijo-
ličnih in zelenih barvah, a tudi bogato 
niansirani rjavi in beli toni lahko posre-
dujejo občutje skrivnostnosti, žalosti in 
irealnih razsežnosti. Redkokdaj je v ilu-
straciji mogoče videti tako tesno sožitje 
med težnjo po tehnični popolnosti in glo-
bino izraza. 

Poleg kolorita, s katerim slikarka iz-
raža svoj duhovni svet in oblikuje njegove 
vidne pojavnosti, jo spoznavamo tudi po 
psihološko pretanjenem portretiranju ju-
nakov. Celo v Andersenovi Mali morski 
deklici najdemo med nastopajočimi prav-
ljičnimi morskimi bitji jasne značajske 
razlike. Po drugi strani pa lahko v Ander-

us through a world of fairy tales for both 
younger and older children, through happy 
and sad stories which the painter follovvs, 
emphasizing and expanding them vvith both 
coloured and black and vvhite illustrations 
and employing a variety of pictorial tech-
niques. Frequently, humour can also be found 
in the content of her images. We encounter 
this quality even in her first illustrated book 
- Andersen's fairy tale, The Princess and the 
Pea (1973) - for vvhich she vvon, though stili 
an academy študent, the Levstik Prize vvhich 
at that tirne was the highest national avvard 
for illustration. 

From Stupica's beginnings through the 
early eighties, her coloured illustrations are 
characterized by clearly delineated dravvings 
vvhile her black and vvhite images alternate 
betvveen dense black surfaces and linear 
netvvorks. In the early eighties, Stupica 
shifted to coloured illustrations vvhich to this 
day she utilizes almost exclusively, vvith only 
rare exceptions (such as her black and vvhite 
illustrations in Jacques Preverfs book Letters 
from Vagabond Islands (1990). Predominantly 
making use of a combined technique of dry 
pastels, gouache and vvater colours, she de-
scribes both the vvriters' and her ovvn ima-
ginary vvorld. In the large pictures in Niko 
Grafanauer's Locomotive Locomotive (1983), 
she goes even farther in using colour as her 
principal expressive method. With colour, she 
builds the space as vvell as the figures vvhich 
find themselves there; vvith colour, she crea-
tes depth of space and the round plasticity of 
the imaginary fairy tale vvorld; vvith colour, 
she mediates betvveen the emotional and my-
stical contents vvhich are often even more 
intensely felt in the illustrations than in the 
literary references themselves. In nuanced 
hues from a palate of primary colours, Marija 
Lucija Stupica evocatively paints a beauteous 
vvorld of tragic proportions, echoing deeply 
vvith dark blues, violets and greens. With 
richly nuanced brovvns and vvhite toneš, she 
is able to express mysterious emotions of 
sadness and unreality. At times, it is possible 
to detect in her illustrations the narrovv 



senovem Svinjskem pastirju v doprsnem 
kipu prepoznamo portret pisatelja z nje-
govimi značilnimi karakternimi pote-
zami. 

Igra rok se lahko v slikarkinih upo-
dobitvah junakov povzpne do že kar sa-
mostojnih kreacij, ki tekmujejo z izrazi 
obrazov in hkrati poudarjajo ritem li-
kovnega in vsebinskega dogajanja. 

Cevasto oblikovane zavese, pregri-
njala, krinoline in pokrivala v niansiranih 
belinah so še ena od likovnih posebnosti 
Marije Lucije Stupice, podobno kot 
skrivnostni kristali, kamenje, kroglice 
itd., razsute po tleh. Prav slednji pridatki 
posebej stopnjujejo magičnost upodob-
ljenega sveta. 

Predmetni svet se v pravljicah Marije 
Lucije Stupice nemalokrat zazdi kot živ, 
medtem ko žive osebe slikarka neredko 
spremeni v lutke. 

Ob povedanem bi želeli opozoriti tudi 
na slikarkina začetna iskanja v različnih 
smereh in tehnikah, domiselno izbranih 
glede na vsakokratno ilustrirano snov. 
Tako npr. v slovenski ljudski pravljici 
Čudodelna torbica (1979) lahko zasledimo 
elemente slovenske ljudske umetnosti, 
Regico in Skokico ameriškega pisatelja 
Arnolda Lobla (1983) zasnuje na stripu 
prilagojen način, v Majhnici in Katrci 
Škrateljci Nika Grafenauerja (1987) se 
inventivno posluži nekaterih značilnosti 
op arta itd.. Vendar že v slikanici Loko-
motiva, lokomotiva Nika Grafenauerja 
(1983) odkrije svojo likovno pot v pre-
finjeni barvni govorici, vsebinsko pa se 
nasloni predvsem na evropske pravljice, 
ki so izšle iz meščanske sredine, kateri 
umetnica tudi sama pripada. 

Jedro in dosedanji umetniški vrh Ma-
rije Lucije Stupice predstavljajo barvne 
podobe za pravljice, ki jih je slikarka 
sama izbrala za oblikovanje, s prevla-
dujočo tragično in skrivnostno vsebino. 
Čeprav slikarko z občudovanjem sprem-
ljamo skozi vse njene upodobitve An-
dersenovih pravljic od Letečega kovčka 

coexistence of her aspirations for technical 
perfection along with her deep expressive-
ness. 

In addition to the colours with vvhich the 
painter expresses her spiritual vvorld and 
shapes its visual manifestation, vve can also 
find in these images a psychologically sophis-
ticated portraiture of the fairy tale heros. 
Even in Andersen's Little Mermaid, vve find 
sharp differences in the character of each 
imaginary sea creature. On the other hand, 
vve can recognize in the easily-recognizable 
features of the bust of Andersen's Swineherd 
a portrait of the vvriter himself. 

The way Stupica dravvs the hands of her 
heros sometimes allovvs them to achieve the 
status of autonomous vvorks of art themselves 
vvhich compete vvith the facial expressions 
and emphasize the rhythm of the visual and 
narrative events. The tubular shaping of the 
curtains, table cloths, crinoline and coverings 
in nuanced vvhites, only one of the visual spe-
cialties of Marija Lucija Stupica, resembles 
mysterious crystal, stones, globules scattered 
upon the ground. The real value of these de-
tails is the amplification of the magical qual-
ity of her envisioned vvorld. 

The object vvorld in fairy tales illustrated 
by Marija Lucija Stupica often seems to be 
alive vvhile the living persons depicted by the 
artist are more often than not transformed 
into puppets. 

We also dravv attention to the painter's 
early research into different techniques, care-
fully chosen in accordance vvith the unique 
content of each illustration. As vvas the čase 
in the Slovenian folk tale The Magical Bag 
(1979), vve can detect traces of Slovenian folk 
art elements in Frogand Toad Together (1983) 
by the American vvriter, Arnold Lobel vvhich 
vvas conceived as a cartoon strip to be 
adapted in the same way as Niko Grafe-
nauer's The Little One and Kade the Dwarf 
(1983). In her illustrations, Stupica reveals a 
visual path of refined colours vvith its content 
derived principally from European stories 
coming out of the tradition of bourgeois life, 
to vvhich the artist herself belongs. 



(1983), Pastirice in dimnikarja (1984), 
Svinjskega pastirja (1988), izžarevajo sli-
ke za Malo morsko deklico (1986) ob iz-
jemni simbolični moči barve morda naj-
globlje podoživljanje tragične pravljične 
vsebine. 

V Mahajani Nika Grafenauerja (1990) 
lahko občudujemo slikarkino subtilnost, 
s katero se vživlja v virtualni pesnikov 
svet in njegove jezikovne izume in mu 
kot protiigro postavlja igro rok, oblakov 
in vrsto drobnih detajlov. Hkrati v rahlo 
karikiranem portretiranju zgodovinskih 
in pravljičnih oseb posreduje tudi pe-
snikov rafinirani humor. 

V Sodobni pravljici Odona von Hor-
vatha (1991) je Marija Lucija Stupica v 
mrzlem »žarenju« zelene barve in z mrt-
vaškimi belinami upodobila poleg social-
ne stiske in revščine, o kateri pripoveduje 
pravljica, že kar slutnjo ekološke kata-
strofe. 

Lenora Gottfrieda Augusta Biirgerja 
v prevodu Franceta Prešerna (1991) je 
našla v Mariji Luciji Stupici nepre-
kosljivo interpretko zgodbe v njeni ro-
mantični lepoti, tragiki, brezupu in grozi. 
Na dvostranskih panoranskih barvnih 
podobah s skrivnostnimi nočnimi prizori 
z luno in zloveščimi oblaki ter z jezdecem 
na konju slikarka ob likovni izbrušenosti 
prizorov že kar sugestivno doživi značilni 
ženski arhetip. 

Srečnega kraljeviča Oscarja Wilda 
(1993) je umetnica zasnovala v prevladu-
jočem rjavo-modrem koloritu in z upo-
dobitvijo kraljeviča s solzami v očeh in 
lastovko na ramenih ustvarila magično 
sliko lepote in žalosti. Masivna viktori-
jansko oblikovana arhitektura prizorišča 
človeško stisko malih ljudi še poudarja. 
Kot v Sodobni pravljici nam ilustracija z 
mrtvo ptico in kraljevičevim srcem na 
smetišču obenem govori o človekovem 
usodnem pustošenju narave. 

Neznosni Fredi Paula E. Stavvskega 
(1994) s skoraj miniaturnimi podobami 
v intenzivnem rjavem koloritu prikliče 

The core and artistic summit of Marija 
Lucija Stupica's work is represented in her 
coloured images for fairy tales which the art-
ist herself has selected and which are for the 
most part tragic and mysterious tales. Al-
though we admiringly follovv the painter's 
work through her illustrations of H. Ch. An-
dersen^ tales from The Flying Trunk (1983), 
The Shepherdess and the Chimney Sweep 
(1984), The Swineherd (1988) to the radiant 
pictures in The Little Mermaid (1986), the 
most exceptional symbolic power is almost 
certainly realized most profoundly in those 
stories with tragic content. 

In Niko Grafanauer's AMa/am (1990), we 
admire the subtlety vvith vvhich the painter 
brings to life the author's poetic vvorld and his 
Iinguistic inventions and employs the images 
of hands, clouds and various tiny details as if 
playfully ansvvering the poet. At the same time 
Stupica, through the medium of her mild cari-
catures of historical fairy tale characters, en-
capsulates the poet's refined humour. 

In Odon von Horvath's A Modem Fairy-
tale (1991), Marija Lucija Stupica, vvith the 
cold heat of her green colours and the death-
like vvhites, captures not only the social pres-
sures and poverty vvhich are the principal 
components of the story, but also the subse-
quent ecological catastrophe. In Gottfried 
August Biirger's Lenora, translated by the 
greatest Slovenian poet France Prešeren, 
Stupica finds an unsurpassable interpretation 
of the story's romantic beauty and tragedy, 
despair and horror. In tvvo-paged panoramic 
coloured images full of mysterious nocturnal 
landscapes depicting the moon, sinister 
clouds and a rider on horseback, the painter 
suggestively creates in these visually polished 
scenes the characteristic female archetype. 

In Oscar Wilde's The Happy Prince (1993), 
the artist, vvorking predominantly in brovvns 
and blues, creates, vvith the image of the 
prince vvith tears in his eyes and a svvallovv 
perched upon his shoulder a magical vision 
of beauty and sadness. The massive Victorian 
architecture of the scene only emphasizes the 
human anguish of comraon humanity, the 



tisto skrivnostnost in domačnost, ki je 
bolj kot v besedilu pogojena v umet-
ničinih spominih na babičin dom. Že 
tukaj občutimo slikarkino moč posre-
dovanja tistega vzdušja, ki ga do kraja 
razvije v ilustracijah za Hoffmannovega 
Hrestača (1996), v umetnini, ki v polnosti 
odraža duha zgodbe, duha dobe in umet-
ničino osebnost. Dr. Milček Komelj, ki 
redno spremlja domišljijsko bogato li-
kovno ustvarjalnost Marije Lucije 
Stupice, je o njeni likovni prepesnitvi 
Hrestača med drugim zapisal: »Realnost 
v njeni umetnosti prehaja v pravljico, vse 
pa je skozi distanco navzven umirjene, a 
zato toliko bolj burno v notranjost segajoče 
prve polovice 19. stoletja odmaknjeno v 
brezčasnost skozi oči sanjalke, ki v hre-
penenju po daljavah in neskončnosti beži 
s sanjami pesniških sanjalcev v svoje lastne 
praznične ali moreče sanje. Tako doje-
manje pa ilustracije spreminja iz zgolj mo-
tivne oživitve literature v izrazito umetniško 
interpretacijo, ki z umetnostno globino in 
poetičnostjo presega narativnost ter vzpo-
stavlja dialog z duhom časov.... Prav po-
sebej pa v knjigi ob poetičnosti izstopa, 
sicer pritajeno, a zato toliko bolj učin-
kovito, tudi zelo opazna srhljivost, vsajena 
v samoto človeških duš, nerazumljenih v 
svetu odraslih.... Prav ta temačna vsebina 
pa jemlje tudi največji lepoti in ljubez-
nivosti vsakršno sladkobnost in igračkaš to 
brezskrbnost, ampak lahko celo predmet iz 
marcipana prepoji z otožnostjo in ga nav-
dahne z malone metafizično svetlobo, 
občuteno skozi sij, ki prihaja iz romantične 
davnine in se nas skozi ranljivost slikar-
kinega srca dotakne tudi dandanes.« 

Poetične besede umetnostnega zgo-
dovinarja in likovnega kritika Milčka 
Komelja se odlično prilegajo ilustraciji 
Marije Lucije Stupice, ki svoje podobe 
ob najzvestejšem spremljanju kulturnega 
ozadja pravljičnega sveta trga iz svoje 
notranjosti. Njen opus zaradi kar osup-
ljive studioznosti pri delu ni zelo obširen, 
pač pa izjemno poglobljen. Zato predla-

little people. Both the dead birds in A Mod-
em Fairy-tale and the prince's heart thrown 
in the garbage heap are illustrations vvhich 
speak volumes about man's fateful destruc-
tion of nature. 

Paul E. Stawsky's Unbearable Freddy 
(1994) vvith its miniature images in a palate 
of intense brovvn summons the mysteries of 
home, vvhich even more than by the text it-
self, are inspired by Stupica's memories of 
her grandmother's home. Already here, vve 
perceive the painter's strength as a mediator 
of the atmosphere vvhich is developed in the 
landscapes of her illustrations for E. Th. A. 
Hoffmann's The Nutcracker and the Mouse 
King (1996) and of the artistry vvhich in its 
perfection reflects the soul of the story, the 
soul of the era and of the artist herself. Dr. 
Milček Komelj, vvho critically follovvs the rich 
visual imagination of Marija Lucija Stupica's 
creativity, vvrote the follovving about the vi-
sual poetics of The Nutcracker: »Reality in 
her art is slowly becoming a fairy tale. 
Through the distance of the outwardly calm 
yet inwardly stormy first half of the nine-
teenth century reality retreats into timeless-
ness through the gaze of a dreamer vvho, 
longing for distance and eternity, together 
vvith the dreams of slumbering poets flees 
into her ovvn festive and anguished dreams. 
Such an attitude transforms her illustrations 
from an exclusively motif-based representa-
tion of literature to an explicitly expressive 
interpretation, vvhich vvith artistic depth and 
poetry transcends the narrative and estab-
lishes a dialogue vvith the špirit of the time... 
In particular, besides a poetic nature, a sub-
dued yet very effectively articulated anxiety 
comes to the fore, stemming from the loneli-
ness of human souls vvhich are not under-
stood in the vvorld of adults...This specifically 
dark tone removes from even the most articu-
lated beauty and kindness any kind of maud-
lin note and infantile carelessless. Instead, in 
this regard even marzipan svveets are imbued 
vvith melancholy, inspiring almost metaphysi-
cal light. One feels it through the aura ema-
nating from the romantic past and it has the 



gamo, da bi slikarka za svojo nesporno 
umetniško kvaliteto ilustracij prejela An-
dersenovo nagrado. 

power to touch us through the fragility of the 
painter's heart.« 

These poetic vvords from the art historian 
and critic, Dr. Milček Komelj, beautifully 
describe the illustrations of Marija Lucija 
Stupica vvhose images are inspired from her 
own inner vvorld yet always refer to the cul-
tural background of the contemporary vvorld 
of fairy tales. Her opus, perhaps because of 
the astonishing diligence vvith vvhich she 
vvorks, is not very extensive but it is excep-
tionally profound. Therefore, we recommend 
that, due to the indisputable artistic quality 
of her illustrations, Marija Lucija Stupica be 
the recipient of the Andersen Award. 

Marija Lucija Stupica je v slovensko 
ilustracijo na oblikovno in barvno 
prefinjen način vnesla temačnost, skriv-
nostnost, tragičnost, pa tudi toplo prisrč-
nost pravljičnega sveta. Poleg značilnega 
bogato niansiranega kolorita jo označuje 
ljubezen do filigransko izdelanih detaj-
lov, izostren posluh za karakterizacijo 
pravljičnih oseb in nemalokrat pretanjen 
občutek za humor. Kljub naslonu na tra-
dicijo je njen slikarski izraz globoko 
izpoveden in s slutnjo stiske v sebi pre-
senetljivo moderen. Prav takšen se zdi, 
da privlači otroke, ker jim pomaga izži-
veti v njih nakopičene strahove, odraslim 
pa poleg estetskih vrednot podoživeti 
občutje katarze. 

Marija Lucija Stupica sama izbira 
snov, ki jo ilustrira, zato so njene podobe 
kompleksne umetnine, v katerih se vži-
vetje v pravljični svet in njegova verna 
umestitev v odgovarjajoče kulturno oko-
lje prepletata s spomini in sanjami iz sli-
karkinega otroštva. Najbolj verno odsli-
kujejo naštete posebnosti slikarkinega 
sveta njene upodobitve Andersenovih 
pravljic: Leteči kovček (1983), Pastirica in 
dimnikar (1984), Mala morska deklica 

Marija Lucija Stupica has, in her Slo-
venian illustrations of fairy tales, made use 
of refined colour and design components and 
brought not only mystery, tragedy and dark-
ness but also heartfelt vvarmth to this imagi-
nary vvorld. In addition to her richly nuanced 
palate, her vvork is characterized by a passion 
for filigreed details and by her sharp sense of 
the characterization of the protagonists of 
these stories and even by her often sophisti-
cated sense of humour. In spite of her reli-
ance on tradition, her painterly expression is 
deeply felt and, because of her ovvn traces of 
anguish, surprisingly modern. Perhaps pre-
cisely because of this quality, her vvork at-
tracts children because it helps them to un-
derstand and even enjoy their accumulated 
fears. Adults, in addition to enjoying the aes-
thetic quality of her vvork, may even experi-
ence feelings of catharsis. 

Marija Lucija Stupica selects the stories 
vvhich she vvill illustrate and, for this reason, 
her images are complex vvorks of art. In these 
images, vve can perceive the painter's enjoy-
ment of the vvorld of fairy tales, her faithful 
depiction of the corresponding cultural envi-
ronment, ali of vvhich is intervvoven vvith me-
mories and dreams from her ovvn childhood. 



(1986) in Svinjski pastir (1988), Mahajana 
Nika Grafenauerja (1990), Sodobna 
pravljica Odona von Horvatha (1991), 
Lenora G. A. Biirgerja v odličnem pre-
vodu Franceta Prešerna (1991), Srečni 
kraljevič Oscarja Wilda (1993), Neznosni 
Fredi P. E. Stavvskega (1994) in Hoffman-
nov Hrestač in Mišji kralj (1996). 

She has most faithfully recounted the special 
qualities of her ovvn vvorld in her illustrations 
of Andersen's fairy tales - The Flying Trunk 
(1983), The Little Mermaid (1986) and The 
Swineherd (1988) - as vvell as in Niko Gra-
fenauer's Mahajana (1990), Odon von Hor-
vatha A Modem Fairy-tale, G. A. Biirger's 
Lenora in an excellent translation by France 
Prešeren (1991), Oscar Wilde's The Happy 
Prince (1994), P.E. Stawsky's Unbearable 
Freddy and E. Th. A. Hoffmann's The Nut-
cracker and the Mouse King (1996). 

Marija Lucija Stupica je bila rojena 
13. decembra 1950 v Ljubljani. Leta 1976 
je diplomirala na Akademiji likovnih 
umetnosti v Ljubljani in prav tam nada-
ljevala študij na slikarski specijalki. Že v 
času študija se je ukvarjala z ilustrira-
njem knjig za otroke in sodelovala v 
otroškem periodičnem tisku. Leta 1973 
je prejela Levstikovo nagrado za An-
dersenovo Kraljično na zrnu graha. O 
slikarkini domišljijski ilustraciji najbolj 
poglobljeno piše dr. Milček Komelj. 

Marija Lucija Stupica je zastopana v 
številnih najpomembnejših mednarodnih 
pregledih ilustratorjev in sodeluje na 
mnogih mednarodnih razstavah ilustracij. 

Med številnimi nagradami je prejela 
tri Levstikove nagrade, nagrado Prešer-
novega sklada (nacionalna nagrada za 
dosežke na področju slovenske umet-
nosti), Zlato jabolko BIB in Smrekarjevo 
nagrado Slovenskega bienala ilustracije, 
sedanjo najvišjo slovensko nagrado za 
ilustracijo. 

Živi in dela kot samostojna umetnica 
v Ljubljani. 

Maruša Avguštin 

Marija Lucija Stupica vvas born in De-
cember 13, 1950 in Ljubljana. In 1976, she 
graduated from the Academy of Visual Arts 
and vvent on to continue her post-graduate 
vvork in painting at the Academy. Already as 
a študent, she had begun illustrating chil-
dren^ books and contributing to children's 
periodicals. In 1973, she vvon the highest na-
tional avvard given to illustrators at that tirne, 
the Levstik Avvard, for her illustrations of 
Andersen's fairy tale, The Princess and the 
Pea. Dr. Milček Komelj has vvritten in great 
depth about the painter's illustrations. 

Marija Lucija Stupica has been represen-
ted in many of the most important interna-
tional surveys of illustrators and has partici-
pated in many international exhibits of illus-
trations. Among others, the artist has vvon 
three Levstik Avvards, the Prešeren Prize (the 
national avvard for achievement in the area 
of Slovenian art), the Golden Apple BIB and 
the Smrekar Avvard given at the Slovenian 
Biennale for Illustrators, currently the high-
est national avvard for illustration. 

The artist vvorks and lives in Ljubljana. 

Maruša Avguštin 
translated by Erica Johnson Debeljak 



BIBLIOGRAFIJA 

1. 1973. Andersen, Hans Christian: Kra-
ljična na zrnu graha. Prev. Rudolf 
Kresal. Ljubljana: Mladinska knjiga. 
(Velike slikanice). 1975. (Zlata sli-
kanica). 1979. (Zlata slikanica). 1988. 
(Cicibanov vrtiljak). 

2. 1973. Slaby, Zdenek: Zelena kapica. 
Prev. Branimir Kozinc. Ljubljana: 
Mladinska knjiga. (Čebelica). 

3. 1974. Makarovič, Svetlana: Pekarna 
Mišmaš. Ljubljana: Mladinska knjiga. 
(Velike slikanice). 1975. (Zlata sli-
kanica). 

4. 1974. Ožogovvska, Hanna: Narobe 
fant. Prev. Zdenka Škerlj-Jerman. 
Ljubljana: Mladinska knjiga. (Cici-
banova knjižnica). 

5. 1974. Zupan, Vitomil: Plaščekza Bar-
baro. Ljubljana: Mladinska knjiga. 
(Čebelica). 

6. 1975. Kovač, Polonca: Klepetava žel-
va. Ljubljana: Mladinska knjiga. (Ma-
la slikanica). 1993. (Pedenjpedov vr-
tiljak). 

7. 1975. Makarovič, Svetlana: Vrček se 
razbije. Ljubljana: Mladinska knjiga. 
(Deteljica). 

8. 1975. Sončnica na rami. Ljubljana: 
Mladinska knjiga. (Skupaj z drugimi 
ilustratorji). 

9. 1976. Makarovič, Svetlana: Glavni 
petelinček. Ljubljana: Mladinska knji-
ga. (Cicibanova knjižnica). 

10.1976. Makarovič, Svetlana: Sapra-
miška. Ljubljana: Mladinska knjiga. 
(Velike slikanice). 

11. 1977. Zupan, Vitomil: Plaščekza Bar-
baro. Ljubljana: Mladinska knjiga. 
(Velike slikanice). 1986. 

12.1978. Kovač, Polonca: Stric hladilnik, 
boben sreče in kanarček. Ljubljana: 
Mladinska knjiga. (Velike slikanice). 

13.1978. Pregl, Slavko: Papiga v šoli. 
Ljubljana: Mladinska knjiga. (Mala 
slikanica). 

14.1978. Račov, Evgenij Mihailovič in 
Lidija Ivanovna Račova: Miška dolgo-
repka. Prev. Djurdja Flere. Ljubljana: 
Mladinska knjiga. (Cicibanova knjiž-
nica). 

15.1979. Čudodelna torbica. Slovenska 
ljudska pravljica. Ljubljana: Mladin-
ska knjiga. (Mala slikanica). 

16.1980. Stupica, Marija Lucija in Dane 
Zaje: Lokomotiva. Ljubljana: Mladin-
ska knjiga. (Najdihojca). 

17.1981. Grafenauer, Niko: Lokomotiva, 
lokomotiva. Ljubljana: Mladinska 
knjiga. (Velike slikanice). 1986. 

18.1982. Pregl, Slavko: Zdravilo za pored-
neže. Ljubljana: Mladinska knjiga. 
(Mala slikanica). 

19.1982. Stupica, Marija Lucija in Dane 
Zaje: Kočija. Ljubljana: Mladinska 
knjiga. (Najdihojca). 

20.1983. Andersen, Hans Christian: Le-
teči kovček. Prev. Janez Gradišnik. 
Ljubljana: Mladinska knjiga. (Velike 
slikanice). 

21.1983. Lobel, Arnold: Regica in Sko-
kica. Prev. Petra Vodopivec. Ljublja-
na: Mladinska knjiga. (Deteljica). 

22.1983. Stupica, Marija Lucija: Dvanajst 
mesecev. Ljubljana: Mladinska knjiga. 
(Velike slikanice). 

23.1984. Andersen, Hans Christian: Pa-
stirica in dimnikar. Prev. Rudolf 
Kresal. Ljubljana: Mladinska knjiga. 
(Velike slikanice). 

24.1984. Murn, Josip: Pripovedka o obla-
ku. Ljubljana: Mladinska knjiga. (Ma-
la slikanica). 

25.1984. Snoj, Jože: Pesmi za punčke in 
pobe. Ljubljana: Mladinska knjiga. 
(Sončnica). 

26.1986. Andersen, Hans Christian: Ma-
la morska deklica. Prev. Franc Burgar. 
Ljubljana: Mladinska knjiga. (Velike 
slikanice). 

27.1987. Grafenauer, Niko: Majhnica. 



Ljubljana: Mladinska knjiga. (De-
teljica). 

28.1987. Grafenauer, Niko: Majhnica in 
Katrca Škrateljca. Ljubljana: Borec. 
(Planika). 

29.1988. Andersen, Hans Christian: 
Svinjski pastir. Prev. Franc Burgar. 
Ljubljana: Mladinska knjiga. (Velike 
slikanice). 

30.1990. Grafenauer, Niko: Mahajana. 
Ljubljana: Domus. 

31.1990. Prevert, Jacques: Pismo s Pote-
puških otokov. Prev. Aleš Berger. Lju-
bljana: Borec. (Liščki). 

32.1991. Horvath, Odon von: Sodobna 
pravljica. Prev. Vladimira Štivan. Lju-
bljana: Mladinska knjiga. (Čebeli-
ca). 

33.1991. Burger, Gottfried August: Le-
nora. Prev. France Prešeren. Ljublja-
na: Prešernova družba. (Poezije dr. 

Franceta Prešerna v besedi in sli-
ki). 

34.1993. Wilde, Oscar: Srečni kraljevič. 
Prev. Ciril Kosmač. Ljubljana: Mla-
dinska knjiga. (Cicibanov vrtiljak -
Velike slikanice). 

35.1994. Andersen, Hans Christian: Pa-
stirica in dimnikar. Prev. Rudolf Kre-
sal. Ljubljana: Prešernova družba, 
Vrba. 

36.1994. Stawski, Paul E.: Neznosni Fre-
di. Prev. Katarina Minatti. Ljubljana: 
Mladinska knjiga. (Čebelica). 

37.1996. Hoffmann, Ernst Theodor 
Amadeus: Hrestač in Mišji kralj. Prev. 
Mojca Kranjc. Ljubljana: DZS. (Veli-
kanček). 

38.1998. Andersen, Hans Christian: 
Pravljice. Prev. Silvana Orel Kos. Lju-
bljana: Mladinska knjiga. (Veliki 
pravljičarji). 

TUJEJEZICNE IZDAJE 

Makedonske 
1. 1979. Andersen, Hans Christian: Prin-

cezata na zrno grašok. (Kraljična na 
zrnu graha). Skopje: Naša kniga. (Zla-
ta slikovnica). 

Nemške 
1. 1985. Kovač, Polonca: Onkel Kiihl-

schrank, die Gliickstrommel und der 
Kanarienvogel. (Stric hladilnik, boben 
sreče in kanarček). Prev. Doris Debe-
njak. Ljubljana: Mladinska knjiga. 

2. 1985. Stupica, Marija Lucija: 12 Mo-
nate. (Dvanajst mesecev). Ljubljana: 
Mladinska knjiga. 

Slovaške 
1. 1974. Makarovič, Svetlana: Pekareh 

Mišmaš. (Pekarna Mišmaš). Prev. Ju-
raj Tušiak. Novi Sad: Obzor; Lju-
bljana: Mladinska knjiga. (Včielka). 

2. 1979. Kovač, Polonca: Kanarik z vy-
stavy. (Stric hladilnik, boben sreče in 
kanarček). Prev. Maria Myjavcova. 

Novi Sad: Obzor; Ljubljana: Mla-
dinska knjiga. (Včielka). 

3. 1984. Grafenauer, Niko: Ked' stromy 
nosia klobuky. (Lokomotiva, lokomo-
tiva). Prev. Tomaš Janovic. Ljubljana: 
Mladinska knjiga; Bratislava: Mlade 
leta; Novi Sad: Obzor. (Včielka) 

4. 1990. Andersen, Hans Christian: 
Pastierka a kominarik. (Pastirica in 
dimnikar). Prev. Jaroslav Kana. Novi 
Sad: Obzor; Bratislava: Mlada leta. 
(Včielka). 

Hrvaške 
1. 1983. Andersen, Hans Christian: Le-

teči kovčeg. (Leteči kovček). Prev. 
Josip Tabak. Ljubljana: Mladinska 
knjiga. (Velike slikovnice). 1990. Lju-
bljana, Zagreb: Mladinska knjiga. 
(Velike slikovnice). 

2. 1986. Grafenauer, Niko: Lokomotiva, 
lokomotiva. Prev. Luko Paljetak. Lju-
bljana: Mladinska knjiga. (Velike sli-
kovnice). 



NAGRADE 

LEVSTIKOVE NAGRADE. Nagrade Za-
ložbe Mladinska knjiga. 
1973 

za ilustracije v: Andersen, Hans Chri-
stian: Kraljična na zrnu graha. Prev. 
Rudolf Kresal. Ljubljana: Mladinska 
knjiga, 1973. (Velike slikanice). 

1983 
za ilustracije v: Lobel, Arnold: Regica 
in Skokica. Prev. Petra Vodopivec. 
Ljubljana: Mladinska knjiga, 1983. 
(Deteljica). 
v Andersen, Hans Christian: Leteči 
kovček. Prev. Janez Gradišnik. Lju-
bljana: Mladinska knjiga, 1983. (Ve-
like slikanice). 
v Stupica, Marija Lucija: Dvanajst 
mesecev. Ljubljana: Mladinska knjiga, 
1983. (Velike slikanice). 

1986 
za ilustracije v: Andersen, Hans Chri-
stian: Pastirica in dimnikar. Prev. Ru-
dolf Kresal. Ljubljana: Mladinska 
knjiga, 1984. (Velike slikanice), 
v Murn, Josip: Pripovedka o oblaku. 
Ljubljana: Mladinska knjiga, 1984. 
(Mala slikanica). 

KAJUHOVA NAGRADA. Nagrada Založ-
be Borec in Založbe Partizanska knjiga. 
1987 

za ilustracije v: Grafenauer, Niko: 
Majhnica in Katrca Skrateljca. Lju-
bljana: Borec, 1987. (Planika). 

ZLATA SLIKANICA 
1975 Plaketa Zlata slikanica 

za ilustracije v: Andersen, Hans Chri-
stian: Kraljična na zrnu graha. Lju-
bljana: Mladinska knjiga, 1975. (Zlata 
slikanica). 
v: Makarovič, Svetlana: Pekarna Miš-
maš. Ljubljana: Mladinska knjiga, 
1975. (Zlata slikanica). 

ŠTUDENTSKA PREŠERNOVA NAGRA-
DA ZA SLIKARSTVO 
1976 

NAGRADA PREŠERNOVEGA SKLADA 
1989 

za dosežke zadnjih dveh let v knji-
ževni ilustraciji 

GRAND PRIX HINKO SMREKAH. 
Nagrada SLOVENSKEGA BIENALA 
ILUSTRACIJE 
1993 

za ilustracije v: Andersen, Hans Chri-
stian: Mala morska deklica. Prev. 
Franc Burgar. Ljubljana: Mladinska 
knjiga, 1986. (Velike slikanice). 

ZLATNO PERO BEOGRADA 
1976 Diploma 

za ilustracije v: Makarovič, Svetlana: 
Vrček se razbije. Ljubljana: Mladinska 
knjiga, 1975. (Deteljica). 

MEDNARODNI KNJIŽNI SEJEM V 
BEOGRADU 
1981 Prva nagrada 

za ilustracije v: Grafenauer, Niko: 
Lokomotiva, lokomotiva. Ljubljana: 
Mladinska knjiga, 1981. (Velike slika-
nice). 

1984 Prva nagrada 
za ilustracije v: Andersen, Hans Chri-
stian: Pastirica in dimnikar. Prev. Ru-
dolf Kresal. Ljubljana: Mladinska 
knjiga 1984. (Velike slikanice), 
v: Stupica, Marija Lucija: Dvanajst 
mesecev. Ljubljana: Mladinska knjiga, 
1983. (Velike slikanice). 

1988 Prva nagrada 
za ilustracije v: Andersen, Hans Chri-
stian: Svinjski pastir. Prev. Franc Bur-
gar. Ljubljana: Mladinska knjiga, 
1988. (Velike slikanice). 



BIENALE ILUSTRACIJ BRATISLAVA 
1985 Zlato jabolko 

za ilustracije v: Andersen, Hans Chri- Rudolf Kresal. Ljubljana: Mladinska 
stian: Pastirica in dimnikar. Prev. knjiga, 1984. (Velike slikanice). 

RAZSTAVE 

Samostojne raztave: 
1. 1977 Radovljica, graščina 
2. 1986 Kanal ob Soči, Galerija Rika 

Debenjaka 
3. 1987 Furth, Volksbucherei 
4. 1987 Ljubljana, Galerija ARS 
5. 1988 Pariz, Jugoslovanski kulturni 

center 
6. 1988 Frankfurt, Kinder- und Jugend-

bibliothek 
7. 1988 Ljubljana, Klub ARTES 
8. 1991 Ljubljana, Galerija Florijan 
9. 1991 Ljubljana, Galerija Labirint 

10.1991 Velenje, Galerija Gorenje 
11. 1994 Ajdovščina, Pilonova galerija 
12.1994 Radovljica, Galerija Šivčeva hiša 
13.1996 Ljubljana, Galerija ZDSLU 
14.1996 Škofja Loka, Groharjeva galerija 
15.1997 Ljubljana, Grad Fužine 

Skupinske razstave: 
1. 1972-75 Ljubljana, razstave študen-

tov ALU v Ljubljani 
2. 1975 Beograd, Zlatno pero 
3. 1975 Ljubljana, Galerija ARS 
4. 1975 Skopje, Razstava mladih 
5. 1977 Ljubljana, Iskra, Razstava štu-

dentov — Prešernovih nagrajencev 
6. 1978 Ljubljana, Razstava študentov 

ALU v Ljubljani 
7. 1979 Ljubljana, Moderna galerija 
8. 1979 Ljubljana, Razstavišče Riharda 

Jakopiča 
9. 1979 Ljubljana, Tacen, ŠC RSNZ 

10.1981 Bratislava, BIB 
11. 1981 Ljubljana, Razstavišče Riharda 

Jakopiča 
12.1981 Sežana, Knjižnica Srečka Ko-

sovela 

13.1983 Bratislava, BIB 
14.1983 Tokio, Exhibition of original 

pictures of international children's 
books 

15.1984 Bologna, Fiera del libro 
16.1985 Bratislava, BIB 
17.1986 Monfalcone 
18.1988 Sarmede, Le immagini della 

fantasia 
19.1989 Sarmede, Le immagini della 

fantasia 
20.1989 Tokio, Exhibition of original 

pictures of international children's 
books 

21.1990 Praga, Galerie Albatros, Tri ilu-
stratori z Jugoslavie 

22.1990 Sarmede, Le immagini della 
fantasia 

23.1990 Treviso, Časa dei Carreresi 
24.1991 Benetke, Centro culturale Le 

Zitelle 
25.1991 Sarmede, Le immagini della 

fantasia 
26.1992 Aix-en-Provence, Association 

Provence Europe Art 
27.1992 Brescia, Palazzo Martinengo 
28.1992 Genova, Palazzo Ducale 
29.1992 Pariz, Centre Georges Pom-

pidou 
30.1992 Treviso, Časa dei Carreresi 
31.1993 Ljubljana, Cankarjev dom, Po-

dobe domišljije 
32.1993 Ljubljana, Cankarjev dom, 1. 

slovenski bienale ilustracije 
33.1993 Sarmede, Le immagini della 

fantasia 
34.1993 Treviso, Časa dei Carreresi 
35.1994 Lizbona, Palacio Foz, Fundacao 

Maria Ulrich 



36.1994 Lugano, Centro Civico 
37.1994 Sevilla, Palacio Yanduri, Po-

dobe domišljije 
38.1994 Treviso, Časa dei Carreresi 
39.1995 Bratislava, BIB 
40.1995 Ljubljana, Cankarjev dom, 2. 

slovenski bienale ilustracije 

41.1996 Hokaido, mednarodni izbor ilu-
stracij iz BIB 

42.1996 Taipei, mednarodni izbor ilu-
stracij iz BIB 

43.1997 Ljubljana, Cankarjev dom, 3. 
slovenski bienale ilustracije 

44.1997 Ljubljana, Grad Fužine 

IZBRANA BIBLIOGRAFIJA ČLANKOV IN PRISPEVKOV 
V KNJIŽNIH IZDAJAH O MARIJI LUCIJI STUPICA 

1. Slovenska slikanica in knjižna ilustra-
cija za mladino 1945—1975. Ljubljana: 
Mladinska knjiga, 1978. 

2. Pregl, Tatjana: Slovenska knjižna ilu-
stracija. Ljubljana: Mladinska knjiga, 
1979/1980. 

3. Grafenauer, Niko: The Slovene Illu-
strator Marija Lucija Stupica. Book-
bird 1985/ 4. 

4. Grafenauer, Niko: Marija Lucija Stu-
pica — eine slovvenische Illustratorin. 
Beitrage zur Kinder- und Jugend-
literatur 1986/ 80. 

5. Kudrna, Miroslav: Zarici jitrenky z 
Lublane. Zlaty maj 1986/ 5. 

6. Levstikove nagrade za leto 1985. Otrok 
in knjiga 1986/ 23-24. 

7. Peltsch, Steffen: Widerspruche poeti-
sieren, nicht lackieren... Beitrage zur 
Kinder- und Jugendliteratur 1986/ 80. 

8. Kajuhove nagrade za leto 1987. Otrok 
in knjiga 1987/ 25. 

9. Komelj, Milček: Umetnost iz pravljice. 
Naši razgledi 1987/ 1. 

10. Stupica, Marija Lucija: Presoja lastne 
ustvarjalnosti. Naši razgledi 1989/ 3. 

11. Sutej Adamič, Jelka: Zelo ljub mi je 
Andersen. Pogovor s prvo Smrekar-
jevo nagrajenko. Delo 9. 11. 1993. 

12. Avguštin, Maruša: Marija Lucija Stu-
pica 1995. Radovljica: Muzeji radov-
ljiške občine — Galerija Sivčeva hiša; 
Ajdovščina: Pilonova galerija, 1994. 

13. Komelj, Milček: Bolečina in lepota. 
Razgledi 1994/ 6. 

14. Avguštin, Maruša: Marija Lucija Stu-
pica. Otrok in knjiga 1995/ 39-40. 

15. Šutej Adamič, Jelka: Marlenka in Ma-
rija Lucija Stupica. »Ena je sonce, 
druga je mesec.« Nedelo 19. 1. 1997. 



NAGRADA IBBY-ASAHI ZA POSPEŠEVANJE BRANJA 1997 

IBBY vsako leto nagradi ustanovo ali 
skupino, ki je z uspešnim programom 
promocije knjig dala pomemben in trajen 
prispevek na področju branja za otroke. 
Nagrado IBBY-Asahi za pospeševanje 
branja v vrednosti milijona jenov pode-
ljuje japonska časopisna družba Asahi 
Shimbun. Dobitnik nagrade za leto 1997 
je med osmimi visoko usposobljenimi 
kandidati projekt »LIS AVEC MOI« 
(Beri z menoj), ki ga je pripravila Asso-
ciation Departementale du Nord pour la 
Sauvegarde de 1'Enfance et de l'Ado-
lescence (ADNSEA) v Lillu v Franciji. 
Nagrado so podelili na Sejmu knjig za 
otroke v Bologni aprila 1997. 

ADNSEA se trudi omogočiti dostop 
do branja v predelih severne Francije, 
zaznamovanih s socialno nepravičnostjo 
zaradi visoke stopnje nezaposlenosti in 
šolskega osipa ter velikega števila pri-
seljencev. Cilj projekta »Lis avec moi« je 
promocija branja v socialno in kulturno 
siromašnih področjih, in sicer že v naj-
zgodnejši otrokovi dobi. Osredotoča se 
na usposabljanje osebja v dnevnih cen-
trih, zdravstvenih ustanovah, zavetiščih, 
bolnicah in šolah za branje naglas iz 
knjig, in s tem za ustvarjanje kulturnega 
okolja, v katerem lahko otroci in odrasli 
skupaj raziskujejo in uživajo besede in 
slike. 

Direktorica Juliette Campagne je leta 
1988 povedala, da se »Lis avec moi« opi-
ra na najnovejša proučevanja razvoja je-
zika, posebno na študije Emilie Ferreira, 
učenke Jeana Piageta, ki kažejo, da so 
stiki s pisano besedo in pripovedovanje 
pravljic ter omogočen kontakt s knjigami 
v zelo zgodnji dobi, še preden otrok spre-
govori prve besede in stavke, odločilnega 
pomena za preprečevanje bralnih pro-
blemov. Še več, za zajamčen razvoj oseb-
nosti, mišljenja in samostojnosti potrebu-
jejo otroci stik z govorjenim jezikom, 

povezanim s situacijami iz njihovega 
vsakdanjega življenja, in s pripovednim 
jezikom zgodbe s ponavljanji, zgodbe z 
začetkom in koncem. 

Žirija je izbrala ta projekt, ker je zgle-
den v več pogledih: 

— branju daje mesto, ki ga zasluži: 
privilegiran način za razvijanje osebnosti, 

— trdi, da je branje za vse, celo (in še 
posebno) za prikrajšane, 

— vrednoti kvalitetne knjige kot orod-
je za razvoj, ki naj bo omogočen vsem, 

— priznava vrednost bralnih začetkov 
preden se otrok nauči brati, 

— pokaže, da beremo lahko povsod 
(četudi samo nekaj predanih in navdu-
šenih posameznikov, kijih povezuje pre-
pričanje, da so v otrokovem življenju 
knjige pomembne). 

Članica žirije Jacqueline Kergueno se 
je septembra 1996 pogovarjala z inicia-
torko projekta »Lis avec moi« Juliette 
Campagne: 
• »Lis avec moi« ste začeli razvijati leta 

1984. Kaj vam je dalo voljo, prepri-
čanost? Kateri filozofski poti ste sledili? 

Najprej sem odkrila in vzljubila knjige 
za otroke, ko sem prebirala pravljice svoji 
hčerki. Leta 1981 sem začela delati v šolski 
knjižnici v revni soseščini v Roubavcu na 
severu Francije. Opazila sem mnogo ne-
enakosti, ki so je deležni otroci ob prvem 
stiku s kulturo. Nekateri so bili obdani s 
knjigami, medtem ko jih drugi nikoli niso 
videli. Nekaterim so pred spanjem pripo-
vedovali pravljice, medtem ko so se z dru-
gimi le redkokdaj pogovarjali in še to le iz 
utilitarističnih razlogov. Čutila sem, da 
moram proti tej krivici nekaj ukreniti. 
• Ste lahko prepričali oblast, politike za 

nakup knjig? 
No, marsikdaj sem slišala: »Pri teh otro-

cih knjige ne bodo zalegle. Potrebujejo 
knjige, ki bodo posebej prirejene zanje«, ali 



»Knjige v vrtec? Saj še brati ne znajo!« 
Poiskati smo morali razumevajoče ljudi, 
ljudi, ki so brali knjige lastnim otrokom. 
Govoriti smo morali s političnimi oseb-
nostmi, ki odločajo o proračunu. Potem 
smo z nekaj ducati knjig lahko začeli. 
• In potem? Kako ste dokazali, da lahko 

uspete? 
S pomočjo agencije sem proučila vlogo 

knjig na krajih, namenjenih otrokom do 6. 
leta starosti. Ta raziskava je razkrila veli-
kanske potrebe na severu Francije. Veliko 
strokovnjakov se je zanimalo za rezultate 
te študije in ustanovili smo »Lis avec moi«. 
• Potem ste »Lis avec moi« razširili na 

usposabljanje prostovoljcev. Kako jih iz-
birate? 

Prostovoljci imajo zelo različne izkušnje 
in sposobnosti. Vsi pa se zavedajo po-
membnosti knjig v življenju otroka. Včasih 
usposabljamo starše, ki želijo kot prosto-
voljci prebirati pravljice posebno v vrtcih. 
• Kako si razlagate ta nenadni interes 

staršev, ki knjige marsikdaj povezujejo z 
neuspehom v šoli, ali ki sami ne berejo? 

Res je, da so knjige večkrat povezane z 
bolečimi spomini. A za starše je nekaj iz-
rednega, ko odkrijejo zanimanje in veselje 
svojega otroka ob branju knjig, in sposob-
nosti svojih otrok, njihovo radovednost, 
njihove komentarje, njihovo svobodo. 
Starši osupnejo in pravijo: »Dobro je, mali 
se uči novih besed. Zaradi vaših zgodb 
govori bolje kot njegov starejši brat!« 

• Se ti starši ustrašijo, ko vidijo, da 
njihov otrok ubira smer, ki je njim ne-
znana? 

Nekateri se počutijo nelagodno. Neka 
babica mi je nekoč rekla: »Knjige niso za 
nas.« Menimo, da se starši, ki ne berejo, 
ne bi smeli bati. Prijazno bi morali biti 
sprejeti, ne da bi jim postavljali vprašanja. 
Vabimo jih na prigrizke in dejavnosti na 
prostem, če le utegnejo priti pogledat svo-

jega otroka, kako posluša pravljico ali pre-
gleduje knjige. 

• »Lis avec moi« se je razširil po vsem 
področju Nord-Pas-de-Calais. Vse več 
delovnih skupin imate. V kateri smeri se 
danes razvijate? 

Usposabljamo strokovnjake in prosto-
voljce za nadaljnje delo. Za delo na dolgo-
ročni osnovi je bistveno spoštovati ritem 
ljudi, s katerimi delamo. Redno organizi-
ramo učne ure, razmišljanja na določene 
teme in stalne bralne skupine, ki izbirajo 
knjige. 
• Kako pridete do ocen tega dela? Kaj 

te ocene odkrivajo? 
Na petih različnih lokacijah smo inter-

vjuvali naše bralce in tako prišli do bolj-
šega razumevanja svojega dela. Vpliv naše-
ga dela na otroke je presenetljiv. Opažamo, 
da se pri njih čas zbranosti pri branju po-
daljša, raste njihova ljubezen do knjig in 
bogati se jim besedni zaklad. Vedenje otrok 
od 5. do 6. leta, ko vstopajo v osnovno 
šolo, se je močno izboljšalo. Želijo se nau-
čiti brati. Na žalost nekateri popuščajo, ker 
začetniški napori ne prinesejo vselej za-
dosti zadovoljstva. Da bi ohranili pri življe-
nju njihovo veselje do branja, moramo 
nadaljevati z branjem naglas še potem, ko 
že hodijo v osnovno šolo. 

• Kakšni pa so rezultati pri starših? 
Vpliv na starše je manj spektakularen. 

V svojih strategijah moramo biti zelo ino-
vativni, da bi zajeli tudi najbolj prikrajšane 
in da bi prodrli do njih na kraje, kjer se 
zadržujejo, kot so zdravstveni centri in bol-
nišnice, zavetišča, parki, plaže, zbirna me-
sta karitativnih organizacij, celo stopnišča 
njihovih stanovanjskih sosesk. Pokazalo se 
je veliko pozitivnih rezultatov, vendar ima-
mo še ogromno dela. Vse več francoskih 
pokrajin nas sprašuje za nasvete o tem, 
kako začeti z bralnim programom na nji-
hovem področju. 



FINGERS IN THE BACK OF THE NECK 

V decembru 1996 je Slovenska sekcija 
IBBY od blagajnika IBBY Christiana 
Stotteleja prejela dopis, naslovljen na vse 
nacionalne sekcije in Izvršni odbor 
IBBY. Gre za idejo Rinderta Krom-
houta, člana Izvršnega odbora IBBY 
1992—96 in koordinatorja kongresa v 
Groningenu, da bi s posebno akcijo s 
pomočjo knjige Fingers in the back ofthe 
neck pridobili finančna sredstva za IBBY 
mrežo. 

Knjiga Fingers in the back of the neck 
and otherghost stories (Rotterdam: Lem-
niscaat, 1966. Illustr. Tjong Khing.) je 
bila predstavljena na kongresu IBBY, po-
leti 1996 v Groningenu, na otvoritveni 
slovesnosti. Gre za antologijo enajstih 
grozljivih zgodb enajstih znanih, nagra-
jenih sodobnih mladinskih pisateljev 
knjig z vsega sveta. To so: Margaret 
Mahy, Uri Orlev, Charles Mungoshi, 
Susan Cooper, Roberto Piumini, Klaus 
Kordon, Eiko Kadono, Paul Biegel, Kit 
Pearson, Bjarne Reuter in Jordi Sierra i 
Fabre. 

Nacionalne sekcije naj bi pritegnile k 
sodelovanju domače založnike. Založ-
niška hiša Lemniscaat je že stopila v stik 
z zainteresiranimi založniki na frank-
furtskem knjižnem sejmu. Predstavitev in 
širjenje te knjige ter ocena in prevod bi 
pomenila za IBBY veliko pomoč. IBBY 
pričakuje prizadevanja nacionalnih 
sekcij za izdajo prevodov v domačih 
deželah. Dobiček teh izdaj je namenjen 
IBBYju. 

Spremna beseda h knjigi Fingers in 
the back ofthe neck 

Bralcu 
V vašem okolju je obilica knjig: doma, 

v knjižnici, v knjigarni. Izbire je veliko. 
Povsod pa ni tako. Na svetu je množica 

dežel, kjer ni veliko knjig za otroke, ali pa 
jih celo sploh ni. Pomembno pa je, da 

dobijo tudi otroci v teh deželah priložnost 
za branje. Tisti, ki berejo, dobijo več znanja 
o svetu. Bereš o drugih ljudeh, drugih nazo-
rih, drugih kulturah. Tisti, ki veliko berejo, 
začenjajo vse bolje razumevati probleme 
sveta. 

In prav zato obstaja Mednarodna zveza 
za mladinsko književnost. IBBYje organi-
zacija pisateljev in pesnikov, ilustratorjev, 
prevajalcev, knjižničarjev, založnikov in 
knjigarjev iz več kot 65 držav. Ta organi-
zacija si zelo želi, da bi ji uspelo kar največ 
otrokom po vsem svetu zagotoviti možnost, 
da bi lahko brali lepe in zabavne knjige. 

Zatorej IBBYpodpira majhno založbo 
knjig za otroke v Ruandi, deželi, kije bila 
dolgo časa v vojni. Spodbuja in nagrajuje 
bralne projekte v deželah, kot je Libanon, 
kjer so lahko otroci dobili knjige v zaklo-
niščih pred letalskimi napadi. Skrbi za 
knjižničarje in založnike v Bolgariji, da bi 
tudi tam lahko izdajali in brali dobre 
knjige. 

Vsaki dve leti podeli IBBY nagrado 
Hansa Christiana Andersena. To je na po-
dročju mladinske književnosti najpo-
membnejša nagrada na svetu. Večina pisa-
teljev, ki so napisali zgodbe v tej knjigi, je 
že dobila Andersenovo nagrado ali pa je 
kandidirala zanjo. 

Ce naj IBBY dobro opravlja svoje delo, 
za to seveda potrebuje denar, precej de-
narja. Zato smo tudi izdali to knjigo. 

Ne, čakajte! Prvič, to knjigo smo pripra-
vili zato, ker imamo radi skrivnostno groz-
ljive zgodbe in upamo, da jih imate radi 
tudi vi. 

Drugič, za vsak prodan izvod te knjige 
bo del dobička namenjen IBBYju, tako da 
bo ta organizacija še večja in močnejša. In 
potem se bo morda nekega dne IBBYju 
izpolnila velika želja: čudovite knjige za vse 
otroke sveta. 

Rindert Kromhout 



1997 - LETO IBBYJEVIH PODROČNIH POSVETOVANJ 

Glede na dejstvo, da j e kongres IBBY 
le vsako drugo leto, udeležba na njem pa 
zaradi velikih razdalj in stroškov ome-
jena, postajajo vse pomembnejša področ-
na posvetovanja. V letu 1997 se odvijajo 
po vsem svetu. 

Dežele Srednje in Vzhodne Evrope 
Unesco sponzorira IBBY Unesco se-

minar o »Novih strategijah za promocijo 
knjig za otroke in branje v Srednji in 
Vzhodni Evropi v današnjem času«, or-
ganizira pa ga IBBY v sodelovanju z Av-
strijsko sekcijo na Dunaju. Ta seminar 
nadaljuje delo, ki ga je IBBY začel na 
delovnem seminarju v Bratislavi leta 
1996, imenovanem »Poti do bralne pi-
smenosti — pisanje, ilustriranje, izdaja-
nje, tiskanje, prodaja in distribucija knjig 
za otroke in mladino«. Udeležujejo se ga 
osebno povabljeni predstavniki 28-ih dr-
žav iz Srednje in Vzhodne Evrope, članic 
IBBYja, pa tudi tistih, ki še nimajo svoje 
sekcije IBBY. Delovna jezika sta an-
gleščina in ruščina. 

Nemško govoreče dežele 
Sekcije IBBY iz Nemčije, Avstrije in 

Švice, znane pod uradnimi imeni kot Ar-
beitskreis fiir Jugendliteratur, Interna-
tionales Institut fiir Jugendliteratur und 
Leseforschung Schweizerischer Bund fiir 
Jugendliteratur, pripravljajo v sodelova-
nju s švicarskim inštitutom za mladinsko 
knjigo (Schweizerisches Jugendbuch-
institut) področno posvetovanje IBBY v 
Bonnu. Tema posvetovanja je »Meje — 
njihovo določanje, doživljanje, prese-
ganje. Književnost in jezik za otroke in 
mladino v Nemčiji, Avstriji in Švici. 

Jezik posvetovanja je nemščina. 

Dežele Latinske Amerike 
V Kolumbiji poteka 2. področno 

srečanje sekcij IBBY dežel Latinske 
Amerike. Organizira ga Fundalectura, 
Kolumbijska sekcija IBBY v sodelovanju 
s fundacijo Cocultura. Udeležuje se ga 
po en predstavnik vsake latinskoame-
riške sekcije IBBY. Namen srečanja je 
priprava na 27. kongres IBBY, ki bo leta 
2000 v Cartageni de Indias v Kolumbiji. 

Nordijske dežele 
Tema posvetovanja nordijskih sekcij 

IBBY v Marienhammu na Alandskih oto-
kih na Finskem ima naslov »Strani so ja-
dra, zgodbe so ladje«. Udeležujejo se ga 
govorniki iz Finske, Danske, Islandije, 
Norveške, Švedske, Ferskih otokov, Latvi-
je in Nizozemske. Jezik seminarja je šved-
ščina. Mednarodnega IBBY večera v 
Alandskem pomorskem muzeju se v pri-
sotnosti celotnega izvršnega odbora IBBY 
z govori udeležujejo Carmen Diana Dear-
den, Leena Maissen in predsednica Fin-
ske sekcije IBBY Maija Karjalainen. 

Dežele Severne in Južne Amerike 
»Zgodbe od severa do juga« je tema 

2. področnega posvetovanja IBBY, ki ga 
sponzorira IBBY sekcija Združenih dr-
žav. Poteka v Abuquerqueu v Novi Me-
hiki. Program obravnava Lois Lowry, 
Karen Cushman, Katherine Paterson, 
Jean Little, Paulette Atencio in vrsto 
piscev-ilustratorjev z Jugozahoda. Ude-
leženci posvetovanja lahko poslušajo vse 
govornike in sodelujejo v tridnevni dis-
kusiji o zgodbah, knjigah za mladino in 
vlogi književnosti v ustvarjanju povezav 
med severom in jugom, domom in odsot-
nostjo z njega, novim in starim. 



OCENE - POROČILA 

L E V S T I K O V E N A G R A D E Z A L E T O 1 9 9 6 

Levstikove nagrade, ki jih je letos že 
šestinštiridesetič podelila Založba Mla-
dinska knjiga (9. junija), so prejeli: 

— za izvirno mladinsko leposlovje pisa-
telj DIM ZUPAN, 

— za izvirne ilustracije akademska sli-
karka JELKA GODEC-SCHMIDT, 

— za izvirno stvarno delo avtorica uč-
benikov VILJENKA JALOVEC. 

Utemeljitev Levstikove nagrade pisatelju 
Dimu Zupanu 

Žirija, ki so jo sestavljali: Tanja Poga-
čar, dr. Metka Kordigel, Tea Stoka, Jakob 
J. Kenda in Vasja Cerar, je namenila Lev-
stikovo nagrado pisatelju Dimu Zupanu 
za roman Leteči mački in zbirko povesti o 
Drekcu Pekcu in Pukcu Smukcu. 

Dim Zupan z obsežnim mladinskim 
romanom Leteči mački in zgodbami o 
Drekcu Pekcu in Pukcu Smukcu izpri-
čuje izjemno pisateljsko kondicijo, odli-
čen posluh za življenje, kot ga dojemajo 
mladostniki današnjega časa, pa tudi izvi-
ren smisel za humor. Njegove zgodbe, 
junaki in usode utelešajo tudi resnejše in 
poglobljene poteze mladosti, ki prese-
gajo časovne omejitve, v katerih se doga-
jajo pripovedi. 

Vse to še posebej velja za razgibani 
roman Leteči mački, ki je neobremenjen 
z ideologijami in neposredno vzgojno-
stjo, pa vseeno preudarno in prepričljivo 
niza drzne prizore iz življenja mladih na 
pragu zrelosti. 

Slovenska mladinska književnost je z 
Letečimi mački dobila dolgo pričakovano 
nadaljevanje plodne in odmevne tradi-
cije sodobnih romanov za odraščajočo 
mladino, katerih življenjske in bralne na-
vade tako redko najdejo skupen jezik. 
Pisateljski dosežki Dima Zupana so tudi 
zato posebej dragoceni. 

Utemeljitev Levstikove nagrade akadem-
ski slikarki Jelki Godec - Schmidt 

Žirija, ki soje sestavljali: Zdravko Pa-
pič, Marija Lucija Stupica, Nadja Zgo-
nik, Maruša Avguštin in Pavle Učakar, je 
namenila Levstikovo nagrado akademski 
slikarki Jelki Godec - Schmidt za ilustra-
cije v knjigi Bisernica, Slovenske kratke 
pripovedi za otroke 1945-1995 v izboru 
Marjane Kobe. 



Jelka Godec - Schmidt je s črno-belimi 
ilustracijami v slovensko pripoved za ot-
roke vnesla svežino in inovativnost. Z 
bogato izbiro črt in vzorcev je dinamično 
razgibala kompozicijo in vnesla vanjo 
kljub črno-beli tonaciji ilustracije topel in 
slikovit izraz. Z uveljavljanjem razno-
vrstnih slogovnih rešitev, pogojenih z vse-
bino posameznih zgodb, je dosegla pre-
pričljivo enotnost literarne in likovne 
pripovedi. Besedila različnih avtorjev in 
različnih vsebin iz različnih obdobij so s 
slikarkino ekspresivno obarvano, k nad-
realizmu nagnjeno govorico dobila zgle-
dno in poglobljeno oblikovalko s širokim 
pripovednim likovnim darom. 

Barvne ilustracije v zbirki Čebelica do-
datno razkrivajo slikarkino izrazito pe-
strost idej in sposobnost vživljanja v 
otroški svet ter z njima povezano svojsko 
barvno senzibilnost. 

Utemeljitev Levstikove nagrade avtorici 
učbenikov Viljenki Jalovec 

Žirija, ki so jo sestavljali: prof. Tatjana 
Kokalj, dr. Milan Lovka, Marko Vidic, 
Nataša Bucik in Jelka Pogačnik, je name-
nila Levstikovo nagrado avtorici učbenikov 
Viljenki Jalovec za Stavnico na cederomu. 

Elektronska stavnica Viljenke Jalo-
vec, ki je izdelana s pretanjenim poslu-
hom za otrokovo osebnost in z globokim 
poznavanjem zakonitosti opismenjeva-
nja, ponuja otroku možnost za aktivno 
učenje glasov in črk. S ponavljanjem za-
htevnih operacij otroci bogatijo svoje 
znanje in si utirajo pot v svet logičnega 
branja. Avtorica, ki je mnogo let pou-
čevala v prvem razredu, je v Stavnico 
vključila vse poti, po katerih je hodila že 
v času učiteljevanja. Z vsem svojim zna-
njem se je preselila v svet otrok, v svet 
iger in igrač, kamor je že nekaj let vklju-
čen tudi računalnik. Računalniške igre so 
otroku blizu, prek njih se uči, išče svoje 
poti, se igra z vrstniki, učenje črk ni več 
le stroga naloga, ampak zabavna igra. 

Avtorica je v Stavnico vključila veliko 
nalog v obliki iger. Pri tem ima pomemb-
no mesto ilustrator Igor Ribič, ki je z 
nazornimi in živimi ilustracijami ponudil 
otroku možnost spoznavanja in poime-
novanja sličic. 



IZ BOOKBIRDA 

Septembra 1993 je izšla tematska šte-
vilka Bookbirda, ki obravnava nasilje v 
knjigah za otroke. Serijo člankov odpira 
prispevek kritika in prevajalca, biblio-
grafa v Mednarodni mladinski knjižnici 
v Munchnu, Nicole Bardole, ki je imel na 
to temo daljše poročilo na 23. kongresu 
IBBY v Berlinu. Čedalje teže je najti 
tabuje, ki še niso prodrli tudi v književ-
nost za otroke, včasih na osupljivo bruta-
len in direkten način. Strahote nasilja kot 
posledice vojne, brezdomstva in revščine 
posegajo tudi v to najbolj posvečeno od 
vseh oblik književnosti. Minili so časi, ko 
so pisatelji za otroke samoumevno izlo-
čali in prečiščevali težke teme. Ko danes 
odrasli jemljejo v roke knjige za otroke 
in najstnike, osupnejo ob ugotovitvi, da 
v tem tradicionalno didaktičnem žanru 
avtorji obravnavajo nasilje bolj neiz-
prosno in brezobzirno kot v knjigah za 
odrasle. Najbolj razvito leposlovje za 
mlade se v tem smislu v resnici često 
sklada s pisanjem za odrasle ali ga celo 
presega. To dejstvo ni dovolj pogosto 
opaženo, kar kaže na pomanjkanje res-
nih primerjalnih študij. Sodobni pisatelji 
za otroke se teme nasilja v svojih delih 
ne lotevajo brez vzroka, saj je skoraj 
vsakdanji del v življenju mnogih otrok, 
bodisi da ga neposredno povzročajo voj-
ne, družbena negotovost ali zlorabe do-
ma, ali pa ga posredujejo povsod prisotni 
mediji. Surova resničnost, ki polni do-
move, je že zdavnaj privedla staro me-
ščansko iluzijo o »varnem« otroštvu do 
absurda. Ni prav, da bi prepustili otro-
kom, naj se spopadajo s temi mučnimi 
temami, ne da bi se mogli zateči h 
knjigam, ki bi jim znale kazati pot k raz-
mišljanju in globljemu razumevanju. Ot-
roci potrebujejo knjige, ki jim bodo po-
magale spoprijeti se s težavami in obvla-
dovati dogodke v svojem življenju in po-
dobe, ki jih doživljajo preko medijev, 
knjige za otroke, ki zmorejo in morajo 

postati močan medij, ki bo osvetlil in 
razjasnil kompleksne socialne in poli-
tične izvore nasilja. 

M. Jerry Weiss z Jersey City State 
Collega v Now Jerseyu meni, da številni 
pisatelji v Združenih državah, ki pišejo 
za mlade, ne želijo senzacij ali koristi, ko 
v svojih knjigah govorijo o nasilju, tem-
več želijo bralce spodbujati k razmišlja-
nju o družbi, za katero se zdi, da se ne 
obvladuje več. Ti pisatelji niso ravno-
dušni do mladih in poskušajo vse, da bi 
jih pripravili na nevarnost, ki jo pred-
stavlja nasilje, in se ji znali tudi upreti. 
Ob soočenju z njim se mladi učijo obli-
kovati osebne odločitve in zavzeti sta-
lišča, samostojno misliti. 

Christina Columbo, dopisna članica 
uredništva Bookbirda iz Argentine ob 
obravnavani temi ne more mimo Roalda 
Dahla in ugotavlja, da predstavljajo dela 
tega pisatelja neprecenljiv vir prouče-
vanja vsakomur, ki se želi ukvarjati s te-
mo nasilja katere koli vrste v književnosti 
za mladino. V knjigah James in breskev 
velikanka in Čarovnice se glavna junaka 
soočita z nasilno smrtjo staršev in se znaj-
deta v nesrečnem položaju sirote, kar je 
odločilnega pomena v njunem kasnejšem 
razvoju. V Matildi pa naslovna figura si-
cer biološko ni sirota, a je oropana lju-
bezni staršev, kar predstavlja resno grož-
njo njenemu čustvenemu ravnovesju. Če-
prav se v Dahlovem delu, ki ga vedno 
blaži humor, kažeta značilna tenkočutna 
ironija in grob sarkazem, gre pri Matildi 
za zelo resne teme: zanemarjanje s strani 
staršev, fizično, simbolično in celo samo-
prizadejano nasilje, avtoritarizem, homi-
cid in prevaro. Junaki vseh treh knjig, 
čeprav v življenju izredno prizadeti, pre-
magajo sovražnike najnasilnejše vrste. 
Dozorijo v odločitvah in samozaupanju. 
Dahlov jezik je grob. Tudi sam je zgodaj 
spoznal nasilje, žalost in smrt in ne mara 
goljufanja. V knjigi Boy, prvem delu svoje 



avtobiografije, pripoveduje o lastnih do-
živetjih v šoli, kjer je okusil fizično in 
psihično kaznovanje s strani učiteljev, ki 
so kot Volovškarca v Matildi izkazovali 
svojo moč in oblast, da bi zadovoljili svo-
ja sadistična nagnjenja. A čeprav odkrito 
obravnava temne strani resničnosti, Dahl 
ni pesimističen. Življenje — in to je 
sporočilo njegovih knjig — ni nedolžna 
dogodivščina, temveč težavna zadeva. 
Polno je nesreč. Svet je poln nasilja, in 
najbolje, kar lahko storimo je, da se nanj 
pripravimo. 

Leta 1984 je bila v Bologni s Premio 
Grafico nagrajena šokantna priredba 
Perraultove Rdeče kapice v interpretaciji 
(s črnobelimi fotografijami) Sarah Mo-
on, ki je v ameriškem in evropskem tisku 
izzvala burno polemiko, doživela mnogo 
obsodb in celo prepovedi v vrsti knjižnic 
v ZDA. Mnogi pa so bili mnenja, da avto-
rica ni napravila nič drugega kot to, da j e 
grozo, nakazano v izvirni Perraultovi ver-
ziji, napravila razumljivo modernemu 
bralcu. Vznemirljiv učinek je dosegla s 
prestavitvijo pravljice v sodoben urban 
kontekst, ki ga vsi prepoznamo, ter z 
uporabo fotografije, ki bolj neposredno 
kot drugi načini deluje na naš čut za res-
ničnost. Tu bralec nima nobene možnosti 
pobega, kar je mogoče v svetu klasičnih 
pravljic. Tu je nasilje neposredno in do-
končno. Ameriški založnik George Pe-
terson v obrambo knjige piše Bookbirdu 
o pisateljici kot o pogumni vizionarki, ki 
si je upala spregovoriti o zlorabi otrok, 
temi, k i je bila do izida njene Rdeče kapi-
ce zavita v molk. V devetdesetih letih, ko 
odprto govorimo o nasilju v zasebnem 
življenju in v družbi, v kateri živimo, je 
njeno sporočilo ravno tako, če ne še bolj, 
pomembno. V prispevku je zbranih nekaj 
reakcij na to knjigo, za ilustracijo, kako 
negativno se je sredi osemdesetih let jav-
nost odzivala na prikazovanje nasilja v 
knjigah za otroke. 

Jeffrey Garrett opozarja, da ima so-
dobno razpravljanje o pravi vlogi in ob-

ravnavi nasilja v knjigah za otroke zgodo-
vinskega predhodnika v poznem 19. in 
zgodnjem 20. stoletju, ko so pravljice 
velikokrat ocenjevali kot čezmerno na-
silne ter menili, da vzgajajo sovraštvo in 
nasilno obnašanje do staršev in drugih 
odraslih. Na te pomisleke je odgovoril 
veliki otroški psiholog Bruno Bettelheim 
(1903-1990) v svoji knjigi Uses of En-
chantment: The Meaning and Importance 
ofFairy Tales (New York, 1976). Urednik 
se je odločil za objavo nekaterih odlom-
kov iz tega dela, ker meni, da so znane 
Bettelheimove misli o vlogi pravljic bist-
venega pomena za pričujočo razpravo. 
Odkritja psihoanalize in otroške psiho-
logije so pripeljala do spoznanja, kako 
nasilna, polna strahov, destruktivna in 
celo sadistična je otrokova domišljija. 
Pravljice so bile izpostavljene ostri kritiki 
zaradi mnenja, da ustvarjajo in vzpod-
bujajo ta vznemirjujoča čustva in pokaza-
le so se težnje, da bi tradicionalne ljudske 
pravljice otroku odtegnili, češ da se otrok 
že tako in tako boji mnogih stvari, zato 
naj bi ga obvarovali vsega strašljivega. 
Zahteve po prepovedi pravljic so se na-
daljevale kljub odkritjem psihoanalize o 
nezavednem, o globokih konfliktih, stra-
hovih, močnih željah in vseh vrstah ira-
cionalnih procesov. S tem, ko bi prene-
hali hraniti otrokovo domišljijo, naj bi 
iztrebili pravljične velikane in volkodlake 
— te temne pošasti, ki naseljujejo neza-
vedno — da ne bi ovirale razvoja otro-
kovega razuma. Razumski ego naj bi 
neomejeno vladal od najzgodnejšega 
otroštva naprej. Pričakovalo se je, da bo 
otrok tako potlačil svoje neprijetne fan-
tazije in imel samo prijetne. Tisti, ki so 
izobčili tradicionalne ljudske pravljice, so 
menili, da morajo vse pošasti, če že so v 
pravljici, ki jo pripovedujemo otrokom, 
biti prijazne — a pozabili so na pošast, ki 
jo otrok najbolje pozna in se z njo največ 
ukvarja: pošast, za katero čuti ali se boji, 
da je on sam, in ki ga včasih tudi 
preganja. Če odrasli to pošast puščajo v 



otroku, ne da bi o njej spregovorili, skrito 
v nezavednem, otroku preprečujejo, da 
bi okrog nje spredel fantazijo v podobi 
pravljic, ki jih pozna. Brez takih fantazij 
otrok svoje pošasti ne more bolje spo-
znati, niti ne dobi namigov o tem, na 
kakšen način naj jo obvlada. Posledica je, 
da ostane otrok nemočen s svojimi naj-
hujšimi strahovi - veliko bolj, kot če bi 
mu bili pripovedovali pravljice, ki dajo 
tem strahovom obliko in telo in tudi po-
kažejo načine, kako jih premagati. Če 
naš strah, da nas bo nekdo požrl, pri-
vzame jasne obrise čarovnice, se ga lahko 
iznebimo, ko čarovnica zgori v peči. Bet-
telheim pravi, da je nezavedno izvor 
nepredelanega materiala in temelj, na 
katerem ego gradi stavbo osebnosti. V tej 
prispodobi so fantazije viri, ki hranijo in 
oblikujejo ta surovi material in ga uspo-
sabljajo za naloge ega, da zgradi oseb-
nost. Če smo teh virov oropani, ostane 
naše življenje omejeno. Brez fantazij ni-
mamo moči za soočanje z življenjskimi 
težavami. Otroštvo je čas, ko je te fan-
tazije treba gojiti. Pravljica spodbuja ot-
rokovo fantazijo in poskrbi za tisto, kar 
otrok najbolj potrebuje: začenja se na-
tanko tam, kjer se otrok čustveno nahaja, 
mu kaže, kam mora iti in kako naj to 
stori. Starši, ki se ne morejo sprijazniti z 
otrokovimi nasilnimi čustvi, mislijo, da 
mu morajo preprečiti, da bi se ukvarjal z 
njimi. Če mu onemogočijo dostop do 
pravljic, ki otroku povedo, da imajo drugi 
enake predstave, je otrok prepuščen ob-
čutku, d a j e edini, kijih ima, zaradi česar 
postanejo v resnici strašljive. Nasprotno 
pa lahko spoznanje, da imajo drugi ravno 
take ali podobne predstave, omogoči 
občutek, da smo povezani z drugimi in 
smo del človeštva. Pomisleki staršev 
mnogokrat temeljijo na nasilnih ali 
grozljivih dogodkih, ki se odvijajo v prav-
ljicah. Določene zgodbe res lahko ne-
katere otroke prestrašijo, a ko se s prav-
ljicami bolje seznanijo, se zdi, da strašljivi 
aspekti izginejo, medtem ko pomirjeval-

ne poteze postajajo vse dominantnejše. 
Potem se neprijetni občutki strahu spre-
menijo v zelo prijetne ob zavesti, da smo 
se s strahovi uspešno soočili in jih prema-
gali. 

Laura Sandroni, kritičarka knjig za 
otroke in avtorica strokovnih del s po-
dročja književnosti za otroke, prej pa 
predsednica Brazilske sekcije IBBY, po-
roča o temi nasilja v brazilskem lepo-
slovju za otroke od prvega pojava konec 
tridesetih let do devetdesetih let, ko ta 
zvrst ne pozna več tabujev, ko se skuša 
družba s pomočjo svojih pisateljev anali-
zirati in razpravljati o svojih najresnejših 
problemih. V brazilski književnosti se je 
pojavljalo več tipov nasilja do otrok in je 
v tej temi med najplodovitejšimi na sve-
tu. Pojavlja se vprašanje zapuščenih in 
brezdomskih otrok, ki so tudi v naj-
novejšem času protagonisti številnih 
realističnih zgodb, vprašanja brutalnega 
postopanja z otroki, kijih veliko najdemo 
tudi v avtobiografsko obravnavanih de-
lih, nasilje, ki je posledica revščine, 
ekološko vprašanje, ki je navdihnilo 
stotine knjig, razpad družine in ločitev, 
rasni predsodki, družbeno zatiranje, 
avtoritarizem. V kulturni produkciji za 
otroke in mladostnike se v Braziliji danes 
z veliko pozornostjo posvečajo vprašanju 
nasilja. Čeprav številne študije poudar-
jajo, da so otroci sposobni razlikovati 
med »resničnostjo« in »domišljijo« in da 
znajo uporabiti to sposobnost, kadar gle-
dajo televizijo ali berejo, se razpravljanje 
o nasilju nadaljuje in se bo gotovo 
nadaljevalo tudi v prihodnje. V naravi 
odraslih je pač, da želijo otroke zaščititi 
pred »krutim« svetom. Tej želji staršev in 
odraslih gre pripisati, da je književnost 
za otroke in mladostnike toliko časa 
prikazovala svet skozi rožnata očala. 
Konfliktov očitno ni bilo, junaki so bili 
ali dobri ali slabi in značaji se skozi zgod-
bo niso dosti razvijali. Bili so celo taki, ki 
so odklanjali pravljice kot krute in nasil-
ne in jim pripisovali negativne lastnosti, 



zanemarjali pa so njihov ljudski in pra-
davni izvor. Bruno Bettelheim, Marie 
Louise von Franz in drugi so prikazali 
visoko simbolično vrednost, zaradi ka-
tere so te pripovedi za otroke tako ne-
minljivo privlačne. Avtorica pa opozarja 
na kvaliteto, skupno vsem besedilom, ki 
bogatijo brazilsko književnost za otroke 
in mladostnike. Čeprav obravnavajo tež-
ke in nasilne teme, puščajo bralcu upanje 
na boljše čase in vizijo možne rešitve. 
Mnogi teoretiki, med katere avtorica 
šteje tudi sebe, so mnenja, da j e to pogoj, 
ki ga mora izpolnjevati književnost, 
namenjena mladini, ki naj se svobodno 
ukvarja z vsemi temami, ne sme pa dajati 
poudarka pesimizmu in zapirati vrat, ne 
da bi pokazala izhod. 

Sue Easun, asistentka na Fakulteti za 
knjižničarsko in informacijsko znanost 
Univerze v Torontu, ob razmišljanju o 
nasilju v kanadski književnosti za otroke 
opaža, da ta ne pozna odkritega izražanja 
nasilja niti v romanih za mladostnike. Pri 
tem navaja misel Margaret Atwood, da 
»je osrednji simbol Kanade preživetje«. 
Da pa kanadska književnost za otroke le 
ni čisto brez nasilja, razmišlja avtorica ob 
primeru knjige BadBoy Diane Wieler (ki 
je izšla v Torontu leta 1989) in ki jo pod-
robneje analizira. 

Za zaključek razpravljanja o nasilju je 
urednik izbral predstavitev projekta, ki 
od leta 1990 poteka v multinacionalni 
šoli z učenci različnih kultur in tradicij v 
Berlinu, v okolju z resnimi socialnimi 
problemi, obremenjene z rasnimi pred-
sodki in nestrpnostjo. Pod vodstvom ot-

roške psihoterapevtinje Hildburg Ka-
gerer. 

Projekt KidS (Kreativitat in der Schu-
le) želi pomagati mladim, polnih občutij 
brezupa, izkoreninjenosti in manjvred-
nosti ter v njih prebuditi interes za svet 
in življenje. Štirinajst umetnikov, ki vo-
dijo tečaje akrobatike, kiparjenja, sli-
kanja, plesa, pisanja, fotografije, filma, 
gledališča, glasbe in drugih dejavnosti, 
vzpodbuja pri teh mladostnikih najbolj 
temeljno, prirojeno sposobnost, to je 
kreativnost. V njih želi odkriti in pod-
preti moč, da bi lahko razvili svoje us-
tvarjalne potenciale, postali tako občut-
ljivejši do sebe in drugih, ne podlegali 
tako hitro destruktivnim nagnjenjem in 
tako postali sposobni vpreči in obvladati 
tudi svoje agresivne potenciale. Ti učitelji 
sami dobro poznajo občutke in bremena 
notranje zmede pri mladih in jih znajo 
uporabiti kot izhodišče za nov začetek. 
Ta projekt, ki skuša usmerjati mladostno 
agresivnost v ustvarjalnost in odkrivanje 
sebe, v marsičem spominja — na kar je 
uredništvo Bookbirda opozorila sodelav-
ka iz nemškega uredništva Ute Baumann 
— na delo Jelle Lepman, ambasadorke 
književnosti za otroke. Zanjo so bile knji-
ge le eden od mnogih izraznih medijev, 
ki se jih je možno posluževati v boju za 
mir na svetu. Jella Lepman je pri tem 
uporabila knjige, pa tudi likovno umet-
nost, glasbo in pisanje otrok samih, da bi 
sprostili svojo domišljijo in ustvarjalnost, 
da bi »dobili krila«. 

Breda Mahkota 



Navodila avtorjem 

V reviji objavljamo samo v slovenskem prostoru še neobjavljene prispevke. Avtorji 
člankov za rubriko Razprave pošljejo prispevke v dveh izvodih, ker bodo recenzirani. 
Dolžina razprave naj ne presega ene in pol avtorske pole (t.j. 45.000 znakov). 
Rokopis za vse rubrike po možnosti oddati tudi na PC-jevi disketi, zapisani v formatu 
ASCII ali katerem od urejavalnikov besedil za okensko okolje; mogoče ga je poslati 
tudi po elektronski pošti na naslov: 

Monika@mb.sik.si 
Besedilo mora imeti slovenski povzetek (naj ne presega ene strani), ki ga bomo 

objavili v angleškem prevodu. Za znanstveno vsebino prispevkov odgovarjajo av-
torji. 

Avtor naj priloži številko svojega žiroračuna, ime in naslov banke, pri kateri ima 
odprt žiroračun, naslov stalnega bivališča, davčno številko, akademski in strokovni 
naziv ter ime ustanove, na kateri dela. Ob izidu dobi avtor 1 izvod revije. 

Izpisov in prilog ne vračamo, disketo vrnemo. 
Če rokopis ni sprejet, glavni urednik avtorja pisno obvesti. 

Tehnična priporočila pri oblikovanju besedila: 
— polkrepki tisk je rezerviran za naslove in podnaslove 
— citirani naslovi so postavljeni ležeče 
— literaturo navajamo na kratek način v oklepaju (v tekočem besedilu in v opombah), v 

daljši obliki pa v seznamu literature ali v seznamu navedenk na koncu razprave. Med 
besedilom se sklicujemo na dela takole: 
(Rodari 1977: 47), 

v seznamu navedenk pa navedek razvežemo: 
G. Rodari, 1977: Srečanje z domišljijo. Prev. in prir. E. Umek. Ljubljana: Mla-
dinska knjiga (Otrok in knjiga, 8). 
Članek v reviji navajamo takole: 
R. Sajko: Slovenska radijska igra za otroke in sodobno radiofonsko iskanje Franeta 
Puntarja. Otrok in knjiga 13/14 (1981). 
Na koncu vsake bibliografske enote je pika. Kadar na isto leto pride več del istega 
avtorja, letnici na desno stično dodajamo male črke slovenske abecede. 
Bibliografske navedbe naj bodo enotne. 

Revijo lahko poiščete na internetu: sikmb.mb.sik.si 



VSEBINA 

TRAGIČNO IN KOMIČNO V MLADINSKI KNJIŽEVNOSTI 
Referati s simpozija ob 25-letnici revije Otrok in knjiga (30. maj 1997) 
Matjaž Kmecl: Tragično in komično v mladinski književnosti 5 
Janez Vrečko: Vprašanje tragičnega v otroški literaturi 9 
Boris A. Novak: Problematičnost enačbe 

»tragično : komično - odrasli: otroci« 20 
Igor Saksida: Tragično, komično, groteskno v mladinski gledališki igri 24 
Marjana Kobe: Tragično in moralnovzgojna funkcija literarnih 

besedil za mladino v 19. stoletju 42 
Metka Kordigel: Razvoj sposobnosti zaznavanja komičnega 51 
Vida Medved-Udovič: Razsežnosti humorja v dramskih besedilih 

v novih berilih za 5. in 6. razred 68 
Alenka Glazer: Tragično in komično v mladinskem delu Pavleta Zidarja 75 
Dragica Haramija: Komika v mladinski prozi Dima Zupana 81 
Jasna Čebron: Komično s fantastičnim v mladinski pripovedi 

Marjana Tomšiča 89 
Vasja Cerar: Veselje do branja in konec otroštva 94 

RAZPRAVE 
Igor Saksida: Raznolikost perspektiv in tem: realnost med čudenjem in 

oporekanjem (Mladinsko delo Dima Zupana) 98 
Darja Mazi-Leskovar: Moralnovzgojna funkcija v ameriški mladinski 

prozi 19. stoletja 113 

POGLED NA SVOJE DELO 
Dim Zupan: Ves svet je igrišče 122 

LITERARNE DELAVNICE 
Breda Zupančič: Duhovne korenine pravljic 125 

IBBY NOVICE 
Kandidiranja slovenske sekcije IBBY za priznanja 

v letu 1998 (Tanja Pogačar) 130 
— Svetlana Makarovič (Andrej lic) 133 
— Marija Lucija Stupica (Maruša Avguštin) 142 

Breda Mahkota: Nagrada IBBY-Asahi za pospeševanje branja 1997 154 
Fingers in the back of the neck 156 
1997 — Leto IBBYjevih področnih posvetovanj 157 

OCENE - POROČILA 
Levstikove nagrade za leto 1996 158 
Nasilje v knjigah za otroke (iz Bookbirda 1993) 160 



CONTENTS 

TRAGIC AND COMIC IN CHILDREN'S LITERATURE 
Papers from the Symposium Held at the Journal's 25th Anniversary 
(30th March, 1997) 
Matjaž Kmecl: Tragic and Comic in Children's Literature 5 
Janez Vrečko: The Notion of Tragic 9 
Boris A. Novak: A Problematic Equation »Tragic: Comic = Adults: Children« 20 
Igor Saksida: Tragic, Comic, Grotesque in Children's Literature 24 
Marjana Kobe: Tragic and a Moral-Educational Function in Children's Literary 

Texts in the 19th Century 42 
Metka Kordigel: A Development ofAbility to Perceive Comic 51 
Vida Medved-Udovič: Extensions of Humour in Drama Texts in New 

Reading-books for the 5th and 6th Class 68 
Alenka Glazer: Pavle Zidar and Tragic and Comic in his Children's 

Literature 75 
Dragica Haramija: Comic in the Children's Prose of Dim Zupan 81 
Jasna Čebron: Comic and Fantastic in Marjan Tomšič's 

Literature for Children 89 
Vasja Cerar: Joy for Reading and the End of Childhood 94 

ARTICLES 
Igor Saksida: Variety of Perspectives and Themes: Reality between Surprise and 

Opposition (Dim Zupan's Contribution to Children's Literature) 98 
Darja Mazi-Leskovar: Moral and Didactic Function of the 19th Century 

American Children's Prose 113 

A VIEW OF ONE'S OWN WORK 
Zorko Simčič: Ali the World is a Playground 122 

LITERARY VVORKSHOPS 
Breda Zupančič: Spiritual Roots of Fairy-Tales 125 

IBBY NEWS 
Slovene section IBBYavvard nominating in the year 1998 (Tanja Pogačar): 130 

- Svetlana Makarovič (Andrej lic) 133 
— Marija Lucija Stupica (Maruša Avguštin) 142 

Breda Mahkota: IBBY-Asahi Reading Promotion Award in 1997 154 
Fingers in the back of the neck 156 
1997 — The year of IBBY's regional conferences 157 

REVIEVVS - REPORTS 
Levstik Awards for the year 1996 158 
Violence in the books for children (Bookbird 1993) 160 



O T R O K I N K N J I G A 

44 

Glavna in odgovorna urednica Darka Tancer-Kajnih 

Revijo sta ob finančni podpori Ministrstva za kulturo založili 
Mariborska knjižnica in Pedagoška fakulteta Maribor 

Naklada 700 izvodov 

Letna naročnina 3000 SIT 
Cena posamezne številke 1800 SIT 

Po mnenju Ministrstva za kulturo R Slovenije št. 415-51/93 mb z dne 26. 1. 1993 
se od publikacije plačuje 5% davek od prometa proizvodov. 

Tisk: Dravska tiskarna Maribor; Računalniška priprava: Katarina Visočnik 



...zaradi specifičnih idejnih izhodišč, ki j ih izpri-
čuje glavnina besedne tvornosti za mladino v 
slovenskem jeziku v 19. stoletju — sprva samo 
prevodna, od štiridesetih let naprej ob prevodih 
in priredbah tudi izvirna slovenska — ni mogoče 
govoriti o tragičnem, marveč le o žalostnem. Ali 
z drugimi besedami povedano: pojem »tragično« 
je nekompatibilen z moralnovzgojno in versko-
vzgojno funkcijo takratnega osrednjega literar-
nega vzorca... 

Marjana Kobe: 
Tragično in moralnovzgojna funkcija 

literarnih besedil za mladino v 19. stoletju 

Zaznavanje komičnega je tako pri otroku kot pri 
odraslem povezano s pojmom inkongruentnosti, 
kakor imenujemo neskladje s katero izmed misel-
nih shem, v kakršne naši možgani strukturirajo 
znanja in spoznanja o svetu in o zakonitostih 
njegovega delovanja. Seveda vsako odstopanje 
od pretekle izkušnje in logike stvari še ni ko-
mično. Večina inkongruentnih dražljajev, s kate-
rimi se srečamo v življenju, sproža resne procese 
učenja. Da bi nenavadno zaznali kot komično, 
morajo biti izpolnjeni trije pogoji. 

Metka Kordigel: 
Razvoj sposobnosti zaznavanja komičnega 

Pavle Zidar v svojih delih za otroke — enako 
kakor v delih za odrasle — prepleta komično in 
tragično in prav s tem ustvarja žive podobe živ-
ljenja, ki mlademu bralcu širijo in poglabljajo 
njegov čustveni in spoznavni razpon, Zidarja pa 
uvrščajo med klasike slovenske mladinske knji-
ževnosti. 

Alenka Glazer: Tragično 
in komično v mladinskem delu Pavleta Zidarja 

Uspešnice z repertoarja najboljših tujih in 
domačih založnikov in kandidatke za najbolj 
ugledne knjižne nagrade opisujejo temne plati 
mladosti: bolezen (anoreksija, levkemija, aids in 
psihoze), ločitev, smrt, nasilje v družini in med 
vrstniki, incest, homoseksualnost, zlorabe, boj za 
preživetje, rasizem, neonacizem, srečanja z dro-
go in še bi lahko naštevali. 

Vasja Cerar: 
Veselje do branja in konec otroštva 




