JAROSLAV PELIKAN

Ukrajinska katoliska cerkev in
vzhodna duhovnost*

I.

Dvajseto stoletje se bo v zgodovino kr3¢an-
skega zgodovinopisja verjetno zapisalo kot
Cas, ko je bila odkrita duhovnost kot svojska
prvina kr§¢anske misli in izkus$nje. Zdi se, daje v
angleski rabi uveljavljeni izraz iz$el iz francoske
teologije, ki je prispevala Stevilna znanstvena
dela, ki so se ukvarjala s tem pojavom, vkljuéno
z znamenito La spiritualite chretienne Pierra Pou-
rrata in nepogresljivo enciklopedijo Dictionnaire
de spiritualite ascetique. Doctrine et histoire.?
Ninakljudje, da je bilo dvajseto stoletje tudi

Cas, v katerem je v teologiji in liturgiji Zahoda
zoper prisla na svoj rac¢un dedis¢ina cerkvenih
oCetov, Se posebej vzhodnih. Nekako izmuzljiv
izraz "duhovnost”, nad katerim sem, to moram
priznati, navduSen le delno, je zacel izraZati tiste
prvine kr¢anske teologije in liturgije, ki slonijo
bolj na izkustvu kakor na ustanovah, bolj na
skrivnosti kakor pravu; na te prvine se je pricelo
gledati kot predstavnice znacilnega doprinosa
vzhodne patristi¢ne tradicije.

II.

Tema, ki mi je bila dodeljena za to preda-
vanje, "Ukrajinska katoliska cerkev in

TEOLOGIJA

vzhodna duhovnost”, je o¢itno ena izmed
tistih, o katerih bi bilo mogoce govoriti na
dolgo in z razli¢nih zornih kotov. Upam, da
mi bo slovanski znanstvenik, ki ni ukrajinski
katoli¢an in ¢igar knjiga nosi naslov The Spirit
of Eastern Christendom (600-1700),3 to temo
dovolil obravnavati z vidika prepoznavanja
dolocenih potez v zgodovini vzhodne duhov-
nosti, ki so dejansko prepoznavne po svojem
ukrajinskem izvoru, ¢eprav niso izklju¢na
last kijevskega kr§¢anstva [z ozirom na vzor
Kijevske Rusije, op. p.]. Duhovnost lahko nudi
pomemben prispevek k naSemu razumevanju
istovetnosti kr§¢anske skupnosti s tem, ko do-
polnjuje in popravlja opredelitve istovetnosti,
temeljece na nauku, nacinu organiziranosti,
liturgiji ali celo kombinaciji le-tega.

Ko skuSamo ugotoviti podobnosti in razlike
med vzhodnimi in zahodnimi cerkvami,
dobijo politi¢na vpraSanja, predvsem vloga
papestva, pogosto prenapihnjen pomen; v
obratni smeri pa se v primerih, ko se je del
vzhodnega kr3¢anstva vrnil v obcestvo z
Rimom, pretirano izpostavlja opredelitev
istovetnosti, ki temelji na liturgiji, kar
povzroca stanje, v katerem se "obredu”
posveca prevec pozornosti. Vsaj od refor-
macije dalje je opredelitev istovetnosti, ki je

21



izhajala iz nauka, pogosto zasedala osrednje
mesto, s tem pa so se odnosi med Vzhodom

in Zahodom presojali na nacin, kakor bi bile
poglavitnega pomena razlike v nauku. Vsa ta
podrodja nedvomno zavzemajo pomembno
mesto, toda hkrati lahko privedejo do izkriv-
ljene slike, v kolikor duhovnosti ni dovoljeno,
da bi preoblikovala tak$no opredelitev. TakSen
premislek je zagotovo veljaven pri tolmacenju
Ukrajinske katoliSke cerkve.

III.

ontekst vzhodne duhovnosti je liturgija.

Zahodna misel je Ze zdavnaj priznala, da
je nacin bogocastja Cerkve tako vir kot norma
tega, kar Cerkev veruje, uci in izpoveduje.
V sporih okrog Avgustinovega nauka, ki so
sledili v stoletju po njegovi smrti, je sveti
Prosper iz Akvitanije (umrl po 455) dolo¢il
nacelo "pravilo molitve naj vzpostavlja pravilo
vere".* Ko se je, denimo, latinsko kr§¢anstvo
naposled spopadlo z vpra§anjem navzoc¢nosti
Kristusovega telesa in krvi v evharistiji, tega
po vecini ni storilo z eksegezo posvetitvenih
besed, temvec skozi njihove ucinke in prakse
evharisti¢ne liturgije, ki so doloc¢ile nauk
o resni¢ni navzoc¢nosti. Isto je veljalo, v to
sem preprican, za sam nauk o odkupitvi [lat.
redemptio, op. p.]: Kristusova dejanja sicer
niso nikoli postala dogma v takSnem smislu,
kot je postala Kristusova oseba, toda litur-
gi¢ni pojem "Zrtve", ki je skupaj z zamislijo
0 "zadoScCenju” izSel iz zahodne zakramen-
talne prakse in sistema pokor, je izoblikoval
Anzelmovo teorijo o odkupitvi. Kljub obsodbi
modernistov® je uresnicevanje nacela "lex
orandi, lex credendi"® imelo ¢astno mesto v
rimskokatoli$ki teologiji, liturgi¢no gibanje
dvajsetega stoletja pa je pripomoglo k potrdi-
tvi njegove pomembnosti.

Vseeno se brez vsakega dvoma zdi, da je
bilo to nacelo dosledneje in bolj globinsko
uresnifevano v vzhodnem in ne zahodnem
krs¢anstvu. Ko je sveti Nikefor (806-815),
konstantinopelski patriarh iz devetega
stoletja, govoril o "melodiji teologije”, se s tem

22 TRETJIDAN

e e
2013 5/6

ni navezoval le na trisagion ["trikrat svet", op.
p.] angelov v knjigi preroka Izaka (Iz 6, 31),
ampak tudina deleZ Cerkve, ki ji v tej hvalnici
pripada, s ¢imer je bila misljena "teologija”" v
najglobljem pomenu besede. Ko ukrajinski
kristjani vztrajajo, naj bo liturgija izvajana
po naSomu, prepoznavajoc to drzo za prakso
vesoljne Cerkve, se lahko pri tem motijo z
ozirom na zgodovino, vendar imajo prav z
ozirom na teologijo. Iz tega razloga je "lati-
nizacija" vzhodnih obredov ustrezno videna
kot povrino razumevanje istovetnosti taksSnih
skupnosti, kakrs$na je Ukrajinska katoliska
cerkev. Kajti ta istovetnost je vzpostavljena
in se ohranja predvsem v liturgiji, v mnogo
manjsi meri pa v obliki cerkvene organizacije.
Zahodne skupnosti so se na temelju svoje
oblike organizacije poistovecale kot "prezbi-
terijanske" ali "kongregacionisti¢ne” ali celo
"rimskokatoliske", medtem ko je na Vzhodu
"ortodoksija" izenacena s "pravoslavjem”, s
pravico do bogocastja, kar so prepoznali celo
nekateri vzhodni sektantje, ko so si nadeli ime
staroobrjadniki, kar ne pomeni "staroverci”,
temvec "staroobredci”. Vzhodni kristjani, tudi
tisti, ki so v obCestvu z Rimom, vztrajajo pri
obuditvi patriarhata kot znamenja njihove
istovetnosti, pri ¢emer je najgloblji in polni
izraz tovrstne istovetnosti ravno v njihovi
liturgiji.

Zavedati se moramo, Se prej pa pustiti
ob strani nacionalizem (ali, ¢e uporabimo
sodobno besedo, "etni¢nost”), da je kr§¢anstvo
na Vzhodu odigralo vlogo pri izoblikovanju
narodne zavesti. Ko je sveti Bonifacij (umrl
755) priSel h Germanom ali sv. Avgustin iz
Canterburyja (umrl 604) k Anglom, sta s seboj
prinesla tako evangelij kot latinski jezik, civi-
lizirala plemena in jih vkljuéila v kr§¢ansko
kulturo, seznanjajo¢ jih z latinsko ma3o. Ko pa
so sveta Ciril (umrl 869) in Metod (umrl 885)
ter ostali misijonarji spreobrnili va$e in moje
prednike, tega niso storili zgolj s slovanskim
prevodom Biblije, ampak tudi liturgije.
Tako je za naSa ljudstva dar kr§¢anskega
sporocila postal dar njihove narodne zavesti.
Biti si moramo na jasnem, da je vzhodnim



kristjanom to oteZilo potrjevanje vesoljnosti
in katoliSkosti Cerkve, vendar se je po drugi
strani med tradicijo Cerkve in tradicijo naroda
spojila nedeljiva vez. Veliki knez Kijeva,” s
¢igar imenom se pona3am, je ukrajinski tra-
diciji podelil celostno in svojstveno kr§¢ansko
tradicijo, upredmeteno v cerkvi Svete Mod-
rosti, utemeljeno z odlokom v Ruski pravdi®

in izrazeno v znacilnih odtenkih slovanske
liturgije. Niti dobrohotna prizadevanja za
dosego katoliSkosti z latinizacijo te liturgije
niti zlohotna prizadevanja za izkoreninjenje
kr§c¢anskih izvorov ukrajinske narodnosti

v imenu proletarske revolucije niso uspele
razvezati zveze med vero in kulturo. Za temelj
taksne zveze ni pomembno, kako ljudstvo
govori, niti na kak§en nacin je organizirano v
Cerkvi ali drzavi, temve¢ to, kako moli.

IV.

C e je liturgija kontekst vzhodne duhov-
nosti, je njena disciplina izenacena s
kr§¢anskim nacinom Zivljenja. Bilo bi usodno
trditi, da je kaj takega v izklju¢ni domeni
vzhodnega kr3¢anstva, toda pri tem gre za
svojstven vzhodni pristop k disciplini kr-
$¢anskega nacina Zivljenja, ki se razlikuje od
luteranske reformacije in rimskega katolistva.
Med vzhodnokr3¢ansko in zahodnokr§¢ansko
mislijo sicer obstaja tematska kontinuiteta,
kljub temu pa je razlika v poudarkih bolj ali
manj nezgresljiva. Celotni kr§¢anski misli

je skupno priznavanje, da je evangelij ve¢

kot le nacin Zivljenja in da je njegova zoZitev
na nravstveni vidik bodisi izdaja evangelija
samega bodisi kr§¢anskega zivljenja. Toda v
razli¢nih smereh teologije razmerje med vero
in zivljenjem ni opredeljeno enako. Primerja-
va med tem, kako je to razmerje obravnavano
v njenih vzhodnih in zahodnih razli¢icah,
nam daje merilo istovetnosti, do katere se
Zelimo dokopati.

Zgodnja klasika ukrajinskega kr§¢anstva je,
denimo, Slovo o zakone i blagodati metropolita
Hilariona (umrl 1055).° V tem delu je izposta-
vil pomen kr§¢anskega nacina Zivljenja in

TEOLOGIJA

novokr§éenim vernikom predstavil, kako
se evangelij razlikuje od drugih sistemov
verovanja vklju¢no z judovstvom. Napisal je:
"OdreSenje kristjanov je svobodno in dobro-
hotno, razlega se po vseh dezelah zemlje."°
Beseda "zakon", ki se nahaja v naslovu, se
navadno [dobesedno, op. p.] prevaja kot
"zakon", ¢etudi je taksna beseda zavajajoca. Se
posebej se moramo izogniti njenemu branju
na protestantski ali natanéneje luteranski
nacin, kjer se je tolmacenje izraza "zakon"
preneslo k razmerju med "zakonom" in
"evangelijem"”, pri ¢emer se je "zakon" nanaSal
na zatiralsko in obtoZujoco zapoved Boga.
Ceravno lahko tak3no tolmacenje natan¢no
odraza pomen "zakona" v Pismu Galacanom,
se bibli¢ne in patristi¢ne uporabe te besede ne
da zvesti le na ta pomen. Ko namrec cerkveni
ocetje kr§¢ansko razodetje imenujejo "novi
zakon", tega ne poc¢nejo zaradi potrditve
njegovega nravstvenega ali "legalisticnega”
vidika, temve¢ zato, da bi v eni besedni zvezi
zdruzili bodisi spodbudo bodisi normo
kr§¢anskega Zivljenja. Nekaj taksnih zdruzitev
prispeva k pravilnemu razumevanju tudi
Hilarionovega izraza "zakon". Iz tega sledi, da
je njegov kratek spis zdruzil zorne kote, ki jih
je luteranska reformacija precej ostro lo¢ila.
"Zakon" je nacin Zivljenja, v katerem discipli-
na Kristusovega jarma ni videna kot breme,
temvec razveseljujoc dar.

Drugi spomenik kijevske tradicije, ki daje
vpogled v razlike med vzhodno disciplino
in srednjeveSkim rimskim katoliStvom, je
Korméa kniga.”* V skladu z zahodnim poj-
movanjem je Kormca kniga del kanonskega
prava, ki zadeva obnaSanje in versko prakso.
Ce pa ta spomenik poveZemo z zgodovino
tovrstne zakonodaje na Vzhodu, tako gr§kem
kot slovanskem, se razhajanje z latinskim
Zahodom izkaZe za ogromno. Niti iz Kormce
knige niti iz razli¢nih redakcij Nomokanona™
ni mogoce sklepati o sistemu cerkvenega
prava, primerljivega s tistim iz zahodne
Cerkve. Eden izmed razlogov za razlike
je verjetno v razli¢nosti vzorcev v odnosu
med Cerkvijo in drZavo, kajti na Vzhodu je

23



Stevilne vidike krS¢anskega Zivljenja uravna-
valo cesarsko [bizantinsko, op. p.] pravo, za
katerega bi se na Zahodu zlahka mislilo, da
spada v domeno cerkvene zakonodaje. Poleg
tega je pri tem moc¢ obcutiti drugacen odnos
do prava kot takega. Menim, da je pomenlji-
vo, da kljub omembe vrednemu delu, ki so
ga na podrodju vzhodnega kanonskega prava
opravili tak$ni pravoslavni znanstveniki kot
preminuli Hamilcar S. Alivisatos,* ¢igar razi-
skavam pojma "ekonomije” veliko dolgujem,
najpomembnejSe sodobne raziskave prihaja-
jo iz vrst zgodovinarjev in cerkvenih prav-
nikov, Zive¢ih na Zahodu, med katerimi se,
denimo, nahaja Victor J. Pospishil.* TeZnja,
da se s kanonskim pravom ravna nekako
brezbriZno, zna povzrociti veliko zmede,
Cesar mi ni potrebno omenjati privrzencem
unije iz Brest-Litovska. Po drugi strani pa je
takSen odnos vzhodnim kristjanom pomagal
pri zavedanju, da kr§¢anska disciplina ni
zgolj skupek pravil, ampak celoten nacin
Zivljenja, kar so zahodni kristjani veckrat
pozabljali.

V.

Zaradi tega poudarka je slog vzhodnokr-
S¢anske duhovnosti izraZen v pavlinskem
nazoru o kenosis, "samoizpraznitvi”. Sprejeti
kr§¢ansko disciplino pomeni postati ucenec
Jezusa Kristusa, kr§¢anski nacin zivljenja pa
je moc¢ povzeti v enostavni zapovedi naSega
Gospoda, ki se glasi "hodi za menoj". V Hoji
za Kristusom TomaZa Kempcana (1380-1471)%
ali v nazorih svetega FranciSka AsiSkega
(1182-1226) ali v poboZnosti anabaptistov iz
Sestnajstega stoletja lahko opazimo prepriclji-
vo moc takega klica za samozanikanje, no3e-
nje kriza, sledenje Kristusu. Ce to razumemo v
SirSem pomenu, lahko izraz kenosis pripiSemo
Stevilnim oblikam kr§¢anske duhovnosti in
ne zgolj vzhodni obliki. Toda pojem "kenoze"
je v zgodovini vzhodne meniSke duhovnosti
pridobil poseben pomen, pomen, ki se je
raz§iril med Slovane, ko se je bizantinsko
meniStvo razsirilo na slovanska tla.

24 TRETJIDAN 2013 5/6

Med Slovani je bila zibelka kenoti¢ne
duhovnosti Peferska lavra [samostanski
kompleks v Kijevu, op. p.], ustanovljena v 11.
stoletju na pobudo svetega Antonija (umrl
1073) in svetega Teodozija (umrl 1074). Skupaj
s katedralo Svete Modrosti, ki jo je postavil
Jaroslav Modri, je ta samostan postal tezisce
duhovnega Zivljenja ukrajinskega in pozneje
ruskega kr§¢anstva. Tukaj so meniski obicaji
"svete gore", gore Atos, ves Cas rasli na podlagi
znacilnosti, ki so zadevale Ukrajino in njene
obicaje. Preminuli George P. Fedotov je v
svojih delih A Tresaury of Russian Spirituality*®
in The Russian Religious Mind*” angle§ko
govorece obcinstvo seznanil s to tradicijo,
pri ¢emer je poudaril nacelo "podobnosti
Kristusu", ki je bilo za kenoticizem Pecerske
lavre osrednjega pomena. Apostolovo
sporocilo, kakor se je glasilo v takih odlomkih
kot v osmem poglavju Pavlovega pisma
Rimljanom (Rim 8, 17: "In ¢e smo otroci, smo
tudi dedici: dedici pri Bogu, sodedicipa s
Kristusom, ¢e le trpimo z njim, da bomo z
njim tudi povelicani."), je postalo meniska
paradigma za krS¢ansko Zivljenje. Postenje,
ki je bilo eden izmed "predmetov spora” med
Vzhodom in Zahodom na podroéju discipline,
je bilo, denimo, razumljeno ne zgolj kot oblika
mrtvicenja, pac pa tudi kot izkustvena pot do
spoznanja Kristusove mo¢i, ki se izpopolni v
nasi slabosti. Posnemanje Kristusa, ki je na
Zahodu zlahka dobilo moralisti¢ni pomen,
se je zlilo v nacelo, da je Bog s svojim uteleSe-
njem nase vzel na3o slabost, da bi zmogli biti
preko poistovetenja samih sebe s to slabostjo
in samoizpraznitvijo deleZni Njegove mo¢iin
milosti.

Iz za naSo temo neprecenljive monografije
Karla Holla Enthusiasmus und Bussgewalt
beim griechischem Monchtum® izvemo, da
se korenine tega ukrajinskega kenoticizma
nahajajo globoko v zemlji zgodovine grikega
meniStva. Obstaja celo neposredna povezava
med menisko teologijo svetega Simeona
Novega Teologa in govori oCeta Zosime,
"starca” iz Bratov Karamazovih Dostojevskega.
Naslednje zgodnje ukrajinsko delo, v katerem



je kenoti¢no sporocilo dobilo svoj prostor, je
izjemni duhovni avtoportret Vladimirja II.
Monomaha (1053-1125) z naslovom Poucenie
ditiam,” ki je bil napisan okrog leta 1117.
Ceprav je to delo namenjeno v poduk lastnim
otrokom, gre v resnici za duhovno oporoko in
dokument meniSke duhovnosti, kjer je evan-
gelij pricel dajati obliko navadam in tradiciji
Slovanov. Ze tukaj postane o¢iten odnos do
zemlje, ki so ga zahodni kritiki posmehljivo
prikazovali kot panteizem, Ceprav je dejstvo,
da imamo opraviti z drugo platjo kenoticizma,
s prepoznavanjem svetosti, ki je prisla na
zemljo preko stvarjenja (sodobna razli¢ica
tega odnosa je opazna v Zlo¢inu in kazni
Dostojevskega, ko na koncu skesani Raskol-
nikov poljubi zemljo, ki jo je umazal s svojim
grehom).

VI.

ilj duhovnosti je v slovanski tradiciji,

kakor nasploh v vzhodni tradiciji, nic¢ ve¢
in ni¢ manj kot "oboZenie", deifikacija. Najbrz
ne obstaja noben drug vidik vzhodne duhov-
nosti in teologije, ki se znotraj zahodnega
nacina obravnave zdi tako ¢uden kot prav ta
in ki je posledi¢no dozivel tolik§no naspro-
tovanje s strani zahodnih teologov, ne le
protestantskih, ampak celo rimskokatoliskih.

Deifikacija je bila, predvsem pri zgodo-
vinarjih nauka, ki so iz§li iz Sole Albrechta
Ritschla (1806-1889)%°, oznafena za "fizikalni
nauk odkupitve" in obtoZena tudi s strani
rimskokatoliskih teologov, ¢e§ da je "plato-
nizirajoca” teznja, ki zamegljuje razliko med
Stvarnikom in stvarstvom. Se ve¢, v angles¢ini
ne poznamo niti pravilnega izraza za pojem
"theosis", kajti ne "deifikacija" ne "divinizaci-
ja" ne moreta ponuditi ustrezne skladnosti s
pomenom.

Zavzhodno duhovnost je opredelitev
odreSenja kot "theosis”, zacensi s svetimi
Irenejem (umrl 202), Atanazijem (umrl 377) in
kapadokijskimi oceti, utemeljena v besedah iz
Nove Zaveze (2 Pt 1, 4): "Po njiju nam je podaril
tiste dragocene in najvecje obljube, da bi po

TEOLOGIJA

teh postali delezni boZanske narave in ubezali
pred svetno, poZeljivo pokvarjenostjo." Te
besede pomenijo, da ¢loveski naravi, kakr§no
je ustvaril Stvarnik, ni lastno biti Zrtev strasti
in nemira. Kakor je Bog sposoben socutja,
ne da bi bil podvrzen strastem, tako je bilo za
¢loveka miSljeno, da Zivi v odnosu ljubezni
do Boga in ljudi, vendar brez tega, da bi se
ta ljubezen izpridila v napuh, sebi¢nost in
pozelenje. Clovekov padec v greh je bil krivec
za izgubo ¢lovekovih boZanskih znacilnosti.
Clovek sprva ni bil ujet v strasti in njihove
posledice, ki so pokvarjenost in izkrivljenost.
Medtem ko je bil ustvarjen iz ni¢, ga sedaj
ogroZza vrnitev v tisti ni¢, iz katerega je
vzniknil skozi stvarjenje. Ce pa Zeli biti reSen,
se izkaZe, da ni dovolj odpusc¢anje grehov
ali zadoSc¢evanje uZaljeni pravici in boZjemu
srdu ali razodetje boZje ljubezni. Vse to je
sicer potrebno, toda poleg tega in nad tem
¢lovek potrebuje preoblikovanje svoje narave
v tak$no, kakr$na mu je bila namenjena na
zaCetku, potrebuje zmozZnost delezenja bozje
narave same.

Prav to je, sode¢ po vzhodni duhovnosti,
odgovor na vprasanje svetega Anzelma:
"Cur Deus homo?"# Kakor je zatrdil Ze sveti
Klement Aleksandrijski (umrl okrog 215), je
"Logos Boga postal ¢lovek zato, da bi se lahko
od ¢loveka naudili, kako naj ¢lovek postane
Bog".?2 Sveti Ciril Aleksandrijski (umrl 444)
je ob uporabi svoje najljubSe metafore izjavil,
da je uteleSeni Logos "¢lovekovo duso prezel
s stalnostjo in nespremenljivostjo lastne
narave”,? Psevdo-Dionizij (umrl 265) pa je
deifikacijo opredelil kot "upodobitev po
Bogu in zdruZitev z njim".?* MoZnost nevar-
nosti tak3nih besednih zvez so prepoznali Ze
vzhodni teologi sami, in to ne le tisti, ki sem
jih pravkar nastel. Toda z vkljucitvijo lastnega
nauka o odkupitvi v okvir pojma deifikacije je
postala vzhodna teologija, kakor sem predla-
gal v predgovoru k avtobiografskim esejem
svojega prijatelja o¢eta Georgesa Florovske-
ga,” sposobna preseci nasprotje, ki je priza-
delo Avgustinov nauk. Vzhodna teologija se
je zmoZzna izogniti bodisi pelagijanstvu bodisi

25



determinizmu, bodisi moralizmu bodisi
magicnosti, bodisi deizmu bodisi panteizmu.
Poleg tega postavlja uteleSenje in odkupitev
v tako tesno zvezo, ki je ne more ustvariti
nobena zahodna teorija o odkupitvi.

VII.

Vzhodno poudarjanje deifikacije in
uteleSenja je tudi zasluzno za poudar-
janje Bogorodice ali Theotokos kot paradigme
duhovnosti. V veli¢astni cerkvi Svete Mod-
rosti v Kijevu se nahaja upodobitev Device,
poimenovane "neru$ima stena”, ki omogoca,
tudi v danaj$njem ohranjenem stanju (kakor
jo lahko vidimo v knjigi Lazareva o mozaikih
Svete Modrosti),* vidnost Marijine osrednje
vloge v ukrajinski duhovnosti. Ker gre
prinjej za bitje, katerega soudeleZenost je
omogocila uteleSenje Stvarnika, zavzema
Devica vlogo posrednice, vendar ne kot
nadomestek edinega Posrednika, Jezusa
Kristusa, marvec kot ¢loveSka udelezenka v
dejanju posrednistva, ki ga je Kristus opravil
s tem, da je postal ¢lovek. UmetniSka podoba
Marije kot stene potrjuje njeno ¢ascenje
v liturgiji in hvalnicah Vzhoda, kajti po
besedah Fedotova je bilo "eno izmed glavnih
prizadevanj bizantinskih liturgistov vkljucitev
Marijinega imena in hvalnic v vse mozZne dele
starodavne liturgi¢ne zakladnice”,” pa tudi
tistih iz Kijeva, ki so prilagajali bizantinske
oblike. Od oznanjenja ali evangelizacije,
kakor se to imenuje po vzhodnem izrazju, do
vnebovzetja zaseda Marija v vzhodni duhov-
nosti edinstven poloZaj kot primer, kako Bog
ravna s ¢love$kim rodom in kot zgled, kako
lahko ¢lovestvo odgovori na boZjo pobudo.
Liberalni protestantizem je zacutil potrebo po
tak$nem primeru in zgledu, toda s tem, ko je
to vlogo pripisal Jezusu, je izgubil pravoverni
nauk o odresilni milosti v Kristusu. Vzhodna
teologija je v veliko vecji meri kot zahodna
prepoznala Marijo kot lik v zgodovini odreSe-
nja, ki je naSa paradigma.

Upam, da mi ukrajinski katoli¢ani ne
bodo zamerili, ko izrekam, da je bil po

26 TRETJIDAN 2013 5/6

mojem okusu najgloblji liturgi¢ni prikaz
Marije izraZen v gr§kem in ne slovanskem
jeziku (prav gotovo pa ne v latin§¢ini z
izjemo Sub tuum praesidium),?® in sicer v
bizantinski hvalnici, ki jo danes navadno
pripisujejo Romanu Melodu (umrl 556) z
naslovom Akathistos.? V tem delu so, bolj
kot v vsaki drugi posamicni besedni zvezi,
zbrani vsi odtenki vzhodne lirike o Devici. V
nasprotju s tem, kar bilahko protestantski
kritiki oznacili za "marijolatrijo”, je videna
kot taksna, ki je odvisna od Sina zaradi vseh
podeljenih milosti, ki jo lo¢ujejo od ostalih
bitij. Kljub temu pa velja za vzorec Cerkve,
prvega vernika, za tak$no, katere odgovor
na bozjo besedo je postal predhodnik vere,
kijo je dobila Cerkev. V vzhodni teologiji
ne obstaja nauk o Mariji, ki bijo loc¢eval od
Kristusovega nauka in nauka Cerkve, prav
nasprotno, vzhodna sistemati¢na teologija
(v kolikor je takSen izraz sploh ustrezen za
pristop vzhodnih teologov do lastnih del) je
razvila svojo ekleziologijo z izpostavitvijo
nazora o Theotokos. Kadar je bil nauk o Mariji
obravnavan sam po sebi, v svoji locenosti, na
eni strani od Kristusovega nauka in, na drugi
strani, nauka Cerkve, je postal izkrivljen, vse
dokler se v nekaterih zahodnih sistemih ni
pojavila samostojna smer, ki je bila poimeno-
vana "joZefologija" in ki ji je bilo dovoljeno,
da se ob njej razvije.

Iz zgodovine nauka o Mariji patristi¢nega
in srednjeveSkega obdobja postane jasno,
da se je moral o polozaju Device v nacrtu
odreSenja Zahod pouditi od Vzhoda. Kakor so
pokazali raziskovalci, kot je Joseph Huhn,°
je bila najvplivnejsa patristi¢na mariologija
zahodne tradicije tista, za katero je bil zaslu-
Zen sveti Ambrozij Milanski (umrl 397), ki
je gr8ke nazore prinesel na Zahod. Podobno
je bilo prepoznavanje Marije za Theotokos
doseZek teologije in liturgije, kjer so se pojmi
od Cetrtega stoletja Ze tako razjasnili, da je
lahko Julijan Odpadnik (361-363) potarnal:
"Zakaj Marijo neprestano imenujete Theo-
tokos?"* Liturgi¢na praksa, ki se je odraZala
skozi ta naziv, je naposled doZivela koncilsko



in dogmatsko potrditev, ko je leta 431 koncil
v Efezu uradno razglasil, da izraZa glavno
znacilnost Device; dvajset let pozneje pa je
ta razglasitev v Kalcedonu dobila dokonéno
kristolosko utemeljenost. Zahodna teologija
je svoje pojmovanje prevzela od Vzhoda in
grski naziv Theotokos je naposled postal splo-
$en v njegovi zahodni enakovredni besedi
Deipara ali, ¢etudi z manj$o natancnostjo,

a najbrz vedjo pogostnostjo, Mater Dei.
Ukrajinska [pravoslavna slovanska, op. p.]
Bogorodica je dobesedni prevod Theotokos in
naziv, ki je bil ohranjen kot povsem obicajno
ime za Devico. Tudi v tem primeru je pose-
ben poloZaj ukrajinskega kr§¢anstva med
Vzhodom in Zahodom njegova poglavitna
lastnost.

VIII.

Znotraj ekonomije odreSenja se kot
svojstvena, v vzhodnem kr§¢anstvu pou-
darjena prvina, ki predstavlja njegov temelj,
nahaja spremenjenje Kristusa. Ta dogodek se v
gricini imenuje "metamorphosis” in se zato v
zahodnih jezikih pojavlja kot "transformacija”
ali Se pogosteje "transfiguracija”. Slovanska
razliica izraza, ki se glasi preobraZenie, Se
jasneje oznacuje, da gre pri tej duhovnosti za
zunanjo in vidno obliko dogodka, ki jo je mo¢
najti v podobi ali ikoni. Na tem mestu se ne
morem posvetiti predstavitvi teologije ikon,
kakor se je razvila iz ikonoklasti¢nega spora
osmega in devetega stoletja, saj sem o tem
precej obsezno pisal Ze drugod.* Vseeno je

TEOLOGIJA



pomembno uvideti, da je predanost ikonam,
ki jo izkazujejo vzhodni kristjani, nasprotna
trditvam starih ikonoklastov in sodobnih
teologov. Ca§¢enje ikon se ne sme dojemati
kot nepreci$ceni preostanek predkri¢anskega
obozZevanja idolov, ampak kot priznanje
uteleSenja Logosa, s katerim se je znotraj
odnosa med Bogom in ¢lovekom spremenilo
vrednotenje ¢loveskih stvaritev. Kakor so
trdili tako pomembni predstavniki vzhodne
duhovnosti kot sveti Janez Damas$¢an (umrl
okoli 749), sveti Nikefor (umrl 829) in sveti
Teodor Studit (umrl 826), je zagovor ikon v
temelju enak zagovoru resni¢nosti samega
uteleSenja. Zagovor te resnic¢nosti se je
pozneje razsiril tako, da se je vzhodna meni-
Ska duhovnost osredotocala na spremenjenje
("preobraZenie”) Kristusa kot ¢lena v verigi
Njegovega odreSilnega dela. Tematika spre-
menjenja je bila v patristi¢cnem tolmacenju
odreSenja spregledana, pomembna je postala
Sele z vzponom hesihazma.® Ce je odreSenje
ustrezno opredeljeno kot deifikacija in Ce je
Kristusova samoizpraznitev pravilno videna
kot sredstvo, po katerem je bilo opravljeno od-
reSenje, dobi spremenjenje tako velik pomen,
kakr3$nega pred tem ni imelo. Kajti ravno tu
se je zdruZitev boZjega in ¢loveSkega v Njem
razkrila na dramaticen nacin, in to ravno
takrat, ko se je pripravljal na pot bridkosti. Ko
je bila Njegova ¢loveskost za hip puSc¢ena ob
strani, se je pokazala slava, ki mu je pripadala
v vseh letih poniznega sluZenja, da bibili z
Njegovim trpljenjem in smrtjo opomnjeni, da
nismo imeli opravka s kak$nim mucencem ali
junakom, temvec uteleSenim Logosom, ki je
prenesel bole¢ino in Zalost nasih grehovw. Is-
toCasno se je Njegovo "preobrazenie” pojavilo
kot najboljsi pokazatelj temeljite spremembe
v Cloveski naravi, ki je Zelela biti dar odreSe-
nja. Pomenljivo je, da se v drugem Petrovem
pismu omemba tega dogodka pojavi le nekaj
vrstic za klasi¢nim odlomkom o odreSenju kot
deifikaciji. V eksegezi grikih teologov je to,
kar se je na gori zgodilo s Kristusovo ¢lovesko
naravo, napoved in zagotovilo tistega, kar se
bo zgodilo z odreSeno ¢lovesko naravo.

28 TRETJIDAN 2013 5/6

Ko se je klasi¢no vzhodno stali3¢e o tem
nauku pojavilo Sele za dobo cerkvenih
ocCetov, njegov najpomembnejsi posredovalec
med slovanskimi teologi ni bil eden izmed
kijevskih utemeljiteljev, o katerih je pred tem
tekla beseda, ampak Nil Sorski, ruski menih
iz petnajstega stoletja (umrl 1508; [vzdevek je
dobil po samostanu nad reko Sora v severni
Rusiji, op. p.]).** On je namrec v slovanske
deZele prinesel duhovnost, ki jo je razvila
hesihatska tradicija, ki se je zgledovala po
svetem Simeonu Novem Teologu (umrl 1022)%
in predvsem izoblikovana s svetim Gregorjem
Palamasom (umrl 1359).2¢ Ko je teologija spre-
menjenja prisla v slovansko kri¢anstvo, je bila
kmalu priznana za legitimni izraz nazorov, ki
so bili v njem obicajni. Liturgija, namenjena
prazniku spremenjenja, je bila ne le v skladu
z grS§kimi obrednimi knjigami, ampak tudi
cerkvenoslovanskimi, praznovanjem njegove
vloge v Kristusovem Zivljenju in Zivljenju
Cerkve, kar je pomenilo, da se je hesihatska
teologija spremenjenja z lahkoto vkljucila v ze
obstojeco liturgi¢no prakso in postala del tako
slovanske kot grike duhovnosti.

IX.

4
( :eprav sem se v tem predavanju osredotocil

na vidike zgodovine vzhodne duhovnosti,
ki predstavljajo neke vrste nasprotje latinske
izkus$nje, se je potrebno zavedati, da je bilo
ukrajinsko kr§¢anstvo, bodisi v obCestvu s
patriarhati Vzhoda bodisi s prehodom pod
okrilje Svetega sedeza, do obeh v nelahkem
in dvoumnem odnosu in tak3no tudi ostaja,
o ¢emer nam prica tudi ta konferenca. Toda
za razliko od neStetih srec¢anj in konferenc,
ki so potekale od unije v Brest-Litovsku dalje,
je nasa dana$nja razprava o tem odnosu
postavljena v ozradje, kjer na obeh straneh
obstaja prepricanje, da tako Zahod kot Vzhod
potrebujeta drug drugega in da lahko sama
dvoumnost zgodovine Ukrajinske cerkve,
ogrozene s strani politi¢nih in religijskih sil
obeh strani, dandanes postane prednost.
Zahvaljujo¢ Drugemu vatikanskemu



cerkvenemu zboru so rimski katoli¢ani vseh
kultur priceli slaviti Boga v lastnih jezikih,
tako, kakor so ukrajinski katoli¢ani vselej
vztrajali v zvezi s svojim bogocastjem. Nacelo
kolegialnosti med 3kofi je v sistem organiza-
cije razli¢nih nacionalnih katoliskih cerkva
vneslo vzorec istovetnost-v-vesoljnosti, ki so
ga pripadniki ukrajinskega obreda Ze dolgo
zahtevali zase. In ob tem so hrabre skupnosti
pravoslavnih kristjanov, trpece pod musli-
manskimi in marksisti¢nimi vladavinami,
vstale iz kletke, ki jim jo je naprtila zgodovina.
Potem ko so pravoslavni kljub preganjanju

in zapostavljanju ohranili bistvo vere, sedaj
hrepenijo po sobornosti in prijateljstvu med
vsemi pravoslavnimi in katoli¢ani (oziroma
tak$nimi, ki so pravoslavni in katoliski
hkrati). Ovire za zdruZitev so velikanske in ne
smemo jim zmanj$evati njihove teZe. Toda zdi
se pravicno izjaviti, da so dandanes moZnosti za
tak$no zdruZitev boljSe kot so bile dolga stoletja
pred tem in da bo pri doseganju tega duhovnost
Ukrajinske katoliSke cerkve videna kot most med
vsem tistim, kar vsi nacelno priznavamo, ¢eprav
v zgodovinski stvarnosti ne posedujemo, to pa je
Una Sancta Catholica et Apostolica Ecclesia.

Prevedel Simon Malmenvall

1. Clanek je prevod objavljenega predavanja Jaroslava Pelikana
(1923-2006; ameriski luteranski teolog in zgodovinar
slovaskega rodu, profesor na univerzi v Yaleu, pred smrtjo
je predel v pravoslavje), ki je bilo izvedeno 19. aprila 1975
na simpoziju "Ukrajinska katoliska cerkev 1945-1975" na
La Salle College v Philadelphiji. Naslov prvotne objave se
glasi: Jaroslav Pelikan, "The Ukrainian Catholic Church and
Eastern Spirituality” (St. Sophia Religious Association of
Ukrainian Catholics, 2009). Clanek s stali§¢a Ukrajinske
grkokatoliske cerkve in primerjaje z versko izku$njo Zahoda
obravnava osrednje znac¢ilnosti (dela) vzhodnega kri¢anstva
(pravoslavja in vzhodnih katoliskih cerkva), in njegovih
"ukrajinskih” oblik (izhajajo¢ih iz srednjeveske Kijevske
Rusije).

2. Njen pobudnik in urednik je bil Marcel Viller S, projekt so
nadaljevali Andre Rayez SJ in drugi, Zv. 1 (Pariz, 1937).

3. Objavljena pri University of Chicago Press (Chicago in
London, 1974) kot drugi od petih zvezkov dela, naslovljenega
The Christian Tradition. A History of the Development of
Doctrine. Bibliografske podatke, ki se nanasajo na dela,
uporabljena v tem ¢lanku, je mo¢ najti na straneh XI-XXV
("Primary Sources) in 299-315. Gl. tudi Index, 317-329.

TEOLOGIJA

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

Prim. Prosper of Aquitaine: Defense of St. Augustine. Prevedel
in komentiral P. De Letter SJ (Westminster, Md. And
London, 1963), 183, 234, spodnja opomba 42 (=Ancient
Christian Writer. The Works of the Father in Translation, 32).

Prim. okroZnica papeza Pija X. Pascendi Dominici gregis,
izdana 9. septembra leta 1907.

Prim. P. De Letter SJ, ur., Prosper of Aquitaine: Defense of St.
Augustine..., 234, spodnja opomba 42.

To je veliki knez Jaroslav Modri (1019-1054), sin Vladimirja
Svjatoslavica; v ¢asu njegove vladavine je bila v Kijevu
zgrajena katedrala Svete Modrosti.

Za kriti¢no izdajo njenih besedil (v razli¢icah) gl. Pravda
Russkaia, zv. 1-3 (Moskva-Leningrad, 1940-1963).

GL. Des Metropoliten Ilarion Lobrede auf Vladimir den Heiligen
und Glaubensbekenntnis. Nach der Erstausgabe (by A.B.
Gorskii) von 1844 neu hersusgegeben, eingeleitet und erlautert
von Ludolf Muller. Worterverzeichnis von Suzanne Kehrer

und Wolfgang Seegatz (Wiesbaden, 1962). (=Slavistische
Studienbucher, IT); in N. N. Rozov, “Rukopysnais traditsiia
‘Slova o zakone I blagodati’,” Trudy Otdela drevnerusskoi
literatury, Akademiia Nauk SSSR, Institut russkoi literatury
(Pushkinskii dom), XVII (1961), 42-53. Za angleski prevod
prim. "Metropolitan Hilarion: Sermon on Law and Grace"
v Medieval Russia’s Epics, Chronicles, Tales, ur., prev. in avtor
uvoda Serge G. Zenkovsky. Pregledana in razirjena izdaja
(New York, 1975), 86-93. Ta prevod ne zajema celotnega
besedila.

Prim. Serge G. Zenkovsky, ur., str. 88: "Ta blaZena vera se
sedaj razlega po vsej zemlji in kon¢no je dosegla ruski narod.
Kjer se je jezero Zakona posusilo, tam je izvir evangelija
postal bogat z vodo in se razlil po nasi zemlji in nas dosegel.
In sedaj skupaj z vsemi kristjani slavimo Sveto Trojico,
medtem ko Judeja ostaja molceca ..."

O pomenu in pomembnosti tega literarnega spomenika
slovanskega sveta gl. Ivan Zuzek, Kormcaja kniga. Studies on
the Chief Code of Russian Canon Law (Rim, 1964) (=Orientalia
Christiana analecta, 168). Za izdano besedilo gl. npr. V. N.
Beneshevich, Drevneslavianskaia kormchaia XIV titulov bez
tolkovanii, zv. 1 (St. Peterburg, 1906).

Za njegovo zgodnje slovansko besedilo gl. A. S. Pavlov,
Pervonachal'nyi slavianorusskii nomokanon (Kazan, 1869).

Prim. npr. njegovo Hoi hieroi kanones kai hoi ekklesiastikoi
nomoi... Ekd. 2 (Atene, 1949). (=Bibliotheke Apostolikes
Diakonais, 19); in Die kirchliche Gesetzgebung des Kaisers
Justinian I (Berlin, 1913; ponatis: Aalen, 1973=Neue Studien
zur Geschichte der Theologie und Kirche, 17. zvezek).

Prim. npr. njegove: 1. Divorce and Remarriage. Towards a New
Catholic Teaching (New York, 1967) in 2. The Code of Oriental
Canon Law. The Laws on Persons: Rites, Persons in General,
Clergy and Hierarchy, Monks and Religious, Laity, angleski
prevod in dodatni uvod priskrbel Victor J. Pospishil (Ford
City, Pa., 1960).

mesta Luck Josif Bocian (umrl 1926). Prim. Nasliduvannia
Khrysta. Chotyry knyhy Tomy Hemerkena Kempiis'kogo... Druhe
vydannia zladyu o. d-r Iosyf Slipyi (Lvov, 1930). (=Asketychna
biblioteka Hr. Kath. Dukh. Seminarii u Lvovi, zv. III-IV.
Ponatisnjeno v Winnipegu, Man., 1956 kot tretja izdaja).

To delo, katerega urednik je bil George P. Fedotov, je izslo pri
zalozbi Sheed and Ward v New Yorku leta 1948.

Zv. 1: Kievan Christianity: The Tenth to the Thirteenth
Century; Zv. 2: The Middle Ages: The Thirteenth to the Fifteenth

29



18.

19.

20.

21.

22.

23.

24.

Centuries, ur. in spremna beseda John Meyendorff (Cambrid-
ge, Mass., zv. 1, prva in druga izdaja, 1949 in 1966).

K. Holl, Enthusiasmus und Bussgewalt beim griechischem
Monchtum. Eine Studie zum Symeon dem Neuen Theologen
(Leipzig, 1898).

Za objavljeno besedilo velikega kneza Vladimirja
Monomaha "Poduk otrokom" v cerkveni slovanséini, pa
tudi v ukrajinskem in angleskem prevodu gl.: Pamiatniki
drevne-russkoi tserkovno-uchitel'noi literatury. Izdaja revije
"Strannik"”, ur. prof. A. I. Ponomarjov, tretja izdaja (St.
Peterburg, 1897), 134-140; M. Vozniak, Stare ukrains'ke
pys'menstvo. Vybir dlia serednikh shkil' (Lvov, 1922), 171-176; L.
M. Ivakin, Kniaz' Vladimir Monomakh i ego Pouchenie. Chast
pervaia: Pouchenie k detiam, pis'mo k Olegu i otryvki (Moskva,
1901); A. S. Orlov, Vladimir Monomakh (Moskva-Leningrad,
1946).

Albrecht Ritschl (1806-1889) je bil luteranski zgodovinar in
teolog, ki je predlagal socialno-eti¢no preoblikovanje nauka
o opravicenju, kakor tudi razlage Kristusovega odresilnega
dela kot vzpostavitev skupnosti vere, namesto "vzvisenega

zadosCenja”.

Za sodobno latinsko izdajo gl. S. Anselmi Cantuariensis
Archepiscopi Opera omnia. Ad fidem codicum recensuit Fran-
ciscus Salesius Schmitt, OSB, zv. 1, drugi del (Stuttgart-Bad
Cannstatt, 1968, druga izdaja; prva izdaja je bila objavljena v
Rimu leta 1940), 37-133. Prim. tudi angleski prevod Why God
Became Man, and The Virgin Conception and Original Sin, by
Anselm of Canterbury. Prevedel, uvod in komentarje sestavil
Joseph M. Colleran (Albany, N.Y., 1969), 55-63.

Prim. The Ante-Nicene Fathers. Translations of "The Writings
of the Fathers Down to A.D. 325". Alexander Roberts in

James Donaldson, ur. American Reprint of the Elinburgh
Edition..., zv. 2: Fathers of the Second Century ... (Grand
Rapids, Mich., 1951), 173. ("Exortation to the Heathen), 210
("The Instructor”), 438 ("The Stromata"). Comp. Iraeneus
(umrl pribl. 220), "Against heresies", zv. 1 (1950), 477-487; in
Hipolit (umrl pribl. 236), "The Refutation of all Heresies", zv.
5(195), 151-152.

Gl. njegovo "On the Incarnation of the Only-Begotten”

v Cyrille d' Alexandrie: Deux dialogues christologiques.
Introduction, texte critique, traduction et notes par G. M.
deDurand, O.P. (Pariz, 1964), 230-231. Prim. Jaroslav Pelikan,
The Christian Tradition... Zv. 1: The Emergence of the Catholic
Tradition (100-600) (Chicago in London, 1971), 233.

Gl. njegovo "Celestial Hierarchy" v J. P. Migne. Patrologia
Graeca, zv. 3 (Pariz, 1857), col. 165, 372-376, 393. Prim.
tudi Jose Ramon Bada Panilo, La doctrina de la mediacion

30 TRETJIDAN 2013 5/6

25.

26.

27.

28.
29.

30.

31.

32.
33.

34.

35.

36.

dinamica y universal de Cristo, Salvadore Nuestro, en el "Corpus
Areopagiticum” (Zaragoza, 1965), 121-122; J. Pelikan, 344-345.

"Puti russkogo Bogoslova: When Orthodoxy Comes West" v
The Heritage of the Early Church: Essays in Honor of The Very
Reverend Georges Vasilievich Florovsky on the Occasion of His
Eightieth Birthday, ur. David Neiman, Margaret Schatkin
(Rim, 1973), 11-16. (=Orientalia Christiana Analecta, 195).

Viktor N. Lazarev, Mozaiki Sofii Kievskoi. S prilozheniem
stat't A. A. Beletskogo o grecheskikh nadpisiakh na mozaikakh
(Moskva, 1960). Prim. tudi Safiia Kyivs'ka. Derzhavnyi ark-
hitekturno-istorichnyi zapovidnyk. Avtor stat'i ta uporiadnyk
Hryhorii Nykonovych Lohyn (Kiev, 1971).

G. P. Fedotov, The Russian Religious Mind, zv. 1, 54.
To je zgodnja hvalnica Mariji. Prim. J. Pelikan, 241.

Prim. Sophronius Eustratiades, ur., Romanos ho melodos kai
he Akathistos (Solun, 1917).

Gl. predvsem Das Geheimnis der Jungfrau-Mutter nach dem
Kirchenvater Ambrosius (Wurzburg, 1954).

Gl. The Works of Emperor Julian. With an English Translation
by Wilmer Cave Wright, zv. 3 (London in New York, 1923),
398-399. (=The Loeb Classical Library.)

Gl. The Christian Tradition..., zv. 2, 91-145 in passim.

O ozadju hesihazma gl. Die Gottesschau im Palamitischen
Hesychasmus: ein Handbuch der spdtbyzantinischen
Mystik. Eingeleitet und tibersetzt von A. A. Ammann. 2.
Aufl. (Wirzburg, 1947), in dela, ki so navedena v spodnjih
opombah od 24 do 36.

Gl. A. S. Arkhangel'skii, Nil Sorskii i Vassian Patrikeev. Ikh
literaturnye trudy i idei v Drevnei Rusi, ch. 1 (St. Peterburg,
1882); Fairy von Lilienfeld, Nil Sorskij und seine Schriften.
Die Krise der Tradition im Russland Ivans des III (Berlin,
1963); in George A. Maloney S, The Spirituality of Nil Sorsky
(Westmalle, Belgija, 1964). Prim. N. A. Kazakova, Vassian
Patrikeev i ego sochinenia (Moskva-Leningrad, 1960).

Za njegova dela gl. Symeon le Nouveau Theologien:
Catecheses, 1-34. Introduction, texte critique et notes par Basile
Krivocheine, Traduction par Joseph Paramelle S, zv. I-IIL
(Pariz, 1963-1965). (=Sources Chretiennes, Nos. 96, 104-113);
in Traites theologiques et etiques. Introduction, texte critique,
traduction et notes par Jean Darrouses, A. A., zv. I-1I (Pariz,
1966-1967). (=Sources Chretiennes, Nos. 122, 129).

Gl. Leonidas C. Contos, The Concept od Theosis in Saint
Gregory Palamas. With Critical Text of the "Contra Akindynum,”
zv. 1-2 (Los Angeles, 1963). Prev. George Lawrence (London,
1964).



