PROBLEMI

REVIJA IA KULTURO IN DRUIBENA VPRASANIA



PROBLEMI

revija za kulturo in druZbena
vpraSanja, december 1966
leto IV,, §t. 45—148

Ureja uredniski odbor: BoZidar
Debenjak, Janez Dokler, Niko
Grafenauer, Tine Hribar (od-
govorni  wurednik), Vladimir
Kavéi¢ (glavni urednik), Mar-
ko Kerfevan, Pavel Kogej,
Milan Pintar, Marko Pogaénik,
Mitja Rotovnik, Savin Jogan,
Janez Sedej, Ivan Urbanéié,
Franci Zagoriénik

Lektor: Janez Gradidnik

Urednidtvo: Ljubljana, Bee-
thovnova 2. Telefon: 20-487.
Nenaroéenih rokopisov ne vra-
¢amo. Narodila podiljajte na
CK ZMS, Ljubljana, Dalmati-
nova 4, telefon: 3100 33, tekodi
radun: 503-8-28 z oznako: za
Probleme. Celoletna naroénina
24 N-dinarjev. Za Studente in
dijake 18 N-dinarjev. Cena
posameznega izvoda 2,50 N-di-
narjev

Izdajata CK ZMS in UO Z8)

v Ljubljani. Tisk, izdelava Kli-

Sejev in vezava: Tiskarna »JoZe
Moskri¢« v Ljubljani



Pusti kraj, ltaka rodna

Braco Rotar

Svet se prikazuje zdaj drugace, kot preplet razdrapanih ulic, zadevajoé
se ob kupe nesnage, v razli¢nih presledkih. Otrok, je rekel v takem pri-
meru oe in me trdno drzal za roko. Nemogode je bilo priti ¢ez ulico, ne
da bi si umazal ¢evlje in z blatom poSkropil hlade. Izogibaj se tega, je
nadaljeval in me niti za trenutek ni izpustil. Precej pozneje sem razumel
zakaj. OsiromaSena okna izloZb, dolgo¢asni deli mesta naju privladijo s
tisto privla®nostjo, zaradi katere se nam zmeraj vrata pogled h grdi po-
dobi ali“temu posebno nesnaznemu. Popolnoma odsotna lepota je privrela
na dan skozi svoje pomanjkanje, si véasih razlagam. To mesto uzZiva v
svoji ostudni razseznosti, tako ujeto med nevidne gore se ne upira ni¢emur,

Razgaljeni ostanki misli so pod nenadnim soncem kakor crknjene
morske zvezde, brez moéi in brez teznje. Jan Kazimir lez razteleSen na
teh razvletenih ploénikih, moja mati mu stoji zmeraj nasproti kakor nje-
gova zrcalna podoba. Cas, sesekljan na svoje neinventivne encte, se vlede
raztrgan in dolgoasen, lahko bi rekli obrabljen, skozi vse trenutke nasih
sretanj in naSih pogovorov. Ne bi mogel trditi, da smo zaradi tega ne-
sreéni, Se manj, da nismo zadovoljni, saj tega nihée izmed nas niti ne
pri¢akuje. Misli uklenjene v meje sob in stanovanj se podrejajo njih
pravilni, Ze vnaprej$nji obliki.

O¢e hodi zmeraj hitreje, kakor da bi se mu bilo naenkrat zatelo
muditi. Vsiljiva intenzivnost tega zunanjega prostora, njegova navidezna
odprtost ga vznemirja, od klecajoéih nog — ni to utrujenost — do
vrodiénega delovanja glave. Podvojeni obrisi hi§ in sploh predmetov vsi-
ljujejo nekaj tujega, nedomadega, tisto, kar me pogosto vznemirja ponodi,
v sanjah, obéutek istosti neizmernega in ni¢a, tisto stalno zoZevanje in
Sirjenje, po katerem se zbudim ves poten in nesreéen, ker sem se zbudil.

Greva preko trga in zavijeva na desno proti mostu ¢ez reéico, ki
zmeraj neprizadeto vali svojo umazano, véasih zeleno, véasih rumeno
vodo v neznano smer, med po¢rnele zgralbe, pod druge mostove...
Polteni hrup vozil in mnozZice razkriva nekaj nepojmljivo zanikrnega,

1 Problemi 913



opolzkost obstoja teh visokih stavb in banalnost tega nasilnega razmerja
med nami.

Doma ote sedi ves tih in kadi, ko prebira éasop:se se mi oddaljuje
in skoraj izgine iz mojega dosega, iz dosega mojega dojemanja. Tako
zdruzen v enoto s prasketajoto peéjo in strogo obliko pisalne mize v svoji
delovni sobi postane sam del njene opreme, sam svoja podoba, nehote
negibna, zakleta v negibnost stvari. Takrat je le del mojega doma, kakor
je Jan Kazimir, kakor je to mama.

Njegovi tenki érni Cevlji so oSkropljeni z blatom, kapljice blata so
se ustavile tudi na temnih hlaéah in celo na svetlosivem jesenskem plastu.
Hodi hitro in se Se kar spretno izogiba luZam, kar se meni ne posreéi
posebno, Ze zato, ker hotem in moram, saj me drZi za roko, hoditi vitric
njega. Tokrat — zmeraj je visok in Se ima temne lase nad ozkim in
visokim &elom. Bleda barva obraza se zliva s svetlo barvo ovratnika.
Prosto padajo¢i pla3¢ dela to postavo Se viSjo, kot je zares.

Najina hitra hoja vznemirja mimoido¢e, ¢eprav ne bi mogel trditi,
da se mnoZica za naju sploh meni. Vetidel hodiva molée in nosiva v sebi
odtise nama obema znanih prelmetov, kar omogoéa najino trenutno zbli-
Zanje. Oba sva si, on meni, jaz njemu, znani stvari, ki pripadata ne¢emu
SirSemu, obsegljivemu in doma&emu, posebni enoti, ki sva jo le zatasno
_zapustila in se bova v kratkem spet vrnila vanjo, se z njo zdruzila v tisti
na$ ve¢no ponavljajo¢i se krog.

Zamolklo bleS¢anje meglenega dopoldneva Jeml]c stvarem jasne ob-
rise in jih postavlja drugam, v nekaj tujega, neizmerno oddaljenega, kar
lahko vidimo le s posredovanjem ustreznih aparatur. Vabefa &rnina za
periodi¢no ponavljajoéimi se odprtimi veZnimi vrati in mokri ploénik,
ki jih povezuje in obnavlja njihove trenutke v daljSe trajanje, ni bila
moja pot domov in mislim, da tudi ofe tega ne more tako razumeti.
Zdruzena zaradi svoje izvzetosti iz istega, zaradi naravne navezanosti
sorodnikov, kakor temu navadno pravimo, dozivljava sklope dogodkov
pedobno, ¢e Ze ne enako. Odbijajo¢a zadovoljnost obrazov ljudi z ulice
naju izbira in naju izl¢uje iz njihove zgradbe, iz njihovega mesta. Tako
zajeta, v tako neustreznem trenutku, se razloujeva le e med seboj in
od drugih.

Pojavljanje tistih misli iz ozadja, ki se mi tako pogosto dogaja, je
onemogoéeno Ze zaradi te zdruzbe, zaradi nedesa nenaravnega v tem
najinem tako izenafenem poloZaju, v tem nenadnem medsebojnem upo-
stevanju. Zaprta sva v tisto, kjer se morava sretevati. Njegov nizki glas
poredko seZe do moje zavesti, se tam raztali v mehko vibriranje nelesa
znanega. Odgovarjam kratko, /brez ob&utka za barvo svojega glasu, mo-
goce ravno tako, kot on izgovarja svoja vprasanja. Razkrajajoca svetloba
nac¢enja moje o¢i in prek njih u¢inkuje na mozgane. Z vsakim korakom
zatutim napoved morebitne in &isto moZne boletine.

Tako hodiva proti sredi¢u mesta med zmeraj bolj urejenimi izloz-
bami in zmeraj bolj polno cesto, tja, kjer zmeraj manj zaznavamo vlaznost
in se mnozica strne v nemirno valovanje, tako poiobno valovanju, ki ga
povzroca razcepljena svetloba v mojih odeh.

914



Nara$tanje in upadanje napetosti mojih pri¢akovanj se stopnjuje in
se izena®i s trepetanjem svetlobe.

Hodi tise, kar naenkrat zavpije name in spusti mojo roko. Razo¢aran
sem. Nobene spremembe, vztrajanje svetlobe, zvokov v njihovi vidnosti
in slisnosti razoroZuje $e tako skrommno Zeljo, ki jo tihotapim po mestu.
Zares se ne zgodi nié Le ole stopa hitreje po drugem koncu plo¢nika,
zmanjSan, zlit z ljudmi, tako da ga komaj razlo¢im.

Prostor, v katerega sem kmalu vstopil, kaZe znake stanja. Ne posebno
vsiljive, tudi ne take, da bi jih lahko navedel ali razlagal. Nekaj miz
dopolnjuje njegovo prostornino z nebogljenimi poskusi poseganja vanj,
drugih predmetov e opazimo ne, tako prekanjeno so se bili potuhnili.

Prostor je nekako vmes med tistim zunanjim in tistim, ki sem ga
vajen. Ni znamenj, ki jih puséajo Zenske roke in to me precej bega.
Stopnjuje se obfutek nenaseljenosti in, to je $e huje, nenaseljivosti.

Stari JO nekaj venomer deli po teh mizah s svojimi zama3&enimi
rokami in to sproti pobira s sprostenimi, éeprav nekoliko okornimi gibi.
Oceta ni nikje, vsaj ne vidim ga. Toda stari JO je tako vznemirljiv in
vznemirjen — zato je tudi nevznemirljiv, da tudi jaz uplahnem. Ko
rete banana — ne »Banana«, niti BANANA — se znova vznemirim, a le
za kratek ¢as. Sam ne vem kako in zakaj sem prepri¢éan, da v tem ni
nobene skrite nakane in da je ravnovesje vsaj za nekaj ¢asa neogroZeno.

Zvizgaje pomiva kozarce, ki stojijo od kdove kdaj na najveéji mizi,
ki je tudi najvi§ja. Moram omeniti, da so vse brez izjeme Stirioglate,
z ravnimi zgornjimi ploskvami in nerodnimi trdimi nogami uprtimi
v poérnjen parket, da so nepokrite in brez stolov. Ali pa so se ti nekako
potuhnili in jih jaz v njihovi prekanjeni zahrbtnosti ne morem zaslediti.
Res pa je tudi, da se ne trudim posebno in da ne napenjam vseh sil, kot
radi in navadno refemo. Ne moti me, kakor ne moti njega, starega JO,
in kakor najbrz ne moti nikogar, ki se je zatekel sem.

Oéeta $e zmeraj ne najdem. Beseda banana se bedasto vali kot velika
mi§, stikaje po kotih, in se vrada tja, kjer stojim, popolnoma materialna,
uZitna. Toda od tega nisi sit, vpijejo sorodniki za mizo, zato menim, da
je to brez pomena in se pogovoru raje izognem, kolikor paé morem.

Pobo¢je se boéi strmo, da strmil, na vsem lepem rece stari JO in
pusti kozarec pristati na tleh, med drugimi. Naravno, zavpijem in to
tudi mislim, naravno. Naravnano, Zatuden zaradi mo&i svojega glasu
skusam poiskati vir njegove resonanénosti. Stoje¢ na kartonski skatli se
oziram okrog, na videz prestraSeno, ker se moram hliniti. To je potreba
in tudi za¢asen smoter, zaobseganje svoje razseznosti, ki se je nenadoma
pokazala tako drugalna, kot sem jo dojemal sicer, druga&na, kot sem je
bil vajen.

Oc¢eta Se zmeraj ni. Svetloba ne temni, nasprotno vsem izkusnjam
vztraja v isti moé&i, ¢eprav je to naporno, predvsem zame, mogode tudi
zanj in Se za koga. :

Taka vztrajnost, bolje trma, je zdravju $kodljiva, bi rekla mama.
Mogoée je tudi rekla. Slisim pa le rahlo $krebljanje ped parketom, na-

1* 915



mazanim z oljem. Namazanim namenoma, da se ne bi bles¢al, in najbrz
tudi zaradi prahu.

Stari JO ne ZviZga veé, $e manj, niti ne gleda me, kdaj pa kdaj se
celo obrne stran. Obrnjen proti skritemu viru svetlobe, ki ni uli®na in
tudi ne umetna, poéne neko re¢. Svetloba, cedeta se prek rjavih miznih
plos¢, pusta nemarne madeZe na lepo urejenih tleh.

O¢e me prime za roko in stefeva proti postajaliséu.

Stari JO Se zmeraj spusta kozarce na tla enakomerno, poasi, dolgo-
¢asno, vendar s tisto skrivnostno privla¢nostjo, ki jo imajo po sebi razum-
ljiva dejanja. Zato se tudi nihée ne razburja. Bil je lep kot Apolon, pravi
in si premakne naoénike nekoliko viSe, proti Sibkim obrvem in nekoliko,
kar precej plodtatemu, lahko bi tudi rekli masivnemu ali kako drugade
narejenemu &elu, ko je tako stal in se dajal njihovim oem, morje, ah,
morje. Tudi jaz bi bil rad mornar, potem hodi, kakor je hodil Ze ves
Cas prej, iz kota v kot. Kakor da premisljuje, ¢eprav dobro vem, da tega
ne potenja ravno pogosto. Mislim, da bi bilo bolj res, ¢e bi rekel, da si
domislja, ¢eprav je tudi predmet tega domisljanja precej neugotovljiv in
ga tudi nima smisla ugotavljati, ker bi se prav lahko izkazal nevrednega
nasega truda in da bi nam potem bilo zal. Ce pa se ne lotimo tega koé-
ljivega postopka, si ohranimo Se naprej podobo malega korakajolega
moZa z rokami na hrbtu in Ze opisanim ¢elom, nabranim v gube, ki bi
lahko, & bi bili manj skeptiéni, tudi kaj pomenile,

Ote skoraj tefe in njegovi nekoliko odsekani koraki skoraj porazno
natenjajo popoldansko umirjenosto mesta, Plo3¢ad postajalis¢a, cedalje
manj privlaéna zaradi svoje praznosti in tudi zaradi neprijetnega tlaka,
nasilno in neokusno okrasenega z razmestitvijo betonskih plos¢ in gra-
nitnih kock, se pribliZuje poéasi, éeprav se z otetom kar precej trudiva,
da bi to pospesila, da bi se ¢imprej vrnila tja, v svojo Cetrt majhnih his,
ne ravno hisic, ampak skoraj vil, kjer so taki dogodki nemogoéi, pa tudi
nepotrebni.

Razsvetljava Ze v zatetku ni bila dobra, feprav je prijetna njena
stalnost in zanesljivost. Toda tega skoraj ne bi opazil, tako malo je po-
menilo, tako slabo sem dojel pomen. Nekaj ljudi, vsi imajo sive in visoko
zaprte obleke, se sklanja nad starim JO. Stari JO pa se jih otepa, kakor
ve in zna, posku$a razne drobne ukane. Na primer tisto, ko nenadoma
pokaZe$ v nasprotni kot s prstom in se zastrmi$ vanj. In &e si storil to
dovolj prepriéljivo, se bodo tudi drugi ozrli tja in iskali predmet tvojega
zanimanja. Ti pa pridobis &as, ki ti je tako potreben, in vse odloZii za
pozneje, mogode pa se nikoli veé ne bo moglo zgoditi, mogo¢e tudi ne
bo ved potrebno. Mali, stari, dobri JO. Kako je potno njegovo &elo in
posebno obraz, ko ga pritisnejo ob mizo, stojijo okrog njega in hodejo,
da jih praska po hrbtih in jim dostojno postreZe. Ubogi JO. Toda vse
ukane spodlete, nekako so ze vedeli zanje. Mogoée so jih v podobnih
trenutkih sami poskusali, mogoée prav tako neuspeSno. Stari JO pa si
s tem nakoplje obilo nepotrebnega opravila. ZoZevanje prostora je moja
nesreta, pravi, ko sva konéno sama, nikoli si ne bi bil mislil, zares nikoli,

916



govori poasi in si previdno vrta po nosu, kakor da bi bilo to posebno
bolete opravilo. Upira se mi vrtanje po nosu, hotem redi, pa se zadnji hip
premislim. Mogoé&e bi ga uZalil, saj ne more§ nikoli dovolj zanesljivo ugo-
toviti stopnje &loveske obéutljivosti, pri njem, pri starem JO, pa je to
Se posebno neugotovljivo. Véasih so tako surovi, rete naenkrat z nepri-
kritim ogordenjem, hvala bogu, da vrtanja nisem omenil, in neotesani,
sicer notejo ni¢ slabega, nasprotno, toda ¢lovek res ne more biti nenehno
take volje, da bi jim ustrezalo. Drugié jih ne bom, kar jezen je bil, spustil
noter in to jih bo Ze izu&ilo, ofala v svetlih okvirih so mu spet zlezla
proti koncu nosa, tako da jih mora potisniti nazaj. Prekletstvo zgodnje
zrelosti, da, prekletstvo zgodnje zrelosti, razumes. Kolobar 3vigne, da
poje po zraku in se pribliza steni toliko, da se zaleti vanjo. Nesreca, je
bilo slifati od povsod, hotem re¢i z vseh strani, kar je konéno vseeno.
Zato je tu véasih tako temno, da je skoraj nemogode razlotiti tistega, ki
kridi in, seveda, od kod pravzaprav prihaja ta visoki in vreiteli glas
stare in moéno prehlajene sopranistke. Tresodi se glas izrabljenega grla
in rahla hripavost. Stari JO si ma$i uSesa, jaz se za kaj takega nikoli
ne morem odlo¢iti. Ceprav odprt tem nasilnim tresljajem, jim 3e zdaleé
nisem podloZen, niti misliti si ne morem, da bi jim bil.

Tresot¢ se pripelje izza vogala avtobus in se pohlevno ustavi.' Z ofetom
hitro vstopiva in sva zadovoljna, ker se vrata prav kmalu zaprejo, to
je zanesljiv znak, da se bomo kmalu odpeljali. To pa je v tem trenutku
poglavitno, pa tudi najbolj koéljivo. Stari JO kar naprej posega v pogovor
v sosednjem prostoru, kar Ze tezko poslu$am. Poslusaj, rede ode in se
veselo nasmeji, kakor da bi ga bilo nekaj povsem nenadoma odredilo
neke skrbi, ki si je ni hotel priznati, vsaj kot skrb ne. O¢etje imajo
zmeraj skrbi, ki jih noéejo priznati in tu se mi ne bo ve¢ izmotal, seveda,
¢e se bom jaz hotel posvetiti temu vprasanju. Poslusaj, kako se trese,
ne misli glasu prastare sopranistke, prav gotovo ne. Cisto drugade govori.
Na trdo lepenko prilepljen plakat se pozibava na vrvici in nepravilno
udarja po plodevinasti steni. Ljubim Zivljenje, se je pohotno hahljala
zelo suha dama, prav veliko nima od tega, s sprednjega sedeZza. Mogode
je kdaj imela, toda zdaj prav gotovo nima. LjubimZivljenjeljubimzivljenje
umazani zobje in roZznata, za njeno starost in zdravje preroznata lica,
tenka usta povelana, odebeljena s 3minko, ki sega na koZo, tja, kjer
sploh nihée ne bi ve¢ pritakoval ustnic, tja med svetle, rumenkaste
dlagice pod nosom in pod spodnjo ustnico. Da, gospa, jaz tudi in on tudi.
Pod obleko ji visijo uvele prsi do pasu in vse kosti ji izstopajo skozi
bolno bledo koZo.

Voljna koza je tisto, kar napravi, pravi navadno stari JO, stvarco
miéno. Gotovo, se gladi po laseh, se strinjate z menoj, glede sezone,
Mislim, preseda se na stolu, da je tu $e marsikaj neurejeno, da ne re¢em
zmedeno, kaj pa tebe briga sezona, mali, stari JO, kaj bo# ti tam s svojim
prevelikim trebuhom in kratko sapo. Debele noge se strnejo v eno maso,
pomlad kot letni as je zame nezanimiva, mislim tisto drugo... zastonj
se trudi$, stari JO, nihée te ne poslula, kaj bi te, tvoje stokanje ni
posebno razveseljujote in tvoj glas ni ravno prijeten, tudi ne dovolj

917



glasen, se nekoliko obrne, da nam je jasen obris trebuha pod suknji¢em,
zapetim s tremi gumbi. Nad wse si redoljuben, mali, dobri JO, nadvse
si redoljuben in notranjen urejen, bi nam rad dopovedal. Moj bog kako
je vrote, enakomerni glas deluje uspavajofe in pomirjeni sedimo okrog
njega, odpravljam se, svetloba prebije o¢ala in jih razsvetli na svoj najbolj
posebni naéin, od znotraj, da so podobna reflektorjem, ki niso usmerjeni
naravnost v nas, stran za zmeraj, reflektorji za odtenek moéneje posve-
tijo, hofem ... svet, pristani$¢a;, Pariz, le kdo verjame ubogemu norcu,
staremu JO, glas podrhteva pod stropom, se v kotih obrafa in se vrada
k nam spremenjen, zamolkel, nezanimiv. Tu smo zaradi navade, brez
ljubezni, zapustila me je, gledamo tega debelega laZnivca, starega JO,
ki se odpravlja, vetkrat se je Ze, ni¢ me ne veZe na ta kraj, svet je lep,
potovanja, stol 3kripa pod teZo, to je tisto, kar sem si zmeraj Zelel, Ze
kot otrok, zrak je ¢edalje bolj zasiten, vsi izdihavamo vlago, kot pobit,
ko sem pomagal oéetu, ofala se izmaknejo svetlobi in ugasnejo, posta-
nejo temna, stol $kriplje intenzivneje in bolj Zalostno, kakor da je slovo
resniéno, tako da bi skoraj verjel, ko se to ne bi pogosto dogajalo, prav
pogosto dogajalo. Ljubim Zivljenje ljubim Zivljenje z vlaznim glasom,
nenadoma vlaznim in s polnim glasom, stari JO, prekleto in nepotrebno.

Pokvarjenost ljudstva je zelo velika, se zmeraj strinja moj o¢e, sedi
na varnem za svojo pisalno mizo, doma v delovni sobi in si pozorno ogle-
duje zavese in okna, zlasti zadnje ¢ase, miza je velika iz poérnjene hrasto-
vine, opazam neprijetne spremembe, glas je umerjen, ves negovan se
spaja z malo nervoznimi gibi prstov v &udovito enoto. To je moj ofe,
gledalec in tudi sicer miren ¢&lovek. Pa tudi prepros¢ina nikogar ne
obvaruje pred tem, roka z lahkoto in vajeno dvigne cigareto, brez sledu
kake okornosti, moj o&e ni bil nikoli okoren, zato, otrok moj, dim se
neenakomerno zvija, si izbij neumnosti iz glave, nikoli ne bos, lué se tako
mehko razliva po njegovi sivi obleki, vedel dovolj natanéno, do kod sme,
to obleko si je prav gotovo, kakor vse druge, izbral sam, zato je tudi
tako nevsiljiva in nanj prirasla, pa saj ni potrebno. Tvoja mati in sestra
se zaradi tega ne vznemirjata, tudi tebi se ni treba, papirji na mizi kot
magnet privlaéijo pozornost, &e pa Ze zaénes, tudi konéaj.

Dobri stari JO in ole. Kje se bosta sretala? NajbrZ tudi to ni po-
trebno, sicer pa ni ¢isto nemogode. Prostor starega JO, poljubno prazen,
zmeraj vabi in privabi tu in tam koga, ki je dovolj nepreviden, ubogi
stari JO. Ko ga gledam takega, moléetega, ko se ukvarja s kozarci in
se nalas¢ obrada stran, da bi se prepriéal, da je 5e pri mod¢i, da je vse
mogoce.

Po sprehodu se navadno ulezem in ne premisljujem posebno o svojem
trenutnem stanju, razen &e so dogodki tako wvsiljivi, da vdirajo tudi
v spalnico, zagrnjeno z debelimi, tezkimi zavesami. Prebujanje, sicer
poéasno in nepretresljivo, je v takih primerih neprijetno, celo zoprno.
Navadno je prav to vzrok moje popoldanske slabe volje.

Ni posebno pomembno, kako, ¢eprav bi utegnilo biti tudi zanimivo,
je potekala érta med spornima toékama. Med A1l in B2, ¢e Ze hotemo
biti oprijemljivi. Navadno ta vpraSanja reSujemo drugaée, tako da po-

918 <



tegnemo &rto in se sploh ne sprasujemo. Toda zadeva se zaplete, ko spo-
znamo, da sta obe totki pravzaprav Zzivi, da sta gibljivi in da je tako
razdalja med njima nenehno razlitna, zdaj krajsa, zdaj daljSa in zmeraj
drugade usmerjena, zakaj to¢ki sta popolnoma svobodni v prostoru in ne
odgovarjata nikomur. Taka ureditev je seveda zahtevna in povrhu ni¢
ne sledi iz nje, véasih pa ravno to. To je podobno tistemu in zato so tudi
posledice take.

Stari JO sedi na robu postelje in potiho poje, zdi se, neko mornarsko
pesem, veéasih tudi pozvizgava, kakor da bi bil doma. Vrag ga vzemi.
Morje, lepo penasto morje, pravi in nekaj premleva med rumenimi zobmi,
prav gotovo ima rumene zobe, & jih sploh ima, pa tudi gore so tam,
vam refem in ravnine dolge in Sirne. O¢ala pomigljajo, zasvetijo in
ugasnejo. Premikam se po postelji, ker me Zuli zmefkana rjuha in ne
lezim posebno udobno, da, da, ravnineingore. Potovati s svojim zanikrnim
kovekom, spoznati vse te zanikrne hotele v Zahodni Evropi, hotele tretje
kategorije, kjer niti Cigani ne bi hoteli stanovati, polne tistega znagilnega
vonja in insektov, ki so povsod enaki, le da imajo razliéne temperamente;
prespati no¢ v parku na travi ali klopi in se zbuditi zjutraj trd od
mraza, ali prenotevati po Zelezniskih éakalnicah in policijskih postajah,
se valjati po tujih posteljah in Zenskah, stari JO, poberi se vendar.

Utrujajo¢e zavijanje juter, stari JO, ni niti najmanj spodbudno za
zatetek novega dne, to je neizpodbitno. Hlade se vztrajno gubajo, ¢eprav
so debele noge pod njimi trudijo, da bi jih dostojno napele, odstranile
te pomanjkljivosti in se izognile nepotrebnemu poudarku trebuha. NoZ,
potrebujem noz roka zasleduje nevidni predmet nekje' na miz in se
neuspeina vrne na koleno. Debeli prsti s pretankim prstanom, ki skoraj
izginja v mesu, se za spoznanje premikajo. Nikakor ne mislim tako.
Kronprinz je bil tisti, ki je igral na flavto, pa 3e slabo, trebuh je junasko
napel, obenj se lepi prepotena srajca, posledica poletja in slabega zraka.
Ni¢ ne moti, pa tudi pel bi lahko z istim uspehom, postelja, oziroma
pogrnjen kavé, zasilno popoldansko leZiste zaskriplje pri vsakem pre-
miku, po vseh zabavnih odrih, tudi v Lidu, ¢e Ze morate vedeti, prekleto
slabo narejeno lezii¢e. Tudi sicer ni posebno posre¢eno, zima leze skozi
zgornjo povriino, barve so neokusne. Zato tudi je v spalnici in zmeraj
pogrnjeno, da se ne vidi, da ga nih& ne bi videl, potuhnjena stvar, prej
ali slej se bo sesedla.

Octe je bil poln mraénih misli, njena obleka, lahka v skladu z letnim
¢asom, lahka tkanina, potiskana z roZastimi vzorci, v¢asih oble¢e tudi
tisto geometrijsko, ampak tista je namenjena posebnim priloZnostim, ko
je odhajal iz hiSe, stoji Se naprej v okviru vrat, ki so se potasi zaprla
za njo, vem prav gotovo, saj je glasno zaloputnil vrata, tega sicer ne
poéne, lasje so prav gotovo popolnoma ¢&rni, skoraj plavkasti, in kaj
potem, pravi stari JO in njegovi debeli prsti se muéijo okrog tretjega
gumba pod ovratnikom od zgoraj navzdol, ni jasno ali bi moral biti zapet
ali odpet v tem letnem ¢&asu, progasta srajca postaja zaradi potu pro-
zorna pod pazduhama in razkriva debelo, zimsko perilo, povsem ne-
ustrezno razmeram. Do kolen gole noge se premaknejo, ne pridejo bliZe,

919



in tudi ne odidejo, le premaknejo se, tkanina se trudi s poskusom valo-
vanja in Sultenja, pa se ji to zaradi sopare in drugih neustreznih oko-
lis¢in ne posredi posebno. Moléite, moléite, kri¢i babica s svoje podobe,
s prastare fotografije, kjer sta skupaj z moZem, rumena obraza prehajata
v temnejsi prostor, ki se na robu zamegli in postaja svetlejsi, dokler ne
preide v rumeni papir. Dedek in babica, nasa druzina leta 19..., Buda-
pest, photo, oba mlada in za njuno starost neverjetno spodobna. To
nikakor ne more biti res, te Siroko odprte svetniske babifine ofi in
gladki, zavihani dedkovi brki na resnem obrazu so hudo sumljivi. Najbrz
jo motimo v njenem zasluZenem miru, ki ga, kar pomnim, uZiva na steni
te spalnice. Preprosto, ne moremo je odstraniti, ker bi se za njo in
dedkom poznala na steni rumena lisa. Ah so, Karlsbad, nicht wahr? Po-
segli ste previsoko, moji dragi, da, da, previsoko, tako ne boste prisli
posebno dale¢. Gospa Jeniéek, Marena ne bodite preve¢ samozavestni,
zamenljivi ste kakor vse drugo, le slué¢aj, da, zgolj sluéaj vas ohranja na
tem mestu. Ah, sodka fronta, to so bili hudi &asi, da ne reéem pasji,
uniforma se na sliki sploh ne vidi.

Vrata so zaprta, manjkanje golih nog in pisane obleke sploh ne
vznemirja nikogar. Tudi meni je kar prav, saj tako sedi stari JO na robu
moje postelje in tudi babica me gleda, to je Ze neprijetno, z zidu. Od
zatetka do konca Langelinje te¢em kot norec in i3¢em strica, ki se je
nekam izgubil, voda, ki brizga izpod Thorovega pluga in vdira med dve
deZeli, je prijetno osveZilo pogledu, ki se tam najraje ustavlja, pravi,
najraje pijem karlsberfko pivo, ¢e obis¢em prestolnico, pomenljivo in
pomembno zaSkripa lezis¢e, trebuh dokazuje svojo mlahavost z veénim,
sproti se obnavljajoéim podrhtevanjem, prestolnica sveta je Pigalle, se
trese in spudta Ze prevet hripave glasove veselosti, prestolnica sveta je
Pigalle.

OsovraZzena mornariska obleka je bila pripravljena, ko me je mama
hotela peljati na sprehod, zmeraj je bila pripravljena, ¢¢ me je mama
hotela kam peljati. Ne maram mornariSkih oblek in ne bom nikoli
mornar. Stari JO, nikoli ne bom mornar, ne maram mornariskih oblek
in tudi Pigalle ni srediste sveta.

Dan je 3e, ko stopam po ulici in poZviZgavam za dekleti, dan je Se.
Ubogi otrok, tako izgubljen, dan je 3e in hife trmasto stojijo ob straneh
ulice proti nebu. In poZvizgavam za dekleti. Avtobusi, ogabne zelene
krastade (sicer krastafe niso zelene, to velja samo za avtobuse), me stalno
motijo in se krulede plazijo, jaz pa stopam po ulici. Sicer lahko teem,
toda vseeno je, e samo stopam po ulici ali &e te¢em. Tudi pojem lahko.
Balon, banana, bebavost, bibavica, Brandenburg, nezanimivo, zemljepis
je zmeraj nezanimiv, prah, prai¢i, pretorijanci, praded, pragozd. Preden
zavijem v veZo, si jo previdno ogledam. Vrata se lahko zahrbino zaprejo,
dedni sovraznik mojega plemena. Ne zaprejo se zmeraj, navihano ljubijo
majhna presene¢enja in potem si notri in si ujet, dokler ne pride stari
JO in te izpusti, ne mores$ nikamor, stari JO pa je zmeraj zelo pozen.
Potasi hodi in trebuh ga ovira, ko odklepa vrata, spet si tu, refe in

920



zlorablja tvojo prisotnost za tisto neskonéno évekanje, ki postane s &asom
tudi neznosno in se z njim odkupi§ do prihodnji¢.

Zrak se gosti in oba Ze tezko dihava, stari JO in jaz. Skozi Spranje
med zavesami in med zavesami in zidom prihaja le malo svetlobe. Sicer
pa ni potrebna in tudi tako je dovolj vrote. Meh se glasno prazni in
srajca je Ze vsa prozorna, neusmiljeno razkriva debelo majico in temnejso
barvo mastne koze. Pa tudi proti veferu gre, vsak dan gre proti veéeru
in véasih postane to ponavljanje preve¢ utrudljivo, ¢eprav ne moremo
ni¢ za to in tudi krivi nismo. Vé&asih smo bili bolj veseli, robec pocasi
potuje skozi zrak, ko smo bili mi Se mladi, pristane na ¢elu, isto¢asno
potegne druga roka ocala naprej, jih lo¢i od obraza, medtem ko prva
otira &elo, ki postaja ¢edalje bolj rdete, radi smo se veselili, z roko vred
omahne proti Zepu, skritemu v hla¢ah, hodili okrog, najde ga in se zarije
vanj, na potovanja in se zabavali. Potujte, o¢ala so spet namesifajo na
nosu, svet vam je odprt. Vroce, retem, vrode je.

Ne odneha in ne odneha stari JO, stari bojevnik, vojak, junak bitke
neizprosne. Bojevati se v vseh razmerah, je zmeraj pravil veliki admiral
Tegethoff, da, ravno to je najpomembnejse, stari JO, junak dneva. Vzira-
jaj do konca in Se takrat ne popusti posebno! Mali, stari JO Se zmeraj
sedi pri meni. Upira se trebuh prepoteni srajei in se kljubovalno boéi,
zavedajo¢ se svoje konéne zmage. Ne, ni izgubljeno, nikakor ni izgub-
ljeno. PoskuSam se usesti in si primerno podlagam blazino., Ob¢udujte
junake, svetle zglede, stebre domovine, Skripajofa vrata nasih domov.
Glej, stari JO, svetovni popotnik potiva s polovico zadnjice, debele,
kakor se spodobi, na moji postelji in se ne gane pro¢ niti za trenutek,
veliki zvesti pes, angleski ¢uvaj.

Pregnala nas bo sreta kriva, pravi nekoliko zmeden zaradi moje
neprizadetosti. Opravitujem se ti, stari JO, bojni tovaris, zvesto varujes
mojo slabotno, neizkuSeno, leno mladost, zvesto. Divje morje, nebo &rno,
razkrijte nam svoje skrivnosti ob zatonu otrostva. Debela roka stika po
hlatnem Zepu, ki se napihuje do skrajnih meja svoje napihljivosti in
prinese, mu izpuli zavojéek cigaret. Stari JO, vojak mna strazi. Zrak je
slab in tezko diham. Debeli prsti nervozno stikajo po Skatli in izvledejo
beli valjéek, roka se poéasi, z naporom dviga in konéno prinese stvar
k ustom, ki se pohlepno razprejo in jo sprejmejo vase. Roka omahne in
se izgubi v Zepu, da bi se trenutek pozneje prikazala z bleiteéim, rume-
nim, zlatim vzigalnikom. S trudom se vzdigne plamen in priZge konec
cigarete. Debela, pohotna usta jo za trenutek izpustijo, sproti jo prevzame
roka, konec posivi in spusta nit dima proti stropu. Odpor vzbujajode
potetje, Zaslutim moZnost poraza in raje mol¢im. Stari JO, vojak na
strazi, bodi buden. Pofasi se napnejo noge in prestavijo gube na prepo-
tenih hlacah, oprejo se na kosmato preprogo na tleh, postelja olajsano
zastoka. Stari JO vstaja in prepuséa mesto drugim, meni, komu drugemu,
mogode komu drugemu. Veteri se. Stari JO, mala postava, ki se zdi
nekoliko veé&ja zaradi mojega polozaja in njegove bliZine, stoji kakor
otrpel, stari mornar, svetovni popotnik poslusa cddaljeno tuljenje ladijske
sirene. V grlu se mu spahne in olajsano zadiha. Pofasi se za njim zaprejo

921



vrata, ta tako imenovana skrivna vrata, poslikana z istim vzorcem kakor
stene, ki jih spozna$, ko so zaprta, le po» medeninasti, zlato se blesé¢e&i
kljuki, ki jo vsak teden marljivo snaZi na3a Zora.

Vrode, re¢em, vroce je.

Dnevi potekajo in Ze dolgo zatrta duSa hoée izbruhniti (bila je le
na videz zatrta, le,potuhnila se je) neustrezno, divje, prevratnisko, brez
kakih skritih misli. Potekajo v nesmiselni, pravilni krivulji, mogode smi-
selni kako drugale, nevidno, za koga drugega, nam neznanega (nikakor
pa ne za nas, nam je vse to nedojemljivo). Opustanje prostora ni ni¢
drugega, zato si pravofasno premislim. Podasi s teZkimi (teZkimi zaradi
debelosti in let) koraki stopa po stopnicah, stopniS¢e odmeva trajno.
Zapeljana dekleta ne vres¢ijo posebno, logiéno nadaljuje zaéeto. Delo
prestopa vse meje, prenaporno je vztrajati na mestu.

Nebo je jasno omejeno, lahko bi rekli ujeto v okvire, sestavljeno
iz streh, v brezmejne okvire od&, ki jih moZgani ne morejo do konca
izrabiti. Lu¢i zaslepljujejo nevajene. Tako se sopara dviga in zapusta
prizoriée zaliti s svincem neuporabljenih in neuporabnih topovskih krogel
zastarelega tipa, od nekdaj zastarelega in neuporabnega, od nekdaj ne-
uporabne in ustrezno predelane. Sprodeni zrak, osvobojen wvseh sicers-
njih ovir, veselo utripa, preden se poZene kviSku in doseZe svoje nor-
malno stamje. Zapradeni sadezi zelenih dreves z listjem (taka drevesa
morajo imeti listje), ne tistih posuSenih, ki nas zmeraj spominjajo na
zimo in na nekaj zdavnaj preZivelega in tudi zdavnaj poginulega, se
nemoéno valjajo v svoji umazaniji, posiveli, porjaveli, naceti, zapusteni
otroci. Stopnice so strme in kamnite z lepo Zelezno ograjo, prepleskano
z rumeno, ki je mogoée nekoé prej bila (ki hoée biti) bela. Stari JO
tezko diha in v presledkih nekaj gode, nekaj nerazumljivega, strainega,
maséevalnega, zbiraje oblake ¢rne po vsem nebu Sirokem (zakaj to, stari
JO, zakaj?).

Svetloba, ki se zeleno odbija od sten, je zalotila malega, starega JO
pri njegovem nevarnem pocetju. Male debele roke so se oprijele ograje
in omogotile telesu, da se je vse usmerilo, najbolj pa glava in oéi, tja
gor, kjer ni bilo mogote videti stropa. In ko se je usedel ma stopnico,
ki se mu je prijetno hladna ponudila v vsej svoji trdnosti, oglatosti in
Sirokosti, pripravna in pripravljena na vse, kar je ne bi vzdignilo iz
njenega mirovanja, ustaljene in nekje dogovorjene oblike njenega obsta-
janja (gotovo se ne bi posebno upirali niti prenasanju, toda s tem bi
se spremenila v nekaj neznanega, predmet namenjen drugi uporabi,
éeprav verjetno zanjo neprimeren predmet, in bi tako zmogla ohraniti
le obliko, nikakor pa ne vsega svojega zdajSnjega pomena. Tako ne bi
bila ve¢ stopnica, temveé tisto, kar je bilo prej stopnica zdaj tako nasilno
osvobojeno svoje vloge in posebnosti, bi se komaj smela imenovati tisto,
kar je bilo prej stopnica). Dobri, mali JO, kako dolga je Ze tvoja pot,
pa nisi priSel posebno dale¢, ustavljen, ves teman, mastevalen, Zeus
Egidonosilec, strelec bliskov izza plostatega ¢ela in le¢ o¢al, z mlahavim
trebuhom in preveliko koli¢ino sala, pripravljen na upor, upirajo¢ se

922



(z zadnjico se opirajo® na stopnico), in vztrajno, ¢eprav zaasno Strle¢
v vsem svojem ponosu iz nazoblane povrSine stopnista. Tako razli¢en
od stvari in zdruZen z njimi premislja§ o zavrZeni dolznosti (fe je to
sploh bila dolZnost), odloZeni za nedoloden ¢&as, tisti, ki te je zdaj tako
trdo prikovala (sploh ni bila dolZnost) na kamnito povrsino. Ampak to
je le napoved prave strahote, njena obljuba. Star si, mali JO, star in
beteZen. Tvoj trebuh je znamenje razpada in ne moéi (zrele moske dobe),
kakor rad misli§ v trenutkih Sibkosti in stiske. Uporna dusa, stari JO.

Razlikovanje posameznih vzorcev je zdaj ved kot oéitno. PriSel je
blize s to svojo pisano preprogo, pisanim svetom. Rdede, zelene, rumene,
oble in zasekane vijuge, krogi pred na$imi ofmi prepredajo ploskev, se
skrivajo v gube in prihajajo iz nijh ¢isto drugaéni, na drugem mestu,
nekaj centimetrov stran od tistega, kjer jih pri¢akujemo, kaéice, ki so
se zajedle v grobo tkanino, se z njo zdruZzile v €no, v to kri¢eto, pisano
preprogo, ki jo od kdove kod prinasa stari JO, meSetar, ki dviga ceno.
Najprej je bila &isto rdeéa, potem je zrasla in katice so prilezle iz por
med vlakni in se potuhnile, nemarne, prebrisane Zivalce. Od dale& pri-
hajam, preproga je napeta &ez trebuh starega JO, malega laZnivca, od
daljnih gora, od velikega morja in Se od tam ¢&ez, se debelih pozresnih
ustnic osvobajajo besede in odletavajo pod visoko nebo, iz ust pod malim
nosom in zvitimi o&mi starega JO, velnega klateZa, rodu Odisejevega,
¢eprav majhne postave, ¢eprav komaj podobnem moZu (nikakor pa ne
bogovom enaki). Ti ded svojega oceta, ti zoprni tat, ti skrunitelj oltarjev,
popotnik prasnih poti, bedni vnuk vélikega deda, ti dobri, stari JO,
zakaj tako, ¢emu ta pot v potu tvojega obraza? Utrujene noge hoéejo
po¢itka, umazano perilo pranja, boleéi hrbet postelje. Kje je Kirkin otok,
kjer si jedel svoje prijatelje, spremenjene v svinje, svinjske prijatelje,
kjer si si odpoé¢il utrujeno telo na mehkem leZis¢u, utrujeno oko na
njenem lepem telesu, o bogovom enaki, zviti Lisjak, prednik svojega
plemena, prednik, ded, praded zadnjega svojega rodu, malega JO, sve-
tovnega popotnika, tatu in dobrotnika revnih?

Sedi, stari JO, nasloni svojo z leti otovorjeno grbo na podboj nasih
vrat, to ti ponujamo, to ti podarjamo!

Pocéasi se vzdigne stara, debela roka proti ograji, mesnati prsti se
je trdno oprimejo, tako trdno, da postanejo beli ob straneh, misice se
v cevi iz sala napnejo, debela zadnjica se odtrga od kamnite povrSine,
noga v grobem usnjenem &evlju se spuséa, previdno na spodnjo stopnico.
Potem poéne isto tudi druga, le malo manj previdno in nekoliko hitreje.
Cevlji nejevoljno Skripajo, tako nepritakovano so prisiljeni k delu, roka
sprodteno drsi po ograji. Toda zmeraj je pripravljena, da trdno prime, &e
bi bilo potrebno. Roka potuje (lokomotiva se trudi) in pelje za seboj (vlak)
telo, stla¢eno v pretesno obleko, v odpet, siv in malce zguljen suknjié
in za odtenek preve¢ umazano srajco, belo z ozkimi rdefimi progami.
Ponosna zastava, rde¢a kravata, je ohlapno obelena pod odpeti ovratnik,
ne kaZe ve¢ bojnega ponosa ostarelega viteza, pozabila je Ze na veter nad
bojnim poljem, na hrzanje bojnih konj. Grb plemenite rodbine je odtis-
njen s palcem in kazalcem v neustrezno snov. Polasi se spusta malo

923



okroglo telo, najpopolnejSa vseh oblik. Ni krutega udarca, ki bi ustavil
to gibanje, ni ga, mogole pa $e pride (ne veseli se prezgodaj, stari JO).
Stari JO prekanjeno meZika za debelimi stekli, za vetrovnico, za oknom,
odprtim v Siroki svet. Moje otro$tvo razvodeni in se raztete po prostoru,
kakor hitro hofem priti blize. No¢em tvegati svojega otroStva, svoje ma-
tere, ki me je dojila, svoje potopljene barke, stari JO. Nofem izgubiti
vimena, ki mi daje toliko uZitkov, resda skromnih, toda nikakor ne takih,
da bi jih smeli zavreéi ali celo prezreti. Vime matere, vime tvoje matere,
stari JO, dirjajo¢e kobile na gorskem pa3niku, ponosno vime, stari JO.

Popolna posoda bobneée ropoée po stopnicah, izgubljaje v svojem diru
obliko in barvo, spremenjena prispe v veZo, s tiso¢ novimi ploskvicami,
v Skodo popolnosti, v korist teko&inam, ki se ne bodo morale veé dolgo
zadrZevati v njeni kovinski, temni notranjosti, pa se tudi ne bodo mogle,
¢e bi mogoce hotele.

Stari JO, Aton, ki vsako jutro obleze§ vso zemljo, kje so tvoje
ognjene kotije, zare¢i Helios, kje bleS¢e&i se konji, tvoji otroci. Zalosten
stopa$ zalostno po zlahtni poti, otovorjen s cigansko preprogo Zivih
barv, junak poslednji svojega rodu, zadnji veliki duhovnik sonénega boga,
kam te vodi pot, kam zibas svojo debelo, potno zadnjico po tem prahu
in tej vro&ini. Hribi okolice se vojskujejo z nebom, navadno brez truita
molijo kvisku. Vztrajno, uporno in skrajne neprijazno kamenje, - vam
pravim, pesem gora je jalova pesem (pesem v nekem neumnem nareéju),
Zlahtni¢ trde glave, ko kamen trde in ko jeklo bridke. Tam ne najde$
poti, tam Ze ne. Ni kamnite poti za tvoje majave in krive noge, za tvoje
lisi¢je korake je ni. Ni ko¢e, ki bi vzela tvojo kratkovidno glavo s plo~
S¢atim &elom in redkimi lasmi pod svojo streho. Ni je. Ni pastirja, ki
bi tvojim pepotnim, debelim in pohotnim ustnicam ponudil kruha in sira.
Ni vode, kjer bi si lahko umil utrujeni in potni obraz in ohladil pre-
greto salo, si potolazil neizmerno zejo. Ni je, sploh je ni. Kam torej vodi
tvoja pot? Noéni svat, zapozneli klatez. Kam te mamijo tvoje tatinske
roke malega koko§jega morilca?

Pot je dolga in &evlji se trmasto zatikajo v korenine, zadevajo v ka-
menje, drsijo v luknje. Ostri kamni tanjSajo podplate, kolena se nape-
njajo v nepotrebnem naporu na tej napafno izbrani poti. Drevesa se
“zibljejo v snopih vro¢e in porogljive svetlobe, gibljejo se ob poti in se
odmikajo od nje. Slutimo majhne sovrazne zivali v njihovih vejah. Za-
Zvizgaj in prite¢e panter, zapoj in zasujejo te s kamenjem. Konj, stara
Zrtvena Zzival gre spredaj, podkve vnemajo drobce kamenja in Zeleza,
to vem, &eprav ne vidim. Za njim gre stari JO, utrujen in spostljiv gleda
v konjsko zadnjico posveéene Zivali. Pokorno hodi stari JO, vojak domo-
vine, ponos nasih sre, za zivaljo, posveteno nam v dobro, nam, ki se ne
sramujemo tako svojega ostajanja, kakor on svojega odhoda. Bodi po-
koren, stari JO na straZ. Na vseh straZah.

Ob sretanju z vodo telo izgine, se skrije nasim o¢em, vznemiri povr-
Sino, véasih pljuskne. Ona sem jaz, mladi potepuh, ona sem jaz. Mladi
popotnik, svinjski pastir, stari JO se vzpenja po poboéju z neprijetnim
obéutkom tam, kjer ga tis¢i popotna torba. Koviek je Ze kdaj zastavil

924



v bogvedi kateri krémi kdove katerega mesta. No, zdaj ga tudi potre-
boval ne bi, zdajle bi mu bil samo v napoto, tako vzpenjajotemu se
v strmino. Kraj postaja zoprn. Z odvratanjem ni¢ ne doseze (ne more
doseti) pri starem JO, ki pozna te stvari, te in njim podobne, dobro jih
pozna, poznavalec, njemu je gora na dlani, Ne poskusaj gora, dobro te
pozna, jasnovidec drobnih ukan. Kamenje je prilepljeno na strmino, ne
udira se in to je dobro. Samo, da se ne udira. - g

Konj je zilav, toda vseeno tekne zveter. Zveger so lica malega JO
Ze siva in ohlapna, poveSena od celodnevne lakote, veliki jedec, stari JO,
dobrotnik in varuh Zivali. Ogenj mu gori, majhen ogenj, tako majhen,
na njem ne mores ni¢esar spedi, ¢ manj pa skuhati (toda tega niti note
mali, dobri JO), nizko pri tleh. Mali JO ga preklinja, govori temne, naj-
temnejSe besede, dim se vleée po tleh, rine v Ze tako premajhne oé&i
starega JO, kovata Hefajstovega, in povzrota dihanju teZave. Iz vlak-
natega lesa potasi, nejevoljno lezejo s silo izzvani plameni, nizki modri-
kasti otroci vlaZznega predmestja, dosledni v svoji majhnosti in, to je
najpomembnejse, brez posebnega veselja do svojega klavrnega obstoja
(ze v zaletku vedo za tisto nekoliko Zalostno resnico). Celjusti se pre-
mikajo v vseh smereh, ki jim jih dopustajo sklepi, ohlapna cunjasta koZa
sprejema obliko hrane, kolikor je je kaj zunaj obmo&ja zob (konj, stara
daritvena Zival se tako spreminja). O¢ala je spravil, zdaj molijo rado-
vedna iz suknjita obeSenega na vejo, potem ko so Ze razkrila vodene,
kot nebo modre, z rdefimi Zilicami prepreZene in malce prasitje oéi, ki
so toliko bolj odprte, kolikor slabSe prenaSajo podobe v moZgane. Stari
JO, gorski razbojnik, sokol sivi sedi ves utrujen pri ognju in Zveéi
trdo meso konja, svojega sopotnika, svojega brata po mleku, po krvi,
svojega dobrotnika, mraéni junak.

Rebraste gore 3e bolj trmasto rinejo v neprizadeto, posmehljivo,
majhno ovalno nebo, tema se zahrbtno plazi (pretepena hijena) iz raznih,
skoraj neugotovljivih koncev. Veteri se. Njegova noga si s tezavo iste
pot junakovo, pot starega JO, prsti male izvidnice se iztezajo naprej,
prevratajo kamenéke, udarjajo ob kamne. Veliki trebuh, bojni boben, se
prazen trese, mahedra, ne vabi ve¢ v boj krvavi, v gostijo bogov, ohlapno
meso je utrujeno, stare, poapnene Zile s teZavo prevazajo gorivo izrab-
ljenemu stroju. Stari JO se spudta v dolino. Zastava strta, skrhan meg,
ne bi mogel re¢i. Jutri je (najbrz bo) dan in stari bojevnik, general JO
ni porazen, je nepopustljive narave. Toda zdaj je €as za spanje in ne
sme se odpovedati (je razolarati) pritakujodi postelji, mehki odeji, plat-
neni rjuhi, ne sme spregledati velerje, ne sme na$ varuh, stari, mali JO,
ki potuje daleé.

Vrnil se je tvoj sin, o Itaka pusta, njegovi trudni podplati se vletejo
po plo¢nikih, okoli njegove debele zadnjice in prekratkih hog valovi ve-
&érni veter, njegov trebuh, za silo zajet v preozke hla¢e, mahedra in pre-
bavlja trdo, napenjajoto hrano, suho hrano, ki jo je bil vzel s seboj,
njegove male roke, debele in potne, so zataknjene v Zepe, njegova glava
se uporno bodi proti nebu, uporno in ponosno, o tvoj sin, o kralj, o Itaka,
njegove drobne o¢i, zalite z mas¢obo in krvjo (posledico dolgih popivanj

925



nekje v predmestju), si iS¢ejo pot, njegovi lasje so v potu prilepljeni
na ¢elo. Kamnite hife (kamen je ponarejen, ker je mesto revno) odpirajo
svoje veze, svoja temna srca, svoje rove utrujenemu popoiniku, svojemu
gospodu. Marsikaj mu ni pogodu, ko stopa tako ravnan, utrujen po
zmagah, bogovom enaki vnuk Pelidovega tekmeca, z veéno preZveku-
jo&imi &eljustmi, s svojimi momljajodimi usti, z neprijetno diSeto sapo,
ki prihaja“skozi odprte debele, poZreine ustnice, z majhnimi preze¢imi
uSesi pod redkimi lasmi.

Veje se sklanjajo nizko, visedi trakovi se dotikajo kosmate povrsine
glave, izginjajo navzgor, v nerazlotnosti, ki jo povzrota mralenje, ne-
opazno pritrjeni na nekaj stalnejSega. Spodaj, okrog pasu, Sirsi hrbet je
upognjen, zadaj se zadnjica drzno bo&i v prostor in se sploStena stika
z deskami klopi. Trebuh, ves zmetkan, se nespodtljivo tla¥ v prostor
med vsemi Stirimi udi. Suknji¢, na hrbtu lepo napet, se spredaj prilagaja
trenutnim (beznim) oblikam mesa. Rokavi se nategujejo ¢ez komolce, se
meékajo v vzgibu, ne da bi zakrili Siroko zalito zapestje. Zepi, prepolni
najrazli¢nejiih predmetov (med njimi so tudi taki nepotrebni) odstopajo
popolnoma svojevoljno in sami delajo majhne kupole, podaljske tega te-
lesa. Prepotena progasta srajca tis¢i svoj zmeékani in umazani ovratnik
v brado, izginjajodo v vrat. Prekratke povaljane hlade, napete ¢ez debela
stegna, splodtena na klop, razkrivajo spodaj roznato meso, ki ga predi-
rajo zlate dladice in umazane, na petah razirgane nogavice. Roka se
potasi osvobaja hlaénega Zepa in se potopi v Zep suknji¢a, poéasi in
z naporom se vrne, obremenjena z zmedkano, skoraj prazno cigareto,
medtem ko se druga trudi z iskanjem vzigalnika med mnozZico re¢i dru-
gega Zepa. Prva nekoliko postane, da jo druga dohiti, 3ine proti obrazu,
vajeno, z gotovostjo. Z gotovostjo se ustnici samoumevno razkleneta,
Zeljno, in sprejmeta medse belo, zgrbanéeno telo. Medtem se druga trudi
z nekoliko pretrdim kolesom vzigalnika (tistim solidnega starega tipa
z visokim kolesom in na veriZico pritrjenim pokrovékom za stenj), mu
izvabi visok rumen plamen (vZigalnik je bil pred kratkim napolnjen),
ki ga vpije konica cigarete. Zareti konec se Zivo sveti v polmraku, roki
se vrneta tja, od koder sta prisli v Zepe (zdaj zveter je nekoliko hladno),
ustnici neprizadeto in zadovoljno hkrati spus¢ata skoraj nevidne oblatke
in se stiskata okrog belega ustnika. Glava se ne premika in telo je skoraj
mirno, le po trebuhu se veasih zapodi Zoli¢asto tresenje.

Tako stari JO, mali Sokrat, uziva zainjo cigareto tega vecera.

Luknje v ploénikih so sproti zalivali, vsaj govorilo se je o tem. Kljub
temu pa je tu in tam ostala kaksna, polna ne ¢isto do roba, kalne vode,
zahrbtno nastavljena nogam, ki so kar same rinile vanjo in se njenega
obstoja niti niso zavedale toliko &asa, dokler ni umazana voda pljusknila
v Cevlje, véasih zmoéila hlaénice in zbudila neprijetni ob&utek izpostav-
ljenosti in onemoglega besa. Kar brenil bi vanjo, ko ne bi vedel, da
bodo posledice e slab3e in neprijetneje.

Zoprni obéutek mokrote se §iri po nogi, zoprn le tako dolgo, dokler
se ne sprijazni$ z njim, potem pa je to obtutek svobode, sveta (kar ¢evlje

926



bi sezul), ¢eprav nekoliko neugledno (to je paé poseben stil) odkriva svojo
navzoénost, potem, ko si Ze skoraj pozabil nanj, zatopaljen v svoje nié-
vredne misli, polne majhnih, skromnih in majhnih ukan. Hvala bogu
{nekomu pa& mora$ biti hvaleZen), da so luze.

Stari JO se jim spretno izogiba, pri tem ga vodi njegova izkuSenost
v teh re¢eh. Blei¢eta povrdina plofnika odseva razveljavljeno podobo
mesta z nebom, podobo, razélenjeno, razdrobljeno v ozke vodoravne
barvne lise, v svetle in temne toéke. Stari JO stopa gotovo po opranem
mestu, zanesljiv moz, stari JO. Njegova postava, $e niZja in nesorazmerno
Siroka, temna lisa, ga spremlja, postava od pet do pasu. Svetle, nekoliko °
mokre in zmetkane hlae se ne dotikajo evljev, visijo nad njimi in raz-
krivajo umazane nogavice in tanek pas koze ‘nad njimi, ki se s koraki
$iri in oZi, nosi torbo (tokrat nosi torbo), hodi v svojih (kdove kje jih je
dobil) prevelikih &evljih, ki pud¢ajo nogi preveé prostora in svobode. Noga
zdrsne pri vsakem koraku nekoliko nazaj, si osvoji izgubljeni teritorij,
se potem spet umakne &érni praznini med peto in ¢éevljem. Zmeraj enako,
vso pot, uspavajodi ritem njegove hoje. Njegov antipod izzareva delce,
se strne kdaj pa kdaj v povsem enotno liso, pa spet razpade, privlatuje
svoje izgubljene kostke, jih sestavlja in razstavlja, da bi jih lahko 3e
popolneje sestavil in Se bolj razstavil do kraja, kamor je namenjen, kamor
sta namenjena (kamor so namenjeni).

Torbo nosi staro JO, torbo polno netesa (kdove &esa), zajetno, napih-
njeno, oholo usnjeno torbo, ki ni veé¢ &sto nova. Debeli ro¢aj, skrit na
toplem v mali zaliti roki starega JO, zadovoljno Skripa. Medtem pa so se
po vsej oranZni, usnjeni povrsini torbe razlezle kapljice in si temno zazna-
movale svoje poti. (Neumne zaéasne kapljice so si temno zaznamovale
svoje zatasne poti.)

Dobri stari JO skrbno varuje svoj zaklad, trdno ga drZ v roki. Ne
tako kot tisto pisano in bolj rdeto preprogo, ne tako. Skrbno ga drZ
v roki in se tu in tam ozre nanj.

Hvala, ni treba, re¢e gospa, tista s son¢nimi ocali, siarejSa Zenska
v prelivajoéem se, neokusnem, deZznem plaséu, kakor da bi bil vstal zaradi
nje in ne zato, da bi videl njega, starega JO. Pa nisem, nisem vstal zaradi
nje, ne zaradi nje (3¢ manj zaradi prelivajotega se plas¢a), zaradi te Zenske
z nosljajo¢im glasom, preveé ozgane od sonca, Ze ne. Peljemo se in stari
JO si je skrbno polozil torbo, svoj neprecenljivi zaklad, punéico svojega
olesa, na kolena. Debeli, kratki prsti so sklenjeni nad njo v molitvi in
strahu, varujejo, krepka kljutavnica, veliko skrivnost napihnjene torbe,
kraljevske zakladnice. Temne poti kapljic (kapljice so ze) usihajo v porah
grobe svinjske koze. Male roke in kratki, debeli prsti so roznati zaradi
mraza, od tod ne vidim sriefih svetlih dladic, ki zatenjajo poganjati
nekoliko pred zapestjem in se skrivajo, veéina, v temnem rokavu na
varnem in toplem.

V sobi, v prostoru, ki ga imenujemo ¢akalnica, sedi na rjavem raz-
majanem stolu (to je éakalnica tretjega razreda). Stol je navaden, rjav,
kakrsnih smo lahko videli ni¢ koliko (oh, zelo veliko, zelo veliko), kakrini
se kaZejo povsod le kot rezervni stoli, kot stoli, ki so ze skoraj ali pa so

927



ze odsluzili, le odnesli jih $e nismo na podstredje, v klet, v ropotarnico,
taki leseni stoli s pretkami med nogami in trdimi, neudobnimi naslonili.
Stoli starega J0, £kripajoéi, uporabni le v sili (in za silo), ki jih od nekod
privle¢emo, ko dobimo nepri¢akovan in Stevilen obisk. Na tem sedi stari
JO, zaskrbljeno sedi. Navpi¢ne gube mu reZejo &elo, da je e bolj plostato,
se stekajo, izginjajo za svetlim okvirom oéal, kjer za debelimi stekli slutim
vame uprte o&i, malo radovedne, zvedavo uprte vame. Tezke skrbi skrbi
stari, mali JO, modrec z Jutrovega. Vlazno se sveti njegovo &elo, temna
senca skrbi mu pada na polna roZnata lica.

; Ce mislim barok, mislim volute na protelju Marijine cerkve, surovo
se preriva velika mlada Zenska proti izhodu, pa tudi ljudje so taki. Ni
nujno, da je ravno barok, lahko tudi kaj drugega, pa se razpreda mreZa
varno, samoumevno skozi to sicer strogo in snaZno sobo. Mreza starega
JO, misleca z nagubanim &elom. Torba stoji sama (nezavarovan zaklad),
naslonjena ob zid. Debeli ro¢aj ponosno krivi svoj roparski hrbet. Stari
klateZ, mali JO, uZiva svoj zasluZeni pocitek, na tem majavem stolu
razpreda svojo mrezo, zviti Lisjak.

Tih in snaZen je neoprijemljiva razseznost tega prostora, toda dovolj
jasna, znamujo¢a. Stari JO ljubi to ti$ino in snaznost, ljubi jo z vsem
srcem, odprtega srca. Skozenj se pretaka reka snaZnosti, no, ne ravno
reka, recimo raje potok, potoéek. Kot kristal ¢ista voda izpira duSo in
blagodejno vpliva na pljuéa in krvni obtok starega JO, izkuSenega po-
potnika. Roke so spokojno sklenjene v narofju, globoke sence razlikujejo
prepletajofe se prste, enakomerna lu¢ se blago razliva po tem sedelem
telesu, mirno, uzivajode se izgublja v gubah hlag, se potaplja v temo med
suknjiéem in rokavi, se ustavlja na malem svetlem trikotniku srajce,
se blei¢i na nekoliko potnem, mastnem obrazu in se zatete v zastekljene
otesne votline, Tam postane nedostopna in zaprta, spravljena za nedo-
loten &as. Enakomerno diha stari JO in poéiva na svojem prestolu. Vrnil
se je kralj, star in utrujen od dolgega osvajanja, ne do konca star in ne
do konca utrujen. Napenja se &elo nad mraéno mislijo, mirujoéi prsti
prav lahko primejo stvar (pograbijo torbo ali kaj drugega). Lahko se
vzdigne mala, okrogla postava, lahko nenadoma in nepri¢akovano. Stari
JO, mali bojevnik, po¢iva v premoru med bitko, poéiva ob me¢u in §¢itu,
ob molé¢etem topu na zidovih trdnjave. Potiva in zbira sile, razkropljene
vojake, ki jo hrani v svojem telesu, s svojim telesom, zbira, nosaé, mo¢,
da bo vzdignil breme svojega telesa in nadaljeval boj krvavi v Zvenketu
orozja in hrumenja bitke moZ poteptanih pod kopiti pobesnelih konj.
Skozi mir jenjava dnevni hrup bué&ne ulice za svetlim oknom, za tem
oknom v svet, za to odprtino, skozi katero budne straZe oprezajo za
sovraznikom mrzkim. SovraZijo sovraZnika, ki napada v mraku ali
zgodnji jutranji zarji.

Muha enakomerno brenéi, preletava prostor in se zaletava v Sipe,
se vrata proti naslednji steni odbita, poraZena, da znova ponovi svoje
brezglavo podetje. Le tu in tam umolkne, ko se utrujena usede tja, od
koder jo nervozni potniki kmalu, takoj prezenejo. Sence postajajo ‘dolge
in dan se nagiba h koncu. Trepetajo&i zvoki mesta, glasnejsi zaradi no-

928



vega medija, veternega zraka, vdirajo v sobo. Ropotajo¢i bobni. Razvite
zastave.

Gospa Marija igra klavir in poje. Ob svetlobi klavirske svetilke se
bles¢i neomadezevani papir na notnem stojalu. Poje in njen nekoliko za-
molkli in rezki glas se staplja s temo, ki je je prostor poln, ki jo le malo
nadenja svetilka, le zato, da bi se izkazala prevladujo¢a in tezka, kot tisto,
kar nas zmeraj na skrivnem obvladuje in obvlada. Njena uvela, ohlapna
roka se ukvarja s svetlikajo¢imi se tipkami. Osvetljena in zaradi svetlobe
jasneje nagubana, ostro narezana bela roka z modrimi Zilami, ki je niti
vsa ta velika koli¢ina nakita ne more zakriti, nasprotno, ki jo ta debela,
v kado se zvijajola zlata zapestnica le $e bolj jasno razkazuje, strastno,
kakor da bi bilo od tega kaj (nekaj pomembnega, Zivljenjsko pomemb-
nega) odvisno, poskakuje nad klaviaturo, ki motno sije iz teme. Sedi tako
in igra, razpuiena stara postava, ki je rodila $tiri otroke, v temni obleki,
spojena s prostorom, poje z neprijetnim glasom neobutljivo besedilo
(trpezno, kakor so vsa besedila). Zbrani smo, vsa druZina se zbrano dolgo-
¢asi, skoraj nasilno pripravljena poslu$ati. Smedna stara Zenska za kla-
virjem (lahko bi bila moja mati) vztraja v svo)i nasilnosti, ne da bi se
je zavedala, do konca skladbe, kakor se spodobi, ko doseZejo zvoki naj-
visjo stopnjo zbranosti, ko se ji glas nevarno nalomi in pri¢ne hitro
ugasati. Potem ploskamo navdu$eni.

Stari JO zbira modéi, nabira jagode v gozdu, cvetje na travniku, mala
deklica, prinese jih za praznik. Hrup mesta ga drami. Ze vstaja stari JO,
is¢e, obrata o¢i, da bi jo naSel, na bi naSel torbo sopotnico. Stol otoZzno
zajode, sprostajole zajole stol, naenkrat osvobojen pretirane teZe. Napeti
trebuh pod Sirokim vratom in nekoliko (ne preved) ukrivljeni hrbet z na-
porom vztrajata v novem poloZaju, dokler se telo ne umiri in ne
navadi nanj.

2 Problemi 929



HERMAN VOGEL: PESMI

Junak dozori

Zapovedali so mu z vifav,

naj hodi s takim korakom,

da bo prisel v mesto okoli poldneva:
takrat bo nafel prazno satovje.

Pa se je med potjo nala$¢ vrgel v travo,
malo pocakal in prisel Jele drugi dan.
Vendar veliko pred dvanajsto.

Mesta takrat seveda ni bilo veé,

saj ga je nosil vseskozi s seboj.

In so mu rekli: ker mesta ni,

¢eprav ga imas v sebi,

ga moras kajpa znova zgraditi.

Sicer nima$ nobenega smisla.

Postavil ga je s pridihom canj:

v mrak je izrezal obokaste tunele namesto cest,
v jati je zasadil grmovje namesto his,
okoli pa potegnil lesen plot iz brezovih §ib.
Zdaj, si je mislil, vam Ze pokaZem,

takrat pa nenadoma vidi pravo mesto v svojih dlaneh.
Odslej je velikan ves otoZen,

ko hodi z nizko glavo okoli plotu.

Ve, nekaj je treba storiti,

saj slisi smeh nad seboj.

Pri sebi

Najti morag najprej primerno zZelezo za noz,
potem primerno zemljo,

Sele takrat lahko zasadis noZ v zemljo

in fele zatem lahko dolo¢i¥ smer potovanju.
Verjeti morad, da je to tvoja pot,

930



zavredi morad vsakrino misel na njeno nehanje,
vse doklér ne verjames, da je noZ tvoj,
ko ne verjames veé, da je pot tvoja,

in ko zavrZe§ oboje,

verjame$ e, da je zemlja tvoja.

Cetudi zbezi§ kdaj,

bo§ dospel samo do tujega mérja,
potem pa se vrnil.

Kar bo§ nabral modéi,

jo naniza$ na vrvco,

si jo obesi§ okoli vratu

in zatuli¥ ko bik.

Ce te ne ubijejo za ta krik,

vzames svoj noz,

pade§ na svojo zemljo,

prereZe§ svojo smer.

Pa imas.

Namesto epitafa

Od celotne zamisljene pesmi

imam zdaj fele namen in zaletek na p —,
dodam lahko karkoli, recimo

pesem o §irokih in ozkih vokalih,

proti vam obracam to kopje strupeno

in tako naprej,

le nekatere reéi so,

ki pri izbiri odpadejo Ze same po sebi,
npr. pesnik ali e kaj banalnejiega.
Potem pa vas v svoje veselje nasankam,
recem, da tako sami vesté,

kako gre naprej,

in priredim razprodajo besed.

Pred svojo $tacuno se ustopim in vpijem:
POHITITE, KI ZELITE BESED, POHITITE,
zakaj imam jih samo e za ta teden

Ce mi ne nasedete, .

imam e zmerom poslednjo moZnost:
zares vam zagrozim z molkom!

931



0!

Glej me, gospod:

poniZen in usmiljen sem,
Ce mi ne verjames, te bom snel s kriZa.
Kaj bo$ brez kriza? KriZ te je spravil na vrh.

Poslusaj gospod:
dober sem in tudi poboZen.
PridruZujem se dobrim slovenskim Antonom stoletij,
ki ti verjamejo, da peklenski ogenj samo pece,
sveti pa ne.
Z njimi te hofem slaviti.
Molimo, dobri slovenski Antoni stoletij:
Izbrali bomo najtrie jeklo za dleta.
Dlet nam bo treba veliko veliko,
Zdaj je naposled Ze cas,
da se lotimo vseh zavitih okraskov od véeraj,
ki obteZujejo strope, ¢ela in vse.
Pocasi bomo vse to izkljuvdli
in povrh $e podrgnili s smirkom.
Moramo si vendar razbremeniti oéi,
v njih moramo narediti prostor in ¢as za svoje podobe
Potem nam ne bo treba gledati za nase ocete
in ne Sele nasim otrokom za nas:
konéno bo vendarle vsak zase
premikal kazavce na stropu,

Odpusti gospod:
v drugem stilu ti bom zapel:
Do nekega dne nosim svoj umazani robec v desnem,
potem holem spremembo, in ga predenem v levi Zep,
pa vem, da bom $e kar naprej segal na levo stran.
Opravljam paé samo dvakratno pot,
le dvakrat isto misel rodim.

Odpustite, dragi slovenski Antoni stoletij:
navsezadnje je vendar poglavitno le to,
da se mi koZa zmerom znova zaraste,
Amen.

Imena, imena, imena.

Ostajajo zapisana na proceljih hi§,

ko v njih Ze nikogar in nifesar ni ved,

932



Pogovori na meji ena

Govorim tebi vseskozi

Trenutki me spreobracajo

Ponoé¢i sem na primer zmerom navpilen
Tako tudi moje besede

Razumi jih drugo pod drugo

Vendar ne od$tevaj pomenov

Ki ti jih govorim Ze oddavna

Samo to je ostalo od moje volovske modi
Sicer me lahko zakopljes

Staremu hrastu kod korenike

Ali pusti§

Da se na soncu sramotno osujem

Govorim tebi vseskozi, a mislim na poezijo,
ponoéi besede zakopljed

ponoéi se udeleZim igrice

$tirih sten moje sobe

besede odZenem

zakoplje¥

zakopljed pa ne, to storijo drugi.

Zacetek dneva je zadrgnjena zanka,

konec je $e vzdignjena sekira.

Vmes je res moje,

zato vmes tudi poskuSam:

Kako se podutim, ko legam v krsto

Da bom na koncu legel neoporeéno

in bojo rekli, da stil pa Ze tak.

Samo to namre¢ hoéem:

Potegniti pokrov nazadnje sam nase.
pokopljed pa ne

ponocéi besede

Pogovor na meji dve

Za péjem sem izbral tisto Zensko

za besedo v ufesu m-a-m-a

veé si mi rekla ko pojed

ne glej kako bod odpiral gobec

strasno dolgo sva se prepirala za naslov
potem sva rekla idila na kmetih

zelo ¢udno sva jo zalela

in zdaj se $e komaj spominjam

933

(=20 = I~ I - I~ I - I -}

mama
mama
mama
mama
mama
mama
mama
mama

P90 000QQ



nekako takole o mama

ta pa kar naprej udarja ob planke
ta pa kar najrej leze v Ipranje
sonce pa kar naprej strelja v planke
sonce pa kar naprej zbada v 3pranje
osa z rumeno zadnjo platjo

sonce z dolgimi iglami vanjo

ona pa kar naprej nazaj

to je poldan poleti na kmetih

na spodnji strani lesenega hleva

Kako govori$ si rekla in si jokala o mama o mama
Cakaj povem ti faljivko ne joéi mogode tole mama

na svojem intelektualnem nivoju sedim
in bingljam 2z nogami po zraku

marija kako je to krasno

bingljam pa tako da butam

enega s palcem drugega s peto oba v nos
jeZeina kako je to krasno

pravita ta je pa na nivoju

in si briseta kri

Kako govoris si rekla in si jokala o mama
O mama sem rekel nehajva saj ves
dolgih pesmi ne berejo radi

934

mama
mama
mama
mama
mama
mama
mama
mama
0 mama
0 mama
00

Qo000 OCOCOCOOQOOCCOC



Hades

Poglavje iz »Uliksesa«

James Joyce

Pri Drzavni zaloZzbi Slovenije bo prihodnje leto iz8el slovenski prevod
Joyceovega romana Ulikses, enega najpomembnej$ih slovstvenih del na-
Sega stoletja. Ker Zelimo dati bralcem vpogled v roman, objavljamo eno
poglavje, te uvodne besede pa naj jim olajdajo razumevanje odlomka.

Kakor kaZe Ze naslov, je Joyceov roman nekaka novodobna Odiseja.
Vendar pisatelj ni na novo povedal Homerjevega mita, temveé ga je vzel
le za okvir in podlago sodobni zgodbi, Osebe romana so ljudje iz Joyceove
sodobnosti in iz njegovega rojstnega mesta Dublina. Struktura romana se
dovolj tesno opira na Odisejo. Trije deli Uliksesa ustrezajo trem delom
Odiseje: prva tri poglavja epizodam grike Telemahije, poglavja od petega
do dvanajstega V.—XII. spevu Odiseje, torej junakovim blodnjam, zadnja
tri pa preostalim 12 spevom (Nostos), Odisejevim doZivljajem po vrnitvi
na Itako, Vendar je stvar pri Joyceu bolj zapletena. Njegovih 18 poglavij
ne ustreza povsem Odiseji, ¢eprav vsako izmed njih parafrazira ali paro-
dira kdko epizodo ali kdko prvino Odiseje. Tudi junaki Joyceovega romana
parodirajo Homerjeve. Zato je avtor svojim poglaviem prvotno dal naslove
iz Odiseje, pred natisom pa jih je zavrgel.

Vzporednic pa s tem Se ni konec. Kakor vemo iz interpretacije Stuarta
Gilberta, Joyceovega intimnega prijatelja, naj bi (skoraj) vsako poglavje
ustrezalo tudi po enemu izmed ¢loveskih organov, eni izmed umetnosti
(v Sirokem pomenu), vsako ima svojo barvo, svoj simbol, in vsako je na-
pisano v drugaéni tehniki.

Roman popisuje dogajanja enega dne, 16. junija 1904, v Dublinu,
glavnem mestu Irske (pravzaprav traja od osmih zjutraj do tri ¢etrt na tri
naslednjo no¢). Junaki romana so Jud Leopold Bloom, potomec priseljenca
z Ogrskega, njegova Zena Molly (kot pevka Marion) in Stephen Dedalus,
znan iz pisateljevega avtobiografskega dela Umetnikov mladostni portret.
V nekem pogledu je torej Ulikses nadaljevanje imenovanega dela. Tema
romana je potovanje ali iskanje. Bloom, po poklicu nabiravec oglasov, ves
dan blodi po mestu, misli se mu ves ¢as vracajo k njegovi Zeni, ki ga vara

935



z ljubékom, »Vro¢im Boylanoms«, in ko se zjutraj vrne domov, se je tudi
nekaj spremenilo v njunem odnosu. Dedalus je nezadovoljen s svojo sluzbo
— pouéuje v neki 3oli — in s svojim bivalid¢em v starem stolpu, v teku
dne se odlodi, da bo zapustil oboje. Svojemu »telesnemu« oéetu se je od-
tujil, i8¢e si duhovnega ofeta in ga na neki naéin najde v Bloomu. Ob
sre¢anju z njim notranje dozori, zdaj lahko odide, kakor se je namenil.

Tu smo mogli vsebino in strukturo tega bogatega in zapletenega dela
orisati le v najbolj grobih potezah, toliko da damo objavijenemu besedilu
nekaksen okvir,

Poglavje, ki ga podajamo, je Sesto v romanu. Bloom se pelje na pogreb
znanca Paddyja Dignama. V koéiji z njim se peljejo Cunningham, Power
in Simon Dedalus, Stephenov ofe. Ura je enajst, vozijo se iz predmestja
Sandymount skozi velik del mesta na pokopalis¢ée Glasnevin, Homerska
vzporednica je Odisejev obisk v Hadesu, prebivalid¢u mrtvih, iz enajstega
speva. Od Stuarta Gilberta $¢ vemo, da je organ tega poglavja srce,
umetnost — vera, barvi bela in érna, simbol pogrebnik in tehnika
»inkubizem«,

Martin Cunningham je prvi pomolil svojo ocilindreno glavo v Skri-
pajoéi voz, spretno vstopil in se usedel. Za njim je vstopil Power, skrbno
sklanjajoé svojo visoko postavo.

»Pridi, Simon.«

»Jaz bom zadnji,« je rekel Bloom.

Dedalus se je naglo pokril in zlezel v koéijo, rekoé:

»Da, da.«

»Ali smo vsi tu?« je vprasal Martin Cunningham. »Pridite, Bloom.«

Bloom je vstopil in sedel na prazni prostor. Potegnil je vrata za seboj
in loputal z njimi, spet in spet, dokler se niso trdno zaprla. Vtaknil je
roko skozi drZalno zanko in se resno zagledal skozi odprto okno kotije
proti spustenim zastorom na ulici. Eden je bil odmaknjen: neka starka je
kukala. Nos belo splodten ob okenskem steklu. Se ima za sretno, da je
5lo mimo nje. Neverjetno, kako jih zanima truplo. Rade vidijo, da odha-
jamo, ko imajo take sitnosti z nami, ko prihajamo. Videti je, da jim je to
opravilo v3et. Skrivno Susljanje po kotih. Capljajote drsajo v copatah,
da se ne bi morda zbudil. Potem ga pripravijo. PoloZijo na oder. Molly
in gospa Flemingova naredita leZis¢e. Potegni ga bolj k sebi. Na§ mrtvaski
prt. Nikoli ne ves, kdo se te bo dotikal mrtvega. Umijejo telo in glavo.
Mislim, da pristrizejo nohte in lase. Nekaj tega shranijo v ovojnici. Potem
vendarle spet zrastejo. Ne¢edno delo.

Vsi so_¢akali, Nobeden ni ni¢ rekel. Verjetno nalagajo vence. Sedim
na netem trdem. Ah, milo v mojem Zepu zadaj.* Bilo bi bolj3e, da ga kam
prestavim. Po¢akati na priloZnost.

Vsi so ¢akali. Potem je bilo slidati, kako se spredaj sulejo kolesa:
potem bliZe: potem konjska kopita. Sunek. Skripajoé in zibajo¢ se je

* Bloom je kupil milo in ga ves dan prenafa s seboj. (Vse opombe so pre-
vajaviéeve).

936



njihova koéija zac¢ela premikati. Za njimi so se oglasila druga kopita in
Skripajota kolesa. Mimo so 3li zastori ulice in $tevilka devet s tentico
na trkaéu, z odprtimi vrati. Korakoma.

Cakali so molde, s stresajotimi se koleni, dokler niso zavili in se
peljali vzdolz tramvajskih tirnic. Tritonvillska cesta. Hitreje. Kolesa so
odskakujoé¢ drdrala po okroglih kamnih v tlaku in majava stekla so se
stresala in ropotala v vratnih okvirjih.

»Kod nas bo vozil?« je vprasal Power skozi obe okni.

»Skozi Irishtown,« je rekel Martin Cunningham. »Ringsend. Bruns-
wiska ulica.«

Dedalus je prikimal, gledaje ven.

»To je lepa stara navada,« je rekel. »Vesel sem, ko vidim, da ni
izumrla.«

Vsi so nekaj ¢asa gledali skozi okni, kako so mimoido¢i snemali éepice
in klobuke. Spostovanje. Voz je zavil od tramvajske proge na mirnejSo
cesto mimo Watery Lana. Prezeti Bloom je zagledal gibkega mladenia
v zalni obleki, s Sirokim klobukom.

»Tamle gre mimo nekdo, ki ga pozna$, Dedalus,« je rekel.

»Kdo pa?«

»Tvoj sin in dedié.«

»Kje je?« je rekel Dedalus in se iztegnil ¢ez na drugo stran.

Voz se je peljal mimo odprtih jarkov in kupov zemlje na razkopani
cesti pred stanovanjskimi kasarnami, se odmajal okoli vogala, zavil nazaj
k tramvajski progi in hrupno drdral naprej s treso¢imi se kolesi. Dedalus
se je spustil nazaj in rekel:

»Ali je bil z njim tisti malopridni Mulligan? Njegov fidus Achates?«

»Ne,« je rekel Bloom. »Sam je bil.«

»Najbrz je bil doli pri svoji teti Sally,« je rekel Dedalus, »v drus&ini
Gouldingov, z zapitim malim raznaSavcem raéunov in s Crissie, ofkovo
kepico govna, modrim otrokom, ki pozna sam svojega odeta.«

Bloom se je neveselo nasmehnil na Ringsendsko cesto. Brata Wallace,
tovarna steklenic. Most &ez Dodder.

Richie Goulding in torba z raéuni. Goulding, Collis in Ward pravi
pisarni. Njegove Jale postajajo malo prazne. VraZji fant je bil. Z Igna-
cijem Gallaherjem je neko nedeljo zjutraj plesal valéek na Stamer Street,
dva gospodinjina klobuka je imel nataknjena na glavo. Po vso noé je
razgrajal zunaj. Zdaj se mu zafenja maséevati: bojim se, da ga od tega
boli hrbet. Njegova Zena mu ga lika. On misli, da si ga bo pozdravil
s tabletami. Pa so samo kroglice iz sredice. Kakih Seststo odstotkov
dobi¢ka. :

»ZaSel je v malopridno drus¢ino,« je zarentanéil Dedalus. »O tem
Mulliganu ne ¢ujem drugega, kot da je ¢isto navaden umazanec in neote-
san butec. Njegovo ime ima slab glas po vsem Dublinu. Ampak Bog in
njegova sveta mati naj mi pomagata, lepega dne se bom. lotil in napisal
njegovi materi ali teti ali kar ze je pismo, ki ji bo odprlo oé&i Siroko kot
skednjena vrata. Temu bom dobro podkuril, to mi lahko verjamete.«

Prevpil je ropot koles.

937



»Ne maram, da bi mi njen pankrtski stri¢nik izpridil sina. Vatlarjev
sin. Prodajal trakove pri mojem bratrancu Petru Pavlu M'Swineyu. Kar
naj si misli.«

Utihnil je. Bloom se je ozrl od njegovih jeznih brkov v Powrov blagi
obraz in Martinu Cunninghamu v oé& in brado, ki se je resnobno tresla.
Hrupen in svojeglav moz. Ves ¢as o svojem sinu. Prav ima. Nekaj, kar
izro¢a$ naprej. Ko bi bil mali Rudy ostal Ziv. Da bi ga videl odra$tati.
Slisal njegov glas po hii. Hodil bi zraven Molly v etonski obleki. Moj sin.
Jaz v njegovih ofeh. To bi bil éuden obéutek. Moj potomec. Samo po
naklju¢ju. To je moralo biti tisto jutro na Raymond Terrace, ko je bila
ona pri oknu in gledala psa, ki sta potenjala to ob zidu z lepakom. In
narednik se je zareZal gor proti njej. Imela je smetanasto domaé¢o haljo z
razporkom, ki ga ni nikoli zadila. Dajva $e midva malo, Poldy. O Bog,
tega komaj ¢akam. Kako se zaéenja Zivljenje.

Potem je postala tezka. Morala se je cdpovedati koncertu v Grey-
stonesu. Moj sin v njej. Lahko bi mu pomagal v zivljenju. Mogel bi. Na-
redil bi ga neodvisnega. Tudi nemsko bi ga naudil.

»Ali smo pozni?« je vprasal Power.

»Za deset minut,« je rekel Martin Cunningham, ko je pogledal na
uro.

Molly. Milly.* Ista re¢ razredéena. Njene frkljaste kletvice. O strela
nebeska! O bogovi in rogovi! Pa vendar je milo dekle. Kmalu bo Zena.
Mullingar. Predragi otkec. Mlad $tudent. Da, da: tudi Zena. Zivljenje.
Zivljenje.

Voz se je nagnil in se spet zravnal, da so se jim telesa zazibala.

»Corny bi nam bil lahko dal udobnejso Skatlo,« je rekel Power.

»Lahko bi ji bil dal, ko bi ga ne motilo to, da $kili,« je rekel Dedalus.
»Ali razumete, kako mislim?«

Zaprl je levo okno. Martin Cunningham si je zadel z dlanjo pometati
drobtine izpod stegen.

»Kaj je to,« je rekel, »za boZjo voljo? Drobtine?«

»Kakor je videti, se je tu nekdo pred kratkim gostil,« je rekel Power.

Vsi so privzdignili stegna in se grajajofe zagledali v plesnivo usnje
brez gumbov na sedezih. Dedalus je zgubal nos, se narfiriéil proti sedezu
in rekel:

»Ce se zelo ne motim, potem —. Kaj misli§ ti, Martin?«

»Tudi meni se je zdelo,« je rekel Martin Cunningham.

Bloom je spustil stegno na sedez Dobro, da sem se skopal. Cutim,
da so mi stopala prav Cista. Skoda samo, da gospa Flemingova ni bolje
zakrpala nogavic.

Dedalus je vdano zavzdihnil.

»Navsezadnje,« je rekel, »je to najbolj naravna re¢ na svetu «

»Ali se je Tom Kernan kaj pokazal?« je vprasal Martin Cunningham,
nalahno si sukaje konico brade.

* Milly je Bloomova héi.

938



»Je,« je odgovoril Bloom. »Zadaj je z Nedom Lambertom in s Hy-
nesom.«

»Pa Corny Kelleher sam?« je vpraSal Power.

»Na pokopalistu,« je rekel Martin Cunningham.

»Davi sem sre¢al M'Coya,« je rekel Bloom. »Dejal je, da bo poskusil
priti.«

Voz se je naglo ustavil.

»Kaj je narobe?«

»Ustavili smo se.«

»Kje smo?«

Bloom je pomolil glavo skozi okno.

»Veliki kanal,« je rekel.

Plinarna. Pravijo, da to zdravi oslovski kaSelj. Prava sreta, da ga
Milly nikoli ni dobila. Ubogi otroci! Kako jih zvija, érni in modri so od
kréev. Zares grdobija. Kar se ti¢e bolezni, jo je kar dobro odnesla. Samo
ofpice. Caj iz lanenega semena. Epidemija $krlatinke, gripe. Volilni agenti
smrti. Ne zamudite te priloZnosti. Tamle ez je zavetii¢e za pse. Ubogi
stari Athos! Bodi dober z Athosom, Leopold, to je moja poslednja Zelja.
Zgodi se tvoja volja. Ubogamo jih Se, ko so v grobu. Caéke umirajotega.
Pa ga je prizadelo, da je shiral. Mirna Zival. Taki so navadno psi starih
ljudi.

Na klobuk mu je kanila deZevna kaplja. Umaknil je glavo in videl,
kako je trenuten prs posul sive tlakovce s piticami. Vsaka zase. Nena-
vadno. Kakor skozi sito. Se mi je zdelo, da bo. Cevlji so mi $kripali, zdaj
sem se spomnil.

»Vreme se spreminja,« je rekel mirno.

»Skoda, da ni ostalo lepo,« je rekel Martin Cunningham.

»DeZela ga je potrebna,« je rekel Power. »Se Ze spet kaZe sonce.«

Dedalus je pogledal skozi naonike proti zastrtemu sgncu in poslal
nemo kletvico proti nebu.

»Tako je nezanesljivo kot otroska zadnjica,« je rekel.

»Spet se peljemo.«

Voz je spet zavrtel svoja toga kolesa in njihova telesa so se lahno
zazibala. Martin Cunningham si je zacel hitreje sukati konico brade.

»Tom Kernan je bil snoéi imeniten,« je rekel. »In Paddy Leonard ga
je kar ofitno oponasal.«

»0, daj, da ga malo sli§imo, Martin,« je razvneto rekel Power. »Mora§
ga ¢uti, Simon, o tem, kako Ben Dollard poje OstriZenca.«

»Neznansko,« je slovesno rekel Martin Cunningham. »Svoj Zivi dan,
Martin, e nisem slisal, da bi bil kdo tako predirno zapel to preprosto
balado.«

»Predirno,« je s smehom dejal Power. »Ves nor je na to. In na
obrnjeno zaporedje.«

»Ali ste brali govor Dana Dawsona?« je vprasal Martin Cunningham.

»Jaz ne,« je rekel Dedalus. »Kje je?«

»Davi je bil v ¢asniku.«

939



Bloom je izvlekel ¢asnik iz notranjega Zepa. Knjiga, ki jo moram
zamenjati zanjo.

»Ne, ne,« je naglo rekel Dedalus. »Pozneje, prosim.«

Bloomov pogled se je spustil po robu ¢asnika in preletel imena umrlih.
Callan, Coleman, Dignam, Fawcett, Lowry, Naumann, Peake, kateri Peake
je to? tisti fant, ki je bil pri Crosbieju in Alleynu? ne, Sexton, Urbright.
Natisnjene ¢rke so naglo bledele na oguljenem, trgajofem se papirju.
Hvala Mali cvetici. Bridko pogresali. V neizrekljivo Zalost njegovih.
88-leten po dolgi in muéni bolezni. Spominska maSa en mesec po smrti
Quinlana. Sladki Jezus naj se usmili njegove duse.

Mesec dni je tega, dragi Henry, kar si zbeZal
gor v svoj dom na nebu, ni te ve¢ med nami.
Mi pa joéemo in obZalujemo izgubo,

upajod, da spet te najdemo tam nad zvezdami.

Ali sem strgal ovojnico?* Da. Kam sem spravil njeno pismo, potem
ko sem ga bral v kopeli? Potapljal se je po Zepu pri telovniku. Je Ze prav,
tu je. Dragi Henry je pobegnil. Dokler mi ne zmanjka potrpljenja.

Sola za ubozne. Meadovo lesno skladiste. Postajaliste izvod¢kov. Samo
dva sta zdaj tam. Kimata. Nasekana, da ne moreta biti bolj. Ve¢ imajo
kosti v glavi kot pameti. Drugi se vozi s potnikom. Pred eno uro sem 3el
tu mimo. Ko¢ijaZi so se mi odkrivali.

Pred Bloomovim oknom se je ob tramvajskem drogu iznenada vzdignil
kretnikov hrbet in se zravnal. Ali ne bi mogli izumiti ¢esa aviomatiénega,
tako da bi kolo samo dosti priroéneje? Da, ampak potem bi ta mozak:
izgubil sluzbo? Ze, ampak kdo drug bi dobil zasluZek z novim izumom?

Stara koncertna dvorana. Zdaj ni ni¢ tam. MoZ v usnjeno rjavi obleki
z Zalnim trakom na rokavu. Ni posebne Zalosti. Cetrtinsko Zalovanje.
Morda kdo iz svastva.

Peljali so se mimo mraéne priznice Svetega Marka, pod Zelezniskim
mostom, mimo Kralji¢inega gledalis¢a: molée. Lepaki. Eugene Stratton.
Ga. Bandman Palmer. Rad bi vedel, ali bom lahko Sel drevi gledat Leah.
Rekel sem, da bi. Ali pa Lilijo iz Killarneya? Operna skupina Elster
Grimes. Sijajen nov spored. Bleste¢i se Se mokri lepaki za drugi teden.
Vesela voznja z ladjo Bristol. Martin Cunningham bi me lahko spravil v
gledalisée Gaiety. Moral bi mu dati enkrat ali dvakrat za pijado. Eno je
vredno drugega.

Popoldne bo priSel on.** Njene pesmi,

Plasto. Vodnjak s spominskim poprsjem Sira Philipa Cramptona.
Kdo je bil to?

»Kako je kaj?« je rekel Martin Cunningham in si vzdignil dlan k
¢elu v pozdrav.

»Ne vidi nas,« je rekel Power. »O, pa¢. Kako vam gre?«

* Bloom dobiva »poétno leZefe» pisma neznane Zenske,
** Mollyjin ljub&ek Boylan se je napovedal za ob $tirih.

940



»Komu?« je vpraSal Dedalus.
»Vrofemu Boylanu,« je rekel Power. Tamle si zra&i svoje kodre. Ravno
_ ta trenutek sem mislil nanj.

Dedalus se je nagnil ven, da bi pozdravil. Od vrat Rdctega brega je
Sinila v odgovor bela plos¢a slamnika: mimo.

Bloom si je pregledal nohte na levici in potem Se na desnici. Nohti,
da. Ali je v njem 3e kaj posebnega, kar one — ona vidi? Omamljenost.
Najslabsi moski v Dublinu. To ga drZ pokonci. VEasih Zenske zalutijo,
kaj je kdo. Nagon. Ampak takle ¢lovek. Moji nohti. Ravno jih ogledujem:
lepo prirezani, In potem: premislja samo. Telo postaja malo mlahavo. To
opaZam, ker se ga spominjam od prej. In zavoljo tega domnevam, da se
koZa ne more dovolj naglo kré&iti, kadar meso upada. Oblika pa je Se
ostala. Se zmerom je postavna. Ramena. Boki. Zalita. Veter, ko se je
obladila za ples. Srajca ji je obti¢ala zadaj med ritnicama.

Sklenil si je roke med koleni in zadovoljen ob3el s praznim pogledom
njihove obraze.

Power je vprasal:

»Kako je kaj s koncertno turnejo, Bloom?«

»0, prav dobro,« je rekel Bloom. »Same dobre novice dobivam o njej.
Misel je dobra, veste...«

»Ali pojdete sami zraven?«

»To ne,« je rekel Bloom. »Pravzaprav moram iti dol v grofijo Clare
po nekih osebnih opravkih. Misel je v tem, veste, da se obis¢ejo veéja
mesta. Kar izgubi$ v enem, lahko nadomesti§ v drugem.«

»Tako je, da,« je rekel Martin Cunningham. »Zdaj je Mary Anderson
na taki poti.«

»Imate dobre umetnike?«

»Turnejo ji organizira Louis Werner,« je rekel Bloom. »O da, imeli
bomo simo smetano. J. C. Doyla pa Johna MacCormacka upam in. Naj-
boljSe, zares.«

»In madame,« je z nasmeskom rekel Power. »Zadnjo, pa ne najslab3o.«

Bloom je naredil gib blagega ugovarjanja, razklenil je dlani in jih
spet sklenil. Smith O'Brien. Nekdo je poloZl tja Sopek cvetja. Zenska.
NajbrZz je obletnica njegove smrti. Zelimo $e veliko enako sre¢nih. Voz
je zavijal mimo Farrellovega kipa in njihova kolena so se brez odpora
neslisno staknila.

Ovi: starec v zbledeli obleki je ponujal z roba ploénika svoje blago,
usta so se mu odpirala: -ovi.

»Stirje trakovi za &evlje za en peni.«

Rad bi vedel, zakaj so ga izbrisali iz spiska odvetnikov. Imel je pi-
sarno v Humovi ulici. V isti hi§i kot Mollyjina imenjakinja. Tweedy,
kraljevi odvetnik za Waterford. Od tedaj ves &as nosi ta cilinder. Ostanek
nekdanje spodobnosti, Tudi Zalovanje. Stradno je propadel, reva uboga!
Podajali so si ga kakor njuhanec med ¢utjem pri mrli¢u. O'Callghan v
zadnjih zdihljajih.

In madame. Dvajset minut ¢ez enajsto. Pokonci. Gospa Fleming je
prifla pospravljat. CeSe si lase, si brenéi: voglio e non vorrei. Ne: vorrei

941



e non. Gleda vrii¢ke svojih las, da bi videla, ali so razcepljeni. Mi trema
un poco il. Njen glas je lep pri tistem tre: jokajo¢ zven. Drozg. Brinovka.
Beseda brinovka to lepSe izraza.

Njegov pogled je lahno preletel Powrov zali obraz. Posivel nad uSesi. -
Madame: z nasmeSkom. Tudi jaz sem se nasmehnil. Nasmeh lahko veliko
pove. Mogo¢e samo vljudnost. Prikupen fant, Kdo ve, ali je res tisto o
zenski, ki naj bi si jo vzdrZeval? Ni prijetno za njegovo Zeno. Ampak
pravijo, kdo mi je Ze to rekel, da ni mesenih odnosov. Clovek bi mislil,
da bo take reéi hitro konec. Da, Crofton ga je srecal neki vecer, ko ji je
nosil funt repine. Kaj je Ze bila? Toéajka pri Juryju? Ali pa pri Moiri?

Peljali so se pod kipom Osvoboditelja v njegovem orjaskem plaséu.

Martin Cunningham je dregnil Powra s komolcem.

»Iz Rubenovega rodu,« je rekel.

Visok mozak s ¢rno brado, skljuéen nad palico, je pristorkljal okoli
vogala Elveryjeve slonje hiSe, kaZzo¢ jim upognjeno dlan, ki si jo je odprto
drzal na hrbtu.

»V vsej svoji nepokvarjeni lepoti,« je rekel Power.

Dedalus se je ozrl za Storkljajoéim moZem in rekel blago:

»Vrag naj ti zlomi hrbtenicol«

Powra je zadel lomiti smeh in zaslonil si je obraz ob oknu z dlanjo,
ko se je kot¢ija peljala mimo Grayevega spomenika.

»Vsi smo hodili k njemu,« je prizanesljivo rekel Martin Cunningham.

Njegov pogled je sretal Bloomovega, Pogladil se je po bradi in dodal:

»No, skoraj vsi.«

Bloom je za&el z nenavadno vnemo govoriti proti obrazom svojih
tovarisev.

»Presneto dobra je tista, ki si jo pripovedujejo o Rubenu J. in nje-
govem sinu.«

»Tista o ¢olnarju?« je vprasal Power.

»Da. Ali ni neznansko dobra?«

»Kaksna pa je?« je vpradal Dedalus. »Jaz je nisem slial.«

»Slo je za neko dekle,« je zadel Bloom, »in ofe je sklenil, da ga poslje
na otok Man, kjer bi ne bil v nevarnosti, ko pa sta bila oba.. .«

»Kaj?« je vprasal Dedalus. »Tisti preklicani pobalin malopridni?«

»Da,« je rekel Bloom. »Skupaj sta bila na poti k ladji, ko je sin po-
skusil . . .«

»Utopiti Barabo!« je zaklical Dedalus. »Bog daj, da bi ga bill«

Power je zapuhal skozi zaslonjene nozdrvi v dolgotrajnem smehu.

»Ne,« je rekel Bloom, »sin sam se je...«

Martin Cunningham mu je robato skoéil v besedo,

»Ruben J. in njegov sin sta jo mahala po refnem nabreZju proti ladji
za otok Man, na lepem pa se je mladi capin zagnal in smuk &ez zid v
reko.«

»Za bozjo voljo!« je prestraeno vzkliknil Dedalus. »Ali je mrtev?«
X »Mrtev!« je zavpil Martin Cunningham. »Kaj bi bil! Neki ¢olnar je

zgrabil drog pa ga je izvlekel za mahedrave hlade in spravil nazaj k otetu
na nabreZje. Bolj mrtvega ko Zivega. Pol mesta se je zbralo.«

942



»Da,« je rekel Bloom. »Ampak Saljivo je to...«

»In Ruben J.,« je rekel Martin Cunningham, »je dal éolnarju dvojaéo.
ker je redil sinu Zivljenje.«

Izpod Powrove dlani se je oglasil priduSen smeh.

»Res jo je dal,« je zatrdil Martin Cunningham. »Prav junasko. Srebrno
dvojaco.«

»Ali ni to stradno posre&eno?« je vneto rekel Bloom.

»Siling in osem penijev preveé,« je suho rekel Dedalus.

Powrov priduseni smeh se je mirno razsul po vozu.

Nelsonov steber.

»Osem CeSpljev za peni! Osem za penil«

»BoljSe bi bilo, da bi se drzali malo resno,« je rekel Martin Cun-
ningham.

Dedalus je vzdihnil

»Res je pa tudi,« je rekel, »da nam ubogi mali Paddy ne bi zameril
malo smeha. Sam je povedal marsikaksno Segavo.«

»Bog mi grehe odpustil« je rekel Power, briSo¢ si mokre oé&i s prsti.
»Ubogi Paddy! Ko sem ga pred tednom dni zadnjikrat videl in je bil zdrav
kakor po navadi, se mi 3e sanjalo ni, da se bom tako vozil za njim. Za-
pustil nas je.«

»Mali moz je bil postenjak, kot jih je malo,« je rekel Dedalus. »Prav
na naglo ga je pobralo.«

»Kap,« je rekel Martin Cunningham. »Srce.«

Zalostno se je potrkal po prsih.

Zaret obraz: rdete zare¢. Preved dobre kapljice. Zdravilo za rde¢ nos.
Pij na vse pretege, dokler ne postane modrikast. Dosti denarja je porabil,
da ga je pobarval.

Power se je z zalostno slutnjo zagledal v hise, ki so drsele mimo.

»Nenadno smrt je imel, ubogi fant,« je rekel.

»Najboljso smrt,« je rekel Bloom.

Njihove Siroko razprte o&i so se zagledale vanj.

»Ni¢ trpljenja,« je rekel. »Trenutek, pa je vsega konec. Kakor da
umres v spanju.« Nobeden ni spregovoril.

Tale stran ulice je mrtva. Malo prometa ¢ez dan, posredniki za nepre-
miénine, hotel za trezneZe, Falconerjev ZelezniSki vodnik, Sola drZavne
uprave, Gillova knjigarna, katoliski klub, delavnica slepih. Zakaj? Je
ze kak razlog. Sonce ali veter. Pono¢i tudi. Vojaki in hisne. Pod pokrovi-
teljstvom rajnkega o¢eta Matthewa. Temeljni kamen za Parnella. Zlom.
Srce.

Okoli vogala Rotunde je pridirjal par belih konj z belima perjanicama
na natelku. Mimo je Sinila drobna krsta. Kako se jim mudi, da ga po-
kopljejo. Zalna koéija. Neporo¢ena. Crno za poroéene. Lisasto za samce.
Rjavo za redovnigko glavo.

»Zalostno,« je rekel Martin Cunningham. »Otrok.«

Obraz pritlikavea, modrikast in zguban, kakor je bil obraz malega
Rudyja. Telo pritlikavea, mehko kakor kit, v belo obrobljeni Skatli iz

943



smrekovih desk. Pogreb pla¢a vzajemna pomo¢. Peni na teden za kos ruse.
Na$. Mali. Revéek. Otrotek. Brez pomena. Zmota narave. Ce je zdrav,
je po materi. Ce ne, od oeta. Boljfo sreto prihodnjié.

»Uboga mala stvarca,« je rekel Dedalus. »Zanjo je vsega konec.«

Voz se je zafel potasneje vzpenjati po Rutlandovem trgu. Kar stre-
saj kosti. Naj voz se podi. En siromak manj. Nikomur ni mar zanj.

»Sredi Zivljenja,« je rekel Martin Cunningham.

»Najslab$i med vsemi,« je rekel Power, »pa je €lovek, ki si sam vzame
zivljenje.« :

Martin Cunningham je naglo izvlekel uro iz Zepa, zakasljal in jo
spravil nazaj.

»Najvetja sramota, ki lahko zadene druzino,« je dodal Power.

»Trenutna omraditev uma, seveda,« je odlotno rekel Martin Cun-
ningham. »To re¢ moramo gledati z usmiljenjem.«

»Pravijo, da je &lovek, ki stori to, strahopetec,« je rekei Dedalus.

»O tem ne moremo mi soditi,« je rekel Martin Cunningham.

Bloom je ze bil na tem, da spregovori, pa je spet stisnil ustnice.
Velike o¢i Martina Cunninghama. Zdaj gleda proé. Prikupen in &loveten
moz. Bistroumen. Obraz Shakespearov. Zmerom ima pripravljeno kako
dobro besedo. Oni so neusmiljeni do tega ali do detomora. Ne dovolijo
kri¢anskega pogreba. Svoje dni so s kolcem prebodli srce v grobu. Kakor
da bi ne bilo Ze strto. V&asih pa se prepozno skesajo. Najden v reki,
oklepajo¢ se trstja. Gledal me je. Pa tista stradna pijanka, njegova Zena.
Spet in spet ji je uredil hiSo, ona pa mu je skoraj vsako soboto zastavljala
pohistvo. Zivljenje pogubljenih je imel ob njej. Tudi kamnitno srce bi
podilo pri tem. V ponedeljek zjutraj pa spet iznova. Potiskaj kolo. Sveti
Bog, kaksna je morala biti na pogled tisto no¢ Dedalus mi je pravil,
da je bil tam. Pijana sem in tja po hi$i in poskakujo¢ z Martinovim
deZnikom.

»In pravijo mi biser Azije
Gejsa,
o biser Azije.«

Obrnil je pogled pro¢ od mene, Ker ve. Kar stresaj kosti.

Tisti popoldan preiskave. Stekleni¢ka z rdefo nalepnico na mizi. Ho-
telska soba z lovskimi slikami. Soparno je bilo. Sonce je sijalo skozi reze
rebraé. Velika, kosmata uSesa mrliSkega oglednika. Hotelski sluga je
pri¢eval. Najprej je mislil, da spi. Potem je videl na njegovem obrazu
nekaksne rumene proge. Zdrsnil je k znozju postelje. Sklep: prevelika
doza. Smrt po nesreéi. Pismo. Za mojega sina Leopolda.

Ni¢ veé boleéin. Ni¢ ve¢ prebujenja. Nikomur ni mar zanj.

Voz je naglo drdral po Blessingtonski ulici. Cez kamenje.

»Mislim, da se dobro podimo,« je rekel Martin Cunningham.

sNe daj Bog, da bi nas zvrnil sredi ceste,« je rekel Power.

»Upam, da nas ne bo,« je rekel Martin Cunningham. »Jutri bo v
Nemdiji velika dirka. Za nagrado Gordona Bennetta.«

»Da, presneto,« je rekel Dedalus. »To se bo res splatalo videti.«

944



Ko so zavili v Berkeleyevo ulico, je lajna blizu Bazena usula po njih
in za njimi preSerno poskofno zabavisko pesem. Je tu kdo videl Kellyja?
Ka-e-dvojni-el-ipsilon. Posmrtna kora¢nica iz Savla. Tako je slab kot
stari Antonio. Pustil me revnega je kot miSonio. Pirueta! Mater Miseri-
cordiae. Eccles Street. Tam doli je moja hisa. Velika re¢. Tule bolni3nica
za neozdravljive. Zelo spodbudno. Zavetisée Nase gospe za umirajode.
Mrtvasnica lepo priroéno spodaj. Kjer je umrla stara gospa Riordan.
Zenske so videti stra$ne. Njena skodelica z dulcem, in usta so ji obdrgnili
z Zlico. Prikupni mladi 5tudent, ki me je obvezal, ko me je pi¢ila ¢ebela.
Potem je odSel v porodnisnico, tako sem slisal. Iz ene skrajnosti v drugo.

Voz je v diru zapeljal okoli nekega vogala: se ustavil.

»Kaj je zdaj narobe?«

Mimo oken je 3la razdeljena éreda zigosane govedi, mukajoé, s po-
beSenimi glavami, topotaje s kopiti, potasi otepajoé z repi po blatnih,
koS¢atih hrbtih. Zunaj ¢rede in sredi nje so tekale rdee zaznamovane
ovee, ki so beketale od strahu.

»Izseljenci,« je rekel Power.

»Huuu!« je vpil gonjacev glas in njegov bié¢ jim je tleskal po bokih.
»Huuu! Pro¢ od tod!«

Seveda Cetrtek. Jutri je dan klanja. Junice. Cuffe jih prodaja po
kakih sedemindvajset Silingov. Verjetno za Liverpool. Goveja peéenka za
vrlo Anglijo. Vse soéne pokupijo. In potem je peta &etrt izgubljena: vse
tiste surovine, koZa, dlaka, rogovi. V enem letu se tega nabere veliko.
Trgovina z mrtvim mesom.Odpadki klavnic za strojarne, milo, margarino.
Kdo ve, ali $e gre tisto, da lahko dobis slab%e meso z vlaka pri Clonsilli.

Voz je peljal naprej skozi éredo.

»Ne gre mi v glavo, zakaj mestna uprava ne potegne tramvajske
proge od parka do nabreZij,« je rekel Bloom. »Vso to Zivad bi lahko v
tovornih vozovih prevazali k ladjam.«

»Namesto da zaustavlja promet,« je rekel Martin Cunningham. »Cisto
res. Morali bi to.«

»Da,« je rekel Bloom, »in dostikrat sem mislil $¢ nekaj drugega, da
bi imeli obéinske pogrebne tramvaje, kakor jih imajo v Milanu, veste.
Potegnili bi progo do pokopaliskih vrat in imeli posebne tramvaje, mrliski
voz in zalni voz in vse. Ali razumete, kako mislim?«

»0, to bi bila vrazja re¢« je rekel Dedalus, »Spalnik in jedilni sa-
lonski voz.«

»Potem bi Cornyju slabo kazalo,« je dodal Power.

»Zakaj?« je vprasal Bloom, obra¢ajo¢ se k Dedalusu. »Ali ne bi bilo
bolj spodobno, kot da dirjamo tako po dva vétric?«

»Da, nekaj je Ze na tem,« je pritrdil Dedalus.

»In potem,« je rekel Martin Cunningham, »bi ne imeli prizorov, kot
je bil tisti, ko se je mrliki voz prevrnil na ovinku pri Dunphyju in je
krsta odletela na cesto.«

»Tisto je bilo stradno,« je rekel Powrov zgraZajo¢i se obraz, »in truplo
je padlo po cesti. Strasnol«

3 Problemi 945



»Prvi okoli Dunphyja,« je rekel Dedalus in pokimal. »Pokal Gordona
Bennetta.«

»Bog nas obvaruj!« je pobozZno rekel Martin Cunningham,

Bum! Zvrnjeno. Krsta je tred¢ila na cesto. Se razletela. Paddy Dignam
je 8inil iz nje in se togo zavalil po prahu v rjavi obleki, ki mu je bila
prevelika. Rde&i obraz: zdaj siv. Usta so se odprla. Vprasuje, kaj se je
zgodilo. Cisto prav, da jih zapirajo. Odprta so videti grozna. Potem se
notranjost hitro razkraja. Veliko boljle, &e zamaSijo vse odprtine. Da,
tudi. Z voskom. MiSica zapornica popusti. Vse zapecatiti.

»Dunphy,« je naznanil Power, ko je ko&ija zavila na desno.

Dunphyjeva vogalna gostilna. Ustavljene kotije Zalovavcev, ki zali-
vajo svojo Zalost. Potitek ob poti. Izvrsten polozaj za krémo. Nazaj grede
se bomo najbrz ustavili tukaj, da bomo pili na njegovo zdravje. Poslji
naokoli tolazilo, Eliksir Zivljenja.

Ampak recimo, da bi se zgodilo. Ali bi zakrvavel, ¢e bi ga recimo
zbodel Zebelj, ko bi se prevrnil? Najbrz bi ali pa ne bi. Odvisno bi bilo
od tega, kje. Krvni obtok se ustavi. Malo pa bi & zmerom lahko pricur-
ljalo iz kake utripalnice. Bolje bi bilo, ko bi jih pokopavali v rdetem:
temno rdece.

Molée so se peljali po Phibsborouski cesti. Mimo se je v drncu
pripeljal mrliski voz, prihajajo¢ s pokopalis¢a: kaZe, da z olajSanjem.

Most Crossguns: kraljevi prekop.

Voda se je bude zaganjala skozi zapornice. Na spuStajotem se to-
vornem ¢olnu je stal moz med kosi Sote. Na obrezni vlaéilni stezi zraven
jeza ohlapno privezan konj. Na krovu ladje Bavbav.

Njihove ofi so mu sledile. Po potasni travnati vodni poti je priplul
na svojem splavu &ez Irsko proti obrezju, vladilna vrv ga je vlekla mimo
trstis¢, nad blatom, steklenicami, zamaSenimi z blatom, nad poginulimi
psi. Athlone, Mullingar, Moyvalley. lahko bi el pe§ ob prekopu obiskat
Milly. Ali se peljal s kolesom tja. Najeti kako staro re¢ z nizkimi kolesi.
Oni dan je imel Wren eno na draZbi, ampak Zensko. Vodne poti se raz-
vijajo. James M'Cann si je izmislil, da bi me vozil s ¢olnom na vesla.
Cenejsi prevoz. Voznja s presledki. Colni, v katerih stanujes. Taborjenje.
Tudi mrliski vozovi. V nebo ez vodo. Mogoée pojdem, ne da bi pisal.
Pridem in jo presenetim, Leixlip, Clonsilla. Spui¢ajo¢ se od zapornice
do zapornice k Dublinu. S foto iz moévar sredi dezele. Pozdrav. Pri-
vzdignil je svoj rjavi slamnik, pozdravljajo¢ Paddyja Dignama.

Peljali so se naprej mimo hiSe Briana Boroimha. Zdaj je Ze blizu.

»Zanima me, kako gre nasemu prijatelju Fogartyju,« je rekel Power.

»Vprasaj rajsi Toma Kernana,« je rekel Dedalus.

»Kako pa to?« je rekel Martin Cunningham. »Najbrz je od3el, pa se
ta jole za njim.«

»Izpred oéi,« je rekel Dedalus, »vendar ne iz spomina.«

Kotija se je obrnila na levo proti Finglaski cesti.

Kamnosekovo dvorisée na desni. Zadnja runda. Na progi zemljis¢a
so se pokazale nakopitene moltete postave, bele, Zalostne, iztegovale so
mirne roke, kletale v bridkosti, kazale s prstom. Kosi izklesanih postav.

946



V belem molku: prosete. Prvovrstne. Thos. H. Dennany, izdelovanje
spomenikov in kipov.

Mimo.

Na robu plo¢nika pred hiSo cerkovnika Jimmyja Geardyja je sedel
star potepuh, godrnjaje si je stresal blato in kamne iz velikanskega
prasno rjavega, zuajoéega ¢evlja. Po Zivljenjskem popotovanju.

Potem so drseli mimo mraéni vrtovi, eden za druglm mraéne hise.

Power je pokazal.

»Tamle je bil umorjen Childs,« je rekel. »V zadnji hiSi.«

»Tako je,« je rekel Dedalus. »Grozljiv primer. Seymor Bushe ga je
izmazal. Umoril svojega brata. Tako so vsaj govorili.«

»Sodis¢e ni imelo dokazov,« je rekel Power.

»Samo indicije,« je rekel Martin Cunningham. »Takino je vodilo
postave. Bolj3e, da se jih devetindevetdeset krivih izmakne, kot da bi bil
en nedolZen &lovek po krivem obsojen.«

Gledali so. Moriv¢evo posestvo. Temno je $lo mimo. Zaprte naoknice,
brez stanovavcev, neoplet vrt. Vse skupaj je $lo k vragu. Po krivem
obsojen. Umor. Morivéeva podoba v ofesu umorjenega. Ljudje radi bero
o tem. MoZeva glava najdena na vrtu. Obleka, ki jo je imela na sebi.
Kako jo je doletela smrt. Malo predtem posiljena. Uporabljeno oroZje.
Morivec je 5e na svobodi. Indici. Trak iz ¢evlja. Truplo bodo izkopali.
Ni¢ ni tako skrito.

Tako smo stlateni v tem vozu. Mogode bi ji ne bilo vie¢, e bi priSel
tako, pa se ji ne bi napovedal. Pri Zenskah mora$ biti previden. Samo
enkrat jih zaloti s spusenimi hlatkami. Nikeli ve¢ ti ne odpustijo.
Petnajst.

Mimo njihovih pogledov so valovile visoke ograje na Prospect Ave-
nue. Temne topoli, redke bele postave. PogostejSe postave, bele postave,
zgnetene med drevesi, bele postave in odlomki so memo tekli mimo,
mole¢ s praznimi gibi v zrak.

Plati3¢e je rezko zaSkripalo ob ploénik: ustavili so se. Martin Cun-
ningham je iztegnil roko, potegnil kljuko nazaj in odsunil vrata s ko-
lenom. Izstopil je. Power in Dedalus sta mu sledila.

Zdaj prestaviti milo. Bloomova roka je naglo odpela njegov odzadnji
Zzep in prenesla milo, zlepljeno s svojim papirjem, v notranji Zep pri
suknji¢u. Stopil je iz voza in spravil v Zep &asnik, ki ga je Se vedno
drzal z drugo roko.

Uboren pogreb: mrliski voz in tri kodije. Vseeno je kako. Nosaéi
krste, pozlatene vajeti, masa zaduSnica, salva. Mrtvaski sijaj. Za zadnjim
vozom je stal pri svojem vozitku popotni prodajavec kolatev in sadja.
Rozinovi kolad, ki se drzijo skupaj: kola¢i za mrtve. Pasji kola¢i. Kdo
jih je jedel? S pokopalista so prihajali pogrebci.

Sel je za svojimi tovarifi. Kernan in Nei Lambert sta mu sledila,
Hynes je stopal za njima. Corny Kelleher se je ustavil ob odprtem
mrliskem vozu in vzel iz njega tista dva venca. Enega je dal detku.

Kam je izginil tisti otroski pogreb?
3 947



Od Finglasa je tezko topotaje prifel par konj, ki je skozi pogrebno
tisino z naporom privlekel $kripajo¢ voz, na katerem je lezala granitna
klada. Voznik, ki je korakal spredaj, je pozdravil.

Zdaj krsto. Pridel je sem pred nami, &eprav je mrtev. Konj je zasukal
glavo in se s pobeSeno perjanico zagledal v krsto. Motno oko: komat ga
ti3¢i na vratu in pritiska na kdko Zzilo ali kaj takega. Ali vedo, kaj
privazajo semkaj vsak dan? Vsak dan mora biti po dvajset ali trideset
pogrebov. Pa Se Mount Jerome za protestante. Pogrebi po vsem svetu
vsepovsod vsako minuto. Ena dve zakopavajo po cele vozove. Tisote
vsako uro. Preve¢ ljudi na svetu.

Skozi pokopaliska vrata sta prisli od pogreba neka Zenska in deklica.
Pohlepna Zenska z ozko é&eljustjo, trda pri kupéevanju, s postrani ¢epico,
Dekli¢in obraz popackan od umazanije in solz, drzala se je Zene za roko
in gledala k njej, da bi videla, ali naj se jo¢e. Ribji obraz, brezkrven
in bled.

Nosaéi so si naloZili krsto na ramena in jo odnesli skozi vhodna vrata,
Toliko mrtve teze. Tudi sam sem se ¢util teZji, ko sem priSel iz kopeli.
Najprej truplo: potem prijatelji trupla. Corny Kelleher in detek sta
sledila z vencem. Kdo je tisti zraven njiju? Ah, svak.

Vsi so se odpravili za njimi.

Martin Cunningham je za3epetal:

»Smrine muke sem trpel, ko si vpri¢o Blooma govoril 0 samomoru.«

»Kaj?« je zasepetal Power. »Kako to?«

»Njegov ole se je zastrupil,« je zadepetal Martin Cunningham. »Imel
je Kralji¢in hotel v Ennisu. Saj si slifal, kako je rekel, da pojde v grofijo
Clare. Obletnica.«

»O Bog!« je zaSepetal Power. »Prvié¢ slidim o tem. Zastrupil se jel«

Ozrl se je nazaj proti obrazu s temnimi zamisljenimi oémi, ki mu
je sledil proti kardinalovemu mavzoleju. Govoril je.

»Ali je bil zavarovan?« je vpraSal Bloom.

»Mislim, da je bil,« je odgovoril Kernan, »ampak na polici je bila
tezka hipoteka. Martin skuSa spraviti fanta v Artane.«

»Koliko otrok je zapustil?«

»Pet. Ned Lambert pravi, da bo skusal eno izmed deklet spraviti
k Toddu.«

»Zalostna re¢,« je blago rekel Bloom. »Pet majhnih otrok.«

»Hud udarec za ubogo Zeno,« je dodal Kernan.

»Pa¢ res,« je pritrdil Bloom.

Pa ji je le bolje kot njemu.

Zazrl se je dol v Cevlje, ki jih je bil po¢rnil in zlo$¢il. PreZivela ga
je, izgubila moZa. Bolj je mrtev zanjo kot zame. Eden mora preziveti
drugega. Tako pravijo modri ljudje. Na svetu je veé Zensk kot moskih.
Izraziti ji sozalje. VaSa strasna izguba. Upam, da pojdete kmalu za njim.
Samo za hindujske vdove. Ona bi se porotila z drugim. Z njim? Ne.
Sicer pa, kdo bi vedel? Vdovstvo ni ve¢ v modi, odkar je umrla stara
kraljica. Peljali so jo na topovski lafeti. Viktorija in Albert. Zalna
slovesnost v Frogmoru. Na koncu pa si je zataknila nekaj vijolic na

948



tepico. Na dnu srca ni¢emurna. Vse za senco. Kraljitin moZ, Se kralj
ne. Bistven je bil njen sin. Nekaj novega, v kar bi lahko upala, ne
podobno preteklosti, ki si jo je Zelela nazaj, &akala. Ne pride nikoli.
Eden mora prej oditi: sam pod zemljo: in ni¢ ved lezati v njeni topli
postelji.

»Kako ti gre, Simon?« je tiho rekel Ned Lambert, sklepajo¢ roke.
»Celo velnost se Ze nisva videla.«

»Nikoli bolje. In kako je kaj doli v starem Corku?«

»Bil sem tam na velikonoéni ponedeljek pri corSkih dirkah,« je rekel
Ned Lambert. »Vse lepo po starem. Bil sem pri Dicku Tivyju.«

»In kako gre Dicku, korenjaku?«

»Ni¢ ve¢ ni med nebom in njim,« je odgovoril Ned Lambert.

»Pri svetem Pavlu!« je v pridu$enem zadudenju rekel Dedalus. »Dick
Tivy plesast?«

sMartin misli narediti zbirko za otroke,« je rekel Ted Lambert in
pomignil naprej. »Vsak po nekaj Silingov. Toliko da bodo imeli od &esa
ziveti, dokler se ne uredi z zavarovalnino.«

»Da, da,« je dvomete rekel Dedalus. »Ali je tisti spredaj najsta-
rejsi sin?«

»Da,« je rekel Ned Lambert, »z Zeninim bratom. Za njima je John
Henry Menton. Ta jim je zapisal en funt.«

»Rad verjamem,« je rekel Dedalus. »Dostikrat sem rekel ubogemu
Paddyju, da bi moral bolj paziti na svojo sluzbo. John Henry paé& ni
najslab8i na svetu.«

»Kako jo je pa izgubil?« je vpra3al Ned Lambert. »Pijata, kaj?«

»Napaka marsikaterega vrlega moza,« je z vzdihom rekel Dedalus.

Ustavili so se pred vrati v mrlifko kapelo. Bloom se je postavil za
detkom z vencem in se zagledal v njegove gladko polesane lase in vitki,
zgubani vrat v &sto novem ovratniku. Ubogi fant! Ali je bil zraven, ko
je ote? Oba nezavedna. Zadnji trenutek se zave in poslednji¢ spozna &lo-
veka. Vse, kar bi bil lahko storil. Tri $ilinge dolgujem O'Gradyju. Ali
bi razumel? Platani pogrebci so zanesli krsto v kapelo. Na kateri strani
ima glavo?

Malo nato je sledil drugim v kapelo, meZikajo¢ v zastrti svetlobi.
Krsta je lezala na mrtvaskem odru pred korom, s Stirimi visokimi rume-
nimi sve¢ami na vogalih. Ves ¢as pred nami. Corny Kelleher je polozil
venca na sprednja dva vogala in pomignil defku, naj poklekne. Pogrebei
so razkropljeno pokleknili po kle¢alnikih. Bloom je ostal zadaj pri krstnem
kamnu,* in ko so vsi pokleknili, je pazljivo pustil pasti na tla razgrnjeni
tasnik iz Zepa in pokleknil nanj z desnim kelenom. Previdno si je nataknil
¢rni klobuk na levo koleno in se poboZno sklonil nadenj, drze¢ ga za
krajec.

Skozi neka vrata je priSel ministrant, nose¢ medeno vedrce in nekaj
v njem. Za njim je prisel belo oble¢en duhovnik, z eno roko si je gladil

* Bloom ni kristjan in ostaja pri obredih v ozadju. Temu primerno je tudi
njegovo poznanje obredov in orodja.

949



Stolo, z drugo si je drzal majhno knjigo na krastatastem trebuhu. Je
knjiga Ze prebrana? Se ne, je rekla vrana.

Ustavila sta se pri mrtvaskem odru in duhovnik je zatel s krakajoéim
glasom tekoce brati iz knjige.

Ote Coffey. Sem vedel, da njegovo ime spominja na krsto. Domine-
namine. Okoli smréka je kakor buldog. Glavni igravec. Misitast kristjan.
Gorje vsakomur, kdor ga pogleda po strani: duhovnik. Ti si Peter. De-
dalus pravi, da se bo razpoéil ob straneh kakor ovca v detelji. Tak trebuh
ima kot kak zastrupljen psi¢ek. Kaks$ne 3egave izraze zna najti ta &lovek.
Resk: razpot¢en ob straneh.

s»Non intres in judicium cum servo tuo, Domine.«

Cutijo se bolj veljavne, ko molijo nad njimi po latinsko. MaSa za-
dusnica. Crni Zalni trakovi. Crno obrobljen pisemski papir. Tvoje ime
na spisku pri oltarju. Hladen kraj je to. Mora se dobro hraniti, ko vse
jutro sedi tukaj v mraku, cepetaje z nogami, in ¢aka naslednjega, prosim.
Tudi o¢i ima kakor krastata. Le kaj ga tako napihuje? Molly napihuje
od zelja. Mogote od tukajinjega zraka. Kakor da je poln slabih plinov.
Tu okoli mora biti vrazje dosti slabega plina. Mesarji na primer: podobni
postanejo surovim biftekom. Kdo mi je Ze pripovedoval? Mervyn Brown.
Doli v grobnici pri sveti Werburgh z lepimi orglami na sto petdeset pis¢ali
morajo véasih zvrtati luknjo v krste, da spustijo slabi plin iz njih in
ga seZgejo. Buhne ven: moder. Enkrat ga vdihnes, pa te zmanjka.

Pogadica me boli. Au. Zdaj je bolje.

Duhovnik je vzel iz detkovega vedrca palico z bunko na koncu in
jo stresel nad krsto. Potem je Sel k drugemu koncu in jo spet stresel.
Potem se je vrnil in jo polozil nazaj v posodo. Nazaj tja, kjer si bila.
Vse je zapisano: mora delati tako.

»Et ne nos inducas in tentationem.«

: Ministrant je drobil odgovore v falzetu. Dostikrat sem mislil, da bi
bilo boljSe, ko bi imeli sluzabnike namesto hifen. Do kakega petnajstega
leta. Potem seveda...

To je bila najbrz blagoslovljena voda. Raztresajo spanje z njo. Nave-
lican mora biti tega potetja, ko stresa to re¢ nad vsemi mrli¢i, ki mu
jih privaZajo. Ne bi bilo $kode, ko bi lahko videl, nad &m jo stresa.
Vsak boZji dan nova peka: moZje srednjih let, starke, otroci, Zenske,
umrle pri porodu, moski z bradami, pleSasti trgovci, jetitna dekleta
z drobnimi vrabé¢jimi prsmi. Leto in dan moli isto re¢ nad njimi in stresa
vodo nad njimi: spite. Zdaj nad Dignamom.

»In paradisum.«

Rekel je, da pojde v raj ali da je v raju. To pravi nad vsakim. Kak3no
utrudljivo opravilo. Ampak nekaj mora govoriti.

Duhovnik je zaprl knjigo in odSel, ministrant mu je sledil. Corny
Kelleher je odprl stranska vrata in skoznje sta priSla grobarja, spet
vzdignila krsto, jo odnesla ven in potisnila na svoj voz. Corny Kelleher
je dal en venec defku in enega svaku. Vsi so 8li za njimi skozi stranska
vrata v mleéni sivi zrak. Bloom je priSel zadnji ven, €asnik si je spet
zloZil v Zep. Resnobno je strmel v tla, dokler se ni voziéek s krsto od-

950



peljal na levo. Kovinska kolesa so se trla po pesku z ostrim 3kripajotim
glasom in zamolkli klopot &evljev je sledil vozitku po poti med grobovi.

Ta ri ta ra ta ri ta ra ta rom. O Bog. Tu si ne smem popevati.

»O’Cornellova rotunda,« je rekel Dedalus predse,

Blage Powrove o&i so poslale pogléd do vrha visokega obeliska.

»Potiva sredi svojega ljudstva,« je rekel, »na§ Dan O’. Srce pa mu
je pokopano v Rimu. Koliko strtih src je pokopanih tukaj, Simon!«

»Tamle je njen grob, Jack,« je rekel Dedalus. »Kmalu bom leZal
zraven nje. Naj me Gospod pokli¢e, kadar koli bo njegova volja.«

Custva so ga premagala, da se je zafel sam pri sebi tiho jokati in
se spotikati med hojo. Power mu je segel pod roko.

»Bolje ji je tam, kjer je,« je dejal prijazno.

»Mislim, da res,« je rekel Dedalus in 8ibko zajel sapo. »Mislim, da
je v nebesih, &e sploh so nebesa.«

Corny Kelleher je stopil iz vrste in pustil pogrebcee, da so §li s tezkimi
koraki mimo.

»Zalostne priloZnosti,« je vljudno zatel Kernan.

Bloom je zaprl oéi in dvakrat Zalostno sklonil glavo.

»Drugi se spet pokrivajo,« je rekel Kernan. »Mislim, da se lahko
pokrijeva tudi midva. Zadnja sva. Na tem pokopalis¢u hitro kaj ujames.«

Pokrila sta se,

»Castiti gospod je bral obred prehitro, ali se vam ne zdi?« je gra-
jajoée rekel Kernan.

Bloom je resnobno prikimal, gledaje v ostre, podplute o¢i. Skrivne
oéi, skrivaj preiskujote o&i. Prostozidar, mislim: ne vem za gotovo. Spet
zraven njega. Zadnja sva. V istem ¢olnu. Upam, da bo rekel kaj drugega.

Kernan je dodal:

»Obred irske cerkve, kot ga imajo na Mount Jeromu, je preprostejsi,
¢loveka bolj prevzame, moram redi.«*

Bloom je preudarno pritrdil. Jezik je seveda druga rec.

Kernan je slovesno rekel:

»Jaz sem vstajenje in Zivljenje. To gane &loveka v dno srca.«

»Res je,« je rekel Bloom.

Mogote tvoje srce, kaj pa tistemu, ki lezi med svojimi Sestimi deskami
in mu ob prstih na nogah poganjajo marjetice? Tistega ni¢ ne gane.
Sedez ¢ustev. Strto srce. Navsezadnje ni¢ drugega kot érpavka, ki vsak
dan prefrpa na tisole litrov krvi. Lepega dne se zama$i, pa ima$. Veliko
jih lezi tu naokoli: pljuéa, srca, jetra. Stare zarjavele ¢rpavke: in drugega
ni¢. Vstajenje in zivljenje. Ko si mrtev, si mrtev. Tista misel o sodnem
dnevu. Da bi morali vsi vstati iz grobov. Vstani in pridi, Lazar! In pridel
je prepozno in izgubil sluzbo.** Vstani! Sodni dan! Potem bi vsak stikal
naokoli za svojimi jetri in pljuéi in drugo svojo ropotijo. Presneto tezko
bi nasel vse svoje tisto jutro. Pol unée prahu v lobanji. Dvanajst gramov
in pol unée. Lekarnidka mera.

* Kernan je spreobrnjenec, prej je bil protestant.
** Neprevedljiva besedna igra.

951



Corny Kelleher je ujel korak z njima.

»Vse je 3lo kakor po loju,« je rekel. »Ali ne?«

Gledal ju je s svojim zaspanim oéesom. Policijska ramena. Ti s svojim
tirili tirilom.

»Kakor je treba,« je rekel Kernan.

»Bilo? Kaj?« je rekel Corny Kelleher.

Kernan je pritrdil.

»Kdo pa je tisti tam zadaj s Kernanom?« je vprasal John Henry
Menton. »Po obrazu ga poznam.«

Ned Lambert se je ozrl nazaj.

»Bloom,« je rekel, smadam Marion Tweedy, ki je bila, hotem reéi je,
sopranistka. Njegova Zena je.«

»Tako je, da,« je rekel John Henry Menton. »Ze nekaj ¢asa je nisem
videl. Cedna Zenska je bila. Plesal sem z njo, ¢akaj, tega bo petnajst,
sedemnajst lepih let, pri Matu Dillonu v Roundtownu. In bilo je je nekaj
skupaj.«

Ozrl se je med drugimi nazaj.

»Kaj pa je?« je vpraSal. »Kaj dela? Ali ni imel nekaj opraviti v papir-
niski stroki? Neki veter sva tréila, zdaj sem se spomnil, pri balinanju.«

Ned Lambert se je nasmehnil.

»Da, bil je,« je rekel, »pri Wisdomu Helyju. Potnik za pivnike.«

»Sveti Bog,« je rekel John Henry Menton, »le &emu je vzela takega
patrona? Takrat je bila vseh muh polna.«

»Tudi danes jih je Se,« je rekel Ned Lambert. »On nekaj nabira
oglase.«

Velike o¢i Johna Henryja Mentona so se zastrmele naprej.

Vozitek je zavil na stransko stezo. Zajeten mozZ, skrit med zelenjem,
je pozdravil s klobukom. Grobarja sta se dotaknila s prsti &epice,

»John O’'Connell,« je zadovoljno rekel Power. »Nikoli ne pozabi pri-
jatelja.«

O’Connell je molée stisnil roko drugemu za drugim. Dedalus je rekel:

»Spet sem te priSel obiskat.«

»Dragi moj Simon,« je s tihim glasom odgovoril paznik, »prav ni¢
ti ne zelim, da bi bil moja stranka.«

Pozdravil je Neda Lamberta in Johna Henryja Mentona in odko-
rakal zraven Martina Cunninghama, vrte¢ si dva klju¢a za hrbtom.

»Ali ste slifali tisto,« jih je vpraSal, »o Mulcahyju iz Coomba?«

»Jaz je nisem,« je rekel Martin Cunningham.

SloZzno so se njihovi cilindri nagnili in Hynes je nastavil uho. Paznik
si je zataknil palca v zanki zlate veriZice pri svoji uri in z zadrZanim
glasom spregovoril sredi njihovih bledih nasmeskov.

»Pripovedujejo,« je rekel, »da sta dva pijanca nekega meglenega ve-
¢era prisla semkaj iskat grob svojega prijatelja. Vprasala sta po Mulca-
hyju iz Coomba in povedali so jima, kje je pokopan. Potem ko sta se
nekaj ¢asa motovilila po megli, sta nasla grob, resni¢no. Eden izmed

952



njiju je érkoval ime: Terence Mulcahy. Drugi je bol3tal kvisku v kip
naSega Odresenika, ki ga je bila dala postaviti vdova.«

Paznik je zameZikal proti enemu izmed grobov, mimo katerih so 3.
Povzel je:

»Id potem ko je tako meZikal v boZjo postavo, je rekel: Tudi tro-
hico mu ni podoben. To ni Malcahy, je rekel, kdor koli ga je naredil.«

Ko so ga popladali z nasmeski, je ostal zadaj in govoril s Cornyjem
Kelleherjem, vzel je papirje od njega in jih spotoma obracal in pregle-
doval.

»Vse to dela namenoma,« je razlozil Martin Cunningham Hynesu.

»Vem,« je rekel Hynes, svem to.«

»Da bi ¢loveka razvedril,« je rekel Martin Cunningham. »Iz same
dobrosrénosti: prav ni¢ drugega.«

Bloom je ob&udoval paznikovo obilno postavo. Vsi Zelijo biti v dobrih
odnosih z njim. Fant od fare, John O'Connell, zares dober fant. Klju¢a:
kakor Keyesovi oglasi: ni¢ skrbi, da bo kateri usel ven, ni¢ pregledov
pri izhodu. Habeas corpus. Po pogrebu se moram pozanimati za tisti oglas.
Ali sem napisal Ballsbridge na ovojnico, s katero sem skril, kar sem
pisal Marti, ko me je zmotila? Upam, da ni zaSlo med pisma, ki jih ni
mogoée dostaviti. Ne bi mu Skodilo, ¢e bi se obril. Sivo poganjajo¢a brada.
To je prvo znamenje, ko zatnejo rasti sive dlake in &lovek postane jezav.
Srebrne nitke med sivimi. Rad bi vedel, kje je vzel pogum, da je zasnubil
kako dekle. Pridi Zzivet z menoj na pokopalid¢e. Ji pomahal s tem pred
ofmi. Spocetka bi jo to utegnilo mikati. Dvoriti smrti... Sence noéi
visijo tu, kjer leZi toliko mrtvih. Sence grobov, ko pokopaliita zijajo, in
Daniel O’Connell mora biti potomec mislim kdo je Ze pravil da je bil
¢udno ploden moZz pa vendar dober katolitan kot kak velikan v temi.
Vesta nad moévirjem. Plin iz grobov. Ne sme misliti na to, ¢e hoée sploh
zanositi. Zenske so 3e posebno obtutljive. Povej ji v postelji zgodbo
o duhovih, da bo zaspala. Si ze kdaj videl kdko prikazen? No, jaz sem
jo. Bilo je tema kakor v rogu. Tik pred polno¢jo. Pa vendar dobro poljub-
ljajo, &e so prav ubrane. Vlatuge na turdkih pokopalisé¢ih. Ce jih vzamejo
mlade, se nautijo vsega. Tu bi lahko pobral kako mlado vdovo. Moski
imajo to radi. Ljubezen med nagrobniki. Romeo. Se vegji uzitek. Sredi
smrti smo v Zivljenju. Konca se stikata. Tantalove muke za uboge mrlige.
Duh po petenih biftekih za stradajoce, gloda jim drobovje. Zelja po tem,
da bi draZil ljudi. Molly je Zelela delati to pri oknu. Vsekakor ima on
osem otrok.

Cedno 3tevilo jih je Ze videl iti pod zemljo, odkar je tukaj, legati
po zemljiséu okoli njega. Posveten svet. Bilo bi ve¢ prostora, ¢e bi jih
pokopavali stoje. Sede ali kle¢e bi jih ne mogli. Stoje? Lepega dne bi
se lahko ob kakem usadu glava pokazala ven z iztegnjeno roko. Tla
morajo biti Ze vsa kakor satje: podolgovate celice. In zelo ¢edno ima vse
tukaj, lepo prirezana trava in omejki. Major Gamble imenuje Mount
Jerome svoj vrt. Saj je res tako. Morali bi saditi uspavajoe cvetice.
Mastiansky mi je rekel, da raste na kitajskih pokopalis¢ih velikanski mak,
ki daje najbolj§i opij. Botaniéni vrt je tamle prav blizu. Kri, ki napaja

953



zemljo, daje novo Zivljenje. Ista misel pri tistih judih, o katerih pravijo,
da so usmrtili kri¢anskega detka. Vsak &lovek svojo ceno. Dobro ohra-
njeno truplo debelega gospoda, sladokusca, neprecenljivo za sadovnjak.
Dober kup. Za truplo Williama Wilkinsona, knjigovodje in preglednika
ratunov, nedavno preminulega, tri funte trinajst Silingov in Sest penijev.
Hvalezno sprejeli.

Mislim, da bi bila zemlja prav mastna, &¢e bi gnojili s trupli, kostmi,
mesom, z nohti, kostnice. Straino. Ko se razkrajajo, postajajo zelena in
roznata, V vlazni zemlji naglo trohnijo. Mr3avi starci so bolj Zilavi. Potem
nekaj lojasto sirastega. Potem zaénejo ¢rneti, iz njih mezi melasa. Potem
se posuSijo. Smrtoglavei. Seveda celice ali kar Ze so Zivijo naprej. Menju-
jot se. Praktino brezkonéno zivljenje. Ko se nimajo s ¢im hraniti, se
hranijo same s seboj.

Gotovo pa se tam nakoti ¢érvov, da je kaj. V zemlji najbrZ kar vrvi
od njih. Kar zvrtejo ti glavo. Tista zala obmorska dekleta.®* Ob vsem
tem je videti Se kar dobre volje. Zbuja se mu obéutek mod¢i, ko vidi, kako
gredo vsi drugi prej pod zemljo. Rad bi vedel, kaj misli o Zivljenju. Pa
Se Sale zbija: to mu je sréno veselje. Tista o dnevnem poroé¢ilu. Spurgeon
je davi ob Stirih odSel v nebo. Ob enajstih zveler (ko se zapira). Ni Se
priSel. Peter. Mrli¢i sami vsaj moski bi radi sliSali kako $alo ali Zenske
zvedele, kaj je v modi. Sofno hrusko ali za Zenske puné&, vro¢, motan in
sladek. Dobro proti vlagi, VEasih se je treba smejati, zakaj se potem ne
bi tako. Grobarja v Hamletu. Kaze globoko poznanje é&loveskega srca.
Vsaj dve leti se ne upajo $aliti o umrlem. De mortuis nil nisi prius.
Najprej mora biti konec Zalovanja. Njegov pogreb si ¢lovek tezko zamisli.
Zdi se kakor Sala. Ce bere$ svojo osmrtnico, pravijo, bos Zivel dalj. To
ti da novega vetra. Spet vzame$ Zivljenje v zakup.

»Koliko jih imas za jutri?« je vpraSal ¢uvaj.

»Dva,« je rekel Corny Kelleher. »Ob pol enajstih in enajstih.«

Cuvaj si je spravil papirje v Zep. Voziéek se je bil ustavil. Pogrebci
so se razdelili in se postavili ob obeh straneh groba, previdno stopaje ob
grobovih. Grobarji so prinesli krsto in postavili njen sprednji konec na
rob ter ga ozankali z vrvmi.

Pokopavamo ga. Prisli smo pokopavat Cezarja. Njegove maréeve ali
junijske ide. On ne ve, kdo je tukaj, in mu tudi ni mar.

Kido pa je tisti spotegnjeni motovileZ tam &ez v deZnem plaséu?**
Le kdo je to, rad bi vedel. Pa bi res plaal kaj, da bi zvedel, kdo je.
Zmerom prinese koga, o komer se ti Se sanjalo ni. Clovek bi lahko Zivel
sam zase vse svoje zivljenje. Da, mogel bi. Pa vendar bi moral dobiti
koga, da ga pokoplje, ko bi umrl, &eprav bi si lahko sam izkopal grob.
Vsi delamo to. Samo ¢&lovek pokopava. Ne, mravlje tudi. To je prvo,
kar pride vsakomur na misel. Pokopavajte mrtve. Recimo da bi bil Ro-
binzon Crusoe napisan po Zivljenju. No, potem ga je Petek pokopal. Ce
dobro premisli§, vsak petek pokoplje svoj &etrtek.

* Bloom se spominja pesmi, ki jo je slisal zjutraj.
**+ Skrivnostni moz v deznem plaséu se pokaze nekajkrat v romanu.

954



O, ubogi Robinzon Crusoe,
kako se ti je moglo to zgoditi?

Ubogi Dignam! Posleinjié leZi na zemlji v svojem zaboju. Ce po-
misli¥3 na vse umrle, se ti zdi potrata lesa. Vse preglodano. Lahko bi
izna8li ¢edna nosila z drsno plosto, da bi spustili truplo v grob. Da,
ampak ljudje bi lahko ugovarjali, da ne marajo biti pokopani s tujimi
nosili. Tako so zahtevni. Pokopljite me v mojo rodno zemljo. Grudico
prsti iz Svete deZele. Samo mater in mrtvorojenega otroka pokopljejo
v isti krsti. Razumem, kaj to pomeni. Razumem. Naj ga celo v zemlji
varuje, dokler je mogote. Iréev dom je njegova krsta. Balzamiranje v
katakombah, mumije, ista misel.

Bloom je stal dale¢ zadaj, s klobukom v roki, in je prestel odkrite
glave. Dvanajst. Jaz sem trinajsti. Ne. Tisti v 'deznem pla$¢u je trinajsti.
Nesreéno $tevilo. Le od kdo vraga se je vzel? V kapeli ga ni bilo, to
lahko prise?em. Neumno praznoverje tisto o trinajstici.

Kakino prijetno mehko volneno obleko ima Ned Lambert. Za spo-
znanje Skrlatne barve. Podobno sem imel jaz tedaj, ko smo stanovali na
zahodni Lombard Street. Neko¢ se je elegantno cblaéil. Po trikrat na dan
se je preoblekel. Moral bom dati tisto svojo sivo obleko Mesiasu, da mi
jo obrne. Ej. Pobarvana je. Njegova Zena pozabil sem da ni poroten ali
njegova gospodinja bi mu bila morala pobrati tiste nitke.

Mozje, razkoraéeni na grobnih deskah, so spustili krsto v globino, da
jim je izginila izpred o¢i. Z naporom so se zravnali in se odmaknili in
se vsi odkrili. Dvajset.

Premolk.

Ko bi bil vsakdo izmed nas na lepem nekdo drug.

Nekje v daljavi je zarigal osel. Ni tak osel. Pravijo, da nikoli ne
vidi§ mrtvega. Sram jih je smrti. Skrivajo se. Tudi ubogi otka je Sel prod.

Okoli odkritih glav je Sepetaje pihljala blaga sapica. Sepet. Deéek
pri zglavju groba je drzal venec z obema rokama in mirno strmel v ¢rno
odprtino. Bloom se je pomaknil za postavnega in prijaznega ¢uvaja. Lepo
skrojen frak. Mogode jih presoja, da bi videl, kateri bo ¢d3el kot naslednji.
No, to je dolg pokoj. Ni¢ ve¢ ne ¢utis. Cuti§ samo tisti trenutek. Biti
mora vraZje neprijetno. Spoc¢etka ne mores verjeti. To mora biti pomota:
kdo drug. Vprasajte fez cesto. Cakajte, hotel sem nisem Se. Potem za-
temnjena smrtna soba. Luéi si zelijo. Sepetanje ckoli tebe. Ali naj pokli-
&emo duhovnika? Potem blodnje sem in tja. Delirij vse kar si skrival vse
svoje zivljenje. Smrini boj. Njegovo spanje ni naravno. Pritisnite nje-
govo spodnjo veko. Gledajo ali se mu je nos zasilil ali je ¢eljust pobeSena
ali so mu podplati rumeni. Potegni blazino proé¢ in naj konéa na tleh, ko
je Ze tako obsojen. Vrag na tisti sliki umirajodega grednika, ko mu kaze
Zensko. Na smrt si Zeli, da bi jo objel v srajci. Zadnje dejanje Lucie.
Nikda ve¢ ne bom te uzrl? Bam! izdihne. Naposled mrtev. Ljudje malo
govorijo o tebi in te pozabijo. Ne pozabite moliti zanj. Spominjajte se

955



ga v svojih molitvah. Celé Parnell.* Dan briljana se pozablja. Potem
sledijo drugi: eden za drugim padajo v jamo.

Zdaj molimo za pokoj njegove dude. Upamo, da si v nebesa Sel in ne
v pekel. Prijetna sprememba zraka. Iz ponve Zivljenja v ogenj vic.

Ali kdaj pomisli na jamo, ki ¢aka njega samega? Pravijo, da to
stori§, &e te zmrazi na soncu. Nekdo je 3el ¢eznjo. Kli¢ejo igravee na oder.
Blizu tebe. Moj bo tam &ez proti Finglasu, na svetu, ki sem ga kupil.
Mama, uboga mama, in mali Rudy.

Grobarji so prijeli za lopate in zaleli metati tezke grude prsti na
krsto. Bloom je obrnil obraz pro¢. In &e bi bil on ves ta €as ziv? Hu!
Presneto, to bi bilo straino! Ne, ne: mrtev je, seveda. Seveda je mrtev.
Umrl je v ponedeljek. Morali bi imeti kako postavo, da bi prebodli srce
in se zagotovili ali elektrié¢no uro ali telefon v krsti in kak3no odprtino
za zralenje s platnom. Zastavico za klice na pomoé. Tri dni. V poletnem
¢asu precej dolgo. Potem je Ze boljSe, da jih spravis proé, brz ko se pre-
pri¢as, da ni.

Zemlja je padala mehkeje. Zatenjajo ga pozabljati. Izpred odi, iz
spomina.

Cuvaj je stopil nekaj korakov pro¢ in se pokril. Bilo mu je dosti.
Pogrebei so se opogumili, drug za drugim so se zadrZano pokrili. Bloom
si je nadel klobuk in gledal, kako si je zajetna postava spretno delala pot
skozi blodnjak grobov. Mirno, kot &lovek, ki pozna kraj, je Sel ¢ez to
polje Zalosti.

Hynes si je nekaj zapisoval v zapisnico. Ah, imena. Pa saj vse pozna.
Ne: k meni prihaja.

»Ravno zapisujem imena,« je s pridusenim glasom rekel Hynes. »Kako
je vaSe krstno ime? Ne vem za gotovo.«

»L,« je rekel Bloom. »Leopold. In 'ahko bi zapisali tudi M'Coyevo
ime. Prosil me je za to.«

»Charley,« je piSo¢ rekel Hynes. »Vem. Nekoé je bil pri Freemanu.«

Res je bil tam, preden je dobil sluzbo v mrtvasnici pri Louisu Byrnu.
RazteleSevanje, dobra misel za doktorje. DoZenejo, kar so si domisljali,
da vedo. Umrl je neki torek. Pognali so ga na cesto. Pobrisal jo je z denar-
jem za nekaj oglasov. Charley, ti si moj sréek. Zato me je prosil, da bi.
Dobro, dobro, nobene Skode. Poskrbel sem za to, M'Coy. Hvala, prijatelj:
zelo sem ti hvaleZen. Naj ima ob¢utek, da ti nekaj dolguje: to ne stane nié.

»In povejte no,« je rekel Hynes, »ali poznate tistega ¢loveka v, tistega,
ki je bil tam zraven v.. .«

Ozrl se je naokoli.

»V Makinto$u.** Da, videl sem ga,« je rekel Bloom. »Kje je zdaj?«

— -—

* Ch. S. Parnell (1846—1891), irski narodni voditelj. Ker je imel ljubezensko
razmerje s Kitty O'Shea in se 1891 po njeni loéitvi poroé¢il z njo, so ga privrZzenci
pAt;‘dgu!;?livom cerkvenih glavarjev zapustili. Se isto leto je zapuiéen umrl v

** Deznemu plas¢u — beseda ohranjena zaradi slededega nesporazuma.
956



sMacintosh,« je rekel Hynes in nekaj zacetkal. »Ne vem, kje je. Ali
se tako pife?«

Odsel je, ogledujo¢ se okoli sebe.

»Ne,« je zacel Bloom, se zasukal in obstal. »Cujte, Hynes!«

Ni me sligal. Kaj? Kam pa je izginil? Ne duha ne sluha. No, ta je pa
res. Ali je kdo tu videl? Ka e dvojni el. Postal neviden. Sveti Bog, kaj
se je zgodilo z njim?

V Bloomovo blizino je priSel sedmi grobar, da vzame prosto lopato.

»0, oprostitel«

Naglo je stopil stran.

V jami se je Ze videla zemlja, rjava, vlazna. Vedno viSe. Skoraj &ez
rob. Gomila vlaznih grud je rastla, $e bolj, in grobarji so ustavili lopate.
Vsi so se spet za nekaj trenutkov odkrili. De¢ek je naslonil svoj venec ob
en vogal: vsak svojega na grudo prsti. Grobarji so si nataknili ¢epice in
odnesli prstene lopate proti vozicku. Potem so lahko otresli rezila na trati:
&ista. Eden se je sklonil, da je snel z ro¢aja dolg Sop trave. Drug je zapustil
tovariSe, po¢asi je korakal naprej z oroZjem na ramenu, rezilo se je modro
svetlikalo. Ob zglavju groba je eden izmed ‘drugih molée zvijal grobarsko
vrv. Njegova popkovina. Svak se je obrnil pro¢, mu polozil nekaj v
prosto roko. Nema zahvala. ObZalujem, gospod: za trud. Majanje z glavo.
Poznam to. Samo za vas.

Pogrebcei so poéasi odhajali, brez cilja, po zavojnatih stezah, ustavlja-
jo¢ se, da so prebrali kdko ime na grobu.

»Pojdiva naokoli mimo Parnellovega groba,« je rekel Hynes. »Dovolj
imava ¢asa.«

»Pojdiva,« je rekel Power.

Zavila sta na desno, sleded svojim po¢asnim mislim. Powrov medli
glas je s strahom rekel:

»Nekateri pravijo, da ga sploh ni v grobu. Da je bila krsta napolnjena
s kamenjem. Da se bo nekega dne vrnil.«

Hynes je zmajal z glavo.

»Parnell se ne bo nikoli ve¢ vrnil,« je dejal. »Tamle je, vse, kar je
bilo umrljivega pri njem. Mir njegovemu pepelu «

Bloom je neopaZen hodil po svojem gaju mimo uZalo$tenih angelov
kriZev, zlomljenih stebrov, druzinskih grobnic, kamnitnih upanj, ki so
molila, upirajoé oéi v nebo, mimo src¢ in rok stare Irske. Pametneje bi
porabili denar za dobra dela Zivetim. Molite za pokoj duSe. Ali to kdo res
dela? V jamo z njim, pa je opravljeno. Kakor premog skozi luknjo v klet.
Potem pa vse na kup, da gre manj éasa v izgubo. Vernih dug dan. Sedem-
indvajsetega bom pri njegovem grobu. Deset §ilingov za vrinarja. Plevel
¢isti z groba. Ves skljuden, ko prirezuje zelenje. Blizu vrat v smrt. Ki je
preminil. Ki je zapustil Zivljenje. Kakor da bi to delali iz svoje volje. Ko
je vsak izmed njih dobil sunek. Ki je iztegnil pete. Bilo bi bolj zanimivo,
ko bi bilo povedano, kaj so bili. Ta in ta, kolar. Bil sem potnik za linolej.

957



Pri ste¢aju sem placal ¢etrtino vrednosti. Ali Zenska s svojo ponvo. Kuhala
sem dobro irsko obaro. Hvalnica na podeZelskem pokopali$tu bi se morala
imenovati tista pesem &igava je Ze Wordsworthova ali Thomasa Campbel-
la. Protestantje piSejo, da so legli potivat. Grob starega dr. Murrena.
Veliki zdravnik ga je poklical k sebi. No, zanje je to boZja njiva. Prijetno
podezelsko prebivalis¢e. Na novo premaltano in pobeljeno. Idealen kraj,
kjer lahko mirno kadite in prebirate Cerkveni list. Poroénih naznanil ni-
koli ne skulajo polep3ati. Rjasti venci, obeSeni na izboklinah, venci iz
bronastih listov. Tako je denar bolje porabljen. Pa vendar, cvetje je bolj
poetitno. Onega se poclasi naveli¢a$, nikoli ne ovene. Niesar ne izraza.
Suhocvet.

Na topolovi veji je krotko sedela ptica. Kakor nagatena. Kakor po-
ro¢no darilo, ki nama ga je dal mestni svetnik Hooper. Hu! Prav nié se
ne zgane. Ve, da tu ni no ene prace, da bi streljali nanjo. Mrtva zival je
Se bolj zalostna. Mala Milly je pokopala mrtvo pti¢ico v kuhinjsko $katlo
za vzigalice, z ventkom marjetic, in z drobci strgane ogrlice na grob.

Tole je Presveto srce: kaze ga. Srce na dlani. Moralo bi lezati po
strani in biti rdefe morali bi biti pobarvano kakor pravo srce, Irsko so
posvetili temu srcu ali kako Ze. Prav ni¢ zadovoljen ni videti. Cemu ta
nadlega? Ali bi potem ptice prihajale in kljuvale kakor pri tistem de¢ku
s ko3arico sadja ampak on je rekel ne ker bi se morale de¢ka bati. Apolon
je bil to.

Koliko jih je! Vsi ti so nekoé¢ hodili po Dublinu. Zaspali v Gospodu.
Kot ti si zdaj, bili smo mi.

Sicer pa, kako bi se mogel spominjati vseh? O&, hoja, glas. No, glas,
da: gramofon. Imeti gramofon v vsakem grobu ali v domaéi hisi. Ob ne-
deljah po veterji. Daj, zavrti ubogega starega praleda Kraararka! Dober-
dandober-dan zelomeveseli kraak zeloveselispetvidimo doberdandoberdan
mezelo krkrkr. Te spominja glasu, kakor te fotografija spominja obraza.
Sicer bi se mogli spominjati obraza po petnajstih letih, recimo. Na primer
koga? Na primer koga, ki je umrl, ko sem bil pri Wisdomu Helyju.

Trtrstr! Kamenéki Skripljejo. Poéakaj. Stoj.

Pozorno se je zagledal v kamnito grobnico. Neka zZival. Pocakaj.
Tamle je.

Debela siva podgana je stopicala ob robu grebnice, da so se kamenéki
premikali. Star lisjak: praded: pozna vse zvijate, Sivi Zivot se je zrinil pod
podstavek stebra, zvijajo¢ se je zlezel pedenj. Dobro skrivali$te za zaklad.

Kdo zivi tukaj? Polivajo ostanki Roberta Emeryja. Roberta Emmeta®
so pokopali tukaj v luéi plamenic, ali ne? Hodi naokoli.

Zdaj je izginil rep.

Kaka izmed teh zverinic bi na kratko obra¢unala s élovekom. Obrati
do kosti, naj bi bil to kdor koli. Zanje je to navadno meso. Truplo je po-

* Podobno ime je spomnilo Blooma na Roberta Emmeta (1778—1803),
irskega rodoljuba, ki so ga Anglezi po neuspelem uporu obesili.

958



kvarjeno meso. No in kaj je sir? Truplo mleka. Bral sem v tistih Popo-
tovanjih po Kitajskem, kako Kitajei pravijo, da ima belec enak duh
kakor truplo. Seziganje boljse. Duhovniki divje proti temu. Delajo za
drugo podjetje. SeZigavei na veliko in trgovei z ope¢enimi peémi. V &asu
kuge. Jame z Zivim apnom, da jih je zglodalo. Celica za ubijanje Zivali
brez bole¢in. Pepel med pepel. Ali pokopati v morje. Kje je Ze tisti par-
sovski stolp molka? Pojéjo te ptice. Zemlja, ogenj, veda. Pravijo, da je
najprijetnejSa utopitev. V preblisku vidi§ vse svoje Zivljenje. Ampak te
te obudijo spet v Zivljenje, ne. V zraku pa te ne morejo pokopati. Iz
zratne ladje. Rad bi vedel, kako se raznese glas, kadar spravimo spet
koga pod ruso. Podzemeljsko srefanje. Tega smo se nautili od njih. Nig&
bi se ne ¢udil. Reldna izdatna hrana zanje. Muhe pridejo, preden je ¢lovek
prav mrtev. Zavohale so Dignama. Njim ni mar, kakSen duh ima. Se-
sedajoca se, kot sol bela kaSa trupla: duh in okus kakor surova bela repa.

Spredaj so se zasvetila vhodna vrata: §e odprta. Spet nazaj v svet.
Dosti tega kraja. Vsakokrat te pomakne malo blize. Ko sem bil zadnjié
tukaj, je bil pogreb gospe Sinico. Ubogi otka tudi. Ljubezen, ki mori. In
celé ponodi razkopavajo zemljo s svetilko kakor sem bral tisto porodilo
s sodis¢a, da bi prisli do na novo pokopanih Zensk ali celo gnijo¢ih z
odprtimi grobnimi ranami. Cez ¢as te oblije zona. Prikazal se ti bom po
smrti. Videl bo§ mojega duha po smrti. Moja prikazen te bo stradila po
smrti. Po smrti je drug svet, ki se mu pravi pekel. Ne maram tistega dru-
gega sveta, je zapisala.**® Tudi jaz ga ne moram. Veliko imam $e videti in
sliati in Cutiti. Cutiti Ziva topla bitja zraven sebe. Naj spijo v svojih
&rvivih posteljah. Mene tokrat Se ne bodo dobili. Tople postelje: toplo
polnokrvno Zivljenje.

Z neke stranske steze se je pokazal Martin Cunningham v resnobnem

pomenku.

Odvetnik, mislim. Poznam ga po obrazu. Menton. John Henry, od-
vetnik, poblasfenec za prisege in pismene izjave. Dignam je bil nekoé
v njegovi pisarni. Pred davnim ¢asom pri Matu Dillonu. DruZabni veéeri
veselega Mata. Hladna perutnina, cigare, Tantalovi kozarci. Zares zlato
srce. Da, Menton. Tisti veder je bil pri balinanju besen, ker sem ga pose-
kal. Pa sem imel samo sre¢o: tako mi je zaneslo kroglo. No, pa me je tako
dobil v zelodec. Sovrastvo na prvi pogled. Molly in Floey Dillon sta se
drzali pod roko pod grmom lipovke in se smejali. Mo3ki ti je zmerom tak,
uzaljen, ¢e so Zenske zraven.

Klobuk mu je s strani vtisnjen. Verjetno od voza.

»Oprostite, gospod,« je rekel Bloom zraven njiju.

Ustavila sta se.

»Klobuk vam je malo pometkan,« je rekel Bloom in pokazal na
klobuk.

John Henry Menton je kak trenutek strmel vanj, ne da bi se zganil.

. Bloomova neznana dopisovalka.

959



»Tule,« je pomagal Martin Cunningham in tudi pokazal.
John Henry Menton je snel klobuk, poravnal vdolbino in si skrbno
zgladil kosmatino ob rokavu suknje. Posadil si je klobuk spet na glavo.

»Zdaj je dober,« je rekel Martin Cunningham.

John Henry Menton je priznavajofe kimnil z glavo navzdol.

»Hvala vam,« je rekel kratko.

Odpravili so se naprej proti izhodu. Bloom je bil pobit, zaostal je za
nekaj korakov, da ne bi prisluSkoval. Martin ima glavno besedo. Martin
bi si lahko takega praznoglavca ovil okoli mezinca, pa ta Se opazil ne bi.

Ostrizje o¢i. Ni¢ za to. Morda mu bo pozneje zZal, ¢e se mu posveti.
Tako bom na boljem od njega.

Hvala vam. Kako imenitni smo danes.
Prevedel Janez Gradisnik

960



CVETO PREZELJ: POGREB

Prekratko je Zivljenje.
Potrjeno je, da umremo zadnji.

Uravnan sistem nas ne moti.
Podedovano rojstvo izZene iz nas blaznost.

Vsi mladi prestopamo svoj prag

in se ufimo svoje vere na pamet

in mislimo, ¢e jo ponovimo stokrat,
da bo utrjena pot novi blaznosti,

da bo utrjena pot drugemu zveli¢arju.

Stokamo, naj nas tisockrat prebodejo mimo srca,

naj nas zvelicajo s pogledi,

naj nas neznane ulijejo v vaske zvone,
da bomo priklicali svojega zvelicarja v dedno bolezen Zivcev,
da ga bomo priklicali, ko bomo oblekli zeleno srajco.

Zvelitarju hofemo pokazati krhkost umiranja.
Zelimo, da bi spal, mi bedeli,

iskali spomin, tipali svoje dekle

in obéutili naslado ob figovem listu

(jemo nezrele fige

in mirujemo v naslanjadih s héerkami ministrov,
in ves sistem nas ne moti),

Stokamo in verujemo,

da nismo iznasli elektrike,

s katero bi draZili pradede

v svojih zgubanih moZganih,

Nasi moZgani pestujejo vsakdanje Zivljenje,

mu dajejo prelepa imena —

pokopani penis, usran golob,

pokopani Zenski cikel sedemnajstletne nedolZnosti.

4 Problemi 961



Jaz sem zgleden drZavljan.
Jaz sem mrtev.

Kri¢anski zvon se prereka z glasnimi premiki zraka
za prostor nad mojo glavo.

Zvon, zdaj imas prelep razgled

in sonce te greje v kovaénici,

ki piska, kleca na kamnitna tla s svojo teZo.

Zvgn, zdaj mi lahko otipa¥ Zilo, me pokrijes,

da ne bom slifal kovacev, ki zvijajo srebrne Zlicke,

jih otipavajo njihove Zenice, kot da so nebeska spogledljivost
in jih kaZejo vsem: rajnki je imel rad tihoto.

Dovolim vam, ljudje, da si vzamete moje preostale obleke
¢evlje, ki so podobni spokorniikemu obuvalu.

Vse vam dovolim, samo golega me ne pustite,

Prosim, rad bi bil élovek v okraSenem suknjicu,

z molitvenikom v Zepu in svetinjicami na prsih.

Prosim, pustite mi obleko, obleko

in moje zlate lase,

ki so zlati samo poleti.

(Amen stopa sam po pesku.

Brez pogrebcev se bo ulegel v grob
in se zagrnil s poletnimi roZami.)

962



PAVEL LUZAN: SEDMI DAN

(ovek

V glasu ljubezni v vonju krvi
najti moras

resnifno pot

svojega Zivljenja

1. dan

Poljubi so razkrili rojstvo
namen darovanja pa je bil
boj

in sprejel sem tvojo Kkri
skozi usta,

ki so molk preZivela,

skozi roke,

ki so temno goro in vecnost
podelile zvezdam.

Z roZnim vrtom

le slast Zivljenja ponareja¥

Vroce krvi pa ne umiris s tem Svetom
Preveé te je urekla strast Svobode,
ker tisto reko

upadlo in izmozgano

sva videla le z viska

Katere oé¢i bodo spoznale,

da si modrost vetra.

Davno mrtve ognje

morad pozabiti

in Brat kamen bo kamnu brat
ali tiste ognje morad darovati
in svojo mod.

963



Nihée ne zmore dati veé

kot sebe iz sebe

a reci vsaj besedo,

ker ¢lovek pohlepno pri¢akuje
vedno mnogo in §e veé

po setvi svojega dejanja,

ki novo rojstvo

ali smrtno kazen

¢lovedtvu napoveduje

po setvi svoje ljubezni

Moz preljubi tudi Zene,

ki prsi naklonijo le v sanjah,
da cas

V ploditvi nas ohrani

vedno bojevite,

da kri

daljni ni¢ za trenutek prerodi
v trden hip v grozelo pest,
ker neizmerno smo dolZni svetu,
ki je tak$en zrasel zaradi nas.

O, neskonéno je poZelenje zemlje
na vrhu zvezdnega stopniita,
kjer sva trdo pot in mir skotila
Sinovi pa odhajajo

z mladimi rokami

Kdaj se sanje vrnejo,

da bi zemlji smisel darovale.

2. dan

Spomni se bednosti tiste gore,
ko smo se povzpeli.
V dolini so starci objokovali pot.

Brez Zrtev ne pride nihée

niti za misel dalje

ampak Zene obrodijo ob pravem éasu.
Tako nas je namenil

na vekov veke O¢e nas

in mati s svojim mlekom

Pojdite sinovi daljave

od ¢floveka do ¢loveka

964



skozi temne globine ravno proti Soncu
Nekje morate najti

po tolik¥ni Zetvi

obalo Resnice,

da boste resniéno

Zivi

ali mrtoi.

3. dan

Océe nas,

ki si nam atom razkril

in nesmisel rojstva in moé smrti
Zdaj stojis

pred naslednjimi rodovi

znotraj votel

zunaj napihnjeno nali¢je ¢lovedke moéi

0, vsemogoéni &lovek
Zakaj sploh si sin
Oce in mati

4. dan

Ko ljubezen te opustodi

svojo zadnjo pot najdes

v mrkem ognjiséu

svoj obraz razkrinkan

v smritnem kriku 3e tople ptice
in hotel bo# 3
edino bogastvo brez izvira,

da te ne bi bilo

Pevec teh ¢asov,

ki so v tebi nakopiéili teme
do robov vecera

pa nikdar ne obstane

tipajode stopanje od telesa do telesa
in sanje se znova naselijo vate
kjer tece kri

kamor pade udarec

kjer se meso greje ob mesu.

965



V beZecem domu

sok vetra si ujel v razprte roke
a svet ni postal boljsi

pa glej ga kakorkoli.

Kateri glas miru

bo spreobrnjenje

katerih bratov

5. dan

Spet se Sirijo gore

ob svetle¢ih ognjih

in na previsnih s‘enah

ni prostora za odmrle.

Zvita ladja se posmehne morju.
Prazno krsto zaZgo na veselici.

Razkril sem
zahrbtno besedo tokov.
Votlina je pod vrhom.

Temu praviva svet,
ki se ga otepava

in si ga poklanjava,
ker kri teCe

tudi v tebi in v meni,

Onkraj nalié¢ja

naju obsodi

fe marsikdo, ki nima pravice
biti resnifen

kot Sonce in noé

naju obsodi

na prostranost med zapahi sveta
in morda odkrijeva

resniéno Svobodo

v Zivem prostoru.

Nekoé¢ ali pa takoj

sedeva na Zametno modrost

v vijoliéni ludi

O, kako vzvifena je ta praznina.
Mnogo ljudi se gnete tako

v dvoje



Iz sebe ne vidijo

vase ne gledajo

in kamen

je resnica resnica resnica

6. dan

Svet prepusc¢a ognje vetru

v gnevu Zivih v gnevu mrtvih.
Ta trobenta

je vedno klicala na boj

mnoZica plese na gori

v zanosu pastirske pesmi,

DA SONCE OSTANE SONCE
DA ZEMLJA OSTANE ZEMLJA
in sonce blizje ¢loveku

vsaj za hip.

Ta trobenta
je vedno klicala na boj
Sligis
Nocoj pa oh nocoj
Vsakdo bo vzel sebe s seboj
do Cfloveltva
na dolgo ali kratko pot
do ¢lovedtva
Tega ne ve §e nihce
a veéno
ne moremo Ziveti
nad seboj
sami svoja smrt.

7. dan

Sedmi dan

pa se je bog

zaljubil vase

zaradi svoje ustvarjalnosti
in svoje velikosti.

Sedmi dan

Zato je svet dan

Sedmi dan

pa je &lovek vstal iz sebe

967



krvavo bitje iz veénih sanj
in je spoznal

globine in gore

in je zdruZil

od rodu do rodu

Vse

kar ne sprhni

na obali rojstva na obali smrti
in plemeniti las,

ki morje ga nakloni skalam.
Sedmi dan

je svet dan

Sedmi dan

SVET PA NI DAN

in v blaznih mislih

¢lovek

je ¢loveku kazen.

O, dih PRIHODNJEGA ¢asa

Edini KRAJ tvojega ROJSTVA
SO PRSI CLOVEKA

968



SAMO SIMCIC: PESMI

Marija

Vse nade stvari so tako majhne

okna pepelnik

to da reces zdravo

in morje
in gres

kaj bi potem e oblede§ pulover

in nazaj

¢e ima$§ bele ¢evlje
¢e hodi§ ¢e mora§ ped do vrta

kaj bi

e vidi§ Cez plot in je tako malo

prostora

To je moj

Stari Dada

LaZe bi se

na vseh straneh —
ko¥éek mila

¢lovek odloéil pri vedjem kupu

¢e je skoraj

razprodaja

potem bi videl kaj prideluje in kdo je ta

ki dela

ko pa grei v mesto z golobi sploh ne
misli§ na to vse je umazano smetarji
pohajkujejo nihée se ne zgane le pro
dajajo vse mogole ti si turist vidis
zato si prost kopa¥ se primorska flo
ra ti vzbuja

poZelenje

969



odide¥ med ciprese najbrZ kar na kak
otok in stori§ dejanje ki ga nisi ni
koli poznal brenel kar je ostalo kar
je bilo po vsem tem zbudi§ se kje si
zdaj mesto z golobi je bolj ¢isto ka
kor si mislil spoznad nekatere ljudi
odkrijes kakega Schaffa zberei se in
vzames Ionesca statut vesel si
ves

temu rece§ izku¥nja
potem laZe izberes artikel
laze dela§ se trudif usahned

ni¢ ne vprasad ne slifi§ kako reéejo

ua ua ka i
lu lu mama lu lu

970



IVAN CIMERMAN: MOJE PLEME

Vzdignes dva (2) prsta
in prosi§ za besedo

Ljudstvo, ah — ljudsivo
— te pusti k besedi:

Vzdigne$ dva prsta in si vojskovodja.
Tvoje pleme te je izvolilo za poglavarja.
Twvoje pleme te bo lastilo po boZje.

Samo v tvojem plemenu
se priznavajo tulipani in hiacinte
pred oltarjem Jutri

Samo v tvojem plemenu

lahko neopaZen hodi¥ skozi tunele
neskonéne demokracije peloda

in na koncu ti neopraeni

ne nataknejo lisic

ker si zavil

malce od osrednje osti

majceno stran od ne vem kam

In svet je laden, mati Indija

in svet je lacen

v imenu plemenca ga bo§ nasitil
s tremi hlebéki,

Mi smo pogumni
in ljubimo svoje smrinoresne Svejke
hrabro — vdane

Mi smo odprta okna

ki vidijo ed severa do juga
od Gibraltarja do Aljaske
— tako ljubke ZuZelke
pravi nada teta

971



te mile Zivalce,

in misli pri tem
na nedeljsko kosilo
iz kunéjih noZic.

Tudi ti ima§ $krge.

dano ti je vdihavanje
nove sapice ki piha

od spodaj navzgor, véasih
od zgoraj navzdol, vedno.

Tudi ti lahko zarobantis
med piski lokomotiv
in pokaZed prazne kmecke dlani.

Tudi ti lahko ljubi
suite

in moderato cantabile
in allegro

Ce le ima$ posluh:

stremence kladivce nakovalce

Vzdigne§ dva (2) prsta
in si v Joli odraslih.

Reci jim popoldansko $alo
o oblakih nad mestom
da te ne vriejo ven

Reci jim

o novi podiljki
gluhonemih rib
za kariero

Pleme te povzdigne
z mirto in kadilom.

In bos:

Atila, ki jé surovo meso bikov

Atila, ki bo naskrobljen kot fina dama
Atila, ki si izumi§ sistem:

Ziveti s sistemom

na ustnah, dokler ne zgorijo

in brez krvi

in poZigov

in ropov

972



bos§ hodil skozi spalnice ljudstva
civilizirani v
ukroceni

krivonogi gospodar step.

Tvoje bronasto telo
na ogled turistom
Mon Dieu

My God
in ne bo¥ deficiten

Razstavili te bodo na obali
in bo Tisoé in druga noé

Razstavijo te
in bo§ Kit na simpoziju antropologov.

In bod robavs slovenski
z viselo robado

in krepko &eljustjo
izpod Triglava

izpod Gorjancev

izpod Pohorja

izpod Slovenskih goric

Ko mine razstava
bo§ edina uteha
inftitutom za predpraznike
Ko mine razstava
bo§ siv in zgrbljen in iskal bo¥
luéi
za notranjo razsvetljavo
za héerko v cowboykah
za svojega ljubega Beatla
iskal bo§ kljué
do nove Simfonije
neznanega dura.

Pleme je uglaseno na ¢aifenje,
vZigosano v vsak tvoj gib

pa da si zemlja

pa da si voda

pa da si ogenj.

Pleme,

samo na tvoji

stoletni, okrvavljeni dlani

zacutim, kako ti pripadam
za zmeraj.

973



Klike v delovnih organizacijah
Veljko Rus

O klikah se veliko govori, pa malo pife — najbrz zaradi tega, ker
spada klikarstvo med tako imenovane »tabu-teme«. Redko se zgodi, da
zaide ta izraz v na$ tisk, ¢e se pa Ze pojavi, tedaj ima znadaj nepreklicne
obsodbe in funkcijo polititne diskvalificije. Tako postaja ta izraz vse
bolj ¢ustveno nasi¢en in vse manj dostopen trezni obravnavi.

. Se bolj kot beseda je koéljiv pojav sam. Klikarstvo je neracionaliziran
socialni pojav, obdan z magijo mistitne prakse. Nastaja v znamenju
zarotnidtva, deluje pollegalno, uveljavlja se z izrednimi sredstvi in pro-
pada ob spremljavi anatem in 8kandalov. Prav zaradi svojega iracional-
nega znacaja zbuja klikarstvo strahospostovanje in Ze v kali paralizira sle-
herno socialno protiakcijo; ¢im bolj je mistificirano, tem bolj je nedo-
takljivo, tem hitreje se Siri.

Poskusi demitologizacije in racionalizacije klikarstva so potemtakem
vet kot potrebni ter pomenijo pobudo za praktitno sanacijo tega pojava.
Ker za zdaj Se nimamo ne teoretiénih ne empiriénih Studij o klikarstvu
v nasih delovnih organizacijah, se mi zdi najbolj primerno, da se v pritu-
jotem spisu omejim na fenomenolofko analizo. Z njo bom skulal poeno-
titi vrsto vsakdanjih pojavov v strnjeno podobo klikarske prakse, potem
pa bom sku3al to podobo osvetliti z vidiki SirSega socialnega dogajanja.
To pomeni, da se ne bom spuital v teoretiéno obravnavo skupin, ne
v analizo razmerij med interesnimi, vplivnimi in opresivnimi skupinami,
in tudi ne v definiranje klike kot posebne vrste opresivnih skupin, temveé
bom skus$al neposredno iz vsakdanjega skustva rekonstruirati klikarstvo
kot druZbeni pojav.

Izhodii¢e nadaljnje obravnave mi torej ne bo vnaprejinja diagnoza
in definicija klik, temve¢ opis tistih elementov druZzbenega dogajanja, ki
vkljuéujejo obstoj klik in klikarske prakse. Pri tem mislim na pojave
samovolje in na primere nezakonitega ter s statutom neskladnega delo-
vanja vodilnih ljudi.*

* Opis slikarstva temelji na analizi prejdnjega letnika (1965) Delavske
enotnosti (DE). Podatki so zbrani iz 74 relevantnih élankov tega letnika. Iz
prispevkov sem izlo¢il tiste sploSne znadilnosti, ki se najpogosteje pojavljajo.
Celotni material se omejuje na prakso v delovnih organizacijah. Edini razlog,
da sem uporabil material, objavljen v Delavski enotnosti, je to, da vsaj za zdaj
ni dobiti drugega empiriénega materiala. S pri¢ujo¢im opisom zelim predvsem
opozoriti na problem in le hipotetiéno opredeliti klikarstvo v na8i druZbi.

974



Razlog za obravnavanje samovolje in nezakonitosti ti¢i v domnevi,
da prituje sleherna neformalna praksa obstoj personalnega grupiranja
v okviru organizacijskega sistema. Se ve¢: neformalna praksa je mogoca
samo tam, kjer prevladuje interpersonalno grupiranje nad formalno
determiniranimi vlogami. Skratka: iz neformalne prakse lahko z veliko
verjetnostjo sklepamo na to, da vplivajo v danem primeru socialne gru-
pacije cdlo¢ilneje na vedenje posameznikov kot pa institucialne norme.
Seveda nam v naSem primeru ne gre za obravnavanje neformalne prakse
v celoti, temvet le za tiste momente neformalne prakse, ki so znaé&ilni za
klikarstvo. Za klikarstvo na primer ni znatilen odpor, niti ne izmikanje
splodnim normam, saj gre v obeh primerih za neformalno prakso ljudi,
ki nimajo druzbene moéi, oziroma za neformalno prakso socialnih skupin,
ki imajo vpliv samo na ¢&lane znotraj skupine, ne pa tudi na dogajanje
v instituciji. Nasprotno pa gre v primerih samovolje in prozitakonitosti
za izrazito manifestacijo druzbene premo¢i neformalne prakse nad insti-
tucialnim redom. Tretja znaéilnost, ki jo implicira samovolja, je ta, da se
uveljavlja sredi institucializirane prakse, ne pa na tistih podroéjih soci-
alnega dogajanja, ki $e ni institucializirano in v katerem e ne obstajajo
splodno veljavne norme. S samovoljo se torej manifestirajo prav tiste
znadilnosti, ki so znaéilne za kliko kot posebno zvrst socialnih grup. Te
znacilnosti so:

— neformalni znataj skupine;

— posestvovanje druzbene moéi,

— partikularistiéna interesna usmerjenost;

— negiranje sploéno veljavnih norm.

Seveda bi lahko poleg navedenih znadilnosti nasteli $e vrsto izvedenih
znadilnosti, vendar se mi zdi za zaéetno orientacijo dovolj, da omenimo
samo tiste, ki so najbolj splodne in najpomembnejse.

Opis klikarske prakse

Kadrovska politika. Sode¢ po prispevkih, ki so bili objavljeni leta
1955 v DE, so primeri samovolje najpogostej§i na podroéju kadrovske
politike. Povzrotitelji samovolje so praviloma direktor in druge vodilne
osebe v delovni organizaciji (sekretar podjetja, vodja sektorja), medtem
ko so Zrtve samovolje v manjiih delovnih organizacijah najpogosteje kva-
lificirani delavei, v vegjih podjetjih pa strokovnjaki. Ze po teh dveh zna-
tilnostih lahko precej zanesljivo sklepamo na nosilce hegemonistiénih in
tudi ma nosilce vplivnih grup. Nasilna, samovoljna in protizakonita
kadrovska »politika« vodilnih ljudi proti kvalificiranim delavcem in stro-
kovnjakom pa nam mimogrede razkriva tudi strokovno inferiornost hege-
monisti¢nih skupin v delovnih organizacijah.

Samovolja se praviloma ne kaZe odkrito, temveé se »objektivizira«;
prikriva se z vsemi mogoéimi tehniénimi, organizacijskimi in ekonomski-
mi tezavami, skratka s tezavami splodne narave. V podjetjih z neustalje-
nim proizvodnim procesom vodilni uporabljajo pogosto premes$tanje
tistih delavcev, ki bi jih radi izloé¢ili iz podjetja. Ce pogosto premeitanje

975



ne rodi zazelenega uéinka, se pritisk stopnjuje s premes¢anjem nezaze-
lenih delaveev na strokovno neustrezna, predvsem pa strokovno premalo
zahtevna delovna mesta. Cilj je s to »metodo« prej ali slej doseZen, samo-
volja pa ostane zastrta za kopico »objektivnih« okoli3¢in, ki so zahtevale
premestanje delavcev.

Ugodna priloznost za izlo¢itev nezaZelenih oseb iz podjetja je tudi
reorganizacija podjetij in integracija le-teh z drugimi podjetji. Ob taks$nih
prilikah pridejo na vrsto tudi »velike ribes, veasih kar cele skupine
strokovnjakov. Tudi gospodarska reforma je bila pogosto zlorabljena za
obravnavane postopke. Delavska enotnost poro¢a, kako so v manjSem pod-
jetju zaradi reforme (!) odpustili skupino kvalificiranih delavcev, ne da
bi navedli kakrina koli merila po katerih naj bi bila izvedena redukcija
delovne sile. O¢itna samovolja se kaZe v tem, da so odpravili nekaj delov-
nih mest, na katerih so morali delavci vse do zadnjega redno opravljati
nadure. V nekem drugem, ve&jem podjetju so ob reformi odpravili kar
18 vodilnih delovnih mest, med drugimi tudi delovno mesto tehninega
direktorja, ki ga je zasedal diplomiran inZenir. Po »reorganizaciji« je
ostal v tem podjetju z ve¢ kot 700 zaposlenimi delavei samo en delavec
z visoko izobrazbo.

Znatno »vi§jo stopnjo« v kadrovanju je dosegel direktor nekega ljub-
ljanskega podjetja, ki je izvajal stalni pritisk na potencialne skupine tako,
da je bil skoraj vsak teden na vrsti eden od &lanov kolektiva, Kadrovanje
se je tako spremenilo v stalno napetost, ki je preprecevala, da bi se
delovni kolektiv grupiral in otresel popolne odvisnosti od vodstva pod-
jetja.

Primeri, ki smo jih navedli, se nanasajo na uporne posameznike, ki
jih vodilni obi¢ajno imenujejo »nergade«. S tem izrazom jih nehote ozna-
tujejo za potencialne vodnike javnega mnenja v kolektivu, torej za tiste,
ki 3e nimajo vpliva, lahko pa bi ga vsak ¢as dobili. Vse drugade pa pote-
kajo zadeve tedaj, kadar naletijo hegemonistiéne skupine na vplivne sku-
pine ali na posamezne ¢&lane vplivnih skupin. V teh primerih proces izlo-
¢anja ne poteka vel gladko, brezimno in prikrito. Samovolja ni veé
objektivirana in ne ostane prikrita za raznimi tehniénimi, organizacij-
skimi in drugimi izgovori. Tudi grupa, ki sproza proces izlo¢anja vplivne
skupine ne ostane brezimna, pritajena za kulisami raznih organov v pod-
jetju. V teh primerih se klika neposredno manifestira; njena socialna
praksa se plastitno razkrije. Vplivna skupina je praviloma izlo¢ena,
vendar je tudi hegemonisti¢na grupa razkrinkana, s tem demistificirana in
brez ugleda. Zaradi tega mora svojo hegemonijo vzdrzevati z neposrednim
nasiljem, in to ji seveda mo&no skr&i obseg vplivanja ter jo tako rekoé
po ovinku funkcionalizira.

Ce skuSa hegemonistiéna skupina izlo¢iti iz podjetja vplivno skupino,
se navidezni postopek ubjektivacije, znagilen za izlo¢anje »nergateve,
sprevrZze v svoje nasprotje: v skrajno subjektivizacijo celotne prakse in
v redukcijo celotne delovne, ekonomske in druge problematike na osebno-
prestizne zadeve. DE objavlja ved takih primerov. Najbolj znatilen je
tisti iz nekega ljubljanskega podjetja, v katerem so bile razmere precej

976



neurejene: proizvodni program ni bil jasen, koordinacija med razvojnimi
sluZbami in proizvodnjo ni bila zadostna, zastoji v proizvodnji so bili
pogosti itd. Ko je skupina delavcev zahtevala intervencijo republiskih
organov, je vseh osem direktorjev zagrozilo z odstopom, ¢e se pisci ano-
nimnega pisma ne bodo izdali v roku 48 ur. S tem so vodilni ljudje v tre-
nutku zreducirali celotno problematiko podjetja, ki jo pismo omenja, na
prestizni boj s skupino anonimnih piscev. Taka reakcija je znaéilna za
klikarsko prakso: Se preden se zafne kakrsnokoli razpravljanje o stanju
podjetja, izvaja hegemonistitna grupa pritisk z napovedjo odstopa.
GroZnje v obliki odstopa pomenijo obi¢ajno prvo fazo prestiznega tehtanja
moti. Pogosto Ze sama napoved odstopa in zaocstritev spora v dilemo »mi
ali oni« zadostuje za umik »upornikove ali celo za njih izlotitev iz ko-
lektiva. Ce s to potezo Se ni doseZena zaZelena izlotitev vplivne skupine,
se boj sprevrZze v mobilizacijo kolektiva, v »zbiranje vojske«, kot temu
pravijo ironié¢no delavci v podjetjih. Ker je ta faza boja med nasprotnima
si skupinama Ze vnaprej obsojena na neodloden izid (v delovni organiza-
, ciji kot delovno heteronomni skupnosti ne more biti trajnega razkola
kolektiva, razen v primerih, ko se ta razkol sankcionira z razdruzitvi-
jo delovnih enot v samostojne delovne organizacije, to pa je pri nas Se
dokaj redek pojav), nastopa v konéni fazi razsodnik, katerega naloga je,
da neodlo¢eni izid spora formalno zaklavzulira.

Vsem fazam klikarskega boja je torej skupna redukcija vseh objek-
tivnih delovnih in poslovnih problemov na osebne probleme, na prestizni
boj dveh ali ve® socialnih skupin, ki skuSajo druga drugo izkljuditi iz
delovne organizacije. Teznja po izloitvi nasprotne skupine je druga
splodna znacilnost klikarske prakse. Sleherni spor, v katerega je zapletena
klika, nosi v sebi Ze od vsega zadetka teZnjo po eksomunikaciji, kar je
povsem razumljivo, saj je bistvo klike prav v tem, da ji gre v prvi vrsti
za lastno pozicijo, ne pa za boljSe poslovanje celotnega podjetja. Zaradi
te svoje izrazito partikularistiéne in egocentriéne usmerjenosti k'ika ne
Zeli in tudi nole zavzeti nikakrSnega stvarnega staliS¢a, temveé vztraja
pri eliminaciji nasprotnika. Na podlagi opisane logike je potem tudi ra-
zumljivo kar osupljivo in histeri¢no zaostrovanje sporov in tudi nena-
vadno ostre sankcije, ki dale¢ presegajo zakonske norme — Kot je ugotovil
neki sindikalni svet primorske obéine.

Organizacijska struktura. Prispevki DE hote ali nehote opozarjajo na
dosledno stikanje samovolje na podro&ju kadrovske politike z organiza-
cijsko neizoblikovanostjo delovnih organizacij. V podjetju, v katerem so
reorganizacijo izkoristili za odpust ve¢jega Stevila strokovnjakov, niso
imeli funkcionalne sheme, V podjetju, v katerem je bil skoraj vsak teden
v postopku ta ali oni &lan kolektiva, ni obstajal organigram. Prav tako ni
bil izdelan sistem pristojnosti v podjetju, v katerem so zaradi reforme
odpravljali tudi tista delovna mesta, ki so pomenila ozka grla v proizvod-
nem procesu. Najbolj ofiten primer stikanja samovoljne kadrovske politike
z organizacijsko neizoblikovanostjo podjetja pa lahko zapazimo v ljub-
ljanskem podjetju, v katerem se dve vodilni skupini Ze ve¢ kot leto dni

5 Problemi 977



bojujeta za obstanek. V tem podjetju je bil organigram izdelan Ze pred
dvema letoma, pa Se sedaj ni sprejet. Namgsto realizacije organigrama
vlada v tem podjetju samovolja: normativi ¢asa in materiala niso uvelja-
vljeni, pogoste zastojne ure niso odprav'jene, merila za delitev niso
stvarna itd.

Cim veéja je samovolja, tem manj je razvita organizacija v podjetjih.
V pedjetjih, v katerih so klike vrastene v socialno tkivo kolektiva, so
organizatorji brez moéi, ker so obsojeni na to, da i¢ejo kompromis med
funkcionalnimi zahtevami proizvodnje in nefunkcionalnimi zahtevami
klike. Klike zahtevajo taksno delitev kompetenc, ki jim v danih okolis¢i-
nah omogota vzdrZevati prevladujoéi poloZaj in se pri tem kaj malo ozi-
rajo na zahteve proizvodnje. Rezultat je na prvi pogled grotesken: orga-
nigram vsebuje tako grobe pomanjkljivosti, da je povsem jasno, da je
namenjen bolj legalizaciji klik kot pa optimalni organizaciji dela.

Bolj prikrita, vendar Se kar pogostna intervencija klike na podroéju
organizacije podjetja je tako imenovana avtoblokaia normativne struk-
ture. V nekaterih delovnih organizacijah, ki nimajo ustrezne kadrovske
politike, obstaja »protislovie« med strukturalno in funkcionalno demo-
kratizacijo podjetja. Gre namre¢ za spretno izigravanje statutov: ¢e pred-
videva statut veliko 3tevilo samoupravnih ouganov na visjih, pa tudi
na srednjih in nizjih nivojih delovne organizacije, potem tem organom ne
pedeljuje nobene pomembnejfe funkcije odloéanja, in narobe: tam, kjer
so0 samoupravnim organom prepuslene vse pomembnejie funkcije, so ti
organi konstituirani le na nivoju podjetja, odlo¢ilne funkcije pa so do-
deljene tistim samoupravnim organom, na katere imajo vodstva najveéji
vpliv (UO in komisije DS). V obeh primerih gre za tak$no kompozicijo
normativne strukture, ki Ze vnaprej prepre¢uje, da bi se uresnic¢ila dekla-
rirana strukturalna demokratizacija: funkcionalna shema paralizira struk-
turalno, strukturalna pa funkcionalno. Normativni sistem je tako blokiran
v celoti, s tem pa je utrta pot brezobvezni, neformalni praksi hegemo-
nisti¢ne skupine.

Zgornje primere lahko posplodimo: klikam je organizacijsko amorf-
ni in funkcionalno nejasni medij dobrodosel, saj jim omogota samo-
voljno in nekontrolirano dejavnost. Ce pa je organizacija Ze strukturirana
in funkcionalno diferencirana, skuSajo klike formalizirati obstojeto struk-
turo in dejansko oblast izlo&iti iz nje. Na noben naéin no¢ejo vezati oblasti
na delovno mesto, funkcijo ali vlogo. Ce vezejo oblast na vlogo, jo s tem
tudi legalizirajo in podvrzejo splo&no veljavnim normam, kontroli, odgo-
vornosti itd., e pa jo veZejo na osebo, si na podlagi diskrecijskih pravic
lahko izoblikujejo oblast, ki je »odgovorna« sama sebi.

V zagrizenem boju za ohranitev diskrecijske oblasti (ki daje vodilnim
osebam carto bianco, tj. oblast po mili volji), razvijajo hegemonisti¢ne
skupine humanistiéno ideologijo, poudarjajo zaupanje namesto kontrole
in osebne stike namesto funkcionalno dolodenih obveznosti. S shumaniz-
mom« holejo opravié¢iti patriarhalne strukture, hkrati pa o¢itajo birokra-
tizem poskusom visje racionalizacije in intenzivnejse formalizacije delov-
ne organizacije. »Birokratizacija«x (v Webrovem pomenu) pomeni uvelja-

978



vljanje sploinih norm in preciziranje posameznih funkecij; eno in drugo
pa je smrtni udarec samovoljni in brezobvezni klikarski praksi. Klike se
tega dobro zavedajo. Uveljavitev sploinih norm zahteva discipliniranje
ne samo delavstva, temve¢ tudi vodstva, precizacija funkcij pa pomeni
parcializacijo difuzne diskrecijske oblasti ter tesno navezavo oblastnikih
kompetenc na doloeno funkeijo.

Patriarhalno vladanje je s funkcionalizacijo in legalizacijo oblasti
odpravljeno. Zato ni ni¢ ¢udnega, da patriarhalna vodstva pri nas in po
svetu nasprotujejo depersonalizaciji cdnosov in sku$ajo intenzivirati pro-
izvodnjo z dobrimi oinosi med vodstvom in delavstvom, s stimulacijo
delavcev, namesto da bi stopnjevala disciplino vodstev in zbolj$evala or-
ganizacijo dela, drugo pa prepustila samim delavcem.

Profil vodstvenega kadra. Profil vodstvenega kadra v delovnih orga-
nizacijah ne obeta, da bi se lahko oblastniske strukture kmalu zboljsale v
smeri vedje legalizacije in funkcionalizacije. Izobrazbeni nivo vodstvenega
kadra je namreé tako nizek, da ne dopus¢a formalizacije odnosov. Uvelja-
vljanje kakrinihkoli sploéno veljavnih norm bi v marsikaterem podjetju
privedlo do razreSnice dosedanjim vodstvenim skupinam. Nekvalifici-
rane vodstvene skupine se vzdrZujejo le tako, da vladajo »po domade« in
mimo kakrSnih koli splono veljavnih pravil. Ce so splosne norme Ze
uveljavljene, jih ldobesedno razkrajajo, s tem destruktuirajo organizacijo
in vnasajo samovoljo v Zivljenje delovnega kolektiva. Tako nastaja ne-
progresivna nestabilnost, nekakino trajno izredno stanje, ki omogoda
uporabo neobitajnih sredstev za vzdrZevanje hegemonije nekvalificiranih
vodilnih skupin.

O izobrazbeni strukturi vodilnega kadra v delovnih organizacijah je
objavila DE v letu 1965 kopico povsem konkretnih podatkov. Iz analiz
je razvidno, da je ve¢ kot polovica vodilnih delovnih mest zasedenih z
ljudmi, ki imajo prenizko strokovno izobrazbo. Toda ¢e je stanje ne-
ugodno, so perspektive e manj ugodne. Ce namre¢ upostevamo dve ten-
denci, in sicer:

— da je strokovna izobrazba toliko manj ustrezna, kolikor visja so
vodilna delovna mesta, in

— da je izobrazbena struktura vodstev praviloma toliko niZja, koli-
kor je vi§ja izobrazbena struktura zaposlenih,

potem dobimo vtis, da smo $ele na zatetku dolgotrajne stagnacije
glede strokovne usposobljenosti vodilnega kadra. Stevilénih podatkov za
ponazoritev obeh gornjih tendenc je ve¢ kot dovolj. Naj navedem samo
dva: v obéini Ljubljana-Center je imelo 32 % vedilnih ljudi v gospo-
darskih organizacijah niZjo strokovno izobrazbo; med direktorji teh orga-
nizacij pa jih je bilo precej ve¢ z niZjo strokovno izobrazbo in sicer 41 %o.
Za drugo tendenco je znalilen naslednji podatek: obéina Domzale, ki
spada med ekcnomsko in izobrazbeno najbolj razvite obéine v SFRJ, ima
72% vodilnih delovnih mest v gospodarskih organizacijah zasedenih z
ljudmi, ki imajo samo niZjo strokovno izobrazbo. V SRFJ je povpretje
precej ugodnejse: z visoko izobrazbo je 2,2% ve¢ oseb in 5% ve¢ oseb

= 979



!
'

s srednjo strokovno izobrazbo. Tudi &e primerjamo povpredje za celotno
Slovenijo s povpretjem Jugoslavije, lahko ugotovimo, da je izobrazbena
- struktura vodilnega kadra v jugoslovanskem gospodarstvu precej visja
kot v slovenskem, Vsi ti podatki nam pritajo o negativni kadrovski selek-
ciji, ki je mogoéa le zato, ker se je z leti v gospodarstvu razvila prava
zveza nestrokovnih ali strokovno neprimernih vodstvenih klik. Ta zveza
je tudi zakrivila, da je bila zadnja reelekcija direktorjev neuspela.

Danes nam je sicer povsem jasno, da se s tak3nimi vodstvi v gospo-
darskih organizacijah ne bomo mogli uspedno vklju¢iti v mednarodno
delitev dela in da s temi vodstvi ne bomo mogli avtomatizirati proizvod-
nje. Prav tako nam je jasno, da ovira nadaljnjemu razvojo samouprav-
ljanja ni prenizka izobrazba delavcev, temveé prenizka strokovna izobraz-
ba vodilnih skupin. Socioloske Studije namreé kazejo, da so skupine z
niZzjo izobrazbeno stopnjo:

— manj naklonjene sodelovanju z drugimi delovnimi skupinami;

— manj pripravljene na kriti¢no komuniciranje;

— manj zeljne natanénih informacij; -

— manj zavzete za to, da bi korigirale napaéna stali$éa visjih organov;

— in bolj obtutljive za hierarhine razlike.

Skupine z niZjo izobrazbo so torej manj iniciativne v participiranju,
manj dinamiéne v komuniciranju, manj kritiéne in manj integrirane —
skratka manj usposobljene za tisti tip socialne prakse, ki ga imenujemo
samoupravljanje. Toda v naSem primeru ne gre samo za vodstvene sku-
pine z nizko, temve¢ za vodstvene skupine s prenizko izobrazbeno stopnjo.
Kaksne socialne zavore, kak3ne socialne napetosti in koiiko nepotreb-
nega psihiénega trpljenja povzroéajo te vodstvene grupe s prenizko stro-
kovno izobrazbo, si za zdaj najbrZ sploh $¢ ne moremo predstavljati.

Vpliv nizke izobrazbene strukture vodstvenega kadra na strukturo
celotnega gospodarstva se kaZe najbolj olitno pri strukturi investicij: inte-
lektualni deficit v vodstvih gre vzporedno z deficitom intelektualnega
dela v investicijski porabi. V tem pogledu nas primerjave z drugimi de-
Zelami opozarjajo na prav uscdne razlike. Pri nas je v gospodarskih orga-
nizacijah priblizno 11%, v razvitih deZelah pa okoli 30 %, zaposlenih
s srednjo, viSjo in visoko izobrazbo. Ni¢ manj$e niso razlike v strukturi
investicij: pri nas vlagamo v zidove in strojno opremo priblizno 85%
od celotne investicijske vsote, v raziskovalno in izobraZzevalno delo pa le
borih 159/, medtem ko vlagajo v ZDA po pribliznih cenitvah v zidove in
stroje 25%, investicijskih sredstev, v raziskave in izobraZevanje pa &ez
70 %,. Stanje v posameznih ob¢inah je e slab3e. V neki precej nerazviti
obéini so v zadnjih treh letih investirali 3500 milijonov v zidove in stroje,
v izobraZevanje in raziskave pa le 100 milijonov dinarjev, ¢eprav so go-
spodarske organizacije tako rekoé brez strokovnega kadra. V drugi, eko-
nomsko moénejsi ob&ni so v letu 1964 investirali v gospodarstvo 1800 mi-
lijonov, v izobrazevalno delo pa le 300 milijonov dinarjev.

Nase gospodarstvo je potemtakem zvesta podoba vodsiev gospodar-
skih organizacij. Intelektualni deficit, ki je tako o¢iten v nizki izobrazbeni
strukturi vodstev, se reproducira v investicijah in nas vsaj za zdaj obsoja

980



na reprodukcijo primitivizma v celotnem gospodarskem Zivljenju. Brez
organiziranega pritiska od zunaj najbrz tudi ne bo bistvenih sprememb.
O tem nam prepriéljivo govore pojavi, da v delovnih organizacijah, v ka-
terih so brez strokovnjakov, teh tudi v prihcdnje »ne potrebujejo«, da
ostajajo skladi za izobraZzevanje v delovnih organizacijah neizkoriSéeni,
da se izobrazbena struktura v zadnjih letih kljub pritisku od zunaj ni
izboljgala in da tudi zadnja reelekcija direktorjev ni izboljsala izobrazbene
strukture.

Po vsem tem lahko reéemo, da ne gre samo za zaostalo in polobrtnisko
gospodarstvo, temved za dejstvo, da ima ta zaostalost pri nas v rokah
kljuéne vodstvene pozicije, ki jih izrablja predvsem za zastilo svoje
oblasti, ne pa za razvoj gospodarstva.

Poleg prenizke izobrazbene stopnje pa opaZamo pri sedanjih vod-
stvenih skupinah v delovnih organizacijah Se dve, bolj ali manj splo3ni
znadilnosti: zapravljivost in brezbriZen odnos do delavcev. Zapravljivost
se kaZe v visokih izdatkih za potne stroSke in dnevnice; ti so pogosto
»druga plaéa« vodilnih oseb. Pouéen je naslednji primer iz nekega ljub-
ljanskega podjetja, ki je leta 1964 poslovalo z izgubo: ena vodilna oseba
je v tem letu porabila 600 000 deviznih dinarjev za potovanja v tujino,
druga si je v istem letu za kilometrino zarac¢unala 1680 000 din, medtem
ko si je tretja dala izpladati za potne strodke in dnevnice ¢ez dva mili-
jona din. Po pribliznih ocenah je bilo v letu 1964 v drZzavi porabljenih
okoli 107 milijard din za dnevnice in potne stroske. Podatkov za Slovenijo
DE ne navaja, opozarja pa nas, da ta pojav razsipanja pri nas ne upada,
ampak se naglo Siri, saj so strodki za potovanja narasli samo v letu 1964
za 47%. Glede na neporabljena sredstva za izobrazevanje lahko ugoto-
vimo, da nase vodilne skupine veliko raje potujejo, kot pa se izobrazujejo.

BrezbriZnost precejinjega 3Stevila vodilnih skupin do delavcev se
kaZe v tem, da je v nasi republiki precej veé¢ nesre¢ pri delu kot v SFRJ.
Tega podatka nikakor ne moremo opravitevati z vegjo delovno intenzi-
teto in z vi§jo tehnitno opremljenostjo nasih podjetij, saj kaZejo primer-
jalni podatki, da so v industrijsko razvitih deZelah nesreée pri delu manj
pogoste. Po podatkih iz DE se je v SR Sloveniji ponesreéilo pri delu v
letu 1964 kar 30 000 zaposlenih, od tega 23 000 ljudi teze. Strodki nesre¢
so velikanski; samo v eni obdini so v letu 1964 znaSali 12 milijard din.

Samoupravljanje in klikarstvo. Splodno znano je, da samoupravljanje
v nasih podjetjih Se ni uveljavljeno. Vendar to ne pomeni, da samouprav-
ni organi ne obstojajo, da ne opravljajo svojih funkcij ampak pomeni, da
opravljajo svoje funkcije v skladu z nelegitimnimi interesi te ali one
skupine, tega ali onega organa, in ne v interesu tistih, ki bi jih morali
zastopati. Potemtakem pomeni nerazvitost samoupravljanja njegovo zlo-
rabo in ne njegovo neeksistentnost. S samoupravljanjem se je torej rodila
tudi neogibna alternativa: ali bo samoupravljanje pripomoéek za reali-
zacijo skupnih interesov ali pa bo pripomo&ek za realizacijo pesebnih
interesov te ali cne skupine. Tretja kompromisna varianta, po kateri bi
bili samoupravni organi nekak3en arbitraZni organ, ki bi vsklajal inte-

981



rese vodstva z interesi delovnega kolektiva, je sicer najbolj realisti®na,
vendar za zdaj na Zalost Se najmanj aktualna.

Realizacija te poslednje variante bi bila mogo¢a, &e bi v podjetjih
obstojali vsaj dve vplivni skupini (management in delovni kolektiv), ne pa
ena sama hegemonisti¢éna skupina. Ko bi obstojali dve ali ve¢ vplivnih
skupin, bi dobili samoupravni organi funkecijo posrednika in vsklajevalca
razli¢nih posebnih interesov ter funkcijo oblikovaleca skupnih interesov.

Ce bi bili samoupravni organi zares predstavniki interesov delovnega
kolektiva kot celote, bi moral reprezentativni sistem prevladovati nad
hierarhizirano eksekutivo, ki je v rokah vodstva. Samo toliko, kolikor
prevladuje reprezentativna struktura nad vodstveno eksekutivo, samo
toliko je v podjetju uveljavljena tudi volja veéine in z njo splodni interesi
delovnega kolektiva. Ta varianta je bila v zasnovi samoupravljanja tudi
predvidena. Ker pa v veéini podjetij delovni kolektiv kot celota ne pre-
vladuje nad posebnimi skupinskimi interesi, ker oblast ve¢ine ni uveljav-
ljena, se koncipirana enotnost oblasti razbija v neformalne vplive ene,
dveh ali ve¢ skupin.

V zdajsnjih okolis¢inah se najpogosteje sreéujemo s tako imenovano
nezadostno uveljavitvijo samoupravljanja. Ta pomeni prevlado vodstva
nad delovnim kolektivom in dominacijo hierarhi¢nega sistema nad siste-
mom reprezentativne demokracije. Samoupravljanje v tem primeru ni
vet institucija, ki bi s svojo posrediniSko vlogo omogo¢ala vsklajanje med-
sebojno nasprotnih interesov razli¢nih socialnih skupin, tudi ni veé¢ insti-
tucija industrijske demokracije, ki bi uveljavljala interese kolektiva kot
celote, temve¢ je samo $e pomoZni organ vodstva. Kot pomoZni organ
vodstva pa se samoupravljanje ne more ve¢ upirati morebitnim zlorabam
in samovolji hegemonisti¢ne skupine. Ce zlorab in samovolje ni, potem
to ni zasluga samoupravljanja, temveé posledica poStenosti in samedisci-
pline vodilnih ljudi.

Iz prispevkov v DE je o&itna pogostna odvisnost samoupravnih orga-
nov od vodstva. Pogosto in prepogosto se dogaja, da je Ze konstituiranje
organov v pretezni meri stvar vodstva. Direktor, sekretar ali skupina
vedilnih ljudi sestavijo kandidacijske liste samoupravnih organov. Ce
kolektiv brez pripomb izvoli tako sestavljeno listo kandidatov, privoli s
tem tudi v samoakdikacijo in tudi v to, da bodo samoupravni organi
transmisija vodilne skupine, ne predstavnik kolektiva, Kot fiktivni repre-
zentant kolektiva in dejanska transmisija vodilne skupine postane samo- .
upravljanje sredstvo ilegalizacije oblasti. Samoupravni organi prevzamejo
odlo¢anje o celotni poslovni politiki, s tem pa tudi odgovornost in posle-
dice za neustrezne odlo¢itve, medtem ko obdrZi vodstvo v svojih rokah
vedino druzbene moéi ter popoln vpliv nad odloanjem samoupravnih
organov. Ker vodilna skupina mo¢ ohrani, odgovornost pa z odloéanjem
prenese na samoupravljanje, se iz poprej formalnega centra moéi spre-
vrze v neformalni center mo¢i, ki se ne da niti kontrolirati, niti podvredi
sankcijskim ukrepom. Samovolji hegemonistine grupe so vrata odprta.
Samovolja se kaZe v pogostnem preziranju samoupravnih organov, v pri-

982



siljevanju samoupravnih organov, da pozneje potrdijo Ze izvedene
ukrepe itd.

DE mnavaja nekaj taksnih skrajnih primerov samovolje. V nekem
ljubljanskem podjetju je direktor prodal osnovna sredstva enega izmed
obratov in si za dobljeni denar kupil stanovanje. Delavski svet je potrdil
te ukrepe. V nekem vedjem mariborskem pedjetju, v katerem so stro-
kovne sluzbe sorazmerno motno razvite, so opravljale strokovne analize
komisije delavskega sveta. Vodstvo v tem primeru ni prevalilo samo od-
govornosti, temve¢ tudi svoje delo na samoupravne organe. Znatilen je
po svoje tudi naslednji primer javne abdikacije delovnega kolektiva: v
nekem mariborskem podjetju je skupina vodilnih ljudi naroéila izdelavo
37 garaznih vrat. Vrata naj bi se izdelala »zasebno«, mimo rednega pro-
izvodnega programa, ¢eprav je v tistem ¢asu podjetju dela primanjkovalo,
Ko je bila zloraba razkrita, so bili sklicani zbori delavcev, da bi odpokli-
cali 5 ¢lanov DS, ki so spadali v obtoZzeno skupino vodilnih. Toda kljub
nesramni zlorabi vodilnega polozaja in kljub intervenciji od zunaj, jih
vendarle niso odpoklicali. Druzbena mo¢ teh ljudi je bila otitno tako
velika, da se je tako reko¢ legalizirala zloraba in da se je delovni kolektiv
odkrito odrekel svoji pravici.

Druzbeno politi¢ne organizacije in klikarstvo. V poedjetjih, v katerih
obstoja hegemonisti¢na skupina, ni le samoupravljanje dodatni instru-
ment njene oblasti, ampak velja to tudi za druzbeno-politi¢ne organi-
zacije. Ce se to zgodi, ni nikakrine moznosti za obstoj veto grupe, ki bi
s svojim odporom prepredevala ali pa vsaj omejevala samovoljo hegemo-
nistine skupine. Kolektiv je amorfni medij, ki ga lahko hegemonisti¢na
skupina s samoupravljanjem in z druZbeno-politi¢nimi organizacijami
poljubno oblikuje.

Pripomo¢ki, s katerimi si hegemonisti¢ne skupine podrejajo ali vsaj
prirejajo druZbenopolititne organizacije, so zelo razliéni. V nekaterih
manjih podjetjih vodi sestanke sindikata direktor. Predsednik ima le
funkcijo, da se podpiSe na povabilo za sestanek. V nekem decentralizira-
nem podjetju koordinira delo sedmih sindikalnih podruznic sindikalna
podruZnica »upravee, v tej pa je siva eminenca sekretar podjetja. Sekre-
tarji podjetij ali vodje splodnega ali kadrovskega sektorja imajo zelo,
- pogosto kontrolo nad delovanjem druzbeno-politiénih organizacij. Po tej
poti se sekretarji pogosto spremenijo v nekaksne komisarje, ki vzdrZujejo
zvezo med vodstvom in organizacijami. Véasih se zgodi, da so personalne
unije med vodilno skupino in organizacijami Se tesnejSe: v teh primerih
so ¢tlani oZje skupine tudi predsedniki sindikalnih odborov in tajniki TK.

Kadar se zdruzi managerska mo¢ s politiéno moé&jo, dobi hegemo-
nistiéna skupina povsem nedotakljivo pozicijo. ZdruZitev vodstva pod-
jetja z vodstvom druZbeno-politi¢nih organizacij v enotno skupino omo-
gota kontrolo nad vsemi komunikacijskimi kanali. S totalno kon-
trolo nad vsemi komunikacijskimi kanali pa se da ustvariti totalna »aku-
stiéna izolacija«; tega kar se dogaja v podjetju, ne bo nihée zvedel brez
privolitve hegemonisti¢ne skupine.

983



Spojitev obeh vrhov je zlasti pri srecu tistim vodilnim skupinam v
podjetjih, ki nimajo zadostne strokovne sposobnosti in ne zadostnega
uspeha pri vodenju podjetja. Svoje avtoritete ne morejo legalizirati po
strokovni in delovni plati, zato jo skuSajo legalizirati politi¢no. ZdruZitev
z vodstvi druZbeno-politi¢énih organizacij postane v taksnih primerih
kljuéno sredstvo za utrditev dominantnih poloZajev.

Meritokracija. ZdruZzitev managerskega vrha z vodstvom druZbeno-
politiénih organizacij pomeni oblikovanje nove socialne kvalitete, ki jo
me moremo zreducirati ne na tehnokracijo ne na birokracijo. Nastaja
kvalitativno nova socialna skupina, ki je po svojem statusu in po svoji
praksi bistveno razli¢éna od prejinjih dveh. Za zdaj bomo to sinkrezijo
obeh vrhov v novo skupino imenovali meritokracija.

Meritokracija pomeni za vodstvo podjetja znatno veé kot samo
varstvo, ki mu ga dajejo druzbeno-politiéne organizacije, Spojitev z druz-
beno-politiénimi organizacijami omogoa vodstvu pritisk na kolektiv po
subjektivni plati, saj so postale subjektivne sile sestavina poslovne poli-
tike. Vedstvo podjetja lahko v taksnih okolif¢inah zdruZuje poslovna
merila s politi¢nimi in delovno disciplino z moralnim pritiskom. Tako
omogoclajo prav subjektivne sile legalno podaljSevanje paternalizma in
vladanje nad ljudmi. To pa je za vedstvo izredno pomembno: kadar de-
lovnega kolektiva ne more ve® uravnavati z supravljanjem stvarie, lahko
svojo nemo¢ »ilegalno« nadomesti z »vladanjem ljudeme« — to pa pomeni,
da aktivizira moralno-politi¢ni pritisk druZbeno-politiénih organizacij.

Druga bistvena prednost, ki jo doseZe vodstvo z zdruZitvijo z orga-
nizacijami, je v tem, da se odslej lahko prezentira kot predstavnik splos-
nih druZbenih interesov. Ta drugi moment je za vodstvo mogo&e Se po-
membnejsi kot prvi, saj prav s politiénim univerzalizmom najlaZe prikrije
svoje partikularistiéne, klikarske interese in postane nedotakljiv prav tam,
kjer bi bil sicer najbolj ranljiv.

S politiénim univerzalizmom si meritokracija vzdrzuje natanéno tisti
tip oblasti, za katero je osposobljena: univerzalistiéno in difuzno oblast
nad delovnim kolektivom. V tej obliki oblasti se tudi manifestira spe-
cifi¢na pozicija meritokracije. Medtem ko je oblast tehnokrata ozko spe-
cifizirana in intenzivna, oblast birokrata pa difuzna, personalna in ne-
intenzivna, je oblast meritokracije difuzna, iracionalna in hkrati inten-
zivna. Tak znadaj oblasti izvira iz zdruzitve managerskega statusa s sta-
tusom politi¢nega univerzalizma.

V trenutku, ko se ta uresniéi, se zaéne globalna metamorfoza vseh
odnosov v delovnem kolektivu: medosebni odnosi postanejo neracionalni
in so vse bolj podvrzeni verbalnemu ritualu, utilitarni cilji se mistificirajo
z estaholosko demagogijo, praksa v celoti pa postaja nekak3$na zmes supra-
funkcionalnega rituala. Meritokracija torej ne omogoda samo podaljse-
vanje zivljenja patriarhalnim strukturam, temveé tudi mistificira celotno
dogajanje v delovnem kolektivu.

V prvem primeru gre samo za konserviranje nazadn;aékega in preZi-
velega sistema komunikacij; sistem komunikacij ostaja racionalen. Prisila

984



— &eprav subjektivna — je otipljiva in razlozljiva tako po izviru kot po
obliki in cilju. V drugem primeru pa gre za nateloma neracionalno prakso,
za socialno magijo, sprito katere odpove socialna odpornost. Razmerja
postanejo skrivnostna in v osnovi veésmiselna; cilji so nejasni in se na-
nasajo na veé¢ plasti stvarnosti hkrati. Nosilci dejanj so neotipljivi in
zanje se ve le toliko, da so nekje v sredif®u druZbenega dogajanja. Po-
polnoma pragmati¢na in tako reko¢ banalno racionalna poslovna praksa
se spreminja v mistiéni in iracionalni Kafkov svet. Najbolj banalno prag-
matiéni in egocentriéni interesi hegemonistiéne skupine se prikazujejo kot
interesi 3ir§i skupnosti, kot nujnost proizvajalnih sil ali celo kot nujnost
zgodovine. Banalni pozitivizem klike se s politi¢nim ritualom sprevraca
v nedoumljivi univerzalizem zgodovine. Ce pa opisana magija ne uspe,
¢e na ljudi ne deluje hipnotiéno, potem je tu Se vedno dejstvo, da npr.
direktor ni samo dober ali slab manager, temve¢ tudi predstavnik poli-
ti¢nih organizacij. In &e dregne$ vanj, dregnes v celotno organizacijo; ta
pomeni za posameznika ali posamezno skupino, ki je zatela spor, prav
neskonéno moé¢, ki jo direktor vsak trenutek lahko aktivira.

Ni¢ manj pomembna ni meritokracija za aktiviste v druZzbeno-poli-
titnih organizacijah. Ce ti ne morejo vet vzdrZevati svoje avtoritete z
globino prepri¢anja in z mo&jo osebnega zgleda, ¢e njihove osebnosti ni-
majo veé integrativne moé&i v obmoé&ju medosebnih odnosov in &e se izro-
dijo v navadne manipulante stereotipnih gesel, potem jim zdruzZitev
z managementom objektivira in »funkcionalizira« polozaj v kolektivu. Mo¢
besede in osebnega zgleda nadomesti moé& polozaja in sredstev. Utrditev
politiéne pozicije se dosega z vkljuéitvijo v oblastniski vrh podjetja in
z avtoritativno distanco do ¢lanske sredine.

Vsebina dela in vloga politi¢ne organizacije se z oblikovanjem meri-
tokracije bistveno spremeni. Kot je razvidno iz prispevkov v DE, nastaja
v teh okolis¢inah nekaksna dvonivojska sindikalna organizacija. Na
zgornjem nivoju igra sindikalna organizacija vlogo arbitra ali vlogo inte-
gratorja ¢lanov hegemonisti¢ne grupe; s tem opravlja vlogo regulatorja
internih razmerij v hegemonistiéni grupi. Zivo nasprotje tej izrazito poli-
tiéni vlogi na vrhu je delo druZbeno-politi¢nih organizacij v kolektivu.
Za njihovo delo v kolektivu je znatilna apoliti¢nost: delo se omejuje na
prirejanje izletov, na nakup juZnega sadja, na pomo¢ poplavljencem ali
na krvodajalske akcije. Organizirana politizacija vrha se torej dopolnjuje
z organizirano depolitizacijo socialne baze. Namesto organiziranja bazi¢ne
iniciative, razvijanja splodne druZbene kontrole in krepitve politi¢ne inte-
griranosti se sindikat v rokah meritokracije sprevra¢a v instrument kre-
pitve politi¢tne mo¢i vrha in instrument slabitve polititne mo&i delovnega
kolektiva.

Kot vidimo, izkoris¢a meritokracija vsa sredstva, da bi blokirala ba-
zitno socialno dinamiko in mistificirala svojo vlogo v podjetju. Tako
odpravlja druzbeno kontrolo, postaja nedostopna za racionalno kritiko in
zato tudi nujno povzroéa iracionalne, nefunkcionalne in histeriéne reak-
cije, ali pa celotni kolektiv vtaplja v moreéo otopelost,

985



Zunanji faktorji. Ko doseze meritokracija socialno paralizo delovnega
kolektiva, se znebi notranjih pritiskov. Potreba po samokontroli in po
odpravljanju svojih napak usahne. S tem zabrede meritokracija v rutin-
sko prakso na tehni¢nem in tudi na politi¢nem pedroéju; vse jasneje kaZe
znake birokratizacije. Ni¢ ve¢ se ne uéi ob svojih napakah, temveé jih
brezéutno ponavlja in tako kopi¢i napetosti, ki se spro$éajo v obcasnih
krizah.

Za nemoteno vladanje hegemonisti¢ne skupine pa je treba poleg no-
tranjih, urediti tudi zunanja razmerja. Ce hoe meritokracija ohraniti
dosezeno paralizo delovnega kolektiva, mora prepreéiti vdor zunanjih de-
javnikov v notranje Zivljenje kolektiva. Da bi to dosegla, se zavzema za
izolacionistino politiko in za &im veéjo »avtonomijo« svoje delovne orga-
nizacije. Socialno paralizo delovnega kolektiva lahko vzdrzuje le toliko
tasa, dokler je ona edina posrednica med druZbo in kolektivom, to pa vodi
v strogo cenzuro vseh stikov, v redukcijo komunikacij in koné&no v izola-
cionizem, ki ga meritokracija idejno utemeljuje z avtonomizmom delovne
organizacije.

Meritokracija je torej po svoji praksi izrazito dvoliéna: navznoter,
nasproti delovnemu kolektivu se prikazuje kot edina zastopnica SirSe
skupnosti, nasproti tej isti »3ir§i skupnosti« pa vedi izolacionisti¢no poli-
tiko. Skupna znadilnost tako notranje kot zunanje »politike« meritokra-
cije je paraliziranje komunikacij in dezintegracijsko delovanje, Merito-
kracija je zagozdena kot klin med druZbo in deloyvnim kolektivom in skusa
obdrzati svoj hegemonisti¢ni poloZzaj s &m vejo paralizo komunikacij
med tema dvema realitetama.

Po vsem tem so razumljive prav divje reakcije meritokracije v pri-
merih, ko ta ali oni posameznik ali skupina iz delovnega kolektiva ii¢e
stike, pomo¢ ali zaslombo v organih ali organizacijah zunaj delovne orga-
nizacije. Primerov divje reakcije meritokracije smo v zadnjem &asu do-
Ziveli vet kot dovolj in tudi v DE se pogosto omenjajo. Zgledi: Ko se je
skupina delavecev iz nekega ljubljanskega podjetja zaradi dalj tasa tra-
jajo¢ih slabosti v podjetju pismeno obrnila na republidki sindikat, je
celotno vodstvo v podjetju zagrozilo z odstopom. Vodstvo je v tem pri-
meru olitno menilo, da je iskanje stikov mimo pooblaitenih komunika-
torjev nezasliSan prekriek. Drug primer: Ko se je delavka nekega mari-
borskega podjetja pritozila na sluZbo druzbenega knjigovodstva zaradi
namernega pritrgovanja osebnih dohodkov, je meritokracija v podjetju
zagnala hrup, ¢e§ da je delavka podjetju prizadejala usodno moralno
Skodo. Zaradi teh »napake je bila tudi izkljuéena iz samoupravnih organov
in kasneje tudi iz podjetja. Podobni primeri se dogajajo v delovnih orga-
nizacijah vseh vrst od univerze prek institutov do obrtnih delavnic.

Kjer se zavzamejo za prizadete delavce organi ali organizacije zunaj
podjetij, ostanejo intervencije pogosto brez u¢inka. S tem je seveda zmaga
meritokracije dokonéna in njena samovolja legalizirana. Legalizacija sa-
movolje, uveljavljanje izolacionistiéne politike in neu¢inkovitost javne
kontrole celo ob kazenskih prestopkih vodilnih ljudi (v letu 1965 je bilo

986



na vodilnih delovnih mestih v nasi republiki 1500 oseb, ki so bile kazno-
vane zaradi zlorabe vodilnega polozaja!) — vse to nas navaja k domnevi,
da se posamezne meritokratske grupe neopazno povezujejo v veé ali manj
homogeni druZbeni sloj, ki ima Ze sedaj kar precejinjo druzbeno mo¢, saj
mu niti sodis¢a ne morejo ved do Zivega. 3

Zdi se, da se je meritokracija zagozdila med vrhom in bazo. Naseljuje
se na vmesnih plasteh druZbenega sistema in izrablja oblastniska sredstva,
ki so ji na voljo v zvezi s poloZaji za svoje druzbeno in politiéno uveljav-
Ijanje. Tako nastaja pri nas srednji sloj posebne vrste, posebne vrste zato,
ker ne prispeva k wveé&ji stabilizaciji, k vegji socialni dinamiki in k visji
integriranosti celotne druzbe, temveé¢ deluje v nasprotni smeri, k dezin-
tegraciji in paralizi druZbenega dogajanja.

Uveljavljanju meritokracije seveda ne botruje zgolj njena volja po
modéi, in tudi ne samo politiéna nezrelost delovnih kolektivov, ki dopu-
iCajo zdruzitev celotne moéi v njenih rokah. Uveljavitvi meritokracije
pomaga tudi neizdelanost in labilnost naSega ekonomskega sistema v
celoti. Pri tem seveda ne mislim na temeljna nadela, iz katerih se sistem
izvaja, temve¢ na to, da niso realizirana, da se protislovno uporabljajo,
na zakonske neskladnosti, na dopolnilne uredbe, ki pogosto popatijo izho-
dii¢a, in na nerealisti¢ne ukrepe, ki silijo v »samoiniciativho« tolmaéenje
le-teh; skratka, mislim na vse tiste sistemske pojave, ki jih opravitujemo
s prehodnim obdobjem in ki pogosto sprozajo stihijo, kasneje zopet
korigirano s prisilo od zgoraj.

Prav stihija in prisila kot dve sploini znadilnosti prehodnega ob-
dobja pogajata in do neke mere celo silita k nastajanju meritokracije,
Seveda to ne pomeni, da je v menritokraciji resitev nasprotij in stabili-
zacija situacije. Prav nasprotno: meritokracija je rezultat »frustrirane«
socialne prakse in obenem tudi vzrok nenehnega obnavljanja cikliénega
nihanja med stihijo in prisilo. Dokon&na uveljavitev meritokracije bi
pomenila torej ovekoveéenje prehodnega obdobja, saj bi prehedno obdobje
z meritokracijo ldobilo svojo trajno socialno bazo; ta bi mogoéila nekaksno
trajno prehodno obdobje, skratka druZbo, ki bi bila polizdelek svoje
preteklosti.

Ce se povrnemo k razlogom, ki omogo¢ajo nastajanje meritokracije,
moramo omeniti tudi labilnost in nedoslednost sistema ter kopi¢enje na-
kljutnih situacij, ki izvirajo iz sistemskih pomanjkljivesti. Znano je
namreé, da so nakljuéni poloZaji bistveno sredstvo za avtonomizacijo pod-
rejenih posameznikov ali skupin. In kolikor ve&ja je odvisnost podrejenih,
toliko moénejsa je tudi teznja le-teh, da bi se odvisnosti otresli. PriloZnost
za osamosvojitev pa se ponudi samo tam in hkrati povsed tam, kjer je
poloZaj nejasen, kjer so norme protislovne in uéinki nepredvidljivi. Ce so
podro&ja, na katerih so nakljuéne situacije tako reko& trajne, potem se
bo tista skupina delavcev ali vedilnih, ki dela na tem podroé&ju, zelo hitro
otresla splosne odvisnosti in skuSala svojo kljuéno pozicijo izkoristiti v
svoj prid. Ceprav je $e vedno formalno odvisna od nadrejenih ali podre-
jenih skupin, vendarle ne potrebuje veliko napora, da spravi v odvisnost
druge skupine v podjetju. Po tej logiki se lahko v podjetju avtonomizirajo

987



cele skupine delavcev, strokovnjakov ali vodilnih, kakor pad katera sku-
pina kontrolira cono negotovosti, nakljuénosti in nepredvidnosti.

Pri nas je med vrhom, ki dolo¢a temeljne cilje druZbenega razvoja,
in bazo, ki neposredno reagira na obstojete razmere, precejSen vmesni
prostor, izpolnjen s protislovnimi normami, z institucijami, ki niso pri-
lagojene realnim razmeram, pa tudi s precejinjimi luknjami, tj. s podro&ji
prakse, ki niso normirana. Na§ trg je nestabilen, pogodbene obveznosti
pogosto ne drZijo, tezave z nabavo reprodukcijskega materiala so pogosto
nepredvidljive. Prav ta nestabilnost na podrodju gospodarstva in zako-
nedaje pa stopnjuje vlogo vodilnih 1judi v delovnih organizacijah. Primer:
Pogostna redukcija elektri¢ne energije povzrota v nekem podjetju ne-
nehno premestanje delavcev na druga delovna mesta. Zaradi takega pre-
mestanja so odnosi med delavei in vodstvenim kadrom napeti, in kar je
poglavitno: vodstvenemu kadru raste moé. Hitro reagiranje na spremembe
in potreba po odloénem ukrepanju nekako mimogrede in neopazno stop-
njuje diskrecijske pravice vodstvenega kadra. Drug primer: neurejene
trzne razmere v nekem drugem podjetju lesne stroke povzroajo neredno
dobavo lakov, stekla in drugega reprodukcijskega materiala. Zaradi ne-
redne dobave nastajajo v proizvodnji pogostni zastoji in velika 3koda, ki
jo o€itno ni mogode v celoti zvaliti na komercialo. Vendar pa tako na-
stajajo neodgovorna razmerja med kolektivom in strokovnimi sluzbami.
Ce strokovne sluzbe napihnejo objektivne tezave, se lahko v celoti iz-
maknejo tako kontroli kot sankcijam.

Gospodarska reforma je — vsaj zatasno — 3e bolj stopnjevala go-
spodarsko negotovost. Nekatera podjetja so tako reko¢ &ez no& postala
rentabilna, druga nerentabilna. Sicer pa se je to dogajalo tudi poprej.
Pogosto so dopolnilne uredbe nadele sklade delovnih organizacij in s tem
porusile Ze uveljavljen sistem delitve. Vse to je stopnjevalo nestabilnost,
povetevalo 3tevilo nakljuéij v praksi in s tem nehote stopnjevalo diskre-
cijske pravice vodilnih skupin v podjetjih. Cim bolj je namre¢ poslovanje
nakljuéno, ¢im manj je stabiliziran in strukturiran gospodarski medij, v
katerem je delovna organizacija, tem manj je mogoée planiranje in kon-
trola realizacije plana, tem bolj so vodstva obsojena na takojsnje situa-
cijsko reagiranje, na kratkoroéno taktiziranje, na trenutno izkorii¢anje
trZzne konjunkture, pa tudi na izkoristanje lukenj v pravnih predpisih.
Kolektiv je skupaj s samoupravnimi organi prisiljen prepuféati vodstvu
sproste roke« v poslovni politiki. Diskrecijska oblast je s tem de facto
legalizirana, z njo pa je ustvarjen tudi neizérpen rezervoar samovolje.

Dobam stihije, v katerih raste diskreacijska mo¢ vodstvenih grup
v podjetjih, pogosto sledijo dobe administrativne prisile, ki pomenijo
reguliranje in korigiranje stihijne prakse. Ob&asno pojavljanje admini-
strativne prisile spodbuja menagerske ekipe v podjetjih k intenzivnejSemu
sodelovanju z vodstvi politi¢nih organizacij. V danih okolii¢inah je tak3no
sodelovanje tako reko¢ prvi pogoj uspeinemu poslovanju, saj omogoda
vnaprejsnje seznanjanje z blizajo¢imi ukrepi, pravodasno pripravo na te
ukrepe, pa tudi dosego trenutnih olajSav pri uveljavljanju administra-
tivnih ukrepov. Vse dotlej, dokler bodo druzbeno politiéne organizacije

988



bolj ali manj transmisije drzave, vse dotlej si bo $e tako sposoben manager
prizadeval kar se da tesno sodelovati z vodstvi politiénih organizacij.
Tesne zveze s »politiko« so nadelo uspednega poslovanja in to natelo bo
veljalo vse dotlej, dokler bo ekonomika tako izrazito podrejena politiki.
Seveda pa je dominacija politike nad ekonomiko neogibna prav zato, ker
je ekonomska praksa stihijna. S tega vidika je tesno sodelovanje di-
rektorja in veline ¢lanov vodilne skupine s politiénimi organizacijami
nujno, zakaj v stihijno neurejeni praksi se integrativno vedenje vodilnih
ljudi paé ne more zagotoviti drugace,

Seveda s tem nolem redi, da ni mogode drugaée zagotoviti integra-
tivnega vedenja vodstvenih grup v podjetjih. Politiéno kontrolo bi lahko
dosegli tudi z mobilizacijo javnosti in s sredstvi javnega mnenja, s poli-
ti¢no organizacijo delovnih kolektivov, ki bi omogo¢ala trajen pritisk in
uéinkovito kontrolo od spodaj navzgor. Vendar je res tudi to, da so nasteti
momenti javne kontrole premalo razviti in je zato v nakljuéni praksi
edina u¢inkovita oblika kontrole vodstvenih skupin in porodtvo za njihovo
integrativno vedenje — neposredno sodelovanje managementa z vodstvi
politi¢nih organizacij. V tem sodelovanju je trenutno bistveni vir gospo-
darske in politiéne stabilnosti, hkrati pa — kot fmo Ze omenili — tudi
glavni vir gospodarske in politiéne zaostalosti.

Meritokracija je glede na dane okolif¢ine bolj ali manj razumljiv,
Ceprav ne tudi nujen socialni pojav. Meritokracija je tako rekoé naravni
nasledek okoli¢in in hkrati glavna konservativna sila, ki Zeli to stanje
ohraniti. Po logiki lastnega obstoja nasprotuje strukturalizaciji gospo-
darske prakse in funkcionalizaciji razmerij, ki vladajo med gospodarskimi
in politi®nimi organizacijami. Kot taka je meritokracija glavna nasprot-
nica globalne delitve dela in s tem tudi odloéilna ovira prihodnjemu
druzbenemu razvoju.

Hipoteti¢ne posplofitve

Dosedanja obravnava je opozorila na dokaj oditno zvezo med druzbo
prehodnega obdobja in klikarstvom. Nihanje druzbe med preteklo hege-
monistiéno in prihoednjo organsko druzbo, med politi¢no prisilo in eko-
nomsko stihijo, med dogmatizmom in pozitivizmom itd.,, onemogoéa
skladno in dosledno druZbeno delovanje ter ustvarja nesteto sistemskih -
razpok, iz katerih poganja klikarska praksa. S tem seveda nofem reéi,
da je klikarstvo predvsem nasa ali celo zgolj naSa znadilnost. Ni druz-
benega sistema, ki bi bil popoln, sleherni je nepopoln in kot tak omogota
stihijno nastajanje klikarstva.

Ce so klike pri nas posebno intenziven druzbeni pojav, so predvsem
zato, ker smo druZba prehodne dobe, druzba, ki prihaja iz patriarhalnega
v sodobno urbanizirano stanje, iz lastniSke v nelastnisko druZbo, iz obrt-
nega v industrijski naéin proizvodnje itd. Klike ne tezijo k premagovanju,
temveé k izkorid¢anju teh protislovij. Z obstoje¢imi protislovji uteme-
ljujejo svoj obstoj: s sklicevanjem na objektivna protislovja opravitujejo



uporabo izjemnih sredstev in Sirjenje svoje diskrecijske oblasti. Klike
skusajo oznaéiti sleherno tezavo, pa naj izvira iz $e tako o&itnih subjek-
tivnih razlogov, kot so malomarnost ali nezmoZnost, za objektivno proti-
slovje. Tako ustvarjajo klike okoli sebe psihozo izjemno tezkega, zaple-
tenega stanja, ki terja podelitev izrednih pcoblastil vedstvu in uporabo
izrednih sredstev.

Omejevanje opisanih teZenj zahteva nasprotno logiko: razkrivanje
na videz objektivnih protislovij kot resni¢no subjektivnih napak in opre-
deljevanje tistih objektivnih protislovij, ki so dejanski izvir druZbene
labilnosti in klikarske prakse. V nadaljnji cbravnavi bom skusal predvsem
opredeliti objektivna protislovja, in sicer na dveh nivojih:

— na nivoju globalne druZbene prakse

— in na nivoju delovne organizacije.

Globalna druZba in klike, Celotno druzbeno dogajanje poteka v zna-
menju dveh temeljnih socialnih procesov: industrializacije in socializacije.
V prvem primeru gre za tako imenovano globalno metamorfozo patri-
arhalne v moderno industrializirano in urbanizirano druzbo, v drugem
pa za institucializacijo revolucije, cziroma za institucialno realizacijo
socialistitnega gibanja v socialistiéni druZbeni sistem. Ce bi omenjena
procesa potekala diahrono, ¢e bi najprej reSevali probleme industriali-
zacije (in urbanizacije) in bi si $ele po prehodu iz patriarhalne v moderno
druzbo zastavili vprasanje, ali naj bo nada druZba mnozi¢na (reificirana)
ali socializirana, potem bi najbrz ne bilo prav tistih najbolj kritiénih
problemov, ki nastajajo zaradi sotasnega razpletanja obeh procesov. So-
Casna negacija lastninske in patriarhalne druZbe ter sofasno uveljav-
ljanje industrije in socialistine druZbe do skrajnosti zapletata druZbeno
prakso. Ker se pogosto zadovoljimo z zelo zadasnimi teoreti¢nimi in prak-
tiénimi sintezami modernega in socialistiénega, imamo zato v praksi velike
tezave in neredko zmedeno stanje. Med takine teZave spadajo: delitev
po delu in dohodku, socialisti¢na blagovna proizvodnja, teZznja k funkcio-
nalni diferenciaciji in k socialni enakosti itd.

Notem reéi, da so vsi nasteti in Se drugi taki problemi neresljivi in
zgolj plod utopiénih Zelja. Prav tako ne morem redi, da bi morali biti ze
reSeni, saj je naravno, da ni ni¢ bolj zamotanega kot utiranje novih poti.
Ampak — jasna morajo biti spravila igre«, naéini reguliranja druzbene
prakse in oblike njene reprocdukcije. Pravila igre ali bolje — norme
vedenja so odlodilne za strukturiranje socialne prakse. Z uveljavljanjem
norm se socialne situacije strukturirajo v socjalni sistem. Vse dotlej,
dokler norme miso jasne, enosmiselne in dosledno realizirane v praksi,
vse dotlej ne moremo govoriti o strukturirani socialni praksi in o konsti-
tuirani druzbi.

Nas problem ni v odsctnosti norm, temveé v tem, da imamo neskladen
vrednotni sistem, ki ustvarja polivalentne normative. Odted vrednostno
dvoumne situacije, nezadostno strukturirana praksa in neuéinkovitost
sankcijskega sistema. Vse to ustvarja medij, v katerem je uporaba neobi-
¢ajnih sredstev, samovoljnih refitev in necdgovornih dejanj tako rekod
normalen pojav.

990



Naslednja zna&ilnost, ki po mojem mnenju precej pojasnjuje razra-
stanje klikarstva, je heterogenost integracijskih modelov. Ce je v NOB .
in prva leta po njem prevladovala personalna integracija, ¢e je moé
gibanja slonela na medosebni vzajemnosti, zaupanju in zanesljivosti, na
tistem, kar je takrat pomenila beseda tovaristve, potem lahko retemo, da
se je v kasnejdih letih, ko je #lo za institucializacijo gibanja, vedno bolj
uveljavljal uradni in poslovni odnos med ljudmi. Ce je bila moralna in
materialna mo¢ revolucije sprva zbrana v gibanju, se je skusala kasneje
vse bolj institucializirati. Integracija na interpersonalnem nivoju, ki je
znadilna za populistiéna gibanja, naj bi se postopoma prelevila v institu-
cialno integracijo, ki temelji na sistemu vlog.

Prehod iz interpersonalnega v institucialno integriranje ni mogoé
brez depersonalizacije socialne prakse. Omenjeni proces je bole¢ in nero-
mantiéen, ima pa to veliko prednost, da oblikuje novo, natanénejo in
gibénejSo obliko integriranja: namesto enotnosti, slonefe na zaupanju,
oblikuje legitimnost, temeljeto na odgovornosii. Seveda zahteva nova
oblika integriranja funkcionalno skladen sistem vlog, dosledno izpeljano
disciplino in edgovornost od vrha do tal. Ce vsega tega ni, ¢e posameznik
Se vedno opravlja protislovne vloge s tem, ko je hkrati upravljavec in
mezdni delavee, aktivist in poslovni ¢lovek, potem institucialna inte-
gracija ni izvedljiva. Nefunkcionalni sistem vlog ne ustvarja nove inte-
gracije, temveé stihijo, v kateri se razrasta klikarstvo. Od ¢éasa do ¢Casa
se ta stihija korigira s prisilo, dezintegracijski procesi v institucijah pa
se kompenzirajo in zaustavijo z interpersonalno reintegracijo, ki se izvaja
z druZbeno-politi¢tnimi organizacijami. Ker za zdaj 3e nismo uresnidili
institucialne integracije, jo moramo nenehno dopolnjevati z interperso-
nalno integracijo, ki poteka v okviru druzbeno-polititnih organizacij.
Odtod nenehna politizacija institucij, ¢eprav se bojujemo proti njej.

Integrativni procesi so torej v osnovi dvoumni in nihajo med zahtevo
po zaupanju in zahtevo po odgovornosti, med zahtevo po skupinski enot-
nosti in funkcionalni disciplini, med humanizmom, ki tezi k repersona-
lizaciji vlog, in formalizmom, ki skuSa osebnost omejiti z vlogo. V glo-
balu su kaZe ta dvoumnost integrativnih procesov v nejasni razmejitvi
dela med upravnimi in politi¢énimi organizmi. Znatilno je, da so bile
zahteve po razmejitvi med enimi in drugimi Ze ne3tetokrat izreene, pa
vse doslej niso mogle biti uresnitene. Ceprav se Ze najmanj deset let
govori o lofitvi dela med institucijami in politi¢nimi organizacijami, se
to Se ni zgodilo. Nefunkcionalni sistemi vlog v institucijah in neenotni
sistemi vrednot v druzbenopoliti¢nih organizacijah iS¢ejo dopolnilo drug
v drugem in s tem ustvarjajo v praksi zamotane situacije, ki so pogosto
resljive samo Se z neformalnimi sredstvi in po neformalnih skupinah.

Protislovni znataj integracijskih procesov se kaZe tudi v medinstitu-
cialnih razmerjih. Na tej ravni delujeta hkrati dve, med seboj nasprotni
si naeli integriranja: teritorialno in delovno. Ce prevladuje teritorialno
nacelo integriranja, potem nastaja »teritorializacija kapitala« in drugi
anahronizmi, kot so: ob&nska industrija, ob&inski trg in ob&inska kultura.
Ce prevlada delovni vidik integriranja, zanemarja tudi tiste lokalne po-

991



trebe, ki nastajajo v zvezi z osnovnim izobraZevanjem, komunalo in
- rekreacijo. Sicer pa osamosvojitev podjetja od ob&ine v velini primerov
ne pomeni tudi njegove osamosvojitve od teritorialnih enot nasploh. Ce
se podjetje ali zdruZenje otrese ob¢inskih kriterijev poslovanja, se mora
obitajno podrediti pedroénim ali republiskim kriterijem, in prav ta poedre-
ditev po navadi pripelje do monopolnega poloZaja podjetij, ki ga omogoéi
teritorialna institucija.

Na splosno lahko trdimo, da so kljub intenzivni urbanizaciji dezele v
zadnjih letih teritorialni organi prevladovali nad delovnimi organizaci-
jami. Posledice so bile seveda daljnoseZne: v investiranju kot tudi v orga-
niziranju industrije so prevladovali teritorialni kriteriji, ne pa gospo-
darski in fukcionalni.

V tak3nih okolis¢inah je nemogode, da bi se vodstvo v gospodarskih
organizacijah ravnalo zgolj po naéelih rentabilnesti, ekonomi¢nosti in
produktivnosti. Poznanje obé&inskih razmer in dobre zveze z obé&inskimi
moZmi so najmanj toliko pomembne kot poznanje ekonomije in trZnih
razmer. Direktor podjetja mora biti dober manaZer in tudi vpliven ob-
¢inski moz — ¢lovek, ki je osebno vkljuéen v eno od veodilnih skupin v
obéini ali v visji teritorialni enoti. Po tej logiki se oblikujejo hibridne
tovarniSko-ob&inske grupacije, ki skusajo teritorialne kriterije zdruZevati
z delovnimi. Omenjene tovarnisko-ob¢inske grupacije formalno niso pred-,
videne in najbrZz tudi nikoli ne bodo. Zato lahko ratunamo, da se bodo
te hibridne socialne grupacije reproducirale na neformalnem nivoju vse
dotlej, dokler teritorialni vidik integriranja ne bo omejen z delovnim ali
pa celo podrejen delovnemu principu integriranja.

Doslej omenjena protislovja vrednostnega sistema kakor tudi proti-
slovja integracijskih procesov vodijo v difuzno orientacijo in konfuzno
prakso na bazi¢nem nivoju druzbenega doganjanja. Ce hofemo prepreéiti
nenehno nastajanje klik, jim ne bomo prisli do Zivega Ze s tak3nimi
delnimi instrumenti, kot sta rotacija in reelekcija, temve& le s tem, da
bomo prej ali slej multivalentni vrednotni sistem poenotili s hierarhizacijo
vrednot in v integrativnih procesih uveljavili funkcicnalno specifikacijo.
Ce v tej smeri ne bomo napredovali, bomo producirali socialno anomijo
(brezzakonje) in tisto, kar spada zzaven: klikarstvo.

Klike hotejo reproducirati samo svoje pozicije in si zato ne Zelijo
debat o druZbeni strukturi. Njih ideologija je ideologija standarda in
mnoZi¢ne druzbe, idevlogija anomiéne druzbe obilja. Takina usmeritev je
razumljiva, saj so z dobrinami saturirane in socialno dezorganizirane mno-
Zice skladno dopolnilo klikarstvu in socialni anomiji. Problemi, ki nasta-
jajo v zvezi z integracijskimi procesi, se prikrivajo tako, da se »objekti-
virajo« v teoriji univerzalne integracije druzbe z dobrinami: dobrine sti-
mulirajo, aktivirajo in angazirajo ljudi; dobrine omogo¢ajo komuniciranje
in silijo v delovno ter porabnigko integracijo. Ceprav ne moremo zanikati
pomembne integrativne funkcije dobrin, ¢eprav so dobrine kot spodbude
pomemben vezni ¢len med druzbenimi vrednotami in druzbeno dejav-
nostjo, pa je vendar tudi res, da so vrednostni sistemi in integrativni
modeli druZzbe glede na dobrine apriorne in neodvisne realitete. Zato

992



lahko retemo, da proizvodnja in poraba dobrin ni ne vzrok ne zdravilo
socialnim protislovjem.

In &e se meritokracija kljub vsemu ne more odreéi ideologiji dobrin,
standarda in porabe in jih ima za temeljne integrativne faktorje, se s
tem hote ali nehote zavzema za mnoZiéno druzbo, za amorfno socialno
prakso in za klikarsko samovoljo, ki je adekvatna vrhnja stavba socialne
anomije.

Delovne organizacije in klike. Temeljni proces, ki so mu podvrZene
vse delovne organizacije, je stopnjujota se delitev dela. Ta ne vpliva samo
na organizacijo proizvodnje, temveé¢ tudi na socialno organizacijo kolek-
tiva. S prehodom iz maloserijske v velikoserijsko ali avtomatizirano pro-
izvodnjo se spreminja struktura vodenja, odpravlja se niZji in veasih tudi
srednji vodstveni kader. Cim vi$ja je delitev dela, tem tesnejde je sode-
lovanje med vodstvom in delavei: delavei se bolj zanimajo za delovno
problematiko in ekonomski polozaj podjetja ter manj zgolj za svoje eko-
nomske in socialne probleme. Vodstva zgubljajo avtoritativno, neomejeno
in difuzno oblast; oblast se diferencira, lokalizira in funkcionalizira. Na-
mesto monolitne in vsesploSne avtoritete lastnika, direktorja ali kolegija
nastaja tako imenovana »oblast izvedenceve, za katero je znadilna zelo
moéna avtoriteta na zelo ozkem podroéju Avtoriteta izvedencev se lega-
lizira s strokovno sposobnostjo in poslovno uéinkovitostjo. Omejena je
na dolodeno vlogo in dopuiéa vzajemno kontrolo. Avtoriteta v tem pri-
meru ni ve¢ iracionalna, nepreverljiva in neomejena, zato ni druzbeno
tako nevarno, da bi se osamosvojila v absolutno oblast, kot v drugih pri-
merih. Razvoj znanosti bo oblast izvedencev razdiril, vendar jo bo tudi
mocneje objektiviziral: &m ve¢ bo strokovnjakov, tem bolj bo magija
strokovnjastva usihala, tem bolj stvaren in deloven odnos bo obstojal med
strokovnjakom in operatorjem.

Napredujo¢a delitev dela in splodni dvig kvalifikacijske strukture
ustvarjata vse ve&jo odprtost med temeljnima skupinama v delovni orga-
nizaciji: med vodstvom in delavstvom. Obe socialni skupini se vedno bolj
usmerjata v proizvodno in ekonomsko problematiko podjetja in zmanj-
Sujeta medsebojne socialne napetosti. To Se posebej velja za avtomati-
zirana podjetja, v katerih se opaza intenzivnejSa delovna integriranost
obeh temeljnih socialnih skupin in tudi manj$a socialna razdalja med
obema.

Odprtost med skupinama in njuna osredotolenost na delovno pro-
blematiko omogo¢a tudi postopno metamorfozo oblastniske strukture zno-
traj podjetja. Za to metamorfozo sta znatilna predvsem dva momenta:

— porast celotne koli¢ine kontrole in oblasti

— togost sistema se zmanjSuje, komunikacije so veésmerne.

Oblast postaja torej hkrati bolj intenzivna in bolj dinami¢na. Prav
s tem se reduje tudi kljuéni problem vseh delovnih organizacij, ki se glasi
nekako takole: kako prilagoditi socialno organizacijo kolektivov in struk-
turo oblasti novim ekonomskim in tehniénim okolis¢inam, v katerih so
danes podjetja. Tehnitne in ekonomske spremembe so namreé tako po-
goste, da je ohranjanje dosedanje webrovske ali tajloristi¢éne organizacije

6 Problem| 993



prav usodno za nadaljnji razvoj ¢loveSkega dela. Socialna organizacija in
struktura oblasti mora biti tak3na, da ne prepretuje hitrih sprememb.
Zato ne more biti ve¢ govora o togi avtoritativni strukturi in &vrsti ni-
vojski hierarhiji, ki je bila primerna le za reprodukcijo enega in istega
proizvednega ciklusa. (Ob veéjih spremembah so podjetja propadala, danes
se nenehno spreminjajo.)

Hitre spremembe so mogoée le v tistih socialnih strukturah, ki dopu-
Stajo medsebojno vplivanje med sodelavei na istih in tudi na razliénih
nivojih organizacije. Veésmerno komuniciranje in medsebojna kontrola
omogocata bolj dinami¢no in hkrati intenzivnejSo socialno dinamiko.

Tudi pri nas so izrazite tendence k metamorfozi oblastnifke struk-
ture. Ugotovili smo, da raste teZznja po poliarhiéni strukturi oblasti (ta
omogoca intenzivno vplivanje na dogajanje na vseh nivojih) vzporedno z
vetjo delitvijo dela in vi§jo stopnjo delovne integracije. Ugotovili smo,
da si Zelijo poliarhi¢no strukturo oblasti predvsem delavci iz tistih orga-
nizacijskih enot, kjer je delitev dela sorazmerno visoka.

Kljub Zeljam delavcev in kljub samoupravljanju pa ostajajo oblast-
niske strukture v vedini podjetij hierarhiéne in avtoritativne.

Pri¢akovali smo, da se bodo s samoupravno substrukturo bistveno
spremenile oblastniSke strukture v delovnih organizacijah. Hierarhiéno
strukturo, ki se upravlja od zgoraj navzdol, naj bi korigirala reprezenta-
tivna struktura, ki delegira oblast in kontrolo od spodaj navzgor. Tako
naj bi postale komunikacije in kontrola obojesmerni in s tem tudi celotna
oblastniska struktura bolj demokratiéna. Ce bi bila pri¢akovanja izpol-
njena, bi morali z uvedbo samoupravljanja dobiti novo, bolj dinamiéno
in intenzivnejSo strukturo oblasti, torej prav tak3no, kot jo sodobni
procesi dela zahtevajo.

Namesto priéakovane redistribucije oblasti pa smo dobili reproduk-
cijo hierarhije po samoupravni liniji. Celotni sistem samoupravljanja je
v velini delovnih organizacij potenciral hierarhiéni sistem s tem, ko je
ostal vedidel posnetek vodstvene hierarhije. Vsa prizadevanja v nasprotno
smer so ostala brez vidnejSega uspeha.

Kot smo Ze omenili, je samoupravljanje povsem nepredvideno po-
vzrotdilo ilegalizacijo oblasti ter s tem prepreéilo spontani proces demo-
kratizacije in funkcionalizacije vodenja. Z ilegalizacijo vodenja je odpadla
vodstvena disciplina, torej tudi tisto, kar v nedemokrati¢nih razmerah
oblast Se dela znosno. Spri¢o taksnega stanja bi bila socialna homeostaza
do kraja porusena, ko ne bi kot stabilizator stanja nastopala patriarhalna
kultura in revolucionarni egalitarizem. Ta dva elementa se spajata v tako
imenovani »humanizem« hegemonisti¢nih skupin, ki je omogoéil, da so
vodilne osebe kljub svoji absolutni hegemoniji ohranile vsaj nekaj &uta
za soljudi. Toda &e je ta osebnostna dimenzija vodilnih ljudi za zdiaj Se
zavora absolutni samovolji in stabilizator v odnosih, ki se tkejo med
vodstvi in kolektivi, ni nikjer reteno, da bo ta stabilizator deloval tudi
vnaprej. In kar je Se pomembnejse: delavei niso zaradi humanizma vod-
stev ni¢ manj odvisni od njih in ni¢ manj ogroZeni od njihove morebitne
samovolje.

994



Kadar je nafeta oblastniSka pozicija hegemonistitne skupine, takrat
se sprosti vsa njena moé in z njo latentna logika obstoje¢ih oblastniskih
struktur. Kritiéni trenutki povzroéijo izbruh tako fantastitne samovolje
in uporabo tako skrajnih sredstev, da ob tem ne strmijo samo delavci,
temveé tudi avtorji teh dejanj.

Konfliktne situacije nas po svojem razburljivem nastanku, histe-
ritnem poteku in jalovem koncu opozarjajo, da je socialna organizacija
kolektivov zaostala in nerazvita. Seveda ima tudi ta pojav korenine v
preteklosti. Nekdanja revolucionarna skupina (oziroma celotno populi-
sti¢no gibanje) je bila zaradi temeljnega konflikta s sovraZno skupino
baziéno enotna in notranje nediferencirana. S tem ko je bila sovraZzna
skupina izloena, ni bila ve¢ potrebna nediferencirana enotnost. Se veé:
nediferencirana enotnost mora povzroéiti popolno inertnost ali pa navi-
dezen dinamizem druzbenega dogajanja. Eno in drugo lahko opazujemo
povsod tam, kjer se Se ohranja nediferencirana enotnost socialnih skupin.
Ce torej ni zunanjega sovraZnika, ki bi dinamiziral druZbeno dogajanje,
je za normalno metamorfozo druZzbe nujna notranja diferenciacija.

Integriranost delovnih kolektivov sloni na funkcionalni diferenciaciji
vlog in na heterogenih interesih, ki izhajajo iz razliénih vlog. Ce hotemo
razliko med bojno in delovno grupo zaostriti do skrajnosti, lahko retemo,
da je bila nediferencirana enotnost revolucionarne skupine pogoj za njeno
eksistenco, jedro njene moéi in sredstvo njene zmage. Delovni kolektiv
pa tak$na enotnost bistveno ovira pri rasti, onemogota funkcionalno
diferenciacijo in ovira njegovo kontinuirano socialno metamorfozo.

Delovni kolektivi potrebujejo torej takSen tip enotnosti, ki omogoé¢a
maksimalno notranjo diferenciacijo. Ta novi tip »enotncsti« ali bolje
integriranosti se pri nas oblikuje zelo po¢asi in zgolj spontano, ni pa Se
do¢akal institucialne realizacije. Diferencirana enotnost bo instituciali-
zirana $ele tedaj, ko bomo spore reSevali organizirano, ko bodo spori lega-
lizirani in se bodo lahko razpletali na institucialni ravni, ne pa nekako
pollegalno, kot se zdaj. Vse naSe institucialne strukture $e zdaj ne omo-
gocajo organizirane manifestacije in institucialnega uravnavanja sporov.
To velja tudi za samoupravljanje, ki je v celoti zamisljeno kot sistem brez-
konfliktne participacije in harmoniéne socialne integracije.

Medtem ko si na vse nadine prizadevamo, da bi naSo druzbo demo-
kratizirali, sprejemamo z odporom opozorila, da v normalnem Zivljenju
(torej tudi v delovnih organizacijah) ni mogo¢a brezkonflikina partici-
pacija, S¢ manj pa demokrati¢na socialna organizacija, ki ni instituciali-
zirala spora. Se vedno nezaupljivo spremljamo ugotovitve sociologov, da
je v nebojnih skupinah izlo¢itev sporov Skodljiva in da se spori razre-
Sujejo z njihovo legalizacijo; $e vedno menimo, da je trditev, da dinami-
zacija socialnega dogajanja sloni na legalizaciji sporov, prazna sofistika
ali resnica, ki velja le za razreino druzbo.

Kljub temu pa nas nafe analize in naSe vsakdanje izkusnje opozar-
jajo, da je sleherna aktivnej$a skupina hkrati tudi bolj kriti¢na in da je
kritika tako reko¢ neogibna predhodnica dejavnosti. Prav tako lahko

o 995



opazamo, da povzroajo nelegalizirana nasprotja silovite napetosti, da se
kaZejo prepozno in 3e takrat po navadi v obliki Skandala ali divjega
sovraStva. Ker se spori ne spro3¢ajo pravotasno, temveé dolgotrajno tlijo
pod mavidezno harmonijo, nastaja sunkovita socialna dinamika: dolga
obdobja rutine trgajo obéasne intenzivne krize, ki bolj sproséajo kot pa
- razpletajo spore. Razplet je v veéini primerov popaten z izloditvijo ene
skupine ali s kompromisom med skupinama.

Ze obravnavo nihanje socialne prakse med prisilo in stihijo je prav
tako povezano z resnico, da $e nismo izoblikovali tak$nih integrativnih
modelov, ki bi omogogali organizirano razpletanje sporov. Zveza med
nelegaliziranostjo sporov in omenjenim nihanjem druZbene prakse nam
postane oditna takoj, ko se zamislimo nad strukturo stihije kot posebno
obliko socialne prakse. Za stihijo lahko trdimo, da ni ne po izviru ne po
posledicah »naraven« ali celo elementaren druzbeni pojav, temveé je
posledica poruSene socialne homeostaze. Nastaja tam, kjer je postavljeno
trajno nasilno neravnovesje med druZbenimi skupinami, kjer so posebni
interesi skupine, plasti ali razreda regulator celoine druZbene prakse.
Prav s tega vidika je razumljivo, da je stihija zna&ilna za zgodnji kapi-
talizem, torej za obdobje, ko ne sindikat ne drZava Se nista regulator
druzbenega dogajanja. Z afirmacijo sindikata, ki uveljavlja interese delo-
jemalcev, in s krepitvijo drZave, ki vse bolj zastopa stalis¢e kompromisnih
odnosov med sloji, pa prihaja do racionalizacije celotne druZbe, do regu-
liranja trga delovne sile in tudi do reguliranja celotnega gospodarskega
zivljenja. Pri tem ima odlo¢ilno vlogo prav sindikat, ki je z uveljavitvijo
delovnih interesov pomagal ponovno postaviti socialno homeostazo, tako
da je stihijnost vse manj dominantna oblika socialne prakse.

Za naSo druZbeno prakso je znatilno, da se procesi reekvilibracije
stihije proZijo z vrha in da v bazitnih plasteh druzbenega dogajanja ni
regulatorjev, ki bi sproti uravnavali nakljuéne procese. Ker v infra-
strukturi socialne prakse nimamo stabilizatorjev in regulatorjev, je nujno,
da se stihijna praksa od ¢asa do &asa zavre, cenzurira in modificira
z administrativno prisilo z vrha, O¢itno je, da iz takSnega naéina uprav-
ljanja izhajajo psihi¢ni Soki in gospodarska razsipnost.

Ciklitno nihanje med stihijo in prisilo je v dobrini meri posle-
dica tega, da na osnovnem nivoju druZbenega dogajanja nismo insti-
tucializirali sporov. Sleherna akcija, sleherna kampanja je na tem, da se
izrodi v pavsalizacijo izhodi$¢ne zamisli, v absolutizacijo ene resnice, v
prevlado posebnih interesov, ¢e ne naleti na protiakcijo, na odmev drugih
druzbenih skupin. Sele moZnost legalnega reagiranja na enostranosti, Sele
odgovor na dejavnost vodilne skupine lahko postavi odgovorna razmerja
med razliénimi druzbenimi skupinami v podjetju. Ce pa na baziénem
nivoju druZbenega dogajanja ni institucialno dana moZnost reagiranja,
potem je nujno, da se stihija razradta in da nikoli ne prehaja v sponta-
niteto. Prav zaradi nelegaliziranega nasprotovanja je stihija vedno ne-
varno surova in destruktivna. Njena nekonstruktivnost se kaZe v tem,
da se sleherno nasprotovanje sprevrze v spore in izloéitev enega od
nasprotnikov, nikoli se ne spremeni v konkurenco ali tekmovanje.

996



Seveda pa pri institucializaciji sporov ne gre za preprost formalno-
pravni ukrep, temve¢ za osnovna razmerja med druZzbenimi skupinami.
Slherna praksa ima svojega nosilca, tako tudi stihija. O znatilnostih,
ki smo jih ugotovili za stihijnost, lahko refemo, da se ujemajo s tistimi,
ki so znadilne za klike. Gre za teznjo po absolutizaciji posebnih interesov,
za izkljuénost prakse, ki izvira iz partikularizma, za nestrpnost, ki ne
pozna nobenega dialoga in sporazuma, in za nasledek, ki sledi iz eksklu-
zivne naravne klike: ekskomunikacija sleherne nasprotne skupine. TeZnja
po izlogitvi nasprotne skupine razodeva kliko kot ¢isti oblastniski subjek-
tivizem. Medtem ko lahko neklikarska vodilna skupina najde na ekcnom-
skem ali delovnem podro¢ju ustrezen medij za postopno razreSevanje
nasprotij, pa reducira klika sleherni spor na prestiZzno-oblastniski boj in
s tem razodene svojo pravo naravo; ko reducira tehniéne, organizacijske,
ekonomske in socialne probleme na problem prestiza in oblasti, razkrije
tudi to, da je njen edini resnini interes — Zelja po oblasti. Ce reSuje
tudi druge probleme, jih reSuje zato, ker si ob tem Zeli posredno utrditi
hegemonisti¢en poloZaj. Razumljivo je potem, da je klika zelo ob&utljiva
za to, kdo ima pobudo, kdo nadenja nove probleme in kdo nakazuje
izvirne refitve. Ker ji ne gre za stvar kot tako, za dobro tehnologijo in
dobro organizacijo, temve¢ predvsem za prestiZ, s katerim vzdrZuje hege-
monijo, je razumljivo, da vidi v raznih novatorjih najhujSe sovraznike.
V ospredju je vpraSanje: kdo resSuje problem? 3Sele potem pridejo na
vrsto druga vpraSanja. Zato: gorje pametnemu, ki ni &lan klike. Ce se
posameznik ali skupina ne vélenita kot sredstveni element v opisani obred
refevanja problemov, ogroZata iniciativo in s tem tudi poloZaj klike. Spor,
ki sledi, v trenutku zgubi strokovni, delovni oziroma stvarni znaéaj in se
sprevrZze v oblastniski spor, za katerega je znaélilna dilema: ti ali jaz!
Razplet tako zastavljenega spora je mogo¢ samo tako, da je nosilec pobude
likvidiran, problem sam pa deformirano konsumira klika. Izloditev naj-
dejavnejiih in najzmoznejsih ljudi iz kolektivov je zato nujen pojav pov-
sod tam, kjer vladajo klike.

Iz povedanega je olitno, da institucializacija spora ni mogota Ze s
samo formalno organizacijsko spremembo, temveé 3ele z legalizacijo druZ-
benih skupin, ki se v druzbenem dogajanju porajajo, nimajo pa za zdaj
socialne realitete in vpliva na socialno dogajanje. Sele tedaj, ko se bo
npr. skupina kvalificiranih delavcev lahko s sindikatom integrirala v
realno druZbeno plast, ki lahko vpliva na dogajanje v podjetju, 3ele tedaj,
ko se bodo lahko strokovnjaki po svojih strokovnih drustvih bojevali za
uveljavitev strokovnih kriterijev v praksi in proti samovolji direktorjev,
Sele takrat se bodo oblikovale iz nominalnih socio-ekonomskih skupin
realne druZzbene skupine, ki bodo lahko s svojim vplivom omejevale kli-
karstvo. V takdnih okolif¢inah hegemonija vodilne skupine ne bo veé
mogota. Drugih socialnih skupin ne bo mogode izlo¢iti, zato bo vodilna
skupina prisiljena k pogajanju in pogodbenemu sodelovanju z njimi. Se-
veda bo s tem vodilna skupina zgubila moZnost samovoljnega vladanja
in mozZnost nasilnega ter primitivnega izlotanja vsega, kar ji nasprotuje.
Svojo avtoriteto bo sicer lahko vzdrzevala, vendar jo bo morala vzdrze-

997



vati z resniéno strokovno zmoZnostjo in s poslovnimi uspehi. S tem bi
bil odstranjen tudi glavni vir delovnega in druZzbenega primitivizma v
nasih delovnih organizacijah.

Brez teh sprememb je po mojem nemogofe modernizirati druZbeni
proces dela. Ce se posamezne socioekonomske kategorije delavcev ne bodo
konstituirale kot realne druzbene skupine, ¢e ne bodo dobile neke koli¢ine
vpliva, ne bodo mogle vodstvenih skupin prisiliti k reciprofnim obvez-
nostim in pogodbenemu sodelovanju. Ce bo ostal delovni kolektiv $e vna-
prej vsota nemoénih pesameznikov, potem ni verjetno, da se bo dosedanja
oblastniska struktura spreminjala, tudi v tistih primerih ne, kjer bi se
spori statutarno institucializirali.

Ce pa bi se kolektiv grupiral in organiziral v eno ali veé vplivnih
skupin, bi se lahko spremenila tudi funkecija samoupravnih organov: iz
pomoZnih organov vedilne skupine bi se spremenili v instrument »col-
lective bargaing«. Namesto transmisije bi opravijali funkcijo sootanja in
vsklajevanja nasprotnih interesov ter oblikovanja skupnih interesov.

Sele s takino socialno kompozicijo kolektiva, v katerem ne bi imel
noben posameznik ali posamezna skupina hegemonisti¢nega polozaja, bi
bil edpravljen zastareli patriarhalni sistem oblasti. Sele z oblikovanjem
ve¢ vplivnih skupin v delovnem kolektivu bi prislo do tega, da ne bi bila
veé integrativna osnova hegemonisti®na grupa, temve¢ sploSno veljaven
in za vse obvezen sistem, na podlagi katerega naj bi vplivne skupine
urejale medsebojne cdnose, Voljo hegemonistiéne skupine bi zamenjal
splofno veljavni sistem odnosov, ki temelji na ob&eobveznih nacelih
delovanja.

Prera$tanje anomiéne socialne situacije v strukturiran socialni sistem

‘ je prvi pogoj »zakonitosti« in prvi pogoj doslednemu vezanju cblasti na
fukcijo oziroma vicgo. To pa pomeni zeleno lu¢ za stabilizacijo delovnih
odnosov, za dosledno realizacijo funkeij in za uinkovitost celotne orga-
nizacije dela. Delitve dela ne moremo uéinkovito izvesti, &e v podjetju Se
vedno prveladuje patriarhalna struktura oblasti. Delitev dela je mogoée
realizirati, &e se osebe v svoji dejavnosti pedredijo vlogam, to pa lahko
doseZemo 3ele tedaj, ko je tudi sistem oblasti legaliziran, ko je oblast
vezana na delovno mesto in ne veé na osebo. Ce oblastniske strukture
nismo legalizirali, lahko nastane popolno nasprotje med formalnim in
neformalnim sistemom oblasti, in tudi med formalno in neformalno orga-
nizacijo dela. Posledica tega je socialna anomija in delovna neuéinkovitost
organizacije,

Neogibna posledica neubranosti med formalno in neformalno struk-
turo oblasti ter med formalno in neformalno organizacijo dela je tudi
neubranost med delovno, ekonomsko in socialno afirmacijo posameznika.
Globalna struktura organizacije je takina, da Ze vnaprej onemogcéa objek-
tivno napredovanje in objektivno delitev osebnih dohodkov. Poklicna
kariera je v takSnem sistemu bistveno omejena, ker ni mogode stikanje
strokovne (delovne) afirmacije z ekonomsko in socialno afirmacijo. Po-
sledica tak$ne neubranosti pa je desintegrativno vedenje vseh tistih, ki
se hotejo uveljaviti s poklicno dejavnostjo. Kdor se Zeli ogniti sporom,

998



se mora odpovedati marsikaterim strokovnim ambicijam. Resignacija nad
poklicno kariero in vkljuditev ali vsaj prilagoditev hegemonistiéni skupini
je druga neogibna posledica v tak3nih okolii¢inah. Prav tu je tudi razlaga
za neutinkovitest strokovnjakov v nasih podjetjih. Znano je namreé, da
se zelo tezko uveljavljajo, kadar pa se, se manj ukvarjajo s svojo stroko
kot s splodnimi upravnimi in administrativnimi deli. Sicer pa je ta pojav
popolnoma v skladu s patriarhalno strukturo oblasti, ki sloni na prevladi
hegemonistiéne skupine. Hegemonisti¢na skupina ne zaposli strokovnjaka
predvsem zato in samo zato, da bi opravljal svoje strokovno delo, temveé
predvsem zato, da je za fasado hegemonisti¢ni skupini, da ji s svojo
vklju&itvijo daje videz strokovnosti in ji s tem veéa veljavo. Vkljuditev
strokovnjaka v hegemonisti¢éno skupino je tu neprimerno pomembnejsa
zadeva kot njegova vkljuéitev v delovni proces. Cisto nakljuéje je, &e se
strokovnjaku posredi oboje: kompromis s hegemonistiéno skupino in in-
tenzivno poklicno delo.

Klike so sovrazne strokovnjakom, ki tezijo k strokovni samostojnosti,
celo tedaj ko so ¢lani klike veéidel (bivsi) strokovnjaki. Ta pojav omenjam
zato, 'da opozorim na fatalno reprodukcijo negativnih posledic, &e v pod-
jetju obstaja klika in patriarhalni sistem oblasti. Silovit nastop proti
strokovni samostojnosti je seveda razumljiv, zakaj samostojnost strokov-
njakov pomeni eo ipso porajanje »oblasti specialistove in razkroj difuzne,
funkcionalno nediferencirane avtoritativne oblasti. Uveljavitev intelek-
tualnega dela v naSem gospodarstvu potemtakem nikakor ne bo gladka in
harmoni&na, saj bo zahtevala redistribucijo oblasti v veéini delovnih orga-
nizacij.

Obravnavana metamorfoza oblastnigkih struktur v delovnih organi-
zacijah pa me bi omogoédila samo uveljavitve intelektualnega dela, temveé
bi pomenila tudi bistven korak k socializaciji oblasti. S tako imenovano
legalizacijo in funkcionalizacijo oblastni§ke strukture, ki bi temeljila na
obstoju vplivnih skupin v kolektivu, bi se pestopema izoblikovala poliar-
hi¢na struktura oblasti. Funkcionalizirana in parcializirana oblast bi od-
pravila monisti¢ni sistem kontrole. V tem pogledu funkcionalizirana oblast
ne prepretuje »decentralizacije« oblasti, temveé jo celo predpostavlja,
samo s to izjemo, da ne gre za nacelen prenos odlo¢anja in kontrole
navzdol, temveé za prenocs, ki ga urejajo delovne potrebe. Pravzaprav
ne gre za decentralizacijo oblasti, temveé za cdpravo nefunkcionalne kon-
centracije oblasti, torej za dekoncentracijo oblasti. Z dekoncentracijo
oblasti se Siri krog ljudi, ki vplivajo na dogajanje v pedjetju, Siri se tudi
moZnost uéinkovite medsebojne kontrole, vse to pa pomeni tudi sociali-
zacijo oblasti. Poliarhi¢na struktura oblasti, ki predvideva moan vpliv
vseh vplivnih skupin v podjetju, in s tem obéuten porast celotne koli¢ine
kontrole, je torej perspektivna resitev tako s funkcionalnega kot tudi s
socialnega vidika, saj dopusta moZnost oblikovanja moéno integrirane
in mo&no demokratizirane socialne prakse.

999



Druzbena strukiura in modeli druzbene stratifikacije

Stane Saksida

V sodobni druZbeni teoriji nastopata dve temeljni skupini modelov
stratifikacije druZbe. Marksisti®ni modeli, ki temeljijo na teoriji dveh
osnovnih razredov in ostale teorije stratifikacije.

Temeljno izhodisée marksisti¢ne teorije je, da stratifikacija v lastnin-
ski druzbi nastaja na osnovi lastnine proizvajalnih sredstev in da se
druzba na tej osnovi deli v dva temeljna razreda: v lastnike proizvajalnih
sredstev in neposredne proizvajalce. Mimo teh dveh temeijnih razredov
ima konkretna druzba, pa¢ glede na obstojefo struktura in procese, Se
druge razrede in vrsto vmesnih slojev, in sicer:

— slojev med razredi, in

— slojev v okviru vsakega posameznega temeljnega razreda.

Oba temeljna razreda, sloji v razredih in med razredi so v osnovi,
toda ne vedno, nujno in strogo, hierarhiéno strukturirani.

Ker je lastninska druzba zgrajena na protisiovnosti interesov obeh
temeljnih razredov, mora razred lastnikov proizvajalnih sredstev zgraditi
in razvijati sistem, ki omejuje uveljavljanje interesov neposrednih proiz-
vajalcev. Ta sistem je institucionaliziran v drZavi. Njuni organi in insti-
tucije zagotavljajo razredu lastnikov v lastninski druzbi moznost, da izko-
riS¢a neposredne proizvajalce, tj. moZnost, da si prisvaja njihovo presezno
delo.

Polititna mo¢, moZnost vladanja nad neposrednimi proizvajalci in dru-
gimi sloji je atribut, ki daje razredu izkoris¢evalcev vlogo vladajoéega
razreda.

Prisvajanje preseznega dela ustvarja nadaljnjo diferenciacijo med
temeljnima razredoma. Neposredni proizvajalec v lastninskem sistemu
lahko, kot.pravimo, z delom svojih rok, prezivlja samo sebe in svojo dru-
Zino, ali drugace, svojo delovno silo lahko prodaja za ceno, ki dovoljuje
zgolj vzdrZzevanje in reprodukcijo njegove delovne sile. Na drugi strani
pa prisvajanje preseinega dela omogocéa razredu lastnikov, da poleg aku-
mulacije kapitala, kar je pa® njegova temeljna druZzbena funkcija, pove-
¢uje tudi svojo osebno potrodnjo, visoko nad nivo osebne potrosnje raz-

1000



reda neposrednih proizvajalcev in drugih slojev. Pove¢uje pa na ratun
prisvajanja preseznega dela neposrednih proizvajalcev tudi druZzbeno po-
trodnjo. To je: omogota vzdrZzevanje socialnih plasti, ki sluZijo neproduk-
tivnim namenom: drzavne uprave, duhovnistva, umetnosti, znanosti (v
njeni predtehni¢ni fazi!) itd. Povedano drugaée: razred neposrednih pro-
izvajalcev lahko zadovoljuje samo svoje eksisten®ne, razred lastnikov pro-
izvajalnih sredstev pa tudi svoje nadeksistentne potrebe. Hkrati pa last-
niki po svojem poloZaju v delitvi dela: upravljanju proizvodnje in delitve,
omogo¢ajo tudi vzdrZevanje tistih institucij, ki skrbijo za vzdrZevanje
obstojede situacije in za integriranost druZbe.

In konéno: razli¢ni druZbeni poloZaj, funkcije in vloga teh dveh raz-
redov ter zlasti njun medsebojni odnos izkoriS¢anih in izkoriitevalcev,
vladanih in vladajo&ih ter proizvajalcev ter potrosnikov, poraja v teh
dveh razredih razliéno vsebino njune druZbene zavesti, zlasti $e v moralni
sferi, na podro¢ju moralnega vrednotenja. Razred lastnikov gradi sistem
vrednot, ki izvirajo iz njegovih osnovnih interesov in sluzijo integraciji
druzbe na osnovi vrednostnih norm vladajofega razreda. Ti vrednostni
sistemi temeljijo na postavki utrjevanja obstojetega. Zato kodificirajo
utrjene odnose med razredi, jih utemeljujejo z religijo, razvijajo moralne
norme, obrnjene v preteklost, verificirajo in beatificirajo obstojete stebre
druzbene nespremenljivosti: druzino, religijo, véasih nacijo itd. Posamez-
nike vrednotijo po tradiciji, po obsegu lastnine ali obsegu moéi. Samo
v zabetkih posameznih druZbenih dob se pozitivno vrednotijo osebne kva-
litete posameznikov.

DruZbena zavest izkoriséanih razredov sloni na nasprotnih postavkah.
Po Marxu razred »po-sebi« postane »razred za-sebee«, se zave samega sebe
Sele, ko se zave, da je izkoriitan in ko sprevidi, da je obstoje¢i druZbeni
red in obstoje¢i vladajo¢i razred njegov temeljni sovraznik. Pozitivni
pol v tem vrednostnem sistemu temelji seveda na osnovni lastni dejav-
nosti delavea: na njegovem osebnem delu ter na intelektualnih in fiziénih
lastnostih, ki delo omogoéajo in izboljSujejo produkte. Zavest o tem, da
delavec vzdrZuje druZbo, je skupno z zavestjo o skupnih interesih celot-
nega delavskega razreda in o nujnosti zdruZene akcije proti obstoje¢emu
druzbenemu sistemu temelj vrednostnega sistema proletariata.

Da bi skraj$ali ponazoritev, smo se dotaknili predvsem druZbene za-
vesti delavskega razreda v kapitalistiéni druzbi.

Ta zelo kratki pregled Marxovih osnovnih stalis¢ glede socialne stra-
tifikacije in poznanja vsaj csnov njegove teorije, ki ga predpostavljamo,
kaze dvoje temeljnih gledis¢ njegove analize:

-~ grupiranje druzbe v dve protislovni skupini, ki ju v kapitalisti¢ni
druzbi imenujemo proletariat in burZoazija. Obstoju vsake teh dveh
skupin je pogoj obstoju druge: ni proletariata brez burZoazije, in narobe.
Vsaka od skupin je na nasprotnih polih kontinuumov razli¢nih dimenzij:
lastnine, politi¢ne moéi, potrodnje oziroma zadovoljevanja potreb. Zato si
vsaka ustvarja svoj sistem vrednotenja.

— temeljni skupini sta torej v protislovnem odnosu. Razresitev pro-
tislovja je po Marxu nujna, tcda mogoéa samo, &ée proletariat odpravi te--

1001



meljna nasprotja v vseh relevantnih dimenzijah tako, da prevzame oblast,
vzame burZoaziji proizvajalna sredstva, omogoéi razdelitev dohodka in s
tem potrosnjo, zadovoljevanje potreb glede na delovni prispevek posa-
meznika. Torej tako, da odpravi nasprotja s tem, da odpravi temeljna raz-
reda in razredno druZbo sploh.

Ta del Marxove in Engelsove teorije sprememb v stratifikacijski in ce-
lotni druzbeni strukturi je izveden iz analize obstoje¢ih druzbenih struk-
tur in je usmerjen v prihednost. Je tako spledno znan in bil je tolikokrat
ponovljen, da je zameglil drugo, ni¢ manj pomembno smer njune analize.
Bistvena sestava marksisti¢ne analitske metode je analiza manj razvitega
sistema z vidikov razvitega. Ali, kot je zapisal Marx: anatomijo opice je
mogoce razumeti Sele z vidika anatomije ¢loveka. Torej je treba njegovo
razdelitev druZbe v dva temeljna razreda preuctevati ne le kot analizo
danega stanja, temve¢ kot projekcijo z vidikov prihednosti, kot projekcijo
iz predpostavljene, prihodnje stvarnosti »nazaj«.

To metodo analize uporablja marksizem vsaj v dveh zvezah in v dveh
oblikah. Najprej, ko razvija teorijo druZbenega razvoja kot zgodovino pro-
izvajalnih sil, ki jo predpostavlja v njeni celovitosti, ne pa kot raziskano
in razvito v zgodovinski znanosti. V tej celoti histori¢énega razvoja &lo-
veske druzbe vilita Marx in Engels tri temeljne razvojne stopnje ¢&lo-
veitva: prakomunizem, njegovo negacijo, lastninsko druzbo, ki se deli v
razli¢ne dobe glede na naéine proizvodnje, in pa brezrazredno druZbo, ki
se razvije kot negacije lastnine, to je kot negacije negacije.

Naj omenimo $e, da je celovitost tega sistema povoed, da Marx in
Engels vztrajata pri obstoju »prakomunizmac, zatetne stopnje, ki je prvi
¢len triade: skupna produkcija in skupna potroinja, toda brez razvite
delitve dela, torej enakost na nerazviti stopnji, ob zadovoljevanju zgolj
eksistenénih potreb, ob nerazvitih zmoZnostih &loveka in ob rudimentar-
nih formah druZbene zavesti. Na drugi razvojni stopnji je delitev dela,
razvijanje produkcije in menjave, druzbena neenakost, nadaljnji razvoj
proizvajalnih sredstev in skupno z vsem tem razvijanje &lovekovih zmoz-
nosti, zadovoljevanje potreb na vi§ji »¢loveski« stopnji za manjiino
druZbe, razvijanje form druzbene zavesti in ustvarjanje pogojev za tretjo
stopnjo razvoja, za enakopravnost ljudi na &loveski stopnji razvoja, za
druzbo, ki bo vsakemu posamezniku zagotovila to, kar imajo v razredni
druzbi samo lastniki. S tega vidika celotne &loveske zgodovine definirata
Marx in Engels tudi druzbeno stratifikacijo. In s tega vidika ugotavljata
seveda v druzbi dva temeljna razreda. Ta opredelitev druzbene stratifika-
cije tudi ne temelji na dejanskih kvantitativnih razmerjih med druzbe-
nimi plastmi. Marx sam je postopno redukcijo druZzbe na dva temeljna
razreda predpostavljal in sicer ob analizi takrat Ze razvitega angleSkega
kapitalizma, sklepajo¢, da se mora druzba postopno polarizirati in da bo
srednji razred razpadel. Dejanski kvantitativni odnesi pa kaZejo, da je
bilo na primer v Ameriki leta 1880 okoli 80 %/ prebivalstva lastnikov pro-
izvajalnih sredstev in isto¢asno proizvajalcev. V »razrednih bojih v Fran-
ciji« ugotavlja Marx, da sestavljajo veéino francoskega prebivalstva okrog
1848 malomes¢ani in kmetje.

1002



In tu temelji druga stran Marxove in Engelsove analize druZbene
stratifikacije. Marx definira delavski razred z vidika vloge, ki jo ima ta
razred v procesu razkrajanja zadnjega ¢lena lastninske druzbe, ko zatne
lastninska druzba negirati samo sebe. V nekaterih svojih anaalizah Marx
in zlasti Engels popolnoma zavestno poenostavlja celotni model druzbene
strukture in ga redefinira z vidika usmerjenosti akcije.

Socialna stratifikacija v sodobnih socioloskih
teorijah

Na tem mestu je nemogote podati tudi kratek pregled polpreteklih
in sodobnih stratifikacijskih teorij, bodisi v njihovem histori¢nem razvoju
ali v sistematskem prerezu. Zato se nujno omejujemo samo na njihove
skupne poteze. Tak nacin obravnavanja je skrajnje pomanjkljiv, a ima
svojo prednost: ¢e obravnavamo vodilne teorije kot celoto in prezremo
generalizacije in absolutizacije v vsaki posamezni teoriji, laZe ugotavljamo
zveze med teorijo in stvarno situacijo. Teorije postanejo, gledano v celoti,
smiselne. Ce pa se omejimo na primerjavo med njimi samimi in ugotavlja-
nje razlik med njim, se nam lahko zgedi, da ne bomo mogli ugotoviti smi-
selnih zvez in bomo tako odkrivali popolno subjektivisti¢no zmedo.

Vsem pomembnejsim teorijam stratifikacije od zaéetka 20. stoletja
naprej je pal skupna razdelitev druZzbe v strata po kriterijih, ki so pri
vsaki teoriji razlitni: glede na imetje, visino dohodka, vir dohodka, poklic,
druzbeni status, potrodnjo, Zivljenjski cilj, prebivalii¢e, celé starost in
spol, itd. Dalje proutujejo te teorije stvarne in mozne prehode od strate
do strate, iz nizjih v viSje in narobe — vertikalno-socialno mobilnost,
usmerjeno navzgor in navzdol, kot imenujemo ta proces. Proces sam
poteka lahko v istih ali v razliénih generacijah in glede na to pravimo, da
imamo opraviti z intra ali intergeneracijsko socialno mobilnostjo. Tako
prva kot druga lahko potekata po razlinih kanalih. Socialna mobilnost
ima lahko razne vzroke in uinke. Del sodobnih teorij se ukvarja s prvimi,
z drugimi ali z oboji. Ustavimo se pri vsakem od teh &lenov teorij stra-
tifikacije.

Osnovne razlike med teorijami so kriteriji, ki jih uporabljajo za de-
litev prebivalstva v strata. Se najve¢ teorij deli prebivalsivo glede na
udelezbo v delitvi nacionalnega dohodka, uporabljajo¢ pri tem kriterije
premoZenja, dohedka in vira dohodka. S premoZenjem mislimo akumuli-
rano osebno lastnino — podedovano ali pridobljeno z lastno ekonomsko
dejavnostjo, osebni dohodek sestavljajo vsa izpla¢ila na osnovi dela ali
iz drugih virov: naloZbe, obresti iz posojil, rente, dividende itd.

V nekaterih teorijah in modelih se uporablja kot stratifikacijski kri-
terij delitev dela, to je poklic in delovno mesto, v drugih izobrazba. Ker
pa so izobrazba, poklic in delovno mesto v konkretnem druZbenem siste-
mu navadno zelo tesno povezani, se v praksi, v empiriénih raziskavah, vsi
trije kriferiji zdruZujejo v razliéne lestvice socialnih gradacij. Prakti¢no
jih skoraj vedno lahko izrazimo z viSino dohodka.

1003



Ena od pomembnih klasifikacij v tem okviru je klasifikacija glede
na fizi¢no in nefizi¢no delo, znana v socioloskem Zargonu kot white-collar
in blue-collar, kot klasifikacija po belih in modrih ovratnikih.

Modeli in teorije, ki uporabljajo gornje klasifikacije, delijo prebival-
stvo po hierarhiéno razporejenih stopnjah, od najnizjih do najvi§jih, pat
glede na uporabljeni kriterij: po dohodku, izobrazbi, po klasificiranosti
dela, ki ga posameznik opravlja. .

Nadaljnja pomembna skupina kriterijev so kriteriji, ki delijo prebi-
valstva glede na stopnjo politicne modi, ki jo ima sloj ali posameznik.
Zatetne delitve na tej osnovi so bile dihotomne: vladajoti — vladani.
KasnejSe in verjetne pomembnejSe pa so delitve, ki stratificirajo prebi-
valstvo v nosilce moéi v razliénih okoljih, v individue brez politiéne moéi
in v tako imenovane intermediatorje, posrednike med prvimi in drugimi.
Tem kriterijem stratifikacije prebivalstva, ki izvirajo iz stvarnega druz-
benega dogajanja in se uporabljajo Ze toliko ¢asa, da bi jih lahko imeno-
vali »klasi¢ni«, se v zadnjem &asu pridruzuje nov kriterij: potro$nja kot
samostojen faktor stratifikacije. Potrodnja se je do nedavnega obravna-
vala v izklju¢ni odvisnosti od dohodka. Toda mnoZi¢na produkcija, z njo
nizke cene, sistem dolgoro¢nih odplaé&il, dinamika nara$¢anja osebnih do-
hodkov na eni in inflacijske tendence na drugi strani, povzro¢ajo — kot
vse kaZze — postopno lofevanje dimenzij potrodnje od viSine osebnega do-
hodka. Potro3nja postaja vse bolj odvisna od starosti potrosnika, od Ziv-
Ijenskega ciklusa, od posebnih zahtev poklica in celé osebnostnih potez. Ni
izklju¢eno, da se v resnici postopno diferencira v samostojni kriterij
stratifikacije prebivalstva. Nekateri avtorji menijo, da je potroinja samo
del splodnejSega kriterija stratifikacije — Zivljenjskega stila. Zivljenjski
stil je bil Ze Maksu Webru kriterij za stratifikacijo stanov v okviru raz-
redov, Veblen pa je po Zivljenjskem stilu razlikoval produkeijski razred
od »brezdelnega razreda« — e lahko tako prevedem Veblenom termin
»leisure class«. Ce se zivljenjski cilj uporablja kot stratifikacijski kriterij,
navadno vkljutuje vzorce izrabe ¢asa, potrodnje in celotnega vedenja, ter
se prebivalstvo po teh kriterijih deli v strate.

Zivljenjski stil je neke vrste prehod med kriteriji stratifikacije, ki te-
meljijo na objektivni druzbeni situaciji, in kriteriji, ki se oblikujejo ob
zavestnem zaznavanju te situacije. Za del teoretikov in raziskovalcev je
osnova za stratifikacijo prebivalstva pripisovanie doloéenega druzbenega
statusa posameznikom in predvsem mestu, ki ga zasedajo v druzbi. Pri
tem jim pomeni druzbeni status vrednostno oceno posameznika glede na
njegovo druzbeno vlogo, to je glede na mesto, ki ga posameznik zavzema
pri delu in v zasebnem zivljenju, pomembnost dela, ki ga opravlja, in
ugled, ki ga uzZiva.

Izrazi, s katerimi se opredeljuje mesto posameznika v druzbi, so veli-
kokrat isti kot izrazi, uporabljeni v modelih stratifikacije po dohodku,
premoZenju, potrodnji: gornji, srednji, spednji razred; véasih z bolj ali
manj razvejenimi nadaljnjimi delitvami: gornji gornji, spodnji gornji,
gornji srednji, spodnji srednji itd. Ceprav so izrazi v obeh tgoretskih
sistemih isti, izrazajo razli¢ne vrste kriterijev: stratifikacije po dohodku,

1004



premoZenju in podobnem temeljijo na objektivno merljivih indikatorjih,
stratifikacije po statusni delitvi pa na vrednostnih sodbah in drugaénih
ocenah, uporabljenih pri posamezniku.

Nadaljnja skupna poteza stratifikacijskih teorij je raziskovanje »for-
me« stratifikacije. Forma v tem smislu pomeni Steviléne odnose med stra-
tami, koli¢inska razmerja, v katerih je populacija razdeljena v stratah.
Ime izvira iz razliénih geometrijskih oblik, ki so jih posamezni razisko-
valei ugotavljali v razslojeni druzbi. Morda je najbolj znana piramidna
forma stratifikacije po dohodku. Horizontalni presek piramide predstav-
ljajo plasti prebivalstva, njena vidina pa viSino dohodkov plasti. Spodnje
plasti piramide predstavljajo slabo platane mnozice nekvalificiranih de-
laveev, od te osnove naprej se piramida vedno bolj oz, Stevilo prebival-
stva je v vsaki naslednji plasti manj3e, dohodki pa se viSajo, vse do vrha,
ki ga zaseda zelo majhno Stevilo ljudi z zelo visokimi dohodki. Razisko-
vanja v zadnjih letih so pokazala, da ta zdravo-razumska predstava o so-
cialni strtificiranosti glede na dohodek Ze zdavnaj ne drzi ve¢ in da ni
drZala niti v &asu svojega nastanka. Koli¢inski odnos med stratami se se-
veda v teorijah razlikuje, kot se razlikuje uporabljeni kriteriji. Vendar
pa obstoji skupna karakteristika vseh teh stratifikacij: grupacije prebi-
valstva na dolofenih mestih katerekoli lestvice, Glede na to lastnost je
postavil Ossowski 4 kriterije za ugotavljanje forme socialne stratifikacije.
Ossowski sodi, da so razlike med socialnimi stratami (imenuje jih razredi)
tem vegje:

— ¢im SirSi je razpon med socialnimi neenakostmi razli¢nih razredov,

— &m majsi je razpon med socialnimi neenakostmi v okviru vsa-
kega razreda,

— &im manjse je Stevilo razredov,

— ¢im veéja je socialna razdalja med najvisjim statusom najnizjega
razreda in najniZjim statusom razreda, ki mu na lestvici neposredno sledi.

Zadnja karasteristika je sicer posledica gornjih treh, a ima svoj samo-
stojni pomen.

Pomembnost te razporeditve, kakor Ze bi se zdela komu na prvi po-
gled trivialna, je v njeni veédimenzionalni uporabljivosti. Tako npr.: ob
istem Stevilu razredov bodo nastajali ostrejdi konflikti, e so med posa-
meznimi razredi velike razlike in &e ni prehodnih »stopnic« med razredi
(v tem je namre¢ pomen drugega pogoja, razlik med socialnimi stratami).
Prav tako bodo ob istih temeljnih razlikah konflikti moénejsi v tisti druz-
bi, ki ima majhno Stevilo slojev ali samo dva temeljna razreda, ki se pola-
rizirata na skrajnih polih kontinuuma. Poslednji pogoj — socialna distan-
ca med najniZjim razredom in razredom, ki mu sledi, pa je pomemben
zato, ker je najniZji razred navadno eden glavnih »energetskih rezervoar-
jeve vsake revolucije, ne glede na to, kdo revolucijo vodi. Cim visji je jez
med to eksplozivno energijo in ostalim delom druzbe, tem intenzivnejsi
so izbruhi zajezene energije, ali drugate — tem ostrejsi so konflikti.

Druga pomembna sestavina stratifikacijskih teorije je pojem verti-
kalne socialne mobilnosti, ki smo ga ze v zaéetku opredelili kot prehod iz
strate v strato. Proces socialne mobilnosti je sicer tudi horizontalno

1005



usmerjen, toda tu se bomo omejili na vertikalno mobilnost. Omenili smo
ze, da se procesi vertikalne mobilnosti razlikujejo po vzrokih, smeri, in-
tenziteti, po »kanalih« in po tem, ali nastopajo v isti ali v razli¢nih ge-
neracijah, Vsebina, potek in pomen vseh teh procesov so odvisni od tega,
v kateri dimenziji poteka socialna mobilnost; zato se seveda tudi vsebina
pojma spreminja glede na kriterije stratifikacije. Vendar je ob&a vsebina
tega pojma premik iz strate, ki je doloéena po dohodku, viru dohodka,
socialnem pomenu, ki ga druZba pripisuje poklicu ali statusu, v drugo
strato. Pri tem je seveda pomembno:

— ali sploh obstaja moznost premika iz strate v strato. V tem pogle-
du lo¢imo med popolnoma stati¢nim, zaprtim druZbenim sistemom — na-
vadno ga reprezentiramo z indijskimi kastami (Zeprav celo tu obstoji so-
cialna mobilnost) — in vsaj deklarativno dinamiénim odprtim, mobilnim
druZbenim sistemom v sodobnih industrijskih druzbah, bodisi kapitalisti¢-
nih ali nekapitalistiénih.

— kolik3en del pripadnikov kake strate se »preseli« v vi$jo ali niZjo
strato, torej, kakSen je delez proporc mobilnih proti nemobilnim;

— kak3ne so ovire, ki prepre¢ujejo skupinam ali posamezniku, da bi
se premaknil iz niZje v vi$jo strato (ovire v nasprotni smeri navadno niso
pomembne).

— kaj omogota skupinam ali pesameznikom prehod iz nizje v vijo
strato; njihova lastna dejavnost, depopulacijski procesi v visjih stratah,
vzgoja, zenitev itd. ali pa totalna »restratifikacija druzbe« — revolucija;

— In konéno eno temeljnih vpraSanj: kako vplivajo procesi socialne
mobilnosti na druZbo kot celoto. Tu zastopajo avtorji zelo razlina sta-
lis¢a, ki pa se vendar polarizirajo v dveh smereh: socialna mobilnost potr-
juje in utrjuje razredno druzbo, in nasprotno stalisée, ki pravi, da socialna
mobilnost postopno odpravlja razredno druzbo.

To je zelo splofen, skrajdan in nepopoln oris temeljnih skupnih potez
stratifikacijskih teorij. Upam pa, da bi bilo mogode iz tega orisa marksi-
sti¢ne teorije razredov in sodobnih stratifikacijskih teorij izlus¢iti neka-
tere bistvene razlike med njima.

Marxova, Engelsova in kasneje Leninova teorija razredov temelji na:

— ekonomski in druZbeni polarizaciji druZbe, iz katere izvira proti-
slovnost dveh temeljnih razredov, se pravi njuno medsebojno pogojevanje
in istoasno izkljutevanje, ki ga je mogoée konéno razresiti v revoluciji.

Prebivalstvo se tako polarizira na temelju osnovnih dimenzij: lastnine
proizvajalnih sredstev, oblasti, potrodnje in vrednotenja. Med posamez-
nimi dimenzijami nastaja in se krepi pozitivna interakcija, to je vsaka di-
menzija »podpira« drugo v procesu diferenciacije, in sicer tako, da imamo
v vsakem naslednjem ¢asovnem momentu opraviti z vedno bolj homo-
genima druZbenima skupinama. Srednji razredi in sloji v razredih na
osnovi tega polarizacijskega procesa izginjajo. RazSiritev iz te situacije je
socialistiéna revolucija. In teorija kot celota je izvedena iz nujnosti revo-
lucionarne akcije delavskega razreda: druZbene strukture so definirane
z vidikov ciljev, ki jih mora revolucija dosedi, in z vidika smiselne akcije
za dosego teh ciljev.

1006



Stratifikacijske teorije pa nsprotno tej orientacija poudarjajo veédi-
menzionalnost druZbene stratifikacije in razpriitev celotnega prebivalstva
vzdolz vsake od Stirih temeljnih dimenzij: dohodka, oblasti, potrodnje in
vrednotenja. Mimo teh temeljnih dimenzij stratifikacije vpeljujejo razne
teorije $e druge dimenzije, so pa manj pomembne in jih je v osnovi mo-
gote reducirati na gornje tiri.

Morda je Se najpomembnej8i vir dohodka in rasa; zadnja zlasti za
druZbene sisteme, kjer obstoji rasna diskriminacija.

Tako imamo v osnovi opraviti z dvojno diferenciacijo prebivalstva:
diferenciacijo glede na dimenzije in diferenciacijo vzdolZ dimenzij. Raz-
litne stratifikacijske teorije navadno absolutizirajo posamezne dimenzije.
Ce pa obravnavamo posamezne dimenzije kot celoto, pridemo nujno do
sklepa, da nastajajo v razli¢nih fazah druZbenega razvoja razli¢ni odnosi
v okviru dimenzij in med dimenzijami, se pravi, druzba se giede na eko-
nomske in politi¢ne procese razli¢no diferencira.

Konflikt med temeljnima razredoma je v veéini stratifikacijskih teo-
rij nadomes&en s procesom socialne mobilnesti. Priznavanje socialne mo-
bilnosti kot enega temeljnih procesov oblikovanja druZbene strukture
namreé nujno predpostavlja obstoj slojev ali razredov in moznosti prehoda
iz razreda v razred, iz sloja v sloj, ne pa njihove totalne negacije. To sta-
lis¢e je tudi v tesni zvezi z Marxovo opredelitvijo srednjih razredov. Po
Marxu srednji razredi, malome3tani, razpadajo, torej obstaja zanje proces
socialne mobilnosti, ki je za velikansko veéino individuov usmerjen »na-
vzdol«; stratifikacijske teorije pa vetinoma ugotavljajo, da vzpenjajodi se
del populacije v socialnih stratah presega S$tevilo »padceve. Samo del
teorij, ki operira z majhnim Stevilom slojev (npr. fizi¢ni, nefizi¢ni delavei),
ugotavlja relativno stabilnost v razmerjih prehodov iz strate v strato,
toda ne diferenciacije. Za razumevanje nadaljnjega razpravljanja je po-
trebno dodati 3¢ eno od karakteristik, ki nujno sledi, &e analiziramo
druzbo z vidika stratifikacijskih teorij. Temeljne dimenzije stratifikacije
nastopajo v njih kot relativno funkcionalno avtionomne, To pomeni: vsaka
dimenzija se razvija v zvezi in v soodvisnosti od razvoja druge dimenzije.
Tako npr. si ne moremo zamisliti razvoja dimenzije potroinje brez zveze
z zviSevanjem ali zniZevanjem dohodka. Toda vsaka dimenzija se razvija
tudi samostojno, ne le v zvezi z drugo. Se pravi — potrodniska stratifi-
kacija prebivalstva ima tudi sama svojo zakonitost, zato potroinje ni mo-
gote razloZiti v celoti in »brez ostanka« zgolj z visino dohodka. Ce sprej-
memo to postavko, bomo verjetno prisli do sklepa, da se dimenzije vedno
bolj oddaljujejo druga od druge, ¢e ostajajo te okolis¢ine nespremenjene.
Z drugimi besedami, v relativno nekonfliktnih razdobjih se druzba dife-
rencira vsaj v eni smeri: vetajo se razlike med dimenzijami.

Marksistiéna teorija o razredih je nastala pred nekako sto leti, ob
analizi kapitalizma svobodne konkurence, in se je razvila brez wvegjih
temeljnih sprememb v Leninovih delih. Po tem razdobju ni dozivela
kakinih zelo bistvenih vsebinskih sprememb — ¢e oditejemo njeno dog-
matiziranje. Danasnje stratifikacijske teorije so se zaéele razvijati z We-
brovo sociologijo, toda svoj pravi razevet so dozivele v dveh obdobjih:

1007



med svetovnima vojnama in zlasti po drugi. Marksisti¢na teorija temelji
na revoluciji, na kvalitativni, po potrebi nasilni, toda totalni spremembi
socialne stratifikacije. Ta totalna sprememba pomeni razbitje obstoje¢ih
okvirov druzbene razslojenosti, oprte na izkoriséanje in zamenjavo teh
temeljev z razslojitvijo ljudi glede na njihove resni¢ne zmoznosti in glede
na njihov objektivni prispevek v produkecijskem procesu in druzbenem
razvoju. Skoraj vse stratifikacijske teorije temeljijo na priznanju raz-
slojenosti druzbe kot dejstvu in priznavajo vertikalno socialno mobilnost
kot snaravni proces« restratifikacije po dejavnosti posameznikov ali sku-
pin, toda ob obstoju in ohranitvi temeljnih okvirov stratifikacije.

Dva sklepa sta torej popolnoma neogibna:

— stratifikacijske teorije sodobne sociologije so nastale kasneje, v
danadnjem ¢asu. Marxove segajo sto in vet let nazaj. Marx se je namre¢
opiral na druge avtorje in sam ugotavljal, da ni odkril razredov.

— Marksisti¢na teorija o razredih temelji na revoluciji, je zrasla iz
interesov delavskega razreda in je teorija realizacije teh interesov. Strati-
fikacijske teorije temeljijo na priznanju obstojede situacije in so torej
zrasle iz interesov slojev in razredov, ki so usmerjeni v ohranitev obsto-
jetega stanja. Je torej vzrok razlikam med teorijama ¢asovna distanca
in resniéna sprememba druZbene strukture v sto letih ali razredni inte-
resi? Verjetno oboje.

Danainja druzba in druZbena strata

V sto letih, ki so pretekla od zatetkov Marove teorije razredov do da-
nadnjih stratifikacijskih teorij se je druZbena struktura bistveno spreme-
nila. Samo kratko se bomo dotaknili vzrokov teh sprememb. So namret
znani in obnovili jih bomo samo zato, da jih vkljutimo v razlage, ki zade-
vajo socialno stratifikacijo.

Postopno nastajanje in razvijanje svetovne menjave je — ob isto-
¢asnem obstoju kolonij v zadetku in njihovem postopnem osamosvajanju,
zlasti po drugi svetovni vojni — poenotilo svet in ga razdelilo v razvite
in nerazvite drzave. Razvite drzave, z vi§jo stopnjo produktivnosti dela,
si v procesu menjave blaga nujno prisvajajo del preseznega dela neraz-
vitih. Ker imajo mimo tega tudi kot celota vi§jo organsko sestavo kapitala,
razvite proizvajalne sile, med katerimi postaja vedno pomembnejse
»znanje in strokovna izkudenost«, je tempo njihovega razvoja hitrejsi od
tempa razvoja nerazvitih. Razlike med poloma se torej vetajo, s tem pa
tudi proporcionalno delez preseznega dela, ki si ga prisvajajo razvite
drzave. Temeljni konflikt med razredoma v vsaki posamezni dezeli, ki
sta ga opisovala in analizirala Marx in Engels, se je torej prenesel iz nacio-
nalnih v svetovne okvire, odnos med izkoris¢evalskim in izkoris¢anim
razredom je prerasel meje posameznih drzav in postal svetovni konflikt.
In znotraj polov so seveda ostali lo¢eni odnosi med deli druZzbene struk-
ture, ki se bistveno razlofujejo po tem, kateremu delu pripada dezela:
razvitemu ali nerazvitemu.

1008



V razvitih deZelah je prisvajanje preseZznega dela nerazvitih skupno
2 zviSevanjem produktivnosti porodilo polozaj, ko razvoj proizvajalnih sil
ni ve¢ mogo¢, ¢e potroSnja proizvedenega blaga na notranjem trgu ne
naras¢a. Zato je nujno potrebno, da se del nacionalnega dohodka pre-
usmeri iz proizvodnje v potroinjo, osebno ali druzbeno. Preusmeritev je
mogole izpeljati samo z razliénimi oblikami omejevanja zasebne lastnine
proizvajalnih sredstev. To pa pomeni tudi, da je treba vpeljati in institu-
cionalizirati sistem omejevanja, prisiljevanja zasebnih lastnikov, da dela
svojih dobi¢kov ne uporabijo snormalno«, za razdirjeno reprodukcijo. Z
nara$tanjem institucij, s komplicirano organizacijo drzavne uprave, z
narastajoto kompleksno diferenciacijo druzbe postaja tudi popolnoma ne-
mogote zgolj osebno, nenaértno preusmerjanje dobi¢ka in proizvodnje v
potrosnjo. Ta preusmeritev, razmerja, ki naj se uporabijo v eni in drugi
smeri, se dolota vedno bolj urejeno, postopno tudi naértno.

Omejevanje interesov zasebnih lastnikov, omejevanje interesov ne-
posrednih proizvajalcev in drugih plasti prebivalstva — ta fukcija drzave
v klasi¢ni razredni druzbi ostaja tudi v moderni, in vedno bolj naértno
urejanje na novo nastalih razmerij in odnosov je mogode v lastninski
druzbi samo s krepitvijo mo&i drZave. Tudi &e lastninska druzba s temi
ukrepi v osnovi negira svojo naravo ali bolje: zaradi tega.

Skupno s spremembami v ekonomski strukturi se spreminjajo tudi
druzbene strukture. Spreminja se njihov celotni institucionalni okvir,
forme druZbene kontrole, smer usmeritve druzbene kontrole itd. Toda tu
bomo kratko opozorili samo na spremembe v druzbeni stratificiranosti.

Industrijska produkcija je v glavnem izpodrinila maloproizvajalsko.
Produktivnost v industriji se je lahko pove¢ala samo z narastajoto de-
litvijo dela. Notranja diferenciacija delovnih procesov v industriji, njihova
razdrobitev je tako ustvarila tisofe novih delovnih mest. Zaradi loditve
miselnega in delovnega procesa v industriji, organizirani po naéelih
»znanstvene organizacije dela«, je narasla vloga planerjev, naértovalcev,
se pravi, okrepila se je birokratska in tehnokratska stran v organizaciji
proizvodnje. Vse to je v industriji razSirilo lestvico socialne hierarhije in
vrinilo med temeljna pola lastnik-neposredni proizvajalec mnoZico vmes-
nih stopenj, zacensi z direktorji v vrhovnem vodstvu, mimo vseh mogo&ih
Stabnih in upravnih sluzb vse do neposredne proizvodnje,

Prenos sredstev iz cirkulacije na podrodju produkcije v druzbeno
potro3njo je tudi na tem podroéju poveéal moznosti zapeslitve, odprl vrsto
novih delovnih mest v druZzbenih sluzbah in ustvaril obsezne razpone med
delovnimi mesti.

Naraitanje in krepitev sistema omejitve interesov vseh plasti druzbe
in bolj ali manj naértne, toda vsekakor usmerjene prerazdelitve dohodkov
je do skrajnosti razvil drZzavni aparat. Tudi tu se je povetalo Stevilo de-
lovnih mest, povetala se je tudi vloga drzavnega aparata kot nosilca in
izvajalca politiéne moéi in prisiljevanja. Ponekod je drzava nacionalizirala
dele nacicnalne ekonomike in druZbenih sluzb. Velik del prerazdeljenega
dohodka se odvaja v vzdrZevanje drzavnega aparata. Vse to je omogotilo

7 Problemi 1009



usmeritev dokajinjega dela prebivalstva v drZavne sluzbe, ali drugade,
nara$éanje Stevila zaposlenih v aparatu oblasti.

Vzporedno s temi procesi pa se drzava postopno oddaljuje od tega,
da bi izklju®no zastopala en sam razred, ustrezala samo interesom razreda
lastnikov. Izkljutno, neomejeno uveljavljanje interesov lastnifkega raz-
reda bi pripeljalo danasnjo drzavo v nerazresljiv kaos, zaporedne in ver-
jetno pogostnejse krize, kar bi pripeljalo v neogibno revolucijo. Drzava in
njen celotni aparat skuSata danes prepreéiti rayvno hitre revolucionarne,
kvalitativne spremembe. Paradoksno, lahko jih preprefujeta le s postop-
nim uveljavljanjem teh sprememb. In objektivno deluje danadnja drZava
v razviti lastninski druzbi sreformisti¢no«« skula vpeljati spremembe,
ki se zdijo nebistvene za eksistenco sistema, da bi s tem zagotovila eksi-
stenco sistema. Toda s kopidenjem navidezno nebistvenih sprememb po-
vzrota temeljne kvalitativne premike.

S tem pa se nosilci oblasti in njihov aparat loéujejo od lastnikov pro-
izvajalnih sredstev. Dimenzija oblasti se s temi ukrepi bolj in bolj osamo-
svaja. In vzdolz te dimenzije se razporejajo druZbene skupine. Zelo
majhno Stevilo tistih, ki so nosilci resniéne oblasti v nekem okolju na eni
strani, velike veéine vladanih, skupine, ki praktiéno nima polititne modi,
na drugi strani, in pa posrednikov, intermediatorjev, aparata med nosilci
oblasti in vladanimi.

Nujna preusmeritev dela nacionalnega dohodka v potroinjo je po-
vzro¢ila bistvene spremembe v tej smeri. Namesto polarizacije druZbe v
razred, ki tro§i samo toliko, da zadovoljuje svoje eksisten&ne potrebe, in
razreda lastnikov na drugi skrajnosti kontinuuma, brez vmesnih prehodov,
nastaja lestvica potrosnikov. Na dnu lestvice je relativno majhna skupina
posameznikov, ki v resnici lahko zgolj zadovoljujejo svoje eksistentne
potrebe. To vefinoma niso proizvajalei. Nad to strato pa se razvritajo
skupine z visjimi dohodki, ki so razlitno udeleZeni pri delitvi nacionalnega
dohodka; toda njihova temeljna skupna znaéilnost je, da lahko zadovo-
ljujejo ve kot zgolj svoje eksistentne potrebe. Nekatere raziskave kazejo,
da je celotni sistem potrosnje zabrisal tudi neposredne zveze med po-
trodnjo in dohodkom. Sistem dolgoroénih kreditov, kratko- in dolgoro¢nih
odplaéil za vse vrste predmetov trajne potrodnje, na strani individua pa
ravnanje po nacelu »hranjenja vnapreje« — to je zadolZzevanja, je zabrisal
nekatere razlike med sloji, izvirajoée iz razlik v dohodkih, V dimenziji
potrodnje se uveljavljajo sloji posebne vrste, pripadnost tem slojem je
odvisna bolj od zivljenjskega ciklusa in pa od skupin, ki jim posameznik
pripada, kot od dohodka v danem trenutku.

Dimenzija potro$nje nakazuje torej lolitev od dimenzije dohodka
vsaj v dveh smereh. Razli¢ne stopnje osebnega dohodka so druZbo »drzave
obilja« razslojile vzdolZ dimenzije potrosnje. Mimo tega pa se v sami
potroidnji oblikujejo vzorei, ki lo¢ujejo potrodnjo kot poseben element
od dohodka.

Tako nam celotna slika danasnje kapitalisti¢ne druzbe namesto pola-
rizacije druzbe v dva protislovna razreda, ki sta v vseh drugih dimenzijah

1010



na nasprotnih polih, kaZe druZbo, razprieno med razlitnimi poli, medse-
bojno razliénih in relativno neodvisnih dimenzij. Poudarjam 3e enkrat,
relativno, se pravi, dimenzije so med seboj Se vedno povezane, toda usmer-
jajo se tudi po svojih zakonitostih.

Ce torej definiramo srednje sloje kot tiste skupine prebivalstva, ki
so med obema skrajnostma, pridemo na tej osnovi do sklepa, da srednji
razredi v sodobni »drzavi obilja« niso razpadli, temveé so se okrepili. Res
je, izginja stari srednji razred, namre¢ lastniki proizvajalnih sredstev,
ki so istodasno tudi neposredni proizvajalci. Srednji razred pa, ki je stopil
na njegovo mesto in obstoji in nastaja v sodobni druzbi, je mogode defi-
nirati samo, ¢e ra¢unamo z obstojem ve¢ dimenzij stratifikacije.

Na drugi strani svetovnega protislovja med razvitimi in nerazvitimi
deZelami obstajajo, nastajajo in se razvijajo nezadostno razvite deZele,
kot jih vljudno imenujemo. Po revoluciji te drZzave ne le ostajajo pod
stopnjo razvoja ekonomsko razvitih, navadno je tudi njihova Ze tako
revna ekonomska osnova razbita. To poraja nujno skrajne koncentracije
vseh sil in naporov, da se postavi ekcnomska osnova zdravega prihod-
njega razvoja deZele. Sredstva se zato odvajajo v graditev industrije,
energetske osnove, komunikacij in armade. Sredstva, ki jih je mogode
uporabiti za zadovoljitev in razvijanje osebnega in druzbenega standarda,
so zato nezadostna. Nizek Zivljenjski standard ob istotasni zahtevi po
maksimalnem angaZiranju seveda povzroda politiéne napetosti.

Koncentracija sredstev na eni in politi¢ni pritisk mnoZic na drugi
stani neprenehno razvijata in krepita birokracijo in jo Steviléno vetata.
Razvija se torej nov sloj, in sicer v dimenziji politi¢ne modéi, oblasti.

V wvseh drZzavah, ki so izvedle revolucijo, se je hitro pokazalo, da
pritisk birokracije sam po sebi ne more trajno vetati produktivnosti in
obsega proizvodnje, to pa je glavna naloga mlade drZave po revoluciji.
Zato vse te drZave vpeljujejo stimulacijo posameznikov z zvelevanjem
razlih med dohodki, razli¢nih plasti proizvajalcev, med dohocdki proizva-
jaleev iz drugih plasti prebivalstva in z vpeljevanjem raznih nedenarnih
ugodnosti za bolj preduktivne proizvajalce ali za posameznike s posebnimi
zaslugami (resni¢nimi ali navideznimi). Seveda ni treba poscbej pojasnje--
vati, da v drzavah, kjer je birokracija glavna razdeljevalka materialnih
dobrin, ne moremo pri¢kovati, da bi samo sebe in svoje zasluge cenila
niZe kot zasluge proizvajalcev. Zato je v diferenciaciji dohodkov in dobrin
v prvi vrsti privilegirana birokracija sama.

Tako se prebivalstvo v teh deZelah razslojuje tudi po dohodku, oseb-
nem premozZenju in potrodnji. To razslojevanje je sicer povezano z raz-
slojevanjem glede na stopnjo oblasti, ni pa identi¢no z njim. Posebna
smer razslojevanja po dohodku je npr. razli¢en dohodek na vasi in v
mestu, v razlitnih pokrajinah itd. Znatilno je, da je SZ z zakonom o
dedovanju, s krepitvijo druZine, ki je eden glavnih strebrov akumulacije
osebnega premozenja, in z uvajanjem prispevka za nadaljevalno 3olanje
bolj ali manj zavestno utrjevala razslojevanje po osebnem premozenju
in dohodku.

o, 1011



Tu ne bomo skusali opravi¢evati smiselnosti delitve dohodka glede na
delovni ali reprezentativni druZbeni prispevek ali ugotoviti negativne
ufinke »uravnilovkes«. Vse to je bilo Ze utemeljeno in delno dokazano v
praksi. Gre samo za to, da ugotovimo nujnost, da se druZba razslojuje na
osnovi diferencialnega nagrajevanja.

Ce sedaj primerjamo pola sveta: razvite dezele, ki akumulirajo opred-
meteno preseZno delo manj razvitih, in nerazvite, v katerih je bila uspeSno
izvedena socialistitna revolucija, bomo ugotovili neke skupne poteze v
obeh skupinah drzav.

V obeh skupinah je ali odpravljena zasebna lastnina kapitala — to v
socialistiénih dezelah — ali pa zelo zmanjSana njena realna u¢inkovitost.
V obeh skupinah deZel se krepi vloga drZave v gospodarstvu. Birokracija
ima odlotujo¢ vpliv v upravljanju drZave in se tako krepi kot nosilka
polititne mo¢i in Steviléno. V obeh skupinah se pospeSeno razvija indu-
strija, veta se produktivnost in fiziéni obseg proizvodnje. Proizvodni pro-
cesi se diferencirajo, ustvarjajo se nova delovna mesta. Ker mora biti
efekt proizvoinje absorbiran, porabljen, se potroinja usmerja v zadovo-
ljevanje nadeksistenénih potreb. Skratka: v obeh skupinah dezel se druzba
stratificira ob istih temeljnih dimenzijah: viru dohodka, dohodku, udelezbi
v politiéni moéi, oblasti, potrodnji. Ce menimo, da vrednostne ocene
rastejo iz percepcije druZzbenih struktur, bi torej iz tega sledilo, da mora
biti tudi vrednotenje razli¢nih druZbenih stratumov v obeh skupinah
druzb vzporedno. Raziskovanje rangiranja poklicev, ki jih je izvedel Rossi,
potrjujejo to domnevo: rangiranje poklicev v ZDA in v SSSR visoko
pozitivno korelirajo. Z drugimi besedami: posamezniki v skrajnih dveh
predstavnicah obeh skupin drZav razvritajo poklice na vrednostni lestvici
zelo podokno.

In v obeh skupinah drZav so skupine razporejene vzdolz vsake di-
menzije, mel obema poloma, med skrajnostma; se pravi, niso diferen-
cirane na nasprotujotih si polih. Prav tako so dimenzije med seboj v raz-
liénih odnosih, so sicer povezane, a tudi samostojne, avtonomne. Iz mesta,
ki ga druZbena skupina zaseda na dolo¢enem mestu neke stratifikacijske
dimenzije, ne moremo natanko in brez ostanka sklepati o tem, kaksno
mesto zaseda na kontinuumu neke druge dimenzije,

Pomeni to, da sta te dve skupini druzb enaki v vseh svojih elementih?
Ne, kar smo iz celote vseh druzbenih struktur in procesov izvzeli tiste
elemente, ki jih je mogoée prirediti obema skupinama struktur: dimenzije
stratifikacije druzbe. Kak3en je odnos med dimenzijami strafikacije,
kaksna je druzbena vloga skupin, kako skupine definirane z razliénimi
dimenzijami ravnajo v realni konstelaciji vseh delujoéih silnic — to je
stvar konkretne analize vsake posamezne situacije. Ce situacije razisku-
jemo z marksisti¢nega vidika, bomo seveda iskali vzroke razli¢nih odnosov
med stratami v lastninskih odnosih.

Marx in Engels nista nikoli analizirala druzbenih struktur »nev-
tralno«, temveé sta iz analize druzbenih struktur izvajala nujnost akcije,
odprave lastnine druzbe. Toda velja, kot smo Ze omenili: z vidika ciljev

1012



akcije sta opredeljevala druZbene strukture. DruZba je bila zanju vedno
v neko smer gibajo¢a se druzba, ne odsev miselnih kategorij. Smer je
znana: najprej odprava lastninske druzbe, odprava drzave, aparata oblasti
in prisile, nato na prvi stopnji razvoja komunizma delitev sredstev po
individualnem delovnem prispevku, na drugi po potrebah posameznikov.
Torej: usmerjeno gibanje druzbe proti enakopravnosti in osvoboditvi in-
dividua — osvoboditvi, ki bo omogo¢ila popolni razvoj osebnosti. S tem
pa: boj proti vsem okolif¢inam, ki ovirajo ta razvoj, in to ne le boj v
okviru lastninske druzbe, temveé tudi boj na vsaki konkretni stopnji druz-
benega razvoja,

Iz Marxove zahteve, da je treba vsako druZbeno situacijo analizirati
konkretno, ne z vidikov praznih kategorij, izhaja zahteva, da na vsaki
stopnji druZbenega razvoja analiziramo tiste skupine, institucije, struk-
ture, procese in sisteme, ki zavirajo, in tiste, ki pospesujejo razvoj k
breZrazredni druzbi, da ugotovimo, zakaj delujejo zaviralno ali pospe-
Sevalno, in da analiziramo mehanizme njihovega delovanja, torej kako
delujejo.

In v tej analizi nam model socialne stratifikacije daje samo eno od
opornih to¢k analize, vendar pa pomembno oporno toéko.

Stvarna akcija vodi k uresnitevanju. Uresnitevanje doloéenih ciljev
pa seveda nujno spreminja tiste druzbene strukture, ki so vodile k uresni-
tevanju. Druzbena struktura, ki ima po uresni¢evanju neke akcije zaradi
vztrajnosti druzbene in posameznikove zavesti $¢ vedno isto pojmovano
vsebino, je najvetkrat spremenila stvarno vsebino: njune elemente, zveze
in akcijsko usmerjenost je treba tudi po vsaki delni realizaciji ciljev po-
novno raziskati. Z vidika smeri akcije mogoée lahko ugotovimo, da se
celotna struktura giblje v isti smeri kot se je gibala pred uresni¢enjem
delnih in celotnih ciljev akcije. Nujno pa to ni. Najpreprostejsi primer
take reakcije je morda koalicija druZbenih razredov ali drugaénih druz-
benih skupin v konkretni revoluciji, ali koaliciji strank, ki jih reprezen-
tirajo. Pred zadetkom revolucije je pritisk zdruzeval veé razredov, slojev,
skupin v enoto: njihovi akeijski interesi so bili enotni — zrusiti obstojeco
oblast. Toda po zmagi revolucije sku$a vsak razred realizirati svoje inte-
rese in to jih seveda razdruZuje: del slojev ali razredov se npr. zavzema
za stabilizacijo stanja, drugi del zahteva nadaljevanje revolucije. Solski
zgled takega razvoja je prav gotovo francoska burzoazna revolucija 1789.

Dana3nji poloZaj v svetu je drug podoben primer. Celotni svetovni
razvoj kaze ne enkratno, temveé postopno uresniéevanje Marxovih analiz.
Skusali smo zelo skopo orisati ta polozaj. Poglavitne poteze tega razvoja:
odprava ali razlitne stopnje omejevanja zasebne lastnine proizvajalnih
sredstev, prevzem oblasti po delavskem razredu, zadovoljevanje nadeksi-
stenénih potreb neposrednih proizvajalcev, ustvarjanje svetovnega trZista
in svetovne komunikacijske mreze itd., so nujno spremenile vsebino
druzbenih kategorij od ¢asov, ko sta jih analizirala Marx in Engels.

Kot kratek zgled si oglejmo npr. spremembo vsebine kategorije »de-
lavski razred«, ne da bi pri tem analizirali to kategorijo v drZavah z

1013



zmagovito revolucijo. Omenili smo, da se del preseznega dela delavcev iz
nerazvitih dezel porablja za zadovoljevanje nadeksistenénih potreb ne-
posrednih proizvajalcev razvitih deZel. Je torej mogoée delavski razred
teh deZel 3e opredeliti kot proletariat v klasitnem smislu? Je mogote
pri¢akavati, da bo delavski razred teh drzav deloval v smeri, ki jo je
Marx predvidel kot smer delovanja proletariata? Same akcije delavskega
razreda v razvitih drzavah veasih dokazujejo, da se delavski razred teh
deZel ravna bolj po interesih nacije, se pravi, da postaja del kolektivnega
izkoristevalca, kot pa po interesih delavskega razreda vsega sveta. Se
bolj izrazito vedenje te vrste kaZejo nekatere socialistiéne in socialno-
demokratske delavske stranke, Praktitno 'so predstavnice delavskega raz-
reda v svojih drzavah, ker so komunistitne partije dogmatizirane in ne-
zmozZne uravnati akcije na podlagi konkretnih analiz, tako da so skoraj
popolnoma izgubile vpliv. (Seveda izvzemamo pri tem Francijo in Italijo.)
Vendar vodijo politiko, ki je usmerjena ne le proti delavskemu razredu
nerazvitih deZel, temve¢ vasih tudi proti njihovemu lastnemu delavskemu
razredu. Dalje. Je mogoce ipr. delavske stranke nekaterih skandinavskih
dezel vsteti v isto kategorijo kot anglesko laburistiéno stranko? Razvoj
in udinek interesov delavskega razreda v Ameriki mege svojevrstno lué
tudi na to kategorijo. Nekateri teoretiki npr. zagotavljajo, da je treba
nerevolucionarnost ameriskega delavskega razreda pripisati tudi dejstvu,
da je bil del ameriskega delavskega razreda neprenehno dobival dotok
»od spodaj«, s priseljenci, in da je vedno obstajala socialna kategorija,
nad katero se je lahko povzpel — &rnsko prebivalstvo. To pa bi seveda
pomenilo, da akcije delavskega razreda ne temeljijo samo na dejstvu,
da je izkorisan, na zavesti o izkoris¢anosti, temveé tudi na drugih dejav-
nikih: na njegovem mestu v lestvici socialne stratifikacije, na socialni
mobilnosti, da, celé na realnosti njegovih aspiracij.

Navedli smo nekatere spremembe empiri¢ne vsebine pojma delavski
razred v danadnjih razmerah. Ze ta zgled sam jasno kaZe, da je treba
temelje druzbene kategorije ponovno empiritno definirite glede na smer
druzbenega razvoja in cilj druZbene akcije. Ti zgledi kaZejo tudi, da je
mogode definicije izpeljati samo v vsaki konkretni situaciji in glede na
ob¢i model druZbenega razvoja. Vendar pa je dejstvo, da nimamo oblega
modela, ki bi uposteval razvoj po Marxu in ponovno definiral situacijo
na osnovi delne uresni¢itve njegovih temeljnih sklepov. Imamo samo
sovjetski, jugoslovanski, kitajski, italijanski marksizem, skratka plura-
lizem marksizma, in skoraj vsak se razglala za edino pravi marksizem.
Nasprotni in protislovni interesi delavskih razredov raznih dezel porajajo
zmedo v delavskih gibanjih in ta zmeda seveda poraja tudi teoretsko
zmesnjavo. V razdobju uresni¢evanja sklepov Marxovih analiz so delavska
gibanja in socialistitne drZave. skrbele mnogo bolj za to, da dokaZejo
popolno skladnost svoje prakse z Marxovo teorijo, kot pa za realno analizo
polozaja, druzbenih struktur, gibanj in procesov z uporabo Marxove me-
tode druZbene analize. Njihova prizadevanja so bila v socialistiénih
drZzavah usmerjena k primerjavi vsebine Marxovih kategorij, ki so jih

1014



obravnavale statitno, s svojimi dosezki, in k ugotavljanju njihove abso-
lutne skladnosti, tako npr., da se je druZba Ze razvila do stopnje socializma
in da torej koraka v komunizem in podobno. V zahodnih socialisti¢nih
delavskih strankah pa se je Marxova teorija spremenila v vefno nedo-
segljivi moralni ideal, ki ga je pa¢ treba uresnievati v kompromisih s
stvarnostjo, &e je to moZno. V obeh primerih je bila Marxova teorija samo
delno vodilo za akcijo; bolje je rabila dogmatski in propagandni etiketi
za pragmatistiéne akcije, Sele v zadnjem desetletju zavzema marksizem
spet tisto vlogo, ki mu kot akcijski teoriji ¢loveske druzbe na poti v
brezrazredno druzbo pripada — vlogo metode za neusmiljeno empiriéno
analizo stvarnosti in teorije, ki vodi akcijo, namesto teorije, ki jo akcija
dogmatsko deformira. To pa je marksizem lanko samo takrat, kadar
spreminja vsebino svojih temeljnih kategorij v skladu s spremembo stvar-
nosti, ki jo je sam povzroéil. Samo ¢&e s svojo metodo spreminja svojo
vsebino. :

1015



Odsotna prisotnost biti

Taras Kermauner

(Odlomek iz premisljevanja ob poeziji Gregorja Strnise)

Na temni vodi spi, kot svetla deklica, gladina.
Nobeno veslo njenih kril ne trga.

Ob drugem bregu, brez veslala, kot lupina

je majhen éoln ujet v viseée veje grma.

(Poletje ob ribniku)

IMPRESIJA. Prvi verzi, ki jih je napisal Dane Zajc po svoje, po
zajéevsko (recimo Crni moZje), so bili polni ekspresije, izpovedovali so
silovito notranjo raztrganost, razbolelost, prizadetost avtorja. Skoraj enako
stari Gregor Strnifa je v istem ¢asu (okrog 1955. leta) zalel ravno iz
nasprotnega izhodi$¢a: za njegove prve Ze strnilevske verze je znatilna
¢ista impresija, noéejo direktno izpovedovati, vsi so naravnani v oblikova-
nje, podajajo mir in razpoloZenje narave. Zajéevo obliko trga vsebina —
silovit subjektivizem, osredotodeno poudarjanje osebnih vprasanj: verz je
prost, ne pozna ne rim ne asonanc, vsaka pravilnost mu je tuja, saj bi
omejevala in motila pristnost njegove izpovedi; pesnik zapisuje besede,
podobe, stavke, kakor se mu zapisejo sami — razbijanje oblike je osvo-
bajanje od druzbenih, politiénih, civilnih, psiholoskih kalupov, pesem vre,
se kot divji hudournik razteka ez ceste in naselja, ne priznava dome-
njenega reda in ga razstreljuje, podira, preureja, bezi sama pred sabo,
bogvekam. Tudi oblika StrniSevih pesmi je v skladu z njihovo vsebino
— le da je ta &isto drugaéna od Zajteve. Pri¢e smo Ze kar ¢istemu »objek-
tivizmue«, osebnih vpradanj ni: verz je pravilen, pesem se deli v kitice,
nikjer razpustenosti, niti zelje po njej — Cutiti je, da pesnik potrebuje
natanéno obliko, osvobajanje ga sploh ne zanima. Nikjer raztrganosti, raz-
klanosti, povezovanja dinami¢no nasprotujoéih si polov. Kot da pesnik Ze
je svoboden. Ko da si njegova svoboda Zeli omejitve, utesnitve, reda,
jasno dolo¢enih oblikovnih razmerij, v katerih se bo 3ele ujela, utesnila,
ohranila, materializirala, dosegla realnost. Znac¢ilna poteza Zajéeve poezije
je razbijanje sleherne trdnosti, spreminjanje pesmi v tok, v gibanje, v
dejavnost (dejavnost razbijanja, trganja, mudenja itn.): v &isto negativi-
sti¢tno prakso. Strnisi je praksa te vrste neznana. Njeno mesto zavzema
impresija, vtis, podoba, stati¢nost.

1016



Pod tihim soncem voda vdano usiha,
drevesa jo oklepajo kot érn samostan.
Ze skoro v temnih kro$njah ne bo veé spomina,
na nek vetroven pomladanski dan.
(Poletje ob ribniku)

USIHANJE. Vendar imata Zajéeva zaletna ekspresionisti¢na dinamid.
nost in StrniSeva zgodnja impresionisti¢na stati¢nost neko skupno potezo.
teZnjo od Biti k Ni¢u. Kakor Zajéeva dinamika ne more biti golo gibanje
brez materije, brez podob, dejstev, misli, stalis¢, ¢ustev (prvin statiénosti),
tako tudi StrniSeva statika ni ¢isto mirovanje, gola impresija, ki bi ob-
stajala popolnoma zunaj €asa. Pri Strnidi lahko govorimo o nekaksnem
paradoksu: o statitnem gibanju, o zaporednosti podob, ki si ne sledijc
samo vodoravno, temveé tudi navpi¢no, niso samo druga poleg druge,
temveé tudi druga za drugo. Vkljufene so v doloteno smer. Pesem Poletje
ob ribniku podaja dolofeno pot: od pri-sotnosti sveta (svet je na tej prvi
stopnji ¢isto mirovanje, gladina sveta — in ribnika — ni niti malo vzva-
lovljena, svet potiva v sebi, ujet v svojo stalnost in stalno enakost s samim
sabo) k njegovi od-sotnosti: voda — svet — vdano usiha. Usihanje je
izginjanje, pre-hajanje v Ni¢. V tem izginjanju pa se Zajleva in StrniSeva
poezija sretujeta — le da je izginjanje v prvi nasilno, besno, aktivno:
raz-dejanje, ubijanje, vidno raz-padanje, strastno raz-krajanje, v drugi
mirno, »stati¢no«, neZno, vdano presihanje, od-hajanje, umikanje tega,
kar je, v to, ¢esar ni. Pomlad je minila, zdaj je poletje in v tem poletju
- skoro ne bo vet niti spomina na pomlad. Pomlad je pre-tekla, od-ila,
umrla. Svet poletja pa je Ze spet sam v sebi stalen svet, ki povzrota vtis,
kot da bo veéno ostal takSen, kakor se nam kaZe ta hip, kakor da je onkraj
¢asa, kakor da se je ves ¢as spremenil v prostor. In kljub temu Ze &utimo
tudi v njem njegovega naslednika, njegovo negacijo: jesen. Strnifevo sta-
ti¢no gibanje je ¢as med pomladjo in poletjem, med poletjem in jesenjo,
¢as, ki ga pesem ne kaZe in ga zato ne vidimo, vendar vemo zanj, saj
pesem o0 njem — z yso svojo mirno otozno in vdano, rahlo dahnjeno
melanholijo — neposredno govori. Svet je namenjen za veénost, za to,
da bo ve&no ostal v svoji negibni enakosti, podobe so namenjene za trajno
in za zmerom, med temi podobami, v njih samih, v njihovi notranjosti pa
gloje neopazni &as: druga oblika Ze znanega Zajtevega negativnega ¢asa,
¢asa proti-zorenja, ¢asa za-hajanja.

Prastari bobni dan za dnem donijo
in bosih nog v temi se slidi ples.
Nihée ni rok, ki igrajo melodijo,
nihée plesoéih videl ni teles.

(Malik)

OBOJNOST. Podobe so zunaj ¢asa in v &asu, prostor je odstranil éas,
hkrati pa je ¢as nacel in izjedel prostor, poletje je vedno, poletje je min-
ljivo, svet je, sveta ni — Ze na samem zatetku StrniSeve poezije je vidna
njena dvojna struktura. Nekaj je in nefesa (ni¢esar) ni. Zajc je ves za-

1017



suZnjen temu, kar je — zato mora z vsemi mo&mi obstojnost ubijati.
Strnidi se to, kar je, simo preliva v tisto, ¢esar ni, in sam ve¢ ne ve, ali
je, ali ni. Njegova ne-cdvisnost od stvarnosti, vsakdanjosti, politi¢ne so-
cialnosti, materialnosti je tolikina, da mora to stvarnost posebej priznati,
¢e sploh hole verjeti, da obstaja.

; Bobni in pleSoge noge donijo, torej so. Videl pa jih ni nobeden — ali
torej zares so? Kje donijo? V globini prsi, kot v pragozdni senci. Na eni
strani je pragozdna senca, svet ne-znanega, ne-odkritega, tujega, temnega:
in ni le svet zunaj mene, temveé tudi svet zunaj vednosti o svetu. Na drugi
strani pa ni le ne-znani pragozd in ne le sence (temni odsev) pragozda, se
pravi &ista »objektiviteta«, je tudi globina prsi, se pravi &ista notranjost.
Ce prebiva malik, kateremu na &ast . .. grmi barbarskih bobnov krog, le
v pesnikovi notranjosti, potem je ta malik le pesnikova prispodoba: videz
sveta. Potem ponazarja zgolj nekaj, kar ni malik — recimo ljubljeno bitje
(Malik je po vsej verjetnosti erotitna pesem). Je torej to, kar ni. In Je
vet. Bobne slifimo, bobnarjev pa ne vidimo. Kako sploh vemo, da bobnajo
maliku na &ast? Kako vemo, da malik sploh je? In &e je, je le v svoji
nevidnosti: maliku ... venci prikritih misli skrivajo obraz. Bobnarje in
plesavce vsaj slifimo, &eprav jih ne vidimo, malik pa tudi moléi: Nihée
ne ve za rod in domovino / plesalcev v mraku — morda ve malik, / a on
moléi, kakor da ga dudijo / uveli venci, tezki od krvi.

Tema, molk, ne-znanost — to so poteze malika. Malik je nekaj, kar je
in hkrati ni, miti¢na oseba, za tiste, ki vanj verujejo, najresni¢neje bitje
sveta, za druge pa lahko le ¢isti videz, zmotno materializirana predstava
nerazsvetljenih moZgan, znamenje za nekaj, ¢esar ni in ni nikoli bilo
(malik je bog primitivcev, maliki in bogovi pa so izmisljotina). In Ze
smo sredi StrniSevega pesniSkega sveta.

Zato vse tisji se mi zdi vsak dan
v globini prsi rezki §um peroti.
(Srce)

TISINA. Vse se dogaja v tiini. Usihanje je tiho dogajanje. Strnievi
bobni donijo potihoma; njihov glas prihaja od dale¢. Vsi Sumi in zvoki
so zanj daljni. Tudi v tem sta si z Zajcem popolnoma razli¢na. Zajc celo
Sepeta in miruje na glas. StrniSevo grmenje je komaj sliSno, Zajéeva
tiSina je grmeda. Ko so njegovi ¢érni moZje... odhajali, / sta se na pogo-
rif¢u / pod oZganimi &rnimi vejami / objemala ogenj in smrt / in se v
mraéni nasladi / krohotala v temo. Stirje otroci so ostali pod zlobnim /
hehetajodim se vetrom ... veler kraka na zapudéenih ognjiiéih ... Temno-
lase sanje na vedalih / so zaklicale: Daj mrtvim mir... Zvonovi zvonijo,
zvonijo... Tema se ti bo zahehetala v obraz / z votlimi oémi tvoje mla-
dosti... Tema je hlastala s poZreSnimi gobci... je vabila iz temnih
kotov / strast s krevljastimi rokami. .. Stari vran je zakrakal / na starem,
razklanem hrastu... Te poteze zgodnjega Zajca (verzi so vzeti iz Crnih
moZ, Beseda 1956), ki so ostale osnovna znaéilnost vse Zajéeve poezije,

1018



pri¢ajo o razviharjenosti vsega, o nenehnem crescendu, fortissimu, tro-
bentah, bobnih, krikih, udarcih, srdu in besu. Besede, s katerimi je
ustvarjen vtis tega divjanja elementarnih sil, so v Crnih moZeh: razvaline,
oZgano, pofasten §epet stvari, razcapanost, plahutanje, zver, naga pohot-
nost, brezumnost, groza unicenja, kot bi se razpocil ogromen boben, spa-
¢eni obrazi, suho drevje §kripa kot vesala, smrino rjovenje, lajal je odmev
zvonop itn., itn. Vse je pretirano, iz reda, brez mere, kréevito, strastno.
Tisina nastopa le kot nasprotje glasnosti, le kot pedlaga, na kateri je
zvocno dogajanje Se bolj vidno.

Pri Strnisi je razmerje med glasnim in tihim ravno nasprotno. Gla-
»sovi, Sumi, nemir, vse to je podlaga, na kateri odseva bistveni mir, rahlost,
tenkost, umerjenost, obvladanost. Ne govori o grozi, temveé o pladnosti.
Noé¢ kot grlica je plaha / ...od oblakov je zastrta / ...preko deklice, ki
spi / ...v rosnem vetru noé¢ brsti / in trepede kakor krila / ptice, ki se
je nizko v beZnem letu dotaknila / cvetnih listov nad vodo. (Plasna noé¢,
Bori 1955.) Besede — nosilke dogajanja — so: plahost, zastrtost, spanje,
rosnost, trepet, dotik... Kot da bi se pesnik bal izredi glasno zvenelo
besedo.

Zunaj na strehah spi sonce
kot zlatorjavi fazan,
ki krila poc¢asi razpenja
¢ez cesto do okenskih §ip,
po mizicah strese peresa
in pozlati lica za hip.
(Majhna, rjave kavarna)

PODOBA. Zadrzanost, aristokratskost, izbranost, nevsiljivost Strni-
Sevih verzov je v neposredni bliZini vizualnega. Kar je sluino, je vsiljivo,
zasleduje nas, preganja. Sludno si zmeraj simo poiite poti do nas. Sluino
je neustavljivo, neomejljivo. Pred njim se ne moremo zavarovati. Obenem
pa je abstraktno, neoprijemljivo, zvoke si lahko razlagamo na zelo razliéne
natine, sporoéilo, ki nam je podano z zvoki, nas zapreda v poudarjeno
mistiko, ne-jasnost, ne-znanost. Zato ni ¢udno, da si ga je Bit — tista
Bit, kakréno poznamo dozdaj: malik — izbrala za glasnika. Kadar ostanem
v svoji sobi sam, / posluSam v prsih rezki Sum peroti / lete¢ih na otoke
tvojih sanj. (Srce, Nova obzorja 1955.) Te peroti so znanivke najvisjega
sveta: tiho posluSam njihov rezki zven, potegnjen sem v krog Biti.

Cisto drugade je z vidnim. Vidno je veliko konkretnejSe, sporotila
Biti prek vidnega bi bila jasnejSa, bolj znana, otipljivej$a. S tem, da
StrniSa pri-opredeljevanju Biti vidno zapostavlja za sluSnim, nedvoumno
trdi, da o Biti komaj kaj ve — razen tega, da je, razen tega, da je vednost
o nji komaj kaj ve¢ kot ne-vednost o vseh njenih konkretnih doloéilih,
komaj kaj ved kot dojemanje njenega skrivnostnega zvoka (kultnega
bobnanja, ki vsekakor nekaj — vendar ne vemo kaj — pomeni). Poleg
tega poudarja — in to je za njegovo poezijo zelo znadilno — da nismo
mi tisti, ki Bit ustvarjamo, upodabljamo, postavljamo, if¢emo, da nas Bit

1019



sama i3¢e in postavlja v svoj (slusni) radij. Ta zadeva je Strmsi Ze od
vsega zaletka kar se da jasna. Subjekt poslusa, subjekt je poslusen, Bit
pa doloa, govori, sporo¢a. Ljudje lovimo njene (slu¥ne) znake in si jih
razlagamo, kakor paé vemo in znamo: priblizno in po svoje. Vendar s
tem Bit ni prizadeta, zato je ni ni¢ manj, ni¢ manj ni sama v sebi trdna,
jasna in dokonéna. Le mi smo precej manj, kot pa si to predstavlja evrop-
ski subjektivizem.

Kljub temu oziroma ravno zato (slusno je odmev Biti, ki je neznana,
vidno je podoba, ki jo vidijo — ustvarjajo — naSe oéi, podoba tistega, kar
edino lahko zajamemo, diferenciramo, dolo¢imo, podamo: vidno je torej
edino mogode podro¢je poezije) StrniSeva poezija ni sezidana na slusnosti,
temve¢ na vizualnosti, ne toliko na zvoku, gibanju besed, stopnjevanju
zvoénih uéinkov ipd., kot na podobi, barvi podobe, prostorskih in pred-
metnih sorazmerjih. Ta poezija je v Mozaikih predvsem oblikovan prostor
in le v prav neznatni meri oblikovan ¢as. — Nenehno se ponavlja cum
comparativum. Ce je o éem kaj povedano, je to naslikano. Nekaj je 3ele
kot svoja prispcdoba. Misel, spoznanje, vednost, svet — vse se kaZe skoz
podebo. V Majhni, rjavi kavarni je sonce kot fazan, ljudje v nji Zive kot
v gradu zakletem, zavesa plese kot jadro na ladji priklenjeni. Nobena
stvar ni to, kar je, temveé je le svoja podoba, svoj alter ego: vsaka stvar
je odsev in odmev same sebe, tak$ne, kakrina je v svoji — nam nedo-
stopni — bitnosti. V Colnu (Nova obzorja 1955) je zapisano: Prijatelji,
ta dolga miza je na¥ ¢oln / in nasa vesla svetle steklenice! Struktura
stavka pravi: miza ni miza, je ¢oln, miznost mize je le njen videz. Vendar
tudi ¢oln (njena &olnost) ni njena resnica — tudi ¢oln je le prispodoba
za potovanje v neznano. Mize v pravem pomenu besede sploh ni: ali je
videz ali prispodoba. Tisto, kar je v temelju mize in &esar odsev sta miza
in ¢oln (videz in podoba), ostaja skrito.

Dvojnost se 3e stopnjuje. Pesnik ni zapisal: ta miza je na$ foln, te
steklenice nada vesla, v drugem delu stavka je slovniéni osebek zamenjal:
prej je bila ta miza &oln, zdaj so ta vesla steklenice. Taksni prehodi, pre-
skoki, zamenjave Strnidi ne povzro¢ajo nikakrinih tezav. Njegova pove-
zanost z vsakdanjo stvarnostjo je tako rahla, da ta trenutek lahko izhaja
iz nje, naslednji hip pa iz sanj, in pri tem sploh ne opazi, da uporablja
dve razlini, prav nasprotni si izhodis¢i. To pri¢a, da zanj vsakdanja stvar-
nost (ta miza in te steklenice) sploh ni ni¢ drugega kot poved, izhodiste
za neko drugo, resniénejSo stvarnost: za resniénost. In res - to resniénost
je takoj v naslednjih verzih Colna tudi oznanil: Ptice pojo, za okni Ze
dani se, / na¥§ dan bo lep in kakor trta poln / fe rosnih grozdov nale do-
misljije, / rasto¢ih na obalah, kamor noge / ljudi stopile niso. Materialne
stvari tega sveta so samo nadomestki, odlitki sredi banalne stvarnosti, ki
nas niti najmanj ne smejo ovirati, da jih ne bi v hipu preskot¢ili, zanema-
rili, pozabili nanje kot na nekaj nakljuénega, nepotrebnega, nepomemb-
nega — kot na nekaj zgolj (vsakdanje) stvarnega. Podoba je postala no-
sivec — mneosvojene in neosvojljive — Biti (resniénega sveta). Podobe
(podro¢je vidnega) so zaradi tega, ker so prispodobe, bistveno visje in
bitnejSe od materialne stvarnosti, bistveno blizje Biti, so pa S¢ zmerom

1020



-

podrogje ¢Elovesko-posvetnega. Bit se v njih (skoznje) transformira v svet,
kakrsen je ¢loveku dostopen: iz nedoloéljivega glasu v doloéljivoe podobo.

Tako smo se priblizali temeljnemu StrniSevemu paradoksu: na eni
strani se Bit kaze samo skoz zvok, skoz glas in je nevidna, na drugi strani
pa temelji vsa njegova poezija na podobi in je podoba odsev Biti: glas
ne pomeni ni¢esar. V svetu domisljije... brez Suma val za valom udarja
ob nasa srca. Spet smo naleteli na osnovno strukturo, na Ze omenjeni: je
in ni. Kar je pozitivno, je negativno, kar je negativno, je pozitivno; vse
potrjeno je hkrati zanikano. Dve strukturi sveta, med sabo naravnost na-
sproti si, se pokrivata in sta si identiéni. V tem je StrniSeva dialektika:
dialektika kvadrature kroga. Tako kot sta stvar in njena podoba samo
odseva Biti, sta tudi govoreéi in glas (ali zvok) samo odmeva Biti. V pesmi
Grlica je pesnik zapisal: Zakrita v vej zelenih plai¢ / je samo glas, je samo
glas, / da stopa mimo, kot uho / bi grlice ne slifalo — In: Sladak kot kri,
mehak kot kri / njen glas se zdi, njen glas se zdi, / ki vso noé dalje poje
v njem, / kakor spomin, kekor odmev / nekih besed in melodij, / ki nik-
dar jih $e sliSal ni. Ti verzi utrjujejo, kar smo povedali v uvodnih besedah.
Grlica — prispodoba biti — je nevidna. Zanjo vemo, ker jo slifimo. Zato
je. Ceprav je njen glas skrajnje tih in nevsiljiv, nas ne pusti pri miru,
zaznamoval nas je, se nam splazil v srce, nam ga napolnil s svojo navzoé-
nostjo (Toda ko sam zvecer zaspi, / spet iz noéi se oglasi itn.) Ta glas, ki
ga pesnik slidi in ¢uti, je tako abstrakten, nedoloéen, neulovljiv, da se kot
glas ne da uloviti, doloéiti, pesniko posredovati; da bi ga pesnik vendarle
lahko sporodil drugim ljudem, zapisal, oblikoval, konkretiziral, ga mora
spremeniti v podobo: 0 njem mora reé¢i, da je kot kri, kakor spomin, kakor
odmev. Da je deZ kot drobna krila ¢ebel (Golobnjaki spomladi). Da zveni
tvoje ime...kot visoka, temna harfa (Trubadurjeva pesem). Da je Su-
menje morskih pen... tiho kot zastave spelih vojska (Jesenska obala).
Itn. Podoba v teh primerih nastopa kot odsev odmeva. Medtem ko Zajc
spreminja svoje vizuelno dojemanje sveta v ritem, spreminja Strnifa svoj
sluh v vid, uho v oko.

Nebo globoko je kakor dolina,

ki pot do nje zarastel je briljan.

Kot pti¢je krilo nad temneéim jezerom spomina
visi pobocdje bele gore sanj.

Tenak mostié se v loku vzpenja k snegu
in vem, da nikdar ne bo stopil nanj
samotni mozZ, ki je obstal na bregu
in zre v odseve bele gore sanj.
(Japonski lesorez)

ODNOS MED BITJO IN CLOVEKOM. Resnica stvarnosti je v res-
ni¢nosti, se pravi v ne-stvarnosti: v domisljiji, v sanjah. Resnica stvar-
nosti je torej resnica ne-stvarnosti, sveta, kamor noge ljudi stopile niso;
tam, pravi pesnik, tam spustimo jadra / in vsak naj si natoéi in naj pije!

1021



-

(Coln) Prehod v ne-tloveski, v onkraj-¢loveski (metahumanistiéni) svet
je jadranje, plovba, potovanje s &olnom, z ladjo (ladja je ena temeljnih
prispodob StrniSeve poezije: poezija je potovanje z ladjo): odisejsko poto-
vanje na drugo stran sveta, k zvezdam, domov. Ne doma ne zvezd pa ni
v stvarnosti: oboje je onkraj nje — Sele v sanjah se temu delu temeljiteje
pribliZzamo.

Japonski lesorez spaja vrsto Ze omenjenih znatilnosti StrniSeve poe-
zije. Je lesorez — se pravi, da je Ze v naslovu slika, podoba, predmet
vidnega dojemanja. Nebo — prispodoba za Bit, za resnitni svet — je
skrito, nevidno, zarastlo. Pot do njega je pozabljena. Druga prispodoba
za Bit je bela gora sanj. Mosti¢ med stvarnimi tlemi in goro sicer obstaja,
narisan je, izdolben v les — vendar pesnik ve, da ne on ne samotni moz
ne bosta nikoli stopila nanj: nikoli ne bosta dosegla bele gore sanj. Tudi
Zajc pravi v Poéitku: Kje so plave gore miru. / Nikdar jih ne bo§ dosegel.
Le da je to spoznanje za Zajca trpljenje, odkritje na meji obupa; pesnik
je popotnik, ki hote doseéi svoj cilj in hodi po neéloveski ravnini sveta.
Vse drugaée je s StrniSo. Njegov samotni moZ ni popotnik, je nekdo,
ki stoji (statika). StrniSa in samotni moZ ne kaZeta trpljenja, v spoznanju,
da ne bosta stopila na mostié, je obup popolnoma zabrisan, komaj bi
lahko govorili o melanholiéni resignaciji. Pesnik ve, da ni mogota ne-
posredna kontinuiteta, prost prehod med resni¢nostjo (sanjami) in stvar-
nostjo. S tem je v temelju sprijaznjen. Ne gre za kriviéno ureditev sveta,
temved za njegovo naravno strukturo. StrniSa jo v osnovi sprejema, se ji
podreja. In v poeziji predvsem ugotavlja: tako je. V lesorezu ni sledu o
eksplicirani dinamiki: samotni moZ se ni nagnil naprej, niti najmanj ne
pri¢akujemo, da bo zdaj zdaj stopil na mostié, ne éutimo nobenih temnih
sovraznih sil, ki bi potiskale napeto telo nazaj na stvarna tla, bela gora
sanj ne vabi, samotni moZ ne hrepeni k nji, vsak del podobe je zgoilen
sam v sebi in ne tezi k prelitju v drugega. In vendar ta popolna stati¢nost,
negibnost, zunaj-tasnost podobe ne povzrofa vtisa (pesem je po obliki
&ista impresija), kot da stoji vsak del zase, kot da med njimi ni povezave
in stika, kot da pesem ni enota. Narobe. Izdolbena je iz enega kosa lesa,
narisana skorajda v eni sami rahli potezi, zanjo je pomemben vtis, ki ga
zbudi kot celota, en del brez drugega ne pomeni ni¢esar. TeZnja po Biti
je v pesmi intenzivno navzoda (in ta teZnja je notranji razlog pesmi), le
da je docela skrita in Ze sama v sebi sprijaznjena z nemoznostjo svoje rea-
lizacije. Strnidi sploh ne gre ve® za potrebo po realizaciji. TeZnja po
doseganju Biti je kot zakriti negativ, nad katerim se vzdiguje njegovo
nasprotje: odsotnost sleherne teznje. Dinamika pesmi je implicirana, zale-
denela, okammela — povrsina ne kaze sil, ki se skrivajo ped njo, in vendar
podaja pesem slutnjo o teh silah. Japonski lesorez je intenzivna celota,
v nji ni vidne napetosti in vendar je polna osredotoéenosti. Tudi tu je
navzocta Ze omenjena StrniSeva dvojnost.

Svet, ki ga ne moremo in ne zelimo dose¢i (Zelja po tem doseganju
izhaja iz situacije romanti¢ne razklanosti, ki je znaéilna za StrniSeve pred-
hodnike Minattija, Menarta, Pavéka in druge), je svet sanj. Sanje so tiste,
ki nmas — po svoje — dosegajo in se jih mi le udelezujemo. Bela gora sanj

1022



mete svojo senco na gladino jezera, se tako priblizuje ¢loveku, stojefemu
na bregu jezera, se mu kaZe (vendar ne neposredno, le kot odsev), ga
opredeljuje. Gledavec (bravec pesmi) vidi dvojno pripadnost sanj in é&lo-
veka, pa tudi njuno dvojno loenost: enkrat v odsevu jezera, drugié v
obrisu samotnega moZa na ozadju bele gore sanj. V Jesenski obali je ta
pripadnost in loéenost $e odloénejia. V Jesenski obali je zapisano: Kakor
siv grm pred velikim morjem / stojim pred tabo, skoro bo jesen. Tukaj
je natanko orisano razmerje med &lovekom in Bitjo (prav ni¢ pcmembno
ni, da gre za erotitno pesem — ljubljena Zenska Strnidi ni predmet lju-
bezni, je njen subjekt, njen vir): ¢lovek je siv grmicéek, Bit je veliko
morje. Tega razmerja ne moti nobena druga stvar: Obala bo ostala ¢isto
prazna — / le grm na robu in morje bo pred njim. Clovek ni zunaj Biti
in ne v njej: na njenem robu je. Bistveni odnos sveta — in StrniSeve
poezije — je: odnos Biti in &loveka. Stvarni svet ne velja ni¢: Za njim
bo svet, kot prasna ogledala / v veliki sobi, kjer nikogar ni. Stvarnost.
je samo zapraSen — temaden — odsev oziroma povriina stvari, ki ne-
prosojno pro-savajo (odsevajo) tako Bit kot dogajanje med Bitjo in
&lovekom.

Tvoje veke so kot meé straZarja
pred zakletimi vrtovi
in lasje so kot oblaéni §¢it viharja
za visokimi gradovi.
(Trubadurjeva pesem)

LJUBEZEN. Vrsta Strnifevih pesmi je ljubezenskih, pa se komaj
lo¢ijo od drugih. Ljubljeno bitje ni empiriéni, vsakdanji ¢lovek, ki bi bil
danes ta, jutri drugi. Ljubljeno bitje ima vse znadilnosti Biti, Boga, Te-
melja, na katerem poé¢iva ljubezen ljubelega &loveka, Sile, od katere je
ta pqovsem odvisen. Brez teZav vidimo sorcdnost bele gore sanj, grlice,
malika, sanjskega sveta domifljije in Tebe. Ljubljeno bitje — Bit —
je zakleti vrt, visoki grad, nedostopen, neosvojljiv, neznan, tuj, vzdignjen
nad svet, skrit. Zdi¥ se, véasih, / kot oddaljen otok, ki se v temni, / strmi
érti ri¥e na oblakih, / nad vodami v jutranji tifini. / V bledem mraku spijo
na obali / v sanje ujete ptice, kot cvetlice. Ljubljeno Bitje — Bit — je-
nad stvarnostjo, na oblekih, nad vodami, oddaljena je, biva v tifini, v
mraku, v spanju, v sanjah. Kakor speéih ptic obala / sredi tihih, temnih
morij / se mi zdi tvoje telo.

Tvoje ofi ob meni so zdrsele,
kot bleda in visoka ladja mrtvih...

(Ladja duhov)

SMRT. Dozdaj je bila znadilnost StrniSeve Biti samo skrivnost, ne-
vidnost, mahoma pa dobi nov, dolo¢nejii pomen: znamenje smrti. Vendar-
Bit v obdobju Mozaikov ($¢) ne ubija. Smrt ni maséevavka, praksa pobi-
janja, unitevanja. Smrt — to je tema, no&, odsotnost. Smrt — to je-

1023



stopnjevana skritost. Prej je bila nakazana v usihanju, zdaj se kaZe v
odhajanju. Je visoka ladja mrtvik, ki ima $umede boke (zadeva, opre-
deljuje, poziva nas z glasom) in‘zastrte luéi (nevidna je), fumeéa jadra in
temne sence. O nji pravi pesnik: in spet so v noé zdrsele érte njene.
Poudarek je na spet in noé. Bit usiha, spet in spet cdhaja. Dogajanje
Biti ni v pri-hajanju. Kadar prispodablja pesem polno Bit, jo kaze brez
tasa: pesem je tedaj zunaj-Casna, impresija, lesorez. Ko skufa pesnik
upodobiti konkretnejse, doloénejie znatilnosti Biti — te pa so seveda
lahko samo negativne, Bit mu je mogote opredeliti le per negationem,
kot skrito, od-sotno itn. — odkrije ¢as; ta ¢as se zmerom kaZe le kot
negativni ¢as, kot od-tekanje, bezanje, usihanje, umiranje. Bit ne samo da
mi je skrita, tudi beZi od mene: kot da iz mojih prsi / nekdo je stopil in
na ladji mrtvi, / senca med sencami, beZi od mene. Bit — to je tisto v
meni, kar ni moje, kar ni moja last, &esar last sem jaz, in to meni tuje, ta
moj kraljevski dvojnik — senca med sencami, odsev med odsevi — me
zapudta. Moje telo, moj empiriéni vsakdanji éloveski jaz je bilo samo
njegovo kratkotrajno bivalisée. Dogajanje Biti je nidenje, nidenje pa je
dogajanje smrti — seveda smrti zame, smrti mene, nikakor pa ne smrti
Biti. Smrt je sluZabnica Biti, njen del, njena zaasna oblika, njena da-
nainja podoba. Danes se nam Bit odkrivaxamo skoz Smrt.

EROS — THANATOS. Cdnos med ljubeznijo in smrtjo je v tej fazi
StrniSeve poezije (zgodnje pesmi Mozaikov) precej drugaéen od odnosa
med tema dvema eksistencialijama, kakor se razodeva v vzporedni fazi
Zajteve poezije (zgodnje pesmi PoZgane trave). Obe fazi sta sicer zatetni,
nekak3$na uvoda v resni¢no poezijo enega in drugega, vendar je v njima
vsebovan Ze tudi njun nadaljnji pesniski razvoj in njegovo konkretizi-
ranje. Za Zajca je ljubezen — recimo v Ze omenjenih Crnih moZeh (Be-
seda 1956) — ¢&isto nasprotje Smrti. Ljubezen je domaéija, preden je
unidena. Ljubezen je harmonija re¢i: sklonil se je k cvetu cvet / in veja
veji je spregovorila, / drevesu reklo je drevo / in gora h gori se nagnila, /
sklonilo k zemlji se nebo / in reklo je: Ljubezen poljubila / je vse stvari
in vse reéi. / In kakor dih poljubljajo se roZe. /| Cez svet ljubezen gre / in
Zeljne prsi z roko boZa. Tudi Zajteva ljubezen ni empiriéna individualna
ljubezen empiri¢nega individualnega &loveka — to z vso nazornostjo ka-
Zejo .ze ti sila zaletnidki verzi. Ni (empiri¢ni) &lovek tisti, ki podarja
ljubezen svetu, svet jo daje ¢loveku, nebo se sklanja k zemlji. Clovekove
prsi so objekt Ljubezni. Ljudje smo odvisni od nje. Do tod sta si Zajéeva
in StrniSeva pozicija sorodni, zdaj pa se lotita. Strnifa odkriva, da je
nasprotje ljubezni v njej sami. Ljubljeno bitje je sdmo tak3nega znacaja,
da je skrito, oddaljeno, temno — z njim vred pa je skrito, tuje, od &lo-
veka neodvisno tudi tisto, kar temelji v ljubljenem bitju — v Biti — in
kar ¢lovek dobiva od njega: Ljubezen. Ljubezen ni ni¢ drugega kot
nagnjenje do Biti, nagnjenost k Biti, ¢lovekova odprta pripadnost Biti.
Ce je Ljubezen pripadanje Biti, Smrt pa njen danaSnji obraz, potem
Ljubezen pripada tudi Smrti in je Smrt njena moznost, v nji skrita.
resniénost. Smrt je oddaljevanje Ljubezni od sebe same, je pri-padanje
Ni¢u, padanje v Ni¢. Vse drugale je v mladostni Zajéevi poeziji. Tu ni

1024



med Ljubeznijo in Smrtjo nobene notranje zveze. Medtem ko je ljubezen
zunajéloveskega izvora in narave, je Smrt posledica ¢loveske prakse, del
¢lovekove akeije; ta je v osnovi naperjena zoper metafiziko vesoljne har-
monije, kakrina bi vladala, ko ne bi bilo (zlih) ljudi. Crni moZje gredo, /
blaznost s seboj neso, / blaznost, umor in pogin. / Blaznost ubijanja, /
grozo unicenja, / érni moZje gredo, / konec s seboj neso. Svet je raz-
lomljen v dve polovici: v »dobro«, a izmisljeno objektiviteto (svet stvari
in refi) in »zlo«, a resniéno subjektiviteto (svet &rnih moZ in njihove
politi¢no-vojaske prakse). Ljudje (s svojo prakso) so uniéili moznost, da
bi Ljubezen Se naprej obstajala na svetu, pregnali so jo v spomine, v
sanje, v preteklost. (Moj dom, s sreénim Nekoé¢... Moj dom, z mrkim
NIKOLI VEC... Veéer, bodi dober z menoj. / Ugasi plamene spominov. /
Preved Zgejo srce.). Tu se Zajc in StrniSa spet sre¢ujeta. Bistvo Biti je v
tem, da je odsla ali da odhaja, da je zdaj in danes skrita, potisnjena v
spomin in sanje. (Poboéje bele gore sanj... visi... kot pti¢je krilo nad
temnedim jezerom spomina. — StrniSa: Japonski lesorez.) Usmeritev od
Biti k smrti (Ni¢u) je enaka pri obeh, le znataj obeh eksistencialij se v
njuni zgodnji poeziji bistveno razlikuje. Zajc je ves osredotolen na spor
med njima, je znotraj razpolovljenega sveta, ki bi ga rad spet zlepil,
spojil, hkrati pa se zaveda, da je relitev naloge mogota samo v odstra-
nitvi prvega pola: v koncu ljubezni, v prevladi Konca (Smrti, Ni¢a). Le
v unifenju je mir in ljubezen, / le v unifenju je neskonéna zvestoba, /
mrtve stvari ljubijo z mirom veénosti, / o biti skala v polju / tvoje lju-
bezni — »tvoje« se seveda nanaSa na smrt (Biti kaplja). Bit je onkraj
tloveskega (resniénost je meta-humanistiéna). Tega prepri¢anja je tudi
Strnifa — le da je do njega prisel po ¢isto drugaéni poti. V pesmi Kaéa,
objavljeni v isti $tevilki Besede (1956), v kateri so iz8li tudi Zajéevi Crni
moZje, govori o onkraj-¢loveski resni¢nosti, o svetu sanj — le da ta svet
ni posledica uni¢enja, odpovedi praksi, kontane in ponesrefene ¢loveske
dejavnosti, ni v prevladi Konca. Bit je, ¢etudi je temna, skrita, njena
polnost je hkrati njena popolna praznost, v praznoti je ni¢énost. Ni¢ je
sredi Biti, njena Resnica in Narava. V tej povezavi med Bitjo in Nifem
ni ni¢ demoniénega, hudodelskega, zlega, ¢asovnega, zgodovinskega, trpe-
Cega, razklanega. Kaca pri¢a o ¢isti harmoniji Biti in Ni¢a, o identiteti
njune razliénosti. Ka¢a je — kot naslednica malika in ¢élen v dolgi verigi
StrniSevih mitskih simbolov za odsev Biti — teZka in temna... / Ze
dolgo spi. V njenih ofeh / poliva lué, brez senc in barv / kakor na dnu
globokih rek... / Sanja. In sanje so kot stolp / iz tiso¢ gladkih, sivih
kamnov, / prazen — sam sebi cilj in vzrok. Kot taka je v popolnem na-
sprotju z vsakdanjim empiriénim svetom, v katerem nekje za drevjem
kli¢e pav, v katerem za drevjem pav odpeva pavu, v katerem je nekje
za drevjem klic dveh pavov. Vir prave Ljubezni je lahko samo kata,
nikoli pav. Bit je samozadostna, sanje so samozadostne, pavi-ljudje pa so
odvisni drug od drugega, vsak zase in vsi skupaj od Biti.

8 Problemi 1025



Praprot §umeéa

je lepa,

je sveta.

Tisoé ozelenelih dlani

v mraku zelenem

in v soncu,

v tifini,

krije in boZa gozdne poti.
(Praprot)

OBJEKTIVITETA IN IDENTITETA. V nasprotju z Zajcem, ki izhaja
iz diste subjektivitete (»objektivni« svet, svet re& in stvari, dom, pre-
teklost — vse to so v bistvu le nasprotja élovekovi subjektivnosti, nastala
kot protipodobe notranji subjektovi razklanosti, zato v mnogo&em iluzije,
romantiéne reSitve, »izsanjani« svet, svet, katerega samozadostnost je
zamisljena, zaZelena, potrebovana, postavljena), izhaja Strnifa najpopre;j
- Se pred sleherno konkretizacijo svojega sveta, e pred diferenciacijo
Biti v Ni¢ in Smrt — iz &ste »objektivitete«; izraz je seveda mogoce
rabiti le v narekovajih. Ne gre namreé za svet, ki bi bil »objektiven«
zato, ker je objekt, pred-met subjektu, gre ravno narobe za samozadostni
svet, ki je subjekt in ki mu kvedjemu &lovek pripada kot njegov pred-
met (del). Seveda tudi izraz subjekt ni primeren. Ne gre ne za subjekt,
ne za objekt, ne za objektiviteto, ne za subjektiviteto. Svet StrniSevih
zadetnih pesmi je svet nekaks$ne identitete med Bitjo in ¢lovekom, naturo
in &lovekom, sanjami in &lovekom, Bitjo in Ni¢em, Bitjo in smrtjo, od-
sotnostjo in prisotnostjo itn.; svet indentitete razli¢nosti, dvojnosti, na-
sprotnosti, ki pa niso nasprotnosti razpolovljenega sveta (razpolovljenega
na subjekt in objekt). Ker sanje — kot smo Ze ugotovili — za StrniSo
niso »izsanjane«, izmisljene, ker Zivljenje v sanjah ne pomeni pobega pred
resni¢nim Zivljenjem, temve¢ 3ele dejansko bivanje v njem, je StrniSevo
izhodiS¢e popolnoma drugaéno — ravno nasprotno — kot pri Zajcu. Ce-
prav prihajata oba marsikdaj do enakih sklepov in upodabljata enak
svet, je ta enakost le navidezna in pogojna: nasprotujod si izhodiSéi
smisel sleherne podobe ali prispodobe krojita po svoje.

Zajc izhaja iz sebe, iz Jaza. Na zatetku Crnih moZ pise: Moj dom,
samoten, zapu$éen in tih. / Moj dom, z oZganim kamenjem. /! Moj dom,
z zagrobnim mirom / upepeljenih stvari. /| Moj dom, praznina v mojih
prsih itn. — ta moj dom se Se Sestkrat ponovi. Psiholodki, tematski po-
udarek je na dom, ontoloki na moj. Ne gre za to, da je razrulen kate-
rikoli dom ali dom ¢&loveka ali dom sveta; gre za dom individualnega
subjekta, osamljenega posameznika, pesnika samega. V njegovi subjekti-
viteti je ontolodki vir sveta. Strnifa izhaja — v svojih najbolj zgednjih
pesmih (med 1951 in 1954) — iz nature. Lepa in sveta je praprot, je
sonce, je gozd. V rumenih noéeh opisuje jesen — impresijo jesenskega
drevoreda, v katerem ni sledu o ¢loveku: »Od veiddinih kril trepede zrak, /
#¢ip na vzhodu, kot temni mak / po drevoredih / jesenskih noéi / kot siv
prah mesedina leZi. Clovek se kaze v teh tihozitjih Sele postopoma, najprej
obrobno in se 3ele potem bliza sredini — do same sredine ne bo nikoli

1026



prifel. Clovek v svoji empiri¢nosti, vsakdanjosti, posameznosti bo za
zmerom ostal obrobna cseba StrniSeve poezije — osrednje mesto, na
katero ga je postavil Zajc, zavzemajo pri njem mitske figure malika,
kade, samoroga, na samem zaletku tega pesnidtva pa je to brez dvoma
Natura.

Jesensko sonce, ki gori,
gori, sivi kot kres,
kot na konici mecevi,
globoko v dnu nebes.
(Jesenska balada)

NATURA. Tudi &e se in kakor se &lovek pokaze, je le del Nature
-— nikakor in nikoli pa ni natura del &loveka; nikakor ni mogocée govoriti
o Clovekovi naturi, temveé le o ¢loveku Nature. Zgodnja Strnideva Je-
senska balada je po svoje zelo podobna kasni Zajéevi Utopljenki. Obe
pesmi obravnavata pripadnost ¢lovekovega trupla Naturi, le da je pri
Zajcu ta pripadnost posledica celotnega dogajanja, ki éloveka, Zivefega
v ne-moZnosti zgodovinsko osebnega Zivljenja, nazadnje le odreSi. Smrt
je Resiteljica, ¢lovek pre-haja v red redi, sam postaja Ziva Reg, konec
je muk, groze, upora, strasti, boja, besa, nemira — Zivljenja. Subjek-
tiviteta se je zanikala in prek Smrti preSla v »objektiviteto«, v Re¢, v
onkraj-tlovedki svet. Strnifev obesenec ali okostnjak ne pozna taksne
zgodovine. S svojo smrtjo ni niéesar prebolel, ni¢emur ni utekel, pred
ni¢emer se ni resil: kot ¢loveka — preden se je obesil — ga sploh ne
poznamo. Strnifa tega njegovega prejdnjega Zivljenja ne pojasni v nobeni
drugi pesmi, to Zivljenje ga sploh ne zanima. Pripainost obeSenca Naturi
je za StrniSo izhodis¢éno dejstvo. Zanima ga zgolj in samo ta pripadnost
pa prav ni¢ drugega. Vsa pesem je opis sozvoéja med &lovekom-okostnja-
kom in Naturo, podobno kot je opis tak¥nega sozvoéja Utopljenka — le
da je v Utopljenki izkljuéna omejitev na opis sozvoéja le videz, le pesniska
iznajdba, poanta, ki jo je mogoée razumeti samo v zvezi z drugimi, tej
na videz in tematsko povsem nasprotnimi Zajéevimi pesmimi (Zajéeve
pesmi povedini ne obravnavajo takine pripadnosti, harmonije, obravna-
vajo njen temelj, ki je za Zajca zmerom razkol, disharmonija). V Je-
senski baladi beremo: na najviijem... drevesu... okostnjak / na vejo
je pripet. /| Krhek in bel, kakor rob pen, / kot neke mrtve misli jez — /
skozi ofi gori, Sumi / mu sonc jesenskih ples... /| Nad gozdom, kjer v
krogih dreves / visi, medli skelet, / ples 2 meéi, in tenéicami / jesenskih
sonc je ples. Tudi v Praproti — morda edini nekoliko na minattijevski
svet tradicije vezani Strnifevi pesmi — so odnosi podobni. Kadar o kresu /
poganskim / bogovom / spet se povrnejo stare moé&i, / praprot morda /
zacvete / tudi meni / in odpre mi semena, ki mrak jih plodi, / da med
drevesi / drevo bom / in veja / in cvetje in sanje mogoéne noéi, / da mojih
misli / Sumeca / obleka / pade od mene v veliki temi. Pesnik izhaja v
tej pesmi tako iz &loveka kot iz nature, vendar daje prednost Naturi.
Natura je poglavitna. Natura ni — kot za StrniSeve romanticisti¢ne pred-
hodnike - prispedoba &lovekove zaZelene in v prihodnosti nahajajode

» 1027



se identitete, je realiteta, Najvi§ja Mo&, mitski pravir sveta (poganski
bogovi so sorodniki malika — podoba Biti). Clovek — & mu ritualno
in pravlji¢no pade kresno seme za obuvalo — je lahko deleZen Biti,
sanj (ze tu je Bit nevidna: mrak, noé, velika tema), lahko postaja drevo
in veja in cvetje, z eno besedo vse tisto, kar Ze obstaja pred njim in nad
njim. Oblika &lovekovega pripadanja Naturi je jasna. Pesnik ne pravi:
naj bom drevo ali o da bi bil drevo, temveé: morda bo praprot zacvetela
in bom drevo. Ceprav je v pesmi brez dvoma skrita nekoliko tradicio-
nalna in StrniSevemu pesnidkemu svetu nasprotna Zelja po spremembi
v drevo, je znatilno, da je pesnik ni izrazil eksplicite in kot subjektivno
Zeljo: da je bil Ze takrat — 1951. leta, sredi najhujSega prodora sloven-
skega individualnega subjektivizma, zoper to usmerjenost v bistvu imun.

V oklepu v veZi pa se zgoiéa mrak
in pod nali¢nikom obraza ni.

(Star oklep)

IMPRESIJA IN BIT. V teh — mladostnih in zafetnih — pesmih so
temeljne znatilnosti in eksistencialije celotne StrniSeve poezije. Malo-
kateri med povojnimi slovenskimi pesniki je tako konservativen in na-
vezan na izrodilo samega sebe kot StrniSa. Je tip antieksperimentatorja.
Njegov slogovni, motivni konservatizem je posledica ravno tega, da ne
¢uti potrebe po aktivizmu in obvladovanju ¢im obSirnejiih pesniskih in
stvarnostnih prostorov. Kot pesnik sanj (domisljijskega ne-stvarnostnega
sveta) je Ze vnaprej sveoboden. Z wvdiranjem v zmeraj nova podrodja
vsakdanje stvarnosti, empiriéne materije, ne bi pridobil ni¢. Zanj bi to
pomenilo, da se vrti na mestu. Resniéna skudnja zanj sploh ni empiri¢na,
stvarnostna, temveé je sanjska, Nenehoma gleda v eno samo totko na
nebu in v sanjah, nenehoma sprejema njegovo uho en sam zvok iz daljave
— razreSiti, upodobiti, jasno in natanfno videti ta zvok in to podobo,
to je Strnifev osnovni Zivljenjsko-pesniSki motiv. Zato ohranja isto aso-
nanéno obliko (Stirivrstiénice) iste eksistencialije, iste znatilnosti, iste téme,
Znotraj tega prostora pa nenehoma poglablja svoje gledanje in poslu-
Sanje, barvo svojega sveta, obrise, razmerja svoje poezije, poetiénost
in fantasti¢nost svojih podob. In isti svet postaja mahoma drugacen:
obseZnejsi, globlji. Poglobljeni pomeni njegove poezije odpirajo nove per-
spektive in nove razseznosti; to je preprosta posledica dejstva, da si je
namesto ekstenzivnega, v popotovanje po stvarnosti usmerjenega odnosa
do sveta izbral — seveda v skladu s tem, kar je Ze bil, kar mu je bilo
v njegovem predpesniskem Zivljenju usojeno — intenzivni, v kriZarjenje
po sanjah uprti domisljijski svet.

Zato tudi naSe obravnavanje ne more odkrivati zmerom novih mo-
mentov v StrniSevi poeziji, ki bi dopolnjevali Ze omenjene. Moralo se
bo osredototiti na spremljavo pesnikovega lastnega poglabljanja, s tem
pa se hkrati tudi simo poglabljati. Ce tega poglabljanja ne bi bili zmoZzni,
bi Strnievo poezijo izpostavili nevarnosti, da bi se zdela eno samo vodo-

1028



ravno variiranje istih, Ze znanih tém. ObdolZzli bi jo, da se ponavlja, da
je tematsko siromasna, brez invencije.

Prva zbirka — Mozaiki — pomeni dovolj sklenjeno prvo etapo v,
StrniSevem pesniskem razvoju. Njena notranja skladnost je v tem, da
v nji 3e ni bistvenega poglabljanja odkritih eksistencialij; podaja pesni-
kove bistvene teme in temeljni odnos do sveta, hkrati pa nakazuje nje-
gove meje. Dialektika (sveta) je v Mozaikih Se sorazmerno preprosta,
Smisel je Se tako skrit in zavit v podobe, impresije, barve, v pesnisko
obliko, da se ni éuditi, &e je literarna kritika ob izidu te zbirke kazala
tako malo posluha za Strnifevo poezijo. Zajéevo PoZgano travo je uradna
kritika prav dobro razumela (pretresljivi kriki tega pesnika so bili Zze od
vsega zafetka slisni in razumljivi celo gluscu); kritika jo je odklonila
iz neumetniskih, politi¢no-ideolo$kih razlogov. StrniSeva tiha pesem pa
je bila pod pragom njene dojemljivosti — zato je videla v njej golo
impresijo, samo lep slog, zveze lepih podob, nekaj fantazije. Njeno rahlost
je zamenjala s skromnostjo, njeno ne-vsiljivost z uboznostjo, skritost
Smisla s pomanjkanjem Smisla.

Vzemimo zgled. Zgodnja pesem Golobnjaki spomladi se zdi povrs-
nemu in neobtutljivemu uSesu zgolj &sta impresija, podano neZno raz-
poloZenje, pesem, ki uporablja znane rekvizite o veferu, mescu, oblakih,
gozdu, dezju in &ebelah. Kaze se kot povsem nepretenciozno barvanje
neke komaj zaznavne atmosfere. Navedimo jo v celoti: Za vrtovi / svetli
oblaki, / in mesec zveder / tenak in bel. / Za vrtovi / prazni golobnjaki,
/ in deZ / kot drobna krila febel. /| V nekem temnem gozdu / so se
zgubili / golobi. / Pojo. /| DeZ je svetal / kot med &ebel. /| Zveéer /| v
prazne golobnjake / strmi za vrtovi / mesec bel. Navidez docela nedolZna
pesem, kaj pesem, komaj zapis — in vendar po vsem, kar smo dozdaj
povedali o StrniSevi poeziji, ni tezko ugotoviti njene notranje razsez-
nosti. Golobnjaki niso samo golobnjaki, golobi ne samo golobi. »Sifre«
se nam kar ponujajo. (Besedo »8ifre« jemljem seveda cum grano salis, v
narekovajih. Strnifa je vse prej kot intelektualistien pesnik, ki prevaja
svoje misli o svetu v pesniske podobe. Narobe, pri njem so podobe
prvotne. Podobe so tiste, ki nosijo v sebi »misel« — Smisel, Sele iz njih
se poraja pomenljivi svet. Strnifa odkriva globlje in manj znane plasti
sveta s poematiziranjem in ne mifljenjem o Biti) Golobi so bliZnji so-
rodniki grlice, malika — z njimi je ozna¢ena Bit. Golobi so — vendar
skriti; zgubili so se. So, ker jih slis§imo; pojo. Prazni golobnjaki — prazen
svet, v katerem prebivamo, prazna naSa bivali$¢a; pojodi, a skriti golobi
osmisljajo nafe domove (njihova pesem nam sporoca obstoj Biti, Smisla),
vendar jih osmisljajo od dale¢, na skrit, ne-viden, tezko dostopen nadin.
Na$ svet ni jama razbojnikov, korito Zla — kot za Zajca. Ni obupna
nesreta — kot za Strnieve romanti¢ne predhodnike. Ravno tako pa tudi
ni napolnjen s prisotno Bitjo — kot za pesnike-predhodnike, ki so opevali
revolucionarno Bit. Na3 svet so sicer prazni golobnjaki, Bit je sicer ostala
v nekem temnem gozdu, na zemljo pada deZ, hkrati pa je ta dez svetal kot
med Cebel; in temo zemeljskega vedera razsvetljuje mesec bel. Cesa veé

1029



o odnosu med Bitjo in &lovekovim praznim domom ob tej pesmi 3e ne
moremo re¢i — prava poglobitev, razdiritev in obogatitev tega odnosa bo
prisla Sele v naslednji zbirki Odisej; obenem pa je popolnoma jasno, da
Golobnjaki spomladi niso fragmentarna impresija in zapis lirskega obéutja
nekega nediferenciranega subjkta, v njih je impliciran problem Biti
— osrednji problem in téma tako Strnifeve poezije kot poezije nasploh.

Tudi Stari oklep je na videz le preprosta zgodba o starem oklepu,
postavljenem v kot veZe, in otroku, ki v to veZo zaide in si zamisli
bojujotega se viteza. Torej ni¢ drugega kot anekdota, morda spomin na
otrodko doZivetje. Psiholodka razlaga pesmi je preprosta: defek Se nima
Zivljenjske skusnje, njegov odnos do sveta Se ni stvaren; ker vse preveé
ti¢éi v sanjarijah, zamenjuje sanje s stvarnostjo, viteza z oklepom. V
resnici — pod to povriino — pa je pesem nekaj povsem drugega: sanje
niso vet sanjarjenje de¢ka z razdraZeno domisljijo. Sanje so resnica.
Sanje cdkrivajo Bit: viteza sredi boja. Stoji pod stolpi. Sam je z majhno
¢eto, /| prve pudlice prilete do sten. / Za temnimi vezirji blesk oé&i, /
veter v zastavi, ¢eta kot oblak. Pesem se konéa z ugotovitvijo, da pod
nali¢nikom obraza ni — kar pomeni, da Biti zdaj in tu ni: Bit je v
odsotnosti. Danes ni ve¢ vitezov, od njih so ostale le fe lupine: oklepi.
Vitezi so bili. Bit je v preteklosti, spomin se je spominja, sanje uteme-
ljujejo in nosijo spomin, sanje so tista — temna — Kontinuiteta med
mrakom, praznoto dandana3njega in polnostjo nekdanjega. Odsotnost Biti
se kaZe kot njena pri¢ujotnost v nekdanjem. To nekdanje pa — prek
sanj, v sanjah — 3e zmerom je; nikakor ni mogoge trditi, da preteklosti
ni, da je od-8la, izginila v absolutni Nié. Preteklost obstaja celo danes in
tu — le na poseben naédin, tako da je tu in zdaj sicer kot odsotna in
pretekla, hkrati pa kot sanjska in spominska. Ko pesnik zapiSe: majhen
otrok ... pritava kot v sanjah bliZe in poboZa bron in da tedaj kovinske
prsi tiho zazvene, vidi v tem otroku, ki je deleZen sanj, mesto, v katerem
se Bit pokaZe, odmeva, zveni. Odsotnost Biti nikakor ne pomeni njenega
popolnega, absolutnega neobstoja. V tem primeru svet sploh ne bi bil
ved utemeljen (edina utemeljenost je utemeljenost na Biti). Ali bi sploh
Se lahko bil? Dosledno misljeno bi bil telaj absolutni Ni¢. Do enakega
sklepa pridemo tudi tedaj, &e sicer priznamo obstoj Biti, razglasimo pa,
da ni med njo in svetom nikakrsne zveze, da je Bit torej absolutno skrita
in tuja; ta popolnoma cdsotna Bit nima za nas — za svet — nobenega
pomena in je navsezadnje do kraja poljubna: lahko je, lahko je ni, in &e
ni nobenega mostu do nje, z ni¢imer ne moremo dose¢i mi nje in ona nas.
Ne poéivamo na nji, ne osmislja nas. Mirno lahko trdimo, da je (za nas)
ni. StrniSeva poezija odkriva nekaj ¢&isto drugega. Kaze, da svet ni nié,
da je nekaj. Se veé, s sanjami in spomini slutimo in ¢utimo (celo vemo)
tisto, kar je za vsakdanjostjo in pod njo: zavelamo se — temno sicer —
oddaljene in odsotne Biti. Vednost o nenavzoénosti Bili je vednost o
Biti. Bit je prisotna na odsoten, na skrit naéin.

Ali ne potrjuje pravkar povedanega tudi ena najlep$ih StrniSevih
pesmi iz obdobja Mozaikov — Ptica? (S to pesmijo prehajamo Ze h ka-

1030



snejsim, zrelejS§im pesmim tega prvega obdobja.) Tvoje oéi so stara, zlata
kletka, / v njikh spi in sanja neka temna ptica. / In kadar véasih v sanjah
razpne krila, / se mojih lic dotaknejo peresa. / Potem e dolgo se mi zdi,
da njene / peruti ¢utim na obrazu svojem, / medtem ko sama spet med
temnim drevjem / sanjskih gozdov neslifne pesmi poje. Stik z Bitjo torej
je, vendar je do skrajnosti tenek, nezen, rahel, komaj opazen; zdaj Biti
ne slifimo ve¢ — zdaj poje neslifne pesmi.

V tiheé Selestenju ¢asa
ugasa lué, temne oblike.
Le oéi 3e zro iz mraka,
temne zlate in velike.

(Mozaiki)

PRISOTNO ODSOTNA BIT. Bit je Strnifeva obsedenost. Skoraj da
ni pesmi, v kateri ji ne bi $lo osrednje mesto. Pesnik zmeraj jasneje -
opredeljuje njeno nejasnost. V pesmi Mozaiki govori o starih, zlatih mo-
zaikih, ki stoje v mrak zazrti, ki so kot oddaljeni spomini, vtkani v
sence ... Svetloba se mesa s temo, mozaiki — znanivci’Biti — so vtkani
v mrak, pol svetloba so, pol senca. Spoj lué& in mraka se kaZe Ze v pri-
spodobah, ki dobivajo notranjo dialekti®no strukturo; recimo v Iuéi sené-
nate svetilke (lu¢ je hkrati senca; Bit je in ni). UgaSanje luéi je usihanje
prisotnosti Biti — vendar Bit nikoli do kraja ne usahne; oéi svetnic
(sorodnic malikov, grlic, ptic) ostajajo svetle: svetijo skoz ¢as in mrak,
(Strni%a upodablja ofi — o Biti in svetnic — ki nas gledajo, ne pa
naSih o€, ki bi gledale svetnice in videle Bit; s tem da nas Biti vidi,
nikakor ni re¢eno, da jo vidimo tudi mi — po njej smo opredeljeni, ostaja
pa nam skrita v mraku.)

V Jesenski pesmi — tudi eni najpopelnejsih iz Mozaikov -— pravi
pesnik &isto dolofno: Se vedno je nekje, / poletje temno. /| Odslo je, kakor
stara karavana, / ¢ez reko éasa. Zdaj sedi / na drugem bregu, med za-
molklimi / drevesi — mirna, sklonjena postava. Bit je onkraj ¢asa. Pomlad
se lahko umakne poletju, poletje jeseni, pa s tem pomlad in poletje nista
izginila (kakor se je lahko 3e zdelo v Poletju ob ribniku — tam je da-
nadnja polna Bit véerajinjo zanikala in odstranila). Hkrati pa tudi n’'sta
pre-Sla v sledede jima letne ¢ase — pomlad v poletje, poletje v jesen
— na heglovsko marksistiéni dialektiéni nadin. Poletje ni ni¢ bolj polno
od pomladi, jesen ni¢ bogatejSa od poletja. StrniSa nikjer ne opaZa no-
setnosti, rasti sveta, nobenih sintez ni, ni visjih stopenj, ki bi zanikale,
ohranjale in povzemale prejsnje, nizje stopnje. Pesnik ne kaZze zanimanja
za nazor tasovne dialektike, dialektiéne biti, ki obstaja v ¢asu in ki je v
bistvu plodenje, zorenje ¢asa. StrniSeva Bit je — v obdobju Mozaikov —
zunaj Casa, njegova dialektika je harmonija nasprotij: svetloba-mrak,
prisotnost-odsotnost, je-ni. Pomlad in poletje nista ohranjena v. poletju
in jeseni, se pravi v &asovni biti, temve¢ v Biti, ki je onkraj &asa, se
pravi sama v sebi, vsaka sama v sebi. Vse je — v Biti, nekje -~ ohranjeno

1031



.

za zmerom taksno, kot je bilo in kot je. Ker ¢as ni osnovna dimenzija
teh dveh letnih ¢asov, ker v bistvu nista odvisna od ¢asa, tudi ne nastajata
in ne izginjata. Mi sicer danes, v jeseni, poletja ne vidimo — vendar je
to problem ¢loveka, njegove empiri¢ne vsakdanjosti, njegovega ustroja,
ki je podvrZen tasu, relativnosti, omejenosti, slabovidnosti. Pomanjkljivost
ljudi niti najmanj ne opredeljuje Biti; ni strahu, da bi zaradi ¢lovekovih
slabosti postala pomanjkljiva tudi Bit. Res je ravno nasprotno: zaradi
zmeraj hujSega skrivanja Biti postaja zmeraj temnejsi tudi ¢lovek. Zato
dozivljamo Bit le kot preteklo, preteklost pa je na drugem bregu, na
drugem svetu. Kot da so tam velika, temna vrata / iz brona, ki so vrezani
na njih / nejasni liki drevja in neznanih ptic — / tih, bronast gozd. In v
njem $e vedno &ka... / temno poletje... Poezija, sanje, domisljija,
spomin so most med bregovoma.

Kasnej$a — popolnejsa — Strnifeva poezija v Mozaikih je tisto dru-
gacfe naravnana kot kasnejia — popolnejSa — Zajleva poezija v PoZgani
travi (obe sta nastali pribliZno v istem tasu: 1957—1958). Ze naslova teh
dveh zbirk ponazarjata razli¢ni usmerjenosti pesnikov. Eden poudarja
pri¢ujo¢nost (pretekle) Biti, drugi se je ves osredoto¢il na uniéevanje
in uni¢enost obstojetega. Oba se skladata, ko govorita o zamragenosti nase
tloveske eksistence. Vendar je enemu dovolj, da je to ugotovil, vso po-
zornost pa je posvetil problemu ne-¢loveske eksistence (Biti), medtem ko
se je drugi zadovoljil z ugotovitvijo, da Biti ni ve¢, in posvetil vso
pozornost &lovekovi danasnji ogrozeni, neutemeljeni eksistenci. Kot da
sta si izbrala vsak en del enatbe, ki povezuje oba dela v celoto. Ko Zajc
opisuje Velikega ¢rnega bika, upodablja njegovo osamljenost (bik, koga
kli¢es? / Prazni so padniki. / Prazne so gore. / Prazne so grape. /| Prazne
kot odmev tvojega klica.), trpljenje (kot da bi brizgala tezka &¢rna kri /
pod vriitke temnih smrek), obsojenost na nepotrebnost (Nikogar ne na-
poji¥ / s érno krvjo svojega glasu.), obsojenost na neizogiben Konec, na
Nié (Sonce na vzhodu brusi / blei¢efo mesarsko sekiro.) V Ujetem volku
piSe: Zakaj si zatulil volk, / kot da bi zatulila zemlja, / ki jo pritiska
gora skal.../ kot da bi imel zadrte v goltanec / dolge ¢érne trne? V Jutru:
Tiho se vradajo ranjeni volkovi.../ O, spati. /| Zagristi se v érvivo zemljo
pokopaliféa. Biti ni nikjer, povsod prezi grozeta Muka, Umor, Smrt, Nié.
Bezati... Kam? Pred Ni¢em v Nié¢. Reka: O potopiti se, potopiti na
dno ... / ko zarjove trenutek / besedo Nesmisel. / In biti mrzla rumena
rofa v pozabljenem moclvirju. Zajc oblikuje &lovekovo grozo — Vse
ptice: In zbal sem se, /| da mi bo neko noé¢ / skozi temne sanje / razklal
lobanjo ... Itn. Itn. Predmet Zajteve poezije tega ¢asa je ¢lovek — Sub-
jekt, ki so mu vzeli njegovo subjektivnost, moé, svobodo, mir, naérte;
Subjekt, ki ga preganjajo, strasijo, ogroZajo, muéijo, pobijajo. Bit je bila
neko® — zdaj je ni ve¢ in pesnik tej nekdanji Biti komaj posveti kakino
besedo. Spoznal je, da je bila ta pretekla Bit njegova romanti¢na samo-
prevara, ki ji je verjel — recimo — v Crnih moZeh, zgolj iz zelja porojeno
pozitivno dopolnilo danasnji negativni stvarnosti, in da kot taksna tudi
ne utemeljuje dejanske &lovekove eksistence (to spoznanje je bilo tisto,
ki ga je na mah vzdignilo iz prejinje, romantizirajode in $e v tradiciji

1032



samousmiljenja mudefe se faze njegovega pesniftva v prvo zares umet-
nisko posreteno fazo). Zajéevo spoznanje je nedvoumno: prave Biti sploh
ni. Je samo 3entjernejska no¢ vsega ¢loveskega, boj na Zivljenje in smrt
cloveka s &lovekom, rablja z Zrtvijo, empiriinega z empiriénim. Ker je
svet neutemeljen, je le gibanje: gibanje Ni¢a od Nita k Ni¢u. Evropski
aktivizem in subjektivizem je nitenje kot tdko: unievanje samega sebe.
Svet je apokalipsa Smrti. Vse raste iz Smrti za Smrt — prek videza, ki
je nase Zzivljenje.

Strnidev odnos med Bitjo in ¢lovekom je popolnoma drugaéen. Morda
bo vse Ze dozdaj povedano najbolje izpritala umetnisko Se posebej do-
gnana pesem Speéi dedek. Ob oknu Zelezna volkulja noéi / s triatim
telesom §trli v nebo, / z nogami vkopana v morsko dno, / z grenkim
mlekom sanj ga doji, / da dedek o¢i ima bele kot soha. /| Za ¢elom mu
belo cvetje brsti, / krhkih, v temo uvitih oblik, / pisan metulj visi z njega
kot groza. /| Za oknom zapira se voléje oko. / V mjegovi globini bledo
Zare / daljni odsevi neznanega dne. / Zmaji vetra drse v temo. Clovek ni
Subjekt, temveé dedek, dojenec sanj, otrok Biti. Bit — Zelezna volkulja
— je dialektika no¢i in oé&i, zajema nebo in zemljo, s sanjami napaja
&lovestvo. Podobe sveta — podobe, skoz katere gledamo svet — so temni
deli temnih sanj. Bit se oddaljuje, pa vendar daje svetlobo, odseva dan.
Pesnik je ldhko dostopnost Biti (iz Colna) sicer %e zdavnaj zavrgel, tu
pa je segel najdlje: odkril je, da volkulja ni Bit (medtem ko so bili malik,
grlica, svetnice itn., 3¢ zmerom prispodobe zanjo), da je tudi njeno oko
— njena najbolj bistvena, svetla totka, njeno jedro — le zrcalo, v katerem
Bit odseva; prava Bit — neznani dan — je 3e bolj neznana. Ceprav se je
Se bolj cddaljila, ni prenehala biti. Clovekova groza je le pisan metulj,
lahna je, nikakor dokonéna, je brez usodne teze. Njegove kot soha bele
ofi so znamenje popolne prepustenosti Biti. Nekdanja Natura se je kon-
kretizirala in realizirala v neznanem dnevu, odsevajotem v volkuljinem
oesu: v prisotno-odsotni Biti.

Njeni lasje so krona iz Zeleza,
razbeljena nad veénim ognjem sanj.

(Hetera)

JECA TELESA. Kadar Strni$a obravnava ¢loveka, ga deli na dve
polovici: na tisto, ki je posveéena od Biti — s pribliznim izrazom bi jo
imenovali »duhovna« polovica — in na njeno nasprotje. To nasprotje
— tlovekovo telo — je je¢a, v kateri je bitna polovica zaprta. Njeno telo
se zdi, da jo oklepa, / da je pred njo — visok in tih straZar. (Hetera)
Sanje so veéne, nadéloveske, nadempiri¢ne: bozanski veéni ogenj; lasje
pa so pozemeljska krona, krona muke. Njene oé¢i — globoki, hladni liki /
strme s cerkvenih oken s takimi oémi — / §iroke so in temne, kot krvniki /
pred jefo, ki v njej misel krvavi. Pesnik je napravil spet nov korak v
manj znano: v ne-znano. V pesmi Mozaiki so bile o&i e prispodoba Biti,
zdaj so — analogno Spefemu defku — Ze zunaj Biti, krvniki pred jeco,.

1033



Bit — misel — je za njimi. Kar je materialno, je mrtvo. Strnifev odnos
do stvarnosti (telesnosti) je podobno kot Zajéev popolnoma negativen
(de¢ek je resni¢en, ko sanja, poletje je na drugem bregu ¢asa) — vendar
se zadovoljuje s podajanjem situacije, v kateri je Bit (njena skritost je
torej tudi zaprtost v jelo telesa, Bit biva onkraj tistega, kar je tipitno
¢lovetko, subjektivno); prikazovanje spora v ¢loveku in med ljudmi ga
ne zanima. Poanta pesmi je mirna: Heterino telo, ki v prostoru je na-
peto, / kot da iz sebe stopiti Zeli.

Heteri je soroina Plesavka. Tudi za njo velja: Zdi se, da bi rada
zapustila / belo hifo svojega telesa, /| kot otrok bi #la in se zgubila /
v temnem in velikem gozdu plesa. Ne tu in ne pri Heteri ne gre za
psiholo3ki problem. Hetera ni cipa in plesavka ni baletka. Veliki in temni
gozd plesa je svet Tistega, v temer se Clovek raztaplja kot v svojem
Temelju, Domu, Materi. Val oblik nenehno jo zagrinja. / Skoro bo za njim
kakor za drevjem, / hladnim in globokim, potonila. Clovekov izstop iz
sebe, odhod iz vsega Cloveskega, ne pomeni — kot pri Zajcu — prestopa
v Ni¢, v Smrt, stran od vsega, v Ne-obstoj, pomeni dejansko pribliZanje
. Biti. Ta Strnifeva situacija je podobna tisti, v kateri se je Zajcu prikazala
Ziva Re¢. V Zivi Reti je Zajc naSel reSitev iz golega Ne-obstoja, iz
nihilistiéne aktavisti¢cne prakse neélovekovega samounidevanja. Onkraj
smrti se je pokazala MoZnost in Resnitnost — onkrajéloveska resniénost.
Vendar je moral pesnik do kraja preskusiti razdiralno in negativno mot
Smrti, da je lahko odkril resni¢no Zivo Reé in se ni samé povrnil v
romantiéno zeljo po harmoniéni stvari, po miru, rozah in Lepoti. Strnisa
ni Sel po tej poti; ni mu bila potrebna. Zajc je moral do te mere poten-
cirati veljavo smrti, ker je bil tako silovito navezan na Zivljenje, ker je
izhajal iz subjekta, &loveka, njegove subjektivisti¢tne stvarnosti. Strni3a
ne izhaja iz te stvarnosti, zato mu med njo in resni¢nostjo ne stoji po-
Sastna, komaj premagljiva, vseobseZna, demoni¢na gigantska Smrt. Zanj
je Smrt — kot del Biti — enako neZna in tenka kot vse drugo v poeziji
Mozaikov. Prehod iz Zivljenja v smrt je &sto naraven (to izhaja Ze iz
osnovne identitete situacije, iz primata Nature). Zivljenje ne velja nig,
smrt torej Se manj — edino, kar velja, je daljna Bit: Kot otrok se vzpne
in zavrti. / Glasba umolkne. Deklica zantha — / in v vrtincu tiho pada-
joéih kril / se zazdi kot ozka, bela hisa. Ko Zivi, je deklica otrok. Ko pada,
postaja hifa.

Precej manj preprost je odnos telesa in sanj v Vrbah. V modri dvo-
rani sanj, / odeti v rumene obleke, / spe gobavi kralji reke, / polni mehkih
ran. /| Ob modrih oknih poletnega dne / slonijo slabotna telesa / in v
prsih, kot srca strohnela, / jim metopirji vise. Telo ni navadna jefa in
sanje niso blefte¢i kraljevit. Sanje so tudi muka, vrod&i ogenj sanj &lo-
veka napada, Bit postaja ne-varna, razzira telesa, spreminja jih v sla-
botna telesa. Ce se ljudje nalezejo sanj, se nalezejo tudi gobavosti. Ali
sploh lahko vzdrZimo telo, velitino, Mo¢ sanj? In narcbe — ali se jim
sploh lahko umaknemo? Polni smo mehkih ran, nemoéni, ostareli, bolni.
Sanje nas ogrozajo, tako kot vse veliko smrtno ogroZa malo. A sanje
s0 nasa neodvrnljiva usoda.

1034



Pride sovradtvo s teZkimi oémi,
z ogrlico iz trnov okrog grla,
z dolgim korakom levov v temi.

(Pride sovrastvo)

-—

NE-VARNOST. Cim kasnejde so pesmi v Mozaikih, tem konkret-
nejde so, tem intenzivneje se iz vsake podobe izvijajo novi pomeni; pri-
spolobe porajajo svoja nasprotja, pesniski svet, ki se je zdel na zafetku
relativno preprost in enoten, se mnoZi v pluridimenzionalnost in poliva-
lentnost pomenov. Milina poraja nasilje, ljubezen sovra$tvo, mehkoba
trdost. Dozdaj v Strnidevi poeziji $e ni bilo tako disharmoniénega, nasil-
nega tona, kot je sovrastvo. Cetudi je e zmerom lepo (in takine so ostale
vse eksistencialije do zadnjih verzov Strnileve poezije), je hkrati ne-
varno. Varnost naravnosti, izvirajofe iz Nature, se umika ne-varnosti
ne-naravnosti, Impresije se spreminjajo v resni¢ne, ne le po naslovu
poimenovane balade, mir in harmonija se podirata, napetost postaja
neposredna, dialektika se stopnjuje. Vse to je res, res pa je tudi, da je
— recimo — razlotek med Zajéevimi in StrniSevimi pesmimi iz tega
obdobja Se zmerom neznanski. Strnifa se bliza dramati¢nosti, vendar
zelo podasi; Mozaiki so obstali na njenem. zatetku. Mediem ko Zajc
dejanje napada, obsoja, v njem uziva, ga slavi, zanika, obozuje in je ves
v neposrednem, erotiéno vznemirjenem odnosu do dejavnosti, do akti-
vizma, do prakse ubijanja, je Strnifa Ze ob prvem rahlem dejanju ves
zgrozen. Ker je zalel z veliko tifino, mu je vsak malo mo&nejsi glas
Ze grom, Zajc pa mora v svojem viharju iznajti 3e posebno perverznost,
da vzbudi bravéevo pozornost.

Tudi v Plavem volku zafenja dobivati ogroZajo¢a Bit zmerom bolj
neprijetne, grozovite poteze, zmerom bolj je temna, Smrt in Nig, ki sta
v nji, se zmerom bolj razraitata in jo pretita popolnoma prekriti. DeZ
ima ves razbit obraz. Kazejo se znamenja muke, raziejanja, mehke rane
S0 se spremenile v razbitost. Bit se nanagloma oddaljuje — V njem tvoj
obraz... je... oddaljen kot beZeéi volk. Postaja nema, situacija se vozla
— In v tej jeseni so noéi / kot od deZja teZke vrvi / spletene v vozel
tvojih ust. Pripravljeni smo, da sprejmemo dozdaj najostrejSo podobo
v StrniSevi peeziji: Z oémi kot z dolgimi Zeblji / zveler pribije§ mojo
dlan / na temno vejo v gozdu senj. Malik ni ve¢ ne-nevaren, Zelezna
volkulja ne doji ve& ¢tloveka, spremenila se je v okrutnega volka, v ne-
varno zver. Bit &loveka sicer 3¢ zmerom utemeljuje, vendar drugade
kot prej: zdaj je od nje urofen: In kot v jesenski no¢i volk, / od lune
plav, visok in tih, / negibna pred menoj stojis.

Podobe postajajo grozljive. V Volkovih je zapisano: Po mehki zemlji
tecejo volkovi / ez goro, strmo in visoko do nebes, Bela gora sanj —
do nebes strma gora je postala prehodna; seveda ne za ¢loveka. Volkovi
— mitska bitja, odsevi Biti — te¢ejo &eznjo. Postali so vsemogoéni, z
njimi pa postaja vse bolj vsemogotna tista lastnost — Usoda — Biti, ki
smo jo imenovali Ni¢ (Smrt). Kaj ni Ze docela samostojna, kaj se ni Bit
7ze do kraja zanikala v svojem, iz nje same porojenem nasprotju? In
med stvarmi, kakor da vstajajo iz njih, / beZe volkovi — kot na valu

1035



pena, / kot nizka in plahutajoéa senca / velike ptice, ki v temo leti.
Ptice — stari StrniSev izraz za Bit — ki leti v temo, v zakritost, ne
vidimo, vidimo samo njeno senco — Nié. Val je zakrit, vidna je edino
Se pena.

V prazna poboéja daljnih, sivi hribov
zre z belimi oémi visoki veter.
(Jesenski gozd)

NIC. Strnisa zakljuéuje prvi lok svoje poezije: od polne Biti (Na-
ture) do prazne Biti (Ni¢a). Svoj »objektivizem« je ves ¢as ohranil, spre-
minjala se je le njegova vsebina. Ni¢ je ravno tako »objektiven«, kot
je bila Natura. To ni Ni¢ ¢loveka, posledica evropske subjektivisti¢ne
volje (kot pri Zajcu). V Jesenskem gozdu, morda najbolj nihilistiéni
pesmi Mozaikov, ni sledu o vsakdanjem, stvarnem ¢loveku; vse je 3e
zmerom natura, le da je zdaj ta natura prispodoba izginjanja Biti. Pri
Zajéevih zaletnih pesmih je bilo narobe — natura je bila prispodoba za
tloveka. Ko je Zajce — recimo — v Umirajofem drevesu upodobil golo
naravo brez &loveka, je v to »objektivnoe« naravo skril dvoje: predvsem
¢loveka, ki ga umirajote drevo prispodablja (ta plat ostaja v okviru
stare, jenkovske tradicije), poleg tega pa je v nji narahlo tudi Ze anti-
cipiral Zivo Re&. Drevo je umiralo. / Sdmo v gozdu dreves, /| Sdmo med
nebom in zemljo. / Nihée ni zaklical na pomoé. / Listje je moléalo. / Steze
so bile tihe. / Ptice so odletele. /| Umiralo je: / Rdeéi listi so kapljali
na tla / (kot curki krvi). / Bilo je lépo: / Rdede roke je iztegnilo k nebu /
kakor c¢lovek, ki ga poZira modvirje. Umirajole drevo je umirajodi,
osamljeni, zapud&eni, trpedi ¢&lovek, ¢&lovek, ki bi rad zivel pa ga
pozira Ni¢ (mocvirje). Re¢i so le prispodobe, pomagala — v resnici jih
sploh ni. Bolj pri¢ujoéne so — recimo — v Rumenem vetru: Rumeni
veter v sivem polju. / V temnozeleni reki. /| Rumeni veter z naroéjem /
polnim nemirnih vran. / Rdefe drevo v sivem polju. / Samotno drevo
pod modrim nebom. / Tiho drevo v tihem polju. / Prgifle vran je vrgel
rumeni veter / v rdece drevo. / Za hip so obvisele na vejah / kakor teZki
érni grozdi. Itn, Ceprav je izhodiS¢e pesmi Se zmerom ¢&lovek, dozivetje
njegove samote, pa obenem vdira skoz to doZivetje samostojni svet narave
— reéi, neodvisen od &loveka, obstoje¢ pred ¢lovekom in zunaj njega.

StrniSev Jesenski gozd ne nosi v sebi nikakrine dvojnosti; gre za
tisto dogajanje Biti — za njeno praznjenje. Gozd je postal bolj sam in
zelo velik. /| Za drevjem drsi sonce kakor pajek. /| Majhne Zivali, ki
spe skrite v zemlji, / beZijo skozi dolge, temne sanje. Samota gozda ni
osamljenost &loveka brez Biti, temve¢ je osamitev Biti brez é&loveka.
Ker gozd Bit zmerom bolj skriva, postaja zmerom veé&ji. Sonce — pri-
spodoba Biti — se spusta za gozd, za zemljo, v temo, na drugo stran.
V majhnih Zivalih je &lovek izenaten z Zivalmi. Clovek ni Clovek, se
pravi humanistiéno pojmovani Gospodar sveta, njegov OdreSenik, Homo
faber, Merilo vseh reéi, Ustvarjavec in nosivec biti, je le élovek — majhna
zival, le del Nature-Sveta, del Biti, njen nepomemben, ne-buden del,
skrit v zemljo, teman, ne-veden, strahopeten: boji se celo svojih sanj —

1036



te edine zveze med njim in Bitjo. BeZi od Biti, beZi od sebe: beZ. Tudi
Zajtev &lovek bezi — BéZi, ubogi, / preganjani élovek... /| S koraki, ki
pojejo / pesem o strahu / prihaja On... /| BéZi po misnici. / Kajti On
ima pravico, / vsemogoéno pravico, /! pravico ubijanja. Vendar ni na
begu pred Bitjo-Nitem, beZ pred svojim Dvojnikom; humanistiéni, ne-
molni, ranjeni Clovek bezi pred morivskim, nasilnim, vsemogonim
Clovekom. StrniSa ne slika drame (kot Zajc), slika ni¢enje Biti — a ko
se Bit spreminja v Ni¢, zadenja ogrozati tudi svoje pojave, podaljske,
sence, odvisnike: ljudi. Trd, érn potok pod nizkim nebom. / Z votlimi
vrbami na drugi strani. / Kot s tefkimi lobanjami jelenov, / ki so na
bregu po dolgem diru padli. Svet je skoraj Ze zaledenel in izvotljen;
je prispodoba izpraznjenosti.

Nikjer ljudi. Ptice so odletele.

Samo stvari zro s temnimi oémi,
kako pod kremplji orlov krvavi

od ran kakor oblak prostrani mesec.

(Volkowvi)

ZIVE RECI. Sprevratanje Biti v Ni¢ pozna celo vrsto stopenj. Na
eni izmed njih se kaZe potemnela Bit (Ni¢) kot svet redi. Tako se je
tudi Strnieva poezija dotaknila ene od osrednjih osi povojnega sloven-
skega pesnistva: Reéi.

Odnos med reémi in ljudmi se razkriva v Vecerni pravljici. Vse, kar
je bistveno, je na strani redi: resnica, Zivljenje, pravi obstoj, bliZina
Biti. Drevesa odpro debla s suhim pokom / in temna srca, ki so skrita
v njih, / priénejo biti z glasom daljnih bobnov. / Od Zolte lune siv lifaj
visi. / Tedaj se dvignejo veliki kamni, / na tenkih nogah hodijo okrog /
kakor orjaski sivi pajki / in grizejo mehke obraze gob. Reéi bivajo tako
polno Zivljenje, kolikor je Zivljenje sploh lahko polno. Re&i Zivijo. Redi
so Zzive. Te redi so brez dvoma tudi ena razlitica — tako kot so Zajleve
druga razli¢ica temeljne eksistencialije — Zive re¢i. Prav nié pravljiéne
niso, s sabo nosijo grozo. Bit z njimi ogroZa ljudi — in tu Strnisa znova
stopnjuje svojo negativiteto in neantizacijo: v Zivih refeh se skriva
unidevanje (reli grizejo mehke obraze). CloveSskemu svetu, ki je manj
vreden, podrejen, odvisen, je usojeno, da je igratka temnih sil, igratka
Zgodovine Biti: Na drugi strani gozda, v temni hisi, / v globokih, nizkih
jamah svojih sob, / spijo ljudje, kot dolge, sive misi. / Velike macke
sanj se igrajo z njimi.

Meé tiho udarja ob drevo.
(Umetnik)

DIALEKTIKA BITI IN NICA. Pesnikova zadnja beseda v Mozaikih
ni oznanitev ne polne Biti ne Nita (obe sta samo momenta v dogajanju
Biti), temve je njuna povezava, upodobitev njunega dialektiénega od-
nosa.

1037



f]

Najbolj ustrezno odkriva in podaja resnico sveta umetnost. Njen
posrednik — umetnik — ni vezan na ljudi, vezan je na Bit (na sanje):
Sedi samoten kot Zival, / z rokami kot prekopi sanj (Umetnik). Njegova
samota ni osamljenost Zajéevega osamljenega posameznika, mudna in
obupna; umetnika niso zapustili ljudje (in ga s tem udarili), on sam jih
je zapustil, da bi bil ¢imdalj od navideznega sveta, da bi se &imbolj
pribliZal Biti. Njegova samota je pogoj njegovi moéi: V globini sobe sedi
moZ, /| V njegovih prsih visi moé. / Tezka visi na mreZi Zil / in trza
kakor majhen bik. V umetnidtvu je silovita osredotoenost, skrajnji napor
ob¢utljivosti: antena za sprejemanje sporotil Biti in za zaznavanje njene
Zgodovine. Zaradi umetnikove pripravljenosti se mu Bit — po svoje —
tudi odpre: MoZ strmi v mizo in iz nje / kakor drevo mu raste svet.
Umetnik sveta ne ustvarja, Strnisa ne pojmuje umetnosti na evropsko
subjektivistiéni nadin kot kreacijo. Umetnik ne ubija, ne dodaja, si ne
izmislja, ne spreminja, ne postavlja, ne kreira. Samo gleda in poslusa.
Svet mu raste iz mize, svet izhaja iz re¢i in se postavlja pred ¢loveka,
pred njegove od, pred njegovo strmenje (¢udenje). Ta svet pa se zdaj
ne kaZe ve¢ kot enotnost Nature ali ¢istost Odsotnosti, kaZze se kot pove-
zava obojega, kot nenehna nenavadno intenzivna, v eni sami toki zgo-
S¢ena in ohranjena napetost med poloma. V vejeh drevesa visi me¢, /
v njegovem vrhu mesec rde¢. Mesec rdeé¢ in drevo — prispodobi za Bit
— sta ogrozena od meca (Smrti, Ni¢a). Drevo oklepa oboje, objema njuno,
to je svojo dramo: Meé¢ tiho udarja ob drevo, Ni¢ naenja in seka Bit —
v vsej tidini se dogaja ugaSajota svetloba, nastaja mrak: V mrak mimo
okna pada dan, / kot bela krogla v prazno dlan. / V sobi je vedno bolj
temno. Dan tezi v ugasSanje — ni pa e ugasnil. Bit tezi v Ni¢ — ni pa
se Se izni¢ila. To je StrniSevo zadnje sporotilo v Mozaikih.

V Umetniku (kot Ze v vrsti pesmi pred njim: v Vederni pravljici,
Volkovih, Pride sovraitvo, Jesenski gozd itn.) je Bit podana v Casu.
Tisti trenutek, ko je Strnia polno Bit in Ni¢ soo&il in zatel kazati njun
odnos, je svoj svet dinamiziral, preSel iz impresije v zgodbo, iz statike
v spor, iz onkrajéasnosti v ¢as; seveda ne v &loveski, subjektivni, temved
v izrazito metafiziéni, meta-tloveski ¢éas. To tudi ni ¢as zorenja, nasta-
janja Novega in Polnejiega. Cas se je zatel oglasati tisti hip, ko se je
pokazal Ni¢: ko se je zalela Bit diferencirati iz svoje zatetne polnosti,
identitete (Nature) in se dogajati. Dogajanje Biti (njena Zgodovina) je
njeno postopno skrivanje, zmeraj vetja prekritost. Njena ne-vidnost je
njena nié-nost. Njena senca je Nié. Ni¢ je identiten s Casom — nifenje
je ¢asenje, podloznost vsega zivega Casu, se pravi padanju v Nié.

Polno¢ podaja isto situacijo kot Umetnik, le da jo prikazuje stati¢no,
zunaj dogajanja, kot impresijo, kot situacijo, ki je veino enaka. Ni&
ne napreduje, na podlagi Casa se Ni¢ ne vefa. Razmerje med poloma
ostaja nespremenjeno — kot da bo taksno tudi za zmerom ostalo. Zato
se Polno¢ in Umetnik bistveno dopolnjujeta, saj StrniSa ne skuSa —
kot Zaje — enostransko poudarjati prihajajote popolne Zmage Niga
(totalnega nihilizma), temve¢ nenchoma poudarja (Ze s programatskimi

1038



naslovi vseh zbirk) neodpravljivost Biti, ve¢nost odisejade, veénost zvezd.
Bit se ne more nikoli do koneca izgubiti. Mozaiki se konéujejo s pesmijo
pomiritve. V kletki iz trnja poje rde¢i $¢ip. / Kot srepi, sneti bronasti
zvonovi / veliki hribi tezki 2de pod njim. / V &nih gozdovih zlati pete-
lini / potasi pleSejo starinske plese / in togo udarjajo s teZkimi krili. /
Na modrem polju kot bel lev stoji / visok, tih dom, obzidan in zakle-
njen. /| Tri zvezde se leskelejo nad njim.

Odhaja na pot, takoj ko se zbudi.
(Inferno, 1/3)

PRIPOVED. Med Mozaiki (1959) in Odisejem (1963) je bistvena za-
reza. Medtem ko obsega prva zbirka same lirske pesmi, je druga epska.
V Mozaikih ni niti enega cikla — tudi Portreti so le po zunanjih last-
nostih povezan Sopek pesmi: te stojijo ena poleg druge brez pripovedne
zveze in so razstava portretov. V Odiseju ni nobene pesmi, ki bi bila
sestavljena iz manj kot Stirih pesmi; vse so daljSe, s podnaslovi ali
s Stevilkami opremljene cikliéne oblike. Razen v dveh ciklih (Sanje leta
in Cvetoéi meéi) povezuje vse posamezne pesmi isti protagonist dogajanja
(blazneZ, lutka, popotnik, Vikingi, Odisej). Se pomembnej$e pa je, da
cikli opisujejo, kaj se s tem protagonistom godi. Osnovna oblika Moza-
ikov je impresija, osnovna oblika Odiseja je fabula, pripoved. Vsak od
protagonistov dogajanja doZivlja zgodbo, ki poteka od nekega zaletka
do dovolj jasnega konca. Znotraj te fabulativne oblike pa so razliice: eni
cikli bolj poudarjajo dogodke, ki rastejo drug iz drugega (recimo v
Blaznosti, v Vikingih, v Infernu), drugi so bliZji nekak$nim slikanicam,
ki podajajo posamezne podobe iz Zivljenja (predvsem Odisej), pri tretjih
se oboje dopolnjuje (Samorog, Lutka).

Impresija je notranje povezana z breztasnostjo. Dokler in kolikor je
Strnifa podajal polno Bit v njeni polni pri¢ujo¢nosti, ¢asa ni ne poznal
ne priznal: v pesmih se ni ni¢ ne godilo ne zgodilo. Kolikor bolj pa se
je Bit zakrivala za senco Niéa, toliko bolj je prihajal v ospredje Cas:
svet in ljudje so se zaleli dogajati — impresijo je neogibno zamenjala
pripoved.

Znatilno je, da se StrniSev in Zajtev razvoj dotikata tudi na tem
podro¢ju — v PoZgani travi ni niti ene iz ved pesmi sestavljene pesmi,
medtem ko sta v Jeziku iz zemlje tako zgrajena dva osrednja cikla
(Gotska okna in Dva); 3e veé, po tej zbirki je Zajc ¢&util, da se lahko
izrazi samo v pesniSki obliki, ki obsega zelo veliko Stevilo verzov (&ez
dva tiso¢), v kombinaciji drame, lirike in epa. Ob tej sorodnosti pa so
med pesnikoma obéutne razlike. Strnifa je zadel z impresijami in z naj-
bolj krhkimi, lirskimi oblikami, Zajc pa se je tako rekoé rodil z epom.
Prvi zajlevski — Ceprav Se zadetniski — pesmi sta po veé¢ sto verzov
obsegajota Temna Zena in Crni moZje. Poleg tega pa je tudi struktura
zgodnjih Zajéevih krajsih pesmi — prav kratkih je napisal zelo malo
— v veliki vedini preteino epska. Ker je njegov dom v Casu, v Razpa-

1039



danju sveta, v dogajanju Poloma, se s pesniskim protagonistom — pravim
gibajofim se evropskim Subjektom — zmerom nekaj godi: ¢lovek bezi,
ptice kljujejo in grozijo razkljuvati moZgane, levi napadajo in koljejo,
volk se mudi, brat je padel.

Z golo roko lomi éeljusti zapahov

in vstopa kot gospodar.
(Blaznost, 1)

NASILJE. Ze prvi cikel iz Odiseja — Blaznost, po nastanku najsta-
rejdi izmed vseh v tej zbirki objavljenih pesmi in napisan pribliZzno ob
istem casu kot Zajteva Gotskae okna (1959—1960), nam povsem jasno
razodeva StrniSevo novo pesnisko tehniko in njegovi novi pesniski svet.
Medtem ko so v prvih StrniSevih pesmih prevladovale glagolske oblike
kot na primer je, so, strme, vise, visi, zre, spi, dotaknejo, poje, Cutim,
ujet, ne trga, oklepajo, boZa, zacvete, strmi, zaspi, zveni, rife, stojim,
drse, vtakni, zazrti, sedi, ¢aka, se pravi statiéne, kontemplativne, mirne,
urejene, kvefjemu usihajofe oblike, pozna Blaznost Ze ¢isto drugacen
glagolski svet: prihaja, lomi, vstopa, razbil je, kot bi stekla ez telo
truma majhnih Zivali, truplo so vrgli na moclvirje, plefe bela mi§ blaz-
nosti, $viga, spomin kriéi, gobo je objedal érn hro3é, tu je zgorel tvoj prah.

Glagoli — nosivei dogajanja — so na lepem zaleli izrazati dina-
miénost, ostrino, nasilnost, posebno napetost, oglasil se je nemir, akcija:
osnovna téma Blaznosti ni preprosto nezno usihanje védenja, temved
surovo, silovito potemnevanje, grozo povzrotajole oZenje zavesti — raz-
krajanje, razbijanje, uniCevanje.

Kot da je v ti pesmi pesnik obradunal sam s sabo in s svojo pretek-
lostjo. Neko¢, na zaéetku, je obstajala poetitna harmonija med Bitjo in
¢lovekom (Coln), zdaj je Bit, preoblikovana v Nié¢ in Smrt, svojo ne-
varnost in ogroZanje &loveka realizirala: nastopa kot nasilna morivka.
Zveza Biti s ¢lovekom — svet sanj — e obstaja, vendar je postala ravno
ta zveza predmet glavnega udarca. Ker Bit razbija sama sebe (spremi-
njajo¢ se v Nig), razbija tudi to zvezo: Prihaja s trdimi, grabelimi ko-
raki / po okroglem stolpu moZgan, / kjer lepotice misli za nizkimi vrati /
Zde ob majhnih kolovratih sanj. Pred ubijajofo Bitjo se nobena stvar ne
more skriti in zavarovati: Bit je gospodar vsega. Zato vsaka misel ljubko
skloni glavo / z visoko kapo sanj.

Zajéeva poezija je nenehna dialektika spora med krvnikom in Zrtvijo.
Vse je spopad, boj, usoda se kaze v medsebojnem pobijanju aktivistiénih
Subjektov. StrniSeva poezija na tej stopnji spopada ne pozna. Usoda se
kaZe v tem, da Bit ubija sebe in &loveka, pri tem pa se ne ona sama ne
¢lovek ne branita. Usedo sprejemata. Clovek se Ze vnaprej podredi,
skloni glavo. Nasilje je le enostransko in enosmerno. Zrtev ni potencialni
krvnik. V njej se ne skriva ni¢ razen njene vdanosti temu, kar ji je
usojeno. Vsak odpor zoper Bit bi pri¢al o tem, da &lovek Biti ne prizna
za Absolutnost, za svoj zadnji Temelj in prvi Razlog — tak3en odpor bi

'
1040



:

govoril o prisotnosti Subjekta, se pravi Bitja, ki hoée vzeti usodo v °
roke, doloati tok sveta, postati sam Bit. StrniSa ni v tej fazi ni¢ bolj
privrZzenec subjektivnosti, kot je bil v prejinji. Clovekov odno3aj do Biti
se ni menjal — spremenil se je samo odnos Biti do njega. Bistvenost,
vsemogodénost, absolutnost Biti pa je ostala — kljub njenemu morjenju.
Razbil je lepoticam luéi in zrcala. /| V mraku visokem stoji sam. / Gol
in resnifen kot skala, / blei¢eé, teman. V teh besedah se ne razkriva
samota osamljenega, zgubljenega &loveka, temvel samozadostnost éiste,
do kraja trdne Biti. Stik &loveka z Bitjo se je pretrgal: ne vidimo veg,
ne slifimo ved: Bit je skrita v mraku. Kar vidimo, je Nid.

Zato je kljub isti témi: morjenju (ki je znadilna tako za Gotska
okna kot za Blaznost), StrniSeva pesem zelo razli¢na od Zajceve. Strnisi
ni mogode, da bi izzival Boga, ga preklinjal, s pohoto predmetil svetnice
oziroma kateregakoli zastopnika Biti, uZival ob tem, da bi jih muéil,
ravno tako pa se ne more ¢utiti — po vsem tem — kaznovan, Nihilistino
razbrzdani bes, s katerim Subjekt ubija Bogove in skruni Sveto, mu je
popolnoma tuj. Zato tudi Blaznost ni razviharjena, najrazli¢nejSe eksi-
stencialije nakazujota smrt, narcbe, notranje neogibno se drzi starega
StrniSevega izrolila, obravnava eno saimo témo, igra na eno samo struno.
Vsebina vseh osmih pesmi tega cikla je ena sama melodija: usoda nasil-
nega zatemnevanja zavesti.

Kot bi ti stekla ¢ez telo
truma majhnih érnih Zivali,
tako so §le nekoé
dez te dlani teme.
(Blaznost, 2)

CLOVEK. Medtem ko je v prvi pesmi Blaznost $e glavni protagonist
Bit (v skladu s svetom Mozaikov), pa je postal v drugi in vseh naslednjih
glavna oseba ¢&lovek. Te pesmi zdaj kazejo, kaj se s ¢lovekom godi, kako
se mu zavest kréi, kaj ob tem dozivlja. Verzi bi u¢inkovali monotono in
bi bili golo ponavljanje, &e bi bila omejenost na eno samo témo StrniSeva
nezmoZnost, da bi podajal bogastvo sveta, suhost in pomanjkanje domis-
ljije. V resnici pa je StrniSa obseden ol ene same téme, ker ¢uti, da je
v tej témi zgos¢ena resnica vsega sveta. DomiSljije ima Se preveé — le
da je ne porablja za izmisljanje raznovrstnosti sveta, temveé za variiranje
te edine resnitne téme, za odkrivanje njenega povrinim o¢em skritega
bogastva, za ponazarjanje moZnosti, ki jih ta edini motiv vsebuje; tudi
v tem je Strnila izrazito klasiéen pesnik.

Na lepem se razodene, da je &lovek podoba Biti. Clovek je bil nekaj
zelo razlitnega od Biti takrat, ko je bila Bit Se polna (zato takrat é&lo-
veka sploh ni bilo). Z nara$¢anjem odsotnosti Biti pa stopa zmerom bolj
v ospredje ravno ¢lovek, Bistvo ¢loveka ni ni¢ drugega kot samonegacija
Biti; zato je ¢lovekova struktura samonegiranje. Kadar ¢lovek pozabi,
da temelji na Biti, si zatne domisljati, da je sam svoj temelj, zgedovina
pa mu kmalu pokaZe, da je pravzaprav on sam le gibanje k razkrajanju

9 Problemi 1041



tega temelja, uni¢evanje tistega, &esar v resnici sploh ni. Zato je novo-
dobni evropsko subjektivistiéni ¢lovek za StrniSo é&ista fikcija, izmisljo-
tina, pomota — pesnik cdkriva resnico, ki je temelj, na katerem stoji
zratna stavba te pomote, in ta resnica je preprosta: ée je ¢lovekov temelj
Bit, je samonegiranje ¢loveka zgolj negiranje tistega — sicer usodnega
- pojava, ki nastaja v Zgodovini Biti, v samorazvoju Biti, v njenem
¢asenju in ni¢enju, se pravi &loveka. Cloveka ne bi bilo, & se Bit ne
bi spreminjala v Nié. Zato je &lovek pojav Casa in Niéa; posreden temelj
éloveka . je Bit, neposreden Ni¢. Samonegiranje &loveka je torej doga-
janje Ni¢a: negacija Biti; to pa seveda pomeni zgodovino evropskega
subjektivizma. Clovek toliko bolj pozablja na svoj izvir in temelj, kolikor
bolj je prepritan, da je sam sebi Temelj. V tem je danasnji — in &lovek
je bil zmerom samo danasnji — ¢lovek podoba Biti: njegova samonegacija
je podoba njene samonegacije — le da sta pomena ene in druge samo-
negacije bistveno razlidna, Tega se StrniSa prav dobro zaveda; medtem
ko samcenegirana Bit ostaja v visokem mraku, kot skala, gola in resnicna,
bled¢e¢a in temna (torej ostaja), pa samonegirani flovek izginja v
ni¢: njegova usoda je v tem, da ga vsak hip ne bo vel. Blaznost podaja
nekatere faze tega izginjanja. Recimo — Se za hip kot vrezano v mrak /
tvoje belo telo — / in ostal si teman /| med drevesi teme. Clovekova
usoda je tema med temo, vrnitev v svoj temelj, v svoj zacetek, v tisto,
kar ga je omogodilo: v Niéd.

Tudi njegova samota je bistveno razlitna od samote Biti: on je sam
kot temna Zival / v mreZasti senci vej, sam v gozdu, ki je obdan / s pi-
sanim zidom bojazni. Njegova usoda je sicer pripadanje svojemu viru
— Ni¢u — in s to usodo je v osnovi sprijaznjen; njegova uscda pa je
hkrati tudi nadin tega pripadanja: ta pa je groza, strah, tesnoba, bo-
jazen. Zatemnevanje Biti se kaZe kot blaznost, kot ¢lovekova ponorelost.
Ni sledu o ve¢ni trdnosti skale. Clovek je preplasena Zival. Je pastir
nevidnih, nemih éred strahov / z obrazi kot mrtvaska krila veice! Clovek
je nemoéen, nebogljen, ker ga Bit zapusta — ker Bit zapuséa samo sebe
(kako vse drugalna je bila 3e hetera, v kateri je gorel s polnim pla-
mnom vedni ogenj sanj): Vse dni sedif na tleh kakor otrok, / ves sklonjen
vase, ker te tako zebe.

«ou . .12 08
tiho vro velike bele mravije.

(Blaznost 3)

ZALOST. Clovek s sklonjeno glavo se ne upira, ne protestira, ne
skusa spremeniti svojega polozaja (kot bi to storil revolucionarni evropski
subjektivist), ne skuSa mu utedi z molitvijo, z vero v boZjo naklonjenost
in milost ali z upanjem v onstransko Zivljenje (kot bi to storil kristjan),
ne skula ga razloziti, razstaviti na prafaktorje in se rediti v razumu
(kot bi to storil razsvetljenec) — revolucionarne, moralne ali racionalne
Resitve zanj sploh ni. Ni moznosti zanjo, ni polrebe po njej. Ni je niti
kot zamisli. Ni je, ker ni spora med Subjektom in Objektom, ker ni

1042



romanticistitne nezadostnosti individualnega Subjekta. Zato se ¢&lovek
ne vdaja svetu v moralnem pomenu besede; njegovo pre-dajanje ni gesta
volje, ki ob-upa in ki po popolnem zdvemljenju v predpostavljani Smisel
sveta (ki je seveda zmerom le Smisel Sebe — absolutnost Cloveka-Sub-
jekta) popusti: naj gre vse, kamor hofe in kakor hoée; takino pre-pu-
S¢tanje valovom nakljuénosti je samo narobna plat subjektivisti¢nega
konstruktivizma, vere v realizacijo idealov ali vrednot, aktivistiénih na-
értov posameznih ljudi ali grupnih gibanj. Pre-dajanje svetu pomeni
sprejemanje sveta. Ne sprejeti sveta — kakSen pomen naj bi imel ta
stavek za Strnio? Ce ga ne sprejmem, storim to v imenu Netesa — v
imenu nedesa drugega, BoljSega, Prihodnjega. Zajéev Subjekt — v fazi
Volka — ne sprejema, ker namerava sam iz Zrtve postati rabelj. Ce
StrniSa ne izhaja iz Subjekta, iz Volje, iz Naérta, ¢e izhaja iz tega, kar
je, zakaj naj ne bi sprejel tega, kar JE? — s tem vred pa odtekanja
tega, kar je: tega, esar NI?

Tudi on je prepriéan — kot Zajc — da je ¢lovekova usoda doloéena
vnaprej; le da je pri Zajcu predestinirano medsebojno pobijanje in uni-
¢enje v konfliktih, v polas¢anju, ¢lovek je preklet, ne more uspeti. Zaje
daje ¢loveku takine oznake, ker ga — v osnovi — gleda s stali§¢a moZ-
nosti, srete, milosti; v poeziji negira tezo, ki jo instinktivno predpostavlja,
namret to, da bi ¢lovek lahko uspel. Tudi Strnia je prepri¢an, da éloveku
ne more ni¢ uspeti, da mu ni mogode dose¢i ne srede ne nebes ne ideala;
tudi on — ma tej stopnji — ne veruje v tlovekovo svobodno voljo. Vendar
pa tega ne trdi, ker ga vse to ne zanima. Ne misli v teh kategorijah.
Zanj je res tudi nasprotno. Clovek ne more ne uspeti ne neuspeti, ne
pestati sreéen ne nesrefen (zato ni njegova poezija niti krik niti prostost
niti zanos niti spodbuda niti obup...).

Mirnega predajanja Nitu, ki je Ze skoraj ¢lovekova brezbriZnost za
svojo usodo, pa Strnifa ni dosegel takoj. Morilna Bit pomeni moéan
sunek, velik preobrat in pretres v pesnikovem odnosu do sveta. Kakor
je bila vdancst svetu-Biti nekaj naravnega in preprostega poprej, ko
nam je kazala Bit svojo spravljivost in nedolZno naravo, tako zahteva
ohranitev enake stopnje naravnosti in sprijaznjencsti zdaj — v docela
drugaénem poloZaju — nenavadno mero »stoicizmas«, resniénega skladja
z Usodo Biti, pesnikove notranje osredotodenosti. Zato ni ¢udno, da so
tudi pri Strnii, pesniku, ki je podobno kot Zajc skoraj povsem brez
tustev, zatasno udarila na dan ravno Custva; prelomni poloZaj jih je
priklical iz preteklosti, iz tradicionalnega slovenskega romanticisti®nega
odnosa do sveta. Pesnik se ni mogel zadrzati — podobno kot na zadetku
svoje poezije, v Praproti — da ne bi popustil, da ne bi za trenutek klecnil
pred kalupom: da ne bi svojega vdajanja Ni¢u opremil s spremljavo
rahle nesreénosti, tenke Zalosti, sence samousmiljenja. Visoki, zlati ogenj
Zalosti / ti greje roke, ki so ostale prazne. / In ob vederih, ko tako sedis, /
si kot tih glas, ki klite nekje daleé. Za elegi¢énim tonom teh verzov
(znadilnim skoraj za celotni cikel) se skriva dahnjena senca obupa —
obupa zaradi osamljenosti, zaradi zapu$enosti, zaradi usihanja. Ceprav
je glas, ki klie, ¢isto tih, je vendar (zmernejsi) sorodnik Zajtevega rjo-

3 1043



vedega ¢rnega bika. Mirno &ustvo, ki najnatan&neje oznatuje ta »nevtral-
ni« obup, je Zalost.

Drugi razlog za ta — sicer omejeni — vdor ¢ustvovanja je v tem,
da je protagonist, vsebina Strnifeve poezije, mahoma in prvi¢ postal
¢lovek. Bit ne more ne &ustvovati, ne trpeti, ne obupavati. Vse to pa
je bistveno znaéilno ravno za &loveka — za tak3nega, kakrSen je nastal
v slovenski porevclucionarni poeziji in zgoedovini. Strnisa je moral ta
model 3ele prebiti; zato sta recidive in regresija v prejSnjo situacijo (ne
glede na to, da sta poleg tega 3e zelo nevsiljivi) kar se da naravni.

Hodi§ po mestu razbitih kipov
ob érni vodi sanj.
(Blaznost, 4)

DEZINTEGRACIJA. Téma se razvija in bogati. Sanje potemnevajo
— postajajo ¢rne. Svet nima ve¢ celote, ¢lovek je ne dojema veé. Podobe
— Kkipi — se kaZejo le Se razbite. Zavest je le Se drobna majhna svetilka,
ki se opoteka med obglavljenimi pomeni. Soj tvoje luéi kot siva veita
plee ! po glavah brez ust, brez ofi, / trudno iie med bi¢jem meglene
reke / kot majhen strah v veliki temi. Ostanki Biti ne morejo vet ne
govoriti, ne gledati, megla in tema narastata, tlovekova zgubljenost je
v tem, da ga je — ker je &lovek — Bit izgubila. V veliki temi je samo
(majhen) strah pred veliko temo. Je samo kot strah pred sabo — pred
Nicem.

Ugasi lu¢! Na kalnem dnu leZi
beli angel iz marmora spomina,
§ krili odbitimi.

(Blaznost, 4)

UGASANJE SPOMINA. Spomin, ki je bil poleg sanj glavni most do
Biti, penika v temo. Zmeraj bolj redko se $e spomni§ nekaj dni, / drugih
obrazov.

Vse manj in manj bod éutil veter.
Sonce bo tih privid.
(Blaznost, 5)

UGASANJE CUTGV. Vse, kar je, je bilo. Preteklost se zafenja lote-
vati od zdajénosti. ZdajSnost izginja, preteklost je izginila. Vse, kar je
in kolikor je cdvisno od &loveka, je prehedno, videz, privid. Clovek ni
utemeljen sam v sebi, zato ne more nidesar obdrzati: ne zmoznosti doje-
manja celote, ne sanj, ne spomina. Biti ne sli§i ve¢. V Volkovih in
Veéerni pravljici — v pesmih, v katerih se je odkrivala Bit — so bile

1044



upodobljene Zive redi v vsej svoji Zivi oprijemljivosti. V Blaznosti —
v pesmi, v kateri se odkriva élovek — redi zgubljajo oprijemljivost, odmi-
kajo se v nejasno daljavo: Potem bos iz velike, sanjske daljave / zaslifal
Fibke klice stvari / in kot daljne, nejasne bleicede postave / bo¥ videl
glasove ljudi. / Sli bodo mimo kot vojske starodavne, / ovite v prah in
praporov sijaj, / zginjajoé¢ za Zare¢i rob puifave. / Ne bo jih veé nazaj.
Neaktivni, Usodi pasivno prepuséeni &lovek z zadnjimi utripi ¢éutov do-
Zivlja mimohod ugaSajode resniénosti. Resniénost zginja za robom. Osta-
jamo v pudéavi — v odsotnosti vsega.

Ujeli so ga. Dali so ga rabljem. ..
(Blaznost, 6)

SMRT SUBJEKTA. Strnifa sicer ne izhaja iz subjekta — s tem pa
nikakor ni refeno, da subjekta ne pozna. Narobe, prav dobro ve za
ustroj evropskega €loveka. Znatilnost njegove poezije je v tem, da ga
to prav malo zanima, vznemirjajo in pritezajo ga drugi odnosi. Sem in
tja pa se vendar v njegovih pesmih tudi pokaze pristni aktivistiéni sub-
jekt — subjektivizem je bil narava &loveku, preden je zatel blazneti.
Tvoj duh je bil mlad ropar s trudnimi nogami, / z zeleno &epico, temen
in trd. / Sokol prezira mu je Zdel na rami. To so bistvene lastnosti Akti-
vista: ropanje — osvajanje, nasilnost — trdnost, vzviSenost nad predmet-
nostjo — prezir. Njegova vera je zaupanje v naklonjenost sre¢e (samo-
zaupanje ateistitnega konstruktorja in konkvistadorja) in v dokonéno
udarnost svoje Moéi: veroval je le v hudia, v smrt / in v angela. Da-
nasnji svet je svet konlanega aktivizma. Duha so umorili. Truplo so
vrgli na moévirje. Dopolnjeno je. Ob é&rni vodi, / kamor ne seZe glas
zvonov, le%, /| med vrbami, ki so pohabljeni topoli, / med majhnimi
Zivalmi s svetlimi oémi.

Smrt subjekta pa ni blaga smrt. Subjekt ni mirno preminil — usah-
nil. Podobno kot pri Zajcu je tudi pri Strnisi njegova smrt neblaga.
V poblaznelosti je skrajna muka. Pod érno luéjo zrele lune / v prazni
mrtvadnici strasti, / v kletki teme, tisine gluhe, / plefe bela mi¥ blaznosti.
Stvar je jasna. Takoj ko je pesnik vzel v svojo poezijo subjekt, je moral
vzeti tudi bistvene znalilnosti njegovega konca (in ta konec v nobenem
primeru ne more biti miren, naraven), Subjektivno Ziveti pomeni nena-
ravno ziveti — izzivljati se v strasteh; zato mora biti tudi smrt —
mrtvadnica strasti, dokonéna praznota, brezumno trpljenje v ob&utku, da
je vse izpraznjeno, minilo, propadlo. Blaznost je samonegacija subjekta.
Clovek ni mogel ostati v naravnem skladu z Naturo. Ni zmogel ostati
prasubjektiven ali metasubjektiven. Njegova usoda je neizprosna: pre-
tiranost njegovega pohoda mnad svet, pobesnelo osvajavstvo, brezmejen
napuh, da je ¢lovek Clovek, da je jedro in cilj sveta, ga je obsodil na
konec. V njegovem koncu ga gloda ... bela mis, ki nemo 3viga... po
vlaZnih tleh.

1045



Visoka hisa sonca je tvoj dom.
Tu v prah si zoglenel,
tu je zgorel tvoj prah.
Velika hisa sonca je tvoj dom.

(Blaznost, Epilog)

REGRES. Podobno kot Zajc, ki je Sele pozneje dodal svojemu ciklu
Dva zainjo pesem, je storil tudi StrniSa: Blaznost je konéal z dodanim
Epilogom. Sorodnost med pesnikoma pa ni samo v njunih postopkih.
Zadnja pesem iz Dveh je prinesla v cikel izrazit romanticistiten konec,
komaj skladen s celotno pesmijo; enako je z Epilogom. Sedma, zadnja
pesem pred Epilogom, se je konéala dosledno in smiselno: s popolno po-
blaznelostjo. Subjektov lok je potegnjen in sklenjen povsem naravno.
Zdi pa se, da pesnik — spoStovavec in priznavavec Biti — s tak3nim
koncem ni mogel biti zadovoljen. Prenihilisti*en mu je bil. Strnifeva
glavna pesni$ka obsedenost je prikazovanje in dokazovanje obstoja Biti,
njene trdnosti in nespodbitnosti (pa éeprav v obliki Niga). Clovekov konec
je zanj preve¢ klavrn, Zal pa mu je cikel, v katerem je obravnaval
izrecno in izkljuéno — razen v prvi pesmi — ¢&loveka, narekoval natanéno
takSen konec: klavrnost konca. Edina drugadna reditev, ki se mu je po-
nujala, je stara romanticistitna formula — obuditev nekaksne absoluti-
zirane Zive reti, ki dobi znatilnosti Nature, Polne biti, in ki jo je mogote
dosedi ravno s trpljenjem, s Smrtjo. V fazi, v kateri je pesnik Ze docela
razloéno odkril Zgodovino Biti in njeno meno v Ni¢, je ozivitev taksne
naturne polnosti nedvoumen regres, zbegan —— &eprav le trenuten —
umik na nekdanje pozicije. Na refitev pa se mu je obesila — to je na-
ravno — tudi osnova, ki takino reSitev zahteva. Na lepem se je znaSel
sredi StrniSeve poezije svet romantiénega razkola, empiriénega ¢loveka
in visokega ideala — svet, ki je z drugimi prvinami te poezije kaj malo
v skladu in Strli izmed njih kot povsem tuj. Visoka hija sence je bila
tvoj dom. / Tam si bil do ramen v prst zakopan, / priklenjen za o&i na
belo roZo. Idealna bela roZa, zvezda nedoseznosti, zakopanost v materialni
svet in silovita napetost med priklenjenostma, ki se razodeva v Zelji
preiti iz sebe v Absolut. Na Zajéev nadin — ki pa je pri Strnisi popol-
noma fiktiven — je pesnik navsezadnje ta Absolut sam sebi, s tem pa
empiri¢nemu &loveku tudi podaril: Tu v preh si zoglenel, / tu je zgorel
tvoj prah. / Velika hifa sonca je tvoj dom.,

Ta Epilog je reditev problema, ki si ga je Strnifa zastavil ze v
Mozaikih — v Barbarovi molitvi, pesmi, ki je imela ravno zaradi svojega
romanticisti¢tnega nadiha najveé¢ji odmev mel StrniSevimi takratnimi
pesmimi. Gre za molitev, za Zeljo, za teZznjo Ctloveka (subjekta), da bi
presel iz sebe v Bit. Gora, gora v temi, / s pasom luéi ob vznoZju, /
z orlom noéi nad seboj... / Ti si visok, mraden bog... / Strasna kot
sanje ljudi, / neZna kot glas slepe ptice, / teZka kot stolp mesecine, / ki
straZi jesenske nodi. / Vrelec mrzlih voda! / Hifa érnega mlaja! / Dvigni
se v nadih prsih, / daj, da bomo kot ti, / gora, gora v temi, / velika gora
v temi! Le da takrat pesnik $e ni vedel, da je mogoée postati Gora v
temi samo s smrtjo. Nihilisti¢na dialektika mu je bila takrat 3e nejasna,

1046



v Blaznosti pa ni nobenih negotovosti ve¢. Popolna blaznost mora po-
meniti vrnitev v zatetek, v temelj: v Bit. Totalna neantizacija mora
pripeljati do Biti. Mokrotna hifa lune je bila tvoj dom. / Tam v mrzli
kleti je rasla bela goba / in gobo je objedal érn hrod¢. Dopolnitev érnine,
dokonéna objedenost se mora navsezadnje skazati kot najmolnejsa svet-
loba: svetloba sonca. Tak3na pesnika reditev je mogota, le da to ni
prava reSitev, primerna StrniSevi poeziji; gre le za osamel nepristen
romanticisti®ni otok sredi povsem drugaénega sveta.

V satovje noéi ujeta, sanja
vsaka zavest svoj drobec skupnih sanj...
(Sanje leta, Pomlad)

METAFIZIKA. Sanje leta so po tematiki precej drugaéne od Blaz-
nosti. Medtem ko ta cikel obravnava usodo posameznega subjekta, se
Sanje s kar najvedjo pozornostjo posvetajo tistemu, kar pri ljudeh ni
posamezno, empiriéno, ¢lovesko: tistemu, kar jim je skupno, ta skupnost
pa je podaljSano obmoéje Biti. Pesnika obravnava posameznika in nje-
gove usode ofitno ni zadovoljila. Vrnil se je k svoji stari témi — k od-
krivanju Biti, le da z novo skuinjo in s podesetorjeno moéjo.

Pomlad, prva pesem iz cikla Sanje leta, podaja pesnikov oris ustroja
sveta, njegovo metafiziko (seveda na povsem pesniSki naéin). Most od
Biti do ¢loveka so sanje; v sanjah ni ni¢ individualnega, prav tako pa
‘niso rezultat povezave, stekanja ali sinteze sanj vseh posameznikov. Res-
nica je ravno nasprotna: posameznik dobiva svoje sanje iz obCosti sanj.
Tu StrniSa obnavlja mitsko, predzgodovinsko situacijo (predzgcdovinsko
predvsem v neéasovnem pomenu: kot to, kar je zmeraj pred zgodovino,
kar je njen temelj), ki ne pozna individualnosti in kjer vlada takoimeno-
vana neposredna udeleZitev vseh posameznikov na skupnem svetu (skupna
zavest). Svet ni rezultat prakse posameznikov in skupin, ki so iz posa-
meznikov sestavljene, kot je znaéilno za evropsko — subjektivisti¢tno —
zgodovino. Ker pa‘je Resnica v predindividualni eksistenci skupne za-
vesti (skupnih sanj), je razumljivo, da Strnife ne more zanimati prav
ni¢, kar temelji Sele na individualnem ali osebnem: ne svoboda ne odgo-
vornost ne krivda ne greh ne spor med posameznikom in druZbo (ali
skupino).

Struktura skupne zavesti seveda nikakor ni projektivna, ni zveza
kategorij, ki bi jih skupni Subjekt polagal na dano snov in jo tako
predmetil. Skupne sanje niso ne kantovski transcendentalni ne heglovski
absolutni ne revolucionarni sekularizirano eshatoloski um ne descartovski
ego cogito ne splodno evropska voluntas. Sanje so podobe. Iz kamnov
sanj zloZene, vdelane v temo / stoje podobe roz, jelenov, ptic, strahov.
Sanje so bogati, lepi, urejeni mitski svet. S pcdobami ne konstruiramo,
temved gledamo. Vsaka zavest s ¢ebeljimi oémi / zre temni, mehki kamen
svojih sanj. Zremo. Resniéni svet je zavest. Zavest je pogled — vendar

1047



ne subjektivistiéni sartrovski pogled Meduze, ki vse predmeti in opred-
meti, okamni, napravi neresniéno, formalno, spremeni v vlogo; narobe,
za Strnifo je pogled sam pravo Zivljenje (pogled je Gledanje Biti, Pogled
Biti na ¢loveka), edina resni¢nost. Pogled ni ¢lovekovo stalidte, ki nekaj
gleda in gledano po svoje preuredi, prikroji, subjektivizira. Pogled ni
forma, v katero ujamemo fe neoblikovani svet. Pogled je Ze wnaprej
formirana empirija (to pa je lahko le zato, ker je v Biti Ze vse vnaprej
formirano in je ¢lovek — s svojim pogledom in skudnjo — zgolj njen
odsev). StrniSev celotni svet je Zze vnaprej, Ze a priori.

Poezija ni odkrivanje Biti v celoti, takSne, kot je, temvet zgolj
taksne, kakrina se ¢lovestvu kaZe. Resniéno Zivljenje, pristno bivanje
-— podrodje poezije — je vmesni prostor med ¢&isto Bitjo in prazno sub-
jektivistiéno vsakdanjostjo. Vmesnost je pravi feren StrniSeve poezije.
Na eni strani je Ni¢ (nedostopnost &iste Biti ¢loveskim empiriénim
olem), na drugi strani je ni¢ (videz ¢loveske subjektivnosti). Kar je, je
vmes: vmes so sanje, spomini, zavest — zavest o obojni niénosti. Ta
zavest pa sama na sebi ni nitna — pomeni edino ¢&loveku dostopno
polnost; je polnost lepih podob roZ, jelenov, ptic, strahov. (Ptice so po-
dobe skrite Biti, strahovi so prispodobe za bojazen pred ubijajodo Bitjo,
podobno jeleni in roZe.) Zavest o nitnosti ni abstraktna, suha, pojmovna,
tudi ni gol ob&utek: ta zavest je celotno bogastvo sveta. Vendar to ni
bogastvo, ki ga sami ustvarjamo, kopi¢imo, po mili volji v njem uZivamo,
bogastvo, ki nam je vsak hip na voljo. Tudi to bogastvo nam je(od Biti)
podarjeno in se ga le redko zares jasno zavedamo. Podobe se véasih za
hip nejasno zableie, potem pa spet izginejo ofem. Vedino ¢asa je naSa
eksistenca podlozna videzu vsakdanjosti, praznemu zivotarjenju, ki ga
popolnoma zmotno imenujemo srealno Zivljenje« (v gospodarstvu, drzavi,
druzini, delu, civilizaciji, materialnim potrebam ipd.). Dostop do te
vmesnosti je mogo¢ samo iz &lovekove notranjosti — treba pa je po-
udariti, da ne gre za notranjost zasebnika, za privatizem, za lepodus-
nisko ponotranjenost, temveé za mesto, na katerem se razodeva Bit (in
to mesto je lahko le v zavesti, v sanjah, nikoli v instituciji, na trgu,
v stroju): zasebnosti in zadruZnosti (druzbenosti, povnanjenosti) Strnisa
ne pozna, ker ne pozna in ne prizna — kot pozitivuma — njune osnove:
osebe. To vmesnost najustrezneje sprejema poezija — med njima je no-
tranja sorodnost: vmesnost je podoba in poezija je podoba, ena kot druga
sta odsev oli in odsev v oleh. Zato je pesniStvo najresniénejie dejstvo
nasega Zivljenja.

Vmesnost med tema dvema oblikama Niéa je Strnisa upodobil povsem
‘jasno: Mozai¢ne sanje vsega panja / tiho rasto v mrzli pomladni mrak.
Zdaj je dobil svoje pravo mesto tudi mozaik iz Mozaikov. O& svetnic,
ki nas zro iz teme, se pokrivajo s sanjami, ki zro v temo. Vmesnost je
svet na robu dvojne teme, na robovih obeh tem. Visoki liki — mozaik
strahov in ptic — strme ¢ez rob sveta na drugo stran. Bit je za robom,
onkraj ¢loveskega (je meta-humanistiéna): na drugi strani.

Na tem mestu nam je omogodeno, da tudi Strnifo vkljué¢imo v linijo
povojnega slovenskega pesni§tva — ravno nasprotje med Blaznostjo in

1048



Sanjami leta namreé¢ odkriva historiéni vir poezije njunega avlorja.
Dokler je upodabljal le Bit, se je zdelo, da stoji popolnoma zunaj po-
vojne slovenske zgodovine; na3a zgodovina je pot evropskega subjekti-
vizma, njegovih navzkrizij in iz njih izvirajotih tezav, Strnifeva Bit pa
se je prikazala — takdna je bila podoba — iz nekega &isto tujega sveta,
Z upodobitvijo individualnega subjekta, skupne zavesti in njunega raz-
merja pa se je peloZaj spremenil. Pesem je razodela svojo zgodovino,
odkrila je svojo metafiziko in se zarisala na koordinatnem sistemu nade
casovne strukture.

Pokazalo se je — to smo poprej (v Praproti, Barbarovi molitvi, Epi-
logu) samo slutili — da je tudi Strnifevo izhodis¢e v slovenski porevo-
lucionarni in antirevolucionarni romanticisti¢ni poeziji (in njej ustreznem
obdobju). V tej poeziji je svet razlomljen v nezado$teni, osamljeni, ne-
sreéni, obupani, samega sebe objokujoéi, poraZeni individualni subjekt
(ki je zgedovinski ostanek in legitimni naslednik revolucionarnega, svet
spreminjajofega, optimisti¢nega, zagnanega, osvajavskega, skupinskega
— historiénega — Subjekta), torej v Dobrega Cloveka na eni strani in
grdo zunanjost sveta, institucializacijo, konec spontanosti, materializacijo,
surovost, »objektivni« svet na drugi strani. Ta »objektivni« svet se je
pokazal kot Gospodar nad Clovekom-Subjektom, se pravi navsezadnje
ravno tako kot Subjekt, le da je pri tem Se moénejsi od »subjektivnegac,
pravzaprav individualnega, »pristno &tloveskega« Subjekta. Individualni
tloveski Subjekt je objekt sobjektivnega« Subjekta (to je ravno narobna
plat revolucionarne zgodovinske situacije, v kateri je bil skupinski €lo-
vedki Subjekt edini pravi Subjekt — tako se je tudi dozivljal — in je
bil objektivni svet le objekt njegove akcije. Spopad med Subjektoma, med
ReveZem in SuroveZem je domislil do kraja in mu dal notranjo dina-
miko, dialektiko Dane Zajc. Pred njim je bil ta spor stati¢en, ujet vase,
mehak, obvisel. Zajc je znova razvil revolucionarno situacijo, le da ji
je menjal vrednostni pomen (akcija je iz dobre postala zla, iz ¢loveske
antitloveska, Dobri ¢lovek se je prelevil v Cloveka-Posast). Izhodiée je
torej Subjekt. Svet je postavljen od Subjekta. Vse je Subjekt. Zajc je
vzel za izhodis¢e individualni Subjekt, ga okrepil, mu vrnil silo, ¢eprav
je to silo obenem spremenil v negativiteto, v silo uni¢evanja, Strnisa pa
je vzel za izhodis¢e »objektivni« Subjekt, ga okrepil, mu vrnil mo¢ in
pomen, ga spremenil iz negativnega (povnanjenega, neavtenti¢nega) v
pozitivnega, v edino pristnega, v Naturo, v Bit (zadel je na primer z
impresijami iz narave — individualnega subjekta zanj skoraj ni). Zato
je Zajc po stilu tako »subjektiven« pesnik, Strnia pa tako »objektivene.
S to delitvijo sta postala ta dva Subjekta tudi bistveno bolj zamotana
in diferencirana. Zajéev Subjekt je dobil — na eni strani kot indivi-
dualni Subjekt — vse poteze osvajanja, aktivnosti, volje, nasilja, na drugi
strani pa je izlo¢il iz sebe svoje nasprotje, ostanek onega »objektivnega«
Subjekta, ga poimenoval za Zivo reé¢ in videl v njem svoj dejanski cilj
(tako je postala »objektivnost« tudi pri Zajcu pozitivna, vredna, edino
prava); Zajéeva poezija je predvsem obravnava tega prvega pola — indi-
vidualnega Subjekta in njegove usode, drugi pol je le njegovo naspro-

1049



tujote mu dopolnilo. StrniSev »objektivni« Subjekt se je ravno tako
razpolovil, in to celo dvakrat. Najprej na »objektivni« Subjekt — na Bit,
kateri posveta skoraj vso pozornost, in na individualni, ssubjektivni«
subjekt — na &loveka (Blaznost); obenem pa se je razdelil tudi »objek-
tivni« Subjekt — ta kaZe zdaj dve naravi: po eni strani (kot Bit, kot
Clovekov bistveni Temelj) se razodeva kot sanje, spomin, zavest, gledanje,
torej izrazito »meditativnoe, se pravi neaktivisti¢éno, nenasilno, nesubjek-
tivisti¢no (v tem je dejanska realizacija tega, kar so Zeleli revolucionarni
in porevolucionarni pesniki: varnega doma v» objektiviteti«, po&lovedeni
Naturi), po drugi strani pa se razodeva kot Morivska Bit, kot Bit, ki
tloveka ogroza, ki je ne-varna, ki ga potiska v blaznost, ga razniuje,
kot Bit, ki se spreminja v Smrt, v Nié, torej izrazito »nemeditat'tivnos,
saktivistiéno«, nasilno, s»subjektivisti¢tno« (v tem je dejanska realizacija
naSe stvarne zgodovine: naSe nenehne ubijanosti in s tem tega, kar se
je v resnici dogodilo, kar ni bilo le poboZna Zelja in fanatiten naért).

Subjektu se torej ni bilo mogoe ogniti — umakniti se je dalo le
njegovi individualni razli¢ici. V tem — in le v tem pomenu — je mogote
StrniSevo Bit oznaditi kot »objektivni« Subjekt, ki postopoma prehaja
v Mitski Subjekt. Strnifeva poezija pa¢ ni mogla obstajati zunaj dejanske
evropsko-svetovne Zgodovine: zunaj usode metafizike, ki je usoda sub-
jektivizma.

Usoda metafizike in subjektivizma je hkrati usoda nihilizma. Edini
mogodi rezultat te zgodovine je Nié. StrniSa s svojo poezijo Biti poglablja
zajtevski nihilizem in ga dela $e bolj usodnega, 3e bolj neogibnega. Nihi-
lizem zanj ni samo usoda ljudi (tako posameznikov kot skupin), temveé
je predvsem usoda same Biti — potek njene Zgodovine. V tej poeziji se
Bit kaZe tudi kot subjektivna (kot Subjekt), ni pa samo subjektivna.
Razmerja so postavljena na glavo. Bit ni samo pesnidki izraz za »objek-
tivni« Subjekt. Se manj pa je zanj Bit romantiéno slepilo, absolutizirana
Zelja, vera v realiziran ideal, fikcija, ki nam pomaga zZiveti sredi nase
tako brezperspektivne stvarnosti. Bit je realiteta, ki obstaja zunaj sub-
jekta in pred njim. Bit je Temelj in Vir subjekta. Subjekt je zgolj ena
faza pojavljanja Biti — njena eksistenca v Casu (zgodovini). Ce razumemo
Strnifevo Bit le kot »objektivni« Subjekt, jo razumemo v historiéni po-
vezavi povojne slovenske poezije, nikakor pa ne v njeni izvirnosti. Str-
niSeva posebnost in pomembnost je ravno v tem, da je odkril njeno bolj
temeljno razseznost: v ¢asu — v naSi povojni zgodovini — se Bit sicer
kaze (Cisto dolotno kaZe: kot »objektivni« Subjekt), obenem s tem ko
se je pokazala, pa je tudi napravila v €asu odprtino, skoz katero lahko
sestopamo v globlje plasti sveta: blize k njeni resniénosti. — Za nihilizem
torej nismo krivi samé — in predvsem — mi, ljudje; nihilizem je zapisan
v usodi same Biti; ljudje smo le njeni izvajavei, skoz nae delo se ta
usoda razodeva; ko — subjektivistiéno — delujémo, realiziramo Usodo
Biti.

1050



Padel bo stolp poletja
in pokopal ljudstvo pti¢jih ljudi.
(Sanje leta, Poletja)

SMRT GRUPNEGA SUBJEKTA. In to je bistveno. Bit se oddaljuje,
skriva, spreminja v Ni¢, kaze skoz Smrt — nikoli pa ne more izginiti v
Ni¢ (saj je Ni¢ le njena pojavna oblika). Ne more se nehati. Bit je in

taja. Izginil pa bo — do kraja — ¢lovek, subjekt: kot individualni
in kot skupinski. Blaznost govori o neogibnem koncu individualnega sub-
jekta, Poletje o koncu skupinskega: o propadu druzbe, &loveskega rodu.
Mrtvo pod rufevinami / bo ljudstvo pti¢jih ljudi. Njihova temna usoda
izhaja iz usode skritosti Biti. Bit je na drugi strani. Od tam le $e temno
odseva. Celo njen temeljni odsev (odsev, ne Bit) je skrit: Globoko pod
stolpom je jeéa. / Tam temno zrcalo — ode zrcal — v verigah visi. Odsevi
tega — temnega — odseva pa so posamezne zavesti posameznih ljudi —
in zdaj jih gleda pesnik s stalis¢éa Morilne, skrivajoe se, raznifujode
Biti. Clovesko Zivljenje je iluzija in pomota, ker je subjektivistitno: ker
ljudje menijo, da je vse v redu, da Zivijo normalno Zivljenje, da je
danadni svet njihova domovina. To prepri¢anje je laz Cloveiko Zivljenje
- vsakdanje Zivljenje v druZbah, institucijah, skupinah, kulturah — je
laZ in samoprevara. Nobenih resniénih skupin ni. Komunikacije med
ljudmi so laZne: Imajo laZnive jezike papig. Druzbena hierarhija je brez-
obvezna igra: Nosijo mitre iz pti¢jih peres. Njihove zavesti (pameti,
razum, spoznanje) so samoljubne izmisljotine: Okrog svetlih zrealc ple-
Sejo, s kolibriji na dlaneh.

Iz ¢ela kakor sanje
jim raste tezko rogovje . ..

(Sanje leta, Jesen)

OBSTOJ NE-SUBJEKTA. Kadar in kolikor so ljudje subjektivisti,
so popolnoma neresniéni. Njihovo vsakdanje Zivljenje je oponasanje, pa-
jadtvo, klavrna burka samoslepljenja. Stik z Bitjo je tu popolnoma pre-
trgan (Bit je v resnici temna, ljudje pa imajo svetla zrcaica; optimizem
njihovih zavesti ni na ni¢emer utemeljen). Vse drugade pa je z ljudmi,
kadar niso in kolikor niso subjekti. Kadar ne igrajo optimisti¢ne pred-
stave svojega Zivljenja, kadar ne delujejo v »normalnosti«: kadar s sivimi
srci ljudje jelenji spe. Spanje — odsotnost delovanja — je pogoj za spre-
jem v Resnico. Spanje daje s sanjami vednost o resnici: Bit je odsotna
(ne drzimo jo — kot drzimo zrcala — v rokah, ni nasa last), vendar pa
ne toliko, da ne bi prepusc¢ajotega se ji ¢loveka pojila s sanjami in ga
ohranjala v resnici: Zveéer luna raste, raste, / z rdefo senco zaslanja
svet. / Jelenji ¢lovek skoz rde¢ mrak gre / ob robu sive vode. Clovek
sanj — v nasprotju s pti¢jim ljudstvom — ne bo pokopan, on hodi, je,
stoji, véasih kot v snu moZ vstane / in stoji ob robu vode. Sanje — podobe
roZ, ptic, jelenov, strahov — so Ze onkraj roba subjektivnega sveta.

1051



Sam sem ubil pojoéo ptico.
(Cvetodi medi, Ptica)

CLOVEK POKONCUJE BIT. StrniSa prodira zdaj na obe strani: k
resnici Biti in k resnici ¢loveka. V Poletju je upodobil bedno, samopre-
varno stran subjekta, v Ptici, prvi pesmi cikla Cvetodi meci, kaZe na
tragi¢nejSo polovico. (V Strnifevo poezijo vdre téma konflikta; kje so Ze
neZna tihoZitja Mozaikov!) Edini mogo¢i rezultat subjektivizma je to, da
¢lovek Bit pokonta. Zdaj podaja pesnik situacijo také, kakor jo gleda
subjekt sam — umorjena Bit se mu prikazuje kot njegovo delo. Paralela
z Zajtevo poezijo se tu kar ponuja. V Gotskih oknih so se pomorili ljudje
med sabo (vsi so hoteli biti bitni), v Ptici ¢lovek umori Bit, potem pa igra
za tisto, kar je ostalo: za Ni¢. Dva sta sedla za mojo mizo, / Oni je velika
lutka, / z mojim stasom, z mojim licem. / Igrava za prazno pti¢jo kletko.
Zivljenje-zivotarjenje je zaman potekajo¢a igra. LaZ te igre temelji na
umoru. Umor Biti pa ne pomeni ni¢ drugega kot umor, ki ga je ¢lovek
zagredil sam nad sabo, kot umor svoje povezanosti z Bitjo. Po tem hudo-
delstvu je &lovekovo Zivljenje prazno: ne-bitno. Biti &lovek seveda ni
umoril, Se prizadel je ni — te mo&¢i nima. Nekje v temni gori smrti, /
daleé, tiho, poje ptica. / Po vsej kletki drsim s prsti. Bit je — kaZe pa se
le Se skozi smrt. Clovek se je ne more polastiti; imeti je mogote le svojo
praznoto: prazno kletko (svet brez Biti). Clovek je lahko dokon&ni lastnik
ene same stvari: unidevanja samega sebe. Samouniéevanje je resnica po-
laS¢anja sveta (morjenja Bitnega sveta).

Z visoke, strme gore smrti,
kot veter, ki prinaa sneg,
leti, leti mi skozi prsi,

kot veter skozi veje smrek.

(Cretodi medéi, Leonorina pesem)

BIT UBIJA CLOVEKA. Lenorina pesem izhaja iz druge plati: iz
Biti. Bit se razodeva &loveku kot Smrt, kot Ni¢. Napala ga. Preplavlja.
Podira. Razvrednotuje. Uni¢uje. Svet zajema egiptovska tema. Zmeraj
ga slifim. On prihaja. / Odet v Zelezje in temo. / Stvari odvrZejo zrcala, /
obleko, dufo odvriejo. / Zato zmeraj v stvareh vidim mrtve / obraze, brez
ust, brez ofi. / On jezdi konja iz zemlje érne itn. Odsotna — mnevidna —
Bit je prisotna v smrti in s smrtjo. Zato ne vidi me. Ne vidim ga. Mrak
je dokonéen. Ni¢ je mogole le slifati (tu se StrniSa strogo drzi odkritij,
ki jih je dosegel Ze v Mozaikih). In ta Ni¢ spreminja €loveka v ni¢. Saj
me v resnici ni: prazna kletka sem. Ni¢ pa je (Ceprav na drugi strani):
temen, nedojemljiv, nedoumljiv, nediferenciran, splo$en, neulovljiv —
Ni¢ Teme. Tema je podaljSek Ni¢a na to, na naSo stran. Na§ svet je
podroéje, ki ga je preletel — tako govori tretja pesem Cvetolih mecev:
Marmor — angel smrti. To se je zgodilo, ko je bila noé cvetolih mecev;
ko so v rezilih mraénih zoreli / teZki jekleni sadeZi. Celotna danainjost

1052



je opredeljena s to — izvirno — Notjo; zato nenehoma nad svetom, ki v
njem sem, rezko fume / teZke peruti angela. Srce sveta je mrtvo, izkle-
sano iz marmorja; Bit je marmorna — in kot njen del je marmorno tudi
moje srce.

Pridi. Potopi roko v strune
in les glasbila bo vzcvetel v temen zven.
Cez veliko noéi bo tezki §¢it lune
vrnil depetajoé odmev.
(Cretodi medi, Orfejeva pesem)

ORFEJ. Vsakdanji — ptié¢ji — ljudje slepijo sami sebe, edino umet-
niku je dovoljen dostop do resnice: prehod ¢ez Styx, v deZelo Smrti.
(Hades je resnica nadega danadnjega Zvljenja.) Umetnost podaja njeno
podobo. Orfej poje: Ptice brez kril, z mrtvadko glavo, / so nakit teh
dreves — teZek in krut. / Nepremiéno sede nad mano. / Moje glasbilo je
v noéi kot rdeca perut. (Cvetodi meéi — Orfejeva pesem.) Tu ni veé igre
s kolibriji in zrealci, stvari so mrtve, odvrgle so zrcala, nobenih kril ni
za polete v Prihodnost, le glasbilo in smrt si stojita nasproti. Poezija
je bila prej most do sanj, zdaj je most do smrti: most in potovanje iz
navideznega — zivega — Zivljenja v resniéno — mrtvo — bivanje. Orfej
poje: Dolgo pot sem prehodil: / videl sem zbledeti zeleno perje papig, /
proge tigra, pisano cvetje v vlaZnih gozdovih — / pred suhim gozdom v
zemlji mrtvih stojim. Pot poezije je jasna: od opisovanja videza (barv,
papig — posnemanja ipd.) k bistvu. Strnifa pa se s tem bistvom — z
deZelo senc — ne zadovolji. Smrt zanj ni osrednja pesnidka téma — kot
je recimo za Zajca. Smrt je le pogoj, okolje, dejstvo, podlaga, na kateri
raste — do obsedenosti variirana — prava téma: pritanje o Biti. Zato
Orfej sredi zemlje mrtvih klite svojo Evridiko (pesem je spet le na videz
ljubezenska): Bit. Bit je tista, ki v resnici udarja na strune pesnikovega
glasbila (srca, zavesti, sanj), ona navdihuje, odkriva, postavlja. Pesnik
drzi v roki svoje glasbilo — njegova naloga je, da je proti Biti odprt, da
je ne doloéa in ustvarja. Pesnik ¢aka in kli¢e, Bit pa se daje in v tihih
odmevih doseza na$ svet. Ostaja daljna, skrita in posredna. Nikoli ne bo
stopila v vsej jasnini pred nas. Najve¢, kar lahko storimo — in to dela
pesniitvo — je to, da jo nenehoma vabimo in se ji — daljni — prepu-
Stamo. V odmevih odmevov se nam bo tudi sama prepustila, kot skriv-
nostni in odsotni Temelj nasega bivanja. Pridi, hi¥a sanj, visoka hida, /
beli kamen v stolpu mraka, / perut meca, prstan ¢asa — noé te skriva,
no¢ te skriva.

Blaznost, Sanje leta in Cveto¢i medi pomenijo tri stopnje, tri razli¢ice.
Prva je Se sorazmerno naivna — BlazneZ doseZe visoko hifo sonca in se
z njo zenadi; druga je vmesna — skupna zavest strmi na drugo stran, se
pravi, da gleda, ¢eprav ni gotovo, ali kaj vidi; tretja je skepti¢na in zrela
— ¢&lovek Biti ne vidi, skrita je v noéi. In Se: v prvem ciklu je nekdo
predel v Bit, ker je prenehal biti ¢lovek, zajela ga je popolna tema, tudi
sanja ne ve¢; v drugem nastopajo skupne sanje — te so Ze po svoji

1053



naravi toliko blizu Biti, da jo vsaj lahko gledajo, so pa kljub temu Se
toliko &loveske, da jim to preprefuje zenadenje z njo; v tretji nastopa
posamezni ¢lovek — kot tlovek Biti ne more videti, kot umetnik jo sluti,
kli¢e in (kot odsotno) upodablja.

Nikoli ne bos vedela, kako si v sobi
svetlobe sama sredi ostrih senc mrtvih dejanj.
Klinaste sence, prezete kot volkovi
na vsako tvojo kretnjo, na vsak korak.
(Samorog, 1)

DVOJNIK. Cikla Samorog in Lutka nadaljujeta pripoved o ¢lovekovi
usodi. Ze v Ptici se je &lovek razpolovil in se podvojil v sebe in dvojnika.
Vendar je tam 3e moril Bit — tu zdaj mori neposredno sam sebe. Na-
vadni, v Zivotarjenje zaprti ¢lovek je pokazan spet z nove, dopolnilne
plati. Njegovo mlahavo, prazno, samotno, brezsmiselno Zivotarjenje je
posledica tega, da se je umoril: da je podrl svoj most do Biti. Odprava
zveze z Bitjo je Clovekov samomor. Vsakdanji ljudje — ljudje v svoji
vsakdanjosti — Zivijo le kot sence pravih ljudi, kot posnetki, laZni odmevi:
kot lutke. So sredi umetne svetlobe — slepilne 1uéi, zaklenjeni v fiktivni
svet, v katerem so vsa vrata k Biti — k Noéi in v njej skrivajo¢i se Biti
— zazidana. TezZki zastori vise na vseh oknih, / da ne bi sijal v sobo temni
soj noé¢i. /| Hodi$ ob dolgih stenah in ne najdef vrat, / ki drZe v noé,
polno dreves, Zivali, sanj.

StrniSa ne upodablja — kot Zajc — subjekta v trenutku njegovega
morjenja, v najrazliénejiih razli¢icah uni¢evanja, temve¢ predvsem taks-
nega, kakren je prej, pred Sentjernejsko noéjo, ali pa pozneje, po moritvi.
V Lutki mu zados¢a opis, da se je ¢lovek Ze umoril (Bila je lutka tvoje
velikosti, / s tvojo obleko, obrazom in oémi. / S tvojim korakom ti je 3la
nasproti. / V temi sta se srecali. / Pofasi vzdignila je roke, oklenila /
podasi s prsti — prst za prstom — je tvoj vrat. / V temi neslisno te je
ubila.). Zdaj Zivimo posledice tega umora. In — Kkar je poglavitno —
umora ni mogoce pozabiti. V Mozaikih je bil Se skrit. Pesnik se ga Se ni
zavedel. V Lutki pa ne le da je segel v zavest, veliko veé: postal je glavni
motiv pesmi, ena izmed ¢lovekovih osrednjih muk. Ko Zivimo svoje vsak-
danje zivljenje, nas obseda spomin na ta umor. Razlog je preprost: spomin
na umor je spomin nase. In ker ni &lovek nikoli do konca izgnan iz
. obmoéja Biti, se mora sam sebe (in s tem Biti) spominjati; seveda se
mu tu kaze Bit na najbolj grozovit naéin: kot preteklo hudodelsko de-
janje. Zivi§ samo kot spomin v blodnjaku njenik sanj. Lutka je obsedena.
Lutka ni samo mrtva krojaska lutka v izlozbi, na katero obe3ajo perilo,
obleke, blago. Lutke niso samo sredstva, uporabne reéi, trgevski reklamni
pripomod¢ki. V sebi nosijo — kot vsa StrniSeva poezija — temeljno dvoj-
nost: zive lutke so, zato skrivajo v sebi svojo demonijo (vsakdanji ljudje
niso samo reificirani predmeti, so tudi avtorji te reifikacije: morivei).

Clovek-subjekt se samega sebe ne more znebiti. Nikoli se ne more
do kraja umoriti — in s tem poenotiti v golo lutko, v mrtvo-reé¢, v prazno

1054



lupino: odpraviti temeljno dvojnost. Dvojnost je ve&na: ni sonca brez
sence, ne dneva brez no¢i, ne Biti brez Ni¢a, ne Zivljenja brez smrii —
nobena stvar na svetu nima enotne podobe. Ziveéi vsakdanji ljudje so
obsojeni na to, da se nikoli ne bedo mogli resiti svojih dvojnikov. Sonce
sije, sonce sije. /| Lutka po tvojih sobah hodi... / Tvoje truplo na rokah
nosi. / Pa ne ve, kam naj ga skrije, /| kam naj tvoje truplo pokoplje. /
Kakor spefega otroka / ga nma rokah tiho ziblje. Sanje bodo ostale za
ve¢no, Bit bo veéno grozila in ljudi izrivala iz njihove kratkotrajne ulupi-
njenosti. Cloveska zgodovina je v bistvu prenadanje trupel samih sebe,
mrtvih dejanj, umorjenih misli. Ni reditve za &loveka. Hudodelstvo je
neizbrisno.

Lutka in njena ubita dvojnica sta ista oseba — to je pokazal pesnik
kar se da plasti¢no. Lutka ne prenasa trupla svoje dvojnice, temveé svoje
truplo: njeno na videz Zivo telo je v resnici le truplo. Mesec sveti, mesec
sveti. / Lutka po tvojem leZii¢u plefe... / Tvoje svetle lase si ¢ese, Be-
seda je jasna: ne »svoje«, »tvoje« lase; in »si« feSe »tvoje« lase. Vsakdanji
¢lovek je v svoji vsakdanji (empiri¢ni) podobi truplo resniénega é&loveka.
Resni¢ni &lovek torej ni — s tem ko je bil umorjen — prejinji, pretekel,
zdaj neeksistenten. Resni¢ni élovek je — je kot nenehno prid¢ujoca in
neodstranljiva lastna smrt. Tako podaja tudi Strnifa — seveda po svoje
— Zivo smrt. (V celotni zbirki Odisej ni nobene pesmi, ki ne bi obrav-
navala smrti.) Mrtvo Zivljenje in Ziva smrt si stojita nasproti, hkrati pa
sta identi®na. Sta isto in nista isto. Ziva smrt odpira vrata k Biti-Nic¢u,
Mrtvo Zivljenje je njena preobleka: Mrtva smrt, se pravi ujeta, udoma-
¢ena, podvrzena, za steklo postavljena in v navidezno Zivljenje prebar-
vana.

Kot nepremiéne marionete
leZe okrog in okrog lutke njeni dnevi.
(Lutka, V)

NEVTRALNI CAS. V vsakdanjem zivljenju je vse nevtraino: tudi
tas. Cas sploh ne zori, ljudje se ne izboljSujejo, z ni¢emer se ne bliZzajo
kakr$nemu koli cilju Zgodovine: niti ne Smrti. Tako ¢as tudi ne gnije.
Nenehoma enak do brezupa vztraja; ni in ni nobenega Konca, nobene
Resitve — tudi v ¢asu ne. Vice so podaljSane v neskonénost. Dnevi po-
krivajo visoke temne stene, / vise od stropa v Sopih, kot grozdi leseni. /
Tiste, ki so obefene tik zraven okna, / se ¢isto pocasi sem in tja vrte.

Visoki vrtiljaki dnevov in noéi
se vrte tako tiho kot vetrni mlini.
Nobenega glasu ni slilati.

(Lutka, 3)

MORA. Svet Biti je neviden, a sliSen, navadno Zivljenje je neslidno,
a vidno. Plesalke, vrvohodci, burkeZi so kot prividi tihi. Z nemimi klici
razkazuje morsko deklico temen mornar. / Edini zvok je ujet v okrogli,
pisani kolibi, / kjer v somraku udarja na marimbo érn okostnjak. (Zvok

1055



-

je Ze ves ¢as glavna prispodoba navzoénosti Biti-Smrti; érn okostnjak je
tu zamenjal angela smrti.) Trpljenje je v tem svetu posebne vrste. Medtem
ko je bilo pri slovenski romanticistiéni poeziji e &isto neposredno, vsi-
ljivo, eksplicirano, nenehna téma, prosjatenje za milost in usmiljenje, se
je pri Zajcu zelo intenziviralo, hkrati pa precej umaknilo v ozadje, v
neizreéeno. Zajc — v svoji zreli poeziji — nikjer ne zapiSe: Trpim, ¢eprav
je jasno, da je vsa njegova poezija izraz silovite muke. Strnisa je napravil
Se nadaljnji korak: trpljenje je tako dosledno spravil v podton, da se je
mogode vpraSati, ali gre sploh Se za trpljenje. Tu je bled decek s preveliko
glavo. / Carovnik ga je s pletenicami zakril. / Brez §uma zasaja skoznje
bodalo. /| Pa ne prite¢e kri. V teh besedah je natanno orisan znadaj
trpljenja. Nobeden ne krié¢i, ne tozi, se ne pritozuje. Tudi premaguje se
ne. Krvi sploh ni. Ljudje so lutke — kako naj jim odteka Ziva rde¢a kri?
Kako naj neposredno, polno trpijo? Kako naj sploh ¢ustvujejo? Je lutko
groza trupla, ki ga prenaSa po praznih sobanah? Je blaznez trpel? In
&lovek, ki je ubil pojodo ptico? Trpi Orfej? Brez dvoma vse te osebe
silovito trpijo, brezdanja groza jih prevzema — to trpljenje in groza pa
sta tako posredni, tako odtujeni naravni neposrednosti, tako predruga-
¢eni v navidezno neobtutljivost, da ravno to nesorazmerje, nasprotje med
nafo vsakdanjo predstavo o trpljenju ali tradicionalnim pesniskim poda-
janjem groze na eni strani in samoodtujenostjo StrniSevih figur v lutke,
v funkcije, v vloge, v pozunanjenost danasnje druzbenosti na drugi strani
zbuja grozo pesebne vrste, ki bi jo morda natanéneje peoimenovali kot
moro. Mora je trpljenje v sanjah, takrat, ko se ne upiramo nevarnostim,
ko smo moriveem docela prepudéeni, ko ne norimo z gibi, ne vpijemo,
ko se nam glas ustavi v grlu, ko je svet spremenjen v pogled, oledenel
od groze, ko je svet okamnel v negibnost, Smrt pa neovirana, lahkotna,
kot neresniéna prihaja, zmerom bliZze, zmerom bolj zmagovita — a nas
hkrati ne odresi s tem, da bi nas umorila; njen pritisk je zmerom hujsi,
nikoli pa se ne konta. Svet more je svet brez €asa, zunaj ¢asa: svet vetne
groze. Vendar pa ta veéna groza ni ne dozivljena ne poldana neposredno,
kot groza, temvel brez izjeme kot odsev groze, spuséen skoz membrano
Lepote.

Bivanje v danasnjem svetu pomeni bivanje v razbeljeni pustavi gor-
skih hrbtov, sotesk in prepadov. Nekdanja igriva svetla 2rcalca (iz Sanj
leta) so odkrila svojo veliko bolj grozljivo naravo. Zdaj &lovek-subjekt
ne pleSe ved, samozadovoljen v varnosti lazi, neveden in nepriéakujod
Svetovni potop; zdaj kot drobna senca hodi / med slepedimi odbleski
orjaskih zrcal (Samorog, 2). Odmevi odmevajo brez-izhodnost neskon&ne
in nikoli sklenjene poti. Odmevi s spa¢enimi obrazi / sredi gorskih verig /
kot visoka zrcala stoje nad prepadi... / Sonce fge na nizke plamene, /
da so &isto prozorni. Nad njimi zrak trepeta .../ Daleé je e mrak. Edina
relitev bi bila zveza z Bitjo — (sanje) — vendar Zal ne v dana$njem &asu,
ko je Bit morivka. Tu mecejo ujede sanj edine sence. / Ii¢ejo slepega
cloveskega mesa.

1056



MAKSIM SEDEJ: Vid (olje, 1966);



) .4?’39 W d/ A
'? .\,.1“#
N

2
s
.

o

.
-
y .

BOZIDAR JAKAC: Predpomlad (barvni lesorez, 1966);






LESTENJAK-SLANA: Obladen dan (ekvarel), december 1966.




(as in smisel prebivanja

Tine Hribar

Bratje le k soncu, k svobodi, Nezadostnost sveta

bratje le k luéi, na plan, njega samega spodbuja

nol je bolestna za nami, a bitja so enako zvesta usodi
pred nami svobode je dan. Sveder, F. Zagoriénik

Odkar je nastala Platonova prispodoba o veotlini in soncu, se ustroj
sveta ni bistveno spremenil. Zmeraj znova se ¢lovek skuda povzpeti iz
teme votline k soncu. Zmeraj znova se pojavlja tisti &lovek, ki se je v
Platonovi prispodobi osvobodil spon v votlini, zapustil sence v njej, se
povzpel na plano, zagledal sonce, se vrnil v votlino, da bi fe vklenjene
ne samo osvobodil njihovih okov, temveé jih tudi popeljal k soncu svo-
bode, ter se pri tem spravil v nevarnost, da mu z brleé¢im ognjem zaslep-
ljeni v votlini vsega skupaj ne bodo verjeli in da ga bodo zaradi pohuj-
Sevanja umorili. Ce pa se ljudje vendarle odpravijo na pot in se vzgoji
(paidea) pridruzi revolucionarno (samo) spreminjanje, kako dolga bo nji-
hova pot? Se da na tem potovanju sploh zniditi votlina in vse, kar je
prebivanje v nji zapustilo na &loveku?

Se ustroj sveta ne more spremeniti kako drugate?

Kajti idoslej se je vsaka pot iztekla ali pa je bila pretrgana Ze dale¢
pred soncem. Temeljna razklanost sveta ostaja. Kaj je bistvo razklanosti
sveta, katere prispodoba je razpon med votlino in soncem?

Se dandanes sem in tja beremo po zidovih: Vzemimo usodo v svoje
roke... Na3a usoda je v nadih rokah... Besede so klic ¢loveka, ki se
mu je zazdelo, da je zavzel vrhove pri¢ujotega sveta. Na vrhu je zasadil
zastavo svojega hotenja. Prevzela ga je moé in Ze je na Siroko razprostrl
roke: iz njih se razraita volja po spreminjanju smisla prebivanja. Spod-
budila in napotila ga je nezadostnost sveta. In ko sestopa, spreminja:
zagotoviti si je treba zvestobo usode. Toda temu zanosu se je kmalu
pridruzila grenkoba streznjenosti, ki je sledila spoznanju: Prera3¢ajo nas
odtujeni odnosi in njihova samovolja. Korak popotnika z gore je zmeraj
tezji. V oteh nosi strah pred spoznanjem in priznanjem, da se nam neod-
tujeni odnosi obetajo Sele v pojutridnjih stoletjih fizikalnega ¢asa, &e bo
¢lovedtvo takrat sploh Se prebivalo.

10 Problemi 1057



Je odtujenost nujnost nasega ¢asa? Znanstvena preracunljivost poli-
tiénih ekcnomistov, ne da bi se vpraSevala po bistvu odtujenosti, to
potrjuje s tem, da zanjo nakazuje ¢asovni proratun 200—300 let. Tedaj
bo po njihovem nastopilo vozlid¢e proizvajalnih sil in proizvednih od-
nosov, ki se bo razpletlo v neodtujene cdnose; torej tam okrog leta 2100.
Kaj pa do takrat? Do takrat moramo biti zvesti nujnosti in kar se da
pospeSeno razvijati materialne proizvajalne sile, ki so pogoj razpleta.
Tako da bo organska sestava proizvodnih faktorjev od danadnjega raz-
merj 4:1 v korist materialnih proizvajalnih sil nasproti ¢loveku kot
proizvajalni sili narasla v razmerje 40 :1. Mere tega razmerja, je sklep
polititnih ekonomistov, ni mogode odpraviti z nikakrinim spreminjanjem
¢loveka in z nikakr$nim kombiniranjem medéloveskih odnosov: z nika-
krino revolucijo.

Razmerje je torej temelj spleta proizvajalnih sil in proizvodnih od-
nosov, ki bo pestal osnova nepotujéenega demovanja. Je s kvantiteto izra-
Zena neogibnost usode. Se ved: kvantiteta te mere je po tem ralunu
pravzaprav bistvo usode, saj naj bi opredeljevala pota usode. Dolo&a obrat
usode, v katerem se bo spremenila kvaliteta njene neogibnosti. Ob dolo-
&enih pogojih zagotavlja vzvratnost zvestobe med usodo in &lovekom: &e
bomo usodi zvesti v obdobju neogibnosti tujstva, nam bo usoda zvesta z
obratom in v domu, ki ga bo prinesel obrat.

Mera razmerja je dana. V tem je gotovost in subjektivizem politi¢no
ekonomskega ratuna. Pomembno je to, da je mera dana, ne da je razmerje
ravno 40 : 1. Lahko bi bilo nekoliko drugaéno. Tudi tedaj bi mogli ratunati
nanj. Njegove mere tudi tedaj ne bi mogli odpraviti in po drugi plati se
tudi usoda ne bi mogla izmuzniti iz obmoé¢ja nase preracunljivosti. Zmeraj
bi lahko izratunali, ali je odtujenost Se nujnost nasega ¢éasa ali ne, oziroma
kdaj bo napotil ¢as njene premenitve. Ra¢unanje omogodajo, pravijo poli-
tiéni ekonomisti, materialne proizvajalne sile, ki so v osnovi kot substanca
in zato izhodiS¢e, iz katerega se da izhajati. Ko ne bi bilo te osnove kot
dna, na katerem stoji vse drugo, bi bilo zgolj brezno, ki ne more biti
nikakrino izhodiste. Ker so materialne proizvajalne sile opredmeteno ¢élo-
vesko delo, jih more Clovek razvijati hitreje ali potasneje. Ceprav je dana
mera razmerja (med materialnimi proizvajalnimi silami in élovesko de-
lovno silo), ob kateri naj bi nastal neodtujen svet, jo je torej mogote
dose¢i v daljSem ali krajdem ¢asu. Cas je variabla. To pomeni, da bi bilo
ob povecanih naporih cb dani meri (40 :1) mogoée zgraditi neodtujeni svet
prej kot v 200 letih. Radun politi¢nih ekonomistov temelji po njihovem
namre¢ na obstoje¢i delovni »lagodnostie.

Toda kaj je bistvo odtujenosti? Je to zares nekaj kvantitativno-
materialnega?

Po polititno-ekonomskem ratunu odtujenost zgodovinsko sicer ze
zahaja, a nam v &asu nafega prebivanja vendarle usodno prihaja naproti
kot nasa prihodnost. Ratun nas vse zive, ne da bi bili kdaj od3li z doma,
obsoja na smrt tujca v tujih pokrajinah lastne domovine. Razprostira nam
razseznosti zdajev, v katerih naj bi zamrli nasi kiici po domaénosti doma.
Pomeni za nas neizmerno razbitost med dejanskim domom naSega prebi-

1058



vanja in pravo domacnostjo, ki se kaZe kot hrepenenje in najstvo. Nase
prebivanje je razklano med zdaj$nostjo in prihodnestjo. In &e je zdruzitev
doma z domaénostjo v ¢asu mojega prebivanja nekaj, kar pri¢akujem v
prihodnosti prihcdnih rodov, ne v svoji prihodnosti, bo zdruZitev ob moji
smrti Ze pre-teklost mojéga preteklega hrepenenja. Nas &as je koncen.
Kar se v njem dogaja in se z njim zgodi, je na$a zgodovina. Vse drugo je
v ne-skonénosti: v zanikanju naSe konénosti in zgodovine. Kakor hitro
nas ni, je naSe upanje in boj za zdruZitev doma in domaé&nosti bivSost
minule zgodovine. Rafun politiénih ekonomistov nas tako spreminja v
brezdomce: brezdomec namreé¢ prav tako nima bliZnjice do doma.

Bi imelo tedaj skréevanje ¢asovnega razpona tako zamidljene odtu-
jenosti za nas kakSen pcmén? Recimo: skréenje za nekaj desetletij? Ali
za mas res ni drugega izhoda, kot je zgolba tega ratuna? Odgovor mna
vpraanji bo mogoé po razreditvi naslednjih vprasanj: Kakfen pomen je
v nadem prizadevanju za zdruzitev obstojetega doma in »prave« domaé-
nosti? Ne gre za razglaSani cilj ali smoter, ki je jasen: zdruzitev, ne
za razglaSsano osnovo ali razlog prizadevanja, ki je tudi jasen: razdru-
zencst. Gre za pomen same osnove in cilja samega. V ¢em je pomen pre-
obrata razdruZenosti v zdruzenost? Kaj, ¢e ni razklani svet samo &lovekova
samoprevara? Tedaj bi bil prevara tudi sam preobrat, in hrepenenje po
njem bi bila laz, ki nam lajSa tak$no prebivanje, kakrino je.

Razglasani pomen preobrata je v nerazklanem prebivanju. Preobrat
bi imel tako pomen samo zaradi svojega namena. Toda v ¢em je pomen
nerazklanega prebivanja, ée je sam namen razklanega prebivanja? Kot
konéni problem se nam torej kaze prebivanje. Ima samo prebivanje smisel
zavoljo nekega namena in pomena? Ne! Prebivanje ima svoj smisel ne
glede na to, kakino je. Kajti vse, kar je, ima svoj smisel, svojo resnico.
Osnovni problem je torej smisel prebivanja. Dokler se potemtakem ne
redi problem smisla prebivanja, ni mogofe odgovoriti ne na vprasanje
o pomenu skréevanja ¢asovnega razpona odtujenosti, saj se sploh ne ve,
v kaksni zvezi sta ¢as in prebivanje, ne na vsa druga vprasanja.

Marxova misel zadeva v jedro teh vprasanj. Zato premislimo, preden
sprostimo svoje misljenje, kaksen je njegov odnos do ¢asa in smisla pre-
bivanja.

Marxov odnos do ¢asa in smisla prebivanja

15

Dvoje opredelitev ¢asa je znaéilnih za Marxa:

1. »Kot je kvantitavino bivanje gibanja ¢as, tako je kvantitativno
bivanje dela delovni ¢as.« (Marx, Zur Kritik ... str. 5.)

2. »Cas je prostor za ¢loveski razvoj.« (MEW-16, str. 144.)

V prvi opredelitvi je ¢as izenaden s kvantitativnim bivanjem gibanja,
v drugi s prostorom. Obakrat se pojavlja v obmo&ju »fizikalnih« kategorij.

100 1059



Ceprav sta to dve opredelitvi, sta torej zasnovani na skupni osnovi. Cas
je zapopaden ali kot vzporedje ali kot zaporedje zdajev. Zdaji so ¢asovne
totke. Cas je gledan prostorsko.

O prostorskem gledanju ¢asa pravi Marx: »Toda delovni dan, gledan
prostorsko — ¢&as sam, gledan prostorsko — je vzporedje mnogih delovnih
dni.« (Gr. 380.) Natan¢neje: vzporedje mnogih ur, minut, sekund... in
kon&no zdajev. Cas je prostor, v katerem biva &lovek. Ta prostor je nazaj
in naprej neskonéen. Neskonéno je zaporedje zdajev tega prostora. Tudi
ko ¢&loveka ni bilo, je tas tekel svojo pot, in ko ¢loveka ne bo vef, tok
¢asa ne bo minil. VeZnost je v preteklost in prihodnost neskontno razte-
gujola se sedanjost. Je neskonéna kvaliteta zdajev.

Cas je v odnosu do kvalitativnega bivanja gibanja njegovo kvantita-
tivno bivanje. Da je &as kvantitativno bivanje gibanja, je mogote zapo-
pasti samo s stalii¢a, da je Cas zaporedje oziroma vzporedje zdajev.

Cas je prostor za razvoj floveka kot subjekta. Da bi se razvijal sam
subjekt, se mora razvijati predvsem subjektiviteta subjekta. Subjektiviteta
subjekta, po &emer subjekt je subjekt, je za Marxa delo: delo kot »opred-
metujote se, delo kot subjektiviteta.« (Gr. 183.) Delo je modus gibanja.
Zato je ¢as njegova naravna mera: »Ker je delo gibanje, je ¢as njegova
naravna mera.« (Gr. 119.) Njegova naravna mera je zato, ker je delovni
¢as kot modus ¢asa kvantitativno bivanje dela. Delovni ¢as je torej za
Marxa mera in bivanje, &eprav kvantitativno, same subjektivitete sub-
jekta. Cas je prostor za razvoj &loveka: njegove subjektivitete — dela.
Razvoj dela je razvoj ¢loveka.

Cas, v katerem &lovek dela, to je delovni ¢as, je razvojni &as ¢loveka.
Po drugi plati pa je delo edina oblika eksistence delovnega tasa kot ta-
kega: »Sam delovni &as eksistira kot tak samo subjektivno, samo v obliki
dejavnosti.« (Gr. 87). Delo je v tem odnosu potemtakem oblika, to je
prostor eksistence delovnega &asa in s tem tudi ¢asa samega. Ni le &as
prostor dela, tudi delo je prostor fasa. Cas se je s tem izkazal kot tisto
subjektivno. Cas kot delovni &as je torej po Marxu sama subjektiviteta
subjekta. »Delo je Zivi, oblikujo&i ogenj; minljivost stvari, njihova das-
nost, kot njihovo oblikovanjem z &ivim &éasom.« (Gr. 266.) Delo kot subjek-
tiviteta subjekta proizvaja stvari iz netasovnosti v Casovnost. Kot Zivi
¢as je Casnost stvari. Njihova pri¢ujo€nost in nepridujotnost. Subjektivi-
teta subjekta in Zivi ¢as sta isto. Casnost €asa je subjektiviteta subjekta
in subjektiviteta subjekta je asnost &asa.

V tasu dolotenega sklopa proizvajalnih sil in proizvodnih odnosov
se materializirani, opredmeteni ¢as po Marxu spreminja v substanco vred-
nosti. Vrednost je v blagovnih, posebno pa v blagovnih kapitalskih odno-
sih, opredmetena in odtujena subjektiviteta subjekta. Subjekt in subjekti-
viteta, ¢lovek in njegovo delo, sta razcepljena. Subjektiviteta subjekta,
delo, njegovo bistvo in njegova substanca, se sprevrze v bistvo njemu
nasproti postavljenega subjekta (substance) — kapital. Clovek postane
brezsubstanten, objekt svoje v odtujeni subjekt sprevrnjene subjekti-
vitete. Ker mu je to, po &emer on je to, kar je, odtujeno, je odtujen sam

1060



sebi, Razklan je med svojo esenco in svojo eksistenco (dejansko pri¢u-
jofnostjo). Kot eksistenca je v sporu s svojo esenco in z esenco pri¢u-
jotega odtujenega sveta.

Ta delovni &as kot substanco vrednosti analizira Marx kot kvantita-
tivno bivanje dela: »V uporabni vrednosti blaga opredmetni delovni ¢as
je substanca, ki jih spreminja v menjalno vrednost in zato v blago, kot
tudi menjalna vrednost je vsako blago samo dolotena mera strjenega
delovnega ¢asa... Razpust vsakega blaga... v delovnem ¢asu ni ni¢
vedja abstrakcija, pa obenem ni¢ manj realna, kot razpust vseh organskih
teles v zrak.« (Marx, Zur Kritik ... str. 5).

Ko postane blago tudi ¢lovekova delovna sila, &lovesko delo v teko-
¢em stanju, dozivi isto usodo: razpust v delovnem é¢éasu. Pomembno je
samo toliko, kolikor proizvede strnjenega delovnega ¢asa. »Delovni &as
je zZivo bivanje dela. Brezbrizno do njegove vsebine, njegove oblike, nje-
gove individualnosti, je njegovo Zivo bivanje kot kvantitativno, obenem
s svojo imanentno mero.« (ibidem.)

S spreminjanjem delovnega ¢asa v vrednost se delo razcepi samo v
sebi. Po eni plati je $e zmeraj &asnost stvari, zivi oblikujodi ogenj, po
drugi plati pa svoja abstrakcija — abstraktno delo, Kvaliteta in kvanti-
teta dela se razideta.

Clovek sam je razklan. Njegova individualnost, njegova vsebina ne
velja nié. Velja le toliko, kolikor strjenega delovnega ¢asa je zmoZen dati,
namreé delavec. Po drugi plati je v istem poloZaju tudi nedelavec. Velja
le toliko, kolikor je lastnik v posebni obliki strjenega delovnega ¢asa in
kolikor ga kvantitativno ima. Odkar se je namre¢ vse blago razpustilo
v delovnem &asu se sam splodni delovni &as predstavlja »kot neka posebna
stvar, neko blago poleg in zunaj vsega drugega blaga.« (Prav tam, str. 36.)

To blago je denar. sDenar kot mera vrednosti je nujna pojavna oblika
imanentne mere vrednosti delovnega ¢asa.« (MEW 23-—109.) Delovni ¢as
v svoji pojavni obliki kot denar je brezbriZen do konkretnega &loveka.
Kot njegovo kvantitativno abstraktno postvarelo bivanje ga spreminja
v abstraktno osebo brez lastne osebnosti. Osebnost je postala njegova od-
tujena subjektiviteta — abstraktni opredmeteni delovni ¢as — vrednost
kot subjekt odtujenega sveta.

Zivi ¢as, delo, ni ved asnost stvar’, temved se je sam sprevrgel v
stvar — v poosebljeno stvar.-Subjektivno je postvarelo, ker se je stvar
subjektivirala. V stvareh opredmeteni delovni ¢as kot substanca vredinosti
spreminja te stvari v subjekt, osebe pa v objekt dogajanja. Je stremlje-
nje, ki v vsaki stvari najde in spozna samega sebe. Zato stremi tudi po
»zni¢enosti prostora s ¢asome«. (Gr. 438.)

Zakon delovnega &asa kot substance vrednosti je zakon vrednosti.
Zakon vrednosti je druzbeno nujni &as, ki se uveljavlja kot fizikalni zakon
prostega pada. Postvarel je v naravni; druZzbene odnose vnanje prisilno
urejajodi zakon. V vsej svoji moli nabrekne v popolnoma razviti bla-
govni produkeiji, kjer se zasebna dela — ki se sicer opravljajo neodvisno
med seboj, so pa kot &leni druzbene delitve dela vsestransko medsebojno
odvisna — »neprenchoma reducirajo na druzbeno sorazmerno mero«. V

1061



»slucajnih in vselej nihajotih menjalnih odnosih njihovih produktov se
nasilno uveljavlja kot urejajoéi naravni zakon ¢as druZbeno nujen za
njihovo produkcijo«. (MEW 23—68.) Iz posameznih slu¢ajnih €asov raste
ob¢i nujni ¢as kot obé& zakon, ki si nasilno pedreja posamezni subjekt
prolukcije. Samovoljno z Zrtvovanjem posameznikov ureja druZzbena rav-
notezja. Druzbeno ravnoteZje je zanj takrat, kadar so vsi odnosi, kakor
pravi Marx, kvantitativno znivelirani v povpredja in v povpreéja pov-
predij. Cas kot zakon vrednosti je vse, individualni subjekt nié.

»Cas je vse, ¢lovek ni ni¢ veé, je kvedjemu le §e utelefenje ¢asa. Nid
veé ne gre za kvaliteto. Vse odlota edinole kvantiteta...« (MEW 4—85.)

Ni ve¢ ¢as prostor za Cloveski razvoj, temved je &lovek prostor za
orgije &asa. Cas je kvantitativno bivanje dela, ki se je proti konkretnemu
delu in s tem proti konkretnemu ¢loveku postavilo kot tuja misti¢na sila.
Zivi samo svoje Zivljenje nadéutnega bitja. Je bog, ki se utelesa v &loveku.
Clovek je kve¢jemu njegova inkarnacija. Ponizno se mu mora priklanjati,
¢e sploh Se hoce prebivati. Saj pa tudi ni ni¢ drugega kot njegova pri-
tiklina. Cas je kvantiteta, ki se priznava za edino kvaliteto. Zato znituje
vse druge kvalitete. Sprevrnjenocst sveta je popolna.

Sprevrnjenost vzirZuje &lovek-delavec sam s svojim preseznim de-
lovnim &zsom. Z vsrkavanjem preseinega delovnega ¢asa se vredncst pro-
ducira in reproducira kot kapital. Kapital je popredmeteni, minuli delovni
¢as. Kapital je &as, ki kot vampir vsrkava Zivi ¢as.! Cas sam je torej
razklan. Mrtvi in Zivi ¢as sta si v nasprotju. OZiveli mrtvi &as kot pretek-
lost tladi in opredeljuje sedanjost.

S preseinim delom ¢lovek-delavec preducira in reproducira kapital.
Sklop proizvajalnih sil in preizvelnih odnosov, ki je postavil &as kot vse,
¢loveka pa zni¢il v ni¢, ga v to prisiljuje: »Delavec mora delati preseZen
¢as, da bi smel popredmetovati delovni ¢as, nujen za njegovo produkcijoe
(Gr. 528.) Nujni delovni ¢as je »za neposredno sub-sistenco zahtevani
¢as.« (Prav tam.) Da bi se v teh odnosih ohranil, mora torej delati pre-
seZni Cas.

Prva postavka produkcije, ki temelji na tem sklopu proizvajalnih
sil in proizvodnih codnosov,« je in ostane masa nepcsreinega delovnega
¢asa« (Gr. 592) kot odlo¢ujo&i faktor produkcije bogastva. Toda &im
bolj se razvijajo proizvajalne sile, tem manj je ustvarjanje dejanskega
bogastva odvisno od delovnega ¢asa. Odvisno je od »moé&i agencij, ki
je v gibanju med delovnim ¢asom in ki sama zopet — njena power-ful
ef ectiveness — ni v nikakrdnem odnosu z neposreinim delovnim &asom,
ki stane njeno predukcijo, temveé je mnogo bolj odvisna od ob&ega stanja
znanosti in napredka tehnologije... Dejansko bogastvo se mnogo bolj

! Mrtvi, opredmeteni, materializirani ¢as niso razli¢ne vrste ¢asa, Marx
imenuje s temi imeni isti delovni ¢as glede na razliéne lasinosti subjekta.
Subjekt je nekaj zivega, nepredmetnega, nematerialnega — namreé¢ v svoji sub-
jektivnosti. Taksen je torej tudi ¢as, ki je v njem. Kot objektiviteta pa je ¢as
v odnosu do subjekta kot ned¢esa nepredmetnega, nematerialnega in Zivega nekaj
predmetnega, materialnega in mrtvega.

1062



manifestira — in to odkriva velika industrija — v neizmernem nesoraz-
merju med uporabljenim delovnim ¢asom in njegovim produktom.. .«
(Prav tam.)

S samorazvojem razvija kapital torej tudi svoja protislovja. Po eni
strani skuSa na vse na¢ine napraviti samorazrai¢anje neodvisno cd delov-
nega ¢asa, poceniti svojo produkcijo in reprodukcijo. Po drugi strani pa
mora velikanske druZbene sile, ki jih s tem ustvarja, Se naprej meriti
z delovnim ¢asom in jih omejevati, da bi se obdrzal in da bi ohranil Ze
ustvarjeno vrednost kot vrednost. Zato je kapital sprocesoidno protislovje
(s tem), da sku3a reducirati po eni strani delovni ¢éz5 na min’'mum, medtem -
ko ga po drugi strani postavlja kot edino mero in vir bogastva.« (Gr. 593.)

Zmanjsuje delovni ¢as v obliki nujnega, da bi ga pomnozil v obliki
preobilnega, katerega uteleSenje je rezervna delavska armada. Zato zmeraj
bolj vzpostavlja precbilni ¢as kot pogoj za nujni delovni ¢as. »Kapital
je sam protislovje, ker skusa nujni delovni ¢as (in to je hkrati redukcija
delavea na minimum, to je njegove eksistence kot gole Zive delovne zmoz-
nosti) stalno prerasti, tcda preseZni delovni ¢as eksistira samo nasprotno,
samo v nasprotju do nujnega delovnega ¢asa, torej kapital postavlja nujni
delovni ¢as kot nujni pogoj svoje reprodukcije in ovrednotenja. Razvoj
materialnih produktivnih sil, ki je obenem razvoj sil delavskega razreda
— preraste v doloCeni to¢ki sam kapital.« (Gr. 441.) Delovni ¢as preneha
in mora prenehati biti mera bogastva in zato menjalna vrednost neha biti
mera uporabne vrednosti. Ker bo postala cdlodilna obéa produktivna sila
tloveka, njegovo razumevanje in obvladovanje narave, ¢as preneha biti
vogelni kamen produkcije in bogastva. Vogelni kamen postane druzbeni
individum sam s svojimi mnogoterimi sposobnostmi.

Druzbenc-nedruzbena relevantnost ¢asa kot kvantitativnega bivanja
gibanja in delovnega ¢asa kot kvantitativnega bivanja dela izgine. Vendar
ostaja kot popkovina, ki veZe &loveka z naravno nujnostjo. Kajti »nobena
druZbena oblika ne more prepreéiti, da ne bi way or another disposible
delovni ¢as druzbe urejal produkcijo«. (Pismo Marxa Engelsu 8. januarja
1868.) Cas je Se zmeraj urejevalec, éeprav ga po drugi plati porazdeljuje
druzba kot skupnost svobodnih ljudi sama.

»Predpostavljajo¢ skupnostno predukeijo, ostane dolotitev ¢asa seveda
bitnostna. Cim manj (!) ¢asa potrebuje druzba, da bi proiucirala p3enico,
Zivino itd., tem veé (kvantiteta TH) ¢asa posveéa drugi produkciji, ma-
terialni ali duhovni« (Gr. 89.) Da bi druZba dosegla svojim potrebam
primerno predukeijo mora svoj (!) ¢as smotrno porazdeliti«, kakor si mora
svoj ¢as pravilno porazdeliti posameznik, ¢e si hote pridobiti znanje v
odmerjenem sorazmerju ali & hote zadovoljiti razliéne zahteve po svoji
dejavnosti.

V druzbeni ekonomiji ¢asa se konéno razresi vsa ekonomija. »Eko-
nomija ¢asa kot tudi planska razdelitev delovnega ¢asa na razliéne veje
produkcije, ostaja torej prvi ekcnomski zaken na pedlagi skupnostne
produkcije. To bo celo v mnogo vedji stopnji zakon. Vendar je to v bistvu ,
razlitno od merjenja menjalne vrednosti po delovnem ¢&asu.« (Prav tam.)
Razli¢no je zato in ta prvi ekonomski zakon je zato v mnogo vegji stopnji

1063



zakon, ker je rezultat racionalnega preratuna, ne pa slepih iracionalno
delujodih druZbenih tendenc, ki zmeraj povzroéajo razliten odklon.

Pri ekonomiji ¢asa gre za porazdelitev delovnega ¢asa in za prihra-
nitev ¢asa. Prihraniti éas pomeni skréiti delovni &as, ki je za produkcijo
in repredukcijo neposredne subsistence zahtevani &as. Skréiti delovni ¢as
pomeni razSiriti prosti ¢as. »Prihranitev delovnega ¢asa je enaka pomno-
Zitvi prostega &asa, to je tasa za polno razvijanje individuuma, ki sam
zopet vzvratno uéinkuje kot najveéja produktivna sila dela.« (Gr. 599.)

Reduciranje prostega ¢asa, da bi se doseglo presezno delo, zamenja
redukcija nujnega delovnega ¢asa na minimum, ki mu ustreza svobodni
razvoj individualitet — umetniSko, znanstveno itd.: oblikovanje indivi-
duumov. »Ker je vsak prosti ¢as ¢as za prosti razvoj« (Gr. 528) in ker je
torej »pri posameznem individuumu vsestranskost njegovega razvoja, nje-
govih uzZitkov in njegovih dejavnosti odvisna od prihranitve ¢asa«
(Gr. 89) je ta prihranitev »identina z razvojem produktivne sile. Torej
nikakor ne odrekanje uzitku, temveé razvoj od power, od sposobnosti do
predukcije in zato prav tako sposobnosti kot sredstva uZitka. Sposobnost
uZzivanja je pogoj za prav tega, to je njegovo prvo sredstvo in ta spo-
sobnost je razvoj individualne zasnove (Anlage) produktivne sile.«
(Gr. 599.)

Neposredni delovni &as in prosti ¢as si nista ve¢ abstraktno nasprotna
kot v asu v kapital postvarelega asa. »Prosti ¢as — ki je prav tako
prazniéni ¢as (Mussezeit) — kot ¢as za visjo dejavnost — je svojega pose-
dovalca seveda spremenil v drug subjekt in kot ta drugi subjekt potem
tudi stopa v neposredni produkcijski proces.« (Prav tam.) Cas je prostor
za Cloveski razvoj in &m veé je prostega ¢asa, tem svobodnejsi je razvoj
¢loveka: svobodnejsi je ¢lovek sam. Po drugi plati pa je pestrejsi tudi
neposredni produkcijski proces.

Iz odnosa ¢&lovek-as raste kvaliteta &loveka kot subjekta: »Clovek,
ki nima prostega ¢asa, je manj kot tovorna Zival.« (MEW — 16 — 144.)
Je bodisi suZenj ali pa zgolj opredmetovalec in uteleSenje obéega delov-
nega ¢asa. Vreden ni ni¢ ali pa je njegova vrednost zgolj kvantitativna,
kolikor je paé¢ vredna njegova delovna sila, kolikor materializiranega
oblega delovnega ¢asa pomeni njegova delovna sila: kot uteleSenje kvanti-
tativnega bivanja dela je na podlagi zgolj kvantitativne razlike od drugih
podvrzen stalnemu mehaniénemu izenadevanju z njimi. Kot subjekt ne
biva. Nositelj dogajanja ni on, temveé postvareli delovni ¢as, Ta vnaprej
opredeljuje vse njegovo ravnanje. Mrtvo obvladuje zZivo, preteklost, se-
danjost in prihodnst. Clovek v svoji pri¢ujoénosti je zgolj objekt.

»V burZoazni druZbi gospoduje torej preteklost nad sedanjostjo, v
komunisti¢ni druzbi sedanjost nad preteklostjo..« (MEW 4-476.) V komu-
nistiéni druzbi ¢lovek gospodari ¢asu, delovnemu in prostemu ¢asu. Ravna
z njim po svoji volji, eprav ne samovoljno, temve¢ smotrno. Clovek, ki
razpolaga s ¢asom, ni samo veé¢ kot zival, marve¢ ve¢ kot ¢as sam. V
svoji sedanji pri¢ujonosti gospoduje nad preteklostjo in ker je sedanjost
le vez med preteklostjo in prihodnostjo, odlota tudi o prihodnosti. Cas je

1064



njegov hlapec. Clovek je koren in najviSja bitnost samega sebe. Je bog
samega sebe in svojega Casa. Je subjekt svojega sveta, vsega &loveskega.

Do sklepov o menjajo&ih se cdnosih Cloveka in ¢asa je priSel Marx
ob prepri¢anju, da se more potek zgodovine preratunati. Obstajajo enatbe,
ki predstavljajo racionalnost zgodovine ter omogoéajo sklepanje o poveza-
nosti preteklosti, sedanjosti in prihodnosti. Pravilna dedukcija obsto-
jetega sistema produkcijskih odnosov »vodi zmeraj do prvih enatb —
kot empiri¢na Stevila, npr. v naravni znanosti — ki kaZejo na neko pre-
teklost za tem sistemom. Ti namigi, hkrati s pravilnim dojetjem seda-
njega, potem tudi dajejo klju® za razumevanje preteklosti...« (Gr. 365.)
Oboje pa nakazuje dogajanje prihodnosti.

Cas je sosledje zdajev. Vsak zdaj izhaja iz prejinjega, ga preraste in
sam preraStajote zahaja v prihodnjega. Povezanost vseh teh zdajev je
zgodovina kot njihovo obée. Zgodovina je ob&e v cdnosu do posameznikov.
V obdobju postvarelega &asa, odtujenosti subjektivitete subjekta, je zgo-
dovina obt¢e, ki posameznika nasilno opredeljuje in ga podreja tujim
silam. Individui so subsumirani pod druZbeno produkcijo, ki eksistira
zunaj njih kot usoda; toda druzbena produkcija ni subsumirana pod in-
dividue...« (Gr. 76.) Zgocdovina je usoda (nujnost), ¢lovek njen objekt.

S pravratom odnosa med ¢lovekom in ¢asom, ko ¢lovek prencha biti
suZenj v zakon preoblikovanega ¢asa in postane njegov gospodar, postane
tudi subjekt zgodovine — usode kot nujnosti.

Kot subjekt vzame »svojo usodo v svoje roke«. Seveda pa si ljudje
gradijo nov svet »iz zgodovinskih pridobitev svojega zahajajolega sveta.
V razvoju morajo materialne pogoje nove druZbe sami fele producirati in
noben napor mifljenja ali volje jih me more osvoboditi te usode.«
(MEW 4-339.) Novi svet more biti »samo progresivno delo éasa.« (MEW
17-549), katerega »naravnih razvojnih faze druZba ne more preskoéiti,
temvet jih kveéjemu s samorevolucioniranjem »lahko skrajSa in olajae,

Vsako bivajoe ima svojo mero bivanja; tudi ¢lovek. Ta mera je raz-
vijajota se in zato gre Marxu predvsem za to, da se ji v skladu z njenimi
tendencami sproi¢a pot. Ce se ne sprodéa, je &lovek odtujen: hoe ostati
nekaj postalega in ni sprodfen za stalno postajanje.

Clovekovo bivanje je proizvajanje, ki je delo. Delo je proces med
¢lovekom in naravo, subjektom in objektom, Proizvajanje je smiselno, &e
je in kolikor je sprostanje vseh &lovekovih sil — sposobnosti ter proiz-
vajanje novih. Sprostanje sposobnosti je hkrati zadovoljevanje potreb.
Te so samo druga plat ¢lovekovih zmoZnosti. Smisel proizvajanja je »ma-
nifestiranje (MEGA I-3-536) ¢lovekovega Zivljenja: tega, da je, kar je.
Subjekt karakterizira volja do bivanja. V odtujenem svetu se ta volja do
bivanja kot proizvajanja po postvarelem &asu sprevrada v voljo do modi
nad bivanjem, ki se izraza v hotenju polaséanja in imetja.

Cilj se potemtakem zgrinja vase, saj je v tem, da se ¢lovekova mera
razvija v svoje moZnosti, to pa spet ni cilj, ker razvijanje nima konca.
Dogajanje in z njim zgodovina se vraca vase, ker je Clovek koren in
najvi§ja bitnost samega sebe. Clovekovo bivanje po Marxu nekje je, se
nekod-nekje zaéne in se kot poltrak vlede v prihodnost fizikalne veénosti,

1065



ki pa je po drugi plati spet le &¢lovekov odnos, kajti élovek je subjekt in
veénost zunaj njega je zanj nié. Veénost je, kolikor je sestavina njegovega
sveta, kolikor je zanj objekt.

Clovek kot subjekt je za Marxa odprta moZnost. Cas je prostor za
njegovo olpiranje. Meje tega prostora so ¢lovekova usoda. Usoda je ne-
ogibnost. Dokler ¢lovek teh mej ne vzame v svoje roke, so zanj nepre-
bojen zid, ki ga dusi in zavira njegov razvoj. Temelj teh mej so mate-
rialne proizvajalne sile. Cim oZje so, tem bolj so stisnjene tudi meje
¢lovekovega razvoja, njegovega Casa. Sprodena raziirjena reprodukcija
je zato pogoj za razpiranje mej, ¢e jo druzbeni odnesi zavirajo in &e spre-
vratajo meje v neprobojen zid, jih je treba spremeniti,

Porusiti je treba zid, tako da &lovek ne bo ved teZil po samcogra-
jevanju, temve¢ je zdaj »v absolutnem gibanju postajanja... se ne repro-
ducira v neki opredeljenosti, temveé¢ producira svojo totaliteto.. .«
(Gr. 387). Novi svet je nov sklop proizvajalnih sil in proizvodnih oinosov.
Prinada ga ¢as. Stasoma mora priti vse ali pa vse preminiti. Cas po Marxu
v neskonénosti svojih zdajev vsebuje vse mozZnosti. Cas je neskonéen
prostor moZnosti in zato tudi prostor ¢lovekovega razvoja.

Razvoj je gibanje. Kot kvantitativno bivanje gibanja je Cas torej
hkrati prostor gibanja. Marx obravnava potemtakem ¢as skupaj s pro-
storom in gibanjem. Povezavo ¢asa s prostorom in gibanjem nahajamo Ze
v Aristotelovi Fiziki. Prav tako Hegel drugi del svoje Enciklopedije filo-
zofskih znanosti z naslovom »Filozofija narave« (latinski prevod grike
besede physis je natura, nas prevod latinske besede pa narava) pri¢enja
s prostorom, ¢asom in gibanjem. Za Hegla je prostor &as. Cas je resnica
prostora in njegova negativiteta. Obrat, ki ga je napravil Marx: Cas je
prostor, se je kasneje pojavil tudi pri Bergsonu. Osnova je povsocd ista,
ne glede na to, ali se ¢as izenaduje s prostorom ali prostor s ¢asom. Cas
je kvantiteta zdajev. Da je ¢as kvantitativno bivanje g.banja, je mogoce
dojeti samo s stalis¢a, da je ¢as zaporedje ali, prostorsko gledano, vzpo-
redje zdajev. Naj si bedo ti zdaji v zaporedju ali vzporedju, zmeraj jih
je dolo¢ena koli¢ina.

Svoj izvor ima to pojmovanje ¢asa pri Platonu, ki si je ¢as pred-
stavljal kot nekaj, kar »se giblje primerno Stevilu«. (Timaeus, 37.) Dalje
ga je razvil Aristotel: »Zdaj predstavlja kontinuiteto ¢asa in njegovo de-
ljenje ali razlikovanje obeh njegovih momentov: prej in potem. Glede
na to je podoben tofki, a ni kot neka trajna to¢ka... Od tol je &as
Stevilo gibanja glede na prej in potem; ni samo gibanje, temve¢ kolikor
gibanje poseduje neko Stevilo. Veé ali manj se meri s Stevilom, ve¢ ali
manj gibanja pa s ¢asom.« (Physic, 1V, 11—13.)

Cas je za Aristotela merljivo gibanje. Gibanje ima osnovo v prvem in
najbolj zaresno bivajofem (bogu), zato tudi ¢as kot njegovo kvantitativno
bivanje. Clovek participira (je delezen) pri tem gibanju in &asu. Tudi
takrat, kadar se ¢as razglasSa za nekaj subjektivnega, lastnega ¢loveku kot
subjektu. Kajti ¢lovek je tedaj samo toliko ¢lovek (animal rationale) in
subjekt, kolikor je udeleZen pri subjektnosti samega sebe, katere derivat
je. Posebno jasno se to izraza v metafiziki od Descartesa dalje. Za meta-

1066



fiziko tega obdobja je zna&ilen cdnos subjekt-objekt. Iz tega odnosa naj
bi se razjasnjevala tako subjekt kot objekt. Toda zmeraj znova se je
izkazalo, da je subjekt pravzaprav isto kot objekt ali pa objekt isto kot
subjekt: glede na svojo bivajofost namreé. (Ali je objekt projekcija sub-
jekta ali pa subjekt odsev objekta.) In sicer prav zato, ker je subjekt
samo po svoji subjektnosti, objekt pa samo po svoji objektnosti to, kar
je. Subjektnost in objektnost pa sta zmeraj isto. Tako objekt kot subjekt
sta namreé¢ bivajofe, in njuna bivajolost, to, po &emer sta, kar sta, ne
more biti nekaj, kar ne bi bilo obema isto. Nekaj podobnega nahajamo
tudi pri Marxu, ki mu je bivajotost bivajofega delo kot proizvajanje.
Clovek je subjekt, kolikor dela (ne zgolj miselno, kot velja od Descartesa
do Hegla) in prelmet je predmet, kolikor je izdelan, proizveden. Clovek
je izdelovalec in predmet je izdelek. Subjektnost subjekta in predmetncst
predmeta je za Marxa isto: delo. Delo je gibanje. In zdaj se pokaZe
problematiéno. Kaj je gibanje? Po Marxovi definiciji je gibanje osnova
¢asa kot svojega kvantitativnega bivanja.

Gibanje je esenca Casa, ki je v odnosu do gibanja eksistenca. Kvali-
tativna eksistenca gibanja so za Marxa stvari v SirS§em pomenu. (V oZjem
pomenu so zanj stvari le materialne stvari. Izvzete so osebe). Gibanje,
njegova kvantitativna in kvalitativna eksistenca, sestavljajo torej to, kar
se pri Marxu imenuje narava. (Spet v §irfem pomenu.) Gibanje je sub-
stanca, osnova, bistvo narave. Delo je le deleZnik tega gibanja; zato je
tudi delovni ¢as le deleznik ¢asa kot takega.

Kako vskladiti to z Marxovo mislijo, da je narava, fiksirana v loce-
nosti od &loveka, za ¢loveka nié?

Ce je narava, fiksirana v loencsti od ¢loveka, za ¢loveka ni&, more
biti nekaj le v povezavi z njim. Povezava med naravo in ¢lovekom je za
Marxa delo. Narava je za &loveka nekaj le po delu. Clovek je po delu
skoren in najviSja bitncst samega sebe« (Marx, Frithe Schriften, Cotta,
str. 487) — svojega sveta in vsakega bivajofega v n/em: tudi narave.

Ta narava, ki je nekaj za ¢tloveka, je torej ¢lovekov proizvoed, kar
seveda ne pomeni, da je ustvarjena iz nié¢. In vendar je to, od koder se
proi-izvaja, po Marxu nié¢, kolikor ni predmet proizvajanja, ki je hkrati
osnova proizvajanja. Predmet je osnova in osnova je predmet, toda osnova
se v predmetu nikdar popolnoma ne razpusti. Tu je jedro in izvor vsa-
krine dialektike pri Marxu.

S tem Marx zdruZuje tako Aristotela, ki mu je vsako bivajo¢e hypo-
keimenon in zato biva, ¢eprav ni pred-met, kot Descartesa, ki mu bivajcée
biva in je bivajote samo, kolikor je ali predmet, pred-stavljeno, ali sub-
jekt, pred-stavljajo¢e. Toda nastopili so novi problemi. Vse, kar je, se
je pedvojilo.

Ceprav Marx ne bi smel ni¢ govoriti o naravi ali njeni osnovi, ki je
gibanje, loeno od proizvaajnja, saj sta zanj fiksirana v loenosti od pro-
izvajanja ni¢, vendarle i¢e osnovo proizvajanja prav v gibanju kot takem
in osnovo proizvodnega ¢asa prav v ¢asu kot takem.

Ceprav je proizvajanje bivajotost bivajotega, iS¢e osnovo bivajotosti
same, torej bivajofost bivajotosti. Ceprav je é&lovek koren in najvisja

1067



bitnost samega sebe, i§¢e Marx njegovo osnovo in jo tudi naha)a v gibanju
kot takem, v ¢asu kot takem in v stvareh kot takih.

Od tod izhaja tudi Marxova razlaga, da je vsaka stvar »celota svojih
lastnosti« in da je odkritje teh lastnosti »delo zgodovinskega razvoja«.
S tem je zagotovljena bogatitev subjekta, ki odkriva zmeraj nove last-
nosti, bogatitev proizvajanja, ki je to cdkrivanje in bogatitev predmeta,
ki je skupek zmeraj veljega 3Stevila odkritih lastnosti ter zato zmeraj
bolj mnogostransko uporaben. Vsaka stvar ima bistvo in lastnosti so
pojavi tega bistva, zato jih proizvajanje tudi le izvaja, ni pa njihov izvir.
Proizvod je torej predmet, ne pa stvar, ki je bistvo tega preimeta.
Skratka: proizved in predmet je proizvedena stvar, ne pa stvar kot taka.
Kar velja za stvar, velja tudi za stvar kot stvar in v obfem, to je za
naravo kot tako. X

Ce tedaj Marx govori, da narava kot taka, gibanje kot tako in tas
kot tak so, ter o odnosih med njimi kot takimi, zakaj potem ne govori
tudi o &loveku kot takem ali roZi kot taki, temveé¢ da sta ¢lovek in roZa
leto, kar se kaZeta v proizvednji: &e je &as vse, je ¢&lovek ni¢ itd.; roZa
je le toliko roZa, kolikor jo subjekt sprejema kot roZo. Svet, ki je sub-
stanca, osnova ¢lovekovega sveta, se razkriva samo skozi €lovekov svet.
Na dan ga prinasa proizvajanje, ki je prav zato pro-iz-vajanje, ker ¢lo-
vekov svet od nekod izvaja. Skozi pro-iz-vajanje postaja svet po sebi
svet za nas. V osnovi vsega je torej prekrivajota — razkrivajota se sub-
stanca, ki je gibanje kot tako. Iz te osnove je razloZzeno &lovekovo bivanje,
potem ko se je povedalo, da je razalaga mogoéa zato, ker ¢&lovek biva,
proizvaja. V tej osnovi je zasnovano tlovekovo bivanje. Kako je prislo,
ostaja problem. S proizvajanjem? Toda proizvajanje je proces med &lo-
vekom in naravo, subjektom in objektom in zato predpostavlja subjekt
— tloveka. Kar iz tega sledi, je to, da &lovek, &e si narava in &lovek
v svoji vsaksebnosti nista vedna, v svojem zadetku ni bil koren in najvisja
bitnost samega sebe: da je bil po ne¢em proizveden in da je samo njegovo
proizvajanje proizvod nedesa, kar je njegova osnova. Clovek torej mi
primarni sub-jektum, temveé je primarni sub-jektum tisto, fesar proizvod
je ¢lovek. Na bivanje je prav tako usojen, kakor je usoda njegova smrt.
Kajti ¢ée bi bil ¢lovek dejansko koren samega sebe, bi bil tudi koren svoje
smrti ali nesmrtnosti. Totalno sprevrnjenega odnosa subjekt-objekt tedaj
ne bi moglo nikdar biti. Tudi na najvisji stopnji odtujenosti bi moral biti
- tlovek $e zmeraj subjekt in kapital objekt.

Iz tega protislovja raste tudi protislovno pojmovanje &asa. Cas je
kvantitativna eksistenca gibanja. Je tok svoje esence od »prej« in od
spoprej« k »poteme«: iz preteklosti in predpreteklesti v prihodnost. Tok
je brezbarven. Toda kaj vse se zgodi, ko postane ¢as proizvodnji ¢as in
prostor ¢lovekovega gibanja?! Delo kot Zivi ¢as je casnost stvari in njihova
minljivost. Kaj stvari zunaj ¢lovekovega dela nimajo ¢asncsti? Kaj ni ze
gibanje kot tako ¢asnost stvari? Ker gre tukaj (pri Marxu) oditno za stvari
v njihovem odnosu do ¢loveka, pri ¢emer je ¢lovek koren in najvidja
bitnost samega sebe, ostaja to vprasanje v svoji vprasljivosti Se naprej
odprto. Cas je postal subjektivnejsi od vsakega subjekta in objektivnejsi

1068



od vsakega objekta, saj je subjektiviteta subjekta in zato tudi objektiviteta
objekta. Je bivajofost in ¢asnost tako subjekta kot objekta. Bivajodost
je, kolikor je ¢asna in kolikor &asuje. S tem je Marx prerastel vedno
metafiziéno nasprotje med bivajoostjo bivajofega, ki je bila zmeraj nekaj
stalnega, obstojnega, trajnega, nosetega, vednega, in bivajodim kot ne-
stalnim, neobstojedim, netrajnim, &asnim, noSenim. Transcendence, h
kateri naj bi ¢lovek neprenehno tezil, ni ve&, ker je ta transcendenca
&lovek sam. Clovek stalno proizvaja svojo totaliteto, je stalno prehajanje
samega sebe v sebi samem, in zato ni treba, da bi se prehajal k neki
nad¢asovni bitnosti.

Ce se &as kot postvareli ¢as v sodobni druZbi kapitala postavlja kot
esenca vnaprej opreieljujota ¢loveka, in hote to ostati, je ta prevrnjeni
odnos zato treba podvredi prevratu. Clovek je koren in najvisja bitnost
samega sebe in to je, po svojem delu kot Zivem ¢asu. Zato za Marxa
nikakor ni dopustno, da bi si mrtvi ¢as kot ostvarelost podrejal sedanjost.

Mrtvi &as kot kapital z zakonitostjo zakona vrednosti prihaja naproti
konkretnemu ¢loveku kot opredeljujofa prihodnost, ki se ji me more
izmakniti. Preteklost srecuje ¢lovek kot prihodno nujnost. Zato je ne-
svoboden. Njegovo bistvo je dano vnaprej. Vsa objektiviteta sluzi oZiv-
ljanju in ozZivljenjemu mrivemu &asu v njegovem razrasStanju, njegovi
volji po moéi in njegovem osvajanju. Subjektiviteta tega odtujenega sub-
jekta je samovolja, ki v vsem in povsod ho¢e in ve samo sebe.

Toda naj si prisvaja nove in nove pokrajine objektivitete, naj sega
v mikrokozmos ali v medplanetarni prostor, naj si podreja nove in nove
moti ¢loveka, v osnovi je slej ko prej veéno vradanje istega: brezbriZnosti
do vsebine in oblike, obée izpraznjenosti vsake kvalitete. Za seboj puséa
pus¢avo pohojenih cvetov, ker je sam edini cvet, toda cvet sivine. Njegova
sivina ne premine niti tedaj, kadar njegova oblast nad ljudmi preide v
oblast ljudi nai ljudmi (birokratizem).

Vendar je kapital prav zaradi tega bog, ki je obsojen na smrt. Vso
svojo moéo €rpa iz Zivega ¢€asa, in ko ga popolnoma izérpa in se popolnoma
napolni v svoji praznini, umre. Umre naravne smrti, &e ga &lovek Ze
poprej ne pripravi do nasilne, ker si sam spodnese tla, iz katerih je rasel.

Njegova smrt bo po Marxu ponovno rojstvo &loveka kot korena in
najvisje bitnosti samega sebe. Kot zdajSnost zagospoduje nad preteklostjo
in ¢asom sploh. Svoje bistvo si bo &lovek krojil po svoji volji. Nastopil je
&as Clovekovega masdtevanja. Toda zakaj maslevanje?

Iz prevrata je nastal zgolj zaokret. Ce je bil prej tas vse in &lovek
ni¢, je zdaj ¢lovek vse in &as ni¢. Ce je bila prej preteklost vse in seda-
njost ni¢, je sedaj sedanjost vse in preteklost ni¢. Hlapec se je spremenil
v gospodarja, toda hlapgevstvo je ostalo in ostalo je gospodovanje. Do-
minacija ni odpravljena iz sveta, z njo pa tudi sluZnost (servitus) ne.
Raznovrstni servisi bohotijo naprej. En bog je mrtev, toda zamenjal ga
je drug.

Izkazalo pa se je ob tem, da je nemogede, da bi bil ¢lovek koren in
najvisja bitnost samega sebe. Kdor je koren in najvisja bitnost, je koren

1069



in najviSja bitnost vsega bivajotega. Kajti pogajanja tu ni: jaz ali ti!
Dveh korenov in dveh najvisjih ne more biti.

Clovek je bog svojega sveta: Je edini subjekt in vsako in vse bivajoée
je njegov objekt. V ozadju pa ostaja ¢as kot tak. Ne samo, da je ¢lovekovo
prihajanje k sebi za osebe po Marxu odvisno od dela ¢asa, tako da so
razvojne faze njegova usoda, tudi v svetu, kjer je Zze popoln gospodar, je
Se vedno vezan na gibanje kot tako in na &as kot tak, katerih deleZnik
je. Podvojenost sveta na »svet kot tak« in ¢lovekov svet prihaja na dan
v samem ¢lovekovem prebivanju. IzraZa se v veéni razcepljenosti &love-
kovega ¢asa na delovni in svobodni ¢éas. Sam svet ¢loveka je razklan na
svet svobode in svet nujnosti. Se veé: svet nujnosti je nujni pogoj in
noseéi temelj sveta svobede. Clovek je sicer gospolar sveta nujnosti, a
prav v tem je posmeh. Brez hlapca ne more. Neprenehoma mora ra¢unati
nanj, ¢e hoée, da mu bo sluzil. V zameno za svojo sluznost zahteva namreé¢
spostovanje do svoje relativne samostojnosti. Ravnanje in razpolaganje s
seboj dopusta le v dolo¢enih mejah in po dologenih pravilih, ki jih ¢lovek
ne sme kriiti,

Clovek je lahko samovoljen samo v svojem svetu, ne pa v odnosu do
sveta kot takega. Ceprav mu je na voljo, da ga zmeraj bolj podreja, ven-
darle ostaja le neskonna moZnost. Ta njegova neizérpnost in navsezadnje
nepotrebnost &esarkoli zunaj njega, kar je bistvena lastnost substance,
spreminja njegovo relativno samostojnost pravzaprav v absolutno: élove-
kova resnica je potemtakem zmeraj aproksimativna. Clovek koplje za
dnom, ki ga ni. Clovek svoj konéni svet raziirja v neskontnost, ki je
nezozljiva.

Gonijo-jo ga njegove potrebe. In ta potrebnost, ki opreleljuje &loveka,
je pravzaprav tisto, kar cdvzema ¢&loveku njegovo boZanskost. Bog, sub-
stanca kot causa sui, ki ni poedvriena potrebam, za to, da bi bila, ne
potrebuje nobenega drugega bivajofega. Je najpopolnejSe bivajote —
ens perfektisimum. Clovek, ki nima te lastnosti — nepotrebnosti, je zato
nepopolno bitje. Od tod njegova volja po popolnosti, teZnja po vednosti,
neskonénosti, obstojnosti.

Udejstvovanje te volje je &lovekov razvoj k popolnosti. Zato je ta
razvoj napredek. Pogoj zadovoljitve potrebe kot uZitka je po Marxu
namred sposobnost. Sposobnost je sredstvo uzitka, in zadovoljevanje po-
treb razvija nove sposobnosti. Vsaka nova potreba je Ze tudi nova
sposobnost. Sposobnost je potreba in potreba je sposobnost. RazSirjena
reprodukeija pospeduje standard in standard pospeSuje razdirjeno repro-
dukcijo. Nesorazmerje med njima je lahko glede na celoto &lovekovega
¢asa samo zactasno. Napredek proizvajalnih sil je nujen. Priblizevanje
popolnosti je zato dejansko prav tako aproksimativno; kot je spoznavanje
resnice. Se veé: ¢im velje so sposobnosti, tem velje so potrebe. Cim
vedje so potrebe, tem vedje so sposobnosti. Pa tudi narobe: kolikor popol-
nejSe so sposobnosti, toliko bolj prazna se kaze ¢lovekova nenasitnost,
ki se razprostira v brezdanje globine njegovega prostora. Prostor za &lo-
vekov razvoj je &as. Brezdanjcst prostora razkriva ¢lovekovo ujetost
v ¢as. Razvoj kot napredek naj bi privedel do situacije, v kateri bi bil

1070



tas ¢lovekov ujetnik. Toda &m bolj se &lovek pribliZuje cilju, tem Jdalj
se mu cilj cdmika. Vsakrino vzpenjanje je zato hkrati tudi sestopanje.
Dno se razpira kot brezno.

Clovek je moZnost, ki se ne bo nikdar izérpala v dejanskost. Razkol
med moznostjo in dejanskostjo, esenco in eksistenco, subjektom in objek-
tom je ostal. Ceprav je v njem dialektiéno prepletanje, so te dvojice
vendarle neprenchoma vsaksebi. Ceprav dejanski &lovek kot dejanskost
(eksistenca) proizvaja samega sebe (svojo esenco), svoje nadaljnje zmoZ-
nosti, mu ta moZnost ne prihaja naproti kot nujnost samo iz prihodnosti,
temve¢ tudi iz preteklosti. V dejanskost udejstvenjena moznost (esenca)
ga kot preteklost neprenchoma prehiteva v njegovi dejavnoesti in se mu
kot preteklost, ki ga je pretekla, spet kaZe kot nujnost, ki jo sretuje
v svoji prihodnosti. Prihodnosti ne more nikdar docela spremeniti v svojo
bodo¢nost, ki naj bi bila opredeljena zgolj po njegovem: bodi! Tako
tlovek neprenehno dohiteva samega sebe. Lovi se zato, da se ne bo nikdar
ujel. Usode kot nujnosti ne bo nikdar docela dobil v svoje roke.

Odtujenosti ne bo nikdar mogo¢e popolnoma odpraviti. Kaj je prav-
zaprav po Marxu odtujenost? Odtujenost je »postvarelost oseb in pcoseb-
ljenje stvari«. Njeno bistvo je postvarelost. Iz postvarelosti ¢loveka izhaja
poosebljenje stvari. Kako je mogel Marx razviti teorijo cdtujenosti kot
postvarelosti? Samo na podlagi svoje zamisli sveta kot podvojenega sveta:
sveta kot stvari in predmeta, stvari in osebe.

Svet kot stvar, narava, gibanje v svojem kvantitativnem in kvali-
tativnem bivanju, je podvrZen svojim imanentnim Zeleznim naravnim
zakonitostim. Clovek kot subjekt spreminja to stvar v predmet oziroma,
kolikor gre za stvar kot tako in v celotnem, naravo, v predmetnost svoje
subjektivitete: dela, delovnega ¢asa. V predmetnost vnasa ¢lovek svoje
zakonitosti, zato v njej ni podvrZen Zeleznim naravnim zakonitostim.
Te zakonitosti spreminja v ¢&loveSke zakonitosti. Skratka: élovek po
svojem bistvu ni stvar, temveé oseba,

Stvar postane Sele v procesu cdtujevanja. V odtujitvi kot postvare-
losti mu je odtujena njegova subjektiviteta, po kateri ni stvar, temvet
subjekt. Subjekt postanejo njegovi postvareli odnosi, njega pa sprevrnejo
v stvar. In ker so subjekt, tudi v svoj objekt. Clovek je degradiran nazaj
na stvar in s tem avtomatiéno zapade pod Zelezne naravne zakonitosti,
v katere so sprevrnjene tudi druZbene zakonitosti. Je enak med enakimi,
stvar med stvarmi. Pritiklina kapitala kot vsaka druga stvar. Komaj se
je postavil kot samostojen subjekt nasproti naravi in vsem njenim stva-
rem, Ze je spet padel

Da bi se ponovno vzdignil, mora prerasti postvarelost — odpraviti
odtujenost. Spet mora postati subjekt samega sebe, subjekt samega sebe
seveda ne more biti drugace, kakor da je samoustvarjalec svojega sveta.
Samoustvarjalec svojega sveta pa je, ¢e vse, kar je, proizvede v svojo
predmetnost. Ce je vse, kar je, samo toliko, kolikor je po njem proiz-
vedeno. Tudi zakonitosti, po katerih se ravna.

Da bi to dejansko bil, ne sme biti stvar in ne sme biti podvrZen Ze-
leznim zakonitostim stvari. Nidesar, do &esar je zaradi svoje potrebnosti

1071



v odnosu, ne bi smelo nanj delovati kot stvar oziroma kot Zelezni, od
njega neodvisni zakon. To so nasledki popolne razpostvarelosti in stavka,
da je ¢lovek koren in najvi$ja bitnost samega sebe.

In vendar se to ne zgedi. Ne more se zgoditi. Clovek je po Marxu
vendar del narave: stvar vendar ne more nikdar popolnoma preiti v
predmet. Razkol med stvarjo in predmetom obstaja, dokler obstaja élovek.
Dokler obstaja ¢lovek, obstaja tudi razkol med stvarjo in ¢lovekom kot
subjektom. Kot del narave bo &lovek delno zmeraj stvar in zmeraj bo
po tej plati tudi podvrZzen Zeleznim zakonitostim, po katerih se gibljejo
stvari. To pomeni, da dejansko nikdar ne bo popolnoma subjekt, popolni
subjekt.

Popolna razpostvarelost ¢loveka je nemogoéa, ker bi tedaj prenehal
biti del narave. Odtujenost ¢loveka je veéna. Vecen je razcep med svetom
nujnosti in svetom svobode.

Kvalitetna sprememba v dejanski konsekvenci pri Marxu torej ni
mogoda, mogo¢ je le kvantitativni napredek v korist &loveka kot subjekta,
v korist sveta svobode.

Nasledki podvojenega sveta so pridli na dan v vsej svoji moéi. Ce
je ¢lovek del narave, pri ¢emer je narava misljena kot sub-stanca (sub-
jekt), potem ¢&lovek ne more nikdar postati popolni subjekt. Z drrugimi
besedami: ¢lovek ne more biti popoln subjekt, &e je njegova substan-
cialiteta substance, na kateri je zasnovan &lovek.

Ce pa ¢&lovek ni koren in najvija bitnost vsega, kar je, tudi ne more
biti koren in najvifja bitnost samega sebe.

Clovek kot popoln subjekt, katerega lastnost bi bila nepotrebnost, in
&lovek kot nosilec potreb sta si v protislovju. Je tedaj ¢lovekova potreba
po popolnosti upraviéljiva? Je upraviéljivo njegovo hrepenenje po abso-
lutnosti, iz katerega izhaja njegova samorazklanost med tem, kar je in
— tem, kar Zeli in hole biti? Od kod sploh ta potreba in to hrepenenje?

Potreba in hrepenenje, ki obstajata kljub temu, da ¢lovek ve svojo
koné¢nost, kar jasno zveni iz Kantovih vprasanj:

Kaj morem vedeti?

Kaj naj storim?

Kaj smem upati?

Ne samo, da jo vem. Neskon®nost kot ne-kon&nost je negacija koné-
nosti. Vetnost je negacija smrti. Tako za neskonénost kot za veénost ve
¢lovek samo iz svoje konénosti in smrtnosti. Ne-minljivost je ne-¢loveska
in vendar hoée &lovek preiti svojo minljivost, da bi bil neminljiv. Clovek
je razpetost med seboj in nad-¢lovekom kot ne-Eloveskim.

Kaj sedaj pri Marxu pravzaprav pomeni prevrat sprevrnjenega odnosa
subjekt—objekt? Clovek je spet subjekt, ne pa objekt &asa! Ze. V svojem
svetu, éeprav brez objekta ne more! Njegov cilj — razkol njegovega sveta
v otujeno carstvo nujnosti in carstvo svobode, ki zmeraj bolj narasita —
je doseZzen. DoseZen je bil z nujnostjo, da se zanj gradi materialna baza.
Na poti skozi to nujnost so bili v korist generi¢énega ¢loveka Zrtvovani
individui, ki niso nikdar dogakali vzcveta sveta svobode in prebivanja
v njem. To je »zgodovina«, Dogajanje, ki vase povzema individualne

1072



usode: naj bo samovoljno, naj bo s privolitvijo. Cemu &lovek? Cemu
nebesa iz pekla preko vic? Tiso¢letno hrepenenje, ki se je na koncu zave-
delo, da bog in nebesa nista transcendenca za generiénega ¢loveka, sta
pa transcendentna za individua, ki umira na poti generitnega &loveka
k veénemu zveli¢anju. Njegovo upanje je eshatoloSko. Razklan med tem,
kar je, in tem, kar naj bi bil po svoji moZnosti, prenaSa svoj cilj na
induvidue prihodnjih ¢asov in konéuje s teleolosko zavestjo v imenu boga
— &loveka, ki bo kot generi¢no bitje eksistencializiral in aktualiriziral
svojo potenco (esenco). Teda &e jaz kot individuum ne aktualiziram svoje
potence, ali nisem tedaj in-potenten? Ali pa naj se zadovoljim s tem, da
sem paé toliko potenten, kolikor pripravljam plodna tla za cmnipotenco
(vsemogo&nost) prihednjih ljudi?

In je navsezadnje cilj zgodovine res samo poreditev sveta svokode,
ki naj se potem nekonéno in na vso velnost razrai¢a? Ekspanzija sveta
svobode naj nadomesti ¢lovekovo neogibno priklenjenost na Zelezno nuj-
nost gibanja kot takega? To je cilj. In mi naj se z vsemi silami poga-
njamo, da bi ta &as ¢imprej dozorel in ¢imprej potekel. Pctekel zato, da
bi &as kot tak, ki je vefen v svojem toku, neskréljiv in neraztegljiv,
konéno s svojim tokem odnesel kratkoasnost nade svobede in svobodnega
tasa. Clovek je subjekt, toda usoda kot nujnost ga ima po Marxovi za-
misli 5e zmeraj v svojih rokah, kakor ga je imela poprej, ko je bil Se
objekt. Njegova teznja po tem, da bi vzel usodo kot nujnost v svoje roke,
se je izjalovila v seganje po usodi, ki se zmeraj znova izmika. Kajti usoda
je eno: ne more iti uscda kot taka svojo pot, moja usoda pa svojo. Sem
tedaj Se koren in najvisja bitnost samega sebe? Nisem obsojen zgolj na
vecno pribliZevanje temu, da bi res bil koren in najvi§ja bitnost samega
sebe, s tem pa tudi na vefno nasprotje s samim seboj?

Razplet med tem, kar sem, in tem, kar naj bi bil, &¢lovek prihajam
in odhajam. Je razpetost tisto bistveno ¢loveka? Saj razpetost nikakor ni
odpravljena s tem, da se ¢lovek spremeni v stalno postajanje in stalno
proizvajanje svoje totalitete. Postala je aktivnejSa kot kda prej. Ko sem
si jo kar se da skréil, jo potegnil vase, je postala Zelo, ki me neprenehno
spodbuja v moji nezadostnosti. Bit in najstvo sta se zlila, ker se je moja
bit spremenila v neprenehno postajanje — v najstvo samo. Je moja bit
res skréljiva na eksistenco postajanja: na delo kot deleZnik gibanja?

3.

V metafiziki, ki ji je ¢lovek animal rationale, éutno — nad¢utno,
zivalsko — nadZivalsko, telesno — duhovno, se to nasprotje kaZe prav
v vzdrZevanju Zivalskega in racionalnega. Da bi &lovek bil ¢lovek, si mora
neprenchno racionalno podrejati svojo zivalskost. Ker pa je po definiciji
animal rationale, si je vendar nikdar ne more dokonéno podrediti. Zato
je ena sama teZnja in hotenje po preseganju samega sebe. Ker je vsaka
metafizika onto-teologija, razlaga vse, kar je, iz neke pracsnove, ki je
hkrati najvisje bivajote. Iz razlage bivajotega kot bivajo¢ega izhaja tudi

11 Problemi 1073



razlaga ¢loveka. Clovek v hierarhiji bivajogega, ki temelji na tem, da biva
najvidje bivajote, zmeraj zavzema dolo¢eno mesto. Kako je torej v vsej
metafiziki razlagano bivajofe kot bivajote, da je ¢lovek razlozen kot
animal rationale?

Na vsej poti samoizpopolnjevanja metafizike od Grkov do Hegla
prvo in najviije bivajole, bivajoénost bivajoega, nikdar ne obslaja sama
zase. Potrebuje nekaj, v odnosu do &esar je sama to, kar je. Naj se ime-
nuje tisto nekaj prazni prostor, materija ali ni¢, zmeraj je tisto »breznoe«,
ki Sele omogoéa, da se nekaj postavlja kot \dno in osnova. Zmeraj je tudi
tisto, ki se hkrati, ko omogo¢a postavljanje sveta, upira bivajotemu, da
bi popolnoma preslo v prvo in najvi§je bivajote. Vsako bivajote zdaj in
tu je zato enotnost tega brezna in osnove (bivajofosti bivajotega).

NajéistejSo strukturo teh odnosov nahajamo pri Aristotelu. Nasprotji
sta proté ile in forma form. Forma form je prvo in najviije bivajode,
bivajotost bivajotega. Proté ile je brezno. Ni pa éisti ni¢, temveé vzrok
uéinkom. Vsak zase sta moZncsti: proté ile (stvar, materija) je ¢&ista
moznost, forma form (substanca, ousia, théon) je vse omogotajofa ente-
lehija. Kar zares je, kar je aktualno in dejansko eksistira, je enotnost
njiju obeh: tudi élovek. Je enotnost in razpetost med njima. Vse to de-
jansko bivajote tezi k formi form kot svojemu smotru (telos), pa ga
nikdar ne doseZe. Zato je ta forma form tudi vzrok vsega gibanja. Vse,
kar je, je torej po Stirih vzrokih: materialnem (causa materialis), obli-
kovnem (causa formalis), smotrnostnem (causa finalis) in dejavnem
(causa eficiens). Forma form zdruZuje vse zadnje tri vzroke.

Aristotelova podoba sveta je projekeija delovno-proizvednega procesa
na bivajole kot tako v celotnem in ob&em. Sam odnose med vsemi Stirimi
vzroki razlaga ob zgledu umetnikovega (kiparjevega) ustvarjanja: imeti
mora tvar (snov), na kateri bo oblikoval zamisljeno obliko, ki je smoter
njegovega dela. Delo kiparja je dejavni vzrok. Seveda je za Aristotela
to kiparjevo ustvarjanje samo primer vsesvetovnega dogajanja narave
(physis = samovzhajanje). Zato kipar ne vnasa s silo oblike v snov, sama
snov tezi k dolodeni obliki. Dogajanje same narave se je tako izkazalo
kot onto-teoloSko in razlaga tega dogajanja kot onto-teologija, to je
metafizika.

Pri razliétnih metafizikih nastajajo razliéne preparacije in razliéne
projekcije. Vendar osnova pri vseh ostaja ista: projekcija in reprojekcija
razli®no razloZenega proizvodnega procesa. (Seveda pri tem na proizvodni
proces ni treba misliti kot na nekaj po &loveku umisljenega, zgolj iz njega
izhajajotega. To je Ze posebna razlaga.)

Od Descartesa naprej se vse skupaj sicer prenasa v subjektiviteto
subjekta, vendar znotraj nje ostajajo isti odnosi. Clovek, ki je kot Ego
postal odlo&ilni in oblikovani subjektum (primum fundamentum, primum
philosophicum), si predmete predstavlja kot pred-mete. Predmeti so po-
tsavljeni po njem. Vsa dotedanja metafizika se je izérpavala v golem
predistavljanju objektivnega, kamor je spadal tudi ¢lovek s svojo dufo.
Zdaj pa vsa objektiviteta temelji na subjektu oziroma na subjektiviteti
subjekta. Clovek je bil do sedaj zgolj opazovalec, zdaj je postal ustvar-

1074



jalec. Ustvarjalec je po svoji subektiviteti, éeprav je kot dejanski ¢lovek
zgolj njen derivat in kreatura.

Kaj je &lovek? Descartes odgovarja: »Misleta stvar (res cogitans).«
Spada med stvari, njegova specifi¢nost pa je misljenje; to, kar je, je po
strukturah cogita: po vrojenih idejah, ki jih je v ¢&loveka vtisnila
subjektiviteta kot taka — bog. Prav te strukture pa so subjektiviteta
tloveka kot subjekta. Vendar &lovek ni samo misleta, temved tudi raz-
seznostna stvar (res extensa), kar je za Descartesa isto kot materialna
oziroma telesna stvar. Clovek je dvojen. Zato je nepopoln. Popoln je
samo bog, ki je nerazcepljen. Kajti »ne more biti znamenja popolnosti,
te je bog sestavljen iz dveh narav, uma in telesa, ...potemtakem ni
sestavina obehe«. (Descartes, Razprava o metodi, stran 63, Ljubljana 1957.)

Da je ¢lovek umno-telesna stvar, je njegova osnovna pomanjkljivost
in nepopolnost. Od tod izhaja njegova vezanost na drugo in njegova
potrebnost drugega. »Ko bi namre¢ eksistiral samo jaz, neodvisno od
¢esarkoli drugega, tako da bi imel od sebe samega vso popolnost,« si pravi
Descartes, »bi si mogel iz istega razloga pridobiti od sebe samega tudi
vse popolnosti, za katere sem vedel, da mi manjkajo, in tako bi mogel
sam po sebi biti neskonéen, veéen, nespremenljiv, vsevailen, vsemogoden
— skratka, imeti bi mogel vse popolnosti, ki sem jih mogel razbrati v
Bogu.« (Prav tam, stran 63.)

Ker ¢lovek kot animal rationale torej ne eksistira neodvisno od ¢esar-

koli drugega, je v njem veéno hrepenenje po preras¢anju samega sebe: iz
tega hrepenenja raste dejavnost, ki naj bi ga priblizala popolnosti — nepo-
trebnosti, vsemogolnosti, nepomanjkljivosti... Dejavnost omogota nje-
gova razseZnost, materialnost, telesnost, pa jo hkrati tudi zadrzuje: obsoja
na poseganje po nedosegljivem.
' Popolnost je paé dosegljiva, kolikor jo ¢lovek jasno in razloéno spo-
znava iz svoje ne-popolnosti in jo zato priznava. V tem smislu je bog
za ¢loveka samo po ¢loveku in ¢lovek ostaja odlotujodi subjektum. Nisem
zato, ker je bog ali pa hudi¢. Sem zato, ker mislim: »Cogito ergo sum,
sive existero.« Zato tudi razseznostna stvar obstaja samo, ¢e si jo pred-
stavim predse po vrojeni ideji razseznosti, ki jo nosim v sebi, ker spada
v mojo subjektiviteto. Res ekstensa je zame samo, ée je nekaj pred-stav-
ljenega, &e je pred-met. Kar je zunaj moje pred-stave, kar ni moj
pred- met, je zame ni¢. Po teh obratih bi se zdelo, da je Descartes boga
v sklop svojih zamisli vnesel pri stranskih vratih. Ampak, brz ko sem
se razlozil kot nekaj razcepljenega, kot nasprotje tega, po ¢emer sem to,
kar sem in tega, po ¢emer nisem to, kar sem, oziroma sem to, kar nisem,
sem se moral spoznati kot nepopoln, katerega nasprotje je popolnost —
ens perfektisimus (bog).

Pri tem je vseeno, ali je to Aristotelov, Descartesov ali kri¢anski bog.
Otitno je to, da bog v filozofijo ni bil vpeljan od zunaj, na primer iz
kritanstva, temve¢ ji je imanenten. Kateri je tisti izvir obeh?

Zakaj je bit kot bivajotost bivajotega zmeraj pogojena s svojim na-
sprotjem? Pa &eprav ga sama ustvari ali je Ze sama enotnost s svojim
nasprotjem kot pri Heglu: &ista bit je isto kot &isti ni¢! Zato ker je

. 1075



projekcija delovnega procesa. Bivajote kot derivat tega procesa je njegov
izdelek in zato tudi zmeraj enotnost obeh nasprotij. Clovek ni izjema.
Tembolj prihaja to do izraza pri Marxu, ki mu je ¢lovek sam svoj izdelek.

»Clovek lahko v svoji produkeiji ravna samo tako, kakor narava
sama, to je, lahko spreminja samo obliko.snovi.« (Marx, Das Kapital, I,
str. 47.) Clovekovo delo je delo ob-likovanja. S svojim ssmotrnim pro-
duktivnim delovanjeme« oblikuje »naravno snove glede na svoje »posebne
potrebe«. Ce odstranimo vse oblike, ki jih je delo izoblikovalo na snovi,
pa »preostane vselej materialni substrat, ki je pri¢ujo¢ od narave brez
sodelovanja ¢loveka (ohne Zutun des Menschen von Natur vorhanden
ist)«. (Prav tam.)

Clovek kot subjekt je s svojim smotrnim delom kot subjektiviteto
torej vezan na svoje nasprotje: materialni substrat. Substrat je brez-
obliten, zato moZnost vseh oblik. Brezobliten je, ker je snov, ki svojo
obliko neprenehoma spreminja. Nima oblike, ki bi se ji lahko reklo, ta
je pa prava. Je »tisto enako, to je skupna substanca« (MEW, 23—74), ki
je »v vseh oblikah ohranjena«. (GR. 266.) Clovek jo lahko oblikuje v
katerokoli obliko, tcida brez nje ne more. Tudi élovek se lahko izoblikuje
in se oblikuje samo na osnovi svojega substrata. Cista subjektiviteta ne
more postati nikdar. Nikdar ne more postati to, po &emer je, kar je:
bivajotost bivajotega sama. Zmeraj, dokler bo, bo tudi bivajode, ki vse-
buje bivajotost bivajoega in njeno nasprotje: materiaini substrakt.

Clovek sam po Marxu ni ni¢ drugega kot posebna oblika naravne
snovi, naravne substance, ki se ohranja. Naj se razvije v karkoli, nikdar
ne bo v svoji osnovi odreSen snovi, katere oblika je. Proizvedla ga je
narava, kvantitativno in kvalitativno bivanje gibanja, s tem da je razvila
posebno obliko svoje snovi. Proizvedla je tudi to, po &emer ta posebna
oblika je to, kar je: delo — delo kot posebno obliko svojega gibanja.

Delo — preizvajanje je dejavni vzrok, aktivni princip v ¢loveku. Snov
(»materija kot zgolj pasivno« — Gr. 213) je pasivni princip v njem. Pod-
vrZen je oblikovanju po delu, ki je tako tudi oblikovni vzrok. Proizva-
janje, oblikovanje &loveka po svojem delu je smotrno. Clovek si sam
postavlja smotre. Njegovo proizvajanje nima nobenega drugega smotra
razen tistega, ki si ga zastavi sam. Taka je po Marxu podoba proizvajanja.
Proizvajanju éloveka je podobno proizvajanje sploh. Podoba sveta je zato
poedoba proizvednega sveta, sveta proizvodnje. Ne spreminja oblik samo
tlovek, temved tudi narava. Ne proizvaja samo ¢lovek, temved tudi na-
rava. Vse, kar je, spada v proizvajalne sile ali v proizvodne odnose.

Aristotelova, Descartesova in Marxova razlaga vsega, kar je, se torej
naslanja na isto: na proizvedno strukturo sveta. Marx je ostal zvest izro-
&ilu filozofije. Bivajote v obem in v celotnem je na voljo ¢loveku-pro-
izvajaleu kot najvi§jemu bivajotemu med bivajolim. Clovek je krona
stvarstva. Sem kot proizvajalec. Proizvajalec sem kot del narave. Le zato
lahko od nekod sploh pro-iz-vajam. Temu se upira moj jaz, ki hote biti
popoln. Biti hote iz samega sebe proizvodeéi prmzvajalec to je ustvar-
jalec: popolni manipulator z bivajotim. Ce to ni oziroma se k temu akpro-

1076



ksimativno pribliZuje, je v stalnem nasprotju s svojo bitjo. Jaz in moja
bit sva razcepljena. Tezim, da bi jo spremenil in postal nekaj drugega,
kar sem: prav tako kakor teZi pri Aristotelu vsako bivajode razen Theosa,
da bi postalo nekaj drugega, kot je, ali kakor pri Descartesu vse tezi
k najpopolnejSemu. TeZnja po samoprerasStanju k popolnejSemu je v osno-
vi proizvodne podobe sveta, po kateri obstaja nasprotje mei materialom
proizvajanja in proizvajajo¢im. Proizvodna pcdoba sveta gospeduje od
Platona naprej, to je odkar se je uveljavil svet proizvodnje. Razlika med
platonovsko-aristotelovskim obdobjem in postdescartovskim je v tem, da
zdaj nele gospoduje proizvodna podoba sveta, temveé da je svet sam
postal kot proizvod pedoba: nekaj preradunljivega in izradunljivega.
Clovek kot edini subjektum si svet proizvaja. Upravlja proizvode in jih
razmesta, medtem ko je Se pri Aristotelu kot hypo-keimenon med hypo-
keimenoni pro-izvedeno, ki opazuje samo-proizvajanje fysisa. Delo samo
je tu Se zgolj so-oblikovanje, ne pa pred-metanje pred-metov.

Proizvodna struktura in naravnanost sveta dobi polet z vrtintasto-spi-
ralnim dialogom subjekt-objekt novoveske metafizike sveta in sveta
metafizike. Dialekti¢nost tega dialoga si podreja vse odnose. Z Marxovo
materialistiéno dialektiko nahaja iztoliiCe in stedi$ée v sprosceni, nepre-
nehno razdirjajo¢i se proizvednji komunizma. NezadrZevana razSirjena
reprodukcija je pomiritev med doslej zmeraj prehitevajoo podobo sveta
in zastajajoéim materialnim svetom.

Dokler je razsirjena reprodukcija na pohodu v svoji popolni spro-
stitvi, se njeni samovolji ni¢ ne more upreti. Danes si ne more nobena
drZzava privos¢iti, da ne bi vseh sil vlagala v raziirjeno reprodukcijo.
Razvoj standartla je samo druga plat raziirjene reprodukcije in na dolo-
¢eni doseZeni stopnji tudi njen pogoj. Za razvoj tehnike je neogiben.
Razfirjena reprodukcija je usodnost pri¢ujoéega dogajanja. Ona nosi zgo-
dovino zdajSnjega &loveka. Marx je to usodno samovoljo, ki je po njem
rezultat zgodovinsko opredeljenega spleta proizvajalnih sil in proizvodnih
odnosov, imenoval vrednost oziroma samoovréeinotujofo se vrednost (ka-
pital); Nietzsche ji pravi volja do mo¢i, ki prinasa vefno vrafanje ena-
kega; Hegel absolutna ideja, ki povsod hote sebe samo.

Kapital je sicer proizvodni odnos, toda nofen po proizvajalnih silah,
Zato njegova smrt ni odvisna prvenstveno od odnosov, temveé¢ cd sil.
Kapital zato po Marxu dejansko ni zgolj proizvodni odnos, temveé do-
lo¢en splet proizvajalnih sil in cdnosov. Ko ne bi bilo tako, bi bilo po-
trebno le odstraniti dolofene odnose, pa kapitala ne bi bilo. Toda kapitala
na doloeni stopnji razvoja proizvajalnih sil sploh ni mogo¢e odstraniti.
Kapital je zato uscda kot nujnost zgodovine, ne njena samovolja. Razvoj
proizvajalnih sil je za Marxa nujen tudi Se po odstranitvi kapitalskih
odnosov. Ohrani kot raziirjena reprodukcija torej temeljno lastnost ka-
pitala: podrejanje volje ¢loveka, &eprav &lovek nanj privoljuje. V zainji
instanci se zato izkaze, da je razvoj proizvajalnih sil neodvisen od ¢loveka:
tlovek s svojimi odnosi ga lahko samo zavira ali pospeSuje, ne more pa
ga temeljno predrugéaiti. Temeljni potek je nujen. Toda ali je mogoé
samo proizvodni svet? Kar se tu kaze kot usodno, je namreé¢ uscdno samo

1077



tu: v proizvodnem svetu, svetu proizvodnje, v tem je proizvodnja genus
subjektium, svet pa genus objektium.

Samo tu je najvisji cilj mobilizacije in organizacije vseh sil za zgra-
ditev perfektno funkcionirajotega proizvoinega sveta, katerega znaéilnost
je vdiranje v zadnjo osnovo vsega bivajofega in med zadnje meje biva-
jotega v njegovi vesoljnosti. Ekspanzija in pohlep! Ofenziva mehanizmov
v odnosu do vsega bivajotega! Druzbeni mehanizmi! Cilj: splet vseh po-
droénih mehanizmov avtomatizacija prebivanja. Organiziranje avtomatizi-
rani prodorov in njihovega zbiralnega povradanja v roke zdruZenega in
avtomati®no delujofega svetovno-medplanetarnega subjekta. Ves &as je
proizvodni &as ali ¢as proizvodnje, kamor spada tudi rekreacijski ¢as kot
¢as za pripravo proizvodnje. KakSen smisel ima prebivanje sredi tega
prodiranja? Ali ni smisel prav prodiranje samo? Kaj je sploh smisel
prebivanja?

Smisel prebivanja je resnica prebivanja

Ali ¢lovek ve, kam gre? Vprasanje pred-postavlja, da je élovestvo na
poti. Sprasuje po cilju poti. Misel, ki ho¢e cilj (telos), je teleoloska. Tak3na
je kri¢anska misel: cilj ¢lovekove poti ali njeno zadnje kriZiite je sodni
dan. Zato je ta misel hkrati tudi eshatoloika. Ve za poslednje &loveka
(eshata = poslednje, logos = nauk, uéenje). Sdini dan je konec &loveko-
vega popotovanja. Na ta dan bo vsakdo zvedel, kak3ne prebivaliite mu
je namenila boZja previdnost. Misel, ki cilj poti ve, je torej prepri¢ana
o uravnanosti ¢lovekove poti. Clovekova hoja ni svojevoljna, temved
vnaprej naravnana po dolo¢eni zakonitosti. Zalo nima samo cilja, ima
tudi osnovo, iz katere izhaja. Kar je med osnovo in ciljem, je pot do:
methodos.

Teleolosko-eshatolofka misel je metodi¢na. Bistvo filozofije in dusa
stvarnosti je zato za Hegla, ki tudi ve zatetek in konec &lovekove poti,
metoda. Marx, ki i5¢e dejansko osnovo, naravnanost in ciij pri¢ujotega
¢lovekovega popotovanja, prav zato soglasa, da se po Heglu metafizika,
vsa filozofija, povzema v metodo. Prava metoda je zanj prvi pogoj do
spoznanja dejanske ¢lovekove naravnanosti, se pravi, ne tiste, ki je zgolj
posledica njegovih Zelja in hotenj. Za metodiéno teleolosko misel potem-
takem obstaja osnova, naravnanost in cilj ¢lovekovi poti ne glede na
njegovo hotenje ali nehotenje. Kraj (topos) prebivanja je neodvisen od
&lovekovega hotenja. Od kraja pa do kraja je nujen. Ceprav imajo ljudje
v komunizmu usodo v svojih rokah, jim je bilo to usojeno. Kar je odvisno
od &lovek, je ¢as poti.

Na &asu temelji zgodovina. Zgodovinskost je ¢asovna variacija usod-
nosti kot nujnosti. Zgodovina ima opraviti z usodo, naj je kot predzgo-
dovina po njej noSena ali pa je kot zgodovina njena nositeljica. Usoda se
temu misljenju dostavlja kot zakonita nujnost, ki je v masprotju s ¢lo-
vekom, dokler si je ne podredi, to je, idokler se sam iz zgolj nakljutnega
ne spremeni v zakonito nujnost sveta.

1078



Marx ve za osnovo, naravnanost in cilj pred-zgedovine. Za uravnanost
in cilj zgodovine ne ve. Po njem se to tudi ne more vedeti, ker bodo
ljudje imeli tedaj cilj v svojih rokah in se bodo po njem tudi ravnali.
Ce bi zanju vedel, bi to pomenilo, da sta Ze vnaprej dana — nujna. V éem
bi tedaj pa¢ bila razlika med pred-zgodovino in zgodovino? Zato se Marx
po zadnjem kam? Clovekove poti niti ne spraluje. Ve seveda, kolikor
obstaja po njem tudi v komunizmu svet nujnosti (postvarelost), da je
¢lovekov cilj reduciranje postvarelosti na nié. Toda, ker je znifenje po-
stvarelosti nemogode, je v cilju brezciljnost. Clovestvo je na neskonéni
poti k popolni nepostvarelosti.

Na tistem delu poti, ko se prerastanje stvarnih zakonitosti narave
steka z narastanjem druzbene postvarelosti, je cilj jasen: odprava te
dvojnosti in prehod k pospeSenemu premagovanju Zeleznih zakonitosti
stvarnosti. Cilj je toliko blizji, kolikor veé¢ja je druzbena postvarelost.
Cim veéja je nevarnost, tem bliZze je raz-resitev.

Je raz-reSitev tudi reditev? Na to zaskrbljeno vpraSanje sodobnih
filozofov, ki pa ima za vsakogar poseben pomen, je zadel tudi Marx.
Vendar se mu negativni odgovor ni zdel vreden podrobnejSe obdelave,
ker je kot nakljuénost nepreradunljiva moznost zakonitega vedenja pred-
zgodovine. RazreSitev je reSitev, & kapital s svojim samomorom ne bo
potegnil v smrt tudi ¢loveka. V tem primeru bi bila razreSitev zrusitev
vsega Cloveskega. Od tega dela poti naprej je pot potemtakem Ze vnaprej
problematiéna, s tem pa tudi potenje do preloma poti. Problematiéna,
problematicos — vrZena v ospredje naloge razreSevanja, postaja pot kot
taka. Je &lovek sploh popotnik?

Kaj, &e ¢lovek od nikeder ne prihaja in tudi nikamor ne gre, ker je
Ze zmeraj na svojem kraju? VpraSanje ni znanstveno-tehni¢nega znadaja.
Z ekonomsko-socioloskega vidika je jasno, da se ¢loveStvo nagiblje k obé&i
svetovni medsebojni zdruzenosti, k enakosti in avtomatizaciji. (V to smer
se usmerja tudi prakti¢no-politiéno delovanje.) Gre za to, da se danes
v teh procesih zlorablja prebivanje kot sredstvo za dosego zdruZitve,
enakosti, avtomatizacije. Politiko nosi ta notranji gon sveta, bistvo teh-
nike ali, kakor bi rekel Marx, objektivne tendence razvoja proizvajalnih
sil, razSirjene reprodukcije. Toda ali je ta gon mojega prebivanja po
samozlorabljanju tisto vse in smisel prebivanja? Zato izvirno vprasanje
spraSuje in hkrati izreka: ni ¢lovek najpoprej prebivalec?! Domovalec
vsojega doma; popotnik svoje poti: preden sem domacin in preden se na-
potim z doma in postanem popotnik, moram prebivati, imeti prebivaliste,
ki je kraj mojega prebivanja.

Prebivam, ker sem ¢&lovek; sem &lovek, ker prebivam. Sem prebivalec
svojega prebivalis¢a. Kamen ali Zival nista prebivalca, ker ne prebivata,
temveé¢ samo bivata. Pre-bivanje je nadin bivanja: bivanje ¢asa. Prebi-
vanje ni zgolj bivanje v fasu — trajanje, temve¢ bivanje s tasom, bivanje
svojega tasa — prestajanje. Prebivam, ker sem svoj ¢as, ker hotem z njim
pre-biti ... Kaj? Ko iS¢em odgovor na ta kaj, se prebijam v smisel pre-
bivanja, zakaj ¢as se ne da prebiti, kakor prebije§ noé¢, temve¢ si z njim,
dokler ne premines. Svojega ¢asa ne morem ne prehiteti ne zaostajati za

1079



njim. Govorjenje o tem, da je nekdo pred svojim ¢asom ali za njim,
iazhaja iz prostorsko-fizikalnega dojetja ¢asa, ne iz Casa kot takega, ki
fizikalno dojemanje ¢&asa kot kvantitativhe mere gibanja zmeraj Zze
omogoda.

Ce sem zmeraj Ze na kraju svojega prebivanja, je ta zmeraj Ze fas
mojega prebivanja. Kjer sem, sem s ¢asom svojega prebivanja. V vsakem
trenutku je pretujota tako zdajSnost kot bivSost in prihodnost. Ta ¢as
ni mrtvo potekanje, vrsta sedajev, od katerih vsakdo rezko razmejuje
biviost od prihodnosti. Ko obéutim stisko minevanja Casa, je vseeno,
koliko ¢asa mi 3e preostane. Se je ¢as! To pomeni: Se lahko spremenim
kako svojega prebivanja. Ni pa ved Casa, da bi spreminjal kraj svojega
prebivanja. Spremenil sem ga, ko sem zaSel v stisko. Toda tudi v tem
spreminjanju sem bil s svojim ¢asom na svojem Kraju (na svojem za-
detku, sredis¢u in koncu). Kraj mojega ¢asa je éas mojega kraja. Cas ne
prinese ni¢esar, kar ne bi bilo prine$eno po meni. Ali to pomeni, da ¢as
ne gre nikamor, ¢e sam nisem na poti? Da, kadar sam prihajam, prihaja
¢as. Napo¢il je éas: sem na kraju razpoke svojega prebivanja. Cas hiti,
kadar se mi mudi.

Cas kot kvantitativno bivanje gibanja (fiizkalni ¢as) ne hiti. Se ne
obira, ne prehiteva in ne zakasnjuje. Je enakomeren tok. Iz njega ne
izhaja ne kratkolasje ne dolgocasje. Lepih ¢asov ne prinasa, pa tudi
grdih ne. V njem letni &asi nimajo izvira. Cas kot kvantitativno bivanje
gibanja je abstrakcija. Barvo imajo dejansko le letni &asi. Barvo ima le
moj &as, ¢as tloveka. Sele e je &as razcepljen na obée, posebno in posa-
mezno, se mi lahko kot obée odtuji v blagu ali denarju.

Cas kot takino metafizitno obée potem lahko nosim v Zepu. Lahko
ga kupujem in prodajam: po nizki ali visoki ceni. Dobim ga lahko na
obroke. Samopostrezba ¢asa! Non stop in veéno vrafanje enakega. Eks-
port-import ¢asa! Vlozite svoj ¢as v banko. To so gesla metafizi¢nega
sveta. Svet in metafizika zato nista nekaj, kar bi bilo vsaksebi. Svet
metafizike je metafizika sveta. Razcep sveta, ¢asa in prebivanja v obce,
posebno in posamezno, je v temelju metafizinega sveta, ki raste kot pro-
izvadna struktura in proizvodna pedoba sveta, ¢asa, prebivanja.

Obée je bivajotost bivajotega — bog. Zato je tudi ¢as kot abstraktno
ob&e bog, ki se mu podrejam, ¢eprav navideznost kaze, da je on podrejen
meni. Za laZzno zunanjo podobo sveta naj bi se skrivala resnica. Kar je
po naravi stvari prvo (proteron te physei), pravi Aristotel, torej obce,
se zdi &lovekovemu spoznavanju kot kasnejde, kar je treba Sele dosedi
(hysteron pros hemas); in narobe je posamezno, meni najblizje (proteron
pros hemas), izvedeno po svoji pravi biti, kasnejSe (hysteron te physei).

Od tod tudi zahteva, da naj vsaka definicija poteka od oblega pojma
(genus) prek posrednega pojma (diafora) do vrstne razlike (differentia
specifica). Vsako prisiljevanje k definiciji ¢asa bi bilo torej prisiljevanje
h gibanju v svetu metafizike oziroma v metafizi¢tnem svetu.

Z definicijo ¢asa kot kvantitativnega bivanja, ki poosebljen v zakonu
vrednosti postane bog obstojetega sveta, v katerem prebivamo. Razcep-
ljanje &asa na ob&e, posebno in posamezno ter abstrahiranje ¢asa v meta-

1080



fizitno je zgodovinsko dogajanje, se pravi, 'da je nastalo. Da je nastalo
in da se to Se zmeraj dogaja, je moralo izhajati in izhaja iz nerazcep-
ljenega ¢asa. Nekaj se lahko razcepi in razceplja samo, ¢ée je temeljno
zmeraj Ze ne-razcepljeno. Prav za ta temeljni nerazcepljeni kraj kot &as-
kraj prebivanja pa gre. Do njega nikakor ni mogo&e priti zgolj s prevratom
obstojece strukture: ob&e—posebno—posamezno, ker bi struktura ostala
ista, ¢eprav sprevrnjena. ReSitev torej ni v tem, da bi se zrusila prevlada
¢asa kot metafizitno ob&ega in se postavila prevlada mojega Casa kot
posameznega nad tem ob&im &asom. ReSitev je le v nerazcepljanju ¢asa,
v primitivi strukture: ob&e—posebno—posamezno.

Ne gre za povrnitev k izvirnemu kraj—<¢asu, ker ta je zmeraj Ze pri-
¢ujoé, problematitno je, kako vzrajati z njim, ne pozabljati nanj kljub
gonu razdirjene reprodukcije, ki spreminja moje prebivanje v sredstvo
zmeraj perfektnejSega funkcioniranja ter razceplja ¢as v metafiziéno
obéi ¢as in v moj ¢as kot zgolj posamezni, kot tisto zgolj notranje, pri-
vatno in subjektivno. Ce se gonu razdirjene reprodukcije Ze ni mogote
izmakniti, dokler se ne dopolni, se mu vsaj podrediti ni treba popolnoma;
kako varovati in obvarovati izvirni kraj—&as?

Cas mojega kraja je kraj mojega ¢asa. Tudi kadar sem na poti, sem
zmeraj Ze na kraju svojega prebivanja, ker mi gre zato, da bi pre-bil svoj
¢as. Pre-biti ¢as?! Biti. Sem in moja pot ima smisel v mojem prebivanju.
S svojim &asom noem pre-biti ni¢ drugega kot svoj &as. Ce smisel ne
prihaja zmeraj Ze iz kraj—C¢asa mojega prebivanja, potem je v cilju
¢lovestva, ki je vnaprej dano in vedeno. Moje prebivanje ima tedaj smisel,
kolikor je samo v sebi nesmiselno. Ker smisla nima v sebi, temveé v ne-
skonénosti fizikalne prihodnosti, se-m si brezsmiseln, ¢e ne verjamem
v boZanstvo tloveka kot &lovestva. Verjeti moram v njegovo ve&nost,
zakaj v ¢em je sploh smisel, &e bo nekoé — nekje vsega skupaj konec?
Pa smo tu: &e je cilj v neskonénosti, je v njem brezciljnost — nahajanje
smisla v neskonéno oddaljenem cilju je nesmiselno,

Smisel prebivanja izhaja iz mojega prebivanja: iz njega prihaja in
vanj zahaja. Ker je kraj mojega ¢asa &as mojega kraja, je cilj moje poti,
zaradi katerega sem se napotil na pot, zmeraj Ze moj ciij, ne cilj &lo-
vedtva. Clovedtvo kot tako nima cilja. Ima pa smisel, zakaj tudi ono je
zmeraj Ze na Kraju svojega prebivanja. Ko bi ¢lovestvo imelo svoj cilj,
bi bil ta cilj Ze od vsega zaletka prvo in najvisje bivajote ¢loveka: bog.
Iskanje cilja prebivanja je iskanje boga: bogoiskateljstvo. Je iskanje
pokrovitelja prebivanja, pod okriljem katerega naj bi élovek dobil svoj
smisel. Hkrati pa je tudi iskanje samega sebe. Ko iS¢em cilj svojega
prebivanja, priznavam ne samo, da sem izgubil vero v stare bogove,
temveé tudi to, da nimam ‘novih, Napodil je ¢as: sem na kraju razpoke
svojega prebivanja. Morda prihajam Ze prepozno za bogove in prezgodaj,
da ne bi imel domotoZja po njih. Morda pa nisem prezgodnji? Kaj, &e
sem pravolasen? Tedaj je isaknje cilja prebivanja na neki na¢in Ze naha-
janje smisla biti mojega prebivanja. Iskanje je nahajanje, toda prikrito,
saj je zastrto s ciljem prebivanja. NaSel bom takrat, kadar v ste&iséu
svojega iskanja ne bom nahajal cilja prebivanja — boga.

1081



Kdaj ni boga? Boga ni, ¢e ne postavljam boga nad sabo in tudi ne
postavljam samega sebe za boga. Kaj je, & ni boga? Ce ga tudi kot
zanikanega ni (zakaj odkar so bogovi, soi tudi »brezboZci«)? Kaj je, kadar
ni ve¢ malikov? Ali si na to vpraSanje moram odgovoriti? Moram se
vpraSevati. Vprasanja ne smem prelagati ne na drugega ne na prihodnost.
Umrl bom namre¢ sam; ¢eprav lahko kdo umre zame, ne more umreti
namesto mene. »Smesni smo, &ée se upiramo na druZenje s svojimi bliZ-
njimi: bojazljivi, kakor mi, nemoéni kakor mi, nam ne morejo poagati:
vsakdo bo umrl sam. Delati moramo torej, kakor da smo sami. Bi v tem
primeru gradili vele-lepe domove itd. Iskali bomo resnico brez obotav-
ljanja.« (Pascal, Misli: 211, Kultura, 1965, Beograd.) Kaj je, kadar posta-
neta nesmiselna tako teizem kot a-teizem? Kaj je, kadar se razkroji hier-
arhija obte — posebno — posamezno? Tedaj pre-ostane bivajoe in nje-
govo je. Tedaj bivajote je in jaz sem, ne da bi bil kreatura prvega in
najviSjega bivajotega in ne da bi sam sebe postavljal kot prvo in najvisje
bivajote — kot kreatorja vsega, kar je. Tedaj razumem smisel biti pre-
bivanja, ne da bi jo osmisljal glede na cilj, ki ga je Sele treba dosedi.
Verujem, ne da bi bila to vera v cilj prebivanja. Verujem, da sem zmeraj
ze na kraju svojega prebivanja, Nasel sem se, ker nisem izgubljen. Izgub-
ljen nisem, ker se v iskanju nisem nikdar do konca izgubil, to je pogubil.
Nisem postal Zrtev ne postavljenega cilja svojega prebivanja, ne brezcilj-
nosti. Ker sem zmeraj Ze na kraju svojega prebivanja, je vsakrSen cilj
zmeraj ze osmisljen iz smisla prebivanja. Nima prebivanje smisla 3ele
zaradi cilja prebivanja, ker smisel prebivanja zmeraj Ze omogo¢a kakrsen-
koli cilj. Zato ni cilja prebivanja, temveé so le cilji znotraj prebivajoéosti.
Cilj ni vnaprej dan. Torej sem sam odgovoren za cilj, ki mu sledim, ker
dejansko cilj sledi meni.

Kaj je smisel prebivanja? Vprasanje ne sprasuje po kajstvu smisla
prebivanja, temvel preprosto, kaj da je. Verujem, da sem zmeraj Ze na
kraju svojega prebivanja, ker verjamem v smisel prebivanja. (Ce namret
nisem Ze zmeraj na kraju svojega prebivanja, moje prebivanje ne nosi
smisla samo v sebi, marve¢ v cilju prebivanja, kar je nesmiselno.) Sem
odkrit pred samim seboj. Kadar sem odkrit, izrekam in govorim resnico.
Ne lazem se. Moja odkritost je moja resnitnost. Ker sem olkrit, sem
resni¢en. Med mojo notranjostjo in mojo zunanjostjo, med mojim »bi-
stvome in mojim svidezome« ni nasprotja. Ce sem resniten, moj videz ni
navidezen. Med tem, kakor sebe vidim in kar sem, ni razlike. Kakor se
kazem, takSen sem. Da bi vedel, kdo sem in kaj je smisel mojega prebi-
vanja, zado3ta zato to, kar vidim: moje prebivanje. Odprt sem za njegov
smisel, zato je smisel prebivanja odprt zame, Raz-odeva se mi, ker sem
se razodel sam sebi. Smisel prebivanja stopa iz razpirajolega se prebi-
vanja. Resnica smisla je smisel resnice prebivanja.

Smisla resnice prebivanja ni mogoée spoznati, slede¢ vpraSanju po
zakaju prebivanja. Zakaj in za-kaj prebivam? Vpra3anji sprasujeta po
prvi osnovi in zadnjem smotru prebivanja. Zvedeti ho¢eta metafiziéno
resnico.

1082



Zakaj prebivam? Prebivam kot ¢lovek zato, ker me je rodila mati,
ki je pripadnica ¢loveske druZbe. Zakaj je pripadnica &loveske druzbe?
Zato ker ¢lovek lahko Zivi samo v druzbi. Zakaj ¢lovek lahko Zivi samo
v druZbi? Zato ker ga je tako opredelila narava. Zakaj ga je narava tako
opredelila? Zato ker... idt., tja do vesoljskih meglenic in e dalje. Cim
bliZji je odgovor resnici, tem dalj je od nje: pribliZuje se ji aproksioma-
tivno. Vendar vpraSanje ne bo nikdar dospelo do svoje osnove, saj jo bo
pomikalo zmeraj dalj. Zmeraj bo 3e mogoé¢ kak zakaj. ReSitev z najdenjem
neke prve osnove, ki je, brz ko jo najdemo kot tako, tudi zadnji cilj,
na primer boga, ki da je ustvaril éloveka in ki je cilj &loveka, je zgolj
navidezna. Zakaji se tudi tu vrstijo v neskonnost: zakaj je bog ustvaril
¢loveka? Zato ker je vsemogoéen, in podobno. Zakaj je vsemogoéen? Zato
ker... itd. in infinitum.

Prav tako je z vpraSanjem: za-kaj prebivam? Prebivam zato, da bi
s svojim delom koristil razvoju &lovestva. Za-kaj naj bi s svojim delom
koristil razvoju ¢lovestva? Zato da bi se ¢lovedtvo razvilo v vseh svojih
potencah. Za-kaj naj bi se &lovek razvil v vseh svojih potencah? Zato
da... itd.

Namesto da bi vprasanji pokazali prvo osnovo in zadnji cilj prebi-
vanja, kaZeta na brez-osnovnost in brez-smotrnost, ¢eprav do njiju ne
moreta nikdar dospeti. Zanju pritujeta s svojo nedospeinostjo. Brez-
osnovnost in brez-smotrnost se kazeta iz prve osnove in poslednjega
smotra. Iskanje v brezdanjost nas tako vrafa k najblizjemu. Ce brezno
nima dna, pa ima vrh svojih robov. Cim globlje se spustamo v globino,
tem bolj se zavedamo, da pustamo za seboj vrh, da se tem bolj zapus¢amo,
¢im bolj se prepu$tamo prvemu in poslednjemu kot najviSjemu bivajo-
¢emu — bogu. Bog ni ni¢, marveé tisto, kar me spominja na dom mojega
prebivanja. Zato v metafiziénem svetu ni nikogar, ki ne bi veroval v svo-
jega boga, &eprav morda zanikuje obée priznanega. Bog ni namre¢ samo
nadomestilo, marve¢ tudi zakrito bivanje smisla prebivanja. Je odtujeni
smisel prebivanja in greh je braniti éloveku vero vanj, dokler se mu ne
odkrije neodtujeni smisel prebivanja. Vere v boga namre¢ nikdar ne bo
opustil, boga bo kve¢jemu menjal. In kaj pomeni, da nas iskanje v brez-
danjost vraéa najblize? Pomeni, da nas vraca tja, od koder pravzaprav
beZimo — k resnici nasega prebivanja.

Prebivanje je, ker je. Prebivam, ker prebivam. Zmeraj sem Ze na
kraju svojega prebivanja. Sele ¢e prebivam, lahko postavljam ali moram
postavljati zakaje. Sele &e prebivam, se morem spremeniti v Zrtev svo-
jega cilja. Prebivanje se razodeva iz sebe samega. To pomeni, da prebi-
vanje resnico hkrati odeva v neresnico.

Smisel resnice prebivanja se izrofa. Ni za zmeraj razodeto, temveé
se razodeva. Tako ima prebivanje vsakokratni smisel, s katerim je vsakdo
zmeraj Ze sam odkrit ali neodkrit. Kakrinokoli poimenovanje (definicija)
smisla bi njegovo vsakokratnost zreduciralo na Ze dano in poznano. Res-
nica smisla prebivanja je, da ni smisla prebivanja brez vsakokratnega
smisla.

1083



Smisel prebivanja, ki je reduciran na enkratni konéni cilj in zato na
edini cilj, v odnesu do katerega so vsi drugi cilji zgolj sredstva, pa naj
bo predstavljen kot cilj prebivanja ali kot elini zaresni znotrajprebiva-
jofnostni cilj, ni resniéni smisel. Je osiromasenje prebivanja, ker zanika
vsakrino skrivnost prebivanja. Za tistega, ki ve za ta konéni cilj prebi-
vanja, ni ni¢ ve¢ skritega. Resnica prebivanja kot razodevanje zanj nima
nobenega smisla; &lovek zanj nima nobenega smisla, &e nima vrednosti in
pomembnosti za konéni cilj. Svet se mu je enkrat za vselej odkril. Ima
resnico in jo hote posredovati vsakomur. Ne dopuséa, da bi se prebivanje
odkrilo 5e komu drugemu in da bi bil 3e kdo odkrit sam pred seboj, to je
resniten. Ce mi je namre¢ odkritost Ze vnaprej vsiljena, ne morem in se
ne morem odkrivati. Ce v to privolim, prebivanje kot tako tedaj nima ved
smisla, ker si zakrivam, da sem zmeraj Ze na kraju svojega prebivanja.
Ne odkrivam se sam, marve¢ samega sebe sprejemam od drugega. Ker se
mi odtuji smisel resnice prebivanja, se odtujujem resnici smisla prebi-
vanja.

Cilj prebivanja me spreminja v malikovalca, ker sam spreminjam cilj
v malika (feti3). Pripisujem mu &arovno silo, da mi daje smisel prebivanja,
zato izdajam smisel kot ¢ar prebivanja. Malikovanje je zamenjavanje smi-
sla prebivanja z zadnjim ciljem prebivanja, ki je zmeraj Ze tudi prva
osnova prebivanja: na primer ideja, duh, volja, ¢lovek kot koren in naj-
vi§ja bitnost samega sebe, volja do mo& itd. Smisel se je izrodil v causa
causarum: vzrok vzrokov kot cilj ciljev. Njegovi preroki in reprezentanti
so zivi maliki ¢lovekovega prebivanja.

Malikovalstvo je tisto bitno odtujenosti. Kaj ga nosi? Nikakor ne po-
stvarelost, saj postvarelost sama je Ze razloZena iz razumevanja smisla
kot cilja ciljev. Postvarelost ¢loveka kot korena in naj\;'i§je bitnosti.

Postvarelost prinasa po Marxu malikovanje izdelkov &loveskih rok.
Blago je stvar »polna metafizi¢ne zvitosti in teoloskih muhe«. Analogijo
nahajamo v podro&ju verskega sveta. »Tu so produkti &loveske glave vi-
deti kot samostojna bitja, obdarjena s svojim zivljenjem in v odnosih med
seboj in ljudmi. Tako je v blagovnem svetu s produkti &loveSke roke. To
imenujemo fetifizem, ki se prilepi k produktom dela, brZ ko se producira
kot blago, in ki je zato neloéljiv od blagovne produkcije.« Malikovanje se
prilepi produktom dela v blagovni predukciji. Blagovna produkeija in
postvarelost sta vzrok malikovanja produktov &lovedke roke, toda da bi
se jim malikovanje lahko »prilepilo«, mora biti Ze pri¢ujole. Postvarelost
torej ni vzrok malikovanja kot takega, marveé le malikovanja produktov
&loveske roke. Tako malikovanje kot postvarelost slonita na istem, zato
postvarelost ne more biti tisto najusodnejSe sveta.

Ce postvarelost ni tisto najusodnejSe sveta, nasprotje med stvarjo in
osebo ni osnovno nasprotje sveta. Le s stalis¢a, da je osnovno nasprotje
in najusodnejde sveta sprevra¢anje oseb v stvari in stvari v osebe — »po-
stvarelost oseb in poosebljenje stvari« — pa je mogole razloziti odtuje-
nost kot postvarelest. Samo iz tega Zariita se potem more poimenovati
tisto usodno sveta kapital, ki da kot moé in kot razradtajoca se volja do
mot¢i jemlje ¢loveku njegove moé s tem, da ga sprevrata v postvarelo

1084



osebo, v orodje sebe kot poosebljene stvari. Tako osvetljena zadeva potem
nakazuje refitev v obratu, v katerem naj bi se &lovek kljub kapitalu
postavil kot tista najkorenitejSa in najbitnejia moé, kot cilj ciljev. Rezul-
tat bi bil negacija odtujenosti kot postvarelosti: razpostvarelost. Vendar j¢
olitno, da je razpostvarjenje kot raz-reSitev postvarelosti projekcija iz
zaridta malikovanja, saj je osvetljeno kot cilj prebivanja. Se tedaj s pre-
ras¢anjem postvarelosti preras¢a tudi malikovanje? Ne! Postvarelost mora
imeti zato svoj izvir v cdltujevanju smisla prebivanja, ne pa cdtujevanje
smisla prebivanja v postvarelosti. Odtujevanje smisla prebivanja omogoda
tako postvarelost kot njej pripadajode Zarii¢e ter osvetljavo. '
Zato odtujenosti smislu prebivanja ni mogoée cdpraviti z akcijo proti
postvarelosti, katere brezdanji cilj naj bi bila absolutna ¢lovekova moé.
S tem je dan odgovor na tisto prvo spoedbudno vpraSanje, ki je spedbudilo
vse to razmisljanje: Ima skréenje &asovnega razpona odtujenosti za nekaj
desetletij kak3en pomen za nas? Ima pomen, ni pa to smisel prebivanja.
Nezadosnost sveta nas spalbuja, da sledimo imanentnemu gonu razsirjene
reprodukcije proizvajalnih sil, njeni teZnji po samorazradtanju in po od-
pravi postvarelosti ter neenakosti med ljudmi, ki sta zavori na poti nje-
nega razras¢anja. Morda smo s tem usodi zvesti, kar pomirja nafo vest,
vendar nam enakost med ljudmi, njihova skoncentrirana nedrobljena
moé, njihova razdirjajo¢a reprodukcija (plodenje), ki je pogoj za prihod-
nostno prisvajanje in naseljevanje novih kozmiénih pairoéij, e ne zago-
tavla neodtujenosti smislu prebivanja in sre¢i, éeprav nam ju obljublja.
Absurdnost dogajanja je tem vedja, ker se z izbiranjem med kréenjem
¢asovnega razpona postvarelosti in med sproftanjem odnosov, ki zaéasno
povetujejo postvarelest, cdloéamo navsezadnje le za to, ali se bomo pri-
klanjali pretezno samovolji ljudi ali pa samovolji gmotnih malikov, zakaj
oboje v dolod¢eni medsebojni prepletenosti zmeraj sluZi razfirjeni repro-
dukeiji. V prvem primeru subjektivne sile hote pospeSujejo razsirjeno re-
produkcijo, v idrugem pa nas razdirjena repredukcija sama pospe3uje.
Malikovanje cilja prebivanja v obeh primerih ostaja, kar ¢loveku pri-
kriva, da je zmeraj Ze na kraju svojega prebivanja ... Malikovanje zastira
smisel resnice prebivanja, ker je neresnica smisla prebivanja. NoZeno je
po tistem uscdnem sveta, ki vsakrino »zgodovinsko« akcijo spreminja v
prigoden ukrep. Kaj je usoda sveta? Nikakor ni nekaj, kar se je prikradlo
v svet med véerajinostjo in jutridnostjo, ter traja v danadnjosti. Cas je
kraj in kraj je ¢as prebivanja: (kraj — &as) svet prebivana. Zato je uscda
sveta svet usode. Zgodovina usode je usoda zgodovine. Ker sem zmeraj
Ze na kraju syojega prebivanja, se dogajam. Zato sem zgedovinski. Svet
mojega prebivanja je prebivanje mojega sveta. Moj svet je svet moje
usode, ker je moja usoda uscda mojegas veta. Kaj je usoda? }
Povrnimo se k tistemu prvemu mislecu usode, k Heraklitu kot nasemu
pred-hodniku: Aion pais esti paizon, pettenon; paidos he basilese, Besedo
aion bi tezko prevedli zgolj z naSo besedo &as, ne da bi se pri tem zavedli.
Aion pomeni namreé ¢as sveta. Skozenj Sele dobijo smisel logos, physis in
cosmos. Aion je isto kot heimarmene (odmerjajode), usoda. Zato bi bil
najboljsi prevod zanj vek s pomenom: preZiveli smo svoj vek, to je svoj

1085



¢as in svojo usodo. Vek je usoda naSe biti. Torej: »Vek je igro igrajo&
se otrok ...« (Heraklit, fr. 52). Vek je otrok igre in igra otroka. Za-kaj
se otrok igra? Zato ker se. Igra ni proizvodnja. Zato nima prve osnove
in poslednjega cilja. Tudi ni koristna. Cému koristi otrok in njegova igra?
Zato tudi sama ni prva osnova in poslednji cilj. Vendar ni brez smisla.
Mar je radostna igra ljubezni brez smisla? Vsaka igra ima svoj smisel. To-
liko bolj ga ima usoda kot vek, saj je igra sveta. Prav zato ni preratun-
ljiva in izratunljiva. Njene globine se ne dajo kvantitativno dole&iti. Da
bi si jo lahko raéunala, jo je proizvodna usmerjenost sveta, ki ima v sebi
gon po dostavi zadostnega razloga (osnove) za vse, kar je, razcepila v nuj-
nost in naklju¢nost. Tako dobi useda dvojni pomen: enkrat pomeni Ze-
lezno brezprizivno nujnest, drugi¢ pa spet brezprizivno, vendar samo-
voljno nakljuéje. Ker moremo z nujnostjo in na nujnost z gotovostjo ra-
tunati, se zdi, da je s tem tisto igrive uscde pregnano v kotidek nakljué-
nosti.- Beseda igra je s tem dobila prizvok smesnosti: v ofeh poslovnega
sveta tudi igra igralca ali pianista. Toda kaj je za nujnostjo drugega kot
igra? Za pojavom je nujnost, za to nujnostjo druga nujnost itd. v brez-
konénost do brezrarloZznosti. Zadnje nujnosti ni, torej vse obstojede nuj-
nosti visijo pravzaprav v praznem, temeljijo na naklju¢ju. Sklop nujnosti
ni ni¢ drugega kot igra vzvratnih ulinkovanj. Nedoradunljivo usode in
z njim svoboda ostajata. Zniéiti je ne more niti verjetnostni ratun, ki ra-
¢una z nakljuéjem, saj ostaja le verjeten. Zato je igra prekrivajote —
odkrivajoée povsod pri¢ujoda. Kje je bolj pri¢ujo¢a kot v naibolj zaresnem
ustvarjanju: v tisti igri radosti in tesnobe, ki te prevzame, ko se ti porodi
novo. Hkrati, v istih trenutkih, vse drsi v ni¢ in hkrati se vse zasvita v
blesku svoje biti.

Usoda kot vek ni ¢loveku ustavljajofa se zakonita nujnost, temveé
razigrani dom njegovega prebivanja, ki druzi prebivanje z domatnostjo
pred vsako razdruZenostjo in razdvojenostjo med domom in pravo do-
macdnostjo. Razhajanje med njima lahko nastaja Sele na tej temeljni zdru-
zenost. Sele utemeljena razigranost daje &loveku izkudnjo utesnjenosti.
Kako pride utesnjevanje razigranosti? Kaj je smisel usode? V &em je
skrivnost vira malikovanja malikov, odtujevanja smislu prebivanja? V
¢em je skrivnost spreminjanja usode kot igre v izigravanje? Kako naj se
¢lovek obna3a v igri sveta, da ga ne bi izigral s svojo samovoljo in da ne
bi bil od njega izigran? Ali morda Ze tli obrat v neodtujeni smisel pre-
bivanja?

Moja usoda je usoda mojega sveta, ker je moj svet svet moje usode.
Usoda obrnitve je obrnitev usode. Ker je kraj &as in &as kraj mojega pre-
bivanja, se vsak trenutek lahko dogodi ali se mi zgodi, da se mi odpre ali
se odprem za resnico smisla prebivanja, ne da bi bil zastrt s ciijjem pre-
bivanja, skozi katerega ga sicer zmeraj Ze razumem, vendar odtujeno.
Upanje je zmeraj navzoce, zato tudi tesnoba. Obrnitev ni vezana na potek
fizikalnega tasa, na pretek nekega Stevila zdajev, nekega Stevila sekund,
minut, ur, dni, in nazadnje let, s katerimi se sicer da pogajati, vendar le
v doloéenih, vnaprej danih mejah, ki mi s svojo razseznostjo onemogoéajo,
da bi sploh kdaj dospel do resnice smisla prebivanja, ée ga iS¢em v po-

1086



krajinah med njimi. Cas kot kvantitativno bivanje gibanja, kot zaporedje
zdajev, me zato vodi le v brezup, ker so mi po njem Ze vnaprej dane pre-
ratunane meje, znotraj katerih nimam nobenega upanja. Da bi prenesel
obup, v katerega me peha brezup, prenasam upanje v boga ali zanamce
ter si prav s tem zakrivam resnico smisla prebivanja; ker sem zmeraj Ze
na kraju svojega prebivanja, je to prenasanje upanja na zanamce, ki pri-
hajajo za menoj, v tem trenutku zmeraj Ze pustanje resnice za seboj. Ker
sem sam zmeraj Ze v svojem ospredju, ne more biti zame nihée drug spre-
daj. Ce ni izraéuna, sem zmeraj Ze sam odgovoren zase, ker le sam odgo-
varjam ali ne odgovarjam tistemu, kar igra v meni.

Odtujenost smisla prebivanja je useda naSega ¢asa, kolikor je to usoda
tasa kot kraja in kraja kot &asa prebivanja vsakega izmed nas. Je odtuje-
nost kot postvarelost usoda nafega &asa? Odgovor na to vpraanje je mo-
go¢ le ob prigovoru: je vpradanje pravilno zastavljeno? Vprasanje ze
namre¢ predpostavlja, da postvarelost je. Predpostavlja, da je ¢lovek na-
sprotje med stvarjo in csebo. Sprasuje le, ¢e tega nasprotja ni mogocde
takoj premagati, ¢e ni mogote takoj odpraviti blagovnih oziroma biro-
kratskih odnosov ki ¢loveka razcepljajo in ga spreminjajo v stvar svoje
samovolje. Vprasanje torej predpostavlja zgodovinski nastanek in zgodo-
vinsko preminitev postvarelosti, njegovo prvo osnovo in poslednji cilj kot
nepostvarelost, ter tako vse skupaj potihoma vna3a malikovanje tega po-
slednjega cilja. Temelji torej na odtujenosti smislu, to je smislu prebiva-
nja, ki nikakor ni zgolj nekoé-nekje nastalo ter zdaj zaradi svoje vziraj-
nosti Se zmeraj vztraja tu, marveé je zmeraj Ze najpoprej dogajanje mene
samega — vsakogar izmed nas in se izraZa v malikovanju nekega posled-
njega cilja. O¢itno se vrtimo v krogu. Malikovanje ho¢em odpraviti z ma-
likovanjem, odtujenost smisla prebivanja z odtujevanjem smislu prebi-
vanja. Sem za takojsno odpravo blagovnih in birokratskih ocdnosov! Morda
celo vem, da so za odpravo Ze dane dejanske moZnosti. Se poprej pa vem,
da bi bila za njihovo uresniditev potrebna organizacija moé¢i. Potrebno bi
bilo skoncentrirati doloeno voljo do moé&i in jo usmerjati k razpostva-
ritvi kot cilju prebivanja.

Postaviti bi bilo treba dominacijo te volje do mo& nad silami, ki
bi se ji upirale. Kljub vsem Zrtvam bi torej dominacija mo¢i ostala Se
naprej. To je zgodovinska izkusnja. Ceprav postvarjenje in razpostvar-
jenje ni enako, je tisto neenako istega. Imam tedaj pravico do akcije? Ne!
Nimam pravice zavestno znova prispevati k veénemu vraéanju enakega.
Nimam pravice zavestno zamenjavati smisel prebivanja s ciljem prebi-
vanja. Ni namre¢ res samo to, da nihée ne more umreti namesto drugega,
marvet tudi to, da nihée ne more prebivati namesto drugega.

Prav v tem smislu je postvarelost Sele dejansko usoda nalega &asa,
ki se nam izroda kot razkol prebivanja, kot razkol med dejanskim domom
in pravo domaénostjo. S postvarelostjo, z nasprotjem med stvarjo in osebo
prihaja pri Marxu na dan tisto usodno, kar je poprej prihajalo s pred-
stavljanjem nasprotja v ¢loveku samem med tistim Zivalskim in &loves-
kim, med telesom in duhom, in z drugimi razivojenostmi ¢loveka, ki se
opredeljuje kot anial rationale. Ce je tedaj metafiziéni svet usoden za na¥.

1087



¢as, se ne da odpraviti z nobeno akcijo in se, obrat sveta v metafizi¢ni
svet ne da prepreéiti z nikakrino re-akcijo. Tako akcija kot re-akcija
sta kot naéina prebivanja v odnosu do usode isto in naj se vedeta kakor-
koli, zmeraj sta njen glas. Zmeraj sta tudi njeno moléanje, saj ne nagla-
Sata obrnitve uscle. Vendar se more obrnitey usode oglasiti le iz prebi-
vanja samega, ki zmeraj Ze je in ima svoj smisel, preden se sploh razcepi.
Prav za smisel prebivanja pa gre.

Ce klije obrnitev v necdtujeni smisel prebivanja, potem Ze zveni iz
posebnega nadina prebivanja. Ta nadin je vpraSevanje. Obrnitev vzbrsteva
v vpraSanju, kaj da je smisel prebivanja. Vprasljivost raste iz tistega, kar
omogoda to radovednost in dvom o raznovrstnih malikih prebivanja: tako
o gmotnih kot o Zivih predstavnikih cilja prebivanja, ki je danes en sam:
Moé. Vprasljivost je danes tisto najnevarnejSe. Tudi zaradi tega, ker v
njej ni volje do moéi, To pa je za tistega, ki sloni na cilju ali ve za cilj
prebivanja, nedopustno. Valrzati v vprasljivosti sredi tega sveta hotenja
modi je za filozofa tisto sodobno najtezje. Najtezje je po pretutih noceh
prisostvovati svitanju jutra.

1088



Morala je nemorala
Ivo Urbanéid

(Nadaljevanje)

Il — Konkretne vsebine nekaterih zgodovinskih
moral

Oglejmo si sedaj na nekaj primerih pravo, tj. dejansko vsebino dolo-
¢enih moral in moralnih norm, ki so bile postavljene in so veljale za
»obletloveske«,

V novem veku je vsekakor najbolj izdelana in utemeljena Kantova
morala in je zato imela in Se vedno ima najbolj pomembno mesto v zgo-
dovini moralne misli Evrope. Najvi§je nadelo Kantove morale oziroma
prakti®ne filozofije ali etike je tako imenovani kategoriéni imperativ.
Kant ga je razli¢no formuliral, vendar sta osnovni dve formulaciji.

Prva formulacija se glasi: »Ravnaj samo tako, da bi mogel maksimo
svoje volje obenem hoteti kot obéi zakon.« Druga formulacija se glasi:
»Ravnaj tako, da ¢loveénost tako v svoji osebi kakor tudi v osebi vsakega
drugega vedno jemlje5 obenem kot smoter in nikoli samo kot sredstvo.«!

Ta najvigji moralni zakon je Kant izvedel iz uma, iz »umne volje, ki
je s svojo maksimo obenem obée zakonodajna«. Vsi nravni pojmi imajo
po njem »svoj izvor« v umu, in to najobidajnejSem é&loveSkem umu prav
tako kakor v tistem, ki je v najvedji meri spekulativen«, Moralni zakon
ima zato apriorni znadaj. Prav zato pa, ker je vsak ¢lovek umen, je udele-
Zen pri tem obéem umu in je njegova lastna maksima (pravilno ravnanje)
kot umna obenem veljavna za vsa umna bitja kot taka. V tem je zasno-
vana moralna avtonomija, ker je vsak kot umen sam svoj in s tem obenem
obti zakonodajalec, se torej ne podreja tuji volji, ni v svcjem ravnanju
heteronomen, temveé ravno avtonomen. DolZnost pa je rigorozno sposto-

' Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, drugo poglavje.

12 Problemi 1089



vanje tega svojega avtonomnega zakona, ki je obenem obéi zakon. Apri-
ornost, avtonomija in dolZnost so glavni elementi Kantove morale.

Kategori®nost moralnega imperativa je v tem, da se imperativ ne
nanasa na materiajo delovanja (tj. vsebinsko doloéeno delovanje), niti
ne na tisto, kar iz tega delovanja sledi (posledice), temve¢ na formo in
princip, iz katerega delovanje sledi ne glede na uspeh ali posledice. Zato
princip tega delovanja — kategoriéni imperativ — ne prihaja iz kake po-
sebne ¢lovekove narave, temveé iz &lovekove obée, tj. umne narave.
Dolznost je praktiéno brezpogojna nujnost delovanja in mora veljati za
vsa umna bitja. Svoboda tlovekove volje je zasnovana po Kantu ravno na
avtonomiji slehernega ¢loveka kot umnega bitja, ki je sam svoj in s tem
ob& moralni zakonodajalec. V podrobnosti Kantove morale se tu ne mo-
remo spuséati. Ugotovimo lahko samo to, da je ta morala postavljena kot
absolutno obée¢loveska, Se veé, veljavna za vsa umna bitja kot taka, &e
niso boZanska bitja. BoZanska bitja namre¢ ne potrebujejo nobenega im-
perativa, nobenega najstvae, ker je njihova sveta volja Ze sama po sebi
nujno v skladu z zakonom, za ¢loveska, tj. tudi animalna ditja pa to ne
velja. (Spomnimo se: élovek je animal rationale).

Ker je ta Kantova morala apriorna in velja samo za princip delo-
vanja, ne za delovanje samo, ker je torej strogo formalna, se sama sebi
predstavlja kot neodvisna ¢i takih ali drugaénih druzbenih vsebin, te
konkretne zgodovinsko-druzbene vsebine nje same nikoli ne zamimajo.
Toda ali je zato Ze res zunaj teh konkretnih zgodovinskih vsebin?

Svojo moralno filozofijo je Kant zasnoval v letih 1780-—1790. To je
¢as Adama Smitha in Davida Ricarda — najpomembnejsih politi¢nih
ekonomistov hitro razvijajotega se klasi¢nega liberalisti¢nega kapitalske-
ga procesa pred Marxom. Kapitalski proces ne pomeni kaj postranskega,
temvel pomeni posebno naravo, poseben zgodovinski nadin celotne druZ-
bene produkcije in reprodukcije v tem &asu, ki zajema skoraj Ze vso te-
meljno &lovekovo dejavnost — proizvodnjo v najsirfem pomenu.

Iz Ricardovih, predvsem pa iz Marxovih analiz tega kapitalskega
procesa vemo, da je za ta proces bistveno nasprotje med lastniki pro-
izvodnih naprav in proletarci kot lastniki zgolj svoje delovne sile, ki je
kot posebna vrsta blaga na voljo na delovnem trgu in ima kot vsako
drugo blago svejo ceno. To nasprotje se imenuje razredno nasprotje in je
neogiben korelat kapitalskega procesa in njegovih zakonitosti. Kapitalski
proces je torej okvir in-medij delovanja slehernega posameznega &loveka,
stojetega neodvisno od njegovih Zelja na tej ali oni strani razrednega
nasprotja znotraj kapitalskega procesa. Kapitalist kot lastnik proizvodnih
naprav in kot agent rasti kapitala je moral neogibno kupovati na trgu
delovno silo in jo zaposlovati, #e je hotel vedati svoj kapital. In zares je
samo to imel nenehno v mislih, ssvobodno« se je temu podrejal, ker ga je
celotni kapitalski proces neogibno silil k temu. Seveda se je »lahko« temu
tudi odpovedal, in potem neogibno izgubil svoj kapital, lastnino nad pro-
izvodnimi napravami (ali katerokoli drugo obliko lastnine) in postal prole-
tarec. Proletarec pa je kot lastnik edine posesti — svoje delovne sile,
spremenjene v blago — »svobodno« in »enakopravno« prodajal to svoje

1090



blago na trgu, ker je bil v to neogibno prisiljen po zakonitosti samega
kapitalskega procesa, ¢e ni hotel umreti od lakote. Tako je torej kapita-
list kupoval to delovno silo na delovnem trgu po njeni povpreéni nor-
malni ceni. Z drugimi besedami se je to reklo: najemati delavce in skle-
pati z njimi delovne pogodbe ter jih zaposlovati na svojih delovnih na-
pravah. Vse to ni bila prazna domislica tega ali onega, to se tudi ni gedilo
po odloku kake vlade, temveé se je dogajalo kot obé&i zakon tega &lo-
vetkega produkcijskega in reprodukcijskega procesa, ki smo ga imenovali
kapitalski proces,

Spri¢o osnovne teme nasega razmi$ljanja je nmemogole podrobneje
eksplicirati Marxovo analizo kapitalskega procesa, zato moram pa¢ dom-
nevati, da bralec vsaj do dolotene mere pozna te temeljne Marove analize.

Kar nas tu sedaj $e posebej zanima, je vpradanje pogodbe med kapi-
talistom in proletarcem in vprasanje, od ked vetanje koli¢ine kapitala v
delovnem procesu. Rekli smo, da sklene kapitalist s proletarcem pogodbo,
ki pomeni dogovor, da bo kapitalist delaveu pla¢al dolo¢enc vsoto za do-
lo¢eno koli¢ino dela (ur, dni, tednov ali izdelanih kosov), ki ga bo ta
opravil za kapitalista. Pogodba je bila sklenjena med »svobodnimae« sub-
jektoma nakupa in prodaje na docela »enakopraven« nadin in zamenjava
je bila ekvivalentna: za dolo¢eno koli¢ino dela dolofeno vsoto »denarjas,
tj. za dolodeno koli¢ino blaga dolodeno enako — ekvivalentno — koli¢ino
drugega blaga. Toda prav tu se vsa stvar zaplete. Ko bi namre¢ ta zame-
njava bila ekvivalentna, kapital v delovnem procesu ne bi niti malo na-
rasel, kapitalist ne bi imel nobenega interesa za organiziranje dela in
kapitalski proces bi sploh ne bil mogoé. Marx je ta problem razvozljal
s tem, ko je pokazal, da kapitalist sicer plaéa delavéevo trZno ceno, v
kateri je izraZzena le koli¢ina potrebnih sredstev za produkcijo in repro-
dukcijo delavea kot delavea, njegove delovne sile, da pa mu delavec v
delovnem procesu, tj. v tistih urah, za katere sta s kapitalistom sklenila
dogovor, dejansko proizvede veé, kot mu je ta po dogovoru placal, tj. veé
kot zna3a cena delovne sile, ki jo objektivno dolo¢a kolitina sredstev (tj.
dela) za njeno reprodukcijo. Blago (v nasem primeru delovna sila) je
torej pla¢ano po ceni, doloéeni po koli¢ini dela, potrebnega za proizvodnjo
tega blaga. Delovna sila kot posebna vrsta blaga, ki ga kapitalist kupuje,
pa ima to posebno lastnost, da v uporabi ustvarja vrednost. V ¢asu, ki
ki sta se zanj pogodila delavec in kapitalist, proizvede delavec ve&jo
vrednost, kot pa je njegova trzna cena. V tem je po Marxu vsa skrivnost
kapitalskega procesa.

Izkazalo se je torej, da menjava med kapitalistom in delaveem kljub
»svobodni«, »enakopravni« in »ekvivalentni« menjavi nikakor ni bila
ekvivalentna. Kapitalist je delavca »ogoljufal« za presezek in tako povegal
svoj kapital. Toda te »goljufije« nikakor ne gre razumeti v moralnem
pomenu, ker je to pravzaprav eden izmed temeljnih objektivnih in obge-
veljavnih zakonov kapitalskega procesa, ki je sleherni morali docela ne-
dostopen. To kapitalistovo sgoljufijo« lahko oznaéimo tudi kot pogoj rasti
in obstoja kapitala sploh in je kapitalistovi konkretni zavesti docela tuja,

12* 1091



transcendentna.®* Neznana pa je tudi delaveu samemu, saj ga njegova
»svobodna« prodaja lastne delovne sile potiska v bedo bistva lastne eksi-
stence, ne le v materialno bedo. Prav tako sneznana« je vsa ta zadeva
celotni moralni zavesti, kolikor je ta zavest zavest prav teh ljudi.

Vse to je bilo torej temeljno in razvijajofe se dogajanje celotne
druZbe v &asu, ko je nastajala Kantova morala. To temeljno dogajanje
je, kot smo videli, proizvodnja v najSirSem pomenu, ki je celotni proces
produkcije in reprodukceije te druZbe. V Kantovi morali kot da vsega tega
temeljnega dogajanja kratko malo ni, kot da je zviSena nad vsem tem,
kot da se je vsa ta »umazana« kapitalska realiteta prav nié ne ti¢e. V
svoji ¢istosti Kantov kategoriéni imperativ samo kategoriéno zahteva:
Ravnaj samo tako, da bi mogel maksimo svoje volje obenem hoteti kot
obéi zakon.« Kdor ravna po takih maksimah, je moralen. Sedaj pa se vsak
lastnik (in videli smo, da so vsi ljudje tega ¢asa na neki naéin lastniki),
lahko potrka po prsih in zatne — &e o svojem ravnanju premisija — sa-
mega sebe spodtovati zaradi svoje velike moralnosti, zakaj v vsem svojem
bistvenem ravnanju vidi, da so maksime njegovega ravnanja hkrati ob&
zakoni ravnanja vseh drugih. Vsak lastnik, posebno pa zemljiski lastnik
in kapitalist je bil v okviru kapitalskega procesa avionomen; red, ki ga
je s svojim ravnanjem postavljal, je bil red, ki so ga po enakih obéih
zakonih postavljali tudi vsi njegovi »sobrati«. Kapitalist, &e je bil »poSten«
— in pravi kapitalist je bil navadno »podten« —, je vedno vestno izpolnje-
val svoje pogodbene obveznosti do delavea, do drugega kapitalista itd.
Natan&no do pare je platal delavca po vnaprejénjem dogovoru, tj. po nje-
govi ceni. Tudi pri dogovorih ga nikoli ni skusal priSkrtnini — plageval
je po ob&em zakonu, po trzni ceni delovne sile, ki je bil obé& zakon in je
veljal za vse. Blago, ki mu ga je delavec proizvajal, je »poSten« kapitalist
predajal in kupoval s povpretno obeveljavno profitno stopnjo. Skratka,
v vsem »postenem« in moralnem kapitalistovem ravnanju ni bilo nidesar,
kar bi nasprotovalo imperativu, ki zahteva, naj bi bila maksima njego-
vega delovanja hkrati ob¢i zakon, ker je vse to dejansko bilo obé& zakon.
sPameten, poSten in moralen kapitalist« — to je tak, ki se popolnoma
predaja in podreja zakonitostim in zahtevam kapitalskega procesa in obe-
nem tudi sam nole ni¢ drugega kot perfektno delovanje teh zakonov (ki
je torej docela »avionomens), ki se je odpovedal samovoljnemu odsto-

* Glej k temu orisu kapitalskega procesa naslednje tekste:

Marx: Kapital I, Cankarjeva z. 1961, str. 199, 200; predvsem drugi oddelek
4. in 5., poglavje v celoti.

Engels: Polozaj Anglije, Marx-Engels — Rani radovi, Naprijed, Zagreb,
str. 132.

Engels: »Predgovor k »PoloZaju delavskega razreda v Angliji«, Marx-
Engels, Izbrana dela, II, Cankarjeva zaloZzba 1951, str. 522, 523.

3 F. Engels: Predgovor k »PoloZaju delavskega razreda v Angliji«, Marx-
Engels, Izbrana dela 1I, Cankarjeva zalozba 1951: »Ceprav v priznanih uénih
knjigah ni izrecno naveden, velja v moderni politiéni ekonomiji vendarle zakon,
da kapitalistiéna oblika proizvodnje ne more uspevati z drobnjakarskim nadéi-
nom cdiranja in sleparjenja, ki je bil znaéilen za prejénje stopnje, in to tem
manj, na ¢im visji stopnji razvoja je.« (str. 519). »Dejansko se le zvijaée in
ukane ve¢ ne spla¢ajo na velikem trzid¢u, kjer je ¢as denar in kjer se razvija

1092



panju od teh ob&h zakonov, krienju teh zakonov. To pomeni, da delavcey
ne goljufa (v obi¢ajnem pomenu te besede), da ne goljufa svojih kolegov,
da ni goljufiv kramar, da se drzi pogedb in poslovnih dogovorov itd.*
Tak kapitalist bi bil prav po bistvu Kantove morale obenem najmoral-
nejsi, zakaj vse njegovo ravnanje je izhajalo iz njegovih lastnih in hkrati
obé¢ih zakonov. In kapitalisti so zares opustili vse drobne prevare in kra-
marske goljufije in postali po obéih zakonih kapitalskega procesa samega
nujno »posSteni«. Sele s tem postenjem so drug drugega omogo¢ali in
ustvarjali celoten red dogajanja te druzbe.

Maralna zahteva pravi¢nosti, ki jo je mogode izvesti iz kategori¢nega
imperativa, sicer lahko vpliva na odlo¢itev posameznega kapitalista, da ne
izkoris¢a delavcve ¢ez mero, ki je obéa. Ta mera izkoriitanja pa je seveda
dolotena brez zavestnega sodelovanja posameznega kapitalista ali delavea;
dolotena je z moZnostjo reprodukcije delavskega razreda in navsezadnje
vse druzbe. Sele tedaj, ko posamezni kapitalist izkorii¢a delavca tez to
»objektivno« dolo&eno in obfo mero izkorii¢anja, je podvrZen moralni
obsodbi kot kriviénez, sebiénez itd. Vendar ga k sprejetju te obée uvelja-
vljene mere izkori$¢anja ne prisilijo moralne norme ali obsodbe, temveg
sam »objektivni« obéeveljavni zakon kapitalskega procesa na trgu delovne
sile. Njegovo kr3enje povprefne mere je zato lahko le posamezno in
kratkoroéno (in le to lahko korigira morala), ne more postati pravilo. Ko
pa ta kapitalist doseZze povpreéno normalno mero izkoriS¢anja delavea, ni
ve¢ pod moralno obsodbo, je moralno neoporeden, &eprav Sele sedaj v
pravem pomenu izkorid¢a — vendar sedaj v okviru »praviine« pogoedbe,
ki jo dolota objektivni in ob&eveljavni zakon.! Nobena morala, nobena
moralna obsodba in ogorfenost, nobena moralna refleksija pa ne more
niti malo spremeniti te povpreéne, obée, »objektivne« mere izkorii¢anja,
ker je sploh ne vidi veé kot izkoristanje, temve¢ kot nekaj praviénega.

Pa tudi po drugi formulaciji Kantovega moralnega imperativa bi se
lahko vsak lastnik pobahal pot zelo moralen &lovek. Kapitalist in delavec
— oba lastnika (seveda v razli¢nem polozaju) — sta sklepala pogodbo, sta
zamenjavala svoje blago kot docela »enakopravna« in »svobodna« é&lo-
veka, ki sta hkrati, ko sta drug drugega jemala kot sredstvo, jemala drug
drugega tudi kot smoter. Kapitalist je vendar s tem, ko je kupil delavéevo
blago (njegovo delovno silo), omogoéil delaveu (in sebi) eksistenco, Zivlje-

neka poslovna podtenost, ne zaradi ¢ednostnega zanesenjastva, ampak iz pre-
prostega razloga, da se ne trati brez potrebe ¢as in trud. In prav isto pot je na
Angleskem Sel razvoj glede razmerja med tovarnarjem in njegovimi delavci«.
(Prav tam, str. 520, podértal 1. U.)

Prav tako, kakor je napredovala industrija, je napredovala navidezno tudi
postenost v veliki industriji. Konkurenca med tovarnarji z drobnim ropanjem
delaveev se ni ve¢ splacala.« (Prav tam, str. 521.) »Vsa ta popustljivost pra-
viénosti in ¢lovecanski ljubezni je bila v resnici samo sredstvo, da se pospesi
nakopic¢enje kapitala o malostevilnih rokah in zadu§ijo manjsi tekmeci, ki brez
takega posebnega zasluzka niso mogli Ziveti.« (Prav tam, str. 522.)

4+ K. Marx: Kritika gotskega programa. »Kaj je praviéna razdelitev? Ali
ne trdijo burzuji, da je danasnja razdelitev »praviéna«? In ali ni resni¢no »pra-
viéna« razdelitev na temelju danasnjega reZima proizvodnje? (M. E, Izbrana
dela 11, Cank. z. 1951, str. 16.)

1093



nje, delo, uzivanje — kako zviSen moralni obfutek za kapitalista! In
vendar je bilo vse to grozotna farsa.

Najvi§ja stopnja morale je bila tedaj po kriterijih prav te morale
obenem najvidja stopnja nemorale, zakaj »poiten« kapitalist je bil ravno
najvedji »goljuf« v neobitajnem pomenu te besede. Kapitalist, ki je de-
loval z najveé&jim spoStovanjem obéega zakona delovanja — po Kantovi
morali najmoralneji — je bil hkrati in v istem odnosu najbolj nemora-
len, zakaj med enim in drugim ni bistvene razlike. Ta njegova bistvena
goljufivost pa je bila zunaj njegove zavesti, posebno pa Se zunaj njegove
moralne zavesti, ki je bila dominantna moralna zavest. Ali je tu Se mogo-
&e govoriti o bistveni razliki med moralo in nemoralo?

Proletarci kot delovna sila, spremenjena v blago, nastopajo v okviru
kapitalskega procesa kot »svobodni« in »enakopravni« lastniki posebnega
blaga — svoje 'delovne sile — in to blago »svobodno« — kot vsi drugi —
prodajajo na trgu delovne sile po ceni, ki jo dolo¢a objektivni zakon tega
trga. Kot posamezniki in kot razred so sicer vrzeni v to, vendar nié bolj
kot kapitalisti, kolikor je kapitalski proces kot celota po Marxu nujna
in neogibna, po zakonu razvoja proizvajalnih sil nastajajoa faza razvoja,
tj. zgodovine ¢loveka. Sdmo dejstvo, da nastopajo proletarci kot »svobod-
ni« lastniki svoje delovne sile, ki je le vrsta blaga, sili proletarce, da
»sprejemajoe vso moralo pogodbe med kupcem in prodajalcem. K temu
jih moéno spoibuja tudi vizija »enakih moZnosti« (da bi postali kapita-
listi, obagateli itd.). Prav zato tudi je lastnitka morala vladajota morala
dobe. Kot vsak lastnik blaga je moral tudi proletrec s svojim blagom na
trg. Bil je svobcden, vendar je moral na trg kot vsak lastnik blaga. Prav
to »svobedo« je tudi sam hotel, ker ni maral biti snesvoboden« tla¢an.
To »hotenje« pa mni bilo nié drugega kot uveljavljajoéi se ob& zakon za
vse proletarce v razvijajotem se kapitalskem procesu. Maksima delovanja
slehernega posameznega proletarca je bila torej vedno tudi ob&i zakon.
Nikakor pa ne smemo domnevati, da je to proletaréevo dejanje (prinasanje
svoje delovne sile na trg kot blago) le eno izmed mnogih drugih njegovih
dejanj, za katera pa to pravilo ne velja v taki obliki. To proletaréevo de-
janje moramo gledati kot temeljno dejanje, ki opredeljuje vsa druga
njegova dejenja. Seveda se za to dejanje »svobodno« odlo¢a, nihée ga k
temu ne sili. Sam sebe sili v to, njegova lastna volja 'do zivljenja, postav-
ljena v kapitalske odnose, ga sili v to. Toda ko tako ravna, ravna v skladu
z obéim zakonom in torej po Kantovi morali moralno. Ena »nadlog« kapi-
talskega procesa pa je po Marxu tudi rezervna delovna armada. Ko torej
proletarec stopa na delovni trg — tako kot vsi — do neke mere onemogoéa
druge, pravzaprav pa vsakdo s tem dejanjem Ze onemogocéa tudi sebe —
streze po zZivljenju drugemu in v drugem sebi. Tudi tu se moralno ne
razlofuje od nemoralnega, zakaj vsakdo krni ¢loveskost tako v svoji osebi
kakor v osebi vsakega drugega. Marsikatero &lovekovo dejanje v okviru
tega odnosa lahko korigira moralno naéelo, moralni imperativ, to mnogo
obravnavano najstvo. Toda kakorkoli ga ze obrnemo, nikoli ne bo zoper
ta temeljni odnos, po katerem so vsi spremenjeni v lastnike blaga, kupce,
prodajalce itd., po katerem je vse spremenjeno v blago in vrednost. Na-

1094



sprotno, s to osnovo bo docela konformno. Njegova zahteva, njegovo
najstvo se nanasa samo na samovoljne cdmike od te osnove, saimo osnovo
pa ‘docela sprejema. V njem je tale zahteva: kot lastniki, kupci in pro-
dajalei se drzimo takih naéel, ki so obenem lahko obé&i zakoni. To pomeni,
ne goljufajmo se v obi¢ajnem pomenu te besedé€, drzimo se pogodb, de-
lovnih dogovorov, kuptijskih dolo&il itd. Sele vse to pa dejansko tudi
omogota kapitalski proces. To je osnova, na kateri Sele smo ali nismo
moralni. Ta osnava NAJ BO, mi pa bedimo — na nji zasnovani — moralni.

Ce govorimo o Kantovi morali, njeni faktiéni vsebini v okvirih kapi-
talskega procesa, se moramo vprasati, kaj je ta morala lahko korigirala.
_Pokazalo se je, da je lahko uravnavala samo tiste odmike posameznikov
od oble uveljavljenih zgodovinskih zakonov kapitalskega procesa, ki jih
je v bistvu vedno korigiral Ze avtomatizem samega procesa, do samega
tega procesa pa je ostajala docela konformna, »sprejemala« je osnovno
danost obstojetega in ga pospeSevala, Tako je bila dejansko le samoraz-
kritost nadina bivanja teh in takih ljudi te konkretne zgodovinske reali-
tete same. V svojih bistvenih toékah ni bila abstrakina prazna misel,
temve¢ misel tega »sveta«.

Kantova morala lahko v svoji formalnosti velja kot obéa struktura
vsake morale kot take. Kar smo tu govorili o0 Kantovi morali, pa nikakor
ni in no¢e biti kritika te morale, tudi ne kritika morale kot take, temveé
samo poskus, da bi pokazali, kako se vsaka morala omejuje samo na
obrobno, samo na korekcijo odmikov od oble uveljavljene danosti obsto-
jecega, da pa je z bistvom tega obstojecega absolutno konformna in prav
zato iz bistva odncsov tega obstojefega (tj. nji transcendentnega) neraz-
liéna od tistega, kar je zanjo simo nemorala.

Oglejmo si sedaj Se neko drugo temeljno moralno pravilo oziroma
temeljno moralno formulo, za katero so ugotavljali, da velja za vsa kul-
turna ljudstva sploh. To je tako imenovano zlato pravilo moralnega obna-
fanja. V evropski zgodovini ga najprej sretamo v svetem pismu v Mate-
jevem in Lukovem evangeliju® V Matejevem evangeliju se glasi: »Vse
torej, kar hoc¢ete, da bi ljudje vam storili, storite tudi vi njim; zakaj to je
postava in preroki.« V Lukovem evangeliju pa se glasi: »Kar Zelite, da bi
ljudje vam storili, to storite tudi vi njim.« Presenetljivo je, da najdemo
to pravilo tudi v stari kitajski zgodovini Ze v 6. stol. pred Kr. pri Kon-
fuciju: »Ce Kung je spraseval, reko¢: ,Ali je kak nauk, da bi se mogel
¢lovek vse zivljenje ravnati po njem?

Mojster je dejal: ,Ljubezen do bliZnjega, ali ne? Cesar ne Zeli§, da
bi storili drugi tebi, tega ne stori ti drugim.‘«* Kot vidimo, je pravilo
izrazeno tu v negativni obliki.

* Matej 7, 12 Luka 6, 31.

¢ Konfucij: Ljun ji; XV 23. (Iz stare kitajske filozofije, Slov. Matica 1962.)
Na$ sinolog C. Veljaédié takole komentira to mesto: »To pravilo je temelj
© Konfucijevega nauka o vzajemnosti ($u), ki ni omejen samo na ozje moralno
podro¢je, temveé ustreza ob¢im socialnim in tudi religioznim principom o vza-
jemnosti, norme (tao) in kreposti (te). 1z tega se razvija nauk o ,vzajemnosti,
zasnovani na zavesti o dolZznosti* (Cung Su).« (Filozofija isto¢nih naroda 1I,
Matica Hrvatska 1958; Filozofska hrestomanija XII, str. 152.)

1095



To formulo nravnega obnasanja, iz katere je mogoce izpeljati vseh
deset »boZjih zapovedi« in vso stostransko« kritansko moralo, so kasneje
obravnavali tudi neodvisno od svetega pisma in evangelijev kot obe-
¢lovesko moralno formulo.” To zlato pravilo lahko gledamo kot posebno
obliko kategoriénega imperativa v Kantovem pomenu, ¢eprav bi ga Kant
ne mogel priznati za najvi§ji princip ravnanja iz &iste dolZnosti, temved
iz totaliziranega egoizma, tj. koristi vseh. Za Kanta ¢lovek po tem pravilu
ne ravna iz dolZznosti, temve¢ iz sebitnega ratuna. Ne glede na to pa so
Kantov moralni imperativ, posebno pa njegovo utemeljitev &esto kriti-
zirali in jasno pokazali, da je v utemeljitvi kategoriénega imperativa skrit
tak totaliziran egoizem.®

Poglejmo, kakina je lahko dejanska vsebina zlatega pravila moral-
nosti v dolodenih zgodovinskih razmerah in situacijah, v dolodenih raz-
rednih nasprotjih itd.

V klasiéni kapitalistiéni druZbi bo vsebina tega pravila za vse lastnike
jasno dolofena in v sebi protislovna, vendar bo njen protislovni znataj
zunaj neposredne moralne zavesti lastnikov. Tako je npr. spoStovanje
pogodb, poslovnih in trgovskih dogovorov, delovnih dogovorov itd. (to so
temeljne dejavnosti, ki opredeljujejo vse druge dejavnosti teh ljudi),
vedno v interesu posameznega lastnika in vseh lastnikov v medsebojnih
odnosih, skratka v interesu celotnega kapitalskega procesa. Lastnik ne
povzro¢a drugim »zla«, da ga drugi ne bi njemu — ravna se tedaj po
zlatem pravilu moralnosti. S tem je Sele zagotovljena obéa »zanesljivost«
uspeha slehernega posameznega lastnika, to 3ele ustvarja moznost neovi-
rane rasti kapitala vsakogar, zakaj najhujde zlo, ki lahko zadene lastnika,
je izguba lastnine. Vsi tedaj ravnajo po tem »zlatem pravilu« in se s tem
omogoc¢ajo. To njihovo ravnanje je moralno. Toda po obéem zakonu kapi-
talskega procesa prav s tem, ko tako ravnajo, streZejo drug po drugem,
streZzejo drug drugemu po lastnini, se prav s tem unitujejo. Rast kapitala
vsakega kapitalista sledi namre¢ imanentnemu zakonu te rasti: vse vedji
koncentraciji, to pa vkljutuje mnozi¢no propadanje posameznih kapita-
listov, da mniti ne omenimo, kako jih kapitalski proces Se vse drugace
¢lovesko siromasi. Tisto, kar je po »zlatem pravilu« samem veljalo za
moralno, ni torej prav ni¢ razlitno od tistega, kar je po prav tem pravilu
nemoralno: s tem, ko so ravnali moralno, so ravnali nemoralno. Morala
»zlatega pravila«, ki se kaZe kot »ob&elloveska«, je v svoji konkretni
podobi nerazliéna od nemorale. »Zlato pravilo« kot moralno najstvo vedno
absolutno sprejema bistvo danosti obstojetega, je z njo absolutno kon-
formno, korigira pa nebistvene samovoljne deviacije od te osnove.

Vzemimo za zgled krajo, ki jo vsaka »ob&etloveska morala« prepo-
veduje. Zapoved »ne kradi« je mogoce izvesti tako iz Kantovega katego-
ritnega imperativa kakor iz zlatega pravila moralnosti. Po Kantovem
kategoriénem imperativu maksima kraje ne more postati ob& zakon, ker

7 Npr. H. Reiner: Die Goldene Regel; Die Bedeutung einer sittlichen
Grundformel der Menschheit; Zeitschr. f. philos. Forschg. III, L, 1948.

% Glej npr.: A. Schopenhauer, Preisshrift tiber die Grundlage der Moral II,
§ 7. Siamtliche Werke, Band 4, Brockhaus 1950.

1096



se kot obfa sama onemogodi: vsi bi kradli, nihée ne bi delal, zato ne bi
imeli vel ¢esa drug drugemu krasti. Po zlatem pravilu pa nihée ne Zzeli
biti okraden, zato (naj bi) tudi drugim ne krade. Zapovedi »ne kradi«
je dalo poseben poudarek kritanstvo, saj je celo ena od desetih »boZjih
zapovedi« in je kot vse druge izvedena iz zlatega pravila.

Zapoved, ki prepoveduje krajo, ima kot taka pomen le v takih druz-
benih razmerah, v katerih ima kraja sploh pomen. S krajo so mislili nedo-
voljeno prisvajanje tuje lastnine in so jo kot tako tudi preganjali pravno
in z drzavnimi organi. Kraja je torej mogoca le tam, kjer je zasebna
lastnina. Proudhon pa je npr. s svojimi analizami priSel do sklepa, da je
lastnina tatvina. Ta tatvina seveda zanj ni bila enaka preprosti tatvini,
ko nekdo ukrade komu koko$, temve¢ mu je pomenila na&in nedovoljenega
prilai¢anja. Marx je Proudhona kritiziral in pokazal, da je zasebna lastnina
nujna stopnja v razvoju proizvajalnih sil, prav zato pa tudi prehodna
oblika. Kljub temu je bila tudi za Marxa lastnina (spremenjena v kapital)
rezultat zamenjave predmeta pogodbe med delavcem in kapitalistom: po
pogodbi bi moral kapitalist placati delavéevo delo, dejansko pa je plaéal
delavéevo trino ceno (stro3ki produkcije in reprodukcije delovne sile).
Tudi po Marxu je §lo torej za »nedovoljeno« prisvajanje presezka ustvar-
jene vrednosti, ki jo je ustvaril delavec v ¢asu svojega dela, ker je kapi-
talist delavca na neki nadin sgoljufal«. Ta nadin »goljufanjax je prav-
zaprav celotni kapitalski delovni proces, ki ga Marx analizira v »Ka-
pitalue,

Kako je sedaj s krajo tuje lastnine? Ali lahko tata (v obitajnem
pomenu te besede) Se naprej meni ni¢ tebi ni¢ kar moralno obsojamo? Ali
ni krasti in ne-krasti isto, ¢e okradeni krade kradljiveu? Se veé: ali ni
tdko moralno obsojanje, ali ni sama zapoved »ne kradi« Ze direktno pod-
piranje celotnega kapitalskega procesa, tj. danosti obstojetega?

Tako se morala v sleherni svoji normi kaZe kot principialen abso-
lutni konformizem, kot vnanja samorazkritost ze obstojetega. To je Marx
spoznal Ze v svojih zgoednjih delih.®

Podobno je tudi s praviénostjo, ki velja za socialno vrednoto, in iz
nje izvedeno normo »bodi pravi¢en«, Formalna oblika te norme in vred-
note je videti kot veéno ¢&loveska, kot nenehna zahteva v ¢&lovekovih
odnosih. Vendar je njena vsakokratna zgodovinska vsebina zelo razli¢na.
V antiéni druZbi npr. pomeni biti praviéen do suznja ali do svobodnega
mestana dve povsem razliéni stvari. Razliéna je tudi vsebina grike pra-
vitnosti do Grka ali do barbara. Vsebina kritanske praviénosti je spet
povsem Idrugaéna od grske. Pa tudi za bogatega kristjana pomeni biti
pravien nekaj docela drugega kot za revnega kristjana. Spet nekaj dru-
gega je vsebina pravitnosti v kapitalizmu. Praviéno je tu, da imajo vsi
enake moZnosti, vsi lahko postanejo tovarnarji. Da jih je to postalo le

* Marx: Ekonomsko-filozofski rokopisi 1II, 3. »Navsezadnje je nasproije
med naclonalno ekonomijo in moralo zgolj privid in kakor je nasprotje, tako-
spet tudi ni nasprotje. Nacionalna ekonomija le po svoje izraza moralne zakone.

Rani radovi (1961), str. 258. Glej ves ta odlomek pod naslovom »Potreba..
proizvodnja in delitev dela«,

1097



manjde Stevilo, to paé — »Zale — ni bilo edvisno cd moralnih norm.
Lastnina, pridobljena na csnovi pravitne pogedbe med delaveem in kapi-
talistom, je bila pravi¢no pridobljena in kapitalist je imel vso pravico,
da jo brani pred lakomno sodrgo, da jo zakonsko zavaruje, da jo sakra-
lizira kot svojo nedotakljivo pravico, da uporablja drzavno nasilje za
obrambo te pravi¢no pridobljene lastnine itd. Tako je lastniski ¢lovek
uveljavljal to posebno vsebino pravitnosti, to svojo lastno moralo, ki se
od nji lastne nemorale ne razlofuje. »Pravitno« pridobljena lastnina, z
vsem, kar to pomeni — ali je to kaj v bistvu razliéno od tistega, kar jim
je pomenilo »nepraviéno«? Pravica in praviénost je tu samo posebna oblika
moéi: kdor ima mo¢, ima tudi pravico, in mo¢ ima, kdor ima.

»Sodrga« je seveda s pravi¢nostjo in normo »bodi praviéen« izrazala
nekaj drugega. Pravitna ji je bila zahteva po enakomerni razdelitvi
dobrin in bogastva, pravitna se ji je zdela kazen za »lakomne bogatines,
pravi¢éno je bilo povracilo, ki ga bo bog dal: bogatinom muke, revezem
pa radost ob pogledu na to spraviénost«.!® Iz kri¢anske mitologije Strli
na dan sprostitev zadrZevanega in besnega sovrastva, mas¢evalnosti, re-
sentimenta, ki nahaja v tej smorali praviénostix svoj sproitajodi ventil;
katerega naloga je uravnavanje potlatenih pritiskov, da ne bi razneslo
kotla. Taka morala »naroenega ventila« pa ni prav ni¢ razli¢na c¢d ne-
morale. Skozi to potladenost udarja na dan samo pervertirana zahteva
po moéi. Brez pomena je tudi iskati ¢loveskega ¢&loveka.

10V kric¢anstvu se je to Ze mnogo prej pokazalo in velja Se danes. Tako
npr. pravi TomaZ Akvinski: »BlaZeni bodo v nebefkem Kkraljestvu gledali
muke prekletih, na bi $e bolj uzivali v svojem blaZenstvu.« Tertuljan takole
opisuje sodni dan: »Kako velik bo prizor tega dne in kako 8iren! Kaksen prizor
bo zbudil moje ¢udenje, kakSen bo moj smeh, moja radost, moje veselje, ko
bom videl vse kralje, te velike kralje, ki so (kot nam pravijo) dobrododli v ne-
besih z Jupitrom vred skupaj s tistimi, ki se bodo tega dne rjoveé¢ vzdignili
iz globin svoje teme! In sodniki, ki so preganjali Kristusovo ime, kako gorijo
v divjih plamenih, s katerimi so v svojem besu vihrali zoper kristjane! Tudi
tiste modrijane, tiste filozofe, kako zardevajo pred svojimi ucenci in gorijo
skupaj z njimi, z u¢enci, katerim so govorili, da bog ni z ni¢emer v zvezi, da
ljudje sploh nimajo duse ali pa, da se dusa, ki jo imajo, nikoli ne bo vrnila
v njihova telesa. In potem pesnike, kako drhtijo pred sodnim stolom — ne Rha-
damantisa, ne Minosa, temve¢ Kristusa, ki ga nikoli niso upostevali, Polem
bomo videli tam tragi¢ne igralce, Se bolj grlate v svoji tragediji; in videli bomo
igralce, ki bodo v ognju mnogo gibkejs$ih nog; in tedaj bomo zagledali voznike
na vozeh, popolnoma rdeée od ognjenih zubljev; potem bomo gledali atlete — ne
na bori&¢ih, temveé¢ vriene v plamene. Ceprav jih niti tedaj ne bi hotel gledati,
bom uprl nenasiten pogled nanje, na tiste, ki so zasmehovali in Zalili Gospo-
da... Tak3ne prizore, taksne radosti — kateri pretor, konzul, kvestor ali sve-
¢enik bi vam jih mogel kdaj velikoduino kazati? Vse to so na neki nadin nase
radosti, zamisljene v duhu in s fantazijo po zaslugi vere. Toda kaksne so te reéi,
ki jih ¢lovesko oko Se nikoli ni videlo, ne uho slisalo, niti niso kdaj vstopile
v ¢lovesko srce? Reél, ki bolj vzradoscajo kot cirkus, gledalis¢e ali amfiteater
ali katerikoli stadion, verjamem«. — Tertullian De Spectaculis, 28. pogl. (Citat
vzet iz revije »Danas« 1966 §t. 1—2, str. 90—91). Kako resni¢en je ta Tertuljanov
boezansko-peklenski smeh in kako ziv Se danes! Toda ali smo Ze premislili, kam
in v kaj prehaja spros¢anje sovra$tva in besne potlatene maséevalnosti éloveka
v nasem ¢asu mrtvega boga? Ali pa — to je najlazje — kar zatisnemo odi in
uSesa ter menimo, da tega dandanasnji sploh ni ve¢...

1098



Vsebina »zlatega pravila« za delavski razred, za proletariat, kolikor
je v nasprotju in boju s kapitalistiénim razredom, bo spet drugaéna.
Vladajoéa morala je bila sicer prej opisana lastnifka morala, ki vkljutuje
po svoje tako revne kot bogate. Ta je vladala v druzbi tistega ¢asa prav
zato, ker so jo priznavali in ji sledili tudi proletarci, ko so neizogibno
nastopali kot lastniki dolotenega blaga (svoje delovne sile), Vendar je v
okviru te dominantne morale in v skladu z rastjo moéi delavskega razreda
v njegovem boju in v uveljavljanju njegove moéi zoper mo¢ lastnifkega
razreda rasla tudi sprotilastnifka« vsebina morale szlatega pravila«. Pra-
vilo: »&esar ne Zeli$ sebi, ne delaj drugims, je v tem konkretnem primeru
lahko pomenilo tisto, kar se sicer imenuje »delavska (proletarska) soli-
darnoste. Pravilo je pomenilo: e noée$ biti sam izdan, ne izdajaj drugih.
To se je lahko nanaZalo na stavkajole in stavkokaze: ne odZiraj drugim
dela, da ga ne bodo drugi tebi itd. V okviru kapitalskega procesa, ko vsi
nastopajo kot lastniki blaga, je najhujde, kar lahko doleti delavca, izguba
dela, saj je s tem obsojen na propad. Izguba dela pomeni, da ne more
prodati svojega edinega blaga (delovne sile). »Zlato pravilo morale« sedaj
od njega zahteva, naj ne odZira drugim dela, ker je to tudi zanj najhuj$e
zlo. Toda v kapitalskem procesu, ki ustvarja velno doloeno rezervno
armado delavcev, delavec vsakokrat, ko dela, tudi Ze komu odzira delo.
Ce ga note odzirati, se mora sam Zrtvovati za druge in biti sam brez dela.
»Mezdno delo temelji izkljuéno na medsebojni konkurenci delavcev,«
pravi Marx."* Ce delavec sledi ali & ne sledi onemu »zlatemu« pravilu,
vedno nekoga v bistvu prizadeva — sebe ali svoje sodelavce. Med mo-
ralnim in nemoralnim torej ni razlike. »Solidarnost« lahko realizira samo
v nebistvenem, v bistvenem pa ne, zakaj delo je temeljni odnos, ki vklju-
¢uje vse druge odnose. Besedici »sebi« in »drugime v »zlatem pravilue
se lahko za razredno prebujeno proletarsko zavest nanajata le na »svojes,
torej na pripadnike razreda, ki mu sam pripada in ki je v nasprotju z
drugim razredom. Najmo¢nejSa vez pripadnikov proletarskega razreda v
teh razmerah je bilo prav nasprotje do drugega, tj. vladajofega razreda.
Obveza ali pogodba z nasprotnim razredom je bila zgolj taktika in mo-
ralno ni zavezovala, obveza ali dogovor s pripadniki lastnega razreda pa
je bila vez tega razreda. Sprejemanje morale viadajofega razreda je tej
zavesti pomenilo le sprejemanje dominacije tega razreda; njegova morala
ji je pomenila le orodje za ohranjevanje dominacije. Zato je bil upor zoper
vladajoto moralo nujen. Zlato pravilo moralnosti se je za proletarsko
zavest v odnosu do pripadnikov sovrainega razreda sprevrglo v svoje
nasprotje: »&esar sebi ne Zeli§, stori drugemu.« »Sebi« se tu nanaa na
pripadnike proletarskega razreda, »drugi« pa so sovrazni pripadniki na-
sprotnega razreda. Vsebina proletarske morale je zato dolotena z vla-
dajoto lastnisko moralo kot njenim nasprotjem in jo zato v tem nasprotju
ravno potrjuje. Kantovsko refeno je to heteronomija iz negacije. Oglejmo
si to proletarsko moralo kot moralo razreda, ki se bojuje zoper drugi
razred in tudi zoper njegovo dominantno moralo.

1 Glej K. Marx, F. Engels: Manifest, konec prvega poglavja.

1099



Ena izmed temeljnih Marxovih misli je misel o sprevrnjenem odnosu
subjesta in objekta, o perverziji tega odnosa v kapitalskem procesu. Clo-
vek kot dejanski akter in subjekt zgodovinskega dogajanja je spremenjen
samo 3e v objekt in predikat svojega odtujenega in v kapital spremenje-
nega dela, kapital kot cdtujeno &lovekovo delo pa je postal subjekt vsega
dogajanja. Alienacija pri Marxu je prav ta temeljna perverzija odnosa
subjekt — objekt, o tem bomo govorili $e obSirneje. Glede na to ali-
enacijo in sprevrnjenost je revolucionarna akcija usmerjena v perverti-
ranje obstojete perverzije, v odpravo alienacije. Tej akeiji gre za to, da bi
¢lovek dejansko postal to, kar je v njenem okviru prvobitno: subjekt
zgodovinskega dogajanja, zavestni kreator sebe in zgodovine, gospodar
svoje usode itd. Sele to je Marxov &loveski élovek — homo humanus —
in njemu velja Marxov miselni napor, predvsem pa napor proletariata
kot nosilca te reveolucionarne akcije, ki je kot proletariat samo poten-
cialni, tj. samo mogo¢, ne pa %e dejanski &lovedki ¢lovek. Proletariat za
Marxa (pa tudi za Engelsa in Lenina) $e nikakor ni udejanjen &loveski
¢lovek, temvel zgolj njegova moZnost. Udejanja pa se ta élovedki ¢lovek
z revolucionarnim bojem preletariata za spremembo druZbenih proiz-
vodnih odnosov, kar je identi®no z bojem za lastno osvoboditev, ki pomeni
odpravo sebe kot proletariata (tj. kot posebnega razreda) v integrirano
¢lovestvo. Proletarska morala je morala boja, ruSenja vseobsegajote ob-
stojefe perverzije subjekta in objekta v vseh oblikah. Proletarska morala
je megacija in v tem obenem potrditev sleherne cbstojete morale (zato
je heteronomija iz negacije), kot je proletariat negativiteta obstojedega.'*

Te abstraktne besede pa pomenijo strasno krvavo, muéno, unidujote
trpljenje, morjenje, vseh vrst zverinstva, mulenja in neéloveskosti,
skratka boj na Zivljenje in smrt.’®

Na poti k cilju obeh strani je proti sovrazniku dovoljeno vsako
sredstvo.! Vse moralne norme izgubljajo pomen in se neogibno sprevradajo
v svoje nasprotje. O kaki »obéeéloveski morali« v pomenu ¢éloveskega &lo-
veka v brezkompromisnem boju zdruZenih proletarskih sil, ki bi veljala
zunaj teh razmer, ni mogode govoriti. Vsa ta morala je prav toliko kot

12 Marx-Engels: Manifest kom. partije, I, poglavje: »Zivljenjski pogoji
proletariata. Proletarec nima lastnine, njegov odnos do Zene in otrok nima nié¢
ved¢ sorodnega z burZoaznim druzinskim odnosom; moderno industrijsko delo,
moderno podjarmljenje kapitalu, ki je enako v Angliji kakor v Franciji, v
Ameriki kakor v Nemd¢iji, mu je odvzelo ves narodni znaéaj. Zakoni, morala,
mligiial - 50 zanj le burZoazni predsodki, za katerimi se skrivajo burZoazni

teresi«. ..

»Proletarci nimajo ni¢ svojega, kar naj bi si zavarovali, uni¢iti morajo vse,
kar je doslej zagotavljalo in varovalo privatno lastnino.« M. E. Izbrana dela I,
Cankarjeva zalozba 1950, str. 30.

¥ Marx: Ekonomsko-filozofski rokopisi: »Da bi se odpravila dejanska pri-
vatna lastnina, je potrebna dejanska komunisti¢na akcija. Zgodovina jo bo
prinesla in tisto gibanje, ki ga v mislih Ze vidimo, kako se samo odpravlja,
bo 8lo v stvarnosti skozi zelo surov in ob$iren proces.~ (Podértal 1. U.) Rani
radovi (1961), str. 260,

¥ Glej Lenin: »Leviéarstvo«, otrofka bolezen komunizma. 10. pogl. V. I. Le-
nin, Izbrana dela IV, str. 394—395, Cankarjeva zaloZba 1950,

1100



nemorala, ni razlike po bistyu. Prav zato pa proletarska morala ne more
veljati in po Marxu tudi ne velja za &loveskega tloveka prihodnosti, kakor
tudi proletarci fe niso ¢loveski ljudje. Vse je samo prihodnost, katere
edina mozZnost, vendar samo moZnost, potencialiteta, je za Marxa edino
proletariat, nikakor pa %e ni dejanskost.'® Samo ta moZnost kot upanje
prihodnosti je edina pozicija tega boja. Med moralo in nemoralo ene in
druge strani v medsebojnem boju bojujoéih se sil ni razlike. Nobena ne
more biti primerna ¢loveikemu ¢éloveku, tj. neodvisna od dejanskih oko-
lis¢in boja, nobena ne more veljati za &loveskega ¢loveka prihodnosti, in
tudi ne vsebuje kakih »elementov« tega prihodnjega. Posamezni prole-
tarci se morajo v celoti neogibno podrediti zahtevam boja celotnega pro-
letarskega razreda. Lastna razrednost zahteva od vsakega posameznega
proletarca popolno konformnost celotni skupini (tj. razredu) zaradi njene
uéinkovitosti v boju, ker u¢inkovitost boja sicer ni mogo¢a. Vsa »morala«
razredno prebujenega proletarca (tj. zoper vladajoto lastnisko moralo, ki
je obenem tudi njegova morala, bojujotega se proletarca) je torej popolna
konformnost zahtevam, nalogam in moznostim celega razreda v boju z
drugim.'® To pa ne more biti &loveski ¢lovek, temveé je — &eprav njegova
moznost — deformacija, éloveska spaka in sicer s stali$¢a bododega &lo-
veSkega Cloveka. Enako velja tudi za razred kapitalistov,

Ze sama revolucionarnost in revolucionarni boj v okviru kapitalskega
procesa pomeni torej prav v svoji lastni moZnosti bodocega Eloveskega
tloveka stradno deformacijo ¢loveikosti ¢loveka sedaj (tj. v boju). Ce
dodamo k temu grozljivo deformacijo ¢&loveka, deformacijo, ki so jo
opisali Marx, Engels in Lenin in ki zajema tako proletarski kakor kapita-
listi®ni razred, torej deformacijo ¢loveka v denarnih, blagovnih, trznih
in delovnih odnosih kapitalskega procesa, potem niti proletarski niti last-
niski razred po Marxu ne moreta veljati za dejanska nosilca prave, Ze
udejanjene Cloveskosti ¢loveka. Za Marxa je prava Cloveikost tloveka
udejanjena 3ele onstran teh polov, onstran razrednega boja, onstran bla-
govnotrZne proizvodnje, onstran pervertiranega odnosa subjekta in ob-
jekta. Vse, kar je »sedaj«, je le moznost, le prehod k temu.

moznost nemike emancipacije? Odgovor: v oblikovanju razreda z radikalnimi
okovi, razreda mes¢anske druzbe... sfere, ki se ne more emancipirati, ne da
bi se emancipirala od vseh drugih druzbenih sfer in ne da bi s tem emancipirala
vse druge sfere druZbe, skratka sfere, ki je popolna izgubljenost (izguba) éloveka
in se lahko vzdigne le, ¢e ¢loveka ponovno popolnoma pridobi. Ta razkroj
druZbe v obliki posebnega stanu je proletariat«. Rani radovi (1961) str. 94.

5 Lenin: »Levicarstvo« otrofka bolezen komunizma, 5. pogl. »Zanikanje
partijnosti in partijske discipline — to so plodovi opozicije. To je enakovredno
popolni razoroZitvi proletariata v prid burZoazije. To je enakovredno ravno
tisti maloburZoazni razeepljenosti, nestanovitnosti, nesposobnosti za vztrajnost,
za zdruZevanje, za skladno delovanje, ki neizogibno unidijo vsako proletarsko
revolucionarno gibanje, ¢e jim pustimo, da se razbohotijo.«

V. L. Lenin, Izbrana dela, IV, Cankarjeva z. 1950, str. 339, »Diktatura pro-
letariata je trdovraten boj, krvav in nekrvav, nasilen in miren, vojaski in
gospodarski, vzgojni in administrativni boj proti silam in tradicijam stare
druzbe«. Prav tam, str. 340,

1101



To isto izraza tudi Nietzsche, le da na drugaden naéin. To je njegova
misel o »poslednjem &loveku« (der letzte Mensch), ki mu pomeni okrnjeno,
revno, izpraznjeno, zanikrno in zakrnelo éloveskost ¢loveka sedanjosti,
ki ¢lovesko zgolj Se vegetira, ki pa je kot »poslednji ¢lovek« lahko naj-
trajnejSa ¢loveska oblika v popolnem telesnem in duSevnem zdravju.
Nasproti mu postavlja »nad-éloveka« (der Ubermensch) kot moZnost in
upanje bodoénosti. Danes se vse bolj uveljavlja spoznanje, da ta Nietz-
schejev »nad-&lovek« nikakor ni nacistiéni hitlerjansko napihnjeni nad-
¢lovek.'” Ta nima z Nietzschejevim »nad-&lovekoms« nobene druge zveze
kot prazno besedno obliko. Res je ravno nasprotno: hitlerjevski nadélovek
je pravzaprav hipertrofirana podoba tistega, kar Nietzsche imenuje »po-
slednji ¢loveke«. Upostevati moramo tudi, da na$ prevod besede »Uber-
mensch« z »nadélovek« ne ustreza, zakaj »iibers pomeni »lezs, torej
»Cloveka, ki je fez«, ta »Cez« pa pomeni: »Cez poslednjega ¢loveka«. To
je Nietzsche jasno povedal: »Clovek je vrv, pritrjena med Zival in nad-
¢loveka, vrv nad prepadom.

Nevaren Cez, nevaren Na-poti, nevarno Oziranje, nevarno Obotav-
ljanje in Ustavljanje.

Kar je veliko na &loveku, je to, da je most, ne pa smoter: kar je
mogode ljubiti na éloveku, je to, da je prehod in zahod (ein Ubergang
und ein Untergang).«'® Clovek je torej tudi za Nietzscheja le moZnost,
upanje prihodnosti. Kolik§na je tu bliZina oddaljenosti med Marxom in
Nietzschejem?

Cetrti odlomek uvoda v svojega »Zaratustro« kontuje Nietzsche s
temle stavkom: »Glejte, jaz sem oznanjevalec bliska in tezka kaplja iz
oblaka: ta blisk pa se imenuje nad-¢lovek.« V naslednjem — petem —
odlomku tega uvoda pa takole govori o »poslednjem &loveku«: »Ko je
Zaratustra izrekel te besede, se spet ozre na ljudstvo in umolkne. ,Stojijo
tu’, si rede v sreu, ,in se smejejo: ne razumejo me, nimam ust za ta uSesa.

Mar jim je treba najprej razbiti uesa, da bi se nau&ili poslusati z
oémi? Mar je treba roZljati kot bobne& govorniki in pridigarji pokore?
Ali mar verjamejo samo jecljavemu?

Nekaj imajo, na kar so ponosni. Kako neki imenujejo tisto, s é&imer se
tako ponasajo? To imenujejo izobrazba (Bildung), ta jih odlikuje pred
kozarji. '

Zato ne posluSajo radi o sebi besede sprezir«. Zelim torej govoriti
o njihovem ponosu.

Pripovedoval jim bom torej o tistem, kar je najbolj prezira vredno:
to pa je poslednji ¢lovek.'

In tako govori Zaratustra ljudstvu: Cas je, da si ¢lovek potakne svoj
cilj. Cas je, da si tlovek zasadi kal svojega najvi§jega upanja.

Njegova tla so za to Se vedno dovolj bogata. Ta tla pa bodo neko&
postala siromadna in krotka in iz njih ne bo moglo ve¢ zrasti visoko
drevo.

17 Glej: D. Grlié: Smisao i sudbina filozofije Friedricha Mietzschea; prevod
Zaratustre, Mladost Zagreb 1962.

18 Nietzsche: Also sprach Zarathustra I. 4.

1102



Gorje! Prihaja ¢as, ko ¢lovek ne bo mogel veé sproZiti pusice svojega
hrepenenja &ez &loveka in ko tetiva njegovega loka ne bo znala ve¢ brneti.

Povem vam: treba je imeti v sebi kaos, da bi bilo mogo¢e roditi
pleSoto zvezdo. Povem vam: Se imate kaos v sebi.

Gorje! Prihaja ¢as, ko ¢lovek ne bo porajal nobene zvezde veé. Gorje!
Prihaja ¢as najbolj prezira vrednega ¢loveka, ki ne more vet prezirati
sam sebe,

Glejte! Kazem vam poslednjega ¢loveka!

,Kaj je ljubezen? Kaj je stvaritev? Kaj je hrepenenje? Kaj je zvezda?'
— tako vprasuje poslednji ¢lovek in videzuje (blinzelt, mezika)™.

Zemlja je potem postala majhna in na nji poskakuje poslednji ¢lovek,
ki dela vse majhno. Njegov rod je neuniéljiv kot rod zuzelk; poslednji
¢lovek zivi najdlje.

Jznasli smo sre¢o’ — pravijo poslednji ljudje in videzujejo.

Zapustili so kraje, kjer je bilo tezko Ziveti: zakaj potrebna jim je
toplina. Ljubijo Se soseda in se drgnejo obenj: zakaj potrebna jim je
toplina.

Zboleti in biti nezaupljiv jim je pregredno: skrbno in pozorno stopajo
Norec tisti, ki se Se spotika ob kamenje ali ljudi.

Od ¢asa do ¢asa malo strupa: to dela prijetne sanje. In nazadnje
mnogo strupa za prijetno umiranje.

Se se dela, zakaj delo je vzdrzevanje in zabava. Skrbi pa se, da
vzdrZevanje in zabava ne bi utrujala.

Ne postane§ veé¢ reven in bogat: oboje je prenaporno. Kdo Se hote
vladati? Kdo $e ubogati? Oboje je prenaporno.

Nobenega pastirja in Ena ¢reda! Vsakdo hode enako, vsakdo je enak:
kdor ¢uti drugade, gre prostovoljno v norisnico.

,Nekot je bil ves svet zmeden' — pravijo najobutljivejdi in vi-
dezujejo.

Bistri so in vedo vse, kar se je zgodilo; tako se lahko rogajo brez
konca in kraja. Se se prepirajo, toda kmalu se spet pobotajo — sicer se
pokvari zelodec.

Imajo svoja mala zadovoljstva za dan in svoja mala zadovoljstva za
noé: toda Castijo zdravje.

Jznadli smo sredo’ — pravijo poslednji ljudje in videzujejo.

Tu se kontuje prvi Zaratustrov govor, ki se imenuje tudi ,predgovor*:
zakaj na tem mestu ga je zmotilo kri¢anje in poZelenje mnozZice. ,Daj

¥ Beseda »Blinzeln« tu v skladu z vnanjostjo podobe sicer pomeni najprej
»meZikanje« Za globlji pomen te podobe — in samo to je njen edini pomen —
pa pomeni »blinzeln«: podajati in vzpostavljati neki videz in neko dozdevanje,
tj. videzovati in se sklicevati na to videzovanje kot na nekaj veljavnega v
medsebojnem, ne sicer izrecno sklenjenem sporazumu, da se vse to tako po-
stavljeno ne bo globlje raziskovalo. »Blinzeln«, videzovanje, pomeni torej po-
stavljanje in dostavljanje predmetnega in dostavljivega, ki ne potrebuje nobe-
nega premisleka ve¢ in po éemer ¢lovek vse ravna in ocenjuje. Samo »meZikatis«
pa bi pomenilo, da vsega tega ljudje ne jemljejo veé resno, da se le Salijo. (Glej
Heidegger: Was heisst Denken: VII in VIIIL)

1103



nam tega poslednjega ¢loveka, o Zaratustra, — tako so klicali — stori nas
take poslednje ljudi! Mi pa ti podarimo nad-&loveka!’ In vse ljudstvo je
vriskalo in mlaskalo z jezikom. Zaratustra pa se je uzalostil in je rekel
svojemu srcu:

‘Ne razumejo me: nimam ust za ta uSesa.

Predolgo sem paé zivel v gorah, preve¢ sem poslusal potoke in dre-
vesa: sedaj pa jim govorim kot kozar,

Negibna je moja dusa in jasna kot gora v dopoldnevu. Oni pa me-
nijo, da sem hladen in porogljivec s straSnimi domislicami.

In me gledajo in se smejejo: in ko se smejejo, me Se sovraZijo. Led je
v njihovem smehu.‘«*®

K temu lahko dodamo neko Leninovo misel, &eprav je po videzu
sodet nekaj drugega: »Komunizem lahko gradimo in moramo graditi iz
mnozi¢nega Cloveskega materiala, ki je pokvarjen po stoletjih in tisoé-
letjih suZenjstva, tladéanstva, kapitalizma, drobnega in razdrobljenega go-
spodarjenja, ki je pokvarjen v vojni vseh proti vsem za borno mesto na
trgu (trznici), za viSjo ceno proizvodov in dela.«*' Lenin torej tu govori
o proletariatu le kot o moznosti ¢loveskega ¢loveka, ne o njegovi dejan-
skosti. Naj navedemo samo $e neko Marxovo misel, ki jasno kaZe njegovo
pojmovanje ¢loveka kapitalskega procesa: sProizvodnja ne proizvaja le
¢loveka kot blago, ¢lovesko blago, ¢loveka opredeljenega kot blago, tem-
vet ga — ubtrezno tej opredeljenosti — proizvaja tudi kot duhovno in
telesno razélovedeno bitje. Nemoralnost, spalenost, suZenjstvo delaveev
in kapitalistov.

Njen proizvod je samoosvei¢eno in samodejno blago ... Elovesko
blago . . .«**

Kaj je torej proletarska morala? Predvsem moramo ugotoviti, da sta
to nujno dve morali. Prva je lastni¥ka in nujno pripada slehernemu de-
laveu kot svobodnemu lastniku posebrega blaga (tj. lastne delovne sile).
Ta je za vse ljudi kapitalskega procesa dominantna, torej obta. Pokazalo
se je, da je ta morala v celoti nerazlitna od tistega, kar je zanjo samo
nemorala, da je absolutno konformna z danostjo obstojetega, tj. s kapi-
talskim procesom.

Druga pa je tista, ki se poraja v rastodi proletarski zavesti o raz-
rednem nasprotju do kapitalistitnega razreda, v rastoli zavesti lastne
razrednosti. To je izrazito skupinska, bojna morala, ki smo jo imenovali
heteronomija iz negacije, ker je, kakrina pa¢ je, po nujnosti nasprotja
obstoje¢i morali, ker je v to prisiljena. Ta morala spreminja slehernega
posameznega proletarca zgolj v sredstvo boja in uspe$nosti v boju, mu
jemlje Se zadnji ostanek njegove posameznosti in enkratnosti in ga spre-
minja v golo sredstvo ter ga tako docela razéloveéuje. Biti »pravi ¢lovek«

» Nietzsche: Also sprach Zarathustra, 1. 5.
#1 Zapisi Leninovega Instituta, T. I, str. 98 v ruséini.

#2 K. Marx: Ekonomsko-filozofski rokopisi, II, Rani radovi (1961), str. 226.
Glej tudi odlomke na straneh 210, 211, 212, 214, 253, 254.

1104



za to skupinsko moralo pomeni biti nedloveski dlovek. Ne samo da ta
morala zahteva totalno konformnost s skupino, temveé tudi zavestno rudi
vsako dano pozitiviteto, je njena negacija.

Ce strnemo dosedanje razmisljanje, lahko reéemo:

1. Nobene skupine ali sistema zgolovinsko dolodenih moralnih norm,
zakonov, moralnega presojanja itd. ni mogoée pripisati kakemu srodov-
nemue bistvu éloveka, »&loveku kot ¢lovekue, tudi ne »&loveikemu élo-
vekue«. Za vse velja, da pripadajo vedno le dejanskim zgodovinskim
ljudstvom, razredom, kastam, stanovom, slojem, skupinam in posamezni-
kom, in sicer v njihovi volji do samopotrjevanja in samoohranitve na-
sproti drugim ljudstvom, razredom, kastam, stanovom, skupinam in posa-
meznikom. Vse te morale so v celoti zgodovinsko skupinsko (v najSirSem
pomenu) vezane. S tem pa ni refeno, da ne bi mogel kak moralni zakon
ali norma imeti formalno sobée veljavnosti«, re¢eno je samo to, da do-
lotene vsakokratne zgodovinsko vezane vsebine tega formaino vedno ena-
kega moralnega zakona ali norme na noben nadn ne morejo imeti »obe
veljavnosti«. Ni torej mogode govoriti o pomenu kakega moralnega pra-
vila, kake morale zunaj konkretnih vsakokratnih zgodovinskih razmer in
zunaj pomena, ki ga v teh razmerah in druzbeno-zgodovinskih situacijah
vsakokrat ima. Zunaj teh dejanskih vsakokratnih razmer, dobe, razredov,
skupin itd. nobeno pravilo, nobena morala ne pomeni niesar, je prazna
beseda, s katero lahko poinemo vse, kar hotemo ali pa tudi nit.* Go-
vorjenje o trajnih moralnih normah, o »moralno obéeéloveskih elementih
posameznih moral«, ki da bi se naj »povzemali« v nekaksno bolj in bolj
»ob&etlovesko« moralo, primerno za »&loveka kot &loveka«, je prazno
obratanje abstrakcij, v katerih ni ve¢ dejanskih vsebin. Taka »morala«
sicer zaobsega in prekriva vse morale, hkrati pa je oi zgodovinskih
vsebin vsakokratne morale tako dale¢, kot so nebesa od zemlje. Delanje
moralnih sistemov iz takih praznih abstrakcij pa se v bistvu prav ni& ne
razlikuje od tistega, kar se prav v teh sistemih samih oznanja za ne-
moralno.

2. Iz dosedanje razprave se je tudi pokazalo, da je vsaki dejanski zgo-
dovinski vsebini morale »v osnovi« nekaj, kar je sami morali in moralnim
pravilom nedosegljivo, kar moralo presega, kar ji je transcendentno in
kar jo kot tako moralo 3ele omogoéa. To smo doslej obravnavali z Marxo-
vega stalif¢a. Pokazalo se je kot kapitalski proces, ki je necdvisen od
hotenj in Zelja posameznikov, pa naj bodo to kapitalisti ali \lelavci. Ta
proces sam vedno spreminja smoralno« delovanje delaveev in »moralno«

# Glej: K. Marx in F. Engels: Nemé&ka ideologija: »Ce sedaj, pri pojmovanju
zgodovinskega toka, loéimo misli vladajofega razreda od tega viadajo.ega raz-
reda, ¢e jim pripifemo samostojnost in ¢e ostanemo pri tem, da so v tem ali
onem obdobju vladale te ali one misli, ne meneé¢ se za razmere proizvodnje in
proizvajalce teh misli, ¢e torej izpustimo individue in zgodovinske razmere,
ki so osnova mislim, potem npr. lahko reéemo, da so v casu, ko je vladala
aristokracija, vladali pojmi ¢asti, zvestobe itd., v ¢asu vladavine burZoazije
pojmi svobode, enakosti itd. Sam vladajo¢i razred si v glavnem tako domislja.«
Rani radovi (1961), str. 370,

13 Problemi 1105



|
delovanje kapitalistov po njihovi morali v »nemoralne«, éeprav so sami
zase subjektivno lahko najbolj »moralni«. Zato ta morala ni razli¢tna od
nemorale. Razpon moralnega in nemoralnega je v celoti samo na povrSini
kapitalskega procesa. Ostajajo¢ v tem razponu na tej povrsini, nikoli ne
moremo zagledati specifitne enakosti moralnega in nemoralnega. Ta se
nam razkrije Sele, ¢e gremo pod to povriino — po Maxu v bistvo kapi-
talskega procesa samega. To pa pomeni, da stranscendiramo« horizont
morale. Marx je z analizo kapitalskega procesa, tj. z analizo danega
obstojetega (des Bestehenden) po svoje transcendiral tiko moralo kot
moralo. Zato je tudi lahko zapisal, da komunisti ne pridigajo morale.®

3. Konéno nam dosedanje razmisljanje kaZe tudi to, da morala kot
vsakokratno vsebinsko konkretno doloé¢en sistem pravil in norm, ki vsa
izhajajo iz enega samega vrhovnega pravila, ker so v njem Ze vsebovana,
lahko uravnava in je regulativ samo za tiste odnose in dejanja, ki so glede
na sam temeljni druzbeni proces (v nafem dosedanjem primeru kapitalski
proces), spretirana« in »nedopustna« za nmormalno funkcioniranje tega
procesa samega. Tako npr. moralna obsodba zadeva le takega kapitalista,
ki izkoriS¢a »pretirano«, ez obco doloteno mero; ta pa je (dolotena z
zakonom, ki je imanenten samemu kapitalskemu procesu. Mcralne norme
ga skusajo torej uravnati v »obé&i red druZbe«. Tega pa morala ne doloda,
temveé je sama le prav to obstojede. Morala tedaj v temelju neogibno in
absolutno »sprejema« ta kakorkoli Ze vsakokrat zgodovinski »obé&i druz-
beni red« (npr. kapitalski proces in njegove zakone, katerih naj nihée ne
krsi, zakaj krienje — tj. kramarsko goljufanje — je nemoralno). Nor-
malno je moralno in moralno je normalno. Normalno pa je to dano obsto-
jede (pri Marxu das Bestehende). Morala kakor tudi nji kot nasprotje
(ki pa se je danes razkrojilo) pripadajoéa nemorala v svojem jedru spre-
jema 'dano obstojeée, oziroma bolje: je poseben nadin bivanja tega obsto-
jetega in s tem po Marxu sama po sebi ovira, da bi se premagalo to
obstojete. Sele v tem pomenu lahko refemo, da je moralna presoja v
svoji celoviti podobi kot etiéni sistem oziroma kot praktiéna filozofija,
kot posebna disciplina filozofije po svojem bistvu absolutno konformna z
danim obstoje¢im. Tak konformizem pa ni vsklajencst nelesa z ne&im
drugim, temveé je to isto, je samorazkritost obstojetega. Marx bi rekel
temu »pozitivizem principa«. Po Sartru pa bi lahko temu rekli Ze vna-
prejinja doloéenost ¢loveka, nesvoboda éloveka. Clovek kapitalskega pro-
cesa je nesvoboden, njegova svoboda je nesvoboda, njegova morala je
nemorala.

4, Vse to pa pomeni, da morala kot najstvo ni abstraktno postavljanje
proti dejanskosti, ni nasprotno in se ne upira tej dejanskosti in realiteti,
temve¢ je njena drugobit in absolutni konformizem z danim obstojeéim,
s to realiteto. Kritika morale, ki se opira na ta videz upiranja oziroma
nasprotovanja, zato ne zadeva jedra morale, ta videz je namreé¢ kot tak
mogot¢ le z radikalnega moralnega stalif¢a. K tem implikacijam se bomo

vrnili kasneje.
* MEW 3, str. 229,

1106



IV. Vsebina socialistié¢ne morale

Prvi korak k dezalienaciji, kot jo razume Marx in o kateri bomo
govorili v naslednjem poglavju, korak k pervertiranju obstoje¢e kapitalske
pervertiranosti, je po Marxu odprava zasebne lastnine sredstev za pro-
izvodnjo. Dezalienacija je torej vezana na odpravo zasebne lastnine in s
tem odpravo na nji zasnovanih razredov, blagovnotrZne proizvodnje itd.
— skratka vseh kapitalskih odnosov.®® Vendar dobi cdpravijena zasebna
lastnina najprej obliko druZbene lastnine. S to obliko lastnine pa Se ni
odpravljeno tisto, kar delavca doloéa kot delavca: mezdni odnos*® Ta
skrajna oblika lastnine je za Marxa hkrati prva pozitivna oblika odprav-
ljene zasebne lastnine in jo pojmuje kot prehodno obliko razvoja v smeri
h komunizmu kot dovrSenemu naturalizmu, ki je humanizem.*

Razvoj odnosov v SZ in drugih socialistitnih deZelah ter nekako do
1950. leta tudi v Jugoslaviji kaZe izrazite poteze takega primitivnega
komunizma, o katerem govori Marx v tem svojem zgodnjem delu. Te
odnose so obi¢ajno imenovali drzavni kapitalizem ali tudi administrativni
socializem.

V »Kritiki gotskega programa« pa Marx z gotovostjo trdi, da bo z
uvedbo druZbene lastnine (torej e vedno neke lasinine) odpadla tudi
blagovnotrina oblika proizvednje*® Med kapitalisti¢éno druzbo in komu-
nizmom kot humanizmom, kakor ga imenuje v Ekonomsko-filozofskih
rokopisih, pa je neka »prehodna oblika«, ki se je Se drZe znamenja stare
druzbe,

% K. Marx: Ekon. fil. rok. IIl. 2.: »Zato je pozitivnha odprava zasebne
lastnine kot prisvajanje élovekovega Zivljenja pozitivna odprava vsake odtuje-
nosti, torej vrnitev ¢loveka iz religije, druzine, drZave itd. v njegovo élovesko,
tj. druzbeno bivanje.« Rani radovi (1961), str. 242,

% w. ..opredeljenost delavea ni odpravljena, temveé¢ razdirjena na vse
ljudi; odnos privatne lastnine ostaja odnos skupnosti do predmetnega sveta...
Skupnost je samo skupnost dela in enakost plaée, ki jo izplaéuje skupni kapital,
tj. skupnost kot ob¢i kapitalist.« Prav tam, str. 240.

# »Komunizem kot pozitivna odprava zasebne lastnine kot élovekove sa-
moodtujenosti in zato kot resniéno prisvejanje ¢loveikega bistva po ¢loveku in
za ¢loveka je zato popolna, zavestna in znotraj celotnega bogasiva dosedanjega
razvoja nastala vrnitev ¢loveka sebi, vrnitev ¢loveka kot druZbenega, tj. ¢lo-
veskega ¢loveka. Ta komunizem je kot dovrieni naturalizem = humanizem, kot
dovrseni humanizem = naturalizem (...) Je razrefena uganka zgodovine in ve,
da je ta resitev.« Prav tam, str. 242.

* K. Marx: Kritika gothskega programa: »V kolektivisti¢ni, na skupni lasti -
proizvajalnih sredstev temeljeé¢i druZbi proizvajalei svojih proizvodov ne zame-
jujejo (v mislih ima lahko le blagovno obliko menjave — op. I-U), prav tako
se tudi delo, pretvorjeno v proizvode, ne pojavlja kot vrednost teh proizvodov,
kot neka njihova materialna lastnost...« Marx-Engels, Izbrana dela II, Can-
karjeva z. 1951, str. 18.

»Kar je znaéilno za komunizem, ni odprava lastnine nasploh, temveé¢ burzo-
azne lastnine«, Manifest kom. partije, Marx-Engels, Izbrana dela I., Carkarjeva.
zaloZba 1950, str. 33.

- ‘ 1107



.

Ta prehcdna oblika je tisto, kar danes obi¢ajno imenujemo »sociali-

stitna druzba.«** V znamenju tega »prehcda« se po tem pojmovanju raz-

vija tudi danadnja jugoslovanska druzba in druZbe drugih socialistiénih
dezel, katerih vsaka ima svoje specifi¢nosti.

Temeljno za Jugoslavijo danes je dvoje:

a) druzbena oziroma drzavna lastnina sredstev za proizvodnjo, danih
v upravljanje, tj. omejeno razpolaganje samoupravnim kolektivom,

b) blagovnotrZna proizvodnja in na nji zasnovani blagovnotrZni
odnosi, korigirani z raznimi ukrepi drZavne administracije in polititnega
vrha. Jasno je, da gre pri tem le za pretezZno druzbeno ali drzavno lastnino
sredstev za proizvodnjo, ker obstaja hkrati tudi Se zasebna lastnina, Ce-
prav ima le podrejeno vlogo; jasno pa je tudi, da blagovnega znataja nima
absolutno vsa proizvednja, temveé le pretezni del druzbene proizvodnje.

To dvoje v medsebojni prepletenosti je okvir in medij vsega delo-
vanja, ravnanja, vedenja in odnosov ljudi nase druzbe, kakor tudi moralne
presoje vsega tega. UpoStevanje tega medija je in mora biti za naSe pre-
misljanje o morali nase druZbe odlofilno, &e se notemo izgubiti v praznih

besedah o »zviSeni socialistitni morali«,

Eno izmel znamenj stare (tj. kapitalisti¢ne) druZbe, ki se fe vedno
drzi naSe jugoslovanske druzbe kot opisane »prehodne«, je zato po prej
omenjeni Marxovi misli prav gotovo morala. Poiskati moramo zato naj-
prej, kaj je jedro te morale, kateri je njen najviiji princip, &e tak sploh
je, kako se kaZe, kaj v danih odnosih dejansko pomeni, in konéno, ali je
mogode iz njega izvesti vse druge moralne norme v njihovi specifi¢no
nasi danasnji vsebini. Glede na nase premisljanje pa moramo ugotoviti,
ali za ta, sedaj Se predpcstavljeni najvisji socialistiéni moralni princip
veljajo sklepi, do katerih smo prisli v prejinjem poglavju, ko smo obrav-
navali moralo kapitalske druzbe.

V dnevnem in revialnem tisku, v raznih politi¢nih aktih in programih
kakor tudi v raznih statutih in praviln’kih v delovnih kolektivih, skratka
v celotnem razvejenem druZbenem Zivljenju lahko zasledimo neko naéelo,
ki ga moramo oznatiti kot najvisje nadelo socialisti¢ne druzbe, imenovane
v prej omenjenem pomenu »prehodnas.

Pot, ki jo bemo tu izbrali, da bi prisli do tega naéela, ne bo empiri¢no
raziskovanje ¢asopisja, javnega mnenja ali mnenja mnogih izbranih po-
sameznikov (npr. anketiranje po socioloskih metodah ipd.), tudi ne bo
raziskovanje upravnih ali politi¢nih aktov, statutov, pravilnikov, ustave
itd. Menimo namre¢, da ta pot ne zado&¢a, ker je tdko najvisje socialistino

“nadelo moéralo obstajati Ze pred vsemi temi akti, statuti, pravilniki, ustavo

in javnim mnenjem, saj jim mora biti vsem osnova. Gola empirija pa nas
k temu izvoru ne pripelje, ¢eprav nam lahko v marsicem pomaga.

# K. Marx: Kritika gotskega programa: »DruZba, s katero imamo tu opra-
viti, ni komunisti¢éna druzba, ki se je razvila na lastnih temeljih, temve¢ druzba,
ki se Sele poraja iz kapitalistiéne druZbe; ki se je zato v vseh pogledih, eko-
nomsko, moralno in duhovno, $e drZe znamenja stare druzbe, iz katere izhaja.«
Prav tam, str. 18.

1108



Ubiramo torej drugo pot z vpraSanjem, kaj je tista osnovna vrednota
socializma in komunizma, v imenu katere se je mogla postaviti zahteva
zavestnega vkljuéevanja v revolucioniranje dane obstojeée perverzije ka-
pitalskega procesa, perverzije, ki spreminja ¢loveka le v objekt in pri-
vesek. Po Maxu ni¢ drugega kot ¢lovek sam, ki naj bi iz cbjekta zgodovine
postal njen subjekt in lastni ustvarjalec. Tisto najvisje je torej ¢lovek kot
dejanski subjekt, ¢lovek kot avtokreator, ¢lovek kot koren in najvisja
bitnost samega sebe. To pa je — kot smo Ze videli — &lovek prihodnosti,
ker kot tak $e ni udejanjen.

Kaj pomeni &lovek kot avtokreator? To pomeni: &lovek z zgodovinsko
generiéno proizvodnjo svoje celotne predmetnosti, s svojim lastnim delom
ustvarja tudi samega sebe kot subjekta te predmetnosti (v cdtujenosti se-
veda na odtujen nacin, po nujnosti, ne svobcino v smislu spoznane nuj-
nosti). To se pravi, da je proizvodnja — ¢lovedko delo — tisto, kar &loveka
ustvarja, po ¢emer ¢lovek 3ele je &lovek, po ¢emer se vzdiguje in kar ga
vzdiguje nad zivali. Lahko torej retemo, da je ¢lovek samoosvesteno
lastno delo; dela in ¢loveka ne moremo loevatii, Delo, ki pa seveda ni
misljeno veé zgolj kot mezdno delo, je tedaj kot bistvo &loveka kot sub-
jekta in njegovega objekta (vsega objektivnega, preimetnega) subjekti-
viteta &loveka kot subjekta ali — kar je isto — objektiviteta njegovega
objekta, predmetnosti. Zrav zato je delo tu tisto, kar je v samem ¢&loveku
najbolj ¢lovesko. V tem pomenu velja obenem tudi za najvi§jo vrednoto.

Iz take najvi§je vrednote je potem izvedeno tudi najviSje moralno
natelo vsega delovanja, ravnanja in odnosov ljudi v socialistiéni druzbi
kot »prehodni«. To je na videz preprosto, v mnegih oblikah izregeno,
vsem znano in v tem znanju Ze skoraj obrabljeno nadelo samoupravne
delitve oziroma prisvajanju po delu. Delo v vseh svojih oblikah je mera
vseh odnosov, vsega ravnanja in vedénja ljudi in 3ele s tem tudi delitve
plodov dela. Zato v tem naéelu izvirno ni tisto prvo delitev, temve¢ simo
delo, in sicer v dolo¢enih razmerah, tj. dolo¢enih nepoljubnih druZbenih
odnosih ali bolje: je saimo le nadin bivanja teh odnosov. Nadelo namreé
najprej zahteva in obvezuje: vsakdo delaj po svojih zmoZnostih ali: ure-
sni¢uj se v svojem delu. Kolikor je delo (ne mezdno delo) pojmovano kot
bistvo ¢loveka, v tej obvezi ni moralne heteronomije, temveé¢ avtonomno
izraZanje bistva vsakogar in vseh. Prav v tem je jedro Marxove misli.
Zato je iz prej omenjene najviSje vrednote prvotno izvedeno najvisje
nadelo: vsakdo delaj po svojih zmozZnostih, to naéelo samouresnievanja
v lastnem delu pa se v dolodenih in konkretnih nasih druzbenih razmerah
(»prehoda«) necgibno preoblikuje v prej omenjeno nase — za »prehod-
nost te druzbe sprehedno« najviije nacelo samoupravne delitve oziroma
prisvajanja po delu. Med oblikama pa je neka ne ravno neznatna razlika.
Nade danasnje najvisje moralno naéelo so pravzaprav nasi druzbeni odnosi
druzbe relativnega pomanjka dobrin, to je namre¢ poleg prej omenjenega
temeljnega medija danadnje jugoslovanske druZbe hkrati obéi medij vseh
danadnjih druZb. Prav zato tudi je potrebno merilo delitve oziroma pri-
svajanja dobrin, ki nima za osnovo potreb vsakogar in vseh; relativno
pomanjkanje pomeni namreé prav to, da vse potrebe ne morejo biti krite;

1109



zato ima merilo za osnovo njihovo delo, njihov prispevek k celotni druz-
beni kolitini dela, tj. proizvedenega druzbenega bogastva. Ce igra pri
tem delo vlogo merila prisvajanja, pomeni to, da tisti, ki dela, ne dobi
iz proizvedenega druZbenega fonda bogastva absolutnega ekvivalenta za
posebno bogastvo, ki ga je sam s svojim delom prispeval k druZbenemu
bogastvu, temve¢ po raznih neogibnih odbitkih le svojemu prispevku
sorazmeren (glede na prej omenjeno merilo odmerjen) del, tako je to
formuliral ze Marx.®

V svoji prvi in izvirni obliki pa nadelo o kakem relativnem pomanj-
kanju, ki bi zahtevalo kako posebno merilo delitve oziroma prisvajanja,
ne govori, ker gre tam za proizvajanje v bistvenem pomenu, za uresni-
¢evanje po delu in v delu.

Govorimo o delu kot merilu, o odmerjanju koli¢ine proizvedenega
druzbenega bogastva (dela), ki si ga prisvoji vsakdo sorazmerno s svojim
delom itd. Brez take mere in odmerjanja druzba relativnega pomanjkanja
dobrin ne more obstajati, v drugaéni druzbi pa tako odmerjanje nima
pomena. Dokler obstaja druzba relativnega pomanjkanja dobrin, mora
biti torej tudi ta mera in cdmerjanje.

Kaj pa je pravzaprav pri delu tisto, kar je lahko taka mera? Ni¢
drugega kot delovni ¢as v svoji enostavni in potencirani obliki, ki se
izraZa v obliki vrednosti proizvedenih produktov dela v blagovni menjavi.
Produkti sami nastopajo v tej menjavi kot blago. Tam, kjer je mera in
odmerjanje v prej opisanem pomenu, je neogibno tudi delovna sila, vred-
nost, blago, trg, temu ustrezni blagovnotrZni odnosi, prosti ¢as kot korelat
delovnega tasa itd." Vse to je torej Ze zajeto v nafem najvijem moralnem
nacelu samoupravne delitve ali prisvajanja po delu. V moralnem pogledu
pa tudi pri tej obliki nacela ne gre za moralno heteronomijo, ker ne druzbi
ne delovnim kolektivom tega nihée ne vsiljuje od zunaj, temveé gre za
avtonomijo, ki temelji na samoupravljanju. Samoupravljanje delovnih
kolektivov v tem aspektu pa pomeni na osnovi druzbene ali drzavne last-

® K. Marx: Kritika gotskega programa: »Od tega [misli na celotni produkt
druZbe] je treba odstraniti:

Prvié: to, kar je potrebno, da se nadomestijo porabljena proizvajalna
sredstva.

Drugié: dodatni del za razdiritev proizvodnje.

Tretji¢: rezervni sklad za zavarovanje proti nesre¢am, skodi zaradi na-
ravnih nezgod itd.

Ti odtegljaji (...) so ekonmska nujnost in njih velikost se mora doloéiti
deloma z verjetnostnim ra¢unom po obstojefih sredstvih in silah, nikakor pa jih
ni mogoée prerac¢unati na osnovi pravi¢nosti. (...)

Preden pridemo do individualne razdelitve, je treba odtegniti Se:
Prvié: sploidne upravne stroske, ki ne spadajo k proizvodnji (...)

Drugié: to, kar je namenjeno za zadovoljitev sploinih potreb, kakor za
Scle, zdravstvene naprave itd.

Tretji¢: sklad za nezmoine za delo itd., skratka za to, kar spada danes k
tako imenovanemu uradnemu skrbstvu za revne«.

Prav tam, str. 16—17.

1110



nine, dane v omejeno razpolaganje, samostojno z menjavo proizvodov
prisvajati si plodove svojega dela sorazmerno s svojim delom. Samo-
upravljanje je v tem pomenu tedaj zares moralnost.* Celota vsega tega so
enake moZnosti in enaka pravica za vse in vsakogar.

Po tej morali je nemoralno prisvajati si nesorazmerno s svojim delom,
tj. ved, kot je kdo dal svojega dela v skupni druZbeni fond dela, skupaj
z vsemi posledicami za druzbo in za posameznika, ki iz tega sledijo in ki
s0 znatne.

Kar smo govorili doslej, je oris jedra socialistiéne morale druzbe, ki
jo oznadujemo kot sprehodnoe«. Znane in  tolikokrat premlete reéi po-
navljamo tu zato, da bi se v tem pokazale glavne toéke izvajanja socia-
listitne morale, kar je manj znano.

Zdi se, kot da je vse, kar smo govorili doslej o jedru naSe morale,
samo veliki »naj bi bilo takoe, éeprav vsi svemo«, da »ni« tako. Kako je
torej?

Preden nadaljujemo, primerjajmo 3e v nekaj potezah najvisje socia-
listi¢tno moralno naéelo samoupravne delitve oziroma prisvajanja po delu
s principi, ki smo jih doslej Ze obravnavali. Predvsem moramo ugotoviti,
da se to naelo kot praktiéna maksima za delovanje docela ujema s
Kantovim kategoriénim imperativom, ki zahteva, naj bo maksima rav-
nanja in delovanja vedno mogoda kot obéi zakon. Nagelo, o katerem go-
vorimo, je zares obé&i zakon; vsakdo in vsi si prisvajajo sorazmerno s
svojim delom in naéelo se tako potrjuje, se ne uni¢i. Ce pa bi ravnali
po »nadelu« ¢ezmernega prisvajanja, tj. ¢e bi si jemali ve¢, kot smo dali,
bi skupnega fonda dobrin zmanjkalo in »nacelo« bi onemogotilo samo
sebe. Nacdelu je torej zagotovljena obcost. Hkrati temelji to nalelo mna
moralni avtonomiji in svobodi vsakogar, ker nih¢e nikogar vnanje ne
sili v tako obliko prisvajanja, pa¢ pa si vsakdo iz spoznanja bistva tega
nadela sam nalaga dolZnost spostovati to nadelo, oziroma — ¢e ¢lovek do
teg spoznaja pride — vsaj priznava, da bi tako moral vedno vsakdo

3 K. Marx: Kritika goatskega programa: »Zato prejema vsak posamezni
proizvajalec — po odtegljajih za druZbene fonde — natanko te nazaj, kar ji
daje. Kar je druZbi dal, je njegova individualna koli¢ina dela. Npr. druzbeni
delovni dan sestoji iz vsote individualnih delovnih ur; individualni delovni ¢as
posameznega prozvajalca je tisti del druzbenega delovnega dne, katerega je on
prispeval, je njegov deleZz druZbenega dne. Od druZbe dobi potrdilo (danes je
to seveda denar — op. 1. U.), da je prispeval toliko in toliko dela (po odbitku
njegovega dela za druZbene fonde) in s tem potrdilom dobi iz druZbenih zalog
toliko potrodnih sredstev, kolikor velja enaka koli¢ina dela. Isto koli¢ino dela, ki
ga je dal druzbi v eni obliki, prejme vrnjeno v drugi obliki.

O¢itno vlada tu isto nacelo, ki urejuje blagovno menjavo, kolikor je to
menjava enakih vrednosti. (Podértal 1. U.) Vsebina in oblika sta spremenjeni,
ker v spremenjenih okoli$¢inah nihée ne more dati kaj drugega kakor svoje
delo, in ker na drugi strani ne more preiti v lastnino posameznika, kaj drugega
kot individualna potrodna sredstva. Kar se tide razdelitve potroSnih sredstev
med posamezne proizvajalee, velja isto naéelo kakor pri menjavi blagovnih ekvi-
valentov, zamenja se enaka koli¢ina dela v eni obliki za enako koli¢ino dela v
drugi obliki«, Prav tam, str. 18—19.

* Glej: Vojan Rus: Problemi 5t. 44, 1966,

1111



ravnati, ¢eprav ¢esto tudi ne ravna tako. To nacelo je seveda tudi umno
(¢e umnosti ne razumemo le kot abstraktno sposobnost pojmov itd., tem-
ved kot Clovesko praktitno dejavnost) in velja za vsa v tem pomenu
»umna« bitja. Prav tako bi mogli reéi, da je to nadelo apriorno, saj je
»pred« vsakim posameznim ravnanjem, delovanjem, odlo¢anjem Ze tu kot
zahteva, ki naj se v tem ravnanju izpolni. To naéelo bi torej prav tako
lahko obravnavali kot »obgetlovesko natelo«, kakrien je tudi Kantov
kategoriéni imperativ. Tako natelo kot nacelo »oblelloveske morale«
izraZa tedaj hkrati ob&e bistvo &loveka, kot smo to govorili v prvem po-
glavju tega spisa.

Delujoé po tem nacelu, pa tudi nihée ne jemlje ne sebe ne drugega
¢loveka zgolj kot sredstvo, temved obenem kot smoter. Kot sredstvo jemlje
druge ljudi, ker le v skupnosti z njimi zadovoljuje svoje potrebe z delom
drugih sorazmerno s svojim delom, obenem pa jemlje vsakogar tudi kot
smoter, ker s svojim delom sam prispeva delez k zadovoljevanju potreb
drugih ljudi. Ker pa so delo in delovni cdnosi temeljni za vse druge
¢lovekove odnose in vsi drugi ¢lovekovi odnosi slonijo na teh temeljnih
delovnih odnosih, se moralnest teh temeljnih ednosov razteza tudi na vse
druge odnose.

Tako vidimo, da se naSe socialistitno moralno nadelo na tej »obée-
¢loveski« ravni in samo na nji v glavnih totkah ujema s Kantovim kate-
goriénim imperativom.

Se bolj se nase nacelo ujema z zlatim pravilom vsake moralnosti.
Nihée si ne zeli, da bi mu drugi jemali njegov delez skupnega druzbenega
proizveda, zato (naj bi) ga tudi sam ne bo jemal &ez svojemu delu soraz-
merno mero. S tem vsakdo vzdrZuje praviénost, praviten red, »snajboljsi
mogoé¢ svet od vseh mogot¢ih svetov« (po Leibnizu). Kdo bi po vsem tem
ne bil ponosen na veli¢ino ¢loveka in njegove morale? Ljudje radi slisimo
o takem ponosu, radi imamo nekaj, na kar smo ponosni, in ne maramo
poslusati o tem kaj prezirljivega, kot pravi Nietzsche. Zato je treba go-
voriti o tem »ponosu« in tako izredi to najprezirljivejse.

Se neko temeljno in nadvse pomembno potezo nadela samoupravne
delitve oziroma prisvajanja po delu moramo spoznati, da bi to nacelo
v celoti doumeli. Govore¢ o meri prisvajanja od celotnega druZbenega
produkta, tj. sorazmerno s svojim delom, se moramo namre¢ vprasdati:
zakaj prav takdno prisvajanje, tj. sorazmerno s svojim delom? Prej smo
rekli, da je v druzbi relativnega pomanjkanja dobrin neizogibno potrebna
neka mera prisvajanja. To je sicer res, vendar bi ta mera lahko bila tudi
enaka mera za vse ¢lane druzbe, ne pa po delu, za delovne ¢lane druzbe.
Celotni druzbeni produkt, ki ga ustvarjajo delovni ¢lani druzbe (kamor
ne scdijo otroci, matere, starci, invalidi, nezmozni za delo itd.), bi se tedaj
razdeljeval enakomerno na vse ¢lane druzbe. Vidimo, da takega egalita-
rizma danes ni nikjer, ne v socialisti¢tnih ne v nesocialistiénih deZelah,
ceprav zgolj logi¢éno ni nemogod. Zakaj ga torej ni, zakaj ne more biti
take enakosti kljub relativhemu pomanjkanju dobrin? Zakaj mora biti
mera enaka le glede na enako delo, ne pa glede na abstraktno enakost
ljudi? Odgovor na to vprasanje je dan dovolj prepriéljivo za druzbo »pre-

1112



hoda«. Tak3na enakost ni mogo¢a zaradi tega, ker bi tedaj popolnoma
zmanjkalo individualne in grupne spodbude za delo in predvsem za razvoj
produktivnih sil, to pa bi rodilo druzbeno stagnacijo in celo propad.
Taksno spodbudo imenujemo danes stimulacija in jo vsi avtorji, ki se
z njo ukvarjajo, priznavajo kot neogibno in nujno za povedevanje pro-
duktivnosti dela in s tem rast standarda, tj. ve¢anja svojemu povetanemu
delu sorazmernega prisvajanja. O tem se danes loliko razpravlja, da tega
ni potrebno obSirneje izvajati in dokazovati. Toda v tej stimulaciji za
povedevanje produktivnosti in intenzivnosti dela, zasnovani na velanju
prisvajanja sorazmerno z vetanjem produktivnoesti in intenzivnosti dela
je nekaj, kar je manj o€itno: delo je Se vedno vnanje in tuje, ni rezultat
najvisje &loveske potrebe in izraz bistva &loveka, Se vedno je zgolj sred-
stvo, ima e vse poteze mezdnega dela itd., skratka ni svobedno delo,
temve¢ je odtujeno in prisilno, delovna sila je $e vedno vrsta blaga, ¢as
razdeljen na delovni in prosti ¢as (o tem smo Zze govorili), ni ve¢ zasebne
lastnine sredstev za proizvednjo, je pa Se vedno druzbena lastnina.™ Poleg
tega stimulacija sloni na egoizmu posameznika in grup, zakaj vsakogar
spodbuja le njegova volja po ve&jem prisvajanju. Zato lahko refemo,
da je nadelo samoupravne delitve oziroma prisvajanja po delu s tem
svojim momentom stimulacije, ki ga vsebuje, princip samoizkorii¢anja,
o tem bomo $e govorili. _

Ta egoizem vsakogar in vseh, ki preZzema in pogaja vse ¢tlovesko
javno in zasebno vedenje in ravnanje, ima seveda v moralnem pogledu
nenavadno pomembne implikacije.

Samo naéelo samoupravne delitve oziroma prisvajanja po delu v tej
svoji celotni druZbeni kompleksnosti kot prisvajanje po enaki meri za
enako delo pa je v prav istem odnosu, &asu in kraju neenakomerno pri-
svajanje. Ta enakost je neenakost, ta pravica je nepravica, ta morala je
nemorala; v »ludi« te morale se je razkrila isto¢asno tudi njena »temas,
med njima ni razlike, vse je le pusta brezrazli¢na sivina enakega. Tudi
to je o tej morali »prehodne« druzbe izrekel Ze Marx:

»Enaka pravica je tu v natelu torej e zmerom — burZoazna pravica,
deprav si nalelo in praksa ne nasprotujeta vef, medtem ko se pri bla-
govni menjavi zamenjujejo ekvivalenti samo v povpreéju, ne v posa-
meznih primerih. (Imejmo tu v mislih, da imamo fe vedno tudi blagovno
menjavo. — Op. I. U.). Kljub temu napredku ima ta enaka pravica Se
vedno neki burZoazni okvir. Pravica proizvajalcev je sorazmerzna z nji-
hovimi prispevki dela; enakost je v tem, da se meri z istim merilom,
z delom. Toda eden lahko prekasa drugega telesno ali duSevno, daje torej
v istem ¢asu ve¢ dela ali lahko dela dlje ¢asa (npr. nadure pri nas —
op. I. U.); da pa se delo lahko uporabi za merilo, se mora dolo¢ati po
trajanju ali po intenzivnosti, sicer ne bi moglo biti merilo. Ta enaka
pravica je neenaka pravica za neenako delo. Ne priznava nobenih raz-
rednih razlik, ker je vsak le delavec, kakor so drugi; molée pa priznava

3 Glej k temu: K. Marx: Ekon.-filozofski rokopisi I, 4, odtujeno delo. Rani
radovi (1961), str. 209—221.

1113



neenako individualno nadarjenost in zato neenako storilnost kot naraven
privilegij. Je torej po svoji vsebini pravica neenakosti kakor vsaka pra-
vica. Pravica lahko po svoji naravi obstoji le, e uporablja isto merilo;
toda meenaki individui (in ti ne bi bili razliéni individui, ko bi ne bili
neenaki) se dajo meriti z enakim merilom samo, ¢e jih gledamo z enakega
staliS¢a, samo z dolofene strani, v tem primeru npr. samo kot delavce in
ni¢ drugega, vse drugo pa abstrahiramo. Dalje: en delavec je oZenjen,
drugi ne, eden ima ve¢ otrok kakor drugi itd., itd. Pri enakem delu in
zato enakem delezu iz druzbenega potrosnega fonda dobi potemtakem
dejansko eden ve¢ kot drugi, je eden bogatejsi kot drugi itd. Da bi te
pomanjkljivosti odpravili, bi pravica ne smela biti enaka, temve¢ ne-
enaka. Toda te pomanjkljivosti so neogibne v prvi fazi komunisti¢ne
druzbe, kakrina se po dolgih porodnih bole¢inah rodi iz kapitalistiéne
druzbe.«™

Ce smo to prebralj ali slisali,-potem se mimo tega ne moremo meZ-
kajo¢ izmuzniti z veljavno nazpotegnjenim obrazom in zatrjujo&, da je
ta misel zanimiva, da pa vsekakor postaja vse bolje in boljde, in nato
mirno spet vrteti svoj stari moralni boben in lajno, kot da ni nié. Ce
bo boljde, potem prav gotovo ne zato, ker bomo vse bolj pozabljali na
vse to. Moramo premisliti, kaj to pomeni Ze na nivoju principa in potem
pogledati, kaj tak princip, tako naéelo pomeni v dejanskih odnosih, ozi-
roma kakini so dejanski odnosi tega nacela.

Nas sedaj zanima predvsem to, ali ima to socialistiéno moralno na-
éelo isti pomeni za vse ¢lane druZbe brez razlik, ali pa je mogodte Ze
v nadelu samem implicirano nekaj, kar ljudi diferencira. Videli smo, kaj
meni glede tega naela Marx: naéelo enakega prisvajanja oziroma delitve
za enako delo je hkrati in v istem odnosu natelo neenakega prisvajanja
oziroma delitve za neenako delo; je torej princip, ki druzbo neogibno
diferencira. To misel v celoti sprejemamo, ne zaradi Marxove avtoritete,
temvet ker ugotavljamo, da so taksni nadi danasnji druzbeni odnosi.
Ceprav bi tedaj to nadelo veljalo enako za vse &lane druZbe, bo (tudi &e
bi ga vsi idealno spoStovali) po sebi lastnem principu diferenciacije,
temeljede v bistvu stimulacije oziroma samoizkoriséanja, povzrodalo slo-
jevitost druzbe glede na koli¢ino prisvojenega druZbenega bogastva in
imelo nato v teh slojih razliten dejanski pomen, tj. Sele pravi pomen, ne
le abstraktno »ob&e¢lovedki« pomen za kakega socialisti¢tnega »€loveka
nasploh«, ki ga ni. Glede na to naéelo se uveljavlja zelo razélenjena
diferenciacija odmerjenosti vlozenega dela med posameznimi ljudmi glede
na njihovo kvalifikacijo, ker paé ne obstaja le enostavno nekvalificirano
delo, temvel tudi potencirano enostavno delo, tj. kvalificirano delo, na
katerem je zasnovana diferenciacija prisvajanja, tj. dohodkov. Diferen-
ciacijo potencira razliéna grupna, tj. kolektivna proizvodnost in inten-
zivnost dela, individualna intenzivnost dela (norma, akord itd.), z nad-
urami, podaljian delovni ¢as ali dodatna zaposlitev zunaj delovnega &asa
v »prosteme« Casu itd. Vse to so sredstva za doseganje veljega deleza

3 K. Marx: Kritika gotskega programa. Prav tam, str. 19—20.

1114



v prisvajanju na osnovi dela in torej v celoti moralna, skratka sredstva
samoupravnega samoizkoriS¢éanja delavcev. Na to, kot smo Ze omenili,
zato ne moremo gledati kot na nakljuéno in samovoljno iznajdbo kogar-
koli, temve¢ je to nujen in zato neogiben element samega proizvodnega
procesa. Te diferenciacije torej ne more odpraviti nobna morala, nobeno
moraliziranje, saj je pravzaprav v skladu z jedrom same morale, saj je
morala Ze sama po sebi ta diferenciacija. Prav tako pa je ne more odpra-
viti noben administrativni ukrep. Ta nadin samoupravnega samoizkori-
Stanja delavcev in njihove lastne na tem zasnovane reprodukcije kot
vedno bolj samoizkori$¢ujoéih se delavcev (kar se z drugimi besedami
danes imenuje rast Zivljenjskega standarda), je torej Ze hkrati najvisja
morala. In spet lahko morala uravnava le odmike od tega temeljnega
dogajanja, medtem ko je sama istovetna z njim, je absolutno konformna
kot vsaka morala. To doslej reéeno velja seveda le za razmere, ki bi se
v nitemer ne oddaljevale od najega glavnega moralnega nacela, tega
pa dejansko nikjer ni. Se zdale¢ ni v nadi druzbi tako, da bi si vsakdo
prisvajal sorazmerno s svojim delom, saj pravimo, da to nadelo Sele
»uresnitujemo«. Vendar ni v tem glavni problem, ¢eprav ni nepomemben.

Za naSe razmisljanje je pomembna ugotovitev, ida morala kot skupek
ali sistem moralnih norm, vsebovanih v najviijem nacelu morale, Ze po
tem nalelu samem ne more prodreti do vpraSanja tega diferenciranega
in vse bolj diferencirajofega se samoupravnega samoizkoris¢anja delavea
in ne more v tem niCesar spremeniti, ker sama po svojem najglobljem
jedru prav to vsebuje, ker prav to je. Ne le, da »sprejema« to kot neogib-
nost, ne le, da je s tem »konformna«, temveé je absolutno konformna,
kar pomeni: sama je prav to, e upoStevamo opredelitev morale, ki smo
jo skudali opisati v drugem poglavju tega spisa. Skratka, tudi ta morala
kot doloteno presojanje, vrednotenje itd. vsega delovanja ravnanja, od-
nosov itd. je samorazkritost danega obstojetega, obstojetih odnecsov in
ravnanja, obstojete diferenciranosti druzbe z vsem, kar to pomeni. Kot
taka korigira lahko le odmike od tega temeljnega diferencirajo¢ega doga-
janja same sebe (npr. prisvajanje, ki je ve¢je od prisvajanja, sorazmernega
delu), ki pa jih prej ali slej korigira %e sam osnovni proces te druZbene
reprodukcije, zato teh odmikov v principu moralna zavest ne korigira,
¢eprav se jim zoperstavlja kot najstvo.

Po principu diferenciacije v temeljnem nadelu morale nastajajoéi
sloji sestavljajo neke zaklju¢ene, vendar ne zaprte kotegorije prebivalstva
s posbnimi na&ini vedenja, ravnanja, Zelj, aspiracij, interesov itd. v okviru
ob¢ih naéinov: skratka, poraja se tudi v razlié¢nih slojih razli¢no moralno
presojanje, vrednotenje, posebne, med seboj razlikujote se moralne za-
vesti, ki so le posebne oblike iste obée druzbene moralne zavesti. Posebni
naéini vedénja, ravnanja, presojanja tega ravnanja (vrednotenja, vred-
notni sistemi) raznih slojev in druZbenih skupin nastajajo iz temeljnega
diferenciacijskega momenta osnovnega naéela in slonijo na njem, jih vse
prezema. Biti smoralen«, ravnati »praviéno« pomeni toliko kot »prisvajati
si sorazmerno s svojim delome«. To pomeni najprej sakralizacijo samoiz-
koris¢anja, dalje pa pomeni, da so druZbene razlike, tako nastale med

1115



Jjudmi, »moralne« in spraviéne«.* Sloji bogatejsih, ki tako nastajajo, »so
pad« obenem tudi sloji »delavnejihe, »bogatej8a« podrotja dezele so glede
na »revnejSa« pa¢ pa tudi »bolj delavna«. Vidimo, da dobiva moralnost in
pravitnost tukaj poseben ton. Njena vsebina je primerna »delavnejiime,
izraza »delavnejSe«, tj. »bogatejfe« sloje in podro¢ja. Samoreprodukecija
takega sloja ali podro&ja v njegovi razli¢nosti od drugih in po moZnosti
Se vetanje te razlitnosti po temeljnem naéelu samoizkorid¢anja, se temu
sloju kaZe kot pravitna in moralna. Omejevanje te in take samorepro-
dukcije se mi zdi kriviéno, ni v skladu z na¢elom. Toda ko tak »visji« sloj
skuSa sam sebe reproducirati v svoji druzbeni diferenci, dolo¢a na drugi
strani »samoreprodukcijo« sreviéine« tako, da Ze vnaprej onemogoda moZ-
nost enakega dela, onemogoéa po samem nadelu prisvajanja po delu, ker Ze
vnaprej krni delovno zmoZnost revnejdih, saj le-ti nimajo moznosti razviti
svoje delovne zmoZnoesti na njemu enakovreden nivo.* Zato je tudi njihov
deleZ dela (produktivnost) manj$i in je seveda tudi prisvajanje soraz-
merno z manjS$im delom manjse itd. Kak3na je seiaj razlika med to
moralo in to nemoralo? Menim, da je ni. In katerim slojem najbolj ustreza
celotna vsebina te morale? Vsekakor »delavnejSime, kar tu pomeni sboga-
tej§ime«. Prav tako ustreza ta morala »delavnejSime, tj. »bogatejSime«
podroé¢jem.

Toda tudi pri nizjih slojih, ki so niZji tako po proizvedenem kakor
tudi prisvojenem bogastvu in ki prav tako v celoti priznavajo princip
prisvajanja v skladu z vloZenim delom, tudi pri njih ima ta morala po-
seben ton. Pri njih se namre¢ porajajo zahteve po »pravitni« uveljavitvi
tega principa. Ta »pravi¢nost« pomeni tu zahtevo po rigorozni uveljavitvi
tega principa, kar pomeni zahtevo po uveljavitvi enega samega merila

3 Celotno nase izvajanje na neki naéin potrjuje in ilustrira ¢lanek Romana
Albrehta »O ekstra dohodku« v Teoriji in praksi 8t. 6—7, 1966, kjer med drugim
pravi: »Te opredelitve, kako je treba dolocati ekstra dohodek, so zelo pome nbne
kajti v nadi javnosti pa tudi v ZK $e nismo do kraja zavrgli mnenja, po ka-
terem je ekstra dohodek sleherno nadpovpreéno preseZno delo, ne glede na
produktivnost dela, s katerim je bil pridobljen. Na podlagi takinih ekonomsko
docela napadnih opredelitev (ki so napac¢ne, ker so nestimulativne za veéanje
produktivnosti — op. 1. U.) ‘ekstra dohodka, ga skusajo seveda tudi napaéno
odpraviti. Skupni imenovalec reditev, ki jih na tak$ni podlagi predlagajo, je,
da bi izenadili rezultate gospodarjenja z najrazli¢nejsimi egalizatorskimi instru-
menti (razli¢tne obresti na osnovna sredstva, tehni¢na in naturalna renta, ob-
davéenje dohodka in osebenih dohodkov, investicijskih skladov delovih skup-
nosti itd.) (...) Omenjeni instrumenti ne odstranjujejo Skodljivega vpliva ekstra
dohodka, temve¢ pacijo delitev po delu in namesto nje izenacujejo rezultate
gospodarjenja in zavirajo proces ponovne delitve dohodka med gospodarstvom
in drzavno administracijo. (Str. 896.) ». .. Zategadelj so te metode, s katerimi se
usmerja gibanje denarja, v svojem ekonomskem bistvu groba kriitev delitve
po delu... (...) Bistveno je to, da gredo posledice vseh teh administrativnih
posegov zmeraj na rovad dohodka delovnih skupnosti_ s éimer je kriena delitev
po delu (...) Izvajanje delitve po delu resno zavira tudi administrativno odvze-
manje deviz delovnim skupnostim in administrativno razpolaganje z njimi.«
(Str. 897.)

% Analize socialnega porekla dijakov in Studentov kaZejo zelo jasno te
tendence.

1116



vlaganja in prisvajanja, ki bi kot en sam »center« onemogodalo zgolj
»navidezno« enakost merila. Ta navidezna enakost merila (za zavest teh
nizjih slojev seveda) izhaja iz dologenih izjemnih okolii¢in, v katerih se
dolofena konkretna proizvodnja vrdi. Te so npr. trenutna konjunktura
dolodenega produkta (lahko npr. zaradi razmer na svetovnem trgu) ali
dolodene delovne usposobljenosti, vi§ja proizvodnost kot poslediea zgo-
dovinske dedif&ine ali osebne tradicije itd. Gre skratka za predpostavko
implicitnega ekconomskega prelivanja proizvedenega nacicnalnega bo-
gastva cd nizjih k viSjem slojem, iz manj k kolj razvitim podroéjem itd.,
ki se sicer vrii po principu prisvajanja po delu, vendar bi se moralo —
v skladu s to rigorozno zahtevo seveda — pri tem upoStevati okolii¢ine
mozZnosti vetjega delovnega prispevka »visjih« posameznikov, slojev in
pokrajin. Teh moZnosti si namre& za zavest »nizjihe« »viSji« niso sami
omogoéili, ampak Ze v njih zadeli in iz njih iz8li. Tako »nepravitno«
implicitno »prilivanje« bi bilo treba zato »odliti« nazaj, da bi tako ostalo
zares samo tisto, kar so posamezniki vlozili svojega. Tega pa bi ne bilo
mogote izvesti drugade ket s temeljnimi centralnimi ukrepi. Ti pa spremi-
njajo ljudi v nesamostojne priveske, ker jim jemljejo samoupravno avto-
nomnost in obenem ovirajo napredek »visjih« in s tem napredek sploh,
s ¢imer pa se ta posebni ton ob&epriznane morale spet ne raziikuje od
nemorale,

Morala, ki jo vsebuje in vzpostavlja na&elo samoupravne delitve ozi-
roma prisvajanja po delu potemtakem ustreza vsem in Stevilnim »sred-
njime slojem. Pa tudi narobe: simo to nalelo po svoji imanentni vsebini
Ze uveljavlja in vzdrZzuje »srednje« sloje, ki na njegovi osnovi nastajajo.
Sre2nji sloji tu niso dolo&eni po lastnini preizvodnih sredstev, temvel po
prisvajanju proizvedenega bogastva in odnosu do tega prisvajanja. Sred-
njih slojev zato tu nimam za nekaj vmesnega med npr. proletariatom
kot najniZjim slojem in peSfico magnatov kot najviijim slojem. Zato
tudi ne govorimo in ne moremo govoriti ve¢ o proletariatu, ¢e ni ved
njegovega nasprotja — kapitalistiénih industrijskih in finanénih mo-
gotecey. »Srednji« sloji kot jih tu razumem zajemajo vso druzbo, zakaj
vso druzbo obvladuje princip samoupravne delitve oziroma prisvajanja
po delu. »Srednji« sloji zato tu sploh niso misljeni kot sociclodke katego-
rije prebivalstva, ki bi bile dolofene npr. z dolofeno vidino prisvojenega
bogastva, po poklicih, ki te razlike implicirajo ali podobno. Kar te sloje
dela za »srednjee, je njihov osrednji odnos do prisvejanja kot prvega in
edinega gibalca oziroma stimulatorja. Samo zato, ker so le v »sredini«
oziroma mediju tega in takinega odnosa do prisvajanja kot prvega stimu-
latorja proizvodnje, so srednji, ne pa po koli¢ini prisvojenega bogastva.
Zunaj te sredine pa so na eni strani npr. relativno malo3tevilni izob&enci
druzbe (brezposelni pohajaédi, tatovi, pijanci, roparji, cipe itd.), ki prav
ni¢ ne proizvajajo, zato svojega »prisvajanjas ne merijo po delu, so zunaj
vseh priznanih mer; zato so nevarni in druzba se pred njimi zavaruje
pravno in jih tudi moralno izob&i. Na drugi strani pa so zunaj prej ome-
njenega medija oziroma ssredine« druzbe lahko npr. tudi 3e bolj malo-
Stevilni umetniki in intelektualci, ker njihovega dela oziroma ustvarjanja

1117



ne stimulira in ne deloa (vsaj v pristnih primerih ne) oni ob& druzbeni
stimulator: prej opisani odnos do prisvajenja, zakaj prisvajanje druZzbe-
nega bogastva v doslej ocbravnavanem pomenu je za njihovo ustvarjalno
delo nebistveno, ¢eprav neogibno. V tem dvojnem pomenu so torej vsi ti
sloji oznadeni kot »srednjic sloji.

Vse doslej povedano pa je 3ele moment celotnega temeljnega drui-
benega dogajanja. Vse naSe dosedanje premiiljanje v tem poglavju se
je gibalo na nivoju naéela, ki smo ga obravnavali, in njegovih implikacij,
ki smo jih sku$ali nekaj v grobem pokazati. Na&elu samoupravne delitve
oziroma prisvajanja po delu kot nadelu samoupravnega samoizkoristanja
so — kot smo videli — inherentni blagovnotrini cdnosi in njihovi zakoni:
proizvajanje blaga za trg, konkurenca, povpredje povpredij v cenah posa-
meznega blaga in od tega odvisna realizacija dohodka posameznih kolek-
tivov in s tem vsakega posameznika v kolektivih. Zakon trZne realizacije
dohodka kakega podjetja za neko blago, ki se realizira preko povpreéja
povpred¢ij vseh kolién dela, porabljenih za to blago (kar je druZbeno po-
trebno delo za proizvodnjo tega blaga), je, da iztrzijo produktivnejsa
pedjetja (ki porabijo manj dela za enoto blaga) ve¢ kot tista podjetja,
ki porabijo za isto enoto blaga vel dela® To pa pomeni, da bodo ti
produktivnej&i kolektivi zato tudi vetali svoj deleZz pri prisvajanju iz
celotnega druzbenega fonda potrosnih dobrin, ve¢ali bodo dohodek svojih
¢lanov. Zato je popelnoma pravilna Albrehtova ugotovitev, da trg s tem
zakonom pravzaprav spodbuja proizvajalce k povetanju preduktivnosti,
pa tudi intenzivnosti dela. Zdi se, da trZnoblagovna menjava s svojimi
zakoni bistveno spreminja in onemogoéa nacelo delitve oziroma prisva-
janja po delu. Toda to je le videz. Ugotovili smo Ze, da je poglavitni
moment tega nalela v njem vsebovana spodbudae za vefanje dela (pro-
duktivnosti in intenzivnosti), ki sleni na egoizmu vsakogar, na volji za
vetanje prisvajanja na osnovi povetanega dela. Sedaj smo videli, da
osnovni blagovni trini zakon prav tako spodbuja (stimulira) produktiv-
nost in intenzivnost dela. Pokazala se je torej Ze druga bistvena notranja
vez med nas$im najvisjim moralnim nalelom delitve oziroma prisvajanja
po delu in blagovno menjavo. Prva bistvena vez med njima je — kot
smo videli — neogibnost, da se v druzbi relativnega pomanjkanja dobrin
delo meri (da nastopa v obliki vrednosti in blaga), da bi sploh bilo
mogode prisvajanje sorazmerno z delom (tj. nekako odmerjeno). Zato tudi
pravimo, da je temu nadelu v njegovi konkretni obliki blagovnotrino

3 To ugotavlja tudi R. Albreht v élanku O ekstra dohodku: »To se pravi,
da daje trg z blagovno menjavo prednost tistim proizvajalcem istega blaga,
kateri proizvedejo enoto proizvoda (kos, tona, meter, kwh, PS ipd.) z manjSo
porabo dela (opredmetenega ali Zivega). Tako trg pravzaprav spodbuja pro-
izvajalce, da povecujejo produktivnost dela ter zmanjSujejo porabo dela pri
enoti blaga. Prav v tem pa je tudi izrazita spodbujevalna funkcija menjave:
proizvajalci nepretrgoma povefujejo svojo produktivnost dela, da bi dosegli v
delitvi delez, ki ustreza njihovi porabi dela v proizvodnji.« Prav tam, str. 889.

To moramo v celoti sprejeti. Videti moramo le, da je to zelo podobno
kapitalskemu podjetniSkemu principu, samo da tu ne gre za individualnega
kapitalista, temveé izkoriSéa kolektiv sam sebe.

1118



gospodarstvo inherentno, ¢eprav je Marx v »Kritiki gotskega programas«
predvideval, da bi bilo mogo¢e urediti druzbo na osnovi skupne lastnine
proizvodnih sredstev in po naéelu delitve po delu (tj. merjenju in odmer-
janju dela in prisvajanja dela) brez blagovne menjave. Ta naialjnja sti-
mulacija oziroma spodbuda za velanje produktivnosti in intenzivnosti
dela, izvirajota iz blagovne menjave, je torej v istem odnosu tudi na-
daljnja spodbuda samoupravnemu samoizkoriS¢anju delaveev na osnovi
dela in s tem dodatni moment vefanja druzbene diferenciacije in ne-
enakosti — skratka, Sirjenju »pahljade« srednjih slojev, ki smo jih Ze
obravnavali. Torej je tudi trg in blagovna menjava z vsem, kar vsebuje,
temeljna danost te nafe morale, tisto, na kar se ta morala nanasa z
absolutnim NAJ BO (samo odmikom od tega in padenj tega naj ne bo).
Ta potencirana stimulacija (bi¢, ki ga vsakdo sam vihti nad svojim
hrbtom) samoupravnega seamoizkorii¢anja, ki se mu po domade pravi rast
standarda delovnih ljudi, potiska ljudi v vse veéje bistveno Clovesko eksi-
stenéno ubostvo in izpraznjenost golega vrtinca porabe, da bi se zago-
tovila rast proizvednje in velanje proizvodnje, da bi se zagotovila rast
porabe, vse drugo pa ostaja bolj ali manj nepomemben privesek in dobiva
znadaj enega ali drugega. Celo umetnost, znanost, filozofija, Sola itd. niso
izvzeti iz tega samogibnega vrtinca. V tem vrtincu in zanj v njegovem
samogibanju je ¢lovek spet le njegov predikat, objekt, privesek in s tem
vrZzen iz svoje Cloveskosti, prepusten zgolj odnosu do bivajotega. Kaj je
sredide tega vrtinca, naj ostane za sedaj cdprto vpraSanje. S tem pa ne
mislimo, da je to absolutno tako, zakaj to bi bila brezsvetnost, brezzgo-
dovinskost, konec ¢lovekovega &asa.

Kako je sedaj s to moralo? Nemoralno zanjo sémo, smo videli, je
prisvajanje ¢ez mero, ki je sorazmerna delu. Sele iz takega prisvajanja
bi se za to moralno presojo in vrednotenje (simo moralno zavest) porajala
tista bistvena &loveska eksistenéna revi¢ina. Sedaj pa se je pokazalo —
ne sicer s stalii¢a same te moralne presoje — da se ta revi¢ina poraja
iz jedra samega najviSjega moralnega natela, in to kljub temu, da imajo
sedaj ljudje mnostvo raznih tehni¢nih predmetov, »standard« in tehniéno
udobje. Zato pravimo, da med to moralo in nemoralo ni razlike. S tem
Ze ne obtoZujemo ne ene ne druge v imenu kake tretje. Pokazati skuSamo
le celotno dejansko vsebino te morale, vse, kar vsebuje to, na kar so
ljudje obi¢ajno ponosni.

Vrnimo se k trgu. Zdi se — &e gledamo povrino, da se samoupravno
nacelo delitve oziroma prisvajanja po delu v trZni menjavi blaga docela
zamegli, ker zaradi trinega povpredja povpretij pravzaprav nih¢e veé
ne ve in ne more zagotovo vedeti, ali res dobiva oziroma si prisvaja
sorazmerno s svojim delom ali ne, To velja tako za kolektive kakor za
posameznike. Odtod potem zahteve po administrativnih posegih, ki naj
bi prepretevali ta morebitni krivitni vpliv blagovne menjave in trga,
abstraktno obsojanje blagovne menjave in abstrakine zahteve po odpravi
trZne menjave blaga. Ekonomski rezultat tega je seveda lahko le zastoj
razvoja proizvodnega potenciala, po drugi strani pa je to tudi v nasprotju
z natelom delitve oziroma prisvajanja po delu, kot ugotavija R. Albreht

1119



v svojem Ze citiranem ¢&lanku in to s poenostavljenim primerom tudi
ilustrira.® Primer, ki ga navaja, je prav osupljivo preprosta potrditev
nacela delitve cziroma prisvajanja po delu v blagovnotrznih cdnosih, potr-
ditev teze o inherentnosti blagovnotrinega gospodarstva temu natelu z
vsem, kar spada zraven. Kaj more katerakoli morala zoper to, ko pa je
. sama samoé to.

Po natelu samoupravne delitve oziroma prisvajanja po delu preko
blagovne menjave in trga se porajajo med posamezniki in med delovnimi
kolektivi neki Ze vnaprej doloeni odnosi. Kolektivi se morajo pri svojem
ravnanju odlo¢ati pred vsem drugim tako, da s tem zagotavljajo predvsem
svoj nadaljnji obstoj in nadaljnjo rast. V tem svojem odlotanju kolektivi
ne morejo upostevati koristi drugih kot regulativa svojega ravnanja, ker
prav s tem odlotanjem druge kolektive (lahko) prizadevajo v njihovem
obstoju in rasti, kakor tudi drugi (lahko) s svojim ravnanjem prizaievajo
nje.® Iz tega rastejo ozki interesi posameznih kolektivov, ki se sku3ajo
realizirati na raun drugih kolektivov, nastaja prikrita vojna vseh proti
vsem. Moment samoupravnega samoizkorid¢anja oziroma prisvajanja po
delu z blagovno menjavo je v tem aspektu dezintegracija ljudi in tudi
kolektivov, ta proces sam deluje dezintegrativno, Porajajo se interesno
ozke klike.

Dezintegrirancst ljudi je lahko v osnovi dvojna: pasivna in aktivna.
Pri pasivni dezintegraciji so ljudje razdrobljeni na razne skupine ali

3 R. Albreht: O ekstra dohodku.

»V razmerah blagovne menjave (povpreéna poraba dela) ustvarjajo vse
delovne skupnosti, ki dosegajo, presegajo ali ne dosegajo povpre¢ne produk-
tivnosti dela pri proizvodnji doloéenih proizvodov, ravno tolikSen dohodek, s
katerim morejo kupiti enako koli¢ino proizvedov, ki jo sami proizvedejo. To
tezo je mogode dokazati z zelo preprostim zgledom, ki je zaradi jasnosti do kraja
poenostavljen. Dve delovni organizaciji izdelujeta ¢evlje. Prva porabi za par
¢evljev dve uri oziroma 3000 dinarjev za par. Drugi pa so potrebne $tiri ure
oziroma porabi pri tem 6000 dinarjev. Cevlji se prodajajo na trgu po povpreéni
porabi dela, se pravi tri ure za en par oziroma 4500 din. Nadaljnji ratun je
naslednji: produktivnejsa delovna organizacija pridobi pri paru éevljev dohodek,
ki je za eno uro oziroma za 1500 din vetji, kot znasa njena poraba dela. Toda
z dosezenim dohodkom od ¢evljev lahko delovna skupnost kupi na trgu natanko
toliko ¢evljev, kolikor jih je sama proizvedla. Isto velja tudi za manj produk-
tivne delovne skupnosti.

To pomeni, da blagovna menjava pravzaprav omogoé¢a delovni skupnosti,
da lahko z doseZzenim dohodkom od svoje proizvodnje kupi na trgu natanko
toliko ¢evljev, kolikor jih je sama izdelala. Zatorej v razmerah blagovne me-
njave delovne skupnosti prisvajajo enako koli¢ino proizvodov, kot so jih same
proizvedle. To se pravi, da prisvajajo rezultat svojega dela. Edina posebnost
je v tem, da ne prisvajajo rezultate svojega dela neposredno, temveé¢ s posre-
dovanjem blagovne menjave, ki na podlagi priznavanja druzbeno potrebne po-
rabe dela zagotavlja delovnim skupnostim, da tudi s posredovanjem blagovne
menjave pridejo do iste kolitine proizvodov, ki so jo same proizvedle, seveda
razli¢nih vrst blaga.« — Prav tam, str. 890—891.

Korigirati je treba to, da bi si lahko delovne skupnosti v razmerah bla-
govne menjave prisvajale enako koli¢ino proizvodov, kot so jih same proizvedle,
Od ¢esa pa bi tedaj zivela vojska, drzavna administracija itd.?

 Ta moment je obdirno razlozil F. Cerne v svojem élanku »Protislovia
nadega druZbeno-ekonomskega sistema v moralni presoji.« Problemi $t. 42—43.

1120



posameznike, ki so med seboj ravnodudni; pri aktivni dezintegraciji pa
je razdrobljenost ljudi konfliktnega znacaja, med skupinami in posamez-
niki obstajajo bolj ali manj moéna trenja zaradi nezdruzljivosti intere-
sov itd. Pasivna dezintegracija implicira osamljenost in spraznost Ziv-
ljenja«, snesmisel bivanja« in beg v vsakdanji vulgarno materialistiéni
odnos pri posameznikih v njihovi zasebni sferi, v prostem ¢asu. Temu
begu streZe potem lahko za ta namen postavljena industrija porabnih,
luksuznih itd. predmetov, tako imenovana industrija prostega Casa. Ta
oblika dezintegracije s svojimi posledicami v zasebni sferi je primernejsa
pripadnikom istega druZbenega sloja. Pasivnost medsebojnih ¢loveskih
odnosov se tu lahko reducira na popolno ravnodusnost do drugega, lahko
pa ima obliko opreznosti, preZzanja, zavisti, prikrite zlobe, skrajne povrs-
nosti itd. itd. Toda ta pasivna dezintegriranost v zasebni sferi ne izklju-
¢uje, temveé vkljutuje aktivno dezintegriranost istih ljudi v njihovi javni,
»delovni« sferi, v okviru delovnega procesa, kjer se kaZe v obliki boja
vseh proti vsem, prikritega pod videzom sodelovanja. Med pripadniki
razliénih slojev pa se dezintegracija kaZe v zasebni sferi kot usmiljenje,
soutje, prezir, sovrastvo, prikrito ali neprikrito nasilje itd. Poraja se
miselnost avtoritete, zasnovane na denarju (»denar sveta vladar«), pri
¢emer lahko denar pomeni marsikaj. Iz principa same morale izvirajoca
diferenciacija in dezintegracija poraza lakomnost, ki se v spektru razslo-
jenosti zgleduje vedno le po relativno »vifjih« in jim skufa po vsi sili
slediti najprej z intenziviranjem svojega dela, ¢e pa to ne zadoséa, tudi
z nedovoljenim nadinom prisvajanja, protizakonito; slediti najprej po
miselnosti, vedenju itd., nato po opremljenosti, luksuzu itd., zakaj od
tega je odvisna njegova veljava, ugled itd. Tu pa — Ceprav je vse to Ze
vsebovano v jedru same morale, v njenem najviSjem principu — doleti
tega &loveka moralna obsodba, zakaj to je Ze odmik in krienje temeljne
danosti obstojetega in je kot tiko dosegljivo moralnemu korektivu ali
bolje apeliranju ali sodiséu.

Toda ta dezintegrativhi moment tega procesa je hkrati in prvotno
tudi integrativni moment. Ljudi zdruZuje in enaéi nadelo prisvajanja po
delu kot natelo enakosti, ki pa je prav v tem tudi razdruZujole kot na-
&elo neenakosti. Vsi so zdruezni v svojevrstno skupnost med seboj ogro-
Zajo¢ih se subjektov, ki se z istimi dejanji hkrati omogotajo in cnemo-
gotajo. Vse to ni samovoljna in zla iznajdba kolektivov ali katerih koli
posameznikov, temvel je Ze vsebovano v najviijem moralnem nadelu, ki
tudi ni izmisljeno. Ce vzamemo integriranost ljudi kot moralno katego-
rijo, je neintegriranost nemarolna, je pa vendarle v celoti pritujota te
v sami morali, Zato med moralo in nemoralo tudi tu ni razlike.

Ko smo govorili o razlikah v prisvajanju, ki nastajajo glede na
razlitna kvalificirana dela kot potencirana enostavna dela, nismo omenili,
da lahko nastanejo nesorazmerna prisvajanja zato, ker je mogoce, da se
tako kvalificirano delo ne odmerja po delu samem, temve¢ se lahko ravna
po ponudbi in povpradevanju po tej vrsti kvalificirane delovne sile na
delovnem trgu, ¢esto pa tudi po &isto subjektivni oceni o pomembnosti
takega dela. Vendar se taka nesorazmerja v daljSem &asu po samem

14 Problemi 1121



zakonu trga lahko sama uravnajo. Drugade pa je glede tega z delom
drzavne administracije, s polititnimi funkcionarji, z vojsko, organi drzav-
ne varnosti itd. Le-ti svojega »dela« ne realizirajo preko blagovne me-
njave na trgu, temveé¢ se udeleZujejo prisvajanja druZbenih potrodnih
dobrin iz tistih odbitkov od celotnega doprinosa vsakega delawvca, ki
proizvaja blago za trg, o katerih govori ze Marx v »Kritiki gotskega
programa«. Ker drzavno-politiéni organi sami doloéajo viSino teh od-
bitkov ali vsaj odlo¢ilno vplivajo na to in sami subjektivno (tj. ne preko
blagovne menjave) ocenjujejo »vrednost« svojega »dela«, je v tem dana
moznost za zelo velike zlorabe. Prisvajanje dobrin od celotnega druzbe-
nega produkta za vso tako imenovano kulturno sfero, kamor sodijo vse
znanosti, znanstveno-raziskovalni intituti in laboratoriji, umetnosti vseh
vrst, vse Sole itd., je deloma mogoce na neki naéin vskladiti z nacelom
samoupravne delitve ali prisvajanja. po delu preko blagovne menjave,
deloma pa je ta sfera v tem odvisna od neogibno subjektivnih ocen
funkcionarjev polititnega in drZavnega aparata, ki ji z raznimi sistem-
skimi instrumenti Ze vnaprej odlo¢a in dolo¢a ne le udeleZbo pri prisva-
janju, temve¢ tudi obseg njenih dejavnosti. V nekoliko manjii meri
uravnavajo sistemski instrumenti tudi obseg dejavnosti raznih gospo-
darskih pancg.

Vse to pa moéno zapleta prej opisani preprosti sistem prisvajanja po
delu preko blagovne menjave in trga in ustvarja zelo velike napetosti
in trenja.

Analizo vseh teh odnosov v vse podrobnosti bi lahko nadaljevali
v nedogled, ker je vsa ta problematika nenavadno zapletena. Vendar nam
je 8lo tu za to, da na nivoju nadela v grobem prikazemo vso dejansko
moralno vsebino naSega moralnega natela, ki ga ne razumemo kot kak
izmiSljen princip, temve¢ kot celoten kompleks temeljnih druzbenih in
¢lovedkih odnosov (tj. delovnih odnosov), ki so podlaga za vse razliéno
vedénje in ravnanje ljudi, za vse njihove posebne moralne norme itd.

Kdor bi domneval, da nam gre tu morda za kritiko nalela delitve
oziroma prisvajanja po delu preko blagovne menjave in s tem morda za
posredno kritiko nadega druZbenega sistema, bi s tem zgredil namen te
Studije. Prav tako bi zgresil namen tega premisljanja, kdor bi domneval,
da nam gre za kritiko morale; da ni tako, je dovolj jasno povedano Ze v
prvem poglavju.

Gre preprosto za to, da se pokaZe vsa vsebina morale, vsa vsebina
nadega najviSjega moralnega nadela, kakrina pa¢ je, vsa njegova »dia-
19ktika«.

Ali nam je po vsem tem potrebno ponavljati, da sklepi iz tretjega
poglavja veljajo tudi za to moralo?

(Se nadaljuje)

1122



Izgubljeno orodje uéenja

Dorothy Sayers

Dorothy Sayers se je rodila 1893. leta v Oxfordu, tam je tudi Studirala
in diplomirala 1. 1915 iz srednjeveike knjiZevnosti, Potem je bila poklicna
pisateljica: preZivljala se je najprej s pisanjem detektivskih povesti, ki so jo
naredile slavno, pa so vedno bolj postajale pravi romani, dokler jih ni opustila.
Pozneje je postala znana po svojih religioznih igrah v verzih, ki so jih igrali
tudi na radiu. Prevedla je celotno Dantejevo »BoZansko komedijo« in izdala
nekaj zbirk esejev, v katerih je izkazala svojo ufenost in kritiénega duha.
Pri¢ujoéi esej je izSel v zbirki »The Poetry of Search and the Poetry of Sta-
tement« (Pesnistvo iskanja in pesniftvo ugotavljanja) Ze po njeni smrti, leta
1958. — Prevod ni popoln, deloma zato ne, ker bi bil predolg, deloma ker marsi-
kaj velja za posebne angledke razmere, za katere je bil napisan. Tudi njena
glavna ugotovitev — da u¢imo uéence vsega samo ne tega, kako se naj uéijo —
in da ima to usodne posledice za splodno raven izobrazbe in za vse javno Zivlje-
nje — velja za nas prav tako kakor za Anglijo. Z njenimi predlogi za izbolj-
Sanje se pa¢ ne bodo vsi strinjali, tudi ne trdim, da se sama strinjam 2 vsem.
Toda veliko misli v tem eseju se mi zdi zelo pomembnih in lahko bi postal
vsaj izhodis¢e za razpravo o tem vprafanju, tako pomembnem za naSo druZbo.
- Prevajalka.

Menda se mi ni treba opravicevati, ker se jaz, ki imam zelo skromne
izkuinje v poufevanju in Ze leta prav malo stika s prosvetnimi krogi,
drznem govoriti o u¢enju. Sedanje ozraéje je zelo naklonjeno takemu po-
¢etju. Skofje objavljajo svoje mnenje o gospodarstvu, biologi o metafi-
ziki, neoZenjeni o zakonu, kemiki o teologiji; ljudje brez primerne izo-
brazbe postajajo ministri v tehniéno zelo zahtevnih ministrstvih; in pre-
prosti, navadni ljudje piSejo v ¢asnike, da Epstein in Picasso ne znata
risati. Do neke meje, in e je politika kolikor toliko poniZna, je taka de-
javnost hvale vredna. Prevelika specializacija ni dobra. Sicer pa ima vsak
nestrokovnjak dober izgovor (e se. futi upravitenega), da pove svoje
mnenje o izobraZzevanju. Ce nismo Ze vsi poklicni uéitelji, so nas vsaj vse
neko¢ uéili. Tudi ¢e se nismo nidesar naudili — mogoce Se posebno ée se
nismo — ima na$ prispevek k razpravi vendar neko vrednost.

14 1123



Torej bom zacela kar brez opravitevanja. Ker je mnogo tega, kar
imam povedati, moéno sporno, bom zacela z izjavo, s katero vem, da se
bodo vsi uéitelji od srca strinjali: da imajo namre¢ vsi vse preveé dela.
Cloveku je treba le pogledati kakrien koli uéni naért ali izpitna vpra-
Sanja, Ze vidi, da je natladen z obilico utrudljivih predmetov, ki jih morajo
ucitelji poudevati; to poutevanje pa jih odvrada od tistega, kar mora vsak
misle¢i ¢lovek priznati za njih pravo opravilo, da namreé delijo mleko,
nadzirajo uence pri jedi, pazijo na garderobo, tehtajo in merijo uéence,
pazijo ali se pri kom nemara ne kaZejo zacetki ospic, mumpsa ali noric,
sestavljajo sezname, vodijo skupine po muzejih, izpolnjujejo obrazce, se
pogovarjajo s stari in sestavljajo ob koncu polleta poroéila, ki zdru-
Zujejo najvedje spostovanje do resnice z neZnim ozirom na ¢ustva vseh
prizadetih.

O teh resni¢no pomembnih dolZnostih ne bom govorila, Omejiti se
mislim na pouéevanje kot tako. Skusala bom raziskati, ali pri obilici uénih
predmetov, ki jih lahko najdemo v uénih naértih, res uéimo prave reéi na
pravi na&in; ali ne bi mogli olajSati truda in hkrati dosedi bolj§ih uspehov
¢e bi uéili manj reéi na drug naéin.

Nikar se ne vdajajte ne upanju ne strahu. Skrajnje neverjetno je, da bi
kdaj izvedli reforme, ki jih bom predlagala. Ne stardi, ne uditeljiséa, ne
izpitne komisije, ne Solski sveti, ne prosvetno ministrstvo jih ne bi niti
za hip sprejeli. Kajti v bistvu predlagam tole: ¢e hoéemo dobiti druzbo
izobrazenih ljudi, ki bodo znali sredi zapletenih pritiskov nase moderne
druzbe ohraniti svojo umsko svobodo, moramo zavrteti kolo napredka
nazaj za kakih $tiri ali pet sto let do mesta, ko je zacelo izobraZevanje
izgubljati izpred oéi svoj pravi smoter, nekako h koncu srednjega veka.

Preden me odpravite s primerno frazo — reakcionarka, romanti¢na
dusa, laudator temporis acti, ali katera vam Ze prva pride na jezik — vas
prosim, da premislite o enem ali dveh vpraSanjih, ki se nemara skrivata
na dnu vseh nasih src in se od ¢asa do ¢asa prikaZeta na dan in nas
vznemirjata.

Ce pomislimo, kako zgodaj so 3li mladi ljudje na univerzo, recimo, v
tudorski dobi, in kako so jih potem imeli za zmoZne, da prevzamejo odgo-
vornost za svoje opravilo — ali smo res ¢isto zadovoljni s tistim umetnim
podaljSevanjem razumskega detinstva in nezrelosti v leta telesne dozore-
losti, ki je tako znaéilno za naso dobo? Odlaganje odgovornosti na poz-
nejSa leta prinaa s seboj vrsto psihologkih zapletov, ki sicer najbrz zani-
majo psihiatra, gotovo pa niso v korist ne posamezniku ne druzbi. Obi-
¢ajni razlog, ki ga navajajo za podaljSevanje obveznega Solanja, je ta, da
se je treba sedaj toliko ve¢ uéiti kakor v srednjem veku. To je deloma
res, popolnoma pa ne. Res da sodobnega decka in deklico ué¢ijo veé pred-
metov — toda ali sta potem res bolj ucena, ali res vesta ve¢? Prav o tem
mislim govoriti.

Ali se vam je kdaj zazdelo ¢udno in neugodno, da so danes, ko je pis-
menost v zahodni Evropi na visji stopnji kot kdaj koli poprej, ljudje tako

1124



nezaslifano dovzetni za vpliv reklame in mnoZi¢ne propagande? Ali to pri-
pisujete zgolj mehaniénemu dejstvu, da so tisk in radio in tako dalje omo-
godili, da se propaganda mnogo laZe $iri dez vse vedje obmodje? Ali véasih
vznemirjeni ¢utite, da produkt modérnih izobraZevalnih metod ne zna
dovolj dobro razlo¢evati dejstev od trditev in dokazanega od samo pre-
priéljivega?

Ali ste kdaj poslusali razpravo med odraslimi in, ¢lovek bi mislil,
odgovornimi ljudmi, pa vas je vznemirila nezmoZnost povprednega raz-
pravljaveca, da bi se drZzal vpraSanja ali odgovarjal na argumente nasprot-
ne strani in jih zavraéal? Ali ste kdaj pomislili na velikansko koli¢ino,
Cisto postranskih redi, ki se pojavljajo na raznih sejah, in kako zelo
redke so osebe, ki bi znale seje voditi? In ali vam je kdaj malce upadlo
srce ob misli, da odlo¢amo veéino nasih javnih zadev v razpravah in v
odborih?

Ali ste kdaj sledili kaki razpravi v ¢asopisih ali drugje in opazili,
kako redko pisci definirajo svoje izraze? Ce pa jih kdo le definira, kako
pogosto se zgodi, da nasprotnik v odgovoru pise, kakor da jih uporablja
v ravno nasprotnem pomenu, kakor jih je Ze definiral?

Ali vas je kdaj vznemirila obilica povrine sintakse, na katero nale-
tite? In ali vas je vznemirila zato, ker to ni elegantno, ali zato, ker lahko
pripelje do nevarnih nesporazumov?

Ali ste kdaj opazili, da mladi ljudje, ko so zapustili 3olo, ne samo
pozabijo vedino tega, ¢esar so se nauéili (to je samo pri¢akovati), da tudi
pozabljajo ali kaZejo, da se nikoli niso naudili, kako bi se sami lotili novega
predmeta? Ali vas je kdaj motilo, ¢e ste naleteli na odrasle moZe in Zene,
ki niso znali razlo¢evati dobre, znanstvene, primerno dokumentirane knji-
ge od druge, za katero bi izurjen duh takoj spoznal, da niso take? Ali ki
ne znajo ravnati s knjiznim katalogom? Ali ki ne znajo iz priroénika do-
biti tistega, kar se nanasa na vpraSanje, ki jih zanima?

Ali desto sretujete ljudi, ki jim je »predmet« vse Zivljenje samo
»predmet«, neprodusno oddelje od vseh drugih »predmetov«, tako da jim
je zelo tezko hitro v duhu povezati, recimo, algebro in detektivske zgodbe,
kanalizacijo in cene lososa, celulozo in porazdelitev padavin — ali, bolj
na splodno, filozofijo in gospodarstvo, kemijo in umetnost?

Ali ni velika pomanjkljivost naSe danasnje izobrazbe — pomanjklji-
vost, ki jo lahko sledimo skozi vse omenjene vznemirljive simptome —
da se nam sicer pogosto posre¢i, da nau¢imo svoje uéence »predmetov«,
da pa jih ne nau¢imo misliti? Vsega se uce, samo tega ne, kako se naj
uéijo. Tako je, kakor da smo otroka naudili, da zaigra kako skladbo, a
ga nismo udili ne lestvic ne branja not; tako da si je sicer zapomnil
skladbo, a nima najmanjSega pojma, kako se naj nauéi druge, Zakaj
pravim «kakor da«? V nekaterih spretnostih delamo prav to — zahtevamo
od otroka, naj »se izraza« v barvah, preden smo ga naudili, kako naj
ravna z barvami in s éopitem. Neka miselna Sola trdi, da je to pravi nadin.
Toda opazujte — izurjen delavec se novega pripomoc¢ka ne loti tako. On,

1125



ki se je iz izkudnje naudil, kako si najbolje prihrani delo in prime stvar
na pravem koncu, se bo najprej vadil na kakrénem koli kon¢ku materiala,
da »dobi obéutek za orodje«.

Sedaj si pa oglejmo srednjevedki naért izobraZevanja — uéni naért
Sol. Za trenutek je vseeno ali je bil namenjen majhnim otrokom ali sta-
rejSim Studentom. Pomembno je, kaj so ljudje srednjega veka imeli za
namen in pravo zaporedje izobraZevalnega procesa.

Uéni naért je bil razdeljen na dva dela: trivium in quadrivium. Drugi
del — quadrivium — je bil sestavljen iz »predmetov« in nas za zdaj ne
zanima. Za nas je zanimiva sestava triviuma, ki je bil priprava na quadri-
vium. Bil je sestavljen iz treh delov: slovnice, dialektike in retorike, v
tem zaporedju.

Prvo, kar bomo opazili, je to, da vsaj dva izmed teh »predmetov«
sploh nista to, kar bi imenovali »predmete«, temveé samo metoda, kako se
predmetov lotimo. Slovnica je zares »predmet« v tem pomenu, da se pri
njej naudis nekega jezika — v tistem casu je pomenila uéenje latiniéine.
Toda jezik sam ni drugega kot orodje, s katerim izraZamo misli. Ves
trivium je v resnici imel namen, da naué¢i ucenca, kako naj pravilno upo-
rablja orodje ucenja, preden se sploh loti »predmetov«. Najprej se je nauéil
nekega jezika; ne samo, kako naj naroéi kosilo v kakem tujem jeziku,
temved¢ ustroja jezika — enega jezika, in zato jezika kot takega — kaj
je, kako je sestavljen, kako deluje. Drugi¢ se je nauéil uporabljati jezik:
kako naj definira izraze in izreka pravilne ugotovitve; kako je treba sesta-
viti argument in kako cdkrivati zmote v argumentih (svojih in pri drugih
ljudeh). To se pravi, dialektika je obsegala logiko in razpravljanje. Tretjié,
naudil se je izrazati se v jeziku — kako naj lepo in preprié¢ljivo pove, kar
ima povedati... Na koncu te¢aja je moral uéenec sestaviti tezo o pred-
metu, ki mu jo je zadal uditelj ali pa si jo je sam izbral, in potem braniti
to tezo pred fakulteto. Do takrat se je Ze naucil — sicer mu gorje! — ne
samo napisati esej na papir, temve¢ tudi jasno in razloéno govoriti z odra
in naglo odgovarjati na medklice. Ti medklici niso bili samo Z2aljive
osebne opazke ali nesmiselna vprasanja. Odgovarjati je moral tudi na
stvarna in predirna vprasanja tistih, ki so Ze prebili preizkuinjo debate
ali pa so se nanjo pripravili.

Seveda je res, da posamezni preostanki srednjeveske tradicije Se vedno
Zivotarijo ali pa so jih spet oZivili v danasnjem, obi¢ajnem Solskem uénem
naértu. Nekaj znanja slovnice se e vedno zahteva pri ulenju tujega je-
zika — mogote bi morala redi »se spet zahteva«; kajti pomnim é&as, ko so
imeli uéenje spregatve in sklanjatve za graje vredno in so mislili, da naj
ulenec to kar mimogrede pobere med ufenjem. Imamo cvetota debatna
drustva v Soli. Pifejo eseje; poudarjajo potrebo po »izraZanju samega
sebe« — mogode Se preved. Toda te dejavnosti gojijo bolj ali manj logeno,
kot da pripadajo posameznim predmetom, pri katerih se jih uée, ne pa kot
strnjen naéft duhovnega urjenja, kateremu bi bili ysi »predmeti« podre-
jeni. »Slovnica« spada k predmetu »tuji jezik«, pisanje esejev k predmetu
»materini¢ina«; dialektika je skoraj popolnoma lo¢ena od ostalega uénega

1126



nadrta in jo Cesto prakticirajo nesistematiéno in mimo uénih ur kot po-
sebno vajo, le zelo rahlo povezano z glavnim delom uéenja. V celoti opa-
zamo veliko razliko v poudarku pri dveh pojmovanjih: moderni izobrazbi
je v sredistu’ »udenje predmetov«; metode misljenja, zagovarjanja in izra-
Zanja svojih sklepov pa naj se u¢enec nauéi mimogrede; srednjeveski izo-
brazbi je bilo csrednje to, da najprej izdela orodje uc¢enja in nauci uéenca,
kako ga uporabiti; kakrSen koli predmet je bil le snov, na kateri se je
uc¢enec vadil, dokler mu ni uporaba orodja presla v meso in kri.

Nekaki »predmeti« seveda morajo biti. Clovek se ne naudi uporabe
kakega orodja s tem, da maha z njim po zraku; tudi se ni mogoée nauéiti
teorije slovnice, ne da bi se naudil doloéenega jezika, kot se ne mores
nauciti govornistva in razpravljanja, ne da bi govoril o nefem doloéenem.
Debatni predmeti srednjega veka so bili navadno vzeti iz teologije ali iz
etike in zgodovine starega veka. Cesto so zares postali stereotipni, posebno
proti koncu dobe, in za lase privleéeni in izumetni¢eni nesmisli sholastiénih
argumentov so drazili Ze Miltona in se jim smejemo $e danes. Ali so bili
sami po sebi bolj obrabljeni in malenkostni kakor obi¢ajni naslovi nasih
danasnjih prostih spisov, ne bi hotela reéi: tudi mi smo se Ze nekoliko na-
veli¢ali tem kakor »En dan mojih poditnic«, »Kaj bi rad postal, ko zapustim
Solo« in tako naprej. Vedina naSega noréevanja pa ni na mestu, ker smo
pozabili cilj in namen debatne teze. Neki zgovorni ¢lan »mozZganskega
trustas« je neko¢ kratkocasil poslusalstvo z trditvijo, da je bilo v srednjem
veku stvar vere vedeti, koliko nadangelov lahko plefe na konici igle.
Upam, da mi ni treba reé¢i, da to nikoli ni bilo stvar vere; bila je le vaja
v debati, katere téma je bila narava angelske substance: ali so angeli
snovni, in ¢e so, koliko prostora zavzemajo? Odgovor, ki so ga navadno
imeli za pravilnega, je, mislim, bil, da so angeli ¢isti razumi, nesnovni, toda
omejeni, tako da lahko imajo mesto v prostoru, ne pa razseZnosti. Lahko
bi to primerjali s ¢lovesko mislijo, ki je prav tako nesnovna, a podobno
omejena. Ce je vafa misel usmerjena na neko stvar — recimo na konico
igle — je na tistem mestu, v tem pomenu, da ni drugje:; toda dasi je »tam«,
ne zavzema prostora tam, in ni ovire, da ne bi neskonéno Stevilo ljudi
svoje misli isto¢asno usmerilo na isto konico igle. Prava téma argumenta
je torej razlika med mestom in razseZnostjo v prostoru; snov, ki jo argu-
ment uporablja, je po naklju¢ju narava angelov (pa bi prav lahko bila
tudi kaj drugega); ‘prakti¢ni nauk argumenta je, da ne smemo uporabljati
besedice »tam« ohlapno in neznanstveno, ne da bi pojasnili, ali mislimo
»na tistem kraju« ali »zavzemajo¢ prostor tame«. Veliko se noréujemo iz
srednjeveskega dlakocepstva; toda ée pogledamo nebrzdano zlorabo spor-
nih izrazov z dvoumnimi ali spremenljivimi pomeni v tisku in na govor-
niskem odru, si bomo nemara v srcu zazeleli, da bi izobrazba dala vsakemu
bralcu ali poslusalcu obrambno oroZje, da bi lahko zaklical »Distinguo«.

Mi namreé dovoljujemo svojim mladim moZem in Zenam, da gredo
neoboroZeni v svet, kjer oroZje Se nikoli ni bilo bolj potrebno. Nauéili
smo jih brati in sedaj so izro¢eni tiskani besedi. Z iznajdbo filma in radia
smo zagotovili, da jih tudi e taka nenaklonjenost branju ne bo obvaro-

1127



vala pred neprenehnim navalom besed, besed, besed. Ne vedo, kaj besede
pomenijo; ne vedo, kako bi se jih obranili, jim jemali ostrino ali jih zagnali
nazaj; namesto da bi njih razum vladal besedam, vladajo besede njih
¢ustvom. Mi, ki smo se razburjali leta 1940, ko so poslali s puSkami obo-
rozene ljudi proti tankom, se ni¢ ne razburjamo, ko pofiljamo mlade
moZe in Zene v svet, da se bojujejo proti mnoziéni propagandi oboroZeni
samo s povrinim znanjem »predmetov«; in kadar celi razredi ali celi na-
rodi zapadejo demagogu, se upamo ¢uditi. Goverimo in govorimo o po-
membnosti izobrazbe — govorimo in véasih dajemo malo denarja; podalj-
Sujemo dobo obveznega Solanja in delamo nadrte za vedje in boljse Sole;
uditelji vestno garajo v Solskih urah in mimo njih, tako da jim odgovor-
nost postaja breme in méra; in vendar mislim, da je ves ta predani trud
obsojen na neuspeh, ker smo izgubili orodje uéenja, in ker ga nimamo,
je vsako udenje le skaza in skrpucalo.

Kaj naj torej storimo? Ne smemo se vrniti v srednji vek. Tega vzklika
smo Ze vajeni. Ne moremo nazaj — ali pa¢? Distinguo. Rada bi definirala
vsak izraz v tem stavku. Ali »vrniti se«<pomeni vrniti se v ¢asu ali po-
praviti napako? Prvo je oéitno samo po sebi nemogode, drugo pa je
nekaj, kar modri ljudje delajo vsak dan. »Ne moremo« — ali to pomeni,
da nafe vedenje doloéa nepremagljiv kozmiéni mehanizem, ali samo, da
bi bilo tdko dejanje zelo tezavno, ker bi izzvalo toliko odpora? »Srednji
vek« v tej zvezi zgolj slikovita fraza, ki pomeni doloeno izobraZe-
valno teorijo, se mi zdi, da ni a priori nobenega razloga, da bi se ne
»vrnili« k njej — z modifikacijami — kakor smo se Ze, z modifikacijami,
»povrnili« npr. k temu, da igramo Shakespearove igre tako, kakor jih je
napisal, in ne »modernizirane« verzije kakega Cibbra ali Garricka, kar
se je neko¢ zdelo najnovejdi korak v gledaliskem napredku.

Zabavajmo se torej z mislijo, da je taka vrnitev mogo¢a. Odpravimo
vse Jolske cblasti in si zamislimo ¢edno malo %olo za decke in deklice, ki
jih lahko umsko pripravimo za irtelektualni boj, kakor sami hofemo. Ob-
darili bcmo uéence z izredno pohlevnimi starsi; najeli si bomo udéitelje,
ki so jim metode in nameni triviuma popolnema domadi; stavba naj bo
dovolj velika in uéno osebje dovolj Stevilno, da bomo lahko imeli tako
majhne razrede, da se bo dalo delati z njimi. In zamislimo si Se izpitno
komisijo, ki bo zmoZna in voljna, da izpraSuje nase »proizvode«, Tako pri-
pravljeni, bomo sestavili uéni naért — moderni trivium »z modifikaci-
jami«, in poglejmo, kam bomo prisli.

Toda naprej: koliko naj bodo otroci stari? No, ¢e jih hoéemo uéiti na
nov nacin, je bolje, da jim ne bo treba veliko pozabljati; sploh z dobro
stvarjo ni mogoce zaleti prezgodaj in trivium po svoji naravi ni uéenje,
temve¢ priprava na uéenje. Zato jih bomo jemali mlade in od svojih
udencev ne bomo zahtevati drugega, kakor da znajo brati, pisati in
rac¢unati.

Priznati moram, da moji nazori o otroski psihologiji niso ne pravo-
verni ne razsvetljeni. Ce pogledam nazaj nase (saj sem jaz tisti otrok, ki

1128



ga najbolje poznam, in edini otrok, ki lahko trdim, da ga poznam od’
znotraj) spoznavam v sebi tri stopnje razvoja, ki bi jih imenovala papa-
gajsko, predrzno in pesniiko. »Papagajska« starost je tista, ko se otrok
rad in lahko uéi na pamet, medtem ko mu je umsko sklepanje navadno
tezko. V tej starosti otrok dobro pomni zunanjo podobo stvari; navaja
Stevilke avtomobilov; rad prepeva rimane vrstice in se veseli blagozvoéja
dolgih besed z mnogimi zlogi; rad zbira razne reéi. »Predrzna« starost, ki
tej sledi, je le predobro znana vsem, ki imajo kaj opraviti z otroki; zna-
¢ilno zanjo je upiranje in oporekanje, otrok rad koga »ujame«, posebno
starejSega od sebe, rad zastavlja uganke. Ta izredno nadlezna doba se
pri¢ne navadno nekako z 11. ali 12. letom. »Pesniska« doba je tista, ki je
znana kot »teZavna« doba. Otrok je usmerjen vase; Zeli se izrazati; uzZiva
v misli, da ga ne razumejo; nemiren je in si Zeli neodvisnosti; z nekaj
srede in ob primernem vodstvu bi moral sedaj pokazati zacetke ustvar-
jalnosti, si prizadevati za sintezo tega, kar Ze ve, in pokazati Zeljo, da bi
se uéil in delal predvsem eno stvar, raje kot vse druge. No, meni se
zdi, da se trivium posebno lepo prilega tem trem podobam: slovnica
spapagajski«, dialektika »predrzni«, in retorika »pesniski«.

Torej zainimo s slovnico. To v praksi pomeni slovnico nekega jezika,
in sicer jezika z obrazili. Slovni¢éna struktura jezika, ki ne pozna obrazil,
je vse preveé¢ analititna, da bi se je lotil kdo, ki $e nima vaje v dialek-
tiki... Takoj bom odlo¢no povedala, da je najboljsi temelj za izobrazbo
latinska slovnica. Tega ne pravim zato, ker je latin¥¢ina tradicionalna in
srednjeveska, temve¢ preprosto zato, ker nekaj znanja latiniéine vsaj za
petdeset odstotkov zmanjsuje trud in muko pri ucenju skoraj vsakega
drugega predmeta. Latins¢ina je kljué k besednemu zakladu in ustroju
vseh romanskih jezikov, k ustroju germanskih jezikov, kakor tudi k stro-
kovnemu izrazju vseh ved in literature vse sredozemske civilizacije z nje-
nimi zgodovinskimi listinami vred. Kdor hote iz pedanti¢ne naklonjenosti
Zzivemu jeziku odreli svojim udencem vse te prednosti, lahko na mesto
latins¢ine postavi rud¢ino, katere slovnica je Se bolj primitivna. (Glagol
ima celo vrsto »vidov«, in zdi se mi, da ima tri kompletne naédine in par
aoristov — toda mogoce mislim na baskovi&Cino ali sanskrt). Ruséina se-
veda pomaga pri drugih slovanskih jezikih. Tudi klasiéna gri¢ina se da
zagovarjati, Toda jaz bi izbrala latini¢ino. Ko sem tako razveselila kla-
sike med vami, jih bom sedaj razjezila z dodatkom, da se mi ne zdi modro
natezati vsakega navadnega uéenca na Prokrustovo posteljo avgustovske
dobe z njenimi skrajnje izdelanimi in izumetniéenimi pesnidkimi oblikami.
Poklasi¢na in srednjevetka latinséina, ki je bila Ziv jezik Se do konca rene-
sanse, je laZja in v nekaterih pogledih ZivahnejSa, tako v sintaksi kakor
v ritmu; in 5tudij te latins¢ine lahko pomaga ovreéi razSirjeno mnenje,
da sta se ucenost in knjiZzevnost konéali z rojstvom Kristusovim in se
zbudili Sele ob razpustitvi samostanov.

Toda prehitro grem, $e smo v slovniéni fazi. Latin¢ino naj bi zaceli
¢imprej, v ¢asu, ko je recitiranje »amo, amas, amat« prav tako ugodno.
otrotkemu ¢ustvu kakor recitiranje »An, ban, pet podgan«.

1129



Seveda moramo v tej dobi uriti duha %e na drugih stvareh. Najbolj
razviti zmozZnosti sta v tej dobi opazovanje in spomin; e naj se otrok udi
kakega modernega jezika, naj za¢ne sedaj, preden se obrazne in duhovne
misice zadenjajo upirati tuji intonaciji. Govorjeno francof¢ino ali nemsino
lahko vadimo v slovniéni disciplini latini¢ne. -

V materiniéini se lahko uéenec uéi na pamet pesmi in prozo. Sedaj
je ¢as, da mu opremimo spomin z vsemi mogodimi povestmi — s klasi®nimi
miti, z evropskimi legendami itd. Mislim, da klasi¢ne pripovedke in moj-
strska dela starodavne literature ne bi smeli biti mrtva snov, ob kateri
bi urili tehniko slovnice — to je bila napaka srednjega veka, ki ni treba,
da jo ponovimo. Teh povesti se otrok lahko veseli in si jih zapomni v
matering&ini in jih primerja z izvirnikom, ko bo dovolj star zato. Treba
je vaditi recitacije — posami¢ne in zborovske, ker ne smemo pozabiti,
da polagamo temelj dialektiki in retoriki.

Slovnica zgodovine bi morala, mislim, obsegati letnice, dogodke, ane-
kdote in osebnosti. Vrsta letnic, na katere obesimo vse svoje kasnejSe
zgodovinsko znanje, je pozneje velikanska pomoé¢ pri spoznavanju zgo-
dovinske perspektive. Ni posebno pomembno, katere so te letnice. Angleski
kralji so popolnoma primerni, ¢e spremljajo letnice slike oblek, arhitekture
in drugih »vsakdanjih reéi«, tako da bo zgolj omemba letnice priklicala
v spomin Zivo sliko vse dobe.

Tudi zemljepis bomo predstavili v obliki dejstev, z zemljevidi in s
podobami narave, s slikami navad, oblek, rastlinstva, Zivalstva in tako
naprej; za svoj del mislim, da zavrZena in staromodna metoda, naj se
uéenec nauéi na pamet nekaj glavnih mest, rek in gorovij, tudi ni¢ ne
gkoduje. Lahko bi spodbujali u¢ence k zbiranju znamk.

Naravoslovje se v »papagajski« starosti ¢isto naravno razvrita okrog
zbirk, identifikacije in imenovanja primerkov... Vedeti imena in lastnosti
stvari je v tej dobi Ze samo po sebi zadovoljstvo; da na prvi pogled spoznas
slepca in zagotavlja$ neumnim odrastlim, da kljub svojemu videzu ne piéi;
da zna$ spoznati kasiopejo in plejade in mogodée celo ve§, kdo so bili
Kasiopeja in Pleiade; da ve§, da kit ni riba in netopir ni pti¢ — vse to daje
otroku prijeten ob&utek veéje vrednosti; in razloevati belousko od gada
in uZitno od strupene gobe ima tudi svojo praktiéno vrednost.

Slovnica matematike se zafenja seveda s poitevanko, ki se je otrok
nikoli ne bo z veseljem uéil, ¢e se je ne naudi sedaj; in s spoznavanjem
geometri¢nih likov in skupin Stevil. Te vaje naravno vodijo k preprostim
ratunskim operacijam; in ¢e kaZe ulenec nagnjenje v to smer, je sedaj
pridobljena spretnost pozneje zelo koristna. Bolj zapletene matematiéne
procese lahko ali, mislim, bi jih celo morali pustiti za kasneje, iz razlogov,
ki jih bomo Se navedli.

Doslej se na$ uéni naért ne oddaljuje preve¢ od sploine prakse —
razen latini¢ine, seveda. Razlika bo bolj v odnosu udéiteljev, ki morajo
gledati vse te dejavnosti ne toliko kot »predmete« same po sebi, temveé
bolj kot zbiranje snovi za uporabo v naslednjem delu triviuma. Kaksna

1130



je ta snov, v resnici ni posebno pomembno. Toda dobro je, da se ufenec
v tej dobi nau&i na pamet vse tisto, kar se da s pridom uéiti na pamet,
tudi &e mogode ¢esa ne razume popolnoma, Moderna tendenca je, da sku-
Samo prezgodaj vsiliti otrofkemu duhu razumsko razlago. Inteligentna
vpraSanja, ki jih otrck sam od sebe zastavlja, morajo seveda takoj dobiti
razumen odgovor; toda velika zmota je misliti, da otrok ne zna zares
uzivati in si zapomniti reéi, ki jih ¢ ne more analizirati — posebno &e
imajo te re¢i mocéno ¢ustveno plat (kakSna pesem), ¢e prijetno zvenijo
(kakor nekatere spominske rime za spol latinskih samostalnikov) ali so
bogate z zvenedimi dolgimi besedami. To me spominja slovnice teologije.
Dodala ga bom uénemu naértu, ker je teologija kraljica znanosti, brez
katere bi vsaka izobraZevalna zgradba ostala brez konéne sinteze. Kdor se
ne strinja s tem, mora paé dovoliti, da ostane izobrazba njegovih uéencev
polna nedokoncanih niti. To ne bo tako hudo, ker se bo ucenec, ko si pri-
svoji orodje ulenja, lahko sam lotil teologije in bo to najbrz tudi hotel
storiti in hotel razumeti.

Vendar je kljub temu dobro, ¢e ima uéenec tudi to snov pri roki in
pripravljeno za obdelavo. V slovniéni dobi naj bi se torej uc¢enec v glavnih
obrisih seznanil z zgodbo o Bogu in Cloveku — tj. s staro in novo zavezo
kot eno samo povestjo o stvarjenju, uporu in odrefenju — in nauéi naj se
tudi vere, ofenafa in deset zapovedi. V tej dobi ni niti priblizno tako
pomembno, da bi udenec te stvari popolnoma razumel, kakor da jih pozna
in si jih zapomni. Pomnite, zbiramo snov.

Tezko je reéi, v kateri starosti bi morali preiti k drugemu delu tri-
viuma. V splofnem lahko retemo, kakor hitro pokaZe ucéenec nagnjenje
k drznosti in neskonénemu ugovarjanju (ali, kakor se je lepo izrazil neki
moj dopisnik, uéitelj: »Kakor hitro se zafenja kazati zmoZnost abstrakt-
nega misljenja«). Kajti kakor sta v prvi dobi glavni zmoZnosti opazovanje
in spomin, je glavna zmoZnost druge dobe razumsko razpravljanje. V prvi
dobi je bila vsa snov, da tako refem, uglafena na latinsko slovnico. V
drugem delu bo uglafena na formalno logiko. Na tem mestu kaZe nasd
uéni naért prvi ostri odklon od modernega. Sedanje odklanje formalne
logike je povsem neupravi¢eno, in prav zanemarjanje logike je korenina
skoraj vseh tistih vznemirljivih pojavov, ki jih opaZamo v modernem inte-
lektualnem ustroju. Deloma je prigla logika na slab glas zato, ker smo se
navadili misliti, da smo zakoreninjeni izklju¢éno v intuiciji in podzavesti.
Sedaj ni ¢as razpravljati, ali je to res; zadovoljila se bom s pripombo, da
je pomanjkljivo urejanje duha najboljSa pot, da gornja trditev postane
resniéna in da zagotovimo prevlado intuitivnih, nerazumskih prvin v
sestavi naSega duha. Drugi razlog za odklanjanje logike je mnenje, da
temelji logika popolnoma na univerzalnih domnevah, ki so ali nedokazljive
ali tevtoloike. To pa ni res. Niso vsi univerzalni stavki takini. Pa tudi
¢e bi bili, ne bi to stvari ni¢ spremenilo, ker lahko vsak silogizem, katerega
glavna premisa je »Ves A je B«, spremenimo v hipotetiéno obliko. Logika
je umetnost pravilnega sklepanja: »Ce A, potem B«; hipoteti¢ni znacaj
A-ja metodi ne jemlje veljavnosti. Prakti¢na korist formalne logike danes

1131



sploh ni ugotavljanje doloenih sklepov, temveé naglo odkrivanje in raz-
krinkavanje neveljavnih sklepov.

Sedaj pa naglo preglejmo svoje gradivo in poglejmo, kaj lahko upo-
rabimo za dialektiko. Na jezikovni plati bodo ugenci sedaj Ze imeli besedni
zaklad in morfologijo v malem prstu; odslej se lahko usmerimo v sintakso
in analizo (tj. logi¢na zgradba jezika) in v zgodovino jezika (tj. kako smo
prisli do tega, da lahko z govorom izrazamo svoje misli).

Nase branje bo sedaj preslo s pripovedk in lirike na eseje, razprave
in kritike, in uéenci se bodo tudi vadili v pisanju takih sestavkov. Veliko
pouka katerega koli predmeta bo v obliki debate. Na mesto individualnih
ali zborovskih recitacij bodo stopile dramske predstave, posebno takih
iger, ki dramatsko obravnavajo kak argument.

Matematika: Sedaj prideta v uéni naért algebra in geometrija, in bolj
zapletena aritmetika in matematika bo zavzela svoje mesto kot to, kar v
resnici je — ne poseben »predmet«, temveé oddelek logike. Saj ni ni¢
drugega kakor pravila o sklepanju, uporabljena za $tevilke in mere, in
morali bi jo uéiti kot tdko, namesto da je za nekatere temna skrivnost,
za druge pa razodetje, brez zveze s katerim koli drugim delom znanja.

Zgodovina bo s preprostim eti¢nim sistemom, pridobljenim iz slovnice
teologije, dajala primerne snovi za diskusijo: ali je bilo vedenje tega
drzavnika upraviéeno? KakSen je bil uéinek tega dejanja? Kaj govori
proti dolo¢eni obliki vlade ali zanjo? Tako dobimo uvod v ustavno zgodo-
vino — predmet, ki je brez pomena za mlajSega otroka, toda silno zanimiv
za take, ki so pripravljeni razpravljati.

Teologija sama bo dala snov za razpravljanje o vedenju in morali;
raz8iriti bi jo morali s te¢ajem dogmati¢ne teologije (tj. razumske struk-
ture kri¢anskega misljenja), ki naj bi razjasnila cdnos med dogmo in etiko
in je pripravna za tisto uporabo eti¢nih nadel v posebnih primerih, ki jo
pravilno imenujemo kazuistiko. Zemljepis in naravoslovje bosta prav tako
dajala snov za razpravljanje.

Predvsem pa ne smemo zanemariti obilice snovi iz uéendevega vsak-
danjega Zivljenja. V knjigi »Ziva meja« Leslieja Paula je ¢éudovit odlomek
o majhnih dec¢kih, ki se cele dneve zabavajo z razpravljanjem o izrednem
nalivu v njihovem mestu — nalivu, ki je bil tako krajevno omejen, da je
bila ena stran glavne ulice mokra, druga pa suha. Ali je mogode reéi,
so razpravljali, da je tisti dan deZevalo na mesto, ali nad mestom ali v
mestu? Koliko kapljic je potrebno, da lahko govorimo o deZju? in tako
naprej. Razpravljanje o tem jih je pripeljalo k mnozZici drugih problemov
o poéditku in gibanju, spanju in bedenju, est in non est, in o infinitezimalni
delitvi ¢asa. Ves odlomek je ¢udovit primer spontanega razvoja zmoZnosti
opazovanja ter naravne in pravilne Zelje prebujajocega se razuma po defi-
niciji izrazov in natanénosti ugotovitev. Vsak dogodek je lahko hrana za
tako Zeljo. Odlo¢itev Sportnega sodnika; do kake mere lahko krii§ duha
kake odredbe, ne da bi se ujel v past njene érke? — V takih vpraSanjih
s0 otroci rojeni kazuisti in je treba njih naravno nagnjenje samo razvijati
in uriti, posebno pa, ga spraviti v razumljiv odnos z dogodki v svetu od-

1132



raslih. Casniki so polni snovi za take vaje; pravne odloébe na eni strani,
kjer ne gre za preve¢ zamotane zadeve; na drugi strani napaéno sklepanje
in zmedeno razpravljanje, katerih so zvrhano polni dopisni stolpci neka-
terih listov.

Kjerkoli naj Ze najdemo snov za dialektiko, seveda je zelo pomembno,
da vedno opozarjamo na lepoto in ekonomiénost lepe izvedbe ali lepo izpe-
ljanega sklepa, da ne bi spoStovanje v udencih popolnoma zamrlo. Kritika
ne sme biti zgolj razdiralna. Vendar morajo biti uéitelj in uéenci vedno
pripravljeni, da odkrijejo napa¢no sklepanje, povrinost v misljenju, dvo-
umnost, nebistvenost in prazno govori¢enje, in sko¢iti nanje kot risi.

V tej dobi bo koristno pisanje obnov in esejev, ki naj jih udenci potem
skrajiajo za Cetrtino ali polovico,

Brez dvoma bo kdo ugovarjal, da bodo otroci v »predrzni starosti«
postali popolnoma neznosni, & jih bomo $e spedbujali h kritiki in ugovar-
janju starej§im. Moj odgovor na to j€, da so otroci v tej starosti na vsak
naéin neznosni in da je dobro, &e vsaj uporabimo njih naravno kljuboval-
nost v dober namen, namesto da se iztete v pesek. Mogoée bo ta kljubo-
valnost celo manj nadlezna doma, ¢e bo disciplinirana v 3oli. U¢itelji bodo
seveda morali zelo paziti, sicer utegnejo dobiti ve¢, kakor si Zele. Vsi
otroci sodijo svoje ucitelje. A ¢e bosta kaplanova pridiga ali ravnateljev
vsakoletni gpvor po nakljuéju dajala Spranje za kritiéni klin, ga bo dialek-
ti¢no kladivo v izurjeni roki vse bolj gotovo zabilo. Zato pa pravim, da bi
se morali uéditelji sami tudi podvreéi disciplini triviuma, preden ga ude
svoje udence.

Naj povem Se enkrat: vsebina ufnega naérta v tej dobi je lahko vse,
kar holete. »Predmeti« dajejo snov; toda imeti jih moramo le za zrno,
ki ga naj duhovni mlin zmelje. Uéence je treba spodbujati, da si sami
iSéejo informacije, treba jih je navajati k pravilni rabi knjiZnic in prirod-
nikov, da bodo znali razloéevati med veljavnimi in neveljavnimi viri.

Proti koncu te dobe bodo u¢enci najbrz sami odkrili, da sta njih znanje
in izkusnja pomanjkljivi in da njih izurjeni razum potrebuje dosti veé
snovi za obdelavo, Domiéljija — ki v »predrzni« dobi navadno spi — se
bo spet prebujala in zaslutili bodo meje logike in razuma. To se pravi,
da prehajajo v »Pesnifko« dobo in so pripravljeni, da se lotijo Studija
retorike. Sedaj jim je treba odpreti zakladnico znanja, da se je nauZijejo
po mili volji. Cesar so se nekoé uéili na pamet, to bodo sedaj videli v drugi
luéi; kar so nekoé hladno analizirali, bodo sedaj lahko zdruzevali v novo
sintezo; tu in tam bo nenadno spoznanje privedlo do tistega najbolj raz-
burljivega odkritja: da splosno priznana resnica zares drzi.

Tezko je sestaviti splcSen uéni naért za $tudij retorike: treba je neke
svobode. V literaturi mora sedaj na mesto razdiralne kritike stopiti spet
uzitek; sedaj se udenci lahko zadenjajo sami izrazati, saj so si izostrili
orodje, da bodo znali pisati jasno in v pravilnih sorazmerjih. Ce otrok Ze
kaze nagnjenje k specializaciji, mu je treba ugoditi, saj ée se je dobro in
resniéno naudil uporabljati kako orodje, je le-to na voljo za kateri koli
Studij. Dobro bi bilo, mislim, ée bi se uéenec uéil enega ali dveh predmetov

1133



zares temeljito, a imel nekaj pouka tudi v dodatnih predmetih, da mu
ostane duh odprt za povezanost vsega znanja. V tej dobi bo nasa tezava v
tem, da sploh lo¢imo »predmete«; kakor bo namreé¢ dialektika pokazala,
da so vse veje ufenosti med seboj povezane, tako bo retorika pokazala,
da je vse znanje eno. Vsekakor bi morali zahtevati, naj imajo otroci, ki se
zele posvetiti matematiki ali raznim znanostim, vsaj nekaj pouka tudi v
humanistiénih vedah, in narobe. V tej dobi je tudi latinska slovnica Ze
opravila svojo nalogo, in tisti, ki raje $tudirajo moderne jezike, jo lahko
opustijo. Tisti, ki ne kazejo posebne nadarjenosti za matematiko in je ver-
jetno ne bodo nikoli potrebovali, jo lahko tudi opuste. Skratka, vse kar je
samo pripomodek, lahko stopi v ozadje, medtem ko se izurjeni duh posto-
poma pripravlja za specializacijo v »predmetih«; po kon¢anem triviumu bi
moral biti u¢enec zmoZen, da se vsakega predmeta Ze loti sam. Lahko
bi spet v eni ali drugi obliki cbnovili konéno sintezo triviuma — javno
obrambo kake teze — mogode kot nekak »konéni izpit« v zadnjem se-
mestru.

(Nadalje pisateljica razpravlja o praktiéni strani uénega naérta, ki
velja posebno za Anglijo, kjer otroci zapuitajo Solo pri 16-ih letih, Za
take, ki Zele iti v poklic, naj bi retorika obsegala prakti¢ne, strokovne
predmete, tako da bodo po konéani Soli lahko koj 38li v poklic; drugi, ki
mislijo na univerzo, bi jemali retoriko Ze na vi§ji Soli, preden preidejo
na »quadrivium« — na predmete. V splofnem, pravi, bi se uéenci uéili
slovnice od 9. do 11. leta, dialektike od 12. do 14. leta, in potem presli na
retoriko. Pri nas bi to pomenilo nekako 3. in 4. razred za slovnico, 5. in 6.
razred za dialektiko, 7. in 8. za retoriko — quadrivium pa bi ostal za visje
Sole.)

Ali pa je trivium zadostna izobrazba za Zivljenje? Ce ga prav udijo,
mislim, da bi moral biti. Na koncu dialektike bodo otroci najbrz dale¢
za svojimi vrstniki, vzgojenimi po staromodnih »modernih« metodah, kar
se ti¢e podrobnega znanja posameznih predmetov. Toda po 14. letu bi jih
morali z bliskovito naglico prehitevati. Ne vem, ali ne bi mogel v triviumu
temeljito podkovan udenec, iti naravnost na univerzo pri 16-ih letih in
tako dokazati, da je enak svojim srednjeveskim vrstnikom ... Kajti orodje
uéenja je isto pri prav vsakem predmetu; kdor ga zna uporabljati, bo v
vsaki starostni dobi obvladal nov predmet v polovici tistega ¢asa in s detr-
tino tistega truda, ki ju potrebuje, kdor tega orodja ne obvlada. Nauéiti
se Sest predmetov, ne da bi se spominjali, kako smo se jih naudili, ni¢
ne pomaga pri uéenju sedmega; ée pa se je kdo uéil in ve, kako se je udil,
so mu vrata odprta v vsak nov predmet.

Preden konéam te nujno zelo nedodelane predloge, naj Se povem,
zakaj se mi zdi tako pomembno, da se danes povrnemo k disciplini, ki
smo jo neko¢ Ze zavrgli. Resnica je ta, da Ze nekako zadnjih tristo let
Zivimo od nasega izobraZevalnega kapitala. Po renesansi se je svet, zmeden
in razburjen od obilice novih »predmetov«, ki so se mu ponujali, iztrgal
stari disciplini (ki je zares v praksi postala Ze hudo dolgocasna in stere-
otipna) in si domigljal, da lahko poslej tako rekoé srefno uZiva v novem

1134



in razSirjenem quadriviumu, ne da bi Sel skozi fazo triviuma. Vendar je
sholasti¢na tradicija, dasi raztrgana in pohabljena, 3¢ nekako Zivotarila
v vi§jih Solah in na univerzah. Prav do 19. stoletja so upravljali naSe za-
deve in pisali naSe knjige in ¢asnike ljudje iz domov in 30l, kjer je bila
tradicija Se Ziva v spominu in skorajda v krvi. Prav tako danes mnogi
ateisti in agnostiki Se uravnavajo svoje vedenje po zakonih kricanske
etike, ker je tako zakoreninjena v njih podzavesti, da jim niti ne pride
na misel, da bi podvomili o njej. Toda od kapitala ni mogoée veéno Ziveti.
Se tako trdoziva tradicija bo na koncu odmrla, ée je nihée ne goji. In
danes veliko — mogode vedina — moZ in Zena, ki vodijo naSe zadeve, pise
nasSe knjige in casnike, raziskujejo, predstavljajo igre in filme, govorijo
z govorniskih odrov in priZznic — da, in vzgajajo naSe mlade ljudi, pa niso
nikoli, niti v preostankih tradicionalnega spomina, doZiveli sholasti¢ne
discipline. Otroci, ki prihajajo v Sole, vse manj prinasajo to tradicijo s
seboj. Izgubili smo orodje uéenja — sekiro in zagozdo, kladivo in Zago,
dleto in obli¢ — ki je bilo tako priro¢no za nade delo. Namesto njih imamo
zgolj vrsto kompliciranih aparatov, katerih vsak opravlja samo eno ope-
racij in ni¢ ve¢ in pri katerih uporabi se ne urita ne roka ne oko, tako
da noben é&lovek ne vidi dela kot celote in ne vidi smotra dela. Kaksen
pomen ima kopi¢iti nalogo na nalogo in podaljSevati delovni dan, ¢ée na
koncu glavni cilj ostane nedosezen? Niso krivi uéitelji — Ze tako prevet
delajo. ZdruZena norost civilizacije, ki je pozabila na svoje korenine, jih
sili, da podpirajo majavo stavbo izobrazevalnega ustroja, postavljenega na
pesek. Opravljajo za svoje udence delo, ki bi ga morali ti opravljati sami
zase. Edini pravi smoter izobrazbe je namreé¢ preprosto ta: da se ljudje
naucijo, kako se naj sami uéijo; in pouk, ki tega ne doseze, je prazen trud.

Prevedla Olga Grahor

1135



Kaj je resnica

Lado Kralj

RESNICA pomeni enakost, prileganje med duhom (duhovnim spoznava-
njem) in bitjo (ada equatio intellectus et rei), pomeni neko popolno prepletenost
duha in biti — Najprej se nam resnica predstavlja kot resni¢nost nadega spozna-
vanja. Ta resniénost spoznavanja (logi¢na resnica) zavzema obmodéje sodbe in
obstoji v tem, da se misljenje prilega biti, da torej misljenje pripomore k
izrazu resni¢nega stanja stvari. Nasa ¢lovefka resnica torej ne dolo¢a biti, tem-
ve¢ obratno, resnica se meri ob biti in izpoveduje, da bit doloéa misljenje,
da je torej misljenje »bitno resni¢no« Prava resnica je torej »splodno veljavna~,
to se pravi, da velja za vsakega spoznavajofega duha. Kar je za nekega duha
resni¢no, ne more biti za drugega neresni¢no. V tem smislu je vsaka resnica
absolutna in ne obstoji nobena »relativna resnica«, to se pravi, resnica zaradi
drugadnosti spoznavajoega subjekta ne more biti drugaéna.

Od resniénosti spoznavanja razlikujemo resniénost biti (ontolofko, ontié¢no
resnico), ki zadeva podroéje bivajodega. Ta izpoveduje prileganje biti duhov-
nemu spoznavanju. Resni¢nost biti skupaj z enostjo in dobroto 3tejemo k trans-
cendentalijam; s tem je misljeno tisto prileganje vsega bivajofega misljenju,
zaradi katerega lahko bivajole postane predmet mifljenja. Resni¢nost biti nam
torej transcendentalno doloéa vse bivajoée. Spoznavnost (intelligibilitas) vsega
bivajofega je torej dolofena tako, da je vse neboZje bivajofe ustvarjeno po
boZzji ideji. Tako torej resniénost biti pomeni konéno to, da ima vse bivajoée
svojo mero v bozji ideji in je tudi na ta naéin z njo presvetljeno. Resni¢nost
spoznavanja in resni¢nost biti vseh ¢loveSkih bitij imata torej svoj poslednji
bitni vzrok v boZji resnici, v kateri sta bit in spoznavanje popolnoma eno in
isto. Stavek »Bog je svetloba« prina%a to misel v ¢utno predstavno podobo.

1z filozofskega slovarja jezuita W. Bruggerja.

Ta tekst dovolj izérpno pojasnjuje svojo lastno resnico oziroma neres-
nico, zato ni potreben posebne razlage. Sem sem ga postavil predvsem zato,
ker nas more dovolj hitro in nasilno potopiti v blizino tiste problematike,
ki jo nadenja drama Roberta Bolta — CLOVEK ZA VSE CASE.

Kaj je resnica Thomasa Mora in njegovega ravnanja, kaj je torej
resnica te drame? Bolt nas v ob&irnem uvodu posebej opozarja, da ima ta
njegova drama izrazito moralisti¢en zna¢aj in namen, da torej ne gre za
shakespearsko obravnavanje silovitih razponov in pretresov vitalnih ¢&lo-
veskih znacéajev, temveé¢ za zgled, zgled humanistiécnim normam ustrez-
nega »posameznika« sredi »druZbe, ki nas navaja k tistemu, kar je
najniZje, se pravi najmanj zadovoljivo v nas« Pred seboj imamo torej

1136



moraliteto in kot tako jo bo tudi potrebno obravnavati. Thomas More je,
kot pravi Bolt, »¢lovek z neomajno trdnim obéutkom o samem sebi,« je
torej v posesti neke resnice o svetu in o svojem mestu v svetu, in ta
posest resnice ga na neki poseben naéin izvzema, ga louje iz njegove
okolice in ga tira na posebno pot, tezko in mukotrpno, vendar edino mo-
golo. Pri vsem tem pa More v svojem Zivljenju ni bil nikakrien asket
ali religiozni dogmatik — nasprotno — znal je iz druzbe, v kateri je Zivel,
iztisniti kar najve¢ mogole, bil je ¢al¢en, bogat in slaven. In vendar je
bilo v nekem trenutku potrebno, da je zapustil to svoje vsakdanje zZivlje-
nje in se podal na pot muéenistva in svetniftva. Kdaj je nastopil ta tre-
nutek? O¢&tno takrat, ko se je svet ene in nedeljive resnice, absolutne .
resnice, pred njegovimi odmi razklal, je bil More naenkrat postavljen pred
izbiro med dvema resnicama: med tisto prejinjo, enotno, absolutno in
boZjo in neko novo resnico, ki pa ni vefna in statiéna, temve¢ je prav
po ¢lovesko pragmati¢éna, ki je torej orodje neke akcije, nekega projekta.

Obe resnici sta na neki na¢in »humanisti¢ni«: boZja resnica je tisto
jamstvo, ki zagotavlja svetu njegovo trdnost, smiselnost in cbstoj. V boZjo
resnico je svet pravzaprav poloZen, narejen je po njeni meri in $ele ona
mu omogoda biti to, kar je. Ce se torej éloveSka resnica ne prilega bozji
resnici, bo izguba samo na ¢loveski strani: ¢lovek ne bo veé ¢lovek, svet
ne bo veé svet, svet in ¢lovek bosta izgubila vez s samim seboj in se spre-
menila v nekaj samemu sebi nasprotnega, to je netloveikega. — Po drugi
strani pa si je More kot drZzavni kancler moral biti dovolj na jasnem o
dimenzijah in prakti¢nih posledicah tiste »druge«, torej neresniéne, élo-
veike resnice: monarhija potrebuje naslednika. Ce kralj ne dobi nasled-
nika, je pred vrati resna in popolna realna nevarnost nove vojne dveh
roZ, novega vectletnega pokola, po katerem bo seveda v svetu ostalo zelo
malo ¢loveskosti in v katerem se bo tiso¢krat kriila bozja resnica. Vendar
pa je More v tem trenutku Ze prestopil meje pragmati¢ne ¢lovedke pameti
in na vprasanje, kaj misli ukreniti glede naslednika, odgovarja preprosto
in prepri¢ano: »Vsak dan molim za to.« Vsekakor pa Morova boZja resnica
tudi v tem primeru ni povsem v nasprotju s praktiénimi éloveskimi ko-
ristmi drZave, to je sveta, le da je dolgoro¢nejsa, torej resni¢nejsa: »M:slim,
¢e se drzavniki zavoljo svojih javnih dolZznosti odreejo svoji zasebni
vesti, pripeljejo svojo dezelo po najkrajsi poti v zmesnjavo.«

Opraviti imamo torej z neko zasebno vestjo, zasebno resnico kot par-
ticipacijo pri bozn resnici, ki stoji nasproti neki drugi, neboZji, vendar
»objektivni« resnici. More se kot ¢&isti, z resnico razsvetljeni sub]ekt znajde
v spopadu s trdnim, brutalnim, bozZjo resnico zavracajoim objektom.
BoZja resnica se mora spopasti z vsakdanjo ¢loveiko resnico in v tem
spopadu neizogibno propade. Se veé¢: prav s tem propadom z dokonéno
Zrtvijo dokaze nosilec bozje resnice njeno resniénost in nedeljivost. Kaj pa
objektivni svet, svet kratkoro¢nih naértov, akcije in politike? Ta Zivi na-
prej. Ta Zivi kot tak pravzaprav v perpetualizaciji spopada boZje in ¢lo-
vedke resnice, subjekta in objekta, humanizma in pragmatizma in se
potrjuje z vsakokratnim propadom boZje resnice, s tem istim propadom,
s katerim se tudi ona sama vsakokrat znovié¢ potrjuje.

15 Problemi 1137



Ce si zadevo ogledamo iz malce bolj oddaljene perspektive, ki pre-
sega horizont obeh temeljnih resnic, potem se nam izkaze, da je to dialek-
ticno prileganje in spopadanje sploine in posebne resnice, subjekta in
objekta, vesti in pragmatizma, oblasti in upornikov proti oblasti, dobrega
in zla — da je ta nenehni spopad pravzaprav skrajsani kurz evropske
humanisti¢ne moralke. Subjekt in objekt, dobro in zlo sta drug drugemu
neobhodno potrebna, kajti Sele v tem vnaprej zaértanem spopadu'se meta-
fiziécna moeralka sploh lahko realizira. Absolutna ideja se dokonéno potr-
juje s svojim perpetualiziranim poginom, objektivni svet pa se prav tako
ohranja s perpetualiziranim unidevanjem te iste absolutne ideje,

Ce je torej Morova neomajna zvestoba njegovi resnici obsojena na
pogin, pa je moralisti¢ni poduk te igre v tem, da je prav takc: absolutna
resnica potrebuje svoje mucenike. Perverznost te moralke je pravazprav
samo v tem, da gre spopad subjekta in objekta mimo nas po pravilih te
igre same: nosilec ¢iste resnice se Zrtvuje za nas, vendar mimo nas. Pra-
vila igre so vedno ista: Zrtev, rabelj in gledalci. Zrtev in rabelj sta si
med seboj potrebna, cbema so potrebni gledalei, in oba sta potrebna gle-
dalcem. Kristusu so potrebni rablji, gledalcem pa je potreben Kristus,
kajti z ogledovanjem njegove Zrtve so to, kar so, in njegova Zrtev je
pravzaprav njihov nadin udeleZbe v svetu, njihova kazen in njihova radost
obenem, njihova edina dejavnost, skratka naéin njihovega bivanja. In pri
tem Zrtvovanje nosilca &ste resnice nikdar ne more biti obvezujode, saj
je vendar ta boZja resnica nekaj nadéloveikega, nedojemljivega; v tej
resnici sicer po malem participiramo vsi, vendar pa nam postane tuja,
kadar se v nekom od nas koncentrira v taki meri, da prizadeti odide na
usodno pot: pravila igre pa¢ dolo¢ajo, da se nosilec resnice Zrtvuje za
resnico, ki je tudi nasa, to pa je tudi vsa naSa funkcija. Ker bo po njego-
vem dejanju costalo vse, kot je bilo, ni storil pravzaprav nié. In to je tudi
vse, kar ob njegovem dejanju obéutimo: nié.

S tem v zvezi je v Boltovi moraliteti zanimiva pojava Navadnega
¢loveka, ki spokojno opazuje Morovo muéenisko pot, se okori$¢a z njo, ko-
likor je paé mogoée, pri tem pa ga tudi veékrat zlorabi in izda. Avtorjev
namen je o¢itno bil, da z Navadnim ¢lovekom pokaZe publiki ogledalo:
poglejte se, taki ste. Vendar je tak poziv po vsej strukturi te moralistiéne
drame zgresen, kajti k ¢emu pa naj poziva? Mar k temu, da bi se tudi kdo
iz publike odlo¢il za pot Thomasa Mora? Hvala lepa. Kako se naj odlo¢im
za neko resnico, ki je v osnovi nespoznatna, ki je spoznatna samo na
nacin vere, popolnega prileganja absolutni ideji, jaz pa te vere nimam in
pri tem sem v tej igri vnaprej dolo¢en, da je nimam, kot je vnaprej dolo-
¢en spopad in izid spopada? Spopad med humanistom in oblastjo naj se
opravi brez mene. Obred absolutne resnice naj se % vnaprej dogaja v
obredno dolodeni shemi, na nadin, ki potrjuje tako humanista kot oblast
in gledalca. Po vsem tem je torej o¢itno, da ni Thomas More tisti, o kate-
rem govori naslov: Clovek za vse ¢ase. Clovek za vse ¢ase je Navadni &lo-
vek, kajti edino on bo v tej shemi prezivel vse éase, vse tiste ¢ase, v
katerih bodo humanisti¢na Zrtvovanja omogocala ohranjevanje metafizi¢-
ne strukture sveta,

1138



To je struktura sveta, kjer so trdno dolodene vse tri vloge: humani-
stova, oblastniska in gledalé¢eva. Vsak ima svojo resnico: humanist boZzjo,
absolutno, cblastnik ¢lovesko, relativno in »objektivno«, gledalec vsakrino,
to je nobene. Po neki vnaprejinji urejenosti bo humanistova resnica vse-
lej sploéno veljavna in obvezna vse dotlej, dokler ne bo oblastnitka
resnica zaslutila nekih novih, uspeinejsih in »objektivnejsih« poti. V luéi
te nove resnice, ki je neobhodnejsa ¢d absolutne, dobe vsa dejanja neki
svoj »objektivni« zna¢aj: tudi humanistov pogin je objektivno nujen, prav
tako pa dobe vsa dejanja oblasti znadaj »objektivne zgodovinske nujnosti«.

To »objektivnost« demonstrira tudi angleska zgodovina: Morov pogin
je bil v luéi njegove humanisti¢ne resnice »objektivno nujen«, prav tako
pa je bilo »objektivno nujno« dejanje Henrika VIIL: s tem dejanjem se je
odtrgal od katolidke cerkve in zgedovina je pokazala, da je ta razkol pri-
nesel Angliji nesluten razvoj, ki se je zacel kmalu po Henrikovi smrti z
elizabetinsko dobo.

Vendar pa svet verjetno ni tukaj niti na nadin subjektivne niti na
na¢in objektivne resnice niti na nac¢in nikakrine. Resnica sveta se v tej
shemi ne more razkrivati, v njej se lahko razkriva samo neresni¢nost
sheme same. Zatorej tudi ne moremo govoriti o upravi¢enosti ali avten-
ti¢nosti Morove resnice, temveé samo 0 njeni neresnici.

Boltov tekst, kakrSen je, je vsekakor spelzek in neprozoren predmet
za roke vsakega reziserja. Vendar pa je rezZiser Slavko Jan v celoti podlegel
perverznemu Sarmu Morove Zrtvene pozicije. Ta ugotovitev ni nikakrina
obsodba niti ni vrednotenje reZiserjevih estetskih ali moralistiénih spo-
sobnosti. Tezko si namre¢ zamidljam danes na Slovenskem reziserja, ki
temu Sarmu ne bi zapadel, zato torej ta ugotovitev samo evidentira
neko prevladujoce nagnjenje v slovenskem duhovnem ozraéju in torej tudi
na gledaliskem podroéju. Boltov tekst je v ljubljanski uprizoritvi v celoti
pestal moraliteta o dobroti dobrega in zlohotnosti zla. Ta vtis je kar naj-
bolj krepila neka vznesena himni¢na atmosfera, ki si je dala duska v
prizoru usmrtitve: ta prizor je dobil naravnost znac¢aj obrednosti. Stane
Sever je v svoji nehvalezni vlogi podértal svetniske, vznesene in blago-
hotno vdane poteze Morovega znataja, Morov dogmatizem je dobil znaéaj
nekaksnega priljudnega in odpustljivega martirija, kar je osnovno ubra-
nost predstave Se krepilo. Vsekakor je treba pripomniti, da je Severja sam
tekst gnal v taksno interpretacijo in da mu je dajal relativno malo moZno-
sti, kjer bi lahko razvil Morovo trmoglavo dogmatsko pozicijo. Vendar
tudi teh moZnosti ni izrabil. Morova protiigra je bila uravnana v zlu in
v cnemogocanju dobrega, zatorej je bila shematizirana in potisnjena ob
stran, kot se v moraliteti spodobi. Edina izjema je bil Henrik VIII. Jurija
Soucka, kajti temu igralcu njegov indirektni, intelektualni, suhi in emoci-
onalno cdmaknjeni cdnos do igralstva ze v csnovi cnemogoéa vsakrino
totalno identifikacijo z igranim likom in vsakréno ¢ustveno prenapenjanje:
interpretacija Henrika VIII. je bila stvarna in neobremenjena, dajala je
ustrezno predstavo o mod¢nem, razumnem, ciniénem in samopasnem vla-
darju, ki prav. toliko ceni Morovo izobrazenost in postenost, kot mu je
nerazumljiva in zoprna njegova moralisti¢éna poza.

15 1139



»Kje je pravzaprav resnica?« se v Mrakovi himni¢ni tragediji MARIJI
TUDOR spraduje komornik Thomson. »Ta je odlo¢en za kataloski prav,
onile spet za anglikanski res bridko smrt storiti.«

V tem primeru ne gre za nasprotje med absolutno boZjo resnico in
pragmatiéno, ¢lovedko resnico, temveé za nasprotje dveh bozjih resnic. Obe
sta absclutni in dogmatiéni, venlar sta tudi obe spremenjeni, devalvirani.
Marije Tudor, imenovane tudi Krvava Marija, ne Zene na njeno pot samo
¢ista neodjenljiva sla po resnici, temve¢ Se cela kopica posvetnih, ¢loveskih
nagibov: njena zatrta mladost, v kateri je morala skrivati svojo vero in
se tresti za Zivljenje, gnus in sovrastvo do oleta, ki ji je odrekel legitimno
rojstvo in ustanovil anglikansko cerkev, sramota in bolefina zaradi jalo-
vosti in kenéno nepotedena ljubezen ostarele Zenske do moza, princa Filipa,
ki ji ljubezni ne vrada. Pa tudi Cranmerjeva boZja resnica je nelista in
devalvirana: njegova odloditev za anglikansko vero se je zafela iz povsem
koristoljubnih namenov in tudi kasneje je v svoji veri Se mnogokrat oma-
hoval in nihal, v popolni resnici je njegova vera zagorela Sele v dokonénem
spopadu z nasprotno boZjo resnico.

Gre torej za spopad dveh absolutnih boZjih resnic, ki pa sta obreme-
njeni s ¢loveskimi dimenzijami in v istem hipu prehajata iz bozje v ¢lo-
vesko akcijsko sfero, pri tem pa Se vedno ohranjata svoje formalne boZje
dimenzije. Z drugimi besedami: ker je boZja resnica ena sama, lahko kot
taka obstoji samo sama po sebi ali pa v Zrtveni poziciji nasproti brutalni
¢lovetki resnici. Ne moreta pa obstajati dve boZji resnici: takoj se bosta
obe devalvirali in postali ¢loveski na naéin akcije in borbe za prevlado,
~ ¢éeprav bosta pri tem obe Se vedno ohranjali formalno boZjo podobo, na
katero se bosta sklicevali. Cista ideja je torej &sta le dotlej, dokler ne
tréi na oviro ali dokler se je voljna Zrtvovati. Brz ko postane ideja na
nadin boja in uveljavljanja, takrat pastane njena resnica samo Se neko
sredstvo, ki pa ni veino in vseobvezujole, temve¢ na moé¢ gibljivo in
pragmati¢no. :

Po vsem tem bi pricakovali, da bomo v Mrakovi drami pride boja
dveh razveljavljenih boZjih resnic, torej razveljavljanju neke veéne resni-
ce, ki se dogaja v dinamifni pragmatiéni strukturi, kjer ostaja boZja
resnica samo $e izgovor za neko totalno in brezobzirno akcijo.

Vendar pa ni tako. Mrakova Marija Tudor kakor da si ni v svesti
svoje cloveske, aktivistiéne pozicije, saj kar naprej ostaja v obeh sferah:
&loveski in bozji. Njena &ista zavezanost boZji ideji na neki ¢uden naéin
vseskoz ostaja prisotna, éeprav jo je Ze tolikokrat devalvirala z brutalnimi
€loveskimi dejanji. Podobna re¢ je s Cranmerjem: ¢eprav je znan pragma-
tik in koristoljubnez ga kralji¢ina trdnost in neusmiljenost na koncu
vendarle na ¢udeZen nadin pripravi, da se ponovno in dokonéno zaveZe
bozji resnici in gre zanjo v pogin.

Kje je torej resnica te drame?

Pri Thomasu Moru nam je bilo vsaj razloZeno, v katerem trenutku
in zakaj je od%el na pot resnice. Tega pri Mariji Tudor ne zvemo. Ona
katolicanka enostavno je, njena resnica je katolika resnica, in v to je
treba verjeti. Tudi Cranmer anglikanec enostavno je, tudi pri njem ne

1140



moremo zvedeti za njegov dejanski odnos do njegove resnice. Zato si mo-
ramo pomagati z rezonerjem in razlagalcem, komornikom Thomsonom:
»Za karkoli pod soncem si se od srca in zares razvnel, po pravi poti si jo
mahnil.« Ta izpoved pa nas seveda navdaja z dvomi: kje je potem tra-
giéni konflikt, kje moreta sploh tragi¢no tréiti druga cb drugo dve taki
pravi poti? Izid tak3nega boja bi bil tedaj odvisen le od vetje ali manjie
vitalitete ene od teh poti, od veéje ali manjSe sréne razvnetosti, ne pa od
zavezanosti resnici.

Avtor nas v gledaliskem listu posebej opozarja, da je bila drama za-
snovana v letu 1948—50. Misliti moramo torej na to, da se mora v tej
drami nekako razkrivati dinamizem dveh moénih ideologkih akcijskih
struktur, od katerih ima vsaka svojo programati¢no resnico, in propad
ene od teh struktur. Pri tem naj bi se razkrila relativnost in neresniénost
obeh akcijskih programatiénih resnic.

Ce gledamo na dramo v tej luéi, nam postane pod pogledom Se bolj
motna in neprozorna. Kje se nam razvidi tragi¢na dimenzija Marijinega
in Cranmerjevega spopada? Nikjer, saj je spopad Ze kon&an in sicer v
kralji¢ino korist. Kje udarja na dan ustreznost ali neustreznost njune re-
snice? Nikjer, saj ju ne vidimo delovati v razmerju do njune resnice.

Cranmer svoje ¢loveike aktivistitne dimenzije nima, vendar pa ga
pred koncem vidimo v njegovi zavezanosti bezji, absolutni resnici; kralji-
¢ina nepopustljivost mu je odprla oéi. To njegovo dejanje pa ima vse
premalo osnove v njegovi celotni strukturi, zato dobi prizvok nekakine
zasebne psiholofke zmage nad kraljico. Ta zmaga pa na neki ¢uden naéin
zaveZe tudi kraljico samo, da dozivi ekstati¢no katarzo, ki je nekakSen
tragiden poraz in zmaga obenem. Se vedno pa nam ni jasno, kaj je re-
snica te katarze, odkod vodi in kam vodi.

QOdgovor je vse preve¢ preprost: resnica te katarze, resnica o¢iséenja
obeh protagonistov, tako rablja kot Zrtve, ki je bila $e pred kratkim rabelj
(saj je Cranmer iz koristoljubja in konformizma baje dal zaZgati mnogo
katoli¢anov), njuna skupna in zavezujofa resnica je mesijanizem ¢&lo-
veskega trpljenja, trpljenja »gole kreature«: »A vendar, v poslednji trzaj
tak3na strasna sladkost. Ne, ni ga krika, ki je bil zaman zavpit! Poslusaj
¢lovek! Ne zatiskuj si ules. Ne ogibaj se trpljenja. Mozgaj do norosti ta
precudno lepi svet. Ko se ti bo zvrtelo v glavi, ko bo tvoje roke in noge
zvil v posastni kré vidov ples, ... ko te bo slednji s prezirom v jarek kraj
ceste odsunil, pa vedi, da si vekoveéni res zaslutil.«

Trpljenje, nasladno in ekstatino trpljenje, to je tista univerzalna
in vsezavezujota resnica, ki se pojavlja kot boZja resnica in ki je visja
od anglikanske in katoliske dogmatiéne resnice. Ta resnica podeljuje
¢loveski eksistenci smisel, cbenem pa jo tudi odvezuje vseh poprejdnjih
grehov in zlo¢inov. To je tista resnica, ki jo doume Cranmer na grmadi,
ko se nasmiha milo in strmi Zalostno vprasujoé¢ v nas: »Doumel je nekaj,
kar mi Se ni dano razumeti.« To je tista resnica, ki jo doume tudi Marijin
konj, ko »se vzpne, slabotno vzdihne in jo s tistimi presunljivimi oémi
vpradujote pogleda«. To je tudi Marijina resnica, ki ji je ¢udeino dana

1141



tik pred smrtjo: to je univerzalna, integrirajo¢a resnica rabljev in Zrtev,
ljudi in Zivali. V tej luéi je tudi razumljiva tista modrost komornika
Thomsona: »Za karkoli pod soncem si se od srca in zares razvnel, po pravi
stezi si jo mahnil.« Po pravi stezi zato, ker paé pelje na grmado in od tam
v ekstatiéno odrefitev v trpljenju.

Tako smo zopet prisli do Zrtvene pozicije, kakor smo jo zasledili pri
Boltu, vendar s pomembno razliko: medtem ko je Boltov svet rabljev in
Zrtev trdno dolofen in je tudi trdno dolofeno, kdo in zakaj se mora
Zrtvovati in kdo in zakaj mora ostati, tako da razmerje boZje in &loveSke
resnice cstaja ¢isto, je pri Mraku to razmerje nekako zamazano, te dve
resnici, bozja in &loveska, se poljubno mesata in menjavata, zamenjujeta
in nadomes¢ata, kajti njuna naloga ni ve¢ ohranjanje tega in omogoéanje
boZjega sveta: njuna naloga je pravzaprav popolnoma neocbvezna, je po-
trjevanje tega sveta z nekim neobveznim, vendar ekstatiénim in mesijan-
skim trpljenjem, in to trpljenje samo na sebi se naenkrat razodeva kot tisti
resniéni svet, h kateremu velja teziti. Teziti, vendar kdo? Tretji partner,
gledalci, ostajajo v igri zopet neudelezeni, kajti to je poziv na trpljenje
na naéin vere, ta vera pa nam z ni¢imer ni bila utemeljena. Zanimiva je
primerjava obeh navadnih ljudi, tistega iz Boltove igre in Thomsona iz
Mrakove igre: medtem ko si je bil Boltov Navadni ¢lovek vseskoz v svesti
svoje neresni¢ne, to je opazovalske, in torej v cdnosu do nosilcev resnice
konformisti¢ne in parazitske situacije, pa se Mrakov Thomson vede dru-
gate: njemu z nekak3no prizadeto resnicoljubnostjo vseskoz uspeva, da
na neki nadin participira pri delitvi resnice, kljub temu pa ostaja po-
polnoma neudelezen pri nasledkih te participacije, torej pri trpljenju. Za-
nimiva figura.

T. S. Eliot pravi v svojem eseju o dramati¢nem pesnistvu, da je masa
sicer res popolna drama na malem prostoru, da pa vendar naSe Zelje po
drami nikakor ne smejo in ne morejo najti zadovoljitve v masi. Masa,
gledana kot drama, zatrjuje Eliot, nam posreduje samo najbolj zunanje,
skoraj nespodobno zadovoljstvo, ki Ze meji skoraj na orgiastitno. Ce lahko
prebijemo brez religije, potem se drzimo teatra, ne da bi si umisljali, ¢es
da je religija; in ¢e lahko prebijemo brez drame, potem si nikar ne umi-
sljajmo, da sta drama in religija eno in isto.

Podobni pomisleki so me obhajali ob uprizoritvi Marije Tudor. Re-
ziserju V. Molki je tekst resda vsiljeval kar najvec priloZznosti za glo-
riozen, obreden in povzdignjen na&in uprizarjanja — reZiser jih je skrbno
skeraj v celoti tudi realiziral. Na nekem mestu sem se moral zalotiti, da
sem padel v pravo confusion des genres: ta ganljiva lepota, ki sem jo
ob¢util pri liturgiénem petju — mar je to lepota gledaliske predstave ali
nefesa, kar je zunaj predstave? Dusa Potkajeva kot Marija Tudor je
imela na razpolago dve varianti: ali poskus psiholoSkega utemeljevanja
kraljiénih postopkov ali pa ekstati¢ni naturalizem. Odloéila se je za drugi
nadin, iz katerega se je reSevala z obludovanja vrednim igralskim na-
porom.

Resnica Marije Tudor je resnica vere v trpljenje in v odreSenistvo
trpljenja. To je neobvezna in nezavezujota resnica, ki pa bo nasla svoje

1142



vernike. Gotovo prej kot kakSne drobnohumanistiéne resnice mnogih
slovenskih dramatikov.

Tretja igra, ki se na odru Slovenskega narodnega gledalis¢a ukvarja
z mozganjem o resnici, je Pirandellova, ki jo je prevajalec prevedel kar
s programatiénim naslovem KAJ JE RESNICA. Ta igra je na metafiziéni
hierarhi¢ni lestvici o resnicah na najniZjem mestu — gre za goli spo-
znavajolega subjekta dejanskemu stanju stvari: adaequatio intellectus et
rei. In ob tem pomerjanju intelekta ob stvari se lahko zgodi, da se nam
stvari enostavno izmikajo, da nikakor nocejo pokazati svoje resnice, ali
pa je ta vedno drugadna, torej je ni. Opravka imamo s tipi¢no krizo pozi-
tivizma, racionalizma in objektivizma, s krizno situacijo, ki pa ne bezi
nazaj v varnost trdnih dejstev, temveé¢ z neko kirursko zvedavostjo brska
po svojih spoznavnih nezadostnostih. Ta pozicija je $e najdalj od moralne,
in res pravi Pirandello na nekem mestu, da sovraZi simbolizem, ker je ta
tu samo zato, da bi prikazoval neko moralistiéno resnico. V popolnem
agnosticizmu vsekakor tudi moralizmu ni ve¢ mesta. Spoznavajoéi sub-
jekt se kréevito trudi, da bi pod videzom, ki zakriva bit sveta, naSel to
bit — vendar pa pod videzom vedno znova odkriva nekaj neobstojecega,
nekaj, ¢esar ni. Ljudje niso ved nosilei svoje resnice, temveé so le nekaksne
neobvezne konstrukcije, pa Se te konstrukcije so poljubno zamenljive.
Nihée nima trdne, oprijemljive substance, vendar pa se vsakdo kréevito
trudi nekaj biti, ¢e ne v resnici, pa vsaj v ofeh drugih. In ker so resnice
o ¢loveskih znacajih poljubno zamenljive, zatorej tudi tisti nié, ki ga
morda odkrijemo pod videzom, ni zanesljiva resnica, ni absoluten — tudi
ta ni¢ je zamenljiv, kot je zamenljiva blaznost z normalno pametjo in sanje
s stvarnostjo.

Ta Pirandellov nihilizem je spoznavnoteoretski, mnogo manj pa je
uspesen kot dramska poezija. Pirandellova dramaturika inovacija je danes
Zze davno izgubila svoj mik, skromnost zastavljene problematike pa je vet
kot o¢itna. Zato je morda tem zanimiveje, da je osrednje slovensko gle-
dalisde ¢utilo potrebo, da dvema igrama o boZji resnici pridruzi Se igro o
spoznavnoteoretskih problemih resnice.

Kje je resnica te igre? Njena resnica je pa¢ samo ta, da resnice na ta
naéin ne gre iskati. Clovedika duSevnost je dinamiéen element, ki se sproti
izmika pozitivistiénim posegom in raziskovanjem, zasidranim v tradicio-
nalni metafiziki. Zato se resnica v tej strukturi ne more razkrivati. To pa
je tudi vse.

1143



Univerza — odslej le za nekatere?

Milan Pintar

Uvodna pojasnila

Nobena, Se tako ostra in resna opozorila zadnjih let niso dosegla
svojega namena: proces Studija kakor da ima svojo lastno, svojevrsino
zakonitost. Kaksna je ta zakonitost? Ali drugace: v kakSen polozaj nas
je ta »lastna zakonitost« privedla?

To je vprasanje, ki ga zastavljamo v zaletku. Z njim zalenjamo,
izhajajo¢ od neke vnaprejinje opredelitve pomena 3tudija za druzbo. To
vnaprejinjo opredelitev pomena postavljamo zato, ker na njej temelji
pomen naSega vpraSanja. Na kratko jo lahko izrazimo takole:

Proces Studija se je znotraj globala ostalih druzbenih procesov' po-
kazal za obéutljiv barometer. Po svoji motranji logiki je eden izmed
temeljev druZbenega bivanja, porajanja, rasti in samoprerajtanja. Vanj
se iz jedra druZbe stekajo najbolj jedrnate sile in iz njega druZba &rpa
mo¢ svojega samoporajanja. Ta odnos je druZba prisiljena premisliti in
ga utemeljiti: v tem smislu je (tudi) univerza kot parcialna institucija
celotnega procesa izobrazbe prese¢isée in tezi¢e druzbe. Ce univerza to ni,
tedaj je to notranji, temeljni konflikt druzbe; kajti tu se dolo¢a in odlo¢a
podoba jutridnjega sveta, misli in hotenj v okvirih moZnosti. Druzba,
ki tega svojega temeljnega natina bivanja ne utrdi v teZnji samopre-
ras¢anja, je druZzba brez prihcdnosti ali z negotovo prihodnostjo. Njena
pot je gozdna stezica, ki se vse prerada izgubi. Neurejenost in neuteme-
ljenost tega temeljnega odnosa pomeni navidezno, fiktivno utemeljenost
vsega drugega.

Iz teh postavk izhaja opredelitev pomena Studija. Studij v svojem
odnosu do sedanjosti nima izjemnega pomena. Njegova izjemnost temelji
! Pri tem nimamo v mislih kake konkretne druZbe, temveé¢ sedanje stanje
v svetu nasploh, ne da bi se opredeljevali ob vprasanju vrednostnih oznak
posameznih druzb. Sploh se problemu ocenjevanja in vrednotenja,
kar bo jasno tudi vnaprej, poskusamo izogibati, da bi lahko brezobzirneje segli
za vzrokom tistega, kar se imenuje realnost.

1144



na nujnosti &asnosti druzbe. Casnost je zdruZitev preteklega kot minulega
in prihcdnjega kot bodoéega v jedru — hotenju sedanjosti. Od tod njegov
pomen.

Vse dosedanje opredelitve so abstraktne. Iz tega okvira lahko stopimo
le na ta natin, da si zastavimo konkretno vpraSanje. To se glasi: V
kakinih odnosih je fenomen §tudija do drugih druzbenih procesov?

S tem vprasanjem stopamo v razmerje do pomena Studija. Ta pomen
izhaja iz relacije, ki smo jo opredelili Ze vnaprej: da se v kvaliteti procesa
Studija® izraZa druZbeni premislek in teZnja po utemeljevanju. Da skrb
za Studij prihaja do nas iz groze¢e jutriSnje neutemeljenosti.

V tem zapisu Zelimo vzpostaviti kritiéen odnos tudi do nivoja, na
katerem smo se prisiljeni gibati, tj. do statistiénih podatkov. Zato zace-
njamo brez uvodne hipoteze, Zato ne poskuSamo nilesar dokazati in ni-
desar ovredi. Zatenjamo in kondujemo z vpraSanjem. Ce predpostavljamo,
da mora vsaka analiza uvodno hipotezo potrditi ali zanikati, potem pri-
¢ujo¢i zapis ni analiza.

V uvodnih pojasnilih je potrebno raz&istiti e nekaj pojmov. Vse
Stevilke (in pojmi: Studentje, proces $tudija itd.), s katerimi bomo operirali,
se nanaSajo samo na Studente ljubljanskih fakultet. Vse drugo smo iz
obdelave izkljué&ili iz naslednjih razlogov:

1. Visjih in visokih 5ol ne upoStevamo zato, ker so regionalno neena-
komerno razporejene Sirom po Sloveniji in ne omogofajo vrednotenja,
koliko na vpis vpliva blizina Sole.

2. Drugié smo jih izkljuéili zaradi tega, ker menimo, da imajo celo
vrsto lastnih zakonitosti, ki bi, izraZene v Stevilkah, zamegljevale de-
jansko stanje, &e bi jih obravnavali skupaj s fakultetami.?

3. Akademije smo iz obravnavanja izkljuéili predvsem zato, ker sta
njihov pomen in namen — in iz tega izhajajo¢a sestava — bistveno svoje-
vrstna.

S pojmom »3tipendijska politika« ne mislimo politike kakega kon-
kretnega organa, temvet tisto druZzbeno dogajanje v. celoti, ki to, kar je,
vzpostavlja. Prav isto velja za pojma »univerzitetna« in »3tudentovska
politika«: ne gre za neko »politiko« univerze kot ustanove ali $tudentov
kot organizacije, temve¢ za tisti realni, hoteni ali nehoteni proces v nasi
druzbi, ki $tudente in univerzo postavlja v polozaj, v katerem ju trenutno
nahajamo. Ta »poloZaj, v katerem ju trenutno nahajamoe, vrednostno ni
opredeljen in zato z njim operiramo brez ozira na to, ali je bil to cilj
in torej uspeh uspelega gibanja, ali pa je ta »realnost« neuspeh in polom

2 Kakor je razvidno iz podatkov, ki jih obdelujemo, tu ne gre za celoten
proces Studija, temveé le za tisti njegov del, ki poteka na fakultetah:; v izrazu
je torej zajeta omejitev, ne identifikacija.

3 Npr.: Visje in visoke 3%ole so v preteklih nekaj letih doZivele nesluten
ekstenzivni razvoj, kar delno vpliva tudi na podatke o vpisu na fakultete. Poleg
tega posamezne fole dobivajo sluiatelje iz povsem dolo¢enih in omejenih regio-
nalnih, socialnih ali politi¢no-druZzbenih struktur; imajo svojevrstno starostno
in izobrazbeno sestavo, druga razmerja v Stipendiranju itd.

1145



nekega drugega, povsem dolo¢enega hotenja. Prav zato, ker tega polo-
Zaja ne vrednotimo, temved ga pojmujemo kot »stvarnost«, »dejstvoe in
»fakt«, upamo, da bomo lahko do vzrokov te realnosti segli brezobzirno,
pa vendar brez otitka, da se bojujemo »za ali proti«.

V uvodu zastavljeno vprasanje zdaj omejujemo le na tri aspekte, na
tri osvetlitve, s katerimi bomo poskusSali prodreti v problem. Ti trije
ozki vidiki so: sestava Studentov po krajih stalnega bivaliSéa, socialna
struktura in Stipendiranje. Vse drugo lahko imamo le za dopolnitve.

Regionalna struktura

Prvi pedatek!, ki ga navajamo, je Stevilo vpisanih na ljubljanske
fakultete od leta 1954—55 dalje. Stevilo narad¢a in niha takole: 6111 —
5930 — 6367 — 7116 — 7568 — T145 — 8813 — 9269 — 8528 — 8350 —
8179 — 7559%. Ze pri beznem preletu 3tevil opazimo naslednje: naras&a-
jote Stevilo vpisanih se je v zadnjem desetletju prelomilo trikrat: prvié
leta 195556, drugi¢ leta 1959—60 in tretji¢ leta 1962—63. Toda pri prvih
dveh nihajih se je Stevilo vpisanih v naslednjem letu spet vzdignilo,
celo nad Stevilo iz preteklega leta. Nasprotno pa opazimo pri zadnjem
prelomu. Tedaj je vpis dosegel kulminacijo (leto 1961—62 — 9269), nato
pa je uplahnil in se ni ve¢ dvignil in $e stalno upada, tako da je bil ze
leta 1964—65 (poslednji podatek Zavoda za statistiko — odslej le Se ZS)
znatno nizji (za 634) od vpisa leta 1960—61.

Nenavadno gibljivega vpisa ne moremo razlagati s populacijskim gi-
banjem, kvedjemu nasprotno: $tevilke kaZejo, da sta po nataliteti naj-
moénejSa rojstna letnika 1946 in 1947, ki pa sta priSla na univerzo v
letoSnjem in lanskem S3olskem letu.® Ker torej podatek o populaciji za-
nikuje normalnost in urejenost podatkov o vpisu, je vzrok treba iskati
drugod. Vendar ga na univerzi ne nahajamo: leta 1962—63, ko se je padec
zacel, ni bilo nobene nove zapore v smislu numerus clausus, nobene spre-
membe glede sprejemnih izpitov, nobenega zapiranja oziroma odpravljanja
oddelkov. Ker tudi podatki o uénem uspehu na srednjih Solah te nenor-
malnosti ne izrazajo, ostane en sam moZen odgovor. MoZnost vpisa na
fakulteto se znizuje, vendar to ni utemeljeno z razlogi univerze, temveé
z nedim znotraj druZbe v celoti. To pa je lahko le materialno stanje.
Kolikor se da ta trditev ilustrirati v zvezi s Stipendiranjem, bomo to po-
skusali v tretjem delu.

4 Vsi podatki, ¢e zanje ni posebej naveden vir, izhajajo iz publikacij Za-
voda za statistiko v Ljubljani,

% Zadnji podatek je z Univerze, ker ZS $e ni objavil publikacije za leto
1965—66. Zato tudi vsi podatki, ki se nanasajo na to leto, izhajajo z Univerze.

® Da zavrnemo misel, da nihanja povzrofajo slusatelji drugih republik,
navajamo S$tevilo slusateljev slovenskega porekla. Stevilo zaniha v istem $ol-
skem letu, le da se prevesi po¢asneje, kar pomeni, da $e hitreje pada Stevilo
sludateljev neslovenskega porekla (od 20%e na 15%). Podatki za Slovence od
leta 1961—62 dalje: 7171 — 7109 — 7031. Za leto 1965—66 podatkov nimamo.

1146



Podatki o regionalni strukturi nam kazejo, kako moé¢an faktor v kom-
pleksu tistih, ki jih na kratko imenujemo »moZngst vpisa«, postaja nepo-
sredna bliZina univerze. Vendar pa iz razmerja med regionalno strukturo
vpisanih na fakultete (ali celo samo v I. letnik) in regionalno strukturo
diplomiranih ne moremo sklepati na uspeinost studija posameznih regij
Studentov v smislu vrednostne oznake (da so boljsi »centralni« ali »pro-
vincionalni« $tudentje), kajti neraziskani in koli¢insko neovrednoteni so
vzroki osipa, ki pa na ti dve razlini kategoriji $tudentov bistveno raz-
liéno uéinkujejo. Iz tega razloga (ker niso raziskani in ovrednoteni vzroki
osipa) sedimo, da je vrednostna oznaka sposobnosti oziroma nesposob-
nosti za posamezne regionalne strukture ali Studentsko populacijo v
celoti neprimerna in kaZe le na nepoznanje in izoliranost od §tudentovske
problematike, pa naj ta »ocena« prihaja iz vrst §tudentskih vodstev, iz vrst
univerzitetnih uéiteljev ali od najvidjih politiénih in druZbenih delavcev.
Povsem nesmiselno torej je, da bi pod geslom »Nehajmo trositi denar za
tiste, ki ne 3tudirajo, kot je treba« poskusali zmanjsati stroske $tudija.”

Za leto 1959—60 nahajamo z ozirom na stalno prebivalisée naslédnjo
strukturo Studentov fakultet: Celje 498, Gorica 267, Koper 272, Kranj 560,
Ljubljana 2782, Maribor 916, Murska Sobota 170, Novo mesto 353, skupno
z ostalimi republikami 7145. V tej razporeditvi znasa delez ljubljanskega
okraja 38,93 %. Ce vzamemo, da spriéo reorganizacije okrajev lahko pod
ljubljanskega 3tejemo tudi biv& kranjski in novomeski okraj, dobimo za
leto 1964—65 naslednje podatke: Celje 911, Koper (z Gorico) 711, Ljub-
ljana (s Kranjem in Novim mestom) 4487, Maribor (z Mursko Soboto)
1081. Delez ljubljanskega okraja zdaj znasa kar 54,8%, medtem ko je
leta 1959—60 (preratunano na isto strukturo) zna3al le 45,1 %/.%

V tem ¢asu je verjetno nastala koncentracija prebivalstva, vendar
je koncentracija Studentov po stalnem prebivaliféu znatno hitrejia. Ta
proces se najlisteje izkristalizira v navedbi letoSnjih podatkov, ko je iz
petih ljubljanskih obéin, litijske in kamniske, kar 44,4 %o vseh letodnjih
novincev, &éeprav na tem obmoé&ju Zivi le slaba tretjina Slovencev.?

Glede na rastofo koncentracijo, razvidno iz podatkov, sklepamo,
da tukaj prihaja do prvega, »nevidnega« osipa. Oddaljenost kraja stalnega
bivali$éa od kraja $olanja me nastopa toliko kot faktor osipa v procesu
§tudija, temved mnogo bolj $e pred vpisom na fakultete.

7 Podatki o regionalni strukturi $tudentov so zelo teZko prevedljivi z nivoja
statistiénih dejstev na nivo razlogov, s katerimi se da operirati, saj se omejujejo
na stalno prebivalid¢e v smislu pripadnosti obéinam, okrajem in republikam,
ta struktura pa se je v preteklem obdobju izredno hitro spreminjala. Podatki
za leto 1959—60 govore o osmih okrajih, podatki za leto 1964—65 pa le Se o
stirih. Nato so bili podatki prevedeni na obéine ali kar na republike in Sele za
prihodnje leto obljublja univerza, da bo zbrala podatke po regijah.

® Vendar ti podatki ne izkazujejo to¢nega stanja, kajti struktura rednih
slusateljev kaZe $e na mnogo veéjo osredotodenost na Ljubljano in bliZnjo
okolico,

* Podatek z univerze.

1147



Nezadostnost navedenih podatkov delno cdpravljamo z naslednjimi.
Od povpreénega Stevila prebivalcev, ki so letos stari od 18—19 let (to
je starost maturantov gimnazij in obenem novincev fakultet), se jih je
letos vpisalo z obmo&ja ljubljanskih petih obéin, litijske in kamniske
(skupaj, zakaj za posamezni zadnji dve podatkov ni) kar 4,27 %, iz Go-
renjske (v celoti, éeprav vemo, da kranjska obéina znatno prednjadi)
1,33 /o, iz Primorske in Notranjske 1,23 %, iz Koroske in Stajerske 0,94 %o,
iz Dolenjske 0,83 %, iz Podravja in Pomurja 0,57 %/o!'®

Podobne podatke nahajamo tudi iz drugih virov: »Ljubljanska uni-
verza postaja resnitno vse bolj ljubljanska, saj je od letos vpisanih Stu-
dentov kar 57 % doma iz Ljubljane ali bliznje Gorenjske. Na ekonomski
fakulteti je ta odstotek kar 67 %, na oddelku za arhitekturo 66 “e. Pet od
stotih mladih Ljubljantanov si lahko privos¢i univerzitetni 5tudij. Na
Korodkem, Stajerskem in Dolenjskem niti eden od stotih, v Prekmurju
od dvestotih eden.«!!

Ne da bi dalje navajali podatke, lahko Ze tu sklenemo: ljubljanska
univerza zapira svoja vrata vsem tistim mladim Slovenkam in Slovencem
§irom po Sloveniji, ki niso v kakem izjemnem poloZaju. In kateri je
ta izjemen polozaj? Dolo¢amo en sam njegov aspekt: univerza stoji pred
vrati. Neposredna bliZina univerze je tista, ki nekatere postavlja v iz-
jemen, ali to¢neje, v privilegiran poloZaj. Da pa to razmerje ne ostane
misti¢no, temveé ‘ga prisilimo, da spregovori na naéin, ki ga nekateri
imenujejo »realna govorica sedanjosti«, izpovedujemo naravnost: snepo-
sredna blizina univerze« kot pojem dozivlja svojo demistifikacijo le v
sferi materialnega izratuna, kjer se kaZe kot neverjetno velika denarna
postavka.

Vendar opozarjamo, da je na ta gibanja vplivalo mnogo ve¢ stvari,
kot jih moremo tu obdelati. Naj navedem le nekatere: predvsem je tu
ustanovitev sklopa visokih $ol v Mariboru — ne toliko zaradi vsebine teh
Sol, temveé bolj zaradi naéina postavitve. Mislim, da se je tu uveljavila
ista teznja, ki poskuSa danes univerzi njen nacionalni pomen reducirati
na nekak medob&inski status — predvsem na podro&ju finansiranja.
Veliko vlogo igra nadalje cela vrsta povsem socioloSkih é&initeljev, ki jih
pa z obdelavo samo globalnih podatkov ne moremo zajeti.

In narobe: kolikor ngs koncentracija slusateljev iz ljubljanskih
obéin navaja na dejstvo, da se njihova prednost neposredne bliZine uni-
verze realno izkaZe 3ele v materialnem obrafunu stro$kov 3tudija, in
kolikor do te koncentracije prihaja vedno bolj, toliko nam to vsiljuje
zakljutek, .da je materialni faktor v zvezi s Studijem vedno moénejsi.
In usodnejsi. Povedano preprosto: univerza postaja vedno draZja, ali,
kar je isto, mozZnosti §tudija se zoZujejo, ker se del Slovenije glede na ceno
studija naglo siromasi. Rastota koncentracija nam razkriva dejstvo rasto-
dega siromaSenja. Tega ne vrednotimo — v skladu z uvodno tezo. To je
preprost fakt, ne glede na to, ali smo ga hoteli ali ne.

1% Podatki z univerze.
" Tribuna $t. 2/1966, Franci Pivec: Po malem o velikih re¢eh.

1148



Socialni izvor

Podatki regionalne strukture nas torej prisiljujejo, da se spoprimemo
s problemom materialnega stanja. Da pa se izognemo prehitremu obra-
¢unu, bo nafa pot posrednejSa (in, upamo, temeljitejSa). Vprasati se
hotemo po tistem, kar to materialno stanje Studentov dolota. Vprasati se
hofemo po tistem, kar je iz tega materialnega stanja doloteno: po so-
cialnem izvoru 3tudentov.

Za 3olsko leto 1959—60 nahajamo o socialnem izvoru redno vpisanih
Studentov naslednje podatke: usluzbenskega izvora je 2726 slulateljev,
delavskega 978. (Podatkov o tem, kak3en odstotek mladih sinov delavcev
oziroma usluZbencev je vpisan, slovenska statistika ne premore.

O teh pedatkih naslednje: izredno tezko je operirati s statistiénimi
podatki o socialnem izvoru Studentov tedaj, kadar rubrike (kategorije)
niso doloéene po ¢em bolj temeljnem, kot so to priloZnostna dolodila, In
rubrike, ki so tu uporabljene, ne nosijo v sebi tiste csnove, ki bi izhajala
iz stvarne druZbene strukture in ki bi bila dolotujota glelde na nadin
Zivljenja in realne odnose, temve¢ izvirajo iz doloé&il golega razpoznavanja.
Konkretneje: rubrika »delavec« je v bistvu neopredeljena, ker doloéilo ne
izhaja iz temeljne druzbene strukture — na primer, v kapitalisti¢ni druzbi
iz razredne pripadnosti, v kastovski ali stanovski druZbi iz kastovske ali
stanovske opredelitve. Rubriki »delavec« in »usluZbenec« imata pri nas
umetna, zgolj ideolotka, ne pa stvarna, temeljna, strukturalna doloéila.
(Mnogo toénejsi bi bili podatki, ée bi druzbo strukturirali glede na izo-
brazbo ali visino osebnih dohodkov itd., kot pa glede na fiktivno dolo¢ene
kategorije.)

Kljub temu se na te podatke opiramo, kajti drugih nimamo: 2726
slusateljev, ki so »usluzbenskega« porekla, izhaja iz druzin z naslednjimi
poklici: prometno osebje 83, trgovsko 186, osebje varstva in storitev 46,
administrativno in vodilno osebje 1254, strokovnjaki in umetniki 1157 itn.

Neopredeljencst oziroma ideolodka, fiktivna doloditev dolotila ru-
brike upravideno dopusta zdruzitev dveh navidezno razliénih, stvarno pa
nerazlofnih in ideolodko opredeljenih rubrik, tako da za leto 1964—65
ne nahajamo veé dveh, temve¢ eno samo, zdruZeno rubriko. Temeljni
postavki iz rubrike »usluZzbenci« (administrativno in vodlilno osebje, ter
strokovnjaki in umetniki, ki sta sami vsebovali 90 % celotne rubrike),
pa te zdruZitve (oziroma prencsa v rubriko »delavci«) ne upravitujeta.

V teh petih letih, ki jih imamo v mislih, je v statistiénih pregledih
prislo Se do ene spremembe: podatki za 1959—60 leto obsegajo Studentsko
populacijo v celoti, podatki za leto 1964—65 pa le $e novince, torej struk-
turo Studentov ob vpisu v prvi letnik. V zvezi z ugotovitvijo, da je neza-
dostnost materialnih sredstev eden temeljnih faktorjev osipa, lahko pred-
postavljamo, da je struktura $tudentov ob vpisu glede na celotno struk-
turo izkrivljena v korist enakomernej$i razporeditvi.

Ker nimam boljiih podatkov, navajam naslednje: v letu 1964—65
se je na fakultete vpisalo 3068 brucev, od teh jih rubrika spoloZaja v
poklicu« kot sinove delavskih in usluZbenskih druZin (skupaj!) navaja

1149



1865 ali 60,7 %/o. Zabrisanost se delno razgubi ob podrobnejsi analizi po-
klicev, cd koder se cdstotek rekrutira. Iz rubrik: industrijski in obrtni
delavei 373, finanéni, pisarni$ki in sorodni usluzbenci 539, strokovnjaki in
umetniki 619, prihaja kar 82 %, vseh. To pa pomeni, da enotna rubrika
»delavei in usluzbenci« zelo uspefno zakriva spremembe o socialni struk-
turi — naglo padanje Stevila sluSateljev delavskega porekla.

Analiza socialnega porekla zahteva od nas naslednjin ugotovitev:
zaradi neopredeljenosti in fiktivne dolotenosti temeljnih znailnosti ru-
brik, zaradi menjujo¢ega se naéina zbiranja podatkov in zaradi zdruZe-
vanja rubrik realnega stanja ni moé¢ ugotoviti. Dolo¢ene namige lahko
dobimo le iz dejstva, da se pretezno Stevilo novincev v rubriki »delavci
in usluZbenci« rekrutira iz tistih poklicev, ki po svojem temeljnem polo-
Zaju v druzbeni delitvi dela, ali toéneje, v druzbeni delitvi osebnih do-
hodkov, spadajo med privilegirane plasti. Tako npr. rubriki »vedilno
osebjex in sstrokovnjaki in umetniki« zajemata privilegirane plasti, pa
&eprav so te — socialno — po poloZaju v poklicu Stete med »delavce in
usluzbence«. Privilegiranost teh plasti se izraZa v ugodnejSem materi-
alnem polozaju.

To, kar smo si kot postavko postavili v csnovo spraSevanja, se je
ob cdgovoru izkazalo za resnino: materialno stanje ljubljanskih Studen-
tov je dolofeno iz njihovega socialnega porekla, njihovo socialno po-
reklo pa je dolodeno iz materialnega stanja, tofneje tistega Zeleznega
zakona minimuma Zivljenjskih strofkov, ki Studenta kot 3tudenta Sele
omogota, ne glede na kvaliteto tega omogo&anja.

Preprosto lahko povemo to: ljubljanski Studentje so samo deloma
v neugodnem materialnem poloZaju, kajti najvedjo mnoZino teh je proces
relativnega siromasenja in absolutne draZitve $Studija Ze izlo¢il — in to
po principu, ki je z delovnim principom v obratnem sorazmerju.'®

In to izlotanje na osnovi materialnega oziroma socialnega statusa Se
zdale¢ ni omejeno na Studij na fakultetah ali na ¢as neposredno pred
vpisom. Nasprotno, moé&no je tudi v srednjih folah in celo v osemletkah.
Sploh pa organizacija osnovnih 3ol po principih teoreti¢nega egalitarizma
in stvarne neenakosti ta proces pospesuje, ker ustvarja neenako startno
osnovo. To ima za posledico, da upada Stevilo Studentov s podezelja in iz
kmetkih in delavskih slojev. Isto nevarnost (poleg ostalih) vidimo tudi v
predlogu reforme srednjega Solstva. Na to opozarja Odprto pismo Filo-
zofske fakultete slovenski javnosti. (Glej Tribuna, 5t. 21. z dne 13. aprila
1966.)

1* V obratnem sorazmerju menimo zato, ker tisti, ki so v obupnem mate-
rialnem polozaju, veéinoma iséejo izhod iz stiske v honorarnih, priloZnostnih
zaposlitvah. V tem primeru so torej bolj »delavni«, éeprav so prisiljeni na radun
honorarnih zaposlitev zanemarjati $tudij, kar jih slednji¢, po na videz delovnem
principu izloéi z univerze.

1150



Stipendiranje

Ze druga pot nas je pripeljala do istega zakljutka: materialni poloZaj
Studentov je wsaj za zdaj kljuéna totka vsake raziskave o kvaliteti
Studija. Regionalna sestava se razresi le v prevedbi na materialne stroske.
Ob podatkih o socialni sestavi lahko razpravljamo le o podatkih, ne pa o
socialni sestavi. Kljub temu se tudi ta razreduje prav tako kot regionalna;
obe tezita h koncentraciji in poenotenju, po tem, da se Cedalje vedji
delez Studentov poraja iz tistih sfer, ki so privilegirane ali po kraju stal-
nega prebivaliséa ali po viSini osebnih dohodkov é&lanov druzine, ali pa
po obojem. Izkazalo se je, da je socialna opredelitev fiktivna in zakri-
vajota. Zelezni zakon minimalnih strofkov $tudija je cenzus, ki doloéa
moZnost in nemoZmost: selektivni princip, ki deluje §e pred vpisom na
fakulteto. V druzbenem merilu to pomeni: samo najbogatejsi sloji druZbe
dobivajo dostop na univerzo, ali: univerza spet postaja privilegij.

To dejstvo se v principu da zlahka odpraviti: treba je ali poceniti
Studij, ali obogatiti druzbo (bogatiti enakomerneje — obogatiti celotno
druZbo). Poceniti 3tudij pomeni: sezidati ve¢ ftudentskih domov, urediti
ve¢ in poceni menz, poceniti uébenike, podeliti $tipendije in pomodi spo-
sobnim, a revnim. Relativno obogatiti druzbo pomeni: preko osebnih
dohcdkov starfev omogoéiti visokoSolski Studij vsem slojem. To pomeni
odpraviti oziroma razveljaviti Zelezni zakon minimalnih $tudijskih stros-
kov. Ta je relativen in se danes kaZe kot absoluten (ket selektivni princip)
le delu druzbe.

Znotraj druzbene delitve ustvarjenega narodnega dohodka sta mozna
oba principa sanacije sedanjega stanja. (Kljub temu pa se moramo zave-
dati, da sta navedena predloga le predloga za odpravljanje doloc¢enih po-
javov, ne pa njihovih vzrokov!) Mar ju izvajamo? Poglejmo najprej prvi
princip: relativno pocenitev $tudija, gledano le skozi gibanje stipendiranja:

Leto Stev. 5tip. V Y Leto Stev. Stip. Vv %
1954—55 1072 15,1 1961—62 2945 37,6
1955—56 1426 234 1962—-63 2345 315
195758 2300 324 1963—64 2230 30,5
1959—60 2382 36,6 1964—65 2450 344
1960—61 2887 39,1 196566 2001 26,4

Ob teh 3tevilkah lahko ugotovimo naslednje: $tevilo podeljenih 5ti-
pendij od leta 1960—61 (procentualno, od leta 1961—62 pa tudi absolutno)
pada. Ta proces je bil v svojem grozeé¢em pritisku prekinjen samo enkrat:
1964—=65, ko je bilo nekaj sto Stipendij podeljenih na podlagi politiénega
pritiska.'* Stevilo podeljenih $tipendij in podatek o vpisu tragiéno sovpa-
data v svojem zlomu. Kaj to pomeni? Da je bil vpis odvisen od Stevila
Stipendij? Najbrz ne, kajti nekaj sto 3tipendij ne more omogoéiti ali

'* Pri tem ne zastavljamo vprasanja, po kaksnih principih so bile te S§ti-
pendije podeljene in kaksno usodo so doZivele,

1151



onemogotiti vpisa skoraj tiso¢ Studentom. Paé pa lahko pomeni nekaj
drugega. Tako Stipendija kot vpis sta odvisna od nefesa bolj temeljnega,
neposrednejSega in usodnejiega. Stipendije so zlom narai¢anja v svojem
procentualnem nihanju nakazale Ze leto dni prej kot vpis. Izkazale so
se torej za ob&utljivej§i indikator »tistega temeljnejlega«. Kaj je tisto
usodno in bolj temeljno? Odgovor fe ni najden, odgovor ostaja naloga
premisleka.

Tisto pa, kar je jasno Ze tu, je, da je najvisji odstotek Stipendij na
dolofen naéin povezoval in izrekal povezavo med Stevilom Stipendistov
in Stevilom diplomirancev. Ta povezava je bila v paroli, ki smo jo zakri-
¢ali tisti trenutek, ko je &tevilo Stipendistov doseglo Stevilo diplomiranih.
Parola se je glasila: Stipendiramo vas veé, kot vas diplomiramo. Nespo-
sobneZi naj zapuste univerzo!

Ta odstotek torej nekaj razkriva. To razkriva s svojo zunanjo po-
dobo: 39,1%. Kaj nam razkriva s tistim, kar se za to razkritestjo in
zunanjo podobo skriva? Poglejmo: v letu 1960—61, ko je bilo podeljeno
2887 Stipendij ali 39,1%, je bilo na naje fakultete vpisanih 8813 slusa-
teljev, od tega Slovencev 7132 ali 80%.'* 20°6 sluSateljev je bilo iz
drugih republik, zamejcev ali inozemcev. SRS je podelila samo 2222
Stipendij. Ne glede na sedez Stipenditorja so inozemci prejemali Stipen-
dije stoodstotno, zamejci okrog devetdeset procentno. Moéne grupe Srbov,
Hrvatov in Makedoncev so imele &tipendije iz svojih republik, precej
pa tudi cd Stipenditorjev iz SRS. 1z tega izhaja, da je bilo razmerje med
nestipendisti in Stipendisti med Neslovenci znatno ugodnejfe kot med
Slovenci. Glede na obstojete podatke ga lahko priblizno doloimo: 80 %
Stipendistov. To pa pomeni, da je v istem letu samo okrog 1550 Slo-
vencev prejemalo Stipendije, ali glede na vpis Slovencev v celoti le
21,6 .

Stevilka, ki se je razkrila v svoji iskrenosti, zbuja osuplost. Tragitna
koincidenca med odstotkom Stipendiranih in diplomiranih Slovencev
se rusi.

In rudi se Se naprej. Stevilo Slovencev je med diplomiranimi znatno
visje kot med vpisanimi (v odstotku). Ce je bilo leta 1960—61 le 80 9%
studentov slovenske narodnosti, leto kasneje 81 %, leta 1963—64 skoraj
85 %, je razmerje med diplomiranci v tem letu naslednje: diplomiralo
849, od teh slovenskega porekla 762 ali skoraj 90 % slulateljev.®

Za neizpodbitno se je doslej izkazalo dvoje. Stevilo Stipendij absolutno
in relativno glede na vpis stalno pada, z izjemo leta 1964—65. Drugit,
da so odstotki Stipendistov v svojem bistvu zakrivajodi in ne izkazujejo
realnih odnosov. Tretje, kar iz podatkov lahko ugotovimo, pa je, da se

14 YV jstem Solskem letu je bilo na fakultetah in drugih visokih Solah zunaj
nade republike vpisanih 310 Slovencev. Od teh jih je samo SRS Stipendirala
141 ali skoraj polovico.

% Z oznako SRS oznacujem katerokoli ustanovo, delovno organizacijo ali
sklad — 3tipenditorja torej, ki ima svoj poslovni sedeZ na ozemlju SRS.

. ¥ Leta 1964—65: diplomiralo 1123 slusateljev, od tega Slovencev 9209 ali
skoraj 90%.

1152



notranja struktura $tipenditorjev naglo spreminja. Vedno manj je tistih,
ki temeljijo »na proratunu«, malenkostno pa se zviduje 3tevilo Stipendij,
podeljenih iz »gospodarskega sektorja«.'”

1z preprostega dejstva, da Stipendije podeljujejo le gospodarske orga-
nizacije v izjemnem poloZaju (ali strokovnjake zares potrebujemo, ali pa
Stipendije podeljujejo zaradi lepega videza — oba primera sta na Slo-
venskem izjema) in da so doslej enostranost tega podeljevanja deloma
odklanjale Stipendije skladov in ob&n in vseh mogo¢ih odborov, pa ob
teh podatkih prihaja do nas ugotovitev, da so tipendije glede na dejansko
strukturo (in potrebe) slovenske druzbe bile podeljene v precej primerih
nesmiselno: slovenska sedanja zanikrnost ustvarja bodoénost po svoji
podobi.

Cetrta ugotovitev, ki jo izrekajo podatki: §tevilo razpisanih §tipendij
pada znatno hitreje kot 3Itevilo podeljenih 3Jtipendij. Od 1. maja do
20. junija 1964 je bilo v »Delu« objavljenih 1714 razpisov za Stipendije
na univerzi in ostalih visjih 3olah. V istem obdobju 1965 je bilo v istem
listu objavljenih 731 razpisov Stipendij. Upad znaSa 57,4 % ali ve¢ kot
polovico!"® Z besedami: v tem obdobju je opazen proces, da je vedno veé
itipendij podeljenih po »razpisu zvez in znanstev«. Tudi mali bogovi si —
po zgledu velikega — ustvarjajo &loveka po svoji podobi.

Veé kot zanimivi so podatki o nihanju in valovanju Stevila Stipendij
skozi celo Solsko leto. Za primer vzemimo leto 1965—66. Oktobra 1965
je bilo podeljenih 2285 Stipendij, kar je znaSalo 32 %% od Stevila vpisanih.
Podrobne strukture S§tipendistov glede na letnik Studija nimamo, paé
pa mnogo pove podatek, da je Ze novembra 1965 samo 3e 2001 Stipendija
ali 26,4%6. Osip Stipendij gre predvsem na radun diplomiranih. Poslej
pa zaéne Stevilo stipendij procentualno rasti — decembra 1965. leta 26,7 o,
januarja 1966. leta 27,3 %/, februarja 1966. leta 28,2 /0. Ker opaZamo, da
Stevilo Stipendij narasa povsem neznatno, je ugotovitev na dlani: $ti-
pendije nara¥¢ajo procentualno zaradi znatnega osipa med neStipendisti.
Studentje, ki ne prejemajo Stipendij (ali kak$ne druge oblike pomogi),
se zlasti v tem obdobju naglo osipajo: materialni poloZzaj kot princip
osipa se izkazuje z vso mo{jo. Iste rezultate lahko dobimo iz naslednjih
podatkov:

Ce primerjamo uéni uspeh (prehod v visji letnik) med Studenti v
celoti, Stipendisti, jemalci posojil in Studenti v 3tudentskih domovih, do-
bimo naslednjo sliko:

7 Leta 1959—60: okrajni (476) in obéinski odbori (355), drzavni organi (210)
in druZbene organizacije (77) so podelili 1118 Stipendij, gospodarske organizacije
1124, Razmerje 49 :51. Leta 1964—65: obéinske (489) in okrajne skup3éine (36),
drZzavni organi (131) in druZbene organizacije (30) so podelile 688 Stipendij,
gospodarske organizacije 1452, Razmerje: 32 : 68,

" Podatki republiSkega sekretariata za visoko Solstvo.

1* Za povsem neznanstvene in oéitno demagodke imamo razprave, ki za
odstotek Stipendistov jemljejo podatke iz meseca junija, ko se procentualno
stevilo Stipendistov naglo dvigne, Zlasti je bilo to ofitno v juniju 1965, ko je
ta odstotek dosegel visino 43,3 — na tem podatku pa so nekateri gradili svoje
razprave o neresnosti in nesposobnosti studentov! (£e oktober 1965 — 32,0 % —
vsi podatki z univerze.)

16 Problemi 1153



Vsl Studentje Stipendisti Jemalel posojil o St. v domovih

Letnik
1963 64 1964 65 1063 64 1964 65 1063 64 1964 65 1963 64 1964 65
1. 38 39 63 61 63 48 63 60
II. 59 49 71 63 74 58 T4 60
1IL 82 04 7 91 88 92 86 91
IV. 92 92 96 93 97 97 99 93
V. 97 97 100 100
Skupaj 60 80 76 79

Iz razpredelnice opazimo, da je uéni uspeh iz leta 1963—64 v leto
1964—65 padel, da pa je kljub temu uéni uspeh med Stipendisti (80 %
uspednih), jemalci pesojil (76 %) in Studenti v domovih (79 %) znatno
vifji od ucénega uspeha vseh Studentov skupaj (60 /s — podatek ni pre-
verjen). O uénem uspehu tistih, ki ne prejemajo nobene oblike pomoéi,
ne moremo govoriti, kajti njihovo Stevilo iz razliénih vzrokov ni znano.*®

Osip med tistimi Studenti, ki prejemajo druzbeno pomoé, je torej
sorazmerno majhen. Skoraj povsem pa se da odpraviti, e ima podelje-
vanje te pomoé&i tudi primerno obliko: da ima §tipendija velik variabilni
ali stimulativni del, da $tipenditor redno spremlja dela Stipendista itd. itd.
— da s tem, ko je Stipendija podeljena, delo 3tipenditorja ni konéano,
temve¢ se $ele pri¢ne. Studijski uspeh torej nme bi smel biti podlaga,
temveé cilj Stipendiranja*' Obratno pa je Stipendija deslej mmogokrat
veljala za cilj, ki je bil dosezen, ko je bila izraZena kot postavka v stati-
sti¢nih grafikonih, stvarno pa bi morala biti sredstvo za dosego u¢nega
uspeha, prispevek druzbe k individualnemu naporu, odprava Zeleznega
zakona minimalnih Zivljenjskih stroskov, moZnost biti $tudent itd. Sicer
pa, teoretitno nam je to jasno.

Podatki Republiskega sekretariata za visoko Solstvo, ki je obenem

" Stipenditor in ki Stipendije podeljuje po podobnih kriterijih, govore, da
je med Stipendisti osip komaj 5%, pa Se tu gre predvsem na rafun
razmer v druZini, zdravstvenega stanja itd. O osipu tu pravzaeprav ni
moé govoriti.®

Druzbena materialna pomog, podeljena po pravilnih kriterijih in na
primeren naéin, se torej izkazuje za veé kot uspesno. Se veé; v druzbi,

® Do Stevila teh in njihovega uénega uspeha ne moremo priti zato, ker ne
vemo, Koliko 3tipendistov prejema tudi posojilo oziroma stanuje v domovih.
Pri normalnem Stetju bi takSne Studente steli kar v tri rubrike, kar bi povsem
iznakazilo izraéun.

2 Zlasti je to pomembno v kriterijih za podeljevanje Stipendij, kjer abso-
lutizacija enega principa omogoéa povsem pristransko, subjektivno podelje-
vanje. Sploh pa uéni uspeh vso svojo veljavo in realno
vrednost prejema $ele ob primerjavi z materialnim po-
lozajem, v katerem je bil doseZen.

*# Tu ponavljamo nekaj podatkov, mnenj in zahtev, ki jih je avtor tega
zapisa Ze pred ve¢ kot enim letom publiciral v Studentskem tisku, pa so tedaj
naletela na »neugoeden politiéno-ideoloski odmev« doloéene oblastne strukture.
Kljub temu odmevu pa podatki ostajajo podatki, ki nadalje opozarjajo.

1154



ki strokovnjakov dejansko potrebuje (in jih v resnici tudi zaposluje —
pri nas pa deleZ visoko izobraZenih med nezaposlenimi stalno, §teviléno
in procentualno naradfa) se izkaZe za rentabilno druZbeno investicijo.
Drugate je sevela za zdaj pri nas, kjer glede na dejansko stanje velja
formula: ve¢ pravilno naloZenih sredstev v uéni proces, vetji uspeh, veg
diplemiranih strokovnjakov — ki pa bodo brezposelni ali na delu v
Nem¢éiji. V teh razmerah bi dodatna vlaganja pomenila — dodatno brez-
povradilno kreditiranje nemske industrije.

Ce se je druZbena pomoé izkazala za izredno pomemben faktor v
utnem uspehu (in kot taka se lahko izkaZe le, e je materialno stanje
temeljni vzrok osipa!), potem se mimo tega dejstva ne moremo izmuzniti
s trditvijo, da »nas 5tudij Ze tako prevel stane«, Vsa dosedanja dokazo-
vanja o tem, da smo v Evropi med prvimi po deleZu narodnega dohodka,
ki ga odvajamo za univerzitetni Studij,*® zbledijo ob drugem, drastiénej-
$em podatku: prav na repu lestvice smo tedaj, kadar merimo, koliko tega
denarja pride v povpretju na Studenta ali univerzitetnega utitelja.**
(Zavod na statistiko ne zbira — ali vsaj »nima« podatkov o povpre¢nih
dohodkih univerzitetnih uéiteljev, temveé ima samo podatke o dohodkih
svseh zaposlenih na univerzi«.)

Prav ob problemu te druzbene pomoéi Se naslednje: Stevilke, ki izra-
#ajo uéni uspeh stanovalcev v Studentovskih domovih ali 3tipendistov,
so delno prirejene zaradi dejstva, da »neuspeli $tudentje paé niso Sti-
pendisti ali stanovalei domove: da jih kriteriji za to druzbeno pomo¢
vsako leto znova sameoiniciativno izlo&ijo.

Kljub temu argument te pomo& ostaja izredno moéan. V realnih
druzbenih odnosih pa je Se vedno presibak. To misel povzemamo iz cele
vrste pojavov, ki jih na kratko imenujemo »odnos do Stipendiranja po-
staja v na8i druzbi velno bolj negativene«. Te pojave opazamo na vseh
nivojih: v izjavah in konkretnih odlo¢itvah ljudi na odgovornih druz-
benih poloZajih, v zmanj$evanju skladov za Stipendiranje in cdprav janju
Stipendij na vseh podro&jih.

Predlog novega zakona o Stipendijah in posojilih (24. 10. 1966) Ze
v naslovu izena¢uje Stipendiranje s kreditiranjem ne glede na dejstvo, da
interes za kredite naglo upada.

V skladu z vsem tem negativnim odnosom do Stipendiranja je tudi
poloZaj najveéjega republiskega Stipenditorja, republiSkega sekretariata
za visoko 3olstvo. Samo nekaj podatkov:

* Ttalija 6.,3% narodnega dohodka, Norveska 6,1%, Anglija 58%., Jugo-
slavija 5,1%, itd. Glej tudi Tribuna, §t. 4., dne 9. novembra 1968,

* Osebni dohodki pedagofkih delavcev na univerzi so ostali od januarja
1965 dalje v glavnem nespremenjeni, medtem ko dohodki ostalih delavecev (v
industriji npr.) stalno naras¢ajo, tako da se razmerje osebnih dohodkov peda-
godkih delavcev in delavcev v industriji spreminja takole: 1963 2,5:1, 1965
22:1. Pri tem pa je znano, da so dohodki profesorjev na nekaterih fakultetah
tudi do dvainpolkrat veéji od dohodkov profesorjev na drugih fakultetah. In
Se en podatek: dohodki asistentov na nekaterih fakultetah le malenkostno pre-
segajo povpreéni dohodek v Sloveniji sploh! Vse te $tevilke nekaj izraZajo!

16 1155



1. Razpis za Stipendije, ki bi bil moral biti objavljen najkasneje do
meseca junija, je bil dejansko objavljen Sele sredi oktobra 1966. Stipendije
na podlagi tega razpisa pa bodo podeljene Sele proti koncu novembra,
torej dva meseca po konéanem vpisu na fakultete, Stipendije bodo lahko
dobili le tisti, ki so se na fakultete vpisali. Tako ravnanje naravnost omo-
gofa selekcijo po materialnem poloZaju pred vpisom!

2. Stipendije sekretariata so sestavljene iz osnovnega in variabilnega
dela. Variabilni del je stimulacija in odvisen od povprefne ocene. Pri
najboljdih Studentih lahko dosega eno tretjino Stipendije. ViSina osnov-
nega dela stipendije je dolo¢ena po pogodbi, vi$ina stimulacije s posebnim
sklepom komisije pri sekretariatu (v obliki kriterijev). Zadnji kriteriji
datirajo z dne 3. 12, 1965, torej iz tasov, ko je bila revalorizacija §ti-
pendij zaradi reforme v celoti prenesena na stimulativni del.

Vendar sekretariat svojim 3$tipendistom stimulativnega dodatka Ze
od 31. marca 1966 ne izplaéuje. (Pri¢akuje se, da bo del te stimulacije
izpladan v zatetku decembra, vendar samo nekaterim.) Nihée od tistih,
ki je v tem casu diplomiral, se zaposlil, pretrgal §tudij, dovrdil srednjo
Solo ali ni izpolnil pogojev za vpis v vidji letnik, te stimulacije za nazaj
ne bo dobil, ne glede na to, da mu pravnoveljavno pripada. Se $tevilke:
prizadetih je skoraj tristo Stipendistov, vsota »dolga« se giblje okrog
desetih milijonov. Nekateri najboljdi 5tudentje bi morali (vStevsi ze de-
cember) prejeti veé kot sto tisoé¢ dinarjev!

3. Isti Stipenditor je letos skré&il razpis Stipendij in je obenem pri-
siljen, da bo polovici letosnjih Stipendistov-novincev podelil Stipendije
Sele z novembrom, tj. le za enajst mesecev tekolega Solskega leta. Na
ta natin bo »prihranil« milijon tristo tiso¢ dinarjev. (50 3tipendistov X
26 000 din povpreéna $tip., s stimulacijo.) Tega ravnanja niti ne komen-
tiramo niti ne is¢éemo krivecev!®

Vendar wsi ti pedatki, vzeti v svojih popolnih in sklenjenih podobah,
kakorkoli jih Ze obratamo in sufemo, ne povedo nitesar, temve¢ le naka-
zujejo. To nakazovano smo Ze izrekli, neizrefena pa je ostala zahteva,
da se organizira raziskava, ki bi na podlagi resni¢no znanstvenih metod,
drobitve globalov in kvantificiranja doslej neovrednotenih podatkov pri-
Sla 3e kam dlje kot do »nakazovanja«, »namigovanja«, »domnevanja« in
»sklepanja« — do nedvoumnih rezultatov in nespornih dejstev. Take ana-
lize do danes 3e ni. Tudi ta »ni« pa po svoje izraZa tisto globljo dimenzijo,
ki smo jo doslej ze vec¢krat omenili.

Do te bolj temeljne dimenzije ne sezemo ne z navedbo socialne struk-
ture Stipendistov ne z naslednjimi podatki: v letodnjem letu se je 3Ste-
vilo Stipendij glede na preteklo leto zmanjsalo za 40%.. Podatki po
fakultetah (gl. na drugi strani!).

In drugi podatek: v letoinjem letu se je na fakultete prijavilo veé
kandidatov, kot se jih je dejansko vpisalo: Pogleimo: do 15. julija 1966
je bilo prijavljenih 3075 kandidatov, do prvega avgusta 3105, do 8. sep-
tembra 3377. Vendar je celotni vpis' do 30. septembra znaSal le 2942

1156



Fakulteta 1965/66 196667 Fakulteta 196566 196667

FF 204 152 FAGG 125 50

PF 133 a8 FE 190 93

EF 415 301 FS 244 177

FNT 415 258 MF 237 143
Skupaj vse fakultete brez BTF: 1965/66: 1961 1966/67: 1262

novincev. Razlogov za to razliko ne moremo nakazati v njihovi vred-
nosti, nedvomno pa so med njimi naslednji: prijave na ve¢ fakultet, osip
pri sprejemnih izpitih na fakultete®* neustrezni materialni poloZaj Stu-
dentov itd. Ta podatek Se korigiramo z naslednjim: vpisalo pa se je
veliko Stevilo takih, ki se sploh niso prijavili. Npr. FNT: 23 se jih ni
prijavilo, so se pa vpisali, ker jim je bila prekasno pedeljena 3tipendija.
37 jih ni bilo seznanjenih s pogoji razpisa, dvema ni bilo zagotovljeno
bivanje, 33 jih je najprej Zelelo iti na medicino itd.* S tem poprav-
kom, ki je zelo zgovoren, pa se razlika med prijavljenimi in vpisanimi
Se znatno poglobi.

Neenakost moZnosti za vpis na fakultete torej temelji na druzbeni
neenakosti. Odkod ta? Iz neenake delitve ustvarjenih dobrin. Kaksen je
princip delitve teh dobrin? Za odgovor zaértajmo preprosto shemo, ki
naj nam pomaga odgovoriti:

Vsaka druzba relativnega pomanjkanja (in naSa druzba je taka)
potrebuje merilo delitve dobrin. Merilo mora biti enotno, drugaée ni
merilo. Vzeto je iz osnove in je izraZeno v nacelu delitve po delu. De-
litev po delu je tisto enotno merilo, s katerim merimo prispevke (delo)
posameznih, tj. razlitnih in po naravi neenako sposobnih individuov.

Kot enako merilo za neenake ljudi je v svojem bistou kriviéno (ved
o tem glej K. Marx, Kritika gothskega programa, str. 14). V tej svoji
krivi¢nosti pa je stimulativno, saj iz sebe — preko teinje po vedéjem
prisvajanju — poraje trud za velje ustvarjanje. Toda ta osnovni princip
delitve ustvarjenih dobrin je tisti, ki naravne, iz posameznikov izvirajode
razlike spreminja v razlike participacije pri ustvarjenih dobrinah, v raz-
like materialnega polozaja, v razlitne in neenake moZnosti za Studij.
Osnovni princip je v svoji stimulativnosti torej ustoliéenje, uveljavitev
in neprestano povefavanje neenakosti med ljudmi.

To v principu. V stvarnosti pa sploh 3e nismo vpeljali stroge delitve
po delu, ker kako naj s tem principom utemeljimo ali vsaj opravi¢imo
dejstvo, da ima znaten del direktorjev srednje velikih ljubljanskih ped-
jetij meseéne dohedke okrog milijon dinarjev, doktorji in profesorji ljub-
ljanskih fakultet pa petkrat manj?! V stvarnosti je torej proces povede-
vanja razlik Se hitrejsi!

* Gre za sprejemne izpite na medicinski fakulteti in na oddelku za muzi-

kologijo, obenem pa za sprejemne izpite na vse fakultete, ki jih morajo oprav-
ljati vsi kandidati brez ustrezne srednjesolske izobrazbe.

¥ Podatek z univerze.

1157



Ze v tem svojem principu pa druba na dolofen nadin vzpostavlja
svoj cdnos do univerze. Zlasti nas vsi procesi na univerzi na vsebino
tega odnosa opozarjajo v &asu, ko nekatera »ideolefka« nadela zametu-
jemo v korist »ekonomskih«: ko npr. posku$amo proraéun sprostiti od
vseh »neekonomskihe« pcstavk in obremenitev. Ta teinja pa se na uni-
verzi izraza v dveh hkratnih dogajanjih; po eni strani skufamo finan-
siranje univerze kot ustanove vsenacionalnega pomena prenesti na neka-
tere manjse teritorialne enote, kar poleg vsega drugega ustvarja ugodno
ozratje za razvoj nekaterih separatisti®nih tendenc, ki smo jih v nalem
druzbenem prostoru Ze velkrat zaznali. Po drugi sirani pa poskuSamo
problem finansiranja cele vrste institucij refevati v prevedbi cen njihovih
storitev na ekcnomske cene — torej prek ‘osebnih dohodkov. Breme dra-
Zitve Studija bo s tem v celcti padlo na ramena njegovih uporabnikov.®
V tej dimenziji je tudi razlozljiv, &e Ze ne razumljiv, odnos nekaterih
sodgovornih ¢initeljeve do problema 3tipendiranja.

Oba ta dva pojava pa naravnost pospeSujeta tisto, na kar smo Ze
vse doslej kazali: da se moZnosti za vpis na univerzo poéasi, toda vztrajno
konentrirajo na doloéeno, v druzbeni strukturi privilegirano plast. Tega
dejstva ne znamo ovrednotiti niti s stali3¢a ekcnomske nujnosti niti s
staliféa splofnega druZbenega interesa. Vendar obstaja. In zato, ker mu
ne postavimo nasproti nobenega ukrepa, s katerim bi ga skusali omejiti
(temve& prej nasprotno), smo se dolzni vpra3ati po ozadju, po vzrokih
tega dejstva. Vendar to vpra3anje presega okvir naSe naloge.

Skozi celo vrsto pojavov smo se poskusali dokopati do orisa stvar-
nega polozaja $tudija v nasi druzbi, ki naj bi bil opredeljen (in je obenem
sam opredeljujcd) z cdresem druzbe do univerze, Glede na doloditev po-
mena Studija je to obenem odnos druZbe do sebe same, do svoje jutriinje
bodoénosti, do svoje utemeljenosti. V tej dimenziji Sele, ki smo jo ime-
novali naloga premisleka, dobe svojo pravo realnost in vrednost pedatki
in pojavi, ki jih na nivoju, kjer smo se gibali, nismo mogli kvantificirati.
Tu 3ele dobe medsebojno povezavo stvari, kot so: reforma visokega Sol-
stva, pravkar izvajana reforma sreinjega Solstva,”® vedno bolj nega-
tiven odnos do Stipendiranja, zakrivajodi statistini podatki in naéin

* Do kraja poencstavljene sheme nimajo namena simplificirati druZbe-
nega dogajanja, temveé¢ se dotakniti nekaterih ekonomskih postavk le toliko,
kolikor v tej svoji poenostavitvi in principialnosti igrajo za problem S3tudija
moéno relevantno vlogo. Nikakor pa ni na3 namen, da bi se na tem mestu
globlje spus¢ali v te povsem ekonomske pojave,

® Da to notranjo povezanost pojavov, ki jih navajamo, vsaj delno ilustri-
ramo, citiramo iz ze omenjenega odprtega pisma filozofske [akultete slovenski
javnosti samo dva cdstavka. Prvi govori o selekciji na nivoju osnovne in srednje
sole ‘in se glasi: »Zaradi samo formalne enotnosti, toda dejanske neenakosti
osnovnodolskega izobrazevanja nismo dosegli, da bi vsi osnovnosclski absolventi
imeli enake moZnosti za nadaljevanje Solanja na drugi stopnji. Zato ni mogode
z nobeno reformo druge stopnje dose¢i demokratiénosti Solanja na tej stopnji,
dokler ni urejena osnovna $ola.«

1158



zbiranja podatkov sploh, obstoje¢i predlogi o finansiranju univerze in
poskusi dolo¢iti univerzi lokalistiéni, medobé&inski status itd.

Te jasne in povsem nedvoumne besede veljajo obenem in hkrati tudi
za univerzo: vsaka reorganizacija in sanacija razmer mora nuino vklju-
tevati vzroke teh razmer, drugaée je to le reforma zaradi reforme,

Vendar je znanstveno-pedagoski svet mnenja, da predleg reforme
drugcstopenjskega Solanja ni nastal ¢isto po nakljudju, da za njim torej
stoji dolofena zahteva, da se ta reforma izpelje kljub svojim pecsledi-
cam — ali prav zaradi njih. Zato to pismo opozarja: »Demolkratizacija
izobrazbe«, katere potrebnost se v predlogu vedkrat poudarja v prid
unidenju (ne reorganizaciji!) sedanje srednje Sol=, 3e pesebej proti gimna-
ziji, namre® ni v tem, da bi se s prisilnim etatistitnim ukrepom omejila
mo’noest izobrazbe vsakega mladega ¢loveka najveé na Se sploino dceseg-
ljivo povpreéje, marveé le v tem, da se vsakomur omogoéi dosedi najveé,
kar more. Prav zoper to resni¢no socialistiéno in humanistiéno demokra-
tizacijo izobrazbe pa se predlog najdosledneje beri.« In temu mnenju
v prid, ki v pismu ni izrecno eksplicirano, se pa da iz njega razbrati,
potekajo sedanji dogedki okoli te reforme: kljub temu da so udeleZenci
kongresa SZDLJ buéno pozdravili omenjeno pismo, kljub Stevilnim pro-
testom z vseh strani zoper predleg reforme so mehanizmi, ki naj re-
formo izpeljejo, zopet v teku. Dejstvo takih in pedcbnih druZbenih do-
gajanj pa nas opozarja, da raziskave ne bi smeli zaustavljati na konsta-
taciji posameznih procesov Studija, temve¢ bi morali poiskati in preci-
zirati tisto hotenje in njegove ncsilce, ki teznjo po takih in toino takih
procesih uveljavljajo. ;

Zaradi te notranje povezancsti navedenih pojavov in zaradi resnié-
nosti, kot se nam je razkrila iz podatkov, smo na istem abstraktnem ni-
voju, s katerim smo priceli, prisiljeni zapisati, da je odnos druZbe v» tej
sferi do same sebe negativen: da enega svojega temelja druzba ne reflek-
tira in s tem same sebe in svoje bodotnosti v tem smislu ne utemeljuje.
To se nazadnje izkazuje v dejstvu, da med izebrazbo in poloZajem v
druzbeni hierarhiji (politiéni ali gospcdarski) ni korelacije. Prav tako ne
odkrijemo nobene korelacije med vidino dohedkov in izobrazbo (podatkov,
ki ilustrirajo navedene misli, je ve¢ kot dovolj v vsaki analizi izobrazbe
vodstvenega kadra). Vse to pa ima tudi povraten vpliv: izobrazbi se ne
vzpostavlja vrednostna opredelitev, kar omogoéa, da se sedanje strukture
obnavljajo v vedno bolj zaprti obliki. Gledano globalno pa to pomeni,
da ima druZba negativen odnos do $tudija — da obstojeta slovenska
zanikrnost ustvarja bedoénost po svoji podobi.

Na to resnico smo hoteli opozoriti.

1159



Pripis urednistva:

Prepritani smo, da bi se razprava o gornjem vpraSanju ne smela
omejiti samo na ta ¢lanek in da bi v razpravi morala priti do izraza
vsa osnovna stali¢a. Za olajsanje take razprave smo formulirali naslednja
Stiri vpraSanja, ki seveda ne pretendirajo na to, da bi izérpala proble-
matiko, ali pa celo, da bi jo zaprla v toge okvire. Vprasanja:

1. Socialni izvor $tudentov ljubljanske univerze se ne ujema direktno
z demografsko strukturo Slovenije in na svojevrsten naéin izraza premike
v demografski strukturi. Na kakSen naéin naj vrednotimo to dejstvo?

2. Stipendiranje, kreditiranje in subvencioniranje so osnovne oblike
angaziranja skupnosti v oblikovanju socialne strukture Studirajoéih. Pri
tem angaZiranju prav gotovo niso in ne morejo biti na prvem mestu
humanitarne pobude. Ali je bilo to angaZiranje zadostno, premajhno ali
celo predimenzionirano? Ali povzro¢a sedanja socialna struktura Stu-
dentov tudi kakine pozitivne ali negativne efekte v Studijskem procesu?

3. Ali sedanje Stevilo Studentov ljubljanske univerze zadcsta za zapol-
nitev kadrovskih potreb v Sloveniji v krajsi ¢asovni perspektivi, ali je
morda preveliko ali premajhno? Pri tem radunamo z dejstvom, da se bo
morala spremeniti sedanja kvalifikacijska struktura zaposlenih v indu-
striji in druzbenih sluZbah.

4. Ali uvajanje »principa dohodka« v celotni ekonomski strukturi
druZbe zahteva, da se ta princip uveljavi na vsakem pcdro&ju druzbe, ali
le v tistih strukturah te druzbe, ki neposredno ustvarjajo dohodek, in
v globalni delitvi?

1160



\ekaj misli ob temi: Vietnam in mi

Marko Kersevan

»Vietnamska vojna ne poteka le v Vietnamu, temveé povsod. V vseh deZe-
lah sveta je ¢utimo, ogroZeni smo od nje in upamo na njen konec. TeZko je,
morda nemogodfe, govoriti trezno o njej in presojati strasno dogajanje brez
vsakega patosa. Ta vojna je za naSe Zivljenje in naS svet nekaj tako
slabega, da je zaradi tega vse slabo pri nas in nadih sosedih postalo malen-

kostno,« Robert Havemann

Za nas, kot je véasih videti, to ne velja...

Se do pred nedavnim se je v nasprotju s skoraj vsemi drugimi deZe-
lami nade angaZiranje ob Vietnamu omejevalo na uradne izjave obscdbe
ter na komaj opazno, skoraj ilegalno, nabiralno akcijo nekaterih terenskih
odborov SZDL in RK.

Nikakor ni mogoce reéi, da velika veé¢ina pri nas ne obsoja ameriskega
potetja v Vietnamu, ¢eprav tudi tistih, ki menijo drugade, ne gre podce-
njevati. Napisi sbesser tot als rot« in »better dead than rede«, ki so se
pojavili po zidovih kot odgovor na Studentske plakate proti vojni v
Vietnamu, verjetno niso padli z neba. (Cetudi ni jasno, zakaj so bili v
tujih jezikih: ali ker se priljubljena krilatica fanatiénih antikomunistov
v slovenskem prevodu ne rima, ali ker so bili namenjeni inteligenci, ali
zaradi tujih turistov.) Da se dokajsnje stevilo tistih, ki vsem dejstvom
navkljub ves vietnamski problem oZijo na odnos ZDA—Kitajska, odlo¢a
v prid ZDA, ob vsej nasi protikitajski kampanji tudi ni ni¢ ¢éudnega.
(Mimogrede: povsem upravideno je, da ostro obsojamo sedanjo kitajsko
politiko. Toda povréno in banalno izZzivljanje na ra¢un dogajanja na Ki-
tajskem, ki si ga privodti veéji del naSega tiska, moremo oznaéditi edinole
kot neodgovornost. Tako vsaj se je vedno oznacevalo sistematiéno eno-
stransko, érmo-belo in Zaljivo pisanje o kaki dezeli. Nikakrino opravi&ilo
ni, ¢e poéno pedobno Kitajci o nas.)

Previranja ob odboru za podporo Russellovemu sodi$éu so pokazala,
da se je pri nas nekaj »zataknilo«. In to celo pri tistih, ki sicer odloéno
obsojajo amerisko politiko. Pri tem ne mislim toliko na tiste, ki so se
izrekli proti podpori odboru in za to navajali razloge, kot so: »da je treba
najprej pomesti pred doma¢im pragom, hrup okrog Vietnama je sprozen

1161



le zato, da se odvrne pozornost od domacih zadev«; »ker nismo obsodili
Rusov ob madzarskih dogodkih, tudi mi nimamo moralne pravice, da se
opredeljujemo danes«; ali »ker stoje za akcijo ti in ti in ne ti in ti ljudje
ali celo ne ve se kateri ljuije«. Ve¢ kot otitno je, da podpora Russellovem
odboru ne bi v ni¢emer ovirala ne prejsnjih, nie soasnih in ne prihodnjih
prizadevanj in zahtev po razéiséevanju domaédih zadev; dileme »ali-ali«
sploh ni bilo. Logika »&e nismo takrat, ne moremo tudi zdaj« ima za edino
posledico, da ne bomo nikoli nidesar storili — poleg tega da reagiranje
ob madzarskih dogodkih velikega dela mlajSe inteligence sploh ne veZe,
saj tedaj %e ni bila »navzofa« v naSem »prostoru«. Zelim, da bi se motil,
toda zdi se mi, da so bili tudi motivi za prva dva izgovora v bistvu izra-
Zeni v tretjem! Nimamo pravice, da zamahnemo z roko nad grenkimi
izkusnjami in razoéaranji udeleZencev preteklih »kulturnih bojev« Ven-
darle pa ni mogode zanikati, da je tako gledanje le fe en izraz atmosfere,
v kateri velja za vrhunec kultumega in sploh druZbenega dogajanja —
»revialna kriza«.

Bolj kot ti motivi za cdlo¢anje proti pedpori odboru je problematiéna
nejasnost, nekaka zadrega glede razlogov, zakaj je potrebno angaZiranje
ob Vietnamu,

Vsako protestno gibanje mora imeti ne le motiv, ampak tudi objekt,
proti kateremu se neposredneje usmeri. Za nas pa, kot je videti, takega
objekta ni. Na3i uradni predstavniki — drzavni in druzbenopoliti¢ni foru-
mi so o vietnamskem sporu izrekli sodbo, ki jo vsaj v osnovi v velini
podpiramo, In ravno tu se je pri nas zataknilo. Odnos, ki ga imamo do
forumov, je preteZzno fe vedno aprioristien: ali popolna identifikacija, ali
nacelna distanca. Obe staliséi (ki sta Ze tolikokrat pokazali svojo nevzdrz-
nost, saj sta obe izraz premajhne razvitosti demokrati¢ne zavesti pri nas)
sta ob vietnamskem primeru bankrotirali. Po prvem je bilo neprimerno,
da bi karkoli ukrenili in sproZili mimo forumov, ¢e§ da vedstva Ze najbolje
vedo, kaj in do kod je treba (¢eprav ne gre za to, kaj vodstva vedo ali
ne vedo, ampak kaj zmorejo in kaj hoc¢ejo!). Po drugem pa se je vsako
sprivatno« zavzemanje v javnosti za Vietnam 3telo za poizkus biti bolj
papeski od papeZa, za izkazovanje vdanosti »reZimu« ipd.

Pustimo ob strani, kaj tako reagiranje pomeni ob nasih domacih zade-
vah: vietnamski primer, ki ni vpraSanje te ali one dezZele, tega ali onega
rezima, je jasno pokazal omejenost takih stalif¢. Svet pestaja vedno bolj
celota in kar je »rezimsko« v eni dezeli, je »opozicionalno« v svetovnem
merilu. »Svetovno merilo« pa danes ni ve¢ le na papirju, prisotno je tu,
med nami: v nekaterih zadevah vsaj toliko kot domace. Zahcdni levi
intelektualci, ki so se angazirali ob Vietnamu, nas ne sprasujejo, ¢e podpi-
ramo svojo vlado ali ne, temve¢ naravnost: kaj smo storili (mi, ne vlada)
ob vietnamskem problemu, koliko pomoéi smo zbrali, kaj mislijo nasi
intelektualci. Ameriska propaganda se tudi obraca naravnost na intelektu-
alce, prepri¢ujoé jih in izkorid¢ujoé (za pritisk na intelektualce drugod in
v ZDA) vsak njihov molk, vsako neprevidno gesto. Sartre je to dobro
doumel in zato odklonil celo &isto nedolZno in neuradno vabilo za obisk
v ZDA.

1162



Ko se vedno bolj odpiramo nasproti svetu, prevzemamo tudi vedno
vetjo odgovornost za naSe delovanje in uéinkovanje v njem! Ni se le
enkrat zgodilo, da so se razni nasi znani in menj znani zastopniki na
raznih obiskih, seminarjih in festivalih v svojem »kritiénem nekonfor-
mizmu« znasli na pozicijah, ki jih na Zahedu zagovarjajo najbolj konfor-
mistiéni konservativei, ¢b ¢udenju teamkajénje levice in navdusenem
trepljanju po ramah z desnice. Ko bi pri tem pri nasih vsaj $lo za prepri-
c¢anje! Pa je $lo najvedkrat le za pozo...

Vietnamski konflikt razkriva e eno dimenzijo nasega vkljudevanja v
»mednarodno delitev dela« (¢e ozna¢imo proces nase integracije v svet s
popularnim ekonomskim terminom). Delamo si iluzije, ée mislimo, da bomo
lahko kooperirali s tujimi koncerni, uvazali in celo izvazali kapital, turiste
itd., pri tem pa ohranili ali celo 3ele oblikovali devisko podobo naSega
delovnega ¢loveka — upravljalca (z intelektualei vred seveda), katerega
nagnjenja in teZznje se bodo napajale le iz pcpolnega modela samoupravne
druZbe, delitve po delu in socialisti¢ne demokracije, ki sam po sebi nujno
poraja zgolj socialisti¢tno in humanistiéno usmerjenost nasih ljudi. Neod-
govorno bi bile prerokovati tam, kjer je mesto za sociolosSke in socialno-
psiholotke analize. Tudi ni mogode redi, da se bomo zunaj ozko gospolar-
skega podrodja »naudili« od Zahoda le vsega slabega. Konec koncev imajo
tudi tam socialistiéna in delavska gibanja z nekaj izkudnjami o sistemu, v
katerega bomo vsaj delno zapluli. Ob vietnamskem primeru pa se kaze,
kaj pri tem pri nas (lahko) nastaja.

Niso tako redka, in zlasti niso tako slu¢ajna modrovanja: »ka] ti Viet-
namci pravzaprav hotejo?« Mizerija je bila pred osvoboditvijo, mizerija
bo po njej; ¢emu sploh umirajo? Se najbolje bi bilo zanje, ée bi jih Ame-
ridani brez velikih Zrtev na obeh straneh premagali, nato pa jim za
tolazbo vzdignili ;standard’, kot so ga Nemcem. No ja, so pat Se zacstali.
Pri nas — v deZeli, ki je 3ele nedavno doZivela NOB — so taka mnenja
seveda fe relativno redka, a so. Svet, ki priznava ¢e Ze ne za najvisje, pa
vsaj za beolj pomembne vrednote ugodje in materialne dobrine, vedno
teze razume ljudi, ki si prizadevajo Se za kaj drugega. Ali se te vrednote
dosegajo z »delitvijo po delu«, mezdo ali pa profitom, lahko postane Cisto
postranskega pomena: vaZen je cilj, ne sredstvo. Od take mentalitete pa do
zdruzene fronte vseh, ki si v okviru obstojec¢ih sistemov prizadevajo za
»standard«, proti vsem, ki kalijo »red in mir« pri tem prizadevanju, ni
ved daled. To se lahko kaZe tako v nestrpnosti do tistih, ki ne dohajajo v
svetovnem merilu, kot do domaéih slojev in posameznikov, ki se v te
okvire ne morejo ali noéejo vkljuéiti. Ce smo si odkriti, je nekaj tega ze
v vsakem izmed nas: pritoZevanje nzd obrtniki in »pridobitnikim slojem«
je bolj izraz zmesi krivde in zavisti kot trdnega prepricanja o drugat‘.nih\
vrednotah.

Pri tem tudi Ze ne gre veé le za v prazno se vrteca modrovanja.
Nobena skrivnost ni, da na primer nekatere nase tovarne delajo za potrebe
ameriske vojske. Slepo moralno ogoréenje nas nikamor ne pripelje; prista-
nemo lahko prav tam, kamor so zasli ameriski antikecmunistiéni fanatiki, ki
so zahtevali prepoved uvoza balonckov za novoletne jelke iz socialistiécnih

1163



\

drzav, ¢e§ da je uvoz podpora komunizmu. Razlika je bila le v tem, da
si Amerika tak bojkot lahko privodti brez vedjih tezav, pri nas pa lahko
taka »dosledna politika« privede do (dokaj) manjSega kosa kruha ali celo
brezposelnosti delavcev dolo¢enih panog. Ne gre pa se tudi skrivati za
star pregovor: denar za denar in ljubezen za ljubezen. Rezultate Ze pozna-
mo iz zgodovine, na primer, ko so Francozi izdelovali topove za Nemce in
narobe. Po tej logiki bi lahko kaj hitro sklenili pegodbe za izdelavo oroZja
za gverilsko vojskovanje za amerisko vojsko; o takem vojskovanju imamo
namreé ved izkuSenj kot drugi moZni proizvajalci.

O¢itno po nobeni logiki »ne gre«. Gre za navzkrizje vrednot, ki se ga
ni mogode izogniti z nobenim enkrat za vselej danim kodeksom, kaj je
beljSe ali slable. Gre za navzkriZje, ki zahteva in bo zahtevalo stalno
angaZiranje ob vsakem primeru in ki ga bo spremljal obéutek krivde ob
vsaki refitvi. Ce navzkrizja in oéitka krivde ne bo, bo to le znak, da smo
neke vrednote dokonéno pokopali. Ni tezko prerokovati, katere imajo veé
moZnosti za to!

Vietnam je Spanija druge polovice XX. stoletja, le da so mnoge zna-
¢ilnosti zdaj na visjem nivoju. Guernica je takrat pretresla svet in »zaslu-
zila« pozornost Picassojevega ¢opi¢a. Koliko Picassojev bi bilo treba danes,
da bi zabelezZili enake strahote celo le v tistih vaseh, ki so jih Ameriani
po lastnih izjavah le pomotoma bombardirali? (Res, o Vietnamu je tezko
pisati brez patetike.)

Spanija je bila uvod, duhovna priprava v svetovno vojno. Bo tudi
Vietnam? Ravno prepri¢anje, sploini optimizem, da ne bo, je kaj slab
porok za to. Na ¢em sloni ta optimizem? Na utrjeni (in stalno utrjevani z
raznimi ameriskimi vojaskimi filmi in zgodbami iz vojne proti srumencems«
Japoncem in Korejeem, ki jih vztrajno objavljajo razni naSi ¢asopisi za
branje mnozic), predstavi, da Americ¢ani »kot taki«, niso zmoZni pognati
svet v novo vojno, niti ne podeti pravih vojnih zlo¢inov. Na pomanjkanju
spoznanja, da je hladnokrvni, »industrijski« izbris kakega mesta s povrsine
zemlje (s klasiénim — v stilu Dresdena, ali atomskim oroZjem — v stilu
Hirodime) vsaj ravno tak vojni zloé¢in, kot je klasi¢éni pokol vec tiso¢ talcev.
Na tem, da si svetovne vojne danes vendarle nihée oziroma vsaj ogromna
vedina ne Zeli. Toda redkokdaj si je vedina Zelela vojne, vsi pa so Zeleli
zmago . ..

Nima pomena delati paniko. Narediti pa meramo vse, da se ne uspa-
vamo. Vojna se vodi iz duhovne otopelosti (Bemunes). Danes je — Ceprav
to zveni paradoksno — bolj kot kdaj prej boj za zavest ljudi, boj za

 osveboditev njihove zavesti, materialni pogoj za spreminjanje obstojecega.
(Marcuse). In obstojece svojo logiko Ze kaZe.

1164



Viada in parlament

Bozidar Debenjak

Glosa

Ni Se tako dale¢ za nami ¢as, ko nam ni prihajalo niti na kraj pameti,
da bi v otipljivej§i bodo¢nosti lahko nastala dejanska kolizija med vlado
in parlamentom. Komaj mesec dni bo od tega, kar je E. Kardelj omenil
moznost, da bi glasovanje proti kakemu predlogu izvrinega sveta lahko
povzrodilo odstop vlade in da bi se skupi¢ina zato znaSla pred nujnostjo,
da najde novega mandatarja. V tej zvezi je bila omenjena odgovornost
glasovanja, receno je bilo, da poslanci s svojim glasovanjem lahko sproZijo
krizo vlade in da ta moZnost postavlja v ospredje medsebojno odgovornost
vlade in parlamenta. Nepri¢akovano kmalu je bila tu prva kriza vlade.
Prezgodaj je Se, da bi sodili o dometu in rezultatih tega res novega in
presenetljivega dogodka; ker nima precedensa v nasi situaciji, ne poznamo
moznosti, ki jih skriva v sebi. Sodimo pa lahko o tem, kar se je zgodilo
in kakor se je zgedilo. O tem nas je obilno informiralo dnevno Casopisje,
nanj se v tej glosi tudi opiram.

Jugoslovanski parlamentarni sistem je dobil ve¢jo ustavno vlogo prav-
zaprav Sele z novo ustavo, medtem ko obdobje 1953—63 pomeni prehod od
samo formalne reprezentance do akterja v politicnem dogajanju. Ustava
naSe Druge republike je izredno razvejila parlament in teoreti¢no omogo-
¢ila vsem sferam druZbenega Zivljenja, da prek §tirih zborov delovnih
skupnosti soodlo¢ajo s skupséinskim zborom par excellence (zveznim
oziroma republiskim zborom) o vseh vitalnih vprasanjih. Kot predstavniki
sfer posebnega interesa sodelujejo torej s »sploinim« zborom, spet defi-
niranim kot predstavnikom »splofnega« ali »oblega« interesa. Izhajajo¢
iz te postavke, zastopajo zbori delovnih skupnosti posebni in s tem vsaj
deloma partikularni interes, ki naj bo v interesu celote odpravljen in
vkljuden v obé, vsesplodni druZbeni interes. Kljub proklamirani enako-
pravnosti med republiskim (zveznim) zborom in zbori delovnih skupnosti
pa je prvi kot zbor obéega interesa postavljen kot pomembnejsi in veljav-
nejsi; on voli vlado (ne glede na resorno zasedbo) in drzavni sekretar

1165



dolodenega resora za svoj koncept na tem podroéju ne potrebuje niti kon-
zultativne privolitve ustreznega zbora delovnih skupnosti. Zbor »poseb-
nega« interesa lahko le kasneje zahteva od njega pojesnil in se strinja
ali ne strinja z njegovimi stalis¢i. Toliko na teoretskem podroé¢ju. Prak-
tiéno se temu pridruZuje Se dejstvo, da je izvrini svet v povsem drugaénem
odnosu do skupidine, kot je v klasi¢tnem parlamentarnem sistemu vlada
nasproti parlamentu. Vlada je Se vedno v prednostnem poloZaju: ona pri-
pravlja material skupséini, jo informira tako, kot to ustreza njenim ciljem,
dolo¢ene probleme lahko forsira in izsulijuje nagle, celo nedomisljeno
formulirane sklepe (0 enem pise F. Setinc takole: »Federacija oziroma
njeni organi so s tem [z razsodbo ustavnega sodis¢a — B. D) dobili dober
nauk: preden rprejmejo kakSen predpis, naj najprej preudijo ali je na
voljo potreben denar.« [Delo, 9. 12, 1966, str. 7.]) In Se vel: z zavladeva-
njem dolo¢enega vprasanja lahko vlada pocaka, da se zamenja pol parla-
menta, in znova poskusi uveljaviti staliS¢e, zoper katero se je parlament
izjavil, racunajo¢ s skoraj matematiéno gotovostjo, da manjka zdaj polo-
vica oponentov, Pomanjkanje podpore v parlamentu je ne more ustaviti,
da ne bi v svojih komisijah in hidnih strokovnih zavedih dodelovala
svojih stalis¢ do zadnjih konsekvenc in stilnih izboljSav. Da je res tako,
je pokazalo vse dosedanje izkustvo s predlogom za reformo srednjega Sol-
stva. Vsak sekretariat izvrsnega sveta je vnaprej prepri¢an, da reprezen-
tira obéi interes in da mu je iz »prakse« postavljen nasproti posebni,
partikularni interes.

Te znadilnosti odnosa med vlado in parlamentom pri nas so se poka-
zale tudi v na8i prvi vladni krizi: predsednik izvrinega sveta je odstopil,
preden so bile izérpane ustavne moznosti za poravnavo neskladja med
republiskim in socialno-zdravstvenim zborom (dve zaporedni obravnavi
besedila pred obema zboroma, nato skupna komisija, ki pripravi kompro-
misni predlog, Sele potem odloZitev obravnave za Sest mesecev, kot to do-
lo¢a 164. ¢len ustave SRS) in ocenil staliS¢e zbora, ki je podprl vladno
stalisce, kot »visoko stopnjo zrelosti« v odlo¢itvi (in eo ipso stalis¢e drugega
prizadetega zbora kot visoko stopnjo nezrelosti). Dalje: zahtevo po precizni
formulaciji instrumentov je mogel predsednik izvrinega sveta zavrniti z
obljubo, da bodo taki instrumenti kmalu pripravijeni — torej z zahtevo
po bianco menici.

Ne da bi cakali na razplet, si lahko zastavimo nekaj vprasanj:

1. Odkod vladi pravica, da meritorno deli sodbe o zrelosti in nezrelosti
parlamenta; pravica, ki si je ne jemlje samo predsednik vlade, ampak
tudi drzavni sekretarji in njihovi namestniki?

2. Odkod vladi pravica, da stopa pred parlament z nedodelanimi pred-
logi brez instrumentov za realizacijo?

3. Kako dosedi, da ne bo vlada za neskladje med seboj in delom par-
lamenta valila krivdo izkljuéno na parlament?

4. Kako okrepiti parlament, da vlada ne bo mogla nanj pritiskati z
groznjo z odstopom, temve¢ da bo vlada odstopila, kadar bo parlament
to hotel?

1166



5. Kaj storiti, da bo vlada imela le politi¢no izvrsilno funkcijo in izvr-
Sevala politiko, katere osnove dolo¢a parlament, kot 1o zahteva 183. ¢len
ustave SRS.

Odgovor na ta in z njimi zvezana vprasanja je zelo pomemben. S svojo
akcijo pritiska na parlament nam je izvrini svet pomagal, da smo si jih
zastavili. Kolektivno razmisljanje o vsem tem kompleksu bo gotovo po-
menilo bistven korak naprej v demokratizaciji naSega politi¢nega Zivljenja.
S tem pa bo odstop izvrinega sveta prifel v zgodovino kot dogodek, ki je
pospesil progresivno druZbeno gibanje.

P. S. 10. decembra

Izvréni svet Se nadalje zaseda in je na svojem zadnjem sestanku ugo-
tovil, da ima neuspeh njegovih predlogov korenine tudi v »&tevilnih sla-
bostih, ki so se dosedaj nakopicile pri delu izvrinega sveta, upravnih orga-
nov in strokovnih sluZzb«, Ta samokritika (nekaj dni po dejanju, ki je bilo
¢isto samopravicarsko argumentirano) je prvi otipljivi pozitivni rezultat
vladne krize.

1167



S Stevilko 45—48 zakljuéujemo d&etrti letnik Problemov. Naroénike in bralee
prosimo, da nam oproste neredno izhajanje v preteklem letu in dejansko zmanj-
Sanje obsega letnika, nastalo z izdajanjem dvojnih Stevilk. Oboje je posledica
znanih tezav pri financiranju revije. V skiadu s tem pa je ustrezno zmanjSana
naroénina.

Uredniski odbor je dobil zagotovila, da bo v prihodnjem letu financiranje revije
urejeno in zato raéuna, da bodo Problemi prihodnje leto izhajali redno vsak

mesec. Prva Stevilka bo izSla sredi januarja.
UREDNISKI ODBOR



I1Z PRIHODNJIH STEVILK

DUSAN JOVANOVIC: DON JUAN NA PSU (proza)
VALENTIN CUNDRIC: ROBOAM ALI KAMEN MODROSTI
ERVIN FRITZ: PESMI
JOZE SNOJ: SIMBOLIZEM JOSIPA MURNA (razprava)
MARKO KERSEVAN: NEKATERI SOCIOLOSKI VIDIKI RELIGIOZNOSTI
VELJKO RUS: O ODGOVORNOSTI
TINE HRIBAR: MARXOV IN NIETZSCEJEV CLOVEK PRIHODNOSTI

J. J. LEBEL: HAPPENING (prevod)



Cx
U
A 5 |
e &'. i.<‘ »
.'-‘ g
p 3.&'-‘.
> .‘.
R 34 |

»
% 2 l.vi.,’

400 2
.,""*Kl.
0










