Ales
MAVER

Lxvledeh

Prispevek obravnava razmerje Laktanci-
jevega najbolj znanega spisa De mortibus
persecutorum do kr§¢anskega in poganske-
ga zgodovinopisja. Pogosto je bilo nam-
re¢ izraZeno mnenje, da njegovo pisanje
kljub svoji tematiki s historiografijo nima

DE MORTIBUS
PERSECUTORUM MED
KRSCANSKO IN POGANSKO
HISTORIOGRAFIJO

Abstract

The article discusses the place of Lactan-
tius’ text How the Persecutors Died within
the traditions of ancient historiography,
both Christian and pagan. An analysis of
the origins and development of ancient
Christian historiography reveals that Lac-

ranogo skupnega. tantius — in spite of extensive accounts

dealing with political history, which does
not play a role in other Christian writings
—remains faithful with his central theme
to the main Christian idea of historyas a
cosmic struggle between good and evil,
which is led by God. On the other hand,
his work also remains connected to the
Roman pagan historiography, especially
by his repeated moralising emphases. In
this respect, the parallels with Tacitus are
of particular interest.

LAKTANCIJEV spis De mortibus persecutorum ali Kako so umrli preganjalci,
ki je sprico svoje domisljijo razvnemajoce vsebine hkrati najbolj znano in
brano delo afriSkega apologeta, se vsaj na prvi pogled zdi kot nekak
osamelec na polju latinske kricanske knjizevnosti. Ne pred njim ne za
njim le-ta ni ustvarila nicesar zares podobnega. Saj tudi nikoli ve¢ ni bila
postavljena pred prelomnico, kakr§no je predstavljal ¢udez Konstantin-
ove spreobrnitve vletu 312, katere skoraj neposredni odmev je Laktancijevo
pisanje; tak odmev, da ga Momigliano (1989, 145) imenuje ‘grozno delce’.
Nesporno je njegova grozljivost ali bolje precej$nja mera privoscljivosti,
ki diha iz prenekatere vrstice, kadar beseda nanese na neizmerne muke in
konec sovraznikov kr§¢anske vere, ena od potez, ob katerih so imeli
kristjani v poznejsih stoletjih - najsi so De mortibus persecutorum se tako radi
brali in se iz njega udili slavne zgodovine svojih prednikov - dokajs$nje



72 Keria VI - 2 ° 2004

tezave. Ze res, da jim ni mogla biti tuja vodilna pis€¢eva misel o v zgodovini
vsenavzodi BoZzji previdnosti, a dokazno gradivo, zbrano v ta namen, je
bilo za marsikoga vse prevel posvetno, da, celo pretirano politi¢no.
Potrebno bo kar takoj priznati: tovrstni pasusi zavzemajo toliko prostora,
da se pogosto zdi, kot bi tukaj ne bili zgo]j za ilustracijo vodilne misli, pac
pa dobivajo neko lastno tezo, ki jih teoloskim poudarkom dela bolj odmika
kakor bliZa, ali pa jih z njimi veze le z neko zelo tanko nitjo.

Tega dejstva kakopak ni prav lahko povezati z osebnostjo umirjenega
uditelja govornistva, ki se je sicer izkazal kot razkrinkovalec poganskih
malikovalskih zmot (in nekaj manj kot zagovornik domnevnih stranpoti
kr§¢anstva, e verjamemo Hieronimu), a jih je, ¢e beremo njegov spis
Divinae institutiones, rusil vseskozi nekako blago, z obilnim sklicevanjem
na bolj modre med pogani, ki da so ni¢evost svojih domnevnih bogov itak
Ze sami spoznali (tu mislim na predvsem na Cicerona). V svojem zacetnem
(krS¢anskem) besedilu De opificio Dei se je navsezadnje toliko potajil, da se
kricanstva z izjemo ene ali dveh aluzij ni niti dotaknil. Zdaj pa naj bi
nenadoma spisal ‘grozno delce’ in ‘glas mrznje’ (ibid.) do véeraj zatirane
religije. Ni prav ¢udno, da so se ze kmalu po odkritju De mortibus
persecutorum leta 1678 (objavil jih je Etienne Baluze, Moreau 1954, 22)
pojavili glasovi, ki so resno zamajali veljavnost na prvi pogled vabljivih
dejstev, ki sta De mortibus kar sami pripisovali Laktanciju. Gre za
Hieronimovo notico, da je med Laktancijevimi spisi tudi spis De persecutione
(De viris illustribus 80), in za zacetek besedila, ki ga je odkril Baluze in se
glasi Lucii Caecilii incipit liber ad Donatum confessorem, pri ¢emer rokopisi
nesporno avtenti¢nih del Afri¢ana predstavljajo z imenom Caecilius (ali
Caelius) Firmianus Lactantius in véasih dodajajo na zacetku Se praenomen
Lucius (prim. zacetek spisa Divinae institutiones; o tem mdr. Creed 1984,
xxx). Ceravno od Reneja Pichona, avtorja obsezne Laktancijeve biografije
iz leta 1902, naprej malokdo zanika Laktancijevo avtorstvo (Moreau, o. c.,
23; Christensen 1980, 12, a gl. nujno e 82, op. 17; Creed, o. c., xxx, op. 86
in 87; Schwarte 2002, 444), ni »posvetnost« vsebine sprico tega ni¢ manj
presenetljiva in v kriceCem nasprotju s sicer$njo usmerjenostjo anticnega
kri¢anskega slovstva, ki naj bi po omenjenem Momiglianu (o. c., 156)
tradicionalno (se rece politicno in vojasko) zgodovinopisje prepuscalo
poganom (in bilo v njem do te mere nespretno, da niti sama na sebi
pomembna Vita Constantinini mogla postati humus za kricansko vladarsko
biografijo; ibid., 161).

Skrajno reSitev za iz navedenega izhajajo¢o dilemo je predlagal Rol-
ler v svoji 1927 predloZeni disertaciji Die Kaisergeschichte in Laktanz de Mort.
Persec.(gl. Christensen 1980, passim) s tezo, da izpod peresa kr§¢anskega
avtorja - se pravi Laktancija - izhajajo z izrazitim krs¢anskim koloritom
obarvani deli besedila, osredinjeni v zacetku in ob koncu dela, medtem



AleS§ MAVER: De mortibus persecutorum med kri¢ansko in pogansko historiografijo 73

ko naj bi bili ostali, bolj vojasko-politi¢ni pasusi poganskega izvora. Tako
gledanje je sicer dokaj osamljeno in presezeno, vendar s svojo radikalnos-
tjo dobro kaze vso razsezinost vsebinskega prepada med zaletnimi in
sklepnimi poglavji ter srednjim delom besedila (ki je v veliki meri tudi
jezikoven, saj izrazito ciceronskim poglavjem stojijo nasproti tak$na, v kateri
je Kljub ciceronski skladnji zelo veliko neposrednih kristjanizmov, s
Schrijnenom receno). Povedano ze vodi k naslednjemu kljuénemu z
Laktancijevim spisom povezanemu vprasanju, §j. k vprasanju literarnovrstne
uvrstitve dela.

V zvezi z njo je morda dobro kar takoj navesti ob Momiglianovih
izvajanjih presenetljivo stalis¢e Friedhelma Winkelmanna (1990, 753), da
De mortibus - kljub bogatemu delezu politicne zgodovine - ne sodi v okvir
pravega zgodovinopisja. Tak$no mnenje ni osamljeno in ga je najbolj
razdelal Christensen (1980, predvsem 19-20). Seveda nid on ni mogel preiti
podobnosti med Laktancijevimi besedamiv epilogu (Quae omnia secundum
fidem - scienti enim loquor - ita ut gesta sunt mandanda litteris credidi, ne aut
memoria tantarum rerum interiret aut si quis historiam scribere voluisset, non
corrumperet veritatem vel peccata illorum adversus deum vel tudicium dei adversus
illos reticendo;, DMP 52) s tistim, kar je o literarnem Zanru historia zapisal
Ciceron (Historia vero testis temporum, lux veritatis, vita memoriae, magisira
vitae, nuntia vetustatis, qua voce alia nist oratoris immortalitate commendatur,
De oratore 2, 36). Tudi Laktancij, ki kot retor verjetno ne bi imel (vsaj
formalnih) teZav s pisanjem katerega koli Zanra, oitno postavlja resnico
(katere luxmora biti Aistoria) pri svojem pisanju na osrednje mesto. Seveda
drzi Christensenova ugotovitev (Christensen 1980, 20), da se Africanovo
in Ciceronovo pojmovanje tega, kaj naj bi bila veritas, mo¢no razlikuje,
saj da v De mortibus persecutorumvse slikanje (socasnih) zgodovinskih vojaskih
in politi¢nih dogodkov, ki, kot Ze reéeno, v besedilu moéno previadujejo,
na koncu koncev sluzi zgolj utemeljevanju vnaprej znane in izraZene
resnice, da je zgodovina kozmiéni boj med dobrim in zlom, v katerem bo
ob koncu vedno zmagalo dobro, tiste pa, ki niso bili na strani tega dobrega,
bo Bog neusmiljeno kaznoval (in to bo seveda vidno Ze v zgodovini sami).
S tako predpostavko, ki je ni smiselno zanikati, se Laktancij uvrica v tok
poprej$njega in poznejiega kri¢anskega zgodovinopisnega izrodila in se
priblizuje svojemu grikemu sodobniku Evzebiju, »odetu cerkvene
zgodovine«. Pri slednjem namre¢ ravno tako ni vprasljiv kon¢ni rezultat
zgodovinskega dogajanja, ker ne more biti in ni dvoma, kdo bo konéni
zmagovalec spopada med Kristusom, ki podpira svojo, kr§¢ansko »nacijo«,
in hudi¢em, ki podpira njene nasprotnike (pri Evzebiju poudarek ni zgolj
na preganjalcih, marve¢ morda Se bolj - pa¢ primerno duhu ¢asa, kakrsen
je zavel, ko je cezarejski $kof dokoncal svoje delo - na heretikih; o Evzebiju
prim. Momigliano 1989, 157ss.). Vendarle hkrati med obema obstaja (ze



74 Keria VI - 2 » 2004

v zacetku nakazana) bistvena razlika. Evzebija zunajcerkveno dogajanje
komaj kaj zanima, ves se posveti notranjemu zivljenju kri¢anske skupnosti
(in v zvezi s tem izumi kar novo, za prihodnost izjemno pomembno
historiografsko metodo, ibid., 159s.), pri éemer mu je vodilno naéelo dra-
doy# T@v dmootéhwy, kar tako rekoé ukinja dinamiéni znadaj zgodovine
(Winkelmann 1990, 755). Drugace je z Laktancijem in zato si je smiselno
zastaviti vprasanje, ali je, ko mora sprico svoje temeljne zamisli odstopati
od Ciceronovega pojma veritas kot temelja pisanja (soCasne) zgodovine,
kar poéne - kot bo 3e razvidno v nadaljevanju - zlasti na dva nacina, s
poljubnim izbiranjem cesarjev, ki jih prikaze kot preganjalce, in s slikanjem
v &rnih barvah tistih dejanj in ukrepov tako oZigosanih, za katera bi ob
upostevanju SirSega zgodovinskega okvira tezko rekli, da so bila (samo)
slaba (gl. Moreau 1954, 53ss., in Creed 1984, XVss. ter XLs.), njegovo
ravnanje res toliko drugaéno od ravnanja njegovih poganskih
predhodnikov, da bi bilo potrebno De mortibus a priori postavljati pred
vrata historiografije. In mu nalepiti zasilno oznako pamfleta (kot mu ga
lepita Pichon in Oppelt, kar zavraca celo Christensen 1880, 19 in 83, op.
31). Menim, da v zvezi z navedenim ni ravno tezko uvideti prenekatere
podobnosti med kr¢anskim apologetom in rimskimi zgodovinarji (kar je
spet dober razlog za to, da Laktancij ni imel pravih naslednikov med
kr3¢anskimi historiografi, kjer bi Se v srednjem veku zaman iskali
kri¢anskega Tukidida ali Tacita, kot zatrjuje Momigliano 1989, 156).
Eden glavnih elementov za ocenjevanje Laktancijeve obravnave snovi
je nedvomno njegova podoba cesarjev. Tu je klju¢nega pomena vprasanje,
kakSen odnos ima pisec De mortibus persecutorum do obeh vladarjev iz
obdobja nastanka spisa, do Konstantina in zlasti do Licinija. Razmerje do
slednjega je hkrati $e ena med toc¢kami, ki so begale Laktancijeve kri¢anske
bralce (ob omenjenih krutosti in natrpanosti s politi¢nim dogajanjem).
Mnenja raziskovalcev se na tej to¢ki moéno razlikujejo. Stalis¢u, da je De
mortibus v bistvu nic ve¢ in ni¢ manj kot svarilo Liciniju, kaj se mu utegne
zgoditi, ¢e bo (dokonéno?) zadel s kr§¢anstvu prijazne poti (von
Campenhausen 1995, 72; von Albrecht 1997, 1265; manj izrazito Prete
1956, 508), se pridruzujejo drugacna: Moreaujevo, da je Licinij prikazan
kot dober cesar (Moreau 1954, 52), ali v tem oziru skrajno Christensenovo,
da je ta v spisu Konstantinu vsaj enakovreden, ¢e Ze ne glavni pozitivni lik
(Christensen 1980, 27ss., predvsem 31). Te interpretacije ne kaze kar
zanemariti, ceravno sem trdno prepric¢an, da se, ko bi obveljala, sesuje
druga avtorjeva podmena, podmena o Laktancijevem izk}ju¢no ¢rno-belem
slikanju zgodovinskih oseb (ibid., 16s.), ki Ze mimo tega ni brez lukenj.
Negotovost glede Licinija poznejS§im rodovom kristjanov, kot je bilo
navedeno zgoraj, v nobenem primeru ni mogla biti vie¢, saj se je v njihov
spomin zapisal kot za dolgo ¢asa zadnji preganjalec krS¢anstva (med



Ales MAVER: De mortibus persecutorum med krséansko in pogansko historiografijo 75

mucenci iz njegove dobe je najbolj znanih $tirideset vojakov iz armenske
Sebaste, od koder naj bi bil tudi pozneje zelo ¢as€eni in po izrocilu za
Licinijevega preganjanja usmrcéeni sv. Blaz). Mnenja o Laktancijevem
razmerju do vladarja Vzhoda slednji¢ odloéilno vplivajo na datacijo dela
(v zadnjem casu ga postavljajo v prva leta po Konstantinovi zmagi nad
Maksencijem, tj. med 313 in 316 - tako mdr. Creed 1984 in von Albrecht
1997; Moreau in Prete se ogrevata za bistveno poznejsi datum nastanka,
slednji ga premika celo do leta 324).

V nadaljevanju se zdi smiselno Laktancijevo besedilo najprej postaviti
v okvir kr§¢anske historiografije, nato nekaj prostora nameniti avtorjevemu
odnosu do njene poganske dvojnice in ob tem nemara osvetliti posamezne
poudarke iz za razumevanje celote bistvene slike rimskih vladarjev.

i

Ko sku§amo kaj povedati o Laktancijevem razmerju do kr3c¢anske
historiografije, se je potrebno zavedati, da je bila slednja - anti¢na, v
bistvenih ¢rtah pa tudi poznejsa - zmeraj vkieS¢ena med dve nasprotujodi
si izhodis¢i. Po eni strani zgodovina tega sveta za kristjane ni imela lastnega
smisla (Lowith 1990, 223), kot je izrazil denimo Orozij v petem kr$¢anskem
stoletju: Quid enim damni est Christiano ad vitam aeternam inhianti, huic saeculo
quolibet tempore et quoquo pacto abstrahi? [podcrtal A. M.] Quid autem lucri
est pagano in medio Christianorum adversus fidem obdurato, si paulo diutius
diem protrahat, quandoquidem morituro desperata conversio est? (Hist. adv.
pag. 6, 41, 9). To je tudi zgodovinopisje postavljalo na stranski tir, po
drugi strani pa je oseba ustanovitelja v krS¢anstvu ustvarjala zgodovinsko
zavest (Winkelmann 1990, 746). Od tod ni bilo dale¢ do vstopa znacilnih
elementov anti¢ne historiografije Ze v novozavezna besedila, predvsem v
oba spisa, pripisana evangelistu Luku. Pri njem je hkrati priflo do
znacilnega mesanja omenjenih elementov s teoloskimi poudarki, ki so za
njegovi besedili - tretji evangelij in Apostolska dela - temeljnega pomena
(kot je oditno tudi pri Laktanciju), hkrati pa le-ti ne moreta skriti svojega
apologetskega znacaja (in sta v tem smislu znova tipi¢ni za poznejso
kr§¢ansko historiografijo). Med elementi, vzetimi iz soclasnega
helenisti¢nega zgodovinopisja, ne kaZe prezreti proemija, vpletanja
govorov, avtopsije, ravno tako ne porocanja o profanih, politiénih dogodkih
(ibid., 747). Z izjemo govorov je vse nastete prvine najti v De mortibus
persecutorum.

V kasnejSem razvoju je moralo kr§c¢ansko zgodovinopisje izpolnjevati
predvsem dve nalogi. Po eni strani je skuSalo odgovoriti na vpraSanje o
tem, zakaj je zamujal drugi Kristusov prihod, pri é¢emer se je kajpak



76 Keria VI- 2 » 2004

osredotocalo na dolodanje zaéetka in konca zgodovinskega razvoja. Drugo
njegovo podrodje je sluzilo apologetskim namenom, saj je bilo treba v
polemiki zoper Jude, pogane in heretike pogosto izpric¢evati enakovrednost
(ali ve¢vrednost) kri¢anstva, kar je nemalokrat terjalo dokazovanje njegove
starosti. Iz obeh vzgibov sta najprej izsli kri¢anska kronografija in cerkvena
zgodovina, pozneje se jima je pridruzila Se kricanska biografija
(Momigliano 1989, 150s.).

V jedru cerkvene zgodovine je bilo pravzaprav ze od vsega zaletka
vprasanje t. i. Stadoyh) T@v dmootdiwy, apostolskega nasledstva, s katerim
so pisci izpricevali pravovernost enih v Cerkvi in dokazovali hereti¢nost
drugih (o tem sem nekaj napisal zgoraj). Pionirsko vlogo v smeri, ki je
privedla do Evzebijeve Cerkvene zgodovine, je menda opravil zlasti Hegesip,
po vsej verjetnosti judeokristjan iz Sirije, s svojim neohranjenim, pet knjig
obsegajo¢im delom z domnevnim naslovom “Ymouvruata, od koder je v
poznejse izrolilo predla njegova teza, da je bila kri¢anska skupnost do
smrti Jakoba, »Gospodovega bratac, e €ista in enotna, pozneje pa naj bi
se zacele pojavljati herezije (Pri Evzebiju v Cerkven:i zgodovint 2,23,2;
Winkelmann 1990, 750). Prispeval naj bi $e seznam rimskih $kofov, o ¢emer
sicer ni popolnega soglasja.

Kronografski spisi so se prvi¢ razmahnili v zacetku 3. stoletja, ko je
bilo v povezavi s preganjanjem Septimija Severa med kristjani moéno
pri¢akovanje konca sveta (v ta ¢as med drugim pade vzpon montanizma).
Vtem duhu je pisal prvi znani kr§¢anski kronograf Juda (omenja ga Evzebij
v Cerkveni zgodovini 6, 7). Bolj znani so kronografija skrivnostnega pisca iz
Jeruzalema, Seksta Julija Afri¢ana, in kronografski zapisi Hipolita Rimskega,
sicer del njegovih eksekegetskih besedil, predvsem spisa O Antikristu in
Komentarja k Danielu. Obema avtorjema je kljub milenaristi¢nim nazorom
skupno, da zavradata prepri¢anje o skorajSnjem koncu sveta, ki naj bi- po
Hipolitu - nastopil Sele ¢ez kakih tristo let (Winkelmann 1990, 751).
Natanéno razdelano kronologijo so s pridom uporabljali tudi apologeti,
ki so se mogli pri svojih prizadevanjih, da bi dokazali prvenstvo kricanstva
(in judovstva) pred poganstvom, opreti na obstojece judovsko izrodile.
Ko je Teofil v svoji apologiji Avtoliku dokazoval starodavnost in resni¢nost
kri¢anskega nauka, mu tako ni bilo tezko zapisati: »S pomodjo zbranih
casov in vsega navedenega lahko vsakdo vidi starodavnost preroskih spi-
sov in bozanskost naSega nauka ter spozna, da nauk ni nedavno nastal niti
ni to, kar ucimo, bajka in laz, [...], temveC je nasprotno stareje in
resni¢nejde (od njihovih naukov)« (3, 29; nav. po Kocijanci¢ 1998, 493).
Temu sledi dokazovanje, da je Mojzes Zivel devetsto ali tisoé let pred Krono-
som.

Ze iz navedenega je razvidna pomembna poteza krifanske
kronografije, da mora za svoje izracune pritegniti obilno tujerodno



Ales MAVER: De mortibus persecutorum med kr$tansko in pogansko historiografijo 77

gradivo, najsi bo judovsko, pogansko ali orientalsko (Winkelmann 1990,
750). Vrh doseze verjetno z Evzebijevo Kroniko, ohranjeno v armenskem
in Hieronimovem latinskem prevodu (obogatenem z dodatki in z
nadaljevanjem za leta od 325 do 378), v kateri avtor kot prvi ni obremenjen
z milenaristi¢nimi pri¢akovanji (Cetudi se ta ob koncu stoletja v delih
latinskih piscev Hilarijana in Sulpikija Severa znova povrnejo; Momigliano
1989, 152), kar je med drugim razvidno iz dejstva, da kronologije ne zaéenja
z {(neugotovljivim) zacetkom sveta, marve¢ z Abrahamovim rojstvom; tega
postavlja v leto 2106/2105 pr. Kr.

V kricanskih kronografskih zapisih se je nemalokrat postavilo
vpradanje vloge Rima in rimske drzave v svetovni zgodovini, ki je tolikSnega
pomena za avtorja De mortibus persecutorum. IzhodiiCe za presojanje tega
vprasanja je bila za vec¢ino kristjanov dokaj nejasna opomba apostola Pavia
iz 2. pisma Tesaloni¢anom (27es 2,6), ¢e§ da naslovniki vedo za tisto, kar
zadrzuje (v gr¥kem izvirniku 6 xatéywv ali T6 xatéyov) »sina pogubec,
da se ne more razodeti pred ¢asom. Vecina je - kljub odkritemu
Avgusdtinovemu priznanju, da prav ni¢ ne ve, kaj je pomen apostolovih
besed (C. D. 20,19) - mesto razumela kot nekak$no priznanje pomena
rimske drZzave za odre$enjsko zgodovino, saj naj bi prav ta bilaté xatéyov,
ovira za takojSen nastop Antikrista (o problematiki gl. kratko Guyot-Klein
1997, 419, op. 28, in obsirneje Dibelius 1971, 57ss.). Ni treba posebej
poudarjati, daje tovrstno tolmacenje Rimu dvignilo ceno celo pri tistih ne
tako redkih kricanskih piscih iz prvih stoletij kr§¢anstva, ki so se sicer
strinjali s podobo cesarstva iz Razodetja ali jim je bila vsaj blizu (zlasti
ocitno se navedeno vidi pri omenjenem Hipolitu, ko prav z dejstvom, da
rimska drzava e obstaja, utemeljuje svoje trditve o ne tako bliznjem koncu
sveta, Klein-Guyot 1997, 234ss.). Tertulijan denimo, ko dobesedno navaja
apostola Pavla, jasno pravi: Et nunc quid teneat scitis, ad revelandum eum in
suo tempore. lam enim arcanum iniquitatis agitatur; tantum qui nunc lenel,
donec de medio fiat, quis, nisi Romanus status, cuius abscessio in decem reges
dispersa antichristum superducet? (De resurr. 24,17s.).

Nadalje je omembe vredno $e z razumevanjem Pavlove opazke tesno
povezano in ni¢ manj razsirjeno na starozaveznih prerokbah (predvsem
na Danielovi knjigi) utemeljeno prepric¢anje o stirih (ali petih) zemeljskih
kraljestvih, ki da si sledijo v svetovni zgodovini, zadnje med njimi pa je
rimska drzava, po katere propadu bo, kot re¢eno, nastopil Antikrist, kar
bo uvertura v poslednjo sodbo. Obicajno se v tej zvezi navajajo asirsko-
babilonsko, medijsko-perzijsko in gr§ko-makedonsko kraljestvo Aleksandra
in diadohov ter rimsko cesarstvo (peto je pri nekaterih egipcansko
kraljestvo; Guyot-Klein 1997, 434, op. 36). Tertulijan v apologetskem spisu
Ad nationes, ne brez dvignjenega prsta, piSe: Regnum universae nationes
<suis quae>q<ue te>mporibus habuerunt, ut Assyrii, ut Medi, ut Persae, ut



78 Keria VI - 2 o 2004

Aegyp<tii; est adh>uc penes quosdam, et tamen qui amiserunt, non sine religioni-
bus et cultu et depropitiorum deorum moraban<tur, donec Romanis> cessit uni-
versa paene dominatio. [...] Quaerite quis temporum vices ordinavit: idem regna
dispensat, et nunc penes eam summam, tamquam pecuniam de multis nominibus
exactam in unam arcam congregavit. Quid de ea statuerit, sciunt proximi e<i>!
(Ad nat. 18s.). Laktancij je pred koncem svojih Divinae institutiones (v'7,15)
omenjeno misel nekoliko nadgradil in predvsem podrobneje razlozil. Zacel
je s svetopisemsko zgodbo o osvoboditvi Hebrejcev izpod egipcanskega
Jjarma, ki naj bi bila predpodoba osvoboditve ¢loves§tva iz suznosti greha.
Iz tega je izpeljal nekolikanj presenetljivo misel: kakor je Bog takrat udaril
zgolj Egipcane, ker je izvoljeno [judstvo bivalo zgolj v Egiptu, bo zdaj
moral opustositi ves svet, da bi resil njegove tlake novo izvoljeno ljudstvo,
ki je pomeSano med vsa Jjudstva. Znamenje za ta sklepni udarec naj bi bil
propad Rima. Ali dobesedno: Cuius [sc. orbis] vastitatis et confusionis erit
causa, quod Romanum nomen, quo nunc regitur orbis - horret animus dicere, sed
dicam, quia futurum est - tolletur e terra et inperium in Asiam revertetur ac
rursus oriens dominabitur atque occidens serviet (Div. inst. 7,15,11). éeprav
to po Laktanciju z zgodovinskega staliS¢a ni ni¢ nenavadnega, ker sic et
alia prius regna, cum diutius floruissent, nihilominus tamen occiderunt, nam et
Aegyptios et Persas et Graecos et Assyrios proditum est regimen habuisse terrarum,
quibus omnibus destructis ad Romanos quoque rerum summa pervenit, je ze na
prvi pogled vidno, da je odnos afrifkega apologeta do Rima bistveno
drugacen kot Hipolitov ali Tertulijanov, ki trepetata zanj samo toliko,
kolikor se pa¢ pocutita nelagodne ob misli na z njegovim propadom nujno
povezan Antikristov nastop (ki spet ni samo nekaj negativnega, ker mu bo
sledil Kristusov prihod vslavi). Laktancij se boji $e vse ¢esa drugega, denimo
ponovne prevlade Vzhoda in suzenjstva Zahoda. Zelo znacilno zanj je
hkrati povezovanje obilnega svetopisemskega gradiva z vzporednicami iz
rimske knjizevnosti, ko navaja Senekovo (verjetno gre za Seneko starej-
§ega in za njegov izgubljeni spis Historiae ab initio bellorum civilium, prim.
Guyot-Klein 1997, 442, op. 91) razdelitev rimske zgodovine na Zivljenjska
obdobja. Iz dejstva, da je zadnje obdobje starcevsko, izpelje preprost sklep:
Quodst haec tta sunt, quid restat misi ut sequatur interitus senectutem? (Div.
inst. 7,15,17).

Pozitivno pojmovanje Rima so v kr§éanski kronografiji nadalje
podpirale ugotovitve, ki jih je prvi poudaril Ze zgodnji grski apologet
Meliton iz Sard v svoji na cesarja Antonina Pija naslovljeni apologiji, ko je
zapisal: »Nasa filozofija je namrec najprej cvetela med barbari, vzcvetela
paje med tvojimi ljudstvi pod veliko vladavino Avgusta, tvojega prednika,
in postala za tvoje kraljestvo usodna dobrina. Od tedaj je namre¢ moc
Rimljanov postala velika in sijagjna [podértal A. M.]. [...] Najvedje znamenje,
da je nad nauk zavoljo necesa dobrega dosegel razcvet skupaj s kraljest-



AleS MAVER: De mortibus persecutorum med kricansko in pogansko historiografijo 79

vom, ki se je dobro zadelo, je to, da se od Avgustove vladavine ni zgodilo
nic¢ slabega, ampak je nasprotno vse svetlo in velicastno, kakor vsi molimo.«
(navedeno po prev. G. Kocijanci¢a v Kocijanci¢ 1998, 135s.; mesto je sicer
ohranjeno pri Evzebiju v Cerkveni zgodovini 4,26,7s.). Meliton s trditvijo,
da se je razcvet kr§canstva in rimske drzave zacel socasno, pod Avgustovo
vladavino, in da se odtlej (neprekinjeno) vzporedno nadaljuje, ni samo
zavrnil poganskih obtozb, ¢es da so kristjani krivi za vse hudo, kar se je na
svet, odkar so na njem oni, zgrnilo v precej vedji meri kakor poprej (le-te
so sicer najvec netiva dobile Sele v krizi 3. stoletja in Se enkrat na prelomu
iz 4. v 5. stoletje), marvec je cesarstvu in njegovemu vladarju hkrati odkazal
precej pomembnejSo vlogo, kot bi bila zgolj tista »jezu« pred Antikristom.
Misel se je izkazala za plodno deloma Ze v ¢asu preganjanj (saj je bila
kronski argument proti enacenju zacetka krS¢anstvom z zacetkom nesrec,
Cesar je med latinskimi apologeti posebej veliko pri Arnobiju), nemara $e
bolj pa po konstantinskem preobratu. Predvsem je potrebno v zvezi s tem
opozoriti na kri¢ansko videnje cesarja Avgusta, izhajajoce iz omenjenega
sovpadanja med njegovo vladavino in Kristusovim rojstvom in iz dejstva,
da je s svojo pax Romana ustvaril ustrezen humus za razsiritev kr$¢anstva
(kar je med prvimi poudaril Origen). Posledica navedenega naj bi bila
kar posebna ‘teologija o Avgustu’ (Gross 1950, 1001).

Le-ta nekajkrat odmeva tudi pri Laktanciju, zlasti v njegovem
osrednjem spisu Divinae institutiones. V svoji gotovo pronicljivi, Ceprav
mnogokrat enostranski analizi besedila E. DePalma Digeser razlaga (2000,
predvsem 32-45), da je eden osrednjih Laktancijevih ciljev pokazati vso
sprevrzenost tetrarhije in dominata (kar je nesporno res za De mortibus,
kjer vojasko-politi¢ni del spisa razlo¢no kaze vso zgresenost Diokle-
cijanovega sistema, njegov utemeljitelj pa stopa pred bralca kot nemocni
starCek, ki pa ravno zaradi te poteze ni zgolj negativen lik). To med drugim
dosega z nizanjem mitoloskih vzporednic, vzetih iz Zeleznega repertoarja
evhemeristi¢ne kritike poganskih mitov. Ker je uradna propaganda
vladajoca avgusta Dioklecijana in Maksimijana razglasala za uteleSenje
Jupitra in Herkula, naj bi Laktancij svojo kritiko usmeril predvsem zoper
ta dva bogova, pri ¢emer je veckrat poudaril, da je bil Jupiter tisti, ki je
prvi uvedel ¢ascenje ljudi kot bogov (kot izpricujeta Evhemer in Enij),
medtem ko Cesa takega v ¢asu Saturna Se ni bilo, saj Saturno enim regnante,
nondum deorum cultibus institutis, nec adhuc ulla gente ad divinitatis opinionem
consecrata, Deus utique colebatur (Div. inst. 5,5,3). Vrhu tega miti¢na zlata
doba ni padla v ¢as Jupitrovega, marve¢ Saturnovega vladanja, kar Laktancij
potrjuje z Vergilijevima verzoma: Aureaque (ut perhibent) illo sub rege fuere
/ saecula: sic placida populos in pace regebat (navaja v Div. inst. 1,18,13).
Ceprav je iz zgodnjekrs¢anske apologetike jasno razvidno, da je bil
najpomembnejsi namen ukvarjanja latinskih apologetov s Saturnom



80 Keriag VI - 2 ¢ 2004

predvsem pokazati, da je bil le-ta ¢lovek, zaradi Cesar naj bi bili judje vsi
iz njega izhajajoc¢i ¢lani rimskega panteona (tako pri Minuciju Feliksu,
Tertulijanu, Arnobiju in tudi Laktanciju), Digeserjeva (o. c., 40-42) tej
razlagi dodaja Se drugacno, ko meni, da je Laktancij Saturna zavestno
postavil nasproti Jupitru, da bi tako naslikal nasprotje med idealnim rims-
kim vladarjem Avgustom, utemeljiteljem principata - vlade enega, in med
sprevrzenim rimskim vladarjem Dioklecijanom, utemeljiteljem dominata
- nenaravne in zopernaravne vlade stirih. Tudi za dobo Avgustove vladavine
naj bi namred veljalo, kar Laktancij pravi o Saturnovem obdobju (Deus
utique colebatur); princeps namrec ni pospeseval svojega osebnega kulta in
s tem naj bi omogocdil razcvet pravega - monoteisticnega - bogocastja. Pri
tem je potrebno imeti pred oémi temeljno Africanovo misel, da so bili
ljudje prvotno monoteisti (to naj bi pokvaril Jupiter s svojimi kultnimi
novotarijami) in da je bila Jezusova naloga, ki jo je zacel pod Avgustom,
ponovno vzpostaviti prvotni monoteizem v Cisti obliki. Seveda je dobro Se
enkrat pripomniti, da Digeserjeva najbrz precenjuje aktualno politicno
sporodilo v Divinae institutiones, kljub zanimivim vzporednicam v veliko
bolj odkrito politicnem poznejSem spisu.

Le-ta kot zgodovinsko delo izpod peresa kristjana v latinsko pisani
kri¢anski knjizevnosti nima pravih predhodnikov, saj je iz zgornjega
pregleda zgodnje krS¢anske historiografije razvidno, da so vsa relevantna
besedila napisali griko piSoéi avtorji, medtem ko je pri latinskih piscih
najti pred Laktancijem le historiografske drobce. Razmah kricanskega
zgodovinopisja v latindéini se da opazovati Sele ob koncu 4. stoletja, ko
modéna poganska ofenziva na Zahodu prisili kri¢anske avtorje k vedji
dejavnosti na tem polju. A 3e takrat najprej predvsem prevajajo grika
besedila (Hieronim prevede in dopolni Evzebijevo Kroniko, Rufin njegovo
Cerkveno zgodovine) in se komaj pozneje lotijo pisanja izvirnih besedil (pri
cemer, kot Ze receno, v kronografiji celo spet zapadejo v milenarizem).
Ce bi §teli De mortibus persecutorum za zgodovinopisno delo (in osebno ne
vidim pravih razlogov, da ga ne bi), bi mu v okviru latinske kr$¢anskega
zgodovinopisja tedaj mirno lahko priznali ¢asovno prvenstvo. Kljub temu
kaze pred zakljuckom poglavja opozoriti Se na dva pomembna motivna
drobca (ob zgoraj navedenih), ki jih je razen zgoraj Ze omenjenih Laktancij
ravno tako mogel najti pri svojih predhodnikih, seveda ne v historiografskih
spisih.

Gre za dvoje motivov, ki se pojavita pri Tertulijanu in v De mortibus
mo¢cno odvzanjata. Prvi je motiv Bozje kazni za preganjalce kristjanov, pri
piscu iz Kartagine najjasneje izrazen v njegovem kratkem spisu Ad Scapulam
(prim. zlasti Moreau 1954, 64), leta 212 naslovljenem na prokonzula Afrike,
ki je takoj po svojem prihodu v Kartagino na smrt med zvermi obsodil
nekega kristjana Mavila iz Hadrumeta. Tertulijan najprej razlozi, da se



AleS MAVER: De mortibus persecutorum med krscansko in pogansko historiografijo 81

krisjani prokonzula Skapula prav ni¢ ne bojijo in da so ga kot kristjani
celo dolzni ljubiti. Nato na kratko, a znacilno zavrne poganske obtozbe,
ce§ da pripadniki Kristusove vere ne spostujejo in ne ¢astijo cesarja. Kartazan
pribije, da ravno - in samo - on in njegovi soverniki postavljajo rimskega
vladarja na pravo mesto; to pa je drugo mesto, takoj za Bogom. Kon¢no
preide k osrednjemu delu svojega razmisljanja, v katerem izree Skapulu
vrsto svaril. Za Laktancijevo pisanje je osrednjega pomena dejstvo, da ob
obetih Bozje kazni na onem svetu (kar je previadovalo v spisih vseh
apologetov) prokonzula jasno posvari pred posledicami njegovega
kriviénega ravnanja, ki da bodo vidne ze za njegovega Zivljenja. Pravi
namrec: Ceterum et imbre anni praeteriti quid commeruerit genus humanum
apparuit, cataclysmum scilicet et retro fuisse propter incredulitates et iniquitates
hominum; et ignes qui super moenia Carthaginis proxime pependerunt per noctem,
quid minati sint, sciunt qui viderunt; et pristina tonitrua gquid sonaverunt,
sciunt qui obduruerunt. Omnia haec signa sunt imminentis irae Dei (Ad Scapulam
3). GroZnjam, kaj se lahko zgodi Skapulu v prihodnosti, doda 3e vzoréne
primere iz preteklosti, ko pred bralca postavi kristjanom sovrazna rimska
uradnika iz prejSnjih Casov: Possumus aeque et exitus quorumdam praesidum
tibi proponere, qui in fine vitae suae recordati sunt deliquisse, quod vexassent
chritianos. Vigellius Satwrninus qui primus hic gladium in nos egit, lumina
amisit. Claudius Lucius Herminianus in Cappadocia, cum indigne ferens uxorem
suam ad hanc sectam transisse, christianos crudeliter tractasset, solusque in
praetorio suo vastatus peste, cum vivus vermibus ebullisset (ibidem). Tako
prikazovanje pa je ravno lajtmotiv v De mortibus, saj Laktancij v prvih
poglavjih na hitro popise grozljiv konec nekdanjih, nato pa - z obilnimi in
bistvo véasih zamegljujo¢imi digresijami - ob$irneje trpljenje in smrt
njihovih duhovnih dedicev iz svojega ¢asa. Zvezo s Tertulijanovim delcem
je torej komaj mogoce zanikati, Se zlasti zato, ker Herminijanov konec
vsaj v obrisih spominja na konec velikega preganjalca Galerija (tudi njemu
se v telesu zaredijo ¢rvi, kar je sicer motiv, ki sta ga lahko kr3canska pisca
pobrala v starozavezni Drugi knjigi Makabejcev, kjer so opisane podobne
muke Antioha IV. Epifana, ali v Apostolskih delih, kjer je trpin kralj Herod
Agripa, morilec apostola Jakoba; prim. tudi Christensen 1980, 45).
Druga Tertulijanova misel, ki posebej v metodolo§kem smislu zelo
doloca Laktancijev spis o preganjalcih, se v obrisih pojavlja Ze pri Melitonu,
kmalu za zgoraj navedenim mestom, ko sardski $kof ugotavlja, da sta edina
med vsemi cesarji kr§¢anstvo Zelela obrekovati Neron in Domicijan (pa 3e
ta naj bi to storila po nagovoru §kodozeljnih ljudi). Tertulijan njegova
izvajanja v Apologetiku Se razdiri in jim doda novo teZo, saj naj bi po
njegovem kr$canstvo preganjali le slabi cesarji, o katerih nimajo pogani
ni¢ boljfega mnenja kot on sam. Ali dobesedno: Tales semper nobis
insecutores, iniusti, impii, turpes, quos et ipsi damnare consuestis [podcrtal A.



82 Keria VI - 2 o 2004

M.], a quibus damnatos restituere soliti estis (Apol. 5,4). Tudi on poimensko
navaja Nerona in Domicijana: Consulite commentarios vestros, illic reperietis
primum Neronem in hanc sectam [...] Caesariano gladio ferocisse. Tali dedicatore
damnationis nostrae etiam gloriamur: qui enim scit illum, intellegere potest non
nist grande aliqguod bonum a Nerone damnatum. Temptaverat et Domitianus,
portio Neronis de crudelitate (ibidem, 5,3s.). Posebne omembe je vreden
Africanovmolk o drugih preganjalcih, tistih, za katere ne bi mogel zapisati,
da jih pogani sodijo ravno tako negativno kot kristjani. Manjkata denimo
omembi Trajana in Hadrijana, éeravno je iz njunih - med seboj dokaj
skladnih - navodil uradnikom razvidno, da ju ni moc¢ uvrstiti na sam vrh
seznama prijateljev kr§¢anstva (gl. npr. Guyot-Klein 1997, 38-45), kar na
drugem mestu v Apologetiku priznava sam Tertulijan, ko oceni Trajanov
odgovor Pliniju kot sententiam necessitate confusam (Apol. 2,8). Vsekakor bi
bilo za krcansko propagando zelo slabo, ko bi pretirano poudarjala viogo
preganjalca pri cesarju, ki je veljal Rimljanom za najboljSega. Avtorjev
namen postane Se ocitnejsi, ko brez velikega razmisljanja za zaSCitnika
kristjanov razglasi nedvomnega preganjalca Marka Avrelija (in spomin na
irtve preganjanj iz njegovega cCasa je moral biti v obdobju nastanka
Apologetika Se kako ziv): At nos e contrario edimus protectorem, s litterae Marci
Aurelii, gravissimi imperatoris, requirantur, quibus illam Germanicam sitim
Christianorum forte militum precationibus impetatro imbri discussam contesta-
tur (ibidem, 5,6). Tako metodo obtozevanja za zlocine proti kristjanom
samo tistih cesarjev, ki so veljali za slabe v yseh svojih dejanjih, je Laktancij
uporabljal zelo dosledno (Moreau 1954, 52ss., Christensen 1980, 17);
doloceno nesoglasje med njim in poganskimi zgodovinopisci je bilo med
starej§imi preganjalci le pri ocenjevanju Decija (Christensen 1980, 66), ki
ga zaradi za kr§¢anstvo katastrofalnih razseznosti njegovega pocetja kajpak
ni bilo mogocée pod nobenim pogojem izpustiti. S presojo tetrarhov je
nekoliko drugade: medtem ko jih pogansko zgodovinopisje v glavhem
obravnava naklonjeno, jih Laktancij v glavnem presoja negativno, a po
mojem mnenju ne docela ¢rno-belo. Navedeno velja v prvi vrsti za
Dioklecijana, ki je za bralca precelj bolj simpatic¢en lik od Galerija, §e
posebej v osemnajstem poglavju, ko svojega naslednika preudarno svari
pred izbiro nevrednih cezarjev (Severa in Maksimina Daje). Tudi Mak-
simijana in Konstantinovega nasprotnika Maksencija ne demonizira niti
priblizno toliko kot Galerija in Dajo. Konéno bi ob izklju¢no érno-belem
prikazu (po mozZnosti utemeljenem tako, da bi bili vsi pogani slabi, kot
predlaga Christensen) ne moglo biti govora o kakrinem koli pozitivhem
vidiku Licinijeve osebnosti, saj Laktancij jasno pokaZe, da gre pri
Konstantinovem sovladarju prvotno za Galerijevega pomocénika (pa ven-
dar pozneje postane glavni akter poraza velikega preganjalca Daje, pred
bitko z njim pa skupaj s celotno vojsko zmoli kricansko molitev).



AleS MAVER: De mortibus persecutorum med kricansko in pogansko historiografijo 83

Nenazadnje niti za Konstancija, idealnega moza med tetrarhi, ni nikjer
receno, da bi bil kristjan, éeravno preganjanja izvaja silno blago.

Ob Tertulijanovem besedilu je potrebno slednji¢ opozoriti na njegovo
povezovanje preganjanj neposredno z osebo (slabega) cesarja (Meliton
govori o »8kodoZzeljnih ljudeh«, ki da so zavedli Nerona in Domicijana).
Tudi ta postopek je Dioklecijanov dvorni retor prevzel in dosledno izpeljal
(ibid., 17), ne glede na to, da v uvodu k Divinae institutiones protikr§¢ansko
gonjo tetrarhov v dobr$ni meri pripisuje vplivu poganske inteligence na
dvoru (v Div. inst. 5,2 rohni zoper nekega filozofa in nekega pravnika, ki
se ga da identificirati kot Sosijana Hierokla; prim. Prete 1956, 380, zlasti
op. 74).

Kaj ob vsem povedanem redi o (ne)vradcenosti De mortibusv kri¢ansko
zgodovinopisje? Nobenega dvoma ne more biti, da spis po svojih
znadilnostih ne sodi v nobenega od glavnih tokov te literarne vrste, kot so
se izoblikovali med kristjani, saj ni ne kronografsko ne izrazito
cerkvenozgodovinsko delo, pa tudi kr§¢anska biografija vnobenem primeru
ne (kljub temu ne kaze prezreti Pretejevega opozorila, da s svojo podobo
Konstantina - v povezavi nemara s pozneje dodanima posvetiloma v Divinae
institutiones - v marsicem pripravlja pot Evzebijevi Vita Constantini; Prete
1956, 508). A povedano po mojem mnenju ni dovolj, da bi Laktancija
postavili povsem izven meja omenjene literarne vrste. Navsezadnje je iz
tistega, kar je bilo povedano takoj na zaletku prikaza krscanske
historiografije, razvidno, da je le-ta v antiki vedno sledila apologetski
tendenci, najsibo apologija namenjena sovernikom (ko gre za vprasanje
paruzije ali apostolskega nasledstva) ali nasprotnikom od zunaj (ko gre za
vprasanja starosti ali pravilnosti kri¢anskega bogosluzja). In apologetskih
poudarkov v De mortibus ne manjka. Povsem apologetska je Ze temeljna
(in veCkrat omenjena) teoloska ideja besedila o delovanju Bozje previdnosti
v zgodovini, ki da se najocitneje kaze v doslednem kaznovanju krivi¢nih
preganjalcev ze na tem svetu. Z njo je Laktancij postal pionir krs¢anske
teologije zgodovine, ki je tako sistemati¢no ni predstavil §e nobeden
njegovih predhodnikov in je lahko postala podlaga za Se bolj dodelano
tovrstno Avgustinovo teologijo (gl. ibid., 503s.).

Kar zadeva drug mote¢ element, izjemen delez politi¢ne zgodovine,
bi vzporednice v starej§ih besedilih ali pri Evzebiju res zaman iskali. Toda,
saj je spis De mortibus - kot je najbolje opazil Momigliano - odraz tako
reko¢ ¢ez noé spremenjenih okolis¢in, zareze tedaj, ki se v tako radikalni
obliki za Cerkev ni nikoli ve¢ ponovila. Ne oziraje se na to, ali je ta odraz
nastal neposredno po dogodkih, o katerih pripoveduje (in k demur se
nagibajo novejsi razlagalci), ali Sele pet ali deset let po njih (kot sta men-
ila Moreau in Prete), je nastal v ¢asu, ko so se kristjani prvi¢ v svoji zgodovini
lahko ukvarjali z vprasanji svetne zgodovine in so se z njimi celo morali



84 Keria VI- 2 » 2004

soociti, ker je navsezadnje do tedaj kot religio illicita (taka je bila tudi
takrat, ko je drzava ni odkrito preganjala) prakti¢no ni mogla sooblikovati.
Zatorej bi bilo nenavadno pri¢akovati, da bo delo De mortibus persecutorum
imelo prave predhodnike. Opazne razlike z Evzebijevim opusom iz istega
casa, ki politi¢éne dogodke skoraj docela zaobide, se da deloma razloziti s
tem, da je $kof iz Cezareje vecino svojega epohalnega dela napisal $e pred
letom 312, v vedji meri pa preprosto s tem, da je Laktancij kot eden redkih
ali vsaj zadnji s kr$¢ansko hierarhijo silno ohlapno povezani apologet (von
Campenhausen 1995, 57; Prete 1956, 365) imel - razumljivo - manj posluha
za znotrajcerkveno in ve¢ za zunanje dogajanje (na kar je nenazadnje
vplival njegov pozitiven odnos do rimskih izrodil), kar pa ne ogroza resno
kri¢anske vsebine njegovega pisanja (menim, da je to najbolje pokazal
Prete 1956). Ko ne piSe cerkvene zgodovine, torej ne piSe nujno hkrati
nekricanske zgodovine, saj je zanj prav tako kot za Evzebija zgodovinsko
dogajanje v bistvu kozmi¢ni boj med dobrim in zlom z vnaprej znanim
izidom, le da so na strani zla predvsem (poganski} preganjalci, ni pa
heretikov. Slednji¢ velja opozoriti $e na eno temeljnih potez porajajocega
se cerkvenega zgodovinopisja (gl. Momigliano 1988, 158), ki igra v De
mortibus opazno vlogo. Gre za dobesedno navajanje dokumentov, v nafem
primeru Galerijevega toleranénega edikta in t. i. Milanskega edikta cesarjev
Konstantina in Licinija.

Kot predhodnikov, Laktancijev spis nima niti pravih naslednikov. Se
sen 1980, 16), ki je pisal v za kristjane manj prelomnem, a kljub temu
razgibanem trenutku, ko je poganstvo v zmedi in ob katastrofah konca 4.
in zacetka 5. stoletja z vrhom v padcu Rima leta 410 $e zadnji¢ odmevneje
povzdignilo svoj glas. Orozij je skuSal leta 417 v svoji Zgodovini proti poganom
zbrati gradivo, s katerim bi potrdil Avgustinovo razlago teologije zgodovine
iz De civitate Dei. Znacilno je, da cerkveni ucitelj iz Hipona z rezultatom
njegovega dela menda ni bil prevec zadovoljen (in ga nikjer ne omenja),
ker naj bi dajalo posvetni zgodovini (na katero se je Orozij v celoti omejil;

. gl. von Albrecht 1997, 1099) preve¢ lastne teze. Ob skupnem teoloskem
izhodi$¢u druzi mladega prezbiterja z avtorjem De mortibus Se poudarjanje
pomena Rima (in v tem okviru poudarjanje socasnosti Avgustove vladavine
in Kristusovega rojstva), ravno tako poveliCevanje (kristjanom prijazne)
sedanjosti. Koncno je potrebno pripomniti, da dogodki posvetne politi¢ne
zgodovine tvorijo precejSen del Avgustinove argumentacije v De civitate
Dei. Tako se De mortibus kaze kot specifiCen pojav znotraj kricanske
historiografije, ki je celotni literarni vrsti lastno apologetsko poslanstvo
uresnicil pa¢ ¢asu primerno.



Ales MAVER: De mortibus persecutorum med krscansko in pogansko historiografijo 85

11

Podobno zapleten kot njegovo razmerje do kri¢anskega zgodo-
vinopisnega izrodila je Laktancijev odnos do tradicionalne rimske
historiografije. Prepri¢an sem, da se da kljub temu pokazati njegovo
upostevanje nekaterih temeljnih zakonitosti le-te in da ni mogoce kar na
prvo zogo redi, da ne sodi v njen okvir. To sodbo sta med drugimi jasno
izrazila Winkelmann (1990, 753) in Christensen (1980, 20).

Zdi se mi, da je slednji pri svoji analizi veliko preve¢ poudarjal
domnevno odstopanje spisa De mortibus persecutorum od Ciceronove
opredelitve Zanra historia, kamor bi spis lahko sodil, afriski apologet pa
naj bi ga po mnenju danskega filologa vsekakor znal pisati, ko bi ga hotel
(2 ga noce). Christensen $e dodaja, da bi bilo treba, ko bi De mortibus
uvrstili v omenjeno literarno vrsto, spremeniti definicijo le-te. Seveda ni
mogoce zanikati, da ji Ciceron zares pripisuje zveneco oznako lux veritatis,
ki jo je Christensen podkrepil §e z opozorilom na podobne Lukianove
trditve iz spisa Kako je treba pisati zgodovino (v 33. poglavju namrec pravi:
»Zgodovina ima le eno nalogo: zapisati dejanje fako, kot je bilo storjeno.
[...] Tudi, ¢e bi kdo gojil osebno sovrastvo, bo javno mnenje toliko bolj
uposteval in postavljal resnico dale¢ nad svoje Custvo, seveda pa tudi
prijatelju, ki je v zmoti, ne bo prizanaal«; slov. prevod M. Sasel Kos).
Hkrati pa si von Albrecht o bistvu rimskega zgodovinopisja ne pomislja
zapisati, da je imelo precej posebnosti, ker da je bilo po pravilu
domoljubno, torej ni moglo biti nepristransko. Zanj naj bi bilo so¢asno
znadilno moraliziranje, ki naj bi izkljucevalo zgolj empiri¢nost (von Al-
brecht 1997, 290). Ce je tako - in zgornje ugotovitve niso pravzaprav ni¢
novega - potem dosledna zvestoba resnici (ki je relativen pojem v vsej
anti¢ni historiografiji) ne more biti tako odlodilnega pomena za presojanje
o tem, ali sodi Laktancijevo delo med zgodovinopisna ali ne. Celo vec: v
De mortibus se da razbrati vse tiste elemente, ki jih von Albrecht opredeljuje
kot doloéujoce za rimsko varianto historiografije. Laktancijevo pisanje je
zaradi svoje apologetske tendence gotovo moralizirajoce, saj skusa bralca
- najsi bo pogan ali kristjan - posvariti pred napa¢nim - gre$nim - pocetjem
in ga usmeriti k pravilnemu, kar podkrepi z zgledi predvsem iz svoje
sodobnosti in manj iz bolj oddaljene preteklosti. V tem se njegov postopek
komaj kaj razlikuje od tistega starejsih rimskih zgodovinarjev, pri cemer
velja posebej izpostaviti Salustija ali Tacita. Seveda je Laktancijevo sporocilo
odlodilno zaznamovano s kri¢ansko teologijo, ki, kot je bilo povedano
veliko prej, vidi v zgodovini kozmic¢ni boj med dobrim in zlom, katerega
konéni izid je vnaprej znan, Cesar v taksni obliki v poganskem zgodo-
vinopisju ni, vzorec, po katerem pisec podaja to spoznanje, pa je kljub
temu znadilno rimski. Zato je bilo tudi mogoce, da so kristjani lahko s



86 Keria VI- 2 » 2004

pridom uporabljali in celo v svoje spise vkljucevali gradivo poganske
historiografije, obratno pa se ravno zaradi drugac¢nih idejnih poudarkov
ni dalo - pogani kri¢anskih virov niso uporabljali (Momigliano 1989, 154).
S tem se da pojasniti razlike v ocenjevanju posameznih oseb in dogodkov
med Laktancijem in poganskimi zgodovinarji, s katerimi African oc¢itno
celo neposredno polemizira, ko ob koncu svojega pisanja povzema svoje
delo (v ze citiranem pasusu iz 52. poglavja), ki naj bi sluzilo tudi temu, da
zavrne zgreSena porocila nekaterih o opisanih dogodkih (le-ti naj bi jih
bodisi lazno popisovali bodisi o njih moléali). Pri tem je pravzaprav za
mojo razpravo manj pomembno, kdo naj bi ti domnevni nasprotniki bili
(Christensen z dobrimi razlogi meni, da bi to lahko bila neizpricana
Enmannova Kaisergeschichte; Christensen 1980, 78s.), razlike v presojanju
pa ne pomenijo, da oboji ne izhajajo iz istih - moralisticnih in s tem rimskih
- izhodis¢.

Mednje ob moralistiéni tendenci (ki nujno vodi v pristranost, le da
pogani nekatere vladarje in dogodke, ki jih Laktancij vrednoti negativno,
vrednotijo pozitivino) sodi tudi domoljubna. In Laktancijevo rimsko
domoljubje je sporno za malokaterega raziskovalca njegovega dela. V De
mortibus ga lepo kaZe bicanje barbarskega in tako nerimskega ravnanja
cesarjev - preganjalcev. Ko opisuje Galerijev pohod v Italijo, med drugim
popiSe njegovo divjanje pred Rimom: [lle interea coacto exercitu invadit
Italiam, ad wrbem accedit senatum extincturus, populum trucidaturus. [...]
Vastata est igitur ea pars Italiae qua pestiferum illud agmen incessit, expilata
omnia, mulieres corruptae, virgines violatae extorti parentes et mariti, ut filias,
ut coniuges, ut opes suas proderent. Abactae tamquam de barbaris praedae
pecorum ac iumentorum (DMP27,2.6, pod¢rtal A. M.). Sledi uni¢ujoc¢a sodba
o Galeriju: Hoc modo se ad sedes suas recepst, cum Romanus quondam impera-
tor, nunc populator Italiae, hostiliter universa vexasset. Olim quidem ille wut
nomen imperatoris acceperat, hostem se Romani nominis eral professus, cuius
titulum immutar: volebat, ut non Romanum imperium, sed Daciscum
cognominaretur (idem, 7s.). Laktanciju neljubi cesar ofitno torej ni zgolj
preganjal kristjanov, marve¢ je hkrati pustoSil vso Italijo in Sel v svoji
nerimski drzi tako dale¢, da je nameraval rimsko cesarstvo celo preimenovati
v cesarstvo Dacanov. Vistem duhu je retor iz Nikomedeje oznacil drugega
velikega preganjalca svojega spisa Maksimina Dajo. Galerijevo predstavitev
le-tega Dioklecijanu namrec lakoni¢no pokomentira z besedami: ostendens
Daiam adulescentem quendam semibarbarum, quem recens tusserat Maximinum
vocari de suo nomine (DMP 18,13; poddcrtal A. M.). Ko nekoliko pozneje
opisuje Dajevo ustolicenje, si Laktancij ne more kaj, da se ne bi ponorceval
iz njegovega bliskovitega vzpona: Tum descenditur [sc. Diocletianus], et
reda per cruitatem veteranus rex foras exportatur in patriamque dimittitur, Daia
vero sublatus nuper a pecoribus et silvis, statim scutarius, continuo protector,



AleS§ MAVER: De mortibus persecutorum med kr$cansko in pogansko historiografijo 87

mox tribunus, postridie Caesar, accepit Orientem calcandum et conterendum,
quippe qui neque militiam, neque rem publicam sciret, iam non pecorum, sed
militum pastor (ibid., 19,6).

Oditno je tedaj, da ne more biti govora o ¢rno-belem slikanju take
vrste, da bi potekalo izklju¢no po loénici med pogani in kristjani, kot se na
nekem mestu zazdi Christensenu (1980, 16). Veliko bliZe resnici je
nedvomno Prete (1956, 507s.), ki je poudaril, da je Laktancij Zelel z De
mortibus pokazati, da zaradi preganjanj in slabih cesarjev, sprico katerih
je do njih sploh moglo priti, ni trpela zgolj Cerkev, marve¢ morda $e bolj
drzava, saj so jo nevredni vladarji, vzeti naravnost od svojih ¢red, uspesno
uniéevali.

Celo brez posebej poglobljene analize se da ugotoviti, da v takih mislih
odvzanja rimsko zgodovinopisno izrocilo, e zlasti pa nacin, kako mu je
sledil Tacit (vendar opozoril na povezave med njim in Laktancijem ne
mrgoli; sorazmerno veliko prostora jim je denimo namenil Creed 1984,
xl in sl.). Omenjeno je ocitno pri Afri¢anovi obravnavi Dioklecijanovih
(reformnih) ukrepov in njegove osebe (ibidem). Ko opisuje cesarjeva
prizadevanja za dvig (financ¢no in sicer) bankrotirane drzave, nikakor ne
more najti pozitivine besede zanje ali vsaj za motive, zaradi katerih je do
njih pri§lo. Uvedba tetrarhije in domnevno neznansko povecanje armade
(glede katerega Laktancij seveda moéno pretirava) naj bi prinesla zgolj
opustodenje: Tres enim participes regni sui fecit in quattuor partes orbe diviso et
multiplicatis exercitibus, cum singuli eorum longe maiorem numerum habere
contenderent, quam priores principes habuerant, cum soli rem publicam gererent.
Adeo maior esse coeperat numerus accipientium quam dantium, ut enormitale
indictionum consumptis viribus deserentur agri et culturae verterentur in silvam
(DMP?7,2s.). Podoben naj bi bil uéinek drobljenja provinc. Cisto tacitovsko
zveni piSceva razlaga za uvedbo novih davkov, ki naj bi ji botroval zgolj
vladarjev pohlep: Idem insatiabili avaritia thesauros numquam minui volebat,
sed semper extraordinarias opes ac largitiones congerebat, ut ea quae recondebat,
integra atque inviolata sevaret (ibid., 7,6). Unicujoco kritiko si je Dioklecijan
prisluzil $e za svoj odlok o cenah, za svojo razvejano gradbeno dejavnost,
za ast Rima vnetemu Laktanciju pa je kakopak §la v nos njegova posebna
skrb, ki jo je posvecal svoji prestolnici Nikomedeji.

Ce je za Tacita znadilno, da ni mogel povsem dojeti zgodovinske
nujnosti prehoda rimske drzavne ureditve v principat (¢eravno je pri njem
nekaj mest, ki o tem govorijo), potem za krs¢anskega pisca z zacetka 4.
stoletja velja, da ni imel nobenega razumevanja za zgodovinske okoliS¢ine,
ki so privedle do Dioklecijanovih politi¢nih in gospodarskih reform in do
dominata (kar je dobro opazila DePalma Digeser 2000, 44). Razlika med
obema pa je v tem, da je ideal mlajSega avtorja ravno principat, celo
samovlada enega (a ta eden zase ne sme terjati bozanskih ¢asti), odslikava



88 Keria VI- 2 » 2004

oblasti enega Boga nad svetom (medtem ko naj bi tetrarhija - vlada $tirih
- odslikavala politeizem poganov, v ¢emer je Laktancija gotovo potrjevala
boZanska nomenklatura cesarjev, ki jo je sprva prevzel celo Konstantin;
ibid., 39). Kajpak ne gre prezreti Africanovega na ve¢ mestih izraZenega
pozitivnega odnosa do senata in njegovih izro¢il, ki se jim pod princip-
atom res godilo precej bolje kot pod tetrarhi.

Nenazadnje Laktancija s Tacitom druzijo opisi Dioklecijanovega zatona
in njegove starosti, ki presenetljivo spominjajo na opise podobnih prizorov
iz Tiberijevega Zivljenja v Analik. Ne bo odved, ¢e navedem odlomek, ko
se Dioklecijanu bolezen moéno poslabsa in njegova okolica v Nikomedeji
Ze misli, da je po njem: Sic aestate transacta per circuitum ripae Istricae
Nicomediam venit morbo iam gravi insurgente [...]. Deinde ita languore <est>
oppressus, ut per omnes deos pro vita eius rogaretur; domec Idibus Decembribus
luctus repente in palatio, maestitia et lacrimae tudicum, trepidatio et silentium
tota civitate. lam non modo mortuum, sed etiam sepultum dicebant, cum repente
mane postridie pervagari fama quod viveret, domesticorum ac tudicum vultus
alacritate mutari. ...} Et ille Idibus Decembribus morte sopitus animam receperat,
nec tamen totam. Demens enim factus est, ita ut certis horis insaniret, certis
resipisceret (DMP 17,4-6.9). Kljub nekaterim pomembnim razlikam ni
mogoce prezreti sorodnosti v tonu (in nenazadnje §e bolj v motivu
domnevne vladarjeve smrti) s Tacitovim porocilom o Tiberijevi smrti (Ann.
6,50). Razlike verjetno izhajajo (tudi) iz dejstva, da Dioklecijan v De mortibus
ni - kot sicer v kri¢anskem izrocilu - prvi in najvedji sovraznik kristjanov
(kakor posebej poudarja Christensen 1980, 51), pa¢ pa je to mesto
pridrzano njegovemu cezarju in nasledniku Galeriju. O poteku njegove
bolezni Laktancij ravno tako poroca, in to skoraj s »kliniéno« natanénostjo,
ker je to v najozji zvezi s temeljno idejo njegovega spisa o neizbezni
(tostranski) kazni za sovraznike Cerkve, a se je ob pripovedovanju bolj
kot na Tacita lahko naslonil na judovsko in kr§¢ansko izro¢ilo, posebno
na 2. knjigo Makabejcev, na Apostolska dela in na Tertulijana.

Ker je oditno, da je kric¢anski apologet v marsikateri potezi zavezan
tradicionalni rimski historiografiji, je smiselno postaviti Se vprasanje, v
katero podvrsto le-te bi se dalo uvrstiti De mortibus persecutorum. Christen-
sen se je ukvarjal predvsem z mislijo na literarno vrsto Aistoria, tj. na vrsto,
ki po uveljavljeni razdelitvi oznacuje dela, posveéena prikazu socasne
zgodovine in v glavnem sledi analisti¢nemu nacinu obravnave. Kot Ze
receno, menim, da je danski filolog v svoji analizi preveé poudarjal pomen
od Cicerona povzetega pojma veritas, ki ga je za namecek poskusil izenaditi
s popolno objektivnostjo, zaradi cesar je lahko bil njegov odgovor
sorazmerno enoznaden, saj Laktancij temu kriteriju nikakor ne more
zadostiti. Toda v dosedanjem razpravljanju je postalo jasno, da African v
omenjeni tocki ne odstopa od rimskega povpredja, najsi bodo njegovi



Ale§ MAVER: De mortibus persecutorum med kr§cansko in pogansko historiografijo 89

poudarki zaradi vnosa kricanskih teoloskih vsebin $e tako drugacni.
Nobenega dvoma tudi ni, da De mortibus razen v prvih poglavjih,
posvecenim najprej kratkemu prikazu zgodnje zgodovine Cerkve in nato
preganjanjem iz preteklosti, slikajo zgodovinske dogodke iz avtorjeve
sodobnosti, od katerih jih je veéino (z izjemo dogodkov na Zahodu) lahko
poznal iz avtopsije. Kar ga loci od tradicionalne opredelitve pojma histo-
ria, je nepopolno upostevanje analisticne metode pripovedovanja, ker
dogodkov ne podaja v strogem kronolo§kem zaporedju. Vrhu tega pripoved
v Sestnajstem poglavju prekine digresija - Laktancijev poklon spoznavalcu
Donatu, naslovniku spisa, v katerem opisuje njegove muke.

Povedano bi morda De mortibus bolj blizalo zgodovinski monografiji,
predvsem oni Salustijevega kova. Zanjo bi govorila osredinjenost na eno
temo - saj se vecina spisa posveca velikemu preganjanju in z njim so¢asnemu
zatonu tetrarhije; drugi socasni dogodki ostajajo v ozadju. Ravno tako tej
literarni formi ustrezata prolog (ki je sicer znacdilen za bolj ali manj vso
rimsko historiografijo) in epilog z izrazitimi moralisti¢nimi poudarki ter
omenjeni ekskurz o trpljenju mucencev. Tisto, kar ostane problemati¢no,
sta ob drugih manj pomembnih lepotnih napakah, ki jih nasteva Christen-
sen (1980, 20) - npr. rabo dialoga v osemnajstem poglavju (pogovor med
Dioklecijanom in Galerijem pred odstopom prvega) in citate iz Vergilija,
ki se pojavijo na klju¢nih mestih v besedilu - predvsem prvo in drugo
poglavje. Le-ti vsebinsko namrec silno odstopata od ostalega teksta, saj je
v njiju zgo$cene precej ved krscanske vsebine kot drugod. Resda sem zZe
izrazil mnenje, da besedilo prologa sprico svoje teoloske intonacije odstopa
od tradicionalnih rimskih vzorcev, da pa vendarle v bistveni usmerjenosti
k moraliziranju in poucevanju od njih ni - ne more biti - ne povsem ne
usodno drugacno. Bolj netipicen je gotovo naslovnik - preZiveli mucenec
Donat - in v tem je potrebno dati Christensenu prav. Hkrati pa je sam
ugotovil, da preostanek spisa v nobenem primeru ne upravic¢uje uvrstitve
le-tega v rubriko ‘pismo pric¢evalcu’, na kar bi utegnil kazati prolog. Seveda
se je treba spomniti, da imajo tovrstni prologi v kri¢anskem zgodovinopisju
svoj prototip verjetno ze kar v prvem besedilu, ki vanj spada, to je v
Apostolskih delih (in v Luku pripisanem evangeliju), kamor je kajpak
zadel iz helenisti¢ne historiografije. Povsem v duhu kri¢anskega izrodila je
$e drugo poglavje, ki predstavlja prve korake kri¢anstva od Kristusovega
krizanja do zacetka prvega, Neronovega preganjanja, in se precej loci od
nadaljevanja - tudi jezikovno. Ocitno je imel Laktancij zanj pri roke dobre
(vzhodne) kr§éanske vire, kar se vidi iz natanéne navedbe datuma
Kristusovega vstajenja (ki ga po vzhodnem izrocilu datira na 23. marec;
DMP 2,1; prim. Christensen 1980, 70). Soc¢asno bi lahko le v tem pasusu
iskali dolo¢ene elemente za cerkvene zgodovinarje tako znacilne vneme



90 Keria VI- 2 » 2004

za iskanje (in potrjevanje) apostolskega nasledstva v Cerkvi, ki sicer za laika
Laktancija po vsem videzu nikjer v njegovem opusu ni bistveno.

Obravnavani poglavji razloéno kazeta, da osnovna tema in ideja dela
nedvomno izhajata iz judovsko-kr§¢anskih logov. Vendar hkrati vsaj po
formalni plati De mortibus sledi veliki veéini pravil tradicionalne rimske
historiografije, nenazadnje v svojem obseznem slikanju svetne politi¢ne
zgodovine. Tam, kjer od pravil odstopa, plac¢uje pa¢ davek prehodnemu
obdobju, ko mora nenadoma s krs¢anskega vidika opisovati dogodke in
stvari, ki jih prej$njim (in v dobr3ni meri celo poznejSim) rodovom kris-
tjanov ni bilo treba (in to niti ni bilo mogoce). Ce zaradi narave svoje
naloge kdaj zapusti ustaljene tirnice po eni strani poganskega, po drugi
strani pa tudi kr§¢anskega izrodila, kot je bilo pokazano zgoraj, to ne
pomeni, da hkrati docela izstopi iz okvirov historiografije. Zato tudi ni
prav njegovega dela odpravljati z dokaj brezbarvno ali kar slabsalno oznako
‘pamflet’.

LITERATURA

ALBRECHT, M. von: Geschichie der romischen Literatur. Miunchen: DTV,
- 1997.

CAMPENHAUSEN, H. Freiherr von: Lateinische Kirchenvdter. Stuttgart:
Kohlhammer, 19957,

CHRISTENSEN, A. S.: Lactantius the Historian. Copenhagen: Museum
Tusculanum Press, 1980.

CREED, J. L.: Introduction. Lactantius: De mortibus persecutorum. Oxford:
Oxford University Press, 1984 (Oxford early Christian texts). xv-xlvii.

DE PALMA DIGESER, E.: The Making of a Christian Empire: Lactantius &
Rome. Ithaca/London: Cornell University Press, 2000.

DIBELIUS, M.: Rom und die Christen im ersten Jahrhundert. Das friihe
Christentum im romischen Staat (ed. R. Klein). Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft, 1971 (Wege der Forschung, 267). 47-105.

GROSS, K.: Augustus B. RAC 1. 1000-1004.

GUYOT, P. - KLEIN, R.: Das friihe Christentum bis zum Ende der Verfolgungen:
Eine Dokumentation. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
1997.

KOCIJANCIC, G.: Logos v obrambo resnice: Izbrani spisi zgodnjih apologetov.
Celje: Mohorjeva druzba, 1998 (Cerkveni ocetje, 8).

LOWITH, K.: Svjetska povijest i dogadanje spasa. Zagreb: August Cesarec,
1990.

MOMIGLIANO, A.: Poganska in kr§canska historiografija v Cetrtem stoletju



Ales MAVER: De mortibus persecutorum med krSéansko in pogansko historiografijo 91

n. §. A. Momigliano: Razprave iz historiografije II. Ljubljana: SKUC,
1989 (Studia humanitatis). 145-169.

MOREAU, J.: Introduction. Lactance: De la mort des persecuteurs 1. Paris:
Cerf, 1954 (SC, 39). 13-75.

PRETE, S.: Der geschichtliche Hintergrund zu den Werken des Laktanz.
Gymmasium 63 (1956). 365-382. 486-509.

SCHWARTE, K. H.: Laktanz. Lexikon der antiken christlichen Literatur (ed.
S. Dopp in W. Geerlings). 443-445.

WINKELMANN, F.: Historiographie. RAC XV. 724-765.

De mortibus persecutorum zwischen der christlichen und
der heidnischen Historiographie
Zusammenfassung

Die Abhandlung ist der Frage gewidmet, welchen Platz die wohl be-
kannteste Schrift des Laktanz, Uber die Todesarten der Verfolger, innerhalb
der Tradition der christlichen und der heidnischen antiken Geschichts-
schreibung einnimmt. Der Ausgangspunkt dafiir bildet die Behauptung F.
‘Winkelmanns, De mortibus geh6re nicht zur eigentlichen Historiographie.

Im Aufsatz werden zunichst die Grundlagen christlicher Geschichts-
schreibung erdrtert. Diese, schon im Neuen Testament vertreten, diente
von Anfang an polemischen und apologetischen Zwecken. Dabei messen
die christlichen Autoren dem weltlichen Geschehen zwar keinen selbst-
staindigen Wert bei, entwickeln aber trotzdem eine eigene historio-
graphische Tradition, die vor allem in Chronographie, Kirchengeschich-
te und in der christlichen Biographie zum Ausdruck kommt. Fir die Be-
urteilung der behandelten Schrift war die Tatsache maBBgebend, dass die
christlichen Historiker, allen voran der groBe Eusebius von Caesarea,
politische und militarische Geschichte fast vollstandig ausklammerten und
sie den heidnischen Kollegen tberlieBen.

Deshalb ist leicht verstindlich, dass der mit politischer Geschichte
uberlagerte Aufsatz des Laktanz von manchen Gelehrten nicht zur christ-
lichen Historiographie gezdhlt wird. Man muss jedoch bedenken, dass
auch Laktanz dem Leitgedanken dieser Tradition, namlich, dass die Welt-
geschichte von Gott geleitet wird und einem kosmischen Kampf zwischen
Gut und Boése entspricht, folgt und ihn sehr deutlich zum Ausdruck bringt,
indem er als sein Leitmotiv die Bestrafung der Christenverfolger darstellt.
Es ist weiter zwar klar, dass er besonders im lateinischen Christentum
ohne Vorginger und auch ohne wahre Nachfolger ist (von z. B. Orosius
abgesehen), doch benutzte er gerade bei der Behandlung seines Kern-



92 Keria VI - 2 © 2004

themas die Methoden anderer christlichen Schriftsteller, v. a. Tertullians.
Er schilderte namlich nur diejenigen rémischen Kaiser als Verfolger, die
auch von der heidnischen Welt als schlechte Herrscher bezeichnet wor-
den sind (eine Teilausnahme bildet seine Schilderung des Kaisers Decius
und natirlich die der Tetrarchen). Zuletzt trug die Enstehungszeit der
Schrift - unmittelbar nach der Bekehrung Constantins - zu ihrer eigentiim-
lichen Gestalt bei, was jedoch kein Grund ist, sie vollstindig aus dem Rah-
men antiker christlichen Historiographie auszuschlieBen.

Etwas Ahnliches gilt auch fir ihr Verhiltnis zur rémischen heidni-
schen Geschichtsschreibung. Es trifft schon zu, wenn man behauptet, die
christliche Geschichtstheologie sei dieser Geschichtsschreibung fremd.
Allerdings wurde schon mehrmals bemerkt, dass das dulere Bild der Schrift
De mortibus klar von heidnischen Vorbildern gepragt ist, mit denen Laktanz
auch moralisierende Téne des Schreibens verbindet. Besonders interes-
sant sind dabei manche Parallelen zu Tacitus, v. a. was die Darstellung des
Kaisers Diokletians und die stets negative Beurteilung der MaBnahmen
der Tetrarchen, auch wenn sie geschichtlich gerechtfertigt erscheinen,
betrifft.

Daher ist es also nicht unbedingt richtig, wenn das Werk des Laktanz
auf Grund etlicher Abweichungen von der Norm der Geschichtsschrei-
bung - sei es heidnischen oder christlichen - lediglich als Pamphlet be-
zeichnet wird.

Naslov:

Ales Maver
Fram 78a
SI-2313 Fram

e-mail: ales_maver@yahoo.com





